
Maren Freudenberg und Sebastian Schüler

II.1 Charisma: Genese, Erhalt
und Veralltäglichung von
Autoritätsbeziehungen in Religion

1 Einführung

Charisma ist sowohl innerhalb der Religionswissenschaft als auch in der Alltags-
sprache ein häufig verwendetes Konzept, dessen jeweilige Bedeutungen sich klar
unterscheiden. Alltagssprachlich wird damit meist die Fähigkeit einer Person be-
zeichnet, sich gut zu inszenieren, ein sicheres Auftreten zu haben oder rhetorisch
zu überzeugen. Häufig gelten religiöse und politische Persönlichkeiten als charis-
matisch, genauso wie Stars in Film, Musik oder Technologiefirmen. Nicht wenige
Lebenshilfebücher bieten Tipps an, um das eigene Charisma zu entwickeln oder
zu steigern. Charisma wird alltagssprachlich also als eine bestimmte Fähigkeit
von Personen bzw. als ein Potential oder eine Gabe gedacht, welche(s) sich aus-
bauen und trainieren ließe.

Davon unterscheidet sich die wissenschaftliche Verwendung des Begriffs, die
nach den sozialen Bedingungen der Herstellung von Charisma fragt. Charisma ist
wissenschaftlich gesehen keine inhärente oder angeborene Eigenschaft oder Fä-
higkeit einer Person, sondern eine soziale Zuschreibung; einer Person werden
dabei bestimmte, manchmal auch übermenschliche Eigenschaften zugesprochen.
Das kann als Anfangspunkt für einen Prozess der Charismatisierung gelten, in
dessen Zuge Charisma durch eine Anhängerschaft zugeschrieben, bestätigt und
bekräftigt wird. In diesem Sinne liegt Charisma im Auge der Betrachter:innen
und ist immer von deren Erwartungen und Einstellungen abhängig; es kann also
prinzipiell jedem Menschen Charisma zugeschrieben werden.

Der Charisma-Begriff hat in der Religionsforschung an ganz unterschiedli-
chen Fallbeispielen Anwendung gefunden. Die ab den 1960er Jahren im Kontext
des New Age und der Counterculture aufkommenden sogenannten Neuen Reli-
giösen Bewegungen (NRB) haben in der Religionssoziologie eine Konjunktur der
Erforschung von charismatischen Anführer:innen ausgelöst (Wilson 1970; Wallis
1982; Barnes 1978). Für die Analyse sind dabei insbesondere die Faktoren und Be-
dingungen sozialer Interaktion und Gruppendynamiken von Bedeutung, welche
die Herstellung von Charisma erst ermöglichen. Charisma sollte daher aus religi-
onswissenschaftlicher Sicht entsprechend neutral gegenüber religiösen Positio-
nen erforscht werden. In der wissenschaftlichen wie alltagssprachlichen Ausein-
andersetzung mit Charisma/Autorität kommt es jedoch nicht selten auch zu

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-012

https://doi.org/10.1515/9783111458892-012


normativen Bewertungen, zum Beispiel bei der Frage möglichen Machtmiss-
brauchs durch charismatische Autorität. Insbesondere Aussteigerberichte aus
Neuen Religiösen Bewegungen können solche Aspekte beinhalten und öffentliche
Diskurse beeinflussen. So ernst zu nehmen solche Vorwürfe sind, so sind Sekten-
diskurse nicht Teil religionswissenschaftlicher Forschung, sondern selbst deren
Gegenstand. Die Analyse solcher Diskurse behandelt dann unter anderem Fragen
der Autorität im Sinne von Deutungsmacht im öffentlichen Raum. Es geht zum
Beispiel darum, inwiefern charismatische Anführer:innen als gesellschaftlich de-
viant und somit als „Störer gesellschaftlicher Ordnung“ (Wustmann und Neef
2012) von anderen Diskursteilnehmer:innen wahrgenommen werden. Jedoch
muss diese Frage nach den Diskursen von der nach der Genese von charismati-
scher Autorität und dem möglichen Wandel von Autorität in Institutionalisie-
rungsprozessen unterschieden werden.

2 Begriffsgeschichte

Der Begriff Charisma stammt ursprünglich aus dem christlichen Kontext und be-
zeichnet individuelle Begabungen, von denen es in neutestamentlichen Texten
(Röm 12,6–8, 1 Kor 12,8–10, 1 Kor 12,28–31) heißt, dass Gott diese verleihe und sie
der Gemeinschaft der Christ:innen dienlich seien. Dazu gehören zum Beispiel Weis-
heit, Heilung von Krankheiten, Wunderkräfte oder prophetisches Reden. Diese so-
genannten „Geistesgaben“ spielen im pfingstlerisch-charismatischen Christentum
auch heute noch eine große Rolle – daher ihr Name (Reuter in diesem Band). Im 19.
Jahrhundert wurde der Begriff als wissenschaftliche Kategorie – das heißt als me-
tasprachliches Konzept – eingeführt. Eine erste Verwendung findet sich bei dem
Rechtshistoriker und Kirchenrechtler Rudolph Sohm (1841–1917), der Charisma
aber noch eng am christlichen Verständnis angelehnt als eine inhärente, spirituelle
Kraft unabhängig von der Zuschreibung durch andere versteht. Eine größere Be-
kanntheit erhält der Begriff durch den Soziologen Max Weber (1864–1920), der von
charismatischer Herrschaft1 als einer von drei zentralen Typen von Herrschaft
spricht. In Webers früher Arbeit zu Charisma – postum veröffentlicht im Abschnitt
„Religionssoziologie“ seines umfassenden Werks Wirtschaft und Gesellschaft:
Grundriss der verstehenden Soziologie ([1919/20] 2005) – definiert er den Begriff in
Anlehnung an Sohm selbst noch stark essentialistisch als eine „Gabe,“ die nicht
allgemein zugänglich, sondern auserwählten Individuen vorbehalten ist. Im später

 Der Begriff der Herrschaft wird bei Weber teilweise synonym mit dem Begriff der Autorität
verwendet und nicht klar voneinander unterschieden.

128 Maren Freudenberg und Sebastian Schüler



verfassten Abschnitt „Die Typen der Herrschaft“ in Wirtschaft und Gesellschaft be-
handelt er jedoch Charisma zunehmend als relationales Konzept, das fortwähren-
der Legitimierung bedarf:

»Charisma« soll eine als außeralltäglich [...] geltende Qualität einer Persönlichkeit heißen,
um derentwillen sie als mit übernatürlichen oder übermenschlichen oder mindestens spezi-
fisch außeralltäglichen, nicht jedem andern zugänglichen Kräften oder Eigenschaften oder
als gottgesendet oder als vorbildlich und deshalb als »Führer« gewertet wird. Über die Gel-
tung des Charisma entscheidet die durch Bewährung — ursprünglich stets: durch Wun-
der— gesicherte freie, aus Hingabe an Offenbarung, Heldenverehrung, Vertrauen zum Füh-
rer geborene, Anerkennung durch die Beherrschten. (Weber [1919/20] 2005, 179)

Dadurch ist laut Weber die „genuine“ charismatische Herrschaft (so der Fachbe-
griff bei Weber) als spezifische Autoritätsform zu unterscheiden von legaler (bü-
rokratischer) und traditionaler Herrschaft ([1919/20] 2005: 179). Letztere stellen
bereits die Veralltäglichung bzw. Routinisierung von Charisma dar und verdeutli-
chen, dass genuines Charisma sehr flüchtig ist und schnell Institutionalisierungs-
dynamiken unterliegt, die zum Beispiel in Amtscharisma (legale/bürokratische
Herrschaft) oder Erbcharisma (traditionale Herrschaft) münden. Weber geht
dabei von drei sogenannten Idealtypen aus, die analytische Kategorien darstel-
len und in reiner Form empirisch nicht existieren (Weber [1919/20] 2005: 14 f.).

Webers mittlerweile klassische Definition beeinflusst die Forschung zu Cha-
risma bis heute und wurde entsprechend häufig rezipiert und kritisiert. So wurde
immer wieder auf die uneindeutige Verwendung des Begriffs bei Weber hinge-
wiesen (Riesebrodt 1999, Freudenberg und Weitzel 2019). Auch die Antwort auf
die Frage nach dem Wie des Vorgangs der Zuschreibung und Anerkennung von
Charisma bleibt Weber schuldig (Weitzel 2022). Und der Verweis auf „außeralltäg-
liche“ Eigenschaften, die „magisch bedingt“ oder Zeichen der Gottgesandheit
seien (Weber [1919/20] 2005: 179), brachte Weber die Kritik eines möglichen Trans-
zendenzbezugs oder gar romantisch-irrationaler Züge ein (Smith 1998: 35).

Im Weiteren wollen wir daher der Frage nachgehen, wie genau Charisma er-
zeugt wird. Welche Bedingungen müssen gegeben sein, damit Charisma sozial zu-
geschrieben werden kann? Welche Versuche werden von religiösen Gemeinschaf-
ten und Institutionen unternommen, um sie auf Dauer zu stellen? Der Zustand
von Charisma kann dafür zu analytischen Zwecken in drei Prozessphasen unter-
teilt werden: die Genese, den Erhalt sowie die Veralltäglichung von Charisma. Im
Folgenden sollen diese drei Phasen als mögliche Grundlage für die Analyse von
Charisma näher beleuchtet werden.

II.1 Charisma 129



3 Genese

Weber spricht zwar von den außeralltäglichen Qualitäten des charismatischen
Anführers, jedoch wird auch deutlich, dass es – unabhängig von den tatsächli-
chen Handlungen und Fähigkeiten einer Person – vor allem darauf ankommt,
dass andere an solche Fähigkeiten (und deren Bedeutung) glauben. Charisma ist
entsprechend eine Kategorie, die nur als Produkt der wechselseitigen Beziehung
zwischen Anführer:innen und Anhänger:innen zu bestimmen ist. Charisma wird
in diesem wechselseitigen Verhältnis produziert. Dabei setzt der aktive Herstel-
lungsprozess die willentliche Unterordnung der Anhänger:innen voraus. Aus reli-
gionswissenschaftlicher Perspektive ermöglicht diese Beobachtung, das wechsel-
seitige Verhältnis zwischen Anführer:in und Anhänger:innen in seiner Dynamik
zu verstehen. Im Zusammenhang mit der wechselseitigen Produktion von Cha-
risma schlägt Ackermann (2015) vor, Personen, denen Charisma zugeschrieben
wird, besser als „Charismatisierte“ und deren Anhänger:innen als „Charismatisie-
rende“ zu bezeichnen, um die Relationalität dieser Dynamik stärker hervorzuhe-
ben. Dadurch wird auch die aktive Rolle der Anhänger:innen als die das Charisma
produzierende Gruppe betont, im Gegensatz zur üblichen Deutung im Rahmen
eines Sektendiskurses, nach der Anhänger:innen ihren Anführer:innen ‚blind‘ fol-
gen würden. Charismatische Anführer:innen müssen zunächst als glaubwürdig
anerkannt werden, wobei Glaubwürdigkeit immer von konkreten sozialen Kon-
texten und gegenseitigen Erwartungen abhängt (Wallis 1982). Die Wahrnehmung
vom Charisma einer Person wird also nicht von allen Menschen gleichermaßen
geteilt, sondern nur von einer bestimmten Gruppe.

Dabei kommt es in einem zweiten Schritt häufig zu Vergemeinschaftungspro-
zessen und zur Ausbildung organisatorischer Strukturen. Charismatische Anführer:
innen haben oftmals eine Botschaft, die aus Protest-, Umkehr- und Reformgedanken
oder auch aus übernatürlichen Eingebungen (zum Beispiel „Visionen“) besteht. Die
Botschaft kann über verschiedene Formate gestreut werden, ob mündlich oder
schriftlich, ob im direkten Austausch oder (massen-)medial vermittelt. Dazu gehören
in Geschichte wie Gegenwart Kundgebungen und Protestaktionen, Flugblätter,
Traktakte und weitere Printpublikationen sowie Radio, Fernsehen und digitale Me-
dien (Hoover 2017).

Die Glaubwürdigkeit einer verkündeten Botschaft und das Gelingen ihrer
Verbreitung hängen jedoch nicht nur von den Inhalten ab, sondern bedürfen des
Zusammenspiels mehrerer Faktoren, wie etwa dem äußeren Auftreten der Per-
son, ihrer spezifischen Handlungen (wie zum Beispiel Heilungswunder), der für
das Publikum passenden Rhetorik und einer Empfänglichkeit des Publikums für
diese Botschaft. Hier können materielle Dinge wie Kleidung, (Körper-)Schmuck,
Haartracht, Utensilien, aber auch Gestik, Stimme, Körperhaltungen und Mimik

130 Maren Freudenberg und Sebastian Schüler



eine entscheidende Rolle spielen. Zudem muss die Person in ihrer Rhetorik die
Menschen abholen und begeistern können (Freudenberg 2024). Dazu zählen aus
der Perspektive der Anhänger:innen neben anregenden Metaphern und über-
zeugenden Argumenten auch milieuspezifische Begriffe. Nicht zuletzt muss die
Botschaft Interesse wecken und Wünsche oder Probleme ansprechen, die die
Menschen als existentiell erleben.

Übernatürliche Begegnungen und Kommunikation mit transzendenten Wesen
liefern dabei nicht nur neue religiöse Botschaften im inhaltlichen Sinne. Religions-
wissenschaftlich betrachtet dienen diese Erfahrungen charismatischen Anführer:
innen dazu, sich selbst in der Rolle als Auserwählte zu legitimieren. Dazu kommen
weitere von den Anhänger:innen wahrgenommene besondere Fähigkeiten, wie
etwa Wunderheilungen, Prophetie, Weisheit und ähnliches. Die Zuschreibung von
Charisma erfolgt allerdings nicht allein kognitiv, sondern auch über ästhetische
und emotionale Faktoren (Witte et al. 2015). In der unmittelbaren Präsenz von cha-
rismatischen Anführer:innen erleben Anhänger:innen häufig eine innige Verbun-
denheit und Hingabe oder ein Gefühl der Ehrfurcht. So werden etwa religiösen An-
führern wie dem kanadischen John de Ruiter (✶1959) oder dem kroatischen Braco
„The Gazer“ (✶1967) übernatürliche Fähigkeiten allein durch Blickkontakt zuge-
schrieben (Joosse 2012, Ackermann 2015). Die körperliche Berührung durch charis-
matische Anführer:innen in rituellen Kontexten kann sich affektiv auf die eigene
Körperwahrnehmung auswirken und als ‚energetisierend‘ wahrgenommen wer-
den. Manchmal werden auch Alltagsgegenstände oder Kleidungsstücke aus dem Be-
sitz der charismatischen Anführer:innen als Träger von Charisma verehrt. Hier
wird seitens der Anhänger:innen Charisma als eine Substanz verstanden, die sich
vom Körper auf Dinge überträgt und dann davon ausstrahlt (Radermacher 2019).

Gilt eine Botschaft aus Sicht der Anhänger:innen als glaubwürdig und wird
die außeralltägliche Qualität der Eigenschaften einer Person durch die Gruppe
bestätigt, wird Charisma zugeschrieben. Im Rahmen dieses sozialen Geschehens
bleibt die Dauerhaftigkeit dieser Zuschreibung fragil. Charisma muss sich nun
weiter bewähren. Gerade am Anfang der Entstehung einer religiösen Bewegung
steht noch häufig eine euphorische Gruppendynamik, die das Charisma trägt. Mit
dem Wachsen der Anhängerschaft müssen jedoch auch neu hinzugekommene
Anhänger:innen überzeugt und das Charisma gefestigt werden. Es bedarf andau-
ernder Legitimation durch die Anhänger:innen. Damit beginnt die zweite Phase,
der Erhalt von Charisma.

II.1 Charisma 131



4 Erhalt

Besonders bei der Erforschung Neuer Religiöser Bewegungen wurde immer wie-
der beobachtet, dass die zugeschriebenen übernatürlichen Fähigkeiten charisma-
tischer Anführer:innen von Anhänger:innen wie auch Außenstehenden in Frage
gestellt oder angezweifelt werden können (Joosse 2012, Immergut 2014, Hammer/
Swartz 2020). Entsprechend gilt es aus Perspektive der Anführer:innen, das Cha-
risma zu erhalten und gegen Zweifel abzuschirmen. Weber spricht davon, dass
sich Charisma „bewähren“ muss (Weber 2005, 179): Die als außeralltäglich wahr-
genommene Qualität der charismatisierten Personen schürt Erwartungen, dass
diese der besonderen Rolle performativ in jeder Lebenssituation gerecht werden
und sich dadurch von ‚normalen‘ Menschen unterscheiden. Von charismatischen
Anführer:innen wird explizit oder implizit erwartet, dass sie sich dauerhaft in
dieser Rolle bewegen und sowohl ‚vor‘ als auch ‚hinter der Bühne‘ authentisch
sind (Joosse 2012). Entsprechend kann es Anhänger:innen enttäuschen, wenn An-
führer:innen einer Vorbildfunktion nicht gerecht werden. Je länger die Anhänger-
schaft aber besteht, desto mehr Rollenabweichungen können sich charismatische
Anführer:innen erlauben (Immergut 2014).

In vielen Neuen Religiösen Bewegungen lässt sich beobachten, dass charisma-
tische Anführer:innen soziale Distanz zu ihren Anhänger:innen einnehmen und
dabei zugleich einen engen Kreis von ausgewählten Anhänger:innen um sich or-
ganisieren (Wallis 1982). Während charismatische Anführer:innen anfangs meist
unmittelbaren Kontakt zu ihren Anhänger:innen suchen und direkt auf sie zuge-
hen, kann der Entzug von Nähe und Zugänglichkeit zu einem wichtigen sozialen
Mechanismus für den Erhalt von Charisma werden. Charismatische Anführer:
innen zeigen sich dann seltener in der Öffentlichkeit und die Auftritte werden
nach innen (halböffentlich) und nach außen (öffentlich) sorgfältig inszeniert, so-
dass nur noch wenige Anhänger:innen in direkten und dauerhaften Kontakt mit
der Führungsperson kommen (so zum Beispiel Osho [1931–1990], Gründer der
Bhagwan-Bewegung). Dadurch wird die Anziehungskraft der charismatischen An-
führer:innen und die Treue der Anhänger:innen erhöht.

Ein weiterer Mechanismus zum Erhalt von Charisma kann die Anpassung der
Botschaft etwa durch die Verkündung neuer Eingebungen und Visionen sein. Solche
Momente der religiösen Kommunikation sind oftmals Teil einer öffentlichen Insze-
nierung, die mit emotionalen und körperlichen Aspekten wie Besessenheit oder
Trance einhergeht und charismatische Anführer:innen weiter legitimiert. Insbeson-
dere in religiösen Bewegungen mit einer ausgeprägten Endzeiterwartung können
prophetische Figuren Charisma erlangen; denn spätestens, wenn die angekündigte
Apokalypse oder die versprochene Rettung der Auserwählten ausbleibt, müssen
übernatürliche Botschaften und Visionen angepasst werden, um den bevorstehen-

132 Maren Freudenberg und Sebastian Schüler



den Weltuntergang neu zu deuten. Ein neuer Endzeittermin steigert dann unter Um-
ständen das Charisma (oder lässt Anhänger:innen abspringen), wie in einer Studie
zur UFO-Gemeinschaft „The Seekers“ in den USA in den 1950er Jahren deutlich wird
(Festinger et al. 1956).

Exklusive Veranstaltungen können dazu dienen, die soziale Abgrenzung zu
erhöhen und das Charisma zu steigern. Schon aus organisatorischen Gründen
wird meist ein enger Kreis an Personen ernannt, an die bestimmte Aufgaben für
die Gruppe delegiert werden. Häufig treten diese Personen dann stellvertretend
für charismatische Anführer:innen in der Öffentlichkeit auf und geben deren
Lehre weiter, wie es Roy Wallis am Beispiel von David Berg (1919–1994), dem
Gründer der Children of God, eindrücklich demonstriert (1982, 33–34). Ihnen kann
dann ebenfalls Charisma zugeschrieben werden. An dieser Stelle zeigt sich bereits
eine erste Institutionalisierung von Charisma, da die ursprüngliche Botschaft in
Form von sich konsolidierenden Lehren ins Zentrum rückt. Ob jedoch tatsächlich
die Botschaft oder doch eher die verkündende Person charismatisiert wird, muss
von Fall zu Fall untersucht werden (Cavalli 1993). Es kommt schrittweise zur Aus-
bildung von sozialen Hierarchien – eine religiöse Elite entsteht – und die Form
der Autorität verändert sich mit der Verlagerung von charismatischen Anführer:
innen hin zur Lehre, verkündet durch einen ausgewählten Kreis von Anhänger:
innen. Weber spricht in diesem Zusammenhang auch von einem „Verwaltungs-
stab“ (Weber [1919/20] 2005, 184–185).

In allen diesen Fällen ist die Legitimationsfunktion der Anhängerschaft zentral.
Für den Erhalt von Charisma – das heißt für seine fortlaufende Zuschreibung
durch die Anhänger:innen – müssen sich charismatische Anführer:innen also kon-
tinuierlich bewähren, um sich die Unterstützung durch ihre Anhänger:innen zu si-
chern. Dieser Mechanismus ist aus religionswissenschaftlicher Perspektive deswe-
gen so wichtig, da er es ermöglicht, analytisch über normative Bewertungen von
eventuellem Machtmissbrauch und psychologisierende Interpretationen wie Mani-
pulation hinauszugehen. Man kann stattdessen nachzeichnen, wie ein mitunter
sehr hohes Maß an Überzeugung, Hingabe und Über- bzw. Unterordnung in sozia-
ler Interaktion zwischen Anführer:innen und Anhänger:innen entsteht.

5 Veralltäglichung

Die Beständigkeit von Charisma ist also stets prekär und kann nur durch hohen
sozialen Aufwand erhalten werden. Einige charismatische Anführer:innen kön-
nen ihren Status bis zu ihrem Lebensende bewahren. Andere verlieren diesen
schon vorher oder können ihn lediglich bei einer kleineren Anhängerschaft auf-

II.1 Charisma 133



rechterhalten. Die zugeschriebene Außeralltäglichkeit der charismatischen An-
führer:innen kann stets hinterfragt und sogar offen angefeindet werden. Verliert
die Person an Glaubwürdigkeit (etwa durch Vorwürfe, den für die Gruppe aufge-
stellten moralischen Regeln oder der methodischen Lebensführung selbst nicht
zu folgen), kann sie sich nicht länger bewähren und ihr wird ggf. die Legitimation
entzogen. Während sich einige Anhänger:innen abwenden, kann der Zweifel an
der Glaubwürdigkeit bei anderen den umgekehrten Effekt haben und den Willen
steigern, an die charismatische Anführerin bzw. den Anführer zu glauben (Festin-
ger et al. 1956). Hierbei werden entsprechende Deutungen und Rationalisierungen
hervorgebracht, zum Beispiel dass charismatische Anführer:innen auch eine
‚weltliche‘ Seite haben (was sie nur nahbarer erscheinen lasse) oder aber ihre
Schwächen als übernatürliche Prüfungen zu verstehen seien (Immergut 2014).

Charisma unterliegt über kurz oder lang dem Prozess der Veralltäglichung.
Spätestens jedoch mit dem Ableben charismatischer Anführer:innen steht die
Frage an, wie es mit einer Glaubensgemeinschaft weitergeht, wer die Führung
übernimmt und wie genau die Botschaft der verstorbenen Meisterin oder des
Meisters zu deuten sind (Miller 1991), um zukunftsfähig zu sein. Anführer:innen
können vor ihrem Tod eine Nachfolge benennen, oder der Verwaltungsstab be-
nennt die Nachfolge nach dem Tod. Es kann spontan zu einer religiösen Erfah-
rung (Vision, „Offenbarung“ und ähnliches) innerhalb der Gruppe kommen, die
auf eine neue Anführerin oder einen neuen Anführer hinweist, oder die Nach-
folge wird durch Spezialist:innen der Gruppe aktiv anhand von bestimmten, be-
reits etablierten Vorgaben gesucht (wie zum Beipiel im Fall des Dalai Lama). Die-
ser Übergang führt nicht selten zu internen Konflikten, Abspaltungen und
Schulbildungen, bei der jede Richtung für sich behauptet, die ursprüngliche Bot-
schaft zu bewahren.

Weber führt zwei weitere Typen von Charisma ein, die auch in der Religions-
geschichte zu beobachten sind: einerseits Erbcharisma – Charisma, das durch di-
rekte Verwandtschaft von Generation zu Generation vererbt wird – und anderer-
seits Amtscharisma. Hier verlagert sich das Charisma auf das religiöse Amt und
nicht auf dessen Träger:innen (wie zum Beispiel beim Papst). So gehen die unter-
schiedlichen Formen der Veralltäglichung des Charismas immer auch mit Routi-
nisierung, Traditionalisierung und Verrechtlichung der ursprünglichen religiösen
Botschaft einher. Dabei spielt häufig Verschriftlichung eine Rolle. Es bilden sich
außerdem Rituale und weitere Kernpraktiken heraus, die ebenfalls mit der Zeit
in Kanonisierungsprozessen institutionalisiert werden, d. h. formell in die Tra-
dition aufgenommen werden. Die Erinnerung an die ursprüngliche Botschaft der
charismatischen Anführerin bzw. des Anführers erfolgt über zentrale Geschich-
ten, die die Besonderheit dieser Person hinsichtlich ihrer Taten und Fähigkeiten
herausstellen (Hagiographie). In der Katholischen Kirche werden manche charis-

134 Maren Freudenberg und Sebastian Schüler



matische Anführer:innen offiziell heiliggesprochen, was ihr Charisma konserviert
(Lainer-Vos und Parigi 2014). Zudem kann auch in bereits stark institutionalisier-
ten und traditionalistischen religiösen Organisationen immer wieder genuines
Charisma aufkeimen (zusätzlich zu bereits etabliertem Erb- oder Amtscharisma),
wie es etwa bei dem Medienstar Johannes Paul II. zu beobachten war (Schlott
2008; siehe auch Stausberg 2020, 515–517).

Die Veralltäglichung des Charismas stellt also den ersten Schritt des Wandels
von charismatischer Autorität dar. Charismatische Autorität ist aufgrund ihres
fragilen Zustandes kurzlebig und steuert unweigerlich auf Institutionalisierung
oder, wesentlich häufiger in der Religionsgeschichte, auf ihr eigenes Scheitern zu.
Denn die Institutionalisierung von Charisma ist mitnichten ein Automatismus;
die meisten charismatischen Bewegungen werden nicht erfolgreich auf Dauer ge-
stellt. Dort, wo Veralltäglichung gelingt, nimmt der Institutionalisierungsprozess
je nach Kontext unterschiedliche Formen an. Religiöse Autorität wird in diesem
Zuge durch Traditionsbildung und hierarchische Ämter gefestigt. Im Laufe der
Zeit werden mitunter neue religiöse Botschaften und Offenbarungen verkündet,
die wiederum zur Entstehung neuer charismatischer Bewegungen führen kön-
nen. Weber – und im Anschluss an ihn auch der Soziologe Pierre Bourdieu (2000;
Reuter in diesem Band) – unterscheiden in diesem Prozess idealtypisch die Rolle
des Propheten von der des Priesters: Ersterer stellt etablierte Lehren in Frage
und verkündet neue Botschaften, die dann zu Abspaltungen führen und in Neu-
formierungen religiöser Gruppierungen münden können, welche wiederum im
Laufe der Zeit Institutionalisierungsdynamiken (und die Herausbildung einer
Priesterschaft) unterliegen. Das ist bei Weber als ein sich stetig wiederholender
Zyklus gedacht.

6 Ausblick

In diesem Beitrag haben wir bewusst den Fokus auf den idealtypischen Prozess
von Herstellung, Veralltäglichung und Verfall von Charisma gelegt, wie er sich
häufig in der Religionsgeschichte beobachten lässt. Auf weitere Aspekte von Cha-
risma, auf die wir hier aus Platzgründen nicht eingehen konnten, die aber eben-
falls für die Auseinandersetzung mit dem Thema interessant sind, möchten wir
hier noch kurz verweisen. So zeigt sich etwa in der Religionsgeschichte, dass auf-
grund strukturell verankerter Geschlechterungleichheit wesentlich mehr Männer
als Frauen in der Rolle des Propheten, Reformers bzw. charismatischen Anfüh-
rers auftreten. Entsprechend stellt das Thema Charisma und Gender ein eigenes
Forschungsfeld dar (van Osselaer et al. 2020). Für das in vielen Religionen eben-

II.1 Charisma 135



falls wichtige Meister-Jünger-bzw. Lehrer-Schüler-Verhältnis möchten wir auf die
Arbeit von Almut-Barbara Renger (2012) verweisen. Forschungen zu Charisma
auch in anderen Bereichen als der Religion, so etwa in Politik, Populärkultur, Un-
ternehmen, oder in der Wissenschaft, bereichern zudem nachhaltig die religions-
wissenschaftliche Charisma-Forschung.

Literatur

Ackermann, Martin. 2015. „Das Charisma-Netzwerk von Braco.“ Zeitschrift für junge
Religionswissenschaft 10:1–2.

Barnes, Douglas F. 1978. „Charisma and Religious Leadership: An Historical Analysis.“ Journal for the
Scientific Study of Religion 17:1–18.

Bourdieu, Pierre. 2000 Das religiöse Feld: Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens. Konstanz: UVK.
Cavalli, Luciano. 1993. „Charisma, Gemeinde und Bewegung: Zwei Paradigmata für den

charismatischen Prozeß.“ In Charisma: Theorie – Religion – Politik, hg. v. Michael N. Ebertz,
Winfried Gebhardt und Arnold Zingerle, 33–45. Berlin: De Gruyter.

Festinger, Leon, Henry W. Riecken und Stanley Schachter. 1956. When Prophecy Fails. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Freudenberg, Maren. 2024. „Joel Osteen’s Prosperity Gospel and the Enduring Popularity of
America’s ‚Smiling Preacher‘.“ In Ritual and Social Dynamics in Christian and Islamic Preaching, hg.
v. Ruth Conrad, Roland Hardenberg, Hanna Miethner und Max Stille, 105–126. London:
Bloomsbury.

Freudenberg, Maren, und Tim Weitzel. 2019. „Introduction to the Special Issue on ‚Charisma‘.“
Journal of Religion in Europe 12:99–114.

Hammer, Olav, und Karen Swartz. 2020. „Altered States of Consciousness and Charismatic Authority:
The Case of Judith von Halle.“ AURA 11:4–22.

Hoover, Stewart M., Hg. 2017. The Media and Religious Authority. Penn State University Press.
Immergut, Matthew. 2014. „When Charisma Doesn’t Fail: Charismatic Authority and Dissonance

Management in the Case of Diamond Mountain.“ Interdisciplinary Journal of Research on Religion
10 (7): 2–23.

Joosse, Paul. 2012. „The Presentation of the Charismatic Self in Everyday Life: Reflections on a
Canadian New Religious Movement.“ Sociology of Religion 73:174–199.

Lainer-Vos, Dan, und Paolo Parigi. 2014. „Miracle Making and the Preservation of Charisma.“ Social
Science History 38:455–481.

Miller, Timothy, Hg. 1991. When Prophets Die: The Postcharismatic Fate of New Religious Movements.
Albany: SUNY Press.

Radermacher, Martin. 2019. „From ‚Fetish‘ to ‚Aura‘: The Charisma of Objects?“ Journal of Religion in
Europe 12:166–190.

Renger, Almut-Barbara. 2012. „Meister-Jünger- und Lehrer-Schüler-Verhältnisse in der
Religionsgeschichte.“ In Religionswissenschaft, hg. v. Michael Stausberg, 313–325. Berlin: De
Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.313

Riesebrodt, Martin. 1999. „Charisma in Max Weber’s Sociology of Religion.“ Religion 29:1–14.

136 Maren Freudenberg und Sebastian Schüler

https://doi.org/10.1515/9783110258936.313


Schlott, René. 2008. „Der Papst als Medienstar“. In Aus Politik und Zeitgeschichte. Bundeszentrale für
politische Bildung. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/30763/der-papst-als-
medienstar/ (zuletzt geöffnet am 28.3.2024).

Smith, David Norman. 1998. „Faith, Reason, and Charisma: Rudolf Sohm, Max Weber, and the
Theology of Grace.“ Sociological Inquiry 68:32–60.

Stausberg, Michael. 2020. Die Heilsbringer: Eine Globalgeschichte der Religionen im 20. Jahrhundert.
München: C.H. Beck.

Wallis, Roy. 1982. „The Social Construction of Charisma.“ Social Compass 29:25–39.
Van Osselaer, Tine, Leonardo Rossi, Kristof Smeyers, and Andrea Graus. 2020. „Charismatic Women

in Religion. Power, Media, and Social Change.“ Women’s History Review 29 (1):1–17.
Weber, Max. [1919/20] 2005. Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie.

Frankfurt am Main: Zweitausendeins.
Weitzel, Tim. 2022. „Charisma oder die Macht einer Unterscheidung.“ Zeitschrift für

Religionswissenschaft 30:255–278.
Wilson, Bryan R. 1970. Religious Sects: A Sociological Study. London: Weidenfeld & Nicolson.
Witte, Marleen de, Martijn de Koning und Thijl Sunier. 2015. „Aesthetics of Religious Authority:

Introduction.“ Culture and Religion 16:1–8.
Wustmann, Claudia, und Katharina Neef. 2012. „Störer gesellschaftlicher Ordnung: Über inhaltliche

Kontinuitäten in Sektenbeschreibungen.“ Zeitschrift für Religionswissenschaft 19:56–85.

II.1 Charisma 137

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/30763/der-papst-als-medienstar/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/30763/der-papst-als-medienstar/



