Kianoosh Rezania

1.5 Die Genese eines Religionsbegriffs
im iranischen Feld des
Religionskontaktes

1 Einfihrung

Wenn wir als Religionswissenschaftler:innen die Begriffe ,Religion“ oder ,Religio-
nen“ verwenden, gehen wir davon aus, dass es in der untersuchten Gesellschaft
etwas namens ,Religion“ gibt, die sich beispielsweise von Wissenschaft, Medizin,
Politik, und so weiter unterscheidet. Die von Religionswissenschaftler:innen vor-
genommene Unterscheidung bedeutet jedoch nicht zwangsldufig, dass diese Un-
terscheidung in den historischen Quellen auch explizit zum Ausdruck kommt.
Lassen sich aus den Quellen Hinweise darauf ableiten, dass es eine Kategorie ,Re-
ligion“ gab oder gibt? In welchen historischen Kontexten lasst sich die Entstehung
einer Kategorie ,Religion“ beobachten, die in ihrer Ausgestaltung der heutigen
Kategorie ,Religion“ dhnelt? Seit wann werden verschiedene religiose Traditio-
nen wie Buddhismus, Christentum, Judentum und Zoroastrismus' als Instanzen
einer Kategorie ,Religion“ verstanden? In diesem Zusammenhang wird von
einem generischen oder abstrakten Religionsbegriff gesprochen. Er kann in die-
sem Sinne mit dem biologischen Begriff ,,Spezies” verglichen werden, der alle Ein-
zelwesen umfasst, die wesentliche Merkmale teilen und sich anhand dieser Merk-
male von anderen Einzelwesen unterscheiden. Der generische Religionsbegriff
basiert somit auf der Annahme, dass Phanomene, die der Kategorie ,Religion“ zu-
geordnet werden, bestimmte Merkmale teilen, die sie zu Religionen machen, und
dass sie anhand dieser Merkmale von anderen sozio-kulturellen Kategorien diffe-
renziert werden konnen.

Wie ersichtlich, wird hier eine Differenzierung zwischen einer wissenschaft-
lichen Ebene und der Ebene des Materials vorgenommen. Diese beiden Ebenen
werden in Anlehnung an die Linguistik als objektsprachliche Ebene (Objekt-
ebene) und metasprachliche Ebene (Metaebene) bezeichnet. Das Sprechen der
Sprecher:innen einer Sprache féllt in den Bereich der Objektebene. Die Aussagen
von Linguist:innen iiber eine Sprache, beispielsweise tiber die Grammatik einer
Sprache, werden der Metaebene zugeordnet. Diese Unterscheidung trifft auch auf
religionswissenschaftliche Untersuchungen zu. Die Aussagen und Schriften der

1 Kurzeinfiihrung: Stausberg 2025.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-007


https://doi.org/10.1515/9783111458892-007

74 —— Kianoosh Rezania

Anhénger:innen einer Religion iiber ihre Religion gehéren der Objektebene an.
Wenn Religionswissenschaftler:innen die Objektsprache untersuchen, dann sind
ihre Untersuchungsergebnisse der wissenschaftlichen Metaebene zuzuordnen.

Unsere Anfangsfrage kann nun wie folgt umformuliert werden: Inwieweit
gibt es ein Konzept namens ,Religion“ auf der Objektebene? Die Religionsge-
schichte befasst sich mit der Frage, an welchen Stellen in den Quellen Hinweise
auf die Existenz einer Entitdt namens Religion zu finden sind, die sich von ande-
ren sozio-kulturellen Wirklichkeiten wie Wissenschaft, Medizin oder Wirtschaft
unterscheidet.

Im Folgenden werde ich die These vertreten, dass der Kontakt zwischen Reli-
gionen eine objektsprachliche Reflexion dariiber, was eine Religion ist und was
nicht, fordert und fordert. Indem Religionen in der Kontaktsituation ihre Unter-
schiede betonen, stellen sie ihre Gemeinsamkeiten heraus, die Merkmale, die sie
zu Instanzen eines generischen Religionshegriffs machen. Dabei kann der Kon-
takt sowohl zwischen zwei oder mehreren Religionen als auch zwischen Religion
und ihrer Umwelt, das heifdt einem oder mehreren anderen gesellschaftlichen
Teilsystemen wie der Medizin, stattfinden.

Der erste Teil dieses Beitrags ist der Darstellung einiger Kritiken am Religi-
onsbegriff gewidmet, die in den letzten Jahrzehnten vorgebracht wurden. Dabei
werde ich mich auf die fiir den zweiten Teil relevanten Kritiken beschranken. Im
zweiten Teil werden Belege aus der iranischen Religionsgeschichte prasentiert,
welche die These stiitzen, dass der Religionskontakt im sasanidischen? Iran zur
Emergenz eines abstrakten Religionshegriffs beigetragen, ja sogar diesen Prozess
vorangetrieben hat. Sie entstammen den zoroastrischen und manichéischen Quel-
len in drei mitteliranischen Sprachen, Mittelpersisch, Parthisch und Sogdisch, aus
dem 3.-10. Jahrhundert. Der Zoroastrismus ist eine dreitausend Jahre alte irani-
sche Religion, die auch heutzutage noch in Iran und Indien aber auch in der Dias-
pora (zum Begriff Nagel in diesem Band) praktiziert wird. Die Verehrung von
Ahura Mazda (Ohrmazd), dem Weisen Herrn, stellt ein Kernelement dieser Reli-
gion dar. Sie erlebte eine Bliitezeit in der Sasanidenzeit, wobei sie vom sasanidi-
schen Staat wesentlich unterstiitzt wurde und ein intensiver Austausch mit ande-
ren Religionen stattfand. Eine dieser Religionen war der Manichdismus, der von
Mani im 3. Jahrhundert aus Elementen von Zoroastrismus, Judentum, Christen-
tum und Buddhismus gebildet wurde.® Wie der Zoroastrismus vertritt auch der

2 Die Sasaniden waren eine iranische Dynastie, deren Reich sich zeitlich von 220/4 bis 651 und
rdaumlich hauptsédchlich von der Grenze des heutigen Pakistan zu Indien im Osten bis zu ein-
schliefllich Mesopotamien im Westen erstreckte.

3 Ubersichtsdarstellung: Hutter 2023.



1.5 Die Genese eines Religionsbegriffs = 75

Manichéaismus ein dualistisches Gottesbild, also mit zwei ebenbtirtigen Gotthei-
ten, die Gut und Boése, Licht und Dunkel reprasentieren.

2 Einige Probleme des Religionsbegriffs

In der zweiten Hélfte des 20. Jahrhundert warfen einige anglophone Religionswis-
senschaftler:innen die Frage auf, ob die Kategorie ,Religion“ eine objektsprachli-
che Entsprechung, besonders im historischen Material, findet. Sie stellten die
These auf, die vormodernen Entitaten, die wir als Religion bezeichnen, sprachen
nicht von sich selbst als ,Religion®.

Die Diskussion wurde durch Wilfred C. Smith (1962) initiiert. Seiner Auffas-
sung nach ist ,Religion“ ein moderner und westlicher Begriff, dessen Verwen-
dung in diesem Kontext seine Bedeutung geprégt hat. Daher ist eine Ubertragung
auf vormoderne und nicht-westliche Kulturen nicht ohne weiteres moglich. Smith
differenziert deutlich zwischen dem modernen Begriff ,Religion“ und den Kon-
zepten des Glaubens oder der Frommigkeit. Er betont, dass die als Religion im
generischen Sinne oder als eine bestimmte Religion bezeichnete Entitdt eher als
Tradition und/oder Glaube zu verstehen ist. Religion wird ausschlieflich aus der
metasprachlichen Perspektive identifiziert, indem sie als solche benannt wird
(Wilfred C. Smith 1962, 118; dhnlich Jonathan Z. Smith 1998, 269).

Talal Asad (1993) vertritt die Auffassung, dass eine universale Definition von
Religion nicht méglich ist. Dies sei zum einen darin begriindet, dass ihre konstitu-
ierenden Merkmale historisch spezifisch seien. Zum anderen sei eine solche Defi-
nition selbst das historische Produkt eines diskursiven Prozesses, der im
17. Jahrhundert im Westen begonnen und in dessen Verlauf sich Religion von
Naturwissenschaft differenziert habe. Asad hélt die Betonung des Glaubens als
Kern der Religion fiir ein modernes Konzept des privatisierten Christentums. Re-
ligion in diesem Verstdndnis lasse sich nicht in allen Kulturen und in allen
Zeitrdumen nachweisen.

Die Unzulédnglichkeit von Religion als einem analytischen Konzept wird unter
anderem damit begriindet, dass die Verwendung des Wortes ,Religion“ und somit
das Konzept ,Religion“ von der (6kumenischen) Theologie beherrscht wird. Timo-
thy Fitzgerald (1997) argumentiert, dass die Bedeutung des Wortes ,Religion“ durch
seine theologische Verwendung, inshesondere mit seinen jiidisch-christlichen mo-
notheistischen Assoziationen, zu eng an den Glauben an Gott oder an Transzen-
denz gebunden ist. Religion lasse sich nicht als eine eigene Unterkategorie der Kul-
tur ausmachen, und sei somit analytisch tberfliissig. Der einzige Teilbereich, den
Fitzgerald fur die Religionsforschung als hilfreich erachtet, ist die Soteriologie, eine



76 —— Kianoosh Rezania

Gruppe von kulturell erzeugten Glaubensvorstellungen und Praktiken, die sich mit
der Erlosung oder Befreiung des Individuums von einer Welt des Leidens befasst.
Fitzgerald behauptet, dass nicht alle nicht-westlichen Gesellschaften dquivalente
Worter zu unserem?* Begriff ,Religion“ haben. Auch wenn Begriffe wie ,Religion“
oder ,Religionen“ in nicht-westlichen Kulturen eine gewisse autonome Verwen-
dung finden, bedeute das nicht, dass ,Religion“ eine universelle Giiltigkeit zu-
komme.

Jonathan Z. Smith (1998) weist darauf hin, dass die Verwendung von ,Religio-
nen“ im Plural ein Interesse an einem generischen Religionsbegriff weckt und
damit die Frage nach der Klassifizierung von Religionen aufwirft: Sind Religionen
Spezies einer Uibergeordneten Religionskategorie? Lasst sich die Religion in dieser
Taxonomie unter Kultur oder als eine hdchste Gattung einordnen? Seine Schluss-
folgerung lautet, dass Religion kein objekt-, sondern ein metasprachlicher Begriff
ist, der von Wissenschaftler:innen fiir ihre intellektuellen Zwecke geschaffen
wurde, dhnlich wie der Begriff ,Sprache® in der Linguistik oder ,Kultur® in der
Ethnologie.

Die Moglichkeit der Unterscheidung von ,Religion“ in einer Kultur in einer
bestimmten zeitraumlichen Situation ist laut Charles Taylor an die Bedingung ge-
knupft, dass Glaube, selbst fiir den treusten Glaubigen, lediglich eine Auswahl-
moglichkeit neben vielen anderen darstellt (Taylor 2007, 3). Demnach sollte im
historischen Kontext nur dann von Religion gesprochen werden, sofern sie nicht
mehr an eine Ethnie gebunden ist. Brent Nongbri (2013, 154-159) geht sogar noch
einen Schritt weiter: Auf der Objektebene habe das Wort ,Religion“ keinen Platz
in der Erforschung der antiken Welt. Er hebt hervor, dass unser metasprachliches
Verstédndnis von Religion mafigeblich durch den Protestantismus, den europdi-
schen Kolonialismus und die Entstehung der Nationalstaaten gepragt ist. Eine
derartige Religion finde sich jedoch kaum in den Quellen. Im Gegensatz zum
westlichen metasprachlichen Religionsbegriff verweisen diese auf Gotter oder
ibermenschliche Wesen und Technologien fiir eine Interaktion mit ihnen.

Die dargelegten Thesen zum Religionsbegriff lassen sich wie folgt zusammen-
fassen: Der Begriff ,Religion“ sei ein moderner, europdischer Begriff, der euro-
zentrisch semantisiert sei. Seine Abstraktion gehe zum Teil auf seine Verwen-
dung im Plural in der Metasprache zuriick. Das Religionskonzept sei das Produkt
der protestantischen Theologie, in dem die Glaubenskomponente eine unange-
messen starke Akzentuierung erfahre. In dieser Ausgestaltung lasse sich Religion

4 In diesem Kontext ist zu hinterfragen, wer mit dem Begriff ,wir“ gemeint ist. Handelt es sich
dabei um Wissenschaftler:innen oder westliche Menschen? Mit anderen Worten: Geht es hier
um eine Differenzierung zwischen Objekt- und Metaebene oder zwischen verschiedenen Berei-
chen auf der Objektebene; hierzu siehe Lincoln 2019, 77-78.



L5 Die Genese eines Religionsbegriffs = 77

kaum in den historischen Quellen als eine Untermenge der Kultur identifizieren.
Historisch kénne man von Religion nur dann sprechen, wenn diese nicht mehr
an eine Ethnie gebunden sei und die Glaubigen fiir ihre Religionsaustibung eine
Auswahlméglichkeit gehabt hétten.

Im Anschluss an diese knappe Darstellung der Kritik am Religionsbegriff er-
folgt im ndchsten Abschnitt eine Darlegung der zoroastrischen und manichai-
schen Quellen. Dabei wird untersucht, ob sich ,Religion“ nicht doch objektsprach-
lich identifizieren lasst. Des Weiteren wird gezeigt, dass dieser Religionshegriff
das Resultat eines Religionskontaktes ist.

3 Der iranische Religionsbegriff

Im Kontrast zu den im vorangegangenen Abschnitt erwédhnten Untersuchungen
identifizieren einige Fallstudien, die in den letzten Jahren vertffentlicht wurden,
eine objektsprachliche Kategorie Religion in den iranischen Texten aus dem ers-
ten Jahrtausend. Sie lassen erkennen, wie das historische Material selbst Religion
als einen generischen Begriff verwendet, wie es von Religionen im Plural spricht,
oder sie als eine Kategorie neben Politik, Medizin oder Wissen versteht. Dies be-
deutet jedoch nicht, dass diese Studien die genannten Probleme mit dem Religi-
onsbegriff hinféllig machen. Die im ersten Abschnitt ausgefiihrten Arbeiten lie-
fern wichtige Anhaltspunkte, die in der religionswissenschaftlichen Forschung
Beriicksichtigung finden sollten.

Im Folgenden werden zundchst die Religionskontakte im 6. Jahrhundert be-
trachtet. Dabei werden wir sehen, dass die Quellen zwischen Religion, Wissen
und Medizin unterscheiden und sie aufeinander beziehen. Im zweiten Teil werde
ich einige Beispiele von Religionskontakten aus zoroastrischen und manichdi-
schen Texten vorstellen, die einen objektsprachlichen generischen Religionshe-
griff aufweisen.

3.1 Religion in Kontakt mit ihrer Umwelt

In seiner Auseinandersetzung mit der Genese des Religionsbegriffs im sasanidi-

schen Iran untersucht Thomas Benfey (2023) zwei Texte aus dem 6. Jahrhundert:

1. Die mittelpersische Einleitung des iranischen Mediziners Burzdy zum mittel-
persischen Kalilag ud Damanag, einer Sammlung von didaktischen Tierfa-
beln. Dieses Buch samt der Einleitung wurde allerdings lediglich in der arabi-
schen Ubersetzung tiberliefert.



78 =—— Kianoosh Rezania

2. Die ersten Abschnitte des Traktats tiber die Logik des Aristoteles von Paul,
dem Perser, eine Einfithrung in Aristoteles Dialektik. Paul, der Perser, ein Kle-
riker der Ostsyrischen Kirche, lebte in der zweiten Halfte des 6. Jahrhundert
und war in der Philosophie bewandert. Er konvertierte anscheinend zum
Zoroastrismus.

Diese Texte fassen verschiedene Religionen im sasanidischen Iran des 6. Jahrhun-
dert als Exemplare einer Kategorie ,Religion“ auf. Sie stellen sogar diese Katego-
rie einem von Religion gesonderten Lebensbereich, das heifdt Sakularitat, gegen-
iber. Somit l&sst sich in diesem Kontext eine Tendenz zu einer Art religiosem
Relativismus und einsetzender Sakularitét feststellen (Benfey 2023).

Burzoys Einleitung zum Kalilag ud Damanag beinhaltet eine Autobiographie
des Autors. (a) Diese lasst die Pluralitdt innerhalb eines im 6. Jahrhundert als Re-
ligion ausgemachten Bereichs und die Verwendung eines generischen Begriffs zu
seiner Bezeichnung identifizieren. (b) Dartiber hinaus weist sie eine einsetzende
aber noch nicht abgeschlossene Differenzierung zwischen Religion und Medizin
nach. (c) Sie macht ferner eine rationale Moral aus, die sich von der Religion ab-
hebt, und (d) praferiert Vernunft gegentiber religiosen Vorschriften (Benfey 2023).
Als Beispiel kann der folgende Abschnitt dieses Textes zitiert werden:

Danach dachte ich jedoch (weiter) iiber die Arzneiwissenschaft nach und fand, daf$ der Arzt
bei den Leidenden kein Heilmittel anwenden kann, welches ihn so véllig von der Krankheit
befreit [...] ich [sah] ein, daf} dagegen das Wissen vom Jenseits fiir immer griindlich vor
allen Krankheiten bewahrt. Ich fafdte daher Geringschédtzung vor der Arzneiwissenschaft
und Sehnsucht nach Religionserkenntnis [din]. [...] In den medizinischen Schriften fand ich
nichts, das mich darauf hinweisen konnte, welche Religion [din] die allerrichtigste sei. Wie
ich ersah, gibt es viele Religionen und Bekenntnisse [milal, die Pluralform von millat] [...]
Bei keinem traf ich so viel Billigkeit und Aufrichtigkeit, dafl verstdndige Leute ihre Worte
anerkennen und sich damit zufrieden geben konnten. Als ich das sah, fand ich keine Mog-
lichkeit, einem von ihnen zu folgen [...] Da ich mich also vor dem Schwanken und Wanken
fiirchtete, beschlofs ich, mich der Gefahr nicht auszusetzen und mich ganz auf solche Werke
zu beschranken, welche alle Menschen als gut anerkennen in Ubereinstimmung mit allen
Religionen [al-adyan, die Pluralform von din].?

Burzoys Einleitung erkennt die Religionspluralitét, die Existenz von vielen ,Reli-
gionen®, an, was bedeutet, dass eine generische Kategorie ,Religion“ identifiziert
wird, zu der viele Religionen gehoren. Des Weiteren wird die Vernunft der Kate-
gorie Religion gegentuibergestellt und praferiert. Eine dhnliche Praferenz fir Ver-
nunft lasst sich im erwdhnten Text von Paul, dem Perser, feststellen (Benfey

5 Néldeke 1912, 14-18; eine englische Ubersetzung der relevanten Abschnitte findet sich in Ben-
fey 2023, 344-346.



1.5 Die Genese eines Religionsbegriffs = 79

2023). Wie sein Zeitgenosse, Burzdy, eine Differenzierung zwischen Medizin und
Religion vornimmt, unterscheidet Paul zwischen Glauben und Wissen. Seiner
Natur gemafs fithrt Glaube — so Paul — zu Zweifel und Spaltung, anstatt zu Gewiss-
heit und Einstimmigkeit.

Diese Texte belegen die Formierung eines differenzierten Bereichs ,Religion®,
der bestimmte Sachverhalte einschliefdt, neben anderen sozio-kulturellen Berei-
chen wie Wissen und Medizin. Die beiden Texte identifizieren eine bestimmte
Menge von Angelegenheiten und Fragen im Zusammenhang mit der Natur der
Welt und Moral, die von verschiedenen Religionen und Traditionen unterschied-
lich beantwortet werden. Die beiden Autoren zeigen eine signifikante Praferenz
flir Vernunft gegeniiber Glauben oder religiéser Autoritdt, was als Indiz fir die
einsetzende Formierung einer Sdkularitat gegentiber pluraler Religiositat oder re-
ligidser Pluralitit gewertet werden kann. Der interreligiose Diskurs, insbesondere
die intensiven interreligiosen Debatten im 6. Jahrhundert, l&sst sich als treibende
Kraft hinter dieser Entwicklung ausmachen (Benfey 2023). Indem die beiden Au-
toren tlber die Grenzen zwischen Religion, Wissen und Medizin reflektieren, stel-
len ihre Texte eine Kontaktsituation zwischen Religion und diesen auferreligio-
sen Bereichen dar.

3.2 Religionen in Kontakt miteinander

Die zoroastrischen und manichdischen Texte aus dem 3. Jahrhundert belegen ein
Religionskonzept, das Einheiten wie den Buddhismus, den Jainismus, den Zoroas-
trismus und das Christentum einschlief3t (BeDuhn 2015). Bezeichnend an diesen
Texten ist, dass sie sich eine Kontaktsituation darstellen. Ein Abschnitt der In-
schriften Kerdirs, eines angesehenen zoroastrischen Priesters, der vier sasanidi-
schen Konigen diente (Skjeervg 2012), schildert seine Bemithungen fiir die Verbrei-
tung des Zoroastrismus gegen andere Religionen (MacKenzie 1989, Abschn. 11;
Back 1978, 411-416):

In jeder Provinz, in jedem Ort, des ganzen Reiches wurden die Kulthandlungen Ohrmazds
und der Gotter erhoht. Der mazdayasnischen Religion (dén mazdesn) und den Priestern
wurde im Reich hohe Wiirde zuteil [...] Ahreman und den Ddmonen widerfuhren grofie Nie-
derlage und Schaden. Die (Irr)lehren (kés) Ahremans und der Ddmonen wurden aus dem
Reich getilgt und unglaubwiirdig (?) gemacht. Juden, Sramanas, Brahmanas, Nazarener, Chris-
ten, Baptisten und Manichder wurden bekdmpft. Thre Gétzenbilder wurden zerstort und die
Wohnstétten der Damonen vernichtet und zu Thronen und Sitzen der Gotter gemacht.

Kerdir identifiziert innerhalb der indischen Kultur zwei unterschiedliche Gruppen:
Sramanas und Brahmanas. Folglich diirfen sie nicht mit Kultur gleichgesetzt wer-



80 —— Kianoosh Rezania

den (BeDuhn 2015, 252-253). Des Weiteren erwahnt Kerdir acht verschiedene und
vergleichbare Entitdten (Zoroastrier, Juden, Sramanas, Brahmanas, Nazarener,
Christen, Baptisten, Manichéer), die in einem einzigen kulturpolitischen Gefiige,
dem sasanidischen Reich, nebeneinander existierten.

Ein manichéischer Text, der die Religionen in der Kontaktsituation miteinan-
der vergleicht und somit den Inhalt der generischen Religion bestimmit, ist ein
mittelpersisches Textfragment, vermutlich aus dem 3. Jahrhundert:

Er [d. h. Mani] erwiderte: “Diese Religion, die ich gewé&hlt habe, ist zehnfach grofartiger
und besser als die anderen Religion(en) der Vorgénger.

Erstens: Die Religionen der Vorgédnger waren in einem Land und in einer Sprache;
meine Religion hingegen wird in jedem Land und in jeder Sprache prasent und in fernen
Landern unterrichtet werden.

Zweitens: Die friitheren Religionen [hielten ihre Ordnung] solange ihre reinen Fiihrer
existierten. Sobald ihre Fiihrer stiegen [d. h. verstarben], wurde ihre Religion verwirrt. [...]
Meine Religion wird jedoch durch die lebendigen Lehrer, Bischofe, Ausgewahlten und
Horer sowie durch Tugend und Handlungen stark bleiben.

[...]

Viertens: Diese meine Offenbarung von Zweier Prinzipien, meine lebendigen Biicher,
meine Weisheit und mein Wissen sind tiberlegener und besser als die Religion der Vor-
ganger.

Fiinftens: Die Weisheit und die Parabel aller Biicher der ehemaligen Religionen, wenn
(sie) zu dieser meiner Religion [...] (M 5794 [; s. Lieu 2006, 524-526).

Indem Mani seine Religion mit den anderen Religionen vergleicht, verzeichnet er,
wie das Konzept von Religion im 3. Jahrhundert in Iran umrissen wurde: ,,(1) The
product of revelation, (2) authorized by a founder figure, (3) organized as a commu-
nity, (4) in a particular land, (5) guided by textual resources“ (BeDuhn 2015, 268).

Wenn BeDuhns Ergebnisse in die hier préasentierte Differenzierung zwischen
Meta- und Objektebene iiberfithrt werden, heifdt es, dass die Vergegenstandli-
chung der Religionen nicht von Religionswissenschaftler:innen im modernen
Westen auf der Metaebene geschieht, sondern von Religionsspezialist:innen in
Iran des 3. Jahrhundert auf der Objektebene. Die von Kerdir erwédhnten ,Irrleh-
ren“ stehen nicht in einem Kontrast zur iranischen Ethnie oder Kultur als Ganzes,
sondern zu einer Untermenge davon, ndmlich dén. Dennoch werden diese Religio-
nen als eine Menschengruppe, zum Beispiel die Juden, bezeichnet, nicht jedoch
vergegenstdndlicht, wie es in unserer Metasprache mit einer Suffixbildung, bei-
spielsweise Judentum, der Fall ist. Letztere weist einen hoheren Abstraktions-
grad auf.

Obgleich die objektsprachliche Identifizierung eines getrennten Bereichs der
soziokulturellen Wirklichkeit als Religion im Iran des 3. Jahrhundert angenommen
wird, kann diese Formierung dennoch nicht als ein abgeschlossener Prozess be-



L5 Die Genese eines Religionsbegriffs =——— 81

trachtet werden. Kerdir bezeichnet seine Religion und die seiner Gegner nicht
gleich als den, sondern 6ffnet zwei Kategorien, dhnlich zu, aber unabhéngig von,
der aus dem christlichen Diskurs bekannten Dichotomie: vera religio (wahre Reli-
gion) und falsae religiones (falsche Religionen) (BeDuhn 2015, 265). Allerdings hat
Mani laut BeDuhn sogar diese Hiirde iiberwunden und von allen Religionen mit
demselben Terminus dén gesprochen. Dariiber hinaus habe er das Wort den mehr-
mals im Plural verwendet. Dieser Sachverhalt lege die Religionspluralitit im sasani-
dischen Iran nahe und stelle dén als einen generischen Religionshegriff dar.

Die Verwendung des Wortes den im Plural in manichdischen und zoroastri-
schen Texten aus dem Zeitraum vom 3.—10. Jahrhundert veranschaulicht den Ent-
wicklungsprozess des Religionsbegriffs in Iran. In einem Aufsatz (Rezania 2020)
stellte ich zundchst einen Unterschied in der Haufigkeit der Pluralform in drei
verschiedenen Subkorpora von manichéischen Texten fest: Die Pluralform macht
im Mittelpersischen und Sogdischen 2-3% aller Belege fiir das Substantiv dén aus;
im Parthischen liegt der Anteil bei etwa 17%. Des Weiteren identifizierte ich ei-
nige grammatikalische Unregelméfiigkeiten in Zusammenhang mit der Verwen-
dung der Pluralform von den im oben zitierten manichéischen Textfragment. Um
»die anderen Religionen® im ersten Satz auszudriicken, wird das Adjektiv im Plu-
ral, das Substantiv den hingegen im Singular dekliniert. Der Sachverhalt verdeut-
licht die Schwierigkeit des Autors, das Wort dén im 3. Jahrhundert im Plural zu
deklinieren. Ein Vergleich dieses Fragments mit einem &hnlichen, um mehrere
Jahrhunderte spéteren, sogdischen Text zeigt, dass zu dieser Zeit offenbar kein
Problem mehr darin bestand, das Wort fiir Religion im Plural zu verwenden.

Eine &hnliche Entwicklung lasst sich im Zoroastrismus identifizieren: Im
3. Jahrhundert hat Kerdir den ausschliefSlich fiir den Zoroastrismus reserviert; im
9. Jahrhundert fand der Begriff schliefSlich Verwendung fiir alle Religionen. Den-
noch lésst sich ein Unterschied zwischen der zoroastrischen und der manichai-
schen Verwendung des generischen Religionsbegriffs konstatieren: Manis Ansatz,
Elemente aus verschiedenen Traditionen zu verschmelzen, scheint eine pluralisti-
sche Perspektive auf Religionen, im Sinne miteinander vergleichbarer Entitaten,
im Manichdismus geprégt zu haben. Das seltene Vorkommen des Wortes dén im
Plural im zoroastrischen mittelpersischen Korpus lasst vermuten, dass die mani-
chdische Entwicklung das zoroastrische Konzept von Religion nicht nachhaltig ge-
préagt hat. Wahrend Mani Religionen hierarchisiert und den Manichdismus an die
Spitze der Hierarchie gesetzt hat, wurde im Zoroastrismus mit einer Richtig-
Falsch-Dichotomie operiert (Rezania 2020).

Die Religionswissenschaftler:innen, die die Existenz eines Religionshegriffs in
den aufSereuropéischen Kulturen belegen (Kleine 2012; Kollmar-Paulenz 2012), las-
sen aufier Acht, dass ihre Quellen, wie das hier dargestellte iranische Material,
eine interreligiose Kontaktsituation widerspiegeln. Ihre Forschungsergebnisse



82 —— Kianoosh Rezania

stliitzen deswegen die hier vertretene These implizit. So reprasentieren sie bei-
spielsweise eine Begegnung zwischen Buddhismus, Brahmanismus und weiteren
Religionen im japanischen Religionsfeld des 9.-12. Jahrhundert oder eine Interak-
tion zwischen dem Schamanismus und dem Buddhismus in den mongolischen Ge-
sellschaften des 17. bis 19. Jahrhundert. Wie Knut Stiinkel (2013) fiir die mittelal-
terlichen européischen Religionsdialoge aufgezeigt hat, entwickelt sich in der
Kontaktsituation eine objektsprachliche Metasprache. Dies erdffnet die Mdglich-
keit zur Entwicklung eines objektsprachlichen Religionsbegriffs.

4 Schluss

Religionswissenschaftler:innen, wie zum Beispiel Wilfred C. Smith, Asad, Fitzgerald,
Jonathan Z. Smith, Taylor und Nongbri, weisen zu Recht darauf hin, dass ein Ver-
stdndnis von Religion, das sich auf den Glauben konzentriert, der Diversitat der re-
ligiosen Phidnomene in der Geschichte nicht gerecht wird. Wie ersichtlich wurde,
umfasst das historische Material in Iran vom 3. bis zum 10. Jahrhundert dennoch
eine Kategorie ,Religion®, die Offenbarung, Stifterfigur, Organisation, textliche Tra-
dition, rituelle Handlung und Verehrung, und auch Glaube als ihre wesentlichen
Merkmale ausmacht. Die These, dass jede Definition von Religion das historische
Produkt eines diskursiven Prozesses ist, ist zwar zutreffend, doch wurde dieser
nicht erst in der européischen Aufklarung initiiert. Diese Forscher:innen verweisen
auf den Zusammenhang zwischen der Verwendung von ,Religionen® im Plural und
der Genese eines generischen Religionsbegriffs hin. Die Pluraldeklination des Wor-
tes sowie eine pluralistische Sicht auf Religionen sind allerdings kein modernes
Phénomen. Bereits im sasanidischen Feld des Religionskontaktes wurde Religion
als eine von Ethnie abgeloste Kategorie und Religionen als ihre nebeneinanderste-
henden Instanzen verstanden, die den Glaubigen eine Auswahlméglichkeit boten,
wie unter anderem BeDuhn, Lincoln, Rezania und Benfey zeigen.

Literatur

Asad, Talal. 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Back, Michael. 1978. Die sassanidischen Staatsinschriften: Studien zur Orthographie und Phonologie des
Mittelpersischen der Inschriften. Leiden: Brill.

BeDuhn, Jason. 2015. ,Mani and the Crystallization of the Concept of ,Religion in Third Century Iran.*
In Mani at the Court of the Persian Kings: Studies on the Chester Beatty Kephalaia Codex, hg. v. lain
Gardner, Jason BeDuhn, und Paul Dilley, 247-275. Leiden: Brill.



L5 Die Genese eines Religionsbegriffs =—— 83

Benfey, Thomas. 2023. ,The Conceptualization of Religion and Incipient Secularity in Late Sasanian
Iran: Burzdy and Paul the Persian’s Parallel Departures from Tradition®. History of Religions 62
(4):340-372. https://doi.org/10.1086/724560.

Fitzgerald, Timothy. 1997. ,A Critique of ,Religion‘ as a Cross-Cultural Category“. Method & Theory in
the Study of Religion 9 (2):91-110. https://www.jstor.org/stable/23549638.

Hutter, Manfred. 2023. Der Manichdismus: Vom Iran in den Mittelmeerraum und (iber die SeidenstrafSe
nach Stidchina. Stuttgart: Anton Hiersemann.

Kleine, Christoph. 2012. ,,Zur Universalitat der Unterscheidung religios/sékular: Eine
systemtheoretische Betrachtung.“ In Religionswissenschaft, hg. v. Michael Stausberg, 65-80.
Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.65

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2012. ,AuBereuropdische Religionsbegriffe“. In Religionswissenschaft, hg.
v. Michael Stausberg, 81-94. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.81

Lieu, S. N. C. 2006. ,,,My Church Is Superior ... - Mani’s Missionary Statement in Coptic and Middle
Persian.“ In Coptica, Gnostica, Manichaica: Mélanges Offerts a Wolf-Peter Funk, hg. v. Wolf-Peter
Funk, Louis Painchaud und Paul-Hubert Poirier, 519-527. Louvain: Peeters.

Lincoln, Bruce. 2019. ,,Before Religion? The Zoroastrian Concept of Daéna and Two Myths about It.“
In All Religion Is Inter-Religion: Engaging the Work of Steven M. Wasserstrom, hg. v. Kambiz
GhaneaBassiri und Paul Robertson, 77-86. London: Bloomsbury.

MacKenzie, David N. 1989. Iranische Denkmdiler: Lieferung 13 Enthaltend Reihe II: Iranische Felsreliefs
I: The Sasanian Rock Reliefs at Nagsh-i Rustam: Nagshi-Rustam 6, the Triumph of Shapur I (Together
with an Account of the Representations of Kerdir), hg. v. Georgina Herrmann. Berlin: Dietrich
Reimer.

Noldeke, Theodor. 1912. Burzoes Einleitung zu dem Buche Kalila waDimna. StraBburg: Karl ). Tribner.

Nongbri, Brent. 2013. Before Religion: A History of a Modern Concept. New Haven: Yale University Press.

Rezania, Kianoosh. 2020. ,,,Religion‘ in Late Antique Zoroastrianism and Manichaeism: Developing a
Term in Counterpoint.“ Entangled Religions 11 (2). https://doi.org/10.13154/er.11.2020.8556.

Skjeerve, Prods Oktor. 2012. ,Kartir“. Encyclopcedia Iranica 15:608-628.

Smith, Jonathan Z. 1998. ,Religion, Religions, Religious®. In Critical Terms for Religious Studies, hg.

v. Mark C. Taylor, 269-284. Chicago: University of Chicago Press.

Smith, Wilfred Cantwell. 1962. The Meaning and End of Religion: A New Approach to the Religious
Traditions of Mankind. New York: Macmillan.

Stausberg, Michael. 2025. Zarathustra und seine Religion. 4. Auflage. Miinchen: C.H. Beck.

Stuinkel, Knut Martin. 2013. Una sit religio: Religionsbegriffe und Begriffstopologien bei Cusanus, Llull und
Maimonides. Wirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Taylor, Charles. 2007. A Secular Age. Cambridge: Harvard University Press.


https://doi.org/10.1086/724560
https://www.jstor.org/stable/23549638
https://doi.org/10.1515/9783110258936.65
https://doi.org/10.1515/9783110258936.81
https://doi.org/10.13154/er.11.2020.8556




