
Kianoosh Rezania

I.5 Die Genese eines Religionsbegriffs
im iranischen Feld des
Religionskontaktes

1 Einführung

Wenn wir als Religionswissenschaftler:innen die Begriffe „Religion“ oder „Religio-
nen“ verwenden, gehen wir davon aus, dass es in der untersuchten Gesellschaft
etwas namens „Religion“ gibt, die sich beispielsweise von Wissenschaft, Medizin,
Politik, und so weiter unterscheidet. Die von Religionswissenschaftler:innen vor-
genommene Unterscheidung bedeutet jedoch nicht zwangsläufig, dass diese Un-
terscheidung in den historischen Quellen auch explizit zum Ausdruck kommt.
Lassen sich aus den Quellen Hinweise darauf ableiten, dass es eine Kategorie „Re-
ligion“ gab oder gibt? In welchen historischen Kontexten lässt sich die Entstehung
einer Kategorie „Religion“ beobachten, die in ihrer Ausgestaltung der heutigen
Kategorie „Religion“ ähnelt? Seit wann werden verschiedene religiöse Traditio-
nen wie Buddhismus, Christentum, Judentum und Zoroastrismus1 als Instanzen
einer Kategorie „Religion“ verstanden? In diesem Zusammenhang wird von
einem generischen oder abstrakten Religionsbegriff gesprochen. Er kann in die-
sem Sinne mit dem biologischen Begriff „Spezies” verglichen werden, der alle Ein-
zelwesen umfasst, die wesentliche Merkmale teilen und sich anhand dieser Merk-
male von anderen Einzelwesen unterscheiden. Der generische Religionsbegriff
basiert somit auf der Annahme, dass Phänomene, die der Kategorie „Religion“ zu-
geordnet werden, bestimmte Merkmale teilen, die sie zu Religionen machen, und
dass sie anhand dieser Merkmale von anderen sozio-kulturellen Kategorien diffe-
renziert werden können.

Wie ersichtlich, wird hier eine Differenzierung zwischen einer wissenschaft-
lichen Ebene und der Ebene des Materials vorgenommen. Diese beiden Ebenen
werden in Anlehnung an die Linguistik als objektsprachliche Ebene (Objekt-
ebene) und metasprachliche Ebene (Metaebene) bezeichnet. Das Sprechen der
Sprecher:innen einer Sprache fällt in den Bereich der Objektebene. Die Aussagen
von Linguist:innen über eine Sprache, beispielsweise über die Grammatik einer
Sprache, werden der Metaebene zugeordnet. Diese Unterscheidung trifft auch auf
religionswissenschaftliche Untersuchungen zu. Die Aussagen und Schriften der

 Kurzeinführung: Stausberg 2025.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111458892-007

https://doi.org/10.1515/9783111458892-007


Anhänger:innen einer Religion über ihre Religion gehören der Objektebene an.
Wenn Religionswissenschaftler:innen die Objektsprache untersuchen, dann sind
ihre Untersuchungsergebnisse der wissenschaftlichen Metaebene zuzuordnen.

Unsere Anfangsfrage kann nun wie folgt umformuliert werden: Inwieweit
gibt es ein Konzept namens „Religion“ auf der Objektebene? Die Religionsge-
schichte befasst sich mit der Frage, an welchen Stellen in den Quellen Hinweise
auf die Existenz einer Entität namens Religion zu finden sind, die sich von ande-
ren sozio-kulturellen Wirklichkeiten wie Wissenschaft, Medizin oder Wirtschaft
unterscheidet.

Im Folgenden werde ich die These vertreten, dass der Kontakt zwischen Reli-
gionen eine objektsprachliche Reflexion darüber, was eine Religion ist und was
nicht, fordert und fördert. Indem Religionen in der Kontaktsituation ihre Unter-
schiede betonen, stellen sie ihre Gemeinsamkeiten heraus, die Merkmale, die sie
zu Instanzen eines generischen Religionsbegriffs machen. Dabei kann der Kon-
takt sowohl zwischen zwei oder mehreren Religionen als auch zwischen Religion
und ihrer Umwelt, das heißt einem oder mehreren anderen gesellschaftlichen
Teilsystemen wie der Medizin, stattfinden.

Der erste Teil dieses Beitrags ist der Darstellung einiger Kritiken am Religi-
onsbegriff gewidmet, die in den letzten Jahrzehnten vorgebracht wurden. Dabei
werde ich mich auf die für den zweiten Teil relevanten Kritiken beschränken. Im
zweiten Teil werden Belege aus der iranischen Religionsgeschichte präsentiert,
welche die These stützen, dass der Religionskontakt im sasanidischen2 Iran zur
Emergenz eines abstrakten Religionsbegriffs beigetragen, ja sogar diesen Prozess
vorangetrieben hat. Sie entstammen den zoroastrischen und manichäischen Quel-
len in drei mitteliranischen Sprachen, Mittelpersisch, Parthisch und Sogdisch, aus
dem 3.–10. Jahrhundert. Der Zoroastrismus ist eine dreitausend Jahre alte irani-
sche Religion, die auch heutzutage noch in Iran und Indien aber auch in der Dias-
pora (zum Begriff Nagel in diesem Band) praktiziert wird. Die Verehrung von
Ahura Mazdā (Ohrmazd), dem Weisen Herrn, stellt ein Kernelement dieser Reli-
gion dar. Sie erlebte eine Blütezeit in der Sasanidenzeit, wobei sie vom sasanidi-
schen Staat wesentlich unterstützt wurde und ein intensiver Austausch mit ande-
ren Religionen stattfand. Eine dieser Religionen war der Manichäismus, der von
Mani im 3. Jahrhundert aus Elementen von Zoroastrismus, Judentum, Christen-
tum und Buddhismus gebildet wurde.3 Wie der Zoroastrismus vertritt auch der

 Die Sasaniden waren eine iranische Dynastie, deren Reich sich zeitlich von 220/4 bis 651 und
räumlich hauptsächlich von der Grenze des heutigen Pakistan zu Indien im Osten bis zu ein-
schließlich Mesopotamien im Westen erstreckte.
 Übersichtsdarstellung: Hutter 2023.

74 Kianoosh Rezania



Manichäismus ein dualistisches Gottesbild, also mit zwei ebenbürtigen Gotthei-
ten, die Gut und Böse, Licht und Dunkel repräsentieren.

2 Einige Probleme des Religionsbegriffs

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhundert warfen einige anglophone Religionswis-
senschaftler:innen die Frage auf, ob die Kategorie „Religion“ eine objektsprachli-
che Entsprechung, besonders im historischen Material, findet. Sie stellten die
These auf, die vormodernen Entitäten, die wir als Religion bezeichnen, sprächen
nicht von sich selbst als „Religion“.

Die Diskussion wurde durch Wilfred C. Smith (1962) initiiert. Seiner Auffas-
sung nach ist „Religion“ ein moderner und westlicher Begriff, dessen Verwen-
dung in diesem Kontext seine Bedeutung geprägt hat. Daher ist eine Übertragung
auf vormoderne und nicht-westliche Kulturen nicht ohne weiteres möglich. Smith
differenziert deutlich zwischen dem modernen Begriff „Religion“ und den Kon-
zepten des Glaubens oder der Frömmigkeit. Er betont, dass die als Religion im
generischen Sinne oder als eine bestimmte Religion bezeichnete Entität eher als
Tradition und/oder Glaube zu verstehen ist. Religion wird ausschließlich aus der
metasprachlichen Perspektive identifiziert, indem sie als solche benannt wird
(Wilfred C. Smith 1962, 118; ähnlich Jonathan Z. Smith 1998, 269).

Talal Asad (1993) vertritt die Auffassung, dass eine universale Definition von
Religion nicht möglich ist. Dies sei zum einen darin begründet, dass ihre konstitu-
ierenden Merkmale historisch spezifisch seien. Zum anderen sei eine solche Defi-
nition selbst das historische Produkt eines diskursiven Prozesses, der im
17. Jahrhundert im Westen begonnen und in dessen Verlauf sich Religion von
Naturwissenschaft differenziert habe. Asad hält die Betonung des Glaubens als
Kern der Religion für ein modernes Konzept des privatisierten Christentums. Re-
ligion in diesem Verständnis lasse sich nicht in allen Kulturen und in allen
Zeiträumen nachweisen.

Die Unzulänglichkeit von Religion als einem analytischen Konzept wird unter
anderem damit begründet, dass die Verwendung des Wortes „Religion“ und somit
das Konzept „Religion“ von der (ökumenischen) Theologie beherrscht wird. Timo-
thy Fitzgerald (1997) argumentiert, dass die Bedeutung des Wortes „Religion“ durch
seine theologische Verwendung, insbesondere mit seinen jüdisch-christlichen mo-
notheistischen Assoziationen, zu eng an den Glauben an Gott oder an Transzen-
denz gebunden ist. Religion lasse sich nicht als eine eigene Unterkategorie der Kul-
tur ausmachen, und sei somit analytisch überflüssig. Der einzige Teilbereich, den
Fitzgerald für die Religionsforschung als hilfreich erachtet, ist die Soteriologie, eine

I.5 Die Genese eines Religionsbegriffs 75



Gruppe von kulturell erzeugten Glaubensvorstellungen und Praktiken, die sich mit
der Erlösung oder Befreiung des Individuums von einer Welt des Leidens befasst.
Fitzgerald behauptet, dass nicht alle nicht-westlichen Gesellschaften äquivalente
Wörter zu unserem4 Begriff „Religion“ haben. Auch wenn Begriffe wie „Religion“
oder „Religionen“ in nicht-westlichen Kulturen eine gewisse autonome Verwen-
dung finden, bedeute das nicht, dass „Religion“ eine universelle Gültigkeit zu-
komme.

Jonathan Z. Smith (1998) weist darauf hin, dass die Verwendung von „Religio-
nen“ im Plural ein Interesse an einem generischen Religionsbegriff weckt und
damit die Frage nach der Klassifizierung von Religionen aufwirft: Sind Religionen
Spezies einer übergeordneten Religionskategorie? Lässt sich die Religion in dieser
Taxonomie unter Kultur oder als eine höchste Gattung einordnen? Seine Schluss-
folgerung lautet, dass Religion kein objekt-, sondern ein metasprachlicher Begriff
ist, der von Wissenschaftler:innen für ihre intellektuellen Zwecke geschaffen
wurde, ähnlich wie der Begriff „Sprache“ in der Linguistik oder „Kultur“ in der
Ethnologie.

Die Möglichkeit der Unterscheidung von „Religion“ in einer Kultur in einer
bestimmten zeiträumlichen Situation ist laut Charles Taylor an die Bedingung ge-
knüpft, dass Glaube, selbst für den treusten Gläubigen, lediglich eine Auswahl-
möglichkeit neben vielen anderen darstellt (Taylor 2007, 3). Demnach sollte im
historischen Kontext nur dann von Religion gesprochen werden, sofern sie nicht
mehr an eine Ethnie gebunden ist. Brent Nongbri (2013, 154–159) geht sogar noch
einen Schritt weiter: Auf der Objektebene habe das Wort „Religion“ keinen Platz
in der Erforschung der antiken Welt. Er hebt hervor, dass unser metasprachliches
Verständnis von Religion maßgeblich durch den Protestantismus, den europäi-
schen Kolonialismus und die Entstehung der Nationalstaaten geprägt ist. Eine
derartige Religion finde sich jedoch kaum in den Quellen. Im Gegensatz zum
westlichen metasprachlichen Religionsbegriff verweisen diese auf Götter oder
übermenschliche Wesen und Technologien für eine Interaktion mit ihnen.

Die dargelegten Thesen zum Religionsbegriff lassen sich wie folgt zusammen-
fassen: Der Begriff „Religion“ sei ein moderner, europäischer Begriff, der euro-
zentrisch semantisiert sei. Seine Abstraktion gehe zum Teil auf seine Verwen-
dung im Plural in der Metasprache zurück. Das Religionskonzept sei das Produkt
der protestantischen Theologie, in dem die Glaubenskomponente eine unange-
messen starke Akzentuierung erfahre. In dieser Ausgestaltung lasse sich Religion

 In diesem Kontext ist zu hinterfragen, wer mit dem Begriff „wir“ gemeint ist. Handelt es sich
dabei um Wissenschaftler:innen oder westliche Menschen? Mit anderen Worten: Geht es hier
um eine Differenzierung zwischen Objekt- und Metaebene oder zwischen verschiedenen Berei-
chen auf der Objektebene; hierzu siehe Lincoln 2019, 77–78.

76 Kianoosh Rezania



kaum in den historischen Quellen als eine Untermenge der Kultur identifizieren.
Historisch könne man von Religion nur dann sprechen, wenn diese nicht mehr
an eine Ethnie gebunden sei und die Gläubigen für ihre Religionsausübung eine
Auswahlmöglichkeit gehabt hätten.

Im Anschluss an diese knappe Darstellung der Kritik am Religionsbegriff er-
folgt im nächsten Abschnitt eine Darlegung der zoroastrischen und manichäi-
schen Quellen. Dabei wird untersucht, ob sich „Religion“ nicht doch objektsprach-
lich identifizieren lässt. Des Weiteren wird gezeigt, dass dieser Religionsbegriff
das Resultat eines Religionskontaktes ist.

3 Der iranische Religionsbegriff

Im Kontrast zu den im vorangegangenen Abschnitt erwähnten Untersuchungen
identifizieren einige Fallstudien, die in den letzten Jahren veröffentlicht wurden,
eine objektsprachliche Kategorie Religion in den iranischen Texten aus dem ers-
ten Jahrtausend. Sie lassen erkennen, wie das historische Material selbst Religion
als einen generischen Begriff verwendet, wie es von Religionen im Plural spricht,
oder sie als eine Kategorie neben Politik, Medizin oder Wissen versteht. Dies be-
deutet jedoch nicht, dass diese Studien die genannten Probleme mit dem Religi-
onsbegriff hinfällig machen. Die im ersten Abschnitt ausgeführten Arbeiten lie-
fern wichtige Anhaltspunkte, die in der religionswissenschaftlichen Forschung
Berücksichtigung finden sollten.

Im Folgenden werden zunächst die Religionskontakte im 6. Jahrhundert be-
trachtet. Dabei werden wir sehen, dass die Quellen zwischen Religion, Wissen
und Medizin unterscheiden und sie aufeinander beziehen. Im zweiten Teil werde
ich einige Beispiele von Religionskontakten aus zoroastrischen und manichäi-
schen Texten vorstellen, die einen objektsprachlichen generischen Religionsbe-
griff aufweisen.

3.1 Religion in Kontakt mit ihrer Umwelt

In seiner Auseinandersetzung mit der Genese des Religionsbegriffs im sasanidi-
schen Iran untersucht Thomas Benfey (2023) zwei Texte aus dem 6. Jahrhundert:
1. Die mittelpersische Einleitung des iranischen Mediziners Burzōy zum mittel-

persischen Kalīlag ud Damanag, einer Sammlung von didaktischen Tierfa-
beln. Dieses Buch samt der Einleitung wurde allerdings lediglich in der arabi-
schen Übersetzung überliefert.

I.5 Die Genese eines Religionsbegriffs 77



2. Die ersten Abschnitte des Traktats über die Logik des Aristoteles von Paul,
dem Perser, eine Einführung in Aristoteles Dialektik. Paul, der Perser, ein Kle-
riker der Ostsyrischen Kirche, lebte in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhundert
und war in der Philosophie bewandert. Er konvertierte anscheinend zum
Zoroastrismus.

Diese Texte fassen verschiedene Religionen im sasanidischen Iran des 6. Jahrhun-
dert als Exemplare einer Kategorie „Religion“ auf. Sie stellen sogar diese Katego-
rie einem von Religion gesonderten Lebensbereich, das heißt Säkularität, gegen-
über. Somit lässt sich in diesem Kontext eine Tendenz zu einer Art religiösem
Relativismus und einsetzender Säkularität feststellen (Benfey 2023).

Burzōys Einleitung zum Kalīlag ud Damanag beinhaltet eine Autobiographie
des Autors. (a) Diese lässt die Pluralität innerhalb eines im 6. Jahrhundert als Re-
ligion ausgemachten Bereichs und die Verwendung eines generischen Begriffs zu
seiner Bezeichnung identifizieren. (b) Darüber hinaus weist sie eine einsetzende
aber noch nicht abgeschlossene Differenzierung zwischen Religion und Medizin
nach. (c) Sie macht ferner eine rationale Moral aus, die sich von der Religion ab-
hebt, und (d) präferiert Vernunft gegenüber religiösen Vorschriften (Benfey 2023).
Als Beispiel kann der folgende Abschnitt dieses Textes zitiert werden:

Danach dachte ich jedoch (weiter) über die Arzneiwissenschaft nach und fand, daß der Arzt
bei den Leidenden kein Heilmittel anwenden kann, welches ihn so völlig von der Krankheit
befreit [...] ich [sah] ein, daß dagegen das Wissen vom Jenseits für immer gründlich vor
allen Krankheiten bewahrt. Ich faßte daher Geringschätzung vor der Arzneiwissenschaft
und Sehnsucht nach Religionserkenntnis [dīn]. [...] In den medizinischen Schriften fand ich
nichts, das mich darauf hinweisen konnte, welche Religion [dīn] die allerrichtigste sei. Wie
ich ersah, gibt es viele Religionen und Bekenntnisse [milal, die Pluralform von millat] [...]
Bei keinem traf ich so viel Billigkeit und Aufrichtigkeit, daß verständige Leute ihre Worte
anerkennen und sich damit zufrieden geben könnten. Als ich das sah, fand ich keine Mög-
lichkeit, einem von ihnen zu folgen [...] Da ich mich also vor dem Schwanken und Wanken
fürchtete, beschloß ich, mich der Gefahr nicht auszusetzen und mich ganz auf solche Werke
zu beschränken, welche alle Menschen als gut anerkennen in Übereinstimmung mit allen
Religionen [al-adyān, die Pluralform von dīn].5

Burzōys Einleitung erkennt die Religionspluralität, die Existenz von vielen „Reli-
gionen“, an, was bedeutet, dass eine generische Kategorie „Religion“ identifiziert
wird, zu der viele Religionen gehören. Des Weiteren wird die Vernunft der Kate-
gorie Religion gegenübergestellt und präferiert. Eine ähnliche Präferenz für Ver-
nunft lässt sich im erwähnten Text von Paul, dem Perser, feststellen (Benfey

 Nöldeke 1912, 14–18; eine englische Übersetzung der relevanten Abschnitte findet sich in Ben-
fey 2023, 344–346.

78 Kianoosh Rezania



2023). Wie sein Zeitgenosse, Burzōy, eine Differenzierung zwischen Medizin und
Religion vornimmt, unterscheidet Paul zwischen Glauben und Wissen. Seiner
Natur gemäß führt Glaube – so Paul – zu Zweifel und Spaltung, anstatt zu Gewiss-
heit und Einstimmigkeit.

Diese Texte belegen die Formierung eines differenzierten Bereichs „Religion“,
der bestimmte Sachverhalte einschließt, neben anderen sozio-kulturellen Berei-
chen wie Wissen und Medizin. Die beiden Texte identifizieren eine bestimmte
Menge von Angelegenheiten und Fragen im Zusammenhang mit der Natur der
Welt und Moral, die von verschiedenen Religionen und Traditionen unterschied-
lich beantwortet werden. Die beiden Autoren zeigen eine signifikante Präferenz
für Vernunft gegenüber Glauben oder religiöser Autorität, was als Indiz für die
einsetzende Formierung einer Säkularität gegenüber pluraler Religiosität oder re-
ligiöser Pluralität gewertet werden kann. Der interreligiöse Diskurs, insbesondere
die intensiven interreligiösen Debatten im 6. Jahrhundert, lässt sich als treibende
Kraft hinter dieser Entwicklung ausmachen (Benfey 2023). Indem die beiden Au-
toren über die Grenzen zwischen Religion, Wissen und Medizin reflektieren, stel-
len ihre Texte eine Kontaktsituation zwischen Religion und diesen außerreligiö-
sen Bereichen dar.

3.2 Religionen in Kontakt miteinander

Die zoroastrischen und manichäischen Texte aus dem 3. Jahrhundert belegen ein
Religionskonzept, das Einheiten wie den Buddhismus, den Jainismus, den Zoroas-
trismus und das Christentum einschließt (BeDuhn 2015). Bezeichnend an diesen
Texten ist, dass sie sich eine Kontaktsituation darstellen. Ein Abschnitt der In-
schriften Kerdīrs, eines angesehenen zoroastrischen Priesters, der vier sasanidi-
schen Königen diente (Skjærvø 2012), schildert seine Bemühungen für die Verbrei-
tung des Zoroastrismus gegen andere Religionen (MacKenzie 1989, Abschn. 11;
Back 1978, 411–416):

In jeder Provinz, in jedem Ort, des ganzen Reiches wurden die Kulthandlungen Ohrmazds
und der Götter erhöht. Der mazdayasnischen Religion (dēn mazdēsn) und den Priestern
wurde im Reich hohe Würde zuteil [...] Ahreman und den Dämonen widerfuhren große Nie-
derlage und Schaden. Die (Irr)lehren (kēš) Ahremans und der Dämonen wurden aus dem
Reich getilgt und unglaubwürdig (?) gemacht. Juden, Śramaṇas, Brāhmanas, Nazarener, Chris-
ten, Baptisten und Manichäer wurden bekämpft. Ihre Götzenbilder wurden zerstört und die
Wohnstätten der Dämonen vernichtet und zu Thronen und Sitzen der Götter gemacht.

Kerdīr identifiziert innerhalb der indischen Kultur zwei unterschiedliche Gruppen:
Šramaṇas und Brāhmanas. Folglich dürfen sie nicht mit Kultur gleichgesetzt wer-

I.5 Die Genese eines Religionsbegriffs 79



den (BeDuhn 2015, 252–253). Des Weiteren erwähnt Kerdīr acht verschiedene und
vergleichbare Entitäten (Zoroastrier, Juden, Śramaṇas, Brāhmanas, Nazarener,
Christen, Baptisten, Manichäer), die in einem einzigen kulturpolitischen Gefüge,
dem sasanidischen Reich, nebeneinander existierten.

Ein manichäischer Text, der die Religionen in der Kontaktsituation miteinan-
der vergleicht und somit den Inhalt der generischen Religion bestimmt, ist ein
mittelpersisches Textfragment, vermutlich aus dem 3. Jahrhundert:

Er [d. h. Mani] erwiderte: “Diese Religion, die ich gewählt habe, ist zehnfach großartiger
und besser als die anderen Religion(en) der Vorgänger.

Erstens: Die Religionen der Vorgänger waren in einem Land und in einer Sprache;
meine Religion hingegen wird in jedem Land und in jeder Sprache präsent und in fernen
Ländern unterrichtet werden.

Zweitens: Die früheren Religionen [hielten ihre Ordnung] solange ihre reinen Führer
existierten. Sobald ihre Führer stiegen [d. h. verstarben], wurde ihre Religion verwirrt. [...]
Meine Religion wird jedoch durch die lebendigen Lehrer, Bischöfe, Ausgewählten und
Hörer sowie durch Tugend und Handlungen stark bleiben.

[...]
Viertens: Diese meine Offenbarung von Zweier Prinzipien, meine lebendigen Bücher,

meine Weisheit und mein Wissen sind überlegener und besser als die Religion der Vor-
gänger.

Fünftens: Die Weisheit und die Parabel aller Bücher der ehemaligen Religionen, wenn
(sie) zu dieser meiner Religion [...] (M 5794 I; s. Lieu 2006, 524–526).

Indem Mani seine Religion mit den anderen Religionen vergleicht, verzeichnet er,
wie das Konzept von Religion im 3. Jahrhundert in Iran umrissen wurde: „(1) The
product of revelation, (2) authorized by a founder figure, (3) organized as a commu-
nity, (4) in a particular land, (5) guided by textual resources“ (BeDuhn 2015, 268).

Wenn BeDuhns Ergebnisse in die hier präsentierte Differenzierung zwischen
Meta- und Objektebene überführt werden, heißt es, dass die Vergegenständli-
chung der Religionen nicht von Religionswissenschaftler:innen im modernen
Westen auf der Metaebene geschieht, sondern von Religionsspezialist:innen in
Iran des 3. Jahrhundert auf der Objektebene. Die von Kerdīr erwähnten „Irrleh-
ren“ stehen nicht in einem Kontrast zur iranischen Ethnie oder Kultur als Ganzes,
sondern zu einer Untermenge davon, nämlich dēn. Dennoch werden diese Religio-
nen als eine Menschengruppe, zum Beispiel die Juden, bezeichnet, nicht jedoch
vergegenständlicht, wie es in unserer Metasprache mit einer Suffixbildung, bei-
spielsweise Judentum, der Fall ist. Letztere weist einen höheren Abstraktions-
grad auf.

Obgleich die objektsprachliche Identifizierung eines getrennten Bereichs der
soziokulturellen Wirklichkeit als Religion im Iran des 3. Jahrhundert angenommen
wird, kann diese Formierung dennoch nicht als ein abgeschlossener Prozess be-

80 Kianoosh Rezania



trachtet werden. Kerdīr bezeichnet seine Religion und die seiner Gegner nicht
gleich als dēn, sondern öffnet zwei Kategorien, ähnlich zu, aber unabhängig von,
der aus dem christlichen Diskurs bekannten Dichotomie: vera religio (wahre Reli-
gion) und falsae religiones (falsche Religionen) (BeDuhn 2015, 265). Allerdings hat
Mani laut BeDuhn sogar diese Hürde überwunden und von allen Religionen mit
demselben Terminus dēn gesprochen. Darüber hinaus habe er das Wort dēn mehr-
mals im Plural verwendet. Dieser Sachverhalt lege die Religionspluralität im sasani-
dischen Iran nahe und stelle dēn als einen generischen Religionsbegriff dar.

Die Verwendung des Wortes dēn im Plural in manichäischen und zoroastri-
schen Texten aus dem Zeitraum vom 3.–10. Jahrhundert veranschaulicht den Ent-
wicklungsprozess des Religionsbegriffs in Iran. In einem Aufsatz (Rezania 2020)
stellte ich zunächst einen Unterschied in der Häufigkeit der Pluralform in drei
verschiedenen Subkorpora von manichäischen Texten fest: Die Pluralform macht
im Mittelpersischen und Sogdischen 2–3% aller Belege für das Substantiv dēn aus;
im Parthischen liegt der Anteil bei etwa 17%. Des Weiteren identifizierte ich ei-
nige grammatikalische Unregelmäßigkeiten in Zusammenhang mit der Verwen-
dung der Pluralform von dēn im oben zitierten manichäischen Textfragment. Um
„die anderen Religionen“ im ersten Satz auszudrücken, wird das Adjektiv im Plu-
ral, das Substantiv dēn hingegen im Singular dekliniert. Der Sachverhalt verdeut-
licht die Schwierigkeit des Autors, das Wort dēn im 3. Jahrhundert im Plural zu
deklinieren. Ein Vergleich dieses Fragments mit einem ähnlichen, um mehrere
Jahrhunderte späteren, sogdischen Text zeigt, dass zu dieser Zeit offenbar kein
Problem mehr darin bestand, das Wort für Religion im Plural zu verwenden.

Eine ähnliche Entwicklung lässt sich im Zoroastrismus identifizieren: Im
3. Jahrhundert hat Kerdīr dēn ausschließlich für den Zoroastrismus reserviert; im
9. Jahrhundert fand der Begriff schließlich Verwendung für alle Religionen. Den-
noch lässt sich ein Unterschied zwischen der zoroastrischen und der manichäi-
schen Verwendung des generischen Religionsbegriffs konstatieren: Manis Ansatz,
Elemente aus verschiedenen Traditionen zu verschmelzen, scheint eine pluralisti-
sche Perspektive auf Religionen, im Sinne miteinander vergleichbarer Entitäten,
im Manichäismus geprägt zu haben. Das seltene Vorkommen des Wortes dēn im
Plural im zoroastrischen mittelpersischen Korpus lässt vermuten, dass die mani-
chäische Entwicklung das zoroastrische Konzept von Religion nicht nachhaltig ge-
prägt hat. Während Mani Religionen hierarchisiert und den Manichäismus an die
Spitze der Hierarchie gesetzt hat, wurde im Zoroastrismus mit einer Richtig-
Falsch-Dichotomie operiert (Rezania 2020).

Die Religionswissenschaftler:innen, die die Existenz eines Religionsbegriffs in
den außereuropäischen Kulturen belegen (Kleine 2012; Kollmar-Paulenz 2012), las-
sen außer Acht, dass ihre Quellen, wie das hier dargestellte iranische Material,
eine interreligiöse Kontaktsituation widerspiegeln. Ihre Forschungsergebnisse

I.5 Die Genese eines Religionsbegriffs 81



stützen deswegen die hier vertretene These implizit. So repräsentieren sie bei-
spielsweise eine Begegnung zwischen Buddhismus, Brahmanismus und weiteren
Religionen im japanischen Religionsfeld des 9.–12. Jahrhundert oder eine Interak-
tion zwischen dem Schamanismus und dem Buddhismus in den mongolischen Ge-
sellschaften des 17. bis 19. Jahrhundert. Wie Knut Stünkel (2013) für die mittelal-
terlichen europäischen Religionsdialoge aufgezeigt hat, entwickelt sich in der
Kontaktsituation eine objektsprachliche Metasprache. Dies eröffnet die Möglich-
keit zur Entwicklung eines objektsprachlichen Religionsbegriffs.

4 Schluss

Religionswissenschaftler:innen, wie zum Beispiel Wilfred C. Smith, Asad, Fitzgerald,
Jonathan Z. Smith, Taylor und Nongbri, weisen zu Recht darauf hin, dass ein Ver-
ständnis von Religion, das sich auf den Glauben konzentriert, der Diversität der re-
ligiösen Phänomene in der Geschichte nicht gerecht wird. Wie ersichtlich wurde,
umfasst das historische Material in Iran vom 3. bis zum 10. Jahrhundert dennoch
eine Kategorie „Religion“, die Offenbarung, Stifterfigur, Organisation, textliche Tra-
dition, rituelle Handlung und Verehrung, und auch Glaube als ihre wesentlichen
Merkmale ausmacht. Die These, dass jede Definition von Religion das historische
Produkt eines diskursiven Prozesses ist, ist zwar zutreffend, doch wurde dieser
nicht erst in der europäischen Aufklärung initiiert. Diese Forscher:innen verweisen
auf den Zusammenhang zwischen der Verwendung von „Religionen“ im Plural und
der Genese eines generischen Religionsbegriffs hin. Die Pluraldeklination des Wor-
tes sowie eine pluralistische Sicht auf Religionen sind allerdings kein modernes
Phänomen. Bereits im sasanidischen Feld des Religionskontaktes wurde Religion
als eine von Ethnie abgelöste Kategorie und Religionen als ihre nebeneinanderste-
henden Instanzen verstanden, die den Gläubigen eine Auswahlmöglichkeit boten,
wie unter anderem BeDuhn, Lincoln, Rezania und Benfey zeigen.

Literatur

Asad, Talal. 1993. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Back, Michael. 1978. Die sassanidischen Staatsinschriften: Studien zur Orthographie und Phonologie des
Mittelpersischen der Inschriften. Leiden: Brill.

BeDuhn, Jason. 2015. „Mani and the Crystallization of the Concept of ‚Religion‘ in Third Century Iran.“
In Mani at the Court of the Persian Kings: Studies on the Chester Beatty Kephalaia Codex, hg. v. Iain
Gardner, Jason BeDuhn, und Paul Dilley, 247–275. Leiden: Brill.

82 Kianoosh Rezania



Benfey, Thomas. 2023. „The Conceptualization of Religion and Incipient Secularity in Late Sasanian
Iran: Burzōy and Paul the Persian’s Parallel Departures from Tradition“. History of Religions 62
(4):340–372. https://doi.org/10.1086/724560.

Fitzgerald, Timothy. 1997. „A Critique of ‚Religion‘ as a Cross-Cultural Category“. Method & Theory in
the Study of Religion 9 (2):91–110. https://www.jstor.org/stable/23549638.

Hutter, Manfred. 2023. Der Manichäismus: Vom Iran in den Mittelmeerraum und über die Seidenstraße
nach Südchina. Stuttgart: Anton Hiersemann.

Kleine, Christoph. 2012. „Zur Universalität der Unterscheidung religiös/säkular: Eine
systemtheoretische Betrachtung.“ In Religionswissenschaft, hg. v. Michael Stausberg, 65–80.
Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.65

Kollmar-Paulenz, Karénina. 2012. „Außereuropäische Religionsbegriffe“. In Religionswissenschaft, hg.
v. Michael Stausberg, 81–94. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258936.81

Lieu, S. N. C. 2006. „‚My Church Is Superior ... ‘: Mani’s Missionary Statement in Coptic and Middle
Persian.“ In Coptica, Gnostica, Manichaica: Mélanges Offerts à Wolf-Peter Funk, hg. v. Wolf-Peter
Funk, Louis Painchaud und Paul-Hubert Poirier, 519–527. Louvain: Peeters.

Lincoln, Bruce. 2019. „Before Religion? The Zoroastrian Concept of Daēnā and Two Myths about It.“
In All Religion Is Inter-Religion: Engaging the Work of Steven M. Wasserstrom, hg. v. Kambiz
GhaneaBassiri und Paul Robertson, 77–86. London: Bloomsbury.

MacKenzie, David N. 1989. Iranische Denkmäler: Lieferung 13 Enthaltend Reihe II: Iranische Felsreliefs
I: The Sasanian Rock Reliefs at Naqsh-i Rustam: Naqshi-Rustam 6, the Triumph of Shapur I (Together
with an Account of the Representations of Kerdir), hg. v. Georgina Herrmann. Berlin: Dietrich
Reimer.

Nöldeke, Theodor. 1912. Burzōes Einleitung zu dem Buche Kalīla waDimna. Straßburg: Karl J. Trübner.
Nongbri, Brent. 2013. Before Religion: A History of a Modern Concept. New Haven: Yale University Press.
Rezania, Kianoosh. 2020. „‚Religion‘ in Late Antique Zoroastrianism and Manichaeism: Developing a

Term in Counterpoint.“ Entangled Religions 11 (2). https://doi.org/10.13154/er.11.2020.8556.
Skjærvø, Prods Oktor. 2012. „Kartir“. Encyclopædia Iranica 15:608–628.
Smith, Jonathan Z. 1998. „Religion, Religions, Religious“. In Critical Terms for Religious Studies, hg.

v. Mark C. Taylor, 269–284. Chicago: University of Chicago Press.
Smith, Wilfred Cantwell. 1962. The Meaning and End of Religion: A New Approach to the Religious

Traditions of Mankind. New York: Macmillan.
Stausberg, Michael. 2025. Zarathustra und seine Religion. 4. Auflage. München: C.H. Beck.
Stünkel, Knut Martin. 2013. Una sit religio: Religionsbegriffe und Begriffstopologien bei Cusanus, Llull und

Maimonides. Würzburg: Königshausen & Neumann.
Taylor, Charles. 2007. A Secular Age. Cambridge: Harvard University Press.

I.5 Die Genese eines Religionsbegriffs 83

https://doi.org/10.1086/724560
https://www.jstor.org/stable/23549638
https://doi.org/10.1515/9783110258936.65
https://doi.org/10.1515/9783110258936.81
https://doi.org/10.13154/er.11.2020.8556



