
Maria-Anna Schiffers
Tier-Mensch-Relationen



Beyond Universalism
Partager l’universel

Studies on the Contemporary

Études sur le contemporain

Edited by / Édité par
Markus Messling

Editorial Board
Souleymane Bachir Diagne (Columbia University, NY)
Tammy Lai-Ming Ho (Hong Kong Baptist University)
Christopher M. Hutton (University of Hong Kong)
Ananya Jahanara Kabir (King’s College London)
Mohamed Kerrou (Beït el-Hikma, Carthage)
Soumaya Mestiri (Université de Tunis)
Olivier Remaud (EHESS Paris)
Sergio Ugalde Quintana (El Colegio de México)

Volume 7



Maria-Anna Schiffers

Tier-Mensch-
Relationen

Den Spuren von Tieren folgen: Spanisch- und
französischsprachige Erzähltexte der Gegenwart



Dissertation, eingereicht im Jahr 2023 an der Philosophische Fakultät der Universität Potsdam.
Gutachter: Prof. Dr. Ottmar Ette und Prof. Dr. Markus Messling.

This project has received funding from the European Research Council (ERC) under the European
Union’s Horizon 2020 Research and Innovation programme – Grant Agreement Number 819931

ISBN 978-3-11-144385-0
e-ISBN (PDF) 978-3-11-144455-0
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-144494-9
ISSN 2700-1156
DOI https://doi.org/10.1515/9783111444550

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte,
die nicht Teil der Open-Access-Publikation sind (z. B. Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.).
Diese erfordern ggf. die Einholung einer weiteren Genehmigung des Rechteinhabers. Die
Verpflichtung zur Recherche und Klärung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2025931077

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston,
Genthiner Straße 13, 10785 Berlin
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Einbandabbildung: nach einer Idee von Hannes Brischke
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit:
productsafety@degruyterbrill.com

https://doi.org/10.1515/9783111444550
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com
mailto:productsafety@degruyterbrill.com


Vorwort

Das nun vorliegende Buch bildet eine unabgeschlossene und unabschließbare
Suchbewegung ab. Forschungsarbeiten, die sich mit der unmittelbaren Gegen-
wart befassen, ist das Unabschließbare eingeschrieben, denn während des Nach-
denkens über die gestellten Fragestellungen verändern sich die Weltbezüge stetig.
Als ich mit dem Nachdenken über Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart be-
gann, waren einige der nun für meine Arbeit zentralen literarischen Texte noch
nicht erschienen. Es war auch nicht absehbar, dass eine auf Zoonosen zurückzu-
führende Corona-Erkrankung wie SARS-CoV-2 zu einer Pandemie führen würde,
die nicht nur Millionen Tote forderte, sondern uns als menschliche Lebewesen
auf vielfältige Weise angehen würde. Die Fragilität unseres Daseins als Menschen
trat überdeutlich hervor, und dies auch, weil unsere Tier-Mensch-Verhältnisse
sich veränderten.

Aber nicht nur äußere Umstände, sondern auch das Schreiben an diesem
Buch haben mich verändert. Wie könnte es auch anders sein? Ich habe mich auf
die Spur eines veränderten Denkens über Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart
begeben, das mein Nachdenken geprägt hat und das ich als ein beständiges Wer-
den verstehe. Auf diesem Weg haben mich viele Menschen und einige nicht-
menschliche Tiere begleitet, denen an dieser Stelle mein tiefer Dank gilt.

Begonnen hat das Nachdenken über Tier-Mensch-Relationen bereits während
meines Studiums an der Universität Potsdam. Ottmar Ette gilt ein ganz besonde-
rer Dank dafür, meine Neugierde für die Romanischen Literaturen der Welt ge-
weckt zu haben, für die Ermutigung, die Promotion zu beginnen, seine Geduld,
seine Unterstützung und sein Zuspruch als Doktorvater, auch und gerade in den
schwierigen Phasen. Als letzte seiner Promovierenden an der Universität Potsdam
und nach seiner aktiven Zeit dort abschließen zu dürfen, hat mir viel bedeutet.
Der spannenden und klugen Gruppe der Teilnehmer:innen an seinem Romanistischen
Kolloquium habe ich zahlreiche Impulse für die Ausrichtung der Dissertation und auf-
merksames Zuhören zu verdanken. Von der ersten Idee bis hin zum letzten Kolloqui-
ums-Jahr in Potsdam, das insbesondere für das Schlusskapitel meiner Arbeit Denkan-
stöße gegeben hat, haben mich alle Teilnehmer:innen auf dem Weg konstruktiv und
bereichernd begleitet.

Mein Dank gilt gleichermaßen Markus Messling, der mir ein tieferes Ver-
ständnis für Themen und Möglichkeiten eröffnet hat, Politik und Ästhetik mitein-
ander zu verknüpfen. Ein großer Teil der Dissertation ist während meiner Arbeit
als wissenschaftliche Mitarbeiterin an seinem Lehrstuhl für Romanische und All-
gemeine Literatur- und Kulturwissenschaft an der Universität des Saarlandes
entstanden. Der produktive, sehr interdisziplinäre Forschungskontext am Lehr-
stuhl und in den angeschlossenen Projekten war für das Nachdenken über meine

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-202

https://doi.org/10.1515/9783111444550-202


Fragestellungen äußerst wertvoll und hat immer wieder hilfreiche Impulse geliefert.
Die Arbeit als Redakteurin der Jahresschrift Rhinozeros. Europa im Übergang hat
diese Zeit ebenso geprägt wie das gesamte Team am Lehrstuhl und im vom Euro-
pean Research Council geförderten Projekt Minor Universality. Für die Aufnahme in
dieses äußerst spannende Forschungsumfeld und sein Vertrauen in meine Arbeit als
wissenschaftliche Mitarbeiterin danke ich Markus Messling ganz herzlich. Auch die
Aufgabe als Koordinatorin und Redakteurin des Projekts Rhinozeros. Europa im
Übergang hat meinen Blick für unsere umbrechende Gegenwart geschärft und das
Nachdenken über meine Fragestellung zu Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart ge-
prägt. Danken möchte ich in diesem Zusammenhang Andreas Rötzer und Loan
Ngyuen vom Verlag Matthes & Seitz Berlin für ihre schnelle und unkomplizierte
Hilfe bei allen verlegerischen, organisatorischen und technischen Fragen, die
Rhinozeros betreffen. Die produktive Verbindung von politischem Anspruch und
künstlerischer Praxis im Rhinozeros-Projekt hat sicherlich im von der Allianz Kultur-
stiftung geförderten Rhinozeros-Salon 2020 am Haus der Kulturen der Welt Berlin
einen Höhepunkt gefunden. Danken möchte ich daher auch Katrin Thomanek,
die seitens der Allianz Kulturstiftung trotz Pandemie-bedingter Einschränkungen
vieles möglich gemacht hat, und Olga von Schubert, die mir am HKW Berlin eine
große Hilfe war. Franck Hofmann gilt ebenfalls ein großer Dank für sein Vertrauen
in meine Arbeit für Rhinozeros und wichtige Impulse für mein Promotionsprojekt.

Mit dem Romanistischen Kolloquium am Lehrstuhl von Ottmar Ette und dem
Kolloquium von Markus Messling an der Universität des Saarlandes hatte ich das
große Glück, meine Dissertation in zwei unterschiedlichen Kontexten diskutieren
zu können. Klügere, aber auch kritischere Kolleg:innen als in Saarbrücken hätte
ich mir nicht wünschen können. Für Input, Diskussion und spannenden Austausch
an der Universität des Saarlandes danke ich Elsie Cohen, Azyza Deiab, Nicole
Fischer, Fatma Hotait, Mario Laarmann, Clément Ndé Fongang, Aurore Reck,
Sebastian Rost, Laurens Schlicht, Hélène Thiérard und Jonas Tinius. Ein ganz besonde-
rer Dank gilt meiner Kollegin Carla Seemann für ihre hilfreichen Kommentare, die
zugewandte Begleitung und für ihre Freundschaft. Von großem Wert waren für
mich nicht nur der beständige Austausch, sondern auch ihre aufmerksamen Kor-
rekturen und Kommentare in der Schlussphase meiner Suche, die nun in diesem
Buch einen vorläufigen Stand gefunden hat. Nicht zuletzt sind ihre Saarbrücker
Wohnungen immer auch für mich ein Zuhause gewesen. Besonders in der letzten
Phase der Arbeit an der Dissertation ist auch das Team des vom European Research
Council geförderten Projekts Minor Universality für mich intellektuell ein Zuhause
geworden. Danken möchte ich aus diesem Team besonders Hélène Thiérard, die
lange mit mir ein Büro geteilt hat und mit der ich auch immer wieder abseits des
Kolloquiums zahlreiche Ideen ‚über den Schreibtisch hinweg‘ oder bei einem Kaf-
fee in Berlin ausgetauscht habe. Ebenso herzlich danke ich Laurens Schlicht, von

VI Vorwort



dessen Lehrerfahrung ich ganz am Anfang meiner Zeit als wissenschaftliche Mitar-
beiterin am Lehrstuhl für Allgemeine- und Romanische Literatur- und Kulturwissen-
schaft ungemein profitiert habe und auf dessen Couch ich zunächst in Saarbrücken
unterkommen konnte. Zahlreiche Gespräche und der akademische Austausch, häufig
en passant auf dem Weg zum Campus der Universität des Saarlandes haben mir
sehr geholfen. Auch den Studierenden gilt mein Dank, die sich selbst in der für alle
herausfordernden Zeit der Kontakt-Beschränkungen aufgrund der SARS-CoV-2-
Pandemie mit großer Neugierde auf schwierige Inhalte und neue Lehrformate in
meinen Seminaren eingelassen haben.

Den wechselnden Teilnehmer:innen am Schreibcoaching an der Potsdam
Graduate School, das von Leonie Meyer-Krentler geleitet wurde, danke ich für
echten transdisziplinären Austausch und kritische Begleitung meiner Textpro-
duktion. Sie waren für mich von unschätzbarem Wert. Eine solche Möglichkeit
des freien Austausches, jenseits der eigenen disziplinären Zugehörigkeiten und
Lehrstuhlanbindungen, wünsche ich allen Promovierenden. Es war eine große
Hilfe für mich. Besonders danke ich Helga Behrmann, mit der ich auch abseits
der Treffen in der großen Runde ein unglaublich verlässliches Schreibtandem ge-
funden habe. Danke für deinen Zuspruch, die Begleitung meines Schreibprozesses
und die zugewandte Lektüre von Kapiteln, Aufsätzen und Texten. Ganz herzlich
danke ich auch Maria Fritzsche für aufmerksames Zuhören und ebenso schnelle,
wie präzise Lektüren und Korrekturen des letzten Kapitels kurz vor Abgabe der
Promotionsschrift. Ebenso gilt mein Dank Michael Taylor für das aufmerksame
und souveräne Lektorat der englischsprachigen Abschnitte im nun vorliegenden
Buch. Gabrielle Cornefert danke ich für die professionelle und geduldige Betreu-
ung der Veröffentlichung meiner Dissertation bei De Gruyter. Es ist schön,
das Manuskript in guten und aus der gemeinsamen Zeit im Romanistischen
Kolloquium in Potsdam bekannten Händen zu wissen.

Der vielleicht größte Dank gilt meiner Familie für die Begleitung meines
Promotionsvorhabens insgesamt. Ganz besonders möchte ich mich bei meiner
Mutter Gertrud Schiffers für ihre praktische, zugewandte und uneingeschränkte
Unterstützung aller meiner Pläne und Ideen bedanken. Ohne ihren Zuspruch,
ihre Offenheit für alle meine Vorhaben und ihre kluge, wie praktische Lebens-
weisheit, wäre dieses Buch nie möglich gewesen. Außerdem bin ich unendlich
dankbar, eine so kluge und starke Frau wie meine Schwester Juliane Schiffers in
meinem Leben zu haben. Ich danke ihr für ihre Kommentare, ihren kritischen
Input und die freigiebige Nutzung ihres gut sortierten Bücherregals. Sie hat nicht
nur mein Promotionsvorhaben aufmerksam und motivierend begleitet, ihr ver-
danke ich auch große Teile meiner Begeisterung und Neugierde für Theorie. Viele
der intellektuellen Gespräche, die ich gerne mit unserem Vater geführt hätte,
habe ich mit ihr führen können, was die Lücke, die sein früher Tod hinterlässt,

Vorwort VII



zwar nicht schließt, aber weniger abgründig macht. Kurz vor der Veröffentli-
chung der Dissertation denke ich auch an ihn, Norbert Schiffers und seine Tier-
Geschichten, die schon früh meine Begeisterung für Tier-Erzählungen geweckt
haben. Seien es die Tiere um Franz von Assisi oder die Tiere Süd- und Mittelame-
rikas, die seine Geschichten für mich als Kind besiedelt haben; sie alle haben
mich geprägt und sind auf vielfältige Weise Teil des Werdens dieses Buches.

Ein ganz besonderer Dank gilt schließlich Stefan Höderath, der mich, seitdem
wir uns kennen, in meiner Denk- und Schreibarbeit ebenso wie in der Gestaltung
unseres gemeinsamen Lebens unterstützt hat. Besonders in der letzten Phase des
Schreibens an der Dissertation hat er meinen Weg mit großer Geduld begleitet.
Seine stete Zugewandtheit, seine Hilfe in allen Lebenslagen, sein Zuspruch und
seine Liebe haben dafür gesorgt, dass es eine bereichernde, von zahlreichen
glücklichen Momenten geprägte Zeit war – trotz alledem.

Dem summenden Peloton des RCC Berlin danke ich an dieser Stelle für Stun-
den der Ablenkung und frischen Wind um die Nase, immer wenn ich neben der
Denkbewegung physische Bewegung mit dem Rennrad brauchte.

Nicht ganz ohne Augenzwinkern danke ich zuletzt auch meinem langjährigen
tierlichen Begleiter Kater Nero, für sein beharrliches ‚auf-meinem-Schreibtisch-
sitzen‘. Ein solches Wesen in meinem Leben zu haben, hat diese Arbeit mehr beein-
flusst, als ich es mir je hätte ausdenken können. Es ist insbesondere dieses nicht-
menschliche Tier, das mich immer wieder anblickte und mich etwas anging. Diese
gesamte Suchbewegung, die von den zahlreichen Menschen und Tieren geprägt ist,
hat mich gelehrt, dass Werden immer ein gemeinsames Werden, ein mit-Werden
auch von menschlichen und nicht-menschlichen Tieren ist und die Relationen als
Beziehungen, Verbindungen und Erzählungen darüber im Mittelpunkt von Konzep-
tionen von Tieren und Menschen stehen müssen.

Gewidmet ist dieses Buch dem menschlichen Lebewesen, das zwar noch
nicht geboren ist, aber sehr wohl schon strampelnd Teil meiner Welt ist. Sein
Werden, in all seiner Unabgeschlossenheit, bedeutet jetzt schon ein großes Glück
und erfüllt mich mit unendlicher Neugierde.

Berlin, im Januar 2025

VIII Vorwort



Inhaltsverzeichnis

Vorwort V

1 Einleitung 1
1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 3

1.1.1 Tiere und Menschen – ein ambivalentes Verhältnis 6
1.1.2 Cultural and Literary Animal Studies und Zoopoétique 8
1.1.3 Das Wissen der Literaturen der Gegenwart 10
1.1.4 (Tier-)Theorie. Eine Annäherung 14

1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinärer
Forschung 17
1.2.1 Literarischen Spuren folgen 18
1.2.2 Schwellen aktueller Theoriebildung 20

1.3 Textauswahl und Aufbau. Tiere und Menschen in Erzähltexten des
21. Jahrhunderts 22

Trace 1: Behind the Facade of the Slaughterhouses. Ethics and
Aesthetics 27

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 31
2.1 Den Tod erzählen: (Tier-)Ethik und Literatur 38
2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 41

2.2.1 Theoretische Zugänge. Das Sichtbare, das Sagbare und
das Erzählen als Krisendiagnose 47

2.2.2 Der literarische Text und das (Un)Sichtbare der
Gewalt 54
2.2.2.1 Gewalt, Gender und das Tier im

Menschen 56
2.2.2.2 Die Erzählperspektive als Mittel der

Distanzierung 59
2.2.2.3 Der dystopische Gesellschaftsentwurf.

Radikalisierungen 64
2.2.2.4 Weltkonstruktion und Diskurs. Sichtbares,

Sagbares und die metareflexive
Dimension 71

2.2.3 Erzählte Biopolitik. Die Grenzen des Humanismus 82
2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 90



Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice 97

3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen 103
3.1 Grenzen/lose Ästhetik: Sprache, Sprachvermögen und minores

Erzählen 105
3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 109

3.2.1 Theoretische Zugänge. Zur Problematik der Grenze 112
3.2.2 Der literarische Text und Vielperspektivität. Die

Dezentrierung des Menschen 117
3.2.2.1 Erzählen von oben, unten, hinten und

vorne 119
3.2.2.2 Vielperspektivische Epistemologie 122
3.2.2.3 Gegenperspektive, oder Hund-Werden heißt

Mensch-Werden 128
3.2.2.4 Mason-Dixon Line als Fluchtlinie 131

3.2.3 Stille Abgründe erzählen. Menschlichkeit und
Bestialität 136

3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis 142

Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations 145

4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten 151
4.1 Welt denken – Relation denken 152
4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 158

4.2.1 Theoretische Zugänge. Erzählen an der Limitrophie 160
4.2.2 Der literarische Text: Tier-Mensch-Beziehungen und

relationale Ontologien 165
4.2.2.1 Materialität und Relationalität der

Subjektposition 175
4.2.2.2 Die Welt in Relation bewohnbar machen 177
4.2.2.3 Croire aux fauves: Verkörperte Bär-Mensch-

Relationen 181
4.2.3 Schreiben der Metamorphose 196

4.3 Schwelle. Relationen schreiben 199

X Inhaltsverzeichnis



5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen für eine zukünftige
philologische Praxis 202
5.1 Erzählen als Krisendiagnose. Potentiale 204
5.2 Poetiken des Tier-Werdens 207
5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt 209
5.4 Relation schreiben II: Ausblicke auf eine philologische Praxis 212

Literatur- und Quellenverzeichnis 215

Personen- und Sachregister 225

Inhaltsverzeichnis XI





1 Einleitung

Tier-Mensch-Relationen geraten gegenwärtig zunehmend in die Krise. Die für
alle Lebewesen der Welt immer drängender werdende Klimakrise oder Zoono-
sen, die zu globalen Bedrohungen wie der SARS-CoV-2 Pandemie führen, ma-
chen deutlich, dass wir unsere Beziehungen zu nicht-menschlichen Lebewesen
überdenken müssen. Seit jeher hat sich der Mensch auch in Abgrenzung zum
Tier definiert. Nun bringen gerade die Erschütterungen und Verwerfungen, ver-
stärkt seit der zweiten Dekade des 21. Jahrhunderts, eine solche Definition des
Tiers als das Andere des Menschen ins Wanken. Es fehlt zugleich an neuen Kon-
zeptionen, die an diese Stelle treten würden. Dies betrifft in besonderem Maße
Tier-Mensch-Relationen, da das Denken über Tiere tief in das Selbstverständnis
des Menschen hineingreift. Erzähltexte der Gegenwart können eine solche Kri-
sendiagnose einerseits über das Lesen erfahrbar machen. Sie bieten ein Erfah-
rungswissen von unschätzbarem Wert. Andererseits kann gerade das dynami-
sche, polylogische Wissen der Literaturen der Welt Anhaltspunkte liefern, um
unsere Relationen zu Tieren zu überdenken – und dies nicht nur für die Gegen-
wart, sondern auch für die Zukunft.

Beginnen wir mit kurzen Blicken in die drei Erzähltexte des 21. Jahrhunderts,
die in dieser Arbeit im Zentrum stehen werden, bevor ich einen Überblick über
die theoretischen Positionen aus Literaturwissenschaft, Philosophie und Kultur-
wissenschaft gebe, die die ausgewählten Erzähltexte begleiten, und ich am Ende
der Einleitung den Aufbau der Arbeit genau erläutere.

Drei Szenen zum Einstieg:

Szene 1:

Media res. Aturdidor. Línea de sacrificio. Baño de aspersión. Esas palabras aparecen en su
cabeza y lo golpean. Lo destrozan. Pero no son solo palabras. Son la sangre, el olor denso, la
automatización, el no pensar. Irrumpen en la noche, cuando está desprevenido. Se despierta
con una capa de sudor que le cubre el cuerpo porque sabe que le espera otro día de faenar
humanos. Nadie los llama así, piensa, mientras prende un cigarrillo. (Bazterrica 2017, 9)

Tierkadaver in einem Schlachtbetrieb. Das Denken hört für den erzählenden,
menschlichen Protagonisten in Agustina Bazterricas Roman Cadáver exquisito
(2017; dt. Wie die Schweine 2017) bei der Vorstellung auf, wer dort getötet wird.
Denn es sind menschliche Tiere, die geschlachtet werden. Während er eine Ziga-
rette raucht, setzt das Denken des Protagonisten wieder ein. Er denkt über Spra-
che, über das Unaussprechliche nach; darüber, dass niemand die geschlachteten
Menschen ‚Menschen‘ nennt.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-001

https://doi.org/10.1515/9783111444550-001


Dieser Erzähltext endet mit einem Mord und der Reflexion einer der Figuren
über den Blick des Menschen, den er gerade ermordet hat: „Tenía la mirada humana
del animal domesticado“ (Bazterrica 2017, 126). Es ist gerade „der menschliche Blick“,
der den Tod des anderen, gleichwohl ebenfalls menschlichen Tieres in diesem
Roman besiegelt.

Szene 2:

Ils avaient tant joué à mourir dans les bras l’un de l’autre, qu’en la trouvant ensanglantée
au milieu du salon, il a éclaté de rire, convaincu d’être devant une mise en scène, quelque
chose de grandiose, pour le surprendre cette fois-ci, le terrasser, l’estomaquer, lui faire
perdre la tête, l’avoir. (Mouawad 2012, 13)

Eine andere blutige Szene, hier aus der Perspektive einer Katze, denn es ist eine
Karthäuser Katze, die an dieser Stelle in Wajdi Mouawads literarischem Text
Anima (2012; dt. Anima 2014) aus ihrer tierlichen Sicht vom Auffinden einer grau-
sam ermordeten Frau berichtet. Auch in dieser Spur, die der Erzähltext legt, spie-
len der Blick und der Tod eine Rolle. Am Ende des Romans ist es eine neue Spra-
che, die – Menschen und Tiere gleichermaßen – vor dem Abgrund rettet: „Nous
réapprendrions à parier. Nous inventerions des mots nouveaux. [...]. Tout ne se-
rait pas perdu“ (Mouawad 2012, 494). Diese „neue Sprache“ muss gleichwohl noch
von einem Wesen, das die im Text aufgeworfenen Abgründe kennt, gefunden
werden. Sie bleibt unabgeschlossen und fragmentarisch.

Szene 3:

L’ours est parti depuis plusieurs heures maintenant et moi j’attends, j’attends que la brume
se dissipe. La steppe est rouge, les mains sont rouges, le visage tuméfié et déchiré ne se res-
semble plus. Comme aux temps du mythe, c’est l’indistinction qui règne, je suis cette forme
incertaine aux traits disparus sous les brèches ouvertes du visage, recouverte d’humeurs et
de sang : c’est une naissance, puisque ce n’est manifestement pas une mort. (Martin 2019, 5)

Der Bär hat die Szene nach dem Aufeinanderprallen von Mensch und Tier in
Nastassja Martins Croire aux fauves (2019; dt. An das Wilde glauben 2021) verlassen;
die menschliche Erzählerin bleibt schwer verletzt in einer Zone des Ungewissen
zurück. Der Nebel verstellt den Blick, die schweren Verletzungen der autobiogra-
phischen Erzählerin machen das Denken schwer. Dennoch ist es eine Geburt, von
der sie schreibt. Am Ende des Textes der französischen Anthropologin steht der
Beginn des Schreibens: „C’est l’heure. Je commence à écrire“ (Martin 2019, 151). Es
ist die Geburt des Denkens, der Auseinandersetzung, des Schreibens von Martin,
an dessen Beginn ebenfalls ein Tier steht.

2 1 Einleitung



In allen drei Anfängen dieser spanisch- und französischsprachigen Erzähltexte
spielen Tiere in paradigmatischer Weise eine Rolle. „Das Tier blickt/geht uns an
und wir stehen nackt vor ihm. Denken beginnt vielleicht da“ (Derrida 2010a, 54),
schreibt Jacques Derrida in L’animal que donc je suis (2006, dt. 2010a). Der franzö-
sische Philosoph schließt seine Überlegungen an eine Szene an, in der er nackt
aus dem Badezimmer tritt und von seiner Katze angeblickt wird. Mit der Frage
nach Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart sind, wie sich das sowohl in Derridas
theoretischem Text als auch in den drei Erzähltexten andeutet, Konzeptionen von
Denken, Sprache und Schreiben verbunden. Aber auch Definitionen des Menschen
selbst und daran gekoppelte Ein- und Ausschlussmechanismen aus der Ge-
meinschaft hängen damit zusammen, wie Menschen und Tiere miteinander ins
Verhältnis gesetzt werden. Diese Konzeptionen wirken zugleich politisch. Mit
dem Blick des Tieres geht zugleich eine Verantwortung einher: Das Tier geht
uns an.

Mit den vielen verschiedenen Blicken von Tieren, die mich angehen, mich an-
blicken und mich zum Denken auffordern, beginnt so auch die Arbeit an der vor-
liegenden Dissertation, die (Tier-)Theorien mit literarischen Texten verschränkt,
um so Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart näher zu beleuchten.

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart

Tiere begleiten uns Menschen von Anfang an. Sie bevölkern unzählige Darstellun-
gen, ebenso wie die Leben zahlreicher Menschen, und so schlägt sich die Ge-
schichte dieser durchaus paradoxen Beziehungen (vgl. Vogel und Staupe 2002)
auch in kulturellen Zeugnissen nieder. Die ersten uns bekannten Malereien und
Kunstwerke aus dem Paläolithikum zeigen ebenso Tiere, wie in den ältesten uns
bekannten Erzähltexten Tiere vorkommen. In der Grotte Chauvet in Frankreich,
dessen Malereien mehr als 30.000 Jahre alt sind, hat eine Steinzeitmensch Tiere auf
den Fels gezeichnet1 (vgl. Duve und Völker 1997); Die Genesis-Erzählung wäre ohne
die Schlange nicht denkbar und auch im ältesten überlieferten Erzähltext, dem Gil-
gamesch-Epos (vgl. Ette 2020, 41und ders. 2022, 449), spielen nicht-menschliche

 Markus Messling, Marcel Lepper und Jean-Louis Georget legen in ihrer Einleitung zu Höhlen.
Obsession der Vorgeschichte (2019) mögliche Gründe für die Beschäftigung mit Höhlen dar – u. a.
die Obsession, eine Genealogie oder eine Evolution daraus abzuleiten. Mir geht es an dieser Stelle
nicht darum, eine Genealogie zu erzählen, sondern auf die lange Geschichte des Zusammenle-
bens von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren zu verweisen und einigen, sich kreuzen-
den Linien ihres Verhältnisses nachzugehen.

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 3



Tiere eine sehr zentrale Rolle.2 Und was wäre Cervantes Don Quijote ohne sein
Pferd Rocinante, das, bevor Cervantes berühmtester Romanheld ihm einen
Namen gab, nur ein einfacher „rocín“, ein „Klepper“ war (vgl. hierzu auch: Duve
und Völker 1997, 544 f.)? Die lange Geschichte dieser kulturellen Zeugnisse legt nahe,
dass diese auch als Selbstverständigung des Menschen begriffen werden können und
das Denken über Tiere tief im Denken über den Menschen verwurzelt ist. Die
Frage nach dem Menschen selbst, dem Wesen des Menschseins und die Art und
Weise, wie das Verhältnis zu anderen, nicht-menschlichen Tieren bestimmt wird,
wurde historisch betrachtet in westlichen Kulturen und Denksystemen seit der Mo-
derne durch eine Abgrenzung des Menschen vom Tier beantwortet. Mit diesem
starren Tier-Mensch-Dualismus, der für Derrida seine Ursprünge einerseits im phi-
losophischen Denken seit Aristoteles und andererseits in den monotheistischen Re-
ligionen hat (vgl. Derrida 2008, 454–455), geht geschichtlich betrachtet eine Diffe-
renzierung und Hierarchisierung von Lebensformen einher. Nicht nur ‚das Tier‘,
sondern zugleich auch Sklav:innen, Indigene und Frauen wurden im vorherrschen-
den Diskurs als minderwertiges Leben bestimmt, wie auch Donna Haraway, durch-
aus im Anschluss an Derrida, analysiert:

The discursive tie between the colonized, the enslaved, the noncitizen, and the animal — all
reduced to type, all Others to rational man, and all essential to his bright constitution — is
at the heart of racism and flourishes, lethally, in the entrails of humanism. (Haraway
2008, 18)

Ein ähnlicher diskursiver Zusammenhang zeigt sich auch in Erzähltexten aus der
Karibik des 19. Jahrhunderts. Auch hier wurden die von Haraway genannten
Gruppen von Menschen als Tiere betrachtet, ihnen wurde das ‚Menschsein‘ syste-
matisch abgesprochen und damit Herrschaft über sie begründet. Umgekehrt war
auch die Rede vom ‚in den Tropen animalisierten Europäer‘ weit verbreitet
(vgl. Meyer-Krentler 2013, 12–14). Der Tiervergleich dient in beiden Diskursen der
Abwertung des Menschen, ein Animalisches wird im Menschen vom Menschli-
chen abgespalten.3 Eine solche Definition des Menschen, die ihm ‚das Tier‘ dualis-

 Ottmar Ette schreibt in seinem 2022 veröffentlichten Buch zum Gilgamesh-Epos: „Denn schon
im Gilgamesch-Epos geht es an erster Stelle um die Möglichkeiten und Grenzen des Zusammenle-
bens des Menschen mit den Göttern, mit anderen Menschen und anderen Geschlechtern, mit den
Tieren und den Pflanzen, aber auch mit den Steinen und Gesteinen, den spezifischen Umweltbe-
dingungen, in denen wir Menschen aufwachsen“ (Ette 2022c, 449).
 Vgl. zur allgemeinen Funktionsweise der „anthropologischen Maschine“ (Agamben 2003, 42 ff.)
auch Das Offene (2003) des italienischen Philosophen Giorgio Agamben. Agamben ist seit der
SARS-CoV-2 Pandemie durch Aussagen aufgefallen, die das Ausmaß der Pandemie leugnen und
die ergriffenen Maßnahmen nicht nur als überzogen kritisieren, sondern in einen Zusammen-
hang mit der Funktionsweise vor allem von NS-Konzentrationslagern stellt, wie er sie in Homo

4 1 Einleitung



tisch entgegenstellt, wurde verstärkt seit der Moderne in Form eines europäi-
schen Universalismus globalisiert und zur Norm gemacht. Sie leistet auch einem
Rassismus Vorschub, der bis heute wirksam ist. Für den europäischen Rassismus
in der Philologie hält Markus Messling fest, dass dieser aus einem „irritierten Uni-
versalismus“ hervorgeht, „der Fortschritt als von den symbolischen Formen der
menschlichen Gestaltung der Welt abhängig begreift. In der Folge dieser Irrita-
tion erscheint die menschliche Rationalität als neu zu verhandelnde“ (Messling
2016, 429–430).

Die Verhandlung von Rationalität, des logos und des Vermögens, überhaupt
logos haben-zu-können (vgl. Derrida 2006, 48), ist seit der Moderne verstärkt in den
Fokus gerückt, aber keinesfalls im luftleeren Raum entstanden, wie Derrida
nachweist, sondern hat ihre philosophischen Grundüberlegung bereits bei Aristoteles
und in den abrahamitischen Religionen (vgl. Derrida 2006, 144 und 2008,
454–455). Sie ist mit der Frage nach dem Tier eng verbunden. Dennoch tritt diese
Konzeption des Menschen gemäß einem dualistischen Anthropozentrismus, so
stellt es Derrida fest, verstärkt in der Aufklärung hervor und durchzieht seitdem
als Logozentrismus die gesamte westliche Philosophie-Tradition (vgl. Derrida
2006, 48; 133). Mit dessen Dekonstruktion hat sich der Philosoph verstärkt in sei-
nem Spätwerk, anhand der Konzeption vom ‚Tier‘ befasst (vgl. Derrida 2006, 2008
und 2010b). Derridas Dekonstruktion soll nicht eigens Gegenstand dieser Arbeit
sein, kann aber als Ausgangspunkt dienen, weil mit der von ihm analysierten
Definition des Menschen in Abgrenzung zu ‚dem Tier‘ andere, metaphysische
Ordnungskategorien einhergehen: Vor allem die Frage nach Sprache und Rationa-
lität ist an die Konzeption des Tieres als das ‚Andere‘ des Menschen geknüpft,
weshalb beide Felder für die Verhandlung von Tier-Mensch-Relationen essenziell

sacer (2002) herleitet. Von diesen Aussagen distanziere ich mich deutlich. Eine tiefere Auseinan-
dersetzung mit Agambens Werk und diesem turn, der ihn anschlussfähig für die Neue Rechte
macht, steht aber weitgehend noch aus und soll auch nicht Gegenstand dieser Arbeit sein. Nichts-
destotrotz erscheint mir eine Erwähnung an dieser Stelle sinnvoll, denn er hat mit seinen Schrif-
ten wesentlich dazu beigetragen, die Funktionsweise von Ein- und Ausschlussmechanismen, die
im westlichen Denken mit der Definition von animalischem und menschlichem Leben einherge-
hen, zu beschreiben (vgl. Agamben 2002, 2003 und 2007). Die sehr breite Rezeption von Agambens
Werk zeugt auch von der Dringlichkeit der Fragestellung, die aber im Lichte seiner jüngsten
Aussagen, auf andere Füße gestellt werden muss. Für einen differenzierten Blick und eine aus-
führliche Auseinandersetzung mit der Debatte um Agamben und den teilweise problematischen
Prämissen seines Werkes, vergleiche den Artikel von Adam Kotsko „What happened to Giorgio
Agamben“, erschienen auf Slate und verfügbar unter: https://slate.com/human-interest/2022/02/
giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html. Carla Seemann danke ich
an dieser Stelle für den Hinweis auf diesen Artikel.

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 5

https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html


sind. Daran schließt auch meine Forschung zum Denken des Verhältnisses von
Tieren und Menschen in der Gegenwart an.

1.1.1 Tiere und Menschen – ein ambivalentes Verhältnis

Das Verhältnis zwischen Tieren und Menschen ist in den letzten Dekaden zuneh-
mend ambivalenter geworden. Massentierhaltung, vor allem in westlichen Indus-
trienationen, auf der einen Seite und verhätschelte Haustiere auf der anderen bil-
den Pole, die kaum weiter voneinander entfernt liegen könnten (vgl. Herzog 2011;
Haraway 1984). Das Anthropozän als Zeitalter des Menschen bringt eine tiefe Ver-
unsicherung des Anthropozentrismus hervor (vgl. Despret 2011, 94). Naturwissen-
schaftliche Forschungen – insbesondere in den sogenannten Life Sciences4 – sto-
ßen auf gesellschaftliche Debatten um die Grenze zwischen Menschen und Tieren
(vgl. Vogel und Staupe 2002). Auch hier lässt sich eine Irritation beobachten und
die Gültigkeit von metaphysischen Kategorien, die dualistisch konzipiert sind,
wird zunehmend in Frage gestellt. Nicht zuletzt der Klimawandel, der uns global
betrifft, aber auch Pandemien, die auf Zoonosen zurückzuführen sind (neben
SARS-CoV-2 jüngst auch Mpox), machen es notwendig, dass wir Menschen unsere
Beziehungen zu nicht-menschlichen Entitäten überdenken und verändern. Wir
treten in eine Phase, die sich als „post-global“ fassen lässt, wie Müller und Loy
schreiben:

Today, there are unmistakable, fundamental cracks in the formerly hegemonic manner in
which the world has been ordered and perceived from a Western perspective. Over the past
fifteen years, wide-ranging developments have debunked the optimistic paradigm of globa-
lism — whose manifold inequalities and dead ends certainly have been glaringly visible for
most of the world’s population since 1989. It is telling that only with the accelerated succes-
sion of global crisis also affecting the Western centers of this globalist optimism — financial
crises, epidemics, military conflicts, and new waves of both migration and displacement —
a new process of reflection on the past decades has been triggered. (Müller, Loy 2023, 1)

Diese Einsicht führt zu einer ersten Prämisse, der diese Arbeit folgt: Die Dekon-
struktion metaphysischer Ordnungskategorien — wie die mit dem Mensch/Tier
Dualismus korrespondierenden Antinomien Natur/Kultur, Frau/Mann, Subjekt/

 Zur Problematik der Vorherrschaft der Life Science vgl. insbesondere die Schriften von Ottmar
Ette ÜberLebenswissen (2004), „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft. Eine Programm-
schrift zum Jahr der Geisteswissenschaften“ (2010a) und ZusammenLebensWissen (2010b), sowie
die jüngste, sehr pointierte Ausformulierung in: Ette 2022c, 447–448. Ich werde auf diese, für die
vorliegende Arbeit grundlegende Auffassung, noch ausführlicher zurück kommen.

6 1 Einleitung



Objekt, Geist/Körper — polarisiert sich aktuell vor allem an der zuvor als stabil
wahrgenommenen Grenze zwischen Tier und Mensch (vgl. auch Derrida 2006,
45–46 und Despret 2011, 92). Gleichzeitig werfen neue Technologien, wie die Gen-
technik und die Entwicklung Künstlicher Intelligenz, alte Fragen nach der
Definition von Leben auf: Was ist der Mensch? Was ist ein Tier und was eine Ma-
schine? Die Gegenbewegung zu dieser Entwicklung bildet der Versuch, immer
neue Kriterien aufzustellen, die diese Grenze zwischen ‚uns‘ (Menschen) und den
‚anderen‘ (Tieren) sichern sollen. Diese Dynamik hat verstärkt seit der 2. Dekade
des 21. Jahrhunderts an Fahrt aufgenommen.

Nicht nur Sprache, Rationalität und die Frage nach dem Bewusstsein werden
zu Distinktionsmerkmalen, auch Intentionalität, agency5 und Rechte werden zu
neuen Aushandlungsfeldern (vgl. Bühler-Dietrich 2015). „Der Mensch ist das Tier
plus X“ (Wild 2008, 26), wie es der Tierphilosoph Markus Wild kritisch zusammen-
fasst. Dieser Mechanismus funktioniert in zwei Richtungen: Einerseits, um die Hie-
rarchie mit dem Menschen als Krone der Schöpfung zu sichern und die Prämissen
westlichen Denkens zu verteidigen. Andererseits aber auch, um tief im westlichen
Denken verankerte Mensch-Tier-Hierarchien in Frage zu stellen. Mensch und Tier
sind dieser Konzeption nach nur scheinbar gegensätzliche, faktisch jedoch komple-
mentäre Kategorien: Die Frage Was ist der Mensch? ist immer auch mit der Frage
nach dem Tier verbunden. Beiden ‚Richtungen‘ ist gemeinsam, dass sie grundsätz-
lich der Logik des u. a. von Derrida und Haraway kritisierten Logozentrismus
(vgl. Haraway 1988, 1991 und 2016a; Derrida 1967 und 2006), wie ihn der europäi-
sche Universalismus hervorgebracht hat, verhaftet bleiben. Gerade dieser westliche
Universalismus hat sich in den letzten Dekaden zunehmend diskreditiert. Er wird
von vielen Seiten infrage gestellt und hat seinen alleinigen Deutungsanspruch ver-
loren (vgl. Hofmann und Messling 2021). Aber auf welcher Grundlage können wir
das Zusammenleben in einer geteilten Welt im 21. Jahrhundert dann gestalten
(vgl. Basil et al. 2021 und Hofmann, Messling und Schiffers 2022)? Diese Frage bleibt
meines Erachtens relevant und schließt nicht-menschliche Lebewesen mit ein.
Wenn wir ein friedliches Zusammenleben, eine „Konvivenz“ (vgl. Ette 2010b und
2012), eben auch von Menschen und Tieren erreichen wollen, müssen die Men-
schen lernen, die Relation neu zu denken, und zwar, so meine Annahme, als eine
Politik und Poetik von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren gleicherma-
ßen. Denn genau an den Beziehungen von Tieren und Menschen lassen sich drän-
gende Fragen des 21. Jahrhunderts festmachen.

 Intentionalität und Handlungsmacht werden in der US-amerikanisch geprägten Tierforschung
oft unter dem Terminus agency zusammengefasst, der im Deutschen keine hinreichende Überset-
zung hat und daher im Folgenden als Begriff für diese beiden zusammengehörenden Aspekte
aus dem Englischen übernommen wird.

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 7



1.1.2 Cultural and Literary Animal Studies und Zoopoétique

Ästhetik ist in der Tat die Teilung der Erkenntnis, die Störung jener Ordnung der sinnlichen
Erfahrung, die gesellschaftliche Positionen mit Geschmäckern und Einstellungen, Wissens-
bereichen und Illusionen in Übereinstimmung bringt. In dem Moment aber, wo die Philoso-
phie ihren Status als Disziplin der Disziplinen begründen will, tritt diese Umkehrung ein:
die Grundlage der Grundlage ist eine Geschichte. Die Philosophie sagt den Wissen(schaften),
die sich ihrer Methoden sicher sind: Methoden sind Geschichten, die man erzählt. Das soll
sagen, dass sie Waffen in einem Krieg sind; sie sind keine Werkzeuge, die es erlauben,
einen Bereich auszuschlachten, sondern Waffen, die dazu dienen, seine stets unsichere
Grenze festzulegen. (Rancière 2008b, 91)

Die skizzierten Krisen der Gegenwart sind mit Fragen nach unserer Umwelt und
dem Zusammenleben mit anderen Lebewesen verbunden (vgl. auch Latour 2017).
Sie führen auch zu einer Fokusverschiebung und der Herausbildung eigenständiger
geisteswissenschaftlicher Forschungen zu Tieren. Die Animal Studies haben in den
letzten Dekaden vor allem in der anglophonen Forschung einen regelrechten Boom
erfahren und längst beschäftigen sich nicht mehr nur Wissenschaftler:innen aus
biowissenschaftlichen Disziplinen mit nicht-menschlichen Tieren. Tiere treten auch
in den Mittelpunkt von geistes- und sozialwissenschaftlicher Forschung, es ist sogar
die Rede von einem regelrechten Animal Turn (vgl. Ritvo 2007). Dies führt inzwi-
schen auch zu einer weiteren Ausdifferenzierung des Forschungsfeldes: Während
sich, leicht schematisch vereinfachend, die Critical Animal Studies mit tierethischen
Fragen auseinandersetzen und zumeist aus dem Fächerkanon der Philosophie und
der Sozialwissenschaften bedient werden, treten kultur- und literaturwissenschaft-
lich geprägte Forschungsbereiche gemeinsam als Cultural and Literary Animal
Studies, kurz CLAS auf.

Ziel und Aufgabe der CLAS ist es, blinde Flecken in der Forschung der eige-
nen Disziplinen, aber auch der technologischen, zoologischen und biologischen
Forschung aufzuzeigen und mit eigenen Methoden zu bearbeiten. Sie stützen sich
zu großen Teilen auf die um Bruno Latour entwickelte Akteur-Netzwerk-Theorie
(ANT) und die daraus resultierenden Handlungskonzepte, die, neben dem Men-
schen, auch Dingen und Tieren agency zuschreiben. Die lange Zeit in der Litera-
turwissenschaft vorherrschende kategorische Unterscheidung zwischen realen
Tieren und Tieren in Texten wird in den CLAS hinterfragt. Dadurch werden Tiere
auch von ihren Wechselwirkungen zwischen Welt und Text her lesbar. Die in den
CLAS entwickelten Methoden bilden so eine Möglichkeit, Tiere in der Literatur
auch jenseits der Motivgeschichte und den Lesarten von Tieren als reine Meta-
phern und Symbole zu behandeln.

Neben der international unter dem Stichwort CLAS stark wahrgenommenen
englischsprachigen Forschung zu Tieren steht eine französischsprachige Theorie-

8 1 Einleitung



bildung, die in den letzten Jahrzehnten vor allem unter dem Stichwort „Zoopoétique“
eigene Ansätze entwickelt hat: Nicht nur Jacques Derridas Text L’animal que donc
je suis (2006) regt zu einem anderen Denken über Tiere an, auch zahlreiche an-
dere, weniger wahrgenommene französischsprachige Autorinnen der Geisteswis-
senschaften widmen sich dem Thema: zu nennen wären hier Elisabeth de
Fontenay, die sich in ihrem Buch Le silence des bêtes (1998) schon sehr früh mit
der Rolle der Tiere in der Philosophiegeschichte befasste; und die französische
Philosophin Sarah Kofman, die sich in ihrem Buch Autobiogriffures du Chat Murr
d’Hoffmann (1984) ebenfalls Tieren in Texten zuwendet. Eine Verbindung zwi-
schen den englischsprachig geprägten CLAS und einer französischsprachigen
Zoopoétique findet aber bisher nur vereinzelt statt. Die in Belgien lehrende Vinciane
Despret ist hier zu nennen. Ihre Tiertheorie orientiert sich an den englischspra-
chigen CLAS und speist sich maßgeblich aus der Akteur-Netzwerk-Theorie um
Latour und Haraway.

Im deutschsprachigen Raum hat sich ein produktives Netzwerk um den Germa-
nisten Roland Borgards gebildet, der mit zahlreichen Veröffentlichungen, wie dem
Handbuch Tiere. Ein kulturwissenschaftliches Handbuch (Borgards 2016), den Weg
für die CLAS jenseits des anglophonen Sprachraumes geebnet hat. In diesem Umfeld
ist auch die interdisziplinäre Fachzeitschrift Tierstudien entstanden, die von Jessica
Ullrich seit 2012 halbjährig herausgegeben wird; außerdem die Monografie von
Frederike Middelhoff Literarische Autozoographien (2020), die Aufschlüsse über die
Poetik und Kontextualität von erzählenden Tieren in der Ich-Form im langen
19. Jahrhundert gibt. Weitere Einblicke in das etwa um die Jahrtausendwende
entstandene Forschungsfeld liefern die Dissertationen von Hanna Engelmeier zu
Menschen und Affen im ausgehenden 19. Jahrhundert (vgl. dies. 2016) und die Dis-
sertation von Julia Bodenburg, die unter dem Titel Tier und Mensch: Dispositionen
des Humanen und Animalischen um 2000 erschienen ist (vgl. dies. 2012). Auch die
Promotionsschrift von Alejandro Ramirez Lámbarry zur tierlichen Stimme in
spanischsprachigen Romanen (vgl. ders. 2015) und einige Veröffentlichungen
der argentinischen Wissenschaftlerin Julieta Yelin geben einen Überblick über
die zahlreichen Veröffentlichungen in diesem Forschungsfeld in den letzten
Dekaden (vgl. insbesondere Yelin 2015).

Gemeinsam ist dem Forschungsbereich der Animal Studies, dass sie Tiere, die
zuvor, gerade in den Literatur- und Kulturwissenschaften, nur wenig jenseits der
Motivgeschichte Beachtung fanden, in den Fokus stellen. Sie erheben den An-
spruch, tierliche Lebewesen als Lebewesen ernst zu nehmen (vgl. Borgards 2012)
und sind häufig allein auf die Frage nach Tieren gerichtet. Hieran schließe ich
mich, bei aller Relevanz der Blickumkehr, die mit den genannten Veröffentlichun-
gen stattfindet, nur bedingt an. Denn die vorliegende Arbeit fragt nicht nur nach
den nicht-menschlichen Tieren, sondern auch nach den menschlichen Tieren. Sie

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 9



wäre am ehesten im Bereich einer ‚literarischen Tier-Mensch-Theorie’ oder ‚Tier-
philologie‘ zu verorten, die weder Tierphilosophie, noch Tierethik ist und gerade
die Relation, mit all ihren Verantwortlichkeiten und ethischen Implikationen, in
den Fokus nimmt.6 Im Zentrum steht eine anthropologische Konstruktion und
damit die jeweils historisch spezifische, veränderliche Relation von Tieren zu
Menschen, die sich eben auch erzählerisch in „Geschichten“ manifestiert, sich
ihre „Waffen“ sucht (vgl. Rancière 2008b, 91), um ihre Grenze je neu zu ziehen –

oder sie vielleicht auch infrage zu stellen, gar ein Stück weit aufzulösen: Ich folge
der Überzeugung, dass wir unsere Relationen zu nicht-menschlichen Tieren
überdenken müssen und dies eben gerade auch um des menschlichen Tieres
selbst willen. Wie können wir diese komplizierte Relation jenseits der Prämissen
eines Logozentrismus denken und so neue Einsichten für einen Umgang mit
nicht-menschlichen Lebewesen erlangen?

1.1.3 Das Wissen der Literaturen der Gegenwart

Ausgewählte Erzähltexte der Gegenwart leiten meine Suche nach Konzeptionen
von Relationen, die helfen, Tier-Mensch-Bezüge neu zu fassen und die Grenze
zwischen Mensch und Tier poetologisch zu hinterfragen. Denn Erzähltexte bieten
„als sinnliche Träger eines diskursiven Wissens, das darauf spezialisiert ist, nicht
spezialisiert zu sein“ (Ette 2017, 1) einen transdisziplinären Zugang zu Wissen, der
unterschiedliche Diskurse zu queren vermag, so eine der Grundüberzeugungen
dieser Arbeit. Entgegen dem disziplinierten Wissen der Life Science, so arbeitet es
Ottmar Ette in seiner Programmschrift zum Jahr der Lebenswissenschaften he-
raus, bieten die Literaturen der Welt einen viellogischen, die unterschiedlichen
Diskurse und Disziplinen querenden, affektiven Zugang zu Wissen (vgl. Ette
2007). Ette hat dieses Selbstverständnis einer „Literaturwissenschaft als Lebens-
wissenschaft“ (ders. 2007 und Asholt und Ette 2010a), seitdem stetig verfeinert

 Roland Borgards, Alexander Klingt und Esther Köhring antworten auf die Frage, was Tiertheo-
rie sei, aufschlussreich: „Um sich dieser Frage anzunähern, ist es hilfreich, die Tiertheorie mit
der Tierethik und der Tierphilosophie in Beziehung zu setzen. Die Tierethik fragt danach, wie
wir als Menschen gegenüber und mit Tieren handeln sollen. Die Tierphilosophie erweitert diesen
Fragehorizont: Können Tiere denken (Geist der Tiere)? Besteht ein grundlegender Unterschied
zwischen Tieren und Menschen (anthropologische Differenz)? Und dann erst: Welche Maximen
sollen unseren Umgang mit Tieren bestimmen (Tierethik)? Die Tiertheorie, [...], zeichnet sich ge-
genüber der Tierethik und der Tierphilosophie durch eine leichte Verschiebung der Perspektive
aus. Sie bedenkt grundsätzlich die Voraussetzungen, die den wissenschaftlichen, wie den prakti-
schen, den fiktionalen wie den faktischen, den philosophischen wie den politischen Zugriffen auf
Tiere zugrunde liegen.“ (Borgards, Kling und Köhring 2015, 7)

10 1 Einleitung



und das spezifische Wissen der Literaturen der Welt über das Leben, das Zusam-
menleben und das Überleben in zahlreichen Veröffentlichungen aufgezeigt. Diese
durchaus auch kontrovers diskutierte und pointierte Formulierung, die das Feld
der Definition und Deutung von Leben nicht einem naturwissenschaftlichen Dis-
kurs überlassen möchte, durchzieht das Denken Ettes bis heute und ist in fast
allen Veröffentlichungen Teil der Überlegungen.7 Sie kann für eine Wissenschafts-
auffassung, wie sie auch die CLAS vertreten, fruchtbar gemacht werden, denn die
neuere Tierforschung hat den epistemologischen Anspruch, ein Wissen von, mit
und über Tiere zu erschließen, das die Erkenntnisse über Tiere aus den Natur-
wissenschaften, den Life Sciences, ergänzt. Auch biologische, ethologische und taxo-
nomische Forschung der evidenzbasierten Wissenschaften kann mit kultur- und
literaturwissenschaftlichen Mitteln befragt werden, um zu neuen Erkenntnissen zu
gelangen.

Konzeptionen einer dualistischen Gegenüberstellung von Tier und Mensch
können nach einer solchen Auffassung von Philologie, der ich in dieser Arbeit folge,
literarisch hinsichtlich eines Wissens über das Leben, als ein ÜberLebenswissen
(Ette 2004), wie es Ette richtungsweisend formuliert, befragt werden.

Dieses Lebenswissen, Erlebenswissen, Überlebenswissen und Zusammenlebenswissen ist
für die friedliche Konvivenz zwischen den Kulturen, Sprachen und Religionen von un-
schätzbarem Wert und lässt sich bereits aus den frühesten Texten der Menschheitsge-
schichte herauslösen. Denn schon im Gilgamesch-Epos geht es an erster Stelle um die Mög-
lichkeiten und Grenzen des Zusammenlebens des Menschen mit den Göttern, mit anderen
Menschen und anderen Geschlechtern, mit den Tieren und den Pflanzen, aber auch mit den
Steinen und Gesteinen, den spezifischen Umweltbedingungen, in denen wir Menschen auf-
wachsen. (Ette 2022c, 449)

Damit können literarische Texte eine „prospektive Dimension“ (Ette 2022c, 449)
entfalten, indem wir von dem Wissen, das sie bereithalten, lernen (vgl. ebd.,
449–450). Diese Aussicht motiviert auch meine Anliegen, in ausgewählten Erzähl-
texten „Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) auszumachen, um Tier-
Mensch-Relationen neu bestimmen zu können. Die Hoffnung ist, dass das Vermö-
gen literarischer Tier-Texte, viele unterschiedliche Logiken zu integrieren, eine
Möglichkeit bietet, dem u. a. von Derrida und Haraway im Hinblick auf Tiere und
Menschen kritisierten unidirektionalen Logozentrismus der Moderne zu ent-
kommen.

 Stellvertretend möchte ich an dieser Stelle, neben der schon erwähnten Programmschrift, die Trilo-
gie von Ette ÜberLebenswissen (2004), ZwischenWeltenSchreiben (2006) und ZusammenLebensWissen
(2010b) nennen. Außerdem die 8 Bände der seit 2019 bei de Gruyter erschienene Reihe Aula.
Potsdamer Vorlesungen.

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 11



Der Philologie und den Literaturen der Welt kommt in der Moderne, wie
Markus Messling herausarbeitet, eine entscheidende Rolle auch in der Wissens-
produktion zu, indem „sie mit Ursprungs- und Herkunftsmodellen verschiedene
anthropologische Erkenntnisse [liefern], die nicht Äußerlichkeiten oder Zusätze
der Anthropologie der Zeit sind, sondern dieser zugehören“ (Messling 2016, 429).
Messling weist detailliert nach, dass der Philologie „weit über motivische oder po-
litische Vereinnahmungen hinaus auch eine erkenntnistheoretische Funktion in
der Formation des rassistischen Diskurses Europas“ (ebd.) in der Moderne
zukam. Ähnliches kann man auch für den Diskurs über eine anthropologische
Differenz zwischen Mensch und Tier der Gegenwart vermuten.

Der Mensch erschafft sich auch erzählend selbst und tut dies häufig in Abgren-
zung zum Tier (vgl. Brenner 2008; Haraway 2008; Messling 2019). In einer ästheti-
sierten, poetischen Gestaltung von Welt, wie den Literaturen der Welt, werden
daher „unterschiedliche Konzepte von Weltbewusstsein aufgerufen“ (Messling
2016, 442), wie Messling unter Rückgriff auf Édouard Glissants Poétique du divers
(1996) hervorhebt.8 Mit Auerbach geht diese dargestellte Wirklichkeit über ein Ab-
bild von Welt, über die reine Mimesis hinaus. „Realismus meint daher bei Auerbach
gerade nicht Weltabbildlichkeit. Vielmehr hebt der Begriff auf den Versuch der
Sinngebung ab, in erzählender Form den Ort des Menschen in der Welt zu bestim-
men“ (Messling 2019, 35), wie Messling zu Auerbach schreibt.9 Im Anschluss an diese
Überlegungen geht es mir in dieser Arbeit nicht nur darum, den Ort des Menschen
in der Welt zu bestimmen, sondern auch seine Relation zur Welt und damit auch zu
nicht-menschlichen Welten näher zu beleuchten.

Das Promotionsprojekt folgt dabei zugleich in seinen Grundbedingungen der
Annahme Jacques Rancières, dass Literatur politische Prozesse nicht nur abbildet
und poetisiert, sondern selbst produktives Element des politischen Diskurses ist:
In literarischen Texten ist die Welt der Zeichen mit der materiellen Welt außer-
halb von Texten verflochten; so machen sie das hörbar und sichtbar, was zu-
nächst stumm und unvernehmbar ist. Die sinnliche Aufteilung der Welt kann
über Erzähltexte auch irritiert werden, denn sie vermögen es, die Partage du sensible
(Rancière 2006), wie Rancière sie nennt, zu irritieren. Das repräsentative Spektrum
kann dadurch gestört werden, dass etwas „der Repräsentation um Haaresbreite
entgeht“ (vgl. Rancière 2009b). Dies gilt insofern in besonderem Maße für Tier-Texte
– d. h. für literarische Texte, in denen Tiere eine Rolle spielen und wie sie in dieser

 Auf diese Konzeption einer Poetik der Vielheit (2005) von Édouard Glissant komme ich in Kapi-
tel 4 dieser Arbeit ausführlich zurück.
 Für eine ausführlichere Auseinandersetzung mit Auerbach und eine systematische Ausarbei-
tung der Zentralstellung des Lebensbegriffes in Auerbachs Theoriebildung vgl. auch Ette 2022b,
insbesondere 15 ff., sowie Ette 2022c, 127–193.

12 1 Einleitung



Arbeit untersucht werden –, als in ihnen die politische Frage nach den Grenzen
nicht nur des tierlichen, sondern gerade auch des menschlichen Lebens reflektiert,
experimentell erprobt und verhandelt wird.

Die Literatur ist, gerade über die Distanz zu ihrem Gegenstand, über die Stö-
rung der Ordnung, selbst produktives Element des politischen Diskurses, weil in
literarischen Texten (ebenso wie im Film, der Fotografie und der bildenden Kunst
seit der Moderne) [d]ie Aufteilung Sinnlichen (2008a), die Teilhabe (oder Nicht-
Teilhabe) an der Gemeinschaft, erkennbar wird. In diese Aufteilung mischt sich
Literatur auch jenseits der Konzeption als einer littérature engagée (vgl. Sartre
1948) ein und ist für den Theoretiker deshalb als Literatur per se politisch, denn
sie vermag „diejenigen als sprechende Wesen hörbar [zu machen], die vorher
nur als lärmende Tiere verstanden wurden“ (Rancière 2011, 14). Sie distanziert
den Gegenstand und macht dadurch eine Verfasstheit von Gemeinschaft sichtbar
und hörbar. Erzähltexte haben darüber hinaus eine „selbstreflexive Dimension“,
wie auch Borgards schreibt: Sprache und Fragen der Repräsentation werden
selbst zum Thema, weshalb Tier-Fiktionen nicht nur über Tiere sprechen, son-
dern auch über die Art und Weise der Repräsentation von Tieren Auskunft geben
(vgl. Borgards 2012 95).

Begreifen wir literarische Texte als Selbstverständigungen, bieten sie auch
ein Wissen über die Art und Weise, wie anthropologische Differenz gedacht wird.
Sie bieten Einblicke in ein „Bewusstsein von Welt“, wie Messling über die Suche
nach Universalität schreibt:

Literatur bringt nicht etwas auf den Begriff; im Gegenteil, sie fächert das Problem erzählend
so auf, dass es erfahrbar wird. So kann sie aber die Probleme sichtbar machen, welche die
Aushandlungsprozesse charakterisieren, die mit dem Zusammenschmelzen des Universalis-
mus und der Suche nach einer neuen Universalität einhergehen. Erzählend kann sie gleich-
zeitig Verlustängste und Hoffnungen erfahrbar machen. Damit hat sie bereits Teil an der
Hervorbringung eines neuen Weltbewusstseins. Was ihre Analyse veranschaulichen kann,
ist die Entstehung eines neuen Bewusstseins von Universalität. (Messling 2019, 28)

Dieses „Bewusstsein von Universalität“ kann sich aber nicht allein auf den Men-
schen beschränken, so meine Überzeugung. Sie muss unsere Relationen zu nicht-
menschlichen Tieren miteinschließen.

Wenngleich Literatur, anders als die Philosophie, wie Messling schreibt,
Dinge nicht auf den Begriff bringen kann (vgl. ebd.), verfügt sie doch über eine
eigene epistemologische Kraft, die literaturwissenschaftlich erschlossen werden
kann. Diese Erkenntniskraft der Literatur, die ihr einen Platz neben der Philoso-
phie einräumt, nutze ich in meiner Arbeit. Hier schließe ich an Derrida an. Er
vertritt im Hinblick auf eine „pensée de l’animal“ in L’animal que donc je suis
(2006) eine ähnliche These: „Car la pensée de l’animal, s’il y en a, revient à la poé-

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 13



sie, voilà une thèse, et c’est ce dont la philosophie, par essence, a dû se priver.
C’est la différence entre un savoir philosophique et une pensée poétique“ (Derrida
2006, 23). Auf dieses „poetische Denken“ werde ich im Verlauf der Arbeit
mehrfach zurück kommen. Meine These dazu ist, dass es insbesondere dann
erschlossen und zugänglich werden kann, wenn Erzähltexte mit philosophischen
Konzeptionen eng geführt werden. Für mich steht auch dabei die Relation im Mit-
telpunkt. „Die Welt kann nicht mehr auf den Begriff gebracht werden, sondern
nur noch in ihren Bezügen dargestellt werden“ (Messling 2016, 444), schreibt
Messling. Dieser Erkenntnis folgend, geht es mir darum, mich einer Konzeption
von Relation zu nähern, die solche Bezüge (zwischen Literatur und Philosophie;
zwischen Mensch und Tier) auch zu denken vermag. Denn wollen wir streitbar
und verständlich bleiben, kommen wir nicht ganz ohne Konzepte aus. Diese lite-
raturtheoretischen Überlegungen sollen an dieser Stelle nur skizzenhaft darge-
stellt werden, um die Prämissen der Arbeit zu verdeutlichen. Ich komme auf das
Vermögen der Literatur, poetisches Denken zu sein, und auf das daraus resultie-
rende Selbstverständnis philologischen Forschens detailliert in den einzelnen
Kapiteln der Arbeit zurück. Denn dieses Selbstverständnis ist Teil der Fragestel-
lung dieser Arbeit, die zugleich eine neue Perspektive darauf geben will, indem
sie literarische Tier-Texte mit (philosophischen wie kulturwissenschaftlichen)
(Tier-)Theorien zusammenliest.

Gerade im Zusammenspiel mit anderen Wissensbereichen in einer dezidiert
transdisziplinären Perspektive, die literarische Texte und (Tier-)Theorie eng
führt, werden – so die Grundüberlegung – neue Einsichten über die Verfasstheit
von Welt möglich, die, selbst schöpferisch wirksam, ein neues Weltbewusstsein
zu schaffen vermögen. Wenn wir ein friedlicheres Zusammenleben, eine Konvi-
venz, eben auch von Menschen und Tieren erreichen wollen, müssen die Men-
schen lernen, die Relation neu denken: als eine Politik und Poetik von nicht-
menschlichen und menschlichen Tieren.

1.1.4 (Tier-)Theorie. Eine Annäherung

Neben den bereits vorgestellten Literaturtheorien und der Verbindung von Poli-
tik und Ästhetik bei Jacques Rancière bilden für mich vor allem die Theorien von
Jacques Derrida, Gilles Deleuze und Felix Guattari sowie von Donna Haraway
wichtige Bezugspunkte.

„L’animal que donc je suis (à suivre)“, so lautet der Titel eines posthum veröf-
fentlichten Vortrags von Derrida (ders. 2006, 15–77). Er setzt sich mit einer dop-
pelten Fragestellung auseinander: Zum einen stellt er die Frage nach dem Tier
und damit auch die Frage nach der anthropologischen Differenz neu, zum ande-

14 1 Einleitung



ren verhandelt er gleichzeitig auch ethische Fragen der Verantwortung und Ver-
antwortlichkeiten für unser Denken über Tiere. Wer folgt auf wen? Folgt der
Mensch den Tieren oder die Tiere dem Menschen? Und was bedeutet dies für tra-
dierte Hierarchien und philosophische Konzeptionen einer binären Mensch-Tier-
Opposition, die Derrida als „logozentrisch“ (vgl. insbesondere ders. 2008, 411 und
2006, 133) kennzeichnet? Der Theoretiker Derrida verknüpft diese Frage mit der
Frage nach sich selbst: Wer bin ich?, die sich vielleicht auch das Katzentier selbst
stellt (vgl. Derrida 2006, 20).

Wie sind Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart konzipiert? Aber auch, was
bedeutet es, sich von einem Tier anblicken zu lassen? Warum und wie geht uns
das Tier, dieses ‚andere-als-ein-menschliches-Lebewesen‘, etwas an? Was bedeu-
tet es, nackt vor ihm zu stehen? Und was hat dies mit einer Subjektkonstruktion
zu tun? So fragt Derrida:

L’animal en général, qu’est-ce que c’est ? Qu’est-ce que ça veut dire ? Qui est-ce ? „Ça“ corre-
spond à quoi ? À qui ? Qui répond à qui ? Qui répond au nom commun, général et singulier
de ce qu’ils appellent ainsi tranquillement l’„animal“ ? Qui est-ce qui répond ? La référence
de ce qui me regarde au nom de l’animal, ce qui se dit alors au nom de l’animal quand on
en appelle au nom de l’animal, voilà ce qu’il s’agirait d’exposer à nu, dans la nudité ou le
dénuement de qui dit, ouvrant la page d’une auto-biographie, „voilà qui je suis“.

„Mais moi, qui suis-je ?“ (Derrida 2006, 77)

Ich folge Derridas Überlegungen, die auch eine Aufforderung zur Verantwor-
tung im Denken sind, ein Stück weit. Zugleich bin ich auf einer anderen Spur:
Auf der Spur einer Relation, eines spezifischen „pensée poétique“, das eng mit
einem „pensée d’animal“ (Derrida 2006, 23) verbunden ist. Es sind die ausge-
wählten Erzähltexte der Gegenwart, in denen ich nach Konzeptionen suche und
durch die ein Bewusstsein von Welt erschlossen werden soll, das jenseits dualis-
tischer Logiken liegt. Dieses ist, so eine weitere Vermutung, nicht in einem west-
lichen Universalismus und starren Ordnungssystemen zu finden, sondern im
‚Minoren‘,10 wie Deleuze und Guattari es vorschlagen. Deleuze und Guattaris

 Vgl. zum ‚Minoren‘ die Gesamtanlage des an der Universität des Saarlandes angesiedelten
und durch den European Research Council geförderten Projekts Minor Universality – Narrative
World Productions After Western Universalism (Consolidator Grant Prof. Dr. Markus Messling),
für das genau diese Auffassung eines ‚Minoren‘ ausschlaggebend ist. Es geht im Projekt um die
Konzeption einer Universalität jenseits des problematischen Konzepts eines westlichen Universalismus,
der als herrschender Diskurs der Moderne, in der Gegenwart zunehmend hinterfragt wird. Für
weitere Informationen vgl. die Homepage des Projekts: https://www.uni-saarland.de/forschen/
minor-universality.html) und die seit 2021 erscheinende Buchreihe Beyond Universalism. Studies on
the Contemporary/Partager l’universel. Études sur le contemporain. Berlin/Boston: De Gruyter.

1.1 Prämissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart 15

https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html
https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html


Denkfigur des Tier-Werdens (franz. devenir-animal, dies. 1975, 15 und 1980,
284 ff.) ist zunächst nicht buchstäblich oder konzeptuell zu verstehen, sondern
als Schreibhaltung gemeint. Das in Mille plateaux (1980) erklärte Ziel von Deleuze
und Guattari ist es, der Majorität des herrschenden Diskurses ein „Minoritär-
Werden“ (franz. devenir-minoritaire) entgegenzusetzen. Diese Schreibhaltung wird
als eine experimentelle Auflösung von etablierten Formen, monologischen Subjekt-
Identitäten und des Anthropozentrismus gedacht. Dies gelingt auch im Schreiben
des ‚Minoren’ wie es der Philosoph Deleuze und der Psychiater Guattari in Kafka.
Pour une littérature mineure (1975) beschreiben. Minoritär-Werden bedeutet, die
von der Repräsentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich einem kontinu-
ierlichen Werden anzuvertrauen (vgl. Deleuze und Guattari 1980). Genau dieser
Fokus auf ein Minoritäres macht das Denken der beiden Philosophen für Tier-
Mensch-Relationen der Gegenwart interessant, denn sprechen wir über Tiere, ver-
lassen wir den majoritären Diskurs des Anthropozentrismus. Was aber passiert,
wenn ein solches Tier-Werden konzeptuell als Schreibpraxis gewendet wird? Auf
diese Spur begebe ich mich im Zusammenhang mit dem Text Anima (2012) von
Wajdi Mouawad.

Aus der vielbeachteten englischsprachigen Tiertheorie schließe ich vor allem
an Donna Haraway an, die in ihrer Theorie feministische Epistemologie, Science-
and-Technology Studies und Tierstudien verknüpft und die Faktizität der Figura-
tion betont. Stärker als Derrida sowie Deleuze und Guattari, nimmt die studierte
Biologin auch die Materialität und Praxis von Tier-Mensch-Relationen in den Blick.
Tiere werden im Anschluss an Haraway als „materiell-semiotische Bedeutungsfel-
der“ (Haraway 1995, 85) begriffen, in denen sich unterschiedliche Bedeutungen
kreuzen und miteinander verbinden: Lesen wir einen fiktiven Text, der aus der
Perspektive eines Hundes geschrieben ist, ändert diese tierliche Erzählperspektive
vielleicht unsere Einstellung zu Hunden im Allgemeinen. Literarische und andere
kulturelle Zeugnisse können immer auch als Selbstverständigungen gelesen wer-
den, die Auskunft darüber geben, wie Tier-Mensch-Relationen zu bestimmten histo-
rischen Zeitpunkten gedacht werden. Umgekehrt fließen unsere realen Vorstellun-
gen davon, was ein Hund ist, auch in Texte ein: der reale Hund hat also Einfluss
darauf, wie Autor:innen Hunde in Texten inszenieren. Das gemeinsame Bewohnen
von Welten ist nach Haraway wie das Leben in einem Komposthaufen, von unzäh-
ligen Bezügen geprägt. Es erfordert nach der US-amerikanischen Feministin ein
manchmal auch dreckiges, buchstäblich und im übertragenen Sinne im Kompost
stehendes Staying with the trouble (Haraway 2016b):

16 1 Einleitung



Staying with the trouble requires making oddkin; that is, we require each other in unexpec-
ted collaborations and combinations, in hot compost piles. We become-with each other or
not at all. That kind of material semiotics is always situated, someplace and not noplace,
entangled and worldly. (Haraway 2016b, 4)

Der Aufforderung eines Staying with the trouble möchte auch ich in dieser Disser-
tation folgen: Haraway stellt die Verantwortung für das eigene Sein ins Zentrum,
das sie vor allem in späteren Werken (insbesondere in When species meet 2008),
in Auseinandersetzung mit Deleuze und Guattari, als ein „becoming“ fasst (bei
Deleuze und Guattari franz. devenir, dies. 1980, 284 ff.) und bestimmt dieses zugleich
dynamisch. Sie wendet sich mit ihrem Text Situated Knowledges (1988) schon sehr
früh gegen Vorstellungen des Selbst-Identischen und gegen Identitätskonzeptionen,
die identitär sind. Es gibt kein „weder noch“. Dieser Ansatz zielt aber eben gerade
nicht auf Beliebigkeit, sondern auf die Notwendigkeit, den eigenen Standort,
das eigene Sein, als ein vielfältiges Seiendes, immer im Werden begriffenes, zu
reflektieren. Die Relationen stehen im Zentrum. Darin liegt nach der Theoreti-
kerin die wahre Verantwortung und an diese Überlegungen schließe ich vor
allem im Kapitel zu Relationalitäten an.

Diese auch in den Animal Studies, aber ebenso darüber hinaus, vielfach rezi-
pierte Theoriebildung von Derrida über Deleuze und Guattari bis zu Haraway,
wurde auch in literarischen Texten aufgenommen. Mit ihnen wurde vielfach ge-
arbeitet und die Ansätze wurden, wie im Fall von Donna Haraway, teilweise auch
durch die Autor:innen selbst, weitergedacht. Sie liefern für mich fruchtbare An-
haltspunkte, insofern sie es erlauben, nicht nur Fragestellungen, die sehr eng mit
der ‚Tierfrage‘ verbunden sind, zu bearbeiten, sondern den Rahmen auch für wei-
tere Interpretations-, Deutungs- und Denkzusammenhänge zu öffnen. Dies schlägt
sich auch im literarischen Feld nieder, in dem Autor:innen nicht nur das Thema
des ‚Tiers‘ aufnehmen, sondern das Problemfeld zugleich in einen größeren Zu-
sammenhang stellen.

1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen
transdisziplinärer Forschung

Um Tier-Mensch-Relationen auch von den Wechselwirkungen zwischen den Dis-
kursen in den unterschiedlichen Disziplinen her zu untersuchen und sie damit in
ihrer Aussage und Wirkung präziser fassen zu können, werde ich, wie oben be-
schrieben, im Anschluss an Ottmar Ettes Überlegungen eine die verschiedenen
kulturellen Räume kreuzende, transdisziplinäre Perspektive einnehmen.

1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinärer Forschung 17



Spuren von literarischen Texten sollen mit theoretischen Texten zu relevan-
ten Fragen von Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart verzahnt betrachtet wer-
den. Denn aus einer ausschließlich biowissenschaftlichen oder sozialwissen-
schaftlichen Perspektive, die andere Diskurse und Debatten ausklammert, lässt
sich unser menschliches Verhältnis zu Tieren nicht verstehen und nicht verän-
dern. Es lohnt sich der Versuch, Theorie und literarische Praxis eng zu führen,
damit Fluchtlinien des Denkens entstehen können. Grob lassen sich drei Themen-
felder als zentral ausmachen: Die (Tier-)Ethik (vgl. Kapitel 2), eine spezifische Poe-
tik des Tier-Werdens (vgl. Kapitel 3) und Relationen (vgl. hauptsächlich Kapitel 4).
Mit diesen thematischen Rahmungen sollen in ausgewählten Erzähltexten neue
Denkanstöße jenseits des bereits etablierten Diskurses gefunden werden.

1.2.1 Literarischen Spuren folgen

Den Spuren von Tieren zu folgen, heißt hier einerseits, das Verhältnis von Realität
und Fiktion zu problematisieren. Denn es gibt einen Wesensunterschied zwischen
Tieren in Texten und Tieren in der außerdiegetischen Welt. Oder wie Roland
Borgards es pointiert formuliert, einen Unterschied zwischen „einem Safarinachmit-
tag und einem Leseabend“ (Borgards 2012, 87). Es lohnt sich aber, wie auch Borgards
schreibt, diese Differenz zu problematisieren. Er nimmt an, dass Erfahrungen, die
wir mit ‚wirklichen‘ Tieren machen, die Lektüre eines literarischen Textes bestim-
men können und die Lektüre von Texten unser Bild von Tieren prägt – eine An-
nahme, die ich teile. „Aus solch einer Perspektive wären die Tiere in Texten nicht
nur Zeichen- sondern auch Lebewesen; und umgekehrt erscheinen die Tiere in der
Welt nicht nur als Lebe-, sondern zugleich auch als Zeichenwesen“ (Borgards 2012
88), schreibt Borgards und schließt hier an Haraways Thesen an, die Tiere als „ma-
teriell-semiotische Knoten“ (Haraway 1995, 85) sieht. Wenn ich den literarischen
Spuren von Tieren folge, folge ich also einerseits Konzeptionen von tierlichen Lebe-
wesen, die sich in den jeweiligen Erzählungen niederschlagen. Andererseits könnte
man aber auch den realen Tieren in der Welt, die mit diesen fiktiven Tieren ver-
bunden sind, folgen. Dies wäre zum Beispiel darüber möglich, das fiktionale Wis-
sen über die tierlichen Figuren mit realen Forschungen zu Tieren z. B. aus der Bio-
logie der jeweiligen Entstehungszeit engzuführen. Das epistemologische Interesse
könnte dann etwa da liegen, die Literatur ganz handfest auf ihren Realitätsgehalt
hin zu befragen – eine Fährte, der ich allerdings in der vorliegenden Arbeit nicht
folge. Mir geht es nicht darum zu zeigen, wie ‚real‘ oder wie ‚fantastisch‘ die Tiere
in den Erzähltexten dargestellt werden. Gleichwohl liegt auch dieser Arbeit die Auf-
fassung zugrunde, dass Figuren in Texten und tierliche Figuren in Texten in beson-
derem Maße, keine bloße Fiktion sind, die unverbunden mit der Realität außerhalb

18 1 Einleitung



des Textes wären. Wie nah Haraways Konzeption von Tieren in literarischen Tex-
ten als materiell-semiotische Knoten (vgl. Haraway 1995, 85) an Erich Auerbachs
Auffassung sind, hat Patricia Gwozdz herausgearbeitet (vgl. Gwozdz 2023, 9). Wenn
Literatur, wie wir gesehen haben, mit Ette und Messling, in Auseinandersetzung
mit Auerbach, ein Erfahrungswissen bietet, so kann man, auch jenseits der Frage
nach ihrem Realitätsgehalt nach einem spezifischen Wissen der Literaturen der
Welt fragen, die diese in Verbindung zur außertextuellen Wirklichkeit setzen. Es ist
dieses Wissen, dem ich auf der Spur bin.

Ich beziehe mich dabei hauptsächlich auf einen Spurbegriff, wie er bei
Derrida angelegt ist.11 Mit Derrida sind Spuren Formen der Wissensproduktion
(vgl. Derrida 1967 und 2006), die nicht einfach gelöscht werden können (vgl. Derrida
2006, 186). Dies macht Spuren zu hilfreichen Analysewerkzeugen, gerade auch
wenn es um Dispositive der Macht geht. Die Verbindung zwischen Semiologie
und Spur, wie in De la grammatologie (1967) entwickelt, ist für Derrida der
Ausgangspunkt unseres zeichenhaften Weltverständnisses. Derrida nennt diesen
Ausgangspunkt „différance“ (vgl. Derrida 1967, 31, 38 und Krämer 2007b). Für
Derrida ist dies die Spur des „Tieres, das er also ist“, der es zu folgen gilt:

L’animal que donc je suis, à la trace, et qui relève des traces, qui est-ce ? Parle-t-il ? Parle-t-il
français ? Supposez-le signant une déclaration, trace parmi d’autres, à la première per-
sonne, „je“, „je suis“. Cette trace serait déjà le gage ou l’engagement, la promesse d’un dis-
cours de la méthode autobiographique. Qu’il soit ou non prononcé, exposé comme tel, thé-
matisé, le „je“ toujours se pose autobiographiquement. (Derrida 2006, 83)

Derrida möchte auf die Subjektkonstruktion und Definition des Tiers als ein Ande-
res des Menschen hinaus, die er in der gesamten Philosophietradition beobachtet.
Diese detaillierte Dekonstruktion und eine Auseinandersetzung mit dem Spurbe-
griff bei Lévinas und Lacan überlasse ich Derrida (s. ders. 2006) und anderen Arbei-
ten, die sich ausschließlich einer Theoretisierung und Fruchtbarmachung der ‚Spur‘
widmen (vgl. beispielsweise den sehr aufschlussreichen Band von Krämer, Kogge
und Grube 2007: Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst). An-
ders als Derrida folge ich auch nicht ‚dem Tier‘, sondern bin auf der Spur einer Ver-
zahnung von ausgewählten theoretischen und erzählenden Texten, die Auskunft
über Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart geben. Ich folge aber Derrida, insoweit

 Auch Carlo Ginzburg widmet sich der der Spur und dem Spurenlesen. Er entwickelt eine „Se-
miologie der Spur“ (Krämer 2007a, 168). Für Ginzburg ist die „Spurensicherung“ (ders. 1995) eine
Form, insbesondere ‚lokales Wissen‘ zu erschließen und von diesem konkreten auf ein Allgemei-
nes zurückzukommen. Diese Methode ist auch bei Derrida angelegt, wie ich im Folgenden zeige.
Für eine nähere Erschließung von Ginzburg insbesondere im Hinblick auf das Erzählen und die
Suche nach einer „minor universality“ vgl. Messling und Tinius 2023, 18–19.

1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinärer Forschung 19



er auf die methodologische Dimension der Spur verweist, die hilfreich ist, „die
Grenzen eines Anthropozentrismus, die Grenzen einer im Diskurs und in den Wor-
ten der Menschen eingeschlossenen Sprache zu überschreiten“ (Derrida 2010a, 155).
Denn literarische Spuren können Ähnliches. Wenngleich sie immer noch eine
menschliche Sprache sprechen, so können sie doch eine poetische Sprache entfal-
ten, die Grenzen überschreitet, etwa auch Tiersprachen, Tierstimmen und Bezie-
hungen zwischen Menschen und Tieren evoziert und Theorie und Erzählen mitein-
ander verbinden. Und diese Spuren können wiederum gelesen werden.

Die Tiere, denen ich folge, sprechen meist Französisch oder Spanisch. Manche
von ihnen setzen sich autobiographisch als erzählendes „Ich“ im Text selbst, über
andere wird erzählt. Insofern literarische Texte über Tiere sprechen, ist dieses
Sprechen über Tiere mit Haraway, die hier stark an Derrida anknüpft, immer
auch ein Umgang mit Tieren. In meiner Suchbewegung nach einem veränderten
Denken über und von, aber auch mit Tier-Mensch-Relationen, die ich versuche
mitzudenken, folge ich daher den Spuren sehr unterschiedlicher Tiere in erzäh-
lenden Texten.12 Auch wenn Literatur zwar, anders als die Philosophie, Dinge
nicht auf den Begriff bringen muss, kann sie uns sehr wohl auf die Spur von Kon-
zeptionen bringen. Literaturwissenschaftliche Forschung, die dialogisch diesen
Spuren in Auseinandersetzung mit theoretischen Konzepten folgt, kann vielleicht
wiederum die literarischen Spuren selbst konzeptuell stärken. Über die Spuren
der literarischen Texte, so die Annahme, lässt sich die Faktizität, Historizität und
Poetik von Tier-Mensch-Relationen befragen und ein spezifisches ästhetisches
Wissen erschließen, das – mit Rancière – selbst produktives Element des politi-
schen Diskurses ist. So sollen Schwellen aktueller (Tier)forschung überschritten
werden.

1.2.2 Schwellen aktueller Theoriebildung

Die ‚Schwellen‘, die die Kapitel dieser Arbeit trennen und sie zugleich miteinander
in Verbindung setzen, bieten Raum, um entstehende, dynamische und poetische
Konzeptionen zu stärken und zu schärfen. Sie sind auch als epistemologische
Schwellen zu verstehen und dienen der konzeptuellen Stärkung der Fluchtlinien

 Zum größeren Zusammenhang des Suchens, Findens und Erfindens vgl. insbesondere Ette
2022a. Die dort systematisch erfasste Untersuchung Ettes zur „Auffindung“ und „Erfindung“
(ebd., V) der Amerikas, haben mich in meiner Zeit als Studentin und Promovierende in der Ro-
manistik der Universität Potsdam begleitet. Sie fließen ganz selbstverständlich in meine eigenen
Überlegungen zum Finden und Folgen der erfundenen Spuren ein.

20 1 Einleitung



der literarischen Spuren. Als Zwischenfazit vermitteln sie zwischen Theorie, die
qua ihrer disziplinären Logik dazu verdammt ist, Dinge auf den Begriff zu bringen
(vgl. Ette 2022c, 110 f.), und dem Erfahrungswissen der erzählenden Texte, die dies
wiederum nicht vermögen. Denn eine Philologie, wie ich sie begreife und wie sie
der vorliegenden Arbeit methodisch zugrunde liegt, kann eine Schwelle bauen und
eben solche ‚poetischen Konzeptionen’, die nie einfach und monologisch sind, in
ihren Funktionsweisen sichtbar machen und sie zugleich schärfen. Auch Literatur
selbst kann als ein solches Schwellenphänomen betrachtet werden, denn sie bietet
einen Zugang zum Wissen, der zu vermitteln vermag. Erzähltexte vermögen es,
Brücken über Hürden des (Nicht-)Verstehens und der (Vor-)Verständnisse zu
bauen. Damit hilft Literatur auch, die diskursive Verfasstheit von Welt zu hinterfra-
gen. Ähnliches gilt für die menschlichen und nicht-menschlichen Tiere in den nar-
rativen Texten. Sie können als Schwellenbewohner:innen gefasst werden, die sich
zwischen Fiktion und Realität, Text und text-externer Wirklichkeit bewegen und
häufig Subjekt und Objekt, Wirkung und (textuelle) Struktur zugleich sind. Eine sol-
che Auffassung schließt sich an die oben ausgeführten Konzepte von Tieren in Tex-
ten als „materiell-semiotische“ Bedeutungszusammenhänge an, wie Haraway es
formuliert. Sie bewegen sich also, wenn man so will, zwischen universalistischem
Zeichen (Tier) und konkretem Lebewesen, oder, um es mit Derrida zu wenden, an
den „ausgefransten Rändern der abgründigen Grenze zwischen Menschen und Tie-
ren“. Derrida nennt diese Grenze „Limitrophie“ (Derrida 2006, 51).13 Die Schwellen
dieser Arbeit sind einerseits im Anschluss an Michel Foucault diskursive Schwellen,
die darüber Auskunft geben, welche Geltungsansprüche an die Gesellschaft als be-
rechtigt wahrgenommen werden und welche nicht. Die mit Tier-Mensch-Verhält-
nissen verbundenen Dispositive, die gegenwärtig virulent werden, sollen sichtbar
werden.14 Andererseits sollen hier gerade die in den Spuren angelegten Stoßrich-
tungen konzeptuell gestärkt werden und als ein polylogisches Wissen, erfahrbar
werden. Die Schwelle bietet aber auch eine kleine Hürde, die überschritten werden
muss. Es sollen an dieser Stelle im Text der vorliegenden Arbeit auch Diskontinuitä-
ten, feine Risse im westlichen Anthropozentrismus erkennbar werden, die Fluchtli-
nien abzeichnen und einen Paradigmenwechsel in unserem Denken über Tiere an-
stoßen. Es sollen Schwellenphänomene fassbar werden, welche einerseits die

 Auf dieses grundlegende Konzept der Limitrophie von Derrida komme ich im Verlauf der Ar-
beit immer wieder zurück. Eine verstärkte Auseinandersetzung findet in Kapitel 3 „Tier-Werden
heißt Mensch-Werden“ statt.
 Gegenstand dieser Arbeit soll es nicht sein, in engem Anschluss an Foucault, die Dispositive,
die mit Tier-Mensch-Verhältnissen auftauchen herauszuarbeiten. Diese Forschung leistet Julia
Bodenburg in ihrer Dissertation Tier und Mensch. Zur Disposition des Humanen und Animalischen
in Literatur, Philosophie und Kultur um 2000 (2012).

1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinärer Forschung 21



Bezüge, die Beziehungen sichtbar machen und andererseits über das Potential ver-
fügen, Tier-Mensch-Relationen anders zu leben und zu denken.

1.3 Textauswahl und Aufbau. Tiere und Menschen
in Erzähltexten des 21. Jahrhunderts

Die Textauswahl folgt dabei keinem vorgegebenen, starren Schema, sondern –

wie die Theoriewahl auch – der Anschlussfähigkeit an meine Fragestellung,
sowie der Passungen zwischen literarischen und theoretischen Texten im Hin-
blick auf diese Fragestellung. Das bedeutet aber zugleich, dass diese Arbeit keinen
weit gefassten Einblick in alle in den letzten Dekaden veröffentlichten Erzähltexte
bietet, in denen Tiere eine Rolle spielen. Eine solche Überblicksarbeit stünde in
der Romanistik für alle romanischen Sprachen oder auch für jeweils hervorgeho-
bene romanische Sprachen noch aus.

Grundlegende Erzähltexte sind in dieser Dissertation im 2. Kapitel der
Roman Cadáver exquisito (2017) von Agustina Bazterrica, Anima (2012) von Wajdi
Mouawad in Kapitel 3 und der Text von Nastassja Martin Croire aux fauves (2019).
Alle von mir als literarische Spuren ausgewählten Erzähltexte sind in der zweiten
Dekade des 21. Jahrhunderts erschienen. Ich nehme an, und die Sichtung anderer
Erzähltexte sowie der Forschungsstand in den Animal Studies legen dies nahe,
dass sich die Auseinandersetzung mit den metaphysischen Ordnungskategorien,
mit dem „Karnophallogozentrismus“ (Derrida 2010a, 155; franz. „carnophallogo-
centrisme“; Derrida 2006, 144), wie Derrida schreibt, gerade in der letzten Dekade
seit der Veröffentlichung von L’animal que donc je suis, (2006) noch einmal geän-
dert hat. Die Veröffentlichung der ausgewählten Texte fällt in diese Phase nach
der weltweiten Finanzkrise 2008, in der gerade auch eine Verschärfung der Kri-
sen, die seit 198915 mehr oder weniger latent schwelen, stattgefunden hat. Diese
Phase des „post-Globalen“ ist von einer „Welt(er)schöpfung“ (Müller 2023, 12) ge-
prägt, wie Gesine Müller schreibt, die sich aber auch produktiv in der Schöpfung
neuer Literaturen der Welt niederschlägt (vgl. dies., 3). Die hier formulierte Ambi-
valenz lässt sich auch an der Textauswahl für meine Arbeit ablesen: alle Texte
stammen aus dieser Phase des vergangenen Jahrzehnts und stehen in Beziehung
zur „unmittelbaren Gegenwart“.16 Meine Auswahl der literarischen Texte folgt
der Überzeugung, mit und durch genau diese Erzähltexte der unmittelbaren Ge-

 Zum Jahr 1989 als Ende der „Epoche des Universalismus“ vgl. Hofmann, Messling 2021.
 Vgl. hierzu auch die Ausführungen zur Arbeit mit einem Gegenwartskorpus in der Habilitati-
onsschrift von Markus Lenz 2022: Die verletzte Republik, insbesondere in Kapitel 2.3 und 2.5.

22 1 Einleitung



genwart auf die Fallstricke hinweisen zu können, die zentral für die Fragestellung
sind und die Fluchtlinien im Denken von Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart
aufzeigen können, mit denen sich diese Relationen als veränderbar zeigen. Die
vorliegende Studie macht es sich zur Aufgabe, gerade solche Erzähltexte systema-
tisch zu erschließen, die bisher von der Forschung noch wenig beachtet wurden
und die im Zusammenhang mit der von mir gestellten Frage nach Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart noch nicht erschlossen sind. Auf den jeweiligen For-
schungsstand zu den ausgewählten Erzähltexten gehe ich in den einzelnen Kapi-
teln detailliert ein. An dieser Stelle sollen nur einige kurze Bemerkungen dazu
fallen, die helfen, die Texte besser in den Gesamtzusammenhang meiner For-
schungsarbeit einzuordnen: Am meisten besprochen ist sicherlich Mouawads
vielstimmiger Thriller Anima (2012), der bereits Gegenstand einer Konferenz in
Frankreich17 war, aber darüber hinaus, vor allem in Deutschland bis vor kurzer
Zeit noch nicht viel rezipiert wurde. Die argentinische Autorin Bazterrica gewann
mit ihrem Roman Cadáver exquisito (2017) den angesehen Premio Clarín in der
Kategorie „Novela“. Daraufhin erschienen einige Artikel und Rezensionen, haupt-
sächlich in spanischer Sprache, auf die ich teilweise in Kapitel 2 eingehen werde.
In der deutschsprachigen Romanistik wird sie zwar sehr wohl wahrgenommen,
es gibt aber noch keine Veröffentlichung zu ihrer kannibalistischen Dystopie. Der
autobiographische Text der Anthropologin Croire aux fauves (2019) ist ein großer
Publikumserfolg in Frankreich, ebenso wie in Deutschland. Er ist von der Literatur-
wissenschaft noch nicht näher in den Blick genommen worden, was sicherlich
auch damit zusammenhängt, dass er erst vor wenigen Jahren erschienen ist und
Forschungsarbeiten, wie die vorliegende auch, Zeit brauchen. Meine Dissertation
erschließt alle drei Erzähltexte erstmals hinsichtlich der Frage nach Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart.

Die Auswahl der drei genannten Erzähltexte folgt lose drei Spuren, die mir,
wie oben beschrieben, relevant für die Erforschung von Tier-Mensch Beziehun-
gen erscheinen: Im 2. Kapitel „Hinter der Fassade der Schlachthöfe“ steht die Ver-
bindung von (Tier-)Ethik und Ästhetik im Mittelpunkt. Ich folge hier der Spur von
Cadáver exquisito (2017), der literarisch einen Blick hinter die Fassade der
Schlachthöfe bietet. Was erzählt dieser in einer nahen Zukunft angesiedelte
Roman über die ethisch-normative Grundordnung unserer Gegenwart? Mein For-
schungsinteresse an diesem Erzähltext gilt besonders der Funktionsweise gesell-

 Die internationale und interdisziplinäre Konferenz der Universität Lorraine fand unter dem
Titel Langue d’Anima am 27. und 28. November 2014 auf dem campus lettre et science humanes de
Nancy statt. Der zughörige Tagungsband erschien 2016 unter dem Titel Langue d’Anima. Écriture
et histoire contemporaine dans l’œuvre de Wajdi Mouawad, herausgeben von Claire Badiou-
Monferran und Laurence Denooz.

1.3 Textauswahl und Aufbau 23



schaftlicher Ein- und Ausschlussmechanismen, die mit Konzeptionen vom Men-
schen in Differenz zum Tier zu tun haben. Welche ethischen Modelle, wie bei-
spielsweise ein in der Tierethik vielfach diskutierter Utilitarismus Peter Singers,18

können noch gegen die normative Aushöhlung dieser Differenz, die die Grenzen
von Menschen und Tieren feststellt, um Hierarchien und Ausbeutungsverhält-
nisse auch jenseits der Tier-Mensch-Beziehungen zu betonieren, in Stellung ge-
bracht werden? Um der Rolle des Sprachlichen für die Manifestierung und Konso-
lidierung von struktureller Gewalt auf die Spur zu kommen, scheint Cadáver
exquisito (2017) von Agustina Bazterrica prädestiniert. Wie greift der Erzähltext
in die Verhandlung von Fragen auf Leben und Tod von Tieren und Menschen in
der Gegenwart ein? Was vermag er zu einer (zukünftig) möglichen Konzeption
von Relation zu sagen? Eine erste These dazu ist, dass die Ethik in dieser Spur
nicht ausschließlich im Inhalt des Erzähltextes zu suchen ist, sondern aus dem
Wissen über die Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2008a), die der Roman als
künstlerische Praxis erfahrbar und verständlich macht, abgeleitet werden kann.
Die Verbindung von Ethik und Ästhetik soll in diesem Kapitel herausgearbeitet
werden.

Das nächste Kapitel „Tier-Werden heißt Mensch-Werden“ (Kapitel 3) befasst
sich mit der poetologischen Befragung der Grenze zwischen Mensch und Tier. Es
führt uns in den Kern der Problematik einer anthropozentrischen Konzeption
von Sprache. Befassen wir uns als Menschen mit Tieren, ist es immer der Mensch,
der am Ende spricht. Aus dieser Form des Anthropozentrismus kommen wir auch
in literarischen Texten nicht heraus. Was aber möglich ist, und dies führt Mouawad
in Anima (2012) vor, ist, Tieren eine Stimme zu verleihen. Es ist zunächst ein
Mensch, der Tiere sprechen lässt. Es lohnt sich daher, dieses Verhältnis zu proble-
matisieren. In diesem Kapitel bin ich den Schnittstellen auf der Spur, an denen
sich Animalität und Ästhetik, Tier und Text, Mensch und Tier kreuzen. Im An-
schluss an neue Forschungen zur Sprach- und Kommunikationsfähigkeit von
Tieren sowie an philosophische Überlegungen lässt sich mit Hilfe des Erzähltextes
Anima fragen, was mit Konzeptionen von Tier-Mensch-Relationen passiert, wenn
Tieren unterschiedlicher Spezies literarisch Sprachvermögen zugesprochen wird?
Was passiert, wenn ein Tier-Werden, das bei Deleuze und Guattari als eine
Schreibhaltung mit revolutionärer Sprengkraft gedacht ist, konzeptuell über viele
verschiedene, tierliche Erzählperspektiven gewendet wird?

 Peter Singer ist der mit Abstand bekannteste Tierethiker. Er gilt gemeinsam mit Tom Regan
als Begründer einer modernen Tierethik. Ich werde beide ethischen Modelle in Kapitel 2 näher
vorstellen.

24 1 Einleitung



Die Hoffnung ist, dass sich im Erzählen Mouawads, der die Schreibhaltung
des „Tier-Werdens“ bei Deleuze und Guattari konzeptuell wendet und zur Ma-
xime seines Schreibens macht, Fluchtlinien aus dem majoritären Diskurs einer
binär-hierarchischen Opposition von Tier und Mensch ergeben. Ich frage in die-
ser Spur nach den Möglichkeiten eines ‚Minoren‘ mit politischer Sprengkraft,
einer Poetik des Tier-Werdens, das Mensch-Werden bedeuten kann.

Das vierte Kapitel ist schließlich geprägt von einer Suche nach und einer kon-
zeptuellen Klärung derjenigen Relation, die eine Verbindung zwischen Theorie und
literarischer Schreibpraxis herstellt. Im Mittelpunkt steht das Schreiben Nastassja
Martins, dessen Spuren ich in Croire aux fauves (2019) folge. Was bedeutet es
angesichts persönlicher und globaler Krisen in Relation zu treten? Was kann Re-
lation überhaupt bedeuten und wie können wir die Welt bewohnen, ohne (zu-
rück) in identitäre und ausschließende Konzepte von ‚Welt‘ und ‚Beziehung‘ zu
verfallen? Welche Rolle können Erzählungen bei der Erschaffung von solchen rela-
tionalen, beweglichen Subjektposition spielen? Die Krise erscheint hier als Aus-
gangspunkt des Denkens einer veränderten Relationalität. Um die Ergebnisse
meiner Forschung, wie in den drei Kapiteln des Hauptteils dieser Arbeit darge-
stellt, auch über den deutschsprachigen Raum hinaus zugänglich zu machen, sind
ihnen jeweils eine Zusammenfassung auf Englisch vorangestellt.

Alle drei Fährten sind von der Annahme geleitet, dass gerade die ausgewähl-
ten Erzähltexte mit ihren vielfältigen Logiken Anhaltspunkte für einen Gegenent-
wurf zum u. a. von Derrida und Haraway kritisierten Logozentrismus westlichen
Denkens bieten. Dies ist verbunden mit der Hoffnung, eine Konzeption der Rela-
tion lesbar und fassbar zu machen, die jenseits des logozentrischen Aufbaus der
Welt liegt. Ich verspreche mir von diesem Ansatz – der notwendigerweise immer
heuristisch bleibt – neue Einsichten in Konzeptionen von Tier-Mensch-Relationen
zu erlangen, die auch für die Zukunft tragfähig sind und nicht zuletzt einen ver-
änderten Umgang mit nicht-menschlichen Tieren ermöglichen.

1.3 Textauswahl und Aufbau 25





Trace 1: Behind the Facade of the
Slaughterhouses. Ethics and Aesthetics





This thesis begins by examining the aesthetic regime in the postglobal phase of the
twenty-first century, which is marked by the end of universalism. In this chapter of
my study, I follow the trace of the dystopian novel Cadáver exquisito (2017) by Ar-
gentinian author Agustina Bazterrica. Following this literary trace, while engaging
with theoretical texts, enables a wide-ranging and profound diagnosis of the crisis
characteristic of this moment, providing answers to its urgent questions. These in-
clude the manner and criteria by which Western traditions of thought construct
human-animal relationships in the twenty-first century; the reasons for the wide-
spread acceptance of the suffering of so-called farm animals in Western cultures;
and the legitimization of hierarchies based solely on anthropological difference. In
the 1970s, Peter Singer proposed a utilitarian ethics equally applicable to all sen-
tient beings, including nonhuman animals, centered on a critique of speciesism.
Analogous to racism and sexism, Singer defines speciesism as discrimination
against beings on the basis of the morally arbitrary criterion of belonging to a par-
ticular species (see Singer [1975] 2009, 6). Bazterrica’s literary text addresses this
issue by fictitiously transferring the practices of the meat industry from nonhuman
to human animals. The text’s implicit exposure of the Western cultural anthropo-
centric perspective and its positioning of humans as the pinnacle of creation as a
form of speciesism is particularly noteworthy.

In her dystopian novel, Bazterrica incorporates an animal ethic within the
broader context of a general social critique, thereby underscoring the historical
and philosophical underpinnings of the human-animal distinction in Western
thought. An ethical regime as articulated by Singer’s utilitarian conception of
ethics would prove ineffective in the narrated world, as all slaughtered beings
are human. Thus, the novel’s narrative provides a clear indication that the bio-
political dimension of the crisis of modernity is particularly concentrated in contem-
porary human-animal relations. This first trace, therefore, not only reveals the
limitations of an ethical theory based on similarity but also enables a critique of
the entire ethical-normative system that has been globalized by Western neo-
liberal capitalism in the modern era. The narrative allows us to look behind the
facade of the slaughterhouse.

In the fictional text, all similarities are meaningless, because thinking in
terms of similarities also encourages hierarchical gradations of obligation, as the
ethicist Markus Wild points out in reference to Derrida: “In the event of a conflict,
those relations would prevail that we maintain with those who are close and
equal to us” (Wild 2014, 12). However, a binary-hierarchical “ethics of difference,”
based on differences and repeating the dualism between animals and humans of
a logocentric worldview, does not resolve the narrated (and real) dilemma.

Bazterrica’s decision to focus on the slaughter industry in her dystopian
novel is no mere coincidence. This particular industry, both within the text and

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-002

https://doi.org/10.1515/9783111444550-002


in the extratextual reality, serves as a prime example for the entanglement of
lives in the modern world, both human and nonhuman. This first trace thus also
addresses racism, sexism, and classism. This helps to show that the dichotomy be-
tween the animal and the human is not merely an isolated ideology; rather, it is
deeply connected to other exclusionary (and inclusive) mechanisms that are
likewise founded on antagonistic principles. This literary approach as presented in
the dystopian novel serves to elucidate the broader context of a biopolitical con-
ception of power—one that impacts the lives not only of nonhuman animals, but
also of human beings.

It is through the distancing perspective of the dystopian novel that the mech-
anisms of inclusion and exclusion—inscribed in logocentrism, at the core of
which lies the animal-human distinction—become visible and accessible as liter-
ary knowledge. The distinction between human life and animal life that may be
deemed acceptable to kill is therefore revealed as malleable in its definition. It is,
namely, literary dystopia that can distance an object and thus make this dis-
junction perceptible and audible, in the sense elaborated by Deleuze in his book on
Foucault (see Deleuze [1986] 2004), and thus make visible the invisible reality behind
the facade of slaughterhouses. The dissent that, for Rancière, lies at the core of the
concept of the political (see Rancière 2009a, 265) becomes perceivable as disjunction.
Bazterrica’s novel, with its emphasis on discourse, exhibits a metareflective level that
is less evident in other texts. This level can be interwoven with the book’s theoretical
analyses in such a way that discourse becomes tangible to experience, even as
experience gains conceptual force: it is not only “engaged literature” that points
out injustices, but also literature as fashioned by Bazterrica that becomes politically
effective as literature by revealing the dissent, that is to say the friction between the
visible and the sayable.

Cadáver exquisito (2017) reveals the necessity of social transformation as a
challenge for the present day. To circumvent the impending collapse of an ethical
framework rooted in Western logocentrism, it is thus imperative to develop alter-
native modes of thinking concerning human-animal relations. The question that
arises is: What does this entail? A preliminary response to this challenge is to
problematize it, undertaking a radical interrogation of its linguistic foundations
and its logocentric and binary-hierarchical underpinning. This endeavor is not
solely motivated by the concern for nonhuman animals, but also for the sake of
human well-being. It implies using the loopholes offered by the “fine cracks”
(Bazterrica 2017, 13) present in language itself, as these may also indicate potential
“lines of flight” (Deleuze and Guattari 1975, 15). Only if we are able to conceptualize
animals beyond established discourse can we plausibly elaborate a different ethic,
one that would be an ethic of relation rather than an exclusive dualism or a
complementary lack.

30 Trace 1: Behind the Facade of the Slaughterhouses. Ethics and Aesthetics



2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik
und Erzählen

Recuerda las fotos del matadero de Salamone que le mostró su madre. El edificio está de-
struido, pero la fachada sigue intacta, con la palabra matadero como un golpe mudo.
Enorme, sola, la palabra se resistió a desaparecer. (Bazterrica 2017, 34)

Die Schlachthöfe der Welt sind Orte, an denen sich Tier-Mensch-Relationen der
Gegenwart besonders deutlich polarisieren und sich Ambivalenzen im Umgang
mit nicht-menschlichen Tieren zeigen. Es sind Orte, an denen nicht-menschliche
Tiere – heute zumeist im industriellen Maßstab – massenhaft getötet werden und
zugleich Aktivist:innen versuchen, für tierliches Leid zu sensibilisieren. Zugleich ist
die globale Schlachtindustrie ein Wirtschaftszweig, an dem zahlreiche, fast
immer prekäre Arbeitsverhältnisse und mit ihnen menschliche Existenzen hän-
gen. Tierliches Leben, das straffrei getötet werden kann, wird von menschlichem
Leben geschieden. In den Schlachthöfen wird sichtbar, dass Fleischkonsum, wie
häufig abstrahierend bezeichnet, das Essen von Tieren bedeutet und – in den
allermeisten Fällen – deren vorherigen Tod.19 Tiere essen? wie Jonathan Safran
Foer provokant im Titel seines 2009 erschienen Buches fragt, ist damit die am
weitesten eingreifende Frage in Tier-Mensch-Beziehungen, ist sie doch immer
eine Frage auf Leben und Tod. Spätestens beim Verzehr stirbt das andere Tier,
das Essen von Fleisch bedeutet den Tod von Tieren. In diesem Kapitel möchte ich
daher zunächst einer Spur hinter die Fassaden der Schlachthöfe der Welt folgen.

Literarische Texte, die sich mit Schlachthöfen befassen, haben eine lange Tradi-
tion. Historisch standen in der ‚Schlachthofliteratur‘ vor allem seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts soziopolitische Fragen im Vordergrund.20 Der Schlachthof als literarisches
Motiv nimmt zunächst hauptsächlich den Menschen und gerade an der Jahrhun-
dertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert die soziale Frage in der Industrialisierung
in den Fokus. Zugleich wird tierliches Leid aber nicht ausgeblendet, sondern auch
die Literatur der Moderne vermag „die Evidenz des Leidens der Tiere erfahrbar

 Einige Tiere werden auch lebendig verzehrt, wie z. B. Austern, Maden in der italienischen Kä-
sespezialität Casu Marzu oder Oktopusse in der koreanischen Küche. Diese Tiere sterben meist
aber kurz vor oder eben beim Verzehr. Zum Käse, in dem Würmer leben, die den Geschmack
prägen, hat Ginzburg (1990) einen ebenso einflussreichen wie aufschlussreichen Aufsatz ge-
schrieben, indem es allerdings weniger um die Würmer als um die Kultur geht. Weiterführend
zu Ginzburg im Hinblick auf die Fragestellung einer „Minor Universality“ vgl. Messling und
Tinius 2023.
 Einen guten Überblick über literarische Texte, die sich mit dem Schlachten befassen, bieten:
Linnemann 2006; Potts 2016; McCorry und Miller 2009.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-003

https://doi.org/10.1515/9783111444550-003


zu machen“ (Linnemann 2006, 13). Man denke hier beispielsweise an Esteban
Echeverrías Erzählung El Matadero (1871), Émile Zolas Le Ventre de Paris (1873),
Upton Sinclairs sozialkritische ‚Stockyard-Fiction‘ The Jungle (1906) bis hin zu
Berthold Brechts epischem Theaterstück Die heilige Johanna der Schlachthöfe (1931).
Aus einer raumtheoretischen Analyse lässt sich am Schlachthaus-Motiv zudem die
Verlagerung des Schlachtens und damit auch der im 19. Jahrhundert entstandenen
und immer weiter ausgebauten Schlachtindustrie von der Großstadt (bei Émile Zola
Paris, bei Upton Sinclair Chicago) an die Peripherie beobachten: Arbeiter:innen
und Tiere werden marginalisiert und von den Zentren an die Ränder gedrängt
(vgl. Lindemann 2006), wie auch der Erzähltext der Argentinierin Agustin Bazterrica
Cadáver exquisito (2017) zeigt, dessen Spur ich in diesem Kapitel folgen werde.

In der Forschung noch wenig beachtete Erzähltexte der Gegenwart nehmen
den Schlachthof als Motiv auf, gehen aber zugleich über dessen symbolische Be-
deutung hinaus. Es gibt zahlreiche Veröffentlichungen der letzten Jahre, die sich
im weiteren Sinne um tierethische Fragen drehen. Subtiler als in Foers Text
scheint beispielsweise die Verbindung in Jean-Baptiste Del Amos Règne Animal
(2016) oder in Comme une bête (2012) von Joy Sorman. Hier stehen Nutztiere und
ihre Verquickung mit allen Lebensbereichen im Vordergrund. Während z. B. Del
Amos Werk Règne Animal (2016) die Geschichte dieser Bewegung als Familienge-
schichte von Schweinezüchter:innen vom ausgehenden 19. Jahrhundert bis in die
Massenproduktion der 80er Jahre des 20. Jahrhunderts erzählt, nimmt Joy Sorman
mit ihrem satirischen Erzähltext über den jungen Pim die Ausbildung zum
Metzger und die Situation der Schlachthöfe und des Tötens von Tieren heute in
den Blick. Beide Erzähltexte sind keine ‚aktivistischen Bücher’ die, wie beispiels-
weise Foers Buch Eating Animals (2009), aufrütteln wollen und direkte Argumente
für einen veganen Lebensstil liefern. Sie erscheinen dennoch als produktive Bei-
träge für eine Tiertheorie, die im Gegensatz zur Tierphilosophie auch fiktive
Tiere und damit vielfältige Logiken zu integrieren vermag, denn sie zeigen histo-
rische Dimensionen und gegenwärtige Tendenzen auf. Vor allem neuere Veröf-
fentlichungen der letzten Jahre, wie die oben genannten Beispiele, sind noch
wenig rezipiert, auch wenn sie, wie Cadáver exquisito (2017), von Kritiker:innen
wahrgenommen und prämiert wurden.21 Tierethische Fragen werden verstärkt
seit der Jahrtausendwende mit Fragen nach den sozialen Zuständen im Kapita-
lismus neoliberaler Ausprägung verknüpft und treten deutlicher in den Vorder-
grund. Sie werden in größere biopolitische Diskurse, die für die Gegenwart be-
stimmend sind, eingebettet und problematisieren diese. Die Krise einer Phase, die

 Der Roman der Argentinierin Bazterrica gewann den hoch angesehenen Premio Clarín
Novela.

32 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



als Kapitalozän (Haraway 2016b, 47) bezeichnet werden kann und seit dem Ende
des Universalismus von der sogenannten Postmoderne nur unzureichend adres-
siert wurde, hinterlässt eine Lücke (vgl. Hofmann und Messling 2021, 3). Sie tritt in
Erzähltexten häufig – auch als Grenze einer tierethischen Position – deutlich zu
Tage. Dabei verschiebt sich der literarische Blick vor allem seit Beginn des 21. Jahr-
hunderts leicht, wobei der Gestus ähnlich wie im 19. Jahrhundert eine umfassende
Kritik an der Gesellschaft und ihren Normen bleibt. Der Schlachthof als Motiv ist
auch in den letzten Jahrzehnten nicht nur Resonanzraum tierethischer Reflexio-
nen, sondern ist als fiktiver und realer Ort von Anfang an in die größere Fragestel-
lung eines Zusammenlebens, auch von Tieren und Menschen in der Welt, eingebet-
tet. All diese Veröffentlichungen sind keine ‚leichte Kost‘, verhandeln sie doch
Fragen auf Leben und Tod, die zugleich drängende Fragen der zweiten Dekade des
21. Jahrhunderts sind.

Der massive Ausbau industrieller Tierzucht und Schlachtbetriebe im 20. Jahr-
hundert führt – spätestens seit Peter Singers Veröffentlichung von Animal Liberation
(1975) – zu einer umfassenden Infragestellung des Umgangs mit nicht-menschlichen
Tieren. Animal Liberation berücksichtigt die spannungsreiche Beziehung des Men-
schen zu anderen Tieren erstmals systematisch in der Ausformulierung einer prak-
tischen Ethik und läutet schon früh Änderungen im Verhältnis zu anderen Tieren
ein. Das Grundlagenwerk des US-amerikanischen Philosophen gilt als Geburts-
stunde der modernen Tierethik (vgl. Grimm und Wild 2016, 11). Gleichzeitig mit dem
Ausbau industrieller Massentierhaltung und intensivierter Nutzung von Tieren in
der Landwirtschaft, entwickelt sich in den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
eigene Tierethik, die das Verhältnis zu nicht-menschlichen Tieren substanziell hin-
terfragt. Diese Ethik kann aber, wie Herwig Grimm und Markus Wild betonen,
nicht im engen Sinne als eine Bereichsethik, wie etwa die Wirtschaftsethik oder die
Medizinethik angesehen werden, denn Tiere spielen in fast allen Lebensbereichen
eine Rolle (vgl. Grimm und Wild 2016, 16). Wie schon gesehen, besteht zwischen
Menschen und anderen Spezies eine enge und meist ambivalente Beziehung, die
tief in die Definition von Leben, und damit einhergehend auch von menschlichem
Leben, hineingreift. Tiere sind nicht nur Nahrungsquelle, sie werden auch in Labo-
ren für Versuche gehalten, sie sind Haus- und Assistenztiere. Sie spielen für die Me-
dizin, die Unterhaltung, ebenso wie für fast alle Wirtschaftsteile eine wichtige
Rolle. Nicht-menschliche Spezies begleiten uns und gehen uns an – „l’animal nous
regarde“, wie Derrida schreibt (Derrida 2006, 50) und damit auch auf eine Ethik
abzielt, ohne allerdings explizit eine Tierethik zu formulieren. Während Derrida
die Tierfrage in einen größeren philosophischen Zusammenhang stellt und in sei-
nen posthum veröffentlichen Werken L’animal que donc je suis (2006) und La bête
et le souverain I (2008) und II (2010) die Grundfesten des westlichen Denkens an
dem, was wir das „Tier“ nennen, dekonstruiert, zielt Singer vor allem auf die Aus-

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 33



formulierung einer universalistischen Ethik, die nicht-menschliche Spezies berück-
sichtigt. Es geht ihm – im Anschluss an den Begründer des Utilitarismus Jeremy
Bentham – darum, die Summe des Leidens in der Welt zu verringern und größtmögli-
ches Glück für möglichst Viele herzustellen. Ob andere Spezies in unserem prakti-
schen Handeln berücksichtig werden müssen oder nicht, hängt schon für Bentham an
der Frage der Leidensfähigkeit. Singer formuliert im Anschluss an dessen be-
rühmte Frage Can they suffer? (Bentham 1789) eine Ethik, nach der gleiches Leid
auch gleich berücksichtigt werden muss. Analog zu Rassismus und Sexismus meint
„Speziesismus“ nach Singer die Diskriminierung von Entitäten aufgrund des mora-
lisch arbiträren Kriteriums der Spezieszugehörigkeit (vgl. Singer 1975, 6). Damit ist es
für den Ethiker unzulässig, Tiere nur auf Grundlage dessen, dass sie keine Menschen
sind, aus der Gemeinschaft der Ethik auszuschließen. Der von ihm geprägte Begriff
des Speziesismus ist verstärkt seit den 2000ern in aller Munde und illustriert den
starken Einfluss von Singers Denken. Sein Präferenz-Utilitarismus stößt aber bereits
unmittelbar nach der Veröffentlichung auch auf Kritik, nicht nur allgemein seitens
Gegner:innen einer eigenen Tierethik, sondern auch die Tierethik selbst entwickelt
sich seitdem rasant weiter.22 Tom Regan antwortet direkt auf Singers Ansatz, indem
er den „inhärenten Wert“ (Regan 1985, 35) eines jeden Individuums, auch von nicht-
menschlichen, betont und daraus moralische Rechte ableitet. Ein solcher Tierrechte-
ansatz zielt nicht mehr auf Gleichbehandlung auf Grundlage des Kriteriums des
Leidens, sondern auf einen inhärenten Wert, einen Eigenwert, der auch nicht-
menschlichen Tieren zukommt. Es geht Regan nicht um ein Abwägen von Interes-
sen, sondern um eine egalitaristische Position, die im Abolitionismus mündet. Die-
ser zielt auf Grundlage der Annahme eines intrinsischen Wertes von tierlichem
Leben auf die rechtliche Abschaffung jeglicher Nutzung von Tieren, sei es in der
Landwirtschaft, in der Nahrungsmittelproduktion, bei der Jagd, in Laboren, im
Sport oder zur Unterhaltung (vgl. Regan 1985, 13). Ein solcher Tierrechteansatz
wurde in den vergangenen Jahrzehnten stetig weiterentwickelt. Die Schriftstellerin
Sue Donaldson und der kanadische Philosoph Will Kymlicka fordern in ihrem 2011
veröffentlichten Buch Zoopolis eine dezidiert politische Theorie der Tierrechte.
Nicht-menschlichen Tieren sollen demnach auch positive Rechte im Sinne von
Bürgerrechten zugestanden werden (vgl. Donaldson und Kymlicka 2011). Sie entwi-
ckeln einen Vorschlag, wie wir mit Tieren umgehen und leben könnten, und stellen
damit erstmals systematisch in Rechnung, dass wir in inter-Spezies Gesellschaften
leben und Tiere und Menschen sich nicht ‚einfach in Ruhe lassen‘ können. Dafür
sind die Verflechtungen und Verbindungen zu tiefgreifend. Neuere Publikationen

 Für einen Überblick über die wichtigsten Positionen der modernen Tierethik vgl. Herwig
Grimm und Markus Wild (2016).

34 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



erweitern den Rechteansatz häufig, indem sie alle nicht-menschlichen Entitäten
mit in die Rechtsgemeinschaft mit aufnehmen und universelle Rechte beispielsweise
auch für die Natur fordern (vgl. bspw. Toledo 2022).

Einerseits kann also spätestens seit den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts
eine wachsende Sensibilität für nicht-menschliche Entitäten und insbesondere
andere Tiere beobachtet werden, andererseits kommt es zu einer massiven „In-
tensivierung und Automatisierung der Tiernutzung seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts“ (Grimm und Wild 2016: 11) ebenso wie zu einer wachsenden Ausbeutung
der Natur. Vor allem industrielle Tierhaltung, Tierversuche und Massenproduk-
tion tierischer Produkte treffen in Gesellschaften des globalen Nordens auf Tier-
schutz- und Tierrechtsbewegungen. Ein umfassender Rechtediskurs für nicht-
menschliche Entitäten wurde dagegen zunächst von indigenen Gemeinschaften
des globalen Südens angestoßen. So hat Ecuador als erster Staat die Natur als
Rechtssubjekt verankert und erhebt die „Natur oder Pacha Mama“,23 wie die indi-
gene Bezeichnung lautet, auf Verfassungsebene. In der Beschäftigung mit Tier-
Mensch-Verhältnissen der Gegenwart kann man den ethischen Implikationen
eines veränderten Verhältnisses zur sogenannten ‚Natur‘ kaum ausweichen.

Welche Tiere gegessen und welche gestreichelt werden – um den populären
Buchtitel von Hal Herzog aufzunehmen24 – ist aber nicht nur eine Frage, die die
Ethik beschäftigt. Sie dient seit Jahrhunderten ebenso der Versicherung von Zuge-
hörigkeiten wie der Produktion von Ausschlüssen.

Die identitätsversichernde Funktion kann sowohl innerhalb der Spezies
Mensch, bis hin zu rassistischen Zuschreibungen aufgrund von Nahrungstabus
oder -gewohnheiten, als auch über die Speziesgrenzen hinweg beobachtet wer-
den. Wo die Grenze zwischen mir und ‚dem Anderen‘ verläuft wird auch anhand
dessen gezogen, was gegessen werden darf und was nicht (vgl. Harris 1985; Castro
1998; Levi-Strauss 2013). Tiere essen? ist also nicht nur eine Frage, die vor dem

 In Art. 71 der Verfassung von Ecuador heißt es: „Art. 71.– La naturaleza o Pacha Mama, donde
se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia y el
mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, estructura, funciones y procesos evolu-
tivos. Toda persona, comunidad, pueblo o nacionalidad podrá exigir a la autoridad pública el
cumplimiento de los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar estos derechos se ob-
servarán los principios establecidos en la Constitución, en lo que proceda. El Estado incentivará
a las personas naturales y jurídicas, y a los colectivos, para que protejan la naturaleza, y promo-
verá el respeto a todos los elementos que forman un ecosistema.“ Der vollständige Verfassungs-
text ist verfügbar unter: https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/
constitucion_de_bolsillo.pdf.
 Der vollständige Buchtitel des Psychologen Hal Herzog (2011) lautet: Wir streicheln und wir
essen sie: unser paradoxes Verhältnis zu Tieren.

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 35

https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf


Hintergrund einer als universell auftretenden Tierethik im globalen Norden ge-
führt wird, sondern durchaus auch der Diskussion in den Kulturwissenschaften
wert. Denn die umgekehrte Frage danach, warum bestimmte Spezies nicht geges-
sen werden dürfen, deutet eindrücklich darauf hin, dass die Frage nach dem
Töten von anderen Tieren keineswegs durch universell gültige Normen über alle
Kulturen hinweg gleich beantwortet werden kann (vgl. Levi-Strauss 2013). Im Ge-
genzug spielen auch Fragen der Anerkennung und der Sensibilität gegenüber kul-
turellen Verboten und Geboten eine Rolle. Ein westlicher Universalismus, der seit
Jeremy Benthams Einlassung Can they suffer? (ders. 1789) zumeist die Leidensfä-
higkeit der unterschiedlichen Spezies zum Distinktionsmerkmal erhebt und
damit letztlich über Leben und Tod nicht-menschlicher Tiere entscheidet, wird
zunehmend in Frage gestellt. Grimm und Wild leiten ihr Buch Tierethik zur
Einführung (Grimm und Wild 2016) mit dem Pacu-Jawi-Rennen auf Sumatra ein,
bei dem zwei Ochsen einen Jockey durch ein Reisfeld ziehen (vgl. ebd., 9–10). Sie
machen mit dem Beispiel des Pacu Jawi deutlich, dass es ähnliche Praktiken auf
anderen Kontinenten, ebenso wie in Europa gibt. Am prominentesten sticht sicher-
lich der Stierkampf in Spanien ins Auge, dessen Legitimität im In- und Ausland
umstritten ist. Was aber darüber hinaus ersichtlich wird, ist, dass wir in unserer
globalisierten Welt mit ihren verflochtenen Märkten und Abhängigkeitssystemen
dazu aufgefordert sind, uns grundsätzlichere Gedanken zu unserem Umgang mit
nicht-menschlichen Tieren zu machen. Denn Tiere spielen in fast allen Zusam-
menhängen der großen Menschheitsprobleme wie Hunger, Armut und Ungleich-
heit eine Rolle.

Wie hältst du es mit dem Essen von Tieren? ist auch in westlichen Nationen
schon längst keine exklusive Frage für Tierethiker:innen oder einen engen Kreis
von Aktivist:innen mehr. So ist es zwar immer noch eine kleine, aber stetig wach-
sende Minderheit, zumeist in den urbanen Zentren, die sich vegetarisch oder
vegan ernährt. Zugleich gibt es wenige Menschen, die sich noch nie Gedanken
zum Konsum tierischer Produkte gemacht haben. Auch im Zuge der Klimapro-
teste von Umweltschutz- und Klimabewegungen wie Fridays for Future oder
Extinction Rebellion rückt die Tierethik ins Bewusstsein vieler Menschen und
wird zugleich in einen größeren ökologischen und globalen Zusammenhang ge-
stellt (vgl. dazu auch Latour 2017). Eine Auseinandersetzung mit Tier-Mensch-
Relationen kann den Bereich der Tierethik nicht aussparen, denn tierethische
Fragestellungen greifen tief in menschliche Praktiken des Umgangs mit nicht-
menschlichen Tieren ein und prägen diese. Die Ambivalenzen, die durch eine
Verunsicherung der Beziehungen zwischen Menschen und Tieren entstehen,
schlagen sich ganz besonders in westlichen Industrienationen an Massentierhal-
tung und dem Konsum von tierischen Produkten nieder. Gerade an der Frage des
Schlachtens von Tieren wird die ganze Tragweite deutlich, denn diese bleibt nicht

36 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



auf ein Spezialgebiet der Ethik beschränkt, sondern hat mit der Grundkonzeption
des Menschen in Abgrenzung zu ‚dem Tier‘ in westlichen Denktraditionen zu tun,
die sich seit der Moderne verstärkt universalisiert hat und zur globalen Norm ge-
worden ist (vgl. Derrida 2006 und 2008).

Dabei ist es philosophisch höchst umstritten, ob Tiere überhaupt „den Tod als
Tod vermögen“ (Heidegger [1950] 2000, 180), also sterben und nicht einfach „ver-
enden“ (ebd.). Heidegger macht an der Frage nach dem Tod des Tieres einen we-
sentlichen ontologischen Unterschied zwischen Menschen und anderen Tie-
ren fest:

Die Sterblichen sind die Menschen. Sie heißen die Sterblichen, weil sie sterben können. Ster-
ben heißt: den Tod als Tod vermögen. Nur der Mensch stirbt. Das Tier verendet. Es hat den
Tod als Tod weder vor sich noch hinter sich. Der Tod ist der Schrein des Nichts, dessen näm-
lich, was in aller Hinsicht niemals etwas bloß Seiendes ist, was aber gleichwohl west, näm-
lich als das Sein selbst. Der Tod, als der Schrein des Nichts, birgt in sich das Wesende des
Seins. (Heidegger 2000, 180)

Die Tiere stünden – im Unterschied zum Menschen – in keinem bewussten Ver-
hältnis zum Tod, weshalb sie lediglich verenden und nicht ‚wirklich‘ stürben, so
der Philosoph. Darauf gibt es nicht nur aus dem Bereich der Philosophie zahlrei-
che Einwände. Am prominentesten stellt sich Derrida gegen diese Auffassung,
indem er die theoretischen Grundlagen, auf denen Heidegger aufbaut, dekonstru-
iert (vgl. Derrida 2006). Entgegen dessen Grenzziehung, die nur dem Menschen
ein echtes (und konstitutives) Verhältnis zum eigenen Tod zuschreibt (vgl. Heidegger
1960, §§ 51–53), macht Derrida diese metaphysische Herleitung in seiner dua-
listischen Konstruktion sichtbar und offenbart zugleich deren Schwächen (vgl. ins-
besondere Derrida 2006, 41 f. und 198 f.).

Verstärkt seit den 2000er Jahren kommen zahlreiche Theoretiker:innen
hinzu, die nicht nur auf einer ethischen, sondern auch auf einer ontologischen
und ethologischen Ebene den Anthropozentrismus hinterfragen. Neuere biologi-
sche Studien legen nahe, dass manche Tiere, wie beispielsweise Elefanten, durch-
aus über ein Bewusstsein von ihrem eigenen Tod verfügen (vgl. Goldenberg und
Wittemyer 2020). Sie kehren zu den Skeletten der verstorbenen ‚Familienmitglie-
der‘ zurück. Ein stärkeres Nachdenken über Tier-Mensch-Relationen und alle
ethischen Implikationen, die ein verändertes Verständnis von tierlichen Mitbe-
wohner:innen auf der Welt mit sich bringt, scheint daher unumgänglich.

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 37



2.1 Den Tod erzählen: (Tier-)Ethik und Literatur

Erzähltexte wie J. M. Coetzees The Lives of Animals (1999) oder das Sachbuch
Eating Animals (2009) von Jonathan Safran Foer nehmen das Thema um die Jahrtau-
sendwende auf und spiegeln zugleich, dass tierethische Fragen vom Nischen-
thema längst zum Mainstream avanciert sind. In diesen Werken sind Ethik und
Ästhetik, Politik und Poetik miteinander verwoben. Coetzees metafiktionale Texte
The Lives of Animals (1999) und Elizabeth Costello (2003) entwerfen eine Tierethik
im Erzähltext, die auch auf theoretischer Ebene wahrgenommen und diskutiert
wird. Coetzees Werke vertreten auf einer inhaltlichen Ebene deutliche tierethi-
sche Positionen.25 Die fiktive Person Elisabeth Costello verschmilzt teilweise mit
ihrem realen Autor Coetzee. Einige der „Lessons“, die von Costello im Buch gehal-
ten werden, hat der Autor selbst schon vorgetragen (vgl. insbesondere Biti 2021).
Das Sachbuch Eating animals (2009) des gefeierten amerikanischen Autors Jonathan
Safran Foer setzt sich mit Massentierhaltung und dem Konsum von tierischen
Produkten auseinander. Die Schlagkraft der Literatur entwickelt sich hier aus
der Verbindung zwischen Tatsachenerzählung und Fiktion, die allerdings bei
Foer deutlich Richtung Diktion ausschlägt: Erklärtes Ziel ist es, die Leser:innen
von einem anderen Umgang, insbesondere mit Nutztieren, die Teil einer industriel-
len Massenproduktion von tierischen Produkten sind, zu überzeugen. Das Buch ist
ein wichtiger Beitrag zur Debatte um tierethische Fragen und hat eine Genera-
tion von Aktivist:innen und Intellektuellen gleichermaßen geprägt.

Die Argentinierin Bazterrica hingegen radikalisiert die Problematik entschei-
dend, indem sie eine Welt entwirft, in der die Menschen nicht mehr nicht-
menschliche Tiere, sondern andere Menschen züchten, schlachten und essen.
Hier vermischen sich ethische Fragestellungen mit einer umfassenderen Kritik
an gesellschaftlichen Machtverhältnissen.

Auch wenn in der literaturwissenschaftlichen Forschung zuletzt vermehrt
Gegenwartsthemen und damit auch neue Veröffentlichungen untersucht werden,
war Bazterricas Roman bisher kaum Gegenstand der Forschung. Dies mag einer-
seits an dem nur schwer verdaulichen Thema liegen, denn die wenigsten Men-
schen befassen sich gerne mit dem Schlachten von Tieren (und noch weniger mit
dem vom Menschen!). Andererseits ist der Roman der jungen Autorin erst 2017
erschienen, sodass Forschungsarbeiten, wie die vorliegende Arbeit, erst nach und
nach erscheinen. Cadáver exquisito (2017) fand dennoch Beachtung, wie nicht nur

 Anthony Uhlmann hat in seiner umfassenden Untersuchung J. M. Coetzee. Truth, Meaning,
Fiction (2020) die philosophischen Einflüsse und Denkbewegungen des Nobelpreisträgers syste-
matisch herausgearbeitet. Darüber hinaus gibt es unzählige Forschungsarbeiten zum Werk
Coetzees, der einer der wichtigsten Autor:innen der Gegenwart ist.

38 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



vereinzelte Rezensionen zeigen. Dennoch erscheint das Buch noch wenig rezi-
piert und war noch nicht Gegenstand einer ausführlichen, systematischen Unter-
suchung. Es sind bisher einige Aufsätze, vor allem in spanischer Sprache erschie-
nen, wie der Beitrag von Claire Mercier und Gabriel Saldías Rossel (2021), in dem
die Autor:innen insbesondere das Dispositiv des Hungers in den Blick nehmen,
oder der Essay von Paula Yeyati Preiss (2021), die ihren Fokus auf das Genre Dys-
topie legt. Jochem Kotthaus interessiert sich für Cadáver exquisito (2017) von
Bazterrica aus einer wissenssoziologischen Perspektive und behandelt in seinem
Artikel die Verhandlung des Kannibalismus als Grenze menschlichen Handelns im
Film Soylent Green (1973) und dem Roman der Argentinierin (vgl. Kotthaus 2021).
Insbesondere auf Kotthaus Ausführungen und die These von Mercier und Saldías
Rossel komme ich noch zurück.

Einer verstärkten Wahrnehmung des Buches, vor allem über die spanisch-
sprachige Welt hinaus, mag auch ein ungünstiges Erscheinungsdatum der Über-
setzungen im Wege gestanden haben. Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung ins
Englische (2020) und ins Deutsche (ebenfalls 2020), hatte mit dem Ausbruch der
SARS-CoV-2-Pandemie die Realität eines Virus, das die Welt radikal verändert, die
Fiktion eingeholt, was sicherlich aus marketingstrategischer Sicht nicht günstig
war. Da der Roman auch die Frage nach Verschwörungstheorien und Fake News
als Instrument von Regierungen zur Manipulation der Bevölkerung thematisiert,
schien einigen Verlagen eine verstärkte Werbung sicherlich heikel, wollten sie
nicht den Anschein erwecken, Thesen von der Erfindung der Corona-Pandemie
zu befeuern. Dieser Erzähltext ist für die vorliegende Arbeit nichtsdestotrotz be-
achtenswert, denn er ist paradigmatisch in doppelter Hinsicht: Er ist Symptom
einer Debatte, die geführt werden muss, und steht zugleich für die Ausweglosig-
keit des gezeichneten Dilemmas (vgl. hierzu auch Messling 2019, 23).

Historisch betrachtet war der tierliche Tod nie so allgegenwärtig und unsicht-
bar zugleich wie in unserer Gegenwart. Die großen Schlachthöfe sind von den
Zentren der Stadt verbannt und aus dem Blickfeld der Menschen an die Periphe-
rie gewandert.26 Christian Sternad kritisiert in seinem Aufsatz „Den Tod als Tod
vermögen. Zum Tod des Tieres aus phänomenologischer Sicht“ (ders. 2014)
Heideggers Auffassung vom Unvermögen des Tieres zu sterben und bringt dieses
mit Rancières Theorie von einem „ästhetischen Regime“ (Rancière 2008b, 26) zusam-
men. Der Tod der Tiere erscheint „aufgehoben in einem ‚ästhetischen Regime‘
(Rancière 2008b, 26) des Menschen, welches den Tod des Tieres nicht als solchen
anerkennt“ (Sternad 2014, 58), so Sternad.

 Für einen Überblick über die historischen Entwicklungen von Schlachtbetrieben siehe Burt
(2006), Nieradzik (2016), sowie Susteck (2021).

2.1 Den Tod erzählen: (Tier-)Ethik und Literatur 39



Erzähltexte erlauben einen Blick hinter die Fassade dieses ästhetischen Re-
gimes des Menschen und können so Aufschluss über die Verfasstheit der Welt
geben. Sie greifen als Kunst, als literarische Praxis, in die Aufteilung des Sinnlichen
(Rancière 2008a) ein, indem sie die historischen Ein- und Ausschlussmechanismen
und damit Teilhabe (oder nicht-Teilhabe) an der Gemeinschaft des Lebendigen
lesbar und über das Lesen erfahrbar machen. Rancière definiert dieses Partage
du sensible (ders. 2000) wie folgt:

J’appelle partage du sensible ce système d’évidences sensibles qui donne à voir en même
temps l’existence d’un commun et les découpages qui y définissent les places et les parts
respectives. Un partage du sensible fixe donc en même temps un commun partagé et des
parts exclusives. Cette répartition des parts et des places se fonde sur un partage des es-
paces, des temps et des formes d’activité qui détermine la manière même dont un commun
se prête à participation et dont les uns et les autres ont part à ce partage. (Rancière 2000, 12)

In diese Aufteilung mischt sich Literatur auch jenseits der Konzeption als einer
littérature engagée (vgl. Sartre 1948) ein und ist für den Theoretiker deshalb als
Literatur per se politisch, denn sie vermag „diejenigen als sprechende Wesen hör-
bar [zu machen], die vorher nur als lärmende Tiere verstanden wurden“ (Rancière
2011, 14). Sie distanziert den Gegenstand und macht dadurch eine Verfasstheit von
Gemeinschaft sichtbar und hörbar.

Literatur bildet – mit Rancière gesprochen – politische Prozesse nicht nur ab,
sondern geht über eine solche rein mimetische Funktion hinaus. Mehr noch, die Er-
kenntnis selbst kann nicht ästhetisch sein, so Rancière: „Ästhetik ist in der Tat die
Teilung der Erkenntnis, die Störung jener Ordnung der sinnlichen Erfahrung, die
gesellschaftliche Positionen mit Geschmäckern und Einstellungen, Wissensbereichen
und Illusionen in Übereinstimmung bringt“ (Rancière 2008b, 91). Literatur vermag
über die Distanz, die die Ästhetisierung schafft, Entitäten „als sprechende Wesen
hörbar“ (Rancière 2011, 14) zu machen, die vorher nach Aristoteles nur als „lär-
mende Tiere verstanden wurden“ (ebd.). Sie ist daher als Literatur politisch. Genau
diese Sprengkraft von Erzähltexten ist in der nächsten Spur lesbar. Aus einem poe-
tologischen und – folgt man Rancière – daher ästhetisch-distanzierten Wissen der
Literatur über die Ein- und Ausschlüsse der Gemeinschaft außerhalb des Textes, die
auch eine Konstruktion einer Gemeinschaft aller Lebendigen ist, lassen sich dann
ethische Prinzipien ableiten. Eine erste These dazu ist, dass die Ethik in der nächsten
Spur nicht ausschließlich im Inhalt des Erzähltextes zu suchen ist, sondern aus dem
Wissen über die Aufteilung des Sinnlichen (2008a), die der Roman als künstlerische
Praxis erfahrbar und verständlich macht, abgeleitet werden kann.27

 Maria Muhle macht in ihrer Einleitung zur deutschen Übersetzung von Le partage du sensible
deutlich, dass es Rancière um Gemeinschaft geht. Sie erklärt: „Die Aufteilung des Sinnlichen legt

40 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



„Wir stehen vor dem Paradox, Universalität begründen zu müssen,“ hält
auch Messling zum Vermögen von Literatur fest,

weil aus ihr Gültigkeiten in der Weltgesellschaft ableitbar werden, diese Universalität aber
nicht mehr auf den Begriff bringen zu können. Natürlich kann die Literatur dieses Problem,
das die philosophische Frage zeitigt, nicht lösen. Literatur bringt nicht etwas auf den Be-
griff; im Gegenteil, sie fächert das Problem erzählend so auf, dass es erfahrbar wird. So
kann sie aber die Probleme sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakteri-
sieren, die mit dem Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer
neuen Universalität einhergehen. (Messling 2019, 28)

Wie aber werden Ein- und Ausschlussmechanismen genau in Cadáver exquisito
(2017) inszeniert und welche (impliziten) ethischen Leitlinien für ein Zusammen-
leben von tierlichen und menschlichen Lebewesen können daraus auch für die
außertextuelle Wirklichkeit abgeleitet werden? Um der Rolle des Sprachlichen
für die Manifestierung und Konsolidierung von struktureller Gewalt auf die Spur
zu kommen, scheint Cadáver exquisito (2017) von Agustina Bazterrica prädesti-
niert. Wie greift der Erzähltext in die Verhandlung von Themen auf Leben und
Tod von Tieren und Menschen in der Gegenwart ein? Ich folge also dieser Spur
mit Bazterricas Cadáver exquisito (2017), um die Konstruktion einer Gemeinschaft
von Tier-Mensch-Relationen hinter der Fassade des Schlachthofes sichtbar wer-
den zu lassen.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017)

Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales. (Bazterrica 2017, 9)

Was, wenn nicht nur die nicht-menschlichen Tiere verenden, sondern Menschen
andere Menschen wie Tiere sterben lassen, ihnen über Zuschreibungen und Be-
zeichnungen, über Dispositive absprechen, den Tod überhaupt als Tod zu ver-
mögen?

Die erste literarische Spur führt hinter die Fassade des Schlachthofes, aller-
dings werden in diesem fiktiven Schlachthof keine Tiere, sondern Menschen ge-
schlachtet. Agustina Bazterrica radikalisiert (tier-)ethische Fragestellungen mit
ihrem Roman Cadáver exquisito (2017) entscheidend, indem sie die Praktiken der
Fleischproduktion, wie sie im industriellen Maßstab fast überall auf der Welt pas-

fest, welche Orte innerhalb der Gesellschaft eine Teilhabe am Gemeinsamen ermöglichen, das
heißt welche Subjekte am politischen Entscheidungen, Verhandlungen und Diskussionen teilha-
ben können und welche anteillos sind – sie definiert die Ästhetik der Politik“ (Muhle 2008a, 10).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 41



sieren, von nicht-menschlichen Spezies auf menschliche Tiere überträgt. Wie bei-
spielsweise auch der Text von Joy Sorman nimmt Bazterricas Erzählung gesell-
schaftspolitische Themen auf und erzählt entlang vieler der Konfliktlinien, die
für die Gegenwart relevant sind. Es werden Fragen nach dem Wert des Lebens
von Individuen, globalen und politischen Machtstrukturen und der Konstruktion
von Legitimationen politischen und ökonomischen Handelns aufgeworfen. In die-
ser lateinamerikanischen Perspektive stehen daher nicht allein tierethische Fra-
gen im Vordergrund, sondern der Roman bettet diese in eine breitere Krisendia-
gnose ein, die sich aktuell auch an der Art und Weise niederschlägt, wie sich der
Mensch in Relation zum Tier denkt. Die Krisenerfahrung zeigt sich, wie ich oben
dargelegt habe, nicht nur an der Frage, wie Menschen mit anderen Spezies umge-
hen. Eine Antwort allein auf der Grundlage einer anderen Ethik wäre also zu
kurz gegriffen. Die dystopische Erzählung der Argentinierin Bazterrica entfaltet
ein Wissen28 nicht nur von Tieren und Menschen in unserer Gegenwart, sondern
erzählt auch vom Bankrott einer ethischen Position, die, ausgehend von Europa,
tief im westlichen Universalismus verankert ist (vgl. Messling und Hofmann 2015
und 2021).

Eine radikale Veränderung der Welt in naher Zukunft ist Ausgangspunkt des
Romans. Ein Virus hat alle nicht-menschlichen Tiere befallen und macht den
Konsum von dessen Fleisch, so die Erzählung im Roman, für Menschen tödlich,
sodass nicht-menschliche Tiere von Menschen nicht mehr gegessen werden kön-
nen (vgl. Bazterrica 2017, 9). Bis ans Ende des Erzähltextes bleibt unklar, ob es
dieses Virus, das die sogenannte „Transición“29 (Bazterrica 2017, 9) erzwinge, in
der erzählten Welt wirklich gibt. Es wird zumindest nahegelegt, dass über die
Gefährlichkeit des Virus gelogen wird, um die Überbevölkerung einzudämmen
und die Gesellschaft unter Kontrolle zu halten. Die einzelnen Figuren im Text
haben unterschiedliche Einschätzungen zur Existenz des Virus, die für die
Leser:innen im Handlungsverlauf deutlich hervortreten, und es fehlen in der
Erzählung Hinweise, die die Existenz des Virus belegen würden. In der erzähl-
ten Zeit gibt es niemanden, der daran erkrankt. Zudem werden aus der Perspek-
tive des Protagonisten Marcos eher Zweifel daran geschürt, dass es das Virus
gibt. So bleibt es unklar, ob in der erzählten Welt dieses Virus, das den Verzehr

 Zur Frage des spezifischen Wissens der Literatur vgl. insbesondere, wie in der Einleitung die-
ser Arbeit erläutert, Ette 2010b.
 Auf die Wortwahl Bazterricas, die den Begriff „Transición“ für den politischen Übergang hin
zur Legalisierung des Kannibalismus in ihrem Roman wählt, komme ich zurück. Um der spezifi-
schen Bedeutung des Wortes gerecht zu werden, wähle ich den Begriff Transition als Überset-
zung.

42 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



von Menschenfleisch auslöst, willkommene Gelegenheit oder sogar eine pure
Erfindung ist. Mit diesen Unsicherheiten spielt der Roman geschickt. Ein deutli-
cher Akzent des Erzähltextes liegt etwa auf dem Diskurs über das Virus, der in
alle Beziehungsebenen hineinreicht. Die Regierungen und die mächtige
Schlachtindustrie rechtfertigen mit der Gefährlichkeit des Virus die unternom-
menen, drastischen Maßnahmen zu dessen Eindämmung. Diese greifen als bio-
politische Interventionen tief in das Leben der Menschen ein und spielen zu-
gleich ihren eigenen Machterhaltungsinteressen in die Karten. Sie beschließen
nach einiger Zeit die Legalisierung des Konsums von menschlichem Fleisch, mit
allen Konsequenzen für Züchtung, Aufzucht, Schlachtung und Verarbeitung die-
ses Fleisches. In der Folge dienen also einige Menschen zur Fleischproduktion
und werden als Schlachtvieh getötet und verzehrt. Zum Teil sind diese Men-
schen genetisch modifiziert, zum Teil werden sie aber auch als sogenannte PSG
(„Primera Generation Pura“, Bazterrica 2017, 16) gehalten; als in Gefangenschaft
geborene Menschen, deren DNA nicht verändert wurde, die also – so wird nahe-
gelegt, wenn auch nie ganz geklärt – Menschen wie wir nur mit durchgeschnit-
tenen Stimmbändern sind.

Der Erzähltext ist in zwei Teile aufgeteilt, die jeweils Unterkapitel haben. Im
ersten Teil mit 23 Kapiteln wird die Ausgangssituation erzählt. Im Mittelpunkt des
Romans steht Marcos Tejos, der stellvertretender Geschäftsführer des Schlachtho-
fes von Herrn „Krieg“30 ist. Der Protagonist hat den Schlachtbetrieb von seinem
Vater übernommen, der an Demenz erkrankt und in einem Altersheim unterge-
bracht ist. Seit dem Abschluss der Transition ist der Schlachtbetrieb nicht mehr in
Familienbesitz, sondern wird von Herrn Krieg geleitet, für den Marcos als Ge-
schäftsführer arbeitet. Er lebt allein, seine Frau Cecilia ist nach dem plötzlichen
Kindstod ihres gemeinsamen Sohnes zu ihrer Mutter gezogen. Über den Tod des
gemeinsamen Kindes hat sich das Ehepaar entfremdet. Seine Schwester, zu der
Marcos ein schlechtes Verhältnis hat, lebt mit ihrem Mann und ihren Zwillingen
in der Stadt. Nicht zuletzt haben der Protagonist und seine Schwester Marisa
auch unterschiedliche Einschätzungen über die Gefährlichkeit des Virus, das die
Veränderungen im Fleischkonsum mit allen Konsequenzen von Menschen und
anderer Tiere rechtfertigt. Während Marisa an die Erklärungen der Regierung
glaubt und sich im System nach der Transition einrichtet, zweifelt Marcos deut-

 Viele der Namen in Bazterricas Text sind sprechende Namen bzw. lassen Assoziationen zu:
Der Besitzer des Schlachthofes, in dem Marcos arbeitet heißt „Krieg“, der Pastor der „Opferkir-
che“ „Schafe“. Andere werden über Herkunft, Stereotype und rassistische Zuschreibungen cha-
rakterisiert: Der aus Rumänien stammende „Urlet“ erinnert sicherlich nicht zufällig an Dracula
und der Japaner „Urami“ hat einen distinguierten Geschmack und vermisst nicht nur Menschen,
sondern wählt auch seine Worte sehr genau.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 43



lich an der Legitimität der ergriffenen Maßnahmen und der Existenz des Virus. Ob
es das Virus wirklich gibt oder nicht, oder es zumindest nicht so gefährlich ist wie
behauptet, wird nie vollständig aufgelöst. Lediglich zu seinem Vater hat Marcos
ein inniges Verhältnis. Dieser lebt aufgrund einer fortschreitenden Demenzer-
krankung in einem Pflegeheim, wo ihn sein Sohn als Einziger regelmäßig be-
sucht.

Marcos bekommt schließlich in Kapitel 4 von einem der Zuchtbetriebe für
Menschen, die zur Fleischproduktion dienen, eine Frau geschenkt, die für ihn zu-
nächst vor allem „ein Problem“ (Bazterrica 2017, 23) darstellt. Diese Frau hält er,
wie in der erzählten Welt üblich und legal – der privaten Schweinehaltung in der
außertextuellen Realität ähnlich – im Schuppen als sogenanntes „Hausstück“
(orig. „cabeza doméstica“, Bazterrica 2017, 94; 118). Im letzten Kapitel des ersten
Teils nähert er sich der Frau an und hat, obwohl dies in der Diegese strafbar ist,
Sex mit ihr (vgl. Bazterrica 2017, 72–73).31

Im zweiten Teil wird erzählt, wie sich die Beziehung zwischen Marcos und
der Frau nach der Vergewaltigung intensiviert. Der zweite Teil der Erzählung
setzt 8 Monate später ein. Marcos hat dem „Hausstück“ den Namen „Jazmín“ ge-
geben und sperrt sie nicht mehr im Schuppen, sondern in seinem Haus im Schlaf-
zimmer ein. Sie ist von ihm schwanger. Seine Beziehung zu ihr verändert sich, er
hält sie nicht mehr wie ein Nutztier, sondern eher wie ein Haustier. Sein Vater
stirbt in der Zwischenzeit im 10. Kapitel des 2. Teils, und die Leser:innen erfahren
mehr über die unterschiedlichen Tode der Menschen, die zur Fleischproduktion
wie Vieh geschlachtet werden und denjenigen, die als Menschen weiterleben und
‚wie Menschen‘ sterben können. Außerdem wird in diesem Teil die zunehmende
‚Versteinerung‘ Marcos angesichts der herrschenden Verhältnisse immer deutli-
cher. Er hat Alpträume, in denen ein Stein sein Herz ersetzt und dieser Stein in
seiner Brust ist für ihn immer spürbarer. Andererseits intensiviert sich die Bezie-
hung zu Jazmín. Am Ende des Romans bringt Jazmín ein Kind zur Welt und die
paradoxe Einstellung Marcos zu dieser Frau, die mit ihm genetisch identisch ist,
wird sichtbar. Seine Ehefrau Cecil, die er zur Hilfe bei der Entbindung geholt hat,
kehrt zu Marcos zurück und hält glücklich „seinen Sohn“ (Bazterrica 2017, 125) in
den Armen: „Él se levanta y le entrega su hijo a Cecilia, que lo empieza a acunar,
le canta. Él le dice ‚ahora es nuestro‘ y ella lo mira sin poder responder, emocio-
nada, confundida“ (Bazterrica 2017, 125). Marcos sieht Jazmín nun als Gefahr für

 Da die als „Hausstücke“ gehaltenen Menschen den Status von Nutztieren haben, gilt hier das
Sodomie Verbot. Anders als in der Realität z. B. in Deutschland, wo Zoophilie als Ordnungswidrig-
keit behandelt wird, werden im dystopischen Roman bei Überschreitung des Verbots drakoni-
sche Strafen verhängt, die bis zum Tod im Schlachthof reichen (vgl. Bazterrica 2017, 95). Auf
diese Praxis des Bestrafens im Roman komme ich später ausführlicher zurück.

44 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



‚seine‘ Familie, betäubt sie daraufhin, wie die „cabezas“32 im Schlachthof, mit
einem Hammer und tötet sie.

Die Argentinierin treibt vermeintliche Auswege aus im Bereich der Tierethik
diskutierten Dilemmata auf die Spitze, indem sie eine Welt entwirft, in der Men-
schen andere Menschen systematisch essen. Sie führt uns mit ihrer Dystopie auf
die Spur einer Gesellschaft, die mit einem der letzten großen Tabus, dem Kanni-
balismus, bricht und in der es normal ist, dass Menschen wie Tiere zum Verzehr
gezüchtet, gehalten und geschlachtet werden.

Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart treten hier vermittelt in den Fokus,
indem Menschen poetologisch an die Stelle von Tieren in der realen Welt der au-
ßertextuellen Wirklichkeit treten.

In der deutschen Übersetzung steht im Klappentext zu dem Roman: „Dieser
Roman hält uns Fleischfressern kompromisslos den Spiegel vor. Er wirft zahlrei-
che Fragen auf – nach Moral, Empathie, den bestehenden Verhältnissen und pro-
blematisiert diese. Und er verschafft, was nur die Literatur verschafft: neue Ein-
sichten, neue Gefühle, nachdem alle Argumente längst ausgetauscht sind.” Dies
kann der Roman, wie zumindest potenziell alle Erzähltexte.

Denn vielleicht – und darin liegen nicht allein eine Hoffnung und ein Begehren, sondern
auch eine Ethik wie eine Ästhetik des Wissens verborgen – kommen die Literaturen der
Welt diesem Sehnsuchtsort eines umfassenden Wissens vom Leben im Leben doch am
nächsten. Und mit ihnen eine Philologie, die nach dem Leben fragt, die Literatur und Leben
nicht miteinander verwechselt, aber auch beide Bereiche nicht voneinander abtrennt: eine
Philologie, für welche die Frage nach Geburt und Sterben, nach Leben und Tod eine Frage
darstellt, die zutiefst philologisch ist [...]. (Ette 2022b, 33–34)

Und genau dieses Potential der Literaturen der Welt, das Ette auch als Aufgabe der
Philologie sieht, wird in Cadáver exquisito (2017) besonders deutlich. Der Roman
geht damit über die im Klappentext evozierte Spiegelfunktion noch deutlich hi-
naus. Denn die Argumente scheinen tatsächlich längst ausgetauscht zu sein: tier-
ethische Fragestellungen sind im Zentrum der Gesellschaften angekommen. Auch
ein tiefes Krisenbewusstsein globaler Zustände ist in weltweiten Debatten veran-
kert. Zugleich aber ändert sich an der Einstellung der meisten Menschen, gerade
bezüglich des Konsums von tierischem Fleisch, nicht viel. Der Erzähltext legt den

 In Bazterricas erzähltem Universum werden die Menschen, die geschlachtet werden, nicht
mehr Menschen genannt, sondern schlicht „cabezas“. Diese Bezeichnung verweist zugleich auf
die, vor allem in Argentinien gebräuchliche, abwertende, rassistische Bezeichnung „cabezas ne-
gras“ oder „cabecitas negras“ für einen Teil der Arbeiterklasse, die häufig POCs oder Teil der in-
digenen Bevölkerung sind. Die Verwendung dieses Begriffes ist sicherlich nicht zufällig und deu-
tet auf die sozialkritische Dimension des Textes hin, der sich damit auch ganz deutlich in die
Tradition der Schlachthofliteratur stellt. Ich greife den Begriff später erneut auf.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 45



Finger tief in die Wunde, indem eine Verschiebung poetologisch vorgenommen
wird: Nicht mehr Tiere werden geschlachtet, sondern Menschen. Bazterricas Fokus
ist vor allem die sprachliche Konstruktion von Wirklichkeit und das Fortspinnen
und Überspitzen der Problematiken, die gegenwärtig in der Welt drängend sind.
Die Macht der Wörter, die in Cadáver exquisito (2017) Menschen zu „Spezialfleisch“
degradieren und andere zu „zivilisierten Personen“macht, wird erfahrbar. Die Bio-
macht, die nach Foucault seit der Moderne vorherrscht und den Menschen, entge-
gen der aristotelischen Vorstellung eines Zoon politikon, zu einem Tier macht, „in
dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 170),
ist auch in der erzählten Welt relevant. Bazterricas Text inszeniert die Biopolitik
der Moderne, indem nicht nur das Leben in der Politik der Welt, die entworfen
wird, auf dem Spiel steht, sondern die Menschen unterschiedliche Tode sterben:
Einige können als Personen in Würde sterben, wie z. B. der Vater des Protagonis-
ten, während andere Menschen in den Schlachthöfen verenden. Sie werden – folgte
man Heideggers Argumentation – zu Tieren, die „weltarm“ (Heidegger [1929/1930]
2004, 261) sind und als Vieh nicht mehr vermögen zu sterben, sondern nur noch zu
verenden. Allerdings gibt es hier keine reale ontologische Differenz, denn die Men-
schen, die wie Vieh gezüchtet, gehalten und getötet werden, sind ebenso homines
sapientes und damit Menschen. Die Differenz ist, den rassistischen Praktiken des
letzten Jahrhunderts sehr ähnlich, nur noch sprachlich konstruiert und begründet
die Ungleichbehandlung (vgl. Messling 2016, 78). Dabei geht es in der fiktiven Welt
aber nicht mehr darum, diese Menschen diskursiv in die Nähe von Tieren zu rü-
cken, sondern sie als Menschen wie Tiere zu behandeln. Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart werden problematisiert, in dem insbesondere die sprachliche Kon-
struktion und die Kontingenz der Grenzziehung im Roman vorgeführt wird. Die
poetologische Übertragung des Umgangs mit Tieren und der Konzeption, insbeson-
dere von Schlachttieren in der Gegenwart auf menschliche Tiere in der Fiktion,
macht die tiefen Ambivalenzen und damit verbundenen Problemfelder sichtbar.
Zugleich wird auch eine Wahrheitskrise postuliert, die insbesondere seit der Wahl
von Donald Trump zum Präsidenten der Vereinigten Staaten von Amerika 2017 als
eine Debatte um Fake News seitens rechts-populistischer Kreise thematisiert wird.
Sprachliche Konstruktionen und reine Deklarationen von Wahrheit, die nicht mehr
durch Fakten belegt werden oder, wie im Roman, nur noch durch erfundene Evi-
denz Angst schüren, werden verstärkt über Medien verbreitet und geglaubt.33

 Eine tiefergehende Analyse dieses neuen Medienregimes ginge an dieser Stelle zu weit. Es lie-
gen aber zahlreiche Überblicksarbeiten dazu vor (vgl. insbesondere Götz-Votteler und Hespers
2019 und Delli Carpini 2019).

46 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der Mensch-Tier-Dualismus wird in Cadáver exquisito (2017) aber keineswegs ni-
velliert oder überwunden, sondern die sprachliche Konstruktion der Grenzziehung
zwischen ‚uns‘ und ‚anderen‘ wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen.
Wie aber werden Fragen der Abgrenzung, des Einschlusses und Ausschlusses von
Entitäten aufgrund von zugeschriebenen Merkmalen poetologisch inszeniert? Eine
Vermutung ist, dass durch die Inszenierung einer kannibalistischen Gesellschaft die
tiefe Krise eines als universell angenommenen Humanismus’ erkennbar wird, denn
Bazterricas Erzähltext thematisiert nicht nur die Krise des Kapitalismus in seiner
neoliberalen Prägung, sondern auch eine Wahrheits- und Wertekrise sehr deutlich.
Nicht einmal der Ekel über den Tabubruch des Kannibalismus scheint in der Fiktion
der Argentinierin unüberwindbar. Das Tabu ist in der erzählen Welt durch kapitalis-
tische, individuelle und politische Interessen ausgeschaltet und über Benennungen,
die den Blick für die Wahrheit verschleiern, unwirksam. Ähnlich verhält es sich in
der Realität mit Bildern aus den Schlachthöfen, die beispielsweise von der
Tierschutzorganisation PETA verbreitet werden. Diese Bilder, Videos und Beschrei-
bungen der Umstände, unter denen nicht-menschliche Tiere teilweise gehalten und
getötet werden, erzeugen bei den meisten Menschen Ekel. Dieser Ekel wird aber häu-
fig verdrängt und nicht mit dem Stück Fleisch im Supermarkt in Verbindung ge-
bracht, das nicht als totes Tier, das es ist, sondern als Keule, Steak oder Schnitzel ver-
kauft wird.34

Wie genau inszeniert Bazterricas Text diese Konstruktion von Wirklichkeit und
welche literarischen Mittel nutzt die Autorin, um zum Nachdenken über biopoliti-
sche Mechanismen des Ein- und Ausschlusses der Gegenwart anzuregen? Der
Roman, so die Annahme, entfaltet ein Wissen über das Leben und Sterben von Tie-
ren und Menschen, das als ein ÜberLebenswissen (Ette 2004) den Literaturen der
Welt eingeschrieben ist (vgl. hierzu auch Ette 2020, 45 und 2022, 1 ff.) und gerade als
Literatur politisch wirksam werden kann (vgl. Rancière 2000, 2007 und 2016).

2.2.1 Theoretische Zugänge. Das Sichtbare, das Sagbare und das Erzählen als
Krisendiagnose

Dem Roman vorangestellt sind zwei Zitate. Ein Auszug aus einem Songtext von
„Yo caníbal“ der argentinischen Rockband Patricio Rey y sus Redonditos de Ricota:
„Me acaban el cerebro a mordiscos, bebiendo el jugo de mi corazón y me cuentan

 Im Englischen ist der Unterschied zwischen dem lebenden Tier und dem toten Tier, das ge-
gessen wird, über die Bezeichnungen zum Teil noch deutlicher: Während das lebende Schaf
„sheep“ heißt, ist das Fleisch „mutton“. Niemand isst „pig“, also Schwein, gegessen wird „pork“
etc. Ähnliches gibt es in vielen Sprachen.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 47



cuentos al ir a dormir“ und eines von Gilles Deleuze aus seinem Buch zu Foucault.
Beide Zitate verweisen bereits auf den Inhalt des Buches und die systemkritische
Dimension in Cadáver exquisito (2017). Das Zitat von Deleuze aus Foucault (1986),
das Bazterrica ihrem Roman vorangestellt hat, weist auf das Verhältnis von Sicht-
barem und Sagbaren hin: „Lo que se ve nunca coincide con lo que se dice“ (Deleuze
zitiert nach Bazterrica 2017). Deleuze denkt in Foucault (1986) mit Foucault und
an Foucault entlang und arbeitet insbesondere das Sprachdenken Foucaults
heraus. Deleuze zeigt, „wie der Bezug der Sprache auf ein Feld der Sichtbarkeit
zentral ist für Foucaults Auffassung von der Konstitution und Funktion des Wis-
sens und wie diese später durch das Theorem der Machtdispositive, die den dis-
kursiven Praktiken eingelagert sind, erweitert werden“, wie Clemens-Carl Härle
auf dem Klappentext der deutschen Ausgabe kommentiert (vgl. Deleuze Foucault
2013). Die gesamte Passage, aus dem das Zitat stammt, das paratextuell dem Roman
vorangestellt ist, arbeitet Foucaults Definition von Wahrheit heraus:

Le vrai ne se définit ni par une conformité ou une forme commune, ni par une corre-
spondance entre les deux formes. Il y a disjonction entre parler et voir, entre le visible et
l’énonçable : ce qu’on voit ne se loge jamais dans ce qu’on dit, et inversement. La conjonction
est impossible à un double titre : l’énoncé a son propre objet corrélatif, et n’est pas une pro-
position qui désignerait un état de choses ou un objet visible, comme le voudrait la logique;
mais le visible n’est pas davantage un sens muet, un signifié de puissance qui s’actualiserait
dans le langage, comme le voudrait la phénoménologie. (Deleuze 1986, 71)

Es gibt eine Wesensdifferenz von Inhaltsform und Ausdrucksform, von „Sichtbarem
und Sagbaren“ (Deleuze 1992, 69), die aber kein radikaler Unterschied ist,
denn beide bedingen und konstituieren sich gegenseitig. Sie sind nicht getrennte
Sphären, die dualistisch gegenübergestellt werden könnten, sondern immer auf-
einander bezogen. Wissen, oder „das Wahre“, wie Deleuze schreibt, ergibt sich
aus dem jeweils historisch spezifischen Zusammenspiel von dem, was man
sieht, und dem Sprechen darüber, das gleichwohl nie komplett zur Deckungs-
gleichheit gebracht werden kann. Diese Disjunktion (Deleuze 1986, 71) scheint
Deleuze im Anschluss an Foucault zu interessieren. Diese Lücke wird von
Bazterrica in der erzählten Gesellschaft genau inszeniert und lässt eine Verbindung
zu Rancières Denken einer Politik der Ästhetik zu. Denn für Rancière ist Politik,
so Maria Muhle, „grundlegend auf eine Ästhetik bezogen, die wiederum auf
eine historisch apriorische Ebene verweist, auf der verhandelt wird, was als
Etwas sichtbar und sagbar ist“ (Muhle 2011, 311). Die Künste sind politisch, weil
sie die Lücken und die Verbindungen, die Aufteilung zwischen Sichtbarem und
Sagbaren, wahrnehmbar machen können (vgl. Rancière 2000).

48 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der Titel des Romans deutet auf das Spiel Cadavre exquis der Surrealisten um
André Breton in Frankreich zur Zeit der historischen Avantgarden hin. Dabei
wird ein Papier so gefaltet, dass eine Zeichnung oder ein Satz aus der Feder meh-
rerer Personen entsteht, die jeweils keine Kenntnis darüber haben, was die Per-
son vor ihnen geschrieben oder gezeichnet hat (vgl. Corti 1969, 6). Der erste Satz,
der auf diese Weise zustande gekommen sein soll, gibt dem Spiel seinen Namen
französischen Name Cadavre exquis. Er soll lauten: „Le cadavre-exquis-boira-le-
vin-nouveau“ (Breton und Éluard 1938). Die Wissenslücken zwischen den einzel-
nen Künstler:innen werden an der so entstehenden Zeichnung, oder dem entstan-
den Satz oder Text wahrnehmbar.

Die Nichte und der Neffe von Marcos spielen in der diegetischen Welt ebenso
ein Spiel, das – angelehnt an das französische Cadavre exquis – von ihnen „Cadáver
Exquisito“35 (Bazterrica 2017, 61) genannt wird. Dabei gibt es allerdings ent-
scheidende Differenzen zu dem Spiel der Surrealisten. Das Spiel im Roman ist mo-
difiziert und besteht nun darin, sich zu fragen, welchen Geschmack Menschen in
ihrem Umfeld, wie z. B. ihr Onkel Marcos, haben. Sie erklären dazu: „—El juego
se llama ‚Cadáver Exquisito‘, ¿querés jugar? La hermana vuelve. Lo mira con ver-
güenza y con cierta resignación. —Disculpame. Es un juego que está de moda y
ellos no entienden que tienen prohibido jugarlo“ (Bazterrica 2017, 61). Das eigent-
lich Unsagbare wird ausgesprochen und die offene Wissenslücke damit geschlos-
sen. Der Erzähltext vermag es hier, Fragen in den Raum zu stellen, die kaum pi-
kanter sein könnten, und das Spiel „Cadáver Exquisito“ der Zwillinge, das dem
Roman seinen Titel gibt, trifft ins Schwarze des ganzen Dilemmas. Wüssten wir
nicht, um wen es sich handelt, würden wir auch unseren Onkel essen, impliziert
die als Neugierde getarnte Frage der Nichte und des Neffen von Marco: „—Estamos
adivinando qué gusto tendría el tío Marquitos“ (Bazterrica 2017, 61). Die beiden Fi-
guren würden sogar ihresgleichen, ihren eigenen Onkel verkaufen, nur um nicht
auf Fleisch verzichten zu müssen. Mehr noch, es spielt keine Rolle mehr für die
Zwillinge, denn sie sind es gewohnt, Menschen zu essen. Prinzipiell zeigt das Spiel
also auch, kann es jede:n treffen: „Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“
(Bazterrica 2017, 10), wie es im Roman heißt. Darin könnte ein egalitäres Prinzip
liegen, nach dem Motto ‚Alle sind gleichermaßen Fleisch‘. Aber die Dezentrierung
des Menschen führt in der Fiktion eben nicht zu einer umfassenden Anthropozen-
trismuskritik oder gar zu einer Gleichheit aller Menschen, sondern zu einer massi-
ven Verstärkung der Ungleichheiten, die bis zur völligen Entmenschlichung von

 Während der Romantitel allerdings Cadáver exquisito (Bazterrica 2017) lautet und den „Kada-
ver“ über das Adjektiv als „exquisit“ beschreibt, wird das Spiel, dass die beiden Kinder im
Roman spielen als Eigenname mit „Cadáver Exquisito“ wiedergegeben (vgl. Bazterrica 2017, 61).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 49



Menschen führt. Die ganze Scheinheiligkeit einer systemerhaltenden Oberschicht,
für die Normen nur noch leere Rechtfertigungen sind, wird beim Lesen erkennbar.
Alle Politik ist nur noch Biopolitik. Allerdings modifiziert in der Art, dass in der er-
zählten Wirklichkeit von Cadáver exquisito (2017) nicht mehr das „Leben als Lebe-
wesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), wie es Foucault für den Mensch seit
der Moderne sieht, sondern der Tod als Vermögen zu sterben infrage steht.36 Aufge-
wachsen mit dem Konsum von „Spezialfleisch“, wird bei diesen beiden Figuren die
Aushöhlung jeglicher ethischen Position inszeniert und damit wahrnehmbar. Der
Erzähltext entfaltet durch seine dystopischen Elemente und die radikale Zuspitzung
von Umständen, die gegenwärtig bereits zu beobachten sind, ein Wissen über unse-
rer Gegenwart. Zugleich erscheint die Mutter der beiden hilflos gegenüber der im
Kern konsequenten, wenn auch zutiefst zynischen Haltung ihrer Kinder:

La hermana agarra el cuchillo con el que está comiendo y lo clava en la mesa. El sonido es
furioso, veloz. La hermana dice: „Basta“. Lo dice despacio, midiendo la palabra, controlán-
dola. Los mellizos la miran sorprendidos. Él nunca vio una reacción semejante en su her-
mana. La mira en silencio. Mastica un poco más de arroz frío, sintiendo tristeza por toda la
escena.
—Me tienen harta con ese juego. Las personas no se comen. ¿O son salvajes ustedes?
(Bazterrica 2017, 61)

Der Wutausbruch der Schwester, die affektive Antwort auf ihre Kinder, macht
deutlich, wie dünn die Grenze zwischen denjenigen Menschen ist, die gegessen
werden, und denjenigen, die einen Personenstatus haben. Es ist der verzweifelte
Versuch der Figur Marisas, ein ethisches System aufrecht zu erhalten, was längst
korrumpiert ist. Das Kartenhaus steht kurz vor dem Zusammenbruch, und die
ethischen und politischen Ambivalenzen treten zum Vorschein. Die Arroganz der
Menschen, das von Ihnen selbst getragenen System zu beherrschen, bekommt
feine Risse, wie auch im Erzähltext immer wieder angedeutet wird. Die Worte for-
men zwar eine harmonische Welt, dessen schöner Schein aber trügt und zu bers-
ten droht: „Las palabras del Señor Urami son medidas, armoniosas. Construyen
un mundo pequeño, controlado, lleno de fisuras. Un mundo que puede frac-
turarse con una palabra inadecuada“ (Bazterrica 2017, 13).

Die nächste Generation, repräsentiert durch die Zwillinge der Schwester, hat
das titelgebende Spiel Cadáver exquisito (2017), das Spiel der Legitimierung des
Tabus, das als pures Machtspiel dargestellt wird, verinnerlicht und perfektioniert.

 Eine solche Ausprägung des biopolitischen Paradigmas hat Agamben auch in Homo sacer
(2002) herausgearbeitet. Sie wird gelegentlich als „Thanatopolitik“ gekennzeichnet. Für einen
Überblick über wichtige Texte zur Biopolitik vgl. Folkers und Lemke 2014.

50 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Die globalisierten und neoliberalen Gesellschaften der Gegenwart sind nicht
so weit von dieser noch fiktiven Realität entfernt, wie es scheint. Das Ende einer
Epoche des Universalismus mit seinen eurozentrischen Idealen (vgl. Hofmann
und Messling 2021) hat eine Leerstelle hinterlassen, an dessen Stelle noch keine
neuen, tragfähigen Konzepte von gleicher Reichweite und Überzeugungskraft ge-
treten sind. Es wird sehr leicht gemacht, die Augen vor der Realität des Leids in
der Welt zu verschließen, und umgekehrt erscheint es schwer an Normen und
Werten, die für alle gelten sollten, festzuhalten.37 Auch daran vermag der Erzähl-
text zu erinnern. Der ganze Zynismus der erzählten Gesellschaft wird in der
Figur der Marisa deutlich. Einerseits werden Werte forciert und eingefordert, an-
dererseits wird deutlich, dass sie keine echten Argumente mehr hat, um diese zu
verteidigen, weshalb ihr Nichts bleibt als eine Machtdemonstration. Der eigentli-
chen Inhaltsleere und dem Fehlen einer Letztbegründung der Normen und
Werte, die auch gesellschaftlichen Zusammenhalt garantieren, kann innerdiege-
tisch nur mit Gewalt begegnet werden. Würde Marcos Schwester das Spiel ihrer
Kinder zulassen, müsste sie sich eingestehen, dass das gesamte, staatlich gestützte
und gelenkte ethische System ihrer Welt längst zusammengebrochen ist.

Auch die Figur Marcos erscheint zynisch, denn ihm ist die Auflösung der nor-
mativen Ordnung ebenso längst klar, dennoch arbeitet er weiter im Schlachthof
und trägt damit zu Erhaltung des Systems bei, auch wenn er es falsch findet. Das
Spiel, das die Kinder spielen, ist auch ein Spiel der Macht. Und genau deshalb
scheint Marcos das Spiel mitzuspielen:

Se limita a contestar:
— Creo que el sabor de Estebancito debe ser un poco rancio, como el de un cerdo engordado
por demasiado tiempo, y el de Maru debe ser parecido al del salmón rosado, un poco fuerte,
pero rico.
Los mellizos primero lo miran sin entender. Ellos nunca probaron ni cerdo ni salmón. Des-
pués sonríen divertidos. La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar más agua y
a comer. Las palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de plástico com-
primidas. (Bazterrica 2017, 61)

Der Erzähltext ermöglicht es, den vollständigen Verfall einer ethischen Position
ins Extreme zu treiben und bis ins letzte Detail durchzuspielen. „In der Literatur,“
so schreibt Ette, „geht es um Leben oder Tod – und auch und vor allem um das

 Vgl. zu einer Suche, die Messling als eine Suche nach einer neuen Universalität kennzeichnet,
insbesondere Messling 2019 und Messling und Tinius 2023, sowie die seit 2020 im Kontext des
durch den ERC geförderten Projekts Minor Universality erscheinende Reihe Beyond Universalism/
Partager l’universel. Studies on the Contemporary/Études sur le contemporain, herausgegeben von
Markus Messling.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 51



Leben des Todes (einschließlich des eigenen Todes: dessen, der schreibt, dessen,
der liest). Literatur ist stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum, biswei-
len aber auch: ein Operationsraum“ (Ette 2022b, 26), oder eben ein Schlachthof.
Die Zuspitzung, nicht mehr nur tierethischer Fragestellung, sondern normativer
Grundhaltungen, zeigt sich in diesem titelgebenden Spiel der Zwillinge deutlich.
Dieses Spiel der Biopolitik wird bei Bazterrica ins Extreme getrieben und endet
potenziell für alle Beteiligten tödlich – entweder buchstäblich, indem sie wie Vieh
geschlachtet werden oder moralisch, indem sie nicht mehr in der Lage sind, eine
ethische Position aufrecht zu erhalten, die Leben einen Wert zuordnet.

Nicolas Calis verweist noch auf eine weitere Dimension des Spiels der Surrea-
listen Cadavre exqui, die auch für den Roman relevant erscheint, nämlich „to re-
veal unconscious truths that were heretofore assumed to be inaccessible“ (Calas
1968, 64–66). Übertragen auf das Spiel „Cadáver Exquisito“ im Roman deckt dieses
Kinderspiel die normative und ethische Leere der gesamten erzählten Gesell-
schaft auf. Das Sichtbare und das Sagbare sind nicht identisch, aber aus dem Zu-
sammenspiel von beiden Formen erwächst im Spiel keine Wahrheit mehr. Damit
greift der Roman in die Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2008a) ein, indem er
eine mögliche Aufteilung der sinnlich erfahrbaren Gemeinschaft in naher Zu-
kunft erzählt und zugleich Parallelen über Dispositive der Macht in der Gegen-
wart wahrnehmbar werden lässt.

Die Schwester von Marcos denkt zwar, dass sie das System noch über das
Verbot aufrechterhalten könne, was ihre Kinder aber nicht verstehen, wie die
oben zitierte Passage zeigt. Dieses makabre Spiel, das in der Stadt gerade Mode
ist, legt nur die verdrängte Tatsache offen, dass Menschen andere Menschen
essen und es, zumindest potenziell, jede:n treffen kann. Es erscheint als Inszenie-
rung dessen, was nach Foucault für den Menschen in der Moderne zentral ist.
„Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf
dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), schreibt Foucault, und diese Biomacht wird
im Erzähltext von Bazterrica nicht nur radikal inszeniert, sondern in ihrer Zuspit-
zung seit Anfang des 21. Jahrhunderts weitergedacht. Foucault schreibt zur Kon-
zeption des Menschen in der Moderne:

Mais ce qu’on pourrait appeler le „seuil de modernité biologique“ d’une société se situe au
moment où l’espèce entre comme enjeu dans ses propres stratégies politiques L’homme,
pendant des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote: un animal vivant et de plus
capable d’une existence politique; l’homme moderne est un animal dans la politique duquel
sa vie d’être vivant est en question. (Foucault 1976, 183)

Während für Foucault die „‚biologische Modernitätsschwelle‘ einer Gesellschaft“
noch da liegt, „wo es in ihren politischen Strategien um die Existenz der Gattung
selbst geht“ (Foucault 1976, 183), dreht sich in Bazterricas Text die ausgeübte Macht

52 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



weniger um das Leben als um den Tod. Der Erzähltext macht eine biopolitische
Verfasstheit erfahrbar, von der, wenn auch in abgemilderter Art und Weise, unsere
Gegenwart ebenso betroffen ist. Einerseits wird in der Diegese eine klare Grenze
gezogen zwischen den Menschen, die gegessen werden und den Menschen, die ein
menschliches Leben in Würden führen. Die Durchsetzung der Grenze ist anderer-
seits aber nur über die Androhung ihrer gleichzeitigen Durchlässigkeit möglich: Als
Strafe für eine Grenzüberschreitung, wie sie z. B. Sex mit „cabezas“ darstellt, gilt
der Tod im Schlachthof, die Degradierung zum nackten Leben, das wie Agamben es
in Homo sacer entwickelt, straffrei „getötet werden kann“ (Agamben 2002, 18).38 Als
stimmlose Wesen, verkörpern die „cabezas“ im Roman den Homo sacer, den die
Souveränität als eingeschlossenes Ausgeschlossenes für die Konsolidierung von
Macht benötigt. Anders als in Agambens Konzeption von biopolitischer Machterhal-
tung, die ihre Materialisierung in den Lagern des 20. und 21. Jahrhunderts finde,
steht in Bazterricas diegetischer Welt die Kontingenz der Grenzziehung im Vorder-
grund, wie sie sich in der außertextuellen Realität insbesondere an der Grenze zwi-
schen Tier und Mensch realisiert. So muss das buchstäblich nackte Leben der
cabezas im Roman nicht mehr der Logik des römischen Rechts folgen, demnach
es zwar getötet aber nicht geopfert werden darf (vgl. Agamben 2002, 18 ff.).
Denn sich selbst zu opfern, ist tatsächlich Praxis einer kleineren religiösen
Gruppe in der erzählten Welt (vgl. Bazterrica 2017, 79 ff.). Diese erzählte Kontin-
genz lässt kein logisches, normatives System mehr zu und die Machterhaltung
erfordert dieses auch nicht mehr. Es ist in der erzählten Welt längst zusammen-
gebrochen und so sind die Städte (eigentlich unbewohnbare) Wüsten:

Hay personas, pero es una ciudad que parece desierta. No solo porque se redujo la pobla-
ción, sino porque desde que no hay animales hay un silencio que nadie escucha pero que
está ahí, todo el tiempo, retumbando. Esa estridencia silenciosa se nota en las caras, en los
gestos, en la forma de mirarse los unos a los otros. (Bazterrica 2017, 56)

Die Stille und Leere der Stadt ist ein wiederkehrendes Motiv: „Las veredas de la
ciudad están más limpias desde que no hay perros. Y más vacías. En la ciudad
todo es extremo. Voraz“ (Bazterrica 2017, 24). Die Stadt erscheint nicht nur als fak-
tisch, sondern auch als ethisch-moralisch leer.

 Auch wenn vor allem Agambens jüngste Aussagen in Zusammenhang mit der SARS-CoV-2
Pandemie hochgradig problematisch sind, erscheint mir an dieser Stelle seine Konzeption des
homo sacer durchaus aufschlussreich für die Interpretation des Romans, weshalb ich trotz aller
Vorbehalte auf das 1995 erschienene Werk zurückgreife. Für eine fundierte Auseinandersetzung
mit den Thesen Agambens siehe insbesondere den bereits erwähnten Kommentar seines Über-
setzers ins Englische, Adam Kotsko „What Happened to Giorgio Agamben?“, 2022.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 53



Auf einer größeren Ebene kann der Roman selbst als ein Spiel gelesen wer-
den, das die Wahrheit über sinnentleerte Zustände aufdeckt, die sonst verborgen
bleiben würden: Die Dystopie, die über die Zuspitzung der real in der Welt exis-
tierenden Verhältnisse wirksam wird, deckt auf, dass das ethische System nicht
mehr funktioniert, wenn nur noch Biopolitik als eine Politik des Todes in einer
Verquickung mit einer ökonomischen (Über-)Macht herrscht. Das universalisti-
sche Versprechen, zumindest alle Menschen seien gleich, ist nicht erst seit den
Erfahrungen des Holocaust tief erschüttert. Es wird längst und seit langem schon
mit zweierlei Maß gemessen, und nicht jedes Leben ist gleich viel wert. Ein „inhä-
renter Wert“ (Regan 1985, 32), den Regan für die Tiere fordert, ist auch in der au-
ßerdiegetischen Wirklichkeit nicht einmal für alle Menschen realisiert. Diese Ein-
sicht bedroht zugleich die Herrschaftslegitimation und Ansprüche auf kulturelle
Überlegenheit auch in westlichen Demokratien. Im Roman erscheinen das Verbot
und die Androhung, aus der Gemeinschaft des menschenwürdigen Lebens ausge-
schlossen zu werden, als letzter Versuch, eine Ordnung aufrecht zu erhalten.
Diese neue Ordnung stürzt auch nicht zusammen, sondern bleibt als leere Ord-
nung ohne ethisches Zentrum bestehen.

Zugleich entfaltet der Erzähltext ein Wissen über eine Epistemologie, von der
heutige Gesellschaften zum Teil gar nicht so weit entfernt sind: Wahr ist das, was
für wahr erklärt (und von manchen für wahr gehalten) wird, und was nicht be-
gründet werden kann, muss anderweitig durchgesetzt werden. Aber auch das ist
in Bazterricas Roman längst gescheitert, wie an den Figuren von Marcos’ Nichte
und Neffe zu sehen ist. Dieses veränderte Wahrheitsregime führt aber keinesfalls
zu Aufständen, sondern endet im Erzähltext völlig desillusionierend mit der An-
passung des Protagonisten.

2.2.2 Der literarische Text und das (Un)Sichtbare der Gewalt

Die Welt, die Bazterrica erzählt, ist in vielerlei Hinsicht grausam, und der Roman
macht die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen eingeschrieben ist, über die Übertra-
gung überdeutlich wahrnehmbar und durch das Lesen erfahrbar. Es ist gerade die
poetisierte Form, die es vermag, den Gegenstand so weit zu distanzieren, dass die
Disjunktion bei Deleuze (vgl. ders. 1986, 71), die Lücke, überhaupt wahrnehmbar
und hörbar wird (vgl. Rancière 2009a, 265). Gewalt zieht sich durch fast alle Erzähl-
texte, deren Spuren ich in dieser Arbeit folge. Dies erscheint nicht zufällig: Denn die
Gewalt, die faktisch mit hierarchisch konzipierten Tier-Mensch-Relationen der Wirk-
lichkeit einhergeht, wird von den Literaturen der Welt aufgenommen, lesbar und
nachvollziehbar gemacht. Sie eröffnen ein neues Erfahrungsspektrum (vgl. auch
Lenz 2022, 50 f.). Dies gilt im Besonderen für diese erste Spur, in der Schlachthöfe

54 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



zentral sind, denn diese sind zugleich Orte, die die Gewalt an Tieren systematisch
institutionalisieren. Allerdings ist Bazterricas Buch durch die fiktionale Übertragung
dieser Gewalt von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere in der erzählten
Welt in besonderem Maße schwere Kost. Ekel, als starker Affekt, wird über den Ta-
bubruch besonders deutlich. Dennoch haben Vegetarismus und Veganismus in den
vergangenen Jahren zugenommen, obwohl sie noch keine Mehrheit erreichen. Der
Erzähltext stellt diesen Affekt nun auf eine Art und Weise zentral, dass er die
Leser:innen fast erfassen muss. Die Poetisierung des Sujets pointiert dieses so stark,
dass es zwischen dem Lärm hörbar wird (vgl. Rancière 2011, 14). Das Unsichtbare
der Gewalt wird sinnlich erfahrbar.

Der literarische Text beginnt mit einem Bewusstseinsstrom von Marcos, der
bereits den Grundton des Erzähltextes setzt und deutlich macht, dass es Men-
schen und nicht Tiere sind, die in der fiktiven Welt getötet werden:

Media res. Aturdidor. Línea de sacrificio. Baño de aspersión. Esas palabras aparecen en su
cabeza y lo golpean. Lo destrozan. Pero no son solo palabras. Son la sangre, el olor denso, la
automatización, el no pensar. Irrumpen en la noche, cuando está desprevenido. Se despierta
con una capa de sudor que le cubre el cuerpo porque sabe que le espera otro día de faenar
humanos. (Bazterrica 2017, 9)

Die Leser:innen werden via der „Media res“ (Bazterrica 2017, 9), der „Rumpfhälf-
ten“, gleichsam in medias res mitten in das Bewusstsein des Protagonisten hinein-
geworfen. Die kurzen Aufzählungen zu Beginn vermögen es poetologisch auf eine
schmerzhafte Kernaussage des Romans hinzudeuten: Es sind auch die Worte, die
Bezeichnungen für einen undenkbaren Vorgang, die Gewalt antun, den Protago-
nisten wie eine Heimsuchung „in Stücke reißen“ (Bazterrica 2017, 9), zermürben
und des Nachts überfallen. Die stilistische Klarheit und die knappen Sätze der ar-
gentinischen Autorin eröffnen Raum für den gesamten Horror des Inhalts. Was
anfängt wie eine Splatter-Horrorgeschichte oder eine ebenso schreckliche Erzäh-
lung eines unvorstellbar grausamen Regimes, entpuppt sich schnell als der ‚nor-
male Alltag‘ des Protagonisten. Denn „niemand“, so wird erzählt, „nennt sie so“
(Bazterrica 2017, 9). Niemand nennt diejenigen, die offensichtlich nicht nur in den
Alpträumen der Figur Marcos, sondern auch im realen Leben der erzählten Welt,
geschlachtet werden, „Menschen“ (vgl. ebd.).

Für den Prozess der Legalisierung und Verstaatlichung des Kannibalismus
wählt Bazterrica den Begrifft „Transición“. Die Bedeutung der Wortwahl wird
auch innerdiegetisch betont:

Muchos naturalizaron lo que los medios insisten en llamar la „Transición“. Pero él no, por-
que sabe que transición es una palabra que no evidencia cuán corto y despiadado fue el
proceso. Una palabra que resume y cataloga un hecho inconmensurable. Una palabra vacía.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 55



Cambio, transformación, giro: sinónimos que parece que significan lo mismo, pero la elección
de cada uno de ellos habla de una manera singular de ver el mundo. (Bazterrica 2017, 9)

Die Autorin schreibt von einer „Naturalisierung“, die vor allem durch die Medien
beeinflusst wurde. Das „Framing“ dessen, was in der Diegese passiert, ist entschei-
dend, womit Bazterrica Tendenzen aufnimmt, die auch in der Welt außerhalb des
Textes eine Rolle spielen.39 „Transition“ als politisch stark, zumeist positiv aufgela-
denes Wort, das auch den Übergang Spaniens und Chiles, aber teilweise auch Ar-
gentiniens von einer Diktatur zur Demokratie beschreibt, ist eben nicht gleichbe-
deutend mit Wörtern wie „Wandel“, „Transformation“ oder „Veränderung“, wie
der Protagonist auch selbst betont (vgl. Bazterrica 2017, 9). Die Bezeichnung „Tran-
sición“ wird von Bazterrica im Erzähltext gegen eine im Spanischen, fast immer
positive Konnotation abgesetzt und als „leeres Wort“ deklariert.40 Zugleich ist diese
Transition auch der dystopische Umschwung in eine Gesellschaft, in der nur noch
die Macht eines gesetzten, biopolitischen Diskurses zählt, für die die Realitätsebene
und die Suche nach Wahrheit keine Rolle mehr zu spielen scheinen. Sie erfasst un-
terschiedliche Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenlebens dabei auf je spezifi-
sche Weise.

2.2.2.1 Gewalt, Gender und das Tier im Menschen
An den weiblichen Figuren im Text kondensieren sich die Fallstricke des Herr-
schaftssystems, ähnlich wie sich diese Fragen an Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart niederschlagen. Frauenfiguren in Cadáver exquisito (2017), die sich in
vermeintlich männlichen Berufen in der kannibalistischen Gesellschaft des Er-
zähltextes behaupten, werden als hart, auf ihre Karriere fixiert und kinderlos
charakterisiert, wie z. B. die Leiterin des Labors Valka. Ein weiters Beispiel ist die
Figur Spanel, die dem Rest der Welt indifferent gegenüberzustehen scheint:

Spanel fue una de las primeras en reabrir su carnicería. Él sabe que a Spanel el mundo le
resulta indiferente. Solo sabe trozar carne y lo hace con la frialdad de un cirujano. La ener-
gía viscosa, el aire frío donde los olores quedan suspendidos, los azulejos blancos que pre-
tenden ratificar la higiene, el delantal manchado de sangre, todo eso le da igual. Para Spanel

 Eine weit verbreitete Definition dieser Marketing-Strategie stammt von Robert Entman (1993,
53): „To frame is to select some aspects of a perceived reality and make them more salient in a
communicating text, in such a way as to promote a particular problem definition, causal inter-
pretation, moral evaluation, and/or treatment recommendation for the item described“.
 Für eine sozio-politische Analyse der Phase nach der Transition und zum Zusammenhang
zwischen dem Ende der Diktaturen in Lateinamerika und dem Fortbestehen eines neoliberalen
Wirtschaftssystems vgl. Olivera Martínez und Grandi 2020.

56 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



tocar, cortar, triturar, procesar, deshuesar, despiezar eso que una vez respiró es una tarea
automática, pero de precisión. Es una pasión contenida, calculada. (Bazterrica 2017, 25)

Zugleich wird Spanel auch über die Nähe zu dem Fleisch, das sie zerlegt, sexuali-
siert. Während Marcos Frau als geistiges, körperloses und warmes Wesen darge-
stellt wird, die allerdings unfruchtbar ist, erscheint Spanel als kalt, kalkuliert,
aber leidenschaftlich. „Spanel tiene una belleza detenida. Lo inquieta porque hay
algo femenino debajo de un aura bestial que se cuida muy bien de mostrar. Hay
algo de admirable en ese desapego artificial. Hay algo en ella que él quisiera rom-
per“ (Bazterrica 2017, 28). Das Tier im Menschen, das Bestialische, das durch die
Zivilisation eingehegt werden soll, strahlt die Figur Spanel aus. Interessanterweise
ist es aber nicht sie, die über einen Spitznamen in die Nähe eines Animalischen
gerückt wird, sondern ihr Gehilfe, der „El Perro“ (Bazterrica 2017, 25) genannt
wird; könnte man doch annehmen, dass sie als das sexualisierte Wesen, als das
sie dargestellt wird, die ‚perra‘, die Hure ist.41 Die Hunde in Bazterricas Welt sind
loyal, treu und sprachlos. Spanel ist aber keine fragile Frauenfigur, die beschützt
werden müsste, denn sie macht sich keinerlei Illusionen und hat einen ausge-
prägten Geschäftssinn:

Ella lo mira con algo que se parece a la lástima: „Nadie tiene asegurado nada. Que me
coman nomás, les voy a causar indigestiones terribles“. [...] „Estoy rodeada de muerte, todo
el día, a toda hora“, y señala las reses en las heladeras: „Todo indica que mi destino va a ser
este, ¿o te creés que no vamos a pagar por esto?“. (Bazterrica 2017, 27)

Die Abgeklärtheit Spanels provoziert Marcos einerseits, macht Spanel anderer-
seits für den Protagonisten attraktiv, aber es scheint das Feminine zu sein, das im
Protagonisten den Wunsch erweckt, sie zu zerstören. Die Zerstörung findet über
sexualisierte Gewalt dann auch statt:

Se acerca. Parece que le va a decir algo, pero le mete una mano en el pelo y agarra a Spanel
de la nuca. La sostiene con fuerza y la besa. El beso es voraz, al principio, rabioso. Ella in-
tenta resistirse, pero solo un poco. Él le arranca el delantal manchado de sangre y la vuelve
a besar. La besa como si quisiera romperla, pero lo hace despacio. Le desprende la camisa
mientras le muerde el cuello. Ella se arquea, tiembla, pero no emite ningún sonido. La da
vuelta y la tira contra la mesa. (Bazterrica 2017, 53)

 Der Gehilfe „el perro“ wird loyal und unterwürfig dargestellt. Die Figur Marcos sagt über ihn:
„Tiene la mirada de un perro, de lealtad incondicional y fiereza contenida. No sabe su nombre,
Spanel nunca le dirige la palabra y cuándo él la visita, generalmente, el Perro aparece poco“
(Bazterrica 2017, 25). Er erscheint, ‚wie ein Tier‘, namenlos und weißt, wann er sich zu verstecken hat.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 57



Ein Universalismus, der zwar die Gleichheit aller Menschen behauptet, stößt
schon in Geschlechterfragen an seine Grenzen. Die inhärente Gewalt wird in der
oben zitierten Passage als Sexismus bis hin zur Misogynie sichtbar. Überdeutlich
wird das Versagen einer ethischen Position, die die gleiche Würde aller Menschen
behauptet, im Umgang mit dem Tod in der Diegese.

Die weiblichen Figuren werden nicht nur in der fiktiven Welt, sondern häufig
eben auch in der Realität in die Nähe der Natur, in die Nähe von Tieren gerückt.
Bazterrica ruft mit den beiden Frauenfiguren Cecil und Spanel zwei gängige Motive
auf: Die Heilige und die Verführerin. Cecil als sublime, tugendhafte, aber letztlich
impotente42 Ehefrau und Spanel als Verführerin, die zumindest in der Männerdo-
mäne des Geschäftlichen als kühl berechnend, aber äußerst potent inszeniert wird.
Die dritte weibliche Figur im Roman, Jazmín, stellt eine dritte Kategorie dar: Sie ist
ein menschliches Tier, das als wild, aber eben auch fruchtbar, in unmittelbarer
Nähe zur tierlichen Natur, dargestellt wird. Marcos „puede sentir el olor salvaje
y fresco, el olor a jazmines. Agarra el peine y la sienta de nuevo en el pasto“
(Bazterrica 2017, 73). Es ist dieser „wilde Duft nach Jasmin“, der ihr ihren Namen
geben wird und zugleich die Nähe der Figur zur Natur manifestiert.

Wie Tiere, vor allem bei der Lebensmittelproduktion von Milch, Eiern und
Fleisch objektiviert und zu reinen Produkten gemacht werden, werden in der er-
zählten Welt andere Menschen zu Produkten und Objekten. Dies zeigt sich in be-
sonders radikaler Form am Umgang des Protagonisten mit Jazmín, die ihm als
„Produkt“ geschenkt wird, aber sich genetisch nicht von seiner Ehefrau unter-
scheidet. Auch wenn Marcos durchaus dissidente Einstellungen repräsentiert und
dem „Weibchen“ (Bazterrica 2017), das er geschenkt bekommt, einen Namen und
Kleidung gibt, bleibt sie für ihn letztlich dennoch ein Objekt, ähnlich einem Haus-
tier in der außerdiegetischen Realität: „Le limpia el pecho, las axilas, la panza. Lo
hace con diligencia, como sin estuviese limpiando un objeto de cierto valor, pero
inanimado. Está nervioso, como si el objeto se pudiese romper o pudiese cobrar
vida“ (ebd., 72). Er hält die Frau, wie in der außerdiegetischen Lebenswelt viel-
fach Haustiere gehalten werden. Der Köper dieser Frau ist „Freiwild“, er verge-
waltig sie, obwohl dies streng verboten ist und ihn selbst das Leben kosten
könnte: „El que tiembla ahora es él. Se saca los jeans y se queda desnudo. La re-
spiración se acelera. La sigue abrazando debajo de la lluvia. Lo que quiere hacer
está prohibido. Pero lo hace“ (Bazterrica 2017, 73). Wie das Kannibalismus-Tabu
die Menschen nicht davon abhält, andere Menschen zu essen, wird auch Marcos

 Auch wenn Cecilia nach mehreren Versuchen und mit Hilfe der Reproduktionsmedizin einen
Sohn zur Welt bringt, so stirbt dieses Kind bald nach der Geburt (vgl. Bazterrica, 22). Sie kann die
Genealogie nicht fortsetzen.

58 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



durch das Verbot nicht abgeschreckt. Die Figur Jazmín wird auf ihren reprodukti-
onsfähigen Körper reduziert, und am Ende zählt ihr Leben nichts mehr. Obwohl
es offensichtlich ihre Eizelle ist und sie es ist, die das Kind austrägt und auf die
Welt bringt, betrachtet der Protagonist das Kind als einzig seins. Als das Baby bei
der Geburt zu sterben droht, ruft er in höchster Not seine Ehefrau an und bittet
sie um Hilfe. Marcos beruft sich am Ende des Romans auf die patriarchale Genea-
logie der Abstammung des Mannes, wenn er „— Es mi hijo“ (Bazterrica 2017,
124), ruft.

2.2.2.2 Die Erzählperspektive als Mittel der Distanzierung
Der Roman ist aus der Perspektive von Marcos Tejos erzählt, der auch schon vor
der Transition im Schlachthof gearbeitet hat (vgl. Bazterrica 2017, 9). Dies ist so-
wohl in der Figurenkonzeption als auch in der erzählpraktischen Umsetzung
ideal: Über die Figur, die eine distanzierte Haltung zum System hat, in dem Men-
schen geschlachtet werden, kann der „Übergang“ gut erzählt werden. Zugleich
können die Leser:innen tiefe Einblicke in den Schlachthof erhalten und durchlau-
fen die ganze Produktion von Menschenfleisch bis zum Verzehr mit dieser Figur,
die Zugang zu allen Bereichen hat, die mit Fleisch zu tun haben. Eine Gesellschaft
wird gezeichnet, in der jegliche Bereiche, in denen heute Tiere genutzt werden,
von der Jagd bis zu Laborversuchen, weiter existieren, nur dass nun eben
menschliche Tiere wie Nutztiere gejagt, geschlachtet und für Laborversuche ge-
halten werden. Lediglich zwei Bereiche scheinen ausgespart zu sein: Die Haus-
tierhaltung von nicht-menschlichen Tieren als Maskottchen und Zoos. Beides ist
im erzählten Universum abgeschafft (vgl. Bazterrica 2017, 30). Beides wird aber
vom Protagonisten vermisst:

Recuerda a sus perros. Pugliese y Koko. Tuvo que sacrificarlos sabiendo, sospechando, que
el virus era una mentira fabricada por las potencias mundiales y legitimada por el gobierno
y los medios. Si los abandonaba para no matarlos, temía que los torturaran. Si se los qued-
aba podía ser mucho peor. Podían torturarlos a ellos y a los perros. (Bazterrica 2017, 69)43

Die Erzählung ist aber nicht aus der Ich-Perspektive, sondern in der 3. Person ver-
fasst, was wiederum eine gewisse Distanz der Leser:innen zur Figur Marcos
schafft. Die kühle Sachlichkeit und der realistische Stil Bazterricas ermöglichen
eine distanzierte Perspektive auf die erzählte Welt und machen die feinen Risse

 Wie zahlreiche Namen in Bazterricas Roman hat auch der Name „Koko“ eine weitere Bedeu-
tungsebene: Er ist auch der Name des in der Realität berühmt gewordenen Gorilla-Weibchens
„Koko“, die eine modifizierte Gebärdensprache beherrschte. Ich komme auf Koko erneut im
nächsten Kapitel in Fußnote 58 und 59 zurück.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 59



der Dispositive der Macht, die teilweise auch die Realität bestimmen, wahrnehmbar.
Messling schreibt ihm Hinblick auf einen Realismus in Frankreich, der aber ebenso
für Bazterricas Realismus der Gegenwart gelten kann, dass „Literaturgeschichte“,
und ich würde hinzufügen auch die Analyse literarischer Texte der Gegenwart, die
„die Neustrukturierung von Annäherungen an die Wirklichkeit beschreib[en]“, die
„emotionalen, psychologischen und gesellschaftlichen Bedingungen und Kosten poli-
tischer Umbrüche“ (Messling 2019, 19), erfassen können.

Eine vollständige Identifizierung mit dem Protagonisten wird verhindert,
und es werden immer wieder auch Zweifel an dessen Einschätzungen geschürt.
So bleibt zum Beispiel unklar, ob das Virus, das die Transition erforderlich
machte, eine Erfindung des Staates ist, wie der Protagonist vermutet, oder in der
fiktiven Welt wirklich existiert und Marcos an Verschwörungstheorien glaubt.
Die Realitätsebene scheint aber innerdiegetisch beim Einsetzten der Erzählung
längst keine große Rolle mehr zu spielen; die Transition erscheint in diesem
Sinne als abgeschlossen:

Recuerda cuando anunciaron la existencia de la GGB. La histeria masiva, los suicidios, el
miedo. Después de la GGB fue imposible seguir comiendo animales porque contrajeron un
virus mortal para los humanos. Ese era el discurso oficial. Las palabras con el peso necesa-
rio para modelarnos, para suprimir cualquier cuestionamiento, piensa. (Bazterrica 2017, 9)

Der Verweis auf eine „offizielle Version“ (Bazterrica 2017, 9) streut Zweifel an der
Existenz des Virus und lenkt Neugierde auf die Gründe, die von der Erzählinstanz
dafür angeboten werden. Diese Zweifel des Protagonisten werden nach und nach
immer deutlicher, vor allem auch im Vergleich zur Darstellung der Figur der
Schwester von Marcos, die nicht verstehen kann, warum er keinen Regen-
schirm hat:

—¿Cómo es posible que no tengas paraguas?
Él suspira levemente y piensa que, otra vez, va a tener la misma discusión de todos los años.
—No lo necesito. Nadie lo necesita.
—Todos lo necesitan. Hay zonas que no tienen construidos los techos protectores. ¿Querés
morirte?
—Marisa, ¿en serio pensás que si un pájaro te caga en la cabeza te vas a morir?
—Sí.
—Te repito, Marisa, en el campo, en el frigorífico, nadie usa paraguas, a nadie se le ocurre.
¿No sería más lógico pensar que si te pica un mosquito, que pudo haber picado antes a un
animal, te podés contagiar el virus?
—No, porque el gobierno dice que no hay peligro con los mosquitos.
—El gobierno quiere manejarte, es para lo único que existe.
—Acá todos salen con el paraguas. Es lo más lógico.

60 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



—¿No te pusiste a pensar que quizás la industria del paraguas vio una oportunidad y llegó a
un acuerdo con el gobierno?
—Siempre pensando en conspiraciones que no existen. (Bazterrica 2017, 58)

Während die Schwester ihn für einen Verschwörungstheoretiker hält und willig
und gerne den Informationen der Regierung glaubt, versteht Marcos nicht, wie
Marisa die Wahrheit nicht sehen kann. Auch hier findet eine interessante Inver-
sion statt, die Raum für Diskussionen bietet. Nicht erst seit dem Beginn der Covid-
19-Pandemie, aber sicherlich zumindest in Deutschland verstärkt seitdem, wird
vielfach über Verschwörungstheorien diskutiert. Was ist wahr, was falsch? Was
ist staatliche Propaganda, was noch dissidente Meinung, was schon Verschwö-
rungsglauben mit ebenso propagandistischen Zügen? Die Beschreibungen des
Virus erinnert in Teilen stark an die Corona-Pandemie nur mit anderen Auswir-
kungen (vgl. Bazterrica 2017, 9–10). Nun konnte die Autorin 2017 diese konkrete
Pandemie nicht vorhersehen, Warnungen vor Zoonosen und uns Menschen als
gesamte Menschheit bedrohende Viruserkrankungen gibt es aber schon länger.
An diese Geschichte knüpft Bazterrica an. Auch die sicherlich zufällige Parallele,
dass es sich in der erzählten Welt ebenfalls um ein Virus handelt, das die Welt
auf den Kopf stellt, schafft andere Perspektiven. Gezielte Desinformation als Stra-
tegie der Machterhaltung oder Machtgewinnung ist ebenfalls ein Mittel, das spä-
testens seit Donald Trump Präsident der Vereinigten Staaten von Amerika gewor-
den ist, in der Welt existiert. Der Erzähltext kann dafür sensibilisieren, dass die
Abwertung von Wissen auch ein Instrument der Machterhaltung sein kann. Die
Diegese führt diese Strategie wie unter einem Brennglas vor: Es geht nie um Evi-
denz, sondern nur um sprachlich und durch Repressionen hergestellten Machter-
halt, der losgelöst ist von (wissenschaftlicher) Wahrheitsfindung. Die Zerstörung
grundlegender erkenntnistheoretischer Strukturen, die sich auch in der Realität
beobachten lässt, wird in Bazterricas Fiktion deutlich vorgeführt. In ähnlicher
Weise, wie Messling es für den Neuen Realismus in Frankreich beobachtet
(vgl. Messling 2019, 19–20), geht es auch in dem Roman aus Lateinamerika nicht
um reine Kompensation. „Neuer Realismus und neuer Anspruch auf Weltaneig-
nung“ (ders. 2019, 20) gehören auch in Cadáver exquisito (2017) zusammen. Die
Fiktion setzt sich in einzigartiger Weise mit globalen Ansprüchen und Dispositi-
ven eines globalisierten Neoliberalismus im Kapitalozän (Haraway 2016b, 2, 47 ff.)
auseinander.

Im „Labor Valka“ (Bazterrica 2017, 38) in dem argentinischen Erzähltext wird
nicht wirklich zum Virus geforscht, sondern es werden Tiere nur noch gehalten,
um den Schein aufrecht zu erhalten, dass es das Virus wirklich gibt. So wird auch
nicht ernsthaft nach einer Heilung für das Virus gesucht, wie zumindest der Pro-
tagonist vermutet, denn dieses scheint nicht bedrohlich zu sein:

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 61



Él sospecha que los animales enjaulados son una fachada. Mientras haya alguien que los
estudia, que busca la cura, el virus es real.
—Es raro que nadie haya encontrado la cura, ¿no? Con laboratorios tan avanzados que
hacen experimentos de vanguardia ...
La doctora no lo mira, ni le responde, pero él siente que los pequeños renacuajos que ella
tiene en la garganta están al borde de estallar.
(Bazterrica 2017, 113)

Das Virus ist so lange real, wie offiziell dazu medizinisch geforscht wird. Also, so
vermutet Marcos, wird in einem kleinen Teil des Labors noch so getan, als ob
wirklich ein Medikament zur Bekämpfung gefunden werden soll. Das Labor hat
sich längst darin eingerichtet, Experimente an Menschen und nicht mehr an
anderen Tieren durchzuführen. Die Fassade soll aber gewahrt werden und
Bazterrica eröffnet mit der Wahl ihres Protagonisten einen Blick hinter diese Fassade.
Die Leser:innen haben durch die interne Fokalisierung Zugang zur Gedanken-
und Gefühlswelt des Protagonisten und seinen ethischen Einstellungen. Marcos
Normen und Werte werden beim Lesen klar vermittelt, wie beispielsweise in sei-
ner Reaktion auf die Leiterin des Labors erkennbar ist: „Detesta a la doctora
Valka y a su laboratorio de horrores“ (Bazterrica 2017, 110). Direkt im ersten Kapi-
tel wird deutlich, dass Marcos in vielerlei Hinsicht eine dissidente Haltung zur
Transition hat, diese aber verschweigt, weil er sonst selbst wie Vieh auf dem
Schlachthof landen könnte:

Nadie los llama así, piensa, mientras prende un cigarrillo. Él no los llama así cuando tiene
que explicarle a un empleado nuevo cómo es el ciclo de la carne. Podrían arrestarlo por
hacerlo, podrían incluso mandarlo al Matadero Municipal y procesarlo. Asesinarlo sería la
palabra exacta, aunque no la permitida. Mientras se saca la remera empapada trata de des-
pejar la idea persistente de que son eso, humanos, criados para ser animales comesti-
bles. (Bazterrica 2017, 9)

Bazterrica erzählt auch die Geschichte einer Versteinerung, der Abstumpfung
und Verdrängung. Einer Verdrängung eben nicht nur angesichts massenhaften
Tierleids vor allem in der Schlachtindustrie, sondern auch einer Verdrängung des
Leids anderer Menschen. Hier ist die Fiktion ebenfalls nicht weit von der Realität
entfernt. Das reine Wissen um menschliches und tierliches Leid, führt vielfach
nicht zu veränderten Handlungen und einer Lebenspraxis, die sich nach diesem
Wissen richtet. Symbolisch steht die Figur Marcos für diese zunehmende Ab-
stumpfung.

Während der Protagonist zunächst nicht vergessen kann, er die Erinnerun-
gen an eine Zeit vor der Transition nicht verdrängen kann, ändert sich dies im
Verlauf der Erzählung. Zu Beginn des Romans scheint die Erinnerung fast zwin-
gend: „Niega con la cabeza despacio, pero no puede dejar de recordar“ (Bazterrica

62 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



2017, 10). Er kann nicht aufhören sich zu erinnern, ja mehr noch, die Erinnerun-
gen drängen sich ihm auf, verfolgen ihn bis in die Träume (s. auch S. 9), bis zu
dem Zeitpunkt, an dem ein Stein an die Stelle seines Herzens tritt. Die zuneh-
mende Verdrängung der Realität führt zu einer Versteinerung. Symbolisch steht
der Stein in Marcos Brust, der nach und nach sein Herz ersetzt, ganz bildhaft für
die Anpassung an das System und die ethische Kälte. Er möchte die Augen ver-
schließen, was aber nicht dauerhaft gelingt:

Abre los ojos, pero los vuelve a cerrar. La luz lo lastima. Le duele la cabeza. Tiene calor.
Siente punzadas en la sien derecha. Se queda quieto, tratando de recordar por qué está
afuera. Una imagen difusa se le viene a la mente. Una piedra en el pecho. Esa es la imagen.
Es el sueño que tuvo. Se sienta con los ojos todavía cerrados. Intenta abrirlos, pero no
puede. Apoya la cabeza sobre las rodillas y se las abraza. Se queda unos segundos quieto.
Tiene la mente en blanco, hasta que recuerda el sueño con una claridad aterradora. (Bazterrica
2017, 52)

In diesem Traum ist es seine Ehefrau, die ihm anstelle seines Herzens einen Stein
in die Brust pflanzt (vgl. Bazterrica 2017, 52). Erst im Angesicht des unschuldigen
Kindes, seines und Jazmíns Sohnes, löst sich der Stein auf und verliert an
Schwere: „Cuando el bebé ya está preparado y tranquilo Cecilia se lo entrega. Él
lo mira sin poder creerlo, es hermoso, dice, es tan hermoso. Siente que los frag-
mentos de la piedra se reducen, pierden espesor“ (Bazterrica 2017, 125).

Die Ambivalenzen, die reale Tier-Mensch-Verhältnisse gegenwärtig durchzie-
hen, werden in der Figur des Marcos lesbar, der für die Leser:innen ebenso ambi-
valent bleibt. Im Kontrast dazu, wie die Menschen zur Schlachtung gehalten wer-
den, kommt der Protagonist vor allem im Umgang mit ‚seinem‘ „cabeza domestica“
(Bazterrica 2017, 94) zunächst weitgehend ‚gut weg‘. Er scheint emphatisch: „Él enti-
ende que ella está sola todo el día y cuando llega lo persigue por toda la casa“
(Bazterrica 2017, 83). Das ändert aber weder etwas an den krassen Abhängig-
keitsverhältnissen, in denen er die Frau hält, noch dran, dass er diese am Ende wie
Vieh schlachtet. Diese ist ‚zu ihrem Schutz‘, aber vor allem auch zum Schutz „seines
Kindes“ (Bazterrica 2017, 83) eingesperrt, und er betrachte sie nicht als gleichwerti-
gen Menschen, obwohl sie das innerdiegetisch, genetisch als PGE natürlich ist. Die
Beziehung zwischen Jazmín und Marcos ähnelt vor allem im zweiten Teil stark der
Beziehung zwischen Hund und Herrchen. Hält Marcos die Frau zunächst, ganz wie
im System vorgesehen, wie ein Schwein in einem separierten Stall, zieht Jazmín bald
in sein Haus ein. Er hält sie dort gefangen, wie Hunde häufig als Maskottchen in der
realen Welt gehalten werden: Die Beziehung ist hierarchisch aufgebaut und von Ab-
hängigkeiten geprägt. Die Parallele zum Halten von Hunden wird poetologisch auch
darüber erzeugt, dass Marcos vor der Transition Hunde hatte, zu denen er eine in-
nige Beziehung pflegte, wie erzählt wird (vgl. Bazterrica 2017, 69, 72). Obwohl Marcos

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 63



noch die Zeit vor dem Übergang zum neuen System kennt, hat auch er schon die
Propaganda, die die Menschen, die geschlachtet und gegessen werden, systematisch
entmenschlicht, verinnerlicht, auch wenn er sich selbst davon immer wieder distan-
ziert und die Grenzüberschreitung riskiert, indem er mit ‚seiner‘ „cabeza domestica“
Geschlechtsverkehr hat. Da zwar in der 3. Person, aber aus seiner Perspektive erzählt
wird, bekommen die Leser:innen nach und nach einen detaillierten Einblick in diese
Innenperspektive. So erstaunt es ihn, dass Jazmín, die Frau, die er als Schlachtvieh,
als „cabeza domestica“ bekommt und die er wie eine Hündin hält, tatsächlich zum
Denken fähig sein könnte: „Por momentos, pareciera que pensara, que realmente pu-
diese hacerlo“ (Bazterrica 2017, 83). Ein Erstaunen wird hier inszeniert, das vielfach
von Hunde- oder Katzenbesitzer:innen über ihre Haustiere geäußert wird. Zugleich
wird hier eine Entwicklung der Figur vom Beginn der Geschichte bis zum Ende des
Romans erzählt.

2.2.2.3 Der dystopische Gesellschaftsentwurf. Radikalisierungen
In dieser Figurenentwicklung erinnert Marcos an die Figur Winston Smith aus
George Orwells Roman 1984 (1948): Auch Winston Smith arbeitet zu Beginn für
das System, entwickelt sich dann aber zu einem Gegner, bis er schließlich am
Ende, nach Folter und Gehirnwäsche, an den Big Brother glaubt und das System
bedingungslos stützt. Ähnliche dystopische Elemente finden sich auch in Cadáver
exquisito (2017): Wird Marcos zu Beginn als gebrochene Figur dargestellt, der kein
„Spezialfleisch“ („carne especial“, Bazterrica 2017, 11) isst und nicht an die Propa-
ganda der Regierung glaubt, ja Personen, wie zum Beispiel auch seine Schwester,
die sich im neuen System gut eingerichtet haben, verabscheut, tötet er am Ende
doch Jazmín wie Schlachtvieh. Dies aber nicht, weil er plötzlich an die Propaganda
glaubt, sondern aus persönlichem Interesse und Eigennutz: Man könnte sagen aus
niederen Beweggründen. Die Frau hat ihm den Sohn geboren, den er für sein Le-
bensglück brauchte, und ist ihm nun nicht mehr von Nutzen. Die Politik, die er für
sich selbst verfolgt, ist reine Biopolitik. Hier ist die Figurenentwicklung gegenläufig
zu der in Orwells 1984 (ders. 1948). Während Orwells Protagonist Winston immer
systemkritischer wird und die Entwicklung zu einem Oppositionellen nachgezeich-
net wird, bis dieser am Ende unter psychologischer Folter und Gehirnwäsche ein-
bricht, ist Marcos zu Beginn skeptisch und glaubt nicht an die Existenz des Virus. Er
sträubt sich gegen die Veränderungen seit der Transition. Wenngleich er sich auch
nicht aktiv gegen das herrschende Regime aus mächtiger Industrie und politischer
Elite richtet, setzt er sich über Verbote hinweg, womit er sein Leben riskiert. Dies
aber stets zu seinem eigenen Nutzen und nicht für anderer.

Während Orwell die Probleme der Moderne, die Massenpropaganda und den
Überwachungsstaat mit seinem dystopischen Roman kritisiert, zeigt Bazterricas

64 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Roman, dass auch die Zeit nach der Postmoderne es nicht vermag, über eine zu-
nehmende Individualisierung ethische, normative und gesellschaftliche Probleme
in einer globalisierten und vom Neoliberalismus beherrschten Welt zu lösen. Es
braucht in der argentinischen Dystopie nicht einmal mehr Folter oder einen re-
pressiven Überwachungsstaat, um das System aufrecht zu erhalten. Die Legalisie-
rung des Kannibalismus wird als direkte Folge einer übermächtigen Lobby er-
zählt: „La legalización se llevó a cabo cuando los gobiernos fueron presionados
por una industria millonaria que estaba parada. Se adaptaron los frigoríficos y
las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar como reses para abastecer
la demanda masiva de carne“ (Bazterrica 2017, 10). Politik erscheint nur noch als
willfähriger Gehilfe einer übermächtigen Industrie und selbst Ekel, den der Tabu-
bruch andere menschliche Wesen zu essen auslösen könnte, erscheint überwind-
bar und modifizierbar. Die argentinische Autorin inszeniert Biopolitik unter den
Vorzeichen einer radikalisierten Phase, die von neoliberalen Strukturen geprägt
ist und mit Haraway als „Kapitalozän“ (dies. 2016b, 47 f.) gekennzeichnet wer-
den kann.

Bazterrica nimmt ebenso einige Motive aus Margret Atwoods Dystopie The
Handmaid’s Tale (1985) auf. Wie Atwoods Figur Offred, wird auch Jazmín verbote-
nerweise von „ihrem Besitzer“ schwanger. Atwood nimmt allerdings eine dezi-
diert feministische Perspektive ein und stellt in The Handmaid’s Tale nicht zufäl-
lig eine weibliche Figur ins Zentrum. Bazterrica schlägt einen anderen Weg ein
und wählt mit Marcos einen männlichen Protagonisten. Die Kritik an einem patri-
archalen System ist in Cadáver exquisito (2017) implizit und in den Details ver-
steckt. Sie ist Teil einer umfassenderen Systemkritik, die exemplarisch über den
Tabubruch erzählt wird. Im Vordergrund steht in Cadáver exquisito (2017) der
Zerfall eines ethischen Systems und die Kritik an einem nur auf Machterhalt und
Gewinnmaximierung ausgerichteten Regime, in dem die Politik nur noch willfäh-
riger Komplize mächtiger Konzerne zu sein scheint. Die Auswüchse einer auf Bio-
macht zielenden Politik, sowie die Kritik an aktuellen Tier-Mensch-Verhältnissen,
die durch die Übertragung auf menschliche Tiere für die Leser:innen überdeut-
lich ins Augen springen, stehen im Roman der Argentinierin im Zentrum. Hier
gibt es eine starke Parallele zum Film Soylent Green (1973, Regie: Richard
Fleischer), der in der erzählten Welt selbst als verbotener Film thematisiert wird
(vgl. Bazterrica 2017, 93), worauf Jochem Kotthaus in einem der wenigen Artikel,
die auch Cadáver exquisito (2017) berücksichtigen, hinweist (vgl. Kotthaus 2021).
Wie in den 80er Jahren steht auch heute das Ende der Welt, wie wir sie kennen,
bevor: Klimawandel, Bevölkerungswachstum, Nahrungsmittelknappheit und der
Zusammenbruch des gesellschaftlichen Zusammenhalts sind beständige Probleme
und dies drängt sich auch zunehmend in die Öffentlichkeit. Zugleich kann auf glo-
baler Ebene eine „institutionalisierte Entwertung von Wissen“ (Kotthaus 2021, 19)

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 65



gerade im Hinblick auf diese Probleme beobachtet werden. Politiker:innen führen-
der Industriestaaten und globaler Supermächte leugnen den Klimawandel und
bauen ihre politische Strategie, erschreckenderweise erfolgreich, auf dieser Ent-
wertung von Wissen und Wissenschaft auf. Wie in Soylent Green steht auch in
Cadáver exquisito (2017) ein Spiel mit diesen Unklarheiten des Wissens und die
„Legitimierung des Nicht-Legitimierbaren“ (Kotthaus 2021, 23), des Kannibalis-
mus, im Zentrum. Dies zeigt sich im Erzähltext sehr deutlich an dem titelgeben-
den Spiel, dass die Kinder von Marisa perfektionieren (vgl. Bazterrica 2017, 61).

Der Horror, den die Dystopie entfaltet, liegt darin, wie Kotthaus schreibt,
„dass solche Szenarien (scheinbar) möglich seien – und mit ihnen das Ende der
rationalen, von Aufklärung geprägten Moderne“ (Kotthaus 2021, 24). Ich würde
hier noch einen Schritt weiter gehen als Kotthaus, denn der Erzähltext ermöglicht
in Form eines literarischen Wissens, das nicht an strenge disziplinäre und episte-
mologische Grenzen gebunden ist (vgl. Ette 2017, 226), die Einsicht, dass die ver-
meintlich universellen Werte der Aufklärung einer neuen Legitimation bedürfen.
Hier zeigt sich die Dialektik der Aufklärung (Horkheimer und Adorno [1944] 2022).
Der Text zeugt damit vom Ende einer ethischen und normativen Position, die sich
seit der Aufklärung als Universalismus globalisiert hat (vgl. Messling 2019) und
eine gewaltgeprägte Gegenwart, wenn nicht hervorgebracht, so zumindest doch
nicht verhindert hat (vgl. Latour 2018, 76). Denn die durch die Aufklärung ent-
standene Moderne ist in sich selbst fragil und brüchig und entpuppt sich ange-
sichts der Krisen der Gegenwart als eine leere Hülle. Dies zeigt sich nicht zuletzt
auch an Tier-Mensch-Relationen, die immer auch mit der Definition des Men-
schen zu tun haben. Was gilt als menschliches und was als ‚bloßes‘ tierliches
Leben, ist eine Frage auf Leben und Tod.

Die Zuspitzung, die Bazterrica über die Übertragung von Praktiken der
Fleischproduktion auf Menschen erreicht, trägt zu einer Schärfung der Krisendia-
gnose, insbesondere im Hinblick auf einen universalistisch gedachten Humanis-
mus der Moderne (und Postmoderne) unter den Vorzeichen des Kapitalozäns
(Haraway 2016b, 47 ff.) bei. Die argentinische Autorin erzählt nicht zuletzt vom
Versagen, nicht nur einer ethischen Position, sondern von den Grenzen jegli-
cher Form von Menschlichkeit in einem von Biomacht und neoliberalen Struk-
turen beherrschten System. Alle Letztbegründungen einer Werteordnung sind
in der erzählten Welt durch das Kapital und einzelne Regierungen korrumpiert.
Es gibt einen Markt für Fleisch mit „Vor- und Nachnamen“, sowie die Möglich-
keit, sein eigenes Leben zu verkaufen, indem man sich selbst gegen das Verspre-
chen des Schuldenerlasses zur Jagd frei gibt. Überlebt die (meist prominente)
Person eine bestimmte Zeit, werden die Schulden erlassen. Die Figur des aus
Rumänien stammende Unternehmers Urlet beispielsweise schlägt Kapital aus der
Jagd auf Menschen. Er lässt sich nicht nur von Marcos mit „Cabezas“ aus dem

66 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Schlachthof beliefern, die dann ausgesetzt und von zahlender Kundschaft gejagt
werden können. Er ‚ermöglicht es‘ auch Prominenten, die in Ungnade gefallen sind,
ihre Schulden unter Einsatz ihres Lebens zu tilgen:

Urlet toma otro trago. Espera unos segundos antes de responder.
—Tienen que quedarse en el coto de caza por una semana, tres días o unas horas, todo de-
pende del monto que adeuden y, si no logran cazarlos y salen vivos de esta aventura, yo les
garantizo la cancelación total de la deuda. (Bazterrica 2017, 86)

Die Not der anderen und die Unterhaltung auf Kosten von Menschenleben sind
Urlets Geschäftsmodell. Für diese Figur ist die Transition eine Möglichkeit, das
auszuleben, was nach seinem Menschenbild sowieso schon in allen Menschen
steckt: „—Después de todo, desde que el mundo es mundo nos comemos los unos
a los otros. Si no es de manera simbólica, nos fagocitamos literalmente. La Transi-
ción nos concedió la posibilidad de ser menos hipócritas“ (Bazterrica 2017, 86).
Die Transition, die den Kannibalismus ermöglicht, ist keine Perversion des Sys-
tems, sondern zeigt nur den wahren Kern des Menschen, so Urlet im Roman.

Die menschlichen Figuren scheitern alle daran, angesichts einer neoliberalen
Herrschaftsform, integer und menschlich zu bleiben. Das Scheitern des Staates,
der versucht, durch drakonische Strafen eines biopolitischen Machtsystems die
normative Ordnung aufrechtzuerhalten, wird ebenso erzählt. Die erzählte Welt
steht am Abgrund und ist voller Risse, die darauf hindeutet, dass sie zu bersten
droht. Die dem System eingeschriebenen Ambivalenzen werden allerdings nicht
gelöst, sondern entweder zugunsten einfacher Erklärungen, die die Mächtigen
verbreiten, kaschiert. Oder die Scheinheiligkeit wird sich zu Eigen gemacht, um
daraus persönlichen Nutzen zu ziehen. Ein ethisches Modell, wie es etwa Singers
Utilitarismus vorschlägt, läuft in einem solchen Regime vollständig ins Leere.
Urlet beispielsweise weiß sehr wohl um die Macht der Wörter und sammelt diese
sorgfältig:

Piensa que Urlet colecciona palabras, además de trofeos. Para Urlet tienen tanto valor como
una cabeza colgada en la pared. Habla un español casi perfecto. Su manera de expresarse es
preciosista. Elige cada palabra, como si no se las llevara el viento, como si las frases que-
daran vitrificadas en el aire y él pudiese tomarlas y guardarlas bajo llave en un mueble,
pero no en cualquier mueble, en uno antiguo de estilo art nouveau con puertas vidria-
das. (Bazterrica 2017, 84)

Die feinen Unterschiede zwischen einem „wir“ und den „Anderen“ werden auch
sprachlich konstruiert und diese Grenzziehung ist für einige der Figuren kostbar
wie ein Menschenleben, denn daran kann das eigene Leben hängen.

Im literarischen Text wird ein Narrativ gesponnen, das von den Worten der
Mächtigen geprägt ist, aber dennoch fragil erscheint: Die so konstruierte Welt ist

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 67



„klein, kontrolliert und voll von feinen Rissen“ (Bazterrica 2017, 13). Sie hängt am
seidenen Faden und nur ein einziges falsches Wort könnte sie zum Zerbrechen
bringen wie Porzellan. Wissen und Wahrheit scheinen keinen Wert mehr zu be-
sitzen, der Primat liegt auf dem herrschenden Diskurs. Die beständige Umbenen-
nung der Tatsachen und Dinge durch die Regierung prägt die normativen Regeln
der erzählten Gesellschaft:

El gobierno, su gobierno, decidió resignificar ese producto. A la carne de humano la apo-
daron „carne especial“. Dejó de ser solo „carne“ para pasar a ser „lomo especial“, „costilla
especial“, „riñón especial“. Él no le dice carne especial. Él usa las palabras técnicas para re-
ferirse a eso que es un humano, pero nunca va a llegar a ser una persona, a eso que es
siempre un producto. [...] Nadie puede llamarlos humanos porque sería darles entidad, los
llaman producto, o carne, o alimento. Menos él, que quisiera no tener que llamarlos por
ningún nombre. (Bazterrica 2017, 11)

Diese systematische, zum Machterhalt Einzelner angewendete Abwertung von
Wissen und Verschleierung der Tatsachen war bereits ein Grundprinzip des Fa-
schismus und scheint gegenwärtig wieder erschreckend nah an aktuellen Prakti-
ken des Machterhaltes. Die Dystopie von Bazterrica macht auf diese Abwertung
des Wissen sichtbar, in dem in der erzählten Welt über den Protagonisten Marcos
Tejos die Aufmerksamkeit auf die Macht der Wörter gelenkt. Er vermisst die
Worte der anderen regelrecht, und alle Figuren werden darüber, was sie wie
sagen charakterisiert. Stilistisch wiederholt Bazterrica zumeist die Formel „las pa-
labras de“ (Bazterrica 2017, 13; 17; 26; 32; 34; 39; 50; 56; 57, 58; 61; 62; 108). So
z. B. bei der Figur des Gebers, die Marcos regelmäßig besuchen muss. Herr Urami
schafft mit Worten eine fragile, aber harmonisch kontrollierte Welt. Mit völliger
Selbstverständlichkeit redet Herr Urami über die Qualität menschlicher Haut
(vgl. Bazterrica 2017, 13). Die menschlichen Subjekte werden über den Sprachge-
brauch objektiviert, und eine schnelle und schmerzfreie Schlachtung ist nur des-
halb erwünscht, damit das Produkt am Ende nicht an Qualität verliert.44

Die Autorin lenkt nun in ihrem Roman einen differenzierten Blick auf die fei-
nen Bedeutungsunterschiede verschiedener Wörter und damit darauf, dass Be-
zeichnungen in Diskursen auch mit Macht einhergehen und Wissen, im Anschluss
an Foucault, diskursiv hergestellt wird (vgl. Foucault 1971). Bazterricas Erzähltext
vermag es zu zeigen, dass sich die Tierethik Debatte in einen größeren Diskurs

 An dieser Stelle lässt sich eine Parallele zur Realität erkennen, in der andere Tiere und
nicht Menschen geschlachtet werden. Eine Optimierung der Schlachtung und schmerzfreien
Tötung werden häufig nicht nur zur Verringerung von tierlichem Leid oder aus ethischen Ge-
schichtspunkten angestrebt, sondern dienen in den allermeisten Fälle der Profitmaximierung
(vgl. Fleischatlas 2021, 18–19) und der Verbesserung der Fleischqualität, wie beispielsweise das

68 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



um Biomacht und institutionalisierte und medial vermittelte Desinformation ein-
fügt oder zumindest Anknüpfungspunkte hat. Tier-Mensch-Relationen der Gegen-
wart sind dabei ein Gebiet, auf dem sich die Konstruktion von Alterität besonders
drastisch zeigt. Andere, auf Dualismen beruhende Ideologien, wie Sexismus, Ras-
sismus und Klassismus werden im Erzähltext, neben dem Speziesismus, einer
dem westlichen Logozentrismus verpflichteten Ordnung, ebenso adressiert. Die
literarische Zuspitzung schafft eine Distanz zur Gegenwart, gerade auch über die
Verlagerung in eine nahe Zukunft. Eine solche distanzierte, weil ästhetisierte
Perspektive auf die Probleme und Krisen der Gegenwart, machen diese – mit
Rancière – zuallererst lesbar und damit wahrnehmbar (vgl. Rancière 2000).

Auch in der Realität findet eine teilweise institutionalisierte, teilweise syste-
matisch durch Interessen der Industrie gesteuerte Entwertung von Wissen statt:
Es ist längst bekannt, wie industrielle Massentierhaltung funktioniert und was in
den Schlachtbetrieben der Welt passiert. Die Popularität von Büchern wie Foers
Eating Animals (2009) und das Aufkommen des Veganismus zeigen dies eindrück-
lich. Tiere essen (Foer 2010) fragt ganz bewusst nicht nach dem nach Meinung des
Autors die Tatsachen verschleiernden Fleischkonsum, sondern nach dem nicht in
gleicher Weise objektivierenden Essen von anderen Lebewesen. Ebenso wie den
fiktiven Menschen im Erzähltext fällt es in der Realität meist schwer, die Dinge
beim Namen zu nennen und nach den gewonnenen Einsichten zu handeln. Dies
zeigt sich unter anderem an der gängigen Praxis, nicht davon zu sprechen, dass
wir Tiere essen, sondern abstrakter von Fleischkonsum zu sprechen. Auch die
Lebensumstände von Menschen, die weit weg leben, sind durch vielfältige Infor-
mationsquellen nur einige Klicks entfernt. Das Wissen darüber ist global verfüg-
bar, wenn auch nicht gleich verteilt. So ist es immer noch eine Minderheit, die
Probleme wie Klimawandel und industrielle Land- und Viehwirtschaft nicht nur
anerkennen, sondern beispielsweise auch bereit sind, auf das Essen von Fleisch
zu verzichten. Der Erzähltext der Argentinierin spiegelt diese Haltung, radikali-
siert und poetisiert sie aber zugleich. Diese Ästhetisierung findet eine Form für
das Unsichtbare, der Dissens wird wahrnehmbar, und für die Leser:innen wird
die Aufteilung des Sinnlichen erfahrbar (vgl. Rancière 2008a).

Im Hinblick auf das Töten von Menschen denkt der Protagonist in Bazterricas
Roman: „Asesinarlo sería la palabra exacta, aunque no la permitida“ (Bazterrica
2017, 9). Es geht in der erzählten Welt also nicht mehr darum, was wahr und was
falsch ist, die Figur Marcos weiß ganz genau, dass „ermorden“ die richtige Voka-

Bundeszentrum für Ernährung schreibt: „Ein schonender Transport ist nicht nur aus Tier-
schutzgründen, sondern auch aus wirtschaftlichen Betrachtungen unerlässlich; denn Stress
führt zu mangelhafter Fleischqualität“ (https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-
teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 69

https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/


bel wäre. Es geht darum, was erlaubt und was verboten ist und wie die offensicht-
liche Lücke zwischen der Realität und der Sprache geschlossen werden kann.
Macht wird auch diskursiv hergestellt und zeigt sich in der Zensur, im Verbot der
Benennung der Tatsachen ebenso wie in der gesellschaftlichen Tabuisierung der
Wahrheit im diegetischen Universum deutlich. Wörter können nicht nur Tatsa-
chen benennen, sondern diese verschleiern, sei es aus persönlichem oder kollek-
tivem Interesse oder aufgrund von Verboten: „Su cerebro le advierte que hay pal-
abras que encubren el mundo“ (Bazterrica 2017, 9). Zugleich gibt es auch solche
Wörter, die „legal“ und „hygienisch“ (ebd.) sind. Sein logos, das Gehirn als Sitz
des Verstandes, beschert dem Protagonisten diese Einsicht, über die er sich den-
noch am Ende des Buches hinwegsetzt und nach der er letztlich nicht mehr han-
delt. Die pure Vernunft taugt aber nicht als normative Grundlage, vermag das litera-
rische Werk zu sagen. Bazterrica erzählt hier auch den Verfall des unidirektionalen
Logozentrismus, der auf eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum Tier auf-
baut. In der Dystopie der Argentinierin löst er sich nicht zugunsten eines nicht-
dualistischen, situierten Zugangs zum Wissen auf, sondern mündet in ein Unrechts-
system, in dem Leben und Wahrheit überhaupt nichts mehr wert sind. Das „legal“
im Erzähltext wird durch die Absetzung betont und bildet in gewisser Weise den
Schlusspunkt der Aufzählung. Alle drei Adjektive spielen in Bazterricas Dystopie
eine Rolle: die Bequemlichkeit der Menschen, die sich nicht mit der Wahrheit ausei-
nandersetzen wollen, die biopolitische Vorstellung, dass es unhygienisch, ja tödlich
wäre, Tiere zu essen und schließlich eben die Institutionalisierung im Rechtssystem,
die in legal und verboten unterteilt. „Hygienisch“ sind nicht nur die Worte, die die
Wahrheit verschleiern, statt sie auszusprechen, sondern auch das Menschenfleisch,
das verzehrt wird, denn das Essen der Subalternen trage zur Gesundheit der restli-
chen Bevölkerung bei, so das innerdiegetisch herrschende Narrativ.45 Die Wahrheit
wird verdrängt, taucht aber im Traum der Hauptfigur wieder auf, indem es allein
die Worte sind, die töten:

El hombre, él mismo, se desplaza con una lentitud exasperante y mientras lo hace va
matando al resto. No les pega con una maza, no los estrangula, no los acuchilla. Solo les
habla y ellos, él mismo, van cayendo uno a uno. Después ese hombre, él mismo, se acerca y
lo abraza. Lo hace tan fuerte que él no puede respirar y forcejea hasta que logra soltarse. El
hombre, él mismo, intenta acercarse y decirle algo al oído, pero él sale corriendo porque no
quiere morir. (Bazterrica 2017, 109)

 Diese Begründungen erinnern sofort an Vorstellungen von „Rassenhygiene“ und einem Sozial-
darwinismus, den die Nationalsozialisten in Deutschland von 1933–1945 in den Vernichtungslagern
umgesetzt haben und der in der massenhaften Ermordung von Menschen mündete.

70 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der Protagonist ist mit dem Mann in seinem Traum, der mit Worten tötet, iden-
tisch. Das, was man sehen könnte, nämlich dass Menschen getötet werden und
dies über tödliche Diskurse ermöglicht wird, was man aber nicht sagen kann,
wird alptraumhaft in Szene gesetzt. Diese Form der Macht ist in der erzählten
Welt eine auf Willkür aufbauende Strategie, die auch Marcos selbst töten könnte.

2.2.2.4 Weltkonstruktion und Diskurs. Sichtbares, Sagbares und die
metareflexive Dimension

Sagbares und Nicht-Sagbares wird in der erzählten Welt besonders an der Figur
des Herrn Urami deutlich. Während Marcos schweigt, spricht Herr Urami:

El Señor Urami habla, declama como si le estuviese revelando una serie de verdades incon-
mensurables a una audiencia numerosa. [...] Hay algo de anguila en el Señor Urami. Él solo
atina a mirarlo en silencio porque, en esencia, es el mismo discurso que le repite en cada
visita. Piensa que el Señor Urami necesita reafirmar con palabras la realidad, como si esas
palabras crearan y sostuvieran el mundo en el que vive. (Bazterrica 2017, 13)

Diese Welt, die nur noch diskursiv hergestellt wird, ist zugleich zerbrechlich, denn
sie scheint vollständig sinnentleert und losgelöst von der Wahrheit. Der Diskurs,
den Herr Urami bei jedem Besuch wiederholt, ist die Grundlage für die Weltkon-
struktion, die die Autorin Bazterrica erzählend schafft. Die Wahrheit wird losgelöst
von der Realität und verkommt zur Serie von ‚unfassbaren Wahrheiten‘, die die
Welt in der Herr Urami lebt, bestimmt. So sieht Herr Urami die Menschen auch
nicht an (vgl. Bazterrica 2017, 12), denn das Sichtbare könnte mit dem Sagbaren in
Konflikt geraten, er vermisst sie. Hinter der machterhaltenden Fassade der Wörter
ist aber nichts mehr, was die Welt im Inneren zusammenhielte. Und obwohl die
Fassade des Schlachthofes bröckelt (vgl. Bazterrica 2017, 34) und der Blick dahinter
nur noch schlecht verstellt ist, gibt es in der Diegese, wie in der Realität, zwar ab-
weichende Haltungen, aber eben keine Revolution und kein allgemeines Aufbegeh-
ren. Die Fassade des Schlachthofes steht Wort wörtlich noch verdeckt, aber nur un-
genügend, was dahinter tatsächlich passiert:

Nada podría indicar que ahí adentro se matan humanos. Recuerda las fotos del matadero
de Salamone que le mostró su madre. El edificio está destruido, pero la fachada sigue in-
tacta, con la palabra matadero como un golpe mudo. Enorme, sola, la palabra se resistió a
desaparecer. [...] No importa la forma que tome ese cielo, si es de un azul agobiante o rep-
leto de nubes o de un negro rabioso, la palabra sigue ahí, la palabra que habla de una ver-
dad implacable en un edificio bello. „Matadero“ porque ahí se mataba. Ella quería reformar
la fachada del frigorífico El Ciprés, pero el padre se negó porque un matadero debería igno-
rarse, fundirse con el paisaje y nunca llamarse por lo que realmente es. (Bazterrica 2017, 34)

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 71



Es ist diese Fassade eines „ästhetischen Regimes“ (Rancière 2009a, 268), hinter die
der Roman als erzählende Literatur einen Blick zulässt.

Die Mächtigen profitieren in der erzählten Wirklichkeit, und die Marginali-
sierten sind davon bedroht, selbst als Schlachtvieh zu enden. Im Schlachthof hat
der Protagonist einen einzigen Freund, Sergio, der als „Betäuber“ arbeitet. „Le of-
reció que fuera su mano derecha, pero Sergio le contestó contundente: ‚Prefiero
los golpes‘“ (Bazterrica 2017, 39). Marcos fragt nicht weiter, weil Sergios Worte
„einfach und klar“ sind, „ohne scharfe Kanten“ (ebd.). Dabei ist Sergio derjenige,
der im Schlachthof mit einem Hammer auf die Menschen einschlägt, um sie zu
betäuben, bevor sie mit einem Messer die Kehle durchgeschnitten bekommen. Er
ist aber eben auch einer der wenigen Figuren, bei denen angedeutet wird, dass
sie die Arbeit zumindest aus ökonomischem Zwang machen. Es wird angedeutet,
dass auch er in gewisser Weise ein Opfer des Systems ist:

Una vez él le preguntó por qué se dedicaba a aturdir. Sergio le contestó que o eran las cabe-
zas o era su familia. Que no sabía hacer nada más que eso y que pagaban bien. Que cada
vez que sentía remordimientos pensaba en sus hijos y en cómo les estaba dando una mejor
vida gracias a ese trabajo. (Bazterrica 2017, 39)

Marcos Tejos Frau, Cecilia, ist dagegen von gesellschaftlichen Erwartungen an
ihre Rolle als Frau, die auch Mutterschaft beinhaltet, gezeichnet. Jahrelange Ver-
suche Kinder zu bekommen, sowie Fruchtbarkeitsbehandlungen und künstliche
Befruchtungen und schließlich der Tod des so herbeigesehnten Kindes werden in
dieser Figur sichtbar. Die Worte von Cecilia werden als „schwarze Löcher“
(Bazterrica 2017, 32; 49) beschrieben, sie „absorbieren jegliches Geräusch, jeden
Partikel und nehmen den Atem“ (Bazterrica 2017, 49), seit ihr gemeinsames Baby
gestorben ist. Seine Frau scheint tief gezeichnet vom Verlust des Kindes und kehrt
auch erst ganz zum Schluss wieder zu Marcos zurück, als dieser ihr Jazmíns Kind
übergibt. Dabei wird sie, als Marcos sie kennenlernt, ebenfalls über Ihre Worte
ganz anders charakterisiert: „Las palabras de Cecilia eran como un río de luces, un
torrente aéreo, parecían luciérnagas resplandecientes“ (Bazterrica 2017, 50). Sie er-
schien als Lichtblick in Marcos Welt. Worte können Hoffnung geben und Lichtbli-
cke erzeugen, oder alles ins Dunkle ziehen, wie schwarze Löcher, wie über das Er-
zählverfahren von Bazterrica vermittelt wird. Am deutlichsten jedoch fällt diese
Form der Charakterisierung bei Marcos Schwester Marisa und ihren Zwillingen
auf. „Las palabras de la hermana son como hojas secas apiladas en un rincón,
pudriéndose“ (Bazterrica 2017, 62). Marisas Worte stapeln sich unnütz und sinnent-
leert, bis sie verrotten. Dieses Verrotten der Worte steht allegorisch auch für die
Austrocknung und das Verderben jeglicher zwischenmenschlicher Beziehung in
der diegetischen Welt. Der Schwester bleiben die Worte im Halse stecken, wie ihr
eigentlich das Menschenfleisch, das sie konsumiert, im Halse stecken bleiben sollte:

72 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



„La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar más agua y a comer. Las
palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de plástico comprimi-
das. —Decime, Marquitos, ¿ustedes venden cabezas a particulares, a alguien como
yo?“ (Bazterrica 2017, 61) Ihre Sprachlosigkeit deutet auf den Zusammenbruch des
gesamten normativen Systems der erzählten Gesellschaft hin. Wo keine Wahrheit
mehr ausgesprochen werden darf und die Tatsachen nicht mehr benannt werden
können, herrscht Sprachlosigkeit, vermag Cadáver exquisito (2017) zu vermitteln.
Sprechen kann die Figur nur, um das, was eigentlich undenkbar und nicht zu legiti-
mieren ist, zu normalisieren und genau darüber zu legitimieren. Hier entwickelt
der Text vielleicht am deutlichsten doch eine normative Position, die vor allem im
Kontrast der Geschwister erkennbar ist. Marisa ist als Figur die Verkörperung des
Satzes: „Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales“ (Bazterrica 2017, 9).
Aber diese „hygienischen“ Worte, in Plastik verschweißtem Fleisch ähnelnd, führen
letztlich zu Sprachlosigkeit, nicht nur zwischen den Geschwistern: denn das, was
wirklich ist, darf nicht ausgesprochen werden. Es verschwindet hinter der Fassade
der Worte, wie die kannibalistische Gewalt hinter der Fassade des Schlachthofes ver-
borgen bleibt. Hinter der Stille scheint sich Gewalt zu verbergen, wie vor allem an
den Kindern von Marcos Schwester deutlich wird: „Estebancito lo mira con un brillo
en los ojos, un brillo lleno de palabras como bosques de árboles quebrados y torna-
dos silenciosos“ (Bazterrica 2017, 60). Die Zwillinge sind als Figuren interessant, weil
sie im kannibalistischen Gesellschaftssystem nach der sogenannten Transition aufge-
wachsen sind. Hinter der sinnentleerten und nur durch leere Worte mühsam auf-
rechterhaltenen Fassade verbirgt sich ein unheimliches Gewaltpotential: „Las pala-
bras de su sobrina son como vidrios que se derriten por un calor muy intenso, como
cuervos que se sacan los ojos en cámara lenta“ (Bazterrica 2017, 61). Und genau diese,
im diegetischen Universum nicht mehr konsequent durch Werte und gesellschaft-
lich-politische Normen eingehegte Gewalt, kann prinzipiell jede:n treffen. „Die insti-
tutionalisierte strukturelle Gewalt gegenüber Tieren in unseren Schlachthöfen“
(Linnemann 2006, 8) erscheint in Bazterricas Text durch die fiktionale Übertragung
auf menschliche Tiere deutlich als ein „integraler Bestandteil unserer Zivilisation“
(ebd.). Cadáver exquisito (2017) lässt nicht zuletzt die Leerstellen, die eine Verab-
schiedung universeller Ideale hinterlässt, deutlich hervortreten und macht sie in
der Fiktion schmerzlich erfahrbar. Das allzu menschliche wird sichtbar und die
Wirkmächtigkeit sprachlicher Konstruktionen als Mechanismen von Ein- und Aus-
schluss in die Gemeinschaft herausgestellt. Der Erzähltext entfaltet eine epistemolo-
gische Dimension, denn ein Wissen über das Leben und Sterben wird literarisch
inszeniert (vgl. hierzu insbesondere Ette 2004 und 2022b). Der dystopische Roman
kann das Verhältnis von Sichtbarem und Sagbaren, das eigentlich mit Deleuze wie
„Nicht-Beziehungen“ (Deleuze 1992, 89) funktioniert, die dennoch ständig aufeinan-
der bezogen sind, entscheidend problematisieren und über die Ästhetisierung das

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 73



herrschende Regime sichtbar machen (vgl. Rancière 2000). So bleibt auf der inhalt-
lichen Ebene vor allem Bazterricas feinsinniges Gefühl für Diskurse und dessen Zu-
sammenhang mit drängenden Problemen der Gegenwart aufschlussreich. Worte
sind wichtig, sie bilden nicht nur (erzählte und reale) Wirklichkeit ab, sondern er-
schaffen diese auch, indem sie im besten Fall auf die Wirklichkeit zurückwirken
können, aber in jedem Falls zumindest potenziell ein Wissen über das Leben entfal-
ten (vgl. Ette 2004). Der Erzähltext ist gerade durch seine dystopische Distanzierung
in der Lage, die Ordnung der Realität zu stören. Rancière sieht darin das Politische
der Kunst, denn „politische Tätigkeit ist im Gegenzug jene Tätigkeit, die einen Kör-
per von seinem natürlichen oder dem ihm als natürlich zugeteilten Ort entfernt,
das sichtbar macht, was nicht hätte gesehen werden sollen, und das als Rede ver-
ständlich macht, was nur als Lärm gelten dürfte“ (Muhle 2008a, 9), wie Muhle im
Vorwort zu Rancières Die Aufteilung des Sinnlichen (ders. 2008a) schreibt. Zugleich
sind Sichtbares und Sagbares aber immer spezifischen Wirklichkeitsbedingungen
unterworfen, wie Vosßkamp und Weingart im Hinblick auf Deleuze festhalten:

Wenn sich das Sichtbare so wenig auf konkrete Dinge und Objekte bezieht wie das Sagbare
auf Wörter und Sätze, sondern auf deren je spezifische Möglichkeitsbedingungen, so kön-
nen Texte und Bilder als Konkretionen gelten, deren jeweilige Verhältnisse über diese Be-
dingungen – notwendig auf sehr vermittelte Weise – Auskunft geben. (Voßkamp und Wein-
gart 2005, 13)

In der Dystopie konkretisieren sich Verhältnisse von Sichtbarem und Sagbaren.
Sie tun dies als erzählte Wirklichkeit; als eine spezifische Poetik.

Mit den überall präsenten und immer wieder eingestreuten Bemerkungen zu
Wörtern und deren Potential, Wirklichkeit zu schaffen, entfaltet Bazterricas Er-
zähltext zudem eine metareflexive Dimension: Wenn es Wörter vermögen, Wirk-
lichkeit zu schaffen, so vermag es vielleicht auch der Erzähltext Einfluss auf die
außerdiegetische Welt zu nehmen, oder zumindest auf eine andere, fiktionale
Epistemologie zu verweisen. Zumindest greift der Erzähltext in die Aufteilung des
Sinnlichen (Rancière 2008a) ein, indem er die Ordnung stört, weil er ihre Kon-
struktion sichtbar werden lässt. „Die Politik bestimmt, was man sieht und was
man darüber sagen kann“ (Rancière 2008a, 26), schreibt Rancière. Die Worte ste-
hen in einem Beziehungsgeflecht mit den Dingen, ohne mit ihnen identisch zu
sein (vgl. Rancière 2011). Was aber als Wirklichkeit erzählt wird, ist nicht mit der
Wahrheit zu verwechseln. Wie in Foucaults Werk Les mots et le choses (1966) geht
es in Bazterricas Text um die Verzahnung von Sprache und Macht: Diskurse sind
im Anschluss an Foucault nie unschuldig und immer von Machtfragen durchdrun-
gen (Foucault 1966). Zugleich wird auf die manipulative Dimension und die Diffe-
renz zwischen Sichtbaren, Sagbaren und Wahrheit hingewiesen. Wie Deleuze zu
Foucault herausarbeitet, gibt es eine Diskrepanz zwischen dem, was gesehen und

74 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



dem, was gesagt wird (vgl. Deleuze 1986). Diese Diskrepanz ist als Disjunktion
(Deleuze 1986, 71) auch in Bazterricas erzählter Welt vorhanden und als poetisierte
Form für die Leser:innen erfahrbar. Darin liegt nach Rancière die Politik der
Literatur (ders. 2011). Zugleich ist die Macht, die in der Dystopie, ebenso wie in der
außertextuellen Wirklichkeit, herrscht, Biomacht in einem neoliberalen System. Eine
Herrschaft, die „sterben lässt, und Leben schafft“ (Foucault 2001, 284).

Das hervorstechendste Merkmal des dystopischen Erzähltextes ist die Übertragung
der Fleischproduktion von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere. Dabei
übernimmt die Autorin weitgehend Begriffe und Bezeichnungen, wie beispielsweise
„ciclo de la carne“ (Bazterrica 2017, 9), die in der Realität ebenso verwendet werden,
wenn es um nicht-menschliche Tiere geht. Wie der oben erwähnte Text von Sorman
bietet auch Bazterricas Erzähltext Einblicke in die Schlachthöfe. Denn die Argentini-
erin adaptiert weitgehend das in der außertextuellen Wirklichkeit existierende Sys-
tem der Fleischindustrie für ihren Erzähltext. An dieser Stelle bedient sich die Au-
torin einer mimetischen Funktion der Literatur. Der sich entfaltenden Horror wird
jedoch darüber erzeugt, dass das fiktive System, in dem es sich um Menschenfleisch
und nicht um tierliches Fleisch handelt, eine Zuspitzung von in der Gegenwart be-
reits existierenden Bedienungen darstellt. Die Dystopie rück für die Leser:innen
sehr nah an die Realität heran und stört dadurch als künstlerische Praxis die reale,
bestehende Ordnung der Welt.46 Und Bazterrica lässt keinen Bereich aus, in dem
wir Menschen nicht-menschliche Tiere nutzen. Tierversuche, im Erzähltext eindeu-
tig als Menschenversuche, werden ebenso thematisiert wie das Züchten von Tieren
zur Organgewinnung. Die Darstellung dieser beiden Themenkomplexe erfolgt über
einen Besuch der Hauptfigur Marcos in einem Labor, da der Schlachthof auch für
die ‚Belieferung’ dieser Einrichtungen mit Menschen zuständig ist (vgl. Bazterrica
2017, 110–113). Alle diese Bereiche sind in der erzählten Welt, wie in der Realität
auch, staatlich akzeptiert, reguliert und rechtlich eingehegt. Das Bewusstsein über
die nur minimale Verschiebung von nicht-menschlichen Tieren in der Realität auf
menschliche Tiere in der Diegese macht deutlich, wie schmal der Grat zwischen
tierlichem und menschlichem Leben ist, was den Horror der Dystopie noch ver-
stärkt. Das Politische des Erzähltextes entfaltet sich tatsächlich, wie in Kapi-
tel 2.2.1 in den theoretischen Zugängen angenommen, in der Inszenierung der
Lücke zwischen Repräsentation und Poetisierung (vgl. hierzu Rancière 2009b).

 Vgl. zu dieser Funktionsweise einer Politik der Literatur (Rancière 2012) wie bereits erläutert
insbesondere Rancière 2000 und 2007, sowie die hier zitierte deutsche Übersetzung 2012.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 75



Während der ganze Themenkomplex zur Organspende im Roman nur ange-
rissen wird, gibt es zwei komplette Unterkapitel, die Laborversuche ins Zentrum
rücken. Die Leiterin des Labors wird dabei, wie die meisten Figuren, vor allem
über ihre Wortwahl und ihre Sprache charakterisiert, von der sich der Protago-
nist abgestoßen fühlt:

Ella sigue hablando, como siempre, con el mismo discurso formateado por un equipo de
marketing, con esas palabras que se parecen a la lava de un volcán que nunca cesa, pero es
una lava fría y viscosa. Son palabras que se le pegan al cuerpo y él solo siente repulsión.
(Bazterrica 2017, 111)

Ein entscheidendes Element der Poetologisierung ist die Übertragung und die
damit einhergehende Radikalisierung real existierender Zustände, die aber eben
keine bloße mimetische Repräsentation der Wirklichkeit mehr ist. Wie in der Reali-
tät außerhalb des Erzähltextes verschränken sich auch in der erzählten Welt Ideo-
logien auf vielfältige Weise. Rassenreinheit, die in der außertextuellen Wirklichkeit
bei Tieren eine Rolle spielt und in diesem Bereich als weitgehend unproblematisch
gilt, ist innerdiegetisch bei den Menschen, die geschlachtet werden, relevant.

El Gringo habla al aparato y explica que a ese padrillo de retajo lo crio de chiquito, que es
de la Primera Generación Pura. El alemán lo mira con curiosidad. [...] Le pregunta qué sería
la generación pura. El Gringo le explica que las PGP son las cabezas nacidas y criadas en
cautiverio y que no tienen modificaciones genéticas ni reciben inyecciones para acelerar el
crecimiento. (Bazterrica 2017, 16)

Wie nebenbei wird den Leser:innen auch vermittelt, dass die Menschen, die als
PGP geschlachtet werden, genetisch völlig mit allen anderen Figuren im Erzähl-
text identisch und Menschen wie Marcos, el Gringo oder der Deutsche sind. Der
Unterschied wird diskursiv hergestellt und erscheint kontingent: Denn wer im
System als Schlachtvieh geboren und getötet wird, ist zunächst eine Frage der
Klassenzugehörigkeit und sekundär des Systemerhaltes selbst. Wer die Grenze
hinterfragt, wird auf die andere Seite der Grenze verbannt und getötet. Gemäß
diesem ins Extreme eines neoliberalen Kapitalismus getriebenen biopolitischen
Paradigmas wird es im Erzähltext nur noch manchen Menschen zugestanden,
wirklich zu sterben. Ein schon oben genanntes Indiz dafür ist, dass der Vater von
Marcos, Don Armando, würdevoll in einem Altersheim sterben darf, wie er-
zählt wird:

Nélida lo lleva al cuarto del padre. Hay mucha luz natural y está completamente ordenado.
En la mesa de luz hay una foto de su madre con él en brazos cuando era un bebé. Hay fras-
cos con pastillas y una lámpara. Se sienta en una silla al lado de la cama donde el padre está
acostado, con las manos cruzadas sobre el pecho. Está peinado y perfumado. Está muerto.
(Bazterrica 2017, 101)

76 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Er ist von Licht umgeben und liegt friedlich in seinem Bett. Damit er nicht an-
schließend doch noch illegal gegessen wird, verbrennt man seine Leiche und hält
nur eine Scheinbeerdigung ab (vgl. Bazterrica 2017, 104, 116 ff.). Andere Menschen
werden nur noch als bloße Objekte wahrgenommen, sodass sie den Tod als Tod
nicht mehr vermögen. Aber nicht, wie Heidegger es in Das Ding (ders. [1950]
2000) nahelegt, weil sie nicht-menschliche Tiere wären und den Tod daher, nach
Heidegger, ontologisch nicht vermögen würden, sondern weil sie gar nicht erst
als ‚vernünftige Lebewesen‘ zu Sterblichen werden können. Wie Schlachtvieh in
der außerdiegetischen Wirklichkeit werden sie im literarischen Text der äußer-
sten Form der Gewalt ausgesetzt, die nicht nur sterben lässt, sondern die Tatsa-
chen des Sterbens dieser Menschen sogar noch verleugnet, indem sie den Tod als
ein bloßes Verenden im heideggerianischen Sinn deklariert.

Es geht nicht nur um Leben machen und Sterben lassen, sondern um das Be-
rauben einer letzten Würde, der Würde des Menschen, die durch das Vermögen zu
Sterben und nicht wie Schlachtvieh zu verenden, verkörpert wird. In Bazterricas
fiktiver Welt werden die vernünftigen Lebewesen von sterblichen Lebewesen zu
verenden Lebewesen gemacht. Der Erzähltext vermag damit zu vermitteln, wie
schmal der Grat zwischen Verenden und Sterben, zwischen Tier und Mensch ist.
Das Sterben in Würde ist im Roman käuflich, wie die Figur Marcos gegenüber
Spanel, mit der er eine Affäre hat, deutlich sagt: „Él toma un trago de golpe y le
dice que no entiende, que ella tiene plata, que podría asegurarse la muerte
como hacen tantos“ (Bazterrica 2017, 27). Die Autorin inszeniert eine Zuspitzung
des biopolitischen Paradigmas, und der Erzähltext streicht damit die Bedeutung
von Tier-Mensch-Verhältnisses für die Konzeption des Menschen selbst im Kapi-
talozän (Haraway 2016b, 47 ff.) der Gegenwart heraus. Die Frage, ob Lebewesen
verenden oder „den Tod als Tod“ (Heidegger [1950] 2000, 180) vermögen, also
sterben und damit auch ihre Menschenwürde behalten, ist alles andere als tri-
vial. Während Foucault zur Biomacht der Moderne analysiert, dass es ihr um
die Existenz der Gattung selbst ginge (vgl. Foucault 1976, 183), wird diese Frage
nach der Gattung Mensch in Cadáver exquisito (2017) nur noch als mächtige
Rechtfertigung hinzugezogen, die jeglicher Grundlage entbehrt: Die vermeintli-
che Überbevölkerung und Armut sind willfährige Gründe, um andere Menschen
zu essen, ebenso wie die Wahrheit über die Existenz des Virus selbst. Es scheint
nur Rechtfertigung dafür zu sein, dass Menschen andere Menschen töten und
essen. Die Macht konsolidiert sich im Roman, wie auch Foucault für Moderne
analysiert (vgl. ders. 1976, 183), als Biomacht. Diese Legitimationsstrategie pas-
siert in der erzählten Welt systematisch, staatlich gelenkt und durch den herr-
schenden Diskurs, der manche Menschen nicht mehr als Menschen, sondern
nur noch als „cabezas“ (Bazterrica 2017) bezeichnet. Die erzählte Gesellschaft
funktioniert frei nach dem Spruch, den Orwell in Animal Farm (1945) geprägt

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 77



hat, nach dem Prinzip, alle Menschen sind gleich, manche Menschen sind glei-
cher.47 Im Vermögen zu sterben wird über diese Gleichheit entschieden.

In der diegetischen Welt warten Arme und fast verhungernde Menschen vor
den Toren des Schlachthofes darauf, dass Fleisch der Menschen, das nicht mehr
verkauft werden kann, für sie abfällt (vgl. Bazterrica 2017, 34). So wirft der Er-
zähltext nicht nur tierethische Fragen, sondern auch Fragen nach der sozialen
Gerechtigkeit auf, die eng mit der Konzeption von Leben und Sterben verbunden
sind. Hier entfaltet der Text ganz in der Tradition der Schlachthofliteratur, wie
sie in Argentinien vor allem durch Esteban Echeverrías Erzählung „El Matadero“
(1871) geprägt ist, eine sozialkritische Dimension. Die Hauptfigur Marcos freundet
sich mit einem der Schlachter an, der für die Betäubung der „Cabezas“ zuständig
ist. An dieser Figur Sergios werden ebenso kapitalistische Zwänge deutlich, in
denen sich die Arbeiter:innen im Schlachthof bewegen, wie auch die zynische
Propaganda, die erzählt, dass durch das Essen von Menschen Überbevölkerung
und Hunger in den Griff zu bekommen seien:

Le dijo que, con la carne original, si bien no se erradicó, se ayudó a controlar la superpobla-
ción, la pobreza, el hambre. Le dijo que cada uno tiene una función en esta vida y que la
función de la carne era ser sacrificada y luego comida. Le dijo que gracias a su trabajo las
personas eran alimentadas y él se sentía orgulloso de eso. Y le dijo más, pero él ya no pudo
escuchar. (Bazterrica 2017, 39)

Die Wiederholung der Formel „le dijo que“ unterstreicht den Rechtfertigungscha-
rakter der Passage, der sich nur durch den von der Regierung bestärkten Verblen-
dungszusammenhang aufrechterhalten lässt. Selbst die Arbeiterschicht, die stän-
dig vom Abstieg bedroht ist und sich nur mühsam und, wie die Figur Sergio, über
die systemerhaltende Arbeit im Schlachthof über Wasser halten kann und damit
davor bewahrt wird, selbst als Schlachtvieh zu enden, hat die Propaganda inter-
nalisiert. Es werden außerdem die marginalisierten Gruppen der Bevölkerung
mit in den Blick genommen, die sich von den Schlachtabfällen und denjenigen
ernähren, die vom Schlachthof selbst nicht mehr vermarktet werden können.
Von diesen, am Rande des Schlachthofes lebenden Menschen, gilt es, sich abzu-
grenzen.

Die Menschen an den Peripherien, an den Rändern der Gesellschaft, sind zu-
gleich ständig davon bedroht, selbst im Schlachthof als menschliches Schlachtvieh
zu enden. Sie werden als „Wilde“ dargestellt, wenngleich auch deutlich wird, dass
sie aus Hunger handeln und im Grunde nichts anderes tun als alle anderen auch:
andere Menschen essen. Die wirkmächtige Aufteilung in ein „wir“ und die „anderen“

 Im Original heißt es: „All animals are equal, but some are more equal than others“ (Orwell 1945).

78 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



funktioniert auch hier: Als die „Carroñeros“, die „Aasfresser“, die an den Zäunen
des Schlachthofes auf Ausschuss warten, einen Laster umkippen und nicht nur
die darin transportierten „cabezas“, sondern auch den Fahrer töten, wird die
ganze Doppelzüngigkeit des geschilderten, kannibalistischen, rassistischen und
klassistischen Systems erkennbar:

Él la abraza a Mari, que no para de llorar y decir que, de todos los conductores, Luisito era
uno de sus preferidos, [...] que la vida era injusta, que esos sucios, miserables, que habría
que haberlos matado hace tiempo, que son negros de mierda, siempre rondando como cuca-
rachas, que no son humanos, son lacras, son animales salvajes, que era una barbaridad
morir así, que esa mujer no iba a poder cremar a su propio marido, que cómo no se previó
esto antes, que es culpa de todos ellos, que no sabe a qué dios rezarle si su dios permite que
pasen estas cosas. (Bazterrica 2017, 121)

Es wird im Text deutlich, dass trotz der Maßnahmen, Armut und Hunger durch
das Schlachten von Menschen eindämmen zu wollen, beides weiterhin existiert.
Dies ist poetologisch wichtig, denn dadurch markiert die Autorin erneut, dass ihr
fiktiver Gesellschaftsentwurf nicht als Lösungsansatz für real in der Welt existie-
rende Probleme gelesen werden kann, sondern eine dystopische Überspitzung
darstellt, die auf Tendenzen, die in der außertextuellen Wirklichkeit existieren,
aufmerksam macht. Literarisch wird die Macht der sprachlichen Abwertung ins
Zentrum gerückt und verdeutlicht, dass es eben keinerlei moralische Rechtferti-
gung mehr dafür gibt, warum manche Menschen in Bazterricas Universum geges-
sen werden können und andere nicht. Es hängt alles nur noch am sprachlichen
„Label“ und an der Gunst der Mächtigen. Dem sonst auf die Klarheit der Worte
bedachten Marcos streut dies „Sand in den Mund“:

Él lo mira y siente una tristeza contaminada, rabiosa. Tose sin parar. Siente que las piedras se
desgranaron y son arena en su garganta. Krieg le sirve un vaso de agua.
—¿Estás bien?
Quiere decirle que no está bien, que las piedras lo calcinan por dentro, que no se puede
sacar de la mente a ese nene muerto de hambre. Toma el agua, no le quiere responder,
pero dice:
—Hay que agarrar varias cabezas, envenenarlas y dárselas. (Bazterrica 2017, 122)

Das System läuft nicht mehr wie geschmiert. Die in der erzählten Welt mühsam
durch die Regierung konstruierte Trennschärfe zwischen Personen und „carne
especial“, bröckelt im Verlauf der Erzählung zunehmend. Es werden Risse insze-
niert, die den äußeren Schein, die Fassade des Schlachthofes, wenn man so will,
durchziehen. Dies ist die neue Gliederung des Sinnlichen, die im Roman auf-
scheint.

Der Mensch wird zugleich als eine Spezies dargestellt, die sich durch den Dis-
kurs täuschen lässt und diese Täuschung auch mitträgt. Symbolisiert wird diese

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 79



Abstumpfung durch den Stein, der an die Stelle des Herzens des Protagonisten
Marcos tritt. Die Menschen, die nicht zur Fleischproduktion gezüchtet und ermor-
det werden, sondern das System aufrechterhalten, legen aus Angst Wert darauf,
sich von den „Wilden“ zu distanzieren, „Personen werden nicht gegessen“
(Bazterrica 2017, 61), sagt Marcos Schwester und versucht damit eine völlig aus-
gehöhlte Ethik zu vertreten. Hier spielt auch der Gegensatz zwischen Zentrum und
Peripherie eine Rolle. Marisa lebt in der Stadt, aus der alle Tiere verschwunden
sind, während Marcos auf dem Land nahe des Schlachthofes lebt. Wie in der
Schlachthofliteratur ab Mitte des 19. Jahrhunderts lassen sich auch in Cadáver
exquisito (2017) raumtheoretische Überlegungen anschließen. Noch im 19. Jahrhun-
dert gab es große, zentrale Schlachthöfe in den urbanen Zentren wie Paris, London,
oder Berlin. Seit Ende des 20. Jahrhunderts sind die Schlachthöfe zunehmend aus
dem Stadtbild verschwunden und auch die damit verbundenen Debatten um so-
ziale Missstände der Arbeiter:innen, um Hygiene, aber auch bereits um Tierwohl,
werden mit den Schlachthöfen vom Zentrum an den Rand gedrängt (vgl. Nieradzik
2016, 125 und Burt 2006). Auch der Schlachthof in Bazterricas Text ist an der Peri-
pherie angesiedelt. Das Schlachten von anderen Menschen kann so, ähnlich wie
das Schlachten von Tieren heute, in der erzählten Welt gut verdrängt werden.
Die „Aasfresser“, die von den Abfällen des Schlachthofes leben, wohnen eben-
falls an den Rändern der Gesellschaft und damit keinesfalls im urbanen Zent-
rum. Für sie ist der Grat zwischen Personen, die ein Recht auf Leben haben,
und Menschen, die wie Vieh geschlachtet und gegessen werden, besonders
schmal.

Die Wortwahl Bazterricas unterstreicht die rassistischen und klassistischen
Ausschlussmechanismen und Dispositive der Gesellschaft im Erzähltext. Besonders
im argentinischen Spanisch wird das Wort „cabeza“, meist im Diminutiv als „cabe-
cita negra“, vor allem seit den 1940er Jahren als abschätzige Bezeichnung für
people of color aus der Arbeiter:innenklasse verwendet. Damit markiert die Au-
torin, zumindest für ihre argentinischen Leser:innen, auch ganz klar die Herkunft
der Menschen, die in der erzählten Gesellschaft zur Fleischproduktion dienen. Ein
rassistischer und bis heute in der argentinischen Gesellschaft präsenter klassisti-
scher Begriff bezeichnet diese. Die Rechtfertigungsstratgie für den staatlich gelenk-
ten Kannibalismus ist in der erzählten Welt an Zynismus nicht zu überbieten:
Durch das Schlachten von Menschen, die nur noch „cabezas“ sind, würden Hunger,
Überbevölkerung und Armut bekämpft (vgl. Bazterrica 2017, 39). Die marginalisier-
ten Menschen, die zur Fleischproduktion gezüchtet und getötet werden, sind aber
nicht nur im übertragenen Sinne sprachlos, sondern haben tatsächlich keine
Stimme. Ihnen werden die Stimmbänder durchtrennt. Dieses Verfahren erinnert
an die Praxis in der außerdiegetischen Wirklichkeit, Ferkeln die Schwänze abzu-
schneiden, ist aber ungleich drastischer, da es die betroffenen Menschen, ihres

80 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Menschseins beraubt. Im Erzähltext fragt ein deutscher Besucher, der den spre-
chenden Namen „Egmont Schrei“ trägt, beim Besuch eines Zuchtbetriebes für Men-
schenfleisch, ob die „cabezas“ sprechen können:

Egmont le pregunta si hablan. Dice que le llama la atención tanto silencio. El Gringo le con-
testa que desde chiquitos los aíslan en incubadoras y después en jaulas. Que les sacan las
cuerdas vocales y así los pueden controlar más. Nadie quiere que hablen porque la carne
no habla. Que comunicarse se comunican, pero con un lenguaje elemental. Se sabe si tienen
frío, calor, esas cosas básicas. (Bazterrica 2017, 17)

Spivaks Frage Can the subaltern speak? (dies. 1988) erübrigt sich in der erzählten
Welt, denn selbst wenn die subalternen Menschen, die nur leben, um geschlachtet
zu werden, sprechen könnten und die Möglichkeit hätten, gehört zu werden,
haben cabezas niemals eine Stimme. Was Spivak im übertragenen Sinne theore-
tisch ausführt, ist in der fiktiven Welt buchstäbliche Realität. Die Subalternen
werden in der Diegese eben nicht nur durch die eloquenten Repräsentationen
eines westlichen Feminismus und der Menschenrechte am Sprechen und ‚Gehört
werden‘ gehindert, wie bei Spivak, sondern vermögen es nicht mal mehr noch
physisch zu sprechen. Den ernsthaften Versuch eines Dialogs, wie ihn Spivak
als möglichen Weg aus der Sprachlosigkeit der Subalternen vorschlägt, kann es in
der erzählten Welt nicht mehr geben. Ihre Schreie bleiben stumm, wie der Schrei
Jazmíns, bevor sie vom Protagonisten getötet wird: „Jazmín solo mueve las
manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay soni-
dos“ (Bazterrica 2017, 126). Sie wird damit diskursiv in die Nähe eines nicht-
menschlichen Tieres gerückt, das in einer logozentrischen Konzeption von Leben
nicht über Sprache verfügt und damit nicht als Mensch definiert ist. „Nadie quiere
que hablen porque la carne no habla“ (Bazterrica 2017, 17), wie Marcos einem
Besucher im Schlachthof erklärt. Sie sind bloßes Fleisch und nicht mehr Menschen
mit einem Zugriff auf Menschwürde.48 Marcos Frau Cecilia schreit dagegen: „¡¿Por
qué?! Podría habernos dado más hijos“ (ebd.). Der Kontrast der beiden Frauenfigu-
ren tritt in der Poetologisierung deutlich hervor: Während die eine nur noch tier-
liches nacktes Leben ist, verfügt die andere nicht nur über die Möglichkeit zu spre-
chen, sondern sogar zu schreien. Der Schrei steht hier auch für die Macht, über
Leben und Tod zu entscheiden, indem Cecilia, ganz ihre biopolitische Macht nut-
zend, über Leben machen (mehr Kinder für sie) und sterben lassen verfügt

 Deleuze schreibt zu Francis Bacons Kunstwerken: „Bacon sagt nicht ‚Erbarmen mit den Tie-
ren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist bloßes Fleisch“ (Deleuze 1995, 21). Er macht
einen Unterschied zwischen dem „Erbamen“ und dem „Mit-Leiden“ mit dem Fleisch auf. Dieser
Unterscheidung folge ich ausführlicher in der 2. Spur dieser Arbeit (Kapitel 3.2. Spur 2: Wajdi
Mouawad – Anima (2012)).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 81



(vgl. Foucault 1976, 181–184). In Bazterricas Zuspitzung der biopolitischen Macht
der Moderne wird der Mutter des Kindes Jazmín aber sogar das Sterben verwehrt,
indem sie wie ein Tier geschlachtet wird. Die Menschen sterben, wie in den Lagern
der Moderne auch, sehr unterschiedliche Tode.

2.2.3 Erzählte Biopolitik. Die Grenzen des Humanismus

Bazterrica erzählt vom Verfall einer ethischen Position, die sich auf den Humanis-
mus beruft, indem sie dessen Grenzen ganz deutlich in der Zuspitzung inszeniert.
Die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen innewohnt, wird in ihrer Verbindung zu
anderen Ausschluss- und Einschlussmechanismen greifbar. Innerdiegetisch ist, wie
auch in der Realität außerhalb des Textes, z. B. in den Debatten um das Great Are
Project,49 der Personenstatus entscheidend: Die Frage, welches Leben ein Recht auf
Leben hat, polarisiert sich im Erzähltext ebenso an den Fragen: Wer ist Person,
wer Mensch und wer nur menschliches Fleisch, nacktes, tierliches Leben?50

Aber auch Marcos Tejos eigene, unentschlossene Haltung wird sehr deutlich,
denn einerseits ist es „seine Regierung“ (Bazterrica 2017, 11), die die Produkte um-
benennt und damit deren wahre Herkunft als Menschenfleisch verschleiert. Er
identifiziert sich also zumindest teilweise mit dem herrschenden politischen Re-
gime. Andererseits fällt auch auf, dass er die Tatsachen eben auch nicht beim
Namen nennt, sondern er als Mensch beschrieben wird, „dem es am liebsten
wäre, er müsste ihnen gar keinen Namen geben“ (ebd.). Damit bezieht auch diese
Figur keine klare Haltung bis zu dem kurzen Moment, an dem er der Frau, die er
als Schlachtvieh geschenkt bekommt, den Namen Jazmín gibt. Es sind in Bazterricas
Erzähltext auch die Worte, die töten, die über lebenswertes Leben und einen damit
verbundenen Personenstatus entscheiden. Der Subjektstatus, der Jazmín in der Die-
gese auch über die Namensgebung kurzfristig zugestanden wird, kann ebenso
schnell wieder entzogen werden, wie es sich sprachlich im Roman niederschlägt:
Von einem Subjekt mit dem Namen „Jazmín“, wenn auch nicht mit unveräußerli-

 Zu der Forderung eines bestimmten Bereichs des Tierrechtsaktivismus gehört es, einzelnen
Spezies, meist den sogenannten Menschenaffen (engl. Great Apes), aber z. B. auch Walen, Persön-
lichkeitsrechte zu verleihen (vgl. hierzu Cavalieri und Singer 1993). Einen guten Überblick zum
Stand der Debatte bietet Dieter Birnbacher 2017.
 Analog zu dieser Praxis der Umbenennung im Erzähltext (vgl. Bazterrica 2017, 11), essen wir
zumeist auch keine Tiere, sondern Fleisch, keine Rinder, sondern Steak etc., das abgepackt im
Supermarktregal nicht mehr sehr an das lebendige Tier erinnert. Anders als in der erzählten
Welt, ist es aber nicht verboten, die Tatsachen beim Namen zu nennen und Bücher zu veröffent-
lichen, deren Titel beispielsweise Tiere essen? (Safran Foer 2009) lautet.

82 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



chen Rechten, denn sie wird ja weiterhin wie ein Haustier gehalten, zu einem „Weib-
chen“, das geschlachtet werden kann, sind es nur wenige Zeilen (s. Bazterrica 2017,
126). In dem Moment, in dem der persönliche Nutzen überwiegt und die Figur
Marcos die Möglichkeit sieht, dass seine Frau zu ihm zurückkehrt und sie gemein-
sam ein Kind großziehen, tötet er Jazmín:

Jazmín cae aturdida, desmayada.
Cecilia se sobresalta con el golpe y lo mira sin entender. Le grita: „¡¿Por qué?! Podría haber-
nos dado más hijos“. Mientras arrastra el cuerpo de la hembra al galpón para faenarlo, él le
contesta con una voz radiante, tan blanca que lastima: „Tenía la mirada humana del animal
domesticado“. (Bazterrica 2017, 126)

Sie muss gerade wegen ihres ‚menschlichen Antlitz‘ getötet werden, das ihr als
entsubjektivierte Entität nicht zusteht. Denn durch ihr ‚menschliches Antlitz‘ ver-
mag Jazmín in der Erzählung die Grenze zwischen den Menschen, die getötet und
gegessen werden dürfen, und den anderen Menschen, die als Personen leben kön-
nen und ihren Tod als Tod vermögen, infrage zu stellen.

Die Geschichte, die Bazterrica erzählt, ist auch die Geschichte einer Versteine-
rung angesichts einer gefühlten Machtlosigkeit gegenüber einem ausgeklügelten
System. Beispielhaft steht für diese Versteinerung die Figur Marcos, der zunächst
noch einen ethischen Kompass aufrechterhält, dessen Herz aber nach und nach zu
Stein wird. Auch er stellt am Ende des Romans über Worte Macht und Eigentum
her: „jetzt ist es unseres“ (Bazterrica 2017, 125), sagt Marcos zu seiner Frau und gibt
ihr das Kind, das Jazmín gerade zur Welt gebracht hat. Noch wenige Minuten
zuvor hat er sich um Jazmín gesorgt, zumindest so, wie man sich um ein Haustier
kümmern würde. Aber an die Stelle seines Herzens ist nach und nach ein Stein ge-
treten: „La piedra, ahora, le ocupa todo el pecho. No va a discutir con nadie“
(Bazterrica 2017, 102). Am Ende von Bazterricas dystopischem Gesellschaftsent-
wurf steht die vollständige Kapitulation des Protagonisten vor einem für ihn
privat wie gesamtgesellschaftlich allumfassenden System, das seine Macht auf
dualistischen Ein- und Ausschlussmechanismen aufbaut. Die Decke der soge-
nannten Zivilisation erscheint bei Bazterrica hauchdünn und Definitionsmacht
wird nur noch über die Benennung und Verbote aufrechterhalten, wie an
Marcos Gedanken sehr deutlich wird: „Todos naturalizaron el canibalismo, piensa.
Canibalismo, otra palabra que podría traerle enormes problemas“ (Bazterrica
2017, 9). Hier zeigt sich noch einmal, wie Macht über die Benennung oder Nicht-
Benennung, über Diskurse hergestellt und konsolidiert wird. Der Kannibalismus
ist in Bazterricas Roman nichts, was die sogenannten ‚unzivilisierten Völker‘
praktizieren, sondern eine Erfindung der vermeintlich ‚zivilisierten Welt‘, eine
radikale Zuspitzung biopolitischer Macht- und Herrschaftsinstrumente, die jeg-
liche Idee universal gültiger Werte und von Wahrheit ins Lächerliche zieht. Der

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 83



Dualismus zwischen Zivilisation und Barbarei, der allzu oft am Kannibalismus-Tabu
festgemacht wird (vgl. Pöhl und Fink 2015), wird unterlaufen: Es sind in Bazterricas
erzählter Welt nicht die indigenen Gemeinschaften, die Armen oder als ‚wahnsinnig‘
deklarierte einzelne Individuen, die das Tabu kippen, sondern Industriestaaten und
ihre Regierungen, die ihre universellen Werte mit dem einzigen Ziel, ihre Herrschaft
zu sichern, verraten. Dazu wird das Narrativ erfunden, dass ein staatlich gelenkter,
kontrollierter und legitimierter Kannibalismus die Probleme des 21. Jahrhunderts,
wie Hunger und eine steigende Anzahl an Menschen auf der Welt, lösen könne. Die
herrschende Ungleichheit, die seit der Moderne erst in diesem Ausmaß politisch
wirksam ist (vgl. Messling 2016), wird durch eine Zuspitzung der Ungleichheit der
Menschen beantwortet. ‚Menschen zu essen‘ erscheint in der fiktiven Welt als
Mechanismus zur Problembewältigung. Mehr noch, die Transition wird in der
innerdiegetischen Welt als ‚zivilisierte’ Antwort auf die ‚wilde‘ Art, vor dem Ver-
zehrt von anderen Menschen nicht mehr zurückzuschrecken, verkauft:

Hubo grupos que empezaron a matar a personas y a comerlas de manera clandestina. La
prensa registró el caso de dos bolivianos desempleados que fueron atacados, descuartizados
y asados por un grupo de vecinos. Cuando leyó la noticia sintió escalofríos. Fue el primer
escándalo público y el que instaló la idea en la sociedad de que, después de todo, la carne es
carne, no importa de dónde venga. (Bazterrica 2017, 10)

Man könnte gerade in der oben zitierten Passage ein Argument für die Aufrecht-
erhaltung eines Tier-Mensch-Dualismus sehen, wie es auch ein Humanismus, der
dem westlichen Logozentrismus verpflichtet ist, vertreten würde. Der gesell-
schaftliche Verfall und die Unmöglichkeit, ein ethisch aufrechtes Leben zu leben,
wenn die Grenze zwischen tierlichem und menschlichem Leben völlig aufge-
weicht wird, wird in der Diegese gerade an der Figur Marcos sichtbar: Zu Beginn
wird er als Person gezeichnet, die versucht, sich innerhalb des Systems eine ge-
wisse Menschlichkeit zu behalten. Dies geschieht, wie in den meisten westlichen
Staaten auf individueller Ebene. Er selbst lehnt den Verzehr von Spezialfleisch ab,
arrangiert sich aber dennoch mit dem neuen System, indem er weiterhin im
Schlachthof arbeitet und damit zwar dissidente Meinungen vertritt, aber zumin-
dest nach außen nicht nach ihnen handelt.

Mit dem Fall des Kannibalismus Tabus in der Fleischproduktion fällt aber auch
die Begründung, warum man nicht einfach alle Menschen essen kann. Die erzählte
Welt ist daher geprägt von einer völlig entfesselten Biopolitik, mit nächtlichen Aus-
gangssperren und „Scheinbeerdigungen“ (Bazterrica 2017, 32 f.; 66) bei denen leere
Särge begraben werden, aus Furcht davor, dass die Leichen exhumiert und gegessen
werden könnten. Die Köper derjenigen Verstorbenen, die weiterhin als Personen gel-
ten, werden so schnell wie möglich und unter Augenzeugen verbrannt. Zugleich
zeigt Bazterricas Text aber zu deutlich die Grenzen einer solchen Konzeption auf.

84 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der wahre Grund für den Verzehr von Menschenfleisch ist in der diegetischen Welt
nicht etwa Hunger – wie in der Wirklichkeit außerhalb des Textes kann man sich
gut vegetarisch oder sogar vegan ernähren, und Marcos tut dies auch (vgl. Bazterrica
2017, 56) – sondern die Gier nach dem Geschmack von Fleisch auf den die Menschen
nicht verzichten wollen, die Bequemlichkeit des Verdrängens und nicht zuletzt die
Akzeptanz, dass nicht alle Menschen gleich sind. Bazterrica erzählt in ihrem Text
damit auch eine Geschichte der Dekadenz eines neoliberal-biopolitischen Systems. Die
Wahl nach einem individuellen Lustprinzip, dass ungeachtet jeglicher Normen und
Werte von der Fleischindustrie umgesetzt wird, paart sich im Erzähltext mit staatli-
cher und kommerzieller Gier nach Profit und Macht. Hier unterscheidet sich der
Roman auch deutlich vom Film Soylent Green. Es ist bei Bazterrica nicht mehr die
Gesellschaft der 80er Jahre, sondern die nahe Zukunft einer Gegenwart, in der an-
dere Diskurse veränderte Dispositive der Macht bilden. Entgegen der Lektüre von
Mercier und Saldías Rossel (dies. 2021), die in dem Roman eine „Politisierung des
Hungers als Sicherheitsdispositiv“ (Mercier und Saldos Rossel 2021, 170) sehen,
schlage ich daher eine leicht veränderte Lesart vor; denn der Grund, dass Men-
schen in Bazterricas erzählter Welt andere Menschen essen, ist eben nicht der Hun-
ger und die Armut. Es ist der Geschmack von Fleisch und „eine milliardenschwere
Industrie“ (Bazterrica 2017, 10), die mit tierischen Produkten nichts mehr verdienen
konnte und dennoch weiterhin Fleisch produzieren soll:

En algunos países los inmigrantes empezaron a desaparecer en masa. Inmigrantes, margi-
nales, pobres. Fueron perseguidos y, eventualmente, sacrificados. La legalización se llevó a
cabo cuando los gobiernos fueron presionados por una industria millonaria que estaba pa-
rada. Se adaptaron los frigoríficos y las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar
como reses para abastecer la demanda masiva de carne. (Bazterrica 2017, 10)

Dem individuellen Verlangen nach Fleisch und dem Verlangen der Industrie nach
Profit werden manche Menschenleben untergeordnet. Dabei geht es in der erzäh-
len Welt nicht vorrangig darum, Sicherheit zu garantieren, sondern um die Kon-
tingenz einer Grenze: Menschen essen andere Menschen, weil sie es können und
davon profitieren. Das vollständige Scheitern einer normativen Grundhaltung,
die als Humanismus, in dem alle Menschen gleich seien, mit dem westlichen Uni-
versalismus aufkam (vgl. Messling 2019), wird inszeniert. An dessen Stelle tritt
aber nichts Neues. Auf diese Lücke vermag der Erzähltext poetologisch hinzuwei-
sen. Das massenhafte Verschwinden von marginalisierten Personen wird in der
erzählten Wirklichkeit zunächst skandalisiert, dann aber auf Druck der Wirt-
schaft stillschweigend als Praxis legalisiert, kommerzialisiert und professionali-
siert. Dies geht so weit, dass auch wissenschaftliche Quellen zu willfährigen Gehil-
fen des Regimes werden:

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 85



Universidades prestigiosas afirmaron que era necesaria la proteína animal para vivir, médicos
confirmaron que las proteínas vegetales no tenían todos los aminoácidos esenciales, expertos
aseguraron que se habían reducido las emisiones de gases, pero había aumentado la malnutri-
ción, revistas hablaron sobre el lado oscuro de los vegetales. (Bazterrica 2017, 11)

Den lebenden Gegenbeweis bietet innerdiegetisch Marcos Tejos selbst, der sich in
der erzählten Welt vegetarisch ernährt.

In Bazterricas Erzähltext wird ein zutiefst negatives, von neoliberalen Struk-
turen korrumpiertes und manipulierbares Menschenbild gezeichnet, und eine
Biopolitik, die auch in heutigen Gesellschaften angelegt zu sein scheint, wird auf
die Spitze getrieben: „Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“ (ebd.). Aber Leben
ist eben nicht gleich Leben, und nicht alle Menschen haben überhaupt das Ver-
mögen zu sterben. Die Grenzen eines Humanismus, der seit der Moderne eine
Säkularisierung idealistischer Gedanken darstellt (vgl. Foucault 1966), werden
deutlich aufgezeigt und problematisiert. Folgerichtig erscheint es in der fiktiven
Welt unmöglich, integer und nicht zugleich wahnsinnig zu sein. So lässt sich auch
die Demenzerkrankung von Marcos Vater lesen: „Su padre es una persona ínte-
gra, por eso está demente“ (Bazterrica 2017, 24). Der Vater kann nur verdrängen,
indem er vergisst. Er vergisst sein eignes Menschsein und mit der öffentlichen
Leugnung des Menschseins der Menschen, die zur Schlachtung gezüchtet und auf-
gezogen werden. Marcos hingegen kann nicht vergessen, weshalb er sich am
Ende anpasst. Mit dem langsamen Tod des Vaters wird Marcos Herz immer mehr
zu bröckelndem Stein (vgl. Bazterrica 2017, 101).

Die strengen Regeln in der erzählten Gesellschaft, nach denen zwar Menschen
zum Verzehr gezüchtet und zuhause gehalten werden können, sie aber nicht zur
Arbeit als Sklav:innen eingesetzt werden dürfen, ebenso wie auch das Verbot von
Sex mit den zum Verzehr gezüchteten Menschen (vgl. Bazterrica 2017, 29), stellen
den verzweifelten Versuch da, die normative Grundhaltung, die bereits vollständig
ausgehöhlt ist, dennoch durch Überwachen und Strafen (Foucault 1994) aufrechtzu-
erhalten. Überbevölkerung, Hunger und Armut werden nur als willkommene Be-
gründung der Mächtigen herangezogen, um die Gesellschaft von der Transition zu
überzeugen (vgl. Bazterrica 2017, 39), soweit folge ich der Argumentation von Mer-
cier und Saldías Rossel (dies. 2021). Zugleich möchte ich aber einen anderen Aspekt
hervorheben: Diejenigen, die in der erzählten Welt Menschenfleisch essen, tun dies
keineswegs aus der schieren Not, sonst nicht überleben zu können, sondern aus per-
sönlichen Motiven, wie zuvor gezeigt: Sie wollen auf den Geschmack und das Ver-
gnügen nicht verzichten, koste es, was es wolle. Die systemerhaltenden Begründun-
gen, dass dies auch gegen die Krisen der Welt helfe, nehmen sie nur allzu gerne an,
ohne wirklich daran zu glauben. Legalisiert wird das vor der Transition schon prakti-
zierte Vorgehen, „Immigranten, Obdachlose, Arme“ (Bazterrica 2017, 10) zu schlach-

86 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



ten und zu essen. Diese werden schließlich auch ganz wortwörtlich mundtot ge-
macht, indem ihnen die Stimmbänder durchtrennt werden. Die marginalisierten
Gruppen, die nur noch „nacktes Leben“ (Agamben 2003, 48) sind und all ihrer Rechte
beraubt, verfügen über keinerlei Stimme mehr, weder im physischen noch im über-
tragenen Sinne. Der Roman entfaltet ein sehr spezifisches Wissen über die Fragilität
von Gesellschaftssystemen, die auf vermeintlich universellen Werten aufbauen,
indem gerade die Grenzen dieser Werte inszeniert werden.

Der Roman erzählt somit auch vom Scheitern einer ethischen Position in
einem durch die Macht der Bezeichnungen und Wörter korrumpierten (neolibe-
ralen) System. Hier wird nicht nur eine ethische Position vertreten, sondern zu-
gleich auch deren Fragilität ins Licht gerückt: Nicht nur, wenn es ums Überleben
angesichts einer Bedrohung geht, sondern auch schon, wenn es nur um Ein-
schränkungen geht, wie den Verzicht auf Fleisch, werfen die Menschen in Bazterricas
Welt jegliche ethischen Überlegungen über Bord: Der Mensch ist des Menschen Wolf,
und nicht nur die Staaten neigen zu einer Monopolisierung der Gewalt, sondern
diese Monopolisierung wird durch ein kapitalistisches, neoliberales Wirtschaftssys-
tem noch verstärkt, wofür die radikale Zuspitzung in Bazterricas Text auch zu sensi-
bilisieren vermag. Die Entfremdung der Menschen nicht nur vom anderen (Men-
schen oder Tieren), sondern von der Menschheit als Ganzes wird in Cadáver
exquisito (2017) inszeniert. Die Menschen scheinen nur allzu schnell bereit, jegliche
Ethik über Bord zu werfen, wie der Protagonist resigniert bilanziert (vgl. Bazterrica
2017, 9). Es geht bei der Überschreitung des Kannibalismus Tabus nicht ums Überle-
ben, sondern lediglich um individuellen Nutzen, dem alles untergeordnet wird. Nur
so lässt sich erklären, wie die Menschen im diegetischen Universum in der Lage sind,
andere Menschen zu halten und nach und nach derart zu verstümmeln, dass sie
einen besonders qualvollen Tod sterben:

Sabe que hay gente que cría cabezas domésticas y se las van comiendo mientras están
vivas, por partes. Dicen que la carne es más sabrosa, bien fresca, aseguran. Ya están a la
venta los instructivos que explican cómo, cuándo y dónde cortar para que el producto no
muera antes de tiempo. (Bazterrica 2017, 29)

Dabei erzählen die Rechtfertigungsstrategien der Personen viel über die Grenzen
jeglicher Normen. Die Menschen, die sie als Schlachtvieh zerlegen und Vorsicht
nur deshalb angebracht ist, damit diese nicht vorzeitig sterben, sind nur noch
Produkte. Genau wie die Hauptfigur im folgenden Zitat haben fast alle Figuren im
Text ‚ihre Gründe‘, um das System aufrechtzuerhalten und zu stützen:

Deja la curtiembre y siente alivio. Se pregunta una vez más por qué se expone a eso. Y la
respuesta siempre es la misma. Sabe por qué hace este trabajo. Porque él es el mejor y le

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 87



pagan como tal, porque no sabe hacer otra cosa y porque la salud de su padre lo requiere
así. A veces, uno tiene que cargar con el peso del mundo. (Bazterrica 2017, 14)

Sie alle erscheinen auch als Opfer eines menschenunwürdigen Systems, das von
(korrupten) Politiker:innen und vor allem mächtigen Kapitalist:innen geschaffen
und von der erzählten Gesellschaft aufrechterhalten wird. Dabei wäre es aber zu
einfach zu denken, der Erzähltext impliziere die Unmöglichkeit eines Ausweges:
Gerade durch die Erzählperspektive, die auf die Figur Marcos fokussiert, wird, le-
send, erfahrbar, wo individuelle Spielräume zu Veränderungen des Systems ge-
nutzt werden könnten. Aber, bis auf die eine Ausnahme eines Schlachthofmitarbei-
ters (vgl. Bazterrica 2017, 46–47), nutzen die Figuren diese Spielräume nicht, oder
wenn nur so weit, wie es ihren eigenen Zielen nicht im Wege steht und sie keine
Nachteile für sich persönlich fürchten müssen. Auch die „subversive Aktion“
(Bazterrica 2017, 47) des Mitarbeiters Elenci,51 läuft ins Leere. Es gibt kein ‚Außer-
halb‘ der „Maschine“ (Deleuze und Guattari 1975, 15), wie auch Deleuze und Guattari
hervorheben, die allerdings – anders als der Erzähltext von Bazterrica – immerhin
die Möglichkeit von „Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) aufzeigen. Diese
sind aber selbst in der „Maschine“ angelegt und konstitutiver Bestandteil.52

In der Dystopie schlagen aber all diese Versuche, das System zu ändern und
Fluchtlinien zu nutzen, fehl: Der ‚aktivistische‘ Versuch, die Menschen aus dem
Schlachthof zu befreien, ist ebenso zum Scheitern verurteilt, wie Marcos Tejos
dissidente Haltung, die als ‚innere Migration‘ auftritt. Auch Marcos behandelt
Jazmín nur so lange besser, wie sie ihm als ‚Leihmutter‘ dient. Im Moment, indem
sie das persönliche Glück Marcos und seiner Kleinfamilie im Wege zu stehen
droht, wird sie, wie alle anderen „cabezas“, von Marcos getötet:

 Auch „Elenci“ ist ein sprechender Name, der auf die enzyklopädischen Fähigkeiten dieser
Figur verweist: „era como una enciclopedia. Sabía el significado de palabras complejas y en los
descansos siempre estaba leyendo un libro“ (Bazterrica 2017, 46), heißt es über ihn im Text.
 Die angesprochenen Fluchtlinien, die in der Dystopie nicht sichtbar werden, treten in Spur 2
der ich im nächsten Kapitel folge, zum Vorschein (vgl. insbesondere Kapitel 3.2.2.4 Mason-Dixon
Line als Fluchtlinie). Selbst konstitutiver Bestandteil der „Maschine“ bei Deleuze und Guattari,
können diese dennoch zumindest potenziell Schlupflöcher bilden, die das System von innen he-
raus zu sprengen vermögen, wie ich in Kapitel 3 ausführe. Die Formulierung dieser ‚Maschine‘
bei Deleuze und Guattari erinnert an die Reformulierung durch Agamben als „anthropologische
Maschine“ (Agamben 2003), ist bei Deleuze und Guattari aber anders gedacht. Während bei
Agamben, die Maschine ständig ein Animalisches im Menschlichen abspaltet und dadurch den
Menschen hervorbringt, wodurch der „Ausnahmezustand“ entsteht, ist die Maschine bei Deleuze
und Guattari nur scheinbar einheitlich und in sich konsistent (vgl. dies. 1975, 15). Genau daran
können mögliche Auswege und Eingänge anknüpfen, wie insbesondere der Erzähltext Anima
(2012) nahelegt. Dieser Spur folge ich in Kapitel 3 mit Wajdi Mouawads Roman.

88 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Él se ubica detrás de Jazmín. Ella lo mira con desesperación. Primero la abraza y le besa la
marca de fuego. Intenta calmarla. Después se arrodilla y le dice „tranquila, todo va a estar
bien, tranquila“. [...]

Cuando se calma un poco, se para y le agarra la cabeza sosteniéndola del pelo. Jazmín solo
mueve las manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay sonidos. Él
levanta la maza que trajo de la cocina y le pega en la frente justo en el centro de la marca
de fuego. Jazmín cae aturdida, desmayada. (Bazterrica 2017, 126)

Dieses Ende des Erzähltextes macht die schon angedeuteten Dimensionen der Dysto-
pie sichtbar: Der Humanismus der Figur Marcos ist nur eine leere Hülle, und seine
Versteinerung findet auch symbolisch ein Bild: Der schwarze Stein in seiner Brust
wächst und ersetzt sein Herz. In dem Moment, in dem Marcos begreift, dass er
„seine Familie“ nun wieder hat, wird die Mutter seines Sohnes nur pures Fleisch,
und die Figur Marcos tut alles, um diese Geschichte einer heilen Kleinfamilie mit
seiner Frau Cecilia zu beschützen. Dabei schreckt er auch nicht vor dem Mord zu-
rück. Es gibt kein gegenseitiges Erkennen und Werden im bloßen Fleisch, wie
Deleuze es in den Werken von Francis Bacon sieht (vgl. Deleuze 1995, 21), sondern
nicht einmal noch Erbamen mit dem Lebewesen, das ebenso Mensch wie er selbst
gerade ein Kind zur Welt gebracht hat. Das Kind, das er mit Jazmín gezeugt hat,
nimmt er ihr weg und gibt es seiner Ehefrau: „Él le dice ‚ahora es nuestro‘ y ella lo
mira sin poder responder, emocionada, confundida. Cecilia solo mira al bebé, llora
en silencio. Lo acaricia. Le dice: ‚Qué bebé hermoso, qué chiquito más lindo. ¿Cómo
te vamos a llamar?‘“ (Bazterrica 2017, 125–126). Bazterricas Erzähltext vermag in
doppelter Weise das gesellschaftliche Scheitern vorzuführen. Als Zuspitzung in der
Dystopie wird eine gesellschaftliche Realität vor Augen geführt, in der eben nicht
alle Menschen gleich sind. Dies zeigt sich im literarischen Text nicht nur im Leben,
sondern vor allem in den unterschiedlichen Toden, die die Menschen sterben.
Bazterrica entwirft eine komplexe Gesellschaft, in der die Ambivalenzen der herr-
schenden Normen durch die fiktionale Übertragung von nicht-menschlichen Tieren
auf menschliche Tiere überdeutlich ins Auge springen. Fluchtlinien oder Schlupflöcher,
wie sie Deleuze und Guattari in ihrer Theorie anlegen, gibt es in der erzählten
Wirklichkeit (fast) nicht mehr. Sie erscheinen nur schwach angedeutet als „fisuras“
(Bazterrica 2017, 10; 13) in den sprachlich erschaffenen Plausibilitätsgebäuden der
erzählten Welt. Diese treten allerdings als Disjunktion zwischen Sichtbaren und
Sagbaren für die Leser:innen vor Augen (vgl. Deleuze 1986, 71).

Während nicht-menschliche Spezies in den Schlachtindustrien zahlreicher Indus-
trienationen millionenfach völlig entsubjektiviert und entindividualisiert werden,
vermag die Realisierung, dass es sich in dem Erzähltext um unsere eigene, menschli-
che Spezies handelt, die Leser:innen zumindest in Unruhe zu versetzen, wenn nicht
gar in den im Text aufgerufenen alptraumhaften Horror. Entgegen allen logischen

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 89



Einsichten kann die Tierethik dies zumeist nicht oder zumindest nur teilweise. Es ist
der affektive Zugang, den die Literaturen der Welt haben, der auch in Cadáver
exquisito (2017) trägt. Die poetologische Übertragung von nicht-menschlichen
Tieren auf Menschen, die Bazterrica in ihrem Text vollzieht, vermag es neue
Perspektiven zu vermitteln. Allerdings nicht, indem explizit Möglichkeiten auf-
gezeigt würden. Dies kann der Erzähltext, weil er eben nicht der logischen Argu-
mentation einer konsequenten Ethik verpflichtet ist. Als literarisches Wissen, das
darauf spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein (vgl. Ette 2017, 226), kann der Er-
zähltext von Erfahrungen berichten und diese auch lesbar machen. Als Dystopie
gelesen, verbindet er Politik und Ästhetik und eröffnet die Möglichkeit, Tier-
Mensch-Relationen neu zu denken. Dies schafft der Roman einerseits über die In-
version der Verhältnisse, indem er das, was vor allem in Industrienationen mit
nicht-menschlichen Tieren geschieht, auf menschliche Tiere überträgt. Diese Über-
tragung, die zugleich eine Umkehrung ist, verlangt von den Leser:innen auch jenseits
anthropozentrischer Logiken zu denken (vgl. auch Mercier 2021, 170–171). Anderer-
seits spitzt der Roman erkennbare Tendenzen einer Konzeption von Gemeinschaft
zu, die in der Gegenwart zunehmend in die Krise geraten ist. Erschreckend ist es ver-
mutlich für die meisten Leser:innen, wie nah die fiktive Welt der realen Welt ist. Es
ist keine weit entfernte Zukunft, die die Autorin inszeniert, sondern der Roman ist
eine Zuspitzung der bereits bestehenden Verhältnisse, wenn auch eine besonders ra-
dikale. Bazterricas dystopischer Text macht die bereits vorhandenen, aber noch lei-
sen Anklänge nur lauter und kann als eine fiktive Genealogie der Macht und des
herrschenden Systems gelesen werden. Zugleich entwickelt der Erzähltext auch ein
Gespür für die Kontingenz der bestehenden Ordnung. Die von der Autorin entwor-
fene Welt ist eine von vielen Zukunftsszenarien, die sich nicht so leicht als fantastisch
und daher unmöglich einordnen lässt.

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik

Literatur vermag es, Fragen nach der Legitimation unseres Verhaltens zu thema-
tisieren, ohne selbst moralisierend zu sein. Darin liegt ein gewichtiger Unter-
schied zu einer philosophisch ausformulierten Ethik, die auf Moral abzielt und
Dinge auf den Begriff bringen muss.

Meine Arbeit beginnt mit einem Blick hinter die Fassade des ästhetischen Re-
gimes der post-globalen Phase der zweiten Dekade des 21. Jahrhunderts, die vom
Ende des Universalismus geprägt ist. Die literarische Spur, der ich gefolgt bin, er-
möglicht eine weit gefächerte und profunde Krisendiagnose. Sie vermag auf drän-
gende Fragen zu antworten: Wie und nach welchen Kriterien werden in westli-
chen Denktraditionen Tier-Mensch-Verhältnisse im 21. Jahrhundert konstruiert?

90 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Warum wird in westlichen Kulturen weitgehend das Leid sogenannter Nutztiere
akzeptiert und wie werden Hierarchien legitimiert, die einzig auf anthropologi-
sche Differenz aufbauen?

Singer hat bereits in den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts eine utili-
taristische Tierethik formuliert, in deren Zentrum er eine Kritik am Speziesismus
stellt. Analog zu Rassismus und Sexismus meint Speziesismus nach Singer, die Dis-
kriminierung von Entitäten aufgrund des moralisch arbiträren Kriteriums der Zu-
gehörigkeit zu einer bestimmten Spezies (vgl. Singer [1975] 2009, 6). Daran knüpft
auch der literarische Text von Bazterrica durch die fiktive Übertragung der Prakti-
ken der Fleischindustrie von nicht-menschlichen auf menschliche Tiere an, weitet
den Blick aber gleichzeitig aus. Die anthropozentrische Auffassung westlicher Kul-
turen, die den Menschen als Krone der Schöpfung begreift, wird implizit in Cadáver
exquisito (2017) als Speziesismus entlarvt und zugleich auf eine andere Ebene geho-
ben, indem Bazterrica mit ihrer Dystopie eine daraus hervorgehende Tierethik in
den größeren Zusammenhang einer allgemeinen Gesellschaftskritik einbettet. Der
Erzähltext vermag daran zu erinnern, dass an der Grenze zwischen Mensch und
Tier immer auch die Definition des Menschen selbst hängt. Der tierethische Diskurs
wird in eine größere Debatte eingebettet, indem auch darauf verwiesen wird, dass
die Tier-Mensch-Grenze alles andere als harmlos ist. Ein ethisches Regime, wie es
zum Beispiel Singers utilitaristische Formulierung einer Ethik vorschlägt, läuft in
der erzählten Welt vollständig ins Leere. Der Roman legt eine Spur, die verdeut-
licht, dass sich gerade auch die biologische Dimension der Krise der Moderne an
Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart kondensiert.

Diese erste Spur führt daher eben nicht nur die verkürzte Perspektive einer
Tierethik vor Augen, die auf Similarität aufbaut, sondern vermag es, das gesamte
ethisch-normative System, wie es der westliche Kapitalismus neoliberaler Prägung
in der Moderne globalisiert hat, zu kritisieren. Denn alle Gemeinsamkeiten in der
erzählten Welt zwischen den Menschen, die geschlachtet werden, und den Men-
schen, die davon profitieren, bewahren erstere nicht davor, wie Tiere behandelt zu
werden. Alle Ähnlichkeit läuft in der Fiktion ins Leere, denn auch ein Denken in
Similaritäten leistet hierarchischen Abstufungen der Verpflichtung Vorschub, ganz
getreu dem Motto „alle Tiere sind gleich, manche Tiere sind gleicher“ (Orwell 1948).
Darauf weist auch der Ethiker Wild im Anschluss an Derrida hin: „Im Konfliktfall
würden diejenigen Relationen obsiegen, welche wir mit Nahestehenden und Glei-
chen unterhalten“ (Wild 2014, 12). Aber deshalb doch wieder ganz auf eine katego-
riale Differenz setzen? Der Erzähltext liefert auf den ersten Blick Gründe, die dafür-
sprechen an einer Tier-Mensch-Grenze festzuhalten. Denn die Gleichheit der
Menschen als Menschen bewahrt die einen nicht davor, von den anderen Men-
schen geschlachtet und gegessen zu werden. Aber auch eine binär-hierarchische
‚Differenzethik‘, die auf Unterschiedlichkeiten beruht und den Dualismus zwischen

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 91



Tier und Mensch einer logozentrischen Weltauffassung wiederholt, führt nicht aus
dem erzählten und realen Dilemma. Bazterrica schreibt von dieser Ausweglosig-
keit, indem sie die Politik und die Perversion eines Gesellschafts-, Wirtschafts- und
Machtsystems, von der eben auch Tier-Mensch-Relationen durchdrungen sind, in-
szeniert. Wollen wir wirklich eine andere Ethik, so legt der literarische Text impli-
zit nahe, müssen wir viel umgreifender als bei einer reinen Tierethik und vor
allem als bei darauf aufbauenden Tierrechten ansetzen. Eine Tierethik individuali-
siert die Entscheidungen zunächst nur oder verschiebt die Grenzen des Ein- und
Ausschlusses aus der Gemeinschaft des Lebendigen, ohne ein Wissen über die grö-
ßeren Zusammenhänge zu entfalten. Der Erzähltext verweist damit auch auf die
Limitationen einer solchen Ethik, die zumeist an der Relation, an der Art und
Weise, wie wir Menschen die Beziehung zu nicht-menschlichen Lebewesen denken
und erzählen, nichts ändert, sondern einen anthropozentrischen Rechtsdiskurs auf
nicht-menschliche Spezies ausdehnt. Die immer noch binär-hierarchische Opposi-
tion wird durch Zuweisung bestimmter Fähigkeiten und einer Ausweitung des
Rechtsdiskurses auf Grundlage dieser Fähigkeiten zwar verschoben, aber nicht un-
bedingt entscheidend in Frage gestellt. Dies vermag zwar individuelles Leid einzel-
ner menschlicher oder nicht-menschlicher Entitäten zu vermeiden oder abzumil-
dern, es löst aber das gestellte Problem nicht. Dennoch erscheint eine nähere
Auseinandersetzung mit ethischen Fragen, wie auch Bazterrica sie literarisch vor-
nimmt, ein Schritt in die richtige Richtung zu sein, weil sie hierarchische Tier-
Mensch-Verhältnisse hinterfragt und einen Diskurs darüber ermöglicht.

Es ist ganz und gar nicht zufällig, dass die argentinische Autorin mit ihrer Dys-
topie gerade die Schlachtindustrie in den Fokus rückt, denn insbesondere in die-
sem Industriezweig sind, wie auch in der außertextuellen Wirklichkeit, die Leben
von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren paradigmatisch miteinander ver-
woben. So werden in dieser ersten Spur neben dem Speziesismus auch Rassismus,
Sexismus und Klassismus adressiert. Damit ist der Dualismus von Tier und Mensch
im Erzähltext keine isolierte Ideologie, sondern wird mit anderen, ebenfalls auf
antagonistischen Prinzipien beruhenden, Ausschluss- (und Einschluss-) Mechanis-
men verzahnt. Der Erzähltext macht hier eine Metaebene lesbar, die ein reiner tier-
ethischer Diskurs nicht sichtbar machen kann. Den größeren Zusammenhang einer
biopolitischen Machkonzeption, die nicht nur das Leben von nicht-menschlichen
Tieren, sondern auch in der Realität das Leben von Menschen betrifft, kann der
literarische Text erfahrbar machen. Eine Ethik, die auf Grundlage einer binär-
hierarchischen Opposition, die das Leben ebenso wie den Tod betrifft, führt ins
Leere, wie der Erzähltext vorführt. Ein Similaritätsdiskurs vermag aber ebenso
wenig davor zu schützen, dass Differenzen hierarchisch ausgedeutet und normativ
wirksam werden. Gerade über den distanzierenden Blick der Dystopie werden Ein-
und Ausschlussmechanismen sichtbar, die dem Logozentrismus eingeschrieben

92 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



sind und als literarisches Wissen zugänglich. Was als menschliches und was als
tierliches Leben gilt, das getötet werden kann, wird so als eine letztlich veränderli-
che Definition bestimmt. Dies vermag zu zeigen, wie hauchdünn diese Grenzen
sind, auf denen aber zugleich die ‚Säulen der Ideale‘ stehen, nach denen wir immer
noch zu leben versuchen. Sie sind eng verbunden mit den Fragen nach dem Sicht-
baren und dem Sagbaren. Denn es ist gerade die Dystopie, die den Gegenstand als
Literatur distanzieren kann und damit die Disjunktion, wie sie Deleuze zu Foucault
herausarbeitet (vgl. Deleuze [1986] 2004, 76), wahrnehmbar und hörbar macht. Das,
was in Realität hinter der Fassade der Schlachthöfe zumeist unsichtbar bleibt, wird
sichtbar. Der Dissens, der für Rancière der Kern des Politischen ist (vgl. Rancière
2009a, 265), wird als Disjunktion vernehmbar. Diese Erkenntnis, die wir aus der
ersten Spur ableiten können, geht aber auch mit einer Verantwortung einher,
einer Verantwortung für das Nachdenken über die binär-hierarchische Konzeption
von Grenzen zwischen Menschen und Tieren, die auch eine ethische Dimension be-
inhaltet (vgl. Derrida 2006 und Haraway 2008). Anstatt die Differenz zu verhandeln,
so könnte man aus dem Zusammenspiel der literarischen Spur und den theoreti-
schen Texten lesen, sollten wir uns der Relation zuwenden. Cadáver exquisito
(2017) entfaltet keine hoffnungsvolle Vision, sondern einen dystopischen Ausblick
auf die Ausweglosigkeit eines Denksystems, auf das sich gerade auch westlich ge-
prägte Demokratien lange gestützt und verlassen haben. Der Universalismus der
Moderne funktioniert auch von innen heraus nicht und scheint eben keinesfalls
nur von einer Position des Außen kritisierbar. Er hat längst feine Risse, die unter
dem Mikroskop der dystopischen Zuspitzung Bazterricas erkennbar werden. Von
der systeminhärenten Gewalt sind alle Lebewesen betroffen. Die Gründe dafür sie-
delt der Text deutlich in einem Wirtschafts- und Herrschaftssystem an, das auf
asymmetrischen Ausbeutungssystemen beruht und als Biomacht nicht-Menschen
und menschliche Tiere erfasst.

Die feinen sprachlichen Risse in der gefolgten Spur des Erzähltextes deuten
zugleich mögliche „Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) an. Der literarische
Text von Bazterrica formuliert aber keine neue Ethik, denn „Literatur bringt“, an-
ders als die Philosophie, „nicht etwas auf den Begriff; im Gegenteil, sie fächert das
Problem erzählend so auf, dass es erfahrbar wird. So kann sie aber die Probleme
sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakterisieren, die mit dem
Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer neuen Univer-
salität einhergehen“ (Messling 2019, 28). Bazterricas Text Cadáver exquisito (2017) ist
in diesem Sinn Krisendiagnose und zeigt das Versagen einer ethischen Position auf,
wie sie auch ein westlicher Universalismus gesetzt und als Humanismus globalisiert
hat. An dessen Stelle ist aber noch nichts Neues getreten, und auch der literarische
Text macht dazu keinen Vorschlag. Er entfaltet aber ein Wissen über größere Zu-
sammenhänge, in die sich auch Tier-Mensch-Verhältnisse einbetten, und die damit

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 93



verbundene strukturelle Gewalt wird erkenntlich. Die Dringlichkeit einer Verände-
rung wird in der Dystopie lesbar; der literarische Text macht, wenn man so will,
die Probleme der Gegenwart virulent. Diese erste Spur verdeutlicht damit auch die
Grenzen einer Ethik, die nicht nur in einem unidirektionalen Logozentrismus ver-
haftet bleibt, sondern vor allem auch mit den damit verbundenen sprachlichen Zu-
schreibungen. Die Diskurse und mit ihnen einige Dispositive unserer Gegenwart,
werden wahrnehmbar und erfahrbar. Der literarisch vertretende Kulturpessimis-
mus verdeutlicht umso mehr, dass es keine einfachen Auswege zu geben scheint.
Die Dichotomien Geist und Körper, Tier und Mensch, Natur und Kultur, Mann und
Frau, auf denen ein ganzes Denk- und Handlungssystem seit der Moderne aufbaut,
sind aber längst ideologisch ausgehöhlt (vgl. Haraway 1991). Was kann also an
deren Stelle treten? Dazu schweigt der Text weitgehend. Er formuliert keine Vision
einer friedlichen Zukunft, sondern zeigt vielmehr auf, wohin eine logozentrische
Konzeption führen kann. Er bietet aber erste Anhaltspunkte, an denen angesetzt
werden kann. Die „feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in der Sprache des Herr
Urami, die nicht nur auf den Verfall der Sprache und mit ihr des repräsentativen
Systems hindeuten, sondern, wie oben ausgeführt, auch mögliche Schlupflöcher
sein können, sind einer dieser Fluchtpunkte.

Die ethische und eine damit verbundene politische Dimension der gefolgten
Spur ist also nicht direkt im Inhalt des Textes zu finden. Dennoch wirkt er als eine
Politik der Literatur (Rancière 2011) politisch. Aus dem poetologisch-distanzierten
und distanzierenden Wissen können Erkenntnisse über die Beschaffenheit der
Wirklichkeit abgeleitet werden. Der literarische Text betreibt hier, mit Rancière, als
Literatur Politik, nämlich, indem er, jenseits einer mimetischen Abbildung, in die
Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2008a) der Realität eingreift. Er erlaubt einen
Einblick hinter die Fassade der Schlachthöfe eines ästhetischen Regimes, das die
Tode von Tieren unsichtbar werden lässt und sie sogar dem Vermögen zu sterben
beraubt. Die eigentlich Sprachlosen, die gänzlich ohne Stimme bleiben, werden auf
die Bühne des Sichtbaren gehoben (vgl. ebd.) und die biopolitische Verfasstheit der
Gegenwart wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen. Hinter der Fas-
sade des Schlachthofes gibt es keine Ethik, die noch einer (vertretbaren) Logik ver-
pflichtet wäre, es herrscht völlige moralische Leere. Diese ‚inhärente‘ Politik kann
der Erzähltext nur als literarische Fiktion, als Dystopie entfalten. Er schafft so ein
Bewusstsein für die Beschaffenheit der außerdiegetischen Wirklichkeit. Einen kon-
kreten Lösungsvorschlag zu vermitteln, widerspräche der Logik des Erzähltextes,
der eben nicht auf den Punkt bringt, sondern Bezüge herzustellen vermag. Hinter
der schönen Fassade des Schlachthofes, die nur noch durch Worte und radikali-
sierte Biomacht aufrechterhalten wird, gibt es keine Ideale, keine ethischen Normen
und Werte mehr. Die Problemstellung tritt mit Bazterricas Cadáver exquisito (2017)
klar vor Augen: Um dem völligen Bankrott einer ethischen Position zu entgehen, die

94 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



dem westlichen Logozentrismus verbunden ist, müssen wir die Tier-Mensch-Grenze
anders denken lernen. Was das heißt? Eine erste, vorsichtige Antwort ist: Es heißt,
sie problematisieren, ihre sprachliche Verfasstheit und ihre logozentrische und
binär-hierarchische Grundkonzeption radikal in Frage stellen, nicht nur um der
nicht-menschlichen Tiere willen, sondern auch um des Menschen willen. Es heißt,
vielleicht die Schlupflöcher zu nutzen, die die „feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in
der Sprache selbst bieten. Durch diese Löcher vermag allerdings nur etwas sehr
Kleines vorzudringen, um das System aus der Sprache heraus von innen zu spren-
gen. Ein solches ‚Minores‘ (vgl. Deleuze und Guattari 1975 und 1980), das die Majori-
tät des herrschenden Diskurses zu verlassen vermag, kann potenziell als ein literari-
sches und konzeptuelles „Tier-Werden“ (ebd.) auftreten. Dies wird die nächste Spur
sein, der ich folge.

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 95





Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing
Practice





To approach a changed way of thinking about animal-human relations, as this
dissertation sets out to do, it is worthwhile to consider more than just ethical im-
plications. Wajdi Mouawad’s text Anima (2012) makes this clear by poetically
questioning the boundary between animal and human. In the Western tradition,
the ability to use language is closely tied to political participation, a concept
deeply intertwined with the Aristotelian dichotomy between “noise” and “lan-
guage.” This twofold framework provides a nuanced lens for exploring animal-
human relations in narrated texts. In Wajdi Mouawad’s novel Anima (2012), the
presence of narrator animals who are nonhuman disrupts the established order
of the community within and outside the text’s diegesis by articulating minor per-
spectives that are typically marginal or submerged. Such a “minor” discourse (see
Deleuze and Guattari 1975 and 1980), which is able to escape the “major” perspec-
tive of the dominant discourse, can potentially appear as a literary and concep-
tual “becoming-animal” (ibid.). The trace to which the novel Anima (2012) leads us
shows that animal narrators can define and set in motion human-animal relation-
ships as changeable narratives. This suggests the potential of an “écrire comme
un rat . . .” (Deleuze and Guattari 1980, 293) by involving the perspectives from
rats, birds, fish, insects, dogs, and cats, thereby abandoning the prescribed paths
of representation and their associated hierarchies and transforming them into a
continuous becoming-animal, as a “becoming-minor” (Deleuze and Guattari 1980,
302). This approach to writing, characterized as a minor practice, creates “lines of
flight” (Deleuze and Guattari 1975, 15) that diverge from the silence often associ-
ated with animals by introducing a process of becoming-minor within the narra-
tive itself. However, the analysis of the novel also reveals the limitations of such
writing in the sense of Deleuze and Guattari. In Mouawad’s text, the animal is not
simply a line of escape for nonidentitarian thinking, but rather a topic in its own
right. Nevertheless, the novel, when read in relation to Deleuze and Guattari’s
conceptualization of becoming-animal, provides a compelling response to the
question of how human writing practices can disrupt species boundaries through
narration. However, it does not address the question of what a nonhuman animal
writing practice might look like or what species such as rats, dogs, spiders, or cats
might have to say about Homo sapiens sapiens. Nonetheless, this is not the pri-
mary focus of the narrative text. The conceptually reframed animal-becoming as
a narrative strategy and writing practice at once disrupts established institutions
in the sense of Deleuze and Guattari (ibid. 1980, 302) and allows the intervention
to be experienced through reading, as the animal narrative perspectives chal-
lenge the conventional view of truth and disrupt a binary-hierarchical episte-
mology.

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-004

https://doi.org/10.1515/9783111444550-004


Anima (2012) analyzes the crises manifesting in human relationships with
nonhuman animals in greater detail. The text conceptualizes animals as narrat-
ing beings who reveal truths about murder and humanity to the human reader
from a minor perspective. The human narrative perspective—which concludes
the novel—is able to recognize this truth solely through the animal perspectives,
in the same way that the readers do. The narrative text, therefore, provides ac-
cess to the truth through the perspective of animals, rather than through the
perspective of humans, who nevertheless remain a focal point. This radical
method of narration makes it possible to perceive the relationships between an-
imals and humans, similar to how knowledge is gained through a laboratory ex-
periment, without determining their nature. This approach invites a poetologi-
cal interrogation of the animal-human relations in the present, challenging our
preconceived notions of animal language ability and truth. Rather than a con-
ventional, linear progression of character development, the narrative employs a
multiperspectival approach, integrating the perspectives of both humans and
animals. This integration enables a poetological inquiry into the ultimately arbi-
trary “abyssal limit” (Derrida 2010a, 57) between human and nonhuman ani-
mals within the fabric of language itself. Mouawad’s narrative neither deter-
mines the boundary between animal and human, nor establishes it as static;
rather, it facilitates a dynamic relation between the two through the constant
shifts in perspective of a literally and poetically performed becoming-animal.
This is how it delineates a conceptual framework for the “line of flight” (Deleuze
and Guattari 1987, 15) and reveals the notion of a “deterritorialization of language”
(Deleuze and Guattari 1988, 242). The notion of becoming-animal emerges as a
minor writing practice, affecting all narrators, both animal and human; the human
protagonist Wahhch; and the readers on the level of extratextual reality. Such a
minor narrative practice allows the literary text to diverge from the conventional
paths of representation, enabling this “pensée poétique” (Derrida 2006, 23) to be un-
derstood as a “pensée d’animal” (Derrida 2006, 23) in Mouawad’s text, as it is infil-
trated by becoming-animal. The potency of such minor narratives lies in their abil-
ity to disrupt conventional modes of representation. Nevertheless, this narrative
ultimately proves unable to provide a concrete solution to the physical and mate-
rial violence characterizing contemporary life. It does, however, facilitate the iden-
tification of potential lines of escape that aim at a new language, as elucidated in
the text. This language, presented as a means of escaping the vicious cycle of vio-
lence that is prevalent in the contemporary world, remains concealed in the depths
of the ocean and must be brought to the surface by a creature of this world. The
novel initially thematizes this line of flight only as a possibility; however, this possi-
bility can be interpreted as always already inherent in the process of becoming
through the narrative text itself, which connects multiple animal and human log-

100 Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice



ics and perspectives. Mouawad’s novel Anima (2012) thus poetically shapes a
new world consciousness—one that includes animal and human beings. It
does not promise all-encompassing insight, but it does point to a minor univer-
sality. The text identifies relations as central, while no longer conceptualizing
animals and humans as opposites. Instead, it presents them as coemerging
beings in a relational becoming that signifies the process of becoming human.

Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice 101





3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden.
Den Abgrund befragen

Un écrivain n’est pas un homme écrivain, c’est un homme politique, et c’est un homme ma-
chine, et c’est un homme expérimental (qui cesse ainsi d’être homme pour devenir singe, ou
coléoptère, ou chien, ou souris, devenir-animal, devenir-inhumain, car en vérité c’est par la
voix, c’est par le son, c’est par un style qu’on devient animal, et sûrement à force de so-
briété). (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Um das Sprachvermögen von Tieren drehen sich zahlreiche Überlegungen und
wissenschaftliche Diskurse: als distinguierendes Merkmal zwischen Menschen
und Tieren mit einer sehr langen Tradition in westlichen Kulturen spielt Sprache
schon bei Aristoteles 350 Jahre v. Chr. eine Rolle. Der griechische Philosoph ge-
steht den Tieren zwar eine Stimme zu, mit der sie Empfindungen artikulieren
können, aber eben keine Sprache. „Nun hat der Mensch als einziges Lebewesen
Sprache; [...] die Sprache dient aber dazu, das Nützliche und [a15] Schädliche, und
daher das Gerechte und Ungerechte, darzulegen“ (Aristoteles 2012, 1253 a), führt
er in seiner Politik weiter aus. Aristoteles unterscheidet zwischen Stimme und
Sprache: So können Tiere zwar mit ihrer Stimme Empfindungen von Leid und
Freude artikulieren, sie verfügen aber eben nicht über Sprache. Das Sprachver-
mögen aber macht bei Aristoteles einzig den Menschen zu einem politisch han-
delnden, rationalen und moralischen Wesen (physei politikon zoon). Die ‚sprach-
losen Tiere‘ sind aus der Gemeinschaft der Polis ausgeschlossen.53 Aus dem
vermeintlich fehlenden Sprach- und damit in Verbindung stehenden Denkvermö-
gen von Tieren leiteten sich seitdem im westlichen Denken, das entscheidend von
Aristoteles Auffassung geprägt ist, weitere distinguierende Merkmale zwischen
Tieren und Menschen wie Schrift, Kultur, Kunst, Moral, Recht, Politik, Bildung,
Geschichte, Gesellschaft und Technik ab.

Im 19. Jahrhundert, im Zeitalter des Humanismus’, gewinnt die Sprache als an-
thropologische Konstante erneut an Bedeutung. „Der Mensch ist nur Mensch durch
Sprache“ (Humboldt 1820, 247) hält beispielsweise Wilhelm von Humboldt fest und
sieht in der Vielsprachigkeit des Menschen zugleich ein Anthropologikum, das
Sprache und Denken miteinander verknüpft (vgl. Messling und Tintemann 2009,
11 f.). Eine eindeutige anthropologische Differenz, deren Ausgangspunkt die Spra-
che ist, hierarchisiert die Welt der Lebewesen als Pyramide, an deren Spitze der

 Rancière greift Aristoteles Konzeption der Polis auf und bringt diese mit einer Ästhetik zu-
sammen. Aus Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Rede (logos) und Lärm (phōnē) entwickelt
der französische Theoretiker seine Politik der Ästhetik (vgl. Rancière 2000 und 2016). Ich werde
in der vorliegenden Arbeit noch mehrfach auf Rancières Theorie zurückkommen.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-005

https://doi.org/10.1515/9783111444550-005


Mensch steht.54 Anhand des Kriteriums „Sprachfähigkeit“ wird auch heute noch
immer wieder versucht, die Grenze zwischen ‚uns menschlichen Tieren‘ und den
‚Anderen‘ (nicht-menschlichen Tieren) zu sichern.55 Dieser, als kategorial konzi-
pierte, Unterschied zwischen Menschen und Tieren gerät in den letzten Dekaden
vor allem durch Erkenntnisse zu tierlichem Sprachvermögen von verschiedenen
Seiten unter Druck. Verhaltensbiologische und linguistische Forschungen zeigen,
dass sich Primaten und Papageien in Menschensprache verständlich machen kön-
nen und Delfine sich über ein eigenes System, das mit menschlicher Sprache ver-
gleichbar scheint, gegenseitig Namen geben (vgl. Meijer 2018, 9). Waren Etholog:in-
nen lange Zeit der Auffassung, dass nicht-menschliche Tiere nicht über eine Gram-
matik verfügen und sich lediglich instinktiv verständlich machen, konnte nun ge-
zeigt werden, dass einige Tiere sogar zu Metakommunikation fähig sind (vgl. Meijer
2018, 12).

Im Anschluss an neue Forschungen zur Sprach- und Kommunikationsfähig-
keit von Tieren lässt sich also fragen, was mit Konzeptionen von Tier-Mensch-
Relationen passiert, wenn Tieren unterschiedlicher Spezies Sprachvermögen zu-
gesprochen, man möchte fast sagen, zugestanden wird?

Das Thema des tierlichen Sprachvermögens bleibt hoch umstritten und auch
neuere Forschungen, seien sie aus dem Bereich der sogenannten Lifesciences und
evidenzbasierten Wissenschaften, wie der Biologie oder Ethologie, aber auch aus
den Geisteswissenschaften, vermögen es bisher kaum, dass wir als menschliche
Tiere, vor allem in Kulturen des globalen Nordens, eine dualistischen Gegenüber-
stellung von Tier und Mensch aufgeben. Die gewonnenen Erkenntnisse tragen
zwar dazu bei, dass aus dem kategorischen Dualismus Tier-Mensch ein gradueller
Unterschied wird. Dies ändert aber nicht viel an der grundsätzlichen Konzeption
des Menschen, als ein ‚Tier plus X‘, also als tierliches Lebewesen mit besonderen
herausragenden Eigenschaften, die eine höhere Stellung der menschlichen Spezies
gegenüber all den anderen Spezies begründen (vgl. Grimm und Wild 2016).

 Johann Gottfried Herder spricht schließlich im 18. Jahrhundert noch von einer Unbestimmt-
heit des Menschen im Gegensatz zu einer „natürlichen Bestimmtheit“ von Tieren (vgl. Herder
[1772] 1986). Dieser Konzeption des Menschen als Mangelwesen liegt gleichwohl die Annahme
zugrunde, dass der Mensch z. B. durch Sprache diesen Mangel auszugleichen vermag (vgl. Bertram
2018, 21).
 Diese Unterscheidung ist alles andere als unschuldig und trennt nicht nur Menschen und Tiere
anhand des Kriteriums der Sprachfähigkeit, sondern begründete schon bei Aristoteles unterschied-
liche Teilhabe an der Gemeinschaft der Polis von Sklaven und Bürgern (vgl. Aristoteles 2012).

104 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



3.1 Grenzen/lose Ästhetik: Sprache, Sprachvermögen
und minores Erzählen

Sprachvermögen erscheint als ein neuralgischer Punkt, nicht nur in der Ethologie
und Philosophie, sondern auch bei der Betrachtung von Tieren in (Erzähl-)Texten.
Texte sind in Sprache verfasst. In literarischen Texten schafft Sprache eine diegeti-
sche Wirklichkeit, sie gibt über die menschliche Sprache einer Wirklichkeit eine äs-
thetisierte Form (vgl. Meijer 2018: 13). Dabei kommt ihr auch eine vermittelnde
Funktion zu, indemWirklichkeitsvorstellungen in ein diegetisches Universum über-
setzt und schließlich wiederum lesbar gemacht werden. Mit Auerbach geht diese
dargestellte Wirklichkeit aber über ein Abbild von Welt, über die reine Mimesis,
hinaus: „Realismus meint daher bei Auerbach gerade nicht Weltabbildlichkeit. Viel-
mehr hebt der Begriff auf den Versuch der Sinngebung ab, in erzählender Form
den Ort des Menschen in der Welt zu bestimmen“ (Messling 2019, 35) wie Messling
zu Auerbach schreibt.56 Gerade weil insbesondere in Erzähltexte gefasste Sprache
den Versuch darstellt, Sinn zu schaffen und den Menschen in der Welt zu verorten,
kann Literatur Brücken zwischen verschiedenen Welten schlagen und menschli-
chen Leser:innen tierliche Welten näherbringen (vgl. auch Meijer 2018: 13). Denn
die Literaturen der Welt halten ein Wissen über das Leben bereit, das nach Ette als
ein ZusammenLebensWissen (2010b), ein Wissen um Möglichkeiten der Konvivenz,
zu verstehen ist (vgl. ebd.). In einer ästhetisierten, poetischen Gestaltung von Welt,
wie den Literaturen der Welt, werden zugleich auch „unterschiedliche Konzepte
von Weltbewusstsein aufgerufen“ (Messling 2016, 442), wie Messling unter Rück-
griff auf Glissants Poétique du divers (1996) hervorhebt.57

Während Verhaltensforscher:innen und Linguist:innen sich seit Jahrzehnten
abmühen, Tieren das Sprechen in menschlicher Sprache beizubringen,58 können
Text-Tiere, in schriftlichen wie mündlichen Zeugnissen, schon immer sprechen.
Tierliches Sprechen findet sich schon früh in Erzähltexten – man denke beispiels-

 Für eine ausführlichere Auseinandersetzung mit Auerbach und eine systematische Ausarbei-
tung der Zentralstellung des Lebensbegriffes in Auerbachs Theoriebildung vgl. auch Ette 2022b,
insbesondere 15 ff.
 Auf diese Konzeption einer Poetik der Vielheit (2005) von Glissant, komme ich in Kapitel 4 die-
ser Arbeit ausführlich zurück.
 Berühmt geworden sind Versuche, sogenannten Menschen-Affen Sprache beizubringen. Die
US-amerikanische Psychologin Francine Patterson brachte dem Flachlandgorilla-Weibchen
„Koko“ eine modifizierte Form der Gebärdensprache bei. Dem Experiment an der Stanford Uni-
versity ging der Versuch von Allen und Beatrix Gardner voraus, die dem Schimpansen-Weibchen
„Washoe“ ebenfalls amerikanische Gebärdensprache beibrachten. Weitere Beispiele sind der
Schimpanse Niam „Nim Chimpsky“ an der Columbia University, der zuvor zwei Jahre in einer
Familie wie ein menschliches Kind lebte, und das Bonobo Männchen „Kanzi“. Beispiele für das

3.1 Grenzen/lose Ästhetik: Sprache, Sprachvermögen und minores Erzählen 105



weise an Miguel de Cervantes El coloquio de los perros (1613) mit seinen sprechen-
den Hunden Berganza und Cipión oder E. T. A. Hoffmanns Lebensansichten des
Katers Murr (1819/1821). Insbesondere Hunde tauchen als Erzähler:innen – ebenso
wie Kater Murr – sehr häufig als autobiographische Tiere auf und können auf
eine lange Geschichte blicken. Thomas Bosshard spricht gar von einem eigenen
Genre, einer „narrativa canina“, (Bosshard 2013, 250). Und so gibt es auch in der
Gegenwart zahlreiche Beispiele in der erzählenden Literatur, wie etwa der
Roman Indiscreciones de un perro gringo (2007) des Puerto-Ricaners Luis Rafael
Sánchez oder der Erzähltext El niño pez (2009) von Lucía Puenzo. Dennoch sagt
dies weder etwas über das Sprachvermögen von Tieren in der textexternen Wirk-
lichkeit aus, noch verleiht es Tieren auf den ersten Blick eine eigene Stimme. Es
ist zunächst ein Mensch, der Tiere sprechen lässt. Es lohnt sich jedoch, dieses Ver-
hältnis zu problematisieren, denn an dieser Schnittstelle kreuzen sich Animalität
und Ästhetik, Tier und Text, Mensch und Tier. Inszenieren sich die menschlichen
Autor:innen über den Akt des Erzählens selbst als schaffende Wesen, können in
Texten zugleich nicht-menschliche Tiere als Erzähler:innen auftreten, die in der
erzählten Welt über eben diese Form von agency verfügen. Tiere können als spre-
chende und schaffende Wesen inszeniert werden. Und auch bei den meisten der
empirischen Studien zum Sprachvermögen, beispielsweise von Primaten, stellt sich
die Frage, ob es nicht letztlich genauso die menschlichen Bezugspersonen sind, die
‚ihre Versuchstiere‘ zum Sprechen bringen und nicht die Affen selbst, die spre-
chen.59 Als menschliche Lebewesen nehmen auch Forscher:innen der evidenzba-
sierten Wissenschaften ihr Sprachsystem zum Ausgangspunkt und menschliche
Sprache dient als Modell für tierliches Sprachvermögen. Dies kann man als Anthro-
pozentrismus kritisieren oder zunächst annehmen und problematisieren.60

Nicht nur die Infragestellung einer dualistischen Gegenüberstellung zwischen
Tieren und Menschen ist politisch, auch in der Poetisierung, also der Praxis, un-
terschiedlichen Spezies zur Sprache zu verhelfen und ihnen eine ‚Stimme zu ver-

Erlernen von menschlicher Sprache anderer Spezies sind der asiatische Elefant „Batyr“ und der
Graupapagei „Alex“. Einen ersten Überblick liefert Eva Meijer 2018.
 Vgl. dazu die Kontroverse zwischen Behaviorist:innen und Vertreter:innen einer kognitiven
Ethologie, die sich beispielsweise um die Deutung der Sprachfähigkeit des Gorillas „Koko“ ent-
spinnt (vgl. Meijer 2018, 25–29). Unter anderen nimmt Derrida darauf in La bête et le souveraine I
und La bête et le souveraine II (2008 und 2010) Bezug.
 Eine einflussreiche philosophische Auseinandersetzung zu dieser Problematik liefert der US-
amerikanische Philosoph Thomas Nagel mit seinem 1974 erschienenen Aufsatz „What is it like to
be a bat?“. Nagel argumentiert, dass man diese Frage niemals als Mensch beantworten kann,
denn wir könnten uns niemals in das Bewusstsein anderer, beispielsweise einer Fledermaus, hin-
einversetzen. Der Schriftsteller J.M. Coetzee wendet sich über seine Figur „Elizabeth Costello“ im
gleichnamigen Buch (2003) beinahe ebenso prominent gegen diese Auffassung.

106 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



leihen‘, indem menschliche Schriftsteller:innen ihre Stimme leihen, findet sich eine
Politik. Es ist ein Eingriff in die Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2000; dt. 2008a),
die ebenso als Symptom eines sich wandelnden Verhältnisses gelesen werden
kann, als auch selbst zu einem Wandel beizutragen vermag. Denn „wen man als
sprechendes Wesen und wen man als lärmendes Tier ansieht“ (Rancière 2016, 24)
ist für Rancière im Anschluss an Aristoteles der Grundkonflikt der Politik. Nehmen
wir Menschen Tiere – und sei es nur in fiktiven Texten – als sprechende Wesen
war, so lässt das die meisten Leser:innen nicht unberührt. Literarische Texte, die
aus der Erzählperspektive von Tieren verfasst sind, lassen diese an der fiktiven Ge-
meinschaft des Lebendigen teilhaben.

Bei Deleuze und Guattari ist diese Frage noch etwas anders gewendet, wenn
sie ein „devenir-animal“, ein Tier-Werden im menschlichen Schreiben adressie-
ren: „Un écrivain n’est pas un homme écrivain“, wie Deleuze und Guattari fest-
halten,

c’est un homme politique, et c’est un homme machine, et c’est un homme expérimental (qui
cesse ainsi d’être homme pour devenir singe, ou coléoptère, ou chien, ou souris, devenir-
animal, devenir-inhumain, car en vérité c’est par la voix, c’est par le son, c’est par un style
qu’on devient animal, et sûrement à force de sobriété). (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Die beiden Theoretiker legen in ihrer Konzeption des Tier-Werdens (franz. devenir-
animal) als Schreibprozess, sicherlich nicht zufällig, eben gerade den Fokus auf die
Stimme, den Laut, nicht die artikulierte Sprache. Das Piepsen erscheint in Kafka.
Pour une littérature mineure (Deleuze und Guattari 1975) wichtiger als Sprache, denn
das nicht deutlich Artikulierte stellt für sie die eigentliche Fluchtlinie dar:

Nous l’avons vu, le piaulement de Grégoire qui brouille les mots, le sifflement de la souris,
la toux du singe; et aussi le pianiste qui ne joue pas, la chanteuse qui ne chante pas, et fait
naître son chant de ce qu’elle ne chante pas, les chiens musiciens, d’autant plus musiciens
dans tout leur corps qu’ils n’émettent pas de musique. Partout la musique organisée est tra-
versée d’une ligne d’abolition, comme le langage sensé d’une ligne de fuite, pour libérer une
matière vivante expressive qui parle pour elle-même et n’a plus besoin d’être formée. Ce
langage arraché au sens, conquis sur le sens, opérant une neutralisation active du sens, ne
trouve plus sa direction que dans un accent de mot, une inflexion [...]. (Deleuze und Guattari
1975, 38)

Damit einher geht fast unbemerkt eine Deutungsverschiebung der aristotelischen
Auffassung von Politik. Die Klärung über das Gerechte und Ungerechte steht
nicht mehr nur der Sprache zu, Deleuze und Guattari suchen sie im ‚Minoren‘

3.1 Grenzen/lose Ästhetik: Sprache, Sprachvermögen und minores Erzählen 107



(franz. mineure) oder auch im „Minoritär-Werden“ (franz. devenir-minoritaire),61

in der „kleinen Literatur“ wie es in der deutschen Übersetzung etwas missver-
ständlich heißt, im „Piepsen“, in dem die Sprache ihre repräsentative Funktion
verlässt: „Le langage cesse d’être représentatif pour tendre vers ses extrêmes ou
ses limites“ (Deleuze und Guattari 1975, 42). Es ist also nicht mehr die Sprache, die
Repräsentation, die im Anschluss an Aristoteles’ wirkmächtige Konzeption auch
auf das Politische hindeutet, sondern ein minoritäres Piepsen, ein Laut oder
sogar das Nicht-Vernehmbare, das eine „lebendige“ und „expressive“ Fluchtlinie
darstellt. Wie Derrida später in L’animal que donc je suis (2006), interessieren sich
Deleuze und Guattari für diese Grenzen der Sprache und der Repräsentation, die
Fluchtlinie, die Faltungen,62 die Derrida als „Limitrophie“ (Derrida 2006, 51) be-
zeichnet.63

Deleuze und Guattari geht es in ihrem Gesamtprojekt darum, die Philosophie
als Konzept einer problematisierenden und schöpferischen Tätigkeit zu behan-
deln, ihr einen eigenständigen Platz neben der Kunst und auch neben den Wissen-
schaften einzuräumen. Daher räumen die beiden umgekehrt auch literarischen
Texten so viel Aufmerksamkeit ein. Ottmar Ette argumentiert, wie bereits erläu-
tert, ähnlich hinsichtlich der Literaturen der Welt und betont deren integrative
Funktion, viellogisches Wissen unterschiedlicher Herkünfte jenseits disziplinärer
Zwänge zu bündeln und zu kondensieren (vgl. Ette 2010a, 20). Es ist gerade das
Schöpferische, die Ästhetik, die einen solchen privilegierten Zugang zum Wissen
bietet.

Das erklärte Ziel von Deleuze und Guattari ist es, der Majorität des herr-
schenden Diskurses ein Minoritär-Werden entgegenzusetzen. Denn die Toleranz

 Die Übersetzung des französischen mineure ist nicht ganz einfach und wird im Deutschen un-
terschiedlich gehandhabt. Im Titel des Buches von Deleuze und Guattari scheint mir die Überset-
zung von „littérature mineure“ mit „kleiner Literatur“ zu vereinfachend und missverständlich.
In der Übersetzung vonMille plateaux (1980) wird das „devenir-minoritaire“, das mit dem Minoren
verwand ist, mit „Minoritär-Werden“ übersetzt. Da gerade auch die Verbindung mit dem
„Werden“ für meine Arbeit relevant ist, werde ich im deutschen Text meiner Arbeit zumeist auf
diese Übersetzung zurückgreifen.
 Deleuze’ Theorie einer barocken Metaphysik der Falte drängt sich hier auf (vgl. Deleuze
1988). Der Rückgriff auf Gottfried Wilhelm Leibniz, gerade auch im Hinblick auf Tier-Mensch-
Relationen, wäre sicherlich lohnenswert, eine eigene ausführlichere Untersuchung würde aller-
dings den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Auch eine Verbindung zwischen Deleuze’ Konzeption
der Falte und Derridas Begriff der Limitrophie könnte sich hinsichtlich der Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart lohnen, würde aber eine vertiefende Beschäftigung mit dem Barock
voraussetzen.
 Auf das Konzept der Limitrophie komme ich ausführlich in Kapitel 4 dieser Arbeit zurück. Es
wird aber auch im weiteren Verlauf dieses Kapitels in 3.2 eine Rolle spielen.

108 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



des herrschenden Diskurses ist mit einem Minoritär-Werden nicht zu verglei-
chen. Toleranz stellt sich nur dort ein, wo sie für den Status quo der herrschen-
den Struktur nicht mehr bedrohlich wirkt, sondern vielmehr nur zur repräsenta-
tiven Struktur der bestehenden Verhältnisse beiträgt. Minoritär-Werden hingegen
bedeutet, die von der Repräsentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich
einem kontinuierlichen Werden anzuvertrauen (vgl. Deleuze und Guattari 1980).
Genau dieser Fokus auf das Minoritäre macht das Denken der beiden Philosophen
für Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart interessant, denn sprechen wir über
Tiere, befinden wir uns jenseits eines majoritären Diskurses. Und verleiht Literatur
Tieren poetologisch eine Stimme, lässt ihr Piepsen, Fauchen, Bellen und Summen
wahrnehmbar werden, lohnt es sich erst recht, dies als ein Minoritär-Werden zu
betrachten: die gängigen Pfade der Repräsentation werden verlassen.64 Eine gren-
zen/lose Ästhetik kann so potentiell entstehen, die zugleich an der Grenze zwischen
Mensch und Tier entlang erzählt. Ein solches Piepsen und Bellen macht der Autor
Wajdi Mouawad in seinem Roman Anima (2012) wahrnehmbar. Er wendet das
Tier-Werden konzeptuell, indem es in seinem Roman nicht mehr nur als Schreib-
prozess zu verstehen ist, sondern sein Roman buchstäblich aus der Perspektive un-
terschiedlicher Tiere erzählt wird.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012)

L’humain est un corridor étroit, il faut s’engager pour espérer le rencontrer. (Mouawad
2012, 149)

Eine nächste Spur folgt also erzählenden Tieren im Roman Anima (2012) des kana-
disch-libanesischen Autors Wajdi Mouawad. Besonders für sein dramatisches
Werk hat der Autor, der seit 2016 das Théâtre national de la Colline in Paris leitet,
viel Aufmerksamkeit erhalten.65 Er ist immer wieder Gast bei großen internatio-

 Vgl. zum ‚Minoren‘ und einer Ausdeutung dieser Konzeption von Deleuze und Guattari, wie
sie in Kafka. Für eine kleine Literatur (dies. 1976), hergeleitet wird, auch den Aufsatz „On Minor
Universality“ (Messling und Tinius 2023, 1–31, insbesondere 9–16). Hier wird der Begriff des
‚Minoren‘ genauer beleuchtet, wie er auch für die Gesamtanlage des bereits erwähnten, durch den
European Research Council geförderten Projekts Minor Universality (Consolidator Grant Prof. Dr.
Markus Messling) von Bedeutung ist (vgl. die Homepage des an der Universität des Saarlandes
angesiedelten Projekts: https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-, inuniversality.html).
 Mouawad wurde im Rahmen seiner Tätigkeit auch negative Aufmerksamkeit zu Teil. Er
wurde 2021 in Frankreich Teil einer Kontroverse, die sich im Kontext von #MeTooThéatre abge-
spielt hat. Konkret ging es um die Beauftragung von Bertrand Cantat für einen Soundtrack und
um die Beschäftigung von Jean-Pierre Baro, die beide Teil des Skandals um #MeTooThéatre

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 109

https://www.uni-saarland.de/forschen/minor


nalen Theaterfestivals und in Frankreich wurde seinem Schaffen 2016 eine ganze
Konferenz in Nancy gewidmet. Die wissenschaftlichen Beiträge des „colloque“
sind von Claire Badoiu-Monferran und Laurent Denooz unter dem Titel Langues
d’Anima 2016 herausgegeben worden. Einen hervorragenden Einblick in zahlrei-
che Werke, vor allem in die dramatischen Texte von Mouawad, bietet Markus
Messling in Universalität nach dem Universalismus (2019), in dem er dessen bisher
noch wenig rezipiertes Werk erstmals für den deutschen und europäischen Erin-
nerungsdiskurs erschließt (vgl. Messling 2019, 139–159).66 Messling hebt insbeson-
dere die Bedeutung des Autors Mouawad für die großen Fragen der Gegenwart
hervor:

Denn seine Romane und Theaterstücke sind Aneignungen der Geschichte, in denen das Di-
lemma des 20. Jahrhunderts paradigmatisch zum Ausdruck kommt: Wie soll der Anspruch
auf Menschlichkeit Geltung beanspruchen, wenn er seine animalische Entblößung nicht zur
Sprache bringt, um ebendiese, die Sprache, wiederzuerlangen, wie ein Kind durch sie ein
Bewusstsein seiner Existenz erlangt? (Messling 2019, 142)

Weniger an die Form der Aneignung der Geschichte als an das Dilemma der Spra-
che, das eng mit der Frage nach Humanität und Menschlichkeit verknüpft ist,
möchte ich mit meiner Analyse von Anima (2012) anknüpfen. Was passiert, wenn
die Perspektive getauscht wird und es keine menschliche, sondern viele verschie-
dene tierliche Erzählinstanzen gibt? Aus der Perspektive von so unterschiedlichen
Spezies wie einer Mücke, einer Katze, einer Spinne, aber auch von Menschen wird
die Geschichte des Protagonisten Wahhch Debch erzählt, der nach Hause kommt
und seine Frau brutal ermordet vorfindet. Dieser vielstimmige Thriller, der sich um
den Mord an einer Frau und Wahhchs eigene Geschichte während des Libanonkrie-
ges dreht, stellt die Gewalt, die zwischenmenschliche Beziehungen ebenso wie Ver-
bindungen zwischen unterschiedlichen Spezies durchzieht, ins Zentrum.

waren. Trotz eindeutiger Forderungen der Gruppe „Action Colline“ und des Kollektivs „Collages
Féminicides Paris“, hielt Mouawad an beiden Personalien fest.
 In Deutschland ist Mouawad Gegenstand einer Kontroverse um eine Aufführung seines Stü-
ckes Die Vögel in München geworden. Einen Einblick in die Debatte bieten u. A. die Artikel
„Romeo und Julia aus dem Nahen Osten“ von Saba-Nur Cheema und Meron Mendel, erschienen
in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 02.12.2022 und „Nur seine eigenen unveränderten
Worte“ von Anna Hoben und René Hofmann, erschienen in der Süddeutschen Zeitung vom
21. März 2023. Der im Raum stehende Antisemitismusvorwurf berührt allerdings nur diese Insze-
nierung von Die Vögel und nicht Mouawads Roman Anima, auf den ich mich im Folgenden kon-
zentriere.

110 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Der Roman Anima (2012) von Wajdi Mouawad schildert die Geschichte eines Mor-
des an der schwangeren Frau Léonie von Wahhch Debch und dessen Suche nach
ihrem Mörder Rooney aus der Perspektive unterschiedlicher Tiere. Die brutale Kri-
minalgeschichte wird verzahnt mit der Gewaltgeschichte der Ureinwohner Nord-
amerikas und der Familiengeschichte des Protagonisten Wahhch Debch. Der Er-
zähltext ist in 4 Teile geteilt, so sind es die „Bestiæ veræ“ (Mouawad 2012, 11) im
ersten, die „Bestiæ fabulosæ“ (Mouawad 2012, 329) im zweiten und „Canis lupus
lupus“ (Mouawad 2012, 329) im dritten Teil, welche die Geschichte der eigentlichen
Bestie, dem „Homo sapiens sapiens“ (Mouawad 2012, 469) im letzten Teil des Textes
erzählen. Im ersten und zweiten Teil sind die Unterkapitel mit den lateinischen
Namen der jeweils erzählenden Tiere betitelt. Im dritten Teil „Canis lupus lupus“,
der aus der Sicht eines Hundes erzählt wird, treten an Stelle der taxonomischen
Bezeichnungen der tierlichen Erzählstimmen Ortsnamen, die das Geschehen räum-
lich verorten. Der abschließende vierte Teil, „Homo sapiens sapiens“, hat nur ein
Unterkapitel, das mit dem Namen des Gerichtsmediziners „Aubert Changnon. Médi-
cin coroner“ betitelt ist.

Mouawad schreibt sich durch die unterschiedlichen Teile mit ihren lateini-
schen Benennungen in Teil I und II in die Genealogie mittelalterlicher Bestiarien
ein (vgl. Simonis 2017). Zugleich bricht er aber auch mit dieser Tradition, indem er
unterschiedliche Spezies aus ihrem tierlichen Blickwinkel vom menschlichen Tier,
dem Homo sapiens sapiens erzählen, lässt.67

Es sind in den ersten Teilen verschiedene Tiere, die ihren scharfen Blick auf
die Menschen und insbesondere auf den Protagonisten Wahhch Debch und dessen
Suche nach dem Mörder seiner Frau Léonie richten. Diese Suche des menschlichen
Protagonisten ist auch eine Suche nach den Ursprüngen der Gewalt, von der sein

 Im Unterschied zu traditionellen Bestiarien, die immer eine Komposition aus Bild/Illustra-
tion und Text sind, gibt es in Anima lediglich eine Illustration des Hundes „Mason-Dixon Line“
(Mouawad 2012, 495). „Die Bestiarien des 20. und 21. Jahrhunderts bewegen sich oftmals spielerisch
in einem Spannungsfeld zwischen faktualer Darstellung und Fiktionalisierung; sie gestalten jene
Zwischenräume durch spezifisch ästhetische und literarische, bildkünstlerische und graphologi-
sche Ausdrucksformen“ (Simonis 2017, 12), schreibt Simonis in ihrem Standardwerk zu Bestiarien
der Gegenwart. Daher, so könnte man argumentieren, ist auch die Zeichnung von Mason-Dixon
Line am Ende von Mouawads Roman nicht zufällig, sondern konstitutiver Bestandteil seines
ganz eigenen Bestiariums. Bei Mouawad aber erscheinen alle Tiere ebenso fabelhaft wie real.
Die Einteilung in „Bestiae verae“ und „Bestiae fabulosae“ führt dabei aber zunächst in die Irre,
denn alle erzählenden Tiere in Anima (2012) sind gemäß den wissenschaftlichen lateinischen
Namen, mit denen die Kapitel betitelt sind, „wahre“ Tiere, die einer empirisch belegten Wissen-
schaft entspringen. Sie definieren die Erzählperspektiven und die Erzählinstanzen jeweils als
tierliche. Die gewählten Überschriften suggerieren ‚reale’ Tiere. Hier folgt der Text wieder der
Tradition der Bestiarien, der wissenschaftlichen Exaktheit und Expertise.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 111



Leben gezeichnet ist, und dem Kern dessen, was Menschlichkeit bedeutet. Eine Ge-
walt, von der auch Mensch-Tier-Beziehungen geprägt sind und von der die Text-
Tiere erzählen. Nach und nach verwischen in Mouawads Roman die Grenzen zwi-
schen Menschen und Tieren, Hierarchien werden zunehmend in Frage gestellt und
insbesondere der Protagonist und der hündische Teil seiner „Anima“ treten im
dritten Teil des Romans in eine „Zone der Ununterscheidbarkeit“ (vgl. Deleuze
und Guattari 1980, 343) bis sich im vierten und letzten Teil ihre Spur vollständig
verliert.

3.2.1 Theoretische Zugänge. Zur Problematik der Grenze

Der Roman Anima (2012) wirft nicht nur Fragen nach der Sprache und der Reprä-
sentation von Tieren auf, sondern adressiert auch auf der Inhaltsebene politische
Themen. Damit verknüpft sind Fragen nach dem Erzählen selbst und dem Schrei-
ben als Tier-Werden (Deleuze und Guattari 1975). Dieses Minoritär-Werden vermag
es potentiell, eine relationale Subjektposition zu entwerfen, die Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Spezies weder leugnet noch hierarchisch ausdeutet. Aus unter-
schiedlichen, man könnte sagen, ‚minoren Erzählperspektiven‘ zusammengesetzt,
führt Mouawad aus, was Tier-Werden als Schreibprozess bedeuten könnte und
dreht dieses Tier-Werden zugleich konzeptuell. Die erzählte Welt setzt sich kaleido-
skopartig aus unterschiedlichen Erzählinstanzen zusammen, die weder einzeln für
sich stehend funktionieren noch alle den gleichen Blick auf das Geschehen haben.
Dieses Konzept eines Tier-Werdens (Deleuze und Guattari 1975 und 1980) über un-
terschiedliche Erzählinstanzen und Perspektiven stellt – wie bei Deleuze und
Guattari auch – die Bestimmungen dessen, was Subjektivität ausmacht, nicht mehr
in Form von Ich und Du gegeneinander, sondern impliziert eine Gleichzeitigkeit
von Prozessen: Eine eindeutige Identität der Erzählinstanz gibt es ebenso wenig
wie ein eindeutiges Bild der menschlichen Hauptfigur. Mit dem Ziel, so Anhalts-
punkte für eine „pensée poétique“ (Derrida 2006, 23) zu finden, die mit einer „pensée
de l’animal“ (ebd.) einhergeht und ein Wissen über den Zusammenhang zwi-
schen Tieren, Menschen und Sprache erschließt, richte ich im Folgenden meinen
Blick auf die unterschiedlichen Erzählinstanzen in Mouawads Text. Die zugrunde
liegende Vermutung ist, dass mit den tierlichen Erzählinstanzen Subjektpositionen
lesbar und erfahrbar gemacht werden, die jenseits monologischer Identitätskon-
struktionen funktionieren und der Text dadurch deutlich eine spezifisch ethische
und politische Dimension zu entfalten vermag. Identitäten – tierliche wie menschli-
che – blieben so immer fragmentarisch und relational einem Werden unterworfen.

Entscheidend erscheint die Frage, wie der Roman Anima (2012) die Tiere zum
Sprechen bringt, ob sie über eine eigene, tierliche Stimme verfügen und was der

112 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Erzähltext über immer komplexer werdende Mensch-Tier-Relationen zu erzählen
weiß. Wie können die tierlichen Erzähler:innen uns menschliche Leser:innen in
„diesen dunklen Korridor“ (Mouawad 2012, 149), der das Menschsein bedeutet,
führen und was vermögen sie uns, als eigentlich sprachlose Wesen, darüber zu
erzählen? Die zweite Spur führt uns also in das verknotete Netz der Zusammen-
hänge zwischen Sprache, Repräsentation, Erzählen, die insbesondere im Hinblick
auf Tier-Mensch-Relationen eine entscheidende Rolle spielen. Dieser heuristische
Ansatz stellt – mit Wittgenstein – zunächst den Versuch dar, „ein kaputtes Spin-
nennetz mit den Fingern zu reparieren“ (Wittgenstein [1953] 1971, 106). Die erzäh-
lenden Tiere, denen wir begegnen, sind, wie ich zeigen werde, Knotenpunkte in
diesem aufgespannten Netz.

Die ‚Natur des Menschen‘ wird aus einer tierlichen Sicht und damit für die
(menschlichen) Leser:innen des Romans aus einer anderen, ‚minoren‘ Perspek-
tive beleuchtet. Durch diese ungewohnte, tierliche Sichtweise auf menschliche Fi-
guren und im Besonderen auf das Schicksal des Protagonisten unterwandert
Mouawad zugleich jegliche Vorstellung von einer einheitlichen ‚Natur des Men-
schen‘ und führt sie durch seine tierlichen Erzählinstanzen mit ihren eigenen
Perspektiven auf die Menschen ad absurdum.

Der Autor folgt damit in seinem Erzähltext dem „seltsamen Imperativ“, den
Deleuze und Guattari formulieren: „ou bien cesser d’écrire, ou écrire comme un
rat ...“. (Deleuze und Guattari 1980, 293) Dieses Tier-Werden, das bei Deleuze
und Guattari zunächst kein Konzept, sondern eine Schreibhaltung ist, wird von
Mouawad, wie oben bereits angedeutet, allerdings auch konzeptuell gedeutet
und zur Form seines Textes, in dem unterschiedliche Tierstimmen zu Wort kom-
men. Damit überschreitet der Autor über seine Erzählinstanzen die Grenze zwi-
schen Tier und Mensch. Der Kern dessen, was die menschlichen Figuren im
Text ausmacht, zerfällt ausgerechnet in den Stimmen der unterschiedlichen er-
zählenden Tiere in Einzelperspektiven und wird erst nach und nach netzartig
wieder zusammengesetzt. Diese Vielperspektivität ist zugleich viellogisch, denn
die Tier-Mensch-Opposition und ein häufig damit einhergehender Anthropozen-
trismus wird poetologisch von Anfang an unterlaufen und als Leser:in ist man
gezwungen, den unterschiedlichen Logiken der erzählenden Tiere zu folgen.
Zwar steht mit Wahhch eine menschliche Figur im Zentrum der Erzählung,
aber die überwiegende Mehrheit der Erzählinstanzen sind nicht-menschliche
Tiere. Es ist über weite Teile des Erzähltextes nur ihre Perspektive, die den
Leser:innen zugänglich ist. Das einzige menschliche erzählende Ich im letzten
Teil reiht sich also in den vielstimmigen Chor der tierlichen Erzähler:innen ein,
die jeweils ganz eigenen, tierlichen Logiken folgen. Es ist ein „polylogisches“
(Ette 2022b, 30) Erzählen, das die „Viellogik“ (ebd.) der tierlichen und menschli-
chen Leben aus unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 113



Die menschliche Stimme und die Ratio treten bei Mouawad allerdings gegen-
über dem inszenierten tierlichen Wissen zurück, dass auf andere Sinne setzt. Dies
führt zu einer doppelten epistemologischen Verunsicherung, die zunächst die
Leser:innen erfasst, die zumindest zu Beginn des Romans nicht wissen wer
spricht, eine menschliche oder eine tierliche Stimme. Diese Vielstimmigkeit er-
zeugt zugleich ein vielperspektivisches Netz, das zudem noch alle Speziesgrenzen
sprengt. Der vermeintliche Protagonist bleibt auch durch diese Erzählstrategie
den Leser:innen wie den erzählenden Tieren fremd. Die unterschiedlichen tierli-
chen Erzähler:innen distanzieren das diegetische Universum und zeichnen kein
linear erzähltes, psychologisches Innenleben der erzählten Person, sondern ein
nebulöses68 Bild des Protagonisten. Als Leser:innen übernehmen wir die un-
scharfe, nie ganz vertraute Sichtweise der Tiere auf die menschliche Hauptfigur,
während die jeweiligen erzählenden Tiere, mit ihren dezidiert tierlichen Perspek-
tiven, den Rezipient:innen näher rücken. Die Konstruktion einer anthropologi-
schen Differenz wird dadurch sichtbar und fast schmerzlich spürbar, aber zu-
gleich auch ins Ungewisse überführt. Dieses Vorführen der Konstruktion, der
Gemachtheit, ermöglicht die Überschreitung einer starren Mensch-Tier-Grenze,
die an die Sprachlichkeit des Menschen gebunden ist, die aber nie einfach, nie
leicht ist. Es ermöglicht das Erkunden „dieser abgründigen Grenze, dieser Ran-
dungen, dieser pluralen und mehrfach gefalteten Grenze“ (Derrida 2010a, 57) zwi-
schen Mensch und Tier, die Derrida „Limitrophie“ (Derrida 2006, 51) nennt und
für den Philosophen zur Kernfrage seines Denkens wird. Derrida schreibt im
französischen Originaltext von L’animal que donc je suis: „la limitrophie, voilà
donc le sujet. Non seulement parce qu’il s’agira de ce qui pousse et croît à la li-
mite, autour de la limite, en s’entretenant de la limite, mais de ce qui nourrit la
limite, la génère, l’élève et la complique“ (Derrida 2006, 51). Dieses Denken ist
auch bei Derrida nie unabhängig von Sprache, was der Vordenker und ‚Erfinder‘
der Dekonstruktion im Hinblick auf Tier-Mensch-Relationen zeigt: Denn das tren-
nende Moment zwischen Tier und Mensch liegt, so arbeitet Derrida es heraus, in
der Sprache des Menschen und der angenommenen Sprachlosigkeit des Tieres,
mit all seinen signifikanten, die gesamte philosophische Tradition durchziehen-
den Konsequenzen für eine Definition ‚des Tieres‘ als Kontrastfolie für ‚den Men-
schen‘ (vgl. Derrida 2006). Die eigentlich kontingente Grenze zwischen Tieren und
Menschen wird im westlichen Denken des Logozentrismus, von „Aristoteles bis
Heidegger, von Descartes bis Kant, Lévinas und Lacan“ (Derrida 2010a, 52), norma-
tiv absolut gesetzt und spiegelt sich auch sprachlich, indem alle nicht-menschlichen

 Auf dieses Nebulöse komme ich im Zusammenhang mit Martins Text und Glissants Konzept
der „Opazität“ in Kapitel 4 noch einmal zurück.

114 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Spezies in einem einzigen Wort („Tier“) der Spezies Homo sapiens sapiens gegen-
übergestellt werden: „Les décisions interprétatives (dans toutes leurs conséquences,
métaphysiques, éthiques, juridiques, politiques, etc.) dépendent ainsi de ce qui se pré-
suppose dans le singulier général de ce mot, ‚l’Animal‘“ (Derrida 2006, 65). Denn an
die Sprachfähigkeit ist zugleich der logos und das Denken in der philosophischen
Tradition des Abendlandes geknüpft. Derrida führt um diese Kontingenz des Wortes
„Tier“ auch sprachlich zu verdeutlichen, den Neologismus animot69 ein: „Ecce animot.
Ni une espèce, ni un genre, ni un individu, c’est une irréductible multiplicité
vivante de mortels, et plutôt qu’un double clone ou un mot-valise, une sorte d’hy-
bride monstrueux, une chimère attendant d’être mise à mort par son Bellérophon70“
(Derrida 2006, 65). Es sind die Worte, die Bezeichnungen und die sprachlichen Mar-
kierungen, in denen auch Gewalt steckt, wie bereits in der Spur des vorherigen Kapi-
tels gesehen. Derrida interessiert sich weniger für die Existenz der Grenze zwischen
Tier und Mensch, sondern für deren Beschaffenheit, wenn er fragt: „Was sind die
Ränder einer Grenze, die wächst und sich vervielfältigt, indem sie sich mit Abgrund
nährt?“ (Derrida 2010a, 57)

Der Erzähltext von Mouawad lotet die Abgründe der Grenze nicht nur poeto-
logisch über seiner tierlichen Erzählinstanzen, sondern auch auf Inhaltsebene
des Textes immer wieder aus. Denn auch hier geht es um die menschlichen und
tierlichen Abgründe, um die Ränder von Leben und Tod und der Gewalt, die
einer solchen dualistischen Grenzziehung inhärent ist. Mit den sich aus einer den
Menschen als Erzähler dezentrierenden Konzeption des Romans ergebenden Un-
sicherheiten spielt der Autor Mouawad. Denn der Thriller bezieht nicht zuletzt
auch darüber seine Spannung, dass sich die Leser:innen – wie Wahhch auch
selbst (vgl. Mouawad 2012, 474) – nie ganz sicher sind, wozu der menschliche Pro-
tagonist fähig ist und ob er am Ende nicht selbst der Mörder seiner Frau ist. Die
tierlichen Erzählperspektiven ermöglichen einen Blick auf das Treiben der Men-
schen, indem sie einerseits diese Welt distanzieren und den Leser:innen zugleich
ihre tierliche Perspektive näherbringen. Als Leser:innen verfängt man sich aber
ebenso schnell in diesem multiperspektivischen, die Speziesgrenzen sprengenden

 In diesem morphologischen Singular schwingt auf Französisch der phonetische Plural „ani-
maux“ mit. Es enthält zugleich das französische Wort für ‚Wort‘ („mot“). Zum Teil wird „animot“
mit „Tier-Wort“ übersetzt, was allerdings das Wortspiel mit seiner Polylogik verschwinden lässt.
Der hervorragende Derrida-Übersetzer Markus Sedlazeck, verzichtet aus guten Gründen in sei-
ner für den Passagen Verlag 2010 erschienenen Übersetzung ins Deutsche darauf und lässt das
französische Original „animot“ stehen (vgl. Derrida 2010a).
 Derrida spielt hier auf den Helden Bellerophon in der griechische Mythologie an: Bellerophon
ist ein Held, der mit Hilfe seines geflügelten Pferdes Pegasos die Chimäre tötet.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 115



Netz der Bedeutungen und Beziehungen. Die Beziehungen zwischen Tieren und
Menschen im Erzähltext selbst und den erzählenden Tieren und den Leser:innen
außerhalb des Textes werden so verkompliziert.

Dieses Erzählverfahren deutet sich bereits im Zitat aus dem Buch Jesaja an,
das als ein erstes Motto71 dem Erzähltext Anima (2012) vorangestellt ist: „J’ai mis
mes paroles dans ta bouche, ISAIE, 51–16“ (Mouawad 2012; Hervorhebungen im
Original). Das Zitat kann als Ankündigung des Erzählverfahrens gelesen werden,
denn genau dies tut Mouawad, er legt – gottgleich, wie das Zitat nahelegt – Worte
in fremde und noch dazu nicht-menschliche Münder.72 Soweit ist daran zunächst
wenig Bemerkenswertes, entspricht dies doch einem gängigen Verfahren literari-
scher Textproduktion, insbesondere von Erzähltexten mit diversen Erzählinstan-
zen, die mit ihren meist von den Autor:innen abweichenden Stimmen eine Ge-
schichte entfalten. Nur sind es in Anima (2012) keine menschlichen Lebewesen,
sondern Tiere, denen der Autor des Buches Wörter in die Mäuler legt.

Die erzählenden Tiere werden in gewisser Weise ‚animiert‘ und durch diese
Animation gleichzeitig dem Willen des menschlichen Autors unterworfen. Denn
obwohl der Autor den verschiedenen Tieren eine Stimme verleiht, ist es letztlich
ein menschlicher Autor, der den Erzähltext schreibt. Das zutiefst paradoxe Ver-
hältnis zwischen Menschen und Tieren scheint also bereits im Motto des Ro-
mans auf. Der Akt des Erzählens wird zu einem doppelten Schöpfungsakt, das
Schreiben als menschliche Praxis bietet den Ermöglichungsraum für tierliches
Sprechen.

Mit dieser Praxis des Schreibens, eines ‚Worte-in-den-Mund-legens‘, begrün-
det sich aber zugleich eine Hierarchie: Der menschliche Schriftsteller ermächtigt
sich – so legt das erste Zitat im Motto nahe – die Tiere zum Sprechen zu bringen.
Betrachtet man nur diesen Aspekt, würde man mit Élisabeth de Fontenay73 sagen,
dass Mouawad sich auf der Seite derjenigen bewegt, die die französische Theore-

 Das zweite Zitat, das wie ein Motto dem Roman vorangestellt ist, ist eine Passage aus Sophokles
Elektra, die in Kapitel 3.2.3 noch eine Rolle spielen wird: „Où sont donc les foudres de Zeus, où
est le soleil flamboyant, si, à la vue de pareils crimes, ils restent sans agir dans l’ombre?,
SOPHOCLE, Électre“ (Mouawad 2012).
 Was der Schriftsteller wohl bewusst für das Motto des Romans weglässt, ist der zweite Teil
des Absatzes aus dem Buch Jesaja. In der deutschen Einheitsübersetzung heißt der vollständige
Vers „Ich habe dir meine Worte in den Mund gelegt, / im Schatten meiner Hand habe ich dich
verborgen, als ich den Himmel ausspannte und die Fundamente der Erde legte / und zu Zion
sagte: Du bist mein Volk.“ Jesaja, 51,16. Das Volk ist bei Jesaja ein rein menschliches Volk, wäh-
rend es bei Mouawad, wie ich ausführen werde, eine Familie aus Tieren und Menschen sein
wird, die nach einer neuen Sprache suchen.
 Auf Élisabeth de Fontenays Werk Le silence des bêtes (1998) verweist Mouawad am Ende des
Buches selbst.

116 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



tikerin als „faux amis“ der Tiere bezeichnet. Sie differenziert zwischen zwei
Arten von Autor:innen:

[...] those who make beasts speak and those who speak about them. [...] On the side of mime-
sis, allegory and prosopopoeia, I place the ones who make beasts talk; on the side of diege-
sis, story, narration and description, the ones who speak about them. As for the first kind,
one is almost tempted to label them the faux amis [false friends] of animals, [...]. (Fontenay
2011, 18)

Da Mouawad sich in seinem Text der Stilfigur der Prosopopöie bedient und Tiere
sprechen lässt, scheint er nach de Fontenay der ersten Art anzugehören, die für
die Philosophin „falsche Freunde“ sind. Auf den zweiten Blick verkompliziert sich
die Antwort, da er, so eine erste These, die Tiere im Erzähltext durchaus als Lebe-
wesen mit ihren biologischen Eigenarten ernst nimmt. Über den Blick und die
Perspektive der Tiere inszeniert er auch ein Wissen über Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart, das die komplizierten Schichten der Limitrophie, der Facetten der
Grenze zwischen Tier und Mensch (Derrida 2006, 51 ff.), sichtbar werden lässt.
Mit Deleuze und Guattari werden in diesem „Schreiben wie eine Ratte“ (Deleuze
und Guattari 1980, 293) Fluchtlinien erkennbar, die ein sich veränderndes Tier-
Mensch-Verhältnis in der Gegenwart eben nicht nur abbilden, sondern selbst pro-
duktiv (und politisch) in diese Relation eingreifen.

Der Titel Anima verweist bereits darauf, dass der Autor in seinem Roman
eben durch jene titelgebende Anima das Schicksal der Menschen an das Schick-
sal der Tiere knüpft. Dieses Leiden, als Leiden des Fleisches, scheint im eigent-
lich leeren Zentrum des Netzes zu stehen und Menschen und Tiere im Text zu
vereinen. Dabei geht es in diesem Text von Mouawad – ähnlich wie in Francis
Bacons Bildern – nicht um eine „gefühlvolle Identifizierung“ (Deleuze 1995, 21)
mit dem Leid des jeweils (tierlichen oder menschlichen) Anderen, sondern um
ein Werden, das die Kategorien auflöst: Ich versetze mich nicht in den anderen,
ich werde der andere, und das gilt wechselseitig: „Der leidende Mensch ist Vieh,
das leidende Vieh ist Mensch. Das ist die Wirklichkeit des Werdens“ (ebd., Her-
vorhebung M-A. S.). So wird der Mörder Welson Wolf Rooney zum Hund, ebenso
wie der Text-Hund Mason-Dixon Line als Anima des Protagonisten Teil von des-
sen (menschlicher) Seele wird.

3.2.2 Der literarische Text und Vielperspektivität. Die Dezentrierung des
Menschen

Die Vielperspektivität, die Wajdi Mouawad in Anima (2012) durch die unterschied-
lichen tierlichen Erzähler:innen schafft, ermöglicht es dem Autor, menschliche

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 117



und tierliche Erfahrungen von Schmerz, Leid und Gewalt ins Zentrum seines Ro-
mans zu stellen. Bereits am Anfang des Textes steht die grausame Szene des Lust-
mordes an Léonie, der Frau des Protagonisten. Dieser Mord wird nach und nach
mit den Gewalterfahrungen der amerikanischen Ureinwohner, den Massakern
im libanesischen Bürgerkrieg und dem massenhaften Leiden unterschiedlicher
Tiere kurzgeschlossen. Mouawads Roman beginnt, genau wie Derridas einfluss-
reicher Text L’animal que donc je suis (2006), mit dem Blick einer Katze, die die
Szene beschreibt, in der der Protagonist Wahhch Debch seine ermordete Freun-
din Léonie zu Hause vorfindet:

Je ne peux pas dire combien de temps il est resté sans bouger, combien de temps est passé
avant qu’il n’aille s’agenouiller à ses côtés. Je le voyais dans la lueur jaunâtre des lampadai-
res extérieurs qui éclaboussaient, par taches, une partie du salon. Il a approché son visage
de son visage, chaque instant nous éloignait d’elle, Léonie était pâle comme une étoile trop
lointaine, bleuie par les ténèbres de la nuit. (Mouawad 2012, 14–15)

Übersieht man beim ersten Lesen dieses Kapitels die Überschrift, die die Er-
zählinstanz in taxonomischer Manier auf Latein als „FELIS SYLVESTRIS CATUS
CARTHUSIANORUM“ (Mouawad 2012, 13), als Karthäuser Katze ausweist, fällt
erst spät auf, dass die Erzählinstanz eine eher ungewohnte ist und es ein Haus-
tier ist, das hier spricht. Die Katze taucht nur in der Überschrift auf, und das
‚Kätzische‘ der Erzählinstanz offenbart sich nicht sofort. Als Leser:in erahnt
man erst im folgenden Absatz, dass eine nicht-menschliche Spezies die Ge-
schichte erzählt, wenn die Katze über die Menschen spricht und erzählt wird,
wie sie den Tunfisch aus der Plastiktüte frisst und Wasser aus der Toilette
trinkt:

J’ai mangé le thon qui était dans le sac et bu l’eau des toilettes. Il y a eu la nuit puis le soleil
et encore la nuit puis des nuages et la pluie et encore la nuit et des oiseaux avant que la
porte ne soit fracassée et que des hommes, que je ne connaissais pas, ne viennent les
prendre et les emporter tous les deux. (Mouawad 2012, 15)

Beispiele für Erzähltexte, die aus der Perspektive von Haustieren geschrieben
sind, gibt es zahlreiche, E.T.A Hoffmanns schon erwähnter Kater Murr (Hoffmann
[1918] 2011) ist wohl eines der bekanntesten Beispiele seiner Art.74 Als nächste Er-
zählstimmen folgen in Mouawads Roman nun aber weitere Spezies von A wie
Aedes Stegomyia, der Gelbfiebermücke, bis V wie Vulpes vuplpes, dem Rotfuchs,
die ihren Blick auf den menschlichen Protagonisten werfen, ihn sehen, ihn be-

 Frederike Middelhoff sieht darin eine Unterkategorie der Biografien und nennt diese Erzäh-
lungen des Selbst aus der Perspektive von Tieren Autozoographie (vgl. Middelhoff 2020).

118 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



obachten, ihn fixieren und anblicken und über die Menschen aus ihrer Perspek-
tive und mit einer eigenen Stimme erzählen.75

3.2.2.1 Erzählen von oben, unten, hinten und vorne
Die Innenperspektive der erzählenden Tiere, die in den ersten beiden Teilen76 als
innere Monologe der einzelnen Spezies erscheinen, wird zugleich zur Außenper-
spektive auf den menschlichen Protagonisten Wahhch. Es sind nicht nur die eige-
nen tierlichen Stimmen, die das ungewöhnliche Bestiarium und damit über sich
und andere nicht-menschliche Tiere erzählen; Es sind eben auch die verschiede-
nen Text-Tiere, die über den Homo sapiens sapiens berichten. Durch diese Erzähl-
strategie findet innerdiegetisch auf formaler Ebene ein Rollentausch statt: Der
Mensch wird Objekt der Betrachtung der Tiere, die auf inhaltlicher Ebene wie-
derum ihre Beobachtungen über das Leben der Menschen mitteilen, wie z. B. die
Katze im ersten Kapitel:

Le monde est immobile tant que les humains se tiennent debout. C’est une loi innée, inscrite
dans mes gènes. Voilà pourquoi ma frayeur a été grande lorsque je l’ai vu à quatre pattes,
les mains à plat dans la flaque de son sang, penché vers la surface pour en boire la couleur.
Se relevant, il a regardé ses paumes et les a posées sur son propre visage. (Mouawad
2012, 15)

Das erzählende Tier nimmt den aufrechten Gang als distinguierendes Merkmal
zwischen Mensch und Tier wahr, und es verstört die Katze, als Wahhch auf allen
Vieren neben der toten Léonie verharrt. Denn sie erzählen mit tierlichen Stim-
men aus einer Gegenperspektive: der Perspektive der Tiere. Die gewählte Erzähl-
strategie erinnert dabei stark an filmisches Erzählen, das über unterschiedliche
Kameraeinstellungen auch verschiedene Perspektiven ermöglicht. Im Falle des
Erzähltextes Anima (2012) verwirren diese unterschiedlichen Sichtweisen der tier-
lichen Erzähler:innen und die verschiedenen Perspektiven der Tiere, die über,
unter, hinter und vor den Menschen sitzen, laufen und krabbeln – sie verunsi-
chern auch: Als Leser:in irrt man zunächst mit diesen ungewohnten, tierlichen

 Ich verwende zur Analyse den Begriff der Perspektive, wie ihn u. a. auch Ansgar Nünning
prägt und komme nur gelegentlich auf den von Genette eingeführten Begriff der Fokalisierung
zurück. Die Perspektive – als ein an das Sehen gebundener Begriff – erscheint mir als Analyseka-
tegorie passend, da Mouawads Text auch vom Sehen und Gesehenwerden und den verschiede-
nen Blickrichtungen zwischen tierlichen und menschlichen Figuren geprägt ist.
 Auch der dritte Teil trägt noch Züge eines inneren Monologs aus der Sicht des Hundes
Mason-Dixon Line. Allerdings ändert sich der Tonfall der Erzählung leicht, der Hund und der
menschliche Protagonist Wahhch ähneln sich im Verlauf des dritten Teils immer mehr (vgl. Kapi-
tel 3.2.3 Stille Abgründe).

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 119



Perspektiven leicht orientierungslos durch den Text. Dieses „Schreiben wie eine
Ratte“ (Deleuze und Guattari 1980, 293), das Mouawad in ein ‚Schreiben aus der
Perspektive einer Ratte‘ wendet, trägt auch, wie oben bereits erwähnt, zur Verun-
sicherung über die Motive der menschlichen Figuren bei: Es distanziert das Ge-
schehen – teilweise auch ganz räumlich – wenn beispielsweise eine erzählende
Spinne aus ihrem Netz in einer Ecke des Raumes erzählt. Diese räumlich gegen-
über einer menschlichen Perspektive verschobene Erzählperspektive von oben
oder unten bietet dann aber häufig eine genaue Innenperspektive. Wie in der fol-
genden Passage aus der Sicht einer Spinne wird diese Schreibstrategie in den ers-
ten Teilen des Romans in Form von inneren Monologen umgesetzt, was die in-
terne Fokalisierung einer nicht-menschlichen erzählenden Spezies noch weiter
radikalisiert:

Je me suis décentrée sur ma toile. Il a alors incliné la tête en ma direction et m’a regardée
comme s’il m’avait entendue bouger, comme s’il pouvait me parler, comme s’il comprenait
combien je le comprenais et qu’il voyait combien je le voyais. Il s’est relevé, il a tendu sa
main vers moi, il s’est approché, il a dit: Toi ! J’ai dit: Moi ! Quelque chose d’humain est
venu m’effleurer et les ténèbres m’ont envahie. Je me suis reculée et je me suis enfuie par
une fissure du mur pour le sortir de ma vue et retrouver l’obscurité profonde des arach-
nées, bien plus lumineuse, bien plus rassurante que cette nuit effroyable que je venais d’ent-
revoir et qui est, je le sais à présent, le propre des humains. (Mouawad 2012, 121–122)

Die Spinne sieht den Menschen nicht nur, sie erkennt ihn auch und antwortet
sogar. Dabei reflektiert die tierliche Erzählerin aus der Familie „Tegenaria do-
mestica“ selbst die Unmöglichkeit des speziesübergreifenden Sprechens mit
sprachlichen Mitteln, wenn es heißt: „comme s’il pouvait me parler, comme s’il
comprenait ...“ (Mouawad 2012, 121). Ein echtes Verständnis und die Möglichkeit,
miteinander zu sprechen, wird zwar nicht verworfen, aber ebenso wenig als ge-
geben gesetzt.

Auf inhaltlicher Ebene „dezentriert“ sich auch das Spinnen-Ich in seinem
Netz, um der menschlichen Figur zu begegnen, bevor es sich wieder zurück in
„die Dunkelheit der Spinnen“ flüchtet, die allerdings „viel heller ist“ (Mouawad
2012, 122), als die „den Menschen eigene“ (ebd.) Nacht, die der Spinne als grau-
same Bürde erscheint. Die fehlende gemeinsame Sprache wird also nicht ver-
schwiegen, hindert aber auch nicht am Verstehen und führt im Erzähltext ganz
praktisch zu Kommunikation, Verständigung und sogar Verständnis. Mensch und
Spinne berühren sich im Textgeflecht. Die Grenzen zwischen Menschen und Tie-
ren scheinen in den tierlichen Erzähler:innen durchlässig zu werden, wenngleich
sie auch nicht geleugnet werden. Es geht an diesen Textstellen um die poetologi-
sche Befragung der Beschaffenheit des Abgrundes zwischen Tieren und Men-
schen, der Limitrophie im Sinne Derridas (vgl. ders. 2006, 51 f.). Mouawad quert

120 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



durch das gewählte Erzählverfahren die Speziesgrenze, indem er tierliche Er-
zählinstanzen wählt. Der Mensch und die Spinne in der oben zitierten Passage
treten auf semantischer Ebene für einen Moment in einen Schwellenbereich ein,
in dem sie sich ‚sehen‘, bis „etwas Menschliches“ (Mouawad 2012, 121) die Spinne
zum Rückzug in ihr eigenes Gebiet veranlasst.

Es findet eine Subjekt-Werdung des Insekts über die eigene Benennung eines
„Ichs“ statt, dem sogleich ein „Du“ gegenübergestellt wird. Gleichzeitig sind es die
menschlichen Figuren, die über das Erzählverfahren aus dem Spinnennetz he-
raus, dezentriert werden. Der menschliche Protagonist im Text erkennt das Spin-
nentier ebenso, wie das Insekt den Menschen Wahhch erkennt. Tierliches Sprach-
vermögen rückt zugunsten eines gegenseitigen Erkennens in den Hintergrund,
die Seele, die Anima, die alle Lebewesen, auch die menschlichen Tiere haben,
wird im Erkennen betont. Es findet aber zugleich eine gefährliche Überschreitung
statt. Der Anthropologe Eduardo de Castro beschreibt solche Zusammentreffen
zwischen Tier und Mensch in seiner Studie zu indigenen Kulturen des Amazons
als „kosmologische Deixis“:

He who responds to a ‚you‘ spoken by a non-human accepts the condition of being its ‚se-
cond person‘, and when assuming in his turn the position of ‚I‘ does so already as a non-
human. The canonical form of these supernatural encounters, then, consists in suddenly
finding out that the other is ‚human‘, that is, that it is the human, which automatically
dehumanizes and alienates the interlocutor and transforms him into a prey object, that is,
an animal. Only shamans, multinatural beings by definition and office, are always capable
of transiting the various perspectives, calling and being called ‚you‘ by the animal subjec-
tivities and spirits without losing their condition as human subject. (Castro 1998, 483)77

Folgt man dieser Annahme, erscheinen beide Figuren, die tierliche, wie die
menschliche, in einem Schwellenbereich, der die Grenze transzendiert. Es ist
dann auch „cette nuit effroyable“, die die tierliche Erzählinstanz in Wahhch er-
kennt und als „dem Menschen eigen“ (vgl. Mouawad 2012, 122) beschreibt und sie
erschrocken zurückweichen lässt. Die tierliche Erzählinstanz der Spinne zieht die
Leser:innen außerhalb des Textes ins Vertrauen und lässt sie an ihrer tierlichen
Realität und ihren tierlichen Erkenntnissen über den menschlichen Protagonisten
teilhaben. Auch hier findet eine Überschreitung der Tier-Mensch-Grenze über die
Grenzen des Erzähltextes hinweg statt. Es wird eine Distanz zu den menschlichen
Figuren im Text bei gleichzeitiger Nähe der (menschlichen) Rezipient:innen und
den tierlichen Erzähler:innen erzeugt.

 Auf diese besondere Konzeption von Tier-Mensch-Relationen, die mit dem Anthropologen
Descola als „animistisch“ (Descola 2005, 221) bezeichnet werden kann, komme ich sehr ausführ-
lich in Kapitel 4 zurück.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 121



3.2.2.2 Vielperspektivische Epistemologie
Ähnliches passiert in der Passage, die von einer Ratte erzählt wird: „Je l’ai vu se
retourner pour trouver peut-être une réponse, mais il n’a trouvé que mon regard.
Je crois qu’il a reconnu en moi ce que j’ai reconnu en lui“ (Mouawad 2012, 46).
Der Text dient hier als Ort, in dem sich Text-Tier und menschliche Figur begegnen
können, sich erkennen („reconnaître“) können. Das „Erkennen“ funktioniert ganz
ohne gemeinsame Sprache und dieses gegenseitige Erkennen überschreitet zu-
gleich die anthropologische Grenze.

Dieses (Tier-)Wissen entpuppt sich bei genauer Analyse auch als ein Wissen
über das Leben der Menschen, das meist mit starker interner Fokalisierung insze-
niert wird, wie beispielsweise „Rattus norvegicus“, die Wanderratte, es später im
Text erzählt:

Je me suis méfié. Je n’aime pas les humains inquiets. Ils sont assis l’un en face d’autre. Ils
sont appuyés contre le mur et j’ai senti leurs pieds se poser sur le rebord du radiateur élec-
trique fixé à même la plinthe et derrière lequel je me tiens caché. Je suis toujours là. Entre
le mur et le radiateur. Le plâtre est poreux. Il nous a suffi de peu d’efforts pour en venir à
bout. (Mouawad 2012, 161)

Die Katze, die zu Beginn des Romans auf das Geschehen blickt und davon erzählt,
‚weiß‘ als Haustier andere Dinge als der Hausperling, der als darauffolgende Er-
zählinstanz auftritt (vgl. Mouawad 2012, 16 f.) oder die oben zitierte Ratte, die wie-
derum über ein ganz anderes Wissen zu verfügen scheint. Das Olfaktorische und
das Auditive tritt in den Vordergrund, wodurch ein Wissensvorsprung der Ratte
gegenüber den häufig auf Verbalisierungen angewiesenen Menschen entsteht:
Obwohl die Ratte, anders als die Leser:innen, nicht weiß, was zuvor geschehen
ist, kann sie doch das Wesentliche, die für Sie bestehende Gefahr („Je me
suis méfié“, Mouawad 2012, 161) riechen, wohingegen die von ihr beobachteten
Menschen keine Ahnung davon haben. Es wird ein ÜberLebenswissen (Ette 2004
und 2022) im Sinne Ettes, hier als ein Wissen der Tiere über die Menschen, das
ihr Überleben sichert, aber auch als ein Wissen über das Leben der Tiere für die
Leser:innen lesbar und damit auch erfahrbar.

Die als Erzähler:innen auftretenden Tiere haben jeweils ihre eigenen Per-
spektiven, die auf semantischer Ebene auch unterschiedlich vermittelt werden:
Die in dieser Passage erzählende Ratte schreibt sich als „je“, als „Ich“ und damit
als Subjekt in den Text ein, was über die Alliteration des „je“ noch betont wird.
Gleichzeitig dreht sich in diesen nicht-menschlichen Perspektiven die Erkenntnis-
logik um. Bereits zu Beginn des Romans stellt ein Hund fest:

L’humain est un corridor étroit, il faut s’engager pour espérer le rencontrer. Il faut avancer
dans le noir, sentir les odeurs de tous les animaux morts, entendre le cris, les grincements
de dents et les pleurs. [...] Animal parmi les animaux, il ne souffrait pas encore. L’humain

122 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



est un corridor et tout humain pleure son ciel disparu. Un chien sait cela et c’est pour cela
que son affection pour l’humain est infinie. (Mouawad 2012, 149)

Der Mensch erscheint als dunkler, unergründlicher Korridor, den der Hund aber
zu entschlüsseln weiß. Eine rein menschliche Epistemologie wird durch das Er-
kennen erschüttert und dies löst zugleich eine ontologische Krise aus: Wer ist
Mensch? Wer ist Tier? Was ist das Gemeinsame, was die Ratte oder der Hund und
Wahhch teilen? Bewegen wir uns nicht alle in einem Netz der gemeinsamen Be-
züge und Bezogenheit? Hier wird implizit auch eine Antwort auf die Frage von
Nagel „What is it like to be a bat?“ (ders. 1974) gegeben, denn der fiktive Hund
weiß ganz genau, wie es ist, ein Mensch zu sein. Mouawads Text wendet sich also
gegen die Auffassung Nagels, dass es grundsätzliche Erkenntnisschranken gibt
und wir uns nie die Erlebnisperspektive eines anderen Wesens erschließen kön-
nen. Denn Literatur vermag genau dieses. Über die tierlichen und menschlichen
Figuren haben die Leser:innen Teil an diesem Experiment, denn „Literatur ist
stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum“ (Ette 2022b, 26) wie Ette mit
Fokus auf David Wagners Roman Leben (2013) schreibt, was aber durchaus auch
für Mouawads Text beansprucht werden kann. Denn so schwer es auch sein mag,
sich mit einer Spinne als Erzählinstanz zu identifizieren, der Erzähltext ermög-
licht es uns doch über die vielstimmigen unterschiedlichen Erzähler:innen, le-
send, auch diese Perspektive einzunehmen. Die vermeintliche Stille der Tiere
führt zu einer vielperspektivischen Erkenntnis.

Empathie und ‚Mit-Leiden‘ im gegenseitigen Erkennen des Anderen werden
eher evoziert als ein Abdriften in eine fantastische Erzählwelt, die die zunächst
hermetisch anmutende Anlage von Mouawads Roman auch vermuten lassen
könnte. Andere Perspektiven, die anderen Logiken folgen, werden poetologisch
erprobt und durch Mouawad ästhetisch radikalisiert. Die Wahrheit lärmt nicht,
sondern ist still. Es sind die tierlichen Erzähler, die davon zeugen (vgl. hierzu
auch Messling 2019, 139).78

In der zitierten Passage aus der Perspektive der Spinne ist es nicht, wie bei
Derrida (ders. 2006), der Blick eines Haustieres, das den meisten Menschen näher
ist, sondern der Blickwechsel zwischen dem menschlichen Protagonisten und einer
Spinne, der die Subjektwerdung des Tieres anstößt, das erzählende Tier aber zu-
gleich abstößt. Dennoch queren sich im Textgeflecht tierische und menschliche Lo-
giken. Die Wahrheit liegt im stillen Netz, das die erzählende Spinne – gemeinsam
mit anderen der Sprache beraubten Lebewesen – spinnt.

 Messling hält ganz Ähnliches zu L’Amour fest: „Die große Not, die Sprache zurückzugewin-
nen, Mensch zu sein, erzählt diese Geschichte L’Amour (Die Liebe) von Wajdi Mouawad.“

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 123



Die Blicke überschneiden sich, sie treffen sich auf halbem Weg zwischen
Mensch und Tier, und es entsteht ein Geflecht, in dem sich Animalität und Ästhetik
im Erzähltext miteinander verschränken. Eine grenzen/lose Ästhetik wird fassbar.
Die unterschiedlichen tierlichen Erzählstimmen mit ihren spezifischen Perspekti-
ven formen dieses rhizomatische Netz, das den eigentlichen vieldimensionalen und
ortlosen Schauplatz des Romans ausmacht und den Text selbst ‚strickt‘ und in wel-
chem man sich als Leser:in nur allzu leicht selbst verstrickt.79 Die Speziesgrenze
wird, wie in der oben zitierten Passage, nicht negiert, sondern in ihrer Konstruk-
tion sichtbar befragt und erst über die Sichtbarmachung überschreitbar und multi-
dimensional in alle Richtungen durchlässig.

Dabei ist es immer wieder der Blick, das Sehen und gesehen werden, das eine
große Rolle spielt. „L’animal nous regarde, nous sommes nus devant lui. Et penser
commence peut-être là“ (Derrida 2006, 50), wie Derrida auf Französisch wunder-
bar doppeldeutig schreibt. Das Tier blickt uns an und es geht uns an, dort beginnt
Denken, nicht allein in der Sprache. In diesem Sich-Anblicken liegt bei Derrida
auch eine implizite ethische Aufforderung dazu, sich auch anblicken zu lassen
(vgl. Derrida 2006, 27 f.), den Blick des Tieres ernst zu nehmen und zuzulassen,
dass dieser Blick das Denken verändert.

So blicken die unterschiedlichen Tiere in Mouawads Roman auf die menschli-
chen Figuren: Sie sehen (voir), betrachten (regarder, contempler), beobachten
(observer), prüfen (scruter) und fixieren (fixer) sie. Und Wahhch Debch erwidert
den Blick, wie „Equus Caballus II“, ein Hauspferd, erzählt: „Je perçois par inter-
mittence le visage de l’homme. Il me fixe. Des bêtes s’agitent. L’homme se met à
siffler. Cela nous calme“ (Mouawad 2012, 261). Dabei sind es, wie oben bereits
deutlich geworden ist, aber keineswegs nur Säugetiere oder Haustiere, die den
Menschen nicht nur biologisch näher sind als beispielsweise Insekten. Wie das
Pferd, das für den Protagonisten eine besondere Rolle spielt, ist es auch eine Ho-
nigbiene, die von der menschlichen Figur fixiert wird:

La tête de l’homme pivote autour de son cou. Ses yeux se baissent et me fixent. Je recule
pour pénétrer plus profondément sous le col. Il le soulève. Il me présente son doigt. Je
grimpe sur le gras de la peau. Il y a une odeur d’animaux morts depuis longtemps. [...] Me
voici en équilibre sur le rebord ébréché de son ongle, entre leurs regards, juste au-dessus de
l’anneau tombé sur la table. La reine ouvre la bouche et articule les sons qui en sortent.

 In Anima (2012) fehlt die Text-Bild-Beziehung, die für das Genre der Bestiarien kennzeichnend
ist, fast vollständig. Lediglich eine Illustration von Mason-Dixon Line ist in diesem Bestiarium zu
finden, das ganz auf Sprache und Text setzt. Dennoch spielt im Erzähltext das Sehen immer wie-
der eine entscheidende Rolle: Bezüglich der ästhetischen Verfahrensweise könnte man sagen,
dass Mouawad das Visuelle der Bestiarien über die Betonung und Relevanz des Wortfeldes
‚sehen‘ in den Text selbst verlagert, wie ich es hier weiter erklärend ausführe.

124 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



— Les abeilles portent l’âme des morts. (Mouawad 2012, 249–250)

Häufig erkennen die Text-Tiere eine Ähnlichkeit zu sich selbst in Wahhch wie
Derrida umgekehrt, als er nackt von seiner Katze angeblickt wird, eine Ähnlich-
keit zu sich erkennt und aufgrund dieser Erfahrung den Logozentrismus80 des
westlichen Denkens hinterfragt (vgl. ders. 2006). Zugleich wird hier auch ein an-
deres Wissen über Tier-Mensch-Relationen vermittelt, wenn gesagt wird, dass die
Bienen die Seelen der Verstorbenen transportieren (vgl. Mouawad 2012, 250).
Diese Art und Weise sich in Relation zu nicht-menschlichen Lebewesen zu setzten,
kann nach dem Anthropologen Descola als besonderer „Identifikationsmodus“
(ders. 2005, 204) beschrieben werden (vgl. Descola 2005, 221 ff.). Während der Titel
des Romans Anima (2012) eher nahelegt, es handele sich bei den in der Fiktion von
Mouawad erzählten Vorstellungen von Tier-Mensch-Relationen um Animismus,
würden Anthropolog:innen in vielen der erzählten Formen sich in Beziehung zu
setzen, eher von Totemismus (vgl. Descola 2005, 221 ff.) sprechen. Die in der zitier-
ten Passage präsente Vorstellung, die Bienen würden die Seelen der Verstorbenen
transportieren, lässt eine Zuordnung zu beiden Modi zu.81

Im Erzähltext führt das sich-Anblicken und gegenseitige Fixieren zu einem
Erkennen des Anderen, tierlichen Subjekts, das von den erzählenden Tieren im
Text auch wahrgenommen wird. Es führt zur Wahrheit der Geschichte, die Mouawad
erzählt. Sie fühlen sich gesehen und – mit allen ethischen Implikationen – erkannt
und erkennen umgekehrt den Menschen, wie hier in der Perspektive des Schimpansen,
des „Pan troglodytes“ erzählt:

C’est bête, un ‚singe‘ ça ne sait pas qu’une âme immortelle l’habite ! C’est vrai. J’avoue. Je ne
sais pas l’immortalité de mon âme. Et alors ? Quelle différence puisque, observant ces hom-
mes tels que je les observe, je me demande parfois s’ils le savent plus que mois. (Mouawad
2012, 130)

Eine Epistemologie, die alle Lebewesen einbezieht, wird lesbar gemacht, wenn
das Erkennen in der erzählten Welt nicht mehr als etwas dem menschlichen Tier
Vorbehaltenes, sondern als etwas von menschlichen und nicht-menschlichen Tie-
ren im Sich-Anblicken Geteiltes erzählt wird. Die Frage nach einer unsterblichen

 Derrida entwickelt seine Kritik am Logozentrismus zuerst in seinem 1967 erschienen Buch
De la grammatologie. Eine Präzisierung und Schärfung seiner Kritik hinsichtlich Tier-Mensch-
Dualismen erfolgt dann ausführlich in einem Seminar in Cerisy und dem daraus entstandenen,
erst posthum veröffentlichten Werk L’animal que donc je suis – à suivre (2006).
 Anders als die nächste Spur, dem Text Croire aux fauves (2019) der Anthropologin Nastassja
Martin, ist Anima (2012) kein, im Sinne der Wissenschaftsdisziplin, anthropologisch genauer Text
und der Fokus des Autors Mouawad ist eindeutig ein anderer, wie ich in meiner Analyse zeigen
werde.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 125



Seele ist den erzählenden Tieren völlig gleichgültig und wird als unwichtig darge-
stellt.

Dies funktioniert nur, weil Mouawads Erzähltext die Tiere als Lebewesen
ernst nimmt und sie nicht nur rein topologisch als Sprachrohr verwendet. Der
Autor hört ihnen zu, wie auch die Leser:innen und der menschliche Protagonist
ihnen zuhört. Das Zusehen und das Zuhören queren sich so in den tierlichen Er-
zählperspektiven mit ihren eigenen Stimmen in den ersten drei Teilen des Ro-
mans. Kári Driscoll schreibt im Vorwort zu What is zoopoetics? (ders. 2018) „[...]
we might say that zoopoetics involves not only seeing but also precisely this atten-
tive listening – a practice of ‚listening otherwise‘ (cf. Driscoll 2017) – to the animal
in order to recover something that has been forgotten or repressed“ (ebd., 3). Er
ergänzt Derridas Aufforderung, sich dem Blick des Tieres auszusetzen, um das
Zuhören (vgl. Driscoll 2017). Bezogen auf Mouawads Erzähltext wird dieses auf-
merksame Zuhören sowohl in der erzählten Welt inszeniert als auch außerhalb
der Diegese den Leser:innen abverlangt: Wollen wir als Leser:innen der Ge-
schichte folgen, müssen wir den unterschiedlichen tierlichen Stimmen zuhören.
Die Stille der Tiere, die gegen alle Sprachlosigkeit anerzählen, bezeugt die Wahr-
heit der erzählten Geschichte.

Mouawad führt uns ein radikales Erzählen vor, das die Beziehungen zwi-
schen Mensch und Tier wie in einem Laborversuch über das Lesen erfahrbar
macht – ohne sie festzustellen, ohne über sie zu entscheiden. Es entspinnt sich
ein Netz aus unterschiedlichen Stimmen, mit ihren Geschichten, die fast alle Ge-
schichten des Leidens sind.

Empathie als „Mit-Leiden“ (Deleuze 1981, 21)82 scheint im eigentlich leeren
Zentrum des Netzes zu stehen und Menschen und Tiere im Text zu vereinen. Da-
rauf verweist auch Derrida, wenn er an Benthams berühmte Fußnote erinnert.
Mit Derrida geht es nicht allein darum, ob Tiere leiden können, sondern ob wir
Menschen ihnen dieses Leiden überhaupt zugestehen:

Pouvoir souffrir n’est plus un pouvoir, c’est une possibilité sans pouvoir, une possibilité de
l’impossible. Là se loge, comme la façon la plus radicale de penser la finitude que nous par-
tageons avec les animaux, la mortalité qui appartient à la finitude même de la vie, à l’expé-
rience de la compassion, à la possibilité de partager la possibilité de cet impouvoir, la possi-
bilité de cette impossibilité, l’angoisse de cette vulnérabilité et la vulnérabilité de cette
angoisse. (Derrida 2006, 49)

 Wie Deleuze in seinem Buch zu Francis Bacon ausführt, legt Mouawads Roman auch nicht
das Erbarmen mit den Tieren nahe, sondern es geht um ein wortwörtlich gemeintes Mit-Leiden,
das die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier im Begriff des Fleisches hinfällig macht:
„Bacon sagt nicht ‚Erbarmen mit den Tieren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist bloßes
Fleisch“ (Deleuze 1981, 21).

126 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Anima (2012) lässt wenig Zweifel an der Möglichkeit des Leidens, die Derrida zu-
gleich als Möglichkeit der Machtlosigkeit fasst. Das Mit-Leiden steht nicht nur in-
haltlich im Zentrum des Romans, sondern wird über das eingesetzte poetologi-
sche Verfahren (der unterschiedlichen nicht-menschlichen und menschlichen
Erzählinstanzen mit ihren eigenen Perspektiven) auch für die Leser:innen erfahr-
bar: Indem die Erzählinstanzen häufig nicht-menschliche Tiere sind, können die
menschlichen Leser:innen für den Augenblick des Lesens deren Perspektive über-
nehmen und sich so in sie hineinversetzen. Es findet eine Entgrenzung der an-
thropozentrischen Perspektive statt, die den Dualismus dekonstruiert.

Dabei driften die tierlichen Figuren eben nicht in eine rein fantastische oder
psychologisierte Welt ab, wie der Titel Anima des Buches vermuten lassen könnte.
Sie können als „diegetische Tiere“ (Borgards 2012, 89) durchaus in Beziehung zu
einer außertextuellen Wirklichkeit und Tieren mit ihren biologischen Spezifika
gesetzt werden. Alle unterschiedlichen Spezies, die erzählend in den ersten drei
Teilen auftreten, haben je eine ganz eigene Erzählstimme und eine eigene Per-
spektive: Die Haussperlinge sehen die Dinge anders als die Katze, sie nehmen
eine Vogelperspektive ein:

Deux jours durant il n’a pas quitté le lit dans lequel on l’avait couché. Se levait-il, la nuit
venue, pour arpenter l’espace de sa chambre, en proie à son chagrin ? Notre nature, liée au
mouvement diurne de l’existence, nous interdit de l’affirmer avec certitude malgré l’atten-
tion portée á son égard par l’ensemble de notre bande. Depuis son arrivée, une vigile im-
provisée s’est organisée parmi nous, les uns relevant les autres dans undo va-et-vient inces-
sant entre nos différents lieux de repos et le rebord extérieur de sa fenêtre, [...]. (Mouawad
2012, 16)

Die Spatzen treten, wie es für ihre Art typisch ist, im Schwarm auf. Sie wachen
über die menschliche Figur im Krankenhaus. Die Honigbiene, die in der oben zi-
tierten Passage erzählt, legt ebenso ihre eigenen Maßstäbe an die Welt der Men-
schen an und beschreibt die Imkerin als „Königin“ (Mouawad 2012, 250). Das
„Piepsen“ (Deleuze und Guattari 1975, 19), das bei Deleuze und Guattari der Laut
ist, den Kafkas Gregor Samsa hervorbringt, ist in Mouawads Erzähltext ebenso
„Fluchtlinie“ (Deleuze und Guattari 1975, 24) und in der Fiktion des Schriftstellers
zunächst auch ganz konzeptuell Deterritorialisierung der menschlichen Sprache.
Der Bezug von Mouawad zu Gregor Samsa kommt nicht von ungefähr: Wie Charlotte
Farcet in ihrem Nachwort zu Le sang de promesse I von Mouawad schreibt, hat sich
der Autor von Anima (2012) in seiner Jugend mit dieser Figur Kafkas identifiziert
(vgl. Farcet 2009, 154).83 Das Piepsen, Wiehern, Summen, Bellen und Miauen der un-

 Darauf weist auch Messling in seiner ausführlichen Auseinandersetzung mit Mouawads dra-
matischem Werk hin (vgl. Messling 2019, 145).

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 127



terschiedlichen tierlichen Erzähler:innen dezentriert die menschliche Sprache und
verschiebt die Perspektive. Die Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2008a) wird
dadurch poetologisch problematisiert, denn das, was eigentlich nur lärmendes
Tier ist, spricht.

3.2.2.3 Gegenperspektive, oder Hund-Werden heißt Mensch-Werden
Während insbesondere die verschiedenen erzählenden Tiere in den ersten bei-
den Teilen des Romans über ihre Position als Erzähler:innen das Geschehen eher
distanzieren und die Erzählung zu einem ortlosen Porträt der Hauptfigur werden
lassen, nähert der hündische Erzähler ab dem dritten Teil „III CANIS LUPUS
LUPUS“ (Mouawad 2012, 329–468) die diegetische Welt den Leser:innen wieder
an. Die erzählte Welt wird ab diesem Abschnitt, entgegen der Logik der ersten
beide Teile, wieder im euklidischen Raum verortet. Im dritten Teil wird der
Roman so zu einem Roadmovie, der die Familiengeschichte des Protagonisten er-
kundet und zugleich die eines Hund-Werdens als Mensch-Werden erzählt. Der
hündische Erzähler und die menschliche Romanfigur werden zugleich immer
mehr eins; die Grenze zwischen Hund und Mensch verschwimmt zusehends,
beide werden Fleisch, wie Deleuze zu Francis Bacon schreibt (vgl. Deleuze 1981,
21). Die Bewegung der Figuren im Raum scheint nun nicht mehr so sprunghaft,
wie durch die diversen, ständig wechselnden Perspektiven auf die menschliche
Figur in den ersten beiden Teilen, sondern scheint zielgerichteter. Der erzählende
Hund führt in diesem dritten Teil als einzige Erzählinstanz durch verschiedene,
in den Überschriften benannte Stationen. Die Suche nach dem Mörder Léonies
steht nun auch nicht mehr im Vordergrund, sondern die Familiengeschichte des
Protagonisten, die eine Geschichte der Grausamkeit ist, in die Menschen und
Tiere im Roman gleichermaßen verstrickt sind, soll zumindest für den Protagonis-
ten ein Ende finden. Der zielgerichtetere Erzählfluss wird vor allem in den Über-
schriften deutlich, die sich im dritten Teil des Romans ändern: Nicht mehr die la-
teinischen Namen der Tiere, die jeweils erzählen, dienen als Überschriften,
sondern die Orte, an denen sich die Handlung abspielt. Diese Ortsnamen werden
zugleich zumindest teilweise zu sprechenden Namen und geben Hinweise auf das
erzählte Geschehen. In „BLOODY VALLEY“ (Mouawad 2012, 380) begegnen der er-
zählende Hund und der Protagonist beispielsweise Leuten, die blutige Hunde-
kämpfe veranstalten, oder in „LAST CHANCE, COLORADO“ (ebd., 417) begegnen
der Hund und Wahhch einer Harvard-Professorin, die seine letzte Chance zu sein
scheint, sein dunkles Familiengeheimnis zu lüften. Er wendet sich dem Hund zu:
„Il est sorti de la cabine, il s’est assis par terre, il a pris ma tête entre ses mains,
il m’a regardé dans les yeux: ‚Je ne sais pas pourquoi, mais je vais bientôt avoir
besoin de toi ... ‘ J’ai grogné“ (ebd.).

128 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Diese deutliche Verortung der Handlung durch die sprechenden Namen der
Orte, an denen das Erzählte stattfindet, prägen den gesamten III. Teil des Textes.
So erfährt Wahhch Debch in „PARADISE HILL“ (Mouawad 2012, 449), dass sein
Adoptivvater in Wirklichkeit kein Sanitäter ist, wie in der Familie erzählt wird,
sondern ein Kriegsverbrecher. Der paradiesische Hügel entpuppt sich als Ort, an
dem von der Hölle des Krieges im Libanon erzählt wird.

Was macht den Menschen in Mouawads Roman also zum Menschen und das Tier
zum Tier? „Anatomie der Menschen. Zweibeiner. Homo sapiens sapiens. Die
Hände frei, um Gräueltaten zu begehen“ (Mouawad 2012, 380), lässt der Autor
den hündischen Erzähler „CANIS LUPUS LUPUS“ (ders., 291) feststellen. Hier
taucht ein Motiv auf, das stark an eine der meistzitierten Passagen aus Kafkas
Forschungen eines Hundes (1931) erinnert, in der der hündische Erzähler Hunde
auf zwei Beinen sieht und davon sichtlich abgestoßen ist:

Diese Hunde hier vergingen sich gegen das Gesetz. Mochten es noch so große Zauberer sein,
das Gesetz galt auch für sie, das verstand ich Kind schon ganz genau. Und ich merkte von
da aus noch mehr. Sie hatten wirklich Grund zu schweigen, vorausgesetzt, daß sie aus
Schuldgefühl schwiegen. Denn wie führten sie sich auf, vor lauter Musik hatte ich es bisher
nicht bemerkt, sie hatten ja alle Scham von sich geworfen, die elenden taten das gleichzeitig
Lächerlichste und Unanständigste, sie gingen aufrecht auf den Hinterbeinen. Pfui Teufel!
(Kafka 1931, 163)

Der Verweis auf das Gesetz erscheint auch wieder bei Mouawad in der oben zi-
tierten Passage aus der Sicht der Karthäuser Katze ganz zu Beginn der Erzählung
(vgl. Mouawad 2012, 15). Die Evolution des Menschen als Zweibeiner wird bei
Mouawad von der hündischen Erzählstimme mit eingeblendet und aus dieser
Perspektive beleuchtet. Ein gängiges Kriterium – der aufrechte Gang –, das als
evolutionärer Vorteil gegenüber Tieren gedeutet wird und die Begründung für
eine Überlegenheit des Menschen ist, wird vom erzählenden Tier in Frage gestellt.
Der aufrechte Gang erscheint aus der Sicht des Tieres nicht der Grundstein für
die Ausbildung von Vernunft und Kultur, sondern als Grundlage für die Aus-
übung von Gewalt zu sein. Theorien, die eine Überlegenheit des Menschen gegen-
über Tieren aufgrund des aufrechten Gangs behaupten, werden in Mouawads
Roman so durch die Perspektive der tierlichen Erzählstimmen deutlich. Die „Ana-
tomie des Menschen“ (Mouawad 2012, 380) wird nicht zum Ursprung für Kultur,
sondern zum Ursprung der Grausamkeit. Diese erscheint in der Sichtweise des
erzählenden Hundes als anthropologische Konstante.

Die Distanz zwischen der Erzählperspektive und den Leser:innen verkürzt
sich, wie oben bereits angedeutet, in diesem vorletzten Teil des Textes durch die
Perspektive des Hundes. Dies lässt sich durch zwei Dinge erklären: Zum einen
scheinen Hunde als die beliebtesten Haustiere des globalen Nordens dem Men-

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 129



schen näher zu sein, als beispielsweise die Perspektive von Vögeln oder Spinnen.
Haraway bescheinigt Hunden und Menschen sogar eine „co-evolution“ (Haraway
2003, 4), die beide Spezies gleichermaßen prägte und formte. Der Hund wäre
ohne den Menschen wohl nicht das, was er ist, aber umgekehrt prägte auch das
Zusammenleben mit Hunden die Menschen.84 Zum anderen treten insbesondere
der erzählende Hund Mason-Dixon Line und die menschliche Figur auf inhaltli-
cher Ebene in eine enge Beziehung zueinander, in der sich beide einander bis zur
Unkenntlichkeit annähern. Text-Hund und menschliche Figur transzendieren die
„ligne poreuses qui séparent les humains des bêtes“ (Mouawad 2012, 357) indem
sie sich einander annähern und in ein gemeinsames „Werden“ (Deleuze und
Guattari 1975 und 1980) eintreten. Die Handlungsmotive und Beweggründe von
Wahhch werden durch den hündischen Erzähler auch für die Leser:innen ver-
ständlicher:

J’ai fait un pas et je suis sorti de l’ombre. Il m’a regardé, je l’ai regardé, j’ai senti sa peur à
l’orée de son cou. Je me suis approché. Mon museau a frôlé ses lèvres, j’ai humé l’odeur des
animaux morts et, dans l’arc opaque de ses yeux, j’ai aperçu mon reflet. Il a incliné la tête,
j’ai appuyé mon front contre son front et j’ai lié ma vie à la sienne. (Mouawad 2012, 332)

Im sich austauschenden Blick, als Blick auch in den Abgrund der Seele, werden
Mensch und Tier immer mehr eins. Das Animalische erscheint in diesem mensch-
lichen Protagonisten nicht dualistisch dem Menschlichen gegenüber gestellt zu
sein, sondern steht in Anima (2012) ab dem dritten Teil des Romans zunächst als
Tier in Gestalt des Hundes daneben. Tierlicher Erzähler und menschlicher Prota-
gonist teilen die gleiche ‚Anima‘ und blicken in denselben Abgrund. Gemeinsam
mit dem hündischen Erzähler, der erst nach dem Kampf des Protagonisten mit
dem mutmaßlichen Mörder seiner Frau Léonie auftaucht, werden die Grenzen
„jenseits des sogenannten menschlichen Randes“ (Derrida 2010a, 57), die „intim
und abgründig zugleich“ (ebd., 58) sind, ausgelotet.

Dabei ist dieses Tier-Werden, das in den ersten beiden Teilen noch konzeptu-
ell über die unterschiedlichen Erzählinstanzen durchgespielt wird, im Erzähltext
zunächst auch im dritten Teil nicht ganz klar definiert. Das konzeptuelle Tier-
Werden der Leser:innen über die gewählte Erzählperspektive wird nun zwar
auch auf Ebene der Diegese gespiegelt, in der sich die menschliche Figur und der
Hund immer mehr annähern. Es bleibt aber zum Beispiel zunächst unklar, wel-
che Figuren miteinander in ein gemeinsames „Werden“ (Deleuze und Guattari

 Als „companion species“ (Haraway 2003) par excellence tauchen Hunde in großer Anzahl in
Erzähltexten auf und spielen gegenüber anderen Tieren überdurchschnittlich oft tragende Rol-
len.

130 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



1980, 284 ff.) übergehen. Offen bleibt lange, ob es nicht Rooney ist, der erst spät in
der Erzählung klar als Mörder der Frau des Protagonisten identifiziert wird, der
letztlich zum Hund geworden ist. Von dieser Unsicherheit erzählt der menschli-
che Protagonist Wahhch bei einem Treffen in der Bar „The Mason-Dixon Line“
Mouawad 2012, 339) selbst: „– Quand j’ai ouvert les yeux, à la place il y avait ce
chien ... ce chien énorme ... [...] Comme si Rooney était devenue ce chien, sa vrai
nature ... chien sauvage“. (Mouawad 2012, 345) Menschen und Tiere, „Tierliches“
und „Menschliches“ deformieren sich aber deutlich gegenseitig, werden einander
ähnlich und die Grenze löst sich zunehmend auf, wie auch der erzählende Hund
auf inhaltlicher Ebene im Unterkapitel „PROTECTION, KANSAS“ feststellt: „In-
secte, oiseau, chien et humain ont par moments plus à voir l’un avec l’autre que
chacun avec ses propres semblables. Wahhch et Winona étaient mes semblables“
(Mouawad 2012, 405).

Ähnlich wie das Tier-Werden als Schreibhaltung bei Deleuze und Guattari
(dies. 1980, 284–380), ist auch das Hund-Werden des Menschen, bzw. das Mensch-
Werden des erzählenden Hundes, bei Mouawad eine Form des „Minoritär-
Werdens“ (Deleuze und Guattari 1980, 356 ff.). Dies bedeutet für Deleuze und
Guattari, die von der Repräsentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich
einem kontinuierlichen Werden anzuvertrauen. In ähnlicher Weise verfährt
auch Mouawad in seinem Erzähltext. Kontinuierlich werden die Leser:innen mit
tierlichen Perspektiven konfrontiert, wodurch das Minoritär-Werden erfahrbar
und lesbar wird, bis Mensch und Tier schließlich im dritten Teil in eine „zone
d’indiscernabilité“ (Deleuze und Guattari 1980, 343), eine „Zone der Ununter-
scheidbarkeit“85 eintreten: sie handeln als eine einzige Anima. Der in diesem
Teil erzählende Hund hat eine besondere Stellung inne: Als Erzählinstanz ist er
Vermittler zwischen den Leser:innen und erzählter Geschichte, aber auch zwi-
schen menschlicher und tierlicher Perspektive. Zugleich nimmt er auch, wie
oben beschrieben, innerhalb der erzählten Welt eine vermittelnde Position zwi-
schen Tier und Mensch ein.

3.2.2.4 Mason-Dixon Line als Fluchtlinie
Der Hund mit dem sprechenden Namen „Mason-Dixon Line“ (Mouawad 2012, 358)
wird zu einer Schwellenfigur, die weder Mensch noch Tier, sondern beides zu-
gleich und nichts von beidem zu sein scheint. Er wandelt auf dem dunklen Korri-

 Die Zone der Ununterscheidbarkeit, die Deleuze und Guattari in Mille plateaux (1980) skizzie-
ren, ist abzugrenzen von ihrer Reformulierung durch Giorgio Agamben. Die Ansätze von Deleuze
und Guattari und Agamben treffen sich allerdings in der Überlegung, Öffnungen im Diskurs neu
zu verorten und ihnen eine andere, minoritäre Funktion zu schaffen (vgl. auch Agamben 2003).

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 131



dor, der der Mensch ist, wie er selbst feststellt: „L’humaine est un corridor étroit,
il faut s’engager pour espérer le rencontrer“ (Mouawad 2012, 149). Er ist die ei-
gentliche Fluchtlinie, die Deleuze und Guattari für eine littérature mineure (1975)
als kennzeichnend ansehen:

La ligne de fuite fait partie de la machine. A l’intérieur ou à l’extérieur, l’animal fait partie
de la machine-terrier. Le problème: pas du tout être libre, mais trouver une issue, ou bien
une entrée, ou bien un côté, un couloir, une adjacence, etc. Peut-être faut-il tenir compte de
plusieurs facteurs : l’unité purement apparente de la machine, la manière dont les hommes
sont eux-mêmes des pièces de la machine, la position du désir (homme ou animal) par rap-
port à elle. (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Es gibt kein ‚außerhalb der Problematik‘, der „Maschine“ wie Deleuze und
Guattari schreiben, aber dennoch Ausgänge oder Eingänge, „Fluchtlinien“ (ebd.).
Als eine solche Linie kann der erzählende Hund in Mouawads Roman gelesen
werden. Auch sein Name deutet seine Position bereits an: Die Mason-Dixon-Line
ist die historische, geographische Line, welche die Nordstaaten der USA von den
Südstaaten trennte und damit auch die Staaten, in denen die Sklaverei verboten
wurde (Nordstaaten) von jenen, in denen die Sklaverei noch erlaubt war (Süd-
staaten). Bis heute ist sie auch eine bedeutende ideologische Demarkationsline
für die USA. Der in Nordamerika immer noch präsente Rassismus wird über den
Namen des Hundes also implizit adressiert. Humbert, der Wahhch hilft, gibt dem
Hund seinen Namen:

[...] Humbert s’est mis à parler de la mort, de cette ligne où tout s’efface, et de la guerre,
cette ligne où tout se déchire. Il a parlé des lignes poreuses qui séparent les humains des
bêtes et des lignes qui sillonnent les visages des vivants. Il a paré des lignes qui nous font et
nous défont, rides, traits, limites, frontières, démarcations. Il a parlé des lignes qui nous sau-
vent, conductrices, électriques, musicales, et il parlé de celles qui nous manquent, ces lignes
blanches disparues au tracé de nos routes, ces lignes invisibles à nos âmes égarées au fond
de leurs labyrinthe. [...] et je voudrais aussi te parler de la ligne que tu partes sur ta figure,
cette balafre qui sépare ton visage comme celle qui, ici même, il y a plus d’un siècle, a sé-
paré ce pays entre le nord et le sud, faisant couler le sang de toute une jeunesse, et puisque
le bar où l’on s’est rencontrés portait le nom de cette ligne de démarcation, je donne à ton
chien le nom de Mason-Dixon Line. (Mouawad 2012, 357–358)

In dieser Schlüsselszene werden in stark verdichteter Form alle Bedeutungen der
Fluchtlinie angesprochen. Der Hund erscheint als Fluchtlinie zwischen Mensch
und Tier, zwischen Leben und Tod, zwischen Zukunft und Vergangenheit. Er ist
Eingang in die Geschichte des Protagonisten und Ausgang aus der Geschichte der
Gewalt.

Aber auch dem menschlichen Protagonisten ist Gewalt über seinen Namen
eingeschrieben. Die Grausamkeit begleitet ihn, bewusst oder unbewusst, sein

132 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Leben lang und wird Teil seiner Identität. Davon zeugt der Namen Wahhch
Debch, den ihm sein Adoptivvater gegeben hat, der sich als grausamer Mörder
entpuppt, der auch für die Ermordung von Wahhchs biologischen Eltern verant-
wortlich ist: „Wahhch signifie plutôt Monstrueux. C’est un prénom d’autant plus
étrange que Debch signifie Brutal ...“ (Mouawad 2012, 423) Wahhch bedeutet nicht
nur „wild“, sondern auch „monströs“ und sein Nachname Debch „grausam“, wie
der Protagonist erfahren muss. Im Namen spiegelt sich die Bürde des Überleben-
den eines grausamen Massakers. Wie der Adoptivvater und der Protagonist selbst
wird auch der Hund Mason-Dixon Line als wild und monströs charakterisiert:
„— Oui. Whhouch. Comme des animaux sauvages. Comme ton chien. Ton chien est
wahhch. Un monstre. Eux ils étaient whhouch. Des monstres“ (Mouawad 2012,
441). Das Monströse im Menschen wird hier einerseits als Teil der Anima, der
Seele erklärt, die Mensch und Tier miteinander teilen. Der Hund im Erzähltext
wird zu dieser Anima, zu einem Teil der Seele des Protagonisten. Im Sinne
C.G. Jungs ist Anima die Seele, die von der äußeren Persönlichkeit getrennt ist
und zwischen Ich und Innenwelt vermittelt (vgl. Jung 1995, 496 ff.). Eine solche
vermittelnde Position nimmt der Hund Mason-Dixon Line ein, und zugleich
kommt man mit einer rein psychoanalytischen Deutung nicht weiter. Denn der
hündische Erzähler vermittelt zwar, tritt aber zugleich in eine „Zone der Ununter-
scheidbarkeit“ (Deleuze und Guattari 1980, 343) mit der menschlichen Figur ein.
Die Adjektive, die normalerweise für die Beschreibung von menschlichen und
tierlichen Figuren verwendet werden, werden im Roman immer wieder ver-
tauscht: Es sind die Tiere, die human erscheinen, und die Menschen, die wild
und bestialisch dargestellt werden, wie Sylvie Camet schreibt: „Le nom et l’adjectif,
qui, habituellement, se renforcent de manière pléonastique, la bête est bestiale,
l’humain est humain, s’inversent dans le roman, forgeant l’idée d’une bête hu-
maine et d’un homme bestial“ (Camet 2016, 84).

Als Totem-Tier86 steht der Hund mit dem Namen Mason-Dixon Line in beson-
derer Beziehung zum menschlichen Protagonisten. Diese Vorstellung eines To-
tems wird bereits früh im Erzähltext von einem ehemaligen Priester erklärt:

— Donc. Réfléchis. Si un homme est un animal et que, suivant la croyance des Indiens,
chaque humain a un animal comme symbole de cette part invisible de son être magique, sa
poésie, son totem, pourquoi l’homme, en tant qu’un animal, ne pourrait pas être cela pour
son semblable en tant qu’un humain ? Et si cela est possible, il existe une probabilité qu’un
homme tuant un homme tue aussi son propre totem. Ou l’inverse: le totem tuant sa part

 Hier werden eher Ideen dessen, was Descola als „Totemismus“ beschreibt, aufgerufen, der sich
durch physische und innerliche Ähnlichkeit der Lebewesen auszeichnet (vgl. Descola 2005, 221).

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 133



humaine. Tu vois ? On ne saura jamais de quoi il retourne véritablement, alors laisse les
meurtriers à leurs victimes. Il y a trop à faire. Il faut rattraper les âmes des animaux perdus
en sacrifice. C’est cela le crime. (Mouawad 2012, 100)

In dem Hund blitzt beides – Mensch und Tier – gleichzeitig auf und beide werden
zu beidem zugleich, indem sich Menschliches und Animalisches untrennbar ver-
mischen. Die Anima ist relational im doppelten Sinne angelegt: Sie ist narrativ
und verbindend. Wie der antike Höllenhund Zerberus bewacht Mason-Dixon
Line als Anima oder Totem des menschlichen Protagonisten auch die Schwelle
zum Totenreich. Er ist es, der das Leben von Wahhch rettet, aber es ist auch die-
ses Tier, das am Ende Leben nimmt und den Adoptivvater von Wahhch tötet.
Hunde spielen im gesamten Werk von Mouawad eine herausragende Rolle und
tauchen in all seinen Stücken und Texten immer wieder auf. Markus Messling
schreibt zu der Verwandlung der mythischen Figur Hekabe in L’Amour, diese
weise auf die Göttin Hekate hin, „die dämonische Mittlerin zwischen den Leben-
den und dem Todesreich, eine gespenstische Herrin, die in der Darstellung bis-
weilen von Rudeln heulender Hunde begleitet wird, die für die Seelen der Toten
und insbesondere für die Seelen kinderloser Frauen stehen“ (Messling 2019,
142–143). In Anima (2012) wird das Hund-Werden des Protagonisten etwas anders
inszeniert, und die Hunde-Figur scheint eher monströs wie der mystische Zerbe-
rus. Gleichwohl gilt dieselbe Schlussfolgerung, und die Hunde erfüllen eine ganz
ähnliche Funktion: „Es verweist aber auch auf die Tatsache, dass der Mord nicht
vergeht, nicht ungesühnt bleibt“ (Messling 2019, 143). Wahhch und sein Hund
Mason-Dixon Line treten in eine „Zone der Ununterscheidbarkeit“ (Deleuze und
Guattari 1980, 343) ein und führen Wahhchs Ziehvater und Kriegsverbrecher
einer (gerechten) Strafe zu. Menschliches und nicht-menschliches Tier setzen
damit zumindest der Geschichte von Leid und Gewalt im Leben des Protagonisten
ein Ende:

SANTA CLAUS, ARIZONA/ LAS VEGAS, NEVADA
Il a parlé de la justice aux pieds d’airain, aux cent pieds, aux cent mains, qui se cache

sous de terribles pièges. Il a parlé du guerrier qui trouve son arme dans le fond des rivières,
il a parlé du contrat qui lie les hommes aux bêtes, il a parlé de ma race, il a parlé de sa race,
il a évoqué les désastres que nous subissons et les désastres que nous choisissons. „Regarde
ma main, m’a-t-il dit, un jour elle a été sous la terre.“ J’ai regardé la main fabuleuse de
l’homme dégagée de l’emprise du sol, elle ne tremblait plus. J’ai compris alors que le temps
où il me sera demandé de plonger à mon tour au fond de la fosse pour libérer l’enfant des
ténèbres et ramener son visage à la surface de la lumière était enfin venu. Nous arrivons.
J’ai aboyé. (Mouawad 2012, 467)

Gleichzeitig ermöglicht das symbolische Menschenopfer des Adoptivvaters die Befrei-
ung Wahhchs aus seinem Grab, das er mit Tieren teilt und damit auch die „Befreiung

134 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



der Seelen der Tiere“, wie sie der ehemalige Priester einfordert (vgl. Mouawad 2012,
100). Ein „becoming-with“, ein „Mit-Werden“, wie es Donna Haraway in Auseinan-
dersetzung mit Deleuze und Guattari entwirft87 (vgl. Haraway. 2008, 3 ff. und 244),
wird auch für Wahhch und Mason-Dixon Line in Mouawads Roman erkennbar.
Allerdings in einem ganz anderen mythischen Sinne, als von Haraway gedacht.
Haraway denkt dieses „becoming-with“ biologisch konkret als ein gemeinsames
Werden von Hunden und Menschen, wohingegen Mouawads fiktives Hund-
Werden des Protagonisten eindeutig wenig materiell gedacht ist. Es ist in Anima
(2012) ein Mensch-Werden im übertragenen Sinn, das über das Hund-Werden
der Figur Wahhch inszeniert wird.88 Im oben zitierten Schluss des dritten Teils
scheint der gemeinsame Weg sein Ziel zu erreichen: „Nous arrivons“ (Mouawad
2012, 467), wie der Hund feststellt.

Die Mörder sollen ihren Opfern überlassen werden, und es muss darum
gehen, die Seelen der sinnlos geopferten (menschlichen oder nicht-menschlichen)
Tiere zu retten, so die Botschaft. Der Hund ermöglicht dem menschlichen Prota-
gonisten eine Konfrontation mit Verdrängtem, Unbewussten, und am Ende ist es
auch dieses Tier, das die Seele von Wahhch rettet, seinem Leiden ein Ende bereitet,
indem er die personifizierte Grausamkeit, den Adoptivvater tötet (vgl. Mouawad
2012, 467). Mouawad ruft hier Freuds Theorie vom Mord der Bruderhorde am
Vater als Ursprung der Kultur auf, wie in Totem und Tabu (Freud [1913] 2013) entwi-
ckelt. Mouawads Bruderhorde besteht allerdings aus menschlichen und nicht-
menschlichen Tieren, die „seine Brüder und Schwestern“ (Mouawad 2012, 405)
sind. Es ist paradoxerweise also ein Teil der Natur, der zum Ursprung der Kultur
verhilft.89 Es ist eine solche anti-genealogische Familie, die sich in Anima (2012) zu-
sammenfindet und aus dem hündischen Erzähler, dem Mann Wahhch Debch und

 Haraway setzt sich in ihren Texten mit der Theorie zum „Tier-Werden“ von Deleuze und
Guattari auseinander. Allerdings kritisiert sie, dass sowohl die Theorien von Deleuze und
Guattari als auch die Theorie von Derrida zum Tier stets nur Theorie bleiben. Haraway setzt den
Begriff des „Mit-Werdens“ (becoming-with) als wechselseitige Konstitution von unterschiedlichen
Spezies gegen ein einseitiges Tier-Werden. Der Text wird damit bei Haraway zum Ort einer ge-
meinsamen Praxis von Mensch und Tier. Auf diesen Aspekt werde ich im nächsten Kapitel der
vorliegenden Dissertation erneut ausführlich eingehen.
 Mouawad inszeniert letztlich das, was Haraway bei Deleuze und Guattari kritisiert. Zu Haraways
Konzeption wird uns aber die folgende Spur zu Nastassja Martin in Kapitel 4 noch einmal ausführ-
lich zurückführen.
 Eine rein psychoanalytische Deutung des Romans führt m. E. nicht zum tieferen Verständnis
des Erzähltextes, weshalb ich diese Spur, die der Text sicherlich auch legt, nur so weit verfolge.
Vgl. dazu ferner auch Deleuze und Guattaris Lesart von Kafka, die sich dort auch gegen eine rein
psychoanalytische Auslegung von Gregor Samsas Verwandlung wenden (Kafka 1975, insbeson-
dere 19 ff.)

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 135



der Teenagerin Winona besteht. Alle drei Figuren flüchten vor der Gewalt und sind
zugleich auf der Suche nach Wahrheit.

Der Hund Mason-Dixon Line tritt als ein solches Totem-Tier auf und ist zu-
gleich Fluchtlinie: zwischen Leben und Tod, Mensch und Tier, Gewalt und friedli-
chem Zusammenleben. Das Hund-Werden des Protagonisten ist keine Hinwendung
hin zu einem angenommenen Animalischen im Menschen, das mit Grausamkeit
gleichgesetzt wird, sondern bedeutet eine Befreiung, ein Mensch-Werden für den
Protagonisten. Mensch und Hund treten nicht nur in eine „Zone der Ununterscheid-
barkeit“, sondern eben auch im Sinne des doppelten Wortsinns des französischen
„indiscernabilité“ in eine „Zone der Unwahrnehmbarkeit“ (Deleuze und Guattari
1980, 335) ein: Ihre Spur verliert sich am Ende des Textes im Ort „Animas“ (Mouawad
2012, 491). Was bleibt ist der Text und die Vision einer neuen Sprache von Menschen
und Tieren, die von der Grausamkeit erlöst.

3.2.3 Stille Abgründe erzählen. Menschlichkeit und Bestialität

Der vierte Teil „HOMO SAPIENS SAPIENS“ (Mouawad 2012, 469) des Romans rich-
tet die Perspektive weg vom Hund und öffnet sie wieder. Allerdings nicht hin zu
einem Ausweg oder mehreren Erzählperspektiven, sondern um den Abgrund, der
sich auftut, näher zu erforschen und zu bezeugen. Als einziger Teil von einem
menschlichen Erzähler erzählt, geht es hier um die Frage der Schuld und der Ge-
rechtigkeit. Es wird eine Herausgeberfiktion geschaffen, die nachträglich den
Rahmen für die Teile eins bis drei des Romans bildet. Teil vier besteht nur aus
einem einzigen Kapitel, das aber wieder – ganz in der Logik der ersten beiden
Teile – mit dem Namen des Erzählers „AUBERT CHAGNON. MÉDICIN CORONER“
(Mouawad 2012, 471) betitelt ist. Es ist dieser menschliche Gerichtsmediziner, der
die Handlung erneut aus der Retrospektive einordnet und zu rekonstruieren ver-
sucht. In diesem vierten Teil wird durch den menschlichen Erzähler der Wunsch
des Protagonisten, dem Mörder seiner Frau in die Augen zu sehen, damit begrün-
det „pour se prouver à lui–même qu’il n’était pas celui qui avait fait ‚ça‘“ (Mouawad
2012, 474). Der Blick in die Augen des Mörders soll diesen als „einen anderen“, der
nicht Teil des Selbst des Protagonisten ist, markieren. Es ist gleichzeitig zunächst ein
Blick in den Abgrund der menschlichen Seele, wie sie im dritten Teil als Anima, als
„[u]ne bête effroyable“ (Mouawad 2012, 324), als riesiger Hund, Gestalt annimmt. In-
teressant scheint hier außerdem, dass der grausame Mord nur durch ein „ça” ange-
deutet wird. Eine Formulierung, die bereits der hündische Erzähler des dritten Teils
in der oben zitierten Passage verwendet, ohne die Gewalt explizit zu benennen
(vgl. Mouawad 2012, 430). Die Gewalt erscheint nicht mehr als etwas Animalisches,

136 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



das im Menschen vom Menschen abgespalten werden muss, sondern als etwas ge-
nuin Menschliches.

Aubert Chagnon steht ganz am Ende seiner Karriere und ist als letzter Fall
mit der Aufklärung des Mordes an „Léonie F.“, der Frau von Wahhch Debch, be-
traut. Dieser letzte Fall belastet ihn außerordentlich auch über seine Pensionie-
rung hinaus (vgl. Mouawad 2012, 473). Zugleich ist dieser Erzähler prädestiniert
dafür, die Abgründe zu erforschen, denn der Beruf, den er bis vor kurzem inne-
hatte, ist genau dafür geschaffen, wie er selbst erzählt: „C’est une position particu-
lière, coroner, c’est un observatoire tourné vers les abîmes de l’Homo sapiens sa-
piens. [...] Au cœur des grand chaos des âmes en déroute, le coroner est le
gardien des faits“ (Mouawad 2012, 471–472). Aber auch als ein solcher Hüter der
Fakten, der gleichwohl in alle (menschlichen) Abgründe schaut, kommt Aubert
Chagnon bei der Geschichte, die er nun erzählen will, nicht weit und er bricht
mit dem Duktus eines Berichtes des Gerichtsmediziners und befreit sein Erzählen,
denn seine Arbeit ermöglicht ihm keine Befriedigung seines Gerechtigkeitsemp-
findens (vgl. Mouawad 2012, 473). Die Beweggründe dieses letzten, menschlichen
Erzählers finden sich bereits im Motto von Anima (2012). Als zweites Motto ist
dem Roman ein Zitat aus Sophokles Elektra vorangestellt: „Où sont donc les foud-
res de Zeus, où est le soleil flamboyant, si, à la vue de pareils crimes, ils restent
sans agir dans l’ombre?, SOPHOCLE, Électre“ (Mouawad 2012) Es stellt sich also
nicht nur die Frage, ob die Fähigkeit zum Verbrechen den Kern des Menschen
ausmacht, es geht auch um die Verzweiflung über die Abwesenheit einer (göttli-
chen) Instanz, die Linderung über Gewissheit verschaffen könnte, aber vor allem
auch strafen könnte.90 Diese Fragen bewegen auch den menschlichen Erzähler
des letzten Kapitels (vgl. Mouawad 2012, 471–472). Die für Kriminalgeschichten
und den Gerichtsmediziner übliche Frage nach dem Motiv der Möder:innen und
dem ganz genauen Tathergang rücken dagegen in den Hintergrund. Das mensch-
liche Tier scheint in Mouawads Erzähltext zu allem fähig – auch zur grundlosen
Grausamkeit aus einer Laune heraus – wie an der Figur des Adoptivvaters ebenso
deutlich wird, wie an Rooney, dem Mörder von Léonie. Damit erübrigt sich die
Frage nach dem Motiv. Dennoch oder gerade deshalb wird der menschliche Er-
zähler von der Geschichte des grausamen Mordes nicht losgelassen. Als Wahhch
den Gerichtsmediziner schließlich nachts anruft und ihn bittet, nach „Animas“ zu
kommen, zögert dieser nicht lange. Im Ort „Animas“ verliert sich dann Wahhchs
Geschichte: Sie endet mit dem Tod des Adoptivvaters, der sich als grausamer Mörder
seiner biologischen Eltern und als Kriegsverbrecher entpuppt hat (vgl. Mouawad

 Vgl. hierzu auch die Ausführungen zum Mythos in Mouawads Werk von Messling (ders. 2019,
insbesondere 143 ff.)

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 137



2012, 476 ff.). Aubert Chagnon wird zum Zeugen des Todes. Der Hund und die Geier
haben den Körper bis auf das Skelett abgefressen, lediglich die Fesseln deuten darauf
hin, dass auch noch ein Mensch Anteil an seinem Tod hatte, wie der ehemalige Ge-
richtsmediziner berichtet:

Je ne me suis pas attardé. Les oiseaux avaient disparu, le chien était parti, le corps de
l’homme s’était dissous, dévoré. Wahhch demeurait invisible. [...] Wahhch Debch m’avait
fait venir à Animas pour que je sois témoin de la mort de son propre père dont il avait dû
attacher les mains pour l’empêcher de se défendre. (Mouawad 2012, 490–491)

Der menschliche Erzähler weiß zwar genau, dass Wahhch Debch für den Mord
an dessen Vater verantwortlich ist, verrät ihn aber nicht und nimmt sogar das
einzige Beweisstück, den Strick, der die Hände von Maroun Debch fesselte, an
sich. Es entspricht nicht seinem Gerechtigkeitsempfinden.

Wie Deleuze in seinem Buch zu Francis Bacon ausführt, legt Mouawads
Roman – ähnlich wie Bacons Werk nach Deleuze – nicht das Erbarmen mit den
Tieren oder den menschlichen Tieren per se nahe, sondern es geht um ein wort-
wörtlich gemeintes Mit-Leiden, das die Unterscheidung zwischen Mensch und
Tier im Begriff des Fleisches hinfällig macht: „Bacon sagt nicht ‚Erbarmen mit
den Tieren’, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist bloßes Fleisch“ (Deleuze
1995, 21). In ähnlicher Weise werden bei Mouawad alle Figuren, die menschlichen
wie die nicht-menschlichen Tiere, zu Fleisch und damit im Leid miteinander un-
trennbar verbunden. Der Adoptivvater wird bloßes Fleisch, das von Geiern und
dem Hund Mason-Dixon Line bis zur Unkenntlichkeit gefressen wird. Und auch
Wahhch Debch ist bloßes Fleisch, seine Seele, die Anima, steht in Gestalt des riesi-
gen Hundes buchstäblich neben ihm.

Die Sprache hingegen erscheint dagegen als „gouffre“, als Abgrund, den auch
der Text-Hund nicht überwinden kann. Nur im Leiden sind Hund und Mensch eins:

J’ai avalé la chaleur de son haleine, j’ai goûté le sel de ses yeux. Sa peine est devenue ma
peine. Un gouffre me sépare de la parole. Comment consoler un humain. Je lui ai offert mon
silence, tiens, il est à toi, écoute–le et dis–moi qui devrais–je dévorer, quel mal, quelle
peine. (Mouawad 2012, 372)

Betrachtet man nur die fehlende Sprachfähigkeit, die hier vom tierlichen Erzäh-
ler selbst als schmerzlich empfunden wird, scheint die Grenze zwischen Mensch
und Tier klar und gemäß einem sehr häufig angeführten Kriterium – der Sprach-

138 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



losigkeit der Tiere91 – gezogen. Paradox erscheint, dass an dieser Stelle aber selbst
ein Tier spricht. Und umgekehrt fehlen auch dem Gerichtsmediziner im letzten
Kapitel des Textes die Worte:

Je n’entendais plus les mots dans ma tête, je ne ressentais plus la parole, ou alors c’étaient
des mots nouveaux, une parole nouvelle, qui étaient en vérité les mots et la parole de
Wahhch que je ressentais en moi et qui me transperçaient, tout á coup, pour avoir touchée
de trop près à sa douleur. (Mouawad 2012, 479)

Nicht Zeus sorgt für Gerechtigkeit, auch keine andere göttliche Instanz, sondern
Wahhch selbst und sein monströser Hund, die beide im Schatten bleiben, zwar
unerkennbar für Aubert Chagnon, aber dennoch für Gerechtigkeit sorgen. Der
Stummheit der Tiere muss etwas entgegengesetzt werden, wie auch der menschli-
che Protagonist es beschreibt, als er davon berichtet, wie er nach dem Massaker
an seiner Familie gemeinsam mit vielen Tieren in einer Grube begraben über-
lebte:

Je me souviens du mutisme, du mutisme de toutes ces bêtes à qui l’on venait de faire subir
cette effroyable chose qui ne les concernait en rien pourtant, je me souviens m’être mis à
parler pour elles, mettant mes paroles dans leur bouche, disant tout haut leur pensée, disant
tout haut leur frayeur, je leur ai donné le peu de mots que je connaissais, mots d’enfant
apeuré, les animaux ne m’ont pas abandonné. Je me souviens de cela, de ce moment, je ne
me souviens pas d’avant ni d’après, je me souviens de ce pendant, un pendant animal.
(Mouawad 2012, 424–425)

Als Antwort auf die Gewalt müssen wir eine neue Sprache des Mit-Leidens, ein
Sprechen außerhalb der Sprache finden. Diese kann dann Fluchtlinie sein,
scheint der Erzähltext hier nahe zu legen. Am Ende wird der Erzähltext selbst
eine solche Sprache finden, wenn der Gerichtsmediziner das ihm zugesandte Ma-
nuskript veröffentlicht:

J’ai déposé le manuscrit sur la table et j’ai entendu le grand silence qu’il a produit en moi
d’où ont émergé, comme le dirait un de ces animaux, cheval, mouche ou cochon, les cris de
tous ceux qui sont morts dans le silence et l’oubli, enfants, femmes, hommes, bêtes et dieux,
qui tapissent par couches épaisses les siècles et les ciels. (Mouawad 2012, 492)

Diese entfaltet eine vielperspektivische „pensée poétique“ (Derrida 2006, 23), das
uns Empathie erlaubt und als Fluchtlinie aus dem Kreislauf der Gewalt, in dem
Menschen und Tiere gleichermaßen gefangen sind, herausführen kann. Es ist das

 Vgl. für eine ausführliche Auseinandersetzung mit der angenommenen Sprachlosigkeit von
Tieren und einer ausführlichen Kritik daran insbesondere: Fontenay 1998.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 139



vielperspektivische Erzählen, das den lärmenden (menschlichen und nicht-
menschlichen) Tieren und ihrem Leid eine Stimme verleiht.

Die gemeinsame Leidensfähigkeit, die unendliche Empathie des Hundes, die
gemeinsame Fleischlichkeit werden zur Brücke über diesen Abgrund zwischen
Tieren und Menschen. Für die Leser:innen wird sowohl der Abgrund als auch das
Leiden schmerzlich über das Lesen der extremen Gewaltschilderungen aus der
Perspektive der Tiere erfahrbar. Alles wird Fleisch. Wie aber auf das fleischliche
Leiden antworten? Der Roman gibt eine erstaunliche Antwort darauf aus dem
Mund des Hundes „Comment consoler un humain. Je lui ai offert mon silence“
(Mouawad 2012, 372). Die Antwort des mitleidenden Tieres auf die Gewalt ist ein
kämpferisches Schweigen.

Die Besonderheit des Erzähltextes liegt nicht, wie man zunächst annehmen
würde, darin den Tieren ‚eine Stimme zu verleihen‘ und sie über dieses topologi-
sche Verfahren zum Sprechen zu bringen. Nicht die Prosopopeia steht im Zent-
rum, sondern der Perspektivwechsel, die Deformation, die Empathie und Mit-
Leiden ermöglicht und damit eine „pensée poétique“, die eine „pensée animale“
(Derrida 2006, 23) ist, entfaltet.

Die Menschen bleiben so lange in ihrer eigenen Sprache gefangen, bis sich
ihre Spuren, ihre Zeichen verlieren, wie sich auf semantischer Ebene des Erzähl-
textes die Spur des Protagonisten und seiner Anima im Ort Animas verlieren.
„Die Wahrheit darf sich nicht vom überlagernden Geschrei, vom Zurechterzählen
und beschwichtigenden Geraune beugen lassen. Sie überlebt nur in der Stille, die
das Verstummen der Ermordeten in sich trägt, bis sie, in ihrer ganzen Unerträg-
lichkeit bezeugt, explodiert. Sie stellt Gerechtigkeit her“ (Messling 2019, 141), wie
Messling über Mouawads L’Amour schreibt. Dies gilt in ähnlicher Weise auch für
den Erzähltext Anima (2012) des Autors Mouawad. Die seit der griechischen An-
tike vermeintlich der Sprache beraubten, nur lärmenden und damit stummen
Tiere, erzählen die Geschichte. Sie zeugen von Wahrheit und haben Teil am Politi-
schen.

Mouawad stellt die Frage nach der Menschlichkeit, nach dem Kern dessen,
was der Mensch ist, aus der Perspektive verschiedener Tiere und verknüpft
damit in seinem Roman literarisch-ästhetische Probleme auf originelle Weise mit
der Frage nach Wahrheit. Die Antworten, die der Erzähltext gibt, sind aber keine
Einfachen: Durch die unterschiedlichen tierlichen und menschlichen Erzähler:
innen und die dadurch erreichte Vielstimmigkeit des Textes schafft Mouawad
eine Vielperspektivität, die nur ein verschwommenes, kaleidoskopartiges Bild
zeichnet, ohne dabei in eine ‚rein fantastische Welt‘ abzudriften. Der Wechsel der
Erzählinstanzen und die damit verbundene Verschiebung der Fokussierung führt
zu einer Dynamik, die die menschlichen und nicht-menschlichen Text-Tiere,
ebenso wie die Leser:innen, gleichermaßen erfasst. Diese dynamischen Erzählper-

140 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



spektiven schaffen Unsicherheiten, die einfache identitäre Festsetzungen dessen,
was ‚menschlich‘ und was ‚animalisch‘ ist, unmöglich machen. Die Deterritorialisie-
rung der Sprache verändert auch die Sicht darauf, wer in die Gemeinschaft derjeni-
gen (Menschen und Tiere), die Sprache haben, aufgenommen wird. Die Sprachlosig-
keit, die marginalisiert und aus der Sphäre des Politischen ausschließt, wird
unterlaufen. Es entstehen so Fluchtlinien im Sinne Deleuze und Guattaris, die als
Öffnungen hin zu einem veränderten Denken von Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart gelesen werden können. Diese Fluchtlinien loten den Abgrund zwischen
Mensch und Tier, den Derrida als Limitrophie (Derrida 2006, 51) beschreibt, aus
und machen die blättrigen Schichten von Animalischem und Menschlichen sichtba-
rer. Sie entfalten eine Politik der Ästhetik, die auch Deleuze und Guattari im Tier-
Werden als Schreibhaltung, als Fluchtlinie sehen:

Il y a toute une politique des devenirs-animaux, comme une politique de la sorcellerie: cette
politique s’élabore dans des agencements qui ne sont ni ceux de la famille, ni ceux de la
religion, ni ceux de l’État. Ils exprimeraient plutôt des groupes minoritaires, ou opprimés,
ou interdits, ou révoltés, ou toujours en bordure des institutions reconnues, d’autant plus
secrets qu’ils sont extrinsèques, bref anomiques. Si le devenir-animal prend la forme de la
Tentation, et de monstres suscités dans l’imagination par le démon, c’est parce qu’il s’accom-
pagne, dans ses origines comme dans son entreprise, d’une rupture avec les institutions
centrales, établies ou qui cherchent à s’établir. (Deleuze und Guattari 1980, 302)

Die Verwandtschaften, die „Anordnungen“ (franz. agencements; ebd.) in Anima
(2012) sind dabei selbst gewählte und so ist es bei Mouawad eine seltsame Familie
aus tierlichen und menschlichen Figuren, die sich in der Suche nach Wahrheit
und einer friedvolleren Konvivenz findet: Der Hund Mason-Dixon Line, Wahhch
Debch und die Teenagerin Winona, die der Gewalt ihrer Familie und der US-
amerikanischen Provinz entflieht. Der Gewalt, von der Tier-Mensch-Relationen
im 21. Jahrhundert immer noch geprägt sind, wird in Anima (2012) poetologisch
keine pure Gegengewalt gegenübergestellt, sondern eine „Widerständigkeit, die
der Gewalt ihre Kraft abtrotzt“ (Ette 2022b, 26), wie sie Ette für einen anderen Er-
zähltext sieht. Das Netz, das der Roman aufzuspannen versucht, ist aber bei Wei-
tem kein friedliches. Vielmehr zeigt der Roman, wie alle Spezies auch in Beziehun-
gen der Gewalt verstrickt sind – mal als Opfer, mal als Täter, mal als Beobachter.
Es wird also kein Panorama eines gewaltlosen Miteinanders aller Spezies insze-
niert. Was aber literarisch aufgelöst wird, ist die Annahme, diese Gewalt sei einem
angenommenen Animalischen im Menschen geschuldet. Hund und Mensch werden
beide ‚unvernehmbar‘, ihre Spur verliert sich in den kaum hörbaren Stimmen der
unterschiedlichen Erzählperspektiven, in diesen Fluchtlinien. Aber die Suche nach
einer anderen, neuen Sprache, einer Sprache des Einschlusses, bewegt den mensch-
lichen Erzähler des letzten Teils, und er hat Hoffnung:

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad – Anima (2012) 141



Il existe, tout au fond des mers, des poissons monstrueux doués de parole, gardiens d’une
langue ancienne, oubliée, parlée jadis par les humaines et par les bêtes aux rivages des pa-
radis perdus. [...] Celui-là, s’il remontait à la surface, aurait à l’intérieur de sa boue bleuie
par le froid les fragments d’une langue disparue dont nous cherchons inlassablement et de-
puis toujours l’alphabet. Nous réapprendrions à parler. Nous inventerions des mots nou-
veaux. Wahhch retrouverait son nom. Tout ne serait pas perdu. (Mouawad 2012, 494)

Jemand muss diese neue Sprache nur noch vom Grund des Meeresbodens herauf-
holen.

3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis

Gerade die Frage nach Sprachlichkeit ist in der westlichen Tradition, die auf der
aristotelischen Differenz zwischen Lärm und Sprache beruht, mit politischer Teil-
habe verbunden. Sie ist daher für die Konzeption von Tier-Mensch-Relationen in
erzählten Texten auf doppelte Weise interessant: Sprechen in der erzählten Welt
nicht-menschliche Tiere, stören diese erzählenden Tiere die Ordnung der Ge-
meinschaft innerhalb und außerhalb der Diegese, indem minoritäre Positionen
zu Wort kommen. Die Spur, auf die uns der Roman Anima (2012) bringt, zeigt,
dass gerade tierliche Erzählperspektiven Mensch-Tier-Verhältnisse in der text-
externen Wirklichkeit und im erzählten Universum als veränderbare Narrative be-
stimmen und in Bewegung bringen können. Sie gibt Hinweise darauf, was „écrire
comme un rat ...“ (Deleuze und Guattari 1980, 293) bedeuten könnte, indem die
Perspektive von Ratten, Vögeln, Fischen, Insekten, Hunden und Katzen einge-
nommen wird und ihnen literarisch eine Stimme verliehen wird. Die von der Reprä-
sentation vorgegebenen Wege und die damit verbundenen Hierarchien werden
verlassen und in ein kontinuierliches Tier-Werden, als Minoritär-Werden (Deleuze
und Guattari 1980, 302) überführt. Dieses Schreiben als minore Praxis eröffnet
Fluchtlinien aus der Stummheit der Tiere, indem ein Minoritär-Werden im
Erzähltext selbst inszeniert wird. Die Analyse des Romans zeigt aber auch Gren-
zen eines solchen Schreibens im Sinne von Deleuze und Guattari, denn in Mouawads
Text ist das Tier durchaus Thema und nicht nur Fluchtpunkt für eine Mög-
lichkeit nicht-identitären Denkens.

Der Roman ist, gemeinsam mit Deleuze’ und Guattaris Konzeption eines Tier-
Werdens gedacht, durchaus Antwort auf die Frage nach einer menschlichen
Schreibpraxis, die Speziesgrenzen über das Erzählen ins Wanken bringt. Er ver-
eint durch diese Erzählstrategie beide von de Fontenay beschriebene Verfahren,
indem er über die Prosopopöie von Tieren erzählt, die als Lebewesen im Text, als
Text-Tiere, einen Bogen zwischen diegetischer Welt und außerdiegetischer Wirk-
lichkeit schaffen. Er bietet aber keine Antwort darauf, wie eine tierliche, nicht-

142 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



menschliche Schreibpraxis aussehen könnte und was Ratten, Hunde, Spinnen
oder Katzen tatsächlich über den Homo sapiens sapiens zu sagen haben. Denn
darum geht es auch nicht. Das konzeptuell gewendete Tier-Werden als Erzählstra-
tegie und Schreibpraxis zugleich bricht im Sinne Deleuze’ und Guattaris mit den
Institutionen (dies. 1980, 302).

Die Intervention wird in Mouawads Roman Anima (2012) lesend erfahrbar,
denn die tierlichen Erzählperspektiven irritieren den Blick auf die Wahrheit, sie
verunsichern eine binär-hierarchische Epistemologie. Dieses radikale Erzählen
macht die Beziehungen von Tieren und Menschen wie in einem Laborversuch er-
fahrbar, ohne über sie zu entscheiden. Die Konzeption von Tier-Mensch-Verhältnis-
sen der Gegenwart kann so poetologisch hinsichtlich der Sprachfähigkeit nicht-
menschlicher Tiere befragt werden. Anstelle eines linear erzählten Psychogramms
der Hauptfigur tritt ein vielperspektivisches, tierliche und menschliche Logiken
verbindendes Porträt der menschlichen Figur Wahhch. Es wird ein majoritärer Dis-
kurs verlassen, indem den eigentlich sprachlosen Lebewesen literarisch eine
Stimme gegeben wird. Dieses buchstäbliche Tier-Werden der Erzählinstanzen, das
bei Mouawad eben konzeptuell als Schreibpraxis gewendet ist, ermöglicht eine poe-
tologische Befragung der eigentlich arbiträren, „abgründigen Grenze“ (Derrida
2010a, 57) zwischen Menschen und Tieren in der Sprache selbst, und zwar erzäh-
lend. Dennoch führt diese Form eines Tier-Werdens der Erzähler:innen nicht aus
dem Dilemma, dass es letztlich ein Mensch ist, der Tiere sprechen lässt. Auch der
Erzähltext kann die Tiere in der außertextuellen Wirklichkeit nicht zum Sprechen
bringen. Er kann aber auf anderer Ebene politisch wirksam werden: Denn dieses
Erzählen kann bei Mouawad selbst als ‚minores Erzählen‘ charakterisiert werden.
Die konzeptuelle Wendung des Tier-Werden als Praxis des Schreibens ist eine
Form von Politik der Literatur (Rancière 2007; dt. 2011), die jenseits eines politi-
schen Engagements des Autors Mouawad angesiedelt ist. Es stört die Aufteilung des
Sinnlichen (Rancière 2008a) als Ästhetik.

Die „Fluchtlinie“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) wird gezeichnet und in dieser
Form der „Deterritorialisierung der Sprache“ (dies. 1980, 302) erkennbar, denn es
queren sich in diesem Netz des Erzähltextes Animalität und Ästhetik, Tier und
Text, Mensch und Tier. Alle, die tierlichen und menschlichen Erzähler:innen auf
einer erzähltechnischen Ebene, der Protagonist Wahhch auf einer inhaltlichen
Ebene und die Leser:innen auf Ebene der außertextuellen Wirklichkeit werden
vom Tier-Werden als minore Schreibpraxis erfasst, denn die Wege der Repräsenta-
tion können mit dem literarischen Text verlassen werden. Diese Form einer „pen-
sée poétique“ (Derrida 2006, 23) kann bei Mouawad – wie wir gesehen haben – als
eine „pensée d’animal“ (Derrida 2006, 23) gelesen werden, denn sie ist vom Tier-
Werden durchdrungen. Darin liegt die Kraft eines solchen minoren Erzählens. Eine
echte Antwort auf die physische und ganz materielle Gewalt gegenwärtiger Lebens-

3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis 143



wirklichkeiten vermag aber auch dieses Erzählen nicht zu bieten, es kann uns nur
auf die Spur von (weiteren) Fluchtlinien bringen, die – so kann man aus dem Text
erfahren – auf eine neue Sprache zielen. Diese Sprache muss als minore Praxis
einer Relation gefasst sein, um tatsächlich Fluchtlinie aus den Abgründen von
binär-hierarchischen Konzeptionen zu sein. Die so bereits Konturen annehmende
neue Konzeption von Relation schärfe ich im letzten Teil meiner Arbeit mit Hilfe
eines Bären.

144 3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen



Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing
of Relations





It is imperative to acknowledge our relations to nonhuman worlds when thinking
about how we relate to the world at large (see, for instance, Latour 2018; Haraway
2016b; Henao and Toledo 2022). The contemporary globalized and interconnected
world, characterized by intricate interdependencies with nonhuman entities, under-
scores the necessity of recognizing our shared existence and of coconstructing the
world we inhabit together. This is arguably one of the most distressing realizations
of the contemporary era, particularly evident in the context of the climate crisis (see
Latour 2017). It is crucial to acknowledge the profound interdependence between
humans and other species (see Chakrabarty 2009, 219; Latour 2017, Braidotti 2016).
This phenomenon is further compounded by the way in which we, as the human
species, engage with what Haraway refers to as “significant otherness” (2016a,
2016b). The objective is not to negate or equalize differences, but rather to propose
an alternative ethical framework of relation based on alterity (see Wild 2014, 11;
Derrida 2008, 153–156). This is the subject of my book’s final chapter. In this chapter, I
follow the trace laid by the literary work Croire aux fauves (2019) by Nastassja Martin.
Through the act of writing, Martin establishes an alternative to the long-
standing human-animal dualism that is deeply engrained in Western logocentrism,
offering instead a vision oriented towards the future. In Martin’s narrative, the gen-
esis of this line of thinking, which ultimately gives rise to a readable text, does not
originate from a general, political, social, or climatic diagnosis of crisis, as in Latour
(2017), but rather from a physical confrontation between the author herself and a
bear. The discursive threshold that determines what is and is not perceived as a le-
gitimate claim is shifted by means of writing and the creation of the text. In this
final trace, the discursive threshold is not determined by the confluence of life and
death, but rather by the sole objective of survival, which Martin secures for herself
through the act of writing. In establishing a new subjective position through writing,
she ensures her own survival. In the Eye of the Wild (Martin 2021), Martin’s survival
is secured by believing in the wild and by writing about it. A conceptual becoming-
animal as a writing practice, in the sense discussed in the previous trace, can reveal
lines of flight. However, this does not mean that the new language and different
forms necessary to rethink animal-human relations have been identified. Croire aux
fauves (2019), by contrast, offers practices of writing that reflect a dynamic search for
different relations and that enable their existence – mostly as forms of adjacent
coexistence or interconnection.

In this chapter, I further elaborate on this book’s embrace of a reciprocal,
mutually enriching understanding of theory and philosophy, as proposed by
Glissant. “Qu’est-ce ainsi, une philosophie de la Relation? Un impossible, en tant
qu’elle ne serait pas une poétique,” he writes (Glissant 2009, 82). Martin’s text
presents a similar picture, in portraying a process of establishing a renewed con-
sciousness within all its relations. The anthropology developed in Martin’s text is

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-006

https://doi.org/10.1515/9783111444550-006


not intended to be understood as a scientific theory of the human being. Rather,
it is presented through a philosophical and narrative framework offering a situ-
ated and concrete examination of relations in the world and to different worlds.
This form of writing, which is both a product and a medium for experiencing the
concepts I am discussing here, represents a vision for the world that extends be-
yond a binary-hierarchical conception of alterity. It is a writing of the relation
and a writing in relation that makes this polylogical subject construction of the
narrating and narrated self possible and, with it, a new discourse of alterity.
Croire aux fauves (2019) is therefore a manifestation of a self-creating “being” (in
the sense of entities or beings, not of Being as such) that engages in a perpetual
state of becoming and is characterized by multiplicity and relationality. Examined
in the context of Haraway’s theory, Martin’s narration articulates the idea that
this relational ontology does not exist in a vacuum of signs and meanings. In-
stead, it is intricately linked to multiple material, and occasionally bodily, referen-
ces. One such instance is a severe physical injury sustained at the narration’s in-
ception, occasioned by the narrator’s encounter with a bear that resulted in a bite
to her face. Violence is countered here through a creative and imaginative pro-
cess, culminating in the practice of writing. This process of “resistance” – inherit
to literature as Ette (2022b) notes –, is not merely an easy undertaking, but a cru-
cial one for survival. The process of “putting oneself in relation” to the world and to
nonhuman worlds, the novel argues, is complex and challenging, yet essential
for survival. It involves the process of facing open wounds, which often result in
scarring. Martin transforms the threshold zone into a habitable space, despite all
odds. The metamorphosis becomes her habitat. And when this transformation is
applied to the concept of relation, it becomes evident that relations must also be
limited and contained to become contentious concepts. This is essential for repair-
ing relations that have been violated and for making the world habitable as a
multiplicity of worlds. Martin’s performance of this “being,” as presented in her
narration, is characterized by a processual quality, as it evolves into a becoming,
a relational becoming. Difference is not suspended, in the sense of becoming as
described by Deleuze and Guattari, but rather not predetermined by a monologi-
cal identity. This is the metamorphosis enacted through writing in Croire aux
fauves (2019). A shift in the consciousness of world necessitates the development
of novel conceptions of alterity, and of a discourse of alterity, that is inherently
linked to and reflects the relation in which it inheres, thereby facilitating our in-
habitation of the world. My engagement with Martin’s narrative text within vari-
ous theoretical contexts suggests that such consciousness can arise solely in this
specific way: through the process of narration, writing, and the subsequent expe-
riences of reading and retelling. Considering the abundance of relations charac-
terizing the world, the capacity to conceptualize the world writ largebecomes im-

148 Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations



possible (see Messling 2019 and Glissant 1990 and 2009). Nevertheless, as my anal-
ysis shows, the development of understanding the world does require conceptual
frameworks capable of incorporating multiplicity and relationality. Such an ap-
proach makes it possible to formulate a comprehensible conception of relation,
one that acknowledges the material, narrative, political, and ethical entangle-
ments of nonhuman and human animals and makes them conceivable beyond
the confines of Western universalism, thereby fostering conviviality in difference.

Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations 149





4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens.
Relationalitäten

Je pense à tous ces êtres qui se sont enfoncés dans les zones sombres et inconnues de l’al-
térité et qui en sont revenus, métamorphosés, capables de faire face à „ce qui vient“ de ma-
nière décalée, ils font à présent avec ce qui leur a été confié sous la mer, sous la terre, dans
le ciel, sous le lac, dans le ventre, sous les dents. (Martin 2019, 139–140)

Die in den vorherigen Kapiteln aufgezeigten Ambivalenzen der Tier-Mensch-
Beziehungen zeigen sich nicht nur im Bereich einer Ethik, die den Konsum tieri-
scher Produkte in Frage stellt und Tierhaltung problematisiert. Das Problem liegt
tiefer und betrifft eben nicht allein die Frage, Tiere zu essen oder nicht, wie auch
die erste Spur Cadáver exquisito (2017) der argentinischen Autorin Bazterrica zu
zeigen vermag. Auch die Frage nach dem Sprechen und Erzählen helfen zwar, die
Krisendiagnose stärker in den Blick zu nehmen, liefern aber keinen echten Ge-
genentwurf zu einem tief im westlichen Logozentrismus verhafteten Mensch-Tier-
Dualismus. Ein konzeptuelles Tier-Werden als Schreibpraxis vermag es zwar
Fluchtlinien aufzuzeigen, aber die neue Sprache, der es bedarf, um Tier-Mensch-
Relationen anders zu denken, ist damit noch nicht gefunden. Ich folge also auf mei-
ner Suche nach einem veränderten Alteritätsdiskurs, der die Relation mitzudenken
vermag, der Spur von Nastassja Martins autobiographischem Erzähltext Croire aux
fauves (2019).

Der europäische Universalismus mit all seinen Implikationen prägt das Denken
seit der Moderne und ist in Zeiten beschleunigter Globalisierung (Ette 2012b, 22–26)
vielfach als Ideologie zur Norm geworden (vgl. Messling 2019, 25–28). Mit ihm ver-
bunden ist ein karnophallologozentrisches (vgl. Derrida 2006, 144) Denken in binä-
ren Oppositionen von „uns“ sowie „den Anderen“ und damit einhergehende Hier-
archien, die komplexe Ausbeutungssysteme von Menschen und nicht-menschlichen
Entitäten nach sich ziehen. Wenn die Kritik der letzten Jahrzehnte an eurozentri-
schen, monologischen Relationen, die Asymmetrien produzieren und manifestieren
ernstgenommen wird, müssen wir neu und anders über unsere Beziehungen zur
Welt insgesamt nachdenken. Wir müssen unserer Relationen überdenken. Dabei
spielen, so meine These, einerseits Tier-Mensch-Relationen und andererseits die Li-
teraturen der Welt eine entscheidende Rolle. Ich möchte mich daher in diesem Ka-
pitel auf die Spur von Martins Glauben an das Wilde begeben, deren Erzähltext
eine besondere Relation zu einem Bären herstellt und so eine Zukunftsvision „für
das, was kommt“ entfaltet (vgl. Martin 2019, 139–140). Dadurch möchte ich eine Brü-
cke zwischen Theorien der Relation und dem multilogischen Wissen literarischer
Weltkonzeptionen schlagen und mich einem flexiblen Relationskonzept nähern.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-007

https://doi.org/10.1515/9783111444550-007


4.1 Welt denken – Relation denken

Felwine Sarr entwickelt in seinem Essay Habiter le monde (2017) einen für meine
Begriffsschärfung wegweisenden Gedanken, indem er die Relation in den Mittel-
punkt der Welt selbst stellt: „Ce monde que nous avons construit et que nous conti-
nuons de créer est le résultat de multiples relations: interhumaines, interétatiques,
avec la matière, avec le vivant et le cosmos“ (Sarr 2017, 20). Die Welt ist das Ergeb-
nis von vielfältigen Beziehungen, die menschliche ebenso wie nicht-menschliche,
materielle ebenso wie kosmische, belebte ebenso wie unbelebte Sphären mitein-
schließen. Diese Erkenntnis ist nicht völlig neu und, wie Ette in seiner Analyse her-
ausarbeitet, auch nicht erst Ergebnis unserer Gegenwart: „Weltumspannende Rela-
tionen und Beziehungen prägen selbst unser Alltagsleben – und dies nicht erst seit
heute, sondern seit mehr als fünf Jahrhunderten“ (Ette 2022c, 3). Dennoch ist diese
Betrachtung der Welt interessant, denn sie verknüpft die Fragen nach einem Be-
wohnen der Welt mit einer Konzeption von Welt, mit einemWeltverständnis als Er-
gebnis vielfältiger Relationen. Zugleich attestiert Sarr gegenwärtig eine „tiefgrei-
fende Krise der Relationalität“ (Sarr 2017, 12). Diese Krise liege aber eben nicht in
der Quantität der Beziehungen – wir leben seit langem in einer hochgradig vernetz-
ten, globalisierten Welt, was nicht per se negativ wäre –, sondern in der Qualität
der Beziehungen: „Après des millions d’années d’hominisation et de millénaires de
civilisation humaine, la qualité des relations que nous produisons entre individus,
sociétés et avec le vivant qui nous accueille, demeure médiocre“ (Sarr 2017, 11). Der
Mensch hat es – trotz oder gerade wegen aller Fortschrittserzählungen – nicht ver-
mocht, in den vergangenen Jahrtausenden ein Zusammenleben unterschiedlicher
Individuen in Frieden und Differenz zu gestalten, so Sarrs vor allem auch an
Glissant anklingendes Urteil (vgl. hierzu auch Ette 2012b). Ganz zu schweigen davon,
sein Verhältnis zur nicht-menschlichen Welt zu berücksichtigen. Die Qualität der Be-
ziehungen, die wir Menschen untereinander herstellen, so Sarr – aber auch darüber
hinaus zu nicht-menschlichen Entitäten, wie ich ergänzen möchte – lässt entschei-
dend zu wünschen übrig.

Dabei bedeutet das Leben in einer hochgradig vernetzen Welt auch, dass uns
die Effekte des fehlenden Nachdenkens über die Qualität der Beziehungen zuneh-
mend betreffen: Der Krieg war nie aus Europa verschwunden (Hofmann, Messling
und Schiffers 2022, 8); das Erbe der kolonialen Expansionspolitik und daraus resul-
tierenden und bis heute fortbestehenden Ausbeutungssystemen fordert ein neues
Nachdenken über unserer Beziehungen untereinander und zur Welt (vgl. Glissant
1990 und Sarr und Savoy 2018); die menschengemachte Klimakrise betrifft nun
auch die Staaten des globalen Nordens derart, dass ihre Folgen nicht länger igno-
riert werden können; die Covid-19 Pandemie ist aktuellen Erkenntnissen nach auf
eine Zoonose zurückzuführen (vgl. beispielsweise Judson und Rabinowitz 2021) und

152 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



hängt mit unserem Umgang mit nicht-menschlichen Tieren und der Veränderung
des Klimas zusammen (vgl. Leal Filho et al. 2022). Wenn Wildtiere stetig näher an
uns Menschen rücken, weil wir ihre Lebensräume stark beschneiden, übertragen
sie auch Krankheiten wie Corona-Viren auf andere Spezies. Das Nachdenken über
eine tiefgreifende Krise des westlichen Universalismus (vgl. Hofmann und Messling
2021) und ein immer hörbareres artikuliertes Unbehagen am Logozentrismus (vgl.
Derrida 1967 und 2006; Haraway 1988, 1991 und 2016a) erfordern also eine Erweite-
rung des Blicks über die rein menschliche Perspektive hinaus. Wenn wir über un-
sere heutige Welt sprechen, können wir unsere tiefe Verflechtung mit nicht-
menschlichen Lebensformen nicht länger ignorieren.

Sarr verweist zwar in seiner Krisendiagnose auf die verschiedenen beteilig-
ten (menschlichen und nicht-menschlichen) Entitäten, ohne aber im Folgenden
näher auf andere Spezies als den Menschen einzugehen:

Nous faisons cependant l’expérience d’un monde que nous ne savons plus habiter en paix
et en harmonie avec ceux avec qui nous l’avons en partage. Cette crise se noue dans l’ima-
ginaire de la relation que nous établissions avec nos semblables, notre environnement et le
vivant en général. (Sarr 2017, 14)

Sein Vorschlag sieht eine klare Verbindung zwischen der Krise der Relationen
und dem Imaginären, der Art und Weise, wie diese Relationen gedacht werden,
vor. Daran knüpfe ich im Folgenden weiter an.

Die Einsicht, dass wir uns in einer Krise der Relationen befinden, muss zu-
gleich nicht nur pessimistisch gedeutet werden, denn auch die Problematisierung
der weltumspannenden Ideologie eines unidirektionalen Logozentrismus euro-
päischer Prägung wird lauter und zunehmend auch gehört. „Wir sind Zeugen
einer Zeit, in der sich ein neues Weltbewusstsein ausprägt“, beginnt Messling
(2019) hoffnungsvoll seine Analyse über frankophone Literaturen der Gegenwart,
in denen eine neue Universalität als „minor universality“ (s. ERC Projekt Minor
Universality)92 aufscheint.

Wenn die Krise, wie Sarr schreibt, auch eine Krise des Imaginären ist, kann
die Qualität der Relationen eventuell auch über eine andere Ästhetik, andere Vor-
stellungen der Relationen, bearbeitet werden. Eine solche Spur legt Martin, die
von sich selbst schreibt, sie kenne sich mit der Metamorphose aus und in der
Krise auch eine prospektive Dimension, die Möglichkeit auf „ein anderes Leben,
eine andere Welt“ (Martin 2019, 85), sieht. Wie können wir also die Relation den-

 Für mehr Informationen zum schon genannten ForschungsprojektMinor Universality- Narrative
World Productions After Western Universalism siehe vor allem: https://www.uni-saarland.de/for
schen/minor-universality.html.

4.1 Welt denken – Relation denken 153

https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html
https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html


ken und wie können wir uns als menschliche Tiere zu nicht-menschlichen Wel-
ten, jenseits eines unreflektierten Logozentrismus der europäischen Moderne ins
Verhältnis setzen? Diese Fragen sind mit Schreibpraktiken und dem Erzählen tief
verbunden, denn letztlich stellt sich auch die Aufgabe, wie wir diese viellogischen
Verhältnisse erzählen können (vgl. auch Ette 2022b, 26).

Édouard Glissant prägt eine ganze „Poetik der Beziehung“ (1990), indem er das ar-
chipelische Denken als Alternative zur Globalisierungs-Nationalismus-Dichotomie
präsentiert (vgl. Glissant 1990 und 2009). Auch für den aus Martinique kommenden
Denker und Schriftsteller zu Fragen postkolonialer Identitätsfindung und zu kultur-
theoretischen Fragestellungen stehen Relationen in vielfältiger Bedeutung im Vor-
dergrund. Er entwirft 2009 eine Philosophie de la Relation, so der Titel seines Buches,
die zugleich eine Poetik der Vielheit93 (1996) ist. „Qu’est-ce ainsi, une philosophie de
la Relation ? Un impossible, en tant qu’elle ne serait pas une poétique“ (Glissant
2009, 82). Eine Philosophie, die die Relation, die Bezüge mitdenkt, kann nur eine poe-
tische Form annehmen, so Glissant. Sie ist mit der Relation als Erzählung verbun-
den. Die Relation ist bei Glissant eine Beziehung, ein Weltbewusstsein des Tout-
monde (Glissant 1997), das erzählend entsteht. Im Französischen ist diese doppelte
Bedeutung von relation als Erzählung und Beziehung demWort eingeschrieben.

„Die Welt kann nicht mehr auf den Begriff gebracht werden, sondern nur
noch in ihren Bezügen dargestellt werden“ (Messling 2016, 444), wie Messling im
Hinblick auf Glissants Denken schreibt. Diese Philosophie der Relation ist un-
trennbar mit einer Poetik der Vielheit verbunden: „La poétique de la Relation est
toujours ainsi une philosophie, et inversement : elles se préservent mutuellement
des fausses finalités“ (Glissant 2009, 87). Dieses wechselseitige und sich gegensei-
tig befruchtende Verständnis der Philosophie und der Poetik mache ich mir im
Folgenden zu eigen. Auch Philosophie und Poetik sind auf die Relation angewie-
sen, um etwas über die Welt, die immer eine All-Welt (Glissant 1997) ist, sagen zu
können (vgl. dazu auch Messling 2016, 442). Abschottung und starren Grenzzie-
hungen setzt Glissant eine Offenheit entgegen, die sich aus Weltbeziehungen
speist: „[L]a Relation est ici entendue comme la quantité réalisée de toutes les dif-
férences du monde, sans qu’on puisse en excepter une seule. Elle n’est pas d’élé-
vation mais de complétude“ (Glissant 2009, 42). Der Forderung Sarrs, an der Qua-
lität der Relation zu arbeiten, geht Glissants Entwurf voraus, der die Relation als
Weltbeziehung denkt, die auch die Quantität der Beziehungen berücksichtigt. Das

 Das Buch ist 1996 unter dem Titel Introduction à une poétique du divers erschienen und 2005
auf Deutsch als Kultur und Identität. Ansätze zu einer Poetik der Vielheit übersetzt worden.
Glissants Philosophie de la Relation knüpft an seine früheren Werke an und erweitert die in sei-
nem vorherigen Schaffen entwickelten Gedanken zugleich weiter.

154 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



sich bei Glissant daraus ergebende Weltbewusstsein gleicht „in gewisser Weise
dem Projekt Hegels, nur dass das Ziel der Geschichte nicht mehr das Zu-sich-
selbst-Kommen (europäischer) philosophischer Vernunft als Freiheitsbewusstsein
ist, sondern das Zu-sich-selbst-Finden eines Bewusstseins phänomenaler Vielheit,“
wie Messling festhält (ders. 2019, 172). Dieses „Finden“ eines viellogischen Be-
wusstseins steht, und darauf bezieht sich im Folgenden auch Derrida, in enger
Verbindung zur Narration:

Entendons „relation“ au sens de la narration, par exemple du récit généalogique, mais
aussi, plus généralement, au sens que Édouard Glissant imprime à ce terme quand il parle
de Poétique de la Relation, comme on pourrait aussi parler d’une politique de la relation.
(Derrida 1996, 39)

Gleichzeitig hebt Derrida – unter Berufung auf Glissant – die politischen Implika-
tionen von Relationen hervor. Und auch Sarr unterstreicht die Bedeutung des
Imaginären, der Poetik für die Relation, um eine andere Art und Weise zu schaf-
fen, die Welt zu bewohnen. Sarr verschiebt den Fokus allerdings leicht auf eine
Praxis und eine normative Grundhaltung, wenn er eine „poetische Art und Weise
des in-der-Welt-seins“94 fordert:

Ce monde au sein duquel nous vivions est une œuvre collective que nous créons et produi-
sons. Par la créativité, nous le rendons extensible et incommensurable. Par la poésie et les
arts, nous pouvons habiter l’infini du monde, ainsi que ses dimensions les plus subtiles et
les plus élevées. Il est possible de créer au sein d l’ordre ordinaire du temps, une façon diffé-
rente d’habiter le monde sensible commun: une manière poétique d’être au monde. (Sarr
2017, 38–39)

Die Welt ist ein kollektives Werk, die über Ästhetik erschlossen, bewohnbar und
zugänglich wird. Während Sarr und Glissant aber in erster Linie zwischen-
menschliche Beziehungen adressieren, möchte ich den Blick darüber hinaus auf
Tier-Mensch-Relationen erweitern und die Rolle von Erzählungen bei der Bewälti-
gung dieser „tiefgreifenden Krise“ (Sarr 2017, 12) näher betrachten.

Auch Haraway betont, dass die Frage der Relation nicht nur eine des Inhalts,
sondern eben auch eine Frage der Form ist, wie sie bereits enger im Hinblick auf
Tier-Mensch-Relationen argumentiert: „Living with animals, inhabiting their/our

 Dieses „in-der-Welt-sein“ erinnert an Heideggers Ontologie, die aber anders als Sarrs Denken
auf ontologische Differenz und nicht auf Relation aufbaut. Heidegger macht den ontologischen
Status verschiedener Entitäten an ihrem jeweils expliziten Verhältnis zur Welt fest: der Stein ver-
füge demnach über gar kein Verhältnis zur Welt, das Tier nur über ein geringes, aber der
Mensch sogar über ein bildendes Verhältnis zur Welt (vgl. insbesondere Heidegger 1960 und
[1950] 2000, 165–187 und erläuternd dazu: Sternad 2014, 47).

4.1 Welt denken – Relation denken 155



stories, trying to tell the truth about relationship, cohabiting an active history:
that is the work of companion species, for whom “the relation” is the smallest
possible unit of analysis“ (Haraway 2016, 111). Das gemeinsame Bewohnen von
(erzählten) Welten ist durchaus bei Haraway auch materialistisch und ganz prak-
tisch gemeint und zugleich mit der Suche nach Wahrheit verbunden. Denn das
Erzählen wirkt, so Haraway, mittelbar auf die Praxis und das reale Leben außer-
halb des Textes zurück.

Practice is persuasion, and the focus is very much on practice. All knowledge is a condensed
node in an agonistic power field. The strong program in the sociology of knowledge joins
with the lovely and nasty tools of semiology and deconstruction to insist on the rhetorical
nature of truth, including scientific truth. History is a story Western culture buffs tell each
other; science is a contestable text and a power field; the content is the form. [...]95 Period.
(Haraway 1988, 577)

Narrative Texte „als sinnliche Träger eines diskursiven Wissens, das darauf
spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein“ (Ette 2017, 1), bieten gleichzeitig
einen möglichen Ausweg aus ‚einfachen Dichotomien‘. Ähnlich einer allgemei-
neren Definition von Philosophie durch Deleuze und Guattari, denen es darum
geht diese eben als eine schöpferische Tätigkeit zu behandeln, ihr einen eigen-
ständigen Platz neben der Kunst und neben den Wissenschaften einzuräumen
(vgl. Deleuze und Guattari 1991), vermögen es die Literaturen der Welt als
per se schöpferische Tätigkeit, einen Platz neben der Philosophie und den
Wissenschaften einzunehmen. Wie oben bereits ausgeführt, verbindet auch
Glissant die Philosophie und eine Poetik der Relation und betont ein wechsel-
seitiges Verhältnis, wenn er schreibt: „La poétique de la Relation est toujours
ainsi une philosophie, et inversement: elles se préservent mutuellement des
fausses finalités“ (Glissant 2009, 87). Mit ihren vielfältigen Logiken stellen die
Literaturen der Welt einen Gegenentwurf zum u.a. von Derrida kritisierten
Karnophallogozentrismus (Derrida 2006, 144) westlicher Philosophie, insbeson-
dere hinsichtlich einer darauf aufbauenden Konzeption des Menschen im Ver-
hältnis zu nichtmenschlichen Tieren dar. Im Gegensatz zum disziplinierten
Wissen der Biowissenschaften bieten sie einen viellogischen Zugang zu Wissen,
das die verschiedenen Diskurse und Disziplinen quert (vgl. Ette 2004, 2007 und
2022c, 331–357). Einem solchen Wissen, das es ermöglicht, Relation zu denken,
ohne die Ambivalenzen auflösen zu müssen, bin ich in Martins Text auf
der Spur.

 Haraway verweist in einer Fußnote auf Hayden White (1987), der ihr Argument zu Form und
Inhalt für die Geschichtswissenschaften formuliert und das sie hier aufnimmt.

156 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Das ist die Kraft der Erzählung: Im Gegensatz zu in Stein gemeißelten Denkmälern und his-
torischen Stätten können Erzählungen Geschichten verflechten. Die Leidensgeschichten der
Moderne zu verbinden oder gar zu verschränken, hat eine ethische Dimension, macht aber
darüber hinaus die Reflexion des eigenen Standpunktes notwendig, von dem aus eine Er-
zählung konstruiert werden soll (Hofmann und Messling 2021, 35),

wie Hofmann und Messling mit Blick auf die Geschichte feststellen und zugleich
die Bedeutung der Reflexion des eigenen Standpunktes betonen. Diese ethische
Dimension, die Erzähltexte entfalten können, bekräftigt auch Haraway. Sie ent-
wirft bereits 1988 in ihrem Text Situated Knowledges eine Epistemologie, die sie
als „nicht-unschuldig“ und eng mit der Ontologie verschränkt beschreibt:96

A commitment to mobile positioning and to passionate detachment is dependent on the im-
possibility of entertaining innocent,identity‘ politics and epistemologies as strategies for see-
ing from the standpoints of the subjugated in order to see well. One cannot ‚be‘ either a cell
or molecule or a woman, colonized person, laborer, and so on — if one intends to see and
see from these positions critically.,Being‘ is much more problematic and contingent. Also,
one cannot relocate in any possible vantage point without being accountable for that move-
ment. (Haraway 1988, 585)

Auch die US-amerikanische Theoretikerin sieht die Reflexion des eigenen Stand-
punktes unter Einbeziehung der vielfältigen Relationen, die das ‚Ich‘ konstruie-
ren, als ethische und politisch notwendige Praxis. Haraway stellt die Verantwor-
tung für das eigene Sein, das sie vor allem auch in späteren Werken (vgl.
insbesondere 2007) im Anschluss an Deleuze und Guattari als ein „becoming“
(franz. devenir, Deleuze und Guattari 1980, 284ff) fasst, in einen anderen Kontext
und problematisiert zugleich die Kontingenz dieses „Seins“. Positionen sind nie-
mals starr, sondern mobil, sie lassen sich nicht essentialistisch auf eine einzige
Identität reduzieren. Sie wendet sich mit ihrem Text schon sehr früh gegen Iden-
titätskonzeptionen, die das Sein auf einen einzigen Aspekt dieses Seienden redu-
zieren und stellt ihnen ein Werden entgegen. Es gibt kein „weder noch“. Dies zielt
aber eben gerade nicht auf Beliebigkeit, sondern auf die Notwendigkeit, den eige-
nen Standort, das eigene Sein, als ein vielfältiges Werdens zu reflektieren. Darin
liegt nach der Theoretikerin die wahre Verantwortung.

Ähnlich wie Sarr und Glissant, aber mit einem zusätzlich epistemologischen
Anspruch, rückt auch Haraway die Relation in den Mittelpunkt, wenn sie wieder-
holt und präzisiert: „The relation is the smallest unit of analysis, and the relation
is about significant otherness at every scale. That is the ethic, or perhaps better,
mode of attention, with which we must approach the long cohabitings of people
and dogs“ (Haraway 2016b, 116) – oder Bären, wie die Anthropologin Nastassja

 Auf diese Ontologie komme ich später noch einmal zurück.

4.1 Welt denken – Relation denken 157



Martin hinzufügen könnte, auf deren autobiographischen Erzähltext Croire aux
fauves (Martin 2019) ich mich im Folgenden beziehe.97

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019)

Anhand der Spuren eines Bären möchte ich die Aufmerksamkeit auf einen spezi-
fischen Aspekt von Relation lenken und mit ‚Martins Bären‘ der Antwort auf die
Frage näherkommen, wie wir als menschliche Tiere unsere Beziehung zu nicht-
menschlichen Tieren erzählen können und wie wir uns durch das Erzählen jen-
seits binär-hierarchischer Ideologien mit all ihren ethischen und politischen Im-
plikationen in Relation zur Welt setzen können? Die Hoffnung ist, sich so einem
flexiblen Konzept von Relation zu nähern, die es erlaubt, die Verbindung zu
nicht-menschlichen Entitäten jenseits der starren Dualismen des Logozentrismus
(vgl. Derrida 1967 und 2006)98 denken zu können.

Die französische Anthropologin Nastassja Martin erzählt in Croire aux fauves
(2019) die (reale) Geschichte ihres „Zusammenstoßes“ (Martin 2019, 168) mit
einem Bären (Ursus arctus beringianus) in den Bergen von Kamtschatka in Sibi-
rien. Während eines Forschungsaufenthaltes bei der indigenen Gemeinschaft der
Ewen:innen wird die zu animistischen Kulturen forschende Martin von einem
Bären ins Gesicht gebissen. Auf ihrer Wanderung in das vulkanische Gebirge von
Kamtschatka kann einer ihrer ewenischen Begleiter mittels eines Satellitentele-
fons Hilfe von einer nahegelegenen, ehemals sowjetischen Militärbasis holen. Sie
überlebt ihre schweren Verletzungen und wird zunächst von Chirurg:innen in
Russland, dann im Salpêtrière in Paris sowie von verschiedenen Ärzt:innen in
Frankreich behandelt. Die Gliederung des Erzähltextes orientiert sich an den vier
Jahreszeiten. Er beginnt im Herbst (Martin 2019, 13–50), es folgt der Winter in
Frankreich (ebd., 51–93) und der Frühling zurück in Kamtschatka (ebd. 95–147).
Die letzten drei Seiten des Buches sind mit „Sommer“ überschrieben (ebd.
149–151). Der Kampf mit dem Bären hat tiefe, körperliche und seelische Spuren in

 Einige der nun folgenden Überlegungen habe ich bereits in dem Artikel „More-than-Human
Relations, or: Rethinking Narration and Relations with Bears“ (Schiffers 2023) präsentiert, der in
englischer Sprache in dem Band Minor Universality/Universalité mineure (Messling und Tinius
2023) erschienen ist. Für das vorliegende Kapitel wurden diese entscheidend vertieft und ausge-
baut.
 Derrida entwickelt seine Kritik am Logozentrismus zuerst in seinem 1967 erschienenen Buch
De la grammatologie. Eine Präzisierung und Ausbuchstabierung seiner Kritik hinsichtlich Tier-
Mensch-Dualismen erfolgt dann ausführlich in einem Seminar in Cerisy und dem daraus entstan-
denen, erst posthum veröffentlichten Werk L’animal que donc je suis – à suivre (2006).

158 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



der Wissenschaftlerin hinterlassen und es beginnt ein langer Heilungsprozess,
der sie zunächst zu unterschiedlichen Ärzt:innen, dann zurück zu den Ewen:innen
in ihr Forschungsgebiet in Kamtschatka und schließlich zum Schreiben selbst
führt. Dieser autobiographische Text ist in gleichem Maße auch auto-fiktional, er-
schafft sich Martin doch erzählend eine Subjektposition, die jenseits starrer Iden-
titäten funktioniert, wie ich zeigen möchte. Dennoch fallen diese Erzählinstanz, die
Autorin und eben diese Subjektposition weitgehend ineinander.

Die Erzählung setzt im Oktober, in medias res mit dem Tier ein: „L’ours est parti
depuis plusieurs heures maintenant et moi j’attends, j’attends que la brume se
dissipe“ (Martin 2019, 5). Der Bär steht zu Beginn, auch wenn er die Szene längst
verlassen hat. Der tierliche Protagonist geht dem erzählenden Ich voraus, das pas-
siv verharrend darauf wartet, dass „sich der Nebel auflöst“, dass Hilfe kommt.
Subjekt- und Objektposition, Aktivität und Passivität scheinen in dieser Passage
zunächst vertauscht, um dann in eine komplizierte Wechselbeziehung zueinan-
der zu treten. Diese auf wechselseitige Beziehungen, auf Relation abzielende Epis-
temologie Martins begegnet den Leser:innen in ihrem gesamten Text immer wie-
der. So liest sich der Beginn der Erzählung fast wie der Anfang der Genesis, an
dem auch alles dunkel und wüst ist: „die Erde aber war wüst und wirr, Finsternis
lag über der Urflut und Gottes Geist schwebte über dem Wasser“ (Genesis 1,2).
Auch bei Martin scheint zu Beginn alles nebulös und jenseits von starren Gegen-
sätzen, die klar einordnen, beurteilen und unterscheiden, „[c]omme aux temps
du mythe, c’est l’indistinction qui règne“ (Martin 2019, 13). Die Ununterscheidbar-
keit regiert, aber es setzt kein Tier-Werden im Sinne von Deleuze und Guattaris
devenir-animal ein (vgl. Deleuze und Guattari 1980, 335), denn tierliches und
menschliches Subjekt gehen, obwohl miteinander verbunden, auch wieder ge-
trennte Wege. Martins erzählender Text fügt damit den Konzeptionen von Sarr
und Haraway zugleich eine spirituelle Dimension hinzu. Über all dem schwebt
aber kein Gott, sondern, wenn man so will, die Anima des Bären, mit dem die Er-
zählung beginnt. Es ist die Anima spezifischen Bären, der ihr eingeschrieben ist
und tiefe körperliche und seelische Spuren hinterlässt. Wie in Genesis stehen das
Chaos und die Dunkelheit am Beginn dieser Geburt einer Welt, eines relationalen
Ichs, das erst noch Gestalt annimmt und dessen Genese die Leser:innen eingela-
den sind zu folgen. „[J]e suis cette forme incertaine aux traits disparus sous les
brèches ouvertes du visage, recouverte d’humeurs et de sang : c’est une nais-
sance, puisque ce n’est manifestement pas une mort“ (Martin 2019, 13). Dieser Zu-
stand, den man mit Glissants Konzept von „Opazität“ (Glissant 2009, 69) in Verbin-
dung bringen kann, das alles verschleiert, auch die Selbstkonstruktion des
erzählenden Ichs, wird sich erst viel später lichten (vgl. zu Glissant auch Messling
2016, 442).

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 159



4.2.1 Theoretische Zugänge. Erzählen an der Limitrophie

Einerseits folgt die Erzählung zu Beginn einer dualistischen Logik: Da es offen-
sichtlich nicht der Tod der Erzählerin ist, muss es dessen Gegenteil, also eine Ge-
burt sein, wie Martin selbst schlussfolgert. Andererseits jedoch scheinen Alpha
und Omega, Geburt und (beinahe) Tod in eins zu fallen. Das Antlitz („visage“)99 ist
verschwommen, die Wunden klaffen offen. Die Begegnung von Mensch und Bär
ist alles andere als friedlich, und dennoch setzt sich Martin erzählend auf eine
einzigartige Weise in Relation zu dem Bären, der sie innerlich und äußerlich
schwer verletzt hat. Die cartesianische Ordnung wird mit dem Bären am Anfang
des Textes angekratzt.

Wie bereits der Titel des Buches L’animal que donc je suis – à suivre, von
Derrida (2006100) auf Französisch doppeldeutig nahelegt, scheint bei Martin eben-
falls die Frage, wer auf wen folgt, der Mensch auf das Tier oder das Tier auf den
Menschen und wie genau und worin sich tierliches Leben von menschlichem
Leben unterscheidet, aufzuwerfen. Diese Fragen sind für die Anthropologin exis-
tenziell, weil sie angesichts der offen klaffenden Wunden überlebenswichtig für
sie sind, sie berühren ihr sein und ihr Dasein. Für Derrida sind sie ebenso zentral,
denn der Logozentrismus, den er problematisiert „ist zuallererst eine These über
das Tier, das des logos, des den logos Haben-Könnens beraubt ist“ (Derrida 2010a,
52). Dagegen setzt er die Frage nach der Leidensfähigkeit der Tiere und verknüpft
seine Ontologie mit einer Epistemologie und einem klaren ethischen Verständnis,
das aus der Verantwortung erwächst.

 In dieser Passage scheint Emmanuel Lévinas Theorie zum „Antlitz“ auf (vgl. insbesondere
Lévinas 1984). Derrida kritisiert allerdings Lévinas Denken des Anderen hinsichtlich Tier-Mensch-
Relationen entscheidend, denn auch Lévinas würde das Tier, ganz in der „jüdisch-christlich-
islamischen“ (Derrida 2006, 83) Tradition verhaftet, aus dem „Kreislauf der Ethik“ herauszuneh-
men (vgl. insbesondere Derrida 2006, 147 ff.). Lévinas Ethik des Anderen bleibt menschlichen Enti-
täten vorbehalten. Mir geht es in der vorliegenden Arbeit dagegen gerade um eine andere Kon-
zeption von Tier-Mensch-Relationen, die Tiere in den Bereich der Welt einschließen, weshalb ich
mich weiterhin auf Derrida und nicht auf Lévinas beziehe. Der Vordenker der Dekonstruktion
entwickelt, wie in der Einleitung bereits ausgeführt, aus dem Blick seiner Katze, die ihn nackt im
Badezimmer sieht, aus dem „regarde“ eine Verantwortung für Tiere. „L’animal nous regarde“
(Derrida 2006, 50, 85) nimmt so einerseits Bezug auf den Blick – das Tier sieht uns an. Anderer-
seits bezieht sich das Angesehen werden bei Derrida auch auf eine Verantwortung – das Tier
geht uns an.
 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit, zitiere ich im Fließtext die 2010 erschienene deutsche
Übersetzung von Markus Sedlaczek: Das Tier, das ich also bin, Wien: Passagen. Längere, direkte
Zitate erfolgen auf Grundlage der französischen Ausgabe von 2006: L’animal que donc je suis.
Paris: Galilée.

160 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Martins Text vermag es noch eine zusätzliche, transkulturelle Dimension hin-
zuzufügen. Es werden in Croire aux fauves (2019) die unterschiedlichen kulturel-
len Verflechtungen der globalisierten Welt sichtbar. Gemäß dem Glauben der
Ewen:innen, zu dessen Kultur Martin während zahlreicher Forschungsaufent-
halte in Kamtschatka forscht, ist die Anthropologin bereits vor dem physischen
Zusammenstoß mit dem Bären matukha, so ihr ewenischer Name, also Bärin (vgl.
Martin 2019, 25). Die physische Begegnung zwischen Menschen und Bär bedeutet
auch die Implosion starrer Ordnungskategorien und erhält damit eine ontologi-
sche Dimension. Erst dadurch, dass sie das Zusammentreffen überlebt, wird sie
zu „miedka“, halb Mensch, halb Bär (vgl. Martin 2019, 35).101 Diese Geburt kann
als eine Begegnung an dem, was Derrida als Limitrophie (Derrida 2006, 51) be-
schreibt, gelesen werden; als ein Zusammentreffen an dieser „abgründigen
Grenze“ (Derrida 2006, 53) der verschiedenen Arten, des Denkens und Wissens.
Kurz gesagt, es ist die Implosion der starren Gegensätze von Welten (vgl. Martin
2019, 137) und die Geburt einer komplexen und komplizierten Relation – mit all
ihren politischen, ethischen, praktischen und ästhetischen Implikationen: „Guérir
de ce combat n’est pas seulement un geste de métamorphose autocentrée. C’est
un geste politique“ (Martin 2019, 78), schreibt Martin.

Wie in Derridas Denken werden die Grenzen nicht ausgelöscht, sondern von
Martin untersucht und befragt: „Notre travail, à elle, [der behandelnden Ärztin,
M-A S.] à moi, et à ce quelque chose d’indéfinissable que l’ours a déposé au fond
de mon corps, consiste désormais à ‚maintenir la communication‘“ (Martin 2019,
79). Es ist ein politisches Unterfangen, dass auf Kommunikation und Beziehungen
zielt. Für ihr Überleben müssen allen voran die Kommunikation und die fragilen
physischen, psychischen und metaphysischen Relationen aufrechterhalten wer-
den. Es geht, ähnlich wie bei Derrida, um eine Analyse dessen, „was die Grenze
nährt, was sie generiert, sie aufzieht und sie verkompliziert“102 (Derrida 2010a,
55). Derrida stellt drei Hypothesen hinsichtlich Tier-Mensch-Relationen auf (vgl.
ders. 2006, 53 ff.). Die erste zielt auf die Vielfalt der Linie, die Mensch und Tier
trennen. Es geht ihm nicht um den Menschen und das Tier, sondern um konkrete
Relationen und das Problematisieren dieser Bezüge. In diesem Zusammenhang
prägt er auch den Begriff „animot“ (Derrida 2006, 65), das „TierWort“ (Derrida
2010a, 68 ff.). „Das Tier“ ist meist als metaphysische Einheit, als das Tier als sol-

 Während matukha Bärin bedeutet, bezeichnet das Wort miedka in der Sprache der Ewen:innen
diejenigen Menschen, die den Zusammenprall mit der tierlichen Welt der Bären überlebt haben. Sie
sind halb Mensch, halb Bär (vgl. Martin 2019, 35, 119, 130 ff.).
 Derrida schreibt im französischen Originaltext: „la limitrophie, voilà donc le sujet. Non seu-
lement parce qu’il s’agira de ce qui pousse et croît à la limite, autour de la limite, en s’entretenant
de la limite, mais de ce qui nourrit la limite, la génère, l’élève et la complique“ (Derrida 2006, 51).

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 161



ches, gedacht. Es ist aber unmöglich, ein Kriterium zu entwickeln, das alle Tiere
unter dem Begriff ‚Tier‘ fasst, also die Opposition zu ‚Mensch‘ tatsächlich ontolo-
gisch zu begründen. Dennoch definiert sich der Mensch in westlichen Kulturen in
Abgrenzung zu ‚dem Tier‘. Wie an Martins Erzähltext auch zu erkennen ist, gibt
es diesen Dualismus in anderen Kulturen nicht.103 Die zweite These Derridas un-
terstreicht die geschichtsphilosophische Dimension des Tier-Mensch-Dualismus, die
gerade eine „außerordentliche Phase“ (Derrida 2010a, 57) durchläuft. Genau davon
zeugt auch Martins Erzähltext,104 wie ich im weiteren Verlauf zeigen möchte. Die
dritte These Derridas zielt auf die Beschaffenheit der Limitrophie, eines „jenseits
des sogenannten menschlichen Randes“ (Derrida 2010a, 57) und genau an diesen
Beziehungen, die „intim und abgründig zugleich“ (Derrida 2010a, 58) sind, setzt
Martins Schreiben an. Der französische Philosoph fasst seine dritte Hypothese, an
die ich hier anschließen möchte, wie folgt:

3. Au-delà du bord soi-disant humain, au-delà de lui mais nullement sur un seul bord op-
posé, au lieu de ‚L’Animal‘ ou de ‚La-Vie-Animale‘, il y a, déjà là, une multiplicité hétérogène
de vivants, plus précisément (car dire ‚vivants‘, c’est déjà trop dire ou point assez) une mul-
tiplicité d’organisations des rapports entre le vivant et le mort, des rapports d’organisation
et d’inorganisation entre des règnes de plus en plus difficiles à dissocier dans les figures de
l’organique et de l’inorganique, de la vie et/ou de la mort. (Derrida 2006, 53)

Was es auch ganz praktisch bedeutet, sich an diesem „Abgrund“ (Derrida 2010a, 52 f.)
zwischen Lebenden und Toten zu befinden, fragt sich Martin: „Que veut dire sortir
des abysses où règne l’indistinct, choisir de reconstruire d’autres limites à l’aide des
nouveaux matériaux trouvés tout au fond de la nuit indifférenciée du rêve ? Tout au
fond de la gueule béante d’un autre que soi ?“ (Martin 2019, 139)

Ähnlich wie Martin die Grenze nicht leugnet, ja sie sogar schließen will und
muss, um Überleben zu sichern, diese aber dennoch nicht einseitig, sondern viel-
fältig denkt, verweist auch Derrida auf eine Grenzkonzeption der Vielheit (franz.
„multiplicité“, Derrida 2006, 53). Diese ungeheuerlichen Relationen zu diversen
Welten sind nur in dieser unsicheren Schwellenzone, an der Grenze zwischen
Welten, „den Rändern, der Liminalität, der Übergangszone, der Zwischenwelt“
(Martin 2019, 127) denkbar und sie sind bei Martin narrativ geschaffen, konkret

 Auf diesen Punkt komme ich später noch einmal ausführlicher zurück.
 Wie in der Einleitung der vorliegenden Arbeit näher ausgeführt, zeugen auch alle anderen
beiden Spuren, welche die Erzähltexte legen und denen ich in meiner Arbeit folge, von diesen
Veränderungen im Denken.

162 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



und verkörpert zugleich.105 Es geht ihr auch keinesfalls um eine Opposition zwi-
schen ‚dem Menschen‘ und ‚dem Tier‘, sondern um eine Auseinandersetzung mit
einem sehr konkreten Kamtschatka Bären, den sie einerseits in ihrem eweni-
schen Namen trägt und der sie andererseits – ganz physisch – schwer verletzt
hat. Derrida deutet in seiner 3. These ebenfalls auf die viellogische Beschaffenheit
der Beziehungen zwischen Tieren und Menschen hin, die nicht vollständig objek-
tiviert sind:

À la fois intimes et abyssaux, ces rapports ne sont jamais totalement objectivables. Ils ne
laissent place à aucune extériorité simple d’un terme par rapport à l’autre. Il suit de là que
jamais on n’aura le droit de tenir les animaux pour les espèces d’un genre qu’on nommerait
L’Animal, l’animal en général. (Derrida 2006, 53)

Die Relation scheint für Martin zunächst nur in dieser „unsicheren, liminaren
Zone“ möglich zu sein, die Derrida als Limitrophie konzipiert und die bei der An-
thropologin unmittelbar mit dem Schreiben verbunden ist:

J’écris depuis des années autour des confins, de la marge, de la liminarité, de la zone front-
ière, de l’entre-deux-mondes ; à propos de cet endroit très spécial où il est possible de ren-
contrer une puissance autre, où l’on prend le risque de s’altérer, d’où il est difficile de reve-
nir. Je me suis toujours dit qu’il ne fallait pas se faire prendre au piège de la fascination. [...]
Toute la question devient alors : parvenir à tuer pour pouvoir revenir – à soi, aux siens. Ou
bien : échouer, se faire avaler par l’autre et cesser d’être vivant dans le monde des humains.
(Martin 2019, 127–128)

Schreibend erkundet die Anthropologin die Beschaffenheit der Grenze und damit
auch der Schwellenzone, die sie bewohnt, denn weder sie noch der Bär sind tot.
Das Schreiben erschafft eine relationale Subjektposition, ein hybrides ‚Ich‘, das
Raum und Zeit ebenso quert wie Leben und Tod, Mensch und Tier. „Je suis allée
au bout de la rencontre archaïque mais je suis revenue puisque je ne suis pas
morte. Il y a eu hybridation et pourtant je suis toujours moi. Enfin je crois“
(Martin 2019, 128). Die Praxis des Schreibens eröffnet eine Schwelle für diese
Randzone, in der die Limitrophie, das ‚drum-herum‘ der Relation unterschiedli-
cher Welten, denkbar und fassbar wird. Während im Thriller von Mouawad der

 Martin selbst verweist auf Victor Turner, der die Liminalität als ein „Dazwischensein“, ein
„Außerhalb-der-Kategorien-Stehens“ (Turner 2005) beschreibt. Liminäre Zuständen, wie miedka
zu sein, werden von ihm als Anti-These zur gesellschaftlichen Struktur gesehen und werden
meist in Ritualen geschaffen, die wiederum identitätsstiftend für die jeweiligen Gesellschaften
sind. Martins Konzeption geht darüber hinaus, erschafft sie doch schreibend eine Subjektposi-
tion, die eben nicht antithetisch der Gesellschaft gegenübersteht, sondern nur relational zu den-
ken ist und damit einer anderen Logik folgt, wie ich zeigen möchte. Zur anthropologischen Kon-
zeption der Liminalität vgl. insbesondere Turner 1964 und Turner 1969.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 163



Protagonist Wahhch mit seinem Hund, dessen Name „Mason-Dixon Line“ (Mouawad
2012, 358), die Grenzlinie benennt, nach und nach erzählend in eine Zone der Un-
unterscheidbarkeit (Deleuze und Guattari 1980) treten, bleiben bei Martin die
Ränder der unterschiedlichen Welten sichtbar. In seiner Mischung aus verschie-
denen Genres erzählt der anthropologisch informierte Text von Martin eine Ge-
schichte, die unterschiedliche Deutungsansätze nebeneinander bestehen lässt.

Martin konzipiert ihr autobiographisches Schreiben als ein situiertes Wissen,
das die Perspektive, von der aus sie erzählt, deutlich hervortreten lässt. Schon der
Eindruck der Faktizität und die Mischung zwischen sehr persönlicher und wissen-
schaftlicher Reflexion, trägt zu einer Situierung des vermittelten Wissens bei. Die
persönlichen Bezüge und Betroffenheit werden nicht verschleiert, sondern stehen
im Gegensatz dazu ganz im Zentrum der Erzählung. Sie werden aber auch nicht als
starr begriffen. Martins Praxis ist eine klar situierte, soziale Praxis, die in Interak-
tion mit den sie umgebenden menschlichen und nicht-menschlichen Welten ent-
steht. Das, was literarisch entsteht, ist ein viellogisches Textgeflecht, das nicht zufäl-
lig die Form der Erzählung und nicht die Form einer wissenschaftlichen Arbeit
annimmt. Der Text ist dahingehend metareflexiv lesbar. Er wirft die Frage auf, wie
man die Verbindungen zu dieser significant otherness (Haraway 2016a und 2016b),
die der Bär im „Ich“ hinterlässt, aufrechterhalten kann und wie man diese kompli-
zierte und ambivalente Beziehung erzählen kann:

Je dis que rester en vie face à l’ours comme face à „ce qui vient“ dans ce monde-ci, c’est
accepter la reprise en forme de transformation structurelle. L’unicité qui nous fascine appa-
raît enfin pour ce qu’elle est, un leurre. La forme se reconstruit selon un schéma qui lui est
propre mais avec des éléments qui sont, eux, tous exogènes. (Martin 2019, 79)

Die Einheit ist nur vorgetäuscht einheitlich, denn die Form entsteht zwar nach
einem ihr eigenen Schema, aber aus Elementen, die von außen kommen. Sie wird
zusammengesetzt aus menschlichen und nichtmenschlichen Entitäten. Zugleich
ist die Frage nach der Relation auch mit der Frage nach einer Poetik und darüber
mit einer Politik der Ästhetik (vgl. Rancière 2016) verbunden. Denn das, was von
außen kommt und zugleich die Illusion der Entität bildet, ist bedeutend. Es ist
eine significant otherness (Haraway 2016a und 2016b), mit der Betonung auf „sig-
nifikant“. So treten der Kamtschatka Bär und die westliche Chirurgin in einen Di-
alog miteinander: „Mon corps est devenu un territoire où des chirurgiennes occi-
dentales dialoguent avec des ours sibériens. Ou plutôt, tentent d’établir un
dialogue. Les relations qui se tissent au sein de ce petit pays qu’est devenu mon
corps sont fragiles, délicates“ (Martin 2019, 78).

Die Erzählung entsteht, ebenso wie die Subjektposition der Erzählinstanz,
aus den Relationen. Beides erscheint als fragil, zart und viellogisch. Es entfaltet
sich ein nicht-essentialistisches Denken der Opazität, wie es auch Glissant insbe-

164 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



sondere für die Poesie beschreibt: „L’opacité ne favorise aucune essence, qui se-
rait retirée en son seul contentement. Elle déclame en probabilités accessibles les
épaisses dimensions de l’être-comme-étant, c’est éclair, qui hésite et chavire: poé-
sie“ (Glissant 2009, 70). Diese Erzählform ist eine Vielheit (Glissant 1996) ähnlich
der Vorstellung Glissants einer Tout-monde, (Glissant 1997), die sich bei Martin
nach ästhetischen Eigenregeln aus unterschiedlichen Elementen rekonstruiert.106

(vgl. auch Messling 2016, insbesondere 443) Die Begegnung der beiden Spezies ist
eng mit dem Überleben verknüpft, was seinerseits im Französischen auf sprach-
licher Ebene eine prospektive Dimension aufruft: la,vie‘ (das Leben) und „ce qui
vient“ (das, was kommt) ergänzen sich auf der Ebene der Grapheme.

Ein ÜberLebenswissen, das Ette in zahlreichen Schriften für die Literaturen
der Welt herausgestellt hat, nimmt an dieser Stelle literarische Gestalt an (vgl.
Ette 2004, 13, ders. 2022b, 1–34). Mit Martin wird aber auch klar, dass es entschei-
dend ist, wie wir in Relation treten und wie wir von den vielfältigen Beziehungen
eines relationalen Weltbewusstseins erzählen. „It matters what ideas we use to
think other ideas“ (Strathern 1992, 10), wie Strathern schreibt und damit die Welt
der Ideen auf materielle Füße stellt. Gleichzeitig kann diese unmögliche Erzäh-
lung von Menschen und Bär eben nur narrativ, schreibend entstehen und wirk-
sam werden.

4.2.2 Der literarische Text: Tier-Mensch-Beziehungen und relationale
Ontologien

Martins Text ruft also eine etwas andere Krise der Relationalität als Sarrs Essay auf.
Auf den ersten Blick scheint sie von einer individuellen Krise in Folge ihrer schwe-
ren körperlichen Verletzungen durch den Bären zu schreiben. Bei genauerer Ana-
lyse werden aber weitere Dimensionen des Erzähltextes sichtbar. Auf dem Spiel
steht keinesfalls nur die Aufarbeitung einer persönlichen Lebenskrise, sondern
eine tiefgreifende Auseinandersetzung damit, wie sich die Anthropologin als west-
lich geprägte und sozialisierte Person in Relation zur Welt setzten kann, ohne diese
Ebene als einzigen identitätsstiftenden Bezugspunkt zu konstruieren. „Die Wider-
standskraft der Ästhetik benötigt Zeit, erweist sich dann aber auch als eine Lebens-
kraft, welche ein ÜberLebensWissen entfaltet, ohne in einen (menschlich ver-
ständlichen, aber literarisch unergiebigen) Betroffenheitsdiskurs abzugleiten –

nur noch Gesprächsstoff zu sein, austauschbar, verwechselbar“ (Ette 2022b, 27),

 Auf diesen entscheidenden Punkt in der Selbstkonstruktion des erzählenden und erzählten
Ichs, also der Subjektposition des Texts komme ich später erneut ausführlicher zurück.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 165



wie Ette zwar im Hinblick auf einen Erzähltext des Autors David Wagner schreibt,
was als Analyse aber ebenso auf Martins Text zutrifft, die über ihre Suche schreibt:

La première chose à dénouer, avant le pourquoi de ma fuite hors de la forêt cet été-là, c’est
le comment de ma fuite hors de mon propre monde vers la forêt, quelques années en ar-
rière. Une pensée assez triviale me trotte dans la tête depuis longtemps : personne n’a
écouté Antonin Artaud qui pourtant avait raison. Il faut sortir de l’aliénation que produit
notre civilisation. Mais la drogue, l’alcool, la mélancolie et in fine la folie et/ou la mort ne
sont pas une solution, il faut trouver autre chose. C’est ce que j’ai cherché dans les forêts du
Nord, ce que je n’ai que partiellement trouvé, ce que je continue de traquer. (Martin
2019, 121)

Die Tier-Mensch-Relation ist für Martin dabei zentral, dient der Bär als Anstoß
der Erschaffung dieser relationalen Weltkonzeption und ist zugleich elementarer
Bestandteil davon. Denn folgt Martin den Annahmen der Ewen:innen, bei denen
sie sich aufhält, so ist die Relation zwischen ihr und dem Bären unausweichlich.
Der Bär ist ihr über ihren ewenischen Namen „matukha“ eingeschrieben, worauf
auch der Ewene Andrei sie erneut hinweist, bevor sie in die Berge aufbricht:

Je le revois me donner la griffe au moment de partir. Tu sais que tu es déjà matukha, je ne
t’apprends rien. Prends-la avec toi quand tu marcheras là-haut. Je l’entends me rappeler
nos discussions pendant mes délires fiévreux, et me mettre en garde contre l’esprit de
l’ours, qui me suit, qui m’attend, qui me connaît. (Martin 2019, 33)

Ohne das Tier, das sie verfolgt, dem sie aber zugleich auch selbst folgt, ohne den
Bären, den sie auch zu suchen scheint, ist ihre Geschichte einer Relation nicht
denkbar und erzählbar. Die Begegnung, der unwahrscheinliche „Kuss“ an den
Grenzen zwischen unterschiedlichen lebenden Entitäten, die intime Verbindung
zum Kamtschatka Bären erscheint für die Erzählinstanz (und vielleicht auch für
den Bären) vorhergesehen zu sein:

Je me dis que sans me l’avouer j’ai dû chercher sur la plaine d’altitude celui qui révélerait
enfin la guerrière en moi ; que c’est sûrement pour cette raison que lorsqu’il m’a coupé la
route je ne l’ai pas fui. Au contraire j’ai plongé dans la bataille comme une furie, et nous
avons marqué nos corps du signe de l’autre. Je me l’explique difficilement, mais je sais que
cette rencontre a été préparée. J’ai de longue date posé tous les jalons nécessaires pour me
mener dans la gueule de l’ours, vers son baiser. Je me dis : qui sait, peut-être que lui aussi.
(Martin 2019, 85–86)

Martin folgt dabei nicht nur philosophischen Fragen nach Tier-Mensch-Relationen,
sondern verbindet diese gleichzeitig mit einem transkulturellen, viellogischen An-
satz. Diese Herangehensweise zeigt sich auch in ihrem Schreiben, das sich vor der
Entstehung ihres Erzähltextes Croire aux fauves auf zwei Notizbüchern verteilt: ein

166 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



buntes „Tagheft“ und ein „Nachtheft“ (vgl. Martin 2019, 40–41). Für Martins Konzep-
tion einer Weltbeziehung spielen Träume und das Wissen der Ewen:innen über
verflochtene Welten eine wichtige Rolle und ihre nächtlichen Träume und Gedan-
ken notiert sie in einem schwarzen Notizheft. Um ihre Beziehung, die vielfältigen
Verstrickungen und Verflechtungen zwischen sich selbst und dem Bären fassbar
und ihre eigene Welt bewohnbar zu machen, muss sie zunächst zu denen zurück-
kehren, „die sich mit den Problemen mit Bären auskennen“:

Je dois m’écarter pour guérir. [...] Maman, je dois redevenir matukha qui descend dans sa
tanière pour passer l’hiver et reprendre ses forces vitales. Et puis, il y a des mystères que je
n’ai pas fini de comprendre. J’ai besoin de retourner auprès de ceux qui connaissent les pro-
blèmes d’ours ; qui leur parlent encore dans leurs rêves ; qui savent que rien n’arrive par
hasard et que les trajectoires de vie se croisent toujours pour des raisons bien précises.
(Martin 2019, 89–90)

Ihre Reise zurück zu dem indigenen Volk der Ewen:innen, nach einem ersten Hei-
lungsprozess in Frankreich, ist einerseits der Ausgangspunkt für ein Verstehen
und ein Rückbeziehen ihres eigenen Ichs. Andererseits ist es auch Flucht vor der
Erfahrung der Kontingenz. Die westliche Medizin und die Psychologie können
ihre Begegnung mit dem Bären nicht jenseits der Kategorie des Zufalls oder Pechs
und damit für Martin nicht hinreichend erklären, wie Martin bei der Beschrei-
bung ihrer Begegnung mit der Stationspsychologin im Krankenhaus in Frank-
reich schreibt (vgl. Martin 2019, 55–56). Die komplizierte Geschichte könnte leicht
die Geschichte von Wahnsinn sein, denn die Zustände, in denen sie sich befindet,
entsprächen genau dieser Definition, wie Martin selbst schreibt:

„Une altération du rapport au monde“, c’est comme ça que l’on désigne la folie de manière
savante. De quoi s’agit-il ? D’une période, d’un instant court ou long durant lequel les limites
entre nous et l’extérieur s’effacent peu à peu, comme si on se désintégrait doucement pour
descendre dans les profondeurs du temps onirique où rien n’est encore stabilisé, où les
frontières entre les existants sont encore flottantes, où tout est encore possible. (Martin
2019, 120–121)

Aber die Erzählung ist komplizierter, und die Annahme der Psychologin einer
eindeutigen Identität, die durch das Gesicht widergespiegelt wird, ist genau das,
was Martin zum einen in ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit widerlegt und ihr
zum anderen nicht zu helfen scheint.

Nicht zufällig besteht die Entfremdung der Anthropologin von einer monolo-
gischen, unverbundenen Welt schon vor dem eigentlichen, physischen Zusam-
mentreffen mit dem Bären, worauf Andrei sie, wie oben ausgeführt, hinweist
(vgl. Martin 2019, 33). Aber auch jenseits ihrer komplizierten Bär-Mensch-
Beziehung, erlebt sie eine allgemeinere Erschütterung ihrer Welt: „Que mon

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 167



monde ait été largement altéré avant cette rencontre est indéniable“ (Martin
2019, 120).

Sie muss wieder Bärin, wieder matukha werden, was ihr nur in dem Kontext
der Ewen:innen gelingen kann, und zugleich muss sie verstehen.

Der Erzähltext bietet so unterschiedliche Lesarten für das an, was ihr wider-
fahren ist, und diskutiert diese durchaus: „En ce jour du 25 août 2015, l’événement
n’est pas : un ours attaque une anthropologue française quelque part dans les
montagnes du Kamtchatka“ (Martin 2019, 137), wie es in den Zeitungen und im
Gerede des Krankenhauspersonals auf dem russischen Militärstützpunkt wieder-
gegeben wird. Es ist nicht die Attacke, von der Martin schreiben will, denn davon
berichten andere bereits. Es ist das Zusammentreffen einer Frau und eines
Bären, das dualistische Konzepte sprengt und Grenzen überschreitet und entge-
gen ihrer früheren eigenen Annahme, sehr wohl lebbar und erzählbar ist.

L’événement est : un ours et une femme se rencontrent et les frontières entre les mondes
implosent. Non seulement les limites physiques entre un humain et une bête, qui en se con-
frontant ouvrent des failles sur leur corps et dans leur tête. C’est aussi le temps du mythe
qui rejoint la réalité ; le jadis qui rejoint l’actuel ; le rêve qui rejoint l’incarné. (Martin
2019, 137)

Martin erzählt eine schmerzhaft verwobene Geschichte von sich selbst und dem
Bären, von den Mythen der Ewen:innen, mit denen sie in Kamtschatka lebt, ihren
Studien über den Animismus als Anthropologin und vom westlichen Glauben,
westlicher und sowjetischer Medizin. Ausgehend von ihrer Welt entfaltet sie er-
zählend einen Weltentwurf, der Grenzen sprengt, ohne sie zu leugnen. Sie erzählt
Relationalität, in der sich Raum und Zeit verschieben:

La scène se déroule de nos jours, mais elle pourrait tout aussi bien être advenue il y a mille
ans. C’est juste moi et cet ours dans le monde contemporain indifférent à nos infimes trajec-
toires personnelles ; mais c’est aussi le face-à-face archétypal, c’est l’homme chancelant au
sexe dressé face au bison blessé dans le puits de Lascaux. (Martin 2019, 137)

Wie die Urszene, von der Zeichnungen in den Höhlen von Lascaux erzählen, begeg-
nen sich Bär und Mensch. Dieses konkrete Ereignis hat aber zugleich eine Ge-
schichte, die Martin über die Schachtszene in Lascaux einblendet.107 Es wird er-
kennbar, dass die Begegnungen an den Grenzen der Definition von Tier und
Mensch immer auch konkret, vom Tod bedroht sind. Martins „Szene“ ist aber
kein Mysterium, denn beide – Bär und Mensch – kehren aus dem Unmöglichen
zurück:

 Zu Höhlen und einer Problematisierung dieser „Obsession“ in der Gegenwart, vgl. Markus
Messling, Marcel Lepper und Jean-Louis Georget 2019: Höhlen. Obsession der Vorgeschichte.

168 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Comme dans la scène du puits, c’est l’incertitude quant à l’issue du combat qui préside à
l’événement incroyable qui pourtant advient. Mais contrairement à la scène du puits, la
suite n’est pas un mystère, puisque aucun de nous ne meurt, puisque nous revenons de l’im-
possible qui a eu lieu. (Martin 2019, 137)

Es ist auch der Kampf darum zu den Lebenden oder zu den Toten zu zählen und
hier erinnern Martins Gedanken wiederum an die Derridas, der gar von einem
„Krieg“ (ders. 2010, 54) spricht und im Mitleid angesichts eines nackten Lebens,
eines Tieres den Ausgangspunkt des Denkens sieht. Die Verantwortung „diesen
Krieg zu denken“ (ebd.) liege, so Derrida, genau dort:

Penser cette guerre dans laquelle nous sommes, ce n’est pas seulement un devoir, une res-
ponsabilité, une obligation, c’est aussi une nécessité, une contrainte à laquelle, bon gré ou
mal gré, directement ou indirectement, nul ne saurait se soustraire. Désormais plus que ja-
mais. Et je dis „penser“ cette guerre, parce que je crois qu’il y va de ce que nous appelons
„penser“. L’animal nous regarde, et nous sommes nus devant lui. Et penser commence peut-
être là. (Derrida 2006, 50)

Der Offenheit, der Unsicherheit der Begegnung zwischen Mensch und Bär, tritt
auch bei Martin nicht der Tod einer Entität entgegen, sondern daraus entsteht die
Relation, für die sie sich verantwortlich zeichnet und für die sie Verantwortung
übernimmt, indem sie darüber schreibt. Beide, die Anthropologin und der Bär,
kehren aus dem Unmöglichen, der Offenheit der Definition zurück. Dieses Zu-
rückkehren aus der Unmöglichkeit löst bei Martin zunächst eine Krise aus und ist
zugleich Ausgangspunkt ihres schreibenden Denkens. Martin und Sarr teilen
zwar die Diagnose einer Krise der Relationalität, aber wie oben beschrieben,
unter verschobenen Vorzeichen und bei Martin auf einer sehr situierten, weniger
allgemeinen Ebene. Es ist keine rein politische Analyse, die explizit eine Ausein-
andersetzung mit postkolonialen Strukturen sucht, und dennoch sind Politik und
Ästhetik bei Martin eng miteinander verknüpft. Sie sucht einen Weg ihre Ge-
schichte jenseits der westlichen Kategorien von „Wahnsinn“, „Andersartigkeit“
und dem „Selbstidentischen“ zu erzählen. Von der sie behandelnden Psychologin
in Frankreich kann sie sich nur unverstanden fühlen.

Le lendemain, la psychologue du service me rend visite. [...] Elle me scrute d’un regard qui
se veut aimable et plein de bonne volonté. Mais vraiment, comment vous sentez-vous ? in-
siste-t-elle. Un silence, puis elle reprend. Parce que, vous savez, le visage, c’est l’identité. Je
la regarde, ahurie. (Martin 2019, 55)

Sie hat zuvor schon Jahre damit verbracht, sich eben gegen solche monologischen
Identitätsvorstellungen zu wenden. Ihre Wut schreibt sie nieder, kann sie aber
nicht aussprechen:

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 169



Je voudrais lui expliquer que je collecte depuis des années des récits sur les présences multi-
ples qui peuvent habiter un même corps pour subvertir ce concept d’identité univoque, uni-
forme et unidimensionnel. Je voudrais aussi lui dire tout le mal que cela peut faire, d’é-
mettre un tel verdict lorsque, précisément, la personne qui se trouve en face de vous a
perdu ce qui, tant bien que mal, reflétait une forme d’unicité, et essaie de se recomposer
avec les éléments désormais alter qu’elle porte sur le visage. Sauf que je garde ça pour moi.
Je n’arrive qu’à assembler un courtois : Je crois que c’est plus compliqué. (Martin 2019,
55–56)

In der Suche nach einem Ausweg entfaltet Martin, ähnlich wie Sarr, utopisches
Potential. Ihr Text zeichnet die Suchbewegung nach und Martin verarbeitet das
Gefühl der Entfremdung schreibend. Die Anthropologin wendet den Krisenzu-
stand der „Entfremdung von der Welt“ (Martin 2019, 120) und der entfremdeten
Welt, eines veränderten Weltverhältnisses produktiv, indem sie ihn als einen of-
fenen Zustand der Verbindungen verschiedener Welten fasst. Sie beschreibt die
Geburt einer relationalen Subjektposition, die sich schreibend selbst erschafft
(vgl. Martin 2019, 16–17). Vieles ist möglich, auch das Zusammenführen unter-
schiedlicher Logiken, die vor dem Beginn des Schreibens von Croire aux fauves
(2019) noch auf unterschiedliche Notizbücher verteilt waren:

Le carnet diurne et le cahier nocturne sont l’expression de la dualité qui me ronge ; d’une
idée de l’objectif et du subjectif que je sauve malgré moi. Ils sont respectivement l’intime et
le dehors ; l’écriture automatique, immédiate, pulsionnelle, sauvage, qui n’a vocation à rien
d’autre que de révéler ce qui me traverse, un état de corps et d’esprit à un moment donné,
et celle, paradoxalement moins léchée mais plus contrôlée, qui sera par la suite travaillée
pour devenir réflexive, et qui finira dans les pages d’un livre. (Martin 2019, 40–41)

Auch in diesem literarischen Text ist das Imaginäre entscheidend um dem, was
die westliche Psychologie als ‚Wahnsinn‘ beschreibt, zu entkommen. Es entsteht
über das Schreiben eines Selbst, über das autobiographische Schreiben, ein Den-
ken, das wie Glissants „archipelisches Denken“ (Glissant 2009, 45) versucht mit
dem Chaos der Welt als Ganzes und der Implosion der Welt auf individueller
Ebene zurechtzukommen. Dieses Verstehen der vielfältigen und viellogischen
Weltbezüge gelingt Martin über die Praxis des Schreibens. Für die Anthropologin
Martin mit ihren zwei Notizbüchern ist die Entscheidung, über alles zu schreiben,
sobald sie kann (vgl. Martin 2019, 21–22), der Anfangspunkt ihrer neuen Relation
zur Welt. In der Entstehung ihres viellogischen Erzähltextes, überführt sie die un-
terschiedlichen Feldnotizbücher, die eine Dualität widerspiegeln, schließlich in
einen einzigen Text (vgl. Martin 2019, 150). Das Schreiben erscheint als eine Mög-
lichkeit, die verwundeten Beziehungen zu reparieren und der Unmöglichkeit der
Subjektposition, in der sich Martin befindet, zu entkommen: „Au cœur du système
de soins russes je suis. [...] Je me dis qu’on ne me croira pas quand je le raconte-

170 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



rai, si je sors, si je m’en sors. Je me dis : je l’écrirai quand je pourrai“ (Martin
2019, 22).

Martins Text schafft so eine spezifische Form der Relationalität und erzählt
gleichzeitig darüber, wie die Beziehung zwischen verschiedenen Welten erzählt
werden kann. Ihr Erzähltext ist damit auch metareflexiv lesbar.

Wir Menschen setzen uns nicht nur narrativ in Beziehung zur Welt, der Mensch
erschafft sich erzählend auch selbst und tut dies – geprägt von den Annahmen
des europäischen Universalismus – auch in Abgrenzung zum Tier. Nicht zuletzt
deswegen polarisieren sich Krisen der Gegenwart an der zuvor als stabil wahrge-
nommenen Grenze zwischen Tier und Mensch (vgl. Derrida 2006, 50). Die indi-
gene Daria in Martins Buch tut dies ebenso wie Nastassja Martin selbst. Gleichzei-
tig sind Texte in der Lage, unterschiedliche Logiken zu verbinden, wie auch
Martins Erzähltext zeigt, der auch davon erzählt, was Daria berichtet:

Daria essuie la sueur qui perle sur son front avec un mouchoir, pose son menton dans ses
mains jointes, baisse la voix, commence à raconter. Ce jour particulier, ce jour où moi je
courais au-devant de mon ours, ce jour où eux étaient loin des volcans dans leur forêt.
(Martin 2019, 37)

Das „Ich“ („moi“), das „mein“ und ihr, Darias Wald, können in Gestalt der Erzäh-
lung nebeneinander treten und ein Beziehungsgeflecht bilden. Diese vielfältigen
Relationen bleiben aber nicht einzig im Imaginären, in der Fiktion verhaftet, die
Erzählung wirkt auch zurück auf die textexterne Wirklichkeit.

Wie Haraway erinnert uns Martin gleichzeitig an die „materiell-semiotischen“
(Haraway 1988, 2007, 2016a, 2016b, 2016c) Konsequenzen von Narrativen, Mythen
und Träumen, die nicht vergessen werden dürfen, um sich ernsthaft relational zur
Welt in Beziehung zu setzen. Die Attacke durch den Bären macht es nicht nur für
das erzählte ‚Ich‘ notwendig, sich selbst neu zu denken, sich erzählend in Bezie-
hung zu diesem spezifischen Tier zu setzen. Die Geschichte, die Martin erzählt, ist
die Geschichte ihrer eigenen Genesung auf körperlicher und seelischer Ebene. Fik-
tion und Faktizität treffen sich in der Subjektposition des geschriebenen Ichs. Der
Gewalt des Zusammenstoßes muss begegnet werden. Auch die zwischenmenschli-
chen Relationen werden durch den Bären verändert, wenn Daria, Martins Bezugs-
person bei den Ewen:innen und ihre Familie aus Frankreich sich im Krankenhaus
in Russland zum ersten Mal überhaupt treffen:

Une étrange famille se crée, ma mère, mon frère et eux, pour la première fois dans le même
espace-temps, tous projetés dans une zone incertaine, liminaire. Je deviens un trait d’union
improbable, entre eux comme êtres humains, et avec le monde des ours là-haut dans la
toundra d’altitude. (Martin 2019, 37)

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 171



Die „seltsame Familie“ wird durch unterschiedliche Beziehungen geschaffen und
trifft sich in dieser liminaren Schwellenzone, und Martin schreibt von diesen viel-
fältigen Bezügen. Eine ähnliche anti-genealogische, ‚seltsame Familie‘ bilden auch
der Hund Mason-Dixon Line, der Protagonist Wahhch Debch und Winona in
Wajdi Mouawads Text Anima (2012, 405). Eine nicht-genealogisch und auf Bluts-
verwandtschaft angelegte Familienvorstellung liegt also beiden Erzähltexten zu-
grunde. Darin kann eine Aufforderung an ein Zusammenleben in „Differenz und
in Frieden“ (Ette 2022c, 492) gelesen werden, das alle Lebewesen potentiell mitein-
schließt. Nicht die Blutsverwandtschaft, ja nicht einmal die Zugehörigkeit zu
einer Spezies formen Familien. Auch diese Einsicht muss zur Konzeption einer
All-Welt gehören. Die Relationen sind keine ‚parenté‘, sondern Ähnlichkeiten jen-
seits von starren, identitären Grenzen. Sie sind bei Martin, ebenso wie bei
Mouawad, aber nur in Grenzsituationen des Lebens, an der Limitrophiemöglich.

Die Beziehungen neu zu denken, bedeutet auch den Schmerz zu fühlen, wie in
Martins Text deutlich wird. Die Relation hat einen Preis, und die Verluste müssen
anerkannt und betrauert werden. Auch wenn Heilung einsetzt, bleiben Narben
sichtbar:

Les cicatrices rouges du visage sont encore un peu gonflées, celles du cuir chevelu sont en
train de disparaître sous le duvet sombre qui repousse. Je m’effondre au sol, et je laisse mes
larmes tout inonder. Je pleure comme une petite fille abandonnée, je pleure tout ce qui n’a
pas pu être évité, je pleure mon ours, mon visage d’avant perdu, mon existence antérieure,
elle aussi certainement perdue, je pleure tout ce qui ne sera plus jamais pareil. (Martin
2019, 51)

Ihr Köper ist von der Relation gekennzeichnet. Diese lässt sich als ein Seinszu-
stand und eine Praxis, als ein gemeinsames Werden von menschlichem und tierli-
chem Subjekt fassen. Was so gewaltvoll und schmerzhaft verloren ging, ist aber
auch eine Subjektposition, eine ausschließlich im westlichen, logozentrischen
Denken verwurzelte Identität, die Martin nicht wieder annehmen kann, selbst
wenn sie das wollte. Gleichzeitig ist diese Relation zwischen Homo sapiens sapi-
ens und Ursus arctos piscator – und hier folgt Martin den Arbeiten ihres Lehrers
Descola – auch eine Geschichte Jenseits von Natur und Kultur108 (Descola 2018).
Hier liegt ein entscheidender Punkt, um Tier-Mensch-Relationen neu denken zu
lernen. Es gibt einerseits kein Zurück mehr hinter die Erkenntnis, dass wir Men-
schen in komplexeren Zusammenhängen als dualistisch gegenübergestellte Sphä-
ren des Lebendigen leben. Die Relationen, die Verflechtungen, Faltungen der
Grenze sind längst da und die Beziehungen zur Welt viel komplizierter als Dualis-
men und starre Grenzen. Andererseits verweist Martin in ihrer persönlichen Ver-

 Franz.: Ders. (2005): Par-delà nature et culture. Paris: Gallimard.

172 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



arbeitung auch auf das grundsätzlichere Problem, dass eine andere Bezugnahme
zur Welt nicht funktionieren kann, ohne zuvor nach den Beschädigungen, den
schmerzlichen Verlusten zu fragen (vgl. Basil et al. 2020). Eine vollständige Auflö-
sung der Differenz kann es weder geben, noch erscheint sie zielführend (vgl.
Messling 2016, 450–453 und 2019).

Um die Beziehung zu reparieren, um die Qualität der Beziehung zu verbes-
sern, muss die Relation selbst im Zentrum der Subjektposition stehen, nicht die
Grenze. Die Beziehung zu bewohnen bedeutet, die Subjektposition in Bewegung
zu bringen, sie zu problematisieren und sie dennoch gleichzeitig zu verorten.
Und genau dies tut Martin schreibend und indem sie davon erzählt: „je suis à la
frontière de l’humanité, à la lisière je crois de ce qu’on peut supporter“ (Martin
2019, 20), reflektiert das erzählende ‚Ich‘ als sie der Willkür des Krankenhausper-
sonals ausgeliefert, ans Bett gefesselt liegt. Die Autorin Martin erschafft diese Sub-
jektposition durch ihr Schreiben und reflektiert ihre eigene Position in der Welt
über das Erzählen. Ihr Schreiben repariert die Relationen innerhalb und außer-
halb des Erzähltextes. Dies kann sie, weil die Erzählung, mit Messling als „eine
Versprachlichung von Erfahrung“ (ders. 2019, 32) verstanden, ein anderes, poeti-
sches und poetisiertes Bewusstsein von Welt, evoziert und hervorbringt. Die Mög-
lichkeit des Reparierens hängt damit zu zusammen, dass Martin sich schreibend
die Geschichte aneignet, die ihr widerfahren ist. Es ist ihre Geschichte, ihr eweni-
scher Name matukha, ihr Bär und ihre eigene, inkorporierte Perspektive, aus der
sie erzählt:

Je pense à mon histoire. À mon nom évène, matukha. Au baiser de l’ours sur mon visage, à
ses dents qui se ferment sur ma face, à ma mâchoire qui craque, à mon crâne qui craque,
au noir qu’il fait dans sa bouche, à sa chaleur moite et à son haleine chargée, à l’emprise de
ses dents qui se relâchent, à mon ours qui brusquement inexplicablement change d’avis, ses
dents ne seront pas les instruments de ma mort, il ne m’avalera pas. (Martin 2019, 25)

Diese Erzählperspektive ist zugleich aber die einer relationalen Subjektposition,
die sich eben nicht vereinfachend auf eine einzige Wurzel zurückführen ließe –

auch nicht auf ein reales Ich der Autorin, selbst wenn der autobiographische Text
eben keine einfache Fiktion ist. Die Subjektposition ist geprägt von den Bezügen
zwischen der erzählten Welt und der außerdiegetischen Wirklichkeit, zwischen
anthropologischer, wissenschaftlicher Auseinandersetzung und tiefer, persön-
licher Reflexion. Die Geschichte entsteht aus diesen Relationen.

Die Relation zum und mit dem Bären erscheint unausweichlich und zugleich
ist ihr Gewalt eingeschrieben. Die Ewen:innen fordern dafür in ihrem animisti-
schen Denken Vergebung:

Il dit : Nastia, tu as pardonné à l’ours ? Silence à nouveau. Il faut pardonner à l’ours. Je ne
réponds pas tout de suite, je sais que je n’ai pas le choix, et pourtant pour une fois je

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 173



voudrais m’insurger, contre le destin, contre les liens, contre tout ce vers quoi on va et qui
est inéluctable, je voudrais lui crier que j’aurais voulu le tuer, l’expulser hors de mon sys-
tème, que je lui en veux tellement de m’avoir défigurée ainsi. Mais je ne le fais pas, je ne dis
rien. Je respire. Oui. J’ai pardonné à l’ours. (Martin 2019, 35)

Auf die problematische Dimension dieser Passage, die sich insbesondere aus
einer feministischen Perspektive ergibt, weist Hannah von Sass hin (vgl. Sass
2022). Sie problematisiert an dieser Stelle die „durchaus fragwürdige Tendenz der
Vergebung gegenüber der Gewalt, die ihr [Martin] begegnet ist“ (Sass 2022). Ge-
rade auch weil die Aufforderung zur Vergebung von Andrei, einem männlichen
Ewenen kommt. Aber auch die Erzählinstanz selbst scheint hier unsicher zu sein
und begegnet der Aufforderung zunächst mit Schweigen. Die Vergebung gegen-
über dem Bären spielt sich auf einer anderen Ebene bei Martin ab. Sie kommt im
Erzähltext nicht ‚einfach‘ der Aufforderung Andreis nach. Auch die Aufforderung
des Ewenen kann weniger als ein Aufruf zur Vergebung von Gewalt im Allgemei-
nen, wie im spezifischen Sinne, als ein Ausdruck der ewenischen Vorstellung
sein, dass die Protagonistin nur Frieden in der Vergebung findet.

Die Autorin Martin reflektiert in ihrem Text, der zugleich eine Denkbewe-
gung nachvollziehbar macht, die genderspezifische Dimension durchaus, wenn
sie darauf hinweist, dass auch für Daria, die ebenfalls schon immer „von dem
Bären wusste“ (Martin 2019, 34), die Verbindung von Martin mit dem Bären etwas
Unausweichliches hatte. Sie erhebt dennoch Andrei gegenüber Vorwürfe (vgl.
Martin 2019, 34). Martins Erklärung für diesen unterschiedlichen Umgang von An-
drei und Daria bleibt allerdings seltsam eindimensional, wenn sie diese Differenz
geschlechterspezifisch mit dem Mutter-sein Darias erklärt:

Mais Daria a quelque chose qu’Andreï n’a pas, qu’Andreï n’aura jamais : c’est une mère.
Une femme qui connaît la douleur dans ses chairs, la vie et la mort, et qui plus que tout au
monde aspire à protéger ceux qu’elle aime et à leur épargner la souffrance. (Martin
2019, 34)

In Martins Reflexion der unterschiedlichen Umgangsweisen bleibt die Anthropo-
login an dieser Stelle dem Wissen der Ewen:innen treu. Sie erklärt diese aus den
unterschiedlichen Blickwinkeln, ohne eine westliche Deutungsperspektive auf die
Szene anzuwenden. Hierin liegt auch eine Stärke des Textes, denn dieses vieldi-
mensionale Schreiben zwischen Wissenschaft und (Auto-)Fiktion kann so einer-
seits dem Imaginären Rechnung tragen, das für Sarr, aber auch für Glissant so
entscheidend in der Reflexion der Relation ist. Andererseits lässt der anthropolo-
gisch informierte Text die Leser:innen aber auch an der Forschung der Anthropo-
login Martin teilhaben.

174 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



4.2.2.1 Materialität und Relationalität der Subjektposition
Ihr Text ist trotz der inhärenten Gewalt, der Spannungen und Differenzen zu-
gleich eine Erzählung von einer Rekonstruktion, wie sie selbst schreibt (s. oben),
allerdings nicht eines abschließenden Heilens, von dem keine Spuren übrig-
bleiben:

Tout a déjà eu lieu : mon corps est devenu un point de convergence. C’est cette vérité icono-
claste qu’il faut intégrer et digérer. Il me faut désamorcer l’animosité des fragments de mon-
des entre eux et à l’intérieur pour ne considérer ici que leur alchimie future. Et pour para-
chever cette opération de corps et d’esprit, il faut dès à présent refermer les frontières
immunitaires, recoudre les ouvertures, les résorber, c’est-à-dire décider de clore. Il faut cica-
triser. (Martin 2019, 77)

Um zu heilen oder, der japanischen Technik des Kintsugi ähnlich, sichtbar „zu
vernarben“ (Martin 2019, 77), müssen die Bezüge inkorporiert werden. Die Rela-
tion, die sich daraus ergibt, lässt immer auch Spielräume offen. Die Verletzungen,
die Trennlinien und die ihnen eingeschriebene Gewalt können nicht getilgt wer-
den, sondern bleiben als Narben sichtbar. Aber, so betont es Ette: „Literatur ist in
ihrem Kern weit mehr als ein Erzählen von Gewalt: Sie ist ästhetische Transfor-
mation von Gewalt. Auch im Leben der Literatur ist der Tod stets allgegenwärtig –
als Bedrohung, als Antrieb, als unverzichtbarer Bestandteil des Lebens. Das be-
drohte Leben in Kreativität zu transformieren: Dies ist die Kraft der Literatur, die
tief aus der Gewalt schöpft“ (Ette 2022b, 25). Eine solche „Kraft der Literatur“
(ebd.) ist in Martins Text lesbar.109 Dazu müssen aber die Bezüge und die Bedeu-
tungen, ja die Relationen, zu einem bestimmten Zeitpunkt auch beschränkt
werden:

Clore, c’est accepter que tout ce qui a été déposé en moi en fait désormais partie, mais que
dorénavant on n’entre plus. Je me dis : dedans, ça doit vraiment ressembler à l’arche de
Noé. Je ferme les yeux. L’eau monte les quais sont inondés il faut lever l’ancre fermer les
écoutilles nous avons tous ceux qu’il nous faut pour affronter l’océan adieu partons navi-
guer. (Martin 2019, 78–79)

Indem sie die vielfältigen Relationen als integrale, unausweichliche Bestandteile
ihres eigenen Selbst, als relationale Subjektposition begreift, kann sie die Welt be-
wohnen. Das ist die „ikonoklastische Wahrheit“, die das erzählende Ich anneh-
men muss (vgl. Martin 2019, 77) und diese Wahrheit enthält eine materielle, physi-
sche und sehr körperliche Dimension. Um vernarben zu können, müssen dem

 Vgl. hierzu auch die Potsdamer Habilitationsschrift von Markus Alexander Lenz 2022: Die
verletzte Republik – Erzählte Gewalt im Frankreich des 21. Jahrhunderts (2010–2020).

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 175



Offenen Grenzen gesetzt werden, wie Martin betont. Zugleich machen diese kör-
perlichen Narben die Relationen auch sichtbar:

Je ne me ressemble plus, ma tête est un ballon griffé de cicatrices rouges et enflées, de
points de suture. Je ne me ressemble plus et pourtant je n’ai jamais été aussi proche de ma
complexion animique; elle s’est imprimée sur mon corps, sa texture reflète à la fois un pas-
sage et un retour. (Martin 2019, 36)

Ein selbstidentisches Ich gibt es nicht mehr. Zugleich erschafft Martin sich schrei-
bend neu; die zusammengesetzte körperliche Textur geht in den Text, in ihr
Schreiben an der Limitrophie über. Die Komplexität ist der Ausweg. Hier geht
Martins Erzähltext auf der Ebene der relational entworfenen Subjektposition
über den Entwurf Glissants einer Poétique du divers (1996) hinaus. Während
Glissants Poetik der Vielheit (2005) „ihren großen Verdienst in der politischen Ge-
wichtung singulärer Welterzählungen und deren permanenter Bezüglichkeit in
Zeiten des Kulturkampfes hat,“ wie Messling schreibt, bleibt sie doch angesichts
der Gewaltfrage paradox, denn dieser hat sie gerade durch die Offenheit wenig
entgegenzusetzen (vgl. Messling 2019, 173). Die Anthropologin Martin entwickelt
in ihrem Text dagegen ein Körperwissen, das deutlich macht, dass sie der radika-
len Offenheit angesichts der Gewalterfahrung110 mit dem Bären Grenzen setzen
muss, um nicht für immer „besetztes Gebiet“ (Martin 2019, 68) zu sein. Die Gren-
zen ein Stück weit zu bewahren, ist auch eine sehr körperliche Überlebensfrage
für Martin.111

Im Hinblick auf eine Anthropologie schreibt Haraway unter Bezugnahme auf
Marilyn Strathern: „Strathern wrote about accepting the risk of relentless contin-
gency; she thinks about anthropology as the knowledge practice that studies rela-
tions with relations, that puts relations at risk with other relations, from unexpec-
ted other worlds“ (Haraway 2016, 12). Die Anthropologie ist also diejenige
Wissensform, für die die Relation zentral und zugleich prekär ist, denn sie steht
nie fest, situiert aber dennoch wie in einem Knotenpunkt. Und auch für Martin
öffnet die Arbeit als Anthropologin Räume, um „sie-selbst“ zu werden:

 Zu einer an Martins Text ebenfalls anschließbaren Frage der Verhandlung von Gewalt im
zeitgenössischen französischen Roman vgl. Markus Lenz 2022: Die verletzte Republik. Lenz arbei-
tet in seiner Studie detailliert anhand des Gewaltdiskurses in Frankreich heraus, wie Literatur,
auch als Kulturtechnik verstanden, Subjektivität erfahrbar macht. Dies findet sich auch in Croire
aux fauves (Martin 2019). Im Fokus meiner Arbeit steht allerdings nicht die Frage nach der Ge-
walt und einer Verbindung von Soziologie und Literaturwissenschaft, sondern Tier-Mensch-
Relationen, die auch als Relationen zwischen Theorie und literarischer Praxis fassbar gemacht
werden soll.
 Zum „Überlebenswissen“ der Literaturen der Welt vgl., wie in der Einleitung und den vorhe-
rigen Kapiteln näher ausgeführt, insbesondere auch Ette 2004.

176 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Heureusement, à l’aube de l’âge adulte, j’ai rencontré l’anthropologie. Cette discipline a con-
stitué pour moi une porte de sortie et la possibilité d’un avenir, un espace où m’exprimer
dans ce monde, un espace où devenir moi-même. Je n’ai simplement pas mesuré la portée
de ce choix, et encore moins les implications qu’allait entraîner mon travail sur l’animisme.
À mon insu, chacune des phrases que j’ai écrites sur les relations entre humains et non-
humains en Alaska m’a préparée à cette rencontre avec l’ours, l’a, en quelque sorte, préfigu-
rée. (Martin 2019, 86)

Zugleich hat ihre Forschung zum Animismus sie zwar auf das Zusammentreffen
mit dem Bären vorbereitet, es sichert aber nicht ihr Überleben. Die vielfältigen
Bezüge, die vielfältigen Lebewesen wie Viren und Bakterien, müssen zu einem be-
stimmten Zeitpunkt auch ganz praktisch eingehegt werden, wenn Martin
überleben möchte:

Je veux fermer mes frontières, jeter les intrus dehors, résister à l’invasion. Mais peut-être
suis-je déjà assiégée. Chaque fois c’est la même chose. Face à ces pensées-là, je sombre : je
sais qu’avant de fermer mes frontières, il faudrait déjà pouvoir les reconstruire. (Martin
2019, 68)

Es geht also keineswegs um eine Auflösung oder Leugnung von Grenzen, sondern
um ein Bewohnbar-machen einer Zone „jenseits-von“ antagonistischen Dualis-
men. Ihre Arbeit als Anthropologin hat damit zu tun. Darin sucht sie auch Wege
der Kontingenzbewältigung.

Trop c’est trop, je m’étais dit. Je m’en vais, je dois fuir hors de ce système de significations et
de résonances qui menace ma santé mentale. Plus tard, je lisserai tous ces fragments d’expé-
riences ingouvernables, je les transformerai en données enfin suffisamment essentialisées
et désincarnées pour pouvoir être manipulées et mises en relation les unes aux autres. Plus
tard, je ferai mon métier d’anthropologue. Pour l’instant je dois couper, radicalement:
je m’en vais vers les montagnes, je veux de l’air, pas d’obstacles pour le regard, du froid, de
la glace, du silence, du vide et de la contingence, surtout plus de destin, et encore moins de
signes. (Martin 2019, 135)

Das Ausbalancieren, das Bewohnbar-Machen der Limitrophie gelingt Martin aber
letztlich erst schreibend, indem sie sich auch von ihren zwei getrennten Notizbü-
chern verabschiedet und alles – ihre (wissenschaftlichen) Beobachtungen vom
Tag und ihre Eindrücke in der Nacht in einen einzigen Erzähltext fließen lässt.

4.2.2.2 Die Welt in Relation bewohnbar machen
Ähnlich wie Sarr in seiner Krisendiagnose in Habiter le monde (2017) argumen-
tiert, hat auch Martins ‚Krise ihres Lebens‘ nicht mit der Quantität der Relationen
und der Frage nach dem Bewohnen von Welt zu tun. Sie steht in Verbindung zur
Welt, und die Beziehungen zu anderen Entitäten sind zahlreich. Es gibt eher ein

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 177



Zuviel als ein Zuwenig an Verstrickungen, die daher auch zu einem bestimmten
Zeitpunkt wieder beschränkt werden müssen. Selbstbezügliche Erklärungsmo-
delle helfen ihr aber ebenso wenig weiter. Martins Problem ist, dass es kein
selbstbezogenes Problem ist, es hat eben nicht nur mit ihr selbst zu tun. Es ist ein
Problem der vielfältigen Bezüge und Beziehungen. Sie reflektiert dazu:

Mon problème, c’est que mon problème n’appartient pas qu’à moi. Que la mélancolie qui
s’exprime dans mon corps vient du monde. [...] J’ai rejoint les Êvènes d’Icha et j’ai vécu dans
la forêt avec eux pour une raison bien en deçà de celle d’une recherche comparative. J’ai
compris une chose : le monde s’effondre simultanément de partout, malgré les apparences.
Ce qu’il y a à Tvaïan, c’est qu’on vit consciemment dans ses ruines. (Martin 2019, 123)

Aber um sich selbst nach der Attacke des Bären neu zu definieren, muss sie die
vielfältigen Relationen, die das erzählte Ich durchkreuzen, lernen zu verkörpern,
eine andere Gestalt annehmen; sie muss an der Qualität der Relationen arbeiten.
Dies setzt einerseits eine Beschränkung der Relationen voraus. Andererseits
bricht „die Welt überall auf einmal zusammen“ (ebd.), weshalb es unumgänglich
ist, die Relationen zur Welt zu überdenken. Dies bedeutet auf der einen Seite die
Notwendigkeit, die Konstruktion von Welt zu überdenken, wie es auch Sarr nahe-
legt. Auf der anderen Seite ist dies für die Anthropologin nur möglich, in dem sie
sich die verschiedenen Bezüge verdeutlicht, sie für sich klärt und sich so in den
„Ruinen“ der Welt einrichtet.

Die Suche nach Wahrheit ist auch bei Martin nur als situierte und relationale
Praxis denkbar, die niemals ungebrochen sein kann und immer auch den „trouble“
(Haraway 2016c) mitdenkt. Sie möchte ihre Welt nicht befrieden, aber verstehen:

Si l’ours est un reflet de moi-même, quelle expression symbolique de cette figure suis-je en
train d’explorer le plus assidûment ? S’il n’y avait pas eu son regard jaune dans mon regard
bleu, peut-être aurais-je pu me satisfaire de ces correspondances. Quoique je préférerais
employer le terme résonance. Mais il y a eu nos corps entremêlés, il y a eu cet incompréhen-
sible nous, ce nous dont je sens confusément qu’il vient de loin, d’un avant situé bien en
deçà de nos existences limitées. [...] La vérité sur moi, c’est que je n’ai jamais cherché à paci-
fier ma vie, et encore moins mes rencontres. (Martin 2019, 85)

Hier stimmt sie der Psychotherapeutin im französischen Krankenhaus zu: Sie fin-
det keinen Frieden und kann dem Wort auch keine echte Bedeutung beimessen.
Die Verstrickung des Ichs mit dem Bären, das einen strikten Dualismus zwischen
Tier und Mensch transzendiert, beunruhigt die Anthropologin einerseits, doch zu-
gleich begreift sie die Krise auch als Chance und Denkanstoß:

178 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Je trouve quoi dire, parce que la situation de crise me paraît toujours bonne à penser ;
parce qu’elle recèle la possibilité d’une autre vie, d’un autre monde. Par contre, je n’ai ja-
mais su faire avec l’apaisement ni la stabilité ; le calme n’est pas mon fort. (Martin 2019, 85)

Hier zeigt sich noch einmal deutlich, dass in der Krisensituation Potentialität
liegt. Die Krise öffnet in Martins Text die Möglichkeit auf ein „anderes Leben“
und eng damit verbunden, auf eine „andere Welt“. Sie ist wie bei Sarr Ausgangs-
punkt des Denkens. Auch Haraway fordert uns dazu auf, die Beunruhigung, die
Krise, den „trouble“ zum Ausgangspunkt zu nehmen: Staying with the trouble ist
so auch der Titel von einem von Haraways Büchern (Haraway 2016b). Er offen-
bart zugleich durch den appellativen Charakter, den politischen sowie ethischen
Anspruch von Haraway.

Staying with the trouble requires making oddkin; that is, we require each other in unexpec-
ted collaborations and combinations, in hot compost piles. We become-with each other or
not at all. That kind of material semiotics is always situated, someplace and not noplace,
entangled and worldly. (Haraway 2016b, 4)

Die unwahrscheinlichen Begegnungen werden in Haraways Kompost fruchtbar.
Und auch für Martin liegt in der Uneindeutigkeit, dem trouble (Haraway 2016b
und 2016c), eine Potentialität, die Hoffnung auf ein anderes Leben beziehungs-
weise eine andere Welt gibt:

Je sais faire avec les métamorphoses, l’explosion, le kairos, l’événement. Je trouve quoi dire,
parce que la situation de crise me paraît toujours bonne à penser ; parce qu’elle recèle la
possibilité d’une autre vie, d’un autre monde. (Martin 2019, 85)

Werden ist, wie Deleuze und Guattari betonen und an deren Denken Haraway an-
schließt, ein gemeinsam Werden (vgl. Deleuze und Guattari 1980).112 Bei Haraway
wird es als „becoming-with“ (Haraway 2008, 314; 2016a, 221 ff.) noch deutlicher.
Dieses Werden ist, wie bei Martin auch, kein Abgrenzungsprozess, sondern ein
Prozess, der Relationen herstellt und zugleich als notwendige Bedingung voraus-
setzt.

 Vgl. hierzu auch das von Souleymane Bachir Diagne untersuchte Konzept eines „faire huma-
nité ensemble“, wie der Philosoph es im „Ubuntu als Antwort auf den Konflikt der Kulturen“
(Diagne 2020) prägt. Auch Diagne geht es darum, Konzeptionen einer neuen „humanité“ auszulo-
ten, die nur gemeinsam tragfähige Konzepte denkbar machen. Dabei beschränkt sich der Philo-
soph allerdings zunächst auf menschliche Lebewesen. Martins Text dagegen legt den Fokus auf
eine persönliche Auslotung der Relation zu den Ewen:innen und ‚ihrem Bären‘. Inwiefern
Diagnes Konzept um den Einschluss von nichtmenschlichen Entitäten erweiterbar ist und so für
die Fragestellung meiner Arbeit und der weiter zu entwickelnden Konzeption der Relation an-
schlussfähig ist, wäre eine eigene Untersuchung wert, die aber noch aussteht.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 179



Die Art und Weise, wie wir zueinander und zu anderen Welten in Beziehung
treten, ist niemals einfach gegeben und muss ständig befragt werden, um zu
einem tieferen Verständnis der Relation zu kommen. Die Bär-Mensch-Relation bei
Martin und die Neugierde erscheinen als Anstoß, die Art und Weise der Relation
tiefer zu ergründen, um auf eine nicht-essentialistische Weise Sinn aus der Rela-
tionalität zu ziehen. Die Welt bewohnbar zu machen, heißt mit Martin nicht, ein-
fach abstrakt in Beziehung zu einer Welt als Ganzes zu treten. Sondern bei Martin
klar situiert, eingegrenzt und konkret verkörpert. Der Erzähltext entfaltet hier
eine epistemologische Komponente. Martins Suche ist ein Blick in die „abgründige
Grenze“ (Derrida 2006, 53) ihres Seins, wie der Blick in das Eisloch in Tvaïan,
Kamtschatka:

Ce trou, cinquante centimètres de diamètre, c’est comme une fenêtre, une lucarne. Un point
de vue sur le monde d’en dessous où tout est encore en mouvement, alors qu’en surface
c’est immobile, désespérément statique. Ne pas se fier à l’immédiatement donné à voir, je
pense chaque fois. Regarder plus loin ou plus profond, vers ce qui est caché. (Martin
2019, 123)

Es ist ein Forschen in den Tiefen, in denen noch alles in Bewegung ist, das den
Blick weitet und Verborgenes finden lässt. Die Geschichte ihrer Relation zu einem
Bären, zur Welt der Ewen:innen in Kamtschatka und zur Welt der Gwichi’in in
Alaska erinnert aber auch daran, dass eine Beziehung ein schmerzhafter Prozess
sein kann, bei dem meist Narben zurückbleiben. Diese Narben stehen bei Martin
symbolisch nicht nur für den Abgrund, an den sie durch den Biss ins Gesicht des
Bären getrieben wird, sondern auch für die Beschaffenheit der Limitrophie.
Martin verkörpert die unscharfen Grenzen von menschlichem Tier und Bär und
erzählt an „dieser abgrundtiefen Grenze, diesen Rändern, dieser pluralen und
mehrfach gefalteten Grenze“ (Derrida 2010a, 57), dem „trouble“ Haraways (dies.
2016c) entlang. Es geht nicht ohne Auseinandersetzung gemeinsam mit dem
Bären, mit der westlichen Medizin und den Ewen:innen und ihrer animistischen
Ontologie. Aber um an der Qualität der Relationen arbeiten zu können, um die
Welt wieder bewohnbar zu machen, müssen die vielen Bezüge auch beschränkt
werden (vgl. Martin 2019, 135). Anstoß für diese tiefe Suche ist die Frage, warum
sie und der Bär sich ausgesucht haben: „Pourquoi nous sommes-nous choisis ?
Qu’ai-je réellement en commun avec le fauve et depuis quand ?“ (Martin 2019,
85), befragt Martin ihr eigenes Ich. Derrida spielt auf die Frage, wer wem folgt,
der Mensch dem Tier oder das Tier dem Menschen, und vor allem auch, was
daraus folgt, schon mit dem Titel seines Buches und eines Vortrags in Cerisy
L’animal que donc je suis – à suivre, auf Französisch so wunderbar doppeldeutig
an (vgl. Derrida 2006). Bei Martin ist die Frage, wer oder was sie ist, ein gegenseiti-

180 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



ges, relationales Finden, ein sich-gegenseitig-Aussuchen von Mensch und Kamt-
schatka Bär.

4.2.2.3 Croire aux fauves: Verkörperte Bär-Mensch-Relationen
Schon im Krankenhaus in Russland sagt Andrei über den Bären zu Nastassja: „Il
n‘a pas voulu te tuer, il a voulu te marquer. Maintenant tu es miedka celle qui vit
entre les mondes“ (Martin 2019, 35). Das tierliche und menschliche Ich fallen in
einem Subjekt zusammen. Dieser Seinszustand ist auch für die animistischen Kul-
turen besonders. Es ist damit eine noch andere Form als matukha, das als Name
auch schon die Verbindung zum Bären herstellt, bedeutet es im Ewenischen
„Bärin“ (vgl. Martin 2019, Fußnote 1). Dieser Zustand des ‚miedka-Seins‘ ist per se
ein relationaler, in mehrfacher Hinsicht. Zwischen Tier und Mensch, aber auch
zwischen archaischen Vorstellungen und der Welt, in der wir leben.

Die ganze Ambivalenz ihrer Beziehung zum Bären wird erkennbar, wenn sie
den Biss des Bären in ihr Gesicht einerseits als „Kuss“ beschreibt, andererseits
aber durch das Geräusch beim Knacken ihres Schädels und Kiefers die Gewalt
und Brutalität des Angriffs deutlich macht. Es ist ein Raubtier, mit dem sie es zu
tun hat. Auch wenn dieses Tier in der Kultur der Ewen:innen einen besonderen,
spirituellen Status hat, der auch für Martins Auseinandersetzung mit der Szene
von überlebenswichtiger Bedeutung ist. Der „Kuss des Bären“ (ebd.) schafft erst
diese relationale Subjektposition, die die Ewen:innen „miedka“ nennen (vgl.
Martin 2019, 119).

Miedka zu sein, ist auf eine bestimmte Weise einerseits abschreckend, ande-
rerseits auch wertvoll, denn es bedeutet das „Mit-Träumen“ des Menschen mit
dem Bären, wie die Ewenin Daria erläutert: „Pas tout le monde y arrive. Tu étais
déjà matukha avant l’ours ; maintenant tu es miedka, moitié-moitié. Tu sais ce
que ça veut dire ? Ça veut dire que tes rêves sont les siens en même temps que les
tiens“ (Martin 2019, 119). In den Träumen offenbart sich die für den Animismus
als einen Typus der Ontologie nach Descola typische „Ähnlichkeit der Interiorität“
(Descola 2005, 221) von Bär und Mensch.

Nicht-westliche Wege der Beziehung zur Welt in Betracht zu ziehen, bedeutet, an-
dere „Ontologien“ (Castro 2004) oder zumindest andere Arten der Identifikation
in Betracht zu ziehen (Descola 2005). Auch hier geht es darum, in Relation zu tre-
ten. Ein einfaches Übernehmen z.B. des Identifikationsmodus des Animismus
muss allein deshalb schon fehl laufen, weil wir Menschen auch nicht hinter dem,
was uns geprägt hat, zurückkönnen.

Martins Text zeigt Wege auf, um sich auf Welten zu beziehen, die im Sinne
des westlichen Universalismus, der Ontologie des Naturalismus folgend, als radi-
kal anders wahrgenommen werden. Ihre Erzählung ist ein Beispiel dafür, wie die

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 181



verschiedenen Beziehungen, die sich wie ein Netz spannen, erzählt werden kön-
nen – und dies weitestgehend ohne Dualismen zu wiederholen. Aber auch, ohne
Unterschiede zu leugnen oder in einen Relativismus zu verfallen, der den mate-
riellen Implikationen der Relation und der Erzählung nicht gerecht wird.

Eine solche Form der Relationalität erfordert für Martin den Glauben an das
Wilde, ein croire aux fauves. Sie situiert die Relation also einerseits materiell und
andererseits metaphysisch.

Mais il y a eu nos corps entremêlés, il y a eu cet incompréhensible nous, ce nous dont je
sens confusément qu’il vient de loin, d’un avant situé bien en deçà de nos existences limi-
tées. Je retourne ces questions dans ma tête. Pourquoi nous sommes-nous choisis ? Qu’ai-je
réellement en commun avec le fauve et depuis quand ? (Martin 2019, 85)

Das Wilde ist nicht das radikal Andere, sondern etwas, mit dem sie unbestreitbar
etwas gemeinsam hat. Die ihr durch das Wilde begegnete Gewalt wird schreibend
in Kreativität, in ein Erzählen mündet. Es ist auch eine Transformation von Ge-
walt, die hier stattfindet und zu der Ette schreibt:

Literatur ist in ihrem Kern weit mehr als ein Erzählen von Gewalt: Sie ist ästhetische Trans-
formation von Gewalt. Auch im Leben der Literatur ist der Tod stets allgegenwärtig – als
Bedrohung, als Antrieb, als unverzichtbarer Bestandteil des Lebens. Das bedrohte Leben in
Kreativität zu transformieren: Dies ist die Kraft der Literatur, die tief aus der Gewalt
schöpft. (Ette 2022b, 25)

Martins Erzähltext befragt diese, auch von Gewalt geprägte und daraus schöp-
fende, Bär-Mensch Relation; sie befragt diese Beziehung zum Wilden des erzäh-
lenden und erzählten ‚Ichs‘: „À mon insu, chacune des phrases que j’ai écrites sur
les relations entre humains et non-humains en Alaska m’a préparée à cette ren-
contre avec l’ours, l’a, en quelque sorte, préfigurée“ (Martin 2019, 86). Die Unaus-
weichlichkeit des Zusammenstoßes mit dem Bären, in der Bär-Mensch-Relation
im miedka-Werden Martins, spiegelt sich zugleich in der vorhersehenden Vorbe-
reitung ihres Tätigkeitsfeldes als Anthropologin. Alles und nichts zugleich hat sie
darauf vorbereitet.

Im Zustand des miedka-Seins ist auch die eigentliche Differenz der Körper-
lichkeit, die für eine animistische Ontologie immer noch besteht (vgl. Descola
2005, 221), zumindest angekratzt. Die Ewenin Daria erklärt dieses Sein als einen
Zustand des Außer-sich-selbst-seins:

Parce que les personnes marquées par l’ours comme toi, ce sont les seules qui sont entrées
en contact direct avec lui. Et ? Et c’est une proximité qui vient d’avant, qui fait que ça s’est
passé, que ça a été possible. Je suis au courant, je dis. Et alors ? Qu’est-ce que ça change à sa
vie à lui ? C’est ce que je t’explique, il a peur. Chez nous, on pense que les miedka, il faut les
éviter et surtout ne pas toucher à leurs affaires. [...] Pourquoi ? Parce qu’elles ne sont plus

182 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



tout à fait elles-mêmes, tu vois ? Parce qu’elles portent la part de l’ours en elles. (Martin
2019, 131)

Auch sie kann das Ereignis nicht benennen, denn auch in den Vorstellungen der
Ewen:innen sind die miedka nicht mehr ganz sie selbst. Das, was der Anthropologin
passiert, ist selbst wenn es mit einem ewenischen Wort beschrieben werden kann,
ebenso eine Rückkehr aus dem eigentlich Unmöglichen der Beziehung. Ihr Überle-
ben sprengt diese Grenze des Möglichen113 und ist zugleich nur in Relation möglich.
Denn auch für sie verschwimmen in diesem Zustand die Differenzen. Die Funktions-
weisen der Relationen in einer animistischen Ontologie sind hier der des Naturalis-
mus erstaunlich ähnlich (vgl. Descola 2005, 220 f.). Beide Identifikationsmodi liefern
für den Zustand der Autorin Martin zwar unterschiedliche metaphysische Begrün-
dungen, aber dennoch die gleiche Schlussfolgerung: Sie ist nicht sie selbst, was bei
den einen Wahnsinn, bei den anderen miedka bedeutet. Das Selbstidentische funk-
tioniert aber für Martin nicht, weshalb für sie noch eine weitere Dimension der Aus-
handlung hinzukommt, denn es ist nicht ihre Ontologie, nicht ihr Identifikationsmo-
dus, mit dem sie sich bei den Ewen:innen konfrontiert sieht. Ähnlich wie Derrida es
für die Sprache in Le monolinguisme de l’autre – ou la prothèse d’origine (1996) her-
ausarbeitet, gibt es auch bei Martin kein selbstidentisches ‚Ich‘. Sie muss ihren eige-
nen Modus, ihren eigenen Umgang finden. Nachdem der Modus, den ihr Lehrer
Descola als Naturalismus beschreibt, (Descola 2005)114 bereits fehl gelaufen ist, der
Animismus (ebd.)115 zu dem sie forscht und zu dem sie auch zurückkehrt, aber
ebenso wenig passt, sucht sie nach neuen Bezügen. Die westliche Medizin hat sie
zwar,zusammengeflickt‘, aber die Psychologie, die sie nur mit Kategorien wie einer
einzigen Identität und des Wahnsinns konfrontiert, hilft ihr nicht weiter. Entspre-
chend kann sie sich nicht ungebrochen auf den Animismus beziehen.

Je me dis: un ours et une femme, c’est trop gros comme événement. Trop gros pour ne pas
être réassimilé illico dans un système de pensée ou un autre ; trop gros pour ne pas être
instrumentalisé par un discours particulier ou en tout cas s’y intégrer. L’événement doit
être transformé pour devenir acceptable, il doit à son tour être mangé puis digéré pour
faire sens. (Martin 2019, 110)

 Vgl. hierzu insbesondere auch das Konzept eines literarischen und schreibenden „Überle-
bens“ (Ette 2022b, 25), wie Ette es für David Wagner und Scheherazade in Tausendundeine Nacht
verdeutlicht. Während Wagner von seinem physischen Überleben nach einer Transplantation er-
zählt und Scheherazade das Erzählten nutz, um ihren Tod hinauszuzögern, hat das Schreiben bei
Martin noch eine zusätzliche Funktion: Es sichert ihr psychisches Überleben, indem es ihr ermög-
licht, sich selbst als relationales Subjekt zu begreifen, wie ich weiter ausführen werde.
 Zum Naturalismus vgl. insbesondere Descola 2005, 302–350.
 Zum Animismus bei Descola vgl. insbesondere Descola 2005, 229–253, sowie Martin 2016.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 183



Sie muss dieses nicht (nur) ‚Mit-sich-selbst-sein‘, ihre eigene Vielheit, anders deu-
ten. Denn auch die Ewen:innen haben Angst vor der miedka, auch für sie ist die-
ser Zustand von halb Bär und halb Mensch bedrohlich. Sie nimmt daher Darias
Interpretation nicht vollständig an, sondern sucht nach eigenen Bedeutungen.
Wie Derrida, der nackt vor seiner Katze steht und für den das Denken genau dort
beginnt (vgl. Derrida 2006, 50), ist auch für Martin der Zusammenstoß mit dem
Bären Ausgangspunkt ihres Denkens, das ebenso wenig auf stabile, monologische
Erklärungsmuster setzt. Die Ruhe ist nicht ihre Stärke und auch nicht das, was sie
sucht. Auch die Aufforderung Darias, dass sie nun dortbleiben soll, verärgert sie:
„Tu ne dois pas repartir. Tu dois rester ici, parce que nous avons besoin de toi.
[...] Je me demande quoi faire de ça, je suis agacée, une fois de plus. Ce que je sais,
c’est que ce sont ces mêmes rêves qui m’ont fait fuir d’ici [...]“ (Martin 2019, 119).
Für ihre durch und mit dem Bären veränderte Subjektposition, die eine offene
Positionierung erfordert, gibt es in beiden Ontologien nicht ausreichend Raum.

Und doch sind es die Träume, die sie einerseits fliehen lassen, die sie anderer-
seits auch wieder sucht, denn sie kann bei den Ewen:innen lernen, wie man mit
der „ganzen Welt“, mit allen physischen und metaphysischen Relationen leben
kann, ohne dass das Leben in den Wäldern von Kamtschatka in ihrem Erzähltext
als etwas Exotisches, Ursprüngliches verklärt würde:

Si je suis vraiment miedka et qu’être miedka c’est être tout ça alors pourquoi est-ce que tu
ne m’évites pas toi aussi ? Je ne crois rien, répond Daria. Tout ça, c’est juste des histoires.
Nous ici, on vit avec toutes les âmes, celles qui errent, celles qui voyagent, les vivants et les
morts, les miedka et les autres. Tout le monde. (Martin 2019, 132)

Sie sucht nach Antworten und danach, was ihr der Bär antwortet, was die Ewen:innen
ihr antworten. Mit diesem Suchen nach Antworten wird Martin auch einer Verantwor-
tung gerecht (vgl. Derrida 2006, 84; Haraway 2008, 71 f.).

Indem Martin die Subjektposition, das erzählte „Ich“, relational in der offe-
nen Definition von Bären-Dasein und Menschen-Dasein zwischen Anthropologin
und Geschichtenerzählerin als ein beständiges Werden konstruiert, bleiben die
inhärenten Ambivalenzen mit all den unterschiedlichen Relationen bestehen. Es
geht ihr wie Haraway, aber auch Sarr, nicht darum, friedlich mit sich im Einklang
zu leben, wenn dies bedeutet, eine monologische Perspektive einzunehmen.

Dabei gibt es nicht nur eine Tier-Mensch-Differenz, sondern auch unter-
schiedliche Auffassungen darüber, was miedka-Sein bedeutet und wie Martin
selbst, ihr ‚Sein‘ und ihr erzähltes ‚Ich‘ für sich fasst. Es gibt aber für sie auch
keine Möglichkeit, sich der Auseinandersetzung zu entziehen: „On dit qu’elles
[die miedka, M-A S.] restent ‚poursuivies‘ par l’ours à vie“ (Martin 2019, 131). Die
Menschen, die vom Bären markiert wurden, werden ihr Leben lang vom Bären
verfolgt, sagt Daria. Hier wird eine andere, nicht cartesianische Ontologie deut-

184 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



lich. Aber beiden Ontologien, der animistischen der Ewen:innen wie der natura-
listischen des Westens, ist die Frage des Folgens und Verfolgen wichtig. Sie ist auf
Französisch mit der Frage nach dem „Sein“ verbunden, wie Derrida herausarbei-
tet. „Je suis“ deutet zugleich auf das ‚Sein‘ und auf das ‚Folgen‘ hin. Daran wird
aber auch deutlich, dass es kein vollständiges Außerhalb der kritisierten Logiken
gibt, wie auch schon in der letzten Spur, der ich gefolgt bin, deutlich wird. Die
Dekonstruktion kann nur in der Sprache selbst stattfinden und setzt dort an, wo
die Sprache, die man spricht, nicht mit dem sprechenden ‚Ich‘ identisch ist (vgl.
Derrida 2006 und ders. 1996, 54). Wer auf wen folgt, das Tier auf den Menschen
oder der Mensch auf das Tier, und was aus diesen jeweiligen spezifischen Tier-
Mensch-Relationen folgt, beschäftigt Derrida ebenso wie Martin, letztere aber auf
einer anderen Ebene als den Philosophen. „Aber ich, wer bin ich?“ (Derrida
2010a, 85 ff.),116 fragt auch Derrida. Wie Martin im Angesicht des Bären unter-
sucht Derrida im Angesicht seiner Katze durchaus in Auseinandersetzung mit
einer westlichen Philosophietradition,117 was es heißt ‚zu sein‘ und ‚zu folgen‘ („Je
suis“, Derrida 2006, 82). Für Derrida ist dies die Spur („L’Animal que donc je suis,
à la trace“, ders. 2006, 83), der es zu folgen gilt:

C’est que cette démarche devrait être suivie; et ma seule question aujourd’hui, si on voulait
la réduire à un mot, serait la question à suivre du „à suivre“ : que veut dire „suivre“, „à
suivre“, „poursuivre“, voire „persécuter“ ? [...] Cette démarche suivie devra bien ressembler
à celle d’un animal qui cherche à trouver ou qui cherche à échapper. (Derrida 2006, 82)

Das Folgen ist mit dem Sein verwoben und nicht voneinander zu trennen. Es ist
zugleich eine Bewegungsfigur eines Werdens. Und genau dies beschäftigt Martin
auch, indem sie ganz physisch zurück nach Kamtschatka kehrt, aber auch indem
sie schreibend der Spur des Bären und ihrem eigenen Sein folgt. Miedka zu sein,
diesen Zustand an der Grenze von Menschen und Bär zu verkörpern, bedeutet
für Martin eben jene Schwellenzone zu bewohnen und das, was Derrida als
Limitrophie bezeichnet, schreibend mit Leben zu füllen.

Es bedeutet auch eine Aushandlung mit sich selbst, mit ihrer eigenen Subjekt-
position, die nur eine relationale, viellogische und daher bewegliche sein kann.
„Vivre en forêt c’est un peu ça : être un vivant parmi tant d’autres, osciller avec
eux“ (Martin 2019, 142). sagt Ivan und fordert eben genau diese Beweglichkeit zwi-
schen unterschiedlichen Welten auch von der Anthropologin. Diese Position geht
auch mit einer Verantwortung einher. Bei Martin wird zugleich deutlich, dass es

 Franz.: „Mais moi, qui suis-je?“ (Derrida 2006, 79 ff.).
 Derrida bezieht sich in L’animal que donc je suis hauptsächlich auf Aristoteles, Descartes,
Kant, Heidegger, Lévinas und Lacan.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 185



zwar eine Öffnung geben kann, aber weder eine generelle Offenheit noch ein
Leugnen von Grenzen und unterschiedlicher Bezüge (vgl. insbesondere Martin
2019, 135). Wie Derrida weiß auch Martin, dass es kein Außerhalb der kritisierten
Logiken geben kann, in die sie nicht mehr zu passen vermag. Das radikal Andere
gibt es für beide nicht. Menschliches und tierliches Sein sind schon aufgrund
einer binär-hierarischen Selbstdefinition des Menschen immer aufeinander bezo-
gen. Der Verantwortung gerecht zu werden, erfordert aber, nach Antworten zu
suchen und die Bezüge gleichzeitig einzuhegen, sie produktiv zu begrenzen. In
ihrem Schreiben problematisiert sie das, was der Mensch – also sie selbst –, das
Tier – ihr Bär –, und die Welt ist. Ähnlich wie Derridas Katze ihn anblickt (vgl.
Derrida 2006, 40 ff.), ist es bei Martin der Bär, der sie nicht nur anblickt, sondern
sich in ihr erkennt, sie angeht und sie daher ins Gesicht beißt, wie ihr der Ewene
Vassia erklärt:

Un ours qui croise le regard d’un homme cherchera toujours à effacer ce qu’il y voit. C’est
pour ça qu’il attaque inévitablement, s’il voit tes yeux. Tu l’as regardé dans les yeux n’est-ce
pas ? Oui. Ah ! s’exclame-t-il, je le savais ! [...] Les ours, ce qui les différencie de nous, c’est
qu’ils ne peuvent pas se regarder en face. Tu comprends maintenant ? Oui je comprends.
(Martin 2019, 125–126)

Auch wenn die Deutungsmuster der Ewen:innen der Anthropologin nicht ausrei-
chen, so helfen sie doch, das Erlebte und Gelebte zu verstehen. Die schreibend
kreierte Subjektposition kann all diese unterschiedlichen Bezüge aufnehmen und
in den Text überführen. So steht Vassia im Erzähltext neben Jean-Pierre Vernant.
Für den Ewenen Vassia ebenso wie für Vernant gibt es kein Zurück aus dem Zu-
stand, den Martin für sich selbst annimmt. Er ist aber zugleich ein Zustand der
größtmöglichen Nähe zu einem,radikal Anderen‘:

Les jours suivants je rumine ce qu’a dit Vassia, et je pense inévitablement à Jean-Pierre Ver-
nant. [...] Voir la méduse pour Vernant, c’est cesser d’être soi-même, être projeté dans l’au-
delà, devenir l’autre. Voir l’humain qui voit l’ours ou l’ours qui voit l’humain pour Vassia,
c’est figurer la réversibilité ; décrire un face-à-face où l’altérité a priori radicale est en réa-
lité la plus grande proximité ; un espace où l’un est le reflet de son double dans l’autre
monde. (Martin 2019, 126– 127)

Es geht auch Martin nicht darum, zu diskutieren, ob es eine Grenze zwischen Tier
und Mensch gibt, ob sie westliche Interpretationen oder animistische Deutungen
annimmt. Aber ihr Sein zeugt von einer größtmöglichen Nähe von Mensch und
Bär. Und wie für Martin bleibt die Existenz einer Diskontinuität von Tieren und
Menschen auch für Derrida unumstritten:

Car une discussion n’a aucun intérêt quant à l’existence de quelque chose comme une dis-
continuité, une rupture et même un abime entre ceux qui s’appellent des hommes et ce que

186 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



les soi-disant hommes, ceux qui se nomment des hommes, appellent l’animal. Tout le
monde est d’accord à ce sujet, la discussion est close d’avance, et il faudrait être plus bête
que les bêtes pour en douter. Les bêtes mêmes savent cela. (Derrida 2006, 52)

Man müsste dümmer sein als Tiere, um dies zu bestreiten. Es geht darum, die Be-
schaffenheit der Grenze zu erforschen und sie bewohnbar und lebbar zu machen.
Dieser Aufgabe stellt sich die französische Anthropologin angesichts des Bären ge-
rade auch in Auseinandersetzung mit ihren anthropologischen Forschungen zum
Animismus. Denn sie ist ja zurückgekehrt und verkörpert beides zugleich. Damit
wird sie ihrer Verantwortung gerecht. Sie bewohnt die Limitrophie, diese Schwel-
lenzone bei Victor Turner (vgl. Turner 1964), egal, wie schwierig es ist.

Mensch und Bär fallen in der Figur miedka zwar zusammen, aber eben
nicht einfach in Eins: ein selbst-identisches ‚Ich‘ kann es nicht mehr geben. Wie für
Derrida setzt auch für Martin die autobiographische Anamnese nicht Identität, aber
etwas wie Identifikation voraus: „Dans son concept courant, l’anamnèse autobio-
graphique présuppose Videntification. Non pas l’identité, justement“ (Derrida
1996, 53), schreibt Derrida.

Auch Martins Text wirft ebenso wie das erzählende Ich im Text selbst, die
Frage nach der Beschaffenheit eines ‚Jenseits‘ des menschlichen Randes auf. Was
ist der Mensch? Was ist das Tier? und was gibt es jenseits einer binär-
hierarchischen Opposition? ist für sie der Kern dieses archaischen Zusammen-
treffens. Denn an diesen Fragen macht sie fest, wer Subjekt ist und was Leben
und am Leben sein bedeutet. Die Alterität des anderen Tieres, des Bären, wird
aber nicht einfach in ein „Jenseits“ verschoben, sondern in die Relation aufge-
nommen:

Je suis allée au bout de la rencontre archaïque mais je suis revenue puisque je ne suis pas
morte. Il y a eu hybridation et pourtant je suis toujours moi. Enfin je crois. Quelque chose
qui ressemble à moi, les traits du masque animiste en plus : je suis inside out. Le fond ani-
miste des humains c’est le visage déformé du masque. Moitié homme moitié phoque ; moitié
homme moitié aigle ; moitié homme moitié loup. Moitié femme moitié ours. Le dessous du
visage, le fond humain des bêtes, c’est ce que l’ours voit dans les yeux de celui qu’il ne de-
vait pas regarder ; c’est ce que mon ours a vu dans mes yeux. Sa part d’humanité ; le visage
sous son visage. (Martin 2019, 127–128)

Bär und Mensch teilen das gleiche Innenleben, die gleiche Seele (vgl. dazu auch
Descola 2005, 229–253), und in der Begegnung, die beide überleben, findet ein ge-
genseitiges Erkennen, ein Anerkennen statt, das zu einer Subjektwerdung der
tierlichen und menschlichen Entitäten führt und in Verantwortung mündet.

Die vordergründige Einheit miedka ist eine hintergründige Vielfalt von Tierli-
chem und Menschlichem, Physischem und Metaphysischem, Naturalismus und
Animismus und funktioniert nicht mehr nach dualistischen Gegensatzpaaren. Bär

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 187



und Mensch sprechen beide von der Schwellenzone, die aber kein einfacher
Übergang zu etwas anderem ist, sondern von Martin bewohnbar gemacht wird.
Es gibt eine Identifikation mit dem Bären, aber keine monologische Identität.
Miedka sein ist bei Martin kein Eins-mit-sich-selbst-Sein, sondern ein Relation-
Werden, eine Anerkennung der Vielheit. Es ist damit auch noch von der Konzep-
tion einer Zone der Ununterscheidbarkeit (Deleuze und Guattari 1980, 343) zu un-
terscheiden. Um zu dieser Einsicht zu gelangen, muss die Anthropologin bis zum
äußersten Rand („au bout“) der Grenze zwischen menschlichem und tierlichem
Sein gehen und die körperlichen, materiellen Auswirkungen zugleich ernst
nehmen.

Bei Martin geht es aber nicht nur um eine Relation zwischen Bär und
Mensch, sondern auch um eine Verbindung zwischen unterschiedlichen Ontolo-
gien. Eine einfache Aneignung der animistischen Ontologie ist für Martin
nicht möglich,118 auch wenn Daria sie auffordert zu bleiben und ihr einen Platz in
der Gemeinschaft anbietet. Ihre Art zu Antworten bleibt eine offene Frage:

Ce quelque chose qui émerge, cette sorte de réponse en forme de question ouverte, cet en
deçà de l’agacement et des rêves récurrents qui m’ont fait fuir cette forêt et avec elle ses
habitants et la place qu’ils ont voulu me donner. Cette place dont je ne veux toujours pas,
une place au milieu des chamans partis trop tôt et de miedka arrivées trop tard. (Martin
2019, 134)

Sie sucht ihren Platz in der Welt und findet diesen Platz durchaus auch schrei-
bend. Und dies ganz ohne sich auf eine „konfliktlose Verschmelzung“ verschiede-
ner Zugänge zur Welt einzulassen. Hier folgt sie ganz den Einsichten Descolas,
der schreibt:

Mais l’on aurait tort de penser que les Indiens d’Amazonie, les Aborigènes australiens ou les
moines du Tibet seraient porteurs d’une sagesse plus profonde pour le temps présent que le
naturalisme claudicant de la modernité tardive. [...] Ni la nostalgie pour des formes de
vivre–ensemble dont les ethnographes et les historiens nous rapportent les échos assourdis,
ni le volontarisme prophétique qui agite certains quartiers de la cité savante n’offrent de
réponse immédiate au défi de recomposer dans des ensembles viables et solidaires entre
eux un nombre toujours plus grand d’existants en quête de représentation et de traitements
équitables. C’est à chacun d’entre nous, là où il se trouve, d’inventer et de faire prospérer
les modes de conciliation et les types de pression capables de conduire à une universalité

 Vgl. hierzu auch Messling, der als Antwort auf Spivak, wiederum auf Descola zurückkommt,
der solche „Phantasien“ entschieden zurückweist. Messling schreibt: „Ebenso mächtig scheint
mir die oftmals darin mitschwingende Vorstellung, das kulturell Differente könne mit der eige-
nen, ‚westlichen‘ Weltkonzeptionalisierung im Sinne eines Heilungsprozesses konfliktlos ver-
schmelzen, in dem die selbstverursachten zivilisatorischen Schäden aufgehoben wären. Diesen
Phantasien hat Philippe Descola überzeugend widersprochen“ (Messling 2016, 452).

188 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



nouvelle, à la fois ouverte à toutes les composantes du monde et respectueuse de certains
de leurs particularismes, dans l’espoir de conjurer l’échéance lointaine à laquelle, avec l’ex-
tinction de notre espèce, le prix de la passivité serait payé d’une autre manière: en abandon-
nant au cosmos une nature devenue orpheline de ses rapporteurs parce qu’ils n’avaient pas
su lui concéder de véritables moyens d’expression. (Descola 2005, 689–690)

Martin schafft in ihrem autobiographischen Schreiben genau das. Ein Schreiben,
das die unterschiedlichen Logiken konsequent quert und dennoch in eine Form
zu bringen vermag, ihre eigene Form des Ausdrucks und der Auseinandersetzung
mit verschiedenen Welten mit einer starken „prospektiven Dimension“
(Ette2022c, 131).119 „Alors tu pars ? Je pars. Il n’y a rien à faire pour te retenir ?
Non. Tu vas faire quoi ? Écrire. Sur quoi ? Sur vous, sur nous et sur ce qui vient.
Qu’est-ce qui vient ? L’impensable. Daria sourit. Toi et tes mots. Dis-m’en plus. Je
ris. Tu vois ? je lui dis“ (Martin 2019, 146). Diese Schreibpraxis ist nicht einfach
den animistischen Kulturen entlehnt, mit denen sie sich auseinandersetzt. Daria
ist das Schreiben fremd, wenngleich sie das Erzählen gut kennt.

Nicht-westliche Wege der Beziehung zur Welt in Betracht zu ziehen, bedeu-
tet, wie oben ausgeführt, andere „Ontologien“ (Castro 2004) oder zumindest an-
dere Arten der Identifikation in Betracht zu ziehen (Descola 2005), aber nicht, sie
einfach zu übernehmen und als Heilversprechen für die Krisen der Welt zu
sehen (vgl. Descola 2005, 689). Auch hier geht es darum, in Relation zu treten. Ein
einfaches Übernehmen z.B. des Identifikationsmodus des Animismus muss allein
deshalb schon fehllaufen, weil wir Menschen auch nicht hinter dem, was uns ge-
prägt hat, zurückkönnen. Dies zeigt sich auch deutlich bei Derrida und Haraway,
für die es keine radikale Position außerhalb der von ihnen kritisierten Logiken
geben kann. Für Derrida können sprachliche Konstruktionen wie der Tier-
Mensch-Dualismus nur durch und in der Sprache dekonstruiert werden (vgl.
Derrida 2006, 33, 65, 145 ff.). Auch Haraway fordert beharrlich dazu auf, Wissen
zu situieren und eben nicht die verallgemeinernde, vermeintlich objektive und
unpersönliche Perspektive als Zugang zur Wahrheit zu sehen, sondern eine ver-
körperte, kritische Positionierung (vgl. Haraway 1988, 589 ff.).

Martins Text zeigt Wege auf, um sich auf Welten zu beziehen, die sich vom
westlichen Universalismus, der der Ontologie des Naturalismus folgt, unterschei-
den. Ihre Erzählung ist eine Möglichkeit dafür, wie die verschiedenen Beziehun-
gen, die sich wie ein Netz spannen, erzählt werden können – und dies weitestge-
hend ohne Dualismen zu wiederholen. Aber auch, ohne Unterschiede zu leugnen
oder in einen Relativismus zu verfallen, der den materiellen Implikationen der

 Vgl. gerade auch zu dieser prospektiven Dimension der Literaturen der Welt, die Ette an
zitierter Stelle bei Auerbach herausstellt, auch Ette 2012a.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 189



Relation und der Erzählung nicht gerecht wird. Staying with the trouble (Haraway
2016b) bedeutet bei Martin auch die beständige Suche, aber auch die Akzeptanz,
dass manche Dinge ein Geheimnis bleiben: „Je ne sais toujours pas véritablement
où je vais ni qui je suis. Finalement, peut-être que lui non plus. Ivan revient de
tout ce sang qu’il a fallu verser pour faire partie d’une lointaine modernité. Moi
je reviens de la gueule d’un ours. Le reste ? C’est un mystère“ (Martin 2019, 145).

Ähnlich wie Sarr, Glissant und Derrida betont auch Haraway in ihren Texten
immer wieder die Verbindung zwischen dem Imaginären und der Welt außer-
halb des Textes. Diese Verflechtungen zwischen materieller Welt, Erzählung und
Imagination fasst sie als Prozess auf, den sie als worlding bezeichnet. „Ontologi-
cally heterogeneous partners become who and what they are in relational mate-
rial-semiotic worlding. Natures, cultures, subjects, and objects do not preexist
their intertwined worldings“ (Haraway 2016b, 13). Das Sein ist eine Relation meh-
rerer, heterogener Entitäten, die in einer gemeinsamen Praxis entstehen oder in
Sarrs Worten: „Être, c’est être relié. La relation nous accomplit et nous révèle“
(Sarr 2017, 21). Die verschiedenen Verbindungen schaffen ‚Welt‘ und entlarven
uns. Darin steckt Wahrheit. Beiden gemeinsam ist also eine ontologisch-
epistemologische Komponente, die in der Relation enthalten sei. Diese Ontologie
ist aber keine feststehende, unumgängliche, sondern durch vielfältige Relationen
geprägt; das Sein erscheint praktisch als ein „Werden“, das in Bewegung ist.

In Haraways Konzeption des „worlding“ geht ein ‚Sein‘ in eine relationale
Praxis über, die eine Welt schafft:

Historically situated relational worldings make a mockery both of the binary division of na-
ture and society and of our enslavement to Progress and its evil twin, Modernization. The
Capitalocene was relationally made, and not by a secular godlike anthropos, a law of
history, the machine itself, or a demon called Modernity. The Capitalocene must be relatio-
nally unmade in order to compose in material-semiotic sf patterns and stories something
more livable [...]. (Haraway 2016b, 50)

Diese Praxis, die eine Welt schafft, ist bei Martin das Schreiben ihrer Geschichte.
Erzählend sucht sie nach einem Weg, die unterschiedlichen Relationen, die sie
selbst ausmachen und die Welt bilden und formen, zu fassen. Sie bewegt sich
dabei schreibend jenseits von Animismus und Naturalismus, die beide hierar-
chisch organisiert sind (vgl. Descola 2005, 351) und damit auch jenseits eines unre-
flektierten Logozentrismus. „Je dois trouver la position d’équilibre qui autorise la
cohabitation d’éléments de monde divergents, déposés dans le fond de mon corps
sans négociation“ (Martin 2019, 77), stellt Martin relativ zu Beginn ihres Buches
fest. Dieses Forschen und Fragen nach Möglichkeiten des Zusammenlebens, der
Kohabitation unterschiedlicher Elemente in einem Körper und der Welt sind bei

190 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Martin sehr eng mit dem Schreiben, als eine Praxis des Reparierens verbunden.
Es ist ihre Form des Worldings, der Bezugnahme zur Welt und des Schaffens von
Welt. Es muss sorgsam ausgehandelt und abgewogen werden, was auf welche
Weise einen Platz in der Welt findet. Diese Ungewissheit muss zum Geschenk ge-
macht werden:

C’est dur, de laisser flotter le sens. De se dire : je ne sais pas tout au sujet de cette rencontre ;
je laisse les desiderata présumés du monde des ours de côté ; je fais de l’incertitude un ca-
deau. Ce qu’il faut, c’est donc réfléchir autour des lieux, êtres et événements protégés d’une
ombre et entourés d’un vide, à la croisée de ces nœuds d’expérience que les schémas relati-
onnels échouent à englober, ne parviennent pas à structurer. Voilà notre situation actuelle,
à l’ours et à moi. Être devenus un point focal dont tout le monde parle mais que personne
ne saisit. (Martin 2019, 111)

Um sich aber zu erkennen, um zu überleben und eine relationale Subjektposition
überhaupt erst konstruieren zu können, kommt Martin nicht darum herum, sich
mit dem Bären auseinanderzusetzen, und diese Reflexion erfolgt bei Martin
schreibend:

J’écris depuis des années autour des confins, de la marge, de la liminarité, de la zone front-
ière, de l’entre-deux-mondes ; à propos de cet endroit très spécial où il est possible de ren-
contrer une puissance autre, où l’on prend le risque de s’altérer, d’où il est difficile de reve-
nir. Je me suis toujours dit qu’il ne fallait pas se faire prendre au piège de la fascination. [...]
Toute la question devient alors : parvenir à tuer pour pouvoir revenir – à soi, aux siens. Ou
bien : échouer, se faire avaler par l’autre et cesser d’être vivant dans le monde des humains.
[...] (Martin 2019, 127–128)

Martin sucht eine andere Art der Bezugnahme, ein anderes Zurückkommen,
indem sie die Schwellenzone bewohnbar macht. Sie untersucht die Limitrophie in
all den Facetten, die sie betreffen, sie angehen, durch die der Bär sie ansieht.
Damit gibt es zwar keine Rückkehr zu sich selbst, aber ein Gleichgewicht, ein Aus-
handeln der unterschiedlichen Relationen, die sie ausmachen und die sie verkör-
pert. Erst spät im Erzähltext fasst Martin ihre eigene Erfahrung unmittelbar nach-
dem der Bär sie angegriffen hat, in Worte.

J’ouvre les yeux, je le vois s’enfuir au loin en courant en boitant, je vois le sang sur mon
arme de fortune. Et moi je reste là, hallucinée et sanguinolente, à me demander si je vais
vivre mais je vis, je suis plus lucide que jamais, mon cerveau tourne à mille à l’heure. Je me
dis : si je m’en sors, ce sera une autre vie. (Martin 2019, 136)

Die unchronologische Zeitlichkeit des Textes ermöglicht es der Autorin, aus
dem Nebel vom Beginn des Erzähltextes, dem Zustand der „Opazität“ (Glissant
2009, 69 f.), aufzutauchen und die Augen zu öffnen. Das erzählende Ich berich-

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 191



tet rückblickend an dieser Stelle des Textes von der Erfahrung, die die Augen
öffnet und vom kairos, in dem ein anderes Leben aufscheint.

Um weiterleben zu können, nicht unbedingt, um auf einer oberflächlichen
Ebene zu heilen, sondern um wieder mit der Welt und mit sich selbst in Bezie-
hung treten zu können, muss Martin lernen, sich anders auf die Welt um sie
herum und auf die Welten in ihrem Inneren zu beziehen.

C’est précisément pour cette raison que je ne cesse de trébucher sur des interprétations ré-
ductrices voire triviales, si aimantes soient-elles : parce que nous sommes face à un vide
sémantique, à un hors-champ, qui concerne tous les collectifs et qui leur fait peur. D’où
l’empressement des uns et des autres pour coller des étiquettes, pour définir, délimiter, don-
ner une forme à l’événement. Ne pas laisser planer l’incertitude à son sujet, c’est le normali-
ser pour le faire entrer coûte que coûte dans le collectif humain. Et pourtant. (Martin
2019, 111)

Die „semantische Leere“ muss gefüllt werden. Das Schreiben repariert die einzel-
nen Relationen und macht so den Schwellenzustand der Limitrophie von Bär und
Menschen lebbar. Ähnlich einem ZwischenWeltenSchreiben (Ette 2005), wie es
Ette insbesondere für diejenigen Literaturen der Welt als prägend sieht, die „in
Bewegung sind“ (vgl. hierzu auch Ette 2001), bewegt sich auch Martins Schreiben
zwischen verschiedenen Welten. Allerdings bleibt das Erzählen der Anthropolo-
gin nicht in diesem Zwischenzustand, den dieser wird von ihr als unbewohnbar
gedacht. Es geht um eine Verkörperung der Bezüge zwischen den Welten und um
einen schöpferischen Verstehensprozess: Sie muss die verkörperte Relation ver-
stehen lernen, und in diesem Verstehen fügt sie eine epistemologische Kompo-
nente eines situierten Wissens ein, die Glissants Konzeption der Relation fehlt.
Die Aufgabe, der sich Martin stellt, ist die unterschiedlichen, zum Teil auch ambi-
valenten Bedeutungsebenen ihrer Beziehung zu dem Kamtschatka Bär als konsti-
tutive Elemente einer verkörperten, relationalen Subjektposition zu akzeptieren.
Verbündete finden sich bei den Ewen:innen, in ihrer Arbeit als Anthropologin,
aber auch bei einer engen Freundin der Mutter:

C’est étrange mais je crois qu’elle [Marielle, eine Freundin, M-A S.] comprend mes problè-
mes de fauve. Quand elle apprend la nouvelle de mon départ, elle parle à ma mère, lui
parle dans son langage à elle, celui des astres et des mythes, celui des résonances et des
correspondances. Elle lui rappelle Artémis et la forêt sans laquelle elle se désagrégerait. Elle
évoque Perséphone, qui descend dans l’obscur pour mieux remonter vers la lumière. Elle
lui parle du mouvement et de la dualité. De la métamorphose. Du masque. De la refiguration
après la défiguration. Du printemps après l’hiver. (Martin 2019, 91)

Wie die Ewen:innen zwischen den Welten des Wilden, der Welt des Bären und
Martins Welt zu vermitteln vermögen, vermittelt Marielle zwischen Mutter und

192 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Tochter. Diese Vermittlung ist aber nicht ungerichtet, sondern folgt den Jahreszei-
ten. Für Martin gibt es eine Richtung, einen „Rhythmus“, eine „Orientierung“:

J’admets qu’il y a bien un sens au monde dans lequel nous vivons. Un rythme. Une orienta-
tion. D’est en ouest. De l’hiver au printemps. De l’aube à la nuit. De la source à la mer. De
l’utérus à la lumière. [...] Je dis qu’il y a quelque chose d’invisible, qui pousse nos vies vers
l’inattendu. (Martin 2019, 124)

Auch ihr Schreiben folgt dieser Bewegung vom Herbst zum Winter über den
Frühling bis zum Sommer, der nur einige, sehr wenige Seiten in ihrem Text aus-
macht. Das erzählende und erzählte ‚Ich’ löst sich nicht einfach in den Beziehun-
gen oder einem allgemeinen Relativismus auf; es ist immer klar situiert, eingebet-
tet und als eine deutlich verkörperte, relationale Subjektposition erkennbar.
Haraway erinnert daran, dass auch in der Art und Weise, wie wir denken, was
wir denken, mit welchen Figuren wir denken und welche Geschichten wir mit Ge-
schichten erzählen, eine Verantwortung liegt:

It matters what matters we use to think other matters with; it matters what stories we tell
to tell other stories with; it matters what knots knot knots, what thoughts think thoughts,
what descriptions describe descriptions, what ties tie ties. (Haraway, 2016c, 12)

Für Martin ist die Art und Weise, wie sie von sich selbst als ein relationales
Wesen, als eine „Kreatur der Metamorphose“ (Martin 2019), erzählt ebenso von
Bedeutung und die Anthropologin wird damit Haraways Anforderung von Ver-
antwortung gerecht. ‚It matters to her‘. Die Metamorphose ist bei Martin ganz im
Sinn von Deleuze und Guattari keine Metapher, sondern ebenso Fluchtlinie wie
die beiden in Kafka. Pour une littérature mineure (1975, 40) schreiben. Die Subjekt-
position ist auch bei Martin eine eingebettete und relationale, aber gleichzeitig
eine mit schmerzhaften, materiellen und semiotischen Auswirkungen verbun-
dene Position. Diese Art einer ‚Ontologie der Beziehung‘, die sich in Sarrs Arbeit
wie auch in der von Glissant, Derrida, Haraway und Martin findet, verhindert
das Kollabieren in einen Essentialismus. Denn dieses ‚Sein‘ ist immer als ein ‚in
Relation sein‘ gedacht; als ein ‚mehr als eine Entität sein‘, von „ontologically hete-
rogeneous partners“ (Haraway 2016b, 13) in Beziehung und damit als ein ‚Relatio-
nal-Werden‘ konzipiert. Das Sein geht damit (erzählend) in eine Praxis über, die
einem Werden unterworfen ist. Daraus kann keine Beliebigkeit des Sujets folgen,
sondern nur eine situierte, begrenzte und bedeutungsvolle Auswahl, um etwas
von Bedeutung erzählen zu können. Der glissantschen Philosophie de la Relation
(Glissant 2009), die auf ein Weltbewusstsein der Vielheit zielt, kann man so – mit
Martin und Haraway – eine materialistische, sehr praktische und auch körperli-
che Ebene hinzufügen. Und auch Sarr fehlt diese situierte Komponente weitge-
hend, wenn er danach fragt, wie wir die Welt bewohnen können. Martin dagegen

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 193



setzt sich selbst sehr konkret in Beziehung zur Welt, die sie umgibt, zu dem
Bären, der sie ins Gesicht gebissen hat und zu ‚ihrem, inneren Bären‘. Dies ist
genau die Kraft der Fiktion, die es, anders als Theorie, vermag, auch die materi-
elle, körperliche Ebene mitzudenken. Sie vermag mitunter auch auf Gewalt zu
antworten, ohne Gegengewalt ausüben zu müssen, indem der ausgeübten Gewalt
„Widerständigkeit“ (Ette 2022b, 26) entgegengebracht werden kann. Martin tut
dies, indem sie ihre Geschichte erzählt, indem sie sich erinnert, sie aufschreibt,
sie auf Papier bannt (vgl. Martin 2021, 36). Aber auch, indem sie wieder zurück-
geht, indem sie einen Weg findet, sich mit dem Bären auf eine Weise zu verbin-
den, die westliche Annahmen über die Welt, ihr anthropologisches Wissen und
andere Ontologien (vgl. Descola 2005; de Castro 2004) miteinander verbindet.

Martin schafft schreibend eine situierte und sehr konkrete Konzeption der
Weltbeziehung und ein relationales ‚Ich‘ mit einem Bewusstsein von der All-Welt,
des Tout-monde, in der alles vorkommt. In diesem Sinne kann An das Wilde
glauben (Martin 2021) auch als Antwort auf die Erfahrung der Kontingenz und
fehlenden Rückversicherungssysteme seit der Moderne gelesen werden. Aller-
dings wird der Offenheit kein geschlossenes Welterklärungsmodell entgegenge-
setzt. Das Croire aux fauves Martins heißt auch ein Akzeptieren der Kontingenz-
erfahrung des Wilden, und so steht das Schreiben bei Martin auch am Beginn eines
Prozesses, der zugleich Ordnungen sprengt, ja eine Revolution ist:

J’ouvre mon cahier noir, je griffonne jusqu’au lever du jour. Cette nuit-là, j’écris qu’il faut
croire aux fauves, à leurs silences, à leur retenue ; croire au qui-vive, aux murs blancs et
nus, aux draps jaunes de cette chambre d’hôpital ; croire au retrait qui travaille le corps et
l’âme dans un non-lieu qui a pour lui sa neutralité et son indifférence, sa transversalité.
L’informe se précise, se dessine, se redéfinit tranquillement, brutalement. Désinnerver
réinnerver mélanger fusionner greffer. Mon corps après l’ours après ses griffes, mon corps
dans le sang et sans la mort, mon corps plein de vie, de fils et de mains, mon corps en forme
de monde ouvert ou se rencontrent des êtres multiples, mon corps qui se répare avec eux,
sans eux ; mon corps est une révolution. (Martin 2019, 76)

Diese Form der Bezüglichkeiten, der Relationalität des erzählten ‚Ichs‘ zu ver-
schiedenen Vorstellungen, ist, wie bereits durch den Topos der Revolution ange-
deutet, alles andere als friedvoll. Sie ist körperlich, schmerzhaft und birgt doch
Potentialität, das Versprechen auf Leben, das Versprechen auf eine andere Welt
(vgl. Martin 2019, 147).120 Zugleich zielt diese Revolution – hier erinnert sie an
Deleuze’ und Guattaris Konzeption des „Revolutionär-Werdens“ (Deleuze und

 Vgl. hierzu ebenso Ette 2022c, 308, der ein ähnliches Versprechen der Literatur auf „ein Wis-
sen vom Leben im Leben“ (ebd.) in Le Clézios Raga. Approche du continent invisible (2006), aus-
macht.

194 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Guattari 1980, 358) – nicht auf einen politischen Umsturz von Herrschaft, sondern
auf ein revolutionäres Bewusstsein, das bei Martin zugleich Körper ist und ent-
steht, wenn die herrschenden Verhältnisse unerträglich werden. Es ist der (wilde)
Glaube an die verkörperte und situierte Offenheit der Welt. Und auch Martins
Denken beginnt, wie bei Derrida, mit einem Tier. Es präsentiert sich als ein eben-
solches Denken am Abgrund einer Alterität entlang (vgl. Derrida 2006, 51 ff.), wel-
ches das andere Tier aber nicht einfach ins ‚Jenseits‘ verschiebt, sondern
nach möglichen Relationen fragt:

Je pense au petit rat musqué et à l’homme du mythe gwich’in en Alaska concernant la créa-
tion du monde. Je pense à l’océan sans limites sur lequel ils flottent, incertain, ouvert, non
borné, liquide. Je pense à ce petit rat musqué qui plonge tout au fond de l’eau, là où il fait
noir là où il est aveugle là où il a peur, pour aller recueillir dans ses griffes les fragments de
tourbe qu’ils utiliseront ensemble, avec l’homme, pour créer une terre ferme sur laquelle
marcher et délimiter leurs espaces respectifs. Je pense aussi à cet homme aveugle et mala-
dif, qui reçoit l’aide du plongeon huard, qui grimpe sur son dos et qui par trois fois plonge
avec lui dans les profondeurs sombres du lac, pour en revenir transformé et doté d’une
nouvelle vision. Je pense à toutes ces histoires et à tous ces mythes que moi comme tant
d’autres anthropologues avons soigneusement retranscrits dans nos monographies sur les
peuples que nous avons étudiés, à tous ces voyages d’un monde à l’autre qui attisent notre
intérêt scientifique, à tous ces hommes un peu spéciaux, ces chamans que nous traquons
comme les chasseurs pistent les animaux qui les fascinent. (Martin 2019, 139)

Die eigentliche Arbeit liegt an dieser Stelle aber noch vor der Autorin, die im Som-
mer, im Schreiben, am Ende des Textes ihre Form der Auseinandersetzung findet:
„Je retourne m’asseoir à ma table. Je dépose mes carnets de terrain à côté de moi,
à portée de main. C’est l’heure. Je commence à écrire“ (Martin 2019, 151). Das
Schreiben ist die Geburt einer relationalen und zugleich verkörperten Subjekt-
position in der Welt bei Martin. Es ist die eigentliche Metamorphose, die stattfindet
und die Form der Auseinandersetzung mit sich und dem Bären:

J’avais déjà pensé à Vernant en travaillant sur la question de la chasse en Alaska. À cet ins-
tant où le fascinus se saisit des corps pour les projeter dans la folie ou dans la mort. Mais je
me suis trompée. J’ai écrit dans Les âmes sauvages que la mort était la forme la plus efficace
pour sortir du limes invivable que la rencontre entre deux êtres alter implique. Du cycle
des métamorphoses qui s’enclenche alors et dont on ne revient pas. Sauf que je ne suis pas
morte, et que l’ours non plus. (Martin 2019, 127)

Es ist das Versprechen auf Leben. Und es ist die Konstituierung einer solchen Po-
sition des Subjekts in Relation, die den eigentlich „unbewohnbaren limes“ (Martin
2019, 127) bewohnbar macht und die ständige Metamorphose erlebbar und für
das Ich lebbar macht. „Kann es ein klareres Angehen gegen den Tod geben als
dessen textproduktive Herauszögerung im Über-das-eigene-Leben-Schreiben?“
(Ette 2022b, 26), fragt Ette rhetorisch zum Genre der Autofiktion. Die Antwort mit

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 195



Martin ist ein klares Nein, denn ihr Schreiben ist auch ein Anschreiben gegen den
Tod. Entgegen der Annahme, dieser Limes, die Limitrophie bei Derrida, die Limi-
nalität bei Turner seien unbewohnbar, leben beide Kreaturen der Metamor-
phose – Mensch und Bär – weiter und beide sprechen davon: „L’ours et moi par-
lons de liminarité, et même si c’est terrifiant, personne n’y changera rien. Les
branches craquent derrière moi, quelqu’un vient. Je décide : ils diront ce qu’ils
veulent. Moi je vais séjourner dans ce no man’s land“ (Martin 2019, 111). Diese Ein-
sicht ist für die Erzählinstanz schmerzhaft und frustrierend. Am Ende der Pas-
sage folgt als Ausdruck der erlebten Frustration ein Schrei: „Arrrgggggg, je gémis
entre deux sanglots“ (ebd.). Aber auch dieser Schrei zeugt nicht von Tod, sondern
von Geburt. Die Autorin schreibt weiter, das erzählende Ich hört nicht auf, sich
mit den Gegebenheiten auseinanderzusetzen. Sie lässt sich von Ivan und der Ge-
meinschaft der Ewen:innen für einen Moment auffangen, um dann weiter nach
ihrem Platz in der Welt zu forschen.

4.2.3 Schreiben der Metamorphose

„À tous les êtres de la métamorphose, ici et là-bas“ lautet die Widmung des Er-
zähltextes. Die Metamorphose als Bewegungsfigur und Fluchtlinie ruft gleichzei-
tig einen prozessualen Charakter auf und ist auf ein Jenseitiges gerichtet: Die Sei-
enden der Metamorphose sind im Werden begriffen, und zwar zugleich hier und
dort, also an den ausgefransten Rändern der Grenze, an sich treffenden Fluchtli-
nien. Dieses Werden der Metamorphose als Intensitäten beschreiben auch
Deleuze und Guattari, wenn sie über Franz Kafkas Gregor Samsa schreiben:

La métamorphose [bei Kafkas Gregor Samsa, M-A S.] est le contraire de la métaphore. Il n’y
a plus sens propre ni sens figuré, mais distribution d’états dans l’éventail du mot. La chose
et les autres choses ne sont plus que des intensités parcourues par les sons ou les mots dé-
territorialisés suivant leur ligne de fuite. Il ne s’agit pas d’une ressemblance entre le com-
portement d’un animal et celui de l’homme, encore moins d’un jeu de mots. Il n’y a plus ni
homme ni animal, puisque chacun déterritorialise l’autre, dans une conjonction de flux,
dans un continuum d’intensités réversible. Il s’agit d’un devenir qui comprend au contraire
le maximum de différence comme différence d’intensité, franchissement d’un seuil, hausse
ou chute, baisse ou érection, accent de mot. (Deleuze und Guattari 1975, 40)

Wie Deleuze und Guattari für Kafka festhalten, ist auch bei Martin die Metamor-
phose keine Metapher, sondern ein Fluchtpunkt der Erfahrung eines sehr konkre-
ten, und in diesem Fall realen, Zusammentreffens zwischen Raubtier und Frau.
Die Metamorphose ist eine situierte und verkörperte Bewegung einer relational
angelegten Positionierung; einer Subjektposition in Relation. Ein spezifisches Be-

196 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



wusstsein von Welt wird in ihr lesbar (vgl. dazu Glissant 2009). Messling schreibt
unter Bezug auf Glissant und Hegel:

Das Ziel der Geschichte ist für Glissant damit ein Bewusstsein absoluter Offenheit, in der
alles denkbar, alles lebbar ist. Dieses Weltbewusstsein zu schaffen, ist die Aufgabe der zeit-
genössischen Literatur, der Erzählung im weiteren Sinne, die eine unendliche Komplexität
mehrsprachig entfalten kann, ohne diese Komplexität der Bezüglichkeiten und Referenzen,
der Haltungen und Lebensmodelle hierarchisieren zu müssen. (Messling 2019, 171)

Die Bewegungsfigur der Metamorphose verändert das Sein, macht es zu einer
Vielheit von unterschiedlichen Relationen und entfaltet darin eine Zukunftsvision
einer anderen Welt. Die Erzählinstanz sieht sich dabei aber nicht allein, sondern
in guter Gesellschaft. Martin entfaltet hier ein relationales, polylogisches Denken,
das ein verändertes Bewusstsein von Alterität ermöglicht:

Je pense à tous ces êtres qui se sont enfoncés dans les zones sombres et inconnues de l’al-
térité et qui en sont revenus, métamorphosés, capables de faire face à „ce qui vient“ de ma-
nière décalée, ils font à présent avec ce qui leur a été confié sous la mer, sous la terre, dans
le ciel, sous le lac, dans le ventre, sous les dents. (Martin 139–140)

Die Rückkehr ist kein Zurück zum Selben, sondern eine Rückkehr ‚als eine An-
dere‘ und dieses andere Ich konstituiert sich auch schreibend.121 Während die Po-
tentialität des veränderten Subjekts „im Wald“ bei den Ewen:innen Angst macht,
geht Martin dennoch zurück nach Frankreich. Der Abschied bedeutet Verände-
rung und eine veränderte Subjektposition:

C’est comme ça en forêt [...]. Il ne faut jamais parler du moment où l’on se séparera ; du
moment où rien ne sera plus pareil. On vit ainsi consciemment dans l’illusion de l’éternité,
parce qu’on sait pertinemment qu’en un instant tout ce que l’on a toujours connu se déli-
tera, se recomposera, ici ou ailleurs, se métamorphosera et deviendra ce quelque chose d’in-
saisissable dont on ne pourra plus rien assumer. Cette potentialité terrifie tout le monde.
Parce qu’elle est connue de tous en forêt et parce qu’on l’attend toujours au détour du che-
min, on s’accorde silencieusement pour la taire. (Martin 2019, 140–141)

Martin begegnet dieser Veränderung, dem Offenen der Zukunft und dem offenen
Ausgang ihrer Geschichte, der Erzählung ihres Seins aber eben nicht mit Schwei-
gen, sondern schreibend: „J’écris sous le porche, face à la porte ouverte sur le mon-

 Eine ähnliche Konstellation findet sich auch in Homers Odyssee. Auch Odysseus kehrt nicht
als derselbe Mensch zurück, der er vor seiner Reise war. Er wird letztlich noch dazu als erstes
nur von einem Hund erkannt, der ihn mit seinen sprichwörtlichen Argos-Augen, die allerdings
auf den Riesen Argos und nicht auf den Hund von Odysseus verweisen, erspäht. Anders als viel-
fach erzählt, ist es nicht zuallererst „Die Narbe des Odysseus“ (Auerbach [1946] 2001, 5–27), an
der Odysseus erkannt wird (vgl. ebd., 5), sondern der Hund erkennt ihn als Erstes.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 197



ticule de neige et l’arbre derrière, une tasse de thé brûlante posée sur le banc. La
température grimpe, on sent venir le printemps“ (Martin 2019, 141). Alle Türen sind
offen und der Frühling kommt. Für Martin ist die Ungewissheit nach ihrem Aufent-
halt bei den Ewen:innen zuallererst ein Versprechen auf Leben und bedeutet für
sie auch Freiheit: „Je ne dis rien, je suis émue. Voilà ma libération. L’incertitude :
une promesse de vie“ (Martin 2019, 147).

Das Schreiben ist bei Martin der performative Akt der Erschaffung einer rela-
tionalen Subjektposition, die weder ausschließlich den Prämissen eines zu Recht
als problematisch entlarvten westlichen Universalismus folgt, noch in totalen Rela-
tivismus oder starre Identitätspolitik verfällt. Es ist ein Schreiben in Bewegung (vgl.
Ette 2001), das in seiner onto-epistemologischen Herangehensweise eine Verschrän-
kung zwischen dem „was“ und dem „wie“ darstellt. Das Schreiben steht bei Martin
im Zentrum, es erschafft ein viellogisches, relationales Werden.

Es ist die Erzählung, die relatio in all ihren Dimensionen, die jenseits einfacher
Gegenüberstellungen Leben, Weiterleben, Zusammenleben und Überleben ermög-
licht. „Die Widerstandskraft der Ästhetik“ (Ette 2022b, 27), wie Ette schreibt, entfal-
tet ein Wissen über das Leben, das als ein „ÜberLebensWissen“ (ebd.) gefasst wer-
den kann, wie es sich auch in Martins Text Croire aux fauves (dies. 2019) zeigt.

Der Text von Martin entfaltet ein Wissen von, mit und über Tier-Mensch-
Relationen, das uns neue Möglichkeiten für das gemeinsame Bewohnen der Welt
zeigt. Die Relation als Verbindung, Beziehung und Erzählung steht im Zentrum
des Bewohnens von Welten und bildet eine Welt, die eine gemeinsame Grundlage
für das Zusammenleben heterogener Entitäten sein kann. In dieser Konzeption
stehen Relationen im Zentrum des Seins, und es wird eine relationale Ontologie
entworfen, die gleichzeitig einem beständigen Werden unterworfen ist und damit
einem Denken in starren Dualismen vorbeugt.

Als literarischer Text beschäftigt sich das Buch mit der Frage, wie das erzäh-
lende, erinnernde und träumende ‚Ich‘ die Welt angesichts all ihres Wissens und
ihrer unbestreitbaren Verwobenheit bewohnen kann. Der Text präsentiert sich par
excellence als privilegierte Wissensquelle eines „Lebenswissens“, wie Ette eine Lite-
ratur bezeichnet, „die Wissen über das Leben, über das Überleben und über das Zu-
sammenleben gesammelt hat, ohne dabei in diskursive oder disziplinäre Spezialisie-
rungen zu verfallen oder als Regulierungsmechanismus für kulturelles Wissen zu
fungieren“ (Ette 2016, xxi). Dabei liegt bei Martin der Fokus klar auf der Beziehung,
nicht auf der Differenz, die aber nicht geleugnet wird: In Anbetracht anderer Onto-
logien (vgl. Descola 2005), anderer Möglichkeiten, sich auf das nicht-ausschließlich
Menschliche zu beziehen, scheint sich die Welt zu vervielfältigen. In dieser Öffnung
hin zur Welt tun sich Welten auf, wenn wir an Glissants Konzeption eines Welt-
Bewusstseins als „All-Welt“ denken (vgl. Messling 2019, 171). Eine solche Vorstellung

198 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



von Relation leugnet weder die Gewalt noch die politischen, ethischen und prakti-
schen Implikationen. Am Ende des Erzähltextes steht die Geburt der relationalen,
materiell-semiotischen Subjektposition, die sich die Autorin mühsam schreibend er-
arbeitet hat. Es ist auch das Ende zwei getrennter Notizbücher. Es ist der Anfang des
vielstimmigen, viellogischen Schreibens:

Je ferme le cahier, pensive. Je le range précautionneusement sur l’étagère, un léger sourire
se dessine sur mes lèvres. Je crois que le cahier noir a coulé dans les carnets de couleur
depuis l’ours ; je crois qu’il n’y aura plus de cahier noir ; je crois que ce n’est pas grave. Il y
aura une seule et même histoire, polyphonique, celle que nous tissons ensemble, eux et moi,
sur tout ce qui nous traverse et qui nous constitue.

Je retourne m’asseoir à ma table. Je dépose mes carnets de terrain à côté de moi, à
portée de main. C’est l’heure. Je commence à écrire. (Martin 2019, 151)

4.3 Schwelle. Relationen schreiben

Wir können unsere Relationen zu nicht-menschlichen Welten nicht ignorieren,
wenn wir darüber nachdenken, wie wir uns zur Welt verhalten und wie wir uns
zur Welt in Beziehung setzen können (siehe z.B. Latour 2018; Haraway 2016b;
Henao und Toledo 2022). Nicht nur, weil wir als Menschen in einer globalisierten
und verstrickten Welt mit ihren vielfältigen Verbindungen zu anderen, nicht-
menschlichen Wesen leben, die die Welt, die wir mit ihnen gemeinsam bewoh-
nen, mitgestalten. Dies ist vielleicht eine der schmerzlichen Einsichten der letzten
Dekade, die besonders an der Klimakrise sichtbar wird (vgl. Latour 2017); wir
sind eine Spezies, die in hohem Maße von anderen Arten abhängig ist (vgl.
Chakrabarty 2009, 219; Latour 2017, Braidotti 2016). Sondern auch, weil es darauf
ankommt, wie wir uns als menschliche Tiere in Beziehung zu demjenigen setzen,
das Haraway „significant otherness“ (Haraway 2016a und 2016b, 116) nennt. Dabei
geht es nicht darum, Unterschiede zu leugnen oder zu nivellieren, sondern gerade
auf Grundlage der Alterität eine andere Ethik der Relation zu entwerfen (vgl.
Wild 2014, 11; Derrida 2008, 153–156).

Es ist Zeit, und Martin beginnt zu schreiben. Damit endet ihr Text, der schrei-
bend einen auf die Zukunft gerichteten Gegenentwurf zu einem im westlichen Logo-
zentrismus verhafteten Mensch-Tier-Dualismus schafft. Ausgangspunkt dieses
Denkens, das in ein Schreiben und schließlich in einen lesbaren Text mündet, ist in
Martins Erzählung aber keine allgemeine politische, gesellschaftliche oder klimati-
sche Krisendiagnose, wie etwa bei Latour (2017), sondern der physische Zusammen-
prall zwischen der Autorin selbst und einem Bären. Die diskursive Schwelle, die
darüber entscheidet, was als berechtigter Geltungsanspruch wahrgenommen wird
und was nicht, wird in dieser letzten Spur schreibend verschoben. Sie stellt sich

4.3 Schwelle. Relationen schreiben 199



nicht, denn an der Schwelle von Leben und Tod, an der die Erzählung beginnt,
zählt nur das Überleben, das Martin sich im Schreiben sichert, indem sie sich selbst
– schreibend – eine neue Subjektposition erschafft. An das Wilde glauben wird ge-
fordert und von Martin zugleich in ihrem gleichnamigen Text eingelöst. Ein kon-
zeptuelles Tier-Werden als Schreibpraxis, wie es in der vorherigen Spur zu sehen
ist, vermag es zwar, Fluchtlinien aufzuzeigen, aber die neue, minore Sprache und
eine andere Form, der es bedarf, um Tier-Mensch-Relationen anders zu denken, ist
damit noch nicht gefunden. Solche Ansätze für eine Schreibpraxis, die die Suchbe-
wegung abbildet und unterschiedliche Relationen weitgehend nebeneinander oder
miteinander verzahnt bestehen lässt, finden sich in Croire aux fauves (2019). Stär-
ker noch als in den vorherigen Kapiteln, mache ich mir nun ein wechselseitiges,
sich gegenseitig befruchtendes Verständnis von Theorie und Philosophie, wie es bei
Glissant angelegt ist, zu eigen. „Qu’est-ce ainsi, une philosophie de la Relation ? Un
impossible, en tant qu’elle ne serait pas une poétique“ (Glissant 2009, 82), schreibt
Glissant. Ähnlich stellt es sich in Martins Text dar, als Findungsprozess eines neuen
Bewusstseins in all seinen Relationen. Die Anthropologie, die Martin hier entwirft,
ist nicht als naturwissenschaftliche Lehre vom Menschen zu verstehen, sondern
wird philosophisch und erzählend entworfen. Situiert und sehr konkret findet eine
Auseinandersetzung mit den Relationen in der Welt und zu unterschiedlichen Wel-
ten statt. Tierliche und menschliche Bezüge werden gleichrangig betrachtet und
fließen in die Auseinandersetzung mit dieser phänomenologischen Vielheit hinein.
Dieses Schreiben, das zum Text wird und über den Text lesend erfahrbar ist, stellt
einen Weltentwurf dar, der jenseits einer binär-hierarchischen Alteritätskonzep-
tion liegt. Es ist ein Schreiben der Relation und ein Schreiben in Relation, welche
diese polylogische Subjektkonstruktion des erzählenden und erzählten Ichs und
damit einen neuen Alteritätsdiskurs ermöglicht. Das sich selbst, schreibend erschaf-
fende ‚Sein‘ ist ein Sein der Vielheit, ein in-Relation-Werden. Was Martins Text in
Auseinandersetzung mit Haraways Theorie deutlich macht, ist, dass diese relatio-
nale Ontologie nicht im luftleeren Raum der Zeichen und Bedeutungen schwebt.
Die Relation koppelt diese zugleich an materielle, mitunter körperliche Bezüge zu-
rück. Bei Martin gibt es diese materielle Rückkoppelung an unterschiedlichen
Punkten. Einerseits steht zu Beginn eine schwere körperliche Verletzung durch den
Bären, der ihr ins Gesicht gebissen hat. Der Gewalt wird kreativ, imaginierend und
schließlich ganz praktisch schreibend eine „Widerständigkeit“ (Ette 2022b, 26) ent-
gegengebracht. Das ‚sich-in-Beziehung setzten‘ ist keine leichte, aber eine überle-
bensnotwendige Aufgabe, die auch das Vernarben der offenen Wunden vorsieht.
Martin macht die Schwellenzone für sie selbst, gegen alle Widerstände, bewohnbar.
Die Metamorphose wird zu ihrem Habitat. Überträgt man dies auf ein Konzept der
Relation, so lässt sich festhalten, dass die Beziehungen auch begrenzt und eingehegt
werden müssen, um zu streitbaren Konzepten zu werden, um diese Relationen, die

200 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



verletzt sind, reparieren zu können und die Welt als eine Vielheit von Welten be-
wohnbar machen zu können. Dieses Sein hat gleichzeitig prozessualen Charakter,
denn es geht in ein Werden, in ein Relational-Werden über. Die Differenz wird
nicht aufgehoben, ist aber, ganz im Sinne eines Werdens bei Deleuze und Guattari
auch nicht durch eine monologische Identität vorgegeben. Diese Form der Meta-
morphose wird in Croire aux fauves (2019) schreibend vollzogen. Für ein veränder-
tes Weltbewusstsein braucht es neue Konzeptionen von Alterität und einen Alte-
ritätsdiskurs, der die Relation notwendig beinhaltet und mitdenkt und so das
Bewohnen der Welt lebbar macht. Meine Auseinandersetzung mit dem Erzähltext
in Relation zu unterschiedlichen Konzeptionen legt nahe, dass dies auch nur genau
so, erzählend, schreibend, entstehen und dann lesend, weitererzählend erfahren
werden kann. Wir können die Welt, aufgrund der Quantität der Bezüge zwar nicht
mehr auf den Begriff bringen (vgl. Messling 2019 und Glissant 1990 und 2009), aber
wir brauchen dennoch Konzeptionen, um ein Verständnis von Welt zu entwickeln.
Diese müssen die Vielheit mitdenken können und relational angelegt sein. Damit
kann eine mögliche Konzeption von Relation lesbar und fassbar gemacht werden,
die die materiellen, narrativen, politischen und ethischen Verquickungen von Tie-
ren und Menschen jenseits des westlichen Universalismus und damit Konvivenz in
Differenz denkbar macht.

4.3 Schwelle. Relationen schreiben 201



5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen
für eine zukünftige philologische Praxis

Wie lassen sich also Tier-Mensch-Relationen jenseits der in der Gegenwart proble-
matisch gewordenen Prämissen fassen, die unser Denken und Handeln lange be-
stimmt haben? Die vorliegende Arbeit antwortet darauf, indem sie eine Verbindung
zwischen literarischer Textanalyse und Theorie herstellt und damit Schwellen im
Denken sichtbar macht. Sie zielt so darauf, das Erfahrungswissen der erzählenden
Literatur konzeptuell zu stärken und die Fragestellungen der Theorie an der Ana-
lyse dieses Erfahrungswissens zu schärfen.

Ein solcher Ansatz kann ein Wissen erschließen, das weder den disziplinären
Grenzen der Philosophie unterliegt noch einer Analyse von Erzähltexten rein aus
dem Blickwinkel der Theorie heraus Vorschub leistet. Diesem Anspruch gerecht
zu werden, erfordert eine enge Verschränkung der ausgewählten Theorie mit er-
zählender Literatur. Im Mittelpunkt meiner Arbeit stehen in den drei Spuren,
denen ich gefolgt bin, daher literarische Texte: Cadáver exquisito (2017), Anima
(2012) und Croire aux fauves (2019). Denn diese vermögen zweierlei: In Relation
zur Theorie gesetzt, können sie die virulenten Krisen einer post-globalen Welt
(vgl. Müller und Loy 2023, 2) des Kapitalozäns (Haraway 2016b, 47 ff.) prägnant
aufzeigen und sie zugleich in ihren vielfältigen Dimensionen auffächern und er-
fahrbar machen. Die von mir in den Blick genommenen Erzähltexte erschließen
so zwar kein vollständiges, abschließend systematisierbares Wissen über Tier-
Mensch-Relationen im 21. Jahrhundert. Dafür sind ihre Gegenstandsbereiche viel
zu breit und die fiktionalen und poetologischen Möglichkeiten, diese zu bearbei-
ten, zu vielfältig. Sie können aber, wie ich herausgearbeitet habe, genau aufgrund
ihrer vielfältigen Bezüge einem monologischen Zugang zur Welt, wie er durch
einen unidirektionalen Logozentrismus geprägt wird, viellogische Perspektiven
entgegensetzen. Als Erfahrungswissen mit einer „oft übersehenen prospektiven
Dimension“ (Ette 2022c, 449) gelesen, kann dieses Wissen von den Literaturwis-
senschaften fruchtbar gemacht und erschlossen werden. Eine bloß diskursanaly-
tische, psychoanalytische oder beispielsweise dekonstruktivistische Lesart wäre
hier ungenügend, denn die oben benannten Krisen und eine damit einherge-
hende „Welt(er)schöpfung“ (Müller 2023) liegen nicht nur auf einer einzigen
Ebene. Es sind epistemologische, ontologische und ethische Krisen. Um Wissen
der Gegenwart erschließen zu können, bedarf es Zugänge, die diese verschiede-
nen Ebenen adressieren können. Eine konsequente Verschränkung von literari-
schem und theoretischem Wissen in Relation zueinander bietet hier einen guten
Zugang.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-008

https://doi.org/10.1515/9783111444550-008


Eine auf diese Weise verstandene philologische Arbeit kann, wie ich anhand
der drei Konstellationen aus Spuren und Schwellen zeigen konnte, tatsächlich dyna-
mische Konzepte entwerfen, die nicht einer einzigen Logik allein folgen. Dies gilt
für alle Erzähltexte, die Gegenstand dieser Dissertation sind, wird aber insbeson-
dere in der letzten Spur deutlich: Eine isolierte Betrachtung der literarischen Poten-
tiale von Croire aux fauves (Martin 2019) kann ein Denken in Relationen, das Ent-
werfen einer relationalen, anti-identitären Ontologie, wie sie in Martins Text
angelegt ist, nicht ausreichend erschließen. Nur die enge Verzahnung der Theorien
Derridas, Glissants sowie Haraways mit dem Erzähltext führt zu einer polylogi-
schen Konzeption von Relation, die Anhaltspunkte für ein verändertes Zusammen-
leben von Tieren und Menschen – in all ihren Bezügen und Beziehungen zur Welt
– bietet. Dies ist gerade dann möglich, wenn Literatur die Beziehungen zwischen
unterschiedlichen Welten herstellt und die Literaturwissenschaft versucht, diese als
(streitbare) Konzepte fassbar zu machen. In meiner Studie habe ich dies als eine
Möglichkeit gesehen, auf Haraways Aufforderung eines Staying with the trouble
(2016b) zu reagieren, wenngleich auch auf einer anderen Ebene, als Haraway es
selbst umsetzt. Verantwortung für Tier-Mensch-Relationen zu übernehmen, kann
nicht nur bedeuten, ganz praktisch Verantwortung für einen Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren zu übernehmen. Es geht auch darum, auf die Bezüge zwischen
Text und außertextueller Wirklichkeit als miteinander verwobene Beziehungen
hinzuweisen. Darauf – idealerweise mit streitbaren, wenngleich nicht notwendiger-
weise abgeschlossenen Konzepten – zu antworten bedeutet dann zugleich, Verant-
wortung zu übernehmen: für die Beziehungen zwischen Text und Welt, zwischen
Mensch und Tier und für ihre Analyse. Insofern literarische Texte Auskunft über
ein „neues Weltbewusstsein“ (Messling 2019, 11) geben können, das auf die reale
Welt zurückgeführt werden kann, ist eine Auseinandersetzung mit Tier-Mensch-
Relationen in Erzähltexten auch eine Möglichkeit des Umgangs mit Tieren in dieser
Welt; es bedeutet, eine Antwort auf die Krisen zu geben, die uns Verantwortung
abverlangen. Erzähltexte können also unter bestimmten Umständen Schnittstellen,
Schwellen zwischen materieller Realität und Fiktion herstellen. Wie das Wort
‚Schwelle‘ aber nahelegt, sind diese Kontaktpunkte keine einfachen Verschmelzun-
gen, wie dies etwa bei Fake News der Fall wäre. Imagination und Realität fallen
nicht einfach in Eins, es bleibt eine Hürde, eben eine Schwelle bestehen, die den-
noch überschritten werden kann, indem sie Fragen aufwirft und Antworten ver-
langt.

Biologische Forschung ebenso wie daran anschließende Theorien zum Be-
wusstsein, zum ‚Geist der Tiere‘, stellen den logos längst als das Kriterium, das
tierliches von menschlichem Leben trennt, in Frage. So wird Sprachfähigkeit wie-
der zum Aushandlungsraum par excellence – auch und gerade in der erzählen-
den Literatur, wie die Spuren zeigen, denen ich gefolgt bin. Erzählende Literatur,

5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen 203



die immer in Sprache verfasst ist, erscheint als besonders geeignet für die Suche
nach einem neuen Bewusstsein von Tier-Mensch-Relationen. Denn Sprache ist
nur in und mit Sprache kritisierbar, wie Derridas Dekonstruktion, aber auch
Glissants Philosophie de la Relation (2009) deutlich machen: Diskurse stehen nicht
im luftleeren Raum, sie sind mit Machtkonstellationen verbunden – diese zu be-
fragen heißt, die Sprache dieser Diskurse zu befragen. In den drei ausgewählten
Erzähltexten spielt Sprache auch deshalb auf je unterschiedliche Weise eine her-
ausragende Rolle. Warum aber bei Tieren ansetzen? Warum nicht einfach den
Menschen betrachten, der als Schreibender, als Handelnder verantwortlich zu
sein scheint für die Relation zum Tier, für Zuschreibungen von ‚Tierlichem‘ und
‚Menschlichem‘, für das Sprechen über und von Tieren?

5.1 Erzählen als Krisendiagnose. Potentiale

Der Spur von Agustina Bazterricas erzählendem Text Cadáver exquisito (2017) fol-
gend, wird deutlich, dass die Krisen der Gegenwart eng mit der Art und Weise zu-
sammenhängen, wie wir die Beziehung von Tieren und Menschen fassen. Begon-
nen habe ich daher meine Arbeit mit einem Blick hinter die Fassade eines
„ästhetischen Regimes“ (Rancière 2008b, 26) des Menschen der „post-globalen
Phase“ (Müller 2023, 11) im Kapitalozän (Haraway 2016b, 47), das vom Ende des Uni-
versalismus und der Suche nach einer neuen Universalität geprägt ist (vgl. Messling
2019). Der Tod der Tiere erscheint in diesem Regime nicht mehr sichtbar und vor
allem nicht als Tod adressierbar, denn er wird vom Menschen nicht mehr als sol-
cher anerkannt: Nur die Menschen sterben, das Tier verendet zumeist anonym in
den Schlachthöfen dieser Welt.

Cadáver exquisito (2017) von Bazterrica zeigt die Rolle des Sprachlichen für die
Manifestierung und Konsolidierung von struktureller Gewalt, wie sie in dieser
Weltordnung vorhanden ist. Denn der Erzähltext adressiert ethische Fragen, die
hochpolitisch sind, und greift zugleich ästhetisch in die Verhandlung von Fragen
auf Leben und Tod von Tieren und Menschen in der Gegenwart ein. Er ist auch auf
einer metareflexiven Ebene lesbar, denn die Wirkungsweise des Diskurses selbst
wird thematisiert. Bei Bazterrica sind es nur die feinen, sprachlich konstruierten
Unterschiede, welche Ordnung schaffen und aufrechterhalten. Und diese können
ebenso schnell, wie sie konstruiert werden, auch wieder zerstört werden. Wörter
schaffen Realität und sind, ganz im Sinne Foucaults, mit Machtfragen verbunden.
Der Erzähltext erscheint paradigmatisch in mehrfacher Hinsicht: Er ist Symptom
einer Debatte über den (massenhaften) Tod von Tieren, die geführt werden muss;
er schreibt sich ein in diesen Diskurs, schreibt ihn so aber auch weiter. Und er
steht zugleich für die Ausweglosigkeit des gezeichneten Dilemmas.

204 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen



Nur wenn wir es schaffen, Tiere jenseits des etablierten Diskurses zu fassen,
können wir plausibel eine andere Ethik formulieren, die eine Ethik der Relation
und nicht des ausschließenden Dualismus oder komplementären Mangelwesens
wäre. Bazterricas Roman schafft eine Verbindung zwischen einer Ethik und einer
Ästhetik, nicht nur indem er auf inhaltlicher Ebene tierethische Fragen verhan-
delt und einen Blick hinter die Fassade von industriellen Schlachtbetrieben er-
möglicht; sondern vor allem, indem er, mit Rancière gesprochen, in die Aufteilung
des Sinnlichen (2008a) eingreift: Er bietet keine Handlungsanweisungen oder gibt
klare Normen vor, er schafft aber eine Sensibilität für die Zusammenhänge von
Sprache, Politik, Kapitalismus und Gesellschaft, die sich an der Definition von
tierlichem und menschlichem Leben polarisieren – und diese Polarität zugleich
ad absurdum führen, indem ihre Relationalität hervortritt. Dies führt zu der Ein-
sicht, dass eine binär-hierarchische Tier-Mensch-Opposition nicht mehr tragfähig
ist. Der Erzähltext zeigt, dass es auch nicht nur darum gehen kann, Gleichheit
herzustellen, denn diese rettet nicht: Es bedarf anderer Konzeptionen von tierli-
chem und menschlichem Leben, die es zumindest erschweren, im Idealfall aber
sogar unmöglich machen, einem Leben das Vermögen zu sterben zu entziehen.
Der Tod muss als Tod jenseits einer binär-hierarchischen Konstruktion und dis-
kursiven, machtvollen Abstufung von Leben anerkannt werden. Er muss in den
Beziehungen der Lebendigen ernstgenommen werden. Denn genau daran bricht
sich die Tragfähigkeit und Tragweite des Maßstabes, den wir für eine hierarchi-
sche Ordnung setzten. Die Beziehung zwischen Mensch und Tier zu befragen ist
eine Frage von Leben und Tod.

Cadáver exquisito (2017) erzählt von einer Welt am Abgrund, die, wie die be-
nutzte Sprache, voller Risse ist. Diese „fisuras“ (Bazterrica 2017, 10) deuten auf die
Fragilität einer solchen binär-hierarchischen Weltkonstruktion hin, das normative
Vakuum droht, die Welt von innen heraus zum Bersten zu bringen. Genau diese
Sprengkraft, die Erzähltexte potenziell entfalten können, ist vor allem in Cadáver
exquisito (2017) lesbar. Auch andere Texte, die seit 2008 erschienen sind, adressie-
ren diese tierethischen Fragen: Joy Sormans Comme une bête (2012) beispielsweise
ironisiert die Debatten um eine ‚schonende‘ Schlachtung und eine Wiederbelebung
des Metzgerhandwerks als Ausweg aus der Massentierhaltung und industrieller
Schlachtung. Der Mythos des ethisch einwandfreien Fleischkonsums, der häufig
von Stadtbewohner:innen des globalen Nordens vertreten wird, wird in Sormans
Erzählung als reaktionärer und hilfloser Versuch entlarvt, den ethischen Dilem-
mata der Gegenwart zu entkommen. Dieser Text stellt tierethische Fragen stärker
in den Vordergrund, als Bazterricas Roman dies tut. Er vermag aber nicht die Ver-
flechtungen von Tier-Mensch-Relationen mit weiteren Ein- und Ausschlussmecha-
nismen, wie sie gegenwärtig wirksam sind, zusammenzudenken und aufzufächern.
Ökonomische und gesellschaftliche Querverbindungen werden nicht in gleicher

5.1 Erzählen als Krisendiagnose. Potentiale 205



Weise sichtbar, wie dies in Cadáver exquisito (2017) der Fall ist. Dieser Text war
daher nicht Gegenstand einer näheren Analyse in der vorliegenden Studie. Auch
Jean-Baptiste Del Amos Familiengeschichte Règne Animal (2016) bietet zwar, eben-
falls der Tradition der ‚Schlachthofliteratur‘ folgend, ein Wissen über die sich ver-
ändernden Beziehungen von Tieren und Menschen im Kontext soziopolitischer Dis-
positionen. Indem er die Geschichte der Schweinehaltung exemplarisch anhand
einer Familie nachzeichnet, werden soziale und ökonomische Zusammenhänge auf
ähnliche Art wie in Cadáver exquisito (2017) deutlich. Er bietet, anders als die Dysto-
pie, keinen Ausblick darauf, wo diese Verhältnisse hinführen. Eine Studie, die diese
Texte miteinander in Verbindung setzt, um auch die historische Genese der gegen-
wärtigen Krisen in den Blick zu nehmen, stünde noch aus.

Gerade Bazterricas Roman hat mit seinem Fokus auf den Diskurs eine metare-
flexive Ebene, welche in den anderen Texten nicht greifbar ist. Er lässt sich daher
mit den theoretischen Analysen so verzahnen, dass die diskursive Ebene erfahrbar
wird, während die Erfahrungsebene auch konzeptuell wirksam wird: Er ist nicht
nur ‚engagierte Literatur‘, die auf Missstände hinweist, sondern wird als Literatur
politisch wirksam, indem der Dissens, die Reibung zwischen Sichtbarem und Sag-
barem, erkenntlich wird. Normen und Werte können daraus allerdings nur abge-
leitet und nicht unmittelbar abgelesen werden. Er entwirft, anders als die Philoso-
phie dies vermag, keine eigene Tierethik – d. h. auch, er schließt die Frage, das
Fragen und Antworten, nicht ab; und gerade so können die Fluchtlinien zum Vor-
schein treten: Die Risse in der Sprache, die zunächst auf das normative Vakuum
innerhalb der erzählten wie einer realen Gesellschaft hinweisen (es gibt hier keine
zugrundeliegenden Werte), können andererseits auch Öffnungen sein (für eine an-
dere Ethik, eine Ethik der Relation). Ob das erzählte System nur noch radikal ge-
sprengt werden kann, um eine neue normative Ordnung, die nicht auf sprachlich
konstruierte Dualismen setzt, entstehen zu lassen, oder die Risse noch zu kitten
sind, lässt der Text offen. Sicher erscheint in der in meiner Arbeit gewählten Per-
spektive, die Theorie und Erzähltext miteinander in Verbindung bringt, eine Ab-
wendung vom majoritären Diskurs, der Tieren das Vermögen zu Sterben abspricht,
als notwendig. Nicht nur „der Mensch ist nur Mensch durch Sprache“ (Humboldt
1820), wie Wilhelm von Humboldt schreibt, sondern auch das Tier wird durch
menschliche Sprache zum Tier gemacht. Genau für diesen entscheidenden Punkt in
Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart sensibilisiert Bazterricas Erzählen. Hier
liegt auch das Potential eines Erzählens als Krisendiagnose, das diese Krisen nicht
nur benennt, sondern zugleich als ein Erfahrungswissen wirksam werden lässt.
Nehmen wir dies als gegeben an, bedeutet es auch, dass gerade im Hinblick auf
Tiere die besondere Bedeutung des Erzählens und der Sprache kaum zu unter-
schätzen ist. Denn im Erzähltext queren sich Animalität und Ästhetik, Mensch und
Tier, Ethik und Epistemologie. Eine dezidiert poetologische Abwendung von

206 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen



Schreibverfahren, die einem majoritären Diskurs folgen, findet sich in der nächs-
ten Spur – in einer Hinwendung zu einer Schreibpraxis, die ein Minoritär-Werden
im Sinne Deleuze und Guattaris konzeptuell nutzt und Tier-Mensch-Relationen er-
fahrbar und wirksam werden lässt.

5.2 Poetiken des Tier-Werdens

Wollen wir einem veränderten Denken von Tier-Mensch-Relationen näherkommen,
wie es sich die vorliegende Arbeit zum Ziel gesetzt hat, lohnt es sich, nicht nur ethi-
sche Implikationen in den Blick zu nehmen. Die Spur von Wajdi Mouawads Text
Anima (2012) macht dies deutlich, denn eine Befragung der Beschaffenheit der
Grenze zwischen Tier und Mensch, wie Derrida sie fordert, wird in diesem Erzähl-
text poetologisch vollzogen. Damit vermag er ein eigenes, spezifisch literarisches
Wissen von Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart zu entfalten. Der Autor
Mouawad wendet ein Tier-Werden, wie es Deleuze und Guattari als minore Schreib-
haltung entwerfen, konsequent konzeptuell, indem er unterschiedliche Spezies er-
zählen lässt. Dieses vielperspektivische Erzählen vermag es einerseits, die Beziehun-
gen zwischen Tieren und Menschen als dynamisch zu bestimmen und wie in einem
Laborversuch über das Lesen erfahrbar zu machen. In Anima (2012) werden ande-
rerseits die Krisen, die sich an unseren Beziehungen zu nicht-menschlichen Tieren
brechen, weiter aufgeschlüsselt. Tiere werden als erzählende Wesen inszeniert, die
noch dazu in ihren minoren Perspektiven den menschlichen Leser:innen die Wahr-
heit über den Mord und die Wahrheit über den Menschen näherbringen. Die
menschliche Erzählperspektive, die am Ende des Romans eingesetzt wird, kann
diese Wahrheit, wie die Leser:innen auch, nur über die tierlichen Perspektiven er-
kennen. Der Erzähltext überlässt dadurch den Zugang zur Wahrheit dem Blick der
Tiere und nicht dem des Menschen, der dennoch immer im Fokus bleibt.

Beispiele von tierlichen Erzählinstanzen gibt es zahlreiche in der Literatur.
Die wohl berühmtesten unter ihnen wurden mit dem Kater Murr (Hoffmann
[1819/1821] 2011) oder den Hunden Berganza und Cipión (Cervantes [1613] 2005)
schon genannt. Auch in Erzähltexten der Gegenwart wimmelt es von tierlichen
Erzähler:innen, die für weitere Forschung reiches Material bilden. So ist zum Bei-
spiel die Romanvorlage der Autorin Lucia Puenzo El niño pez (2009) aus der Sicht
eines Hundes erzählt.122 In Indiscreciones de un perro gringo (2007) von Luis

 Der Roman bildet die Vorlage für den gleichnamigen Film (Regie: Lucia Puenzo, 2009), der
allerdings nicht aus der Perspektive des Hundes erzählt.

5.2 Poetiken des Tier-Werdens 207



Rafael Sánchez ist es auch ein Hund, der berichtet. Ähnlich wie bei Mouawad ist
auch er Zeuge, allerdings nicht eines Mordes und der Suche nach den Mördern,
sondern der sogenannten ‚Monica Lewinsky Affäre‘. Als Hund von Bill Clinton
soll der Erzähler in Sánchez’ Roman die Wahrheit über die Affäre des ehemaligen
US-amerikanischen Präsidenten mit seiner Praktikantin berichten. Allein über er-
zählende Literaturen der Welt aus der Perspektive von Hunden wären eigene
Studien möglich.123 Auch über Autozoographien (Middelhoff 2020) der Gegenwart,
in denen tierliche Erzählinstanzen in der ersten Person erzählen, fehlen noch
Forschungsarbeiten. Warum solche Perspektivwechsel, mit denen der Hund je
die Rolle eines Zeugen, aber gleichsam nach menschlichem Vorbild bekommt,
nicht Gegenstand meiner Arbeit waren, möchte ich kurz erläutern. Beide zuletzt
genannten Texte sind erkennbar früher als Mouawads vielstimmiger Thriller er-
schienen. Ihnen liegt nicht nur ein anderes Verständnis der Grenze zwischen
Menschen und Tieren zugrunde, auch das gewählte Erzählverfahren ist ein deut-
lich Anderes. Sie fallen in eine Phase, in der Tiere zwar schon vermehrt in den
Fokus gerückt sind, sie problematisieren aber weniger eine binär-hierarchische
Tier-Mensch-Opposition über das gewählte Schreibverfahren. Die Vielperspektivi-
tät, die Mouawads Roman als Schreibpraxis verfolgt, vermag auf ganz andere
Weise die Limitrophie (Derrida 2006, 51), die Abgründe, die sich zwischen mensch-
lichen und nicht-menschlichen Tieren auftun, zu befragen. So ist Anima (2012) an-
schlussfähig an theoretische Konzepte des Werdens, wie sie etwa bei Deleuze und
Guattari vorgeschlagen und entwickelt werden. Damit antwortet der Text auch
direkter auf die Frage, was es bedeutet, wenn Tieren eine eigene Stimme und
Sprache, zumindest auf poetologische Weise, zugestanden wird.

Das Erzählen Mouawads entscheidet nicht über die Grenze zwischen Tier und
Mensch und stellt sie auch nicht unverrückbar fest, sondern ermöglicht über die
beständigen Perspektivwechsel eines buchstäblich vorgeführten Tier-Werdens eine
Dynamik. Eine grenzen/lose Ästhetik, die es vermag, an der Mensch-Tier-Relation
entlang zu erzählen, wird im literarischen Text und das gewählte Erzählverfahren
konzeptuell fassbar und erfahrbar gemacht. Das Potential des Erzähltextes, als Kri-
sendiagnose wirksam zu werden, wird in dieser zweiten Spur noch deutlicher als
in der Ersten. Eine binär-hierarchische Tier-Mensch-Opposition erscheint im Lichte
dieser Erzählung ebenso von Gewalt geprägt wie in Cadáver exquisito (2017). Die
zweite Spur rückt die Grenze und die damit verbundene Gewaltfrage deutlich in
den Fokus. Tier-Werden heißt mit Mouawads Text im Zusammenspiel mit Deleuze’

 Der bereits erwähnte Romanist Bosshard hat dazu in einem Artikel erste Anhaltspunkte ge-
liefert (vgl. Bosshard 2013).

208 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen



und Guattaris Denken Mensch-Werden. Fluchtlinien werden insbesondere am
Ende des Romans erkennbar, wenn von einer neuen Sprache erzählt wird, die ver-
bindet und nicht trennt. Diese Sprache, als Ausweg aus der Gewaltspirale der Ge-
genwart vorgestellt, ist aber noch am Grund des Meeres verborgen, sie muss noch
von einem Wesen dieser Welt an die Oberfläche geholt werden. Damit wird sie im
Roman zunächst nur als Potentialität thematisch; vielleicht kann man sie aber als
eine Möglichkeit verstehen, die mit dem Erzähltext selbst, der so viele tierliche und
menschliche Logiken verbindet, bereits im Werden begriffen ist. Hier prägt sich in
poetologischer Weise ein neues Weltbewusstsein, das tierliche und menschliche Le-
bewesen einschließt und damit notwendig nicht allumfassende Erkenntnis ver-
spricht, sondern nur auf eine minore Universalität verweisen kann. Die Relationen
erscheinen zentral, und Tiere und Menschen werden nicht mehr als Opposition be-
griffen, sondern treten in ein gemeinsames Werden ein. In ein Relational-Werden,
das Mensch-Werden bedeutet.

5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt

Eine persönliche Lebenskrise, die eine physische und psychische Überlebenskrise
ist, steht am Beginn der Suche Martins nach einer Sprache, die es vermag, ihr zer-
splittertes Sein fassbar zu machen. Die Anthropologin findet diese Sprache, die
vielfältige Relationen fassbar macht, schreibend. Die Spur, der ich in diesem letz-
ten Kapitel gefolgt bin, zeigt auf eindrückliche Art, dass die Krisen unserer Gegen-
wart nicht auf eine Ebene beschränkt bleiben, was sie ungleich kompliziert
macht. Sie liegen mit Sarr in der mangelnden Qualität unserer Relationen begrün-
det (vgl. Sarr 2017). Diese mangelnde Qualität könnte man nach der Analyse der
Erzähltexte und Theorien wie folgt beschreiben: Es fehlt unseren Relationen (zu-
einander, zur Welt) an ethischem Anspruch und Ansprechbarkeit, an Verantwor-
tung; es fehlt ihnen an Dynamik, an Veränderbarkeit, an ästhetischem Potential;
es fehlt ihnen an Konfliktfähigkeit, an Erkenntniskraft. In diesem Sinne fehlt es
ihnen an Wirklichkeit. Und diese Relationen haben, wie auch die letzte Spur, der
ich nachgegangen bin, eindrücklich zeigt, mit Tier-Mensch Konzeptionen zu tun,
die auf all diesen unterschiedlichen Ebenen wirksam sind: auf einer ontologi-
schen, einer epistemologischen und einer ethischen Ebene. Man braucht also Mit-
tel, die alle diese theoretischen Dimensionen – möglichst gleichzeitig – adressie-
ren können. Dies gelingt in Auseinandersetzung mit Martins Text Croire aux
fauves (2019) und den Metamorphosen, die hier im Mittelpunkt stehen. Verwand-
lungen in eine andere Gestalt sind schon lange Gegenstand von Literatur; von
Ovid über mittelalterliche Literatur zu Kafkas Die Verwandlung (1999 [1915]) und

5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt 209



bis hin zur Gegenwart tauchen insbesondere Mensch-Tier-Verwandlungen auf.
Sie nehmen die Metamorphose häufig als Motiv auf:124 Ein Beispiel für neuere Er-
scheinungen in einer romanischen Sprache sind Daniela Tarazonas El animal
sobre la piedra (2008) oder Joy Sormans La peau de l’ours (2014). Insbesondere in
Taranzonas Roman ist die Metamorphose weitgehend als Motiv zu verstehen,
was den Text für meine Fragestellung nicht in gleicher Weise anschlussfähig
macht wie Martins Schreiben in Croire aux fauves (2019), das weit über eine sol-
che motivische Bedeutung hinaus geht. In La peau de l’ours wird vom Leben
eines hybriden Wesens zwischen Mensch und Tier erzählt. Er erforscht, ebenso
wie Martins autobiographischer Text, die Grenzen zwischen Animalität und
Menschlichkeit. Was aber den Text der Anthropologin Martin deutlich hervorhebt
und für meine Fragestellung und Suche nach einer neuen Konzeption von Rela-
tion so interessant macht, ist die Zentralstellung des Schreibens selbst.

Das Schreiben ist bei Martin der performative Akt der Erschaffung einer rela-
tionalen Subjektposition, die weder ausschließlich den Prämissen eines zu Recht
als problematisch entlarvten westlichen Universalismus folgt, noch in einen zur
Beliebigkeit neigenden Relativismus oder in sein Gegenteil, in starre Identitätspo-
litik, verfällt. Es ist die Erzählung, die relatio in all ihren Dimensionen, die jen-
seits binär-hierarchischer Oppositionen Leben, Weiterleben, Zusammenleben
und Überleben ermöglicht. Was sich bei Mouawad bereits andeutete – die Mög-
lichkeit einer Sprache, die die gewaltvolle Opposition von Mensch und Tier
durchbricht, indem sie dem Leben das Vermögen zu sterben wiedergibt – wird
bei Martin explizit vollzogen: Schreiben steht hier im Mittelpunkt einer Selbst-
konstruktion des menschlichen Ichs, das ein verletztes, nicht mehr ausschließlich
mit sich selbst identisches Ich ist. In Auseinandersetzung mit anderen Identifika-
tionsmodellen erzählt der anthropologisch informierte Erzähltext davon, wie ein
Bär Teil dieser Subjektkonstruktion und Neukonstituierung eines Ichs wird. Der
Text entfaltet ein Wissen von, mit und über Tier-Mensch-Relationen und zeigt uns
neue Möglichkeiten für das gemeinsame Bewohnen der Welt. Er adressiert hier
ein epistemologisches Problem und sprengt zugleich erkenntnistheoretische
Grenzen, indem Tieren Teilhabe an der Gemeinschaft der ‚Erkenntnishabenden‘
zugesprochen wird. Bär und Mensch werden aber nicht miteinander identisch,
die Grenze zwischen tierlichem und menschlichem Leben wird nicht aufgelöst,
sondern neu bestimmt. Sarr hat auf die Notwendigkeit hingewiesen, die Qualität
unserer Beziehungen zu verbessern (vgl. Sarr 2017). Denn die schiere Menge der

 Vgl. hierzu auch das vierte Heft Tierstudien zum Thema „Metamorphosen“ (Ullrich und
Ulrich 2013).

210 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen



Bezüglichkeiten dieser post-globalen Ära ist kaum noch zu fassen. Aber welche
Konzepte stehen dafür zur Verfügung?

Mit der Analyse von Martins Text wird die Relation, als eine stets situierte Ver-
bindung, eine Beziehung und eine Erzählung konzeptuell weiter gestärkt und ins
Zentrum des Bewohnens von Welten gestellt. Die Relation selbst, wie sie in dieser
Spur greifbar wird, bildet eine Welt, die eine gemeinsame Grundlage für das Zusam-
menleben heterogener Entitäten sein kann. In dieser Konzeption stehen Relationen
im Zentrum des Seins; in Auseinandersetzung vor allem mit Haraways Theorie,
Descolas Anthropologie und Glissants poetischer Philosophie wird eine relationale
Ontologie fassbar. Ein solches Relationskonzept leugnet weder die Gewalt noch die
politischen, ethischen und praktischen Implikationen. Es vermag gerade deshalb
erst auf die Krise Martins zu reagieren, kann eine Antwort sein. Dafür ist aber eine
mindestens doppelte Metamorphose notwendig: erstens die von einer nicht-
relationalen, monologischen (logozentrischen) Identitätskonstruktion zu einer Sub-
jektkonstruktion, die unterschiedliche Logiken (tierliche wie menschliche, natura-
listische und etwa auch animalistische) verbinden kann, ohne dass Unterschiede
geleugnet würden; zweitens bedarf es einer Metamorphose der Praxis, vom Imagi-
nieren, Ausloten und Abwägen einer solchen Konstruktion über das Denken hin
zum Schreiben. Eine solche Verwandlung ist zwar gerichtet, zielt aber nicht nur in
eine Richtung. Es ist eine veränderte Suche nach Wahrheit, in, durch und mit aus-
gewählten Bezüglichkeiten der Welt. Die Metamorphose ermöglicht eine Integra-
tion von unterschiedlichen Welten, die in ihrer Differenz bestehen bleiben. Denn
die Grenzen können nicht einfach fallen, sie bleiben als Narben sichtbar, die von
den Auseinandersetzungen zeugen, von (ästhetischen, ethischen, epistemologi-
schen) Kämpfen, die sich ihre „Waffen“ (Rancière 2008b, 91) gesucht haben, um die
Grenzen neu zu verhandeln. Es ist eine Art multidimensionales Tier-Werden, das
von Martin schreibend erschaffen wird und sich gleichzeitig erzählend selbst er-
schafft, aber keine radikale Offenheit, wie bei Glissant, die ohne Antwort auf die
Gewaltfrage bliebe. Denn die materielle Dimension der Relation ist, wie Martins Er-
zähltext zeigt, ebenso von Bedeutung. Eine ontologisch-epistemologische Kompo-
nente, die in der Relation enthalten ist, kann hier fassbar werden. Diese neue Onto-
logie ist keine feststehende, unumgängliche, sondern durch vielfältige Relationen
geprägt. Das Sein erscheint hier praktisch als ein relationales Werden, das in Bewe-
gung ist; es macht sich als Bewusstsein der Welt als Relation ästhetisch vernehm-
bar, wirkt durch die Performativität des Schreibens. Die vielfältigen, viellogischen
Beziehungen, Querverbindungen und Bezüglichkeiten zwischen Text und textexter-
ner Wirklichkeit, die in dieser Relation gefasst werden können, machen eine so ge-
fasste Relation auch als Möglichkeit der Verbindung zwischen theoretischem Kon-
zept und literarischem Erzählen fruchtbar.

5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt 211



5.4 Relation schreiben II: Ausblicke auf eine philologische
Praxis

Die vorliegende Arbeit bildet eine unabgeschlossene und vielleicht auch unab-
schließbare Suchbewegung ab. Es könnte noch weiteren Spuren gefolgt werden,
die dazu beitragen könnten, weitere Schwellen zu erkunden und sie, mit etwas
Glück, zu überschreiten. Es werden weitere Texte erscheinen, so wie während
meiner Arbeit am nun vorliegenden Text ständig neue Literatur zum Thema ver-
öffentlicht wurde. Dies ist die Herausforderung einer Arbeit, die sich mit Fragen
der Gegenwart befasst. Diese Texte werden mit ihren vielleicht ganz neuen Be-
zugspunkten hoffentlich Gegenstand weiterer Forschungsarbeiten. Einige Linien,
die sich von hier aus sehen lassen, habe ich schon genannt.

Desiderate liegen meines Erachtens vor allem in einer weiteren Erprobung
der entwickelten Konzeption von Relation mittels einer Ausweitung des Gegen-
stands. Wenn sich die Krisen unserer Gegenwart aktuell vor allem an Tier-
Mensch-Relationen polarisieren, sich hieran zugleich bearbeiten lassen und ver-
änderbar erscheinen, dann steht die Maschine schon in den Startlöchern. Die
sogenannte ‚künstliche Intelligenz‘ wird die Welt vor Herausforderungen stel-
len, wie sie uns heute schon neue Aufgaben stellt. Sie bildet sehr wahrscheinlich
ein neues Feld der Auseinandersetzung mit (hierarchischen) Konzeptionen von
Sein und stellt uns in ähnlicher Weise wie die im Logozentrismus verhaftete,
binäre Tier-Mensch-Opposition vor Probleme. Die Frage ‚Können Maschinen
vernünftig sein?‘ ist dabei vielleicht ebenso wenig die richtige Frage, wie sie es
bezogen auf das Tier ist, wollen wir tragfähige Konzepte für die Zukunft entwi-
ckeln.

Fiktionale Texte vermögen es, im Gegensatz zu philosophischen oder anderen
wissenschaftlichen Texten, andere Zukünfte und Welten jenseits des Logozentris-
mus zu entwerfen, wie meine Studie exemplarisch zeigt. Denn Vernunft in einer
idealisierten Weise zu untersuchen, das ist nicht das Kerngeschäft von erzählender
Literatur; und genau darin können mögliche Fluchtlinien aus einem unidirektiona-
len Logozentrismus, der uns Menschen so tief in die Krise geführt hat, liegen. Diese
Fluchtlinien liegen in erster Linie in der Sprache, in der stets veränderlichen
Sprachpraxis. Auch daher rührt die besondere Sprengkraft der Literatur, die eine
andere Sprache imaginieren und praktisch umsetzen kann. Diese Sprengkraft be-
trifft viele Lebensbereiche und ihre Oppositionen, ist aber für Tier-Mensch-
Relationen von herausragender Bedeutung, denn die Grenze zwischen Tier und
Mensch wird häufig immer noch über eine direkt aus dem (menschlichen) logos
abgeleitete Sprachfähigkeit gesichert. Ähnliches trifft auf künstliche Intelligenz zu,
die das Verhältnis von Vernunft und Sprache aber zu invertieren scheint: Maschi-
nen sind dazu fähig, zu sprechen, dieses Sprechen aber ist nicht unbedingt ver-

212 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen



nünftig. Nicht nur Tiere, sondern vor allem die Art und Weise, wie wir uns mit
nicht-menschlichen Wesen in Beziehung setzen, geht uns also an. Es betrifft uns. Es
erschiene mir daher lohnend, auch hinsichtlich solcher Maschinen nach Relationen
mit all ihren materiellen, ethischen, ontologischen und epistemologischen Dimen-
sionen zu fragen.

Auch die Philologien müssen sich öffnen, wollen sie ihre Relevanz in der Zu-
kunft nicht verlieren, sie müssen sich im Verhältnis zu Theorien und zur außertex-
tuellen Welt immer neu situieren. Darauf haben nicht nur Ottmar Ette, sondern
auch Markus Messling immer wieder im Hinblick auf die Romanistik hingewiesen.
Wie aber kann eine solche in der Gegenwart situierte und situierende philologische
Praxis aussehen? An dieser Stelle möchte ich weder Markus Messlings Nachwort in
seiner Habilitationsschrift noch die vielen, fruchtbaren Diskussionen in Ottmar
Ettes letztem „Romanistischen Kolloquium“ an der Universität Potsdam im Winter-
semester 2022/2023 wiederholen. Ich möchte nur einige Aspekte dieser notwendi-
gen Öffnung betonen, und diese habe ich in der Dissertation auch zu exemplifizie-
ren versucht: Das Wissen der Literaturen der Welt kann helfen, auf drängende
Fragen unserer Gegenwart zu antworten, und dies ganz besonders im Hinblick auf
Tier-Mensch-Relationen. Denn Sprache ist ihr Kerngeschäft und ein Logozentris-
mus der Moderne, wie er immer noch den Diskurs und die Praxis des Verhältnisses
von Menschen und Tieren beherrscht, kann nur in und mit der Sprache kritisiert
werden. Ein weiterer Aspekt ist die Einsicht, dass mit diesen Antworten auch eine
Verantwortung einhergeht: die Verantwortung dafür, ein Gespür zu entwickeln,
dass uns Relationen gerade auch zu nicht-menschlichen Tieren als Philolog:innen
etwas angehen. Für Glissant ist es die Aufgabe der Literatur, ein Weltbewusstsein
der Offenheit zu schaffen. Als eine Aufgabe von Literaturwissenschaft erscheint
mir, die Ergebnisse meiner Arbeit zusammengefasst, eine offene Konzeption als
eine Relation zwischen Literatur, Theorie und außertextueller Welt zu schaffen,
die gleichwohl streitbar ist und auf die materiellen Fragen antworten kann. Die
Spuren, denen ich gefolgt bin, zeigen zudem: Es ist auch Aufgabe von Literaturwis-
senschaft, sich als Lebenswissenschaft zu verteidigen, indem sie Wissen von, mit
und über Tiere und Menschen in Relation zueinander und zu Konzeptionen von
Leben und Sterben erschließt. Das kann zweierlei bedeuten: Nicht-menschliche
Tiere – seien sie fiktiv oder real – müssen, als das, was wir und sie also sind, als
Tiere, ernst genommen werden; ebenso ist es geboten, das Wissen der Literaturen
der Welt und die politischen Implikationen von Literatur als Ästhetik ernst zu neh-
men – um der performativen, erkenntnisstiftenden und Erfahrung vermittelnden
Kraft der Literatur willen, die auch ihr politisches Potential begründet. Aufgrund
der vielfältigen aufgezeigten Verflechtungen und Verstrickungen von Tieren und
Menschen kommen wir kaum darum herum, tierliche Lebewesen hier immer mit-
zudenken, und zwar in ihren materiellen und semiotischen Beziehungen, Bezüg-

5.4 Relation schreiben II: Ausblicke auf eine philologische Praxis 213



lichkeiten und (Quer-)Verbindungen mit der Welt und uns Menschen – in ihren Re-
lationen zu menschlichen Lebewesen, so wie ich sie gefasst habe. Nicht nur, weil
eine Welt ohne nicht-menschliche Lebewesen nicht denkbar ist, sondern auch um
des Menschen willen; denn eine solche Welt ist auch nicht bewohnbar.

Literatur ist vielleicht nicht mehr der Ort, an dem die ganz großen Fragen des
Universalismus verhandelt werden. Dies kann auch nicht mehr ihr Auftrag sein,
wenn man die berechtigte Kritik am europäischen Zentrismus und einem damit in
die Welt exportierten Universalismus ernst nimmt. Sie kann aber im „Kleinen“, im
Minoren, Themen verhandeln, die Menschen auch in einem Weltbewusstsein der
Offenheit noch übergreifend angehen. Philologische Praxis auch als eine minore
Praxis eines Relational-Werdens zu verstehen, kann vielleicht Fluchtlinie sein, die
das tendenziell vereinheitlichende Konzept mit der Singularität einer Erfahrung
verbindet. Aufgabe der Philologie könnte es dann sein, vielfältige, minore Perspek-
tiven gegen einen majoritären Diskurs ins Licht zu stellen; sie als Eingriffe in ein
ästhetisches, wie ethisch normierendes Regime sinnlich erfahrbar, lesbar und sicht-
bar zu machen und die literarischen Spuren so konzeptuell zu stärken. Dieses
wechselseitige und sich gegenseitig befruchtende Verständnis der Philosophie und
der Poetik, wie sie bei Glissant vorhanden ist, habe ich mir in meiner Arbeit zu
eigen gemacht und es um ein Bewusstsein der Tier-Mensch-Relation in all ihren Di-
mensionen ergänzt. Die viellogischen, vielsprachigen, erzählten Relationen von Tie-
ren und Menschen, welche gleichermaßen physisch und metaphysisch vom Tode
bedroht sind, machen genau deshalb tragfähige, streitbare und dynamische Kon-
zepte zugänglich; Konzepte, die helfen, die Welt auch für die Zukunft bewohnbar
zu machen.

214 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen



Literatur- und Quellenverzeichnis

Adams, Carol J. 2017: The sexual politics of meat: a feminist-vegetarian critical theory. New York:
Bloomsbury.

Adorno, Theodor, W.; Horkheimer, Max [1944] 2022: Dialektik Der Aufklärung: Philosophische
Fragmente. Sonderausgabe. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Agamben, Giorgio 1995: Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Turin: Guilio Einaudi editore
s.p. a. // dt. – 2002: Homo sacer. Die Souveränität der Macht und das nackte Leben. Übersetzt von
Hubert Thüring. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2003: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Übersetzt von Davide Giuriato, Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2007: Die Sprache und der Tod. Ein Seminar über die Negativität. Übersetzt von
Andreas Hiepko. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Aristoteles 2012: Politik. Übersetzt und herausgegeben von Eckart Schütrumpf. Hamburg: Meiner.
Atwood, Margaret 1985: The handmaid’s tale. Toronto: McClelland and Stewart.
Auerbach, Erich [1946] 2001: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur.

10. Auflage. Tübingen, Basel: Francke Verlag.
Badoiu-Monferran, Claire; Denooz, Laurent (Hrsg.) 2016: Langue d’Anima. Écriture et histoire

contemporaine dans l’œuvre de Wajdi Mouawad. Paris: Classiques Garnier.
Basil, Priya; Hofmann, Franck; Koloma-Beck, Teresa; Messling, Markus (Hrsg.) 2021: Rhinozeros.

Europa im Übergang | reparieren. Berlin: Matthes & Seitz.
Bazterrica, Agustina 2017: Cadáver exquisito. Madrid: Alfaguara. // dt. – 2020: Wie die Schweine.

Übersetzt von Matthias Strobel. Berlin: Suhrkamp.
Bentham, Jeremy [1789] 1970: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation.

Herausgegeben von James Henderson Bums und Herbert Lionel Adolphus Hart. London:
Athlone Press.

Bertram, Georg 2018: Was ist der Mensch? Warum wir nach uns fragen. Stuttgart: Reclam.
Birnbacher, Dieter 2017: „Sind Tiere Personen?“. In: TIERethik. Zeitschrift zur Tier-Mensch-Beziehung 9,

14, 40–59.
Biti, Vladimir 2021: „From lectures to lessons and back again: The deterritorialization of transmission

in Elizabeth Costello“. In: Frontiers of Narrative Studies 7, 1, 21–43.
Bodenburg, Julia 2012: Tier und Mensch. Zur Disposition des Humanen und Animalischen in Literatur,

Philosophie und Kultur um 2000. Freiburg, Berlin, Wien: Rombach.
Borgards, Roland 2012: „Tiere in der Literatur – eine methodologische Standortbestimmung“.

In: Grimm, Herwig; Otterstedt, Carola (Hrsg.): Das Tier an sich. Disziplinübergreifende Perspektiven
für neue Wege im wissenschaftsbasierten Tierschutz. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 87–118.

Borgards, Roland (Hrsg.) 2016: Tiere. Ein kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart: J.B. Metzler.
Borgards, Roland; Köhring, Esther; Kling, Alexander (Hrsg.) 2015: Texte zur Tiertheorie. Stuttgart:

Reclam.
Bosshard, Marco Thomas 2013: „‚El soliloquilo de los perros‘ oder: Der Hund als Erzähler in den

Romanen von Luis Rafael Sanchez und Lucía Puenzo“. In: Bolte, Rike; Klengel, Susanne (Hrsg.):
Sondierungen. Lateinamerikanische Literaturen im 21. Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Vervuert.

Braidotti, Rosi 2016: „Jenseits des Menschen: Posthumanismus“. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 66,
33–38.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-009

https://doi.org/10.1515/9783111444550-009


Braidotti, Rosi 2013: „1 Posthuman relational subjectivity and the politics of affirmation”.
In: Rawes, Peg (Hrsg.): Relational Architectural Ecologies: Architecture, Nature and Subjectivity.
Milton Park: Taylor & Francis, 21–40.

Brecht, Berthold [1931] 2001: Die heilige Johanna der Schlachthöfe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Brenner, Andreas 2008: „Das Tier und wir. Plessners Begründung und Verabschiedung der

Anthropologie“. In: Ullrich, Jessica; Weltzien, Friedrich; Fuhlbrügge, Heike (Hrsg.): Ich, das Tier:
Tiere als Persönlichkeiten in der Kulturgeschichte. Berlin: Reimer.

Breton, André ; Éluard, Paul 1938: Dictionnaire abrégé du surréalisme. Paris: Éditions José Corti.
Bühler-Dietrich, Annette 2015: Topos Tier: neue Gestaltungen des Tier-Mensch-Verhältnisses. Bielefeld:

transcript.
Bundeszentrale für Ernährung: „Vom Acker bis zum Teller. Rindfleisch – Verarbeitung“. Verfügbar

unter: https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-
verarbeitung/ (09.05.2023).

Burt, Jonathan 2006: „Conflicts around Slaughter in Modernity“. In: The Animal Studies Group
(Hrsg.): Killing Animals. Champaign, IL: University of Illinois Press, 120–144.

Calarco, Matthew 2008: Zoographies: the question of the animal from Heidegger to Derrida. New York:
Columbia University Press.

Calas, Nicolas 1968: Art in the Age of Risk. New York: Dutton.
Camet, Sylvie 2016: „Animateur/animataire. Animalités lectrices/animalité narratrices dans Anima de

Wajdi Mouawad“. In: Badiou-Monferran, Claire; Denooz, Laurence (Hrsg.): Langues d’Anima.
Écriture et histoire contemporaine dans l’œuvre de Wajdi Mouawad. Paris: Classiques Garnier.

Castro, Eduardo Viveiros de 1998: „Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism“. In: The
Journal of the Royal Anthropological Institute 4, 3, 469–488.

Castro, Eduardo Viveiros de 2004: „Exchanging Perspectives: The Transformation of Objects into
Subjects in Amerindian Ontologies“. In: Common Knowledge 10, 3, 463–484.

Cavalieri, Paola; Singer, Peter (Hrsg.) 1993: The Great Ape Project: Equality Beyond Humanity. London:
Fourth Estate publishing.

Cervantes, Miguel de [1605/1615] 1996: Don Quijote de la Mancha. Herausgegeben von John Jay Allen.
Madrid: Cátedra.

Cervantes, Miguel de [1613] 2005: „El coloquio de los perros“. In: ders. Novelas ejemplares II.
Herausgegeben von Harry Sieber. Madrid: Cátedra, 299–359.

Chakrabarty, Dipesh 2009: „The Climate of History: Four Theses.” Critical Inquiry. 35, 2, 197–222.
Coetzee, J. M. 2003: Elizabeth Costello: Eight lessons. London: Secker & Warburg.
Constitución de la República de Ecuador, verfügbar unter: https://www.asambleanacional.gob.ec/

sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf (16.03.2023).
Del Amo, Jean-Baptiste 2016: Règne Animal. Paris: Gallimard
Deleuze, Gilles; Guattari, Félix, 1975: Kafka. Pour une littérature mineure. Paris: Minuit. // dt. – Deleuze,

Gilles; Guattari, Félix 1976: Kafka. Für eine kleine Literatur. Übersetzt von Burkhart Kroeber.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix 1980: Mille plateaux, Capitalisme et schizophrénie 2, Paris: Minuit.
Deleuze, Gilles 1988: Le Pli. Leibnitz et le Baroque. Paris: Minuit.
Deleuze, Gilles 1991: Qu’est-ce que la philosophie?. Paris: Minuit.
Deleuze, Gilles 1981: Francis Bacon, logique de la sensation. Paris: Éd. de la Différence. // dt. – 1995:

Francis Bacon: Logik der Sensation. Übersetzt von Joseph Vogl. München: Fink.
Deleuze, Gilles [1986] 2004: Foucault. Paris: Minuit. // dt. – 2013: Foucault. Übersetzt von Hermann

Kocyba. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

216 Literatur- und Quellenverzeichnis

https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf


Delli Carpini, Michael X. 2019: „Trump, die Medien und der Widerstand“. In: Zeitschrift für
Ideengeschichte 13, 3, 65–74.

Derrida, Jacques 1967: De la grammatologie. Paris: Minuit.
Derrida, Jacques 1980: La carte postale de Socrate à Freud et au-delà. Paris: Flammarion.
Derrida, Jacques 1985: De l’esprit: Heidegger et la question. Paris: Galilée.
Derrida, Jacques 1996: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine. Paris: Galilée.
Derrida, Jacques 2006: L’animal que donc je suis. Herausgegeben von Maria-Louise Mallet, Paris:

Galilée. // dt. – 2010a: Das Tier, das ich also bin. Herausgegeben von Marie-Louise Mallet.
Übersetzt von Markus Szedlaczek. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2008: Séminaire. La bête et le souverain I (2001–2002). Herausgegeben von Michel
Lisse, Marie-Louise Mallet und Ginette Michaud. Paris: Galilée. // engl. – 2011: The Beast and the
Sovereign, Volume I. Übersetzt von Geoffrey Bennington. Chicago, London: University of
Chicago Press.

Derrida, Jacques (2010b): Séminaire. La bête et le souverain II (2002–2003). Herausgegeben von Michel
Lisse, Marie-Louise Mallet und Ginette Michaud. Paris: Galilée.

Descola, Philippe 2011: L’ecologie des autres: L’anthropologie et la question de la nature. Versailles:
Quae. // dt. – 2014: Die Ökologie der Anderen. Die Anthropologie und die Frage der Natur. Übersetzt
von Eva Moldenhauer. Berlin: Matthes & Seitz.

Descola, Philippe 2005: Par-delà nature et culture. Paris: Gallimard. // dt. – 2013: Jenseits von Natur und
Kultur. Übersetzt von Eva Moldauer. 2. Auflage 2018. Berlin: Suhrkamp.

Descola, Philippe 2014: La composition des mondes. Entretiens avec Pierre Charbonnier. Paris:
Flammarion.

Despret, Vinciane; Haraway, Donna; Harrasser, Karin; Solhdju, Katrin 2011: „Stay where the trouble
is“. In: Zeitschrift für Medienwissenschaft 3, 1, 92–102. Verfügbar unter: https://doi.org/10.25969/
mediarep/2532.

Despret, Vinciane 2012: Que diraient les animaux, si ... on leur posait les bonnes questions ? Paris:
La Découverte.

Diagne, Souleymane Bachir 2020: „Ubuntu als Antwort auf den Konflikt der Kulturen“. In: Basil, Priya;
Hofmann, Franck; Koloma-Beck, Teresa; Messling, Markus (Hrsg.) 2021: Rhinozeros. Europa im
Übergang | reparieren. Berlin: Matthes & Seitz, 93–105.

Donaldson, Sue; Kymlicka, Will 2011: Zoopolis. Oxford: Oxford University Press.
Driscoll, Kári 2017: „An Unheard, Inhuman Music: Narrative Voice and the Question of the Animal in

Kafka’s ‚Josephine, the Singer or the Mouse Folk‘“. In: Humanities 6(2), 26. Verfügbar unter:
https://doi.org/10.3390/h6020026.

Driscoll, Kári; Eva Hoffmann (Hrsg.) 2018: What Is Zoopoetics? Texts, Bodies, Entanglement. Cham:
Palgrave Macmillan.

Duve, Karen; Völker, Thies 1997: Lexikon berühmter Tiere. Frankfurt am Main: Eichborn.
Echeverrías, Esteban [1871] 2011: El Matadero. Madrid: Cátedra.
Eke, Otto; Geulen, Eva (Hrsg.) 2007: Texte, Tiere Spuren. In: Zeitschrift für deutsche Philologie,

Sonderheft, 126. Berlin: Schmid.
Entman, Robert 1993: „Framing: Towards a Clarification of a Fractured Paradigm“. In: Journal of

Communication 43(3), 51–58.
Ette, Ottmar 1998: Roland Barthes: Eine intellektuelle Biographie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Ette, Ottmar 2001: Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenzüberschreitenden Schreibens in

Europa und Amerika. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Ette, Ottmar 2004: ÜberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Berlin: Kadmos.
Ette, Ottmar 2005: ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohnsitz. Berlin: Kadmos.

Literatur- und Quellenverzeichnis 217

https://doi.org/10.25969/mediarep/2532
https://doi.org/10.25969/mediarep/2532
https://doi.org/10.3390/h6020026
https://doi.org/10.3390/h6020026


Ette, Ottmar 2007: „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft – Eine Programmschrift im Jahr der
Geisteswissenschaften“. In: Lendemains. Études comparées sur la France. Zeitschrift für
vergleichende Frankreichforschung 125, 7–32.

Ette, Ottmar 2010a: „Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft. Eine Programmschrift zum Jahr
der Geisteswissenschaften“. In: Asholt, Wolfgang/Ette, Ottmar (Hrsg.): Literaturwissenschaft als
Lebenswissenschaft – Programm, Projekte, Perspektiven. Tübingen: Narr, 14–38.

Ette, Ottmar 2010b: ZusammenLebensWissen – List, Last und Lust literarischer Konvivenz im globalen
Maßstab. Berlin: Kadmos.

Ette, Ottmar 2012a: Konvivenz. Literatur und Leben nach dem Paradies. Berlin: Kadmos.
Ette, Ottmar 2012b: TransArea – Eine literarische Globalisierungsgeschichte. Berlin, Boston: De Gruyter.

Verfügbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110287202.
Ette, Ottmar 2016: Writing-between-worlds: transarea studies and the literatures-without-a-fixed-abode.

Übersetzt von Vera M. Kutzinski. Berlin, Boston: De Gruyter.
Ette, Ottmar 2017: WeltFraktale. Wege durch die Literaturen der Welt. Stuttgart: J.B. Metzler.
Ette, Ottmar 2020: LiebeLesen: Potsdamer Vorlesungen zu einem großen Gefühl und dessen Aneignung.

Berlin, Boston: De Gruyter. Verfügbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110665093.
Ette, Ottmar 2022a: Erfunden/Gefunden: Potsdamer Vorlesungen zur Entstehung der Amerikas. Berlin,

Boston: De Gruyter, 2022. Verfügbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110724097.
Ette, Ottmar 2022b: Geburt Leben Sterben Tod: Potsdamer Vorlesungen über das Lebenswissen in den

romanischen Literaturen der Welt. Berlin, Boston: De Gruyter, 2022. Verfügbar unter: https://
doi.org/10.1515/9783110751321.

Ette, Ottmar 2022c: Was heisst und zu welchem Ende studiert man romanische Literaturwissenschaft?:
Potsdamer Vorlesungen zur Romanistik. Berlin, Boston: De Gruyter. Verfügbar unter: https://
doi.org/10.1515/9783110788419.

Ette, Ottmar; Messling, Markus (Hrsg.) 2012: Wort, Macht, Stamm. Paderborn: Fink.
Farcet, Charlotte 2009: „Postfarce“ zu: Mouawad, Wajdi: Littoral (=Le sang des promesse I). Montréal:

Arles.
Fleischatlas 2021. Herausgegeben von Heinrich-Böll-Stiftung; Bund für Umwelt und Naturschutz

Deutschland; Le Monde Diplomatie. Verfügbar unter: https://www.boell.de/de/de/fleischatlas-
2021-jugend-klima-ernaehrung (12.06.2023).

Foer, Jonathan Safran 2009: Eating Animals. New York, Boston, London: Little, Brown and Company.
Folkers, Andreas; Lemke; Thomas (Hrsg.) 2014: Biopolitik. Ein Reader. Berlin: Suhrkamp.
Fontenay, Elisabeth de 1998: Les silence des bêtes. Paris: Fayard.
Fontenay, Elisabeth de 2011: „A Golden Bough to translate the Beasts“. In: Inaethetics,

herausgegeben von Wilfried Dickhoff und Marcus Steinweg. Berlin: Merve.
Foucault, Michel 1966: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris: Gallimard.
Foucault, Michel 1969: L’Archéologie du savoir. Paris: Gallimard.
Foucault, Michel 1971: L’ordre du discours: leçon inaugurale au Collège de France prononcée le

2 décembre 1970. Paris: Gallimard.
Foucault, Michel 1976: Histoire de la sexualité I: La volonté de savoir. Paris: Gallimard. // dt. – 1977: Der

Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I. Übersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seither.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 1994: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Übersetzt von Walter
Sietter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2001: In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Freud, Sigmund [1913] 2013: Totem und Tabu. Herausgegeben und kommentiert von Herman

Westerink. Göttingen: V&R unipress.

218 Literatur- und Quellenverzeichnis

https://doi.org/10.1515/9783110287202
https://doi.org/10.1515/9783110665093
https://doi.org/10.1515/9783110724097
https://doi.org/10.1515/9783110751321
https://doi.org/10.1515/9783110751321
https://doi.org/10.1515/9783110788419
https://doi.org/10.1515/9783110788419
https://www.boell.de/de/de/fleischatlas-2021-jugend-klima-ernaehrung
https://www.boell.de/de/de/fleischatlas-2021-jugend-klima-ernaehrung


Ginzburg, Carlo 1995: „Spurensicherung. Der Jäger entziffert die Fährte, Sherlock Holmes nimmt die
Lupe, Freud liest Morelli – die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst“. In: ders.:
Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst. Übersetzt von Gisela Bonz und
Karl F. Hauber. Berlin: Wagenbach, 7–44.

Glissant, Édouard 1990: Poétique de la relation. Paris: Gallimard.
Glissant, Édouard 1996: Introduction à une poétique du divers. Paris: Gallimard. // dt.: Édouard Glissant

2005: Kultur und Identität. Ansätze zu einer Poetik der Vielheit. Übersetzt von Beate Thill.
Heidelberg: Wunderhorn.

Glissant, Édouard 1997: Traité du Tout-Monde (Poétique IV). Paris : Gallimard.
Glissant, Édouard 2009: Philosophie de la Relation. Poésie en étendue. Paris: Gallimard.
Goldenberg, Shifra Z.; Wittemyer, George 2020: „Elephant behavior toward the dead: A review and

insights from field observations“. In: Primates 61, 119–128 (2020). Verfügbar unter: https://doi.
org/10.1007/s10329-019-00766-5.

Götz-Votteler, Katrin; Hespers, Simone 2019: Alternative Wirklichkeiten?. Bielefeld: Transcript.
Grimm, Herwig; Wild, Markus 2016: Tierethik zur Einführung. Hamburg: Junius.
Haraway, Donna 1984: „Teddy Bear Patriarchy: Taxidermy in the Garden of Eden, New York City,

1908–1936“. In: Social Text 11, 20–64. Verfügbar unter https://doi.org/10.2307/466593.
Haraway, Donna 1988: „Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of

Partial Perspective“. In: Feminist Studies 14(3), 575–599. Verfügbar unter: https://
doi.org/10.2307/3178066.

Haraway, Donna 1991: Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature. London: Free
Association Books.

Haraway, Donna 1995: „Wir sind immer mittendrin!“. Ein Interview mit Donna Haraway.
In: Dies.: Die Neuerfindung der Natur. Frankfurt am Main, New York: Campus, 98–122.

Haraway, Donna 2003: The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant Otherness.
Chicago: Prickly Paradigm Press.

Haraway, Donna 2004: The Haraway Reader. New York, London: Routledge.
Haraway, Donna 2008: When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Haraway, Donna; Despret, Vinciane 2011: „Stay where the trouble is“. Donna Haraway und Vinciane

Despret im Gespräch mit Marie-Luise Angerer und Katrin Solhdju. In: Zeitschrift für
Medienwissenschaft 4, 1, 92–102.

Haraway, Donna 2016a: Manifestly Haraway. Cary Wolfe and Donna Haraway, University of
Minnesota Press.

Haraway, Donna 2016b: Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham, NC: Duke.
Haraway, Donna 2016c: Story Telling for Earthly Surviving. Dir. Fabrizio Terranova. Icarus Films.
Harris, Marvin 1985: Good to eat? Ridles of Food and Culture. London: Allen & Unwin.
Heidegger, Martin [1929/1930] 2004: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit.

Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 29/20. Herausgegeben von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann. Frankfurt am Main: Klostermann.

Heidegger, Martin [1950] 2000: „Das Ding“. In: Ders.: Vorträge und Aufsätze. Martin Heidegger
Gesamtausgabe, Bd. 7. Herausgegeben von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main:
Klostermann, 165–187.

Heidegger, Martin 1960: Sein und Zeit. 9. Auflage. Tübingen: Klostermann.
Henao, Juan Carlos; Toledo, Camille de 2022: Les droits de la Nature: Vers un nouveau paradigme de

protection du vivant. Paris: Humensis.
Herder, Johann Gottfried [1772] 1986: Abhandlung über den Ursprung der Sprache. Stuttgart: Reclam.

Literatur- und Quellenverzeichnis 219

https://doi.org/10.1007/s10329-019-00766-5
https://doi.org/10.1007/s10329-019-00766-5
https://doi.org/10.2307/466593
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.2307/3178066


Herzog, Hal 2011: Wir streicheln und wir essen sie. Unser paradoxes Verhältnis zu Tieren. München:
Carl Hanser.

Hoffmann, E.T.A [1819/1821] 2011: Lebens-Ansichten des Katers Murr – nebst fragmentarischer Biographie
des Kapellmeisters Johannes Kreisler in zufälligen Makulaturblättern. Köln: Anaconda.

Hofmann, Franck; Messling, Markus (Hrsg.) 2015: Leeres Zentrum. Das Mittelmeer und die literarische
Moderne. Berlin: Kadmos.

Hofmann, Franck; Messling, Markus 2021: „On the ends of universalism“. In: Hofmann, Franck;
Messling, Markus (Hrsg.): The Epoch of Universalism 1769–1989/L’époque de l’universalisme
1769–1989. Berlin, Boston: De Gruyter, 2021, 1–39.

Hofmann, Franck; Messling, Markus (Hrsg.) 2021: The Epoch of Universalism/L’Époque de l’universalisme
(1769–1989). Berlin, Boston: De Gruyter. Verfügbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110691504.

Hofmann, Franck; Messling, Markus; Schiffers, Maria-Anna (Hrsg.) 2022: Rhinozeros. Europa im
Übergang 2 | besitzen. Berlin: Matthes & Seitz.

Humboldt, Wilhelm von 1820: „Über das vergleichende Sprachstudium in Beziehung auf die
verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung“. Berlin: Reimer. Verfügbar unter: https://de.wiki
source.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.
pdf/9&oldid=- (01.08.2020).

Jaque, André; Otero Verzier, Marina; Pietroiusti, Lucia; Mazza, Lisa (Hrsg.): More-than-Human.
Het Nieuwe Intituut/Serpentine Galleries/Office for Political Innovation/Manifesta Foundation.

Judson, Seth; Rabinowitz, Peter 2021: “Zoonoses and global epidemics.” In: Current Opinion in
Infectious Diseases 34 (5), 385–392. Verfügbar unter: https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/34310453/
(17.12.2024).

Jung, Carl Gustav 1995: Definitionen. In: Gesammelte Werke, Band 6: Psychologische Typen. Düsseldorf:
Walter-Verlag, 496–501.

Kafka, Franz 1931: Beim Bau der Chinesischen Mauer. Berlin: Gustav Kiepenheuer. Digitale Volltext-
Ausgabe verfügbar unter: https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Kafka_Beim_Bau_
der_Chinesischen_Mauer_163.jpg&oldid=3334717 (01.08.2018).

Kafka, Franz [1915] 1999: Die Verwandlung. Mit einem Kommentar von Heribert Kuhn. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Kofman, Sarah 1984: Autobiogriffures du Chat Murr d’Hoffmann. Paris: Galilée. // dt. 2008: Schreiben
wie eine Katze: zu E. T. A. Hoffmanns „Lebens-Ansichten des Katers Murr“. Wien: Passagen.

Kotsko, Adam 2022: „What happened to Giorgio Agamben“. Verfügbar auf Slate unter: https://slate.
com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.
html (01.06.2023).

Kotthaus, Jochem 2021: „Das Ende der Welt – so wie wir sie kennen. Über die Abjektion als konkrete
Nihilierung des Wissens in der Moderne“. In: cultura & psyché, Journal of Cultural Psychology 2,
17–25. Verfügbar unter: https://doi.org/10.1007/s43638-021-00018-8.

Krämer, Sybille 2007a: „Immanenz und Transzendenz der Spur. Über das epistemologische
Doppelleben der Spur“. In: Krämer, Sybille; Kogge, Werner; Grube, Gernot (Hrsg.): Spur:
Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 155–181.

Krämer, Sybille 2007b: „Was also ist eine Spur und worin besteht ihre epistemologische Rolle? Eine
Bestandsaufnahme“. In: Krämer, Sybille; Kogge, Werner; Grube, Gernot (Hrsg.): Spur.
Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 11–33.

Krämer, Sybille; Kogge, Werner; Grube, Gernot (Hrsg.) 2007: Spur: Spurenlesen als Orientierungstechnik
und Wissenskunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kymlicka, Will 2012: „Unsere Mitbürger“. Interview von Hilal Sezgin. In: Die Zeit, vom 5. Juli 2012.

220 Literatur- und Quellenverzeichnis

https://doi.org/10.1515/9783110691504
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.pdf/9&oldid&#x003D
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.pdf/9&oldid&#x003D
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.pdf/9&oldid&#x003D
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/34310453/
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Kafka_Beim_Bau_der_Chinesischen_Mauer_163.jpg&oldid=3334717
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Kafka_Beim_Bau_der_Chinesischen_Mauer_163.jpg&oldid=3334717
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://doi.org/10.1007/s43638-021-00018-8


Lámbarry, Alejandro Ramírez (2015): El otro radical – La voz animal en la literatura hispanoamericana de
la segunda mitad del siglo XX. San Andrés Cholula: Universidad Iberoamericana Puebla.

Latour, Bruno 2004: Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy. Transl. Cathy Porter.
Harvard: Harvard University Press.

Latour, Bruno 2005: Reassembling the social – An introduction to Actor-Network-Theory. New York:
Oxford University Press.

Latour, Bruno 2008: Wir sind nie modern gewesen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Latour, Bruno 2017: Où atterrir? Comment s’orienter en politique. Paris: La Découverte. // dt. – 2018:

Das terrestrische Manifest. Übersetzt von Bernd Schwibs. Berlin: Suhrkamp.
Latour, Bruno 2018: Down to Earth: Politics in the New Climatic Regime. Transl. Cathy Porter.

Cambridge: Polity Press.
Le Clézio, J.M.G. 2006: Raga. Approche du continent invisible. Paris: Seuil.
Leal Filho, W.; Ternova, L.; Parasnis, S. A.; Kovaleva, M.; Nagy, G.J. 2022: „Climate Change and

Zoonoses: A Review of Concepts, Definitions, and Bibliometrics“. In: International Journal of
Environmental Research and Public Health 19, 893. Verfügbar unter: https://doi.org/10.3390/
ijerph19020893.

Lévi-Strauss, Claude 2013: Nous sommes tous des cannibales. Paris: Seuil.
Lévinas, Emmanuel 1984: Éthique et Infini. Paris: Le Livre de Poche.
Linnemann, Manuela 2006: Der Weg allen Fleisches. Das Motiv des Schlachtens in der Literatur. Erlangen:

Fischer.
Mackenzie, Louisa; Posthumus, Stephanie (Hrsg.) 2015: French Thinking About Animals. East Lansing:

Michigan State University Press.
Lenz, Markus Alexander 2022: Die verletzte Republik – Erzählte Gewalt im Frankreich des 21. Jahrhunderts

(2010–2020). Berlin, Boston: De Gruyter.
Martin, Nastassja 2016: Les âmes sauvages: Face à l’Occident, la résistance d’un peuple d’Alaska. Paris:

La Découverte.
Martin, Nastassja 2019: Croire aux fauves. Paris: Collection Verticales, Gallimard. //dt. – 2021: An das

Wilde glauben . Übersetzt von Claudia Kalscheuer. Berlin: Matthes & Seitz.
McCorry, Seán; Miller, John (Hrsg.) 2019: Literature and Meat since 1900. Cham: Palgrave Macmillan.
Meijer, Eva 2018: Die Sprachen der Tiere. Berlin: Matthes & Seitz.
Messling, Markus 2008: Pariser Orientlektüren: Zu Wilhelm von Humboldts Theorie der Schrift.

Paderborn, München, Wien, Zürich: Schöningh.
Messling, Markus 2016: Gebeugter Geist. Rassismus und Erkenntnis in der modernen europäischen

Philologie. Göttingen: Wallstein.
Messling, Markus 2019: Universalität nach dem Universalismus: Über frankophone Literaturen der

Gegenwart. Berlin: Matthes & Seitz.
Messling, Markus; Lepper, Marcel; Georget, Jean-Louis (Hrsg.) 2019: Höhlen. Obsession der

Vorgeschichte. Berlin: Matthes & Seitz.
Messling, Markus; Tinius, Jonas (Hrsg.) 2023: Minor Universality/Universalité mineure. Berlin, Boston:

De Gruyter.
Messling, Markus; Tinius, Jonas 2023: „On Minor Universality“. In: Messling, Markus; Tinius, Jonas

(Hrsg.) 2023: Minor Universality. Berlin, Boston: De Gruyter, 1–32.
Messling, Markus; Tintemann, Ute 2009: Der Mensch ist nur Mensch durch Sprache. Zur Sprachlichkeit

des Menschen. München: Fink.
Meyer-Krentler, Leonie 2013: Die Idee des Menschen in der Karibik. Mensch und Tier in französisch- und

spanischsprachigen Erzähltexten des 19. Jahrhunderts. Edition tranvía. Berlin: Walter Frey.

Literatur- und Quellenverzeichnis 221

https://doi.org/10.3390/ijerph19020893
https://doi.org/10.3390/ijerph19020893


Middelhoff, Frederike 2020: Literarische Autozoographien – Figurationen des autobiographischen Tieres
(1789–1922). Berlin: Metzler.

Mouawad, Wajdi 2012: Anima. Montreal: Babel. // dt. – 2014: Anima. Übersetzt von Sonja Finck.
München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Muhle, Maria 2011: „Jacques Rancière. Für eine Politik des Erscheinens“. In: Moebius, Stephan;
Quadflieg, Dirk (Hrsg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden: VS Verlag für
Sozialwissenschaften, 311–320.

Müller, Gesine; Loy, Benjamin (Hrsg.) 2023: Post-Global Aesthetics: 21st Century Latin American
Literatures and Cultures. Berlin, Boston: De Gruyter. Verfügbar unter: https://doi.org/10.1515/
9783110762143.

Müller, Gesine 2023: “The Post-Global Challenge in the Debate over World Literature. Latin American
Perspectives”. In: Müller, Gesine; Loy, Benjamin (Hrsg.): Post-Global Aesthetics: 21st Century Latin
American Literatures and Cultures. Berlin, Boston: De Gruyter, 11–28. Verfügbar unter: https://
doi.org/10.1515/9783110762143.

Münch, Paul 1998: Tiere und Menschen: Geschichte und Aktualität eines prekären Verhältnisses.
Paderborn, München, Wien, Zürich: Schöningh.

Nagel, Thomas 1974: „What is it like to be a bat?“. In: The Philosophical Review 83, 4, 435–50.
Verfügbar unter: https://doi.org/10.2307/2183914.

Nieradzik, Lukasz 2016: „Geschichte der Nutztiere“. In: Borgards, Roland (Hrsg.): Tiere. Ein
kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart: Metzler, 212–124.

Olivera Martínez, Patricia Eugenia; Grandi, Matheus da Silveira (Hrsg.) 2020: Territorios
contemporáneos de América Latina: identidades, movimientos sociales y transición. Ciudad de
México: Bonilla Artigas Editores.

Orwell, George 1945: Animal Farm. London: Secker & Warburg.
Orwell, George 1948: 1984. London: Secker & Warburg.
Pöhl, Friedrich; Fink, Sebastian (Hrsg.) 2015: Kannibalismus, eine anthropologische Konstante?.

Wiesbaden: Harrassowitz.
Potts, Annie 2016: Meat Culture. Leiden: Brill.
Puenzo, Lucía 2009: El niño pez. Barcelona: Caballo de Troya.
Rancière, Jacques 2000: Le partage du sensible: Esthétique et politique. Paris: La Fabrique. //

dt. – 2008a: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Herausgegeben
von Maria Muhle, Übersetzt von Maria Muhle, Susanne Leeb und Jürgen Link. Berlin: b_books.

Rancière, Jacques 2004: „Is there an deleuzian aesthetic?“. In: Qui parle 14, 2, Durham: Duke
University Press, 1–14. Verfügbar unter: https://doi.org/10.1215/quiparle.14.2.1.

Rancière, Jacques 2007: Politique de la littérature. Paris: Galilée. // dt. – 2011: Politik der Literatur.
Übersetzt von Richard Steuer. Wien: Passagen.

Rancière, Jacques 2008b: „Denken zwischen den Disziplinen. Eine Ästhetik der (Er)Kenntnis/Penser
entre les disciplines. Une esthétique de la connaissance“. In: Inaesthetik. Theses on Contemporary
Art, Nr. 0, Juni 2008. Zürich, Berlin: Diaphanes, 81–102.

Rancière, Jacques 2009a: „Ästhetische Trennung, ästhetische Gemeinschaft“. Übersetzt von Maria
Muhle und Tobias Nikolaus Klass. In: Balke, Friedrich; Maye, Harun; Scholz, Leander (Hrsg.):
Ästhetische Regime um 1800. München: Fink, 259–277.

Rancière, Jacques 2009b: „Spielräume des Öffentlichen“, DLF-Sendung von Volkmar Mühlheis vom
10.08.2009. Verfügbar unter: https://www.deutschlandfunk.de/spielraeume-des-oeffentlichen
-100.html.

Rancière, Jacques 2016: Politik und Ästhetik. Im Gespräch mit Peter Engelmann. Übersetzt von
Gwendolyn Engels. Passagen Gespräche 5. Wien: Passagen.

222 Literatur- und Quellenverzeichnis

https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.2307/2183914
https://doi.org/10.1215/quiparle.14.2.1
https://www.deutschlandfunk.de/spielraeume-des-oeffentlichen-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/spielraeume-des-oeffentlichen-100.html


Rancière, Jacques 2017: Les bords de la fiction. Paris: Seuil.
Rancière, Jacques 2018: „Auerbach and the Contradictions of Realism“. In: Critical Inquiry 44, 2

(Winter 2018), 227–241.
Regan, Tom 1997: „Wie man die Rechte von Tieren begründet“. In: Angelika Krebs (Hrsg.): Naturethik.

Grundtexte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen Diskussion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1997,
40–44.

Regan, Tom 1985: „The Case for Animal Rights“. In: Peter Singer (Hrsg.): In Defence of Animals.
New York: Basil Blackwell, 13–26.

Ritvo, Harriet 2007: „On the animal turn“. In: Daedalus. Journal of the American Academy of Arts and
Sciences, 136/4, 118–122.

Sánchez, Luis Rafael 2007: Indiscreciones de un perro gringo. Guyanabo: Alfaguara.
Sarr, Felwine 2017: Habiter le monde. Essai de politique relationnelle. Montréal: Mémoire d’encrier.
Sarr, Felwine; Savoy, Bénédicte 2018: Restituer le patrimoine africain. Paris: Philippe Rey.
Sartre, Jean-Paul 1948: „Qu’est-ce que la littérature?“. In: Situations II. Paris: Gallimard.
Sass, Hannah von 2022: „Raubtier werden. Öko-feministische Tendenzen in der

Gegenwartsliteratur.“ In: Geschichte der Gegenwart. Verfügbar unter:
https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-
gegenwartsliteratur/ (22.02.2023).

Schiffers, Maria-Anna 2023: „More-than-Human Relations, or: Rethinking Narration and Relations
with Bears“. In: Messling, Markus; Tinius, Jonas (Hrsg.) 2023: Minor Universality/Universalité
mineure. Berlin, Boston: De Gruyter, 105–118.

Simonis, Annette 2017: Das Kaleidoskop der Tiere: Zur Wiederkehr des Bestiariums in Moderne und
Gegenwart. Bielefeld: Aisthesis Verlag.

Sinclair, Upton [1906] 1960: The Jungle. New York, N.Y: New American Library.
Singer, Peter [1979] 1994: „Rassismus und Speziesismus“. In: Singer, Peter: Praktische Ethik. Stuttgart:

Reclam, 82–86. [Original: Peter Singer: Practical Ethics. Cambridge: Cambridge University
Press, 1979.]

Singer, Peter [1975] 2009: Animal Liberation. The definitive Classic of the Animal Movement. New York:
HarperCollins.

Singer, Peter (Hrsg.) 1988: Verteidigt die Tiere: Überlegungen für eine neue Menschlichkeit. Frankfurt am
Main; Berlin: Ullstein.

Sorman, Joy 2014: La peau de l’ours. Paris: Gallimard.
Sorman, Joy 2012: Comme une bête. Paris: Gallimard.
Spivak, Gayatri Chakravorty 1988: „Can the Subaltern Speak?“. In: Nelson, Cary; Grossberg, Lawrence

(Hrsg.): Marxism and the Interpretation of Culture. Chicago: University of Illinois Press, 66–111.
Sternad, Christian 2014: „Den Tod als Tod vermögen. Zum Tod des Tieres aus phänomenologischer

Sicht“. In: Ullrich, Jessica; Ulrich, Antonia (Hrsg.): Tierstudien 5: Tiere und Tod. Berlin: Neofelis,
47–58.

Strathern, Marilyn 1992: Reproducing the Future. Manchester: Manchester University Press.
Susteck, Sebastian 2021: „Fleisch. Die Geschichte einer Industrialisierung“. In: Sprache und Literatur

50, 1 (2021), 118–124. Verfügbar unter: https://doi.org/10.30965/25890859-05001008.
Tarazona, Daniela 2008: El animal sobre la piedra. Oaxaca de Juárez: Almadía.
Toledo, Camille de 2021: Le fleuve qui voulait écrire: Les auditions du Parlement de Loire. Paris: Les liens

qui libèrent.
Turner, Viktor W. 1964: „Betwixt and Between. The Liminal Period in Rites de Passage“. In: Helm,

June (Hrsg.): Symposium on New Approaches to the Study of Religion. Proceedings of the 1964 Annual

Literatur- und Quellenverzeichnis 223

https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-gegenwartsliteratur/
https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-gegenwartsliteratur/
https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-gegenwartsliteratur/
https://doi.org/10.30965/25890859-05001008


Spring Meeting of the American Ethnological Association. Seattle WA: University of Washington
Press, 4–20.

Turner, Viktor W. 1969: The Ritual Process: Structure and Antistructure. New York: PAJ Publications. //
dt. – 2005: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur. Frankfurt am Main: Campus.

Uhlmann, Anthony 2020: J. M. Coetzee: Truth, Meaning, Fiction. New York: Bloomsbury Academic.
Ullrich, Jessica; Ulrich, Antonia (Hrsg.) 2013: Tierstudien 4: Metamorphosen. Berlin: Neofelis.
Vogel, Klaus; Staupe, Gisela 2002: Mensch und Tier. Eine paradoxe Beziehung, herausgegeben von der

Stiftung Deutsches Hygienemuseum. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz Verlag.
Voßkamp, Wilhelm; Weingart, Brigitte 2005: „Sichtbares und Sagbares. Text-Bild-Verhältnisse –

Einleitung“. In: Dies.: Sichtbares und Sagbares. Köln: Dumont.
Waal, Frans de 1997: Bonobo: the forgotten ape. Berkeley: University of California Press.
Wagner, David 2013: Leben. Hamburg: Rowohlt.
White, Hayden 1987: The Content of the Form. Narrative Discourse and Historical Representation.

Baltimore: Johns Hopkins University Press.
Wild, Markus 2008: Tierphilosophie zur Einführung. Hamburg: Junius.
Wild, Markus 2014: „Das Tier als ein Anderer? Zu Jacques Derridas Tierphilosophie“. Verfügbar unter:

https://www.academia.edu/6047035/Derridas_Tierphilosophie_2014 (15.06.2023).
Wirth, Sven; Laue, Anett; Kurth, Markus; Dornenzweig, Katharina; Bossert, Leonie; Balgar, Karsten

(Hrsg.) 2016: Das Handeln der Tiere. Tierliche Agency im Fokus der Human-Animal Studies. Bielefeld:
Transcript.

Wittgenstein, Ludwig [1953] 1971: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Yelin, Juileta 2015: La letra salvaje. Ensayos sobre literatura y animalidad. Rosario: Beatriz Viterbo

Editora.
Yeyati Preiss, Paula 2021: „Cadáver exquisito: distopía y tanatopolítica“. In: Argus-a. Artes y

Humanidades X, 39. Verfügbar unter: https://www.argus-a.com/publicacion/1542-cadaver-
exquisito-distopia-y-tanatopolitica.html (24.05.2023).

Zola, Émile 1873: Le Ventre de Paris. Paris: Charpentier.

Filme

Donna Haraway. Story Telling for Earthly Surviving 2016. Regie: Fabrizio Terranova. Icarus Films.
Soylent Green 1973. Regie: Richard Fleischer.

224 Literatur- und Quellenverzeichnis

https://www.academia.edu/6047035/Derridas_Tierphilosophie_2014
https://www.academia.edu/6047035/Derridas_Tierphilosophie_2014
https://www.argus-a.com/publicacion/1542-cadaver-exquisito-distopia-y-tanatopolitica.html
https://www.argus-a.com/publicacion/1542-cadaver-exquisito-distopia-y-tanatopolitica.html


Personen- und Sachregister

Adorno, Theordor W. 66
Agamben 4, 50, 53, 87–88, 131
All-Welt / tout-monde 154, 172, 194, 198
Alteritätsdiskurs 1, 5, 19, 35, 67, 69, 104, 117, 123,

125, 151, 160, 182, 186–187, 195, 197, 199–201
Animal Studies 8–9, 17, 22
Animismus 125, 168, 177, 181, 183, 187, 189–190
animot 115, 161
Anthropozentrismus 5–6, 16, 20–21, 24, 37,

106, 113
Aristoteles 4–5, 40, 103–104, 107–108, 114, 185
Ästhetik 8, 14, 23–24, 38, 40–41, 45, 48, 90, 103,

106, 108–109, 124, 141, 143, 153, 155,
164–165, 169, 198, 205–206, 208, 213

ästhetisches Regime 39–40, 72, 74, 90, 94, 204
Atwood, Margret 65
Auerbach, Erich 12, 19, 105, 189, 197

Bacon, Francis 81, 89, 117, 126, 128, 138
becoming-with / Mit-Werden 135, 179
Bentham, Jeremy 34, 36, 126
Bertram, Georg 104
Biomacht 46, 52, 65–66, 69, 75, 77, 93, 95
Biopolitik 46, 50, 52, 54, 64–65, 82, 84, 86
Birnbacher, Dieter 82
Biti, Vladimir 38
bloßes Fleisch 81, 126, 138
Bodenburg, Julia 9, 21
Borgards, Roland 9–10, 13, 18, 127
Bosshard, Marco Thomas 106, 208
Braidotti, Rosi 199
Brecht, Berthold 32
Breton, André 49
Bühler-Dietrich, Annette 7
Burt, Jonathan 39, 80

Cadavre exqui 52
Camet, Sylvie 133
Capitalocene/ Kapitalozän 33, 65, 77, 190,

202, 204
carnophallogocentrisme /

Karnophallogozentrismus 22, 156
Castro, Eduardo Viveiros 35, 121, 181, 189, 194
Cavalieri, Paola 82

Cervantes, Miguel de 4, 106, 207
Chakrabarty, Dipesh 199
Coetzee, J. M. 38, 106
companion species 130, 156
Cosmological Deixis 121

Dasein 160, 184
Dekonstruktion 5–6, 19, 114, 160, 185, 204
Del Amo, Jean-Baptiste 32, 206
Deleuze, Gilles 11, 14–17, 24–25, 48, 54, 73–75,

81, 88–89, 93, 95, 103, 107–109, 112–113,
117, 120, 126–128, 130–136, 138, 141–143,
156–157, 159, 164, 179, 188, 193–194, 196,
201, 207–208

Derrida
– L’animal que donc je suis / Das Tier, das ich also

bin 3, 9, 13–14, 19, 22, 33, 108, 114, 118, 125,
158, 160, 180, 185

Derrida, Jacques 3–5, 7, 9, 11, 13–17, 19–22, 25,
33, 37, 91, 93, 106, 108, 112, 114–115,
117–118, 120, 123–127, 130, 135, 139–141,
143, 151, 153, 155–156, 158, 160–163, 169,
171, 180, 183–187, 189–190, 193, 195–196,
199, 203–204, 207–208

Descola, Philippe 121, 125, 133, 172, 181–183,
187–190, 194, 198, 211

Despret, Vinciane 6–7, 9
devenir-animal / Tier-Werden 16, 18, 21, 24–25,

95, 107, 109, 112–113, 130–131, 135, 141–143,
151, 159, 200, 207–208, 211

devenir-minoritaire / Minoritär-Werden 16,
108–109, 112, 131, 142, 207

Diagne, Souleymane Bachir 179
Dialektik der Aufklärung 66
Disjunktion 48, 54, 89, 93
Dispositiv 19, 21, 39, 41, 52, 60–61, 80, 85, 94
Donaldson, Sue 34
Driscoll, Kári 126
Dualismus 4, 6, 47, 84, 92, 104, 127, 151, 162, 178,

189, 199, 205
Duve, Karen 3–4
Dystopie 23, 39, 42, 44–45, 50, 54, 56, 64–66,

68, 70, 73–75, 79, 88–94, 206

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-010

https://doi.org/10.1515/9783111444550-010


Echeverrías, Esteban 32, 78
Epistemologie 16, 54, 74, 123, 125, 143, 157,

159–160, 206
Erbarmen mit den Tieren 81, 126, 138
Ethik 18, 23, 31, 33, 35, 37–38, 40, 42, 45, 80, 87,

90–94, 151, 160, 199, 205–206
Ethologie 104–106
Ette, Ottmar 3–4, 6–7, 10–12, 17, 19–21, 42, 45,

47, 51–52, 66, 73–74, 90, 105, 108, 113,
122–123, 141, 151–152, 154, 156, 165–166,
172, 175–176, 182–183, 189, 192, 194–195,
198, 200, 202, 213

Fluchtlinien Siehe ligne de fuite / Fluchtlinie
Foer, Jonathan Safran 31–32, 38, 69, 82
Fontenay, Elisabeth de 9, 116–117, 139, 142
Foucault, Michel 21, 46, 48, 50, 52, 68, 74–75, 77,

82, 86, 93, 204
Freud, Sigmund 135

Ginzburg, Carlo 19, 31
Glissant, Édouard 12, 105, 114, 152, 154–157, 159,

164–165, 170, 174, 176, 190–193, 197–198,
200–201, 203–204, 211, 213–214

Grimm, Herwig 33–36, 104
Guattari, Félix 11, 14–17, 24–25, 88–89, 93, 95,

103, 107–109, 112–113, 117, 120, 127,
130–136, 141–143, 156–157, 159, 164, 179,
188, 193–196, 201, 207–209

Haraway, Donna 4, 6–7, 9, 11–12, 14, 16–21, 25,
65, 77, 93–94, 130, 135, 153, 155–157, 159,
164, 171, 176, 178–180, 184, 189–190, 193,
199–200, 202–204, 211

Harris, Marvin 35
Heidegger, Martin 37, 39, 46, 77, 114, 155, 185
Henao, Juan Carlos 199
Herder, Johann Gottfried 104
Herzog, Hal 6, 35
Hoffmann, E.T.A 9, 106, 118, 207
Hofmann, Franck 7, 22, 33, 42, 51, 152–153, 157
Homo sacer 5, 50, 53
Horkheimer, Max 66
Humboldt, Wilhelm von 103, 206

Jung, Carl Gustav 133

Kafka, Franz 16, 107, 109, 127, 129, 135, 193, 196,
209

Kapitalozän Siehe Capitalocene / Kapitalozän
Karnophallogozentrismus Siehe -carnophallogo-

centrisme / Karnophallogozentrismus
Kofman, Sarah 9
Konvivenz 7, 11, 14, 105, 141, 201
Kotsko, Adam 5, 53
Kotthaus, Jochem 39, 65–66
Krämer, Sybille 19
Kymlicka, Will 34

Latour, Bruno 8–9, 36, 66, 199
Le Clézio, J.M.G. 194
Lenz, Markus Alexander 22, 54, 175–176
Lévinas, Emmanuel 19, 114, 160, 185
ligne de fuite / Fluchtlinie 11, 18, 20–21, 23, 25,

88–89, 93, 107–108, 117, 127, 132, 136, 139,
141–144, 151, 193, 196, 200, 206, 209, 212,
214

limitrophie / Limitrophie 21, 108, 114, 117, 120,
141, 161–163, 172, 176–177, 180, 185, 187,
191–192, 196, 208

Linnemann, Manuela 31–32, 73
Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft 6,

10
littérature mineure 16, 107–108, 132, 193
Logozentrismus 5, 7, 10–11, 25, 69–70, 84,

93–95, 114, 125, 151, 153–154, 158, 160, 190,
199, 202, 212–213

Loy, Benjamin 6, 202

Martin, Nastassja 2, 22, 25, 114, 125, 135, 151,
153, 156, 158–200, 203, 209–211

Meijer, Eva 104–106
Messling, Markus 3, 5, 7, 12–15, 19, 22, 31, 33,

39, 41–42, 46, 51, 60–61, 66, 84–85, 93, 103,
105, 109–110, 123, 127, 134, 137, 140,
151–155, 157–159, 165, 168, 173, 176, 188,
197–198, 201, 203–204, 213

Metamorphose 153, 193, 195–197, 200–201,
209–211

Meyer-Krentler, Leonie 4
Mimesis 12, 105, 117
mineure / Minor / minor 15–16, 25, 107–109,

112–113, 142–144, 207, 214

226 Personen- und Sachregister



minor universality / minore Universalität 15, 19,
31, 51, 109, 153, 158, 209

minore Schreibpraxis 143, 207
minores Erzählen 143
Minoritär-Werden Siehe devenir-minoritäre /

Minoritär-Werden
Mit-Leiden 81, 123, 126–127, 138–140
Mit-Werden Siehe becoming-with / Mit-Werden
Moderne 4–5, 11–13, 15, 31, 37, 46, 50, 52, 64,

66, 77, 82, 84, 86, 91, 93–94, 151, 154, 157,
194, 213

Mouawad, Wajdi 2, 16, 22–25, 81, 88, 109–143,
163–164, 172, 207–208, 210

Muhle, Maria 40–41, 48, 74
Müller, Gesine 6, 22, 202, 204

Nagel, Thomas 106, 123
Narben 172, 175–176, 180, 211
Naturalismus 181, 183, 187, 189–190

Ontologie 155, 157, 160, 180–184, 188–190, 193,
198, 200, 203, 211

Ontologien 181, 184–185, 188–189, 194, 198
Opazität 114, 159, 164, 191
Orwell, George 64, 77–78, 91

pensée poétique / poetisches Denken 14–15,
112, 139–140, 143

Philologie 5, 11–12, 14, 21, 45, 203, 213–214
Philosophie 1, 5, 8, 13, 20–21, 37, 93, 105, 108,

154, 156, 193, 200, 202, 204, 206, 211, 214
Poetik 7, 9, 12, 14, 18, 20, 25, 38, 74, 105,

154–156, 164, 176, 214
Politik 7, 14, 38, 41, 46, 48, 50, 52, 54, 64–65,

74–75, 90, 92, 94, 103, 107, 141, 143, 164,
169, 205

Puenzo, Lucía 106, 207

Rancière
– Le partage du sensible / Die Aufteilung des

Sinnlichen 24, 40, 52, 69, 74, 94, 107, 128,
143, 205

Rancière, Jacques 8, 10, 12–14, 20, 24, 39–40,
47–48, 52, 54–55, 69, 72, 74–75, 93–94, 103,
107, 128, 143, 164, 204–205, 211

Regan, Tom 24, 34, 54
relationale Subjektkonstruktion 15, 19, 181, 183,

200, 210–211
relationale Subjektposition 25, 112, 159, 163, 170,

173, 175, 181, 185, 191–195, 198–199, 210
Relational-Werden 193, 198, 201, 209, 211, 214
reparieren 113, 170, 173, 191, 201
Repräsentation 12–13, 16, 75–76, 81, 108–109,

112–113, 131, 142–143
Rhinozeros. Europa im Übergang 152
Rhinozeros. Europa im Übergang 7
Ritvo, Harriet 8

Sánchez, Luis Rafael 106, 208
Sarr, Felwine 152–155, 157, 159, 165, 169–170,

174, 177–179, 184, 190, 193, 209–210
Sartre, Jean-Paul 13, 40
Sass, Hannah von 174
Schiffers, Maria-Anna 7, 152, 158
significant otherness 157, 164, 199
Simonis, Annette 111
Sinclair, Upton 32
Singer, Peter 24, 33–34, 67, 82, 91
Situated Knowledges 17, 157, 164
situiertes Wissen Siehe Situated Knowledges
Sorman, Joy 32, 42, 75, 205, 210
Soylent Green 39, 65–66, 85
Speziesismus 34, 69, 91–92
Spivak, Gayatri Chakravorty 81, 188
Sprachfähigkeit 104
Staupe, Gisela 6
Staying with the trouble 16–17, 178–180, 190,

203
Sternad, Christian 39, 155
Strathern, Marilyn 165, 176
subaltern 70, 81

Tarazona, Daniela 210
Tierethik 10, 24, 33–34, 36, 38, 45, 68, 90–91,

206
Tier-Werden Siehe devenir-animal / Tier-Werden
Tinius, Jonas 19, 31, 51, 109, 158
Toledo, Camille de 35, 199
Totem 133–136
Turner, Viktor W. 163, 187, 196

Personen- und Sachregister 227



ÜberLebenswissen 6, 11, 47, 122, 165
Ullrich, Jessica 9
Ulrich, Antonia 210
Universalismus 5, 7, 13, 15, 22, 33, 36, 41–42, 51,

58, 66, 85, 90, 93, 110, 151, 153, 171, 181,
189, 198, 201, 204, 210, 214

Universalität 13, 15, 41, 51, 93, 110, 153, 204

Viellogik 10, 108, 113, 154–156, 163–164, 166, 170,
185, 198–199, 202, 211, 214

Vielperspektivität 113, 117, 140, 208
Vogel, Klaus 6
Völker, Thies 3–4
Voßkamp, Wilhelm 74

Wagner, David 123, 166, 183
Wahrheit 46–48, 52, 54, 56, 61, 68, 70–71, 73–74,

77, 84, 123, 125–126, 136, 140–141, 143, 156,
175, 178, 189–190, 207–208, 211

Weingart, Brigitte 74
Weltbewusstsein 12–14, 105, 153–155, 165, 193,

197, 201, 203, 209, 213–214
White, Hayden 156
Wild, Markus 7, 33–36, 91, 104, 199
Wittgenstein, Ludwig 113
worlding 190–191

Yelin, Juileta 9
Yeyati Preiss, Paula 39

Zola, Émile 32
Zoopoétique / Zoopoetics 9
Zoopolis 34
ZusammenLebensWissen 6, 11, 105

228 Personen- und Sachregister


	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung
	Trace 1: Behind the Facade of the Slaughterhouses. Ethics and Aesthetics
	Introduction
	2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen
	Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice
	Introduction
	3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen
	Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations
	Introduction
	4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten
	5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen für eine zukünftige philologische Praxis
	Literatur- und Quellenverzeichnis
	Personen- und Sachregister



