Maria-Anna Schiffers
Tier-Mensch-Relationen



Beyond Universalism
Partager l'universel

Studies on the Contemporary

Ftudes sur le contemporain

Edited by / Edité par
Markus Messling

Editorial Board

Souleymane Bachir Diagne (Columbia University, NY)
Tammy Lai-Ming Ho (Hong Kong Baptist University)
Christopher M. Hutton (University of Hong Kong)
Ananya Jahanara Kabir (King’s College London)
Mohamed Kerrou (Beit el-Hikma, Carthage)
Soumaya Mestiri (Université de Tunis)

Olivier Remaud (EHESS Paris)

Sergio Ugalde Quintana (El Colegio de México)

Volume 7



Maria-Anna Schiffers

Tier-Mensch-
Relationen

Den Spuren von Tieren folgen: Spanisch- und
franzosischsprachige Erzahltexte der Gegenwart

DE GRUYTER



Dissertation, eingereicht im Jahr 2023 an der Philosophische Fakultdt der Universitdt Potsdam.
Gutachter: Prof. Dr. Ottmar Ette und Prof. Dr. Markus Messling.

This project has received funding from the European Research Council (ERC) under the European
Union’s Horizon 2020 Research and Innovation programme - Grant Agreement Number 819931

* X ¥

* %
***

* 5 x o
European Research Council

Established by the European Commission

ISBN 978-3-11-144385-0

e-ISBN (PDF) 978-3-11-144455-0

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-144494-9

ISSN 2700-1156

DOI https://doi.org/10.1515/9783111444550

©

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz fiir die Weiterverwendung gelten nicht fiir Inhalte,
die nicht Teil der Open-Access-Publikation sind (z. B. Grafiken, Abbildungen, Fotos, Ausziige usw.).
Diese erfordern ggf. die Einholung einer weiteren Genehmigung des Rechteinhabers. Die
Verpflichtung zur Recherche und Kldrung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2025931077

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston,
Genthiner StraBe 13, 10785 Berlin
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfligbar Giber www.degruyter.com.

Einbandabbildung: nach einer Idee von Hannes Brischke
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com
Fragen zur allgemeinen Produktsicherheit:
productsafety@degruyterbrill.com


https://doi.org/10.1515/9783111444550
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com
mailto:productsafety@degruyterbrill.com

Vorwort

Das nun vorliegende Buch bildet eine unabgeschlossene und unabschliefSbare
Suchbewegung ab. Forschungsarbeiten, die sich mit der unmittelbaren Gegen-
wart befassen, ist das UnabschliefSbare eingeschrieben, denn wéhrend des Nach-
denkens tiber die gestellten Fragestellungen verdndern sich die Weltbeziige stetig.
Als ich mit dem Nachdenken iiber Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart be-
gann, waren einige der nun fiir meine Arbeit zentralen literarischen Texte noch
nicht erschienen. Es war auch nicht absehbar, dass eine auf Zoonosen zuriickzu-
fiihrende Corona-Erkrankung wie SARS-CoV-2 zu einer Pandemie fiithren wiirde,
die nicht nur Millionen Tote forderte, sondern uns als menschliche Lebewesen
auf vielféltige Weise angehen wiirde. Die Fragilitat unseres Daseins als Menschen
trat iiberdeutlich hervor, und dies auch, weil unsere Tier-Mensch-Verhaltnisse
sich verénderten.

Aber nicht nur dufSere Umsténde, sondern auch das Schreiben an diesem
Buch haben mich verdndert. Wie konnte es auch anders sein? Ich habe mich auf
die Spur eines veranderten Denkens tiber Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart
begeben, das mein Nachdenken gepragt hat und das ich als ein bestdndiges Wer-
den verstehe. Auf diesem Weg haben mich viele Menschen und einige nicht-
menschliche Tiere begleitet, denen an dieser Stelle mein tiefer Dank gilt.

Begonnen hat das Nachdenken tiber Tier-Mensch-Relationen bereits wiahrend
meines Studiums an der Universitat Potsdam. Ottmar Ette gilt ein ganz besonde-
rer Dank dafiir, meine Neugierde fiir die Romanischen Literaturen der Welt ge-
weckt zu haben, fiir die Ermutigung, die Promotion zu beginnen, seine Geduld,
seine Unterstiitzung und sein Zuspruch als Doktorvater, auch und gerade in den
schwierigen Phasen. Als letzte seiner Promovierenden an der Universitit Potsdam
und nach seiner aktiven Zeit dort abschliefSen zu diirfen, hat mir viel bedeutet.
Der spannenden und klugen Gruppe der Teilnehmer:innen an seinem Romanistischen
Kolloquium habe ich zahlreiche Impulse fiir die Ausrichtung der Dissertation und auf-
merksames Zuhoren zu verdanken. Von der ersten Idee bis hin zum letzten Kolloqui-
ums-Jahr in Potsdam, das inshbesondere fiir das Schlusskapitel meiner Arbeit Denkan-
stofle gegeben hat, haben mich alle Teilnehmer:innen auf dem Weg konstruktiv und
bereichernd begleitet.

Mein Dank gilt gleichermafien Markus Messling, der mir ein tieferes Ver-
standnis fiir Themen und Méglichkeiten erdffnet hat, Politik und Asthetik mitein-
ander zu verkniipfen. Ein grofier Teil der Dissertation ist wahrend meiner Arbeit
als wissenschaftliche Mitarbeiterin an seinem Lehrstuhl fiir Romanische und All-
gemeine Literatur- und Kulturwissenschaft an der Universitit des Saarlandes
entstanden. Der produktive, sehr interdisziplindre Forschungskontext am Lehr-
stuhl und in den angeschlossenen Projekten war fiir das Nachdenken iiber meine

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-202


https://doi.org/10.1515/9783111444550-202

VI — Vorwort

Fragestellungen dufierst wertvoll und hat immer wieder hilfreiche Impulse geliefert.
Die Arbeit als Redakteurin der Jahresschrift Rhinozeros. Europa im Ubergang hat
diese Zeit ebenso gepragt wie das gesamte Team am Lehrstuhl und im vom Euro-
pean Research Council geférderten Projekt Minor Universality. Fir die Aufnahme in
dieses dufSerst spannende Forschungsumfeld und sein Vertrauen in meine Arbeit als
wissenschaftliche Mitarbeiterin danke ich Markus Messling ganz herzlich. Auch die
Aufgabe als Koordinatorin und Redakteurin des Projekts Rhinozeros. Europa im
Ubergang hat meinen Blick fiir unsere umbrechende Gegenwart geschirft und das
Nachdenken iiber meine Fragestellung zu Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart ge-
préagt. Danken mochte ich in diesem Zusammenhang Andreas Rotzer und Loan
Ngyuen vom Verlag Matthes & Seitz Berlin fiir ihre schnelle und unkomplizierte
Hilfe bei allen verlegerischen, organisatorischen und technischen Fragen, die
Rhinozeros betreffen. Die produktive Verbindung von politischem Anspruch und
kiinstlerischer Praxis im Rhinozeros-Projekt hat sicherlich im von der Allianz Kultur-
stiftung geférderten Rhinozeros-Salon 2020 am Haus der Kulturen der Welt Berlin
einen Hohepunkt gefunden. Danken méchte ich daher auch Katrin Thomanek,
die seitens der Allianz Kulturstiftung trotz Pandemie-bedingter Einschrankungen
vieles méglich gemacht hat, und Olga von Schubert, die mir am HKW Berlin eine
grofie Hilfe war. Franck Hofmann gilt ebenfalls ein grofSer Dank fiir sein Vertrauen
in meine Arbeit flir Rhinozeros und wichtige Impulse fiir mein Promotionsprojekt.
Mit dem Romanistischen Kolloquium am Lehrstuhl von Ottmar Ette und dem
Kolloquium von Markus Messling an der Universitdt des Saarlandes hatte ich das
grofe Gliick, meine Dissertation in zwei unterschiedlichen Kontexten diskutieren
zu koénnen. Kltgere, aber auch kritischere Kolleg:innen als in Saarbriicken hatte
ich mir nicht wiinschen kénnen. Fur Input, Diskussion und spannenden Austausch
an der Universitat des Saarlandes danke ich Elsie Cohen, Azyza Deiab, Nicole
Fischer, Fatma Hotait, Mario Laarmann, Clément Ndé Fongang, Aurore Reck,
Sebastian Rost, Laurens Schlicht, Héléne Thiérard und Jonas Tinius. Ein ganz besonde-
rer Dank gilt meiner Kollegin Carla Seemann fiir ihre hilfreichen Kommentare, die
zugewandte Begleitung und fiir ihre Freundschaft. Von grofiem Wert waren fiir
mich nicht nur der bestdndige Austausch, sondern auch ihre aufmerksamen Kor-
rekturen und Kommentare in der Schlussphase meiner Suche, die nun in diesem
Buch einen vorldufigen Stand gefunden hat. Nicht zuletzt sind ihre Saarbriicker
Wohnungen immer auch fiir mich ein Zuhause gewesen. Besonders in der letzten
Phase der Arbeit an der Dissertation ist auch das Team des vom European Research
Council geférderten Projekts Minor Universality fiir mich intellektuell ein Zuhause
geworden. Danken mochte ich aus diesem Team besonders Héléne Thiérard, die
lange mit mir ein Biiro geteilt hat und mit der ich auch immer wieder abseits des
Kolloquiums zahlreiche Ideen ,iber den Schreibtisch hinweg‘ oder bei einem Kaf-
fee in Berlin ausgetauscht habe. Ebenso herzlich danke ich Laurens Schlicht, von



Vorwort = VII

dessen Lehrerfahrung ich ganz am Anfang meiner Zeit als wissenschaftliche Mitar-
beiterin am Lehrstuhl fiir Allgemeine- und Romanische Literatur- und Kulturwissen-
schaft ungemein profitiert habe und auf dessen Couch ich zunéchst in Saarbriicken
unterkommen konnte. Zahlreiche Gespréche und der akademische Austausch, haufig
en passant auf dem Weg zum Campus der Universitdt des Saarlandes haben mir
sehr geholfen. Auch den Studierenden gilt mein Dank, die sich selbst in der fiir alle
herausfordernden Zeit der Kontakt-Beschrdnkungen aufgrund der SARS-CoV-2-
Pandemie mit grofser Neugierde auf schwierige Inhalte und neue Lehrformate in
meinen Seminaren eingelassen haben.

Den wechselnden Teilnehmer:innen am Schreibcoaching an der Potsdam
Graduate School, das von Leonie Meyer-Krentler geleitet wurde, danke ich fir
echten transdisziplindren Austausch und kritische Begleitung meiner Textpro-
duktion. Sie waren fiir mich von unschdtzbarem Wert. Eine solche Mdoglichkeit
des freien Austausches, jenseits der eigenen disziplindren Zugehorigkeiten und
Lehrstuhlanbindungen, wiinsche ich allen Promovierenden. Es war eine grofie
Hilfe fir mich. Besonders danke ich Helga Behrmann, mit der ich auch abseits
der Treffen in der grofien Runde ein unglaublich verlassliches Schreibtandem ge-
funden habe. Danke fiir deinen Zuspruch, die Begleitung meines Schreibprozesses
und die zugewandte Lektiire von Kapiteln, Aufsdtzen und Texten. Ganz herzlich
danke ich auch Maria Fritzsche fiir aufmerksames Zuhoren und ebenso schnelle,
wie prézise Lektiiren und Korrekturen des letzten Kapitels kurz vor Abgabe der
Promotionsschrift. Ebenso gilt mein Dank Michael Taylor fiir das aufmerksame
und souverdne Lektorat der englischsprachigen Abschnitte im nun vorliegenden
Buch. Gabrielle Cornefert danke ich fiir die professionelle und geduldige Betreu-
ung der Veroffentlichung meiner Dissertation bei De Gruyter. Es ist schon,
das Manuskript in guten und aus der gemeinsamen Zeit im Romanistischen
Kolloquium in Potsdam bekannten Handen zu wissen.

Der vielleicht grofite Dank gilt meiner Familie fiir die Begleitung meines
Promotionsvorhabens insgesamt. Ganz besonders maochte ich mich bei meiner
Mutter Gertrud Schiffers fiir ihre praktische, zugewandte und uneingeschrankte
Unterstiitzung aller meiner Pldne und Ideen bedanken. Ohne ihren Zuspruch,
ihre Offenheit fiir alle meine Vorhaben und ihre kluge, wie praktische Lebens-
weisheit, wéire dieses Buch nie mdglich gewesen. Aufierdem bin ich unendlich
dankbar, eine so kluge und starke Frau wie meine Schwester Juliane Schiffers in
meinem Leben zu haben. Ich danke ihr fiir ihre Kommentare, ihren kritischen
Input und die freigiebige Nutzung ihres gut sortierten Biicherregals. Sie hat nicht
nur mein Promotionsvorhaben aufmerksam und motivierend begleitet, ihr ver-
danke ich auch grofSe Teile meiner Begeisterung und Neugierde fiir Theorie. Viele
der intellektuellen Gespréche, die ich gerne mit unserem Vater geftihrt hétte,
habe ich mit ihr fithren konnen, was die Liicke, die sein frither Tod hinterlasst,



VIII — Vorwort

zwar nicht schlief3t, aber weniger abgriindig macht. Kurz vor der Veroffentli-
chung der Dissertation denke ich auch an ihn, Norbert Schiffers und seine Tier-
Geschichten, die schon frith meine Begeisterung fiir Tier-Erzahlungen geweckt
haben. Seien es die Tiere um Franz von Assisi oder die Tiere Stid- und Mittelame-
rikas, die seine Geschichten fiir mich als Kind besiedelt haben; sie alle haben
mich gepréagt und sind auf vielfaltige Weise Teil des Werdens dieses Buches.

Ein ganz besonderer Dank gilt schliefflich Stefan Hoderath, der mich, seitdem
wir uns kennen, in meiner Denk- und Schreibarbeit ebenso wie in der Gestaltung
unseres gemeinsamen Lebens unterstiitzt hat. Besonders in der letzten Phase des
Schreibens an der Dissertation hat er meinen Weg mit grofSer Geduld begleitet.
Seine stete Zugewandtheit, seine Hilfe in allen Lebenslagen, sein Zuspruch und
seine Liebe haben dafiir gesorgt, dass es eine bereichernde, von zahlreichen
glicklichen Momenten gepragte Zeit war — trotz alledem.

Dem summenden Peloton des RCC Berlin danke ich an dieser Stelle fiir Stun-
den der Ablenkung und frischen Wind um die Nase, immer wenn ich neben der
Denkbewegung physische Bewegung mit dem Rennrad brauchte.

Nicht ganz ohne Augenzwinkern danke ich zuletzt auch meinem langjahrigen
tierlichen Begleiter Kater Nero, fiir sein beharrliches ,auf-meinem-Schreibtisch-
sitzen‘. Ein solches Wesen in meinem Leben zu haben, hat diese Arbeit mehr beein-
flusst, als ich es mir je hétte ausdenken konnen. Es ist inshesondere dieses nicht-
menschliche Tier, das mich immer wieder anblickte und mich etwas anging. Diese
gesamte Suchbewegung, die von den zahlreichen Menschen und Tieren geprégt ist,
hat mich gelehrt, dass Werden immer ein gemeinsames Werden, ein mit-Werden
auch von menschlichen und nicht-menschlichen Tieren ist und die Relationen als
Beziehungen, Verbindungen und Erzéhlungen dariiber im Mittelpunkt von Konzep-
tionen von Tieren und Menschen stehen miissen.

Gewidmet ist dieses Buch dem menschlichen Lebewesen, das zwar noch
nicht geboren ist, aber sehr wohl schon strampelnd Teil meiner Welt ist. Sein
Werden, in all seiner Unabgeschlossenheit, bedeutet jetzt schon ein grofies Gliick
und erfiillt mich mit unendlicher Neugierde.

Berlin, im Januar 2025



Inhaltsverzeichnis

Vorwort —V

1 Einleitung —1

1.1

1.2

1.3

Pramissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart — 3
111 Tiere und Menschen - ein ambivalentes Verhaltnis — 6
1.1.2 Cultural and Literary Animal Studies und Zoopoétique — 8
1.1.3 Das Wissen der Literaturen der Gegenwart — 10

11.4 (Tier-)Theorie. Eine Annaherung — 14

Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinarer
Forschung —17

1.2 Literarischen Spuren folgen — 18

1.2.2 Schwellen aktueller Theoriebildung — 20

Textauswahl und Aufbau. Tiere und Menschen in Erzahltexten des
21. Jahrhunderts — 22

Trace 1: Behind the Facade of the Slaughterhouses. Ethics and

Aesthetics — 27

2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen — 31

21
2.2

2.3

Den Tod erzahlen: (Tier-)Ethik und Literatur — 38
Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) — 41
2.21 Theoretische Zugange. Das Sichtbare, das Sagbare und
das Erzahlen als Krisendiagnose — 47
2.2.2 Der literarische Text und das (Un)Sichtbare der
Gewalt — 54
2.2.2.1 Gewalt, Gender und das Tier im
Menschen — 56
2222 Die Erzahlperspektive als Mittel der
Distanzierung — 59
2.2.2.3  Der dystopische Gesellschaftsentwurf.
Radikalisierungen — 64
2224  Weltkonstruktion und Diskurs. Sichtbares,
Sagbares und die metareflexive
Dimension — 71
223 Erzahlte Biopolitik. Die Grenzen des Humanismus — 82
Schwelle. Ethik und Asthetik — 90



X = Inhaltsverzeichnis

Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice — 97

3 Tier-Werden hei3t Mensch-Werden. Den Abgrund befragen — 103
31 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen und minores
Erzéhlen — 105
3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) — 109
3.21 Theoretische Zugange. Zur Problematik der Grenze — 112
322 Der literarische Text und Vielperspektivitat. Die
Dezentrierung des Menschen — 117
3.2.2.1 Erzahlen von oben, unten, hinten und
vorne — 119
3.22.2  Vielperspektivische Epistemologie — 122
3.223  Gegenperspektive, oder Hund-Werden heifl3t
Mensch-Werden — 128
3.22.4  Mason-Dixon Line als Fluchtlinie — 131
323 Stille Abgriinde erzahlen. Menschlichkeit und
Bestialitdit — 136
3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis — 142

Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations — 145

4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten — 151
4.1 Welt denken - Relation denken — 152
4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) — 158
4.2.1 Theoretische Zugange. Erzahlen an der Limitrophie — 160
422 Der literarische Text: Tier-Mensch-Beziehungen und
relationale Ontologien — 165
4221 Materialitat und Relationalitdt der
Subjektposition — 175
4222  Die Welt in Relation bewohnbar machen — 177
4223  Croire aux fauves: Verkdrperte Bar-Mensch-
Relationen — 181
423 Schreiben der Metamorphose — 196
43  Schwelle. Relationen schreiben — 199



Inhaltsverzeichnis = XI

5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen fiir eine zukiinftige
philologische Praxis — 202
5.1 Erzéhlen als Krisendiagnose. Potentiale — 204
5.2 Poetiken des Tier-Werdens — 207
5.3  Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt — 209
5.4  Relation schreiben II: Ausblicke auf eine philologische Praxis — 212

Literatur- und Quellenverzeichnis — 215

Personen- und Sachregister — 225






1 Einleitung

Tier-Mensch-Relationen geraten gegenwaértig zunehmend in die Krise. Die fiir
alle Lebewesen der Welt immer drangender werdende Klimakrise oder Zoono-
sen, die zu globalen Bedrohungen wie der SARS-CoV-2 Pandemie fiihren, ma-
chen deutlich, dass wir unsere Beziehungen zu nicht-menschlichen Lebewesen
uberdenken miissen. Seit jeher hat sich der Mensch auch in Abgrenzung zum
Tier definiert. Nun bringen gerade die Erschiitterungen und Verwerfungen, ver-
starkt seit der zweiten Dekade des 21. Jahrhunderts, eine solche Definition des
Tiers als das Andere des Menschen ins Wanken. Es fehlt zugleich an neuen Kon-
zeptionen, die an diese Stelle treten wiirden. Dies betrifft in besonderem Maf3e
Tier-Mensch-Relationen, da das Denken tiber Tiere tief in das Selbstverstandnis
des Menschen hineingreift. Erzdhltexte der Gegenwart konnen eine solche Kri-
sendiagnose einerseits iiber das Lesen erfahrbar machen. Sie bieten ein Erfah-
rungswissen von unschiatzbarem Wert. Andererseits kann gerade das dynami-
sche, polylogische Wissen der Literaturen der Welt Anhaltspunkte liefern, um
unsere Relationen zu Tieren zu iiberdenken — und dies nicht nur fiir die Gegen-
wart, sondern auch fir die Zukunft.

Beginnen wir mit kurzen Blicken in die drei Erzahltexte des 21. Jahrhunderts,
die in dieser Arbeit im Zentrum stehen werden, bevor ich einen Uberblick iiber
die theoretischen Positionen aus Literaturwissenschaft, Philosophie und Kultur-
wissenschaft gebe, die die ausgewdhlten Erzédhltexte begleiten, und ich am Ende
der Einleitung den Aufbau der Arbeit genau erlautere.

Drei Szenen zum Einstieg:

Szene 1:

Media res. Aturdidor. Linea de sacrificio. Bafio de aspersién. Esas palabras aparecen en su
cabeza y lo golpean. Lo destrozan. Pero no son solo palabras. Son la sangre, el olor denso, la
automatizacion, el no pensar. Irrumpen en la noche, cuando esta desprevenido. Se despierta
con una capa de sudor que le cubre el cuerpo porque sabe que le espera otro dia de faenar
humanos. Nadie los llama asi, piensa, mientras prende un cigarrillo. (Bazterrica 2017, 9)

Tierkadaver in einem Schlachtbetrieb. Das Denken hort fiir den erzihlenden,
menschlichen Protagonisten in Agustina Bazterricas Roman Caddver exquisito
(2017; dt. Wie die Schweine 2017) bei der Vorstellung auf, wer dort getotet wird.
Denn es sind menschliche Tiere, die geschlachtet werden. Wahrend er eine Ziga-
rette raucht, setzt das Denken des Protagonisten wieder ein. Er denkt iiber Spra-
che, uber das Unaussprechliche nach; dariiber, dass niemand die geschlachteten
Menschen ,Menschen‘ nennt.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-001


https://doi.org/10.1515/9783111444550-001

2 — 1 Einleitung

Dieser Erzdhltext endet mit einem Mord und der Reflexion einer der Figuren
iiber den Blick des Menschen, den er gerade ermordet hat: ,Tenia la mirada humana
del animal domesticado“ (Bazterrica 2017, 126). Es ist gerade ,,der menschliche Blick*,
der den Tod des anderen, gleichwohl ebenfalls menschlichen Tieres in diesem
Roman besiegelt.

Szene 2:

IIs avaient tant joué a mourir dans les bras I'un de l'autre, qu’en la trouvant ensanglantée
au milieu du salon, il a éclaté de rire, convaincu d’étre devant une mise en scene, quelque
chose de grandiose, pour le surprendre cette fois-ci, le terrasser, ’estomaquer, lui faire
perdre la téte, 'avoir. (Mouawad 2012, 13)

Eine andere blutige Szene, hier aus der Perspektive einer Katze, denn es ist eine
Karthduser Katze, die an dieser Stelle in Wajdi Mouawads literarischem Text
Anima (2012; dt. Anima 2014) aus ihrer tierlichen Sicht vom Auffinden einer grau-
sam ermordeten Frau berichtet. Auch in dieser Spur, die der Erzdhltext legt, spie-
len der Blick und der Tod eine Rolle. Am Ende des Romans ist es eine neue Spra-
che, die — Menschen und Tiere gleichermaflen — vor dem Abgrund rettet: ,Nous
réapprendrions a parier. Nous inventerions des mots nouveaux. [...]. Tout ne se-
rait pas perdu“ (Mouawad 2012, 494). Diese ,neue Sprache“ muss gleichwohl noch
von einem Wesen, das die im Text aufgeworfenen Abgriinde kennt, gefunden
werden. Sie bleibt unabgeschlossen und fragmentarisch.

Szene 3:

L’ours est parti depuis plusieurs heures maintenant et moi j’attends, j’attends que la brume
se dissipe. La steppe est rouge, les mains sont rouges, le visage tuméfié et déchiré ne se res-
semble plus. Comme aux temps du mythe, c’est 'indistinction qui régne, je suis cette forme
incertaine aux traits disparus sous les bréches ouvertes du visage, recouverte d’humeurs et
de sang : c’est une naissance, puisque ce n’est manifestement pas une mort. (Martin 2019, 5)

Der Bar hat die Szene nach dem Aufeinanderprallen von Mensch und Tier in
Nastassja Martins Croire aux fauves (2019; dt. An das Wilde glauben 2021) verlassen;
die menschliche Erzédhlerin bleibt schwer verletzt in einer Zone des Ungewissen
zuruck. Der Nebel verstellt den Blick, die schweren Verletzungen der autobiogra-
phischen Erzédhlerin machen das Denken schwer. Dennoch ist es eine Geburt, von
der sie schreibt. Am Ende des Textes der franzosischen Anthropologin steht der
Beginn des Schreibens: ,,C’est 'heure. Je commence a écrire“ (Martin 2019, 151). Es
ist die Geburt des Denkens, der Auseinandersetzung, des Schreibens von Martin,
an dessen Beginn ebenfalls ein Tier steht.



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =——— 3

In allen drei Anfangen dieser spanisch- und franzosischsprachigen Erzdhltexte
spielen Tiere in paradigmatischer Weise eine Rolle. ,Das Tier blickt/geht uns an
und wir stehen nackt vor ihm. Denken beginnt vielleicht da“ (Derrida 2010a, 54),
schreibt Jacques Derrida in L’animal que donc je suis (2006, dt. 2010a). Der franzo-
sische Philosoph schlieRt seine Uberlegungen an eine Szene an, in der er nackt
aus dem Badezimmer tritt und von seiner Katze angeblickt wird. Mit der Frage
nach Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart sind, wie sich das sowohl in Derridas
theoretischem Text als auch in den drei Erzéhltexten andeutet, Konzeptionen von
Denken, Sprache und Schreiben verbunden. Aber auch Definitionen des Menschen
selbst und daran gekoppelte Ein- und Ausschlussmechanismen aus der Ge-
meinschaft hdngen damit zusammen, wie Menschen und Tiere miteinander ins
Verhéltnis gesetzt werden. Diese Konzeptionen wirken zugleich politisch. Mit
dem Blick des Tieres geht zugleich eine Verantwortung einher: Das Tier geht
uns an.

Mit den vielen verschiedenen Blicken von Tieren, die mich angehen, mich an-
blicken und mich zum Denken auffordern, beginnt so auch die Arbeit an der vor-
liegenden Dissertation, die (Tier-)Theorien mit literarischen Texten verschrankt,
um so Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart nédher zu beleuchten.

1.1 Pramissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart

Tiere begleiten uns Menschen von Anfang an. Sie bevolkern unzahlige Darstellun-
gen, ebenso wie die Leben zahlreicher Menschen, und so schligt sich die Ge-
schichte dieser durchaus paradoxen Beziehungen (vgl. Vogel und Staupe 2002)
auch in kulturellen Zeugnissen nieder. Die ersten uns bekannten Malereien und
Kunstwerke aus dem Paldolithikum zeigen ebenso Tiere, wie in den altesten uns
bekannten Erzihltexten Tiere vorkommen. In der Grotte Chauvet in Frankreich,
dessen Malereien mehr als 30.000 Jahre alt sind, hat eine Steinzeitmensch Tiere auf
den Fels gezeichnet' (vgl. Duve und Vélker 1997); Die Genesis-Erzahlung wére ohne
die Schlange nicht denkbar und auch im altesten iiberlieferten Erzahltext, dem Gil-
gamesch-Epos (vgl. Ette 2020, 41lund ders. 2022, 449), spielen nicht-menschliche

1 Markus Messling, Marcel Lepper und Jean-Louis Georget legen in ihrer Einleitung zu Héhlen.
Obsession der Vorgeschichte (2019) mégliche Griinde fiir die Beschéftigung mit Hohlen dar — u. a.
die Obsession, eine Genealogie oder eine Evolution daraus abzuleiten. Mir geht es an dieser Stelle
nicht darum, eine Genealogie zu erzdhlen, sondern auf die lange Geschichte des Zusammenle-
bens von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren zu verweisen und einigen, sich kreuzen-
den Linien ihres Verhéltnisses nachzugehen.



4 — 1 Einleitung

Tiere eine sehr zentrale Rolle.? Und was wire Cervantes Don Quijote ohne sein
Pferd Rocinante, das, bevor Cervantes beriithmtester Romanheld ihm einen
Namen gab, nur ein einfacher ,rocin, ein ,Klepper“ war (vgl. hierzu auch: Duve
und Volker 1997, 544 £)? Die lange Geschichte dieser kulturellen Zeugnisse legt nahe,
dass diese auch als Selbstverstandigung des Menschen begriffen werden kénnen und
das Denken iiber Tiere tief im Denken iiber den Menschen verwurzelt ist. Die
Frage nach dem Menschen selbst, dem Wesen des Menschseins und die Art und
Weise, wie das Verhiltnis zu anderen, nicht-menschlichen Tieren bestimmt wird,
wurde historisch betrachtet in westlichen Kulturen und Denksystemen seit der Mo-
derne durch eine Abgrenzung des Menschen vom Tier beantwortet. Mit diesem
starren Tier-Mensch-Dualismus, der flir Derrida seine Urspriinge einerseits im phi-
losophischen Denken seit Aristoteles und andererseits in den monotheistischen Re-
ligionen hat (vgl. Derrida 2008, 454-455), geht geschichtlich betrachtet eine Diffe-
renzierung und Hierarchisierung von Lebensformen einher. Nicht nur ,das Tier®,
sondern zugleich auch Sklav:innen, Indigene und Frauen wurden im vorherrschen-
den Diskurs als minderwertiges Leben bestimmt, wie auch Donna Haraway, durch-
aus im Anschluss an Derrida, analysiert:

The discursive tie between the colonized, the enslaved, the noncitizen, and the animal — all
reduced to type, all Others to rational man, and all essential to his bright constitution — is
at the heart of racism and flourishes, lethally, in the entrails of humanism. (Haraway
2008, 18)

Ein dhnlicher diskursiver Zusammenhang zeigt sich auch in Erzdhltexten aus der
Karibik des 19. Jahrhunderts. Auch hier wurden die von Haraway genannten
Gruppen von Menschen als Tiere betrachtet, ihnen wurde das ,Menschsein‘ syste-
matisch abgesprochen und damit Herrschaft tiber sie begriindet. Umgekehrt war
auch die Rede vom ,in den Tropen animalisierten Europder‘ weit verbreitet
(vgl. Meyer-Krentler 2013, 12-14). Der Tiervergleich dient in beiden Diskursen der
Abwertung des Menschen, ein Animalisches wird im Menschen vom Menschli-
chen abgespalten.3 Eine solche Definition des Menschen, die ihm ,das Tier‘ dualis-

2 Ottmar Ette schreibt in seinem 2022 veréffentlichten Buch zum Gilgamesh-Epos: ,Denn schon
im Gilgamesch-Epos geht es an erster Stelle um die Moglichkeiten und Grenzen des Zusammenle-
bens des Menschen mit den Gottern, mit anderen Menschen und anderen Geschlechtern, mit den
Tieren und den Pflanzen, aber auch mit den Steinen und Gesteinen, den spezifischen Umweltbe-
dingungen, in denen wir Menschen aufwachsen“ (Ette 2022c, 449).

3 Vgl. zur allgemeinen Funktionsweise der ,anthropologischen Maschine“ (Agamben 2003, 42 ff.)
auch Das Offene (2003) des italienischen Philosophen Giorgio Agamben. Agamben ist seit der
SARS-CoV-2 Pandemie durch Aussagen aufgefallen, die das Ausmafl der Pandemie leugnen und
die ergriffenen Mafinahmen nicht nur als tiberzogen kritisieren, sondern in einen Zusammen-
hang mit der Funktionsweise vor allem von NS-Konzentrationslagern stellt, wie er sie in Homo



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =—— 5

tisch entgegenstellt, wurde verstarkt seit der Moderne in Form eines europdi-
schen Universalismus globalisiert und zur Norm gemacht. Sie leistet auch einem
Rassismus Vorschub, der bis heute wirksam ist. Fiir den europdischen Rassismus
in der Philologie héalt Markus Messling fest, dass dieser aus einem ,irritierten Uni-
versalismus“ hervorgeht, ,der Fortschritt als von den symbolischen Formen der
menschlichen Gestaltung der Welt abhdngig begreift. In der Folge dieser Irrita-
tion erscheint die menschliche Rationalitdt als neu zu verhandelnde“ (Messling
2016, 429-430).

Die Verhandlung von Rationalitat, des logos und des Vermogens, tiberhaupt
logos haben-zu-kénnen (vgl. Derrida 2006, 48), ist seit der Moderne verstarkt in den
Fokus gertickt, aber keinesfalls im luftleeren Raum entstanden, wie Derrida
nachweist, sondern hat ihre philosophischen Grundiiberlegung bereits bei Aristoteles
und in den abrahamitischen Religionen (vgl. Derrida 2006, 144 und 2008,
454-455). Sie ist mit der Frage nach dem Tier eng verbunden. Dennoch tritt diese
Konzeption des Menschen geméfl einem dualistischen Anthropozentrismus, so
stellt es Derrida fest, verstarkt in der Aufklarung hervor und durchzieht seitdem
als Logozentrismus die gesamte westliche Philosophie-Tradition (vgl. Derrida
2006, 48; 133). Mit dessen Dekonstruktion hat sich der Philosoph verstérkt in sei-
nem Spatwerk, anhand der Konzeption vom ,Tier‘ befasst (vgl. Derrida 2006, 2008
und 2010b). Derridas Dekonstruktion soll nicht eigens Gegenstand dieser Arbeit
sein, kann aber als Ausgangspunkt dienen, weil mit der von ihm analysierten
Definition des Menschen in Abgrenzung zu ,dem Tier‘ andere, metaphysische
Ordnungskategorien einhergehen: Vor allem die Frage nach Sprache und Rationa-
litat ist an die Konzeption des Tieres als das ,Andere‘ des Menschen gekniipft,
weshalb beide Felder fiir die Verhandlung von Tier-Mensch-Relationen essenziell

sacer (2002) herleitet. Von diesen Aussagen distanziere ich mich deutlich. Eine tiefere Auseinan-
dersetzung mit Agambens Werk und diesem turn, der ihn anschlussfahig fiir die Neue Rechte
macht, steht aber weitgehend noch aus und soll auch nicht Gegenstand dieser Arbeit sein. Nichts-
destotrotz erscheint mir eine Erwdhnung an dieser Stelle sinnvoll, denn er hat mit seinen Schrif-
ten wesentlich dazu beigetragen, die Funktionsweise von Ein- und Ausschlussmechanismen, die
im westlichen Denken mit der Definition von animalischem und menschlichem Leben einherge-
hen, zu beschreiben (vgl. Agamben 2002, 2003 und 2007). Die sehr breite Rezeption von Agambens
Werk zeugt auch von der Dringlichkeit der Fragestellung, die aber im Lichte seiner jiingsten
Aussagen, auf andere Fiifle gestellt werden muss. Fiir einen differenzierten Blick und eine aus-
flihrliche Auseinandersetzung mit der Debatte um Agamben und den teilweise problematischen
Pramissen seines Werkes, vergleiche den Artikel von Adam Kotsko ,What happened to Giorgio
Agamben®, erschienen auf Slate und verfiighar unter: https://slate.com/human-interest/2022/02/
giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html. Carla Seemann danke ich
an dieser Stelle fiir den Hinweis auf diesen Artikel.


https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html

6 —— 1 Einleitung

sind. Daran schliefit auch meine Forschung zum Denken des Verhéltnisses von
Tieren und Menschen in der Gegenwart an.

1.1.1 Tiere und Menschen - ein ambivalentes Verhaltnis

Das Verhéltnis zwischen Tieren und Menschen ist in den letzten Dekaden zuneh-
mend ambivalenter geworden. Massentierhaltung, vor allem in westlichen Indus-
trienationen, auf der einen Seite und verhéatschelte Haustiere auf der anderen bil-
den Pole, die kaum weiter voneinander entfernt liegen konnten (vgl. Herzog 2011;
Haraway 1984). Das Anthropozan als Zeitalter des Menschen bringt eine tiefe Ver-
unsicherung des Anthropozentrismus hervor (vgl. Despret 2011, 94). Naturwissen-
schaftliche Forschungen — insbesondere in den sogenannten Life Sciences® — sto-
f3en auf gesellschaftliche Debatten um die Grenze zwischen Menschen und Tieren
(vgl. Vogel und Staupe 2002). Auch hier 14sst sich eine Irritation beobachten und
die Gultigkeit von metaphysischen Kategorien, die dualistisch konzipiert sind,
wird zunehmend in Frage gestellt. Nicht zuletzt der Klimawandel, der uns global
betrifft, aber auch Pandemien, die auf Zoonosen zuriickzufiithren sind (neben
SARS-CoV-2 jungst auch Mpox), machen es notwendig, dass wir Menschen unsere
Beziehungen zu nicht-menschlichen Entitaten tiberdenken und verdandern. Wir
treten in eine Phase, die sich als ,post-global“ fassen lasst, wie Miiller und Loy
schreiben:

Today, there are unmistakable, fundamental cracks in the formerly hegemonic manner in
which the world has been ordered and perceived from a Western perspective. Over the past
fifteen years, wide-ranging developments have debunked the optimistic paradigm of globa-
lism — whose manifold inequalities and dead ends certainly have been glaringly visible for
most of the world’s population since 1989. It is telling that only with the accelerated succes-
sion of global crisis also affecting the Western centers of this globalist optimism — financial
crises, epidemics, military conflicts, and new waves of both migration and displacement —
a new process of reflection on the past decades has been triggered. (Miiller, Loy 2023, 1)

Diese Einsicht fithrt zu einer ersten Pramisse, der diese Arbeit folgt: Die Dekon-
struktion metaphysischer Ordnungskategorien — wie die mit dem Mensch/Tier
Dualismus korrespondierenden Antinomien Natur/Kultur, Frau/Mann, Subjekt/

4 Zur Problematik der Vorherrschaft der Life Science vgl. inshesondere die Schriften von Ottmar
Ette UberLebenswissen (2004), ,Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft. Eine Programm-
schrift zum Jahr der Geisteswissenschaften“ (2010a) und ZusammenLebensWissen (2010b), sowie
die jlingste, sehr pointierte Ausformulierung in: Ette 2022c, 447-448. Ich werde auf diese, fiir die
vorliegende Arbeit grundlegende Auffassung, noch ausfiihrlicher zurtick kommen.



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =— 7

Objekt, Geist/Kérper — polarisiert sich aktuell vor allem an der zuvor als stabil
wahrgenommenen Grenze zwischen Tier und Mensch (vgl. auch Derrida 2006,
45-46 und Despret 2011, 92). Gleichzeitig werfen neue Technologien, wie die Gen-
technik und die Entwicklung Kinstlicher Intelligenz, alte Fragen nach der
Definition von Leben auf: Was ist der Mensch? Was ist ein Tier und was eine Ma-
schine? Die Gegenbewegung zu dieser Entwicklung bildet der Versuch, immer
neue Kriterien aufzustellen, die diese Grenze zwischen ,uns‘ (Menschen) und den
,anderen‘ (Tieren) sichern sollen. Diese Dynamik hat verstirkt seit der 2. Dekade
des 21. Jahrhunderts an Fahrt aufgenommen.

Nicht nur Sprache, Rationalitidt und die Frage nach dem Bewusstsein werden
zu Distinktionsmerkmalen, auch Intentionalitét, agency5 und Rechte werden zu
neuen Aushandlungsfeldern (vgl. Biihler-Dietrich 2015). ,Der Mensch ist das Tier
plus X« (Wild 2008, 26), wie es der Tierphilosoph Markus Wild kritisch zusammen-
fasst. Dieser Mechanismus funktioniert in zwei Richtungen: Einerseits, um die Hie-
rarchie mit dem Menschen als Krone der Schopfung zu sichern und die Pramissen
westlichen Denkens zu verteidigen. Andererseits aber auch, um tief im westlichen
Denken verankerte Mensch-Tier-Hierarchien in Frage zu stellen. Mensch und Tier
sind dieser Konzeption nach nur scheinbar gegensatzliche, faktisch jedoch komple-
mentdre Kategorien: Die Frage Was ist der Mensch? ist immer auch mit der Frage
nach dem Tier verbunden. Beiden ,Richtungen‘ ist gemeinsam, dass sie grundsatz-
lich der Logik des u.a. von Derrida und Haraway Kkritisierten Logozentrismus
(vgl. Haraway 1988, 1991 und 2016a; Derrida 1967 und 2006), wie ihn der europai-
sche Universalismus hervorgebracht hat, verhaftet bleiben. Gerade dieser westliche
Universalismus hat sich in den letzten Dekaden zunehmend diskreditiert. Er wird
von vielen Seiten infrage gestellt und hat seinen alleinigen Deutungsanspruch ver-
loren (vgl. Hofmann und Messling 2021). Aber auf welcher Grundlage kénnen wir
das Zusammenleben in einer geteilten Welt im 21. Jahrhundert dann gestalten
(vgl. Basil et al. 2021 und Hofmann, Messling und Schiffers 2022)? Diese Frage bleibt
meines Erachtens relevant und schlieft nicht-menschliche Lebewesen mit ein.
Wenn wir ein friedliches Zusammenleben, eine ,Konvivenz* (vgl. Ette 2010b und
2012), eben auch von Menschen und Tieren erreichen wollen, missen die Men-
schen lernen, die Relation neu zu denken, und zwar, so meine Annahme, als eine
Politik und Poetik von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren gleicherma-
fen. Denn genau an den Beziehungen von Tieren und Menschen lassen sich drédn-
gende Fragen des 21. Jahrhunderts festmachen.

5 Intentionalitdt und Handlungsmacht werden in der US-amerikanisch geprégten Tierforschung
oft unter dem Terminus agency zusammengefasst, der im Deutschen keine hinreichende Uberset-
zung hat und daher im Folgenden als Begriff fiir diese beiden zusammengehérenden Aspekte
aus dem Englischen itbernommen wird.



8 —— 1 Einleitung

1.1.2 Cultural and Literary Animal Studies und Zoopoétique

Asthetik ist in der Tat die Teilung der Erkenntnis, die Storung jener Ordnung der sinnlichen
Erfahrung, die gesellschaftliche Positionen mit Geschméckern und Einstellungen, Wissens-
bereichen und Illusionen in Ubereinstimmung bringt. In dem Moment aber, wo die Philoso-
phie ihren Status als Disziplin der Disziplinen begriinden will, tritt diese Umkehrung ein:
die Grundlage der Grundlage ist eine Geschichte. Die Philosophie sagt den Wissen(schaften),
die sich ihrer Methoden sicher sind: Methoden sind Geschichten, die man erzahlt. Das soll
sagen, dass sie Waffen in einem Krieg sind; sie sind keine Werkzeuge, die es erlauben,
einen Bereich auszuschlachten, sondern Waffen, die dazu dienen, seine stets unsichere
Grenze festzulegen. (Ranciére 2008b, 91)

Die skizzierten Krisen der Gegenwart sind mit Fragen nach unserer Umwelt und
dem Zusammenleben mit anderen Lebewesen verbunden (vgl. auch Latour 2017).
Sie fithren auch zu einer Fokusverschiebung und der Herausbildung eigenstandiger
geisteswissenschaftlicher Forschungen zu Tieren. Die Animal Studies haben in den
letzten Dekaden vor allem in der anglophonen Forschung einen regelrechten Boom
erfahren und langst beschéftigen sich nicht mehr nur Wissenschaftler:innen aus
biowissenschaftlichen Disziplinen mit nicht-menschlichen Tieren. Tiere treten auch
in den Mittelpunkt von geistes- und sozialwissenschaftlicher Forschung, es ist sogar
die Rede von einem regelrechten Animal Turn (vgl. Ritvo 2007). Dies fithrt inzwi-
schen auch zu einer weiteren Ausdifferenzierung des Forschungsfeldes: Wahrend
sich, leicht schematisch vereinfachend, die Critical Animal Studies mit tierethischen
Fragen auseinandersetzen und zumeist aus dem Féacherkanon der Philosophie und
der Sozialwissenschaften bedient werden, treten kultur- und literaturwissenschaft-
lich gepragte Forschungsbereiche gemeinsam als Cultural and Literary Animal
Studies, kurz CLAS auf.

Ziel und Aufgabe der CLAS ist es, blinde Flecken in der Forschung der eige-
nen Disziplinen, aber auch der technologischen, zoologischen und bhiologischen
Forschung aufzuzeigen und mit eigenen Methoden zu bearbeiten. Sie stiitzen sich
zu grofien Teilen auf die um Bruno Latour entwickelte Akteur-Netzwerk-Theorie
(ANT) und die daraus resultierenden Handlungskonzepte, die, neben dem Men-
schen, auch Dingen und Tieren agency zuschreiben. Die lange Zeit in der Litera-
turwissenschaft vorherrschende kategorische Unterscheidung zwischen realen
Tieren und Tieren in Texten wird in den CLAS hinterfragt. Dadurch werden Tiere
auch von ihren Wechselwirkungen zwischen Welt und Text her lesbar. Die in den
CLAS entwickelten Methoden bilden so eine Mdglichkeit, Tiere in der Literatur
auch jenseits der Motivgeschichte und den Lesarten von Tieren als reine Meta-
phern und Symbole zu behandeln.

Neben der international unter dem Stichwort CLAS stark wahrgenommenen
englischsprachigen Forschung zu Tieren steht eine franzosischsprachige Theorie-



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =—— 9

bildung, die in den letzten Jahrzehnten vor allem unter dem Stichwort ,,Zoopoétique*
eigene Ansitze entwickelt hat: Nicht nur Jacques Derridas Text L’animal que donc
je suis (2006) regt zu einem anderen Denken uber Tiere an, auch zahlreiche an-
dere, weniger wahrgenommene franzosischsprachige Autorinnen der Geisteswis-
senschaften widmen sich dem Thema: zu nennen wéren hier Elisabeth de
Fontenay, die sich in ihrem Buch Le silence des bétes (1998) schon sehr frith mit
der Rolle der Tiere in der Philosophiegeschichte befasste; und die franzdsische
Philosophin Sarah Kofman, die sich in ihrem Buch Autobiogriffures du Chat Murr
d’Hoffmann (1984) ebenfalls Tieren in Texten zuwendet. Eine Verbindung zwi-
schen den englischsprachig gepragten CLAS und einer franzdsischsprachigen
Zoopoétique findet aber bisher nur vereinzelt statt. Die in Belgien lehrende Vinciane
Despret ist hier zu nennen. Ihre Tiertheorie orientiert sich an den englischspra-
chigen CLAS und speist sich mafigeblich aus der Akteur-Netzwerk-Theorie um
Latour und Haraway.

Im deutschsprachigen Raum hat sich ein produktives Netzwerk um den Germa-
nisten Roland Borgards gebildet, der mit zahlreichen Verdffentlichungen, wie dem
Handbuch Tiere. Ein kulturwissenschaftliches Handbuch (Borgards 2016), den Weg
fiir die CLAS jenseits des anglophonen Sprachraumes geebnet hat. In diesem Umfeld
ist auch die interdisziplindre Fachzeitschrift Tierstudien entstanden, die von Jessica
Ullrich seit 2012 halbjéhrig herausgegeben wird; auflerdem die Monografie von
Frederike Middelhoff Literarische Autozoographien (2020), die Aufschliisse iber die
Poetik und Kontextualitit von erzdhlenden Tieren in der Ich-Form im langen
19. Jahrhundert gibt. Weitere Einblicke in das etwa um die Jahrtausendwende
entstandene Forschungsfeld liefern die Dissertationen von Hanna Engelmeier zu
Menschen und Affen im ausgehenden 19. Jahrhundert (vgl. dies. 2016) und die Dis-
sertation von Julia Bodenburg, die unter dem Titel Tier und Mensch: Dispositionen
des Humanen und Animalischen um 2000 erschienen ist (vgl. dies. 2012). Auch die
Promotionsschrift von Alejandro Ramirez Ldmbarry zur tierlichen Stimme in
spanischsprachigen Romanen (vgl. ders. 2015) und einige Veréffentlichungen
der argentinischen Wissenschaftlerin Julieta Yelin geben einen Uberblick iiber
die zahlreichen Veroffentlichungen in diesem Forschungsfeld in den letzten
Dekaden (vgl. inshesondere Yelin 2015).

Gemeinsam ist dem Forschungshereich der Animal Studies, dass sie Tiere, die
zuvor, gerade in den Literatur- und Kulturwissenschaften, nur wenig jenseits der
Motivgeschichte Beachtung fanden, in den Fokus stellen. Sie erheben den An-
spruch, tierliche Lebewesen als Lebewesen ernst zu nehmen (vgl. Borgards 2012)
und sind hdaufig allein auf die Frage nach Tieren gerichtet. Hieran schlief3e ich
mich, bei aller Relevanz der Blickumkehr, die mit den genannten Veré6ffentlichun-
gen stattfindet, nur bedingt an. Denn die vorliegende Arbeit fragt nicht nur nach
den nicht-menschlichen Tieren, sondern auch nach den menschlichen Tieren. Sie



10 — 1 Einleitung

ware am ehesten im Bereich einer literarischen Tier-Mensch-Theorie’ oder ,Tier-
philologie‘ zu verorten, die weder Tierphilosophie, noch Tierethik ist und gerade
die Relation, mit all ihren Verantwortlichkeiten und ethischen Implikationen, in
den Fokus nimmt.® Im Zentrum steht eine anthropologische Konstruktion und
damit die jeweils historisch spezifische, verdnderliche Relation von Tieren zu
Menschen, die sich eben auch erzdhlerisch in ,Geschichten“ manifestiert, sich
ihre ,Waffen“ sucht (vgl. Ranciére 2008b, 91), um ihre Grenze je neu zu ziehen -
oder sie vielleicht auch infrage zu stellen, gar ein Stiick weit aufzuldsen: Ich folge
der Uberzeugung, dass wir unsere Relationen zu nicht-menschlichen Tieren
iberdenken miissen und dies eben gerade auch um des menschlichen Tieres
selbst willen. Wie kénnen wir diese komplizierte Relation jenseits der Pramissen
eines Logozentrismus denken und so neue Einsichten fiir einen Umgang mit
nicht-menschlichen Lebewesen erlangen?

1.1.3 Das Wissen der Literaturen der Gegenwart

Ausgewdhlte Erzahltexte der Gegenwart leiten meine Suche nach Konzeptionen
von Relationen, die helfen, Tier-Mensch-Beziige neu zu fassen und die Grenze
zwischen Mensch und Tier poetologisch zu hinterfragen. Denn Erzahltexte bieten
»als sinnliche Trager eines diskursiven Wissens, das darauf spezialisiert ist, nicht
spezialisiert zu sein“ (Ette 2017, 1) einen transdisziplindren Zugang zu Wissen, der
unterschiedliche Diskurse zu queren vermag, so eine der Grundiiberzeugungen
dieser Arbeit. Entgegen dem disziplinierten Wissen der Life Science, so arbeitet es
Ottmar Ette in seiner Programmschrift zum Jahr der Lebenswissenschaften he-
raus, bieten die Literaturen der Welt einen viellogischen, die unterschiedlichen
Diskurse und Disziplinen querenden, affektiven Zugang zu Wissen (vgl. Ette
2007). Ette hat dieses Selbstverstdndnis einer ,Literaturwissenschaft als Lebens-
wissenschaft“ (ders. 2007 und Asholt und Ette 2010a), seitdem stetig verfeinert

6 Roland Borgards, Alexander Klingt und Esther Kéhring antworten auf die Frage, was Tiertheo-
rie sei, aufschlussreich: ,Um sich dieser Frage anzundhern, ist es hilfreich, die Tiertheorie mit
der Tierethik und der Tierphilosophie in Beziehung zu setzen. Die Tierethik fragt danach, wie
wir als Menschen gegentiber und mit Tieren handeln sollen. Die Tierphilosophie erweitert diesen
Fragehorizont: Konnen Tiere denken (Geist der Tiere)? Besteht ein grundlegender Unterschied
zwischen Tieren und Menschen (anthropologische Differenz)? Und dann erst: Welche Maximen
sollen unseren Umgang mit Tieren bestimmen (Tierethik)? Die Tiertheorie, [...], zeichnet sich ge-
geniiber der Tierethik und der Tierphilosophie durch eine leichte Verschiebung der Perspektive
aus. Sie bedenkt grundsatzlich die Voraussetzungen, die den wissenschaftlichen, wie den prakti-
schen, den fiktionalen wie den faktischen, den philosophischen wie den politischen Zugriffen auf
Tiere zugrunde liegen.“ (Borgards, Kling und Kéhring 2015, 7)



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =— 11

und das spezifische Wissen der Literaturen der Welt iiber das Leben, das Zusam-
menleben und das Uberleben in zahlreichen Veroffentlichungen aufgezeigt. Diese
durchaus auch kontrovers diskutierte und pointierte Formulierung, die das Feld
der Definition und Deutung von Leben nicht einem naturwissenschaftlichen Dis-
kurs iiberlassen mochte, durchzieht das Denken Ettes bis heute und ist in fast
allen Verbffentlichungen Teil der Uberlegungen.’ Sie kann fiir eine Wissenschafts-
auffassung, wie sie auch die CLAS vertreten, fruchtbar gemacht werden, denn die
neuere Tierforschung hat den epistemologischen Anspruch, ein Wissen von, mit
und tiber Tiere zu erschliefSen, das die Erkenntnisse tiber Tiere aus den Natur-
wissenschaften, den Life Sciences, erganzt. Auch biologische, ethologische und taxo-
nomische Forschung der evidenzbasierten Wissenschaften kann mit kultur- und
literaturwissenschaftlichen Mitteln befragt werden, um zu neuen Erkenntnissen zu
gelangen.

Konzeptionen einer dualistischen Gegeniiberstellung von Tier und Mensch
konnen nach einer solchen Auffassung von Philologie, der ich in dieser Arbeit folge,
literarisch hinsichtlich eines Wissens {iber das Leben, als ein UberLebenswissen
(Ette 2004), wie es Ette richtungsweisend formuliert, befragt werden.

Dieses Lebenswissen, Erlebenswissen, Uberlebenswissen und Zusammenlebenswissen ist
fur die friedliche Konvivenz zwischen den Kulturen, Sprachen und Religionen von un-
schdtzbarem Wert und lésst sich bereits aus den frithesten Texten der Menschheitsge-
schichte herauslésen. Denn schon im Gilgamesch-Epos geht es an erster Stelle um die Mog-
lichkeiten und Grenzen des Zusammenlebens des Menschen mit den Gottern, mit anderen
Menschen und anderen Geschlechtern, mit den Tieren und den Pflanzen, aber auch mit den
Steinen und Gesteinen, den spezifischen Umweltbedingungen, in denen wir Menschen auf-
wachsen. (Ette 2022c, 449)

Damit konnen literarische Texte eine ,prospektive Dimension“ (Ette 2022c, 449)
entfalten, indem wir von dem Wissen, das sie bereithalten, lernen (vgl. ebd.,
449-450). Diese Aussicht motiviert auch meine Anliegen, in ausgewéhlten Erzihl-
texten ,Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) auszumachen, um Tier-
Mensch-Relationen neu bestimmen zu kénnen. Die Hoffnung ist, dass das Vermo-
gen literarischer Tier-Texte, viele unterschiedliche Logiken zu integrieren, eine
Moglichkeit bietet, dem u. a. von Derrida und Haraway im Hinblick auf Tiere und
Menschen kritisierten unidirektionalen Logozentrismus der Moderne zu ent-
kommen.

7 Stellvertretend mochte ich an dieser Stelle, neben der schon erwéhnten Programmschrift, die Trilo-
gie von Ette UberLebenswissen (2004), ZwischenWeltenSchreiben (2006) und ZusammenLebensWissen
(2010b) nennen. Aufierdem die 8 Bande der seit 2019 bei de Gruyter erschienene Reihe Aula.
Potsdamer Vorlesungen.



12 — 1 Einleitung

Der Philologie und den Literaturen der Welt kommt in der Moderne, wie
Markus Messling herausarbeitet, eine entscheidende Rolle auch in der Wissens-
produktion zu, indem ,sie mit Ursprungs- und Herkunftsmodellen verschiedene
anthropologische Erkenntnisse [liefern], die nicht AuRerlichkeiten oder Zusétze
der Anthropologie der Zeit sind, sondern dieser zugehoren“ (Messling 2016, 429).
Messling weist detailliert nach, dass der Philologie ,weit iiber motivische oder po-
litische Vereinnahmungen hinaus auch eine erkenntnistheoretische Funktion in
der Formation des rassistischen Diskurses Europas“ (ebd.) in der Moderne
zukam. Ahnliches kann man auch fiir den Diskurs iiber eine anthropologische
Differenz zwischen Mensch und Tier der Gegenwart vermuten.

Der Mensch erschafft sich auch erzahlend selbst und tut dies hdufig in Abgren-
zung zum Tier (vgl. Brenner 2008; Haraway 2008; Messling 2019). In einer &stheti-
sierten, poetischen Gestaltung von Welt, wie den Literaturen der Welt, werden
daher ,unterschiedliche Konzepte von Weltbewusstsein aufgerufen“ (Messling
2016, 442), wie Messling unter Riickgriff auf Fdouard Glissants Poétique du divers
(1996) hervorhebt.® Mit Auerbach geht diese dargestellte Wirklichkeit {iber ein Ab-
bild von Welt, liber die reine Mimesis hinaus. ,,Realismus meint daher bei Auerbach
gerade nicht Weltabbildlichkeit. Vielmehr hebt der Begriff auf den Versuch der
Sinngebung ab, in erzahlender Form den Ort des Menschen in der Welt zu bestim-
men“ (Messling 2019, 35), wie Messling zu Auerbach schreibt.” Im Anschluss an diese
Uberlegungen geht es mir in dieser Arbeit nicht nur darum, den Ort des Menschen
in der Welt zu bestimmen, sondern auch seine Relation zur Welt und damit auch zu
nicht-menschlichen Welten ndher zu beleuchten.

Das Promotionsprojekt folgt dabei zugleich in seinen Grundbedingungen der
Annahme Jacques Ranciéres, dass Literatur politische Prozesse nicht nur abbildet
und poetisiert, sondern selbst produktives Element des politischen Diskurses ist:
In literarischen Texten ist die Welt der Zeichen mit der materiellen Welt aufer-
halb von Texten verflochten; so machen sie das horbar und sichtbar, was zu-
néchst stumm und unvernehmbar ist. Die sinnliche Aufteilung der Welt kann
iber Erzéhltexte auch irritiert werden, denn sie vermdgen es, die Partage du sensible
(Ranciére 2006), wie Ranciére sie nennt, zu irritieren. Das reprasentative Spektrum
kann dadurch gestort werden, dass etwas ,der Repradsentation um Haaresbreite
entgeht“ (vgl. Ranciére 2009b). Dies gilt insofern in besonderem Maf3e fiir Tier-Texte
— d. h. fir literarische Texte, in denen Tiere eine Rolle spielen und wie sie in dieser

8 Auf diese Konzeption einer Poetik der Vielheit (2005) von Edouard Glissant komme ich in Kapi-
tel 4 dieser Arbeit ausfiihrlich zurtick.

9 Fiir eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit Auerbach und eine systematische Ausarbei-
tung der Zentralstellung des Lebensbegriffes in Auerbachs Theoriebildung vgl. auch Ette 2022b,
insbesondere 15 ff., sowie Ette 2022c, 127-193.



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =— 13

Arbeit untersucht werden -, als in ihnen die politische Frage nach den Grenzen
nicht nur des tierlichen, sondern gerade auch des menschlichen Lebens reflektiert,
experimentell erprobt und verhandelt wird.

Die Literatur ist, gerade iiber die Distanz zu ihrem Gegenstand, tiber die Sto-
rung der Ordnung, selbst produktives Element des politischen Diskurses, weil in
literarischen Texten (ebenso wie im Film, der Fotografie und der bildenden Kunst
seit der Moderne) [d]ie Aufteilung Sinnlichen (2008a), die Teilhabe (oder Nicht-
Teilhabe) an der Gemeinschaft, erkennbar wird. In diese Aufteilung mischt sich
Literatur auch jenseits der Konzeption als einer littérature engagée (vgl. Sartre
1948) ein und ist fir den Theoretiker deshalb als Literatur per se politisch, denn
sie vermag ,diejenigen als sprechende Wesen hérbar [zu machen], die vorher
nur als lirmende Tiere verstanden wurden® (Ranciére 2011, 14). Sie distanziert
den Gegenstand und macht dadurch eine Verfasstheit von Gemeinschaft sichthar
und horbar. Erzahltexte haben dariiber hinaus eine ,selbstreflexive Dimension®,
wie auch Borgards schreibt: Sprache und Fragen der Reprasentation werden
selbst zum Thema, weshalb Tier-Fiktionen nicht nur tber Tiere sprechen, son-
dern auch iiber die Art und Weise der Repréasentation von Tieren Auskunft geben
(vgl. Borgards 2012 95).

Begreifen wir literarische Texte als Selbstverstindigungen, bieten sie auch
ein Wissen iiber die Art und Weise, wie anthropologische Differenz gedacht wird.
Sie bieten Einblicke in ein ,Bewusstsein von Welt“, wie Messling iber die Suche
nach Universalitat schreibt:

Literatur bringt nicht etwas auf den Begriff; im Gegenteil, sie fachert das Problem erzéhlend
so auf, dass es erfahrbar wird. So kann sie aber die Probleme sichtbar machen, welche die
Aushandlungsprozesse charakterisieren, die mit dem Zusammenschmelzen des Universalis-
mus und der Suche nach einer neuen Universalitdt einhergehen. Erzahlend kann sie gleich-
zeitig Verlustédngste und Hoffnungen erfahrbar machen. Damit hat sie bereits Teil an der
Hervorbringung eines neuen Weltbewusstseins. Was ihre Analyse veranschaulichen kann,
ist die Entstehung eines neuen Bewusstseins von Universalitat. (Messling 2019, 28)

Dieses ,,Bewusstsein von Universalitdat“ kann sich aber nicht allein auf den Men-
schen beschrinken, so meine Uberzeugung. Sie muss unsere Relationen zu nicht-
menschlichen Tieren miteinschliefSen.

Wenngleich Literatur, anders als die Philosophie, wie Messling schreibt,
Dinge nicht auf den Begriff bringen kann (vgl. ebd.), verfiigt sie doch tber eine
eigene epistemologische Kraft, die literaturwissenschaftlich erschlossen werden
kann. Diese Erkenntniskraft der Literatur, die ihr einen Platz neben der Philoso-
phie einrdumt, nutze ich in meiner Arbeit. Hier schliefe ich an Derrida an. Er
vertritt im Hinblick auf eine ,pensée de ’'animal® in L’animal que donc je suis
(2006) eine dhnliche These: ,Car la pensée de 'animal, ’il y en a, revient a la poé-



14 — 1 Einleitung

sie, voila une thése, et c’est ce dont la philosophie, par essence, a di se priver.
Cest la différence entre un savoir philosophique et une pensée poétique“ (Derrida
2006, 23). Auf dieses ,poetische Denken“ werde ich im Verlauf der Arbeit
mehrfach zuriick kommen. Meine These dazu ist, dass es insbesondere dann
erschlossen und zugénglich werden kann, wenn Erzdhltexte mit philosophischen
Konzeptionen eng gefithrt werden. Fiir mich steht auch dabei die Relation im Mit-
telpunkt. ,Die Welt kann nicht mehr auf den Begriff gebracht werden, sondern
nur noch in ihren Bezligen dargestellt werden“ (Messling 2016, 444), schreibt
Messling. Dieser Erkenntnis folgend, geht es mir darum, mich einer Konzeption
von Relation zu ndhern, die solche Beziige (zwischen Literatur und Philosophie;
zwischen Mensch und Tier) auch zu denken vermag. Denn wollen wir streitbar
und verstandlich bleiben, kommen wir nicht ganz ohne Konzepte aus. Diese lite-
raturtheoretischen Uberlegungen sollen an dieser Stelle nur skizzenhaft darge-
stellt werden, um die Pramissen der Arbeit zu verdeutlichen. Ich komme auf das
Vermogen der Literatur, poetisches Denken zu sein, und auf das daraus resultie-
rende Selbstverstandnis philologischen Forschens detailliert in den einzelnen
Kapiteln der Arbeit zuriick. Denn dieses Selbstverstdndnis ist Teil der Fragestel-
lung dieser Arbeit, die zugleich eine neue Perspektive darauf geben will, indem
sie literarische Tier-Texte mit (philosophischen wie kulturwissenschaftlichen)
(Tier-)Theorien zusammenliest.

Gerade im Zusammenspiel mit anderen Wissensbereichen in einer dezidiert
transdisziplindren Perspektive, die literarische Texte und (Tier-)Theorie eng
flihrt, werden — so die Grundiiberlegung — neue Einsichten iiber die Verfasstheit
von Welt moglich, die, selbst schépferisch wirksam, ein neues Welthewusstsein
zu schaffen vermogen. Wenn wir ein friedlicheres Zusammenleben, eine Konvi-
venz, eben auch von Menschen und Tieren erreichen wollen, miissen die Men-
schen lernen, die Relation neu denken: als eine Politik und Poetik von nicht-
menschlichen und menschlichen Tieren.

1.1.4 (Tier-)Theorie. Eine Annaherung

Neben den bereits vorgestellten Literaturtheorien und der Verbindung von Poli-
tik und Asthetik bei Jacques Ranciére bilden fiir mich vor allem die Theorien von
Jacques Derrida, Gilles Deleuze und Felix Guattari sowie von Donna Haraway
wichtige Bezugspunkte.

sL’animal que donc je suis (a suivre)*, so lautet der Titel eines posthum verof-
fentlichten Vortrags von Derrida (ders. 2006, 15-77). Er setzt sich mit einer dop-
pelten Fragestellung auseinander: Zum einen stellt er die Frage nach dem Tier
und damit auch die Frage nach der anthropologischen Differenz neu, zum ande-



1.1 Prémissen. (Tier-)Theorie und Literaturen der Gegenwart =—— 15

ren verhandelt er gleichzeitig auch ethische Fragen der Verantwortung und Ver-
antwortlichkeiten fiir unser Denken iiber Tiere. Wer folgt auf wen? Folgt der
Mensch den Tieren oder die Tiere dem Menschen? Und was bedeutet dies fiir tra-
dierte Hierarchien und philosophische Konzeptionen einer binéren Mensch-Tier-
Opposition, die Derrida als ,logozentrisch“ (vgl. insbesondere ders. 2008, 411 und
2006, 133) kennzeichnet? Der Theoretiker Derrida verkntipft diese Frage mit der
Frage nach sich selbst: Wer bin ich?, die sich vielleicht auch das Katzentier selbst
stellt (vgl. Derrida 2006, 20).

Wie sind Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart konzipiert? Aber auch, was
bedeutet es, sich von einem Tier anblicken zu lassen? Warum und wie geht uns
das Tier, dieses ,andere-als-ein-menschliches-Lebewesen’, etwas an? Was bedeu-
tet es, nackt vor ihm zu stehen? Und was hat dies mit einer Subjektkonstruktion
zu tun? So fragt Derrida:

L’animal en général, qu’est-ce que c’est ? Qu’est-ce que ca veut dire ? Qui est-ce ? ,Ca“ corre-
spond & quoi ? A qui ? Qui répond & qui ? Qui répond au nom commun, général et singulier
de ce qu’ils appellent ainsi tranquillement I’,animal“ ? Qui est-ce qui répond ? La référence
de ce qui me regarde au nom de I'animal, ce qui se dit alors au nom de I'animal quand on
en appelle au nom de I’animal, voila ce qu’il s’agirait d’exposer a nu, dans la nudité ou le
dénuement de qui dit, ouvrant la page d’une auto-biographie, ,,voila qui je suis“.

»,Mais moi, qui suis-je ?“ (Derrida 2006, 77)

Ich folge Derridas Uberlegungen, die auch eine Aufforderung zur Verantwor-
tung im Denken sind, ein Stiick weit. Zugleich bin ich auf einer anderen Spur:
Auf der Spur einer Relation, eines spezifischen ,pensée poétique“, das eng mit
einem ,pensée d’animal“ (Derrida 2006, 23) verbunden ist. Es sind die ausge-
wahlten Erzdhltexte der Gegenwart, in denen ich nach Konzeptionen suche und
durch die ein Bewusstsein von Welt erschlossen werden soll, das jenseits dualis-
tischer Logiken liegt. Dieses ist, so eine weitere Vermutung, nicht in einem west-

lichen Universalismus und starren Ordnungssystemen zu finden, sondern im

JMinoren*,'° wie Deleuze und Guattari es vorschlagen. Deleuze und Guattaris

10 Vgl. zum ,Minoren‘ die Gesamtanlage des an der Universitdt des Saarlandes angesiedelten
und durch den European Research Council geforderten Projekts Minor Universality — Narrative
World Productions After Western Universalism (Consolidator Grant Prof. Dr. Markus Messling),
flir das genau diese Auffassung eines ,Minoren‘ ausschlaggebend ist. Es geht im Projekt um die
Konzeption einer Universalitét jenseits des problematischen Konzepts eines westlichen Universalismus,
der als herrschender Diskurs der Moderne, in der Gegenwart zunehmend hinterfragt wird. Fiir
weitere Informationen vgl. die Homepage des Projekts: https://www.uni-saarland.de/forschen/
minor-universality.html) und die seit 2021 erscheinende Buchreihe Beyond Universalism. Studies on
the Contemporary/Partager l'universel. Etudes sur le contemporain. Berlin/Boston: De Gruyter.


https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html
https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html

16 —— 1 Einleitung

Denkfigur des Tier-Werdens (franz. devenir-animal, dies. 1975, 15 und 1980,
284 ff)) ist zundchst nicht buchstéblich oder konzeptuell zu verstehen, sondern
als Schreibhaltung gemeint. Das in Mille plateaux (1980) erkléarte Ziel von Deleuze
und Guattari ist es, der Majoritdt des herrschenden Diskurses ein ,Minoritar-
Werden“ (franz. devenir-minoritaire) entgegenzusetzen. Diese Schreibhaltung wird
als eine experimentelle Auflésung von etablierten Formen, monologischen Subjekt-
Identitdten und des Anthropozentrismus gedacht. Dies gelingt auch im Schreiben
des ,Minoren’ wie es der Philosoph Deleuze und der Psychiater Guattari in Kafka.
Pour une littérature mineure (1975) beschreiben. Minoritdr-Werden bedeutet, die
von der Reprasentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich einem kontinu-
ierlichen Werden anzuvertrauen (vgl. Deleuze und Guattari 1980). Genau dieser
Fokus auf ein Minoritdres macht das Denken der beiden Philosophen fiir Tier-
Mensch-Relationen der Gegenwart interessant, denn sprechen wir uiber Tiere, ver-
lassen wir den majoritdren Diskurs des Anthropozentrismus. Was aber passiert,
wenn ein solches Tier-Werden konzeptuell als Schreibpraxis gewendet wird? Auf
diese Spur begebe ich mich im Zusammenhang mit dem Text Anima (2012) von
Wajdi Mouawad.

Aus der vielbeachteten englischsprachigen Tiertheorie schliefie ich vor allem
an Donna Haraway an, die in ihrer Theorie feministische Epistemologie, Science-
and-Technology Studies und Tierstudien verkniipft und die Faktizitit der Figura-
tion betont. Starker als Derrida sowie Deleuze und Guattari, nimmt die studierte
Biologin auch die Materialitidt und Praxis von Tier-Mensch-Relationen in den Blick.
Tiere werden im Anschluss an Haraway als ,materiell-semiotische Bedeutungsfel-
der“ (Haraway 1995, 85) begriffen, in denen sich unterschiedliche Bedeutungen
kreuzen und miteinander verbinden: Lesen wir einen fiktiven Text, der aus der
Perspektive eines Hundes geschrieben ist, &ndert diese tierliche Erzéhlperspektive
vielleicht unsere Einstellung zu Hunden im Allgemeinen. Literarische und andere
kulturelle Zeugnisse konnen immer auch als Selbstverstindigungen gelesen wer-
den, die Auskunft dartiber geben, wie Tier-Mensch-Relationen zu bestimmten histo-
rischen Zeitpunkten gedacht werden. Umgekehrt flieSen unsere realen Vorstellun-
gen davon, was ein Hund ist, auch in Texte ein: der reale Hund hat also Einfluss
darauf, wie Autor:innen Hunde in Texten inszenieren. Das gemeinsame Bewohnen
von Welten ist nach Haraway wie das Leben in einem Komposthaufen, von unzéh-
ligen Beziigen gepragt. Es erfordert nach der US-amerikanischen Feministin ein
manchmal auch dreckiges, buchstablich und im tibertragenen Sinne im Kompost
stehendes Staying with the trouble (Haraway 2016b):



1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinarer Forschung =—— 17

Staying with the trouble requires making oddkin; that is, we require each other in unexpec-
ted collaborations and combinations, in hot compost piles. We become-with each other or
not at all. That kind of material semiotics is always situated, someplace and not noplace,
entangled and worldly. (Haraway 2016b, 4)

Der Aufforderung eines Staying with the trouble mochte auch ich in dieser Disser-
tation folgen: Haraway stellt die Verantwortung fiir das eigene Sein ins Zentrum,
das sie vor allem in spateren Werken (inshesondere in When species meet 2008),
in Auseinandersetzung mit Deleuze und Guattari, als ein ,becoming® fasst (bei
Deleuze und Guattari franz. devenir, dies. 1980, 284 ff.) und bestimmt dieses zugleich
dynamisch. Sie wendet sich mit ihrem Text Situated Knowledges (1988) schon sehr
frith gegen Vorstellungen des Selbst-Identischen und gegen Identititskonzeptionen,
die identitér sind. Es gibt kein ,weder noch“. Dieser Ansatz zielt aber eben gerade
nicht auf Beliebigkeit, sondern auf die Notwendigkeit, den eigenen Standort,
das eigene Sein, als ein vielfaltiges Seiendes, immer im Werden begriffenes, zu
reflektieren. Die Relationen stehen im Zentrum. Darin liegt nach der Theoreti-
kerin die wahre Verantwortung und an diese Uberlegungen schlieRe ich vor
allem im Kapitel zu Relationalititen an.

Diese auch in den Animal Studies, aber ebenso dariiber hinaus, vielfach rezi-
pierte Theoriebildung von Derrida tiber Deleuze und Guattari bis zu Haraway,
wurde auch in literarischen Texten aufgenommen. Mit ihnen wurde vielfach ge-
arbeitet und die Ansédtze wurden, wie im Fall von Donna Haraway, teilweise auch
durch die Autor:innen selbst, weitergedacht. Sie liefern fiir mich fruchtbare An-
haltspunkte, insofern sie es erlauben, nicht nur Fragestellungen, die sehr eng mit
der ,Tierfrage‘ verbunden sind, zu bearbeiten, sondern den Rahmen auch fiir wei-
tere Interpretations-, Deutungs- und Denkzusammenhénge zu 6ffnen. Dies schlagt
sich auch im literarischen Feld nieder, in dem Autor:innen nicht nur das Thema
des ,Tiers* aufnehmen, sondern das Problemfeld zugleich in einen grofieren Zu-
sammenhang stellen.

1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen
transdisziplinarer Forschung

Um Tier-Mensch-Relationen auch von den Wechselwirkungen zwischen den Dis-
kursen in den unterschiedlichen Disziplinen her zu untersuchen und sie damit in
ihrer Aussage und Wirkung praziser fassen zu kénnen, werde ich, wie oben be-
schrieben, im Anschluss an Ottmar Ettes Uberlegungen eine die verschiedenen
kulturellen Raume kreuzende, transdisziplindre Perspektive einnehmen.



18 —— 1 Einleitung

Spuren von literarischen Texten sollen mit theoretischen Texten zu relevan-
ten Fragen von Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart verzahnt betrachtet wer-
den. Denn aus einer ausschliefflich biowissenschaftlichen oder sozialwissen-
schaftlichen Perspektive, die andere Diskurse und Debatten ausklammert, lésst
sich unser menschliches Verhéltnis zu Tieren nicht verstehen und nicht verén-
dern. Es lohnt sich der Versuch, Theorie und literarische Praxis eng zu fithren,
damit Fluchtlinien des Denkens entstehen konnen. Grob lassen sich drei Themen-
felder als zentral ausmachen: Die (Tier-)Ethik (vgl. Kapitel 2), eine spezifische Poe-
tik des Tier-Werdens (vgl. Kapitel 3) und Relationen (vgl. hauptséchlich Kapitel 4).
Mit diesen thematischen Rahmungen sollen in ausgewdhlten Erzdhltexten neue
Denkanst6fie jenseits des bereits etablierten Diskurses gefunden werden.

1.2.1 Literarischen Spuren folgen

Den Spuren von Tieren zu folgen, heif3t hier einerseits, das Verhéltnis von Realitéit
und Fiktion zu problematisieren. Denn es gibt einen Wesensunterschied zwischen
Tieren in Texten und Tieren in der auflerdiegetischen Welt. Oder wie Roland
Borgards es pointiert formuliert, einen Unterschied zwischen ,.einem Safarinachmit-
tag und einem Leseabend“ (Borgards 2012, 87). Es lohnt sich aber, wie auch Borgards
schreibt, diese Differenz zu problematisieren. Er nimmt an, dass Erfahrungen, die
wir mit ,wirklichen‘ Tieren machen, die Lektiire eines literarischen Textes bestim-
men konnen und die Lektiire von Texten unser Bild von Tieren pragt — eine An-
nahme, die ich teile. ,Aus solch einer Perspektive wéren die Tiere in Texten nicht
nur Zeichen- sondern auch Lebewesen; und umgekehrt erscheinen die Tiere in der
Welt nicht nur als Lebe-, sondern zugleich auch als Zeichenwesen“ (Borgards 2012
88), schreibt Borgards und schlief3t hier an Haraways Thesen an, die Tiere als ,ma-
teriell-semiotische Knoten“ (Haraway 1995, 85) sieht. Wenn ich den literarischen
Spuren von Tieren folge, folge ich also einerseits Konzeptionen von tierlichen Lebe-
wesen, die sich in den jeweiligen Erzdhlungen niederschlagen. Andererseits konnte
man aber auch den realen Tieren in der Welt, die mit diesen fiktiven Tieren ver-
bunden sind, folgen. Dies wire zum Beispiel dariiber méglich, das fiktionale Wis-
sen Uber die tierlichen Figuren mit realen Forschungen zu Tieren z. B. aus der Bio-
logie der jeweiligen Entstehungszeit engzuftihren. Das epistemologische Interesse
koénnte dann etwa da liegen, die Literatur ganz handfest auf ihren Realititsgehalt
hin zu befragen — eine Fahrte, der ich allerdings in der vorliegenden Arbeit nicht
folge. Mir geht es nicht darum zu zeigen, wie ,real‘ oder wie ,fantastisch® die Tiere
in den Erzéhltexten dargestellt werden. Gleichwohl liegt auch dieser Arbeit die Auf-
fassung zugrunde, dass Figuren in Texten und tierliche Figuren in Texten in beson-
derem Maile, keine blofSe Fiktion sind, die unverbunden mit der Realitit aufserhalb



1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplindrer Forschung =—— 19

des Textes waren. Wie nah Haraways Konzeption von Tieren in literarischen Tex-
ten als materiell-semiotische Knoten (vgl. Haraway 1995, 85) an Erich Auerbachs
Auffassung sind, hat Patricia Gwozdz herausgearbeitet (vgl. Gwozdz 2023, 9). Wenn
Literatur, wie wir gesehen haben, mit Ette und Messling, in Auseinandersetzung
mit Auerbach, ein Erfahrungswissen bietet, so kann man, auch jenseits der Frage
nach ihrem Realitdtsgehalt nach einem spezifischen Wissen der Literaturen der
Welt fragen, die diese in Verbindung zur aufiertextuellen Wirklichkeit setzen. Es ist
dieses Wissen, dem ich auf der Spur bin.

Ich beziehe mich dabei hauptsédchlich auf einen Spurbegriff, wie er bei
Derrida angelegt ist.! Mit Derrida sind Spuren Formen der Wissensproduktion
(vgl. Derrida 1967 und 2006), die nicht einfach geléscht werden kénnen (vgl. Derrida
2006, 186). Dies macht Spuren zu hilfreichen Analysewerkzeugen, gerade auch
wenn es um Dispositive der Macht geht. Die Verbindung zwischen Semiologie
und Spur, wie in De la grammatologie (1967) entwickelt, ist fiir Derrida der
Ausgangspunkt unseres zeichenhaften Weltverstandnisses. Derrida nennt diesen
Ausgangspunkt ,différance” (vgl. Derrida 1967, 31, 38 und Kramer 2007h). Fir
Derrida ist dies die Spur des ,Tieres, das er also ist“, der es zu folgen gilt:

L’animal que donc je suis, a la trace, et qui reléve des traces, qui est-ce ? Parle-t-il ? Parle-t-il
francais ? Supposez-le signant une déclaration, trace parmi d’autres, a la premiere per-
sonne, ,je“ ,je suis“. Cette trace serait déja le gage ou 'engagement, la promesse d’'un dis-
cours de la méthode autobiographique. Qu’il soit ou non prononcé, exposé comme tel, thé-
matisé, le ,je“ toujours se pose autobiographiquement. (Derrida 2006, 83)

Derrida mdchte auf die Subjektkonstruktion und Definition des Tiers als ein Ande-
res des Menschen hinaus, die er in der gesamten Philosophietradition beobachtet.
Diese detaillierte Dekonstruktion und eine Auseinandersetzung mit dem Spurbe-
griff bei Lévinas und Lacan liberlasse ich Derrida (s. ders. 2006) und anderen Arbei-
ten, die sich ausschlieflich einer Theoretisierung und Fruchtbarmachung der ,Spur*
widmen (vgl. beispielsweise den sehr aufschlussreichen Band von Kramer, Kogge
und Grube 2007: Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst). An-
ders als Derrida folge ich auch nicht ,dem Tier*, sondern bin auf der Spur einer Ver-
zahnung von ausgewdahlten theoretischen und erzahlenden Texten, die Auskunft
iber Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart geben. Ich folge aber Derrida, insoweit

11 Auch Carlo Ginzburg widmet sich der der Spur und dem Spurenlesen. Er entwickelt eine ,Se-
miologie der Spur“ (Krdmer 2007a, 168). Fiir Ginzburg ist die ,Spurensicherung* (ders. 1995) eine
Form, insbesondere ,lokales Wissen‘ zu erschlieffen und von diesem konkreten auf ein Allgemei-
nes zuriickzukommen. Diese Methode ist auch bei Derrida angelegt, wie ich im Folgenden zeige.
Fiir eine nahere Erschliefung von Ginzburg insbesondere im Hinblick auf das Erzahlen und die
Suche nach einer ,minor universality“ vgl. Messling und Tinius 2023, 18-19.



20 — 1 Einleitung

er auf die methodologische Dimension der Spur verweist, die hilfreich ist, ,die
Grenzen eines Anthropozentrismus, die Grenzen einer im Diskurs und in den Wor-
ten der Menschen eingeschlossenen Sprache zu tiberschreiten“ (Derrida 2010a, 155).
Denn literarische Spuren kénnen Ahnliches. Wenngleich sie immer noch eine
menschliche Sprache sprechen, so kdnnen sie doch eine poetische Sprache entfal-
ten, die Grenzen Uberschreitet, etwa auch Tiersprachen, Tierstimmen und Bezie-
hungen zwischen Menschen und Tieren evoziert und Theorie und Erzdhlen mitein-
ander verbinden. Und diese Spuren konnen wiederum gelesen werden.

Die Tiere, denen ich folge, sprechen meist Franzdsisch oder Spanisch. Manche
von ihnen setzen sich autobiographisch als erzdhlendes ,Ich“ im Text selbst, iber
andere wird erzahlt. Insofern literarische Texte iiber Tiere sprechen, ist dieses
Sprechen iber Tiere mit Haraway, die hier stark an Derrida ankniipft, immer
auch ein Umgang mit Tieren. In meiner Suchbewegung nach einem verdnderten
Denken tiiber und von, aber auch mit Tier-Mensch-Relationen, die ich versuche
mitzudenken, folge ich daher den Spuren sehr unterschiedlicher Tiere in erzéh-
lenden Texten.'? Auch wenn Literatur zwar, anders als die Philosophie, Dinge
nicht auf den Begriff bringen muss, kann sie uns sehr wohl auf die Spur von Kon-
zeptionen bringen. Literaturwissenschaftliche Forschung, die dialogisch diesen
Spuren in Auseinandersetzung mit theoretischen Konzepten folgt, kann vielleicht
wiederum die literarischen Spuren selbst konzeptuell stirken. Uber die Spuren
der literarischen Texte, so die Annahme, lasst sich die Faktizitat, Historizitat und
Poetik von Tier-Mensch-Relationen befragen und ein spezifisches dsthetisches
Wissen erschliefien, das — mit Ranciére — selbst produktives Element des politi-
schen Diskurses ist. So sollen Schwellen aktueller (Tier)forschung tberschritten
werden.

1.2.2 Schwellen aktueller Theoriebildung

Die ,Schwellen’, die die Kapitel dieser Arbeit trennen und sie zugleich miteinander
in Verbindung setzen, bieten Raum, um entstehende, dynamische und poetische
Konzeptionen zu stidrken und zu schérfen. Sie sind auch als epistemologische
Schwellen zu verstehen und dienen der konzeptuellen Starkung der Fluchtlinien

12 Zum grofieren Zusammenhang des Suchens, Findens und Erfindens vgl. inshesondere Ette
2022a. Die dort systematisch erfasste Untersuchung Ettes zur ,Auffindung“ und ,Erfindung®
(ebd., V) der Amerikas, haben mich in meiner Zeit als Studentin und Promovierende in der Ro-
manistik der Universitat Potsdam begleitet. Sie flieflen ganz selbstverstidndlich in meine eigenen
Uberlegungen zum Finden und Folgen der erfundenen Spuren ein.



1.2 Zur Vorgehensweise: Spuren und Schwellen transdisziplinarer Forschung =—— 21

der literarischen Spuren. Als Zwischenfazit vermitteln sie zwischen Theorie, die
qua ihrer disziplindren Logik dazu verdammt ist, Dinge auf den Begriff zu bringen
(vgl. Ette 2022c, 110 £), und dem Erfahrungswissen der erzahlenden Texte, die dies
wiederum nicht vermégen. Denn eine Philologie, wie ich sie begreife und wie sie
der vorliegenden Arbeit methodisch zugrunde liegt, kann eine Schwelle bauen und
eben solche ,poetischen Konzeptionen’, die nie einfach und monologisch sind, in
ihren Funktionsweisen sichtbar machen und sie zugleich schirfen. Auch Literatur
selbst kann als ein solches Schwellenphdnomen betrachtet werden, denn sie bietet
einen Zugang zum Wissen, der zu vermitteln vermag. Erzdhltexte vermaogen es,
Briicken iiber Hirden des (Nicht-)Verstehens und der (Vor-)Verstindnisse zu
bauen. Damit hilft Literatur auch, die diskursive Verfasstheit von Welt zu hinterfra-
gen. Ahnliches gilt fiir die menschlichen und nicht-menschlichen Tiere in den nar-
rativen Texten. Sie konnen als Schwellenbewohner:innen gefasst werden, die sich
zwischen Fiktion und Realitét, Text und text-externer Wirklichkeit bewegen und
héufig Subjekt und Objekt, Wirkung und (textuelle) Struktur zugleich sind. Eine sol-
che Auffassung schliefit sich an die oben ausgefithrten Konzepte von Tieren in Tex-
ten als ,materiell-semiotische“ Bedeutungszusammenhénge an, wie Haraway es
formuliert. Sie bewegen sich also, wenn man so will, zwischen universalistischem
Zeichen (Tier) und konkretem Lebewesen, oder, um es mit Derrida zu wenden, an
den ,ausgefransten Randern der abgriindigen Grenze zwischen Menschen und Tie-
ren“. Derrida nennt diese Grenze ,Limitrophie“ (Derrida 2006, 51).2% Die Schwellen
dieser Arbeit sind einerseits im Anschluss an Michel Foucault diskursive Schwellen,
die dariiber Auskunft geben, welche Geltungsanspriiche an die Gesellschaft als be-
rechtigt wahrgenommen werden und welche nicht. Die mit Tier-Mensch-Verhalt-
nissen verbundenen Dispositive, die gegenwartig virulent werden, sollen sichtbar
werden.* Andererseits sollen hier gerade die in den Spuren angelegten Stofrich-
tungen konzeptuell gestarkt werden und als ein polylogisches Wissen, erfahrbar
werden. Die Schwelle bietet aber auch eine kleine Hiirde, die tiberschritten werden
muss. Es sollen an dieser Stelle im Text der vorliegenden Arbeit auch Diskontinuita-
ten, feine Risse im westlichen Anthropozentrismus erkennbar werden, die Fluchtli-
nien abzeichnen und einen Paradigmenwechsel in unserem Denken iiber Tiere an-
stofien. Es sollen Schwellenphédnomene fasshar werden, welche einerseits die

13 Auf dieses grundlegende Konzept der Limitrophie von Derrida komme ich im Verlauf der Ar-
beit immer wieder zurtick. Eine verstirkte Auseinandersetzung findet in Kapitel 3 ,Tier-Werden
heifst Mensch-Werden* statt.

14 Gegenstand dieser Arbeit soll es nicht sein, in engem Anschluss an Foucault, die Dispositive,
die mit Tier-Mensch-Verhéltnissen auftauchen herauszuarbeiten. Diese Forschung leistet Julia
Bodenburg in ihrer Dissertation Tier und Mensch. Zur Disposition des Humanen und Animalischen
in Literatur, Philosophie und Kultur um 2000 (2012).



22 —— 1 Einleitung

Beziige, die Beziehungen sichtbar machen und andererseits tiber das Potential ver-
fligen, Tier-Mensch-Relationen anders zu leben und zu denken.

1.3 Textauswahl und Aufbau. Tiere und Menschen
in Erzdhltexten des 21. Jahrhunderts

Die Textauswahl folgt dabei keinem vorgegebenen, starren Schema, sondern —
wie die Theoriewahl auch — der Anschlussfdhigkeit an meine Fragestellung,
sowie der Passungen zwischen literarischen und theoretischen Texten im Hin-
blick auf diese Fragestellung. Das bedeutet aber zugleich, dass diese Arbeit keinen
weit gefassten Einblick in alle in den letzten Dekaden verdffentlichten Erzahltexte
bietet, in denen Tiere eine Rolle spielen. Eine solche Uberblicksarbeit stiinde in
der Romanistik fiir alle romanischen Sprachen oder auch fiir jeweils hervorgeho-
bene romanische Sprachen noch aus.

Grundlegende Erzahltexte sind in dieser Dissertation im 2. Kapitel der
Roman Caddver exquisito (2017) von Agustina Bazterrica, Anima (2012) von Wajdi
Mouawad in Kapitel 3 und der Text von Nastassja Martin Croire aux fauves (2019).
Alle von mir als literarische Spuren ausgewéhlten Erzahltexte sind in der zweiten
Dekade des 21. Jahrhunderts erschienen. Ich nehme an, und die Sichtung anderer
Erzahltexte sowie der Forschungsstand in den Animal Studies legen dies nahe,
dass sich die Auseinandersetzung mit den metaphysischen Ordnungskategorien,
mit dem ,Karnophallogozentrismus“ (Derrida 2010a, 155; franz. ,carnophallogo-
centrisme*; Derrida 2006, 144), wie Derrida schreibt, gerade in der letzten Dekade
seit der Veroffentlichung von L’animal que donc je suis, (2006) noch einmal gedn-
dert hat. Die Vertffentlichung der ausgewdahlten Texte fallt in diese Phase nach
der weltweiten Finanzkrise 2008, in der gerade auch eine Verscharfung der Kri-
sen, die seit 1989'° mehr oder weniger latent schwelen, stattgefunden hat. Diese
Phase des ,post-Globalen“ ist von einer ,Welt(er)schopfung“ (Miiller 2023, 12) ge-
prégt, wie Gesine Miiller schreibt, die sich aber auch produktiv in der Schépfung
neuer Literaturen der Welt niederschlagt (vgl. dies., 3). Die hier formulierte Ambi-
valenz lasst sich auch an der Textauswahl fiir meine Arbeit ablesen: alle Texte
stammen aus dieser Phase des vergangenen Jahrzehnts und stehen in Beziehung
zur ,unmittelbaren Gegenwart“.'® Meine Auswahl der literarischen Texte folgt
der Uberzeugung, mit und durch genau diese Erzahltexte der unmittelbaren Ge-

15 Zum Jahr 1989 als Ende der ,Epoche des Universalismus“ vgl. Hofmann, Messling 2021.
16 Vgl. hierzu auch die Ausfiihrungen zur Arbeit mit einem Gegenwartskorpus in der Habilitati-
onsschrift von Markus Lenz 2022: Die verletzte Republik, inshesondere in Kapitel 2.3 und 2.5.



1.3 Textauswahl und Aufbau = 23

genwart auf die Fallstricke hinweisen zu konnen, die zentral fiir die Fragestellung
sind und die Fluchtlinien im Denken von Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart
aufzeigen konnen, mit denen sich diese Relationen als verdnderbar zeigen. Die
vorliegende Studie macht es sich zur Aufgabe, gerade solche Erzahltexte systema-
tisch zu erschliefien, die bisher von der Forschung noch wenig beachtet wurden
und die im Zusammenhang mit der von mir gestellten Frage nach Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart noch nicht erschlossen sind. Auf den jeweiligen For-
schungsstand zu den ausgewéhlten Erzdhltexten gehe ich in den einzelnen Kapi-
teln detailliert ein. An dieser Stelle sollen nur einige kurze Bemerkungen dazu
fallen, die helfen, die Texte besser in den Gesamtzusammenhang meiner For-
schungsarbeit einzuordnen: Am meisten besprochen ist sicherlich Mouawads
vielstimmiger Thriller Anima (2012), der bereits Gegenstand einer Konferenz in
Frankreich'” war, aber dariiber hinaus, vor allem in Deutschland bis vor kurzer
Zeit noch nicht viel rezipiert wurde. Die argentinische Autorin Bazterrica gewann
mit ihrem Roman Caddver exquisito (2017) den angesehen Premio Clarin in der
Kategorie ,Novela“. Daraufhin erschienen einige Artikel und Rezensionen, haupt-
sachlich in spanischer Sprache, auf die ich teilweise in Kapitel 2 eingehen werde.
In der deutschsprachigen Romanistik wird sie zwar sehr wohl wahrgenommen,
es gibt aber noch keine Verdéffentlichung zu ihrer kannibalistischen Dystopie. Der
autobiographische Text der Anthropologin Croire aux fauves (2019) ist ein grofser
Publikumserfolg in Frankreich, ebenso wie in Deutschland. Er ist von der Literatur-
wissenschaft noch nicht ndher in den Blick genommen worden, was sicherlich
auch damit zusammenhéngt, dass er erst vor wenigen Jahren erschienen ist und
Forschungsarbeiten, wie die vorliegende auch, Zeit brauchen. Meine Dissertation
erschliefSt alle drei Erzéhltexte erstmals hinsichtlich der Frage nach Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart.

Die Auswahl der drei genannten Erzédhltexte folgt lose drei Spuren, die mir,
wie oben beschrieben, relevant fiir die Erforschung von Tier-Mensch Beziehun-
gen erscheinen: Im 2. Kapitel ,Hinter der Fassade der Schlachthdfe“ steht die Ver-
bindung von (Tier-)Ethik und Asthetik im Mittelpunkt. Ich folge hier der Spur von
Caddver exquisito (2017), der literarisch einen Blick hinter die Fassade der
Schlachthofe bietet. Was erzahlt dieser in einer nahen Zukunft angesiedelte
Roman tber die ethisch-normative Grundordnung unserer Gegenwart? Mein For-
schungsinteresse an diesem Erzéhltext gilt besonders der Funktionsweise gesell-

17 Die internationale und interdisziplindre Konferenz der Universitat Lorraine fand unter dem
Titel Langue d’Anima am 27. und 28. November 2014 auf dem campus lettre et science humanes de
Nancy statt. Der zughérige Tagungsband erschien 2016 unter dem Titel Langue d’Anima. Ecriture
et histoire contemporaine dans U'ceuvre de Wajdi Mouawad, herausgeben von Claire Badiou-
Monferran und Laurence Denooz.



24 —— 1 Einleitung

schaftlicher Ein- und Ausschlussmechanismen, die mit Konzeptionen vom Men-
schen in Differenz zum Tier zu tun haben. Welche ethischen Modelle, wie bei-
spielsweise ein in der Tierethik vielfach diskutierter Utilitarismus Peter Singers,'®
koénnen noch gegen die normative Aushéhlung dieser Differenz, die die Grenzen
von Menschen und Tieren feststellt, um Hierarchien und Ausbeutungsverhalt-
nisse auch jenseits der Tier-Mensch-Beziehungen zu betonieren, in Stellung ge-
bracht werden? Um der Rolle des Sprachlichen fiir die Manifestierung und Konso-
lidierung von struktureller Gewalt auf die Spur zu kommen, scheint Caddver
exquisito (2017) von Agustina Bazterrica pradestiniert. Wie greift der Erzahltext
in die Verhandlung von Fragen auf Leben und Tod von Tieren und Menschen in
der Gegenwart ein? Was vermag er zu einer (zukiinftig) moglichen Konzeption
von Relation zu sagen? Eine erste These dazu ist, dass die Ethik in dieser Spur
nicht ausschliefflich im Inhalt des Erzdhltextes zu suchen ist, sondern aus dem
Wissen iiber die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a), die der Roman als
kiinstlerische Praxis erfahrbar und verstindlich macht, abgeleitet werden kann.
Die Verbindung von Ethik und Asthetik soll in diesem Kapitel herausgearbeitet
werden.

Das nichste Kapitel ,Tier-Werden heifdt Mensch-Werden“ (Kapitel 3) befasst
sich mit der poetologischen Befragung der Grenze zwischen Mensch und Tier. Es
fihrt uns in den Kern der Problematik einer anthropozentrischen Konzeption
von Sprache. Befassen wir uns als Menschen mit Tieren, ist es immer der Mensch,
der am Ende spricht. Aus dieser Form des Anthropozentrismus kommen wir auch
in literarischen Texten nicht heraus. Was aber moglich ist, und dies fithrt Mouawad
in Anima (2012) vor, ist, Tieren eine Stimme zu verleihen. Es ist zundchst ein
Mensch, der Tiere sprechen lésst. Es lohnt sich daher, dieses Verhéltnis zu proble-
matisieren. In diesem Kapitel bin ich den Schnittstellen auf der Spur, an denen
sich Animalitat und Asthetik, Tier und Text, Mensch und Tier kreuzen. Im An-
schluss an neue Forschungen zur Sprach- und Kommunikationsfahigkeit von
Tieren sowie an philosophische Uberlegungen lasst sich mit Hilfe des Erzahltextes
Anima fragen, was mit Konzeptionen von Tier-Mensch-Relationen passiert, wenn
Tieren unterschiedlicher Spezies literarisch Sprachvermdgen zugesprochen wird?
Was passiert, wenn ein Tier-Werden, das bei Deleuze und Guattari als eine
Schreibhaltung mit revolutionédrer Sprengkraft gedacht ist, konzeptuell iiber viele
verschiedene, tierliche Erzdhlperspektiven gewendet wird?

18 Peter Singer ist der mit Abstand bekannteste Tierethiker. Er gilt gemeinsam mit Tom Regan
als Begriinder einer modernen Tierethik. Ich werde beide ethischen Modelle in Kapitel 2 ndher
vorstellen.



1.3 Textauswahl und Aufbau = 25

Die Hoffnung ist, dass sich im Erzahlen Mouawads, der die Schreibhaltung
des ,Tier-Werdens“ bei Deleuze und Guattari konzeptuell wendet und zur Ma-
xime seines Schreibens macht, Fluchtlinien aus dem majoritdren Diskurs einer
bindr-hierarchischen Opposition von Tier und Mensch ergeben. Ich frage in die-
ser Spur nach den Madglichkeiten eines ,Minoren‘ mit politischer Sprengkraft,
einer Poetik des Tier-Werdens, das Mensch-Werden bedeuten kann.

Das vierte Kapitel ist schliefdlich geprédgt von einer Suche nach und einer kon-
zeptuellen Kliarung derjenigen Relation, die eine Verbindung zwischen Theorie und
literarischer Schreibpraxis herstellt. Im Mittelpunkt steht das Schreiben Nastassja
Martins, dessen Spuren ich in Croire aux fauves (2019) folge. Was bedeutet es
angesichts personlicher und globaler Krisen in Relation zu treten? Was kann Re-
lation tberhaupt bedeuten und wie kénnen wir die Welt bewohnen, chne (zu-
ruck) in identitdre und ausschlieffende Konzepte von ,Welt‘ und ,Beziehung zu
verfallen? Welche Rolle kdnnen Erzdhlungen bei der Erschaffung von solchen rela-
tionalen, beweglichen Subjektposition spielen? Die Krise erscheint hier als Aus-
gangspunkt des Denkens einer verdnderten Relationalitidt. Um die Ergebnisse
meiner Forschung, wie in den drei Kapiteln des Hauptteils dieser Arbeit darge-
stellt, auch iiber den deutschsprachigen Raum hinaus zuganglich zu machen, sind
ihnen jeweils eine Zusammenfassung auf Englisch vorangestellt.

Alle drei Fahrten sind von der Annahme geleitet, dass gerade die ausgewéahl-
ten Erzahltexte mit ihren vielféltigen Logiken Anhaltspunkte fiir einen Gegenent-
wurf zum u. a. von Derrida und Haraway kritisierten Logozentrismus westlichen
Denkens bieten. Dies ist verbunden mit der Hoffnung, eine Konzeption der Rela-
tion lesbar und fassbar zu machen, die jenseits des logozentrischen Aufbaus der
Welt liegt. Ich verspreche mir von diesem Ansatz — der notwendigerweise immer
heuristisch bleibt — neue Einsichten in Konzeptionen von Tier-Mensch-Relationen
zu erlangen, die auch fiir die Zukunft tragfahig sind und nicht zuletzt einen ver-
dnderten Umgang mit nicht-menschlichen Tieren ermdoglichen.






Trace 1: Behind the Facade of the
Slaughterhouses. Ethics and Aesthetics






This thesis begins by examining the aesthetic regime in the postglobal phase of the
twenty-first century, which is marked by the end of universalism. In this chapter of
my study, I follow the trace of the dystopian novel Caddver exquisito (2017) by Ar-
gentinian author Agustina Bazterrica. Following this literary trace, while engaging
with theoretical texts, enables a wide-ranging and profound diagnosis of the crisis
characteristic of this moment, providing answers to its urgent questions. These in-
clude the manner and criteria by which Western traditions of thought construct
human-animal relationships in the twenty-first century; the reasons for the wide-
spread acceptance of the suffering of so-called farm animals in Western cultures;
and the legitimization of hierarchies based solely on anthropological difference. In
the 1970s, Peter Singer proposed a utilitarian ethics equally applicable to all sen-
tient beings, including nonhuman animals, centered on a critique of speciesism.
Analogous to racism and sexism, Singer defines speciesism as discrimination
against beings on the basis of the morally arbitrary criterion of belonging to a par-
ticular species (see Singer [1975] 2009, 6). Bazterrica’s literary text addresses this
issue by fictitiously transferring the practices of the meat industry from nonhuman
to human animals. The text’s implicit exposure of the Western cultural anthropo-
centric perspective and its positioning of humans as the pinnacle of creation as a
form of speciesism is particularly noteworthy.

In her dystopian novel, Bazterrica incorporates an animal ethic within the
broader context of a general social critique, thereby underscoring the historical
and philosophical underpinnings of the human-animal distinction in Western
thought. An ethical regime as articulated by Singer’s utilitarian conception of
ethics would prove ineffective in the narrated world, as all slaughtered beings
are human. Thus, the novel’s narrative provides a clear indication that the bio-
political dimension of the crisis of modernity is particularly concentrated in contem-
porary human-animal relations. This first trace, therefore, not only reveals the
limitations of an ethical theory based on similarity but also enables a critique of
the entire ethical-normative system that has been globalized by Western neo-
liberal capitalism in the modern era. The narrative allows us to look behind the
facade of the slaughterhouse.

In the fictional text, all similarities are meaningless, because thinking in
terms of similarities also encourages hierarchical gradations of obligation, as the
ethicist Markus Wild points out in reference to Derrida: “In the event of a conflict,
those relations would prevail that we maintain with those who are close and
equal to us” (Wild 2014, 12). However, a binary-hierarchical “ethics of difference,”
based on differences and repeating the dualism between animals and humans of
a logocentric worldview, does not resolve the narrated (and real) dilemma.

Bazterrica’s decision to focus on the slaughter industry in her dystopian
novel is no mere coincidence. This particular industry, both within the text and

8 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. [[(c<) IZ2X=CH| This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-002


https://doi.org/10.1515/9783111444550-002

30 —— Trace 1: Behind the Facade of the Slaughterhouses. Ethics and Aesthetics

in the extratextual reality, serves as a prime example for the entanglement of
lives in the modern world, both human and nonhuman. This first trace thus also
addresses racism, sexism, and classism. This helps to show that the dichotomy be-
tween the animal and the human is not merely an isolated ideology; rather, it is
deeply connected to other exclusionary (and inclusive) mechanisms that are
likewise founded on antagonistic principles. This literary approach as presented in
the dystopian novel serves to elucidate the broader context of a biopolitical con-
ception of power—one that impacts the lives not only of nonhuman animals, but
also of human beings.

It is through the distancing perspective of the dystopian novel that the mech-
anisms of inclusion and exclusion—inscribed in logocentrism, at the core of
which lies the animal-human distinction—become visible and accessible as liter-
ary knowledge. The distinction between human life and animal life that may be
deemed acceptable to kill is therefore revealed as malleable in its definition. It is,
namely, literary dystopia that can distance an object and thus make this dis-
Junction perceptible and audible, in the sense elaborated by Deleuze in his book on
Foucault (see Deleuze [1986] 2004), and thus make visible the invisible reality behind
the facade of slaughterhouses. The dissent that, for Rancieére, lies at the core of the
concept of the political (see Ranciere 2009a, 265) becomes perceivable as disjunction.
Bazterrica’s novel, with its emphasis on discourse, exhibits a metareflective level that
is less evident in other texts. This level can be interwoven with the book’s theoretical
analyses in such a way that discourse becomes tangible to experience, even as
experience gains conceptual force: it is not only “engaged literature” that points
out injustices, but also literature as fashioned by Bazterrica that becomes politically
effective as literature by revealing the dissent, that is to say the friction between the
visible and the sayable.

Caddver exquisito (2017) reveals the necessity of social transformation as a
challenge for the present day. To circumvent the impending collapse of an ethical
framework rooted in Western logocentrism, it is thus imperative to develop alter-
native modes of thinking concerning human-animal relations. The question that
arises is: What does this entail? A preliminary response to this challenge is to
problematize it, undertaking a radical interrogation of its linguistic foundations
and its logocentric and binary-hierarchical underpinning. This endeavor is not
solely motivated by the concern for nonhuman animals, but also for the sake of
human well-being. It implies using the loopholes offered by the “fine cracks”
(Bazterrica 2017, 13) present in language itself, as these may also indicate potential
“lines of flight” (Deleuze and Guattari 1975, 15). Only if we are able to conceptualize
animals beyond established discourse can we plausibly elaborate a different ethic,
one that would be an ethic of relation rather than an exclusive dualism or a
complementary lack.



2 Hinter der Fassade der Schlachthofe. Ethik
und Erzahlen

Recuerda las fotos del matadero de Salamone que le mostré su madre. El edificio esta de-
struido, pero la fachada sigue intacta, con la palabra matadero como un golpe mudo.
Enorme, sola, la palabra se resisti6 a desaparecer. (Bazterrica 2017, 34)

Die Schlachthofe der Welt sind Orte, an denen sich Tier-Mensch-Relationen der
Gegenwart besonders deutlich polarisieren und sich Ambivalenzen im Umgang
mit nicht-menschlichen Tieren zeigen. Es sind Orte, an denen nicht-menschliche
Tiere — heute zumeist im industriellen Mafistab — massenhaft getdtet werden und
zugleich Aktivist:innen versuchen, fiir tierliches Leid zu sensibilisieren. Zugleich ist
die globale Schlachtindustrie ein Wirtschaftszweig, an dem zahlreiche, fast
immer prekare Arbeitsverhéltnisse und mit ihnen menschliche Existenzen hén-
gen. Tierliches Leben, das straffrei get6tet werden kann, wird von menschlichem
Leben geschieden. In den Schlachthdofen wird sichtbar, dass Fleischkonsum, wie
héufig abstrahierend bezeichnet, das Essen von Tieren bedeutet und — in den
allermeisten Féllen — deren vorherigen Tod." Tiere essen? wie Jonathan Safran
Foer provokant im Titel seines 2009 erschienen Buches fragt, ist damit die am
weitesten eingreifende Frage in Tier-Mensch-Beziehungen, ist sie doch immer
eine Frage auf Leben und Tod. Spéatestens beim Verzehr stirbt das andere Tier,
das Essen von Fleisch bedeutet den Tod von Tieren. In diesem Kapitel mochte ich
daher zunédchst einer Spur hinter die Fassaden der Schlachthéfe der Welt folgen.
Literarische Texte, die sich mit Schlachthéfen befassen, haben eine lange Tradi-
tion. Historisch standen in der ,Schlachthofliteratur vor allem seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts soziopolitische Fragen im Vordergrund.”® Der Schlachthof als literarisches
Motiv nimmt zundchst hauptséachlich den Menschen und gerade an der Jahrhun-
dertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert die soziale Frage in der Industrialisierung
in den Fokus. Zugleich wird tierliches Leid aber nicht ausgeblendet, sondern auch
die Literatur der Moderne vermag ,die Evidenz des Leidens der Tiere erfahrbar

19 Einige Tiere werden auch lebendig verzehrt, wie z. B. Austern, Maden in der italienischen Ka-
sespezialitdt Casu Marzu oder Oktopusse in der koreanischen Kiiche. Diese Tiere sterben meist
aber kurz vor oder eben beim Verzehr. Zum Kése, in dem Wiirmer leben, die den Geschmack
prégen, hat Ginzburg (1990) einen ebenso einflussreichen wie aufschlussreichen Aufsatz ge-
schrieben, indem es allerdings weniger um die Wiirmer als um die Kultur geht. Weiterfiihrend
zu Ginzburg im Hinblick auf die Fragestellung einer ,Minor Universality“ vgl. Messling und
Tinius 2023.

20 Einen guten Uberblick iiber literarische Texte, die sich mit dem Schlachten befassen, bieten:
Linnemann 2006; Potts 2016; McCorry und Miller 2009.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-003


https://doi.org/10.1515/9783111444550-003

32 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

zu machen® (Linnemann 2006, 13). Man denke hier beispielsweise an Esteban
Echeverrias Erzahlung El Matadero (1871), Emile Zolas Le Ventre de Paris (1873),
Upton Sinclairs sozialkritische ,Stockyard-Fiction The Jungle (1906) bis hin zu
Berthold Brechts epischem Theaterstiick Die heilige Johanna der Schlachthdéfe (1931).
Aus einer raumtheoretischen Analyse lasst sich am Schlachthaus-Motiv zudem die
Verlagerung des Schlachtens und damit auch der im 19. Jahrhundert entstandenen
und immer weiter ausgebauten Schlachtindustrie von der Grofistadt (bei Emile Zola
Paris, bei Upton Sinclair Chicago) an die Peripherie beobachten: Arbeiter:innen
und Tiere werden marginalisiert und von den Zentren an die Rander gedrangt
(vgl. Lindemann 2006), wie auch der Erzéhltext der Argentinierin Agustin Bazterrica
Caddver exquisito (2017) zeigt, dessen Spur ich in diesem Kapitel folgen werde.

In der Forschung noch wenig beachtete Erzéhltexte der Gegenwart nehmen
den Schlachthof als Motiv auf, gehen aber zugleich iiber dessen symbolische Be-
deutung hinaus. Es gibt zahlreiche Verdffentlichungen der letzten Jahre, die sich
im weiteren Sinne um tierethische Fragen drehen. Subtiler als in Foers Text
scheint beispielsweise die Verbindung in Jean-Baptiste Del Amos Régne Animal
(2016) oder in Comme une béte (2012) von Joy Sorman. Hier stehen Nutztiere und
ihre Verquickung mit allen Lebensbereichen im Vordergrund. Wéhrend z. B. Del
Amos Werk Régne Animal (2016) die Geschichte dieser Bewegung als Familienge-
schichte von Schweineziichter:innen vom ausgehenden 19. Jahrhundert bis in die
Massenproduktion der 80er Jahre des 20. Jahrhunderts erzahlt, nimmt Joy Sorman
mit ihrem satirischen Erzdhltext iiber den jungen Pim die Ausbildung zum
Metzger und die Situation der Schlachthéfe und des Totens von Tieren heute in
den Blick. Beide Erzdhltexte sind keine ,aktivistischen Biicher’ die, wie beispiels-
weise Foers Buch Eating Animals (2009), aufriitteln wollen und direkte Argumente
fiir einen veganen Lebensstil liefern. Sie erscheinen dennoch als produktive Bei-
trage fir eine Tiertheorie, die im Gegensatz zur Tierphilosophie auch fiktive
Tiere und damit vielfaltige Logiken zu integrieren vermag, denn sie zeigen histo-
rische Dimensionen und gegenwértige Tendenzen auf. Vor allem neuere Verdf-
fentlichungen der letzten Jahre, wie die oben genannten Beispiele, sind noch
wenig rezipiert, auch wenn sie, wie Caddver exquisito (2017), von Kritiker:innen
wahrgenommen und pramiert wurden.” Tierethische Fragen werden verstarkt
seit der Jahrtausendwende mit Fragen nach den sozialen Zustinden im Kapita-
lismus neoliberaler Auspragung verkniipft und treten deutlicher in den Vorder-
grund. Sie werden in grofiere biopolitische Diskurse, die fiir die Gegenwart be-
stimmend sind, eingebettet und problematisieren diese. Die Krise einer Phase, die

21 Der Roman der Argentinierin Bazterrica gewann den hoch angesehenen Premio Clarin
Novela.



2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen = 33

als Kapitalozan (Haraway 2016b, 47) bezeichnet werden kann und seit dem Ende
des Universalismus von der sogenannten Postmoderne nur unzureichend adres-
siert wurde, hinterlésst eine Liicke (vgl. Hofmann und Messling 2021, 3). Sie tritt in
Erzahltexten haufig — auch als Grenze einer tierethischen Position — deutlich zu
Tage. Dabei verschiebt sich der literarische Blick vor allem seit Beginn des 21. Jahr-
hunderts leicht, wobei der Gestus dhnlich wie im 19. Jahrhundert eine umfassende
Kritik an der Gesellschaft und ihren Normen bleibt. Der Schlachthof als Motiv ist
auch in den letzten Jahrzehnten nicht nur Resonanzraum tierethischer Reflexio-
nen, sondern ist als fiktiver und realer Ort von Anfang an in die grofiere Fragestel-
lung eines Zusammenlebens, auch von Tieren und Menschen in der Welt, eingebet-
tet. All diese Veroffentlichungen sind keine ,leichte Kost‘, verhandeln sie doch
Fragen auf Leben und Tod, die zugleich driangende Fragen der zweiten Dekade des
21. Jahrhunderts sind.

Der massive Ausbau industrieller Tierzucht und Schlachtbetriebe im 20. Jahr-
hundert fithrt — spéatestens seit Peter Singers Vertffentlichung von Animal Liberation
(1975) - zu einer umfassenden Infragestellung des Umgangs mit nicht-menschlichen
Tieren. Animal Liberation bertcksichtigt die spannungsreiche Beziehung des Men-
schen zu anderen Tieren erstmals systematisch in der Ausformulierung einer prak-
tischen Ethik und ldutet schon friih Anderungen im Verhéltnis zu anderen Tieren
ein. Das Grundlagenwerk des US-amerikanischen Philosophen gilt als Geburts-
stunde der modernen Tierethik (vgl. Grimm und Wild 2016, 11). Gleichzeitig mit dem
Ausbau industrieller Massentierhaltung und intensivierter Nutzung von Tieren in
der Landwirtschaft, entwickelt sich in den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
eigene Tierethik, die das Verhéltnis zu nicht-menschlichen Tieren substanziell hin-
terfragt. Diese Ethik kann aber, wie Herwig Grimm und Markus Wild betonen,
nicht im engen Sinne als eine Bereichsethik, wie etwa die Wirtschaftsethik oder die
Medizinethik angesehen werden, denn Tiere spielen in fast allen Lebensbereichen
eine Rolle (vgl. Grimm und Wild 2016, 16). Wie schon gesehen, besteht zwischen
Menschen und anderen Spezies eine enge und meist ambivalente Beziehung, die
tief in die Definition von Leben, und damit einhergehend auch von menschlichem
Leben, hineingreift. Tiere sind nicht nur Nahrungsquelle, sie werden auch in Labo-
ren fiir Versuche gehalten, sie sind Haus- und Assistenztiere. Sie spielen fiir die Me-
dizin, die Unterhaltung, ebenso wie fiir fast alle Wirtschaftsteile eine wichtige
Rolle. Nicht-menschliche Spezies begleiten uns und gehen uns an — ,’animal nous
regarde“, wie Derrida schreibt (Derrida 2006, 50) und damit auch auf eine Ethik
abzielt, ohne allerdings explizit eine Tierethik zu formulieren. Wahrend Derrida
die Tierfrage in einen grofieren philosophischen Zusammenhang stellt und in sei-
nen posthum verdffentlichen Werken L’animal que donc je suis (2006) und La béte
et le souverain I (2008) und II (2010) die Grundfesten des westlichen Denkens an
dem, was wir das , Tier“ nennen, dekonstruiert, zielt Singer vor allem auf die Aus-



34 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

formulierung einer universalistischen Ethik, die nicht-menschliche Spezies bertick-
sichtigt. Es geht ihm — im Anschluss an den Begriinder des Utilitarismus Jeremy
Bentham — darum, die Summe des Leidens in der Welt zu verringern und grofitmogli-
ches Gliick fiir moglichst Viele herzustellen. Ob andere Spezies in unserem prakti-
schen Handeln berticksichtig werden miissen oder nicht, héngt schon fiir Bentham an
der Frage der Leidensfiahigkeit. Singer formuliert im Anschluss an dessen be-
rithmte Frage Can they suffer? (Bentham 1789) eine Ethik, nach der gleiches Leid
auch gleich berticksichtigt werden muss. Analog zu Rassismus und Sexismus meint
»Speziesismus“ nach Singer die Diskriminierung von Entitidten aufgrund des mora-
lisch arbitrdren Kriteriums der Spezieszugehorigkeit (vgl. Singer 1975, 6). Damit ist es
fiir den Ethiker unzuléssig, Tiere nur auf Grundlage dessen, dass sie keine Menschen
sind, aus der Gemeinschaft der Ethik auszuschliefsen. Der von ihm gepréagte Begriff
des Speziesismus ist verstarkt seit den 2000ern in aller Munde und illustriert den
starken Einfluss von Singers Denken. Sein Praferenz-Utilitarismus stoft aber bereits
unmittelbar nach der Verdffentlichung auch auf Kritik, nicht nur allgemein seitens
Gegner:innen einer eigenen Tierethik, sondern auch die Tierethik selbst entwickelt
sich seitdem rasant weiter.”* Tom Regan antwortet direkt auf Singers Ansatz, indem
er den ,inhdrenten Wert“ (Regan 1985, 35) eines jeden Individuums, auch von nicht-
menschlichen, betont und daraus moralische Rechte ableitet. Ein solcher Tierrechte-
ansatz zielt nicht mehr auf Gleichbehandlung auf Grundlage des Kriteriums des
Leidens, sondern auf einen inhdrenten Wert, einen Eigenwert, der auch nicht-
menschlichen Tieren zukommt. Es geht Regan nicht um ein Abwégen von Interes-
sen, sondern um eine egalitaristische Position, die im Abolitionismus mundet. Die-
ser zielt auf Grundlage der Annahme eines intrinsischen Wertes von tierlichem
Leben auf die rechtliche Abschaffung jeglicher Nutzung von Tieren, sei es in der
Landwirtschaft, in der Nahrungsmittelproduktion, bei der Jagd, in Laboren, im
Sport oder zur Unterhaltung (vgl. Regan 1985, 13). Ein solcher Tierrechteansatz
wurde in den vergangenen Jahrzehnten stetig weiterentwickelt. Die Schriftstellerin
Sue Donaldson und der kanadische Philosoph Will Kymlicka fordern in ihrem 2011
veroffentlichten Buch Zoopolis eine dezidiert politische Theorie der Tierrechte.
Nicht-menschlichen Tieren sollen demnach auch positive Rechte im Sinne von
Biirgerrechten zugestanden werden (vgl. Donaldson und Kymlicka 2011). Sie entwi-
ckeln einen Vorschlag, wie wir mit Tieren umgehen und leben konnten, und stellen
damit erstmals systematisch in Rechnung, dass wir in inter-Spezies Gesellschaften
leben und Tiere und Menschen sich nicht ,einfach in Ruhe lassen‘ konnen. Dafiir
sind die Verflechtungen und Verbindungen zu tiefgreifend. Neuere Publikationen

22 Fiir einen Uberblick iiber die wichtigsten Positionen der modernen Tierethik vgl. Herwig
Grimm und Markus Wild (2016).



2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen =——— 35

erweitern den Rechteansatz haufig, indem sie alle nicht-menschlichen Entitdten
mit in die Rechtsgemeinschaft mit aufnehmen und universelle Rechte beispielsweise
auch fiir die Natur fordern (vgl. bspw. Toledo 2022).

Einerseits kann also spatestens seit den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts
eine wachsende Sensibilitdt fiir nicht-menschliche Entitdten und inshesondere
andere Tiere beobachtet werden, andererseits kommt es zu einer massiven ,In-
tensivierung und Automatisierung der Tiernutzung seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts“ (Grimm und Wild 2016: 11) ebenso wie zu einer wachsenden Ausbeutung
der Natur. Vor allem industrielle Tierhaltung, Tierversuche und Massenproduk-
tion tierischer Produkte treffen in Gesellschaften des globalen Nordens auf Tier-
schutz- und Tierrechtshewegungen. Ein umfassender Rechtediskurs fir nicht-
menschliche Entitdten wurde dagegen zundchst von indigenen Gemeinschaften
des globalen Siidens angestofien. So hat Ecuador als erster Staat die Natur als
Rechtssubjekt verankert und erhebt die ,Natur oder Pacha Mama“* wie die indi-
gene Bezeichnung lautet, auf Verfassungsebene. In der Beschéftigung mit Tier-
Mensch-Verhéltnissen der Gegenwart kann man den ethischen Implikationen
eines verdnderten Verhéltnisses zur sogenannten ,Natur‘ kaum ausweichen.

Welche Tiere gegessen und welche gestreichelt werden — um den populédren
Buchtitel von Hal Herzog aufzunehmen® — ist aber nicht nur eine Frage, die die
Ethik beschéftigt. Sie dient seit Jahrhunderten ebenso der Versicherung von Zuge-
horigkeiten wie der Produktion von Ausschlissen.

Die identitatsversichernde Funktion kann sowohl innerhalb der Spezies
Mensch, bis hin zu rassistischen Zuschreibungen aufgrund von Nahrungstabus
oder -gewohnheiten, als auch iiber die Speziesgrenzen hinweg beobachtet wer-
den. Wo die Grenze zwischen mir und ,dem Anderen‘ verlduft wird auch anhand
dessen gezogen, was gegessen werden darf und was nicht (vgl. Harris 1985; Castro
1998; Levi-Strauss 2013). Tiere essen? ist also nicht nur eine Frage, die vor dem

23 In Art. 71 der Verfassung von Ecuador heif3t es: ,Art. 71.— La naturaleza o Pacha Mama, donde
se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia y el
mantenimiento y regeneracion de sus ciclos vitales, estructura, funciones y procesos evolu-
tivos. Toda persona, comunidad, pueblo o nacionalidad podrd exigir a la autoridad publica el
cumplimiento de los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar estos derechos se ob-
servaran los principios establecidos en la Constitucién, en lo que proceda. El Estado incentivara
a las personas naturales y juridicas, y a los colectivos, para que protejan la naturaleza, y promo-
verd el respeto a todos los elementos que forman un ecosistema.“ Der vollstdndige Verfassungs-
text ist verfiighar unter: https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/
constitucion_de_bolsillo.pdf.

24 Der vollstdndige Buchtitel des Psychologen Hal Herzog (2011) lautet: Wir streicheln und wir
essen sie: unser paradoxes Verhdltnis zu Tieren.


https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf

36 = 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Hintergrund einer als universell auftretenden Tierethik im globalen Norden ge-
fithrt wird, sondern durchaus auch der Diskussion in den Kulturwissenschaften
wert. Denn die umgekehrte Frage danach, warum bestimmte Spezies nicht geges-
sen werden durfen, deutet eindriicklich darauf hin, dass die Frage nach dem
Toten von anderen Tieren keineswegs durch universell giiltige Normen iiber alle
Kulturen hinweg gleich beantwortet werden kann (vgl. Levi-Strauss 2013). Im Ge-
genzug spielen auch Fragen der Anerkennung und der Sensibilitit gegentiber kul-
turellen Verboten und Geboten eine Rolle. Ein westlicher Universalismus, der seit
Jeremy Benthams Einlassung Can they suffer? (ders. 1789) zumeist die Leidensfa-
higkeit der unterschiedlichen Spezies zum Distinktionsmerkmal erhebt und
damit letztlich tiber Leben und Tod nicht-menschlicher Tiere entscheidet, wird
zunehmend in Frage gestellt. Grimm und Wild leiten ihr Buch Tierethik zur
Einfiihrung (Grimm und Wild 2016) mit dem Pacu-Jawi-Rennen auf Sumatra ein,
bei dem zwei Ochsen einen Jockey durch ein Reisfeld ziehen (vgl. ebd., 9-10). Sie
machen mit dem Beispiel des Pacu Jawi deutlich, dass es &hnliche Praktiken auf
anderen Kontinenten, ebenso wie in Europa gibt. Am prominentesten sticht sicher-
lich der Stierkampf in Spanien ins Auge, dessen Legitimitdt im In- und Ausland
umstritten ist. Was aber dartiber hinaus ersichtlich wird, ist, dass wir in unserer
globalisierten Welt mit ihren verflochtenen Mérkten und Abhéngigkeitssystemen
dazu aufgefordert sind, uns grundsétzlichere Gedanken zu unserem Umgang mit
nicht-menschlichen Tieren zu machen. Denn Tiere spielen in fast allen Zusam-
menhéngen der groffen Menschheitsprobleme wie Hunger, Armut und Ungleich-
heit eine Rolle.

Wie héltst du es mit dem Essen von Tieren? ist auch in westlichen Nationen
schon langst keine exklusive Frage fiir Tierethiker:innen oder einen engen Kreis
von Aktivist:innen mehr. So ist es zwar immer noch eine kleine, aber stetig wach-
sende Minderheit, zumeist in den urbanen Zentren, die sich vegetarisch oder
vegan erndhrt. Zugleich gibt es wenige Menschen, die sich noch nie Gedanken
zum Konsum tierischer Produkte gemacht haben. Auch im Zuge der Klimapro-
teste von Umweltschutz- und Klimabewegungen wie Fridays for Future oder
Extinction Rebellion ruckt die Tierethik ins Bewusstsein vieler Menschen und
wird zugleich in einen grofieren 6kologischen und globalen Zusammenhang ge-
stellt (vgl. dazu auch Latour 2017). Eine Auseinandersetzung mit Tier-Mensch-
Relationen kann den Bereich der Tierethik nicht aussparen, denn tierethische
Fragestellungen greifen tief in menschliche Praktiken des Umgangs mit nicht-
menschlichen Tieren ein und pragen diese. Die Ambivalenzen, die durch eine
Verunsicherung der Beziehungen zwischen Menschen und Tieren entstehen,
schlagen sich ganz besonders in westlichen Industrienationen an Massentierhal-
tung und dem Konsum von tierischen Produkten nieder. Gerade an der Frage des
Schlachtens von Tieren wird die ganze Tragweite deutlich, denn diese bleibt nicht



2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen = 37

auf ein Spezialgebiet der Ethik beschrankt, sondern hat mit der Grundkonzeption
des Menschen in Abgrenzung zu ,dem Tier‘ in westlichen Denktraditionen zu tun,
die sich seit der Moderne verstarkt universalisiert hat und zur globalen Norm ge-
worden ist (vgl. Derrida 2006 und 2008).

Dabei ist es philosophisch hochst umstritten, ob Tiere iiberhaupt ,den Tod als
Tod vermégen“ (Heidegger [1950] 2000, 180), also sterben und nicht einfach ,ver-
enden“ (ebd.). Heidegger macht an der Frage nach dem Tod des Tieres einen we-
sentlichen ontologischen Unterschied zwischen Menschen und anderen Tie-
ren fest:

Die Sterblichen sind die Menschen. Sie heifden die Sterblichen, weil sie sterben kdnnen. Ster-
ben heifdt: den Tod als Tod vermdgen. Nur der Mensch stirbt. Das Tier verendet. Es hat den
Tod als Tod weder vor sich noch hinter sich. Der Tod ist der Schrein des Nichts, dessen ndm-
lich, was in aller Hinsicht niemals etwas blofs Seiendes ist, was aber gleichwohl west, ndm-
lich als das Sein selbst. Der Tod, als der Schrein des Nichts, birgt in sich das Wesende des
Seins. (Heidegger 2000, 180)

Die Tiere stinden — im Unterschied zum Menschen — in keinem bewussten Ver-
héltnis zum Tod, weshalb sie lediglich verenden und nicht ,wirklich‘ stiirben, so
der Philosoph. Darauf gibt es nicht nur aus dem Bereich der Philosophie zahlrei-
che Einwédnde. Am prominentesten stellt sich Derrida gegen diese Auffassung,
indem er die theoretischen Grundlagen, auf denen Heidegger aufbaut, dekonstru-
iert (vgl. Derrida 2006). Entgegen dessen Grenzziehung, die nur dem Menschen
ein echtes (und konstitutives) Verhaltnis zum eigenen Tod zuschreibt (vgl. Heidegger
1960, §§ 51-53), macht Derrida diese metaphysische Herleitung in seiner dua-
listischen Konstruktion sichtbar und offenbart zugleich deren Schwachen (vgl. ins-
besondere Derrida 2006, 41f. und 198 f.).

Verstarkt seit den 2000er Jahren kommen zahlreiche Theoretiker:innen
hinzu, die nicht nur auf einer ethischen, sondern auch auf einer ontologischen
und ethologischen Ebene den Anthropozentrismus hinterfragen. Neuere biologi-
sche Studien legen nahe, dass manche Tiere, wie beispielsweise Elefanten, durch-
aus Uber ein Bewusstsein von ihrem eigenen Tod verfiigen (vgl. Goldenberg und
Wittemyer 2020). Sie kehren zu den Skeletten der verstorbenen ,Familienmitglie-
der‘ zurtck. Ein starkeres Nachdenken tiber Tier-Mensch-Relationen und alle
ethischen Implikationen, die ein verdndertes Verstdndnis von tierlichen Mithe-
wohner:innen auf der Welt mit sich bringt, scheint daher unumgénglich.



38 = 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

2.1 Den Tod erzahlen: (Tier-)Ethik und Literatur

Erzéhltexte wie J. M. Coetzees The Lives of Animals (1999) oder das Sachbuch
Eating Animals (2009) von Jonathan Safran Foer nehmen das Thema um die Jahrtau-
sendwende auf und spiegeln zugleich, dass tierethische Fragen vom Nischen-
thema langst zum Mainstream avanciert sind. In diesen Werken sind Ethik und
Asthetik, Politik und Poetik miteinander verwoben. Coetzees metafiktionale Texte
The Lives of Animals (1999) und Elizabeth Costello (2003) entwerfen eine Tierethik
im Erzahltext, die auch auf theoretischer Ebene wahrgenommen und diskutiert
wird. Coetzees Werke vertreten auf einer inhaltlichen Ebene deutliche tierethi-
sche Positionen.” Die fiktive Person Elisabeth Costello verschmilzt teilweise mit
ihrem realen Autor Coetzee. Einige der ,Lessons®, die von Costello im Buch gehal-
ten werden, hat der Autor selbst schon vorgetragen (vgl. inshesondere Biti 2021).
Das Sachbuch Eating animals (2009) des gefeierten amerikanischen Autors Jonathan
Safran Foer setzt sich mit Massentierhaltung und dem Konsum von tierischen
Produkten auseinander. Die Schlagkraft der Literatur entwickelt sich hier aus
der Verbindung zwischen Tatsachenerzdhlung und Fiktion, die allerdings bei
Foer deutlich Richtung Diktion ausschlagt: Erklartes Ziel ist es, die Leser:innen
von einem anderen Umgang, inshesondere mit Nutztieren, die Teil einer industriel-
len Massenproduktion von tierischen Produkten sind, zu iilberzeugen. Das Buch ist
ein wichtiger Beitrag zur Debatte um tierethische Fragen und hat eine Genera-
tion von Aktivist:innen und Intellektuellen gleichermafien geprégt.

Die Argentinierin Bazterrica hingegen radikalisiert die Problematik entschei-
dend, indem sie eine Welt entwirft, in der die Menschen nicht mehr nicht-
menschliche Tiere, sondern andere Menschen ziichten, schlachten und essen.
Hier vermischen sich ethische Fragestellungen mit einer umfassenderen Kritik
an gesellschaftlichen Machtverhdltnissen.

Auch wenn in der literaturwissenschaftlichen Forschung zuletzt vermehrt
Gegenwartsthemen und damit auch neue Verdffentlichungen untersucht werden,
war Bazterricas Roman bisher kaum Gegenstand der Forschung. Dies mag einer-
seits an dem nur schwer verdaulichen Thema liegen, denn die wenigsten Men-
schen befassen sich gerne mit dem Schlachten von Tieren (und noch weniger mit
dem vom Menschen!). Andererseits ist der Roman der jungen Autorin erst 2017
erschienen, sodass Forschungsarbeiten, wie die vorliegende Arbeit, erst nach und
nach erscheinen. Caddver exquisito (2017) fand dennoch Beachtung, wie nicht nur

25 Anthony Uhlmann hat in seiner umfassenden Untersuchung J. M. Coetzee. Truth, Meaning,
Fiction (2020) die philosophischen Einfliisse und Denkbewegungen des Nobelpreistragers syste-
matisch herausgearbeitet. Dartiber hinaus gibt es unzdhlige Forschungsarbeiten zum Werk
Coetzees, der einer der wichtigsten Autor:innen der Gegenwart ist.



2.1 Den Tod erzihlen: (Tier-)Ethik und Literatur =— 39

vereinzelte Rezensionen zeigen. Dennoch erscheint das Buch noch wenig rezi-
piert und war noch nicht Gegenstand einer ausfiihrlichen, systematischen Unter-
suchung. Es sind bisher einige Aufsétze, vor allem in spanischer Sprache erschie-
nen, wie der Beitrag von Claire Mercier und Gabriel Saldias Rossel (2021), in dem
die Autor:innen inshesondere das Dispositiv des Hungers in den Blick nehmen,
oder der Essay von Paula Yeyati Preiss (2021), die ihren Fokus auf das Genre Dys-
topie legt. Jochem Kotthaus interessiert sich fiir Caddver exquisito (2017) von
Bazterrica aus einer wissenssoziologischen Perspektive und behandelt in seinem
Artikel die Verhandlung des Kannibalismus als Grenze menschlichen Handelns im
Film Soylent Green (1973) und dem Roman der Argentinierin (vgl. Kotthaus 2021).
Insbesondere auf Kotthaus Ausfithrungen und die These von Mercier und Saldias
Rossel komme ich noch zurtick.

Einer verstarkten Wahrnehmung des Buches, vor allem tber die spanisch-
sprachige Welt hinaus, mag auch ein ungiinstiges Erscheinungsdatum der Uber-
setzungen im Wege gestanden haben. Zum Zeitpunkt der Verdffentlichung ins
Englische (2020) und ins Deutsche (ebenfalls 2020), hatte mit dem Ausbruch der
SARS-CoV-2-Pandemie die Realitdt eines Virus, das die Welt radikal verandert, die
Fiktion eingeholt, was sicherlich aus marketingstrategischer Sicht nicht giinstig
war. Da der Roman auch die Frage nach Verschworungstheorien und Fake News
als Instrument von Regierungen zur Manipulation der Bevolkerung thematisiert,
schien einigen Verlagen eine verstarkte Werbung sicherlich heikel, wollten sie
nicht den Anschein erwecken, Thesen von der Erfindung der Corona-Pandemie
zu befeuern. Dieser Erzdhltext ist fiir die vorliegende Arbeit nichtsdestotrotz be-
achtenswert, denn er ist paradigmatisch in doppelter Hinsicht: Er ist Symptom
einer Debatte, die gefithrt werden muss, und steht zugleich fiir die Ausweglosig-
keit des gezeichneten Dilemmas (vgl. hierzu auch Messling 2019, 23).

Historisch betrachtet war der tierliche Tod nie so allgegenwaértig und unsicht-
bar zugleich wie in unserer Gegenwart. Die grofien Schlachthéfe sind von den
Zentren der Stadt verbannt und aus dem Blickfeld der Menschen an die Periphe-
rie gewandert.26 Christian Sternad kritisiert in seinem Aufsatz ,Den Tod als Tod
vermoégen. Zum Tod des Tieres aus phdnomenologischer Sicht“ (ders. 2014)
Heideggers Auffassung vom Unvermogen des Tieres zu sterben und bringt dieses
mit Rancieres Theorie von einem ,asthetischen Regime“ (Ranciére 2008b, 26) zusam-
men. Der Tod der Tiere erscheint ,aufgehoben in einem ,dsthetischen Regime*
(Ranciére 2008b, 26) des Menschen, welches den Tod des Tieres nicht als solchen
anerkennt“ (Sternad 2014, 58), so Sternad.

26 Fiir einen Uberblick iiber die historischen Entwicklungen von Schlachtbetrieben siehe Burt
(2006), Nieradzik (2016), sowie Susteck (2021).



40 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

Erzahltexte erlauben einen Blick hinter die Fassade dieses dsthetischen Re-
gimes des Menschen und kénnen so Aufschluss tiber die Verfasstheit der Welt
geben. Sie greifen als Kunst, als literarische Praxis, in die Aufteilung des Sinnlichen
(Ranciére 2008a) ein, indem sie die historischen Ein- und Ausschlussmechanismen
und damit Teilhabe (oder nicht-Teilhabe) an der Gemeinschaft des Lebendigen
lesbar und iiber das Lesen erfahrbar machen. Ranciere definiert dieses Partage
du sensible (ders. 2000) wie folgt:

J'appelle partage du sensible ce systeme d’évidences sensibles qui donne a voir en méme
temps l'existence d'un commun et les découpages qui y définissent les places et les parts
respectives. Un partage du sensible fixe donc en méme temps un commun partagé et des
parts exclusives. Cette répartition des parts et des places se fonde sur un partage des es-
paces, des temps et des formes d’activité qui détermine la maniére méme dont un commun
se préte a participation et dont les uns et les autres ont part a ce partage. (Ranciére 2000, 12)

In diese Aufteilung mischt sich Literatur auch jenseits der Konzeption als einer
littérature engagée (vgl. Sartre 1948) ein und ist fiir den Theoretiker deshalb als
Literatur per se politisch, denn sie vermag ,,diejenigen als sprechende Wesen hor-
bar [zu machen], die vorher nur als larmende Tiere verstanden wurden® (Ranciére
2011, 14). Sie distanziert den Gegenstand und macht dadurch eine Verfasstheit von
Gemeinschaft sichtbar und hérbar.

Literatur bildet — mit Ranciere gesprochen — politische Prozesse nicht nur ab,
sondern geht tliber eine solche rein mimetische Funktion hinaus. Mehr noch, die Er-
kenntnis selbst kann nicht dsthetisch sein, so Ranciére: ,Asthetik ist in der Tat die
Teilung der Erkenntnis, die Stérung jener Ordnung der sinnlichen Erfahrung, die
gesellschaftliche Positionen mit Geschméckern und Einstellungen, Wissensbereichen
und Ilusionen in Ubereinstimmung bringt“ (Ranciére 2008b, 91). Literatur vermag
uber die Distanz, die die Asthetisierung schafft, Entitdten ,als sprechende Wesen
horbar“ (Ranciére 2011, 14) zu machen, die vorher nach Aristoteles nur als ,lar-
mende Tiere verstanden wurden“ (ebd.). Sie ist daher als Literatur politisch. Genau
diese Sprengkraft von Erzahltexten ist in der néachsten Spur leshar. Aus einem poe-
tologischen und - folgt man Ranciére — daher dsthetisch-distanzierten Wissen der
Literatur tiber die Ein- und Ausschliisse der Gemeinschaft aufserhalb des Textes, die
auch eine Konstruktion einer Gemeinschaft aller Lebendigen ist, lassen sich dann
ethische Prinzipien ableiten. Eine erste These dazu ist, dass die Ethik in der ndchsten
Spur nicht ausschlieSlich im Inhalt des Erzahltextes zu suchen ist, sondern aus dem
Wissen iiber die Aufteilung des Sinnlichen (2008a), die der Roman als kiinstlerische
Praxis erfahrbar und verstidndlich macht, abgeleitet werden kann.?

27 Maria Muhle macht in ihrer Einleitung zur deutschen Ubersetzung von Le partage du sensible
deutlich, dass es Ranciére um Gemeinschaft geht. Sie erklért: ,Die Aufteilung des Sinnlichen legt



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 41

»Wir stehen vor dem Paradox, Universalitdt begriinden zu miissen,“ hilt
auch Messling zum Vermdégen von Literatur fest,

weil aus ihr Giiltigkeiten in der Weltgesellschaft ableitbar werden, diese Universalitat aber
nicht mehr auf den Begriff bringen zu kdnnen. Natiirlich kann die Literatur dieses Problem,
das die philosophische Frage zeitigt, nicht 1dsen. Literatur bringt nicht etwas auf den Be-
griff; im Gegentelil, sie fachert das Problem erzahlend so auf, dass es erfahrbar wird. So
kann sie aber die Probleme sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakteri-
sieren, die mit dem Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer
neuen Universalitit einhergehen. (Messling 2019, 28)

Wie aber werden Ein- und Ausschlussmechanismen genau in Caddver exquisito
(2017) inszeniert und welche (impliziten) ethischen Leitlinien fiir ein Zusammen-
leben von tierlichen und menschlichen Lebewesen kénnen daraus auch fir die
auflertextuelle Wirklichkeit abgeleitet werden? Um der Rolle des Sprachlichen
flir die Manifestierung und Konsolidierung von struktureller Gewalt auf die Spur
zu kommen, scheint Cadadver exquisito (2017) von Agustina Bazterrica préadesti-
niert. Wie greift der Erzahltext in die Verhandlung von Themen auf Leben und
Tod von Tieren und Menschen in der Gegenwart ein? Ich folge also dieser Spur
mit Bazterricas Caddver exquisito (2017), um die Konstruktion einer Gemeinschaft
von Tier-Mensch-Relationen hinter der Fassade des Schlachthofes sichtbar wer-
den zu lassen.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017)
Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales. (Bazterrica 2017, 9)

Was, wenn nicht nur die nicht-menschlichen Tiere verenden, sondern Menschen
andere Menschen wie Tiere sterben lassen, ihnen iber Zuschreibungen und Be-
zeichnungen, iber Dispositive absprechen, den Tod tiberhaupt als Tod zu ver-
mogen?

Die erste literarische Spur fiihrt hinter die Fassade des Schlachthofes, aller-
dings werden in diesem fiktiven Schlachthof keine Tiere, sondern Menschen ge-
schlachtet. Agustina Bazterrica radikalisiert (tier-)ethische Fragestellungen mit
ihrem Roman Caddver exquisito (2017) entscheidend, indem sie die Praktiken der
Fleischproduktion, wie sie im industriellen MafSstab fast tiberall auf der Welt pas-

fest, welche Orte innerhalb der Gesellschaft eine Teilhabe am Gemeinsamen erméglichen, das
heifst welche Subjekte am politischen Entscheidungen, Verhandlungen und Diskussionen teilha-
ben kénnen und welche anteillos sind - sie definiert die Asthetik der Politik“ (Muhle 2008a, 10).



42 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

sieren, von nicht-menschlichen Spezies auf menschliche Tiere tibertragt. Wie bei-
spielsweise auch der Text von Joy Sorman nimmt Bazterricas Erzahlung gesell-
schaftspolitische Themen auf und erzahlt entlang vieler der Konfliktlinien, die
fir die Gegenwart relevant sind. Es werden Fragen nach dem Wert des Lebens
von Individuen, globalen und politischen Machtstrukturen und der Konstruktion
von Legitimationen politischen und 6konomischen Handelns aufgeworfen. In die-
ser lateinamerikanischen Perspektive stehen daher nicht allein tierethische Fra-
gen im Vordergrund, sondern der Roman bettet diese in eine breitere Krisendia-
gnose ein, die sich aktuell auch an der Art und Weise niederschlédgt, wie sich der
Mensch in Relation zum Tier denkt. Die Krisenerfahrung zeigt sich, wie ich oben
dargelegt habe, nicht nur an der Frage, wie Menschen mit anderen Spezies umge-
hen. Eine Antwort allein auf der Grundlage einer anderen Ethik wére also zu
kurz gegriffen. Die dystopische Erzdhlung der Argentinierin Bazterrica entfaltet
ein Wissen? nicht nur von Tieren und Menschen in unserer Gegenwart, sondern
erzahlt auch vom Bankrott einer ethischen Position, die, ausgehend von Europa,
tief im westlichen Universalismus verankert ist (vgl. Messling und Hofmann 2015
und 2021).

Eine radikale Verdnderung der Welt in naher Zukunft ist Ausgangspunkt des
Romans. Ein Virus hat alle nicht-menschlichen Tiere befallen und macht den
Konsum von dessen Fleisch, so die Erzahlung im Roman, fiir Menschen tddlich,
sodass nicht-menschliche Tiere von Menschen nicht mehr gegessen werden kon-
nen (vgl. Bazterrica 2017, 9). Bis ans Ende des Erzdhltextes bleibt unklar, ob es
dieses Virus, das die sogenannte ,Transicién“?® (Bazterrica 2017, 9) erzwinge, in
der erzahlten Welt wirklich gibt. Es wird zumindest nahegelegt, dass iiber die
Gefihrlichkeit des Virus gelogen wird, um die Uberbevélkerung einzudimmen
und die Gesellschaft unter Kontrolle zu halten. Die einzelnen Figuren im Text
haben unterschiedliche Einschdtzungen zur Existenz des Virus, die fir die
Leser:innen im Handlungsverlauf deutlich hervortreten, und es fehlen in der
Erzéhlung Hinweise, die die Existenz des Virus belegen wiirden. In der erzahl-
ten Zeit gibt es niemanden, der daran erkrankt. Zudem werden aus der Perspek-
tive des Protagonisten Marcos eher Zweifel daran geschiirt, dass es das Virus
gibt. So bleibt es unklar, ob in der erzdhlten Welt dieses Virus, das den Verzehr

28 Zur Frage des spezifischen Wissens der Literatur vgl. inshesondere, wie in der Einleitung die-
ser Arbeit erldutert, Ette 2010b.

29 Auf die Wortwahl Bazterricas, die den Begriff , Transicion® fiir den politischen Ubergang hin
zur Legalisierung des Kannibalismus in ihrem Roman wéhlt, komme ich zuriick. Um der spezifi-
schen Bedeutung des Wortes gerecht zu werden, wihle ich den Begriff Transition als Uberset-
zung.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 43

von Menschenfleisch ausléost, willkommene Gelegenheit oder sogar eine pure
Erfindung ist. Mit diesen Unsicherheiten spielt der Roman geschickt. Ein deutli-
cher Akzent des Erzdhltextes liegt etwa auf dem Diskurs iiber das Virus, der in
alle Beziehungsebenen hineinreicht. Die Regierungen und die maéchtige
Schlachtindustrie rechtfertigen mit der Gefdhrlichkeit des Virus die unternom-
menen, drastischen Mafinahmen zu dessen Eindimmung. Diese greifen als bio-
politische Interventionen tief in das Leben der Menschen ein und spielen zu-
gleich ihren eigenen Machterhaltungsinteressen in die Karten. Sie beschliefSen
nach einiger Zeit die Legalisierung des Konsums von menschlichem Fleisch, mit
allen Konsequenzen fiir Ziichtung, Aufzucht, Schlachtung und Verarbeitung die-
ses Fleisches. In der Folge dienen also einige Menschen zur Fleischproduktion
und werden als Schlachtvieh getdtet und verzehrt. Zum Teil sind diese Men-
schen genetisch modifiziert, zum Teil werden sie aber auch als sogenannte PSG
(,Primera Generation Pura“ Bazterrica 2017, 16) gehalten; als in Gefangenschaft
geborene Menschen, deren DNA nicht verdndert wurde, die also — so wird nahe-
gelegt, wenn auch nie ganz geklart — Menschen wie wir nur mit durchgeschnit-
tenen Stimmbéndern sind.

Der Erzdhltext ist in zwei Teile aufgeteilt, die jeweils Unterkapitel haben. Im
ersten Teil mit 23 Kapiteln wird die Ausgangssituation erzahlt. Im Mittelpunkt des
Romans steht Marcos Tejos, der stellvertretender Geschéftsfithrer des Schlachtho-
fes von Herrn ,,Krieg“30 ist. Der Protagonist hat den Schlachtbetrieb von seinem
Vater tibernommen, der an Demenz erkrankt und in einem Altersheim unterge-
bracht ist. Seit dem Abschluss der Transition ist der Schlachtbetrieb nicht mehr in
Familienbesitz, sondern wird von Herrn Krieg geleitet, fiir den Marcos als Ge-
schéftsfiihrer arbeitet. Er lebt allein, seine Frau Cecilia ist nach dem plétzlichen
Kindstod ihres gemeinsamen Sohnes zu ihrer Mutter gezogen. Uber den Tod des
gemeinsamen Kindes hat sich das Ehepaar entfremdet. Seine Schwester, zu der
Marcos ein schlechtes Verhaltnis hat, lebt mit ihrem Mann und ihren Zwillingen
in der Stadt. Nicht zuletzt haben der Protagonist und seine Schwester Marisa
auch unterschiedliche Einschédtzungen tiber die Gefdhrlichkeit des Virus, das die
Verdnderungen im Fleischkonsum mit allen Konsequenzen von Menschen und
anderer Tiere rechtfertigt. Wahrend Marisa an die Erkldrungen der Regierung
glaubt und sich im System nach der Transition einrichtet, zweifelt Marcos deut-

30 Viele der Namen in Bazterricas Text sind sprechende Namen bzw. lassen Assoziationen zu:
Der Besitzer des Schlachthofes, in dem Marcos arbeitet heifit ,Krieg, der Pastor der ,Opferkir-
che“ ,Schafe“. Andere werden tber Herkunft, Stereotype und rassistische Zuschreibungen cha-
rakterisiert: Der aus Ruméanien stammende ,Urlet“ erinnert sicherlich nicht zufallig an Dracula
und der Japaner ,Urami“ hat einen distinguierten Geschmack und vermisst nicht nur Menschen,
sondern wahlt auch seine Worte sehr genau.



44 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

lich an der Legitimitat der ergriffenen Mafinahmen und der Existenz des Virus. Ob
es das Virus wirklich gibt oder nicht, oder es zumindest nicht so geféhrlich ist wie
behauptet, wird nie vollstandig aufgeldst. Lediglich zu seinem Vater hat Marcos
ein inniges Verhaltnis. Dieser lebt aufgrund einer fortschreitenden Demenzer-
krankung in einem Pflegeheim, wo ihn sein Sohn als Einziger regelméafig be-
sucht.

Marcos bekommt schliefSlich in Kapitel 4 von einem der Zuchtbetriebe fiir
Menschen, die zur Fleischproduktion dienen, eine Frau geschenkt, die fiir ihn zu-
nachst vor allem ,ein Problem* (Bazterrica 2017, 23) darstellt. Diese Frau halt er,
wie in der erzdhlten Welt iiblich und legal — der privaten Schweinehaltung in der
auflertextuellen Realitdt dhnlich — im Schuppen als sogenanntes ,Hausstiick®
(orig. ,cabeza doméstica“, Bazterrica 2017, 94; 118). Im letzten Kapitel des ersten
Teils néhert er sich der Frau an und hat, obwohl dies in der Diegese strafbar ist,
Sex mit ihr (vgl. Bazterrica 2017, 72-73).!

Im zweiten Teil wird erzihlt, wie sich die Beziehung zwischen Marcos und
der Frau nach der Vergewaltigung intensiviert. Der zweite Teil der Erzdhlung
setzt 8 Monate spéter ein. Marcos hat dem ,Hausstiick“ den Namen ,Jazmin“ ge-
geben und sperrt sie nicht mehr im Schuppen, sondern in seinem Haus im Schlaf-
zimmer ein. Sie ist von ihm schwanger. Seine Beziehung zu ihr verdndert sich, er
hélt sie nicht mehr wie ein Nutztier, sondern eher wie ein Haustier. Sein Vater
stirbt in der Zwischenzeit im 10. Kapitel des 2. Teils, und die Leser:innen erfahren
mehr iber die unterschiedlichen Tode der Menschen, die zur Fleischproduktion
wie Vieh geschlachtet werden und denjenigen, die als Menschen weiterleben und
,wie Menschen‘ sterben konnen. AufSerdem wird in diesem Teil die zunehmende
,Versteinerung‘ Marcos angesichts der herrschenden Verhéltnisse immer deutli-
cher. Er hat Alptrdume, in denen ein Stein sein Herz ersetzt und dieser Stein in
seiner Brust ist fiir ihn immer spiirbarer. Andererseits intensiviert sich die Bezie-
hung zu Jazmin. Am Ende des Romans bringt Jazmin ein Kind zur Welt und die
paradoxe Einstellung Marcos zu dieser Frau, die mit ihm genetisch identisch ist,
wird sichtbar. Seine Ehefrau Cecil, die er zur Hilfe bei der Enthbindung geholt hat,
kehrt zu Marcos zurtick und halt glicklich ,seinen Sohn“ (Bazterrica 2017, 125) in
den Armen: ,El se levanta y le entrega su hijo a Cecilia, que lo empieza a acunar,
le canta. Fl le dice ,ahora es nuestro‘ y ella lo mira sin poder responder, emocio-
nada, confundida“ (Bazterrica 2017, 125). Marcos sieht Jazmin nun als Gefahr fir

31 Da die als ,Hausstticke“ gehaltenen Menschen den Status von Nutztieren haben, gilt hier das
Sodomie Verbot. Anders als in der Realitét z. B. in Deutschland, wo Zoophilie als Ordnungswidrig-
keit behandelt wird, werden im dystopischen Roman bei Uberschreitung des Verbots drakoni-
sche Strafen verhangt, die bis zum Tod im Schlachthof reichen (vgl. Bazterrica 2017, 95). Auf
diese Praxis des Bestrafens im Roman komme ich spéter ausfiithrlicher zurtick.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 45

_seine‘ Familie, betdubt sie daraufhin, wie die ,cabezas*** im Schlachthof, mit
einem Hammer und totet sie.

Die Argentinierin treibt vermeintliche Auswege aus im Bereich der Tierethik
diskutierten Dilemmata auf die Spitze, indem sie eine Welt entwirft, in der Men-
schen andere Menschen systematisch essen. Sie fiihrt uns mit ihrer Dystopie auf
die Spur einer Gesellschaft, die mit einem der letzten grofSen Tabus, dem Kanni-
balismus, bricht und in der es normal ist, dass Menschen wie Tiere zum Verzehr
geziichtet, gehalten und geschlachtet werden.

Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart treten hier vermittelt in den Fokus,
indem Menschen poetologisch an die Stelle von Tieren in der realen Welt der au-
Bertextuellen Wirklichkeit treten.

In der deutschen Ubersetzung steht im Klappentext zu dem Roman: ,Dieser
Roman hélt uns Fleischfressern kompromisslos den Spiegel vor. Er wirft zahlrei-
che Fragen auf — nach Moral, Empathie, den bestehenden Verhaltnissen und pro-
blematisiert diese. Und er verschafft, was nur die Literatur verschafft: neue Ein-
sichten, neue Gefthle, nachdem alle Argumente ldngst ausgetauscht sind.” Dies
kann der Roman, wie zumindest potenziell alle Erzdhltexte.

Denn vielleicht — und darin liegen nicht allein eine Hoffnung und ein Begehren, sondern
auch eine Ethik wie eine Asthetik des Wissens verborgen — kommen die Literaturen der
Welt diesem Sehnsuchtsort eines umfassenden Wissens vom Leben im Leben doch am
néchsten. Und mit ihnen eine Philologie, die nach dem Leben fragt, die Literatur und Leben
nicht miteinander verwechselt, aber auch beide Bereiche nicht voneinander abtrennt: eine
Philologie, fiir welche die Frage nach Geburt und Sterben, nach Leben und Tod eine Frage
darstellt, die zutiefst philologisch ist [...]. (Ette 2022b, 33—-34)

Und genau dieses Potential der Literaturen der Welt, das Ette auch als Aufgabe der
Philologie sieht, wird in Caddver exquisito (2017) besonders deutlich. Der Roman
geht damit {iber die im Klappentext evozierte Spiegelfunktion noch deutlich hi-
naus. Denn die Argumente scheinen tatséchlich langst ausgetauscht zu sein: tier-
ethische Fragestellungen sind im Zentrum der Gesellschaften angekommen. Auch
ein tiefes Krisenbewusstsein globaler Zustinde ist in weltweiten Debatten veran-
kert. Zugleich aber dndert sich an der Einstellung der meisten Menschen, gerade
bezuglich des Konsums von tierischem Fleisch, nicht viel. Der Erzédhltext legt den

32 In Bazterricas erzahltem Universum werden die Menschen, die geschlachtet werden, nicht
mehr Menschen genannt, sondern schlicht ,cabezas®. Diese Bezeichnung verweist zugleich auf
die, vor allem in Argentinien gebrauchliche, abwertende, rassistische Bezeichnung ,cabezas ne-
gras“ oder ,cabecitas negras“ fiir einen Teil der Arbeiterklasse, die hdufig POCs oder Teil der in-
digenen Bevolkerung sind. Die Verwendung dieses Begriffes ist sicherlich nicht zuféllig und deu-
tet auf die sozialkritische Dimension des Textes hin, der sich damit auch ganz deutlich in die
Tradition der Schlachthofliteratur stellt. Ich greife den Begriff spater erneut auf.



46 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

Finger tief in die Wunde, indem eine Verschiebung poetologisch vorgenommen
wird: Nicht mehr Tiere werden geschlachtet, sondern Menschen. Bazterricas Fokus
ist vor allem die sprachliche Konstruktion von Wirklichkeit und das Fortspinnen
und Uberspitzen der Problematiken, die gegenwirtig in der Welt dréngend sind.
Die Macht der Worter, die in Caddver exquisito (2017) Menschen zu ,Spezialfleisch“
degradieren und andere zu ,zivilisierten Personen“ macht, wird erfahrbar. Die Bio-
macht, die nach Foucault seit der Moderne vorherrscht und den Menschen, entge-
gen der aristotelischen Vorstellung eines Zoon politikon, zu einem Tier macht, ,in
dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 170),
ist auch in der erzéhlten Welt relevant. Bazterricas Text inszeniert die Biopolitik
der Moderne, indem nicht nur das Leben in der Politik der Welt, die entworfen
wird, auf dem Spiel steht, sondern die Menschen unterschiedliche Tode sterben:
Einige konnen als Personen in Wirde sterben, wie z. B. der Vater des Protagonis-
ten, wahrend andere Menschen in den Schlachthéfen verenden. Sie werden — folgte
man Heideggers Argumentation — zu Tieren, die ,weltarm“ (Heidegger [1929/1930]
2004, 261) sind und als Vieh nicht mehr vermégen zu sterben, sondern nur noch zu
verenden. Allerdings gibt es hier keine reale ontologische Differenz, denn die Men-
schen, die wie Vieh geziichtet, gehalten und getdtet werden, sind ebenso homines
sapientes und damit Menschen. Die Differenz ist, den rassistischen Praktiken des
letzten Jahrhunderts sehr &hnlich, nur noch sprachlich konstruiert und begriindet
die Ungleichbehandlung (vgl. Messling 2016, 78). Dabei geht es in der fiktiven Welt
aber nicht mehr darum, diese Menschen diskursiv in die Ndhe von Tieren zu ri-
cken, sondern sie als Menschen wie Tiere zu behandeln. Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart werden problematisiert, in dem inshesondere die sprachliche Kon-
struktion und die Kontingenz der Grenzziehung im Roman vorgefiihrt wird. Die
poetologische Ubertragung des Umgangs mit Tieren und der Konzeption, insheson-
dere von Schlachttieren in der Gegenwart auf menschliche Tiere in der Fiktion,
macht die tiefen Ambivalenzen und damit verbundenen Problemfelder sichtbar.
Zugleich wird auch eine Wahrheitskrise postuliert, die insbesondere seit der Wahl
von Donald Trump zum Prasidenten der Vereinigten Staaten von Amerika 2017 als
eine Debatte um Fake News seitens rechts-populistischer Kreise thematisiert wird.
Sprachliche Konstruktionen und reine Deklarationen von Wahrheit, die nicht mehr
durch Fakten belegt werden oder, wie im Roman, nur noch durch erfundene Evi-
denz Angst schiiren, werden verstérkt iiber Medien verbreitet und geglaubt.*

33 Eine tiefergehende Analyse dieses neuen Medienregimes ginge an dieser Stelle zu weit. Es lie-
gen aber zahlreiche Uberblicksarbeiten dazu vor (vgl. inshesondere Gétz-Votteler und Hespers
2019 und Delli Carpini 2019).



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 47

Der Mensch-Tier-Dualismus wird in Caddver exquisito (2017) aber keineswegs ni-
velliert oder itberwunden, sondern die sprachliche Konstruktion der Grenzziehung
zwischen ,uns‘ und ,anderen‘ wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen.
Wie aber werden Fragen der Abgrenzung, des Einschlusses und Ausschlusses von
Entititen aufgrund von zugeschriebenen Merkmalen poetologisch inszeniert? Eine
Vermutung ist, dass durch die Inszenierung einer kannibalistischen Gesellschaft die
tiefe Krise eines als universell angenommenen Humanismus’ erkennbar wird, denn
Bazterricas Erzahltext thematisiert nicht nur die Krise des Kapitalismus in seiner
neoliberalen Pragung, sondern auch eine Wahrheits- und Wertekrise sehr deutlich.
Nicht einmal der Ekel tiber den Tabubruch des Kannibalismus scheint in der Fiktion
der Argentinierin untiberwindbar. Das Tabu ist in der erzdhlen Welt durch kapitalis-
tische, individuelle und politische Interessen ausgeschaltet und tiber Benennungen,
die den Blick fiir die Wahrheit verschleiern, unwirksam. Ahnlich verhélt es sich in
der Realitdt mit Bildern aus den Schlachthofen, die beispielsweise von der
Tierschutzorganisation PETA verbreitet werden. Diese Bilder, Videos und Beschrei-
bungen der Umstédnde, unter denen nicht-menschliche Tiere teilweise gehalten und
getotet werden, erzeugen bei den meisten Menschen Ekel. Dieser Ekel wird aber hau-
fig verdrangt und nicht mit dem Stiick Fleisch im Supermarkt in Verbindung ge-
bracht, das nicht als totes Tier, das es ist, sondern als Keule, Steak oder Schnitzel ver-
kauft wird.*

Wie genau inszeniert Bazterricas Text diese Konstruktion von Wirklichkeit und
welche literarischen Mittel nutzt die Autorin, um zum Nachdenken tiber biopoliti-
sche Mechanismen des Ein- und Ausschlusses der Gegenwart anzuregen? Der
Roman, so die Annahme, entfaltet ein Wissen tiber das Leben und Sterben von Tie-
ren und Menschen, das als ein UberLebenswissen (Ette 2004) den Literaturen der
Welt eingeschrieben ist (vgl. hierzu auch Ette 2020, 45 und 2022, 1ff) und gerade als
Literatur politisch wirksam werden kann (vgl. Ranciére 2000, 2007 und 2016).

2.2.1 Theoretische Zugéange. Das Sichtbare, das Sagbare und das Erzédhlen als
Krisendiagnose

Dem Roman vorangestellt sind zwei Zitate. Ein Auszug aus einem Songtext von
»Yo canibal“ der argentinischen Rockband Patricio Rey y sus Redonditos de Ricota:
»,Me acaban el cerebro a mordiscos, bebiendo el jugo de mi corazén y me cuentan

34 Im Englischen ist der Unterschied zwischen dem lebenden Tier und dem toten Tier, das ge-
gessen wird, tiber die Bezeichnungen zum Teil noch deutlicher: Wahrend das lebende Schaf
»sheep“ heifit, ist das Fleisch ,mutton®. Niemand isst ,pig*, also Schwein, gegessen wird ,,pork“
etc. Ahnliches gibt es in vielen Sprachen.



48 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

cuentos al ir a dormir“ und eines von Gilles Deleuze aus seinem Buch zu Foucault.
Beide Zitate verweisen bereits auf den Inhalt des Buches und die systemkritische
Dimension in Caddver exquisito (2017). Das Zitat von Deleuze aus Foucault (1986),
das Bazterrica ihrem Roman vorangestellt hat, weist auf das Verhéltnis von Sicht-
barem und Sagbaren hin: ,Lo que se ve nunca coincide con lo que se dice“ (Deleuze
zitiert nach Bazterrica 2017). Deleuze denkt in Foucault (1986) mit Foucault und
an Foucault entlang und arbeitet insbesondere das Sprachdenken Foucaults
heraus. Deleuze zeigt, ,wie der Bezug der Sprache auf ein Feld der Sichtbarkeit
zentral ist fir Foucaults Auffassung von der Konstitution und Funktion des Wis-
sens und wie diese spater durch das Theorem der Machtdispositive, die den dis-
kursiven Praktiken eingelagert sind, erweitert werden“, wie Clemens-Carl Hérle
auf dem Klappentext der deutschen Ausgabe kommentiert (vgl. Deleuze Foucault
2013). Die gesamte Passage, aus dem das Zitat stammt, das paratextuell dem Roman
vorangestellt ist, arbeitet Foucaults Definition von Wahrheit heraus:

Le vrai ne se définit ni par une conformité ou une forme commune, ni par une corre-
spondance entre les deux formes. Il y a disjonction entre parler et voir, entre le visible et
I’énoncable : ce qu’on voit ne se loge jamais dans ce qu’on dit, et inversement. La conjonction
est impossible a un double titre : 'énoncé a son propre objet corrélatif, et n’est pas une pro-
position qui désignerait un état de choses ou un objet visible, comme le voudrait la logique;
mais le visible n’est pas davantage un sens muet, un signifié de puissance qui s’actualiserait
dans le langage, comme le voudrait la phénoménologie. (Deleuze 1986, 71)

Es gibt eine Wesensdifferenz von Inhaltsform und Ausdrucksform, von ,Sichtbarem
und Sagharen“ (Deleuze 1992, 69), die aber kein radikaler Unterschied ist,
denn beide bedingen und konstituieren sich gegenseitig. Sie sind nicht getrennte
Sphéren, die dualistisch gegeniibergestellt werden kénnten, sondern immer auf-
einander bezogen. Wissen, oder ,das Wahre*, wie Deleuze schreibt, ergibt sich
aus dem jeweils historisch spezifischen Zusammenspiel von dem, was man
sieht, und dem Sprechen dariiber, das gleichwohl nie komplett zur Deckungs-
gleichheit gebracht werden kann. Diese Disjunktion (Deleuze 1986, 71) scheint
Deleuze im Anschluss an Foucault zu interessieren. Diese Liicke wird von
Bazterrica in der erzdhlten Gesellschaft genau inszeniert und lésst eine Verbindung
zu Ranciéres Denken einer Politik der Asthetik zu. Denn fiir Ranciére ist Politik,
so Maria Mubhle, ,grundlegend auf eine Asthetik bezogen, die wiederum auf
eine historisch apriorische Ebene verweist, auf der verhandelt wird, was als
Etwas sichtbar und sagbar ist“ (Muhle 2011, 311). Die Kiinste sind politisch, weil
sie die Liicken und die Verbindungen, die Aufteilung zwischen Sichtbarem und
Sagbaren, wahrnehmbar machen konnen (vgl. Ranciéere 2000).



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 49

Der Titel des Romans deutet auf das Spiel Cadavre exquis der Surrealisten um
André Breton in Frankreich zur Zeit der historischen Avantgarden hin. Dabei
wird ein Papier so gefaltet, dass eine Zeichnung oder ein Satz aus der Feder meh-
rerer Personen entsteht, die jeweils keine Kenntnis dariiber haben, was die Per-
son vor ihnen geschrieben oder gezeichnet hat (vgl. Corti 1969, 6). Der erste Satz,
der auf diese Weise zustande gekommen sein soll, gibt dem Spiel seinen Namen
franzésischen Name Cadavre exquis. Er soll lauten: ,Le cadavre-exquis-boira-le-
vin-nouveau® (Breton und Fluard 1938). Die Wissensliicken zwischen den einzel-
nen Kinstler:innen werden an der so entstehenden Zeichnung, oder dem entstan-
den Satz oder Text wahrnehmbar.

Die Nichte und der Neffe von Marcos spielen in der diegetischen Welt ebenso
ein Spiel, das — angelehnt an das franzdsische Cadavre exquis — von ihnen ,,Cadaver
Exquisito“®® (Bazterrica 2017, 61) genannt wird. Dabei gibt es allerdings ent-
scheidende Differenzen zu dem Spiel der Surrealisten. Das Spiel im Roman ist mo-
difiziert und besteht nun darin, sich zu fragen, welchen Geschmack Menschen in
ihrem Umfeld, wie z. B. ihr Onkel Marcos, haben. Sie erkldren dazu: ,—El juego
se llama ,Cadaver Exquisito’, (querés jugar? La hermana vuelve. Lo mira con ver-
gilenza y con cierta resignacion. —Disculpame. ES un juego que estd de moda y
ellos no entienden que tienen prohibido jugarlo“ (Bazterrica 2017, 61). Das eigent-
lich Unsagbare wird ausgesprochen und die offene Wissensliicke damit geschlos-
sen. Der Erzahltext vermag es hier, Fragen in den Raum zu stellen, die kaum pi-
kanter sein kénnten, und das Spiel ,Caddver Exquisito“ der Zwillinge, das dem
Roman seinen Titel gibt, trifft ins Schwarze des ganzen Dilemmas. Wiissten wir
nicht, um wen es sich handelt, wiirden wir auch unseren Onkel essen, impliziert
die als Neugierde getarnte Frage der Nichte und des Neffen von Marco: ,—Estamos
adivinando qué gusto tendria el tio Marquitos“ (Bazterrica 2017, 61). Die beiden Fi-
guren wirden sogar ihresgleichen, ihren eigenen Onkel verkaufen, nur um nicht
auf Fleisch verzichten zu miissen. Mehr noch, es spielt keine Rolle mehr fiir die
Zwillinge, denn sie sind es gewohnt, Menschen zu essen. Prinzipiell zeigt das Spiel
also auch, kann es jede:n treffen: ,Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt*
(Bazterrica 2017, 10), wie es im Roman heifdt. Darin konnte ein egalitdres Prinzip
liegen, nach dem Motto ,Alle sind gleichermafien Fleisch‘. Aber die Dezentrierung
des Menschen fiithrt in der Fiktion eben nicht zu einer umfassenden Anthropozen-
trismuskritik oder gar zu einer Gleichheit aller Menschen, sondern zu einer massi-
ven Verstarkung der Ungleichheiten, die bis zur vélligen Entmenschlichung von

35 Wéhrend der Romantitel allerdings Caddver exquisito (Bazterrica 2017) lautet und den ,Kada-
ver“ lber das Adjektiv als ,exquisit“ beschreibt, wird das Spiel, dass die beiden Kinder im
Roman spielen als Eigenname mit ,Cadéver Exquisito“ wiedergegeben (vgl. Bazterrica 2017, 61).



50 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Menschen fiihrt. Die ganze Scheinheiligkeit einer systemerhaltenden Oberschicht,
fiir die Normen nur noch leere Rechtfertigungen sind, wird beim Lesen erkennbar.
Alle Politik ist nur noch Biopolitik. Allerdings modifiziert in der Art, dass in der er-
zahlten Wirklichkeit von Caddver exquisito (2017) nicht mehr das ,Leben als Lebe-
wesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), wie es Foucault fiir den Mensch seit
der Moderne sieht, sondern der Tod als Vermégen zu sterben infrage steht.*® Aufge-
wachsen mit dem Konsum von ,Spezialfleisch, wird bei diesen beiden Figuren die
Aushohlung jeglicher ethischen Position inszeniert und damit wahrnehmbar. Der
Erzéahltext entfaltet durch seine dystopischen Elemente und die radikale Zuspitzung
von Umsténden, die gegenwaértig bereits zu beobachten sind, ein Wissen iiber unse-
rer Gegenwart. Zugleich erscheint die Mutter der beiden hilflos gegeniiber der im
Kern konsequenten, wenn auch zutiefst zynischen Haltung ihrer Kinder:

La hermana agarra el cuchillo con el que estd comiendo y lo clava en la mesa. El sonido es
furioso, veloz. La hermana dice: ,Basta“. Lo dice despacio, midiendo la palabra, controldn-
dola. Los mellizos la miran sorprendidos. £l nunca vio una reaccién semejante en su her-
mana. La mira en silencio. Mastica un poco més de arroz frio, sintiendo tristeza por toda la
escena.

—NMe tienen harta con ese juego. Las personas no se comen. ;O son salvajes ustedes?
(Bazterrica 2017, 61)

Der Wutausbruch der Schwester, die affektive Antwort auf ihre Kinder, macht
deutlich, wie diinn die Grenze zwischen denjenigen Menschen ist, die gegessen
werden, und denjenigen, die einen Personenstatus haben. Es ist der verzweifelte
Versuch der Figur Marisas, ein ethisches System aufrecht zu erhalten, was langst
korrumpiert ist. Das Kartenhaus steht kurz vor dem Zusammenbruch, und die
ethischen und politischen Ambivalenzen treten zum Vorschein. Die Arroganz der
Menschen, das von IThnen selbst getragenen System zu beherrschen, bekommt
feine Risse, wie auch im Erzahltext immer wieder angedeutet wird. Die Worte for-
men zwar eine harmonische Welt, dessen schoner Schein aber triigt und zu bers-
ten droht: ,Las palabras del Sefior Urami son medidas, armoniosas. Construyen
un mundo pequefio, controlado, lleno de fisuras. Un mundo que puede frac-
turarse con una palabra inadecuada“ (Bazterrica 2017, 13).

Die néchste Generation, reprasentiert durch die Zwillinge der Schwester, hat
das titelgebende Spiel Caddver exquisito (2017), das Spiel der Legitimierung des
Tabus, das als pures Machtspiel dargestellt wird, verinnerlicht und perfektioniert.

36 Eine solche Ausprdgung des biopolitischen Paradigmas hat Agamben auch in Homo sacer
(2002) herausgearbeitet. Sie wird gelegentlich als ,Thanatopolitik gekennzeichnet. Fiir einen
Uberblick {iber wichtige Texte zur Biopolitik vgl. Folkers und Lemke 2014.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 51

Die globalisierten und neoliberalen Gesellschaften der Gegenwart sind nicht
so weit von dieser noch fiktiven Realitit entfernt, wie es scheint. Das Ende einer
Epoche des Universalismus mit seinen eurozentrischen Idealen (vgl. Hofmann
und Messling 2021) hat eine Leerstelle hinterlassen, an dessen Stelle noch keine
neuen, tragfihigen Konzepte von gleicher Reichweite und Uberzeugungskraft ge-
treten sind. Es wird sehr leicht gemacht, die Augen vor der Realitdt des Leids in
der Welt zu verschliefen, und umgekehrt erscheint es schwer an Normen und
Werten, die fiir alle gelten sollten, festzuhalten.®” Auch daran vermag der Erzahl-
text zu erinnern. Der ganze Zynismus der erzdhlten Gesellschaft wird in der
Figur der Marisa deutlich. Einerseits werden Werte forciert und eingefordert, an-
dererseits wird deutlich, dass sie keine echten Argumente mehr hat, um diese zu
verteidigen, weshalb ihr Nichts bleibt als eine Machtdemonstration. Der eigentli-
chen Inhaltsleere und dem Fehlen einer Letztbegriindung der Normen und
Werte, die auch gesellschaftlichen Zusammenhalt garantieren, kann innerdiege-
tisch nur mit Gewalt begegnet werden. Wiirde Marcos Schwester das Spiel ihrer
Kinder zulassen, musste sie sich eingestehen, dass das gesamte, staatlich gestiitzte
und gelenkte ethische System ihrer Welt ldngst zusammengebrochen ist.

Auch die Figur Marcos erscheint zynisch, denn ihm ist die Auflésung der nor-
mativen Ordnung ebenso ldngst klar, dennoch arbeitet er weiter im Schlachthof
und tragt damit zu Erhaltung des Systems bei, auch wenn er es falsch findet. Das
Spiel, das die Kinder spielen, ist auch ein Spiel der Macht. Und genau deshalb
scheint Marcos das Spiel mitzuspielen:

Se limita a contestar:

— Creo que el sabor de Estebancito debe ser un poco rancio, como el de un cerdo engordado
por demasiado tiempo, y el de Maru debe ser parecido al del salmén rosado, un poco fuerte,
pero rico.

Los mellizos primero lo miran sin entender. Ellos nunca probaron ni cerdo ni salmén. Des-
pués sonrien divertidos. La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar més agua y
a comer. Las palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de pléstico com-
primidas. (Bazterrica 2017, 61)

Der Erzéhltext erméglicht es, den vollstindigen Verfall einer ethischen Position
ins Extreme zu treiben und bis ins letzte Detail durchzuspielen. ,In der Literatur,“
so schreibt Ette, ,geht es um Leben oder Tod — und auch und vor allem um das

37 Vgl. zu einer Suche, die Messling als eine Suche nach einer neuen Universalitdt kennzeichnet,
insbesondere Messling 2019 und Messling und Tinius 2023, sowie die seit 2020 im Kontext des
durch den ERC geforderten Projekts Minor Universality erscheinende Reihe Beyond Universalism/
Partager l'universel. Studies on the Contemporary/Etudes sur le contemporain, herausgegeben von
Markus Messling.



52 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

Leben des Todes (einschliefilich des eigenen Todes: dessen, der schreibt, dessen,
der liest). Literatur ist stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum, biswei-
len aber auch: ein Operationsraum® (Ette 2022b, 26), oder eben ein Schlachthof.
Die Zuspitzung, nicht mehr nur tierethischer Fragestellung, sondern normativer
Grundhaltungen, zeigt sich in diesem titelgebenden Spiel der Zwillinge deutlich.
Dieses Spiel der Biopolitik wird bei Bazterrica ins Extreme getrieben und endet
potenziell fiir alle Beteiligten tddlich — entweder buchstéblich, indem sie wie Vieh
geschlachtet werden oder moralisch, indem sie nicht mehr in der Lage sind, eine
ethische Position aufrecht zu erhalten, die Leben einen Wert zuordnet.

Nicolas Calis verweist noch auf eine weitere Dimension des Spiels der Surrea-
listen Cadavre exqui, die auch fiir den Roman relevant erscheint, namlich ,to re-
veal unconscious truths that were heretofore assumed to be inaccessible“ (Calas
1968, 64-66). Ubertragen auf das Spiel ,,Cadaver Exquisito“ im Roman deckt dieses
Kinderspiel die normative und ethische Leere der gesamten erzdhlten Gesell-
schaft auf. Das Sichtbare und das Sagbare sind nicht identisch, aber aus dem Zu-
sammenspiel von beiden Formen erwdchst im Spiel keine Wahrheit mehr. Damit
greift der Roman in die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a) ein, indem er
eine mogliche Aufteilung der sinnlich erfahrbaren Gemeinschaft in naher Zu-
kunft erzdhlt und zugleich Parallelen iiber Dispositive der Macht in der Gegen-
wart wahrnehmbar werden lasst.

Die Schwester von Marcos denkt zwar, dass sie das System noch iber das
Verbot aufrechterhalten konne, was ihre Kinder aber nicht verstehen, wie die
oben zitierte Passage zeigt. Dieses makabre Spiel, das in der Stadt gerade Mode
ist, legt nur die verdréngte Tatsache offen, dass Menschen andere Menschen
essen und es, zumindest potenziell, jede:n treffen kann. Es erscheint als Inszenie-
rung dessen, was nach Foucault fiir den Menschen in der Moderne zentral ist.
,Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf
dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), schreibt Foucault, und diese Biomacht wird
im Erzahltext von Bazterrica nicht nur radikal inszeniert, sondern in ihrer Zuspit-
zung seit Anfang des 21. Jahrhunderts weitergedacht. Foucault schreibt zur Kon-
zeption des Menschen in der Moderne:

Mais ce qu’on pourrait appeler le ,seuil de modernité biologique“ d’une société se situe au
moment ou I'espece entre comme enjeu dans ses propres stratégies politiques L’homme,
pendant des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote: un animal vivant et de plus
capable d’une existence politique; ’homme moderne est un animal dans la politique duquel
sa vie d’étre vivant est en question. (Foucault 1976, 183)

Wiéhrend fiir Foucault die ,,biologische Modernitiatsschwelle einer Gesellschaft®
noch da liegt, ,wo es in ihren politischen Strategien um die Existenz der Gattung
selbst geht“ (Foucault 1976, 183), dreht sich in Bazterricas Text die ausgeiibte Macht



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 53

weniger um das Leben als um den Tod. Der Erzédhltext macht eine biopolitische
Verfasstheit erfahrbar, von der, wenn auch in abgemilderter Art und Weise, unsere
Gegenwart ebenso betroffen ist. Einerseits wird in der Diegese eine klare Grenze
gezogen zwischen den Menschen, die gegessen werden und den Menschen, die ein
menschliches Leben in Wiirden fithren. Die Durchsetzung der Grenze ist anderer-
seits aber nur tber die Androhung ihrer gleichzeitigen Durchléssigkeit moglich: Als
Strafe fiir eine Grenziiberschreitung, wie sie z.B. Sex mit ,cabezas“ darstellt, gilt
der Tod im Schlachthof, die Degradierung zum nackten Leben, das wie Agamben es
in Homo sacer entwickelt, straffrei ,getotet werden kann“ (Agamben 2002, 18).38 Als
stimmlose Wesen, verkdrpern die ,cabezas“ im Roman den Homo sacer, den die
Souverdnitat als eingeschlossenes Ausgeschlossenes flir die Konsolidierung von
Macht bendétigt. Anders als in Agambens Konzeption von biopolitischer Machterhal-
tung, die ihre Materialisierung in den Lagern des 20. und 21. Jahrhunderts finde,
steht in Bazterricas diegetischer Welt die Kontingenz der Grenzziehung im Vorder-
grund, wie sie sich in der aufertextuellen Realitdt insbesondere an der Grenze zwi-
schen Tier und Mensch realisiert. So muss das buchstéblich nackte Leben der
cabezas im Roman nicht mehr der Logik des romischen Rechts folgen, demnach
es zwar getotet aber nicht geopfert werden darf (vgl. Agamben 2002, 18 ff.).
Denn sich selbst zu opfern, ist tatsdchlich Praxis einer kleineren religidsen
Gruppe in der erzdhlten Welt (vgl. Bazterrica 2017, 79 ff.). Diese erzéhlte Kontin-
genz lasst kein logisches, normatives System mehr zu und die Machterhaltung
erfordert dieses auch nicht mehr. Es ist in der erzdhlten Welt langst zusammen-
gebrochen und so sind die Stddte (eigentlich unbewohnbare) Wiisten:

Hay personas, pero es una ciudad que parece desierta. No solo porque se redujo la pobla-
cién, sino porque desde que no hay animales hay un silencio que nadie escucha pero que
esta ahi, todo el tiempo, retumbando. Esa estridencia silenciosa se nota en las caras, en los
gestos, en la forma de mirarse los unos a los otros. (Bazterrica 2017, 56)

Die Stille und Leere der Stadt ist ein wiederkehrendes Motiv: ,Las veredas de la
ciudad estdn mds limpias desde que no hay perros. Y mds vacias. En la ciudad
todo es extremo. Voraz“ (Bazterrica 2017, 24). Die Stadt erscheint nicht nur als fak-
tisch, sondern auch als ethisch-moralisch leer.

38 Auch wenn vor allem Agambens jiingste Aussagen in Zusammenhang mit der SARS-CoV-2
Pandemie hochgradig problematisch sind, erscheint mir an dieser Stelle seine Konzeption des
homo sacer durchaus aufschlussreich fiir die Interpretation des Romans, weshalb ich trotz aller
Vorbehalte auf das 1995 erschienene Werk zuriickgreife. Fiir eine fundierte Auseinandersetzung
mit den Thesen Agambens siehe insbesondere den bereits erwihnten Kommentar seines Uber-
setzers ins Englische, Adam Kotsko ,What Happened to Giorgio Agamben?¢, 2022.



54 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

Auf einer grofieren Ebene kann der Roman selbst als ein Spiel gelesen wer-
den, das die Wahrheit iiber sinnentleerte Zustinde aufdeckt, die sonst verborgen
bleiben wiirden: Die Dystopie, die liber die Zuspitzung der real in der Welt exis-
tierenden Verhdltnisse wirksam wird, deckt auf, dass das ethische System nicht
mehr funktioniert, wenn nur noch Biopolitik als eine Politik des Todes in einer
Verquickung mit einer 6konomischen (Uber-)Macht herrscht. Das universalisti-
sche Versprechen, zumindest alle Menschen seien gleich, ist nicht erst seit den
Erfahrungen des Holocaust tief erschiittert. Es wird langst und seit langem schon
mit zweierlei Maf} gemessen, und nicht jedes Leben ist gleich viel wert. Ein ,inha-
renter Wert“ (Regan 1985, 32), den Regan fiir die Tiere fordert, ist auch in der au-
Berdiegetischen Wirklichkeit nicht einmal fiir alle Menschen realisiert. Diese Ein-
sicht bedroht zugleich die Herrschaftslegitimation und Anspriiche auf kulturelle
Uberlegenheit auch in westlichen Demokratien. Im Roman erscheinen das Verbot
und die Androhung, aus der Gemeinschaft des menschenwiirdigen Lebens ausge-
schlossen zu werden, als letzter Versuch, eine Ordnung aufrecht zu erhalten.
Diese neue Ordnung stiirzt auch nicht zusammen, sondern bleibt als leere Ord-
nung ohne ethisches Zentrum bestehen.

Zugleich entfaltet der Erzédhltext ein Wissen tiber eine Epistemologie, von der
heutige Gesellschaften zum Teil gar nicht so weit entfernt sind: Wahr ist das, was
fiir wahr erklart (und von manchen fiir wahr gehalten) wird, und was nicht be-
grindet werden kann, muss anderweitig durchgesetzt werden. Aber auch das ist
in Bazterricas Roman langst gescheitert, wie an den Figuren von Marcos’ Nichte
und Neffe zu sehen ist. Dieses verdnderte Wahrheitsregime fiihrt aber keinesfalls
zu Aufstdnden, sondern endet im Erzéhltext vollig desillusionierend mit der An-
passung des Protagonisten.

2.2.2 Der literarische Text und das (Un)Sichtbare der Gewalt

Die Welt, die Bazterrica erzahlt, ist in vielerlei Hinsicht grausam, und der Roman
macht die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen eingeschrieben ist, iiber die Ubertra-
gung uberdeutlich wahrnehmbar und durch das Lesen erfahrbar. Es ist gerade die
poetisierte Form, die es vermag, den Gegenstand so weit zu distanzieren, dass die
Disjunktion bei Deleuze (vgl. ders. 1986, 71), die Liicke, tiberhaupt wahrnehmbar
und horbar wird (vgl. Ranciere 2009a, 265). Gewalt zieht sich durch fast alle Erzahl-
texte, deren Spuren ich in dieser Arbeit folge. Dies erscheint nicht zuféllig: Denn die
Gewalt, die faktisch mit hierarchisch konzipierten Tier-Mensch-Relationen der Wirk-
lichkeit einhergeht, wird von den Literaturen der Welt aufgenommen, lesbar und
nachvollziehbar gemacht. Sie eréffnen ein neues Erfahrungsspektrum (vgl. auch
Lenz 2022, 50 f.). Dies gilt im Besonderen fiir diese erste Spur, in der Schlachthéfe



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 55

zentral sind, denn diese sind zugleich Orte, die die Gewalt an Tieren systematisch
institutionalisieren. Allerdings ist Bazterricas Buch durch die fiktionale Ubertragung
dieser Gewalt von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere in der erzdhlten
Welt in besonderem MafSe schwere Kost. Ekel, als starker Affekt, wird tiber den Ta-
bubruch besonders deutlich. Dennoch haben Vegetarismus und Veganismus in den
vergangenen Jahren zugenommen, obwohl sie noch keine Mehrheit erreichen. Der
Erzéahltext stellt diesen Affekt nun auf eine Art und Weise zentral, dass er die
Leser:innen fast erfassen muss. Die Poetisierung des Sujets pointiert dieses so stark,
dass es zwischen dem Larm horbar wird (vgl. Ranciére 2011, 14). Das Unsichtbare
der Gewalt wird sinnlich erfahrbar.

Der literarische Text beginnt mit einem Bewusstseinsstrom von Marcos, der
bereits den Grundton des Erzdhltextes setzt und deutlich macht, dass es Men-
schen und nicht Tiere sind, die in der fiktiven Welt getdtet werden:

Media res. Aturdidor. Linea de sacrificio. Bafio de aspersién. Esas palabras aparecen en su
cabeza y lo golpean. Lo destrozan. Pero no son solo palabras. Son la sangre, el olor denso, la
automatizacion, el no pensar. Irrumpen en la noche, cuando esta desprevenido. Se despierta
con una capa de sudor que le cubre el cuerpo porque sabe que le espera otro dia de faenar
humanos. (Bazterrica 2017, 9)

Die Leser:innen werden via der ,Media res“ (Bazterrica 2017, 9), der ,Rumpfhalf-
ten®, gleichsam in medias res mitten in das Bewusstsein des Protagonisten hinein-
geworfen. Die kurzen Aufzdhlungen zu Beginn vermégen es poetologisch auf eine
schmerzhafte Kernaussage des Romans hinzudeuten: Es sind auch die Worte, die
Bezeichnungen fiir einen undenkbaren Vorgang, die Gewalt antun, den Protago-
nisten wie eine Heimsuchung ,in Stiicke reifsen® (Bazterrica 2017, 9), zermiirben
und des Nachts iiberfallen. Die stilistische Klarheit und die knappen Sétze der ar-
gentinischen Autorin erdffnen Raum fiir den gesamten Horror des Inhalts. Was
anfingt wie eine Splatter-Horrorgeschichte oder eine ebenso schreckliche Erzah-
lung eines unvorstellbar grausamen Regimes, entpuppt sich schnell als der ,nor-
male Alltag‘ des Protagonisten. Denn ,niemand®, so wird erzéhlt, ,nennt sie so“
(Bazterrica 2017, 9). Niemand nennt diejenigen, die offensichtlich nicht nur in den
Alptrdumen der Figur Marcos, sondern auch im realen Leben der erzidhlten Welt,
geschlachtet werden, ,Menschen“ (vgl. ebd.).

Fur den Prozess der Legalisierung und Verstaatlichung des Kannibalismus
wahlt Bazterrica den Begrifft ,Transicion“. Die Bedeutung der Wortwahl wird
auch innerdiegetisch betont:

Muchos naturalizaron lo que los medios insisten en llamar la ,Transicién“. Pero él no, por-
que sabe que transicion es una palabra que no evidencia cudn corto y despiadado fue el
proceso. Una palabra que resume y cataloga un hecho inconmensurable. Una palabra vacia.



56 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Cambio, transformacién, giro: sinénimos que parece que significan lo mismo, pero la eleccién
de cada uno de ellos habla de una manera singular de ver el mundo. (Bazterrica 2017, 9)

Die Autorin schreibt von einer ,Naturalisierung, die vor allem durch die Medien
beeinflusst wurde. Das ,Framing“ dessen, was in der Diegese passiert, ist entschei-
dend, womit Bazterrica Tendenzen aufnimmt, die auch in der Welt aufderhalb des
Textes eine Rolle spielen.* ,Transition“ als politisch stark, zumeist positiv aufgela-
denes Wort, das auch den Ubergang Spaniens und Chiles, aber teilweise auch Ar-
gentiniens von einer Diktatur zur Demokratie beschreibt, ist eben nicht gleichbe-
deutend mit Wortern wie ,Wandel®, ,Transformation“ oder ,Verdnderung®, wie
der Protagonist auch selbst betont (vgl. Bazterrica 2017, 9). Die Bezeichnung ,Tran-
sicién“ wird von Bazterrica im Erzdhltext gegen eine im Spanischen, fast immer
positive Konnotation abgesetzt und als ,leeres Wort“ deklariert.® Zugleich ist diese
Transition auch der dystopische Umschwung in eine Gesellschaft, in der nur noch
die Macht eines gesetzten, biopolitischen Diskurses zéhlt, fiir die die Realitdtsebene
und die Suche nach Wahrheit keine Rolle mehr zu spielen scheinen. Sie erfasst un-
terschiedliche Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenlebens dabei auf je spezifi-
sche Weise.

2.2.21 Gewalt, Gender und das Tier im Menschen

An den weiblichen Figuren im Text kondensieren sich die Fallstricke des Herr-
schaftssystems, dhnlich wie sich diese Fragen an Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart niederschlagen. Frauenfiguren in Caddver exquisito (2017), die sich in
vermeintlich ménnlichen Berufen in der kannibalistischen Gesellschaft des Er-
zéhltextes behaupten, werden als hart, auf ihre Karriere fixiert und kinderlos
charakterisiert, wie z. B. die Leiterin des Labors Valka. Ein weiters Beispiel ist die
Figur Spanel, die dem Rest der Welt indifferent gegentiberzustehen scheint:

Spanel fue una de las primeras en reabrir su carniceria. £l sabe que a Spanel el mundo le
resulta indiferente. Solo sabe trozar carne y lo hace con la frialdad de un cirujano. La ener-
gia viscosa, el aire frio donde los olores quedan suspendidos, los azulejos blancos que pre-
tenden ratificar la higiene, el delantal manchado de sangre, todo eso le da igual. Para Spanel

39 Eine weit verbreitete Definition dieser Marketing-Strategie stammt von Robert Entman (1993,
53): ,To frame is to select some aspects of a perceived reality and make them more salient in a
communicating text, in such a way as to promote a particular problem definition, causal inter-
pretation, moral evaluation, and/or treatment recommendation for the item described®.

40 Fur eine sozio-politische Analyse der Phase nach der Transition und zum Zusammenhang
zwischen dem Ende der Diktaturen in Lateinamerika und dem Fortbestehen eines neoliberalen
Wirtschaftssystems vgl. Olivera Martinez und Grandi 2020.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 57

tocar, cortar, triturar, procesar, deshuesar, despiezar eso que una vez respiré es una tarea
automaética, pero de precision. Es una pasion contenida, calculada. (Bazterrica 2017, 25)

Zugleich wird Spanel auch tber die Nidhe zu dem Fleisch, das sie zerlegt, sexuali-
siert. Wahrend Marcos Frau als geistiges, korperloses und warmes Wesen darge-
stellt wird, die allerdings unfruchtbar ist, erscheint Spanel als kalt, kalkuliert,
aber leidenschaftlich. ,Spanel tiene una belleza detenida. Lo inquieta porque hay
algo femenino debajo de un aura bestial que se cuida muy bien de mostrar. Hay
algo de admirable en ese desapego artificial. Hay algo en ella que él quisiera rom-
per“ (Bazterrica 2017, 28). Das Tier im Menschen, das Bestialische, das durch die
Zivilisation eingehegt werden soll, strahlt die Figur Spanel aus. Interessanterweise
ist es aber nicht sie, die tiber einen Spitznamen in die Ndhe eines Animalischen
gertickt wird, sondern ihr Gehilfe, der ,El Perro“ (Bazterrica 2017, 25) genannt
wird; konnte man doch annehmen, dass sie als das sexualisierte Wesen, als das
sie dargestellt wird, die ,perra‘, die Hure ist.*! Die Hunde in Bazterricas Welt sind
loyal, treu und sprachlos. Spanel ist aber keine fragile Frauenfigur, die beschtitzt
werden misste, denn sie macht sich keinerlei Illusionen und hat einen ausge-
pragten Geschaftssinn:

Ella lo mira con algo que se parece a la lastima: ,Nadie tiene asegurado nada. Que me
coman nomads, les voy a causar indigestiones terribles“. [...] ,Estoy rodeada de muerte, todo
el dia, a toda hora“, y sefiala las reses en las heladeras: ,Todo indica que mi destino va a ser
este, ;0 te creés que no vamos a pagar por esto?“. (Bazterrica 2017, 27)

Die Abgeklartheit Spanels provoziert Marcos einerseits, macht Spanel anderer-
seits fiir den Protagonisten attraktiv, aber es scheint das Feminine zu sein, das im
Protagonisten den Wunsch erweckt, sie zu zerstéren. Die Zerstérung findet iiber
sexualisierte Gewalt dann auch statt:

Se acerca. Parece que le va a decir algo, pero le mete una mano en el pelo y agarra a Spanel
de la nuca. La sostiene con fuerza y la besa. El beso es voraz, al principio, rabioso. Ella in-
tenta resistirse, pero solo un poco. El le arranca el delantal manchado de sangre y la vuelve
a besar. La besa como si quisiera romperla, pero lo hace despacio. Le desprende la camisa
mientras le muerde el cuello. Ella se arquea, tiembla, pero no emite ningun sonido. La da
vuelta y la tira contra la mesa. (Bazterrica 2017, 53)

41 Der Gehilfe ,el perro“ wird loyal und unterwiirfig dargestellt. Die Figur Marcos sagt iiber ihn:
,Tiene la mirada de un perro, de lealtad incondicional y fiereza contenida. No sabe su nombre,
Spanel nunca le dirige la palabra y cudndo él la visita, generalmente, el Perro aparece poco“
(Bazterrica 2017, 25). Er erscheint, ;wie ein Tier‘, namenlos und weifdt, wann er sich zu verstecken hat.



58 = 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Ein Universalismus, der zwar die Gleichheit aller Menschen behauptet, stofit
schon in Geschlechterfragen an seine Grenzen. Die inhdrente Gewalt wird in der
oben zitierten Passage als Sexismus bis hin zur Misogynie sichtbar. Uberdeutlich
wird das Versagen einer ethischen Position, die die gleiche Wiirde aller Menschen
behauptet, im Umgang mit dem Tod in der Diegese.

Die weiblichen Figuren werden nicht nur in der fiktiven Welt, sondern héufig
eben auch in der Realitdt in die Néhe der Natur, in die Ndhe von Tieren gertickt.
Bazterrica ruft mit den beiden Frauenfiguren Cecil und Spanel zwei géngige Motive
auf: Die Heilige und die Verfiihrerin. Cecil als sublime, tugendhafte, aber letztlich
impotente® Ehefrau und Spanel als Verfiihrerin, die zumindest in der Ménnerdo-
mane des Geschéftlichen als kithl berechnend, aber dufierst potent inszeniert wird.
Die dritte weibliche Figur im Roman, Jazmin, stellt eine dritte Kategorie dar: Sie ist
ein menschliches Tier, das als wild, aber eben auch fruchtbar, in unmittelbarer
Néhe zur tierlichen Natur, dargestellt wird. Marcos ,,puede sentir el olor salvaje
y fresco, el olor a jazmines. Agarra el peine y la sienta de nuevo en el pasto“
(Bazterrica 2017, 73). Es ist dieser ,wilde Duft nach Jasmin® der ihr ihren Namen
geben wird und zugleich die Néhe der Figur zur Natur manifestiert.

Wie Tiere, vor allem bei der Lebensmittelproduktion von Milch, Eiern und
Fleisch objektiviert und zu reinen Produkten gemacht werden, werden in der er-
zéhlten Welt andere Menschen zu Produkten und Objekten. Dies zeigt sich in be-
sonders radikaler Form am Umgang des Protagonisten mit Jazmin, die ihm als
»Produkt“ geschenkt wird, aber sich genetisch nicht von seiner Ehefrau unter-
scheidet. Auch wenn Marcos durchaus dissidente Einstellungen reprasentiert und
dem ,Weibchen“ (Bazterrica 2017), das er geschenkt bekommt, einen Namen und
Kleidung gibt, bleibt sie fiir ihn letztlich dennoch ein Objekt, &hnlich einem Haus-
tier in der auflerdiegetischen Realitét: ,Le limpia el pecho, las axilas, la panza. Lo
hace con diligencia, como sin estuviese limpiando un objeto de cierto valor, pero
inanimado. Esta nervioso, como si el objeto se pudiese romper o pudiese cobrar
vida“ (ebd., 72). Er hélt die Frau, wie in der auflerdiegetischen Lebenswelt viel-
fach Haustiere gehalten werden. Der Képer dieser Frau ist ,Freiwild, er verge-
waltig sie, obwohl dies streng verboten ist und ihn selbst das Leben kosten
konnte: ,El que tiembla ahora es él. Se saca los jeans y se queda desnudo. La re-
spiracidn se acelera. La sigue abrazando debajo de la lluvia. Lo que quiere hacer
estd prohibido. Pero lo hace“ (Bazterrica 2017, 73). Wie das Kannibalismus-Tabu
die Menschen nicht davon abhalt, andere Menschen zu essen, wird auch Marcos

42 Auch wenn Cecilia nach mehreren Versuchen und mit Hilfe der Reproduktionsmedizin einen
Sohn zur Welt bringt, so stirbt dieses Kind bald nach der Geburt (vgl. Bazterrica, 22). Sie kann die
Genealogie nicht fortsetzen.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 59

durch das Verbot nicht abgeschreckt. Die Figur Jazmin wird auf ihren reprodukti-
onsfahigen Korper reduziert, und am Ende zahlt ihr Leben nichts mehr. Obwohl
es offensichtlich ihre Eizelle ist und sie es ist, die das Kind austrdgt und auf die
Welt bringt, betrachtet der Protagonist das Kind als einzig seins. Als das Baby bei
der Geburt zu sterben droht, ruft er in hochster Not seine Ehefrau an und bittet
sie um Hilfe. Marcos beruft sich am Ende des Romans auf die patriarchale Genea-
logie der Abstammung des Mannes, wenn er ,— Es mi hijo“ (Bazterrica 2017,
124), ruft.

2.2.2.2 Die Erzdhlperspektive als Mittel der Distanzierung

Der Roman ist aus der Perspektive von Marcos Tejos erzahlt, der auch schon vor
der Transition im Schlachthof gearbeitet hat (vgl. Bazterrica 2017, 9). Dies ist so-
wohl in der Figurenkonzeption als auch in der erzdhlpraktischen Umsetzung
ideal: Uber die Figur, die eine distanzierte Haltung zum System hat, in dem Men-
schen geschlachtet werden, kann der ,Ubergang® gut erzahlt werden. Zugleich
konnen die Leser:innen tiefe Einblicke in den Schlachthof erhalten und durchlau-
fen die ganze Produktion von Menschenfleisch bis zum Verzehr mit dieser Figur,
die Zugang zu allen Bereichen hat, die mit Fleisch zu tun haben. Eine Gesellschaft
wird gezeichnet, in der jegliche Bereiche, in denen heute Tiere genutzt werden,
von der Jagd bis zu Laborversuchen, weiter existieren, nur dass nun eben
menschliche Tiere wie Nutztiere gejagt, geschlachtet und fiir Laborversuche ge-
halten werden. Lediglich zwei Bereiche scheinen ausgespart zu sein: Die Haus-
tierhaltung von nicht-menschlichen Tieren als Maskottchen und Zoos. Beides ist
im erzdhlten Universum abgeschafft (vgl. Bazterrica 2017, 30). Beides wird aber
vom Protagonisten vermisst:

Recuerda a sus perros. Pugliese y Koko. Tuvo que sacrificarlos sabiendo, sospechando, que
el virus era una mentira fabricada por las potencias mundiales y legitimada por el gobierno
y los medios. Si los abandonaba para no matarlos, temia que los torturaran. Si se los qued-
aba podia ser mucho peor. Podian torturarlos a ellos y a los perros. (Bazterrica 2017, 69)**

Die Erzédhlung ist aber nicht aus der Ich-Perspektive, sondern in der 3. Person ver-
fasst, was wiederum eine gewisse Distanz der Leser:innen zur Figur Marcos
schafft. Die kithle Sachlichkeit und der realistische Stil Bazterricas ermdglichen
eine distanzierte Perspektive auf die erzdhlte Welt und machen die feinen Risse

43 Wie zahlreiche Namen in Bazterricas Roman hat auch der Name ,Koko“ eine weitere Bedeu-
tungsebene: Er ist auch der Name des in der Realitdt berithmt gewordenen Gorilla-Weibchens
,Koko“, die eine modifizierte Gebdrdensprache beherrschte. Ich komme auf Koko erneut im
néchsten Kapitel in Fuffnote 58 und 59 zurtick.



60 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

der Dispositive der Macht, die teilweise auch die Realitit bestimmen, wahrnehmbar.
Messling schreibt ihm Hinblick auf einen Realismus in Frankreich, der aber ebenso
fiir Bazterricas Realismus der Gegenwart gelten kann, dass ,Literaturgeschichte,
und ich wiirde hinzufiigen auch die Analyse literarischer Texte der Gegenwart, die
»die Neustrukturierung von Annaherungen an die Wirklichkeit beschreib[en], die
»emotionalen, psychologischen und gesellschaftlichen Bedingungen und Kosten poli-
tischer Umbrtiche* (Messling 2019, 19), erfassen kénnen.

Eine vollstdndige Identifizierung mit dem Protagonisten wird verhindert,
und es werden immer wieder auch Zweifel an dessen Einschatzungen geschiirt.
So bleibt zum Beispiel unklar, ob das Virus, das die Transition erforderlich
machte, eine Erfindung des Staates ist, wie der Protagonist vermutet, oder in der
fiktiven Welt wirklich existiert und Marcos an Verschworungstheorien glaubt.
Die Realitdtsebene scheint aber innerdiegetisch beim Einsetzten der Erzdhlung
langst keine grofle Rolle mehr zu spielen; die Transition erscheint in diesem
Sinne als abgeschlossen:

Recuerda cuando anunciaron la existencia de la GGB. La histeria masiva, los suicidios, el
miedo. Después de la GGB fue imposible seguir comiendo animales porque contrajeron un
virus mortal para los humanos. Ese era el discurso oficial. Las palabras con el peso necesa-
rio para modelarnos, para suprimir cualquier cuestionamiento, piensa. (Bazterrica 2017, 9)

Der Verweis auf eine ,offizielle Version“ (Bazterrica 2017, 9) streut Zweifel an der
Existenz des Virus und lenkt Neugierde auf die Griinde, die von der Erzdhlinstanz
dafiir angeboten werden. Diese Zweifel des Protagonisten werden nach und nach
immer deutlicher, vor allem auch im Vergleich zur Darstellung der Figur der
Schwester von Marcos, die nicht verstehen kann, warum er keinen Regen-
schirm hat:

—¢Coémo es posible que no tengas paraguas?

El suspira levemente y piensa que, otra vez, va a tener la misma discusién de todos los afios.
—No lo necesito. Nadie lo necesita.

—Todos lo necesitan. Hay zonas que no tienen construidos los techos protectores. ;Querés
morirte?

—Marisa, ¢en serio pensas que si un pajaro te caga en la cabeza te vas a morir?

—Si.

—Te repito, Marisa, en el campo, en el frigorifico, nadie usa paraguas, a nadie se le ocurre.
¢No seria mds logico pensar que si te pica un mosquito, que pudo haber picado antes a un
animal, te podés contagiar el virus?

—No, porque el gobierno dice que no hay peligro con los mosquitos.

—El gobierno quiere manejarte, es para lo tnico que existe.

—Acé todos salen con el paraguas. Es lo mas ldgico.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 61

—¢No te pusiste a pensar que quizds la industria del paraguas vio una oportunidad y llegé a
un acuerdo con el gobierno?
—Siempre pensando en conspiraciones que no existen. (Bazterrica 2017, 58)

Wahrend die Schwester ihn fiir einen Verschworungstheoretiker hélt und willig
und gerne den Informationen der Regierung glaubt, versteht Marcos nicht, wie
Marisa die Wahrheit nicht sehen kann. Auch hier findet eine interessante Inver-
sion statt, die Raum fiir Diskussionen bietet. Nicht erst seit dem Beginn der Covid-
19-Pandemie, aber sicherlich zumindest in Deutschland verstarkt seitdem, wird
vielfach tiber Verschworungstheorien diskutiert. Was ist wahr, was falsch? Was
ist staatliche Propaganda, was noch dissidente Meinung, was schon Verschwo-
rungsglauben mit ebenso propagandistischen Ziigen? Die Beschreibungen des
Virus erinnert in Teilen stark an die Corona-Pandemie nur mit anderen Auswir-
kungen (vgl. Bazterrica 2017, 9-10). Nun konnte die Autorin 2017 diese konkrete
Pandemie nicht vorhersehen, Warnungen vor Zoonosen und uns Menschen als
gesamte Menschheit bedrohende Viruserkrankungen gibt es aber schon lénger.
An diese Geschichte kniipft Bazterrica an. Auch die sicherlich zuféllige Parallele,
dass es sich in der erzahlten Welt ebenfalls um ein Virus handelt, das die Welt
auf den Kopf stellt, schafft andere Perspektiven. Gezielte Desinformation als Stra-
tegie der Machterhaltung oder Machtgewinnung ist ebenfalls ein Mittel, das spa-
testens seit Donald Trump Prasident der Vereinigten Staaten von Amerika gewor-
den ist, in der Welt existiert. Der Erzdhltext kann dafiir sensibilisieren, dass die
Abwertung von Wissen auch ein Instrument der Machterhaltung sein kann. Die
Diegese fiihrt diese Strategie wie unter einem Brennglas vor: Es geht nie um Evi-
denz, sondern nur um sprachlich und durch Repressionen hergestellten Machter-
halt, der losgeldst ist von (wissenschaftlicher) Wahrheitsfindung. Die Zerstérung
grundlegender erkenntnistheoretischer Strukturen, die sich auch in der Realitét
beobachten lésst, wird in Bazterricas Fiktion deutlich vorgefiihrt. In dhnlicher
Weise, wie Messling es fiir den Neuen Realismus in Frankreich beobachtet
(vgl. Messling 2019, 19-20), geht es auch in dem Roman aus Lateinamerika nicht
um reine Kompensation. ,Neuer Realismus und neuer Anspruch auf Weltaneig-
nung“ (ders. 2019, 20) gehoren auch in Caddver exquisito (2017) zusammen. Die
Fiktion setzt sich in einzigartiger Weise mit globalen Anspriichen und Dispositi-
ven eines globalisierten Neoliberalismus im Kapitalozdn (Haraway 2016b, 2, 47 ff.)
auseinander.

Im ,Labor Valka“ (Bazterrica 2017, 38) in dem argentinischen Erzahltext wird
nicht wirklich zum Virus geforscht, sondern es werden Tiere nur noch gehalten,
um den Schein aufrecht zu erhalten, dass es das Virus wirklich gibt. So wird auch
nicht ernsthaft nach einer Heilung fiir das Virus gesucht, wie zumindest der Pro-
tagonist vermutet, denn dieses scheint nicht bedrohlich zu sein:



62 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

El sospecha que los animales enjaulados son una fachada. Mientras haya alguien que los
estudia, que busca la cura, el virus es real.

—Es raro que nadie haya encontrado la cura, ¢no? Con laboratorios tan avanzados que
hacen experimentos de vanguardia ...

La doctora no lo mira, ni le responde, pero él siente que los pequefios renacuajos que ella
tiene en la garganta estan al borde de estallar.

(Bazterrica 2017, 113)

Das Virus ist so lange real, wie offiziell dazu medizinisch geforscht wird. Also, so
vermutet Marcos, wird in einem kleinen Teil des Labors noch so getan, als ob
wirklich ein Medikament zur Bekdmpfung gefunden werden soll. Das Labor hat
sich langst darin eingerichtet, Experimente an Menschen und nicht mehr an
anderen Tieren durchzuftihren. Die Fassade soll aber gewahrt werden und
Bazterrica ertffnet mit der Wahl ihres Protagonisten einen Blick hinter diese Fassade.
Die Leser:innen haben durch die interne Fokalisierung Zugang zur Gedanken-
und Gefithlswelt des Protagonisten und seinen ethischen Einstellungen. Marcos
Normen und Werte werden beim Lesen klar vermittelt, wie beispielsweise in sei-
ner Reaktion auf die Leiterin des Labors erkennbar ist: ,Detesta a la doctora
Valka y a su laboratorio de horrores“ (Bazterrica 2017, 110). Direkt im ersten Kapi-
tel wird deutlich, dass Marcos in vielerlei Hinsicht eine dissidente Haltung zur
Transition hat, diese aber verschweigt, weil er sonst selbst wie Vieh auf dem
Schlachthof landen konnte:

Nadie los llama asi, piensa, mientras prende un cigarrillo. El no los llama asi cuando tiene
que explicarle a un empleado nuevo cémo es el ciclo de la carne. Podrian arrestarlo por
hacerlo, podrian incluso mandarlo al Matadero Municipal y procesarlo. Asesinarlo seria la
palabra exacta, aunque no la permitida. Mientras se saca la remera empapada trata de des-
pejar la idea persistente de que son eso, humanos, criados para ser animales comesti-
bles. (Bazterrica 2017, 9)

Bazterrica erzdhlt auch die Geschichte einer Versteinerung, der Abstumpfung
und Verdrangung. Einer Verdrangung eben nicht nur angesichts massenhaften
Tierleids vor allem in der Schlachtindustrie, sondern auch einer Verdrangung des
Leids anderer Menschen. Hier ist die Fiktion ebenfalls nicht weit von der Realitat
entfernt. Das reine Wissen um menschliches und tierliches Leid, fithrt vielfach
nicht zu verdnderten Handlungen und einer Lebenspraxis, die sich nach diesem
Wissen richtet. Symbolisch steht die Figur Marcos fiir diese zunehmende Ab-
stumpfung.

Wahrend der Protagonist zundchst nicht vergessen kann, er die Erinnerun-
gen an eine Zeit vor der Transition nicht verdrangen kann, dndert sich dies im
Verlauf der Erzédhlung. Zu Beginn des Romans scheint die Erinnerung fast zwin-
gend: ,Niega con la cabeza despacio, pero no puede dejar de recordar” (Bazterrica



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 63

2017, 10). Er kann nicht aufhéren sich zu erinnern, ja mehr noch, die Erinnerun-
gen drangen sich ihm auf, verfolgen ihn bis in die Traume (s. auch S. 9), bis zu
dem Zeitpunkt, an dem ein Stein an die Stelle seines Herzens tritt. Die zuneh-
mende Verdrangung der Realitdt fithrt zu einer Versteinerung. Symbolisch steht
der Stein in Marcos Brust, der nach und nach sein Herz ersetzt, ganz bildhaft fiir
die Anpassung an das System und die ethische Kélte. Er mdchte die Augen ver-
schliefien, was aber nicht dauerhaft gelingt:

Abre los ojos, pero los vuelve a cerrar. La luz lo lastima. Le duele la cabeza. Tiene calor.
Siente punzadas en la sien derecha. Se queda quieto, tratando de recordar por qué esta
afuera. Una imagen difusa se le viene a la mente. Una piedra en el pecho. Esa es la imagen.
Es el suefio que tuvo. Se sienta con los ojos todavia cerrados. Intenta abrirlos, pero no
puede. Apoya la cabeza sobre las rodillas y se las abraza. Se queda unos segundos quieto.
Tiene la mente en blanco, hasta que recuerda el suefio con una claridad aterradora. (Bazterrica
2017, 52)

In diesem Traum ist es seine Ehefrau, die ihm anstelle seines Herzens einen Stein
in die Brust pflanzt (vgl. Bazterrica 2017, 52). Erst im Angesicht des unschuldigen
Kindes, seines und Jazmins Sohnes, 16st sich der Stein auf und verliert an
Schwere: ,Cuando el bebé ya estd preparado y tranquilo Cecilia se lo entrega. Fl
lo mira sin poder creerlo, es hermoso, dice, es tan hermoso. Siente que los frag-
mentos de la piedra se reducen, pierden espesor® (Bazterrica 2017, 125).

Die Ambivalenzen, die reale Tier-Mensch-Verhéltnisse gegenwértig durchzie-
hen, werden in der Figur des Marcos lesbar, der fiir die Leser:innen ebenso ambi-
valent bleibt. Im Kontrast dazu, wie die Menschen zur Schlachtung gehalten wer-
den, kommt der Protagonist vor allem im Umgang mit ,seinem‘ ,cabeza domestica“
(Bazterrica 2017, 94) zunéchst weitgehend ,gut weg". Er scheint emphatisch: ,El enti-
ende que ella esta sola todo el dia y cuando llega lo persigue por toda la casa“
(Bazterrica 2017, 83). Das dndert aber weder etwas an den krassen Abhéngig-
keitsverhéltnissen, in denen er die Frau hélt, noch dran, dass er diese am Ende wie
Vieh schlachtet. Diese ist ,zu ihrem Schutz‘, aber vor allem auch zum Schutz ,seines
Kindes“ (Bazterrica 2017, 83) eingesperrt, und er betrachte sie nicht als gleichwerti-
gen Menschen, obwohl sie das innerdiegetisch, genetisch als PGE natiirlich ist. Die
Beziehung zwischen Jazmin und Marcos dhnelt vor allem im zweiten Teil stark der
Beziehung zwischen Hund und Herrchen. Halt Marcos die Frau zunéchst, ganz wie
im System vorgesehen, wie ein Schwein in einem separierten Stall, zieht Jazmin bald
in sein Haus ein. Er halt sie dort gefangen, wie Hunde héufig als Maskottchen in der
realen Welt gehalten werden: Die Beziehung ist hierarchisch aufgebaut und von Ab-
hangigkeiten geprégt. Die Parallele zum Halten von Hunden wird poetologisch auch
dartiber erzeugt, dass Marcos vor der Transition Hunde hatte, zu denen er eine in-
nige Beziehung pflegte, wie erzéhlt wird (vgl. Bazterrica 2017, 69, 72). Obwohl Marcos



64 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

noch die Zeit vor dem Ubergang zum neuen System kennt, hat auch er schon die
Propaganda, die die Menschen, die geschlachtet und gegessen werden, systematisch
entmenschlicht, verinnerlicht, auch wenn er sich selbst davon immer wieder distan-
ziert und die Grenziiberschreitung riskiert, indem er mit ,seiner‘ ,cabeza domestica“
Geschlechtsverkehr hat. Da zwar in der 3. Person, aber aus seiner Perspektive erzhlt
wird, bekommen die Leser:innen nach und nach einen detaillierten Einblick in diese
Innenperspektive. So erstaunt es ihn, dass Jazmin, die Frau, die er als Schlachtvieh,
als ,cabeza domestica“ bekommt und die er wie eine Hiindin hélt, tatsachlich zum
Denken féhig sein konnte: ,Por momentos, pareciera que pensara, que realmente pu-
diese hacerlo“ (Bazterrica 2017, 83). Ein Erstaunen wird hier inszeniert, das vielfach
von Hunde- oder Katzenbesitzer:innen tiber ihre Haustiere gedufiert wird. Zugleich
wird hier eine Entwicklung der Figur vom Beginn der Geschichte bis zum Ende des
Romans erzihlt.

2.2.2.3 Der dystopische Gesellschaftsentwurf. Radikalisierungen
In dieser Figurenentwicklung erinnert Marcos an die Figur Winston Smith aus
George Orwells Roman 1984 (1948): Auch Winston Smith arbeitet zu Beginn fiir
das System, entwickelt sich dann aber zu einem Gegner, bis er schliefilich am
Ende, nach Folter und Gehirnwésche, an den Big Brother glaubt und das System
bedingungslos stiitzt. Ahnliche dystopische Elemente finden sich auch in Caddver
exquisito (2017): Wird Marcos zu Beginn als gebrochene Figur dargestellt, der kein
»Spezialfleisch“ (,carne especial, Bazterrica 2017, 11) isst und nicht an die Propa-
ganda der Regierung glaubt, ja Personen, wie zum Beispiel auch seine Schwester,
die sich im neuen System gut eingerichtet haben, verabscheut, totet er am Ende
doch Jazmin wie Schlachtvieh. Dies aber nicht, weil er plétzlich an die Propaganda
glaubt, sondern aus personlichem Interesse und Eigennutz: Man konnte sagen aus
niederen Beweggriinden. Die Frau hat ihm den Sohn geboren, den er fiir sein Le-
bensgliick brauchte, und ist ihm nun nicht mehr von Nutzen. Die Politik, die er fir
sich selbst verfolgt, ist reine Biopolitik. Hier ist die Figurenentwicklung gegenlaufig
zu der in Orwells 1984 (ders. 1948). Wahrend Orwells Protagonist Winston immer
systemkritischer wird und die Entwicklung zu einem Oppositionellen nachgezeich-
net wird, bis dieser am Ende unter psychologischer Folter und Gehirnwésche ein-
bricht, ist Marcos zu Beginn skeptisch und glaubt nicht an die Existenz des Virus. Er
straubt sich gegen die Verdnderungen seit der Transition. Wenngleich er sich auch
nicht aktiv gegen das herrschende Regime aus méchtiger Industrie und politischer
Elite richtet, setzt er sich tliber Verbote hinweg, womit er sein Leben riskiert. Dies
aber stets zu seinem eigenen Nutzen und nicht fiir anderer.

Wahrend Orwell die Probleme der Moderne, die Massenpropaganda und den
Uberwachungsstaat mit seinem dystopischen Roman kritisiert, zeigt Bazterricas



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 65

Roman, dass auch die Zeit nach der Postmoderne es nicht vermag, tiber eine zu-
nehmende Individualisierung ethische, normative und gesellschaftliche Probleme
in einer globalisierten und vom Neoliberalismus beherrschten Welt zu l6sen. Es
braucht in der argentinischen Dystopie nicht einmal mehr Folter oder einen re-
pressiven Uberwachungsstaat, um das System aufrecht zu erhalten. Die Legalisie-
rung des Kannibalismus wird als direkte Folge einer tiberméchtigen Lobby er-
zahlt: ,La legalizacién se llevé a cabo cuando los gobiernos fueron presionados
por una industria millonaria que estaba parada. Se adaptaron los frigorificos y
las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar como reses para abastecer
la demanda masiva de carne“ (Bazterrica 2017, 10). Politik erscheint nur noch als
willfdhriger Gehilfe einer iiherméchtigen Industrie und selbst Ekel, den der Tabu-
bruch andere menschliche Wesen zu essen auslosen konnte, erscheint iiberwind-
bar und modifizierbar. Die argentinische Autorin inszeniert Biopolitik unter den
Vorzeichen einer radikalisierten Phase, die von neoliberalen Strukturen gepragt
ist und mit Haraway als ,Kapitalozdn“ (dies. 2016b, 47 f.) gekennzeichnet wer-
den kann.

Bazterrica nimmt ebenso einige Motive aus Margret Atwoods Dystopie The
Handmaid’s Tale (1985) auf. Wie Atwoods Figur Offred, wird auch Jazmin verbote-
nerweise von ,ihrem Besitzer“ schwanger. Atwood nimmt allerdings eine dezi-
diert feministische Perspektive ein und stellt in The Handmaid’s Tale nicht zufal-
lig eine weibliche Figur ins Zentrum. Bazterrica schlagt einen anderen Weg ein
und wahlt mit Marcos einen ménnlichen Protagonisten. Die Kritik an einem patri-
archalen System ist in Caddver exquisito (2017) implizit und in den Details ver-
steckt. Sie ist Teil einer umfassenderen Systemkritik, die exemplarisch tber den
Tabubruch erzédhlt wird. Im Vordergrund steht in Caddver exquisito (2017) der
Zerfall eines ethischen Systems und die Kritik an einem nur auf Machterhalt und
Gewinnmaximierung ausgerichteten Regime, in dem die Politik nur noch willfah-
riger Komplize méchtiger Konzerne zu sein scheint. Die Auswiichse einer auf Bio-
macht zielenden Politik, sowie die Kritik an aktuellen Tier-Mensch-Verhaltnissen,
die durch die Ubertragung auf menschliche Tiere fiir die Leser:innen tiberdeut-
lich ins Augen springen, stehen im Roman der Argentinierin im Zentrum. Hier
gibt es eine starke Parallele zum Film Soylent Green (1973, Regie: Richard
Fleischer), der in der erzdhlten Welt selbst als verbotener Film thematisiert wird
(vgl. Bazterrica 2017, 93), worauf Jochem Kotthaus in einem der wenigen Artikel,
die auch Caddver exquisito (2017) berticksichtigen, hinweist (vgl. Kotthaus 2021).
Wie in den 80er Jahren steht auch heute das Ende der Welt, wie wir sie kennen,
bevor: Klimawandel, Bevolkerungswachstum, Nahrungsmittelknappheit und der
Zusammenbruch des gesellschaftlichen Zusammenhalts sind bestdndige Probleme
und dies drangt sich auch zunehmend in die Offentlichkeit. Zugleich kann auf glo-
baler Ebene eine ,institutionalisierte Entwertung von Wissen“ (Kotthaus 2021, 19)



66 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

gerade im Hinblick auf diese Probleme beobachtet werden. Politiker:innen fiihren-
der Industriestaaten und globaler Superméchte leugnen den Klimawandel und
bauen ihre politische Strategie, erschreckenderweise erfolgreich, auf dieser Ent-
wertung von Wissen und Wissenschaft auf. Wie in Soylent Green steht auch in
Caddver exquisito (2017) ein Spiel mit diesen Unklarheiten des Wissens und die
sLegitimierung des Nicht-Legitimierbaren (Kotthaus 2021, 23), des Kannibalis-
mus, im Zentrum. Dies zeigt sich im Erzahltext sehr deutlich an dem titelgeben-
den Spiel, dass die Kinder von Marisa perfektionieren (vgl. Bazterrica 2017, 61).

Der Horror, den die Dystopie entfaltet, liegt darin, wie Kotthaus schreibt,
»dass solche Szenarien (scheinbar) mdglich seien — und mit ihnen das Ende der
rationalen, von Aufklarung geprigten Moderne“ (Kotthaus 2021, 24). Ich wiirde
hier noch einen Schritt weiter gehen als Kotthaus, denn der Erzéhltext ermoglicht
in Form eines literarischen Wissens, das nicht an strenge disziplindre und episte-
mologische Grenzen gebunden ist (vgl. Ette 2017, 226), die Einsicht, dass die ver-
meintlich universellen Werte der Aufklarung einer neuen Legitimation bediirfen.
Hier zeigt sich die Dialektik der Aufkldrung (Horkheimer und Adorno [1944] 2022).
Der Text zeugt damit vom Ende einer ethischen und normativen Position, die sich
seit der Aufkliarung als Universalismus globalisiert hat (vgl. Messling 2019) und
eine gewaltgepragte Gegenwart, wenn nicht hervorgebracht, so zumindest doch
nicht verhindert hat (vgl. Latour 2018, 76). Denn die durch die Aufklarung ent-
standene Moderne ist in sich selbst fragil und briichig und entpuppt sich ange-
sichts der Krisen der Gegenwart als eine leere Hiille. Dies zeigt sich nicht zuletzt
auch an Tier-Mensch-Relationen, die immer auch mit der Definition des Men-
schen zu tun haben. Was gilt als menschliches und was als ,blofies tierliches
Leben, ist eine Frage auf Leben und Tod.

Die Zuspitzung, die Bazterrica liber die Ubertragung von Praktiken der
Fleischproduktion auf Menschen erreicht, tragt zu einer Schirfung der Krisendia-
gnose, inshesondere im Hinblick auf einen universalistisch gedachten Humanis-
mus der Moderne (und Postmoderne) unter den Vorzeichen des Kapitalozins
(Haraway 2016b, 47 ff.) bei. Die argentinische Autorin erzahlt nicht zuletzt vom
Versagen, nicht nur einer ethischen Position, sondern von den Grenzen jegli-
cher Form von Menschlichkeit in einem von Biomacht und neoliberalen Struk-
turen beherrschten System. Alle Letztbegriindungen einer Werteordnung sind
in der erzdhlten Welt durch das Kapital und einzelne Regierungen korrumpiert.
Es gibt einen Markt fiir Fleisch mit ,Vor- und Nachnamen®, sowie die Moglich-
keit, sein eigenes Leben zu verkaufen, indem man sich selbst gegen das Verspre-
chen des Schuldenerlasses zur Jagd frei gibt. Uberlebt die (meist prominente)
Person eine bestimmte Zeit, werden die Schulden erlassen. Die Figur des aus
Ruménien stammende Unternehmers Urlet beispielsweise schlagt Kapital aus der
Jagd auf Menschen. Er lasst sich nicht nur von Marcos mit ,,Cabezas“ aus dem



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 67

Schlachthof beliefern, die dann ausgesetzt und von zahlender Kundschaft gejagt
werden kénnen. Er ,ermoglicht es‘ auch Prominenten, die in Ungnade gefallen sind,
ihre Schulden unter Einsatz ihres Lebens zu tilgen:

Urlet toma otro trago. Espera unos segundos antes de responder.

—Tienen que quedarse en el coto de caza por una semana, tres dias o unas horas, todo de-
pende del monto que adeuden vy, si no logran cazarlos y salen vivos de esta aventura, yo les
garantizo la cancelacién total de la deuda. (Bazterrica 2017, 86)

Die Not der anderen und die Unterhaltung auf Kosten von Menschenleben sind
Urlets Geschéftsmodell. Fur diese Figur ist die Transition eine Mdglichkeit, das
auszuleben, was nach seinem Menschenbild sowieso schon in allen Menschen
steckt: ,—Después de todo, desde que el mundo es mundo nos comemos los unos
a los otros. Si no es de manera simbdlica, nos fagocitamos literalmente. La Transi-
cién nos concedid la posibilidad de ser menos hipdcritas“ (Bazterrica 2017, 86).
Die Transition, die den Kannibalismus ermoglicht, ist keine Perversion des Sys-
tems, sondern zeigt nur den wahren Kern des Menschen, so Urlet im Roman.

Die menschlichen Figuren scheitern alle daran, angesichts einer neoliberalen
Herrschaftsform, integer und menschlich zu bleiben. Das Scheitern des Staates,
der versucht, durch drakonische Strafen eines biopolitischen Machtsystems die
normative Ordnung aufrechtzuerhalten, wird ebenso erzahlt. Die erzahlte Welt
steht am Abgrund und ist voller Risse, die darauf hindeutet, dass sie zu bersten
droht. Die dem System eingeschriebenen Ambivalenzen werden allerdings nicht
geldst, sondern entweder zugunsten einfacher Erklarungen, die die Machtigen
verbreiten, kaschiert. Oder die Scheinheiligkeit wird sich zu Eigen gemacht, um
daraus personlichen Nutzen zu ziehen. Ein ethisches Modell, wie es etwa Singers
Utilitarismus vorschlagt, lauft in einem solchen Regime vollstindig ins Leere.
Urlet beispielsweise weifs sehr wohl um die Macht der Worter und sammelt diese
sorgfaltig:

Piensa que Urlet colecciona palabras, ademaés de trofeos. Para Urlet tienen tanto valor como
una cabeza colgada en la pared. Habla un espafiol casi perfecto. Su manera de expresarse es
preciosista. Elige cada palabra, como si no se las llevara el viento, como si las frases que-
daran vitrificadas en el aire y él pudiese tomarlas y guardarlas bajo llave en un mueble,
pero no en cualquier mueble, en uno antiguo de estilo art nouveau con puertas vidria-
das. (Bazterrica 2017, 84)

Die feinen Unterschiede zwischen einem ,wir“ und den ,Anderen“ werden auch
sprachlich konstruiert und diese Grenzziehung ist fiir einige der Figuren kostbar
wie ein Menschenleben, denn daran kann das eigene Leben hingen.

Im literarischen Text wird ein Narrativ gesponnen, das von den Worten der
Machtigen geprégt ist, aber dennoch fragil erscheint: Die so konstruierte Welt ist



68 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

»klein, kontrolliert und voll von feinen Rissen“ (Bazterrica 2017, 13). Sie hdngt am
seidenen Faden und nur ein einziges falsches Wort kénnte sie zum Zerbrechen
bringen wie Porzellan. Wissen und Wahrheit scheinen keinen Wert mehr zu be-
sitzen, der Primat liegt auf dem herrschenden Diskurs. Die bestdndige Umbenen-
nung der Tatsachen und Dinge durch die Regierung prégt die normativen Regeln
der erzdhlten Gesellschaft:

El gobierno, su gobierno, decidi6 resignificar ese producto. A la carne de humano la apo-
daron ,carne especial“. Dej6 de ser solo ,carne“ para pasar a ser ,lomo especial, ,costilla
especial®, ,rifion especial“. El no le dice carne especial. Fl usa las palabras técnicas para re-
ferirse a eso que es un humano, pero nunca va a llegar a ser una persona, a eso que es
siempre un producto. [...] Nadie puede llamarlos humanos porque seria darles entidad, los
llaman producto, o carne, o alimento. Menos él, que quisiera no tener que llamarlos por
ningun nombre. (Bazterrica 2017, 11)

Diese systematische, zum Machterhalt Einzelner angewendete Abwertung von
Wissen und Verschleierung der Tatsachen war bereits ein Grundprinzip des Fa-
schismus und scheint gegenwartig wieder erschreckend nah an aktuellen Prakti-
ken des Machterhaltes. Die Dystopie von Bazterrica macht auf diese Abwertung
des Wissen sichtbar, in dem in der erzéhlten Welt tiber den Protagonisten Marcos
Tejos die Aufmerksamkeit auf die Macht der Worter gelenkt. Er vermisst die
Worte der anderen regelrecht, und alle Figuren werden dartiber, was sie wie
sagen charakterisiert. Stilistisch wiederholt Bazterrica zumeist die Formel ,las pa-
labras de“ (Bazterrica 2017, 13; 17; 26; 32; 34; 39; 50; 56; 57, 58; 61; 62; 108). So
z. B. bei der Figur des Gebers, die Marcos regelméfig besuchen muss. Herr Urami
schafft mit Worten eine fragile, aber harmonisch kontrollierte Welt. Mit volliger
Selbstverstandlichkeit redet Herr Urami tiber die Qualitdt menschlicher Haut
(vgl. Bazterrica 2017, 13). Die menschlichen Subjekte werden iiber den Sprachge-
brauch objektiviert, und eine schnelle und schmerzfreie Schlachtung ist nur des-
halb erwiinscht, damit das Produkt am Ende nicht an Qualitét verliert.**

Die Autorin lenkt nun in ihrem Roman einen differenzierten Blick auf die fei-
nen Bedeutungsunterschiede verschiedener Worter und damit darauf, dass Be-
zeichnungen in Diskursen auch mit Macht einhergehen und Wissen, im Anschluss
an Foucault, diskursiv hergestellt wird (vgl. Foucault 1971). Bazterricas Erzahltext
vermag es zu zeigen, dass sich die Tierethik Debatte in einen grofieren Diskurs

44 An dieser Stelle ldsst sich eine Parallele zur Realitdt erkennen, in der andere Tiere und
nicht Menschen geschlachtet werden. Eine Optimierung der Schlachtung und schmerzfreien
Totung werden hédufig nicht nur zur Verringerung von tierlichem Leid oder aus ethischen Ge-
schichtspunkten angestrebt, sondern dienen in den allermeisten Félle der Profitmaximierung
(vgl. Fleischatlas 2021, 18-19) und der Verbesserung der Fleischqualitat, wie beispielsweise das



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 69

um Biomacht und institutionalisierte und medial vermittelte Desinformation ein-
fligt oder zumindest Ankniipfungspunkte hat. Tier-Mensch-Relationen der Gegen-
wart sind dabei ein Gebiet, auf dem sich die Konstruktion von Alteritit besonders
drastisch zeigt. Andere, auf Dualismen beruhende Ideologien, wie Sexismus, Ras-
sismus und Klassismus werden im Erzahltext, neben dem Speziesismus, einer
dem westlichen Logozentrismus verpflichteten Ordnung, ebenso adressiert. Die
literarische Zuspitzung schafft eine Distanz zur Gegenwart, gerade auch tiber die
Verlagerung in eine nahe Zukunft. Eine solche distanzierte, weil dsthetisierte
Perspektive auf die Probleme und Krisen der Gegenwart, machen diese — mit
Ranciere - zuallererst lesbar und damit wahrnehmbar (vgl. Ranciére 2000).

Auch in der Realitdt findet eine teilweise institutionalisierte, teilweise syste-
matisch durch Interessen der Industrie gesteuerte Entwertung von Wissen statt:
Es ist langst bekannt, wie industrielle Massentierhaltung funktioniert und was in
den Schlachtbetrieben der Welt passiert. Die Popularitit von Biichern wie Foers
Eating Animals (2009) und das Aufkommen des Veganismus zeigen dies eindriick-
lich. Tiere essen (Foer 2010) fragt ganz bewusst nicht nach dem nach Meinung des
Autors die Tatsachen verschleiernden Fleischkonsum, sondern nach dem nicht in
gleicher Weise objektivierenden Essen von anderen Lebewesen. Ebenso wie den
fiktiven Menschen im Erzahltext féllt es in der Realitdt meist schwer, die Dinge
beim Namen zu nennen und nach den gewonnenen Einsichten zu handeln. Dies
zeigt sich unter anderem an der gangigen Praxis, nicht davon zu sprechen, dass
wir Tiere essen, sondern abstrakter von Fleischkonsum zu sprechen. Auch die
Lebensumstdnde von Menschen, die weit weg leben, sind durch vielfaltige Infor-
mationsquellen nur einige Klicks entfernt. Das Wissen dartber ist global verflg-
bar, wenn auch nicht gleich verteilt. So ist es immer noch eine Minderheit, die
Probleme wie Klimawandel und industrielle Land- und Viehwirtschaft nicht nur
anerkennen, sondern beispielsweise auch bereit sind, auf das Essen von Fleisch
zu verzichten. Der Erzédhltext der Argentinierin spiegelt diese Haltung, radikali-
siert und poetisiert sie aber zugleich. Diese Asthetisierung findet eine Form fiir
das Unsichtbare, der Dissens wird wahrnehmbar, und fiir die Leser:innen wird
die Aufteilung des Sinnlichen erfahrbar (vgl. Ranciere 2008a).

Im Hinblick auf das Toéten von Menschen denkt der Protagonist in Bazterricas
Roman: ,Asesinarlo seria la palabra exacta, aunque no la permitida“ (Bazterrica
2017, 9). Es geht in der erzdhlten Welt also nicht mehr darum, was wahr und was
falsch ist, die Figur Marcos weifs ganz genau, dass ,ermorden® die richtige Voka-

Bundeszentrum fir Erndhrung schreibt: ,Ein schonender Transport ist nicht nur aus Tier-
schutzgriinden, sondern auch aus wirtschaftlichen Betrachtungen unerlésslich; denn Stress
fiihrt zu mangelhafter Fleischqualitat“ (https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-
teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitungy).


https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/

70 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

bel wére. Es geht darum, was erlaubt und was verboten ist und wie die offensicht-
liche Liicke zwischen der Realitidt und der Sprache geschlossen werden kann.
Macht wird auch diskursiv hergestellt und zeigt sich in der Zensur, im Verbot der
Benennung der Tatsachen ebenso wie in der gesellschaftlichen Tabuisierung der
Wahrheit im diegetischen Universum deutlich. Woérter kénnen nicht nur Tatsa-
chen benennen, sondern diese verschleiern, sei es aus personlichem oder kollek-
tivem Interesse oder aufgrund von Verboten: ,,Su cerebro le advierte que hay pal-
abras que encubren el mundo“ (Bazterrica 2017, 9). Zugleich gibt es auch solche
Worter, die ,legal“ und ,hygienisch® (ebd.) sind. Sein logos, das Gehirn als Sitz
des Verstandes, beschert dem Protagonisten diese Einsicht, tiber die er sich den-
noch am Ende des Buches hinwegsetzt und nach der er letztlich nicht mehr han-
delt. Die pure Vernunft taugt aber nicht als normative Grundlage, vermag das litera-
rische Werk zu sagen. Bazterrica erzédhlt hier auch den Verfall des unidirektionalen
Logozentrismus, der auf eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum Tier auf-
baut. In der Dystopie der Argentinierin 1gst er sich nicht zugunsten eines nicht-
dualistischen, situierten Zugangs zum Wissen auf, sondern miindet in ein Unrechts-
system, in dem Leben und Wahrheit tiberhaupt nichts mehr wert sind. Das ,legal“
im Erzéhltext wird durch die Absetzung betont und bildet in gewisser Weise den
Schlusspunkt der Aufzdhlung. Alle drei Adjektive spielen in Bazterricas Dystopie
eine Rolle: die Bequemlichkeit der Menschen, die sich nicht mit der Wahrheit ausei-
nandersetzen wollen, die biopolitische Vorstellung, dass es unhygienisch, ja todlich
ware, Tiere zu essen und schliefilich eben die Institutionalisierung im Rechtssystem,
die in legal und verboten unterteilt. ,Hygienisch“ sind nicht nur die Worte, die die
Wahrheit verschleiern, statt sie auszusprechen, sondern auch das Menschenfleisch,
das verzehrt wird, denn das Essen der Subalternen trage zur Gesundheit der restli-
chen Bevélkerung bei, so das innerdiegetisch herrschende Narrativ.* Die Wahrheit
wird verdrangt, taucht aber im Traum der Hauptfigur wieder auf, indem es allein
die Worte sind, die toten:

El hombre, él mismo, se desplaza con una lentitud exasperante y mientras lo hace va
matando al resto. No les pega con una maza, no los estrangula, no los acuchilla. Solo les
habla y ellos, é1 mismo, van cayendo uno a uno. Después ese hombre, él mismo, se acerca y
lo abraza. Lo hace tan fuerte que él no puede respirar y forcejea hasta que logra soltarse. E1
hombre, él mismo, intenta acercarse y decirle algo al oido, pero él sale corriendo porque no
quiere morir. (Bazterrica 2017, 109)

45 Diese Begriindungen erinnern sofort an Vorstellungen von ,Rassenhygiene“ und einem Sozial-
darwinismus, den die Nationalsozialisten in Deutschland von 1933-1945 in den Vernichtungslagern
umgesetzt haben und der in der massenhaften Ermordung von Menschen miindete.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 71

Der Protagonist ist mit dem Mann in seinem Traum, der mit Worten tétet, iden-
tisch. Das, was man sehen kdnnte, ndmlich dass Menschen getétet werden und
dies uber todliche Diskurse ermoglicht wird, was man aber nicht sagen kann,
wird alptraumhaft in Szene gesetzt. Diese Form der Macht ist in der erzdhlten
Welt eine auf Willkir aufbauende Strategie, die auch Marcos selbst toten konnte.

2.2.2.4 Weltkonstruktion und Diskurs. Sichtbares, Sagbares und die
metareflexive Dimension

Sagbares und Nicht-Sagbhares wird in der erzdhlten Welt besonders an der Figur

des Herrn Urami deutlich. Wahrend Marcos schweigt, spricht Herr Urami:

El Sefior Urami habla, declama como si le estuviese revelando una serie de verdades incon-
mensurables a una audiencia numerosa. [...] Hay algo de anguila en el Sefior Urami. £l solo
atina a mirarlo en silencio porque, en esencia, es el mismo discurso que le repite en cada
visita. Piensa que el Sefior Urami necesita reafirmar con palabras la realidad, como si esas
palabras crearan y sostuvieran el mundo en el que vive. (Bazterrica 2017, 13)

Diese Welt, die nur noch diskursiv hergestellt wird, ist zugleich zerbrechlich, denn
sie scheint vollstindig sinnentleert und losgeldst von der Wahrheit. Der Diskurs,
den Herr Urami bei jedem Besuch wiederholt, ist die Grundlage fiir die Weltkon-
struktion, die die Autorin Bazterrica erzahlend schafft. Die Wahrheit wird losgeldst
von der Realitdt und verkommt zur Serie von ,unfassharen Wahrheiten‘, die die
Welt in der Herr Urami lebt, bestimmt. So sieht Herr Urami die Menschen auch
nicht an (vgl. Bazterrica 2017, 12), denn das Sichtbare konnte mit dem Sagbaren in
Konflikt geraten, er vermisst sie. Hinter der machterhaltenden Fassade der Worter
ist aber nichts mehr, was die Welt im Inneren zusammenhielte. Und obwohl die
Fassade des Schlachthofes brockelt (vgl. Bazterrica 2017, 34) und der Blick dahinter
nur noch schlecht verstellt ist, gibt es in der Diegese, wie in der Realitat, zwar ab-
weichende Haltungen, aber eben keine Revolution und kein allgemeines Aufbegeh-
ren. Die Fassade des Schlachthofes steht Wort wortlich noch verdeckt, aber nur un-
gentigend, was dahinter tatsachlich passiert:

Nada podria indicar que ahi adentro se matan humanos. Recuerda las fotos del matadero
de Salamone que le mostré su madre. El edificio estd destruido, pero la fachada sigue in-
tacta, con la palabra matadero como un golpe mudo. Enorme, sola, la palabra se resistié a
desaparecer. [...] No importa la forma que tome ese cielo, si es de un azul agobiante o rep-
leto de nubes o de un negro rabioso, la palabra sigue ahi, la palabra que habla de una ver-
dad implacable en un edificio bello. ,Matadero“ porque ahi se mataba. Ella queria reformar
la fachada del frigorifico El Ciprés, pero el padre se negé porque un matadero deberia igno-
rarse, fundirse con el paisaje y nunca llamarse por lo que realmente es. (Bazterrica 2017, 34)



72 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthofe. Ethik und Erzahlen

Es ist diese Fassade eines ,asthetischen Regimes“ (Ranciére 2009a, 268), hinter die
der Roman als erzdhlende Literatur einen Blick zulasst.

Die Méchtigen profitieren in der erzéhlten Wirklichkeit, und die Marginali-
sierten sind davon bedroht, selbst als Schlachtvieh zu enden. Im Schlachthof hat
der Protagonist einen einzigen Freund, Sergio, der als ,Betduber“ arbeitet. ,Le of-
recié que fuera su mano derecha, pero Sergio le contesté contundente: ,Prefiero
los golpes‘“ (Bazterrica 2017, 39). Marcos fragt nicht weiter, weil Sergios Worte
seinfach und klar“ sind, ,ohne scharfe Kanten“ (ebd.). Dabei ist Sergio derjenige,
der im Schlachthof mit einem Hammer auf die Menschen einschlagt, um sie zu
betduben, bevor sie mit einem Messer die Kehle durchgeschnitten bekommen. Er
ist aber eben auch einer der wenigen Figuren, bei denen angedeutet wird, dass
sie die Arbeit zumindest aus 6konomischem Zwang machen. Es wird angedeutet,
dass auch er in gewisser Weise ein Opfer des Systems ist:

Una vez él le preguntd por qué se dedicaba a aturdir. Sergio le contesté que o eran las cabe-
zas 0 era su familia. Que no sabia hacer nada mdas que eso y que pagaban bien. Que cada
vez que sentia remordimientos pensaba en sus hijos y en cémo les estaba dando una mejor
vida gracias a ese trabajo. (Bazterrica 2017, 39)

Marcos Tejos Frau, Cecilia, ist dagegen von gesellschaftlichen Erwartungen an
ihre Rolle als Frau, die auch Mutterschaft beinhaltet, gezeichnet. Jahrelange Ver-
suche Kinder zu bekommen, sowie Fruchtbarkeitsbehandlungen und kiinstliche
Befruchtungen und schliefilich der Tod des so herbeigesehnten Kindes werden in
dieser Figur sichtbar. Die Worte von Cecilia werden als ,schwarze Locher
(Bazterrica 2017, 32; 49) beschrieben, sie ,absorbieren jegliches Gerdusch, jeden
Partikel und nehmen den Atem“ (Bazterrica 2017, 49), seit ihr gemeinsames Baby
gestorben ist. Seine Frau scheint tief gezeichnet vom Verlust des Kindes und kehrt
auch erst ganz zum Schluss wieder zu Marcos zurtick, als dieser ihr Jazmins Kind
ubergibt. Dabei wird sie, als Marcos sie kennenlernt, ebenfalls iiber Thre Worte
ganz anders charakterisiert: ,Las palabras de Cecilia eran como un rio de luces, un
torrente aéreo, parecian luciérnagas resplandecientes (Bazterrica 2017, 50). Sie er-
schien als Lichthlick in Marcos Welt. Worte konnen Hoffnung geben und Lichtbli-
cke erzeugen, oder alles ins Dunkle ziehen, wie schwarze Locher, wie liber das Er-
zahlverfahren von Bazterrica vermittelt wird. Am deutlichsten jedoch fallt diese
Form der Charakterisierung bei Marcos Schwester Marisa und ihren Zwillingen
auf. ,Las palabras de la hermana son como hojas secas apiladas en un rincén,
pudriéndose“ (Bazterrica 2017, 62). Marisas Worte stapeln sich unniitz und sinnent-
leert, bis sie verrotten. Dieses Verrotten der Worte steht allegorisch auch fiir die
Austrocknung und das Verderben jeglicher zwischenmenschlicher Beziehung in
der diegetischen Welt. Der Schwester bleiben die Worte im Halse stecken, wie ihr
eigentlich das Menschenfleisch, das sie konsumiert, im Halse stecken bleiben sollte:



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 73

»La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar mds agua y a comer. Las
palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de plastico comprimi-
das. —Decime, Marquitos, ¢ustedes venden cabezas a particulares, a alguien como
yo?“ (Bazterrica 2017, 61) Ihre Sprachlosigkeit deutet auf den Zusammenbruch des
gesamten normativen Systems der erzdhlten Gesellschaft hin. Wo keine Wahrheit
mehr ausgesprochen werden darf und die Tatsachen nicht mehr benannt werden
konnen, herrscht Sprachlosigkeit, vermag Caddver exquisito (2017) zu vermitteln.
Sprechen kann die Figur nur, um das, was eigentlich undenkbar und nicht zu legiti-
mieren ist, zu normalisieren und genau dariber zu legitimieren. Hier entwickelt
der Text vielleicht am deutlichsten doch eine normative Position, die vor allem im
Kontrast der Geschwister erkennbar ist. Marisa ist als Figur die Verkérperung des
Satzes: ,Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales“ (Bazterrica 2017, 9).
Aber diese ,hygienischen“ Worte, in Plastik verschweifstem Fleisch &hnelnd, fithren
letztlich zu Sprachlosigkeit, nicht nur zwischen den Geschwistern: denn das, was
wirklich ist, darf nicht ausgesprochen werden. Es verschwindet hinter der Fassade
der Worte, wie die kannibalistische Gewalt hinter der Fassade des Schlachthofes ver-
borgen bleibt. Hinter der Stille scheint sich Gewalt zu verbergen, wie vor allem an
den Kindern von Marcos Schwester deutlich wird: ,Estebancito lo mira con un brillo
en los ojos, un brillo lleno de palabras como bosques de arboles quebrados y torna-
dos silenciosos“ (Bazterrica 2017, 60). Die Zwillinge sind als Figuren interessant, weil
sie im kannibalistischen Gesellschaftssystem nach der sogenannten Transition aufge-
wachsen sind. Hinter der sinnentleerten und nur durch leere Worte mithsam auf-
rechterhaltenen Fassade verbirgt sich ein unheimliches Gewaltpotential: ,Las pala-
bras de su sobrina son como vidrios que se derriten por un calor muy intenso, como
cuervos que se sacan los ojos en cdmara lenta“ (Bazterrica 2017, 61). Und genau diese,
im diegetischen Universum nicht mehr konsequent durch Werte und gesellschaft-
lich-politische Normen eingehegte Gewalt, kann prinzipiell jede:n treffen. ,Die insti-
tutionalisierte strukturelle Gewalt gegeniiber Tieren in unseren Schlachthofen
(Linnemann 2006, 8) erscheint in Bazterricas Text durch die fiktionale Ubertragung
auf menschliche Tiere deutlich als ein ,integraler Bestandteil unserer Zivilisation®
(ebd.). Caddver exquisito (2017) lasst nicht zuletzt die Leerstellen, die eine Verab-
schiedung universeller Ideale hinterldsst, deutlich hervortreten und macht sie in
der Fiktion schmerzlich erfahrbar. Das allzu menschliche wird sichtbar und die
Wirkméchtigkeit sprachlicher Konstruktionen als Mechanismen von Ein- und Aus-
schluss in die Gemeinschaft herausgestellt. Der Erzdhltext entfaltet eine epistemolo-
gische Dimension, denn ein Wissen tliber das Leben und Sterben wird literarisch
inszeniert (vgl. hierzu insbhesondere Ette 2004 und 2022b). Der dystopische Roman
kann das Verhéltnis von Sichtbarem und Sagbaren, das eigentlich mit Deleuze wie
sNicht-Beziehungen“ (Deleuze 1992, 89) funktioniert, die dennoch stidndig aufeinan-
der bezogen sind, entscheidend problematisieren und iiber die Asthetisierung das



74 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

herrschende Regime sichtbar machen (vgl. Ranciére 2000). So bleibt auf der inhalt-
lichen Ebene vor allem Bazterricas feinsinniges Gefiihl fiir Diskurse und dessen Zu-
sammenhang mit drangenden Problemen der Gegenwart aufschlussreich. Worte
sind wichtig, sie bilden nicht nur (erzdhlte und reale) Wirklichkeit ab, sondern er-
schaffen diese auch, indem sie im besten Fall auf die Wirklichkeit zurtickwirken
konnen, aber in jedem Falls zumindest potenziell ein Wissen tiber das Leben entfal-
ten (vgl. Ette 2004). Der Erzahltext ist gerade durch seine dystopische Distanzierung
in der Lage, die Ordnung der Realitdt zu storen. Ranciére sieht darin das Politische
der Kunst, denn ,politische Tatigkeit ist im Gegenzug jene Téatigkeit, die einen Kor-
per von seinem natiirlichen oder dem ihm als nattirlich zugeteilten Ort entfernt,
das sichtbar macht, was nicht hitte gesehen werden sollen, und das als Rede ver-
stdndlich macht, was nur als Larm gelten diirfte“ (Muhle 2008a, 9), wie Muhle im
Vorwort zu Rancieres Die Aufteilung des Sinnlichen (ders. 2008a) schreibt. Zugleich
sind Sichtbares und Sagbares aber immer spezifischen Wirklichkeitshedingungen
unterworfen, wie Vosikamp und Weingart im Hinblick auf Deleuze festhalten:

Wenn sich das Sichtbare so wenig auf konkrete Dinge und Objekte bezieht wie das Sagbare
auf Worter und Sétze, sondern auf deren je spezifische Moglichkeitsbedingungen, so kon-
nen Texte und Bilder als Konkretionen gelten, deren jeweilige Verhéaltnisse tiber diese Be-
dingungen — notwendig auf sehr vermittelte Weise — Auskunft geben. (Voffkamp und Wein-
gart 2005, 13)

In der Dystopie konkretisieren sich Verhdltnisse von Sichtbarem und Sagbaren.
Sie tun dies als erzahlte Wirklichkeit; als eine spezifische Poetik.

Mit den tberall prasenten und immer wieder eingestreuten Bemerkungen zu
Wortern und deren Potential, Wirklichkeit zu schaffen, entfaltet Bazterricas Er-
zahltext zudem eine metareflexive Dimension: Wenn es Worter vermogen, Wirk-
lichkeit zu schaffen, so vermag es vielleicht auch der Erzéhltext Einfluss auf die
auflerdiegetische Welt zu nehmen, oder zumindest auf eine andere, fiktionale
Epistemologie zu verweisen. Zumindest greift der Erzahltext in die Aufteilung des
Sinnlichen (Ranciere 2008a) ein, indem er die Ordnung stort, weil er ihre Kon-
struktion sichtbar werden lasst. ,Die Politik bestimmt, was man sieht und was
man dariiber sagen kann“ (Ranciere 2008a, 26), schreibt Ranciere. Die Worte ste-
hen in einem Beziehungsgeflecht mit den Dingen, ohne mit ihnen identisch zu
sein (vgl. Ranciére 2011). Was aber als Wirklichkeit erzahlt wird, ist nicht mit der
Wahrheit zu verwechseln. Wie in Foucaults Werk Les mots et le choses (1966) geht
es in Bazterricas Text um die Verzahnung von Sprache und Macht: Diskurse sind
im Anschluss an Foucault nie unschuldig und immer von Machtfragen durchdrun-
gen (Foucault 1966). Zugleich wird auf die manipulative Dimension und die Diffe-
renz zwischen Sichtbaren, Sagbaren und Wahrheit hingewiesen. Wie Deleuze zu
Foucault herausarbeitet, gibt es eine Diskrepanz zwischen dem, was gesehen und



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 75

dem, was gesagt wird (vgl. Deleuze 1986). Diese Diskrepanz ist als Disjunktion
(Deleuze 1986, 71) auch in Bazterricas erzdhlter Welt vorhanden und als poetisierte
Form fiir die Leser:innen erfahrbar. Darin liegt nach Ranciere die Politik der
Literatur (ders. 2011). Zugleich ist die Macht, die in der Dystopie, ebenso wie in der
aufBertextuellen Wirklichkeit, herrscht, Biomacht in einem neoliberalen System. Eine
Herrschaft, die ,sterben lasst, und Leben schafft“ (Foucault 2001, 284).

Das hervorstechendste Merkmal des dystopischen Erzéhltextes ist die Ubertragung
der Fleischproduktion von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere. Dabei
ibernimmt die Autorin weitgehend Begriffe und Bezeichnungen, wie beispielsweise
wciclo de la carne“ (Bazterrica 2017, 9), die in der Realitdt ebenso verwendet werden,
wenn es um nicht-menschliche Tiere geht. Wie der oben erwédhnte Text von Sorman
bietet auch Bazterricas Erzéhltext Einblicke in die Schlachthéfe. Denn die Argentini-
erin adaptiert weitgehend das in der aufiertextuellen Wirklichkeit existierende Sys-
tem der Fleischindustrie fiir ihren Erzahltext. An dieser Stelle bedient sich die Au-
torin einer mimetischen Funktion der Literatur. Der sich entfaltenden Horror wird
jedoch dartiber erzeugt, dass das fiktive System, in dem es sich um Menschenfleisch
und nicht um tierliches Fleisch handelt, eine Zuspitzung von in der Gegenwart be-
reits existierenden Bedienungen darstellt. Die Dystopie riick fiir die Leser:innen
sehr nah an die Realitdt heran und stért dadurch als kiinstlerische Praxis die reale,
bestehende Ordnung der Welt.*® Und Bazterrica lasst keinen Bereich aus, in dem
wir Menschen nicht-menschliche Tiere nutzen. Tierversuche, im Erzihltext eindeu-
tig als Menschenversuche, werden ebenso thematisiert wie das Ziichten von Tieren
zur Organgewinnung. Die Darstellung dieser beiden Themenkomplexe erfolgt iiber
einen Besuch der Hauptfigur Marcos in einem Labor, da der Schlachthof auch fiir
die ,Belieferung’ dieser Einrichtungen mit Menschen zusténdig ist (vgl. Bazterrica
2017, 110-113). Alle diese Bereiche sind in der erzihlten Welt, wie in der Realitat
auch, staatlich akzeptiert, reguliert und rechtlich eingehegt. Das Bewusstsein iiber
die nur minimale Verschiebung von nicht-menschlichen Tieren in der Realitdt auf
menschliche Tiere in der Diegese macht deutlich, wie schmal der Grat zwischen
tierlichem und menschlichem Leben ist, was den Horror der Dystopie noch ver-
starkt. Das Politische des Erzdhltextes entfaltet sich tatsachlich, wie in Kapi-
tel 2.2.1 in den theoretischen Zugidngen angenommen, in der Inszenierung der
Liicke zwischen Représentation und Poetisierung (vgl. hierzu Ranciére 2009b).

46 Vgl. zu dieser Funktionsweise einer Politik der Literatur (Ranciere 2012) wie bereits erlautert
insbesondere Ranciére 2000 und 2007, sowie die hier zitierte deutsche Ubersetzung 2012.



76 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Wahrend der ganze Themenkomplex zur Organspende im Roman nur ange-
rissen wird, gibt es zwei komplette Unterkapitel, die Laborversuche ins Zentrum
rucken. Die Leiterin des Labors wird dabei, wie die meisten Figuren, vor allem
uber ihre Wortwahl und ihre Sprache charakterisiert, von der sich der Protago-
nist abgestofien fiihlt:

Ella sigue hablando, como siempre, con el mismo discurso formateado por un equipo de
marketing, con esas palabras que se parecen a la lava de un volcdn que nunca cesa, pero es
una lava fria y viscosa. Son palabras que se le pegan al cuerpo y él solo siente repulsion.
(Bazterrica 2017, 111)

Ein entscheidendes Element der Poetologisierung ist die Ubertragung und die
damit einhergehende Radikalisierung real existierender Zusténde, die aber eben
keine blofSe mimetische Reprasentation der Wirklichkeit mehr ist. Wie in der Reali-
tat auBBerhalb des Erzéhltextes verschranken sich auch in der erzdhlten Welt Ideo-
logien auf vielfaltige Weise. Rassenreinheit, die in der aufSertextuellen Wirklichkeit
bei Tieren eine Rolle spielt und in diesem Bereich als weitgehend unproblematisch
gilt, ist innerdiegetisch bei den Menschen, die geschlachtet werden, relevant.

El Gringo habla al aparato y explica que a ese padrillo de retajo lo crio de chiquito, que es
de la Primera Generacion Pura. El aleman lo mira con curiosidad. [...] Le pregunta qué seria
la generacién pura. El Gringo le explica que las PGP son las cabezas nacidas y criadas en
cautiverio y que no tienen modificaciones genéticas ni reciben inyecciones para acelerar el
crecimiento. (Bazterrica 2017, 16)

Wie nebenbei wird den Leser:innen auch vermittelt, dass die Menschen, die als
PGP geschlachtet werden, genetisch vollig mit allen anderen Figuren im Erzdhl-
text identisch und Menschen wie Marcos, el Gringo oder der Deutsche sind. Der
Unterschied wird diskursiv hergestellt und erscheint kontingent: Denn wer im
System als Schlachtvieh geboren und getotet wird, ist zundchst eine Frage der
Klassenzugehorigkeit und sekundér des Systemerhaltes selbst. Wer die Grenze
hinterfragt, wird auf die andere Seite der Grenze verbannt und getotet. Geméaf
diesem ins Extreme eines neoliberalen Kapitalismus getriebenen biopolitischen
Paradigmas wird es im Erzdhltext nur noch manchen Menschen zugestanden,
wirklich zu sterben. Ein schon oben genanntes Indiz dafiir ist, dass der Vater von
Marcos, Don Armando, wiirdevoll in einem Altersheim sterben darf, wie er-
zahlt wird:

Nélida lo lleva al cuarto del padre. Hay mucha luz natural y estd completamente ordenado.
En la mesa de luz hay una foto de su madre con €l en brazos cuando era un bebé. Hay fras-
cos con pastillas y una ldmpara. Se sienta en una silla al lado de la cama donde el padre esta
acostado, con las manos cruzadas sobre el pecho. Estd peinado y perfumado. Estd muerto.
(Bazterrica 2017, 101)



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 77

Er ist von Licht umgeben und liegt friedlich in seinem Bett. Damit er nicht an-
schliefiend doch noch illegal gegessen wird, verbrennt man seine Leiche und hélt
nur eine Scheinbeerdigung ab (vgl. Bazterrica 2017, 104, 116 ff.). Andere Menschen
werden nur noch als blofSe Objekte wahrgenommen, sodass sie den Tod als Tod
nicht mehr vermadgen. Aber nicht, wie Heidegger es in Das Ding (ders. [1950]
2000) nahelegt, weil sie nicht-menschliche Tiere waren und den Tod daher, nach
Heidegger, ontologisch nicht vermégen wiirden, sondern weil sie gar nicht erst
als ,verniinftige Lebewesen‘ zu Sterblichen werden konnen. Wie Schlachtvieh in
der aufierdiegetischen Wirklichkeit werden sie im literarischen Text der dufier-
sten Form der Gewalt ausgesetzt, die nicht nur sterben lasst, sondern die Tatsa-
chen des Sterbens dieser Menschen sogar noch verleugnet, indem sie den Tod als
ein blofies Verenden im heideggerianischen Sinn deklariert.

Es geht nicht nur um Leben machen und Sterben lassen, sondern um das Be-
rauben einer letzten Wiirde, der Wiirde des Menschen, die durch das Vermdgen zu
Sterben und nicht wie Schlachtvieh zu verenden, verkorpert wird. In Bazterricas
fiktiver Welt werden die verniinftigen Lebewesen von sterblichen Lebewesen zu
verenden Lebewesen gemacht. Der Erzdhltext vermag damit zu vermitteln, wie
schmal der Grat zwischen Verenden und Sterben, zwischen Tier und Mensch ist.
Das Sterben in Wiirde ist im Roman kéuflich, wie die Figur Marcos gegeniiber
Spanel, mit der er eine Affdre hat, deutlich sagt: LEI toma un trago de golpe y le
dice que no entiende, que ella tiene plata, que podria asegurarse la muerte
como hacen tantos“ (Bazterrica 2017, 27). Die Autorin inszeniert eine Zuspitzung
des biopolitischen Paradigmas, und der Erzéhltext streicht damit die Bedeutung
von Tier-Mensch-Verhéltnisses fiir die Konzeption des Menschen selbst im Kapi-
talozan (Haraway 2016b, 47 ff.) der Gegenwart heraus. Die Frage, ob Lebewesen
verenden oder ,den Tod als Tod“ (Heidegger [1950] 2000, 180) vermdgen, also
sterben und damit auch ihre Menschenwiirde behalten, ist alles andere als tri-
vial. Wahrend Foucault zur Biomacht der Moderne analysiert, dass es ihr um
die Existenz der Gattung selbst ginge (vgl. Foucault 1976, 183), wird diese Frage
nach der Gattung Mensch in Caddver exquisito (2017) nur noch als méachtige
Rechtfertigung hinzugezogen, die jeglicher Grundlage entbehrt: Die vermeintli-
che Uberbevélkerung und Armut sind willfihrige Griinde, um andere Menschen
Zu essen, ebenso wie die Wahrheit tiber die Existenz des Virus selbst. Es scheint
nur Rechtfertigung dafiir zu sein, dass Menschen andere Menschen téten und
essen. Die Macht konsolidiert sich im Roman, wie auch Foucault fiir Moderne
analysiert (vgl. ders. 1976, 183), als Biomacht. Diese Legitimationsstrategie pas-
siert in der erzdhlten Welt systematisch, staatlich gelenkt und durch den herr-
schenden Diskurs, der manche Menschen nicht mehr als Menschen, sondern
nur noch als ,cabezas“ (Bazterrica 2017) bezeichnet. Die erzdhlte Gesellschaft
funktioniert frei nach dem Spruch, den Orwell in Animal Farm (1945) gepragt



78 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

hat, nach dem Prinzip, alle Menschen sind gleich, manche Menschen sind glei-
cher.*” Im Verméogen zu sterben wird iiber diese Gleichheit entschieden.

In der diegetischen Welt warten Arme und fast verhungernde Menschen vor
den Toren des Schlachthofes darauf, dass Fleisch der Menschen, das nicht mehr
verkauft werden kann, fiir sie abféllt (vgl. Bazterrica 2017, 34). So wirft der Er-
zdhltext nicht nur tierethische Fragen, sondern auch Fragen nach der sozialen
Gerechtigkeit auf, die eng mit der Konzeption von Leben und Sterben verbunden
sind. Hier entfaltet der Text ganz in der Tradition der Schlachthofliteratur, wie
sie in Argentinien vor allem durch Esteban Echeverrias Erzahlung ,El Matadero“
(1871) gepragt ist, eine sozialkritische Dimension. Die Hauptfigur Marcos freundet
sich mit einem der Schlachter an, der fiir die Betdubung der ,,Cabezas“ zustindig
ist. An dieser Figur Sergios werden ebenso kapitalistische Zwénge deutlich, in
denen sich die Arbeiter:innen im Schlachthof bewegen, wie auch die zynische
Propaganda, die erzihlt, dass durch das Essen von Menschen Uberbevolkerung
und Hunger in den Griff zu bekommen seien:

Le dijo que, con la carne original, si bien no se erradicé, se ayudé a controlar la superpobla-
cién, la pobreza, el hambre. Le dijo que cada uno tiene una funcién en esta vida y que la
funcién de la carne era ser sacrificada y luego comida. Le dijo que gracias a su trabajo las
personas eran alimentadas y €l se sentia orgulloso de eso. Y le dijo mas, pero él ya no pudo
escuchar. (Bazterrica 2017, 39)

Die Wiederholung der Formel ,le dijo que“ unterstreicht den Rechtfertigungscha-
rakter der Passage, der sich nur durch den von der Regierung bestarkten Verblen-
dungszusammenhang aufrechterhalten lasst. Selbst die Arbeiterschicht, die stéan-
dig vom Abstieg bedroht ist und sich nur mithsam und, wie die Figur Sergio, tiber
die systemerhaltende Arbeit im Schlachthof iiber Wasser halten kann und damit
davor bewahrt wird, selbst als Schlachtvieh zu enden, hat die Propaganda inter-
nalisiert. Es werden auflerdem die marginalisierten Gruppen der Bevilkerung
mit in den Blick genommen, die sich von den Schlachtabféllen und denjenigen
erndhren, die vom Schlachthof selbst nicht mehr vermarktet werden konnen.
Von diesen, am Rande des Schlachthofes lebenden Menschen, gilt es, sich abzu-
grenzen.

Die Menschen an den Peripherien, an den Randern der Gesellschaft, sind zu-
gleich standig davon bedroht, selbst im Schlachthof als menschliches Schlachtvieh
zu enden. Sie werden als ,Wilde“ dargestellt, wenngleich auch deutlich wird, dass
sie aus Hunger handeln und im Grunde nichts anderes tun als alle anderen auch:
andere Menschen essen. Die wirkméchtige Aufteilung in ein ,wir“ und die ,,anderen*

47 Im Original heifit es: ,All animals are equal, but some are more equal than others“ (Orwell 1945).



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 79

funktioniert auch hier: Als die ,Carrofieros®, die ,Aasfresser®, die an den Zaunen
des Schlachthofes auf Ausschuss warten, einen Laster umkippen und nicht nur
die darin transportierten ,cabezas“, sondern auch den Fahrer toten, wird die
ganze Doppelziingigkeit des geschilderten, kannibalistischen, rassistischen und
Klassistischen Systems erkennbar:

Ella abraza a Mari, que no para de llorar y decir que, de todos los conductores, Luisito era
uno de sus preferidos, [...] que la vida era injusta, que esos sucios, miserables, que habria
que haberlos matado hace tiempo, que son negros de mierda, siempre rondando como cuca-
rachas, que no son humanos, son lacras, son animales salvajes, que era una barbaridad
morir asi, que esa mujer no iba a poder cremar a su propio marido, que cdmo no se previ6
esto antes, que es culpa de todos ellos, que no sabe a qué dios rezarle si su dios permite que
pasen estas cosas. (Bazterrica 2017, 121)

Es wird im Text deutlich, dass trotz der Mafnahmen, Armut und Hunger durch
das Schlachten von Menschen eindidmmen zu wollen, beides weiterhin existiert.
Dies ist poetologisch wichtig, denn dadurch markiert die Autorin erneut, dass ihr
fiktiver Gesellschaftsentwurf nicht als Losungsansatz fiir real in der Welt existie-
rende Probleme gelesen werden kann, sondern eine dystopische Uberspitzung
darstellt, die auf Tendenzen, die in der aufSertextuellen Wirklichkeit existieren,
aufmerksam macht. Literarisch wird die Macht der sprachlichen Abwertung ins
Zentrum gertickt und verdeutlicht, dass es eben keinerlei moralische Rechtferti-
gung mehr dafiir gibt, warum manche Menschen in Bazterricas Universum geges-
sen werden konnen und andere nicht. Es hangt alles nur noch am sprachlichen
sLabel“ und an der Gunst der Machtigen. Dem sonst auf die Klarheit der Worte
bedachten Marcos streut dies ,Sand in den Mund:

Ello mira y siente una tristeza contaminada, rabiosa. Tose sin parar. Siente que las piedras se
desgranaron y son arena en su garganta. Krieg le sirve un vaso de agua.

—¢Estas bien?

Quiere decirle que no esta bien, que las piedras lo calcinan por dentro, que no se puede
sacar de la mente a ese nene muerto de hambre. Toma el agua, no le quiere responder,
pero dice:

—Hay que agarrar varias cabezas, envenenarlas y darselas. (Bazterrica 2017, 122)

Das System lauft nicht mehr wie geschmiert. Die in der erzdhlten Welt mithsam
durch die Regierung konstruierte Trennschérfe zwischen Personen und ,carne
especial®, brdckelt im Verlauf der Erzahlung zunehmend. Es werden Risse insze-
niert, die den dufSeren Schein, die Fassade des Schlachthofes, wenn man so will,
durchziehen. Dies ist die neue Gliederung des Sinnlichen, die im Roman auf-
scheint.

Der Mensch wird zugleich als eine Spezies dargestellt, die sich durch den Dis-
kurs tduschen lasst und diese Tduschung auch mittragt. Symbolisiert wird diese



80 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Abstumpfung durch den Stein, der an die Stelle des Herzens des Protagonisten
Marcos tritt. Die Menschen, die nicht zur Fleischproduktion geziichtet und ermor-
det werden, sondern das System aufrechterhalten, legen aus Angst Wert darauf,
sich von den ,Wilden“ zu distanzieren, ,Personen werden nicht gegessen*
(Bazterrica 2017, 61), sagt Marcos Schwester und versucht damit eine vollig aus-
gehohlte Ethik zu vertreten. Hier spielt auch der Gegensatz zwischen Zentrum und
Peripherie eine Rolle. Marisa lebt in der Stadt, aus der alle Tiere verschwunden
sind, wahrend Marcos auf dem Land nahe des Schlachthofes lebt. Wie in der
Schlachthofliteratur ab Mitte des 19. Jahrhunderts lassen sich auch in Caddver
exquisito (2017) raumtheoretische Uberlegungen anschlieRen. Noch im 19. Jahrhun-
dert gab es grofie, zentrale Schlachthdfe in den urbanen Zentren wie Paris, London,
oder Berlin. Seit Ende des 20. Jahrhunderts sind die Schlachthéfe zunehmend aus
dem Stadtbild verschwunden und auch die damit verbundenen Debatten um so-
ziale Missstande der Arbeiter:innen, um Hygiene, aber auch bereits um Tierwohl,
werden mit den Schlachthéfen vom Zentrum an den Rand gedréngt (vgl. Nieradzik
2016, 125 und Burt 2006). Auch der Schlachthof in Bazterricas Text ist an der Peri-
pherie angesiedelt. Das Schlachten von anderen Menschen kann so, dhnlich wie
das Schlachten von Tieren heute, in der erzdhlten Welt gut verdrédngt werden.
Die ,Aasfresser®, die von den Abfédllen des Schlachthofes leben, wohnen eben-
falls an den Réndern der Gesellschaft und damit keinesfalls im urbanen Zent-
rum. Fiir sie ist der Grat zwischen Personen, die ein Recht auf Leben haben,
und Menschen, die wie Vieh geschlachtet und gegessen werden, besonders
schmal.

Die Wortwahl Bazterricas unterstreicht die rassistischen und klassistischen
Ausschlussmechanismen und Dispositive der Gesellschaft im Erzéhltext. Besonders
im argentinischen Spanisch wird das Wort ,,cabeza®“, meist im Diminutiv als ,cabe-
cita negra“, vor allem seit den 1940er Jahren als abschatzige Bezeichnung fiir
people of color aus der Arbeiter:innenklasse verwendet. Damit markiert die Au-
torin, zumindest fiir ihre argentinischen Leser:innen, auch ganz klar die Herkunft
der Menschen, die in der erzéhlten Gesellschaft zur Fleischproduktion dienen. Ein
rassistischer und bis heute in der argentinischen Gesellschaft prasenter klassisti-
scher Begriff bezeichnet diese. Die Rechtfertigungsstratgie fiir den staatlich gelenk-
ten Kannibalismus ist in der erzdhlten Welt an Zynismus nicht zu tberbieten:
Durch das Schlachten von Menschen, die nur noch ,cabezas“ sind, wiirden Hunger,
Uberbevolkerung und Armut bekidmpft (vgl. Bazterrica 2017, 39). Die marginalisier-
ten Menschen, die zur Fleischproduktion geziichtet und getotet werden, sind aber
nicht nur im Ubertragenen Sinne sprachlos, sondern haben tatsachlich keine
Stimme. Thnen werden die Stimmbander durchtrennt. Dieses Verfahren erinnert
an die Praxis in der aufserdiegetischen Wirklichkeit, Ferkeln die Schwénze abzu-
schneiden, ist aber ungleich drastischer, da es die betroffenen Menschen, ihres



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 81

Menschseins beraubt. Im Erzédhltext fragt ein deutscher Besucher, der den spre-
chenden Namen ,Egmont Schrei“ triagt, beim Besuch eines Zuchtbetriebes fiir Men-
schenfleisch, ob die ,cabezas“ sprechen kénnen:

Egmont le pregunta si hablan. Dice que le llama la atencién tanto silencio. El Gringo le con-
testa que desde chiquitos los aislan en incubadoras y después en jaulas. Que les sacan las
cuerdas vocales y asi los pueden controlar mas. Nadie quiere que hablen porque la carne
no habla. Que comunicarse se comunican, pero con un lenguaje elemental. Se sabe si tienen
frio, calor, esas cosas basicas. (Bazterrica 2017, 17)

Spivaks Frage Can the subaltern speak? (dies. 1988) ertbrigt sich in der erzédhlten
Welt, denn selbst wenn die subalternen Menschen, die nur leben, um geschlachtet
zu werden, sprechen konnten und die Mdglichkeit héatten, gehort zu werden,
haben cabezas niemals eine Stimme. Was Spivak im tibertragenen Sinne theore-
tisch ausfiihrt, ist in der fiktiven Welt buchstidbliche Realitdt. Die Subalternen
werden in der Diegese eben nicht nur durch die eloquenten Reprédsentationen
eines westlichen Feminismus und der Menschenrechte am Sprechen und ,Gehort
werden‘ gehindert, wie bei Spivak, sondern vermdgen es nicht mal mehr noch
physisch zu sprechen. Den ernsthaften Versuch eines Dialogs, wie ihn Spivak
als moglichen Weg aus der Sprachlosigkeit der Subalternen vorschlagt, kann es in
der erzdhlten Welt nicht mehr geben. Thre Schreie bleiben stumm, wie der Schrei
Jazmins, bevor sie vom Protagonisten getdtet wird: ,Jazmin solo mueve las
manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay soni-
dos“ (Bazterrica 2017, 126). Sie wird damit diskursiv in die Ndhe eines nicht-
menschlichen Tieres geriickt, das in einer logozentrischen Konzeption von Leben
nicht iiber Sprache verfiigt und damit nicht als Mensch definiert ist. ,Nadie quiere
que hablen porque la carne no habla“ (Bazterrica 2017, 17), wie Marcos einem
Besucher im Schlachthof erklért. Sie sind blofies Fleisch und nicht mehr Menschen
mit einem Zugriff auf Menschwiirde.*® Marcos Frau Cecilia schreit dagegen: ,j¢Por
qué?! Podria habernos dado més hijos“ (ebd.). Der Kontrast der beiden Frauenfigu-
ren tritt in der Poetologisierung deutlich hervor: Wahrend die eine nur noch tier-
liches nacktes Leben ist, verfiigt die andere nicht nur iiber die Mdglichkeit zu spre-
chen, sondern sogar zu schreien. Der Schrei steht hier auch fiir die Macht, tiber
Leben und Tod zu entscheiden, indem Cecilia, ganz ihre biopolitische Macht nut-
zend, Uber Leben machen (mehr Kinder fiir sie) und sterben lassen verfiigt

48 Deleuze schreibt zu Francis Bacons Kunstwerken: ,Bacon sagt nicht ,Erbarmen mit den Tie-
ren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist blofSes Fleisch“ (Deleuze 1995, 21). Er macht
einen Unterschied zwischen dem ,,Erbamen® und dem ,Mit-Leiden“ mit dem Fleisch auf. Dieser
Unterscheidung folge ich ausfiihrlicher in der 2. Spur dieser Arbeit (Kapitel 3.2. Spur 2: Wajdi
Mouawad — Anima (2012)).



82 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

(vgl. Foucault 1976, 181-184). In Bazterricas Zuspitzung der biopolitischen Macht
der Moderne wird der Mutter des Kindes Jazmin aber sogar das Sterben verwehrt,
indem sie wie ein Tier geschlachtet wird. Die Menschen sterben, wie in den Lagern
der Moderne auch, sehr unterschiedliche Tode.

2.2.3 Erzdhlte Biopolitik. Die Grenzen des Humanismus

Bazterrica erzdhlt vom Verfall einer ethischen Position, die sich auf den Humanis-
mus beruft, indem sie dessen Grenzen ganz deutlich in der Zuspitzung inszeniert.
Die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen innewohnt, wird in ihrer Verbindung zu
anderen Ausschluss- und Einschlussmechanismen greifbar. Innerdiegetisch ist, wie
auch in der Realitit aufSerhalb des Textes, z.B. in den Debatten um das Great Are
Project,* der Personenstatus entscheidend: Die Frage, welches Leben ein Recht auf
Leben hat, polarisiert sich im Erzahltext ebenso an den Fragen: Wer ist Person,
wer Mensch und wer nur menschliches Fleisch, nacktes, tierliches Leben?*°

Aber auch Marcos Tejos eigene, unentschlossene Haltung wird sehr deutlich,
denn einerseits ist es ,seine Regierung® (Bazterrica 2017, 11), die die Produkte um-
benennt und damit deren wahre Herkunft als Menschenfleisch verschleiert. Er
identifiziert sich also zumindest teilweise mit dem herrschenden politischen Re-
gime. Andererseits féllt auch auf, dass er die Tatsachen eben auch nicht beim
Namen nennt, sondern er als Mensch beschrieben wird, ,dem es am liebsten
wadre, er miisste ihnen gar keinen Namen geben“ (ebd.). Damit bezieht auch diese
Figur keine klare Haltung bis zu dem kurzen Moment, an dem er der Frau, die er
als Schlachtvieh geschenkt bekommt, den Namen Jazmin gibt. Es sind in Bazterricas
Erzahltext auch die Worte, die toten, die tiber lebenswertes Leben und einen damit
verbundenen Personenstatus entscheiden. Der Subjektstatus, der Jazmin in der Die-
gese auch iber die Namensgebung kurzfristig zugestanden wird, kann ebenso
schnell wieder entzogen werden, wie es sich sprachlich im Roman niederschlégt:
Von einem Subjekt mit dem Namen ,Jazmin“ wenn auch nicht mit unverdufierli-

49 Zu der Forderung eines bestimmten Bereichs des Tierrechtsaktivismus gehort es, einzelnen
Spezies, meist den sogenannten Menschenaffen (engl. Great Apes), aber z. B. auch Walen, Person-
lichkeitsrechte zu verleihen (vgl. hierzu Cavalieri und Singer 1993). Einen guten Uberblick zum
Stand der Debatte bietet Dieter Birnbacher 2017.

50 Analog zu dieser Praxis der Umbenennung im Erzahltext (vgl. Bazterrica 2017, 11), essen wir
zumeist auch keine Tiere, sondern Fleisch, keine Rinder, sondern Steak etc., das abgepackt im
Supermarktregal nicht mehr sehr an das lebendige Tier erinnert. Anders als in der erzdhlten
Welt, ist es aber nicht verboten, die Tatsachen beim Namen zu nennen und Biicher zu veréffent-
lichen, deren Titel beispielsweise Tiere essen? (Safran Foer 2009) lautet.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 83

chen Rechten, denn sie wird ja weiterhin wie ein Haustier gehalten, zu einem ,Weib-
chen®, das geschlachtet werden kann, sind es nur wenige Zeilen (s. Bazterrica 2017,
126). In dem Moment, in dem der persénliche Nutzen uberwiegt und die Figur
Marcos die Moglichkeit sieht, dass seine Frau zu ihm zurtickkehrt und sie gemein-
sam ein Kind grof3ziehen, tétet er Jazmin:

Jazmin cae aturdida, desmayada.

Cecilia se sobresalta con el golpe y lo mira sin entender. Le grita: ,j;Por qué?! Podria haber-
nos dado mas hijos“. Mientras arrastra el cuerpo de la hembra al galpén para faenarlo, él le
contesta con una voz radiante, tan blanca que lastima: ,Tenia la mirada humana del animal
domesticado“. (Bazterrica 2017, 126)

Sie muss gerade wegen ihres ,menschlichen Antlitz‘ getétet werden, das ihr als
entsubjektivierte Entitdt nicht zusteht. Denn durch ihr ,menschliches Antlitz‘ ver-
mag Jazmin in der Erzdhlung die Grenze zwischen den Menschen, die getdtet und
gegessen werden diirfen, und den anderen Menschen, die als Personen leben kén-
nen und ihren Tod als Tod vermogen, infrage zu stellen.

Die Geschichte, die Bazterrica erzahlt, ist auch die Geschichte einer Versteine-
rung angesichts einer gefiihlten Machtlosigkeit gegeniiber einem ausgekliigelten
System. Beispielhaft steht fiir diese Versteinerung die Figur Marcos, der zunéchst
noch einen ethischen Kompass aufrechterhalt, dessen Herz aber nach und nach zu
Stein wird. Auch er stellt am Ende des Romans iitber Worte Macht und Eigentum
her: ,jetzt ist es unseres“ (Bazterrica 2017, 125), sagt Marcos zu seiner Frau und gibt
ihr das Kind, das Jazmin gerade zur Welt gebracht hat. Noch wenige Minuten
zuvor hat er sich um Jazmin gesorgt, zumindest so, wie man sich um ein Haustier
kiimmern wiirde. Aber an die Stelle seines Herzens ist nach und nach ein Stein ge-
treten: ,La piedra, ahora, le ocupa todo el pecho. No va a discutir con nadie“
(Bazterrica 2017, 102). Am Ende von Bazterricas dystopischem Gesellschaftsent-
wurf steht die vollstindige Kapitulation des Protagonisten vor einem fir ihn
privat wie gesamtgesellschaftlich allumfassenden System, das seine Macht auf
dualistischen Ein- und Ausschlussmechanismen aufbaut. Die Decke der soge-
nannten Zivilisation erscheint bei Bazterrica hauchdiinn und Definitionsmacht
wird nur noch iiber die Benennung und Verbote aufrechterhalten, wie an
Marcos Gedanken sehr deutlich wird: ,,Todos naturalizaron el canibalismo, piensa.
Canibalismo, otra palabra que podria traerle enormes problemas“ (Bazterrica
2017, 9). Hier zeigt sich noch einmal, wie Macht iiber die Benennung oder Nicht-
Benennung, tiber Diskurse hergestellt und konsolidiert wird. Der Kannibalismus
ist in Bazterricas Roman nichts, was die sogenannten ,unzivilisierten Volker*
praktizieren, sondern eine Erfindung der vermeintlich ,zivilisierten Welt‘, eine
radikale Zuspitzung biopolitischer Macht- und Herrschaftsinstrumente, die jeg-
liche Idee universal giiltiger Werte und von Wahrheit ins Licherliche zieht. Der



84 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Dualismus zwischen Zivilisation und Barbarei, der allzu oft am Kannibalismus-Tabu
festgemacht wird (vgl. P6hl und Fink 2015), wird unterlaufen: Es sind in Bazterricas
erzéhlter Welt nicht die indigenen Gemeinschaften, die Armen oder als ,wahnsinnig*
deklarierte einzelne Individuen, die das Tabu kippen, sondern Industriestaaten und
ihre Regierungen, die ihre universellen Werte mit dem einzigen Ziel, ihre Herrschaft
zu sichern, verraten. Dazu wird das Narrativ erfunden, dass ein staatlich gelenkter,
kontrollierter und legitimierter Kannibalismus die Probleme des 21. Jahrhunderts,
wie Hunger und eine steigende Anzahl an Menschen auf der Welt, 16sen konne. Die
herrschende Ungleichheit, die seit der Moderne erst in diesem Ausmafs politisch
wirksam ist (vgl. Messling 2016), wird durch eine Zuspitzung der Ungleichheit der
Menschen beantwortet. ,Menschen zu essen‘ erscheint in der fiktiven Welt als
Mechanismus zur Problembewaltigung. Mehr noch, die Transition wird in der
innerdiegetischen Welt als ,zivilisierte’ Antwort auf die ,wilde‘ Art, vor dem Ver-
zehrt von anderen Menschen nicht mehr zurtickzuschrecken, verkauft:

Hubo grupos que empezaron a matar a personas y a comerlas de manera clandestina. La
prensa registro el caso de dos bolivianos desempleados que fueron atacados, descuartizados
y asados por un grupo de vecinos. Cuando leyd la noticia sinti6 escalofrios. Fue el primer
escandalo publico y el que instald la idea en la sociedad de que, después de todo, la carne es
carne, no importa de dénde venga. (Bazterrica 2017, 10)

Man konnte gerade in der oben zitierten Passage ein Argument fiir die Aufrecht-
erhaltung eines Tier-Mensch-Dualismus sehen, wie es auch ein Humanismus, der
dem westlichen Logozentrismus verpflichtet ist, vertreten wiirde. Der gesell-
schaftliche Verfall und die Unméglichkeit, ein ethisch aufrechtes Leben zu leben,
wenn die Grenze zwischen tierlichem und menschlichem Leben véllig aufge-
weicht wird, wird in der Diegese gerade an der Figur Marcos sichtbar: Zu Beginn
wird er als Person gezeichnet, die versucht, sich innerhalb des Systems eine ge-
wisse Menschlichkeit zu behalten. Dies geschieht, wie in den meisten westlichen
Staaten auf individueller Ebene. Er selbst lehnt den Verzehr von Spezialfleisch ab,
arrangiert sich aber dennoch mit dem neuen System, indem er weiterhin im
Schlachthof arbeitet und damit zwar dissidente Meinungen vertritt, aber zumin-
dest nach aufien nicht nach ihnen handelt.

Mit dem Fall des Kannibalismus Tabus in der Fleischproduktion fallt aber auch
die Begriindung, warum man nicht einfach alle Menschen essen kann. Die erzéhlte
Welt ist daher gepragt von einer vollig entfesselten Biopolitik, mit nachtlichen Aus-
gangssperren und ,Scheinbeerdigungen® (Bazterrica 2017, 32£,; 66) bei denen leere
Sarge begraben werden, aus Furcht davor, dass die Leichen exhumiert und gegessen
werden konnten. Die Koper derjenigen Verstorbenen, die weiterhin als Personen gel-
ten, werden so schnell wie mdglich und unter Augenzeugen verbrannt. Zugleich
zeigt Bazterricas Text aber zu deutlich die Grenzen einer solchen Konzeption auf.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 85

Der wahre Grund fiir den Verzehr von Menschenfleisch ist in der diegetischen Welt
nicht etwa Hunger — wie in der Wirklichkeit aufSerhalb des Textes kann man sich
gut vegetarisch oder sogar vegan erndhren, und Marcos tut dies auch (vgl. Bazterrica
2017, 56) — sondern die Gier nach dem Geschmack von Fleisch auf den die Menschen
nicht verzichten wollen, die Bequemlichkeit des Verdrangens und nicht zuletzt die
Akzeptanz, dass nicht alle Menschen gleich sind. Bazterrica erzdhlt in ihrem Text
damit auch eine Geschichte der Dekadenz eines neoliberal-biopolitischen Systems. Die
Wahl nach einem individuellen Lustprinzip, dass ungeachtet jeglicher Normen und
Werte von der Fleischindustrie umgesetzt wird, paart sich im Erzdhltext mit staatli-
cher und kommerzieller Gier nach Profit und Macht. Hier unterscheidet sich der
Roman auch deutlich vom Film Soylent Green. Es ist bei Bazterrica nicht mehr die
Gesellschaft der 80er Jahre, sondern die nahe Zukunft einer Gegenwart, in der an-
dere Diskurse verdnderte Dispositive der Macht bilden. Entgegen der Lektiire von
Mercier und Saldias Rossel (dies. 2021), die in dem Roman eine ,Politisierung des
Hungers als Sicherheitsdispositiv® (Mercier und Saldos Rossel 2021, 170) sehen,
schlage ich daher eine leicht verdnderte Lesart vor; denn der Grund, dass Men-
schen in Bazterricas erzidhlter Welt andere Menschen essen, ist eben nicht der Hun-
ger und die Armut. Es ist der Geschmack von Fleisch und ,.eine milliardenschwere
Industrie“ (Bazterrica 2017, 10), die mit tierischen Produkten nichts mehr verdienen
konnte und dennoch weiterhin Fleisch produzieren soll:

En algunos paises los inmigrantes empezaron a desaparecer en masa. Inmigrantes, margi-
nales, pobres. Fueron perseguidos y, eventualmente, sacrificados. La legalizacién se llevé a
cabo cuando los gobiernos fueron presionados por una industria millonaria que estaba pa-
rada. Se adaptaron los frigorificos y las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar
como reses para abastecer la demanda masiva de carne. (Bazterrica 2017, 10)

Dem individuellen Verlangen nach Fleisch und dem Verlangen der Industrie nach
Profit werden manche Menschenleben untergeordnet. Dabei geht es in der erzah-
len Welt nicht vorrangig darum, Sicherheit zu garantieren, sondern um die Kon-
tingenz einer Grenze: Menschen essen andere Menschen, weil sie es kénnen und
davon profitieren. Das vollstdndige Scheitern einer normativen Grundhaltung,
die als Humanismus, in dem alle Menschen gleich seien, mit dem westlichen Uni-
versalismus aufkam (vgl. Messling 2019), wird inszeniert. An dessen Stelle tritt
aber nichts Neues. Auf diese Liicke vermag der Erzahltext poetologisch hinzuwei-
sen. Das massenhafte Verschwinden von marginalisierten Personen wird in der
erzahlten Wirklichkeit zunachst skandalisiert, dann aber auf Druck der Wirt-
schaft stillschweigend als Praxis legalisiert, kommerzialisiert und professionali-
siert. Dies geht so weit, dass auch wissenschaftliche Quellen zu willfdhrigen Gehil-
fen des Regimes werden:



86 = 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Universidades prestigiosas afirmaron que era necesaria la proteina animal para vivir, médicos
confirmaron que las proteinas vegetales no tenian todos los aminodcidos esenciales, expertos
aseguraron que se habian reducido las emisiones de gases, pero habia aumentado la malnutri-
cién, revistas hablaron sobre el lado oscuro de los vegetales. (Bazterrica 2017, 11)

Den lebenden Gegenbeweis bietet innerdiegetisch Marcos Tejos selbst, der sich in
der erzédhlten Welt vegetarisch erndhrt.

In Bazterricas Erzédhltext wird ein zutiefst negatives, von neoliberalen Struk-
turen korrumpiertes und manipulierbares Menschenbild gezeichnet, und eine
Biopolitik, die auch in heutigen Gesellschaften angelegt zu sein scheint, wird auf
die Spitze getrieben: ,Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“ (ebd.). Aber Leben
ist eben nicht gleich Leben, und nicht alle Menschen haben iiberhaupt das Ver-
mogen zu sterben. Die Grenzen eines Humanismus, der seit der Moderne eine
Sékularisierung idealistischer Gedanken darstellt (vgl. Foucault 1966), werden
deutlich aufgezeigt und problematisiert. Folgerichtig erscheint es in der fiktiven
Welt unmaoglich, integer und nicht zugleich wahnsinnig zu sein. So lasst sich auch
die Demenzerkrankung von Marcos Vater lesen: ,Su padre es una persona inte-
gra, por eso estd demente“ (Bazterrica 2017, 24). Der Vater kann nur verdrangen,
indem er vergisst. Er vergisst sein eignes Menschsein und mit der 6ffentlichen
Leugnung des Menschseins der Menschen, die zur Schlachtung geziichtet und auf-
gezogen werden. Marcos hingegen kann nicht vergessen, weshalb er sich am
Ende anpasst. Mit dem langsamen Tod des Vaters wird Marcos Herz immer mehr
zu brockelndem Stein (vgl. Bazterrica 2017, 101).

Die strengen Regeln in der erzéhlten Gesellschaft, nach denen zwar Menschen
zum Verzehr gezichtet und zuhause gehalten werden konnen, sie aber nicht zur
Arbeit als Sklav:innen eingesetzt werden diirfen, ebenso wie auch das Verbot von
Sex mit den zum Verzehr geziichteten Menschen (vgl. Bazterrica 2017, 29), stellen
den verzweifelten Versuch da, die normative Grundhaltung, die bereits vollstindig
ausgehéhlt ist, dennoch durch Uberwachen und Strafen (Foucault 1994) aufrechtzu-
erhalten. Uberbevolkerung, Hunger und Armut werden nur als willkommene Be-
griindung der Méachtigen herangezogen, um die Gesellschaft von der Transition zu
uberzeugen (vgl. Bazterrica 2017, 39), soweit folge ich der Argumentation von Mer-
cier und Saldias Rossel (dies. 2021). Zugleich mdchte ich aber einen anderen Aspekt
hervorheben: Diejenigen, die in der erzahlten Welt Menschenfleisch essen, tun dies
keineswegs aus der schieren Not, sonst nicht iiberleben zu kdnnen, sondern aus per-
sonlichen Motiven, wie zuvor gezeigt: Sie wollen auf den Geschmack und das Ver-
gnuigen nicht verzichten, koste es, was es wolle. Die systemerhaltenden Begriindun-
gen, dass dies auch gegen die Krisen der Welt helfe, nehmen sie nur allzu gerne an,
ohne wirklich daran zu glauben. Legalisiert wird das vor der Transition schon prakti-
zierte Vorgehen, ,Immigranten, Obdachlose, Arme“ (Bazterrica 2017, 10) zu schlach-



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 87

ten und zu essen. Diese werden schliefilich auch ganz wortwdrtlich mundtot ge-
macht, indem ihnen die Stimmbénder durchtrennt werden. Die marginalisierten
Gruppen, die nur noch ,nacktes Leben“ (Agamben 2003, 48) sind und all ihrer Rechte
beraubt, verfiigen tiber keinerlei Stimme mehr, weder im physischen noch im iber-
tragenen Sinne. Der Roman entfaltet ein sehr spezifisches Wissen tiber die Fragilitat
von Gesellschaftssystemen, die auf vermeintlich universellen Werten aufbauen,
indem gerade die Grenzen dieser Werte inszeniert werden.

Der Roman erzahlt somit auch vom Scheitern einer ethischen Position in
einem durch die Macht der Bezeichnungen und Worter korrumpierten (neolibe-
ralen) System. Hier wird nicht nur eine ethische Position vertreten, sondern zu-
gleich auch deren Fragilitit ins Licht gertickt: Nicht nur, wenn es ums Uberleben
angesichts einer Bedrohung geht, sondern auch schon, wenn es nur um Ein-
schrankungen geht, wie den Verzicht auf Fleisch, werfen die Menschen in Bazterricas
Welt jegliche ethischen Uberlegungen iiber Bord: Der Mensch ist des Menschen Wolf,
und nicht nur die Staaten neigen zu einer Monopolisierung der Gewalt, sondern
diese Monopolisierung wird durch ein kapitalistisches, neoliberales Wirtschaftssys-
tem noch verstéarkt, wofiir die radikale Zuspitzung in Bazterricas Text auch zu sensi-
bilisieren vermag. Die Entfremdung der Menschen nicht nur vom anderen (Men-
schen oder Tieren), sondern von der Menschheit als Ganzes wird in Caddver
exquisito (2017) inszeniert. Die Menschen scheinen nur allzu schnell bereit, jegliche
Ethik iber Bord zu werfen, wie der Protagonist resigniert bilanziert (vgl. Bazterrica
2017, 9). Es geht bei der Uberschreitung des Kannibalismus Tabus nicht ums Uberle-
ben, sondern lediglich um individuellen Nutzen, dem alles untergeordnet wird. Nur
so lasst sich erkldren, wie die Menschen im diegetischen Universum in der Lage sind,
andere Menschen zu halten und nach und nach derart zu verstimmeln, dass sie
einen besonders qualvollen Tod sterben:

Sabe que hay gente que cria cabezas domésticas y se las van comiendo mientras estan
vivas, por partes. Dicen que la carne es mds sabrosa, bien fresca, aseguran. Ya estdn a la
venta los instructivos que explican cémo, cudndo y dénde cortar para que el producto no
muera antes de tiempo. (Bazterrica 2017, 29)

Dabei erzéhlen die Rechtfertigungsstrategien der Personen viel iiber die Grenzen
jeglicher Normen. Die Menschen, die sie als Schlachtvieh zerlegen und Vorsicht
nur deshalb angebracht ist, damit diese nicht vorzeitig sterben, sind nur noch
Produkte. Genau wie die Hauptfigur im folgenden Zitat haben fast alle Figuren im
Text ,ihre Griinde‘, um das System aufrechtzuerhalten und zu stiitzen:

Deja la curtiembre y siente alivio. Se pregunta una vez mds por qué se expone a eso. Y la
respuesta siempre es la misma. Sabe por qué hace este trabajo. Porque él es el mejor y le



88 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

pagan como tal, porque no sabe hacer otra cosa y porque la salud de su padre lo requiere
asi. A veces, uno tiene que cargar con el peso del mundo. (Bazterrica 2017, 14)

Sie alle erscheinen auch als Opfer eines menschenunwiirdigen Systems, das von
(korrupten) Politiker:innen und vor allem méchtigen Kapitalist:innen geschaffen
und von der erzdhlten Gesellschaft aufrechterhalten wird. Dabei wére es aber zu
einfach zu denken, der Erzéhltext impliziere die Unmdglichkeit eines Ausweges:
Gerade durch die Erzahlperspektive, die auf die Figur Marcos fokussiert, wird, le-
send, erfahrbar, wo individuelle Spielrdume zu Verdnderungen des Systems ge-
nutzt werden konnten. Aber, bis auf die eine Ausnahme eines Schlachthofmitarbei-
ters (vgl. Bazterrica 2017, 46-47), nutzen die Figuren diese Spielrdume nicht, oder
wenn nur so weit, wie es ihren eigenen Zielen nicht im Wege steht und sie keine
Nachteile fiir sich personlich fiirchten miissen. Auch die ,subversive Aktion“
(Bazterrica 2017, 47) des Mitarbeiters Elenci,” 1iuft ins Leere. Es gibt kein ,Aufier-
halb‘ der ,Maschine“ (Deleuze und Guattari 1975, 15), wie auch Deleuze und Guattari
hervorheben, die allerdings — anders als der Erzéhltext von Bazterrica — immerhin
die Moglichkeit von ,Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) aufzeigen. Diese
sind aber selbst in der ,Maschine“ angelegt und konstitutiver Bestandteil. >

In der Dystopie schlagen aber all diese Versuche, das System zu dndern und
Fluchtlinien zu nutzen, fehl: Der ,aktivistische‘ Versuch, die Menschen aus dem
Schlachthof zu befreien, ist ebenso zum Scheitern verurteilt, wie Marcos Tejos
dissidente Haltung, die als ,innere Migration® auftritt. Auch Marcos behandelt
Jazmin nur so lange besser, wie sie ihm als ,Leihmutter‘ dient. Im Moment, indem
sie das personliche Glick Marcos und seiner Kleinfamilie im Wege zu stehen
droht, wird sie, wie alle anderen ,,cabezas®, von Marcos getotet:

51 Auch ,Elenci“ ist ein sprechender Name, der auf die enzyklopaddischen Fahigkeiten dieser
Figur verweist: ,era como una enciclopedia. Sabia el significado de palabras complejas y en los
descansos siempre estaba leyendo un libro“ (Bazterrica 2017, 46), heifst es iber ihn im Text.

52 Die angesprochenen Fluchtlinien, die in der Dystopie nicht sichtbar werden, treten in Spur 2
der ich im néchsten Kapitel folge, zum Vorschein (vgl. inshesondere Kapitel 3.2.2.4 Mason-Dixon
Line als Fluchtlinie). Selbst konstitutiver Bestandteil der ,Maschine“ bei Deleuze und Guattari,
konnen diese dennoch zumindest potenziell Schlupflocher bilden, die das System von innen he-
raus zu sprengen vermdogen, wie ich in Kapitel 3 ausfiihre. Die Formulierung dieser ,Maschine
bei Deleuze und Guattari erinnert an die Reformulierung durch Agamben als ,anthropologische
Maschine“ (Agamben 2003), ist bei Deleuze und Guattari aber anders gedacht. Wahrend bei
Agamben, die Maschine stidndig ein Animalisches im Menschlichen abspaltet und dadurch den
Menschen hervorbringt, wodurch der ,Ausnahmezustand“ entsteht, ist die Maschine bei Deleuze
und Guattari nur scheinbar einheitlich und in sich konsistent (vgl. dies. 1975, 15). Genau daran
konnen mogliche Auswege und Eingédnge ankniipfen, wie insbesondere der Erzahltext Anima
(2012) nahelegt. Dieser Spur folge ich in Kapitel 3 mit Wajdi Mouawads Roman.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 89

El se ubica detras de Jazmin. Ella lo mira con desesperacién. Primero la abraza y le besa la
marca de fuego. Intenta calmarla. Después se arrodilla y le dice ,tranquila, todo va a estar
bien, tranquila“ [...]

Cuando se calma un poco, se para y le agarra la cabeza sosteniéndola del pelo. Jazmin solo
mueve las manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay sonidos. El
levanta la maza que trajo de la cocina y le pega en la frente justo en el centro de la marca
de fuego. Jazmin cae aturdida, desmayada. (Bazterrica 2017, 126)

Dieses Ende des Erzahltextes macht die schon angedeuteten Dimensionen der Dysto-
pie sichtbar: Der Humanismus der Figur Marcos ist nur eine leere Hiille, und seine
Versteinerung findet auch symbolisch ein Bild: Der schwarze Stein in seiner Brust
wachst und ersetzt sein Herz. In dem Moment, in dem Marcos begreift, dass er
»seine Familie“ nun wieder hat, wird die Mutter seines Sohnes nur pures Fleisch,
und die Figur Marcos tut alles, um diese Geschichte einer heilen Kleinfamilie mit
seiner Frau Cecilia zu beschiitzen. Dabei schreckt er auch nicht vor dem Mord zu-
ruck. Es gibt kein gegenseitiges Erkennen und Werden im blofien Fleisch, wie
Deleuze es in den Werken von Francis Bacon sieht (vgl. Deleuze 1995, 21), sondern
nicht einmal noch Erbamen mit dem Lebewesen, das ebenso Mensch wie er selbst
gerade ein Kind zur Welt gebracht hat. Das Kind, das er mit Jazmin gezeugt hat,
nimmt er ihr weg und gibt es seiner Ehefrau: JEl le dice ,ahora es nuestro* yella lo
mira sin poder responder, emocionada, confundida. Cecilia solo mira al bebé, llora
en silencio. Lo acaricia. Le dice: ,Qué bebé hermoso, qué chiquito més lindo. ¢Cémo
te vamos a llamar?“ (Bazterrica 2017, 125-126). Bazterricas Erzdhltext vermag in
doppelter Weise das gesellschaftliche Scheitern vorzufiihren. Als Zuspitzung in der
Dystopie wird eine gesellschaftliche Realitdt vor Augen gefiihrt, in der eben nicht
alle Menschen gleich sind. Dies zeigt sich im literarischen Text nicht nur im Leben,
sondern vor allem in den unterschiedlichen Toden, die die Menschen sterben.
Bazterrica entwirft eine komplexe Gesellschaft, in der die Ambivalenzen der herr-
schenden Normen durch die fiktionale Ubertragung von nicht-menschlichen Tieren
auf menschliche Tiere tiberdeutlich ins Auge springen. Fluchtlinien oder Schlupflocher,
wie sie Deleuze und Guattari in ihrer Theorie anlegen, gibt es in der erzdhlten
Wirklichkeit (fast) nicht mehr. Sie erscheinen nur schwach angedeutet als ,fisuras“
(Bazterrica 2017, 10; 13) in den sprachlich erschaffenen Plausibilitdtsgebduden der
erzahlten Welt. Diese treten allerdings als Disjunktion zwischen Sichtbaren und
Sagbaren fiir die Leser:innen vor Augen (vgl. Deleuze 1986, 71).

Wahrend nicht-menschliche Spezies in den Schlachtindustrien zahlreicher Indus-
trienationen millionenfach voéllig entsubjektiviert und entindividualisiert werden,
vermag die Realisierung, dass es sich in dem Erzéhltext um unsere eigene, menschli-
che Spezies handelt, die Leser:innen zumindest in Unruhe zu versetzen, wenn nicht
gar in den im Text aufgerufenen alptraumhaften Horror. Entgegen allen logischen



90 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Einsichten kann die Tierethik dies zumeist nicht oder zumindest nur teilweise. Es ist
der affektive Zugang, den die Literaturen der Welt haben, der auch in Caddver
exquisito (2017) tragt. Die poetologische Ubertragung von nicht-menschlichen
Tieren auf Menschen, die Bazterrica in ihrem Text vollzieht, vermag es neue
Perspektiven zu vermitteln. Allerdings nicht, indem explizit Méglichkeiten auf-
gezeigt wiirden. Dies kann der Erzédhltext, weil er eben nicht der logischen Argu-
mentation einer konsequenten Ethik verpflichtet ist. Als literarisches Wissen, das
darauf spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein (vgl. Ette 2017, 226), kann der Er-
zahltext von Erfahrungen berichten und diese auch lesbar machen. Als Dystopie
gelesen, verbindet er Politik und Asthetik und eroffnet die Maoglichkeit, Tier-
Mensch-Relationen neu zu denken. Dies schafft der Roman einerseits Uber die In-
version der Verhaltnisse, indem er das, was vor allem in Industrienationen mit
nicht-menschlichen Tieren geschieht, auf menschliche Tiere tibertragt. Diese Uber-
tragung, die zugleich eine Umkehrung ist, verlangt von den Leser:innen auch jenseits
anthropozentrischer Logiken zu denken (vgl. auch Mercier 2021, 170-171). Anderer-
seits spitzt der Roman erkennbare Tendenzen einer Konzeption von Gemeinschaft
zu, die in der Gegenwart zunehmend in die Krise geraten ist. Erschreckend ist es ver-
mutlich fiir die meisten Leser:innen, wie nah die fiktive Welt der realen Welt ist. Es
ist keine weit entfernte Zukunft, die die Autorin inszeniert, sondern der Roman ist
eine Zuspitzung der bereits bestehenden Verhaltnisse, wenn auch eine besonders ra-
dikale. Bazterricas dystopischer Text macht die bereits vorhandenen, aber noch lei-
sen Anklidnge nur lauter und kann als eine fiktive Genealogie der Macht und des
herrschenden Systems gelesen werden. Zugleich entwickelt der Erzéhltext auch ein
Gespiir fiir die Kontingenz der bestehenden Ordnung. Die von der Autorin entwor-
fene Welt ist eine von vielen Zukunftsszenarien, die sich nicht so leicht als fantastisch
und daher unmgglich einordnen lasst.

2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik

Literatur vermag es, Fragen nach der Legitimation unseres Verhaltens zu thema-
tisieren, ohne selbst moralisierend zu sein. Darin liegt ein gewichtiger Unter-
schied zu einer philosophisch ausformulierten Ethik, die auf Moral abzielt und
Dinge auf den Begriff bringen muss.

Meine Arbeit beginnt mit einem Blick hinter die Fassade des dsthetischen Re-
gimes der post-globalen Phase der zweiten Dekade des 21. Jahrhunderts, die vom
Ende des Universalismus gepragt ist. Die literarische Spur, der ich gefolgt bin, er-
moglicht eine weit gefacherte und profunde Krisendiagnose. Sie vermag auf drén-
gende Fragen zu antworten: Wie und nach welchen Kriterien werden in westli-
chen Denktraditionen Tier-Mensch-Verhéltnisse im 21. Jahrhundert konstruiert?



2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik =—— 91

Warum wird in westlichen Kulturen weitgehend das Leid sogenannter Nutztiere
akzeptiert und wie werden Hierarchien legitimiert, die einzig auf anthropologi-
sche Differenz aufbauen?

Singer hat bereits in den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts eine utili-
taristische Tierethik formuliert, in deren Zentrum er eine Kritik am Speziesismus
stellt. Analog zu Rassismus und Sexismus meint Speziesismus nach Singer, die Dis-
kriminierung von Entitdten aufgrund des moralisch arbitrdren Kriteriums der Zu-
gehorigkeit zu einer bestimmten Spezies (vgl. Singer [1975] 2009, 6). Daran kniipft
auch der literarische Text von Bazterrica durch die fiktive Ubertragung der Prakti-
ken der Fleischindustrie von nicht-menschlichen auf menschliche Tiere an, weitet
den Blick aber gleichzeitig aus. Die anthropozentrische Auffassung westlicher Kul-
turen, die den Menschen als Krone der Schopfung begreift, wird implizit in Caddver
exquisito (2017) als Speziesismus entlarvt und zugleich auf eine andere Ebene geho-
ben, indem Bazterrica mit ihrer Dystopie eine daraus hervorgehende Tierethik in
den grofieren Zusammenhang einer allgemeinen Gesellschaftskritik einbettet. Der
Erzdhltext vermag daran zu erinnern, dass an der Grenze zwischen Mensch und
Tier immer auch die Definition des Menschen selbst hdngt. Der tierethische Diskurs
wird in eine grofisere Debatte eingebettet, indem auch darauf verwiesen wird, dass
die Tier-Mensch-Grenze alles andere als harmlos ist. Ein ethisches Regime, wie es
zum Beispiel Singers utilitaristische Formulierung einer Ethik vorschlégt, lauft in
der erzédhlten Welt vollstdndig ins Leere. Der Roman legt eine Spur, die verdeut-
licht, dass sich gerade auch die biologische Dimension der Krise der Moderne an
Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart kondensiert.

Diese erste Spur fithrt daher eben nicht nur die verkiirzte Perspektive einer
Tierethik vor Augen, die auf Similaritdt aufbaut, sondern vermag es, das gesamte
ethisch-normative System, wie es der westliche Kapitalismus neoliberaler Pragung
in der Moderne globalisiert hat, zu kritisieren. Denn alle Gemeinsamkeiten in der
erzahlten Welt zwischen den Menschen, die geschlachtet werden, und den Men-
schen, die davon profitieren, bewahren erstere nicht davor, wie Tiere behandelt zu
werden. Alle Ahnlichkeit lauft in der Fiktion ins Leere, denn auch ein Denken in
Similaritdten leistet hierarchischen Abstufungen der Verpflichtung Vorschub, ganz
getreu dem Motto ,,alle Tiere sind gleich, manche Tiere sind gleicher” (Orwell 1948).
Darauf weist auch der Ethiker Wild im Anschluss an Derrida hin: ,Im Konfliktfall
wiirden diejenigen Relationen obsiegen, welche wir mit Nahestehenden und Glei-
chen unterhalten“ (Wild 2014, 12). Aber deshalb doch wieder ganz auf eine katego-
riale Differenz setzen? Der Erzahltext liefert auf den ersten Blick Griinde, die dafiir-
sprechen an einer Tier-Mensch-Grenze festzuhalten. Denn die Gleichheit der
Menschen als Menschen bewahrt die einen nicht davor, von den anderen Men-
schen geschlachtet und gegessen zu werden. Aber auch eine binar-hierarchische
,Differenzethik’, die auf Unterschiedlichkeiten beruht und den Dualismus zwischen



92 — 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

Tier und Mensch einer logozentrischen Weltauffassung wiederholt, fiihrt nicht aus
dem erzédhlten und realen Dilemma. Bazterrica schreibt von dieser Ausweglosig-
keit, indem sie die Politik und die Perversion eines Gesellschafts-, Wirtschafts- und
Machtsystems, von der eben auch Tier-Mensch-Relationen durchdrungen sind, in-
szeniert. Wollen wir wirklich eine andere Ethik, so legt der literarische Text impli-
zit nahe, missen wir viel umgreifender als bei einer reinen Tierethik und vor
allem als bei darauf aufbauenden Tierrechten ansetzen. Eine Tierethik individuali-
siert die Entscheidungen zunéchst nur oder verschiebt die Grenzen des Ein- und
Ausschlusses aus der Gemeinschaft des Lebendigen, ohne ein Wissen tiber die gro-
Beren Zusammenhénge zu entfalten. Der Erzdhltext verweist damit auch auf die
Limitationen einer solchen Ethik, die zumeist an der Relation, an der Art und
Weise, wie wir Menschen die Beziehung zu nicht-menschlichen Lebewesen denken
und erzdhlen, nichts dndert, sondern einen anthropozentrischen Rechtsdiskurs auf
nicht-menschliche Spezies ausdehnt. Die immer noch bindr-hierarchische Opposi-
tion wird durch Zuweisung bestimmter Fahigkeiten und einer Ausweitung des
Rechtsdiskurses auf Grundlage dieser Fahigkeiten zwar verschoben, aber nicht un-
bedingt entscheidend in Frage gestellt. Dies vermag zwar individuelles Leid einzel-
ner menschlicher oder nicht-menschlicher Entititen zu vermeiden oder abzumil-
dern, es lost aber das gestellte Problem nicht. Dennoch erscheint eine ndhere
Auseinandersetzung mit ethischen Fragen, wie auch Bazterrica sie literarisch vor-
nimmt, ein Schritt in die richtige Richtung zu sein, weil sie hierarchische Tier-
Mensch-Verhéltnisse hinterfragt und einen Diskurs dariiber ermdglicht.

Es ist ganz und gar nicht zufillig, dass die argentinische Autorin mit ihrer Dys-
topie gerade die Schlachtindustrie in den Fokus riickt, denn insbesondere in die-
sem Industriezweig sind, wie auch in der aufSertextuellen Wirklichkeit, die Leben
von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren paradigmatisch miteinander ver-
woben. So werden in dieser ersten Spur neben dem Speziesismus auch Rassismus,
Sexismus und Klassismus adressiert. Damit ist der Dualismus von Tier und Mensch
im Erzahltext keine isolierte Ideologie, sondern wird mit anderen, ebenfalls auf
antagonistischen Prinzipien beruhenden, Ausschluss- (und Einschluss-) Mechanis-
men verzahnt. Der Erzdhltext macht hier eine Metaebene lesbar, die ein reiner tier-
ethischer Diskurs nicht sichthar machen kann. Den grofSeren Zusammenhang einer
biopolitischen Machkonzeption, die nicht nur das Leben von nicht-menschlichen
Tieren, sondern auch in der Realitit das Leben von Menschen betrifft, kann der
literarische Text erfahrbar machen. Eine Ethik, die auf Grundlage einer binér-
hierarchischen Opposition, die das Leben ebenso wie den Tod betrifft, fithrt ins
Leere, wie der Erzédhltext vorfihrt. Ein Similaritatsdiskurs vermag aber ebenso
wenig davor zu schiitzen, dass Differenzen hierarchisch ausgedeutet und normativ
wirksam werden. Gerade tiber den distanzierenden Blick der Dystopie werden Ein-
und Ausschlussmechanismen sichtbar, die dem Logozentrismus eingeschrieben



2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik =— 93

sind und als literarisches Wissen zugéanglich. Was als menschliches und was als
tierliches Leben gilt, das getotet werden kann, wird so als eine letztlich veranderli-
che Definition bestimmt. Dies vermag zu zeigen, wie hauchdiinn diese Grenzen
sind, auf denen aber zugleich die ,Sdulen der Ideale‘ stehen, nach denen wir immer
noch zu leben versuchen. Sie sind eng verbunden mit den Fragen nach dem Sicht-
baren und dem Sagbaren. Denn es ist gerade die Dystopie, die den Gegenstand als
Literatur distanzieren kann und damit die Disjunktion, wie sie Deleuze zu Foucault
herausarbeitet (vgl. Deleuze [1986] 2004, 76), wahrnehmbar und hérbar macht. Das,
was in Realitét hinter der Fassade der Schlachthofe zumeist unsichtbar bleibt, wird
sichtbar. Der Dissens, der fiir Ranciére der Kern des Politischen ist (vgl. Ranciére
2009a, 265), wird als Disjunktion vernehmbar. Diese Erkenntnis, die wir aus der
ersten Spur ableiten konnen, geht aber auch mit einer Verantwortung einher,
einer Verantwortung fiir das Nachdenken tiber die binédr-hierarchische Konzeption
von Grenzen zwischen Menschen und Tieren, die auch eine ethische Dimension be-
inhaltet (vgl. Derrida 2006 und Haraway 2008). Anstatt die Differenz zu verhandeln,
so konnte man aus dem Zusammenspiel der literarischen Spur und den theoreti-
schen Texten lesen, sollten wir uns der Relation zuwenden. Caddver exquisito
(2017) entfaltet keine hoffnungsvolle Vision, sondern einen dystopischen Ausblick
auf die Ausweglosigkeit eines Denksystems, auf das sich gerade auch westlich ge-
préagte Demokratien lange gestiitzt und verlassen haben. Der Universalismus der
Moderne funktioniert auch von innen heraus nicht und scheint eben keinesfalls
nur von einer Position des Aufien kritisierbar. Er hat ldngst feine Risse, die unter
dem Mikroskop der dystopischen Zuspitzung Bazterricas erkennbar werden. Von
der systeminhdrenten Gewalt sind alle Lebewesen betroffen. Die Griinde dafiir sie-
delt der Text deutlich in einem Wirtschafts- und Herrschaftssystem an, das auf
asymmetrischen Ausbeutungssystemen beruht und als Biomacht nicht-Menschen
und menschliche Tiere erfasst.

Die feinen sprachlichen Risse in der gefolgten Spur des Erzdhltextes deuten
zugleich mogliche ,Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) an. Der literarische
Text von Bazterrica formuliert aber keine neue Ethik, denn ,Literatur bringt“, an-
ders als die Philosophie, ,nicht etwas auf den Begriff; im Gegenteil, sie fachert das
Problem erzihlend so auf, dass es erfahrbar wird. So kann sie aber die Probleme
sichthar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakterisieren, die mit dem
Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer neuen Univer-
salitat einhergehen“ (Messling 2019, 28). Bazterricas Text Caddver exquisito (2017) ist
in diesem Sinn Krisendiagnose und zeigt das Versagen einer ethischen Position auf,
wie sie auch ein westlicher Universalismus gesetzt und als Humanismus globalisiert
hat. An dessen Stelle ist aber noch nichts Neues getreten, und auch der literarische
Text macht dazu keinen Vorschlag. Er entfaltet aber ein Wissen iiber gréfiere Zu-
sammenhénge, in die sich auch Tier-Mensch-Verhéltnisse einbetten, und die damit



94 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

verbundene strukturelle Gewalt wird erkenntlich. Die Dringlichkeit einer Verdnde-
rung wird in der Dystopie lesbar; der literarische Text macht, wenn man so will,
die Probleme der Gegenwart virulent. Diese erste Spur verdeutlicht damit auch die
Grenzen einer Ethik, die nicht nur in einem unidirektionalen Logozentrismus ver-
haftet bleibt, sondern vor allem auch mit den damit verbundenen sprachlichen Zu-
schreibungen. Die Diskurse und mit ihnen einige Dispositive unserer Gegenwart,
werden wahrnehmbar und erfahrbar. Der literarisch vertretende Kulturpessimis-
mus verdeutlicht umso mehr, dass es keine einfachen Auswege zu geben scheint.
Die Dichotomien Geist und Korper, Tier und Mensch, Natur und Kultur, Mann und
Frau, auf denen ein ganzes Denk- und Handlungssystem seit der Moderne aufbaut,
sind aber langst ideologisch ausgehohlt (vgl. Haraway 1991). Was kann also an
deren Stelle treten? Dazu schweigt der Text weitgehend. Er formuliert keine Vision
einer friedlichen Zukunft, sondern zeigt vielmehr auf, wohin eine logozentrische
Konzeption fiihren kann. Er bietet aber erste Anhaltspunkte, an denen angesetzt
werden kann. Die ,feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in der Sprache des Herr
Urami, die nicht nur auf den Verfall der Sprache und mit ihr des reprasentativen
Systems hindeuten, sondern, wie oben ausgefiihrt, auch mégliche Schlupflécher
sein konnen, sind einer dieser Fluchtpunkte.

Die ethische und eine damit verbundene politische Dimension der gefolgten
Spur ist also nicht direkt im Inhalt des Textes zu finden. Dennoch wirkt er als eine
Politik der Literatur (Ranciere 2011) politisch. Aus dem poetologisch-distanzierten
und distanzierenden Wissen kénnen Erkenntnisse iiber die Beschaffenheit der
Wirklichkeit abgeleitet werden. Der literarische Text betreibt hier, mit Ranciere, als
Literatur Politik, ndmlich, indem er, jenseits einer mimetischen Abbildung, in die
Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a) der Realitat eingreift. Er erlaubt einen
Einblick hinter die Fassade der Schlachthofe eines dsthetischen Regimes, das die
Tode von Tieren unsichtbar werden lasst und sie sogar dem Vermdgen zu sterben
beraubt. Die eigentlich Sprachlosen, die ganzlich ohne Stimme bleiben, werden auf
die Biihne des Sichtbaren gehoben (vgl. ebd.) und die hiopolitische Verfasstheit der
Gegenwart wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen. Hinter der Fas-
sade des Schlachthofes gibt es keine Ethik, die noch einer (vertretbaren) Logik ver-
pilichtet wére, es herrscht vollige moralische Leere. Diese ,inhdrente Politik kann
der Erzéhltext nur als literarische Fiktion, als Dystopie entfalten. Er schafft so ein
Bewusstsein fiir die Beschaffenheit der aufierdiegetischen Wirklichkeit. Einen kon-
kreten Losungsvorschlag zu vermitteln, widersprache der Logik des Erzédhltextes,
der eben nicht auf den Punkt bringt, sondern Beziige herzustellen vermag. Hinter
der schonen Fassade des Schlachthofes, die nur noch durch Worte und radikali-
sierte Biomacht aufrechterhalten wird, gibt es keine Ideale, keine ethischen Normen
und Werte mehr. Die Problemstellung tritt mit Bazterricas Caddver exquisito (2017)
Kklar vor Augen: Um dem volligen Bankrott einer ethischen Position zu entgehen, die



2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik =—— 95

dem westlichen Logozentrismus verbunden ist, miissen wir die Tier-Mensch-Grenze
anders denken lernen. Was das heif3st? Eine erste, vorsichtige Antwort ist: Es heifst,
sie problematisieren, ihre sprachliche Verfasstheit und ihre logozentrische und
bindr-hierarchische Grundkonzeption radikal in Frage stellen, nicht nur um der
nicht-menschlichen Tiere willen, sondern auch um des Menschen willen. Es heifst,
vielleicht die Schlupflécher zu nutzen, die die ,feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in
der Sprache selbst bieten. Durch diese Locher vermag allerdings nur etwas sehr
Kleines vorzudringen, um das System aus der Sprache heraus von innen zu spren-
gen. Ein solches ,Minores‘ (vgl. Deleuze und Guattari 1975 und 1980), das die Majori-
tét des herrschenden Diskurses zu verlassen vermag, kann potenziell als ein literari-
sches und konzeptuelles , Tier-Werden“ (ebd.) auftreten. Dies wird die nadchste Spur
sein, der ich folge.






Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing
Practice






To approach a changed way of thinking about animal-human relations, as this
dissertation sets out to do, it is worthwhile to consider more than just ethical im-
plications. Wajdi Mouawad’s text Anima (2012) makes this clear by poetically
questioning the boundary between animal and human. In the Western tradition,
the ability to use language is closely tied to political participation, a concept
deeply intertwined with the Aristotelian dichotomy between “noise” and “lan-
guage.” This twofold framework provides a nuanced lens for exploring animal-
human relations in narrated texts. In Wajdi Mouawad’s novel Anima (2012), the
presence of narrator animals who are nonhuman disrupts the established order
of the community within and outside the text’s diegesis by articulating minor per-
spectives that are typically marginal or submerged. Such a “minor” discourse (see
Deleuze and Guattari 1975 and 1980), which is able to escape the “major” perspec-
tive of the dominant discourse, can potentially appear as a literary and concep-
tual “becoming-animal” (ibid.). The trace to which the novel Anima (2012) leads us
shows that animal narrators can define and set in motion human-animal relation-
ships as changeable narratives. This suggests the potential of an “écrire comme
un rat . ..” (Deleuze and Guattari 1980, 293) by involving the perspectives from
rats, birds, fish, insects, dogs, and cats, thereby abandoning the prescribed paths
of representation and their associated hierarchies and transforming them into a
continuous becoming-animal, as a “becoming-minor” (Deleuze and Guattari 1980,
302). This approach to writing, characterized as a minor practice, creates “lines of
flight” (Deleuze and Guattari 1975, 15) that diverge from the silence often associ-
ated with animals by introducing a process of becoming-minor within the narra-
tive itself. However, the analysis of the novel also reveals the limitations of such
writing in the sense of Deleuze and Guattari. In Mouawad’s text, the animal is not
simply a line of escape for nonidentitarian thinking, but rather a topic in its own
right. Nevertheless, the novel, when read in relation to Deleuze and Guattari’s
conceptualization of becoming-animal, provides a compelling response to the
question of how human writing practices can disrupt species boundaries through
narration. However, it does not address the question of what a nonhuman animal
writing practice might look like or what species such as rats, dogs, spiders, or cats
might have to say about Homo sapiens sapiens. Nonetheless, this is not the pri-
mary focus of the narrative text. The conceptually reframed animal-becoming as
a narrative strategy and writing practice at once disrupts established institutions
in the sense of Deleuze and Guattari (ibid. 1980, 302) and allows the intervention
to be experienced through reading, as the animal narrative perspectives chal-
lenge the conventional view of truth and disrupt a binary-hierarchical episte-
mology.

8 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. [[(c<) IZ2X=CH| This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-004


https://doi.org/10.1515/9783111444550-004

100 —— Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice

Anima (2012) analyzes the crises manifesting in human relationships with
nonhuman animals in greater detail. The text conceptualizes animals as narrat-
ing beings who reveal truths about murder and humanity to the human reader
from a minor perspective. The human narrative perspective—which concludes
the novel—is able to recognize this truth solely through the animal perspectives,
in the same way that the readers do. The narrative text, therefore, provides ac-
cess to the truth through the perspective of animals, rather than through the
perspective of humans, who nevertheless remain a focal point. This radical
method of narration makes it possible to perceive the relationships between an-
imals and humans, similar to how knowledge is gained through a laboratory ex-
periment, without determining their nature. This approach invites a poetologi-
cal interrogation of the animal-human relations in the present, challenging our
preconceived notions of animal language ability and truth. Rather than a con-
ventional, linear progression of character development, the narrative employs a
multiperspectival approach, integrating the perspectives of both humans and
animals. This integration enables a poetological inquiry into the ultimately arbi-
trary “abyssal limit” (Derrida 2010a, 57) between human and nonhuman ani-
mals within the fabric of language itself. Mouawad’s narrative neither deter-
mines the boundary between animal and human, nor establishes it as static;
rather, it facilitates a dynamic relation between the two through the constant
shifts in perspective of a literally and poetically performed becoming-animal.
This is how it delineates a conceptual framework for the “line of flight” (Deleuze
and Guattari 1987, 15) and reveals the notion of a “deterritorialization of language”
(Deleuze and Guattari 1988, 242). The notion of becoming-animal emerges as a
minor writing practice, affecting all narrators, both animal and human; the human
protagonist Wahhch; and the readers on the level of extratextual reality. Such a
minor narrative practice allows the literary text to diverge from the conventional
paths of representation, enabling this “pensée poétique” (Derrida 2006, 23) to be un-
derstood as a “pensée d’animal” (Derrida 2006, 23) in Mouawad’s text, as it is infil-
trated by becoming-animal. The potency of such minor narratives lies in their abil-
ity to disrupt conventional modes of representation. Nevertheless, this narrative
ultimately proves unable to provide a concrete solution to the physical and mate-
rial violence characterizing contemporary life. It does, however, facilitate the iden-
tification of potential lines of escape that aim at a new language, as elucidated in
the text. This language, presented as a means of escaping the vicious cycle of vio-
lence that is prevalent in the contemporary world, remains concealed in the depths
of the ocean and must be brought to the surface by a creature of this world. The
novel initially thematizes this line of flight only as a possibility; however, this possi-
bility can be interpreted as always already inherent in the process of becoming
through the narrative text itself, which connects multiple animal and human log-



Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice =—— 101

ics and perspectives. Mouawad’s novel Anima (2012) thus poetically shapes a
new world consciousness—one that includes animal and human beings. It
does not promise all-encompassing insight, but it does point to a minor univer-
sality. The text identifies relations as central, while no longer conceptualizing
animals and humans as opposites. Instead, it presents them as coemerging
beings in a relational becoming that signifies the process of becoming human.






3 Tier-Werden hei3t Mensch-Werden.
Den Abgrund befragen

Un écrivain n’est pas un homme écrivain, c’est un homme politique, et c’est un homme ma-
chine, et c’est un homme expérimental (qui cesse ainsi d’étre homme pour devenir singe, ou
coléoptere, ou chien, ou souris, devenir-animal, devenir-inhumain, car en vérité c’est par la
voix, C’est par le son, c’est par un style qu’on devient animal, et siirement a force de so-
briété). (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Um das Sprachvermogen von Tieren drehen sich zahlreiche Uberlegungen und
wissenschaftliche Diskurse: als distinguierendes Merkmal zwischen Menschen
und Tieren mit einer sehr langen Tradition in westlichen Kulturen spielt Sprache
schon bei Aristoteles 350 Jahre v. Chr. eine Rolle. Der griechische Philosoph ge-
steht den Tieren zwar eine Stimme zu, mit der sie Empfindungen artikulieren
konnen, aber eben keine Sprache. ,Nun hat der Mensch als einziges Lebewesen
Sprache; [...] die Sprache dient aber dazu, das Niitzliche und [a15] Schadliche, und
daher das Gerechte und Ungerechte, darzulegen“ (Aristoteles 2012, 1253 a), fithrt
er in seiner Politik weiter aus. Aristoteles unterscheidet zwischen Stimme und
Sprache: So konnen Tiere zwar mit ihrer Stimme Empfindungen von Leid und
Freude artikulieren, sie verfiigen aber eben nicht iiber Sprache. Das Sprachver-
mogen aber macht bei Aristoteles einzig den Menschen zu einem politisch han-
delnden, rationalen und moralischen Wesen (physei politikon zoon). Die ,sprach-
losen Tiere sind aus der Gemeinschaft der Polis ausgeschlossen.® Aus dem
vermeintlich fehlenden Sprach- und damit in Verbindung stehenden Denkvermo-
gen von Tieren leiteten sich seitdem im westlichen Denken, das entscheidend von
Aristoteles Auffassung geprégt ist, weitere distinguierende Merkmale zwischen
Tieren und Menschen wie Schrift, Kultur, Kunst, Moral, Recht, Politik, Bildung,
Geschichte, Gesellschaft und Technik ab.

Im 19. Jahrhundert, im Zeitalter des Humanismus’, gewinnt die Sprache als an-
thropologische Konstante erneut an Bedeutung. ,Der Mensch ist nur Mensch durch
Sprache“ (Humboldt 1820, 247) hélt beispielsweise Wilhelm von Humboldt fest und
sieht in der Vielsprachigkeit des Menschen zugleich ein Anthropologikum, das
Sprache und Denken miteinander verkniipft (vgl. Messling und Tintemann 2009,
11£). Eine eindeutige anthropologische Differenz, deren Ausgangspunkt die Spra-
che ist, hierarchisiert die Welt der Lebewesen als Pyramide, an deren Spitze der

53 Ranciére greift Aristoteles Konzeption der Polis auf und bringt diese mit einer Asthetik zu-
sammen. Aus Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Rede (logos) und Larm (phoneé) entwickelt
der franzésische Theoretiker seine Politik der Asthetik (vgl. Ranciére 2000 und 2016). Ich werde
in der vorliegenden Arbeit noch mehrfach auf Ranciéres Theorie zurtickkommen.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-005


https://doi.org/10.1515/9783111444550-005

104 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Mensch steht.>* Anhand des Kriteriums ,Sprachfihigkeit“ wird auch heute noch
immer wieder versucht, die Grenze zwischen ,uns menschlichen Tieren‘ und den
,Anderen‘ (nicht-menschlichen Tieren) zu sichern.>® Dieser, als kategorial konzi-
pierte, Unterschied zwischen Menschen und Tieren gerdt in den letzten Dekaden
vor allem durch Erkenntnisse zu tierlichem Sprachvermaogen von verschiedenen
Seiten unter Druck. Verhaltensbhiologische und linguistische Forschungen zeigen,
dass sich Primaten und Papageien in Menschensprache verstandlich machen kon-
nen und Delfine sich tiber ein eigenes System, das mit menschlicher Sprache ver-
gleichbar scheint, gegenseitig Namen geben (vgl. Meijer 2018, 9). Waren Etholog:in-
nen lange Zeit der Auffassung, dass nicht-menschliche Tiere nicht tiber eine Gram-
matik verfiigen und sich lediglich instinktiv verstdndlich machen, konnte nun ge-
zeigt werden, dass einige Tiere sogar zu Metakommunikation fahig sind (vgl. Meijer
2018, 12).

Im Anschluss an neue Forschungen zur Sprach- und Kommunikationsfahig-
keit von Tieren lasst sich also fragen, was mit Konzeptionen von Tier-Mensch-
Relationen passiert, wenn Tieren unterschiedlicher Spezies Sprachvermégen zu-
gesprochen, man mochte fast sagen, zugestanden wird?

Das Thema des tierlichen Sprachvermégens bleibt hoch umstritten und auch
neuere Forschungen, seien sie aus dem Bereich der sogenannten Lifesciences und
evidenzbasierten Wissenschaften, wie der Biologie oder Ethologie, aber auch aus
den Geisteswissenschaften, vermdgen es bisher kaum, dass wir als menschliche
Tiere, vor allem in Kulturen des globalen Nordens, eine dualistischen Gegentiber-
stellung von Tier und Mensch aufgeben. Die gewonnenen Erkenntnisse tragen
zwar dazu bei, dass aus dem kategorischen Dualismus Tier-Mensch ein gradueller
Unterschied wird. Dies dndert aber nicht viel an der grundsatzlichen Konzeption
des Menschen, als ein ,Tier plus X¢, also als tierliches Lebewesen mit besonderen
herausragenden Eigenschaften, die eine héhere Stellung der menschlichen Spezies
gegeniiber all den anderen Spezies begriinden (vgl. Grimm und Wild 2016).

54 Johann Gottfried Herder spricht schliefflich im 18. Jahrhundert noch von einer Unbestimmt-
heit des Menschen im Gegensatz zu einer ,natiirlichen Bestimmtheit“ von Tieren (vgl. Herder
[1772] 1986). Dieser Konzeption des Menschen als Mangelwesen liegt gleichwohl die Annahme
zugrunde, dass der Mensch z. B. durch Sprache diesen Mangel auszugleichen vermag (vgl. Bertram
2018, 21).

55 Diese Unterscheidung ist alles andere als unschuldig und trennt nicht nur Menschen und Tiere
anhand des Kriteriums der Sprachfahigkeit, sondern begriindete schon bei Aristoteles unterschied-
liche Teilhabe an der Gemeinschaft der Polis von Sklaven und Biirgern (vgl. Aristoteles 2012).



3.1 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen und minores Erzihlen = 105

3.1 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen
und minores Erzdhlen

Sprachvermdgen erscheint als ein neuralgischer Punkt, nicht nur in der Ethologie
und Philosophie, sondern auch bei der Betrachtung von Tieren in (Erzahl-)Texten.
Texte sind in Sprache verfasst. In literarischen Texten schafft Sprache eine diegeti-
sche Wirklichkeit, sie gibt tiber die menschliche Sprache einer Wirklichkeit eine ds-
thetisierte Form (vgl. Meijer 2018: 13). Dabei kommt ihr auch eine vermittelnde
Funktion zu, indem Wirklichkeitsvorstellungen in ein diegetisches Universum tber-
setzt und schliefflich wiederum leshar gemacht werden. Mit Auerbach geht diese
dargestellte Wirklichkeit aber iiber ein Abbild von Welt, {iber die reine Mimesis,
hinaus: ,Realismus meint daher bei Auerbach gerade nicht Weltabbildlichkeit. Viel-
mehr hebt der Begriff auf den Versuch der Sinngebung ab, in erzahlender Form
den Ort des Menschen in der Welt zu bestimmen®“ (Messling 2019, 35) wie Messling
zu Auerbach schreibt.®® Gerade weil inshesondere in Erzéhltexte gefasste Sprache
den Versuch darstellt, Sinn zu schaffen und den Menschen in der Welt zu verorten,
kann Literatur Briicken zwischen verschiedenen Welten schlagen und menschli-
chen Leser:innen tierliche Welten ndherbringen (vgl. auch Meijer 2018: 13). Denn
die Literaturen der Welt halten ein Wissen tiber das Leben bereit, das nach Ette als
ein ZusammenLebensWissen (2010b), ein Wissen um Madglichkeiten der Konvivenz,
zu verstehen ist (vgl. ebd.). In einer &sthetisierten, poetischen Gestaltung von Welt,
wie den Literaturen der Welt, werden zugleich auch ,unterschiedliche Konzepte
von Welthbewusstsein aufgerufen“ (Messling 2016, 442), wie Messling unter Ruick-
griff auf Glissants Poétique du divers (1996) hervorhebt.”’

Wahrend Verhaltensforscher:innen und Linguist:innen sich seit Jahrzehnten
abmiihen, Tieren das Sprechen in menschlicher Sprache beizubringen,”® kénnen
Text-Tiere, in schriftlichen wie miindlichen Zeugnissen, schon immer sprechen.
Tierliches Sprechen findet sich schon friih in Erzahltexten — man denke beispiels-

56 Fir eine ausfithrlichere Auseinandersetzung mit Auerbach und eine systematische Ausarbei-
tung der Zentralstellung des Lebensbegriffes in Auerbachs Theoriebildung vgl. auch Ette 2022b,
insbesondere 15 ff.

57 Auf diese Konzeption einer Poetik der Vielheit (2005) von Glissant, komme ich in Kapitel 4 die-
ser Arbeit ausfiihrlich zurtick.

58 Beriihmt geworden sind Versuche, sogenannten Menschen-Affen Sprache beizubringen. Die
US-amerikanische Psychologin Francine Patterson brachte dem Flachlandgorilla-Weibchen
»Koko“ eine modifizierte Form der Gebédrdensprache bei. Dem Experiment an der Stanford Uni-
versity ging der Versuch von Allen und Beatrix Gardner voraus, die dem Schimpansen-Weibchen
»sWashoe“ ebenfalls amerikanische Gebardensprache beibrachten. Weitere Beispiele sind der
Schimpanse Niam ,Nim Chimpsky“ an der Columbia University, der zuvor zwei Jahre in einer
Familie wie ein menschliches Kind lebte, und das Bonobo Mannchen ,Kanzi“. Beispiele fiir das



106 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

weise an Miguel de Cervantes El coloquio de los perros (1613) mit seinen sprechen-
den Hunden Berganza und Cipién oder E. T. A. Hoffmanns Lebensansichten des
Katers Murr (1819/1821). Insbesondere Hunde tauchen als Erzéhler:innen — ebenso
wie Kater Murr — sehr hdufig als autobiographische Tiere auf und konnen auf
eine lange Geschichte blicken. Thomas Bosshard spricht gar von einem eigenen
Genre, einer ,narrativa canina“, (Bosshard 2013, 250). Und so gibt es auch in der
Gegenwart zahlreiche Beispiele in der erzdhlenden Literatur, wie etwa der
Roman Indiscreciones de un perro gringo (2007) des Puerto-Ricaners Luis Rafael
Sanchez oder der Erzahltext El nifio pez (2009) von Lucia Puenzo. Dennoch sagt
dies weder etwas Uiber das Sprachvermaogen von Tieren in der textexternen Wirk-
lichkeit aus, noch verleiht es Tieren auf den ersten Blick eine eigene Stimme. Es
ist zunéchst ein Mensch, der Tiere sprechen lasst. Es lohnt sich jedoch, dieses Ver-
héltnis zu problematisieren, denn an dieser Schnittstelle kreuzen sich Animalitét
und Asthetik, Tier und Text, Mensch und Tier. Inszenieren sich die menschlichen
Autor:innen iiber den Akt des Erzdhlens selbst als schaffende Wesen, konnen in
Texten zugleich nicht-menschliche Tiere als Erzahler:innen auftreten, die in der
erzahlten Welt iiber eben diese Form von agency verfiigen. Tiere kénnen als spre-
chende und schaffende Wesen inszeniert werden. Und auch bei den meisten der
empirischen Studien zum Sprachvermdgen, beispielsweise von Primaten, stellt sich
die Frage, ob es nicht letztlich genauso die menschlichen Bezugspersonen sind, die
,1ihre Versuchstiere‘ zum Sprechen bringen und nicht die Affen selbst, die spre-
chen.®® Als menschliche Lebewesen nehmen auch Forscher:innen der evidenzba-
sierten Wissenschaften ihr Sprachsystem zum Ausgangspunkt und menschliche
Sprache dient als Modell fiir tierliches Sprachvermdgen. Dies kann man als Anthro-
pozentrismus kritisieren oder zun4chst annehmen und problematisieren.®

Nicht nur die Infragestellung einer dualistischen Gegeniiberstellung zwischen
Tieren und Menschen ist politisch, auch in der Poetisierung, also der Praxis, un-
terschiedlichen Spezies zur Sprache zu verhelfen und ihnen eine ,Stimme zu ver-

Erlernen von menschlicher Sprache anderer Spezies sind der asiatische Elefant ,Batyr“ und der
Graupapagei ,Alex“. Einen ersten Uberblick liefert Eva Meijer 2018.

59 Vgl. dazu die Kontroverse zwischen Behaviorist:innen und Vertreter:innen einer kognitiven
Ethologie, die sich beispielsweise um die Deutung der Sprachfdhigkeit des Gorillas ,Koko* ent-
spinnt (vgl. Meijer 2018, 25-29). Unter anderen nimmt Derrida darauf in La béte et le souveraine I
und La béte et le souveraine II (2008 und 2010) Bezug.

60 Eine einflussreiche philosophische Auseinandersetzung zu dieser Problematik liefert der US-
amerikanische Philosoph Thomas Nagel mit seinem 1974 erschienenen Aufsatz ,What is it like to
be a bat?“. Nagel argumentiert, dass man diese Frage niemals als Mensch beantworten kann,
denn wir kénnten uns niemals in das Bewusstsein anderer, beispielsweise einer Fledermaus, hin-
einversetzen. Der Schriftsteller ].M. Coetzee wendet sich iiber seine Figur ,Elizabeth Costello“ im
gleichnamigen Buch (2003) beinahe ebenso prominent gegen diese Auffassung.



3.1 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen und minores Erzihlen = 107

leihen‘, indem menschliche Schriftsteller:innen ihre Stimme leihen, findet sich eine
Politik. Es ist ein Eingriff in die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2000; dt. 2008a),
die ebenso als Symptom eines sich wandelnden Verhdltnisses gelesen werden
kann, als auch selbst zu einem Wandel beizutragen vermag. Denn ,wen man als
sprechendes Wesen und wen man als larmendes Tier ansieht“ (Ranciére 2016, 24)
ist fiir Ranciére im Anschluss an Aristoteles der Grundkonflikt der Politik. Nehmen
wir Menschen Tiere — und sei es nur in fiktiven Texten — als sprechende Wesen
war, so lisst das die meisten Leser:innen nicht unbertiihrt. Literarische Texte, die
aus der Erzéhlperspektive von Tieren verfasst sind, lassen diese an der fiktiven Ge-
meinschaft des Lebendigen teilhaben.

Bei Deleuze und Guattari ist diese Frage noch etwas anders gewendet, wenn
sie ein ,devenir-animal®, ein Tier-Werden im menschlichen Schreiben adressie-
ren: ,Un écrivain n’est pas un homme écrivain“, wie Deleuze und Guattari fest-
halten,

c’est un homme politique, et c’est un homme machine, et c’est un homme expérimental (qui
cesse ainsi d’étre homme pour devenir singe, ou coléoptére, ou chien, ou souris, devenir-
animal, devenir-inhumain, car en vérité c’est par la voix, c’est par le son, c’est par un style
qu’on devient animal, et sirement a force de sobriété). (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Die beiden Theoretiker legen in ihrer Konzeption des Tier-Werdens (franz. devenir-
animal) als Schreibprozess, sicherlich nicht zuféllig, eben gerade den Fokus auf die
Stimme, den Laut, nicht die artikulierte Sprache. Das Piepsen erscheint in Kafka.
Pour une littérature mineure (Deleuze und Guattari 1975) wichtiger als Sprache, denn
das nicht deutlich Artikulierte stellt fiir sie die eigentliche Fluchtlinie dar:

Nous l'avons vu, le piaulement de Grégoire qui brouille les mots, le sifflement de la souris,
la toux du singe; et aussi le pianiste qui ne joue pas, la chanteuse qui ne chante pas, et fait
naitre son chant de ce qu’elle ne chante pas, les chiens musiciens, d’autant plus musiciens
dans tout leur corps qu’ils n’émettent pas de musique. Partout la musique organisée est tra-
versée d’une ligne d’abolition, comme le langage sensé d’une ligne de fuite, pour libérer une
matiére vivante expressive qui parle pour elle-méme et n’a plus besoin d’étre formée. Ce
langage arraché au sens, conquis sur le sens, opérant une neutralisation active du sens, ne
trouve plus sa direction que dans un accent de mot, une inflexion [...]. (Deleuze und Guattari
1975, 38)

Damit einher geht fast unbemerkt eine Deutungsverschiebung der aristotelischen
Auffassung von Politik. Die Klarung iiber das Gerechte und Ungerechte steht
nicht mehr nur der Sprache zu, Deleuze und Guattari suchen sie im ,Minoren‘



108 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

(franz. mineure) oder auch im ,Minoritir-Werden* (franz. devenir-minoritaire),

in der ,kleinen Literatur® wie es in der deutschen Ubersetzung etwas missver-
standlich heifdt, im ,Piepsen®, in dem die Sprache ihre reprasentative Funktion
verlasst: ,Le langage cesse d’étre représentatif pour tendre vers ses extrémes ou
ses limites“ (Deleuze und Guattari 1975, 42). Es ist also nicht mehr die Sprache, die
Représentation, die im Anschluss an Aristoteles’ wirkmachtige Konzeption auch
auf das Politische hindeutet, sondern ein minoritires Piepsen, ein Laut oder
sogar das Nicht-Vernehmbare, das eine ,lebendige“ und ,expressive“ Fluchtlinie
darstellt. Wie Derrida spéter in L’animal que donc je suis (2006), interessieren sich
Deleuze und Guattari fiir diese Grenzen der Sprache und der Représentation, die
Fluchtlinie, die Faltungen,®* die Derrida als ,Limitrophie“ (Derrida 2006, 51) be-
zeichnet.®®

Deleuze und Guattari geht es in ihrem Gesamtprojekt darum, die Philosophie
als Konzept einer problematisierenden und schépferischen Tétigkeit zu behan-
deln, ihr einen eigenstdndigen Platz neben der Kunst und auch neben den Wissen-
schaften einzurdumen. Daher rdumen die beiden umgekehrt auch literarischen
Texten so viel Aufmerksamkeit ein. Ottmar Ette argumentiert, wie bereits erlau-
tert, dhnlich hinsichtlich der Literaturen der Welt und betont deren integrative
Funktion, viellogisches Wissen unterschiedlicher Herkiinfte jenseits disziplindrer
Zwange zu bindeln und zu kondensieren (vgl. Ette 2010a, 20). Es ist gerade das
Schopferische, die Asthetik, die einen solchen privilegierten Zugang zum Wissen
bietet.

Das erklérte Ziel von Deleuze und Guattari ist es, der Majoritdt des herr-
schenden Diskurses ein Minoritir-Werden entgegenzusetzen. Denn die Toleranz

61 Die Ubersetzung des franzosischen mineure ist nicht ganz einfach und wird im Deutschen un-
terschiedlich gehandhabt. Im Titel des Buches von Deleuze und Guattari scheint mir die Uberset-
zung von ,littérature mineure“ mit ,kleiner Literatur“ zu vereinfachend und missverstédndlich.
In der Ubersetzung von Mille plateaux (1980) wird das ,,devenir-minoritaire, das mit dem Minoren
verwand ist, mit ,Minoritdr-Werden* iibersetzt. Da gerade auch die Verbindung mit dem
»Werden“ fiir meine Arbeit relevant ist, werde ich im deutschen Text meiner Arbeit zumeist auf
diese Ubersetzung zuriickgreifen.

62 Deleuze’ Theorie einer barocken Metaphysik der Falte drdngt sich hier auf (vgl. Deleuze
1988). Der Riickgriff auf Gottfried Wilhelm Leibniz, gerade auch im Hinblick auf Tier-Mensch-
Relationen, waére sicherlich lohnenswert, eine eigene ausfiihrlichere Untersuchung wiirde aller-
dings den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Auch eine Verbindung zwischen Deleuze’ Konzeption
der Falte und Derridas Begriff der Limitrophie konnte sich hinsichtlich der Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart lohnen, wiirde aber eine vertiefende Beschéftigung mit dem Barock
voraussetzen.

63 Auf das Konzept der Limitrophie komme ich ausfiihrlich in Kapitel 4 dieser Arbeit zurtick. Es
wird aber auch im weiteren Verlauf dieses Kapitels in 3.2 eine Rolle spielen.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 109

des herrschenden Diskurses ist mit einem Minoritdr-Werden nicht zu verglei-
chen. Toleranz stellt sich nur dort ein, wo sie fiir den Status quo der herrschen-
den Struktur nicht mehr bedrohlich wirkt, sondern vielmehr nur zur reprasenta-
tiven Struktur der bestehenden Verhaltnisse beitragt. Minoritar-Werden hingegen
bedeutet, die von der Reprasentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich
einem kontinuierlichen Werden anzuvertrauen (vgl. Deleuze und Guattari 1980).
Genau dieser Fokus auf das Minoritdre macht das Denken der beiden Philosophen
flir Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart interessant, denn sprechen wir iiber
Tiere, befinden wir uns jenseits eines majoritdren Diskurses. Und verleiht Literatur
Tieren poetologisch eine Stimme, ldsst ihr Piepsen, Fauchen, Bellen und Summen
wahrnehmbar werden, lohnt es sich erst recht, dies als ein Minoritar-Werden zu
betrachten: die géngigen Pfade der Reprisentation werden verlassen.’* Eine gren-
zen/lose Asthetik kann so potentiell entstehen, die zugleich an der Grenze zwischen
Mensch und Tier entlang erzahlt. Ein solches Piepsen und Bellen macht der Autor
Wajdi Mouawad in seinem Roman Anima (2012) wahrnehmbar. Er wendet das
Tier-Werden konzeptuell, indem es in seinem Roman nicht mehr nur als Schreib-
prozess zu verstehen ist, sondern sein Roman buchstéblich aus der Perspektive un-
terschiedlicher Tiere erzahlt wird.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012)

L’humain est un corridor étroit, il faut s’engager pour espérer le rencontrer. (Mouawad
2012, 149)

Eine nachste Spur folgt also erzdhlenden Tieren im Roman Anima (2012) des kana-
disch-libanesischen Autors Wajdi Mouawad. Besonders fiir sein dramatisches
Werk hat der Autor, der seit 2016 das Thédtre national de la Colline in Paris leitet,
viel Aufmerksamkeit erhalten.®® Er ist immer wieder Gast bei grofen internatio-

64 Vgl. zum ,Minoren‘ und einer Ausdeutung dieser Konzeption von Deleuze und Guattari, wie
sie in Kafka. Fiir eine kleine Literatur (dies. 1976), hergeleitet wird, auch den Aufsatz ,,On Minor
Universality (Messling und Tinius 2023, 1-31, insbesondere 9-16). Hier wird der Begriff des
,Minoren‘ genauer beleuchtet, wie er auch fiir die Gesamtanlage des bereits erwédhnten, durch den
European Research Council geférderten Projekts Minor Universality (Consolidator Grant Prof. Dr.
Markus Messling) von Bedeutung ist (vgl. die Homepage des an der Universitit des Saarlandes
angesiedelten Projekts: https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-, inuniversality.html).

65 Mouawad wurde im Rahmen seiner Tétigkeit auch negative Aufmerksamkeit zu Teil. Er
wurde 2021 in Frankreich Teil einer Kontroverse, die sich im Kontext von #MeTooThéatre abge-
spielt hat. Konkret ging es um die Beauftragung von Bertrand Cantat fiir einen Soundtrack und
um die Beschéaftigung von Jean-Pierre Baro, die beide Teil des Skandals um #MeTooThéatre


https://www.uni-saarland.de/forschen/minor

110 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

nalen Theaterfestivals und in Frankreich wurde seinem Schaffen 2016 eine ganze
Konferenz in Nancy gewidmet. Die wissenschaftlichen Beitrdge des ,colloque*
sind von Claire Badoiu-Monferran und Laurent Denooz unter dem Titel Langues
d’Anima 2016 herausgegeben worden. Einen hervorragenden Einblick in zahlrei-
che Werke, vor allem in die dramatischen Texte von Mouawad, bietet Markus
Messling in Universalitit nach dem Universalismus (2019), in dem er dessen bisher
noch wenig rezipiertes Werk erstmals fiir den deutschen und europdischen Erin-
nerungsdiskurs erschlieRt (vgl. Messling 2019, 139-159).°° Messling hebt insbeson-
dere die Bedeutung des Autors Mouawad fiir die grofien Fragen der Gegenwart
hervor:

Denn seine Romane und Theaterstiicke sind Aneignungen der Geschichte, in denen das Di-
lemma des 20. Jahrhunderts paradigmatisch zum Ausdruck kommt: Wie soll der Anspruch
auf Menschlichkeit Geltung beanspruchen, wenn er seine animalische Entbléfung nicht zur
Sprache bringt, um ebendiese, die Sprache, wiederzuerlangen, wie ein Kind durch sie ein
Bewusstsein seiner Existenz erlangt? (Messling 2019, 142)

Weniger an die Form der Aneignung der Geschichte als an das Dilemma der Spra-
che, das eng mit der Frage nach Humanitdt und Menschlichkeit verkniipft ist,
mochte ich mit meiner Analyse von Anima (2012) ankntiipfen. Was passiert, wenn
die Perspektive getauscht wird und es keine menschliche, sondern viele verschie-
dene tierliche Erzahlinstanzen gibt? Aus der Perspektive von so unterschiedlichen
Spezies wie einer Miicke, einer Katze, einer Spinne, aber auch von Menschen wird
die Geschichte des Protagonisten Wahhch Debch erzéhlt, der nach Hause kommt
und seine Frau brutal ermordet vorfindet. Dieser vielstimmige Thriller, der sich um
den Mord an einer Frau und Wahhchs eigene Geschichte wahrend des Libanonkrie-
ges dreht, stellt die Gewalt, die zwischenmenschliche Beziehungen ebenso wie Ver-
bindungen zwischen unterschiedlichen Spezies durchzieht, ins Zentrum.

waren. Trotz eindeutiger Forderungen der Gruppe ,Action Colline“ und des Kollektivs , Collages
Féminicides Paris“, hielt Mouawad an beiden Personalien fest.

66 In Deutschland ist Mouawad Gegenstand einer Kontroverse um eine Auffithrung seines Stii-
ckes Die Végel in Miinchen geworden. Einen Einblick in die Debatte bieten u. A. die Artikel
»,Romeo und Julia aus dem Nahen Osten“ von Saba-Nur Cheema und Meron Mendel, erschienen
in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 02.12.2022 und ,Nur seine eigenen unverdnderten
Worte“ von Anna Hoben und René Hofmann, erschienen in der Siiddeutschen Zeitung vom
21. Mérz 2023. Der im Raum stehende Antisemitismusvorwurf beriihrt allerdings nur diese Insze-
nierung von Die Végel und nicht Mouawads Roman Anima, auf den ich mich im Folgenden kon-
zentriere.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 111

Der Roman Anima (2012) von Wajdi Mouawad schildert die Geschichte eines Mor-
des an der schwangeren Frau Léonie von Wahhch Debch und dessen Suche nach
ihrem Morder Rooney aus der Perspektive unterschiedlicher Tiere. Die brutale Kri-
minalgeschichte wird verzahnt mit der Gewaltgeschichte der Ureinwohner Nord-
amerikas und der Familiengeschichte des Protagonisten Wahhch Debch. Der Er-
zahltext ist in 4 Teile geteilt, so sind es die ,Bestiee verae“ (Mouawad 2012, 11) im
ersten, die ,Bestie fabulosae“ (Mouawad 2012, 329) im zweiten und ,,Canis lupus
lupus“ (Mouawad 2012, 329) im dritten Teil, welche die Geschichte der eigentlichen
Bestie, dem ,Homo sapiens sapiens“ (Mouawad 2012, 469) im letzten Teil des Textes
erzdhlen. Im ersten und zweiten Teil sind die Unterkapitel mit den lateinischen
Namen der jeweils erzdhlenden Tiere betitelt. Im dritten Teil ,,Canis lupus lupus®,
der aus der Sicht eines Hundes erzahlt wird, treten an Stelle der taxonomischen
Bezeichnungen der tierlichen Erzahlstimmen Ortsnamen, die das Geschehen raum-
lich verorten. Der abschliefSende vierte Teil, ,Homo sapiens sapiens, hat nur ein
Unterkapitel, das mit dem Namen des Gerichtsmediziners ,Aubert Changnon. Médi-
cin coroner” betitelt ist.

Mouawad schreibt sich durch die unterschiedlichen Teile mit ihren lateini-
schen Benennungen in Teil I und II in die Genealogie mittelalterlicher Bestiarien
ein (vgl. Simonis 2017). Zugleich bricht er aber auch mit dieser Tradition, indem er
unterschiedliche Spezies aus ihrem tierlichen Blickwinkel vom menschlichen Tier,
dem Homo sapiens sapiens erzéhlen, lasst.®”

Es sind in den ersten Teilen verschiedene Tiere, die ihren scharfen Blick auf
die Menschen und inshesondere auf den Protagonisten Wahhch Debch und dessen
Suche nach dem Morder seiner Frau Léonie richten. Diese Suche des menschlichen
Protagonisten ist auch eine Suche nach den Urspriingen der Gewalt, von der sein

67 Im Unterschied zu traditionellen Bestiarien, die immer eine Komposition aus Bild/Illustra-
tion und Text sind, gibt es in Anima lediglich eine Illustration des Hundes ,Mason-Dixon Line“
(Mouawad 2012, 495). ,,Die Bestiarien des 20. und 21. Jahrhunderts bewegen sich oftmals spielerisch
in einem Spannungsfeld zwischen faktualer Darstellung und Fiktionalisierung; sie gestalten jene
Zwischenrdume durch spezifisch dsthetische und literarische, bildkiinstlerische und graphologi-
sche Ausdrucksformen (Simonis 2017, 12), schreibt Simonis in ihrem Standardwerk zu Bestiarien
der Gegenwart. Daher, so konnte man argumentieren, ist auch die Zeichnung von Mason-Dixon
Line am Ende von Mouawads Roman nicht zufillig, sondern konstitutiver Bestandteil seines
ganz eigenen Bestiariums. Bei Mouawad aber erscheinen alle Tiere ebenso fabelhaft wie real.
Die Einteilung in ,Bestiae verae“ und ,Bestiae fabulosae“ fiihrt dabei aber zunéchst in die Irre,
denn alle erzéhlenden Tiere in Anima (2012) sind gemé&fd den wissenschaftlichen lateinischen
Namen, mit denen die Kapitel betitelt sind, ,wahre“ Tiere, die einer empirisch belegten Wissen-
schaft entspringen. Sie definieren die Erzdhlperspektiven und die Erzahlinstanzen jeweils als
tierliche. Die gewéahlten Uberschriften suggerieren ,reale’ Tiere. Hier folgt der Text wieder der
Tradition der Bestiarien, der wissenschaftlichen Exaktheit und Expertise.



112 — 3 Tier-Werden heilt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Leben gezeichnet ist, und dem Kern dessen, was Menschlichkeit bedeutet. Eine Ge-
walt, von der auch Mensch-Tier-Beziehungen gepragt sind und von der die Text-
Tiere erzdhlen. Nach und nach verwischen in Mouawads Roman die Grenzen zwi-
schen Menschen und Tieren, Hierarchien werden zunehmend in Frage gestellt und
insbesondere der Protagonist und der hiindische Teil seiner ,Anima“ treten im
dritten Teil des Romans in eine ,Zone der Ununterscheidbarkeit“ (vgl. Deleuze
und Guattari 1980, 343) bis sich im vierten und letzten Teil ihre Spur vollstdndig
verliert.

3.2.1 Theoretische Zugénge. Zur Problematik der Grenze

Der Roman Anima (2012) wirft nicht nur Fragen nach der Sprache und der Repréa-
sentation von Tieren auf, sondern adressiert auch auf der Inhaltsebene politische
Themen. Damit verkniipft sind Fragen nach dem Erzéhlen selbst und dem Schrei-
ben als Tier-Werden (Deleuze und Guattari 1975). Dieses Minoritdr-Werden vermag
es potentiell, eine relationale Subjektposition zu entwerfen, die Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Spezies weder leugnet noch hierarchisch ausdeutet. Aus unter-
schiedlichen, man konnte sagen, ,minoren Erzahlperspektiven‘ zusammengesetzt,
flihrt Mouawad aus, was Tier-Werden als Schreibprozess bedeuten kénnte und
dreht dieses Tier-Werden zugleich konzeptuell. Die erzahlte Welt setzt sich kaleido-
skopartig aus unterschiedlichen Erzdhlinstanzen zusammen, die weder einzeln fiir
sich stehend funktionieren noch alle den gleichen Blick auf das Geschehen haben.
Dieses Konzept eines Tier-Werdens (Deleuze und Guattari 1975 und 1980) iiber un-
terschiedliche Erzédhlinstanzen und Perspektiven stellt — wie bei Deleuze und
Guattari auch — die Bestimmungen dessen, was Subjektivitdt ausmacht, nicht mehr
in Form von Ich und Du gegeneinander, sondern impliziert eine Gleichzeitigkeit
von Prozessen: Eine eindeutige Identitit der Erzahlinstanz gibt es ebenso wenig
wie ein eindeutiges Bild der menschlichen Hauptfigur. Mit dem Ziel, so Anhalts-
punkte fiir eine ,pensée poétique“ (Derrida 2006, 23) zu finden, die mit einer ,pensée
de 'animal“ (ebd.) einhergeht und ein Wissen iiber den Zusammenhang zwi-
schen Tieren, Menschen und Sprache erschlief8t, richte ich im Folgenden meinen
Blick auf die unterschiedlichen Erzadhlinstanzen in Mouawads Text. Die zugrunde
liegende Vermutung ist, dass mit den tierlichen Erzadhlinstanzen Subjektpositionen
lesbar und erfahrbar gemacht werden, die jenseits monologischer Identitdtskon-
struktionen funktionieren und der Text dadurch deutlich eine spezifisch ethische
und politische Dimension zu entfalten vermag. Identititen — tierliche wie menschli-
che — blieben so immer fragmentarisch und relational einem Werden unterworfen.

Entscheidend erscheint die Frage, wie der Roman Anima (2012) die Tiere zum
Sprechen bringt, ob sie iiber eine eigene, tierliche Stimme verfligen und was der



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 113

Erzahltext tiber immer komplexer werdende Mensch-Tier-Relationen zu erzéhlen
weifs. Wie konnen die tierlichen Erzdhler:innen uns menschliche Leser:innen in
ydiesen dunklen Korridor“ (Mouawad 2012, 149), der das Menschsein bedeutet,
fiihren und was vermagen sie uns, als eigentlich sprachlose Wesen, dariiber zu
erzahlen? Die zweite Spur fiihrt uns also in das verknotete Netz der Zusammen-
hénge zwischen Sprache, Repradsentation, Erzdhlen, die inshesondere im Hinblick
auf Tier-Mensch-Relationen eine entscheidende Rolle spielen. Dieser heuristische
Ansatz stellt — mit Wittgenstein — zunédchst den Versuch dar, ,ein kaputtes Spin-
nennetz mit den Fingern zu reparieren“ (Wittgenstein [1953] 1971, 106). Die erzah-
lenden Tiere, denen wir begegnen, sind, wie ich zeigen werde, Knotenpunkte in
diesem aufgespannten Netz.

Die ,Natur des Menschen‘ wird aus einer tierlichen Sicht und damit fiir die
(menschlichen) Leser:innen des Romans aus einer anderen, ,minoren‘ Perspek-
tive beleuchtet. Durch diese ungewohnte, tierliche Sichtweise auf menschliche Fi-
guren und im Besonderen auf das Schicksal des Protagonisten unterwandert
Mouawad zugleich jegliche Vorstellung von einer einheitlichen ,Natur des Men-
schen‘ und fiihrt sie durch seine tierlichen Erzdhlinstanzen mit ihren eigenen
Perspektiven auf die Menschen ad absurdum.

Der Autor folgt damit in seinem Erzdhltext dem ,seltsamen Imperativ“, den
Deleuze und Guattari formulieren: ,ou bien cesser d’écrire, ou écrire comme un
rat ...“. (Deleuze und Guattari 1980, 293) Dieses Tier-Werden, das bei Deleuze
und Guattari zunéchst kein Konzept, sondern eine Schreibhaltung ist, wird von
Mouawad, wie oben bereits angedeutet, allerdings auch konzeptuell gedeutet
und zur Form seines Textes, in dem unterschiedliche Tierstimmen zu Wort kom-
men. Damit Uberschreitet der Autor iber seine Erzdhlinstanzen die Grenze zwi-
schen Tier und Mensch. Der Kern dessen, was die menschlichen Figuren im
Text ausmacht, zerféllt ausgerechnet in den Stimmen der unterschiedlichen er-
zdhlenden Tiere in Einzelperspektiven und wird erst nach und nach netzartig
wieder zusammengesetzt. Diese Vielperspektivitat ist zugleich viellogisch, denn
die Tier-Mensch-Opposition und ein hdufig damit einhergehender Anthropozen-
trismus wird poetologisch von Anfang an unterlaufen und als Leser:in ist man
gezwungen, den unterschiedlichen Logiken der erzdhlenden Tiere zu folgen.
Zwar steht mit Wahhch eine menschliche Figur im Zentrum der Erzdhlung,
aber die iberwiegende Mehrheit der Erzdhlinstanzen sind nicht-menschliche
Tiere. Es ist tiber weite Teile des Erzdhltextes nur ihre Perspektive, die den
Leser:innen zuganglich ist. Das einzige menschliche erzdhlende Ich im letzten
Teil reiht sich also in den vielstimmigen Chor der tierlichen Erzdhler:innen ein,
die jeweils ganz eigenen, tierlichen Logiken folgen. Es ist ein ,polylogisches®
(Ette 2022b, 30) Erzéhlen, das die ,Viellogik“ (ebd.) der tierlichen und menschli-
chen Leben aus unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet.



114 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Die menschliche Stimme und die Ratio treten bei Mouawad allerdings gegen-
iiber dem inszenierten tierlichen Wissen zuriick, dass auf andere Sinne setzt. Dies
fliihrt zu einer doppelten epistemologischen Verunsicherung, die zunachst die
Leser:innen erfasst, die zumindest zu Beginn des Romans nicht wissen wer
spricht, eine menschliche oder eine tierliche Stimme. Diese Vielstimmigkeit er-
zeugt zugleich ein vielperspektivisches Netz, das zudem noch alle Speziesgrenzen
sprengt. Der vermeintliche Protagonist bleibt auch durch diese Erzéhlstrategie
den Leser:innen wie den erzdhlenden Tieren fremd. Die unterschiedlichen tierli-
chen Erzadhler:innen distanzieren das diegetische Universum und zeichnen kein
linear erzéhltes, psychologisches Innenleben der erzdhlten Person, sondern ein
nebuléses®® Bild des Protagonisten. Als Leser:innen iitbernehmen wir die un-
scharfe, nie ganz vertraute Sichtweise der Tiere auf die menschliche Hauptfigur,
wahrend die jeweiligen erzdhlenden Tiere, mit ihren dezidiert tierlichen Perspek-
tiven, den Rezipient:innen naher riicken. Die Konstruktion einer anthropologi-
schen Differenz wird dadurch sichtbar und fast schmerzlich sptirbar, aber zu-
gleich auch ins Ungewisse tberfithrt. Dieses Vorfithren der Konstruktion, der
Gemachtheit, ermoéglicht die ﬂberschreitung einer starren Mensch-Tier-Grenze,
die an die Sprachlichkeit des Menschen gebunden ist, die aber nie einfach, nie
leicht ist. Es ermoglicht das Erkunden ,dieser abgriindigen Grenze, dieser Ran-
dungen, dieser pluralen und mehrfach gefalteten Grenze“ (Derrida 2010a, 57) zwi-
schen Mensch und Tier, die Derrida ,,Limitrophie“ (Derrida 2006, 51) nennt und
fir den Philosophen zur Kernfrage seines Denkens wird. Derrida schreibt im
franzésischen Originaltext von L’animal que donc je suis: ,la limitrophie, voila
donc le sujet. Non seulement parce qu’il s’agira de ce qui pousse et croit a la li-
mite, autour de la limite, en s’entretenant de la limite, mais de ce qui nourrit la
limite, la génere, I’éleve et la complique“ (Derrida 2006, 51). Dieses Denken ist
auch bei Derrida nie unabhéngig von Sprache, was der Vordenker und ,Erfinder
der Dekonstruktion im Hinblick auf Tier-Mensch-Relationen zeigt: Denn das tren-
nende Moment zwischen Tier und Mensch liegt, so arbeitet Derrida es heraus, in
der Sprache des Menschen und der angenommenen Sprachlosigkeit des Tieres,
mit all seinen signifikanten, die gesamte philosophische Tradition durchziehen-
den Konsequenzen fiir eine Definition ,des Tieres‘ als Kontrastfolie fiir ,den Men-
schen‘ (vgl. Derrida 2006). Die eigentlich kontingente Grenze zwischen Tieren und
Menschen wird im westlichen Denken des Logozentrismus, von ,Aristoteles bis
Heidegger, von Descartes bis Kant, Lévinas und Lacan“ (Derrida 2010a, 52), norma-
tiv absolut gesetzt und spiegelt sich auch sprachlich, indem alle nicht-menschlichen

68 Auf dieses Nebulése komme ich im Zusammenhang mit Martins Text und Glissants Konzept
der ,Opazitat“ in Kapitel 4 noch einmal zurtick.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 115

Spezies in einem einzigen Wort (,Tier“) der Spezies Homo sapiens sapiens gegen-
ubergestellt werden: ,Les décisions interprétatives (dans toutes leurs conséquences,
métaphysiques, éthiques, juridiques, politiques, etc.) dépendent ainsi de ce qui se pré-
suppose dans le singulier général de ce mot, ,I'Animal™ (Derrida 2006, 65). Denn an
die Sprachfahigkeit ist zugleich der logos und das Denken in der philosophischen
Tradition des Abendlandes gekntipft. Derrida fithrt um diese Kontingenz des Wortes
»Tier“ auch sprachlich zu verdeutlichen, den Neologismus animot® ein: ,Ecce animot.
Ni une espéce, ni un genre, ni un individu, c’est une irréductible multiplicité
vivante de mortels, et plutét qu'un double clone ou un mot-valise, une sorte d’hy-
bride monstrueux, une chimére attendant d’étre mise & mort par son Bellérophon”*«
(Derrida 2006, 65). Es sind die Worte, die Bezeichnungen und die sprachlichen Mar-
kierungen, in denen auch Gewalt steckt, wie bereits in der Spur des vorherigen Kapi-
tels gesehen. Derrida interessiert sich weniger fiir die Existenz der Grenze zwischen
Tier und Mensch, sondern fiir deren Beschaffenheit, wenn er fragt: ,Was sind die
Rénder einer Grenze, die wéchst und sich vervielféltigt, indem sie sich mit Abgrund
nahrt?“ (Derrida 2010a, 57)

Der Erzéhltext von Mouawad lotet die Abgriinde der Grenze nicht nur poeto-
logisch iiber seiner tierlichen Erzdhlinstanzen, sondern auch auf Inhaltsebene
des Textes immer wieder aus. Denn auch hier geht es um die menschlichen und
tierlichen Abgriinde, um die Rénder von Leben und Tod und der Gewalt, die
einer solchen dualistischen Grenzziehung inhdrent ist. Mit den sich aus einer den
Menschen als Erzdhler dezentrierenden Konzeption des Romans ergebenden Un-
sicherheiten spielt der Autor Mouawad. Denn der Thriller bezieht nicht zuletzt
auch dariber seine Spannung, dass sich die Leser:innen — wie Wahhch auch
selbst (vgl. Mouawad 2012, 474) — nie ganz sicher sind, wozu der menschliche Pro-
tagonist fahig ist und ob er am Ende nicht selbst der Mérder seiner Frau ist. Die
tierlichen Erzdhlperspektiven ermdoglichen einen Blick auf das Treiben der Men-
schen, indem sie einerseits diese Welt distanzieren und den Leser:innen zugleich
ihre tierliche Perspektive ndherbringen. Als Leser:innen verfangt man sich aber
ebenso schnell in diesem multiperspektivischen, die Speziesgrenzen sprengenden

69 In diesem morphologischen Singular schwingt auf Franzésisch der phonetische Plural ,ani-
maux“ mit. Es enthdlt zugleich das franzdsische Wort fiir ,Wort* (,mot*). Zum Teil wird ,animot*
mit ,Tier-Wort“ {ibersetzt, was allerdings das Wortspiel mit seiner Polylogik verschwinden lasst.
Der hervorragende Derrida-Ubersetzer Markus Sedlazeck, verzichtet aus guten Griinden in sei-
ner fiir den Passagen Verlag 2010 erschienenen Ubersetzung ins Deutsche darauf und lasst das
franzésische Original ,animot“ stehen (vgl. Derrida 2010a).

70 Derrida spielt hier auf den Helden Bellerophon in der griechische Mythologie an: Bellerophon
ist ein Held, der mit Hilfe seines gefliigelten Pferdes Pegasos die Chimaére totet.



116 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Netz der Bedeutungen und Beziehungen. Die Beziehungen zwischen Tieren und
Menschen im Erzdhltext selbst und den erzdhlenden Tieren und den Leser:innen
auflerhalb des Textes werden so verkompliziert.

Dieses Erzahlverfahren deutet sich bereits im Zitat aus dem Buch Jesaja an,
das als ein erstes Motto”* dem Erzahltext Anima (2012) vorangestellt ist: ,,/’ai mis
mes paroles dans ta bouche, ISAIE, 51-16“ (Mouawad 2012; Hervorhebungen im
Original). Das Zitat kann als Ankiindigung des Erzdhlverfahrens gelesen werden,
denn genau dies tut Mouawad, er legt — gottgleich, wie das Zitat nahelegt - Worte
in fremde und noch dazu nicht-menschliche Miinder.”* Soweit ist daran zunichst
wenig Bemerkenswertes, entspricht dies doch einem gangigen Verfahren literari-
scher Textproduktion, inshbesondere von Erzdhltexten mit diversen Erzdhlinstan-
zen, die mit ihren meist von den Autor:innen abweichenden Stimmen eine Ge-
schichte entfalten. Nur sind es in Anima (2012) keine menschlichen Lebewesen,
sondern Tiere, denen der Autor des Buches Worter in die Mauler legt.

Die erzdhlenden Tiere werden in gewisser Weise ,animiert‘ und durch diese
Animation gleichzeitig dem Willen des menschlichen Autors unterworfen. Denn
obwohl der Autor den verschiedenen Tieren eine Stimme verleiht, ist es letztlich
ein menschlicher Autor, der den Erzédhltext schreibt. Das zutiefst paradoxe Ver-
héltnis zwischen Menschen und Tieren scheint also bereits im Motto des Ro-
mans auf. Der Akt des Erzéhlens wird zu einem doppelten Schopfungsakt, das
Schreiben als menschliche Praxis bietet den Erméglichungsraum fiir tierliches
Sprechen.

Mit dieser Praxis des Schreibens, eines ,Worte-in-den-Mund-legens’, begriin-
det sich aber zugleich eine Hierarchie: Der menschliche Schriftsteller erméchtigt
sich - so legt das erste Zitat im Motto nahe — die Tiere zum Sprechen zu bringen.
Betrachtet man nur diesen Aspekt, wiirde man mit Elisabeth de Fontenay73 sagen,
dass Mouawad sich auf der Seite derjenigen bewegt, die die franzdsische Theore-

71 Das zweite Zitat, das wie ein Motto dem Roman vorangestellt ist, ist eine Passage aus Sophokles
Elektra, die in Kapitel 3.2.3 noch eine Rolle spielen wird: ,,Ott sont donc les foudres de Zeus, ot
est le soleil flamboyant, si, a la vue de pareils crimes, ils restent sans agir dans ’ombre?,
SOPHOCLE, Electre* (Mouawad 2012).

72 Was der Schriftsteller wohl bewusst fiir das Motto des Romans weglésst, ist der zweite Teil
des Absatzes aus dem Buch Jesaja. In der deutschen Einheitsiibersetzung heift der vollstdndige
Vers ,Ich habe dir meine Worte in den Mund gelegt, / im Schatten meiner Hand habe ich dich
verborgen, als ich den Himmel ausspannte und die Fundamente der Erde legte / und zu Zion
sagte: Du bist mein Volk.“ Jesaja, 51,16. Das Volk ist bei Jesaja ein rein menschliches Volk, wah-
rend es bei Mouawad, wie ich ausfiihren werde, eine Familie aus Tieren und Menschen sein
wird, die nach einer neuen Sprache suchen.

73 Auf Elisabeth de Fontenays Werk Le silence des bétes (1998) verweist Mouawad am Ende des
Buches selbst.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 117

tikerin als ,faux amis“ der Tiere bezeichnet. Sie differenziert zwischen zwei
Arten von Autor:innen:

[...] those who make beasts speak and those who speak about them. [...] On the side of mime-
sis, allegory and prosopopoeia, I place the ones who make beasts talk; on the side of diege-
sis, story, narration and description, the ones who speak about them. As for the first kind,
one is almost tempted to label them the faux amis [false friends] of animals, [...]. (Fontenay
2011, 18)

Da Mouawad sich in seinem Text der Stilfigur der Prosopopéie bedient und Tiere
sprechen lasst, scheint er nach de Fontenay der ersten Art anzugehoren, die fiir
die Philosophin ,falsche Freunde“ sind. Auf den zweiten Blick verkompliziert sich
die Antwort, da er, so eine erste These, die Tiere im Erzahltext durchaus als Lebe-
wesen mit ihren biologischen Eigenarten ernst nimmt. Uber den Blick und die
Perspektive der Tiere inszeniert er auch ein Wissen tiber Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart, das die komplizierten Schichten der Limitrophie, der Facetten der
Grenze zwischen Tier und Mensch (Derrida 2006, 51 ff.), sichtbar werden lasst.
Mit Deleuze und Guattari werden in diesem ,Schreiben wie eine Ratte“ (Deleuze
und Guattari 1980, 293) Fluchtlinien erkennbar, die ein sich verdnderndes Tier-
Mensch-Verhdltnis in der Gegenwart eben nicht nur abbilden, sondern selbst pro-
duktiv (und politisch) in diese Relation eingreifen.

Der Titel Anima verweist bereits darauf, dass der Autor in seinem Roman
eben durch jene titelgebende Anima das Schicksal der Menschen an das Schick-
sal der Tiere kniipft. Dieses Leiden, als Leiden des Fleisches, scheint im eigent-
lich leeren Zentrum des Netzes zu stehen und Menschen und Tiere im Text zu
vereinen. Dabei geht es in diesem Text von Mouawad — &hnlich wie in Francis
Bacons Bildern — nicht um eine ,gefiihlvolle Identifizierung® (Deleuze 1995, 21)
mit dem Leid des jeweils (tierlichen oder menschlichen) Anderen, sondern um
ein Werden, das die Kategorien aufldst: Ich versetze mich nicht in den anderen,
ich werde der andere, und das gilt wechselseitig: ,Der leidende Mensch ist Vieh,
das leidende Vieh ist Mensch. Das ist die Wirklichkeit des Werdens* (ebd., Her-
vorhebung M-A. S.). So wird der Mérder Welson Wolf Rooney zum Hund, ebenso
wie der Text-Hund Mason-Dixon Line als Anima des Protagonisten Teil von des-
sen (menschlicher) Seele wird.

3.2.2 Der literarische Text und Vielperspektivitat. Die Dezentrierung des
Menschen

Die Vielperspektivitat, die Wajdi Mouawad in Anima (2012) durch die unterschied-
lichen tierlichen Erzdhler:innen schafft, erméglicht es dem Autor, menschliche



118 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

und tierliche Erfahrungen von Schmerz, Leid und Gewalt ins Zentrum seines Ro-
mans zu stellen. Bereits am Anfang des Textes steht die grausame Szene des Lust-
mordes an Léonie, der Frau des Protagonisten. Dieser Mord wird nach und nach
mit den Gewalterfahrungen der amerikanischen Ureinwohner, den Massakern
im libanesischen Biirgerkrieg und dem massenhaften Leiden unterschiedlicher
Tiere kurzgeschlossen. Mouawads Roman beginnt, genau wie Derridas einfluss-
reicher Text L’animal que donc je suis (2006), mit dem Blick einer Katze, die die
Szene beschreibt, in der der Protagonist Wahhch Debch seine ermordete Freun-
din Léonie zu Hause vorfindet:

Je ne peux pas dire combien de temps il est resté sans bouger, combien de temps est passé
avant qu’il n’aille s’agenouiller a ses c6tés. Je le voyais dans la lueur jaunatre des lampadai-
res extérieurs qui éclaboussaient, par taches, une partie du salon. Il a approché son visage
de son visage, chaque instant nous éloignait d’elle, Léonie était pale comme une étoile trop
lointaine, bleuie par les ténébres de la nuit. (Mouawad 2012, 14-15)

Ubersieht man beim ersten Lesen dieses Kapitels die Uberschrift, die die Er-
zdhlinstanz in taxonomischer Manier auf Latein als ,FELIS SYLVESTRIS CATUS
CARTHUSIANORUM®“ (Mouawad 2012, 13), als Karthiduser Katze ausweist, fallt
erst spat auf, dass die Erzdhlinstanz eine eher ungewohnte ist und es ein Haus-
tier ist, das hier spricht. Die Katze taucht nur in der Uberschrift auf, und das
,Kitzische der Erzdhlinstanz offenbart sich nicht sofort. Als Leser:in erahnt
man erst im folgenden Absatz, dass eine nicht-menschliche Spezies die Ge-
schichte erzdhlt, wenn die Katze tiber die Menschen spricht und erzdhlt wird,
wie sie den Tunfisch aus der Plastiktiite frisst und Wasser aus der Toilette
trinkt:

J'ai mangé le thon qui était dans le sac et bu I'eau des toilettes. Il y a eu la nuit puis le soleil
et encore la nuit puis des nuages et la pluie et encore la nuit et des oiseaux avant que la
porte ne soit fracassée et que des hommes, que je ne connaissais pas, ne viennent les
prendre et les emporter tous les deux. (Mouawad 2012, 15)

Beispiele fiir Erzdhltexte, die aus der Perspektive von Haustieren geschrieben
sind, gibt es zahlreiche, E.T.A Hoffmanns schon erwéhnter Kater Murr (Hoffmann
[1918] 2011) ist wohl eines der bekanntesten Beispiele seiner Art.”* Als nichste Er-
zdhlstimmen folgen in Mouawads Roman nun aber weitere Spezies von A wie
Aedes Stegomyia, der Gelbfiebermiicke, bis V wie Vulpes vuplpes, dem Rotfuchs,
die ihren Blick auf den menschlichen Protagonisten werfen, ihn sehen, ihn be-

74 Frederike Middelhoff sieht darin eine Unterkategorie der Biografien und nennt diese Erzah-
lungen des Selbst aus der Perspektive von Tieren Autozoographie (vgl. Middelhoff 2020).



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 119

obachten, ihn fixieren und anblicken und tber die Menschen aus ihrer Perspek-
tive und mit einer eigenen Stimme erzihlen.”

3.2.2.1 Erzdhlen von oben, unten, hinten und vorne

Die Innenperspektive der erzahlenden Tiere, die in den ersten beiden Teilen’ als
innere Monologe der einzelnen Spezies erscheinen, wird zugleich zur AufSenper-
spektive auf den menschlichen Protagonisten Wahhch. Es sind nicht nur die eige-
nen tierlichen Stimmen, die das ungewohnliche Bestiarium und damit tiber sich
und andere nicht-menschliche Tiere erzihlen; Es sind eben auch die verschiede-
nen Text-Tiere, die iither den Homo sapiens sapiens berichten. Durch diese Erzdhl-
strategie findet innerdiegetisch auf formaler Ebene ein Rollentausch statt: Der
Mensch wird Objekt der Betrachtung der Tiere, die auf inhaltlicher Ebene wie-
derum ihre Beobachtungen tiber das Leben der Menschen mitteilen, wie z. B. die
Katze im ersten Kapitel:

Le monde est immobile tant que les humains se tiennent debout. C’est une loi innée, inscrite
dans mes génes. Voila pourquoi ma frayeur a été grande lorsque je I’ai vu a quatre pattes,
les mains a plat dans la flaque de son sang, penché vers la surface pour en boire la couleur.
Se relevant, il a regardé ses paumes et les a posées sur son propre visage. (Mouawad
2012, 15)

Das erzdhlende Tier nimmt den aufrechten Gang als distinguierendes Merkmal
zwischen Mensch und Tier wahr, und es verstort die Katze, als Wahhch auf allen
Vieren neben der toten Léonie verharrt. Denn sie erzdhlen mit tierlichen Stim-
men aus einer Gegenperspektive: der Perspektive der Tiere. Die gewdhlte Erzdhl-
strategie erinnert dabei stark an filmisches Erzdhlen, das iiber unterschiedliche
Kameraeinstellungen auch verschiedene Perspektiven ermoglicht. Im Falle des
Erzahltextes Anima (2012) verwirren diese unterschiedlichen Sichtweisen der tier-
lichen Erzahler:innen und die verschiedenen Perspektiven der Tiere, die Uber,
unter, hinter und vor den Menschen sitzen, laufen und krabbeln - sie verunsi-
chern auch: Als Leser:in irrt man zunéchst mit diesen ungewohnten, tierlichen

75 Ich verwende zur Analyse den Begriff der Perspektive, wie ihn u.a. auch Ansgar Niinning
préagt und komme nur gelegentlich auf den von Genette eingefiithrten Begriff der Fokalisierung
zuriick. Die Perspektive — als ein an das Sehen gebundener Begriff — erscheint mir als Analyseka-
tegorie passend, da Mouawads Text auch vom Sehen und Gesehenwerden und den verschiede-
nen Blickrichtungen zwischen tierlichen und menschlichen Figuren gepragt ist.

76 Auch der dritte Teil trédgt noch Ziige eines inneren Monologs aus der Sicht des Hundes
Mason-Dixon Line. Allerdings dndert sich der Tonfall der Erzdhlung leicht, der Hund und der
menschliche Protagonist Wahhch dhneln sich im Verlauf des dritten Teils immer mehr (vgl. Kapi-
tel 3.2.3 Stille Abgriinde).



120 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Perspektiven leicht orientierungslos durch den Text. Dieses ,Schreiben wie eine
Ratte“ (Deleuze und Guattari 1980, 293), das Mouawad in ein ,Schreiben aus der
Perspektive einer Ratte‘ wendet, tragt auch, wie oben bereits erwéhnt, zur Verun-
sicherung lber die Motive der menschlichen Figuren bei: Es distanziert das Ge-
schehen - teilweise auch ganz rdumlich — wenn beispielsweise eine erzéhlende
Spinne aus ihrem Netz in einer Ecke des Raumes erzahlt. Diese raumlich gegen-
iiber einer menschlichen Perspektive verschobene Erzdhlperspektive von oben
oder unten bietet dann aber héufig eine genaue Innenperspektive. Wie in der fol-
genden Passage aus der Sicht einer Spinne wird diese Schreibstrategie in den ers-
ten Teilen des Romans in Form von inneren Monologen umgesetzt, was die in-
terne Fokalisierung einer nicht-menschlichen erzahlenden Spezies noch weiter
radikalisiert:

Je me suis décentrée sur ma toile. Il a alors incliné la téte en ma direction et m’a regardée
comme §’il m’avait entendue bouger, comme s’il pouvait me parler, comme s’il comprenait
combien je le comprenais et qu’il voyait combien je le voyais. Il s’est relevé, il a tendu sa
main vers moj, il s’est approché, il a dit: Toi ! J’ai dit: Moi ! Quelque chose d’humain est
venu m’effleurer et les ténébres m’ont envahie. Je me suis reculée et je me suis enfuie par
une fissure du mur pour le sortir de ma vue et retrouver 'obscurité profonde des arach-
nées, bien plus lumineuse, bien plus rassurante que cette nuit effroyable que je venais d’ent-
revoir et qui est, je le sais a présent, le propre des humains. (Mouawad 2012, 121-122)

Die Spinne sieht den Menschen nicht nur, sie erkennt ihn auch und antwortet
sogar. Dabei reflektiert die tierliche Erzdhlerin aus der Familie ,Tegenaria do-
mestica“ selbst die Unmoéglichkeit des speziesiibergreifenden Sprechens mit
sprachlichen Mitteln, wenn es heifit: ,comme s’il pouvait me parler, comme s’il
comprenait ...“ (Mouawad 2012, 121). Ein echtes Verstandnis und die Mdglichkeit,
miteinander zu sprechen, wird zwar nicht verworfen, aber ebenso wenig als ge-
geben gesetzt.

Auf inhaltlicher Ebene ,dezentriert” sich auch das Spinnen-Ich in seinem
Netz, um der menschlichen Figur zu begegnen, bevor es sich wieder zuriick in
,die Dunkelheit der Spinnen“ fliichtet, die allerdings ,viel heller ist“ (Mouawad
2012, 122), als die ,den Menschen eigene“ (ebd.) Nacht, die der Spinne als grau-
same Biirde erscheint. Die fehlende gemeinsame Sprache wird also nicht ver-
schwiegen, hindert aber auch nicht am Verstehen und fiihrt im Erzdhltext ganz
praktisch zu Kommunikation, Verstandigung und sogar Verstandnis. Mensch und
Spinne beriihren sich im Textgeflecht. Die Grenzen zwischen Menschen und Tie-
ren scheinen in den tierlichen Erzédhler:innen durchléssig zu werden, wenngleich
sie auch nicht geleugnet werden. Es geht an diesen Textstellen um die poetologi-
sche Befragung der Beschaffenheit des Abgrundes zwischen Tieren und Men-
schen, der Limitrophie im Sinne Derridas (vgl. ders. 2006, 51f.). Mouawad quert



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 121

durch das gewéhlte Erzdhlverfahren die Speziesgrenze, indem er tierliche Er-
zahlinstanzen wéahlt. Der Mensch und die Spinne in der oben zitierten Passage
treten auf semantischer Ebene fiir einen Moment in einen Schwellenbereich ein,
in dem sie sich ,sehen’, bis ,etwas Menschliches (Mouawad 2012, 121) die Spinne
zum Rickzug in ihr eigenes Gebiet veranlasst.

Es findet eine Subjekt-Werdung des Insekts iiber die eigene Benennung eines
»Ichs® statt, dem sogleich ein ,Du“ gegentibergestellt wird. Gleichzeitig sind es die
menschlichen Figuren, die tber das Erzdhlverfahren aus dem Spinnennetz he-
raus, dezentriert werden. Der menschliche Protagonist im Text erkennt das Spin-
nentier ebenso, wie das Insekt den Menschen Wahhch erkennt. Tierliches Sprach-
vermogen riickt zugunsten eines gegenseitigen Erkennens in den Hintergrund,
die Seele, die Anima, die alle Lebewesen, auch die menschlichen Tiere haben,
wird im Erkennen betont. Es findet aber zugleich eine gefihrliche Uberschreitung
statt. Der Anthropologe Eduardo de Castro beschreibt solche Zusammentreffen
zwischen Tier und Mensch in seiner Studie zu indigenen Kulturen des Amazons
als ,kosmologische Deixis“:

He who responds to a ,you‘ spoken by a non-human accepts the condition of being its ,se-
cond person‘, and when assuming in his turn the position of ,I does so already as a non-
human. The canonical form of these supernatural encounters, then, consists in suddenly
finding out that the other is ,human, that is, that it is the human, which automatically
dehumanizes and alienates the interlocutor and transforms him into a prey object, that is,
an animal. Only shamans, multinatural beings by definition and office, are always capable
of transiting the various perspectives, calling and being called ,you‘ by the animal subjec-
tivities and spirits without losing their condition as human subject. (Castro 1998, 483)"

Folgt man dieser Annahme, erscheinen beide Figuren, die tierliche, wie die
menschliche, in einem Schwellenbereich, der die Grenze transzendiert. Es ist
dann auch ,cette nuit effroyable®, die die tierliche Erzdhlinstanz in Wahhch er-
kennt und als ,,dem Menschen eigen“ (vgl. Mouawad 2012, 122) beschreibt und sie
erschrocken zuriickweichen lasst. Die tierliche Erzéhlinstanz der Spinne zieht die
Leser:innen aufierhalb des Textes ins Vertrauen und lasst sie an ihrer tierlichen
Realitat und ihren tierlichen Erkenntnissen tiber den menschlichen Protagonisten
teilhaben. Auch hier findet eine Uberschreitung der Tier-Mensch-Grenze tiber die
Grenzen des Erzéhltextes hinweg statt. Es wird eine Distanz zu den menschlichen
Figuren im Text bei gleichzeitiger Ndhe der (menschlichen) Rezipient:innen und
den tierlichen Erzédhler:innen erzeugt.

77 Auf diese besondere Konzeption von Tier-Mensch-Relationen, die mit dem Anthropologen
Descola als ,animistisch“ (Descola 2005, 221) bezeichnet werden kann, komme ich sehr ausfiihr-
lich in Kapitel 4 zurtick.



122 — 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

3.2.2.2 Vielperspektivische Epistemologie

Ahnliches passiert in der Passage, die von einer Ratte erzihlt wird: ,Je I’ai vu se
retourner pour trouver peut-étre une réponse, mais il n’a trouvé que mon regard.
Je crois quil a reconnu en moi ce que j’ai reconnu en lui“ (Mouawad 2012, 46).
Der Text dient hier als Ort, in dem sich Text-Tier und menschliche Figur begegnen
kénnen, sich erkennen (,reconnaitre“) konnen. Das ,Erkennen* funktioniert ganz
ohne gemeinsame Sprache und dieses gegenseitige Erkennen tberschreitet zu-
gleich die anthropologische Grenze.

Dieses (Tier-)Wissen entpuppt sich bei genauer Analyse auch als ein Wissen
uber das Leben der Menschen, das meist mit starker interner Fokalisierung insze-
niert wird, wie beispielsweise ,Rattus norvegicus“, die Wanderratte, es spéter im
Text erzahlt:

Je me suis méfié. Je n’aime pas les humains inquiets. Ils sont assis 'un en face d’autre. IIs
sont appuyés contre le mur et j’ai senti leurs pieds se poser sur le rebord du radiateur élec-
trique fixé & méme la plinthe et derriére lequel je me tiens caché. Je suis toujours la. Entre
le mur et le radiateur. Le platre est poreux. Il nous a suffi de peu d’efforts pour en venir a
bout. (Mouawad 2012, 161)

Die Katze, die zu Beginn des Romans auf das Geschehen blickt und davon erzihlt,
,weif}* als Haustier andere Dinge als der Hausperling, der als darauffolgende Er-
zahlinstanz auftritt (vgl. Mouawad 2012, 16 f.) oder die oben zitierte Ratte, die wie-
derum tiber ein ganz anderes Wissen zu verfiigen scheint. Das Olfaktorische und
das Auditive tritt in den Vordergrund, wodurch ein Wissensvorsprung der Ratte
gegeniiber den héufig auf Verbalisierungen angewiesenen Menschen entsteht:
Obwohl die Ratte, anders als die Leser:innen, nicht weif}, was zuvor geschehen
ist, kann sie doch das Wesentliche, die fiir Sie bestehende Gefahr (,Je me
suis méfié“, Mouawad 2012, 161) riechen, wohingegen die von ihr beobachteten
Menschen keine Ahnung davon haben. Es wird ein UberLebenswissen (Ette 2004
und 2022) im Sinne Ettes, hier als ein Wissen der Tiere iiber die Menschen, das
ihr Uberleben sichert, aber auch als ein Wissen iiber das Leben der Tiere fiir die
Leser:innen leshar und damit auch erfahrbar.

Die als Erzéhler:innen auftretenden Tiere haben jeweils ihre eigenen Per-
spektiven, die auf semantischer Ebene auch unterschiedlich vermittelt werden:
Die in dieser Passage erzdhlende Ratte schreibt sich als ,je“, als ,Ich“ und damit
als Subjekt in den Text ein, was iiber die Alliteration des ,je“ noch betont wird.
Gleichzeitig dreht sich in diesen nicht-menschlichen Perspektiven die Erkenntnis-
logik um. Bereits zu Beginn des Romans stellt ein Hund fest:

L’humain est un corridor étroit, il faut s’engager pour espérer le rencontrer. Il faut avancer
dans le noir, sentir les odeurs de tous les animaux morts, entendre le cris, les grincements
de dents et les pleurs. [...] Animal parmi les animaux, il ne souffrait pas encore. L’humain



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 123

est un corridor et tout humain pleure son ciel disparu. Un chien sait cela et c’est pour cela
que son affection pour ’humain est infinie. (Mouawad 2012, 149)

Der Mensch erscheint als dunkler, unergrindlicher Korridor, den der Hund aber
zu entschliisseln weif8. Eine rein menschliche Epistemologie wird durch das Er-
kennen erschiittert und dies 1st zugleich eine ontologische Krise aus: Wer ist
Mensch? Wer ist Tier? Was ist das Gemeinsame, was die Ratte oder der Hund und
Wahhch teilen? Bewegen wir uns nicht alle in einem Netz der gemeinsamen Be-
zlige und Bezogenheit? Hier wird implizit auch eine Antwort auf die Frage von
Nagel ,What is it like to be a bat?“ (ders. 1974) gegeben, denn der fiktive Hund
weifd ganz genau, wie es ist, ein Mensch zu sein. Mouawads Text wendet sich also
gegen die Auffassung Nagels, dass es grundsatzliche Erkenntnisschranken gibt
und wir uns nie die Erlebnisperspektive eines anderen Wesens erschlieffen kon-
nen. Denn Literatur vermag genau dieses. Uber die tierlichen und menschlichen
Figuren haben die Leser:innen Teil an diesem Experiment, denn ,Literatur ist
stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum® (Ette 2022h, 26) wie Ette mit
Fokus auf David Wagners Roman Leben (2013) schreibt, was aber durchaus auch
flir Mouawads Text beansprucht werden kann. Denn so schwer es auch sein mag,
sich mit einer Spinne als Erzédhlinstanz zu identifizieren, der Erzdhltext ermog-
licht es uns doch tber die vielstimmigen unterschiedlichen Erzdhler:innen, le-
send, auch diese Perspektive einzunehmen. Die vermeintliche Stille der Tiere
flihrt zu einer vielperspektivischen Erkenntnis.

Empathie und ,Mit-Leiden‘ im gegenseitigen Erkennen des Anderen werden
eher evoziert als ein Abdriften in eine fantastische Erzdhlwelt, die die zunéchst
hermetisch anmutende Anlage von Mouawads Roman auch vermuten lassen
konnte. Andere Perspektiven, die anderen Logiken folgen, werden poetologisch
erprobt und durch Mouawad &sthetisch radikalisiert. Die Wahrheit larmt nicht,
sondern ist still. Es sind die tierlichen Erzdhler, die davon zeugen (vgl. hierzu
auch Messling 2019, 139).”®

In der zitierten Passage aus der Perspektive der Spinne ist es nicht, wie bei
Derrida (ders. 2006), der Blick eines Haustieres, das den meisten Menschen niher
ist, sondern der Blickwechsel zwischen dem menschlichen Protagonisten und einer
Spinne, der die Subjektwerdung des Tieres anstofit, das erzahlende Tier aber zu-
gleich abstofit. Dennoch queren sich im Textgeflecht tierische und menschliche Lo-
giken. Die Wahrheit liegt im stillen Netz, das die erzdhlende Spinne — gemeinsam
mit anderen der Sprache beraubten Lebewesen — spinnt.

78 Messling hélt ganz Ahnliches zu L’Amour fest: ,Die groRe Not, die Sprache zuriickzugewin-
nen, Mensch zu sein, erzéhlt diese Geschichte L’Amour (Die Liebe) von Wajdi Mouawad.“



124 —— 3 Tier-Werden heiBt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Die Blicke iiberschneiden sich, sie treffen sich auf halbem Weg zwischen
Mensch und Tier, und es entsteht ein Geflecht, in dem sich Animalitit und Asthetik
im Erzéhltext miteinander verschranken. Eine grenzen/lose Asthetik wird fassbar.
Die unterschiedlichen tierlichen Erzéhlstimmen mit ihren spezifischen Perspekti-
ven formen dieses rhizomatische Netz, das den eigentlichen vieldimensionalen und
ortlosen Schauplatz des Romans ausmacht und den Text selbst ,strickt’ und in wel-
chem man sich als Leser:in nur allzu leicht selbst verstrickt.”” Die Speziesgrenze
wird, wie in der oben zitierten Passage, nicht negiert, sondern in ihrer Konstruk-
tion sichtbar befragt und erst iiber die Sichtbarmachung tiberschreitbar und multi-
dimensional in alle Richtungen durchldssig.

Dabei ist es immer wieder der Blick, das Sehen und gesehen werden, das eine
grof3e Rolle spielt. ,L’animal nous regarde, nous sommes nus devant lui. Et penser
commence peut-étre 1a“ (Derrida 2006, 50), wie Derrida auf Franzdsisch wunder-
bar doppeldeutig schreibt. Das Tier blickt uns an und es geht uns an, dort beginnt
Denken, nicht allein in der Sprache. In diesem Sich-Anblicken liegt bei Derrida
auch eine implizite ethische Aufforderung dazu, sich auch anblicken zu lassen
(vgl. Derrida 2006, 27 f.), den Blick des Tieres ernst zu nehmen und zuzulassen,
dass dieser Blick das Denken verdndert.

So blicken die unterschiedlichen Tiere in Mouawads Roman auf die menschli-
chen Figuren: Sie sehen (voir), betrachten (regarder, contempler), beobachten
(observer), priifen (scruter) und fixieren (fixer) sie. Und Wahhch Debch erwidert
den Blick, wie ,,Equus Caballus 11 ein Hauspferd, erzahlt: ,Je percois par inter-
mittence le visage de I'homme. Il me fixe. Des bétes s’agitent. L’homme se met a
siffler. Cela nous calme“ (Mouawad 2012, 261). Dabei sind es, wie oben bereits
deutlich geworden ist, aber keineswegs nur Siugetiere oder Haustiere, die den
Menschen nicht nur biologisch ndher sind als beispielsweise Insekten. Wie das
Pferd, das fiir den Protagonisten eine besondere Rolle spielt, ist es auch eine Ho-
nighiene, die von der menschlichen Figur fixiert wird:

La téte de ’homme pivote autour de son cou. Ses yeux se baissent et me fixent. Je recule
pour pénétrer plus profondément sous le col. Il le souleve. Il me présente son doigt. Je
grimpe sur le gras de la peau. Il y a une odeur d’animaux morts depuis longtemps. [...] Me
voici en équilibre sur le rebord ébréché de son ongle, entre leurs regards, juste au-dessus de
Panneau tombé sur la table. La reine ouvre la bouche et articule les sons qui en sortent.

79 In Anima (2012) fehlt die Text-Bild-Beziehung, die fiir das Genre der Bestiarien kennzeichnend
ist, fast vollstdndig. Lediglich eine Illustration von Mason-Dixon Line ist in diesem Bestiarium zu
finden, das ganz auf Sprache und Text setzt. Dennoch spielt im Erzdhltext das Sehen immer wie-
der eine entscheidende Rolle: Beziiglich der dsthetischen Verfahrensweise kdnnte man sagen,
dass Mouawad das Visuelle der Bestiarien iiber die Betonung und Relevanz des Wortfeldes
,sehen‘ in den Text selbst verlagert, wie ich es hier weiter erklarend ausfiihre.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 125

— Les abeilles portent 'ame des morts. (Mouawad 2012, 249-250)

Hiufig erkennen die Text-Tiere eine Ahnlichkeit zu sich selbst in Wahhch wie
Derrida umgekehrt, als er nackt von seiner Katze angeblickt wird, eine Ahnlich-
keit zu sich erkennt und aufgrund dieser Erfahrung den Logozentrismus®® des
westlichen Denkens hinterfragt (vgl. ders. 2006). Zugleich wird hier auch ein an-
deres Wissen tiber Tier-Mensch-Relationen vermittelt, wenn gesagt wird, dass die
Bienen die Seelen der Verstorbenen transportieren (vgl. Mouawad 2012, 250).
Diese Art und Weise sich in Relation zu nicht-menschlichen Lebewesen zu setzten,
kann nach dem Anthropologen Descola als besonderer ,Identifikationsmodus“
(ders. 2005, 204) beschrieben werden (vgl. Descola 2005, 221 ff.). Wahrend der Titel
des Romans Anima (2012) eher nahelegt, es handele sich bei den in der Fiktion von
Mouawad erzdhlten Vorstellungen von Tier-Mensch-Relationen um Animismus,
wiirden Anthropolog:innen in vielen der erzdhlten Formen sich in Beziehung zu
setzen, eher von Totemismus (vgl. Descola 2005, 221 ff.) sprechen. Die in der zitier-
ten Passage prasente Vorstellung, die Bienen wiirden die Seelen der Verstorbenen
transportieren, lasst eine Zuordnung zu beiden Modi zu.®

Im Erzédhltext fithrt das sich-Anblicken und gegenseitige Fixieren zu einem
Erkennen des Anderen, tierlichen Subjekts, das von den erzdhlenden Tieren im
Text auch wahrgenommen wird. Es fiihrt zur Wahrheit der Geschichte, die Mouawad
erzahlt. Sie fiihlen sich gesehen und — mit allen ethischen Implikationen — erkannt
und erkennen umgekehrt den Menschen, wie hier in der Perspektive des Schimpansen,
des ,,Pan troglodytes“ erzahlt:

C'est béte, un ,singe‘ ca ne sait pas qu'une ame immortelle ’habite ! Cest vrai. ’avoue. Je ne
sais pas 'immortalité de mon ame. Et alors ? Quelle différence puisque, observant ces hom-
mes tels que je les observe, je me demande parfois s’ils le savent plus que mois. (Mouawad
2012, 130)

Eine Epistemologie, die alle Lebewesen einbezieht, wird leshar gemacht, wenn
das Erkennen in der erzidhlten Welt nicht mehr als etwas dem menschlichen Tier
Vorbehaltenes, sondern als etwas von menschlichen und nicht-menschlichen Tie-
ren im Sich-Anblicken Geteiltes erzdhlt wird. Die Frage nach einer unsterblichen

80 Derrida entwickelt seine Kritik am Logozentrismus zuerst in seinem 1967 erschienen Buch
De la grammatologie. Eine Prazisierung und Scharfung seiner Kritik hinsichtlich Tier-Mensch-
Dualismen erfolgt dann ausfiihrlich in einem Seminar in Cerisy und dem daraus entstandenen,
erst posthum veroffentlichten Werk L’animal que donc je suis — a suivre (2006).

81 Anders als die nichste Spur, dem Text Croire aux fauves (2019) der Anthropologin Nastassja
Martin, ist Anima (2012) kein, im Sinne der Wissenschaftsdisziplin, anthropologisch genauer Text
und der Fokus des Autors Mouawad ist eindeutig ein anderer, wie ich in meiner Analyse zeigen
werde.



126 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Seele ist den erzdhlenden Tieren vollig gleichgiiltig und wird als unwichtig darge-
stellt.

Dies funktioniert nur, weil Mouawads Erzahltext die Tiere als Lebewesen
ernst nimmt und sie nicht nur rein topologisch als Sprachrohr verwendet. Der
Autor hort ihnen zu, wie auch die Leser:innen und der menschliche Protagonist
ihnen zuhort. Das Zusehen und das Zuhoren queren sich so in den tierlichen Er-
zdhlperspektiven mit ihren eigenen Stimmen in den ersten drei Teilen des Ro-
mans. Kari Driscoll schreibt im Vorwort zu What is zoopoetics? (ders. 2018) ,[...]
we might say that zoopoetics involves not only seeing but also precisely this atten-
tive listening — a practice of ,listening otherwise‘ (cf. Driscoll 2017) — to the animal
in order to recover something that has been forgotten or repressed“ (ebd., 3). Er
erganzt Derridas Aufforderung, sich dem Blick des Tieres auszusetzen, um das
Zuhéren (vgl. Driscoll 2017). Bezogen auf Mouawads Erzdhltext wird dieses auf-
merksame Zuhoren sowohl in der erzdhlten Welt inszeniert als auch aufierhalb
der Diegese den Leser:innen abverlangt: Wollen wir als Leser:innen der Ge-
schichte folgen, miissen wir den unterschiedlichen tierlichen Stimmen zuhdren.
Die Stille der Tiere, die gegen alle Sprachlosigkeit anerzdhlen, bezeugt die Wahr-
heit der erzahlten Geschichte.

Mouawad fithrt uns ein radikales Erzdhlen vor, das die Beziehungen zwi-
schen Mensch und Tier wie in einem Laborversuch iber das Lesen erfahrbar
macht - ohne sie festzustellen, ohne iiber sie zu entscheiden. Es entspinnt sich
ein Netz aus unterschiedlichen Stimmen, mit ihren Geschichten, die fast alle Ge-
schichten des Leidens sind.

Empathie als ,Mit-Leiden“ (Deleuze 1981, 21)®* scheint im eigentlich leeren
Zentrum des Netzes zu stehen und Menschen und Tiere im Text zu vereinen. Da-
rauf verweist auch Derrida, wenn er an Benthams berithmte Fufinote erinnert.
Mit Derrida geht es nicht allein darum, ob Tiere leiden konnen, sondern ob wir
Menschen ihnen dieses Leiden iitherhaupt zugestehen:

Pouvoir souffrir n’est plus un pouvoir, c’est une possibilité sans pouvoir, une possibilité de
I'impossible. La se loge, comme la facon la plus radicale de penser la finitude que nous par-
tageons avec les animaux, la mortalité qui appartient a la finitude méme de la vie, a 'expé-
rience de la compassion, a la possibilité de partager la possibilité de cet impouvoir, la possi-
bilité de cette impossibilité, I’angoisse de cette vulnérabilité et la vulnérabilité de cette
angoisse. (Derrida 2006, 49)

82 Wie Deleuze in seinem Buch zu Francis Bacon ausfiihrt, legt Mouawads Roman auch nicht
das Erbarmen mit den Tieren nahe, sondern es geht um ein wortwortlich gemeintes Mit-Leiden,
das die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier im Begriff des Fleisches hinféllig macht:
»,Bacon sagt nicht ,Erbarmen mit den Tieren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist blofes
Fleisch“ (Deleuze 1981, 21).



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 127

Anima (2012) lasst wenig Zweifel an der Moglichkeit des Leidens, die Derrida zu-
gleich als Méglichkeit der Machtlosigkeit fasst. Das Mit-Leiden steht nicht nur in-
haltlich im Zentrum des Romans, sondern wird tiber das eingesetzte poetologi-
sche Verfahren (der unterschiedlichen nicht-menschlichen und menschlichen
Erzahlinstanzen mit ihren eigenen Perspektiven) auch fiir die Leser:innen erfahr-
bar: Indem die Erzdhlinstanzen héufig nicht-menschliche Tiere sind, kénnen die
menschlichen Leser:innen fiir den Augenblick des Lesens deren Perspektive tiber-
nehmen und sich so in sie hineinversetzen. Es findet eine Entgrenzung der an-
thropozentrischen Perspektive statt, die den Dualismus dekonstruiert.

Dabei driften die tierlichen Figuren eben nicht in eine rein fantastische oder
psychologisierte Welt ab, wie der Titel Anima des Buches vermuten lassen kdnnte.
Sie konnen als ,diegetische Tiere“ (Borgards 2012, 89) durchaus in Beziehung zu
einer auflertextuellen Wirklichkeit und Tieren mit ihren biologischen Spezifika
gesetzt werden. Alle unterschiedlichen Spezies, die erzdhlend in den ersten drei
Teilen auftreten, haben je eine ganz eigene Erzahlstimme und eine eigene Per-
spektive: Die Haussperlinge sehen die Dinge anders als die Katze, sie nehmen
eine Vogelperspektive ein:

Deux jours durant il n’a pas quitté le lit dans lequel on l'avait couché. Se levait-il, la nuit
venue, pour arpenter I'espace de sa chambre, en proie a son chagrin ? Notre nature, liée au
mouvement diurne de l’existence, nous interdit de l'affirmer avec certitude malgré I'atten-
tion portée & son égard par ’ensemble de notre bande. Depuis son arrivée, une vigile im-
provisée s’est organisée parmi nous, les uns relevant les autres dans undo va-et-vient inces-
sant entre nos différents lieux de repos et le rebord extérieur de sa fenétre, [...]. (Mouawad
2012, 16)

Die Spatzen treten, wie es fiir ihre Art typisch ist, im Schwarm auf. Sie wachen
uber die menschliche Figur im Krankenhaus. Die Honigbiene, die in der oben zi-
tierten Passage erzahlt, legt ebenso ihre eigenen Mafistdbe an die Welt der Men-
schen an und beschreibt die Imkerin als , Konigin“ (Mouawad 2012, 250). Das
~Piepsen“ (Deleuze und Guattari 1975, 19), das bei Deleuze und Guattari der Laut
ist, den Kafkas Gregor Samsa hervorbringt, ist in Mouawads Erzédhltext ebenso
,Fluchtlinie“ (Deleuze und Guattari 1975, 24) und in der Fiktion des Schriftstellers
zunéchst auch ganz konzeptuell Deterritorialisierung der menschlichen Sprache.
Der Bezug von Mouawad zu Gregor Samsa kommt nicht von ungeféahr: Wie Charlotte
Farcet in ihrem Nachwort zu Le sang de promesse I von Mouawad schreibt, hat sich
der Autor von Anima (2012) in seiner Jugend mit dieser Figur Kafkas identifiziert
(vgl. Farcet 2009, 154).%% Das Piepsen, Wiehern, Summen, Bellen und Miauen der un-

83 Darauf weist auch Messling in seiner ausfiihrlichen Auseinandersetzung mit Mouawads dra-
matischem Werk hin (vgl. Messling 2019, 145).



128 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

terschiedlichen tierlichen Erzdhler:innen dezentriert die menschliche Sprache und
verschiebt die Perspektive. Die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a) wird
dadurch poetologisch problematisiert, denn das, was eigentlich nur larmendes
Tier ist, spricht.

3.2.2.3 Gegenperspektive, oder Hund-Werden heil3t Mensch-Werden

Wiéhrend insbesondere die verschiedenen erzdhlenden Tiere in den ersten bei-
den Teilen des Romans tber ihre Position als Erzahler:innen das Geschehen eher
distanzieren und die Erzdhlung zu einem ortlosen Portréit der Hauptfigur werden
lassen, nahert der hiindische Erzahler ab dem dritten Teil ,III CANIS LUPUS
LUPUS“ (Mouawad 2012, 329-468) die diegetische Welt den Leser:innen wieder
an. Die erzédhlte Welt wird ab diesem Abschnitt, entgegen der Logik der ersten
beide Teile, wieder im euklidischen Raum verortet. Im dritten Teil wird der
Roman so zu einem Roadmovie, der die Familiengeschichte des Protagonisten er-
kundet und zugleich die eines Hund-Werdens als Mensch-Werden erzdhlt. Der
hiindische Erzdhler und die menschliche Romanfigur werden zugleich immer
mehr eins; die Grenze zwischen Hund und Mensch verschwimmt zusehends,
beide werden Fleisch, wie Deleuze zu Francis Bacon schreibt (vgl. Deleuze 1981,
21). Die Bewegung der Figuren im Raum scheint nun nicht mehr so sprunghaft,
wie durch die diversen, stindig wechselnden Perspektiven auf die menschliche
Figur in den ersten beiden Teilen, sondern scheint zielgerichteter. Der erzdhlende
Hund fiihrt in diesem dritten Teil als einzige Erzahlinstanz durch verschiedene,
in den Uberschriften benannte Stationen. Die Suche nach dem Morder Léonies
steht nun auch nicht mehr im Vordergrund, sondern die Familiengeschichte des
Protagonisten, die eine Geschichte der Grausamkeit ist, in die Menschen und
Tiere im Roman gleichermafien verstrickt sind, soll zumindest fiir den Protagonis-
ten ein Ende finden. Der zielgerichtetere Erzéhlfluss wird vor allem in den Uber-
schriften deutlich, die sich im dritten Teil des Romans dndern: Nicht mehr die la-
teinischen Namen der Tiere, die jeweils erzihlen, dienen als Uberschriften,
sondern die Orte, an denen sich die Handlung abspielt. Diese Ortsnamen werden
zugleich zumindest teilweise zu sprechenden Namen und geben Hinweise auf das
erzahlte Geschehen. In ,BLOODY VALLEY“ (Mouawad 2012, 380) begegnen der er-
zéhlende Hund und der Protagonist beispielsweise Leuten, die blutige Hunde-
kampfe veranstalten, oder in ,LAST CHANCE, COLORADO“ (ebd., 417) begegnen
der Hund und Wahhch einer Harvard-Professorin, die seine letzte Chance zu sein
scheint, sein dunkles Familiengeheimnis zu liften. Er wendet sich dem Hund zu:
»11 est sorti de la cabine, il s’est assis par terre, il a pris ma téte entre ses mains,
il m’a regardé dans les yeux: ,Je ne sais pas pourquoi, mais je vais bientdt avoir
besoin de toi ... < J’ai grogné“ (ebd.).



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 129

Diese deutliche Verortung der Handlung durch die sprechenden Namen der
Orte, an denen das Erzihlte stattfindet, prdgen den gesamten III. Teil des Textes.
So erfahrt Wahhch Debch in ,PARADISE HILL“ (Mouawad 2012, 449), dass sein
Adoptivvater in Wirklichkeit kein Sanitater ist, wie in der Familie erzdhlt wird,
sondern ein Kriegsverbrecher. Der paradiesische Hiigel entpuppt sich als Ort, an
dem von der Hoélle des Krieges im Libanon erzéahlt wird.

Was macht den Menschen in Mouawads Roman also zum Menschen und das Tier
zum Tier? ,Anatomie der Menschen. Zweibeiner. Homo sapiens sapiens. Die
Hénde frei, um Gréueltaten zu begehen“ (Mouawad 2012, 380), lasst der Autor
den hiindischen Erzdhler ,CANIS LUPUS LUPUS“ (ders., 291) feststellen. Hier
taucht ein Motiv auf, das stark an eine der meistzitierten Passagen aus Kafkas
Forschungen eines Hundes (1931) erinnert, in der der hiindische Erzdhler Hunde
auf zwei Beinen sieht und davon sichtlich abgestofSen ist:

Diese Hunde hier vergingen sich gegen das Gesetz. Mochten es noch so grofie Zauberer sein,
das Gesetz galt auch fiir sie, das verstand ich Kind schon ganz genau. Und ich merkte von
da aus noch mehr. Sie hatten wirklich Grund zu schweigen, vorausgesetzt, daf$ sie aus
Schuldgefiihl schwiegen. Denn wie fiihrten sie sich auf, vor lauter Musik hatte ich es bisher
nicht bemerkt, sie hatten ja alle Scham von sich geworfen, die elenden taten das gleichzeitig
Lacherlichste und Unanstédndigste, sie gingen aufrecht auf den Hinterbeinen. Pfui Teufel!
(Kafka 1931, 163)

Der Verweis auf das Gesetz erscheint auch wieder bei Mouawad in der oben zi-
tierten Passage aus der Sicht der Karthduser Katze ganz zu Beginn der Erzdhlung
(vgl. Mouawad 2012, 15). Die Evolution des Menschen als Zweibeiner wird bei
Mouawad von der hiindischen Erzdhlstimme mit eingeblendet und aus dieser
Perspektive beleuchtet. Ein géngiges Kriterium — der aufrechte Gang —, das als
evolutionérer Vorteil gegeniiber Tieren gedeutet wird und die Begriindung fiir
eine Uberlegenheit des Menschen ist, wird vom erzéhlenden Tier in Frage gestellt.
Der aufrechte Gang erscheint aus der Sicht des Tieres nicht der Grundstein fiir
die Ausbildung von Vernunft und Kultur, sondern als Grundlage fiir die Aus-
iibung von Gewalt zu sein. Theorien, die eine Uberlegenheit des Menschen gegen-
iber Tieren aufgrund des aufrechten Gangs behaupten, werden in Mouawads
Roman so durch die Perspektive der tierlichen Erzdhlstimmen deutlich. Die ,,Ana-
tomie des Menschen“ (Mouawad 2012, 380) wird nicht zum Ursprung fir Kultur,
sondern zum Ursprung der Grausamkeit. Diese erscheint in der Sichtweise des
erzahlenden Hundes als anthropologische Konstante.

Die Distanz zwischen der Erzdhlperspektive und den Leser:innen verkurzt
sich, wie oben bereits angedeutet, in diesem vorletzten Teil des Textes durch die
Perspektive des Hundes. Dies ldsst sich durch zwei Dinge erkldren: Zum einen
scheinen Hunde als die beliebtesten Haustiere des globalen Nordens dem Men-



130 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

schen néher zu sein, als beispielsweise die Perspektive von Vogeln oder Spinnen.
Haraway bescheinigt Hunden und Menschen sogar eine ,co-evolution“ (Haraway
2003, 4), die beide Spezies gleichermafien pragte und formte. Der Hund wére
ohne den Menschen wohl nicht das, was er ist, aber umgekehrt pragte auch das
Zusammenleben mit Hunden die Menschen.®* Zum anderen treten insbesondere
der erzdhlende Hund Mason-Dixon Line und die menschliche Figur auf inhaltli-
cher Ebene in eine enge Beziehung zueinander, in der sich beide einander bis zur
Unkenntlichkeit anndhern. Text-Hund und menschliche Figur transzendieren die
yligne poreuses qui séparent les humains des bétes“ (Mouawad 2012, 357) indem
sie sich einander anndhern und in ein gemeinsames ,Werden“ (Deleuze und
Guattari 1975 und 1980) eintreten. Die Handlungsmotive und Beweggriinde von
Wahhch werden durch den hiindischen Erzdhler auch fiir die Leser:innen ver-
stdndlicher:

J’ai fait un pas et je suis sorti de 'ombre. Il m’a regardé, je I'ai regardé, j’ai senti sa peur a
Porée de son cou. Je me suis approché. Mon museau a frolé ses levres, j’ai humé I'odeur des
animaux morts et, dans I'arc opaque de ses yeux, j’ai apercu mon reflet. Il a incliné la téte,
j’ai appuyé mon front contre son front et j’ai 1ié ma vie a la sienne. (Mouawad 2012, 332)

Im sich austauschenden Blick, als Blick auch in den Abgrund der Seele, werden
Mensch und Tier immer mehr eins. Das Animalische erscheint in diesem mensch-
lichen Protagonisten nicht dualistisch dem Menschlichen gegeniiber gestellt zu
sein, sondern steht in Anima (2012) ab dem dritten Teil des Romans zunéchst als
Tier in Gestalt des Hundes daneben. Tierlicher Erzdhler und menschlicher Prota-
gonist teilen die gleiche ,Anima‘ und blicken in denselben Abgrund. Gemeinsam
mit dem hiindischen Erzéhler, der erst nach dem Kampf des Protagonisten mit
dem mutmafilichen Morder seiner Frau Léonie auftaucht, werden die Grenzen
yjenseits des sogenannten menschlichen Randes“ (Derrida 2010a, 57), die ,intim
und abgriindig zugleich“ (ebd., 58) sind, ausgelotet.

Dabei ist dieses Tier-Werden, das in den ersten beiden Teilen noch konzeptu-
ell iber die unterschiedlichen Erzdhlinstanzen durchgespielt wird, im Erzédhltext
zundchst auch im dritten Teil nicht ganz klar definiert. Das konzeptuelle Tier-
Werden der Leser:innen uber die gewdahlte Erzdhlperspektive wird nun zwar
auch auf Ebene der Diegese gespiegelt, in der sich die menschliche Figur und der
Hund immer mehr anndhern. Es bleibt aber zum Beispiel zunéchst unklar, wel-
che Figuren miteinander in ein gemeinsames ,Werden“ (Deleuze und Guattari

84 Als ,companion species“ (Haraway 2003) par excellence tauchen Hunde in grofier Anzahl in
Erzédhltexten auf und spielen gegeniiber anderen Tieren iiberdurchschnittlich oft tragende Rol-
len.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) — 131

1980, 284 ff.) iibergehen. Offen bleibt lange, ob es nicht Rooney ist, der erst spét in
der Erzdhlung klar als Mérder der Frau des Protagonisten identifiziert wird, der
letztlich zum Hund geworden ist. Von dieser Unsicherheit erzahlt der menschli-
che Protagonist Wahhch bei einem Treffen in der Bar ,The Mason-Dixon Line“
Mouawad 2012, 339) selbst: ,— Quand j’ai ouvert les yeux, a la place il y avait ce
chien ... ce chien énorme ... [...] Comme si Rooney était devenue ce chien, sa vrai
nature ... chien sauvage“. (Mouawad 2012, 345) Menschen und Tiere, ,Tierliches“
und ,Menschliches“ deformieren sich aber deutlich gegenseitig, werden einander
dhnlich und die Grenze 16st sich zunehmend auf, wie auch der erzihlende Hund
auf inhaltlicher Ebene im Unterkapitel ,PROTECTION, KANSAS“ feststellt: ,In-
secte, oiseau, chien et humain ont par moments plus a voir I'un avec l'autre que
chacun avec ses propres semblables. Wahhch et Winona étaient mes semblables®
(Mouawad 2012, 405).

Ahnlich wie das Tier-Werden als Schreibhaltung bei Deleuze und Guattari
(dies. 1980, 284-380), ist auch das Hund-Werden des Menschen, bzw. das Mensch-
Werden des erzidhlenden Hundes, bei Mouawad eine Form des ,Minoritér-
Werdens“ (Deleuze und Guattari 1980, 356 ff.). Dies bedeutet fiir Deleuze und
Guattari, die von der Représentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich
einem kontinuierlichen Werden anzuvertrauen. In dhnlicher Weise verfahrt
auch Mouawad in seinem Erzadhltext. Kontinuierlich werden die Leser:innen mit
tierlichen Perspektiven konfrontiert, wodurch das Minoritdr-Werden erfahrbar
und lesbar wird, bis Mensch und Tier schliefilich im dritten Teil in eine ,zone
d’indiscernabilité“ (Deleuze und Guattari 1980, 343), eine ,,Zone der Ununter-
scheidbarkeit“® eintreten: sie handeln als eine einzige Anima. Der in diesem
Teil erzdhlende Hund hat eine besondere Stellung inne: Als Erzdhlinstanz ist er
Vermittler zwischen den Leser:innen und erzédhlter Geschichte, aber auch zwi-
schen menschlicher und tierlicher Perspektive. Zugleich nimmt er auch, wie
oben beschrieben, innerhalb der erzdhlten Welt eine vermittelnde Position zwi-
schen Tier und Mensch ein.

3.2.2.4 Mason-Dixon Line als Fluchtlinie

Der Hund mit dem sprechenden Namen ,,Mason-Dixon Line“ (Mouawad 2012, 358)
wird zu einer Schwellenfigur, die weder Mensch noch Tier, sondern beides zu-
gleich und nichts von beidem zu sein scheint. Er wandelt auf dem dunklen Korri-

85 Die Zone der Ununterscheidbarkeit, die Deleuze und Guattari in Mille plateaux (1980) skizzie-
ren, ist abzugrenzen von ihrer Reformulierung durch Giorgio Agamben. Die Anséitze von Deleuze
und Guattari und Agamben treffen sich allerdings in der Uberlegung, Offnungen im Diskurs neu
zu verorten und ihnen eine andere, minoritare Funktion zu schaffen (vgl. auch Agamben 2003).



132 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

dor, der der Mensch ist, wie er selbst feststellt: ,L’humaine est un corridor étroit,
il faut s’engager pour espérer le rencontrer (Mouawad 2012, 149). Er ist die ei-
gentliche Fluchtlinie, die Deleuze und Guattari fiir eine littérature mineure (1975)
als kennzeichnend ansehen:

La ligne de fuite fait partie de la machine. A I'intérieur ou a I'extérieur, I’animal fait partie
de la machine-terrier. Le probleme: pas du tout étre libre, mais trouver une issue, ou hien
une entrée, ou bien un c6té, un couloir, une adjacence, etc. Peut-étre faut-il tenir compte de
plusieurs facteurs : l'unité purement apparente de la machine, la maniere dont les hommes
sont eux-mémes des pieces de la machine, la position du désir (homme ou animal) par rap-
port a elle. (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Es gibt kein ,auflerhalb der Problematik‘, der ,Maschine“ wie Deleuze und
Guattari schreiben, aber dennoch Ausgénge oder Eingdnge, ,Fluchtlinien“ (ebd.).
Als eine solche Linie kann der erzédhlende Hund in Mouawads Roman gelesen
werden. Auch sein Name deutet seine Position bereits an: Die Mason-Dixon-Line
ist die historische, geographische Line, welche die Nordstaaten der USA von den
Siidstaaten trennte und damit auch die Staaten, in denen die Sklaverei verboten
wurde (Nordstaaten) von jenen, in denen die Sklaverei noch erlaubt war (Std-
staaten). Bis heute ist sie auch eine bedeutende ideologische Demarkationsline
fiir die USA. Der in Nordamerika immer noch présente Rassismus wird tiber den
Namen des Hundes also implizit adressiert. Humbert, der Wahhch hilft, gibt dem
Hund seinen Namen:

[...] Humbert s’est mis a parler de la mort, de cette ligne ou tout s’efface, et de la guerre,
cette ligne ou tout se déchire. Il a parlé des lignes poreuses qui séparent les humains des
bétes et des lignes qui sillonnent les visages des vivants. Il a paré des lignes qui nous font et
nous défont, rides, traits, limites, frontiéres, démarcations. Il a parlé des lignes qui nous sau-
vent, conductrices, électriques, musicales, et il parlé de celles qui nous manquent, ces lignes
blanches disparues au tracé de nos routes, ces lignes invisibles a nos ames égarées au fond
de leurs labyrinthe. [...] et je voudrais aussi te parler de la ligne que tu partes sur ta figure,
cette balafre qui sépare ton visage comme celle qui, ici méme, il y a plus d’un siecle, a sé-
paré ce pays entre le nord et le sud, faisant couler le sang de toute une jeunesse, et puisque
le bar ou I'on s’est rencontrés portait le nom de cette ligne de démarcation, je donne a ton
chien le nom de Mason-Dixon Line. (Mouawad 2012, 357-358)

In dieser Schlisselszene werden in stark verdichteter Form alle Bedeutungen der
Fluchtlinie angesprochen. Der Hund erscheint als Fluchtlinie zwischen Mensch
und Tier, zwischen Leben und Tod, zwischen Zukunft und Vergangenheit. Er ist
Eingang in die Geschichte des Protagonisten und Ausgang aus der Geschichte der
Gewalt.

Aber auch dem menschlichen Protagonisten ist Gewalt tiber seinen Namen
eingeschrieben. Die Grausamkeit begleitet ihn, bewusst oder unbewusst, sein



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 133

Leben lang und wird Teil seiner Identitidt. Davon zeugt der Namen Wahhch
Debch, den ihm sein Adoptivvater gegeben hat, der sich als grausamer Morder
entpuppt, der auch fiir die Ermordung von Wahhchs biologischen Eltern verant-
wortlich ist: ,Wahhch signifie plutdt Monstrueux. C’est un prénom d’autant plus
étrange que Debch signifie Brutal ...“ (Mouawad 2012, 423) Wahhch bedeutet nicht
nur ,wild“, sondern auch ,monstrés“ und sein Nachname Debch ,grausam®, wie
der Protagonist erfahren muss. Im Namen spiegelt sich die Biirde des Uberleben-
den eines grausamen Massakers. Wie der Adoptivvater und der Protagonist selbst
wird auch der Hund Mason-Dixon Line als wild und monstros charakterisiert:
»— Oui. Whhouch. Comme des animaux sauvages. Comme ton chien. Ton chien est
wahhch. Un monstre. Eux ils étaient whhouch. Des monstres“ (Mouawad 2012,
441). Das Monstrose im Menschen wird hier einerseits als Teil der Anima, der
Seele erklart, die Mensch und Tier miteinander teilen. Der Hund im Erzahltext
wird zu dieser Anima, zu einem Teil der Seele des Protagonisten. Im Sinne
C.G. Jungs ist Anima die Seele, die von der dufieren Personlichkeit getrennt ist
und zwischen Ich und Innenwelt vermittelt (vgl. Jung 1995, 496 ff.). Eine solche
vermittelnde Position nimmt der Hund Mason-Dixon Line ein, und zugleich
kommt man mit einer rein psychoanalytischen Deutung nicht weiter. Denn der
hiindische Erzahler vermittelt zwar, tritt aber zugleich in eine ,Zone der Ununter-
scheidbarkeit“ (Deleuze und Guattari 1980, 343) mit der menschlichen Figur ein.
Die Adjektive, die normalerweise fiir die Beschreibung von menschlichen und
tierlichen Figuren verwendet werden, werden im Roman immer wieder ver-
tauscht: Es sind die Tiere, die human erscheinen, und die Menschen, die wild
und bestialisch dargestellt werden, wie Sylvie Camet schreibt: ,Le nom et ’adjectif,
qui, habituellement, se renforcent de maniére pléonastique, la béte est bestiale,
I'humain est humain, s’inversent dans le roman, forgeant 'idée d’une béte hu-
maine et d’un homme bestial“ (Camet 2016, 84).

Als Totem-Tier® steht der Hund mit dem Namen Mason-Dixon Line in beson-
derer Beziehung zum menschlichen Protagonisten. Diese Vorstellung eines To-
tems wird bereits frith im Erzahltext von einem ehemaligen Priester erklart:

— Donc. Réfléchis. Si un homme est un animal et que, suivant la croyance des Indiens,
chaque humain a un animal comme symbole de cette part invisible de son étre magique, sa
poésie, son totem, pourquoi ’homme, en tant qu'un animal, ne pourrait pas étre cela pour
son semblable en tant qu'un humain ? Et si cela est possible, il existe une probabilité qu'un
homme tuant un homme tue aussi son propre totem. Ou l'inverse: le totem tuant sa part

86 Hier werden eher Ideen dessen, was Descola als , Totemismus“ beschreibt, aufgerufen, der sich
durch physische und innerliche Ahnlichkeit der Lebewesen auszeichnet (vgl. Descola 2005, 221).



134 —— 3 Tier-Werden heiBt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

humaine. Tu vois ? On ne saura jamais de quoi il retourne véritablement, alors laisse les
meurtriers a leurs victimes. Il y a trop a faire. Il faut rattraper les &mes des animaux perdus
en sacrifice. Cest cela le crime. (Mouawad 2012, 100)

In dem Hund blitzt beides — Mensch und Tier - gleichzeitig auf und beide werden
zu beidem zugleich, indem sich Menschliches und Animalisches untrennbar ver-
mischen. Die Anima ist relational im doppelten Sinne angelegt: Sie ist narrativ
und verbindend. Wie der antike Hollenhund Zerberus bewacht Mason-Dixon
Line als Anima oder Totem des menschlichen Protagonisten auch die Schwelle
zum Totenreich. Er ist es, der das Leben von Wahhch rettet, aber es ist auch die-
ses Tier, das am Ende Leben nimmt und den Adoptivvater von Wahhch tétet.
Hunde spielen im gesamten Werk von Mouawad eine herausragende Rolle und
tauchen in all seinen Stiicken und Texten immer wieder auf. Markus Messling
schreibt zu der Verwandlung der mythischen Figur Hekabe in L’Amour, diese
weise auf die Gottin Hekate hin, ,die ddmonische Mittlerin zwischen den Leben-
den und dem Todesreich, eine gespenstische Herrin, die in der Darstellung bis-
weilen von Rudeln heulender Hunde begleitet wird, die fiir die Seelen der Toten
und insbesondere fiir die Seelen kinderloser Frauen stehen® (Messling 2019,
142-143). In Anima (2012) wird das Hund-Werden des Protagonisten etwas anders
inszeniert, und die Hunde-Figur scheint eher monstros wie der mystische Zerbe-
rus. Gleichwohl gilt dieselbe Schlussfolgerung, und die Hunde erfiillen eine ganz
dhnliche Funktion: ,Es verweist aber auch auf die Tatsache, dass der Mord nicht
vergeht, nicht ungesiihnt bleibt“ (Messling 2019, 143). Wahhch und sein Hund
Mason-Dixon Line treten in eine ,Zone der Ununterscheidbarkeit“ (Deleuze und
Guattari 1980, 343) ein und fithren Wahhchs Ziehvater und Kriegsverbrecher
einer (gerechten) Strafe zu. Menschliches und nicht-menschliches Tier setzen
damit zumindest der Geschichte von Leid und Gewalt im Leben des Protagonisten
ein Ende:

SANTA CLAUS, ARIZONA/ LAS VEGAS, NEVADA

Il a parlé de la justice aux pieds d’airain, aux cent pieds, aux cent mains, qui se cache
sous de terribles piéges. Il a parlé du guerrier qui trouve son arme dans le fond des rivieres,
il a parlé du contrat qui lie les hommes aux bétes, il a parlé de ma race, il a parlé de sa race,
il a évoqué les désastres que nous subissons et les désastres que nous choisissons. ,Regarde
ma main, m’a-t-il dit, un jour elle a été sous la terre.“ J’ai regardé la main fabuleuse de
’homme dégagée de I’emprise du sol, elle ne tremblait plus. J’ai compris alors que le temps
ou il me sera demandé de plonger a mon tour au fond de la fosse pour libérer I'enfant des
ténebres et ramener son visage a la surface de la lumiére était enfin venu. Nous arrivons.
J'ai aboyé. (Mouawad 2012, 467)

Gleichzeitig ermdoglicht das symbolische Menschenopfer des Adoptivvaters die Befrei-
ung Wahhchs aus seinem Grab, das er mit Tieren teilt und damit auch die ,Befreiung



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 135

der Seelen der Tiere“, wie sie der ehemalige Priester einfordert (vgl. Mouawad 2012,
100). Ein ,becoming-with“, ein ,Mit-Werden“, wie es Donna Haraway in Auseinan-
dersetzung mit Deleuze und Guattari entwirft®’ (vgl. Haraway. 2008, 3 ff. und 244),
wird auch fiir Wahhch und Mason-Dixon Line in Mouawads Roman erkennbar.
Allerdings in einem ganz anderen mythischen Sinne, als von Haraway gedacht.
Haraway denkt dieses ,becoming-with“ biologisch konkret als ein gemeinsames
Werden von Hunden und Menschen, wohingegen Mouawads fiktives Hund-
Werden des Protagonisten eindeutig wenig materiell gedacht ist. Es ist in Anima
(2012) ein Mensch-Werden im ubertragenen Sinn, das tiber das Hund-Werden
der Figur Wahhch inszeniert wird.®® Im oben zitierten Schluss des dritten Teils
scheint der gemeinsame Weg sein Ziel zu erreichen: ,Nous arrivons“ (Mouawad
2012, 467), wie der Hund feststellt.

Die Morder sollen ihren Opfern iiberlassen werden, und es muss darum
gehen, die Seelen der sinnlos geopferten (menschlichen oder nicht-menschlichen)
Tiere zu retten, so die Botschaft. Der Hund ermdglicht dem menschlichen Prota-
gonisten eine Konfrontation mit Verdrangtem, Unbewussten, und am Ende ist es
auch dieses Tier, das die Seele von Wahhch rettet, seinem Leiden ein Ende bereitet,
indem er die personifizierte Grausamkeit, den Adoptivvater totet (vgl. Mouawad
2012, 467). Mouawad ruft hier Freuds Theorie vom Mord der Bruderhorde am
Vater als Ursprung der Kultur auf, wie in Totem und Tabu (Freud [1913] 2013) entwi-
ckelt. Mouawads Bruderhorde besteht allerdings aus menschlichen und nicht-
menschlichen Tieren, die ,seine Briider und Schwestern“ (Mouawad 2012, 405)
sind. Es ist paradoxerweise also ein Teil der Natur, der zum Ursprung der Kultur
verhilft®® Es ist eine solche anti-genealogische Familie, die sich in Anima (2012) zu-
sammenfindet und aus dem hiindischen Erzédhler, dem Mann Wahhch Debch und

87 Haraway setzt sich in ihren Texten mit der Theorie zum ,Tier-Werden“ von Deleuze und
Guattari auseinander. Allerdings kritisiert sie, dass sowohl die Theorien von Deleuze und
Guattari als auch die Theorie von Derrida zum Tier stets nur Theorie bleiben. Haraway setzt den
Begriff des ,Mit-Werdens“ (becoming-with) als wechselseitige Konstitution von unterschiedlichen
Spezies gegen ein einseitiges Tier-Werden. Der Text wird damit bei Haraway zum Ort einer ge-
meinsamen Praxis von Mensch und Tier. Auf diesen Aspekt werde ich im nachsten Kapitel der
vorliegenden Dissertation erneut ausfiithrlich eingehen.

88 Mouawad inszeniert letztlich das, was Haraway bei Deleuze und Guattari kritisiert. Zu Haraways
Konzeption wird uns aber die folgende Spur zu Nastassja Martin in Kapitel 4 noch einmal ausfiihr-
lich zurtickfiihren.

89 Eine rein psychoanalytische Deutung des Romans fiithrt m. E. nicht zum tieferen Verstédndnis
des Erzédhltextes, weshalb ich diese Spur, die der Text sicherlich auch legt, nur so weit verfolge.
Vgl. dazu ferner auch Deleuze und Guattaris Lesart von Kafka, die sich dort auch gegen eine rein
psychoanalytische Auslegung von Gregor Samsas Verwandlung wenden (Kafka 1975, insheson-
dere 19 ff.)



136 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

der Teenagerin Winona besteht. Alle drei Figuren fliichten vor der Gewalt und sind
zugleich auf der Suche nach Wahrheit.

Der Hund Mason-Dixon Line tritt als ein solches Totem-Tier auf und ist zu-
gleich Fluchtlinie: zwischen Leben und Tod, Mensch und Tier, Gewalt und friedli-
chem Zusammenleben. Das Hund-Werden des Protagonisten ist keine Hinwendung
hin zu einem angenommenen Animalischen im Menschen, das mit Grausamkeit
gleichgesetzt wird, sondern bedeutet eine Befreiung, ein Mensch-Werden fiir den
Protagonisten. Mensch und Hund treten nicht nur in eine ,Zone der Ununterscheid-
barkeit“, sondern eben auch im Sinne des doppelten Wortsinns des franzésischen
LHindiscernabilité“ in eine ,Zone der Unwahrnehmbarkeit“ (Deleuze und Guattari
1980, 335) ein: Thre Spur verliert sich am Ende des Textes im Ort ,Animas“ (Mouawad
2012, 491). Was bleibt ist der Text und die Vision einer neuen Sprache von Menschen
und Tieren, die von der Grausamkeit erlost.

3.2.3 stille Abgriinde erzahlen. Menschlichkeit und Bestialitat

Der vierte Teil ,HOMO SAPIENS SAPIENS“ (Mouawad 2012, 469) des Romans rich-
tet die Perspektive weg vom Hund und 6ffnet sie wieder. Allerdings nicht hin zu
einem Ausweg oder mehreren Erzahlperspektiven, sondern um den Abgrund, der
sich auftut, ndher zu erforschen und zu bezeugen. Als einziger Teil von einem
menschlichen Erzédhler erzahlt, geht es hier um die Frage der Schuld und der Ge-
rechtigkeit. Es wird eine Herausgeberfiktion geschaffen, die nachtrdglich den
Rahmen fiir die Teile eins bis drei des Romans bildet. Teil vier besteht nur aus
einem einzigen Kapitel, das aber wieder — ganz in der Logik der ersten beiden
Teile — mit dem Namen des Erzihlers ,AUBERT CHAGNON. MEDICIN CORONER*
(Mouawad 2012, 471) betitelt ist. Es ist dieser menschliche Gerichtsmediziner, der
die Handlung erneut aus der Retrospektive einordnet und zu rekonstruieren ver-
sucht. In diesem vierten Teil wird durch den menschlichen Erzdhler der Wunsch
des Protagonisten, dem Morder seiner Frau in die Augen zu sehen, damit begrin-
det ,pour se prouver a lui-méme qu’il n’était pas celui qui avait fait ,ca*“ (Mouawad
2012, 474). Der Blick in die Augen des Mdrders soll diesen als ,einen anderen®, der
nicht Teil des Selbst des Protagonisten ist, markieren. Es ist gleichzeitig zundchst ein
Blick in den Abgrund der menschlichen Seele, wie sie im dritten Teil als Anima, als
s[ulne béte effroyable“ (Mouawad 2012, 324), als riesiger Hund, Gestalt annimmt. In-
teressant scheint hier aufSerdem, dass der grausame Mord nur durch ein ,ca” ange-
deutet wird. Eine Formulierung, die bereits der hiindische Erzahler des dritten Teils
in der oben zitierten Passage verwendet, ohne die Gewalt explizit zu benennen
(vgl. Mouawad 2012, 430). Die Gewalt erscheint nicht mehr als etwas Animalisches,



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 137

das im Menschen vom Menschen abgespalten werden muss, sondern als etwas ge-
nuin Menschliches.

Aubert Chagnon steht ganz am Ende seiner Karriere und ist als letzter Fall
mit der Aufkldrung des Mordes an ,Léonie F.“, der Frau von Wahhch Debch, be-
traut. Dieser letzte Fall belastet ihn auferordentlich auch iiber seine Pensionie-
rung hinaus (vgl. Mouawad 2012, 473). Zugleich ist dieser Erzdhler prédestiniert
dafiir, die Abgriinde zu erforschen, denn der Beruf, den er bis vor kurzem inne-
hatte, ist genau dafiir geschaffen, wie er selbst erzéhlt: ,,C’est une position particu-
liére, coroner, c’est un observatoire tourné vers les abimes de ’Homo sapiens sa-
piens. [...] Au cceur des grand chaos des d&mes en déroute, le coroner est le
gardien des faits“ (Mouawad 2012, 471-472). Aber auch als ein solcher Hiiter der
Fakten, der gleichwohl in alle (menschlichen) Abgriinde schaut, kommt Aubert
Chagnon bei der Geschichte, die er nun erzdhlen will, nicht weit und er bricht
mit dem Duktus eines Berichtes des Gerichtsmediziners und befreit sein Erzédhlen,
denn seine Arbeit ermdoglicht ihm keine Befriedigung seines Gerechtigkeitsemp-
findens (vgl. Mouawad 2012, 473). Die Beweggriinde dieses letzten, menschlichen
Erzéhlers finden sich bereits im Motto von Anima (2012). Als zweites Motto ist
dem Roman ein Zitat aus Sophokles Elektra vorangestellt: ,,Ou sont donc les foud-
res de Zeus, ou est le soleil flamboyant, si, a la vue de pareils crimes, ils restent
sans agir dans 'ombre?, SOPHOCLE, Electre“ (Mouawad 2012) Es stellt sich also
nicht nur die Frage, ob die Fahigkeit zum Verbrechen den Kern des Menschen
ausmacht, es geht auch um die Verzweiflung tiber die Abwesenheit einer (gottli-
chen) Instanz, die Linderung iiber Gewissheit verschaffen kénnte, aber vor allem
auch strafen kénnte.”® Diese Fragen bewegen auch den menschlichen Erzéhler
des letzten Kapitels (vgl. Mouawad 2012, 471-472). Die fir Kriminalgeschichten
und den Gerichtsmediziner iibliche Frage nach dem Motiv der Moder:innen und
dem ganz genauen Tathergang riicken dagegen in den Hintergrund. Das mensch-
liche Tier scheint in Mouawads Erzéhltext zu allem fahig — auch zur grundlosen
Grausamkeit aus einer Laune heraus — wie an der Figur des Adoptivvaters ebenso
deutlich wird, wie an Rooney, dem Mdrder von Léonie. Damit ertibrigt sich die
Frage nach dem Motiv. Dennoch oder gerade deshalb wird der menschliche Er-
zahler von der Geschichte des grausamen Mordes nicht losgelassen. Als Wahhch
den Gerichtsmediziner schliefflich nachts anruft und ihn bittet, nach ,Animas“ zu
kommen, zogert dieser nicht lange. Im Ort ,Animas“ verliert sich dann Wahhchs
Geschichte: Sie endet mit dem Tod des Adoptivvaters, der sich als grausamer Morder
seiner biologischen Eltern und als Kriegsverbrecher entpuppt hat (vgl. Mouawad

90 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen zum Mythos in Mouawads Werk von Messling (ders. 2019,
insbhesondere 143 ff.)



138 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

2012, 476 ff.). Aubert Chagnon wird zum Zeugen des Todes. Der Hund und die Geier
haben den Korper bis auf das Skelett abgefressen, lediglich die Fesseln deuten darauf
hin, dass auch noch ein Mensch Anteil an seinem Tod hatte, wie der ehemalige Ge-
richtsmediziner berichtet:

Je ne me suis pas attardé. Les oiseaux avaient disparu, le chien était parti, le corps de
T’homme s’était dissous, dévoré. Wahhch demeurait invisible. [...] Wahhch Debch m’avait
fait venir a Animas pour que je sois témoin de la mort de son propre pere dont il avait di
attacher les mains pour 'empécher de se défendre. (Mouawad 2012, 490-491)

Der menschliche Erzdhler weifs zwar genau, dass Wahhch Debch fiir den Mord
an dessen Vater verantwortlich ist, verrdt ihn aber nicht und nimmt sogar das
einzige Beweisstiick, den Strick, der die Hande von Maroun Debch fesselte, an
sich. Es entspricht nicht seinem Gerechtigkeitsempfinden.

Wie Deleuze in seinem Buch zu Francis Bacon ausfiihrt, legt Mouawads
Roman - dhnlich wie Bacons Werk nach Deleuze — nicht das Erbarmen mit den
Tieren oder den menschlichen Tieren per se nahe, sondern es geht um ein wort-
wortlich gemeintes Mit-Leiden, das die Unterscheidung zwischen Mensch und
Tier im Begriff des Fleisches hinfallig macht: ,Bacon sagt nicht ,Erbarmen mit
den Tieren’, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist blofies Fleisch® (Deleuze
1995, 21). In dhnlicher Weise werden bei Mouawad alle Figuren, die menschlichen
wie die nicht-menschlichen Tiere, zu Fleisch und damit im Leid miteinander un-
trennbar verbunden. Der Adoptivvater wird blofles Fleisch, das von Geiern und
dem Hund Mason-Dixon Line bis zur Unkenntlichkeit gefressen wird. Und auch
Wahhch Debch ist blofies Fleisch, seine Seele, die Anima, steht in Gestalt des riesi-
gen Hundes buchstéablich neben ihm.

Die Sprache hingegen erscheint dagegen als ,gouffre®, als Abgrund, den auch
der Text-Hund nicht iiberwinden kann. Nur im Leiden sind Hund und Mensch eins:

Jai avalé la chaleur de son haleine, j’ai goiité le sel de ses yeux. Sa peine est devenue ma
peine. Un gouffre me sépare de la parole. Comment consoler un humain. Je lui ai offert mon
silence, tiens, il est a toi, écoute-le et dis—moi qui devrais—je dévorer, quel mal, quelle
peine. (Mouawad 2012, 372)

Betrachtet man nur die fehlende Sprachfidhigkeit, die hier vom tierlichen Erzdh-
ler selbst als schmerzlich empfunden wird, scheint die Grenze zwischen Mensch
und Tier klar und gemaf einem sehr hdufig angefithrten Kriterium — der Sprach-



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 139

losigkeit der Tiere™ — gezogen. Paradox erscheint, dass an dieser Stelle aber selbst
ein Tier spricht. Und umgekehrt fehlen auch dem Gerichtsmediziner im letzten
Kapitel des Textes die Worte:

Je n’entendais plus les mots dans ma téte, je ne ressentais plus la parole, ou alors c’étaient
des mots nouveaux, une parole nouvelle, qui étaient en vérité les mots et la parole de
Wahhch que je ressentais en moi et qui me transpercaient, tout & coup, pour avoir touchée
de trop pres a sa douleur. (Mouawad 2012, 479)

Nicht Zeus sorgt fiir Gerechtigkeit, auch keine andere gottliche Instanz, sondern
Wahhch selbst und sein monstroser Hund, die beide im Schatten bleiben, zwar
unerkennbar fiir Aubert Chagnon, aber dennoch fiir Gerechtigkeit sorgen. Der
Stummbheit der Tiere muss etwas entgegengesetzt werden, wie auch der menschli-
che Protagonist es beschreibt, als er davon berichtet, wie er nach dem Massaker
an seiner Familie gemeinsam mit vielen Tieren in einer Grube begraben tber-
lebte:

Je me souviens du mutisme, du mutisme de toutes ces bétes a qui I’on venait de faire subir
cette effroyable chose qui ne les concernait en rien pourtant, je me souviens m’étre mis a
parler pour elles, mettant mes paroles dans leur bouche, disant tout haut leur pensée, disant
tout haut leur frayeur, je leur ai donné le peu de mots que je connaissais, mots d’enfant
apeuré, les animaux ne m’ont pas abandonné. Je me souviens de cela, de ce moment, je ne
me souviens pas d’avant ni d’aprés, je me souviens de ce pendant, un pendant animal.
(Mouawad 2012, 424-425)

Als Antwort auf die Gewalt miissen wir eine neue Sprache des Mit-Leidens, ein
Sprechen aufierhalb der Sprache finden. Diese kann dann Fluchtlinie sein,
scheint der Erzéhltext hier nahe zu legen. Am Ende wird der Erzdhltext selbst
eine solche Sprache finden, wenn der Gerichtsmediziner das ihm zugesandte Ma-
nuskript verdffentlicht:

J’ai déposé le manuscrit sur la table et j’ai entendu le grand silence qu’il a produit en moi
d’ou ont émergé, comme le dirait un de ces animaux, cheval, mouche ou cochon, les cris de
tous ceux qui sont morts dans le silence et 'oubli, enfants, femmes, hommes, bétes et dieux,
qui tapissent par couches épaisses les siecles et les ciels. (Mouawad 2012, 492)

Diese entfaltet eine vielperspektivische ,pensée poétique“ (Derrida 2006, 23), das
uns Empathie erlaubt und als Fluchtlinie aus dem Kreislauf der Gewalt, in dem
Menschen und Tiere gleichermafien gefangen sind, herausfithren kann. Es ist das

91 Vgl. fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit der angenommenen Sprachlosigkeit von
Tieren und einer ausfiihrlichen Kritik daran insbesondere: Fontenay 1998.



140 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

vielperspektivische Erzdhlen, das den larmenden (menschlichen und nicht-
menschlichen) Tieren und ihrem Leid eine Stimme verleiht.

Die gemeinsame Leidensfahigkeit, die unendliche Empathie des Hundes, die
gemeinsame Fleischlichkeit werden zur Briicke tiber diesen Abgrund zwischen
Tieren und Menschen. Fiir die Leser:innen wird sowohl der Abgrund als auch das
Leiden schmerzlich tiber das Lesen der extremen Gewaltschilderungen aus der
Perspektive der Tiere erfahrbar. Alles wird Fleisch. Wie aber auf das fleischliche
Leiden antworten? Der Roman gibt eine erstaunliche Antwort darauf aus dem
Mund des Hundes ,Comment consoler un humain. Je lui ai offert mon silence*
(Mouawad 2012, 372). Die Antwort des mitleidenden Tieres auf die Gewalt ist ein
kdmpferisches Schweigen.

Die Besonderheit des Erzdhltextes liegt nicht, wie man zundchst annehmen
wiirde, darin den Tieren ,eine Stimme zu verleihen‘ und sie tiber dieses topologi-
sche Verfahren zum Sprechen zu bringen. Nicht die Prosopopeia steht im Zent-
rum, sondern der Perspektivwechsel, die Deformation, die Empathie und Mit-
Leiden erméglicht und damit eine ,pensée poétique®, die eine ,pensée animale“
(Derrida 2006, 23) ist, entfaltet.

Die Menschen bleiben so lange in ihrer eigenen Sprache gefangen, bis sich
ihre Spuren, ihre Zeichen verlieren, wie sich auf semantischer Ebene des Erzédhl-
textes die Spur des Protagonisten und seiner Anima im Ort Animas verlieren.
»,Die Wahrheit darf sich nicht vom tiberlagernden Geschrei, vom Zurechterzéhlen
und beschwichtigenden Geraune beugen lassen. Sie iiberlebt nur in der Stille, die
das Verstummen der Ermordeten in sich tréagt, bis sie, in ihrer ganzen Unertrag-
lichkeit bezeugt, explodiert. Sie stellt Gerechtigkeit her“ (Messling 2019, 141), wie
Messling iiber Mouawads L’Amour schreibt. Dies gilt in &hnlicher Weise auch fiir
den Erzéhltext Anima (2012) des Autors Mouawad. Die seit der griechischen An-
tike vermeintlich der Sprache beraubten, nur larmenden und damit stummen
Tiere, erzdhlen die Geschichte. Sie zeugen von Wahrheit und haben Teil am Politi-
schen.

Mouawad stellt die Frage nach der Menschlichkeit, nach dem Kern dessen,
was der Mensch ist, aus der Perspektive verschiedener Tiere und verkniipft
damit in seinem Roman literarisch-dsthetische Probleme auf originelle Weise mit
der Frage nach Wahrheit. Die Antworten, die der Erzdhltext gibt, sind aber keine
Einfachen: Durch die unterschiedlichen tierlichen und menschlichen Erzéahler:
innen und die dadurch erreichte Vielstimmigkeit des Textes schafft Mouawad
eine Vielperspektivitat, die nur ein verschwommenes, kaleidoskopartiges Bild
zeichnet, ohne dabei in eine ,rein fantastische Welt* abzudriften. Der Wechsel der
Erzahlinstanzen und die damit verbundene Verschiebung der Fokussierung flihrt
zu einer Dynamik, die die menschlichen und nicht-menschlichen Text-Tiere,
ebenso wie die Leser:innen, gleichermafien erfasst. Diese dynamischen Erzahlper-



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) — 141

spektiven schaffen Unsicherheiten, die einfache identitidre Festsetzungen dessen,
was ,menschlich‘ und was ,animalisch‘ ist, unmoglich machen. Die Deterritorialisie-
rung der Sprache verdndert auch die Sicht darauf, wer in die Gemeinschaft derjeni-
gen (Menschen und Tiere), die Sprache haben, aufgenommen wird. Die Sprachlosig-
keit, die marginalisiert und aus der Sphére des Politischen ausschlief$t, wird
unterlaufen. Es entstehen so Fluchtlinien im Sinne Deleuze und Guattaris, die als
Offnungen hin zu einem verénderten Denken von Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart gelesen werden konnen. Diese Fluchtlinien loten den Abgrund zwischen
Mensch und Tier, den Derrida als Limitrophie (Derrida 2006, 51) beschreibt, aus
und machen die bléttrigen Schichten von Animalischem und Menschlichen sichtba-
rer. Sie entfalten eine Politik der Asthetik, die auch Deleuze und Guattari im Tier-
Werden als Schreibhaltung, als Fluchtlinie sehen:

11 y a toute une politique des devenirs-animaux, comme une politique de la sorcellerie: cette
politique s’élabore dans des agencements qui ne sont ni ceux de la famille, ni ceux de la
religion, ni ceux de I’Etat. Ils exprimeraient plutdt des groupes minoritaires, ou opprimés,
ou interdits, ou révoltés, ou toujours en bordure des institutions reconnues, d’autant plus
secrets qu’ils sont extrinséques, bref anomiques. Si le devenir-animal prend la forme de la
Tentation, et de monstres suscités dans I'imagination par le démon, c’est parce qu’il s’accom-
pagne, dans ses origines comme dans son entreprise, d’une rupture avec les institutions
centrales, établies ou qui cherchent a s’établir. (Deleuze und Guattari 1980, 302)

Die Verwandtschaften, die ,Anordnungen“ (franz. agencements; ebd.) in Anima
(2012) sind dabei selbst gewéhlte und so ist es bei Mouawad eine seltsame Familie
aus tierlichen und menschlichen Figuren, die sich in der Suche nach Wahrheit
und einer friedvolleren Konvivenz findet: Der Hund Mason-Dixon Line, Wahhch
Debch und die Teenagerin Winona, die der Gewalt ihrer Familie und der US-
amerikanischen Provinz entflieht. Der Gewalt, von der Tier-Mensch-Relationen
im 21. Jahrhundert immer noch geprégt sind, wird in Anima (2012) poetologisch
keine pure Gegengewalt gegeniibergestellt, sondern eine ,Widerstdndigkeit, die
der Gewalt ihre Kraft abtrotzt“ (Ette 2022b, 26), wie sie Ette fiir einen anderen Er-
zahltext sieht. Das Netz, das der Roman aufzuspannen versucht, ist aber bei Wei-
tem Kein friedliches. Vielmehr zeigt der Roman, wie alle Spezies auch in Beziehun-
gen der Gewalt verstrickt sind — mal als Opfer, mal als Téater, mal als Beobachter.
Es wird also kein Panorama eines gewaltlosen Miteinanders aller Spezies insze-
niert. Was aber literarisch aufgeldst wird, ist die Annahme, diese Gewalt sei einem
angenommenen Animalischen im Menschen geschuldet. Hund und Mensch werden
beide ,unvernehmbar*, ihre Spur verliert sich in den kaum hérbaren Stimmen der
unterschiedlichen Erzahlperspektiven, in diesen Fluchtlinien. Aber die Suche nach
einer anderen, neuen Sprache, einer Sprache des Einschlusses, bewegt den mensch-
lichen Erzéhler des letzten Teils, und er hat Hoffnung:



142 —— 3 Tier-Werden heiBt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

11 existe, tout au fond des mers, des poissons monstrueux doués de parole, gardiens d’une
langue ancienne, oubliée, parlée jadis par les humaines et par les bétes aux rivages des pa-
radis perdus. [...] Celui-la, s’il remontait a la surface, aurait a l'intérieur de sa boue bleuie
par le froid les fragments d’une langue disparue dont nous cherchons inlassablement et de-
puis toujours I'alphabet. Nous réapprendrions a parler. Nous inventerions des mots nou-
veaux. Wahhch retrouverait son nom. Tout ne serait pas perdu. (Mouawad 2012, 494)

Jemand muss diese neue Sprache nur noch vom Grund des Meereshodens herauf-
holen.

3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis

Gerade die Frage nach Sprachlichkeit ist in der westlichen Tradition, die auf der
aristotelischen Differenz zwischen Larm und Sprache beruht, mit politischer Teil-
habe verbunden. Sie ist daher fiir die Konzeption von Tier-Mensch-Relationen in
erzahlten Texten auf doppelte Weise interessant: Sprechen in der erzahlten Welt
nicht-menschliche Tiere, storen diese erzdhlenden Tiere die Ordnung der Ge-
meinschaft innerhalb und auflerhalb der Diegese, indem minoritire Positionen
zu Wort kommen. Die Spur, auf die uns der Roman Anima (2012) bringt, zeigt,
dass gerade tierliche Erzdhlperspektiven Mensch-Tier-Verhdltnisse in der text-
externen Wirklichkeit und im erzéhlten Universum als veranderbare Narrative be-
stimmen und in Bewegung bringen konnen. Sie gibt Hinweise darauf, was ,écrire
comme un rat ...“ (Deleuze und Guattari 1980, 293) bedeuten konnte, indem die
Perspektive von Ratten, Vogeln, Fischen, Insekten, Hunden und Katzen einge-
nommen wird und ihnen literarisch eine Stimme verliehen wird. Die von der Repra-
sentation vorgegebenen Wege und die damit verbundenen Hierarchien werden
verlassen und in ein kontinuierliches Tier-Werden, als Minoritir-Werden (Deleuze
und Guattari 1980, 302) Uberfiihrt. Dieses Schreiben als minore Praxis eroffnet
Fluchtlinien aus der Stummheit der Tiere, indem ein Minoritdr-Werden im
Erzéahltext selbst inszeniert wird. Die Analyse des Romans zeigt aber auch Gren-
zen eines solchen Schreibens im Sinne von Deleuze und Guattari, denn in Mouawads
Text ist das Tier durchaus Thema und nicht nur Fluchtpunkt fir eine Mog-
lichkeit nicht-identitdren Denkens.

Der Roman ist, gemeinsam mit Deleuze’ und Guattaris Konzeption eines Tier-
Werdens gedacht, durchaus Antwort auf die Frage nach einer menschlichen
Schreibpraxis, die Speziesgrenzen tiber das Erzahlen ins Wanken bringt. Er ver-
eint durch diese Erzdhlstrategie beide von de Fontenay beschriebene Verfahren,
indem er Uber die Prosopopoie von Tieren erzdhlt, die als Lebewesen im Text, als
Text-Tiere, einen Bogen zwischen diegetischer Welt und auflerdiegetischer Wirk-
lichkeit schaffen. Er bietet aber keine Antwort darauf, wie eine tierliche, nicht-



3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis =—— 143

menschliche Schreibpraxis aussehen konnte und was Ratten, Hunde, Spinnen
oder Katzen tatsdchlich tiber den Homo sapiens sapiens zu sagen haben. Denn
darum geht es auch nicht. Das konzeptuell gewendete Tier-Werden als Erzahlstra-
tegie und Schreibpraxis zugleich bricht im Sinne Deleuze’ und Guattaris mit den
Institutionen (dies. 1980, 302).

Die Intervention wird in Mouawads Roman Anima (2012) lesend erfahrbar,
denn die tierlichen Erzdhlperspektiven irritieren den Blick auf die Wahrheit, sie
verunsichern eine bindr-hierarchische Epistemologie. Dieses radikale Erzdhlen
macht die Beziehungen von Tieren und Menschen wie in einem Laborversuch er-
fahrbar, ohne iiber sie zu entscheiden. Die Konzeption von Tier-Mensch-Verhaltnis-
sen der Gegenwart kann so poetologisch hinsichtlich der Sprachféhigkeit nicht-
menschlicher Tiere befragt werden. Anstelle eines linear erzahlten Psychogramms
der Hauptfigur tritt ein vielperspektivisches, tierliche und menschliche Logiken
verbindendes Portrét der menschlichen Figur Wahhch. Es wird ein majoritérer Dis-
kurs verlassen, indem den eigentlich sprachlosen Lebewesen literarisch eine
Stimme gegeben wird. Dieses buchstébliche Tier-Werden der Erzdhlinstanzen, das
bei Mouawad eben konzeptuell als Schreibpraxis gewendet ist, erméglicht eine poe-
tologische Befragung der eigentlich arbitrdren, ,abgriindigen Grenze“ (Derrida
2010a, 57) zwischen Menschen und Tieren in der Sprache selbst, und zwar erzéh-
lend. Dennoch fiithrt diese Form eines Tier-Werdens der Erzdhler:innen nicht aus
dem Dilemma, dass es letztlich ein Mensch ist, der Tiere sprechen lasst. Auch der
Erzédhltext kann die Tiere in der auflertextuellen Wirklichkeit nicht zum Sprechen
bringen. Er kann aber auf anderer Ebene politisch wirksam werden: Denn dieses
Erzédhlen kann bei Mouawad selbst als ,minores Erzdhlen charakterisiert werden.
Die konzeptuelle Wendung des Tier-Werden als Praxis des Schreibens ist eine
Form von Politik der Literatur (Ranciére 2007; dt. 2011), die jenseits eines politi-
schen Engagements des Autors Mouawad angesiedelt ist. Es stort die Aufteilung des
Sinnlichen (Ranciére 2008a) als Asthetik.

Die ,Fluchtlinie“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) wird gezeichnet und in dieser
Form der ,Deterritorialisierung der Sprache“ (dies. 1980, 302) erkennbar, denn es
queren sich in diesem Netz des Erzahltextes Animalitit und Asthetik, Tier und
Text, Mensch und Tier. Alle, die tierlichen und menschlichen Erzdhler:innen auf
einer erzédhltechnischen Ebene, der Protagonist Wahhch auf einer inhaltlichen
Ebene und die Leser:innen auf Ebene der auSertextuellen Wirklichkeit werden
vom Tier-Werden als minore Schreibpraxis erfasst, denn die Wege der Repréasenta-
tion konnen mit dem literarischen Text verlassen werden. Diese Form einer ,pen-
sée poétique“ (Derrida 2006, 23) kann bei Mouawad — wie wir gesehen haben - als
eine ,pensée d’animal“ (Derrida 2006, 23) gelesen werden, denn sie ist vom Tier-
Werden durchdrungen. Darin liegt die Kraft eines solchen minoren Erzahlens. Eine
echte Antwort auf die physische und ganz materielle Gewalt gegenwaértiger Lebens-



144 —— 3 Tier-Werden heilt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

wirklichkeiten vermag aber auch dieses Erzdhlen nicht zu bieten, es kann uns nur
auf die Spur von (weiteren) Fluchtlinien bringen, die — so kann man aus dem Text
erfahren — auf eine neue Sprache zielen. Diese Sprache muss als minore Praxis
einer Relation gefasst sein, um tatsdchlich Fluchtlinie aus den Abgriinden von
binér-hierarchischen Konzeptionen zu sein. Die so bereits Konturen annehmende
neue Konzeption von Relation schérfe ich im letzten Teil meiner Arbeit mit Hilfe
eines Béren.



Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing
of Relations






It is imperative to acknowledge our relations to nonhuman worlds when thinking
about how we relate to the world at large (see, for instance, Latour 2018; Haraway
2016b; Henao and Toledo 2022). The contemporary globalized and interconnected
world, characterized by intricate interdependencies with nonhuman entities, under-
scores the necessity of recognizing our shared existence and of coconstructing the
world we inhabit together. This is arguably one of the most distressing realizations
of the contemporary era, particularly evident in the context of the climate crisis (see
Latour 2017). It is crucial to acknowledge the profound interdependence between
humans and other species (see Chakrabarty 2009, 219; Latour 2017, Braidotti 2016).
This phenomenon is further compounded by the way in which we, as the human
species, engage with what Haraway refers to as “significant otherness” (2016a,
2016b). The objective is not to negate or equalize differences, but rather to propose
an alternative ethical framework of relation based on alterity (see Wild 2014, 11;
Derrida 2008, 153-156). This is the subject of my book’s final chapter. In this chapter, I
follow the trace laid by the literary work Croire aux fauves (2019) by Nastassja Martin.
Through the act of writing, Martin establishes an alternative to the long-
standing human-animal dualism that is deeply engrained in Western logocentrism,
offering instead a vision oriented towards the future. In Martin’s narrative, the gen-
esis of this line of thinking, which ultimately gives rise to a readable text, does not
originate from a general, political, social, or climatic diagnosis of crisis, as in Latour
(2017), but rather from a physical confrontation between the author herself and a
bear. The discursive threshold that determines what is and is not perceived as a le-
gitimate claim is shifted by means of writing and the creation of the text. In this
final trace, the discursive threshold is not determined by the confluence of life and
death, but rather by the sole objective of survival, which Martin secures for herself
through the act of writing. In establishing a new subjective position through writing,
she ensures her own survival. In the Eye of the Wild (Martin 2021), Martin’s survival
is secured by believing in the wild and by writing about it. A conceptual becoming-
animal as a writing practice, in the sense discussed in the previous trace, can reveal
lines of flight. However, this does not mean that the new language and different
forms necessary to rethink animal-human relations have been identified. Croire aux
fauves (2019), by contrast, offers practices of writing that reflect a dynamic search for
different relations and that enable their existence — mostly as forms of adjacent
coexistence or interconnection.

In this chapter, I further elaborate on this book’s embrace of a reciprocal,
mutually enriching understanding of theory and philosophy, as proposed by
Glissant. “Qu’est-ce ainsi, une philosophie de la Relation? Un impossible, en tant
qu’elle ne serait pas une poétique,” he writes (Glissant 2009, 82). Martin’s text
presents a similar picture, in portraying a process of establishing a renewed con-
sciousness within all its relations. The anthropology developed in Martin’s text is

8 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. [[(c<) IZ2X=CH| This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-006


https://doi.org/10.1515/9783111444550-006

148 —— Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations

not intended to be understood as a scientific theory of the human being. Rather,
it is presented through a philosophical and narrative framework offering a situ-
ated and concrete examination of relations in the world and to different worlds.
This form of writing, which is both a product and a medium for experiencing the
concepts I am discussing here, represents a vision for the world that extends be-
yond a binary-hierarchical conception of alterity. It is a writing of the relation
and a writing in relation that makes this polylogical subject construction of the
narrating and narrated self possible and, with it, a new discourse of alterity.
Croire aux fauves (2019) is therefore a manifestation of a self-creating “being” (in
the sense of entities or beings, not of Being as such) that engages in a perpetual
state of becoming and is characterized by multiplicity and relationality. Examined
in the context of Haraway’s theory, Martin’s narration articulates the idea that
this relational ontology does not exist in a vacuum of signs and meanings. In-
stead, it is intricately linked to multiple material, and occasionally bodily, referen-
ces. One such instance is a severe physical injury sustained at the narration’s in-
ception, occasioned by the narrator’s encounter with a bear that resulted in a hite
to her face. Violence is countered here through a creative and imaginative pro-
cess, culminating in the practice of writing. This process of “resistance” — inherit
to literature as Ette (2022b) notes —, is not merely an easy undertaking, but a cru-
cial one for survival. The process of “putting oneself in relation” to the world and to
nonhuman worlds, the novel argues, is complex and challenging, yet essential
for survival. It involves the process of facing open wounds, which often result in
scarring. Martin transforms the threshold zone into a habitable space, despite all
odds. The metamorphosis becomes her habitat. And when this transformation is
applied to the concept of relation, it becomes evident that relations must also be
limited and contained to become contentious concepts. This is essential for repair-
ing relations that have been violated and for making the world habitable as a
multiplicity of worlds. Martin’s performance of this “being,” as presented in her
narration, is characterized by a processual quality, as it evolves into a becoming,
a relational becoming. Difference is not suspended, in the sense of becoming as
described by Deleuze and Guattari, but rather not predetermined by a monologi-
cal identity. This is the metamorphosis enacted through writing in Croire aux
fauves (2019). A shift in the consciousness of world necessitates the development
of novel conceptions of alterity, and of a discourse of alterity, that is inherently
linked to and reflects the relation in which it inheres, thereby facilitating our in-
habitation of the world. My engagement with Martin’s narrative text within vari-
ous theoretical contexts suggests that such consciousness can arise solely in this
specific way: through the process of narration, writing, and the subsequent expe-
riences of reading and retelling. Considering the abundance of relations charac-
terizing the world, the capacity to conceptualize the world writ largebecomes im-



Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations =—— 149

possible (see Messling 2019 and Glissant 1990 and 2009). Nevertheless, as my anal-
ysis shows, the development of understanding the world does require conceptual
frameworks capable of incorporating multiplicity and relationality. Such an ap-
proach makes it possible to formulate a comprehensible conception of relation,
one that acknowledges the material, narrative, political, and ethical entangle-
ments of nonhuman and human animals and makes them conceivable beyond
the confines of Western universalism, thereby fostering conviviality in difference.






4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens.
Relationalitaten

Je pense a tous ces étres qui se sont enfoncés dans les zones sombres et inconnues de I'al-
térité et qui en sont revenus, métamorphosés, capables de faire face a ,ce qui vient“ de ma-
niére décalée, ils font a présent avec ce qui leur a été confié sous la mer, sous la terre, dans
le ciel, sous le lac, dans le ventre, sous les dents. (Martin 2019, 139-140)

Die in den vorherigen Kapiteln aufgezeigten Ambivalenzen der Tier-Mensch-
Beziehungen zeigen sich nicht nur im Bereich einer Ethik, die den Konsum tieri-
scher Produkte in Frage stellt und Tierhaltung problematisiert. Das Problem liegt
tiefer und betrifft eben nicht allein die Frage, Tiere zu essen oder nicht, wie auch
die erste Spur Caddver exquisito (2017) der argentinischen Autorin Bazterrica zu
zeigen vermag. Auch die Frage nach dem Sprechen und Erzdhlen helfen zwar, die
Krisendiagnose starker in den Blick zu nehmen, liefern aber keinen echten Ge-
genentwurf zu einem tief im westlichen Logozentrismus verhafteten Mensch-Tier-
Dualismus. Ein konzeptuelles Tier-Werden als Schreibpraxis vermag es zwar
Fluchtlinien aufzuzeigen, aber die neue Sprache, der es bedarf, um Tier-Mensch-
Relationen anders zu denken, ist damit noch nicht gefunden. Ich folge also auf mei-
ner Suche nach einem verdnderten Alteritatsdiskurs, der die Relation mitzudenken
vermag, der Spur von Nastassja Martins autobiographischem Erzdhltext Croire aux
fauves (2019).

Der europdische Universalismus mit all seinen Implikationen pragt das Denken
seit der Moderne und ist in Zeiten beschleunigter Globalisierung (Ette 2012b, 22-26)
vielfach als Ideologie zur Norm geworden (vgl. Messling 2019, 25-28). Mit ihm ver-
bunden ist ein karnophallologozentrisches (vgl. Derrida 2006, 144) Denken in biné-
ren Oppositionen von ,uns“ sowie ,,den Anderen“ und damit einhergehende Hier-
archien, die komplexe Ausbeutungssysteme von Menschen und nicht-menschlichen
Entitdten nach sich ziehen. Wenn die Kritik der letzten Jahrzehnte an eurozentri-
schen, monologischen Relationen, die Asymmetrien produzieren und manifestieren
ernstgenommen wird, miissen wir neu und anders Uber unsere Beziehungen zur
Welt insgesamt nachdenken. Wir miissen unserer Relationen iiberdenken. Dabei
spielen, so meine These, einerseits Tier-Mensch-Relationen und andererseits die Li-
teraturen der Welt eine entscheidende Rolle. Ich mdchte mich daher in diesem Ka-
pitel auf die Spur von Martins Glauben an das Wilde begeben, deren Erzahltext
eine besondere Relation zu einem Baren herstellt und so eine Zukunftsvision ,fiir
das, was kommt“ entfaltet (vgl. Martin 2019, 139-140). Dadurch méchte ich eine Bri-
cke zwischen Theorien der Relation und dem multilogischen Wissen literarischer
Weltkonzeptionen schlagen und mich einem flexiblen Relationskonzept ndhern.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-007


https://doi.org/10.1515/9783111444550-007

152 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalititen

4.1 Welt denken - Relation denken

Felwine Sarr entwickelt in seinem Essay Habiter le monde (2017) einen fiir meine
Begriffsscharfung wegweisenden Gedanken, indem er die Relation in den Mittel-
punkt der Welt selbst stellt: ,,Ce monde que nous avons construit et que nous conti-
nuons de créer est le résultat de multiples relations: interhumaines, interétatiques,
avec la matiere, avec le vivant et le cosmos“ (Sarr 2017, 20). Die Welt ist das Ergeb-
nis von vielféltigen Beziehungen, die menschliche ebenso wie nicht-menschliche,
materielle ebenso wie kosmische, belebte ebenso wie unbelebte Sphéren mitein-
schlieflen. Diese Erkenntnis ist nicht vollig neu und, wie Ette in seiner Analyse her-
ausarbeitet, auch nicht erst Ergebnis unserer Gegenwart: ,Weltumspannende Rela-
tionen und Beziehungen prégen selbst unser Alltagsleben — und dies nicht erst seit
heute, sondern seit mehr als fiinf Jahrhunderten“ (Ette 2022c, 3). Dennoch ist diese
Betrachtung der Welt interessant, denn sie verkniipft die Fragen nach einem Be-
wohnen der Welt mit einer Konzeption von Welt, mit einem Weltverstandnis als Er-
gehnis vielfaltiger Relationen. Zugleich attestiert Sarr gegenwadrtig eine ,tiefgrei-
fende Krise der Relationalitat“ (Sarr 2017, 12). Diese Krise liege aber eben nicht in
der Quantitdt der Beziehungen — wir leben seit langem in einer hochgradig vernetz-
ten, globalisierten Welt, was nicht per se negativ ware —, sondern in der Qualitdt
der Beziehungen: ,Apres des millions d’années d’hominisation et de millénaires de
civilisation humaine, la qualité des relations que nous produisons entre individus,
sociétés et avec le vivant qui nous accueille, demeure médiocre“ (Sarr 2017, 11). Der
Mensch hat es — trotz oder gerade wegen aller Fortschrittserzahlungen — nicht ver-
mocht, in den vergangenen Jahrtausenden ein Zusammenleben unterschiedlicher
Individuen in Frieden und Differenz zu gestalten, so Sarrs vor allem auch an
Glissant anklingendes Urteil (vgl. hierzu auch Ette 2012b). Ganz zu schweigen davon,
sein Verhéltnis zur nicht-menschlichen Welt zu berticksichtigen. Die Qualitit der Be-
ziehungen, die wir Menschen untereinander herstellen, so Sarr — aber auch dartiber
hinaus zu nicht-menschlichen Entititen, wie ich ergédnzen méchte — lasst entschei-
dend zu wiinschen tbrig.

Dabei bedeutet das Leben in einer hochgradig vernetzen Welt auch, dass uns
die Effekte des fehlenden Nachdenkens tiber die Qualitit der Beziehungen zuneh-
mend betreffen: Der Krieg war nie aus Europa verschwunden (Hofmann, Messling
und Schiffers 2022, 8); das Erbe der kolonialen Expansionspolitik und daraus resul-
tierenden und bis heute fortbestehenden Ausbeutungssystemen fordert ein neues
Nachdenken tiber unserer Beziehungen untereinander und zur Welt (vgl. Glissant
1990 und Sarr und Savoy 2018); die menschengemachte Klimakrise betrifft nun
auch die Staaten des globalen Nordens derart, dass ihre Folgen nicht langer igno-
riert werden konnen; die Covid-19 Pandemie ist aktuellen Erkenntnissen nach auf
eine Zoonose zuriickzufiihren (vgl. beispielsweise Judson und Rabinowitz 2021) und



4.1 Welt denken - Relation denken == 153

héngt mit unserem Umgang mit nicht-menschlichen Tieren und der Verdnderung
des Klimas zusammen (vgl. Leal Filho et al. 2022). Wenn Wildtiere stetig ndher an
uns Menschen riicken, weil wir ihre Lebensrdume stark beschneiden, tibertragen
sie auch Krankheiten wie Corona-Viren auf andere Spezies. Das Nachdenken iiber
eine tiefgreifende Krise des westlichen Universalismus (vgl. Hofmann und Messling
2021) und ein immer hérbareres artikuliertes Unbehagen am Logozentrismus (vgl.
Derrida 1967 und 2006; Haraway 1988, 1991 und 2016a) erfordern also eine Erweite-
rung des Blicks iiber die rein menschliche Perspektive hinaus. Wenn wir tiber un-
sere heutige Welt sprechen, kénnen wir unsere tiefe Verflechtung mit nicht-
menschlichen Lebensformen nicht langer ignorieren.

Sarr verweist zwar in seiner Krisendiagnose auf die verschiedenen beteilig-
ten (menschlichen und nicht-menschlichen) Entitdten, ohne aber im Folgenden
néher auf andere Spezies als den Menschen einzugehen:

Nous faisons cependant I'expérience d'un monde que nous ne savons plus habiter en paix
et en harmonie avec ceux avec qui nous I’avons en partage. Cette crise se noue dans 'ima-
ginaire de la relation que nous établissions avec nos semblables, notre environnement et le
vivant en général. (Sarr 2017, 14)

Sein Vorschlag sieht eine klare Verbindung zwischen der Krise der Relationen
und dem Imaginaren, der Art und Weise, wie diese Relationen gedacht werden,
vor. Daran knuipfe ich im Folgenden weiter an.

Die Einsicht, dass wir uns in einer Krise der Relationen befinden, muss zu-
gleich nicht nur pessimistisch gedeutet werden, denn auch die Problematisierung
der weltumspannenden Ideologie eines unidirektionalen Logozentrismus euro-
péischer Pragung wird lauter und zunehmend auch gehort. ,Wir sind Zeugen
einer Zeit, in der sich ein neues Welthewusstsein ausprégt, beginnt Messling
(2019) hoffnungsvoll seine Analyse tiber frankophone Literaturen der Gegenwart,
in denen eine neue Universalitdt als ,minor universality“ (s. ERC Projekt Minor
Universality)® aufscheint.

Wenn die Krise, wie Sarr schreibt, auch eine Krise des Imagindren ist, kann
die Qualitat der Relationen eventuell auch iiber eine andere Asthetik, andere Vor-
stellungen der Relationen, bearbeitet werden. Eine solche Spur legt Martin, die
von sich selbst schreibt, sie kenne sich mit der Metamorphose aus und in der
Krise auch eine prospektive Dimension, die Mdglichkeit auf ,ein anderes Leben,
eine andere Welt“ (Martin 2019, 85), sieht. Wie konnen wir also die Relation den-

92 Fiir mehr Informationen zum schon genannten Forschungsprojekt Minor Universality- Narrative
World Productions After Western Universalism siehe vor allem: https://www.uni-saarland.de/for
schen/minor-universality.html.


https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html
https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html

154 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalititen

ken und wie kénnen wir uns als menschliche Tiere zu nicht-menschlichen Wel-
ten, jenseits eines unreflektierten Logozentrismus der europdischen Moderne ins
Verhéltnis setzen? Diese Fragen sind mit Schreibpraktiken und dem Erzéhlen tief
verbunden, denn letztlich stellt sich auch die Aufgabe, wie wir diese viellogischen
Verhdltnisse erzahlen konnen (vgl. auch Ette 2022b, 26).

Edouard Glissant prégt eine ganze ,Poetik der Beziehung“ (1990), indem er das ar-
chipelische Denken als Alternative zur Globalisierungs-Nationalismus-Dichotomie
préasentiert (vgl. Glissant 1990 und 2009). Auch fiir den aus Martinique kommenden
Denker und Schriftsteller zu Fragen postkolonialer Identitatsfindung und zu kultur-
theoretischen Fragestellungen stehen Relationen in vielfdltiger Bedeutung im Vor-
dergrund. Er entwirft 2009 eine Philosophie de la Relation, so der Titel seines Buches,
die zugleich eine Poetik der Vielheit™ (1996) ist. »Quest-ce ainsi, une philosophie de
la Relation ? Un impossible, en tant qu’elle ne serait pas une poétique“ (Glissant
2009, 82). Eine Philosophie, die die Relation, die Beziige mitdenkt, kann nur eine poe-
tische Form annehmen, so Glissant. Sie ist mit der Relation als Erzdhlung verbun-
den. Die Relation ist bei Glissant eine Beziehung, ein Welthewusstsein des Tout-
monde (Glissant 1997), das erzahlend entsteht. Im Franzosischen ist diese doppelte
Bedeutung von relation als Erzdhlung und Beziehung dem Wort eingeschrieben.
,Die Welt kann nicht mehr auf den Begriff gebracht werden, sondern nur
noch in ihren Beziigen dargestellt werden“ (Messling 2016, 444), wie Messling im
Hinblick auf Glissants Denken schreibt. Diese Philosophie der Relation ist un-
trennbar mit einer Poetik der Vielheit verbunden: ,La poétique de la Relation est
toujours ainsi une philosophie, et inversement : elles se préservent mutuellement
des fausses finalités“ (Glissant 2009, 87). Dieses wechselseitige und sich gegensei-
tig befruchtende Verstdndnis der Philosophie und der Poetik mache ich mir im
Folgenden zu eigen. Auch Philosophie und Poetik sind auf die Relation angewie-
sen, um etwas uber die Welt, die immer eine All-Welt (Glissant 1997) ist, sagen zu
konnen (vgl. dazu auch Messling 2016, 442). Abschottung und starren Grenzzie-
hungen setzt Glissant eine Offenheit entgegen, die sich aus Weltheziehungen
speist: ,[L]a Relation est ici entendue comme la quantité réalisée de toutes les dif-
férences du monde, sans qu’on puisse en excepter une seule. Elle n’est pas d’élé-
vation mais de complétude“ (Glissant 2009, 42). Der Forderung Sarrs, an der Qua-
litdt der Relation zu arbeiten, geht Glissants Entwurf voraus, der die Relation als
Weltbeziehung denkt, die auch die Quantitdt der Beziehungen berticksichtigt. Das

93 Das Buch ist 1996 unter dem Titel Introduction a une poétique du divers erschienen und 2005
auf Deutsch als Kultur und Identitdt. Ansdtze zu einer Poetik der Vielheit ibersetzt worden.
Glissants Philosophie de la Relation kniipft an seine friiheren Werke an und erweitert die in sei-
nem vorherigen Schaffen entwickelten Gedanken zugleich weiter.



4.1 Welt denken - Relation denken === 155

sich bei Glissant daraus ergebende Welthewusstsein gleicht ,in gewisser Weise
dem Projekt Hegels, nur dass das Ziel der Geschichte nicht mehr das Zu-sich-
selbst-Kommen (européischer) philosophischer Vernunft als Freiheitshewusstsein
ist, sondern das Zu-sich-selbst-Finden eines Bewusstseins phanomenaler Vielheit,“
wie Messling festhalt (ders. 2019, 172). Dieses ,Finden“ eines viellogischen Be-
wusstseins steht, und darauf bezieht sich im Folgenden auch Derrida, in enger
Verbindung zur Narration:

Entendons ,relation“ au sens de la narration, par exemple du récit généalogique, mais
aussi, plus généralement, au sens que Edouard Glissant imprime a ce terme quand il parle
de Poétique de la Relation, comme on pourrait aussi parler d'une politique de la relation.
(Derrida 1996, 39)

Gleichzeitig hebt Derrida — unter Berufung auf Glissant — die politischen Implika-
tionen von Relationen hervor. Und auch Sarr unterstreicht die Bedeutung des
Imagindren, der Poetik fiir die Relation, um eine andere Art und Weise zu schaf-
fen, die Welt zu bewohnen. Sarr verschiebt den Fokus allerdings leicht auf eine
Praxis und eine normative Grundhaltung, wenn er eine ,poetische Art und Weise
des in-der-Welt-seins“* fordert:

Ce monde au sein duquel nous vivions est une ceuvre collective que nous créons et produi-
sons. Par la créativité, nous le rendons extensible et incommensurable. Par la poésie et les
arts, nous pouvons habiter I'infini du monde, ainsi que ses dimensions les plus subtiles et
les plus élevées. 11 est possible de créer au sein d 'ordre ordinaire du temps, une fagon diffé-
rente d’habiter le monde sensible commun: une maniere poétique d’étre au monde. (Sarr
2017, 38-39)

Die Welt ist ein kollektives Werk, die {iber Asthetik erschlossen, bewohnbar und
zuganglich wird. Wahrend Sarr und Glissant aber in erster Linie zwischen-
menschliche Beziehungen adressieren, mochte ich den Blick dariiber hinaus auf
Tier-Mensch-Relationen erweitern und die Rolle von Erzdhlungen bei der Bewalti-
gung dieser ,tiefgreifenden Krise“ (Sarr 2017, 12) ndher betrachten.

Auch Haraway betont, dass die Frage der Relation nicht nur eine des Inhalts,
sondern eben auch eine Frage der Form ist, wie sie bereits enger im Hinblick auf
Tier-Mensch-Relationen argumentiert: ,Living with animals, inhabiting their/our

94 Dieses ,in-der-Welt-sein“ erinnert an Heideggers Ontologie, die aber anders als Sarrs Denken
auf ontologische Differenz und nicht auf Relation aufbaut. Heidegger macht den ontologischen
Status verschiedener Entitdten an ihrem jeweils expliziten Verhéltnis zur Welt fest: der Stein ver-
fiige demnach iiber gar kein Verhdltnis zur Welt, das Tier nur iiber ein geringes, aber der
Mensch sogar tber ein bildendes Verhdltnis zur Welt (vgl. insbesondere Heidegger 1960 und
[1950] 2000, 165-187 und erlduternd dazu: Sternad 2014, 47).



156 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalititen

stories, trying to tell the truth about relationship, cohabiting an active history:
that is the work of companion species, for whom “the relation” is the smallest
possible unit of analysis“ (Haraway 2016, 111). Das gemeinsame Bewohnen von
(erzahlten) Welten ist durchaus bei Haraway auch materialistisch und ganz prak-
tisch gemeint und zugleich mit der Suche nach Wahrheit verbunden. Denn das
Erzadhlen wirkt, so Haraway, mittelbar auf die Praxis und das reale Leben aufer-
halb des Textes zurtick.

Practice is persuasion, and the focus is very much on practice. All knowledge is a condensed
node in an agonistic power field. The strong program in the sociology of knowledge joins
with the lovely and nasty tools of semiology and deconstruction to insist on the rhetorical
nature of truth, including scientific truth. History is a story Western culture buffs tell each
other; science is a contestable text and a power field; the content is the form. [...]1% Period.
(Haraway 1988, 577)

Narrative Texte ,als sinnliche Tréger eines diskursiven Wissens, das darauf
spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein“ (Ette 2017, 1), bieten gleichzeitig
einen moéglichen Ausweg aus ,einfachen Dichotomien‘. Ahnlich einer allgemei-
neren Definition von Philosophie durch Deleuze und Guattari, denen es darum
geht diese eben als eine schopferische Tatigkeit zu behandeln, ihr einen eigen-
stdndigen Platz neben der Kunst und neben den Wissenschaften einzurdumen
(vgl. Deleuze und Guattari 1991), vermogen es die Literaturen der Welt als
per se schopferische Tétigkeit, einen Platz neben der Philosophie und den
Wissenschaften einzunehmen. Wie oben bereits ausgefiihrt, verbindet auch
Glissant die Philosophie und eine Poetik der Relation und betont ein wechsel-
seitiges Verhdltnis, wenn er schreibt: ,La poétique de la Relation est toujours
ainsi une philosophie, et inversement: elles se préservent mutuellement des
fausses finalités“ (Glissant 2009, 87). Mit ihren vielfaltigen Logiken stellen die
Literaturen der Welt einen Gegenentwurf zum u.a. von Derrida kritisierten
Karnophallogozentrismus (Derrida 2006, 144) westlicher Philosophie, insbeson-
dere hinsichtlich einer darauf aufbauenden Konzeption des Menschen im Ver-
héltnis zu nichtmenschlichen Tieren dar. Im Gegensatz zum disziplinierten
Wissen der Biowissenschaften bieten sie einen viellogischen Zugang zu Wissen,
das die verschiedenen Diskurse und Disziplinen quert (vgl. Ette 2004, 2007 und
2022c, 331-357). Einem solchen Wissen, das es ermdglicht, Relation zu denken,
ohne die Ambivalenzen auflésen zu miissen, bin ich in Martins Text auf
der Spur.

95 Haraway verweist in einer Fufinote auf Hayden White (1987), der ihr Argument zu Form und
Inhalt fiir die Geschichtswissenschaften formuliert und das sie hier aufnimmt.



4.1 Welt denken - Relation denken = 157

Das ist die Kraft der Erzdhlung: Im Gegensatz zu in Stein gemeifselten Denkmélern und his-
torischen Statten konnen Erzahlungen Geschichten verflechten. Die Leidensgeschichten der
Moderne zu verbinden oder gar zu verschrénken, hat eine ethische Dimension, macht aber
dariiber hinaus die Reflexion des eigenen Standpunktes notwendig, von dem aus eine Er-
zdhlung konstruiert werden soll (Hofmann und Messling 2021, 35),

wie Hofmann und Messling mit Blick auf die Geschichte feststellen und zugleich
die Bedeutung der Reflexion des eigenen Standpunktes betonen. Diese ethische
Dimension, die Erzdhltexte entfalten konnen, bekréftigt auch Haraway. Sie ent-
wirft bereits 1988 in ihrem Text Situated Knowledges eine Epistemologie, die sie
als ,nicht-unschuldig® und eng mit der Ontologie verschrankt beschreibt:*®

A commitment to mobile positioning and to passionate detachment is dependent on the im-
possibility of entertaining innocent,identity‘ politics and epistemologies as strategies for see-
ing from the standpoints of the subjugated in order to see well. One cannot ,be‘ either a cell
or molecule or a woman, colonized person, laborer, and so on — if one intends to see and
see from these positions critically.,Being* is much more problematic and contingent. Also,
one cannot relocate in any possible vantage point without being accountable for that move-
ment. (Haraway 1988, 585)

Auch die US-amerikanische Theoretikerin sieht die Reflexion des eigenen Stand-
punktes unter Einbeziehung der vielfaltigen Relationen, die das ,Ich‘ konstruie-
ren, als ethische und politisch notwendige Praxis. Haraway stellt die Verantwor-
tung fiir das eigene Sein, das sie vor allem auch in spédteren Werken (vgl.
insbesondere 2007) im Anschluss an Deleuze und Guattari als ein ,becoming“
(franz. devenir, Deleuze und Guattari 1980, 284ff) fasst, in einen anderen Kontext
und problematisiert zugleich die Kontingenz dieses ,Seins“. Positionen sind nie-
mals starr, sondern mobil, sie lassen sich nicht essentialistisch auf eine einzige
Identitdt reduzieren. Sie wendet sich mit ihrem Text schon sehr friih gegen Iden-
titaitskonzeptionen, die das Sein auf einen einzigen Aspekt dieses Seienden redu-
zieren und stellt ihnen ein Werden entgegen. Es gibt kein ,,weder noch*. Dies zielt
aber eben gerade nicht auf Beliebigkeit, sondern auf die Notwendigkeit, den eige-
nen Standort, das eigene Sein, als ein vielfiltiges Werdens zu reflektieren. Darin
liegt nach der Theoretikerin die wahre Verantwortung.

Ahnlich wie Sarr und Glissant, aber mit einem zusétzlich epistemologischen
Anspruch, riickt auch Haraway die Relation in den Mittelpunkt, wenn sie wieder-
holt und prézisiert: , The relation is the smallest unit of analysis, and the relation
is about significant otherness at every scale. That is the ethic, or perhaps better,
mode of attention, with which we must approach the long cohabitings of people
and dogs“ (Haraway 2016b, 116) — oder Béiren, wie die Anthropologin Nastassja

96 Auf diese Ontologie komme ich spéter noch einmal zurtick.



158 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalititen

Martin hinzufiigen kénnte, auf deren autobiographischen Erzdhltext Croire aux
fauves (Martin 2019) ich mich im Folgenden beziehe.”’

4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019)

Anhand der Spuren eines Baren mdchte ich die Aufmerksamkeit auf einen spezi-
fischen Aspekt von Relation lenken und mit ,Martins Biren‘ der Antwort auf die
Frage ndherkommen, wie wir als menschliche Tiere unsere Beziehung zu nicht-
menschlichen Tieren erzdhlen kénnen und wie wir uns durch das Erzédhlen jen-
seits bindr-hierarchischer Ideologien mit all ihren ethischen und politischen Im-
plikationen in Relation zur Welt setzen kénnen? Die Hoffnung ist, sich so einem
flexiblen Konzept von Relation zu néhern, die es erlaubt, die Verbindung zu
nicht-menschlichen Entitaten jenseits der starren Dualismen des Logozentrismus
(vgl. Derrida 1967 und 2006)* denken zu kénnen.

Die franzosische Anthropologin Nastassja Martin erzahlt in Croire aux fauves
(2019) die (reale) Geschichte ihres ,Zusammenstofies (Martin 2019, 168) mit
einem Béren (Ursus arctus beringianus) in den Bergen von Kamtschatka in Sibi-
rien. Wahrend eines Forschungsaufenthaltes bei der indigenen Gemeinschaft der
Ewen:innen wird die zu animistischen Kulturen forschende Martin von einem
Béren ins Gesicht gebissen. Auf ihrer Wanderung in das vulkanische Gebirge von
Kamtschatka kann einer ihrer ewenischen Begleiter mittels eines Satellitentele-
fons Hilfe von einer nahegelegenen, ehemals sowjetischen Militdrbasis holen. Sie
iberlebt ihre schweren Verletzungen und wird zunédchst von Chirurg:innen in
Russland, dann im Salpétriére in Paris sowie von verschiedenen Arzt:innen in
Frankreich behandelt. Die Gliederung des Erzdhltextes orientiert sich an den vier
Jahreszeiten. Er beginnt im Herbst (Martin 2019, 13-50), es folgt der Winter in
Frankreich (ebd., 51-93) und der Frithling zuriick in Kamtschatka (ebd. 95-147).
Die letzten drei Seiten des Buches sind mit ,Sommer“ i{iberschrieben (ebd.
149-151). Der Kampf mit dem Béren hat tiefe, kdrperliche und seelische Spuren in

97 Einige der nun folgenden Uberlegungen habe ich bereits in dem Artikel ,More-than-Human
Relations, or: Rethinking Narration and Relations with Bears* (Schiffers 2023) prasentiert, der in
englischer Sprache in dem Band Minor Universality/Universalité mineure (Messling und Tinius
2023) erschienen ist. Fiir das vorliegende Kapitel wurden diese entscheidend vertieft und ausge-
baut.

98 Derrida entwickelt seine Kritik am Logozentrismus zuerst in seinem 1967 erschienenen Buch
De la grammatologie. Eine Prazisierung und Ausbuchstabierung seiner Kritik hinsichtlich Tier-
Mensch-Dualismen erfolgt dann ausfiihrlich in einem Seminar in Cerisy und dem daraus entstan-
denen, erst posthum veréffentlichten Werk L’animal que donc je suis — a suivre (2006).



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 159

der Wissenschaftlerin hinterlassen und es beginnt ein langer Heilungsprozess,
der sie zunichst zu unterschiedlichen Arzt:innen, dann zuriick zu den Ewen:innen
in ihr Forschungsgebiet in Kamtschatka und schliefilich zum Schreiben selbst
fihrt. Dieser autobiographische Text ist in gleichem Mafie auch auto-fiktional, er-
schafft sich Martin doch erzédhlend eine Subjektposition, die jenseits starrer Iden-
titdten funktioniert, wie ich zeigen mochte. Dennoch fallen diese Erzédhlinstanz, die
Autorin und eben diese Subjektposition weitgehend ineinander.

Die Erzéhlung setzt im Oktober, in medias res mit dem Tier ein: ,L’ours est parti
depuis plusieurs heures maintenant et moi j’attends, j’attends que la brume se
dissipe“ (Martin 2019, 5). Der Bar steht zu Beginn, auch wenn er die Szene ldngst
verlassen hat. Der tierliche Protagonist geht dem erzdhlenden Ich voraus, das pas-
siv verharrend darauf wartet, dass ,sich der Nebel auflost“, dass Hilfe kommt.
Subjekt- und Objektposition, Aktivitat und Passivitit scheinen in dieser Passage
zundchst vertauscht, um dann in eine komplizierte Wechselbeziehung zueinan-
der zu treten. Diese auf wechselseitige Beziehungen, auf Relation abzielende Epis-
temologie Martins begegnet den Leser:innen in ihrem gesamten Text immer wie-
der. So liest sich der Beginn der Erzdhlung fast wie der Anfang der Genesis, an
dem auch alles dunkel und wiist ist: ,,die Erde aber war wiist und wirr, Finsternis
lag iiber der Urflut und Gottes Geist schwebte {iber dem Wasser“ (Genesis 1,2).
Auch bei Martin scheint zu Beginn alles nebul6s und jenseits von starren Gegen-
sdtzen, die klar einordnen, beurteilen und unterscheiden, ,[clJomme aux temps
du mythe, c’est I'indistinction qui régne“ (Martin 2019, 13). Die Ununterscheidbar-
keit regiert, aber es setzt kein Tier-Werden im Sinne von Deleuze und Guattaris
devenir-animal ein (vgl. Deleuze und Guattari 1980, 335), denn tierliches und
menschliches Subjekt gehen, obwohl miteinander verbunden, auch wieder ge-
trennte Wege. Martins erzdhlender Text fligt damit den Konzeptionen von Sarr
und Haraway zugleich eine spirituelle Dimension hinzu. Uber all dem schwebt
aber kein Gott, sondern, wenn man so will, die Anima des Béaren, mit dem die Er-
zahlung beginnt. Es ist die Anima spezifischen Béren, der ihr eingeschrieben ist
und tiefe korperliche und seelische Spuren hinterldsst. Wie in Genesis stehen das
Chaos und die Dunkelheit am Beginn dieser Geburt einer Welt, eines relationalen
Ichs, das erst noch Gestalt annimmt und dessen Genese die Leser:innen eingela-
den sind zu folgen. ,[J]e suis cette forme incertaine aux traits disparus sous les
bréches ouvertes du visage, recouverte d’humeurs et de sang : c’est une nais-
sance, puisque ce n’est manifestement pas une mort“ (Martin 2019, 13). Dieser Zu-
stand, den man mit Glissants Konzept von ,,Opazitat“ (Glissant 2009, 69) in Verbin-
dung bringen kann, das alles verschleiert, auch die Selbstkonstruktion des
erzahlenden Ichs, wird sich erst viel spater lichten (vgl. zu Glissant auch Messling
2016, 442).



160 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

4.2.1 Theoretische Zugénge. Erzdhlen an der Limitrophie

Einerseits folgt die Erzdhlung zu Beginn einer dualistischen Logik: Da es offen-
sichtlich nicht der Tod der Erzdhlerin ist, muss es dessen Gegenteil, also eine Ge-
burt sein, wie Martin selbst schlussfolgert. Andererseits jedoch scheinen Alpha
und Omega, Geburt und (beinahe) Tod in eins zu fallen. Das Antlitz (,,visage“)99 ist
verschwommen, die Wunden klaffen offen. Die Begegnung von Mensch und Béar
ist alles andere als friedlich, und dennoch setzt sich Martin erzdhlend auf eine
einzigartige Weise in Relation zu dem Bdren, der sie innerlich und &uferlich
schwer verletzt hat. Die cartesianische Ordnung wird mit dem Bdren am Anfang
des Textes angekratzt.

Wie bereits der Titel des Buches L’animal que donc je suis — a suivre, von
Derrida (2006'°°) auf Franzésisch doppeldeutig nahelegt, scheint bei Martin eben-
falls die Frage, wer auf wen folgt, der Mensch auf das Tier oder das Tier auf den
Menschen und wie genau und worin sich tierliches Leben von menschlichem
Leben unterscheidet, aufzuwerfen. Diese Fragen sind fiir die Anthropologin exis-
tenziell, weil sie angesichts der offen klaffenden Wunden tiberlebenswichtig fiir
sie sind, sie beriihren ihr sein und ihr Dasein. Fiir Derrida sind sie ebenso zentral,
denn der Logozentrismus, den er problematisiert ,ist zuallererst eine These tiber
das Tier, das des logos, des den logos Haben-Konnens beraubt ist“ (Derrida 2010a,
52). Dagegen setzt er die Frage nach der Leidensfdhigkeit der Tiere und verknupft
seine Ontologie mit einer Epistemologie und einem klaren ethischen Verstdndnis,
das aus der Verantwortung erwdchst.

99 In dieser Passage scheint Emmanuel Lévinas Theorie zum ,Antlitz“ auf (vgl. insbesondere
Lévinas 1984). Derrida kritisiert allerdings Lévinas Denken des Anderen hinsichtlich Tier-Mensch-
Relationen entscheidend, denn auch Lévinas wiirde das Tier, ganz in der ,judisch-christlich-
islamischen“ (Derrida 2006, 83) Tradition verhaftet, aus dem ,Kreislauf der Ethik“ herauszuneh-
men (vgl. inshesondere Derrida 2006, 147 ff.). Lévinas Ethik des Anderen bleibt menschlichen Enti-
taten vorbehalten. Mir geht es in der vorliegenden Arbeit dagegen gerade um eine andere Kon-
zeption von Tier-Mensch-Relationen, die Tiere in den Bereich der Welt einschlieflen, weshalb ich
mich weiterhin auf Derrida und nicht auf Lévinas beziehe. Der Vordenker der Dekonstruktion
entwickelt, wie in der Einleitung bereits ausgefiihrt, aus dem Blick seiner Katze, die ihn nackt im
Badezimmer sieht, aus dem ,regarde“ eine Verantwortung fiir Tiere. ,L’animal nous regarde“
(Derrida 2006, 50, 85) nimmt so einerseits Bezug auf den Blick — das Tier sieht uns an. Anderer-
seits bezieht sich das Angesehen werden bei Derrida auch auf eine Verantwortung — das Tier
geht uns an.

100 Aus Griinden der besseren Lesbarkeit, zitiere ich im Fliefitext die 2010 erschienene deutsche
I"Jbersetzung von Markus Sedlaczek: Das Tier, das ich also bin, Wien: Passagen. Langere, direkte
Zitate erfolgen auf Grundlage der franzosischen Ausgabe von 2006: L’animal que donc je suis.
Paris: Galilée.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 161

Martins Text vermag es noch eine zusétzliche, transkulturelle Dimension hin-
zuzufiigen. Es werden in Croire aux fauves (2019) die unterschiedlichen kulturel-
len Verflechtungen der globalisierten Welt sichtbar. Geméafl dem Glauben der
Ewen:innen, zu dessen Kultur Martin wéhrend zahlreicher Forschungsaufent-
halte in Kamtschatka forscht, ist die Anthropologin bereits vor dem physischen
Zusammenstofd mit dem Baren matukha, so ihr ewenischer Name, also Bérin (vgl.
Martin 2019, 25). Die physische Begegnung zwischen Menschen und Bér bedeutet
auch die Implosion starrer Ordnungskategorien und erhdlt damit eine ontologi-
sche Dimension. Erst dadurch, dass sie das Zusammentreffen iberlebt, wird sie
zu ,miedka* halb Mensch, halb Bér (vgl. Martin 2019, 35).°! Diese Geburt kann
als eine Begegnung an dem, was Derrida als Limitrophie (Derrida 2006, 51) be-
schreibt, gelesen werden; als ein Zusammentreffen an dieser ,abgriindigen
Grenze“ (Derrida 2006, 53) der verschiedenen Arten, des Denkens und Wissens.
Kurz gesagt, es ist die Implosion der starren Gegensatze von Welten (vgl. Martin
2019, 137) und die Geburt einer komplexen und komplizierten Relation — mit all
ihren politischen, ethischen, praktischen und asthetischen Implikationen: ,,Guérir
de ce combat n’est pas seulement un geste de métamorphose autocentrée. C’est
un geste politique“ (Martin 2019, 78), schreibt Martin.

Wie in Derridas Denken werden die Grenzen nicht ausgeldscht, sondern von
Martin untersucht und befragt: ,Notre travail, a elle, [der behandelnden Arztin,
M-A S.] @ moi, et a ce quelque chose d’indéfinissable que I'ours a déposé au fond
de mon corps, consiste désormais a ,maintenir la communication* (Martin 2019,
79). Es ist ein politisches Unterfangen, dass auf Kommunikation und Beziehungen
zielt. Fiir ihr Uberleben miissen allen voran die Kommunikation und die fragilen
physischen, psychischen und metaphysischen Relationen aufrechterhalten wer-
den. Es geht, dhnlich wie bei Derrida, um eine Analyse dessen, ,was die Grenze
ndhrt, was sie generiert, sie aufzieht und sie verkompliziert“'®* (Derrida 2010a,
55). Derrida stellt drei Hypothesen hinsichtlich Tier-Mensch-Relationen auf (vgl.
ders. 2006, 53 ff.). Die erste zielt auf die Vielfalt der Linie, die Mensch und Tier
trennen. Es geht ihm nicht um den Menschen und das Tier, sondern um konkrete
Relationen und das Problematisieren dieser Beziige. In diesem Zusammenhang
prégt er auch den Begriff ,animot“ (Derrida 2006, 65), das ,TierWort“ (Derrida
2010a, 68 ff.). ,Das Tier“ ist meist als metaphysische Einheit, als das Tier als sol-

101 Wéahrend matukha Bérin bedeutet, bezeichnet das Wort miedka in der Sprache der Ewen:innen
diejenigen Menschen, die den Zusammenprall mit der tierlichen Welt der Béren tiberlebt haben. Sie
sind halb Mensch, halb Bér (vgl. Martin 2019, 35, 119, 130 ff.).

102 Derrida schreibt im franzésischen Originaltext: ,la limitrophie, voila donc le sujet. Non seu-
lement parce qu’il s’agira de ce qui pousse et croit a la limite, autour de la limite, en s’entretenant
de la limite, mais de ce qui nourrit la limite, la génére, 'éléve et la complique“ (Derrida 2006, 51).



162 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

ches, gedacht. Es ist aber unmdglich, ein Kriterium zu entwickeln, das alle Tiere
unter dem Begriff ,Tier* fasst, also die Opposition zu ,Mensch‘ tatsdchlich ontolo-
gisch zu begriinden. Dennoch definiert sich der Mensch in westlichen Kulturen in
Abgrenzung zu ,dem Tier‘. Wie an Martins Erzdhltext auch zu erkennen ist, gibt
es diesen Dualismus in anderen Kulturen nicht.'”® Die zweite These Derridas un-
terstreicht die geschichtsphilosophische Dimension des Tier-Mensch-Dualismus, die
gerade eine ,aufierordentliche Phase“ (Derrida 2010a, 57) durchléuft. Genau davon
zeugt auch Martins Erzéhltext,'®* wie ich im weiteren Verlauf zeigen méchte. Die
dritte These Derridas zielt auf die Beschaffenheit der Limitrophie, eines ,jenseits
des sogenannten menschlichen Randes“ (Derrida 2010a, 57) und genau an diesen
Beziehungen, die ,intim und abgriindig zugleich“ (Derrida 2010a, 58) sind, setzt
Martins Schreiben an. Der franzésische Philosoph fasst seine dritte Hypothese, an
die ich hier anschlieffen mdchte, wie folgt:

3. Au-dela du bord soi-disant humain, au-dela de lui mais nullement sur un seul bord op-
posé, au lieu de ,L’Animal‘ ou de ,La-Vie-Animale*, il y a, déja 1a, une multiplicité hétérogéne
de vivants, plus précisément (car dire ,vivants‘, c’est déja trop dire ou point assez) une mul-
tiplicité d’organisations des rapports entre le vivant et le mort, des rapports d’organisation
et d’inorganisation entre des regnes de plus en plus difficiles a dissocier dans les figures de
Porganique et de I'inorganique, de la vie et/ou de la mort. (Derrida 2006, 53)

Was es auch ganz praktisch bedeutet, sich an diesem ,,Abgrund“ (Derrida 2010a, 52 f.)
zwischen Lebenden und Toten zu befinden, fragt sich Martin: ,,Que veut dire sortir
des abysses ou régne l'indistinct, choisir de reconstruire d’autres limites a I'aide des
nouveaux matériaux trouvés tout au fond de la nuit indifférenciée du réve ? Tout au
fond de la gueule béante d’'un autre que soi ?“ (Martin 2019, 139)

Ahnlich wie Martin die Grenze nicht leugnet, ja sie sogar schlieSen will und
muss, um Uberleben zu sichern, diese aber dennoch nicht einseitig, sondern viel-
faltig denkt, verweist auch Derrida auf eine Grenzkonzeption der Vielheit (franz.
H~multiplicité“, Derrida 2006, 53). Diese ungeheuerlichen Relationen zu diversen
Welten sind nur in dieser unsicheren Schwellenzone, an der Grenze zwischen
Welten, ,den Riandern, der Liminalitit, der Ubergangszone, der Zwischenwelt“
(Martin 2019, 127) denkbar und sie sind bei Martin narrativ geschaffen, konkret

103 Auf diesen Punkt komme ich spéter noch einmal ausfiihrlicher zuriick.

104 Wie in der Einleitung der vorliegenden Arbeit ndher ausgefiihrt, zeugen auch alle anderen
beiden Spuren, welche die Erzéhltexte legen und denen ich in meiner Arbeit folge, von diesen
Verdnderungen im Denken.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 163

und verkérpert zugleich.!®® Es geht ihr auch keinesfalls um eine Opposition zwi-
schen ,dem Menschen‘ und ,dem Tier?, sondern um eine Auseinandersetzung mit
einem sehr konkreten Kamtschatka Béren, den sie einerseits in ihrem eweni-
schen Namen tragt und der sie andererseits — ganz physisch — schwer verletzt
hat. Derrida deutet in seiner 3. These ebenfalls auf die viellogische Beschaffenheit
der Beziehungen zwischen Tieren und Menschen hin, die nicht vollstandig objek-
tiviert sind:

A 1a fois intimes et abyssaux, ces rapports ne sont jamais totalement objectivables. Ils ne
laissent place a aucune extériorité simple d’un terme par rapport a 'autre. Il suit de la que
jamais on n’aura le droit de tenir les animaux pour les espéces d’un genre qu’on nommerait
L’Animal, ’animal en général. (Derrida 2006, 53)

Die Relation scheint fiir Martin zunéchst nur in dieser ,unsicheren, liminaren
Zone“ moglich zu sein, die Derrida als Limitrophie konzipiert und die bei der An-
thropologin unmittelbar mit dem Schreiben verbunden ist:

J’écris depuis des années autour des confins, de la marge, de la liminarité, de la zone front-
iere, de 'entre-deux-mondes ; a propos de cet endroit tres spécial ou il est possible de ren-
contrer une puissance autre, ol ’'on prend le risque de s’altérer, d’ou il est difficile de reve-
nir. Je me suis toujours dit qu’il ne fallait pas se faire prendre au piége de la fascination. [...]
Toute la question devient alors : parvenir a tuer pour pouvoir revenir — a soi, aux siens. Ou
bien : échouer, se faire avaler par I'autre et cesser d’étre vivant dans le monde des humains.
(Martin 2019, 127-128)

Schreibend erkundet die Anthropologin die Beschaffenheit der Grenze und damit
auch der Schwellenzone, die sie bewohnt, denn weder sie noch der Bar sind tot.
Das Schreiben erschafft eine relationale Subjektposition, ein hybrides ,Ich‘, das
Raum und Zeit ebenso quert wie Leben und Tod, Mensch und Tier. ,Je suis allée
au bout de la rencontre archaique mais je suis revenue puisque je ne suis pas
morte. Il y a eu hybridation et pourtant je suis toujours moi. Enfin je crois“
(Martin 2019, 128). Die Praxis des Schreibens eréffnet eine Schwelle fiir diese
Randzone, in der die Limitrophie, das ,drum-herum‘ der Relation unterschiedli-
cher Welten, denkbar und fassbar wird. Wahrend im Thriller von Mouawad der

105 Martin selbst verweist auf Victor Turner, der die Liminalitit als ein ,Dazwischensein®, ein
yAuflerhalb-der-Kategorien-Stehens“ (Turner 2005) beschreibt. Liminadre Zustdnden, wie miedka
zu sein, werden von ihm als Anti-These zur gesellschaftlichen Struktur gesehen und werden
meist in Ritualen geschaffen, die wiederum identitatsstiftend fiir die jeweiligen Gesellschaften
sind. Martins Konzeption geht dartiber hinaus, erschafft sie doch schreibend eine Subjektposi-
tion, die eben nicht antithetisch der Gesellschaft gegeniibersteht, sondern nur relational zu den-
ken ist und damit einer anderen Logik folgt, wie ich zeigen mochte. Zur anthropologischen Kon-
zeption der Liminalitdt vgl. insbesondere Turner 1964 und Turner 1969.



164 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

Protagonist Wahhch mit seinem Hund, dessen Name ,Mason-Dixon Line“ (Mouawad
2012, 358), die Grenzlinie benennt, nach und nach erzihlend in eine Zone der Un-
unterscheidbarkeit (Deleuze und Guattari 1980) treten, bleiben bei Martin die
Rénder der unterschiedlichen Welten sichtbar. In seiner Mischung aus verschie-
denen Genres erzdhlt der anthropologisch informierte Text von Martin eine Ge-
schichte, die unterschiedliche Deutungsansétze nebeneinander bestehen lasst.

Martin konzipiert ihr autobiographisches Schreiben als ein situiertes Wissen,
das die Perspektive, von der aus sie erzahlt, deutlich hervortreten lasst. Schon der
Eindruck der Faktizitdt und die Mischung zwischen sehr personlicher und wissen-
schaftlicher Reflexion, trigt zu einer Situierung des vermittelten Wissens bei. Die
personlichen Bezilige und Betroffenheit werden nicht verschleiert, sondern stehen
im Gegensatz dazu ganz im Zentrum der Erzdhlung. Sie werden aber auch nicht als
starr begriffen. Martins Praxis ist eine klar situierte, soziale Praxis, die in Interak-
tion mit den sie umgebenden menschlichen und nicht-menschlichen Welten ent-
steht. Das, was literarisch entsteht, ist ein viellogisches Textgeflecht, das nicht zufél-
lig die Form der Erzahlung und nicht die Form einer wissenschaftlichen Arbeit
annimmt. Der Text ist dahingehend metareflexiv lesbar. Er wirft die Frage auf, wie
man die Verbindungen zu dieser significant otherness (Haraway 2016a und 2016b),
die der Bar im ,Ich“ hinterlasst, aufrechterhalten kann und wie man diese kompli-
zierte und ambivalente Beziehung erzdhlen kann:

Je dis que rester en vie face a I’ours comme face a ,ce qui vient“ dans ce monde-ci, c’est
accepter la reprise en forme de transformation structurelle. L’unicité qui nous fascine appa-
rait enfin pour ce qu’elle est, un leurre. La forme se reconstruit selon un schéma qui lui est
propre mais avec des éléments qui sont, eux, tous exogenes. (Martin 2019, 79)

Die Einheit ist nur vorgetauscht einheitlich, denn die Form entsteht zwar nach
einem ihr eigenen Schema, aber aus Elementen, die von aufSen kommen. Sie wird
zusammengesetzt aus menschlichen und nichtmenschlichen Entitdten. Zugleich
ist die Frage nach der Relation auch mit der Frage nach einer Poetik und dariiber
mit einer Politik der Asthetik (vgl. Ranciére 2016) verbunden. Denn das, was von
aufien kommt und zugleich die Ilusion der Entitdt bildet, ist bedeutend. Es ist
eine significant otherness (Haraway 2016a und 2016b), mit der Betonung auf ,,sig-
nifikant“. So treten der Kamtschatka Bér und die westliche Chirurgin in einen Di-
alog miteinander: ,Mon corps est devenu un territoire ou des chirurgiennes occi-
dentales dialoguent avec des ours sibériens. Ou plut6t, tentent d’établir un
dialogue. Les relations qui se tissent au sein de ce petit pays qu’est devenu mon
corps sont fragiles, délicates“ (Martin 2019, 78).

Die Erzdhlung entsteht, ebenso wie die Subjektposition der Erzdhlinstanz,
aus den Relationen. Beides erscheint als fragil, zart und viellogisch. Es entfaltet
sich ein nicht-essentialistisches Denken der Opazitét, wie es auch Glissant inshe-



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 165

sondere flr die Poesie beschreibt: ,I’opacité ne favorise aucune essence, qui se-
rait retirée en son seul contentement. Elle déclame en probabilités accessibles les
épaisses dimensions de I'étre-comme-étant, c’est éclair, qui hésite et chavire: poé-
sie“ (Glissant 2009, 70). Diese Erzahlform ist eine Vielheit (Glissant 1996) dhnlich
der Vorstellung Glissants einer Tout-monde, (Glissant 1997), die sich bei Martin
nach asthetischen Eigenregeln aus unterschiedlichen Elementen rekonstruiert.'’®
(vgl. auch Messling 2016, insbesondere 443) Die Begegnung der beiden Spezies ist
eng mit dem Uberleben verkniipft, was seinerseits im Franzosischen auf sprach-
licher Ebene eine prospektive Dimension aufruft: la,vie‘ (das Leben) und ,ce qui
vient“ (das, was kommt) ergénzen sich auf der Ebene der Grapheme.

Ein UberLebenswissen, das Ette in zahlreichen Schriften fiir die Literaturen
der Welt herausgestellt hat, nimmt an dieser Stelle literarische Gestalt an (vgl
Ette 2004, 13, ders. 2022b, 1-34). Mit Martin wird aber auch Kklar, dass es entschei-
dend ist, wie wir in Relation treten und wie wir von den vielféltigen Beziehungen
eines relationalen Weltbewusstseins erzihlen. ,It matters what ideas we use to
think other ideas“ (Strathern 1992, 10), wie Strathern schreibt und damit die Welt
der Ideen auf materielle FiiRe stellt. Gleichzeitig kann diese unmégliche Erzdh-
lung von Menschen und Bér eben nur narrativ, schreibend entstehen und wirk-
sam werden.

4.2.2 Der literarische Text: Tier-Mensch-Beziehungen und relationale
Ontologien

Martins Text ruft also eine etwas andere Krise der Relationalitét als Sarrs Essay auf.
Auf den ersten Blick scheint sie von einer individuellen Krise in Folge ihrer schwe-
ren korperlichen Verletzungen durch den Béren zu schreiben. Bei genauerer Ana-
lyse werden aber weitere Dimensionen des Erzédhltextes sichtbar. Auf dem Spiel
steht keinesfalls nur die Aufarbeitung einer personlichen Lebenskrise, sondern
eine tiefgreifende Auseinandersetzung damit, wie sich die Anthropologin als west-
lich gepragte und sozialisierte Person in Relation zur Welt setzten kann, ohne diese
Ebene als einzigen identitatsstiftenden Bezugspunkt zu konstruieren. ,Die Wider-
standskraft der Asthetik benétigt Zeit, erweist sich dann aber auch als eine Lebens-
kraft, welche ein UberLebensWissen entfaltet, ohne in einen (menschlich ver-
stdndlichen, aber literarisch unergiebigen) Betroffenheitsdiskurs abzugleiten —
nur noch Gesprachsstoff zu sein, austauschbar, verwechselbar® (Ette 2022h, 27),

106 Auf diesen entscheidenden Punkt in der Selbstkonstruktion des erzdhlenden und erzédhlten
Ichs, also der Subjektposition des Texts komme ich spéter erneut ausfiihrlicher zurtick.



166 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

wie Ette zwar im Hinblick auf einen Erzahltext des Autors David Wagner schreibt,
was als Analyse aber ebenso auf Martins Text zutrifft, die tiber ihre Suche schreibt:

La premiére chose a dénouer, avant le pourquoi de ma fuite hors de la forét cet été-1a, c’est
le comment de ma fuite hors de mon propre monde vers la forét, quelques années en ar-
riere. Une pensée assez triviale me trotte dans la téte depuis longtemps : personne n’a
écouté Antonin Artaud qui pourtant avait raison. Il faut sortir de I'aliénation que produit
notre civilisation. Mais la drogue, I’alcool, la mélancolie et in fine la folie et/ou la mort ne
sont pas une solution, il faut trouver autre chose. C’est ce que j’ai cherché dans les foréts du
Nord, ce que je n’ai que partiellement trouvé, ce que je continue de traquer. (Martin
2019, 121)

Die Tier-Mensch-Relation ist fiir Martin dabei zentral, dient der Bar als Anstof8
der Erschaffung dieser relationalen Weltkonzeption und ist zugleich elementarer
Bestandteil davon. Denn folgt Martin den Annahmen der Ewen:innen, bei denen
sie sich aufhaélt, so ist die Relation zwischen ihr und dem Baren unausweichlich.
Der Bar ist ihr iiber ihren ewenischen Namen ,matukha“ eingeschrieben, worauf
auch der Ewene Andrei sie erneut hinweist, bevor sie in die Berge aufbricht:

Je le revois me donner la griffe au moment de partir. Tu sais que tu es déja matukha, je ne
t'apprends rien. Prends-la avec toi quand tu marcheras la-haut. Je I’entends me rappeler
nos discussions pendant mes délires fiévreux, et me mettre en garde contre I’esprit de
Pours, qui me suit, qui m’attend, qui me connait. (Martin 2019, 33)

Ohne das Tier, das sie verfolgt, dem sie aber zugleich auch selbst folgt, ohne den
Béren, den sie auch zu suchen scheint, ist ihre Geschichte einer Relation nicht
denkbar und erzdhlbar. Die Begegnung, der unwahrscheinliche ,Kuss“ an den
Grenzen zwischen unterschiedlichen lebenden Entitdten, die intime Verbindung
zum Kamtschatka Béren erscheint fiir die Erzdhlinstanz (und vielleicht auch fiir
den Baren) vorhergesehen zu sein:

Je me dis que sans me I'avouer j’ai di chercher sur la plaine d’altitude celui qui révélerait
enfin la guerriére en moi ; que c’est sirement pour cette raison que lorsqu’il m’a coupé la
route je ne l’ai pas fui. Au contraire j’ai plongé dans la bataille comme une furie, et nous
avons marqué nos corps du signe de l'autre. Je me 'explique difficilement, mais je sais que
cette rencontre a été préparée. J’ai de longue date posé tous les jalons nécessaires pour me
mener dans la gueule de l'ours, vers son baiser. Je me dis : qui sait, peut-étre que lui aussi.
(Martin 2019, 85-86)

Martin folgt dabei nicht nur philosophischen Fragen nach Tier-Mensch-Relationen,
sondern verbindet diese gleichzeitig mit einem transkulturellen, viellogischen An-
satz. Diese Herangehensweise zeigt sich auch in ihrem Schreiben, das sich vor der
Entstehung ihres Erzahltextes Croire aux fauves auf zwei Notizbiichern verteilt: ein



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 167

buntes ,Tagheft“ und ein ,Nachtheft“ (vgl. Martin 2019, 40—41). Fiir Martins Konzep-
tion einer Weltheziehung spielen Tradume und das Wissen der Ewen:innen iiber
verflochtene Welten eine wichtige Rolle und ihre néchtlichen Tradume und Gedan-
ken notiert sie in einem schwarzen Notizheft. Um ihre Beziehung, die vielfaltigen
Verstrickungen und Verflechtungen zwischen sich selbst und dem Baren fasshar
und ihre eigene Welt bewohnbar zu machen, muss sie zunachst zu denen zurtick-
kehren, ,,die sich mit den Problemen mit Biaren auskennen*:

Je dois m’écarter pour guérir. [...] Maman, je dois redevenir matukha qui descend dans sa
taniére pour passer I'hiver et reprendre ses forces vitales. Et puis, il y a des mystéres que je
n’ai pas fini de comprendre. J’ai besoin de retourner aupreés de ceux qui connaissent les pro-
blemes d’ours ; qui leur parlent encore dans leurs réves ; qui savent que rien n’arrive par
hasard et que les trajectoires de vie se croisent toujours pour des raisons bien précises.
(Martin 2019, 89-90)

Ihre Reise zurtick zu dem indigenen Volk der Ewen:innen, nach einem ersten Hei-
lungsprozess in Frankreich, ist einerseits der Ausgangspunkt fiir ein Verstehen
und ein Rickbeziehen ihres eigenen Ichs. Andererseits ist es auch Flucht vor der
Erfahrung der Kontingenz. Die westliche Medizin und die Psychologie kdnnen
ihre Begegnung mit dem Béren nicht jenseits der Kategorie des Zufalls oder Pechs
und damit fiir Martin nicht hinreichend erkldaren, wie Martin bei der Beschrei-
bung ihrer Begegnung mit der Stationspsychologin im Krankenhaus in Frank-
reich schreibt (vgl. Martin 2019, 55-56). Die komplizierte Geschichte kdnnte leicht
die Geschichte von Wahnsinn sein, denn die Zustdnde, in denen sie sich befindet,
entsprachen genau dieser Definition, wie Martin selbst schreibt:

»Une altération du rapport au monde“, c’est comme ¢a que 'on désigne la folie de maniére
savante. De quoi s’agit-il ? D’une période, d’un instant court ou long durant lequel les limites
entre nous et 'extérieur s’effacent peu a peu, comme si on se désintégrait doucement pour
descendre dans les profondeurs du temps onirique ou rien n’est encore stabilisé, ou les
frontieres entre les existants sont encore flottantes, ol tout est encore possible. (Martin
2019, 120-121)

Aber die Erzdhlung ist komplizierter, und die Annahme der Psychologin einer
eindeutigen Identitét, die durch das Gesicht widergespiegelt wird, ist genau das,
was Martin zum einen in ihrer wissenschaftlichen Tétigkeit widerlegt und ihr
zum anderen nicht zu helfen scheint.

Nicht zuféllig besteht die Entfremdung der Anthropologin von einer monolo-
gischen, unverbundenen Welt schon vor dem eigentlichen, physischen Zusam-
mentreffen mit dem Baren, worauf Andrei sie, wie oben ausgefiihrt, hinweist
(vgl. Martin 2019, 33). Aber auch jenseits ihrer komplizierten Bar-Mensch-
Beziehung, erlebt sie eine allgemeinere Erschiitterung ihrer Welt: ,Que mon



168 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

monde ait été largement altéré avant cette rencontre est indéniable“ (Martin
2019, 120).

Sie muss wieder Béarin, wieder matukha werden, was ihr nur in dem Kontext
der Ewen:innen gelingen kann, und zugleich muss sie verstehen.

Der Erzédhltext bietet so unterschiedliche Lesarten fiir das an, was ihr wider-
fahren ist, und diskutiert diese durchaus: ,En ce jour du 25 aoit 2015, 'événement
n’est pas : un ours attaque une anthropologue francaise quelque part dans les
montagnes du Kamtchatka“ (Martin 2019, 137), wie es in den Zeitungen und im
Gerede des Krankenhauspersonals auf dem russischen Militarstiitzpunkt wieder-
gegeben wird. Es ist nicht die Attacke, von der Martin schreiben will, denn davon
berichten andere bereits. Es ist das Zusammentreffen einer Frau und eines
Béren, das dualistische Konzepte sprengt und Grenzen iiberschreitet und entge-
gen ihrer friheren eigenen Annahme, sehr wohl lebbar und erzéhlbar ist.

L’événement est : un ours et une femme se rencontrent et les frontiéres entre les mondes
implosent. Non seulement les limites physiques entre un humain et une béte, qui en se con-
frontant ouvrent des failles sur leur corps et dans leur téte. C’est aussi le temps du mythe
qui rejoint la réalité ; le jadis qui rejoint I'actuel ; le réve qui rejoint I'incarné. (Martin
2019, 137)

Martin erzadhlt eine schmerzhaft verwobene Geschichte von sich selbst und dem
Béren, von den Mythen der Ewen:innen, mit denen sie in Kamtschatka lebt, ihren
Studien Uber den Animismus als Anthropologin und vom westlichen Glauben,
westlicher und sowjetischer Medizin. Ausgehend von ihrer Welt entfaltet sie er-
zahlend einen Weltentwurf, der Grenzen sprengt, ohne sie zu leugnen. Sie erzahlt
Relationalitit, in der sich Raum und Zeit verschieben:

La scéne se déroule de nos jours, mais elle pourrait tout aussi bien étre advenue il y a mille
ans. Cest juste moi et cet ours dans le monde contemporain indifférent a nos infimes trajec-
toires personnelles ; mais c’est aussi le face-a-face archétypal, c’est ’homme chancelant au
sexe dressé face au bison blessé dans le puits de Lascaux. (Martin 2019, 137)

Wie die Urszene, von der Zeichnungen in den Hohlen von Lascaux erzahlen, begeg-
nen sich Bar und Mensch. Dieses konkrete Ereignis hat aber zugleich eine Ge-
schichte, die Martin {iber die Schachtszene in Lascaux einblendet.!?” Es wird er-
kennbar, dass die Begegnungen an den Grenzen der Definition von Tier und
Mensch immer auch konkret, vom Tod bedroht sind. Martins ,,Szene“ ist aber
kein Mysterium, denn beide — Bar und Mensch — kehren aus dem Unmdglichen
zurick:

107 Zu Hohlen und einer Problematisierung dieser ,Obsession“ in der Gegenwart, vgl. Markus
Messling, Marcel Lepper und Jean-Louis Georget 2019: Hoéhlen. Obsession der Vorgeschichte.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 169

Comme dans la scéne du puits, c’est 'incertitude quant a I'issue du combat qui préside a
I’événement incroyable qui pourtant advient. Mais contrairement a la scene du puits, la
suite n’est pas un mystére, puisque aucun de nous ne meurt, puisque nous revenons de 'im-
possible qui a eu lieu. (Martin 2019, 137)

Es ist auch der Kampf darum zu den Lebenden oder zu den Toten zu zahlen und
hier erinnern Martins Gedanken wiederum an die Derridas, der gar von einem
»Krieg“ (ders. 2010, 54) spricht und im Mitleid angesichts eines nackten Lebens,
eines Tieres den Ausgangspunkt des Denkens sieht. Die Verantwortung ,diesen
Krieg zu denken“ (ebd.) liege, so Derrida, genau dort:

Penser cette guerre dans laquelle nous sommes, ce n’est pas seulement un devoir, une res-
ponsabilité, une obligation, c’est aussi une nécessité, une contrainte a laquelle, bon gré ou
mal gré, directement ou indirectement, nul ne saurait se soustraire. Désormais plus que ja-
mais. Et je dis ,penser cette guerre, parce que je crois qu’il y va de ce que nous appelons
»penser“. L’animal nous regarde, et nous sommes nus devant lui. Et penser commence peut-
étre 1a. (Derrida 2006, 50)

Der Offenheit, der Unsicherheit der Begegnung zwischen Mensch und Bar, tritt
auch bei Martin nicht der Tod einer Entitdt entgegen, sondern daraus entsteht die
Relation, fiir die sie sich verantwortlich zeichnet und fiir die sie Verantwortung
ubernimmt, indem sie dartiber schreibt. Beide, die Anthropologin und der Bar,
kehren aus dem Unmadglichen, der Offenheit der Definition zurtick. Dieses Zu-
riickkehren aus der Unmaglichkeit 16st bei Martin zunachst eine Krise aus und ist
zugleich Ausgangspunkt ihres schreibenden Denkens. Martin und Sarr teilen
zwar die Diagnose einer Krise der Relationalitdt, aber wie oben beschrieben,
unter verschobenen Vorzeichen und bei Martin auf einer sehr situierten, weniger
allgemeinen Ebene. Es ist keine rein politische Analyse, die explizit eine Ausein-
andersetzung mit postkolonialen Strukturen sucht, und dennoch sind Politik und
Asthetik bei Martin eng miteinander verkniipft. Sie sucht einen Weg ihre Ge-
schichte jenseits der westlichen Kategorien von ,Wahnsinn®, ,Andersartigkeit*
und dem ,Selbstidentischen“ zu erzdhlen. Von der sie behandelnden Psychologin
in Frankreich kann sie sich nur unverstanden fithlen.

Le lendemain, la psychologue du service me rend visite. [...] Elle me scrute d’un regard qui
se veut aimable et plein de bonne volonté. Mais vraiment, comment vous sentez-vous ? in-
siste-t-elle. Un silence, puis elle reprend. Parce que, vous savez, le visage, c’est I'identité. Je
la regarde, ahurie. (Martin 2019, 55)

Sie hat zuvor schon Jahre damit verbracht, sich eben gegen solche monologischen
Identitatsvorstellungen zu wenden. Thre Wut schreibt sie nieder, kann sie aber
nicht aussprechen:



170 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

Je voudrais lui expliquer que je collecte depuis des années des récits sur les présences multi-
ples qui peuvent habiter un méme corps pour subvertir ce concept d’identité univoque, uni-
forme et unidimensionnel. Je voudrais aussi lui dire tout le mal que cela peut faire, d’é-
mettre un tel verdict lorsque, précisément, la personne qui se trouve en face de vous a
perdu ce qui, tant bien que mal, reflétait une forme d’unicité, et essaie de se recomposer
avec les éléments désormais alter qu’elle porte sur le visage. Sauf que je garde ¢a pour moi.
Je n’arrive qu’a assembler un courtois : Je crois que c’est plus compliqué. (Martin 2019,
55-56)

In der Suche nach einem Ausweg entfaltet Martin, &hnlich wie Sarr, utopisches
Potential. Ihr Text zeichnet die Suchbewegung nach und Martin verarbeitet das
Gefiihl der Entfremdung schreibend. Die Anthropologin wendet den Krisenzu-
stand der ,Entfremdung von der Welt“ (Martin 2019, 120) und der entfremdeten
Welt, eines verdanderten Weltverhéltnisses produktiv, indem sie ihn als einen of-
fenen Zustand der Verbindungen verschiedener Welten fasst. Sie beschreibt die
Geburt einer relationalen Subjektposition, die sich schreibend selbst erschafft
(vgl. Martin 2019, 16-17). Vieles ist moglich, auch das Zusammenfiithren unter-
schiedlicher Logiken, die vor dem Beginn des Schreibens von Croire aux fauves
(2019) noch auf unterschiedliche Notizhiicher verteilt waren:

Le carnet diurne et le cahier nocturne sont I'expression de la dualité qui me ronge ; d’'une
idée de I'objectif et du subjectif que je sauve malgré moi. Ils sont respectivement l'intime et
le dehors ; 'écriture automatique, immédiate, pulsionnelle, sauvage, qui n’a vocation a rien
d’autre que de révéler ce qui me traverse, un état de corps et d’esprit a un moment donné,
et celle, paradoxalement moins léchée mais plus controlée, qui sera par la suite travaillée
pour devenir réflexive, et qui finira dans les pages d'un livre. (Martin 2019, 40-41)

Auch in diesem literarischen Text ist das Imagindre entscheidend um dem, was
die westliche Psychologie als ,Wahnsinn‘ beschreibt, zu entkommen. Es entsteht
uber das Schreiben eines Selbst, iiber das autobiographische Schreiben, ein Den-
ken, das wie Glissants ,archipelisches Denken“ (Glissant 2009, 45) versucht mit
dem Chaos der Welt als Ganzes und der Implosion der Welt auf individueller
Ebene zurechtzukommen. Dieses Verstehen der vielfaltigen und viellogischen
Weltbeziige gelingt Martin tber die Praxis des Schreibens. Fiir die Anthropologin
Martin mit ihren zwei Notizbtichern ist die Entscheidung, tiber alles zu schreiben,
sobald sie kann (vgl. Martin 2019, 21-22), der Anfangspunkt ihrer neuen Relation
zur Welt. In der Entstehung ihres viellogischen Erzahltextes, iberfiihrt sie die un-
terschiedlichen Feldnotizbiicher, die eine Dualitdt widerspiegeln, schliefilich in
einen einzigen Text (vgl. Martin 2019, 150). Das Schreiben erscheint als eine Mdg-
lichkeit, die verwundeten Beziehungen zu reparieren und der Unmoglichkeit der
Subjektposition, in der sich Martin befindet, zu entkommen: ,Au cceur du systeme
de soins russes je suis. [...] Je me dis qu’on ne me croira pas quand je le raconte-



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =— 171

rai, si je sors, si je m’en sors. Je me dis : je ’écrirai quand je pourrai“ (Martin
2019, 22).

Martins Text schafft so eine spezifische Form der Relationalitdt und erzéhlt
gleichzeitig dartiber, wie die Beziehung zwischen verschiedenen Welten erzahlt
werden kann. Thr Erzahltext ist damit auch metareflexiv lesbar.

Wir Menschen setzen uns nicht nur narrativ in Beziehung zur Welt, der Mensch
erschafft sich erzahlend auch selbst und tut dies — geprdgt von den Annahmen
des européaischen Universalismus — auch in Abgrenzung zum Tier. Nicht zuletzt
deswegen polarisieren sich Krisen der Gegenwart an der zuvor als stabil wahrge-
nommenen Grenze zwischen Tier und Mensch (vgl. Derrida 2006, 50). Die indi-
gene Daria in Martins Buch tut dies ebenso wie Nastassja Martin selbst. Gleichzei-
tig sind Texte in der Lage, unterschiedliche Logiken zu verbinden, wie auch
Martins Erzahltext zeigt, der auch davon erzahlt, was Daria berichtet:

Daria essuie la sueur qui perle sur son front avec un mouchoir, pose son menton dans ses
mains jointes, baisse la voix, commence a raconter. Ce jour particulier, ce jour ou moi je
courais au-devant de mon ours, ce jour ou eux étaient loin des volcans dans leur forét.
(Martin 2019, 37)

Das ,Ich“ (,moi“), das ,mein“ und ihr, Darias Wald, konnen in Gestalt der Erzah-
lung nebeneinander treten und ein Beziehungsgeflecht bilden. Diese vielféltigen
Relationen bleiben aber nicht einzig im Imaginéren, in der Fiktion verhaftet, die
Erzdhlung wirkt auch zuriick auf die textexterne Wirklichkeit.

Wie Haraway erinnert uns Martin gleichzeitig an die ,materiell-semiotischen®
(Haraway 1988, 2007, 2016a, 2016h, 2016c) Konsequenzen von Narrativen, Mythen
und Traumen, die nicht vergessen werden durfen, um sich ernsthaft relational zur
Welt in Beziehung zu setzen. Die Attacke durch den Baren macht es nicht nur fiir
das erzéhlte ,Ich‘ notwendig, sich selbst neu zu denken, sich erzdhlend in Bezie-
hung zu diesem spezifischen Tier zu setzen. Die Geschichte, die Martin erzahlt, ist
die Geschichte ihrer eigenen Genesung auf korperlicher und seelischer Ebene. Fik-
tion und Faktizitat treffen sich in der Subjektposition des geschriebenen Ichs. Der
Gewalt des Zusammenstofies muss begegnet werden. Auch die zwischenmenschli-
chen Relationen werden durch den Béren verandert, wenn Daria, Martins Bezugs-
person bei den Ewen:innen und ihre Familie aus Frankreich sich im Krankenhaus
in Russland zum ersten Mal {iberhaupt treffen:

Une étrange famille se crée, ma mére, mon frére et eux, pour la premiere fois dans le méme
espace-temps, tous projetés dans une zone incertaine, liminaire. Je deviens un trait d’'union
improbable, entre eux comme étres humains, et avec le monde des ours la-haut dans la
toundra d’altitude. (Martin 2019, 37)



172 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

Die ,seltsame Familie“ wird durch unterschiedliche Beziehungen geschaffen und
trifft sich in dieser liminaren Schwellenzone, und Martin schreibt von diesen viel-
faltigen Beziigen. Eine dhnliche anti-genealogische, ,seltsame Familie‘ bilden auch
der Hund Mason-Dixon Line, der Protagonist Wahhch Debch und Winona in
Wajdi Mouawads Text Anima (2012, 405). Eine nicht-genealogisch und auf Bluts-
verwandtschaft angelegte Familienvorstellung liegt also beiden Erzédhltexten zu-
grunde. Darin kann eine Aufforderung an ein Zusammenleben in ,Differenz und
in Frieden“ (Ette 2022c, 492) gelesen werden, das alle Lebewesen potentiell mitein-
schliefst. Nicht die Blutsverwandtschaft, ja nicht einmal die Zugehorigkeit zu
einer Spezies formen Familien. Auch diese Einsicht muss zur Konzeption einer
All-Welt gehoren. Die Relationen sind keine ,parenté’, sondern Ahnlichkeiten jen-
seits von starren, identitiren Grenzen. Sie sind bei Martin, ebenso wie bei
Mouawad, aber nur in Grenzsituationen des Lebens, an der Limitrophie moglich.

Die Beziehungen neu zu denken, bedeutet auch den Schmerz zu fiihlen, wie in
Martins Text deutlich wird. Die Relation hat einen Preis, und die Verluste miissen
anerkannt und betrauert werden. Auch wenn Heilung einsetzt, bleiben Narben
sichtbar:

Les cicatrices rouges du visage sont encore un peu gonflées, celles du cuir chevelu sont en
train de disparaitre sous le duvet sombre qui repousse. Je m’effondre au sol, et je laisse mes
larmes tout inonder. Je pleure comme une petite fille abandonnée, je pleure tout ce qui n’a
Ppas pu étre évité, je pleure mon ours, mon visage d’avant perdu, mon existence antérieure,
elle aussi certainement perdue, je pleure tout ce qui ne sera plus jamais pareil. (Martin
2019, 51)

Thr Képer ist von der Relation gekennzeichnet. Diese ldsst sich als ein Seinszu-
stand und eine Praxis, als ein gemeinsames Werden von menschlichem und tierli-
chem Subjekt fassen. Was so gewaltvoll und schmerzhaft verloren ging, ist aber
auch eine Subjektposition, eine ausschlieSlich im westlichen, logozentrischen
Denken verwurzelte Identitit, die Martin nicht wieder annehmen kann, selbst
wenn sie das wollte. Gleichzeitig ist diese Relation zwischen Homo sapiens sapi-
ens und Ursus arctos piscator — und hier folgt Martin den Arbeiten ihres Lehrers
Descola — auch eine Geschichte Jenseits von Natur und Kultur'®® (Descola 2018).
Hier liegt ein entscheidender Punkt, um Tier-Mensch-Relationen neu denken zu
lernen. Es gibt einerseits kein Zurtick mehr hinter die Erkenntnis, dass wir Men-
schen in komplexeren Zusammenhéngen als dualistisch gegeniibergestellte Spha-
ren des Lebendigen leben. Die Relationen, die Verflechtungen, Faltungen der
Grenze sind ldngst da und die Beziehungen zur Welt viel komplizierter als Dualis-
men und starre Grenzen. Andererseits verweist Martin in ihrer personlichen Ver-

108 Franz.: Ders. (2005): Par-dela nature et culture. Paris: Gallimard.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 173

arbeitung auch auf das grundsatzlichere Problem, dass eine andere Bezugnahme
zur Welt nicht funktionieren kann, ohne zuvor nach den Beschadigungen, den
schmerzlichen Verlusten zu fragen (vgl. Basil et al. 2020). Eine vollstandige Auflo-
sung der Differenz kann es weder geben, noch erscheint sie zielfithrend (vgl.
Messling 2016, 450-453 und 2019).

Um die Beziehung zu reparieren, um die Qualitit der Beziehung zu verbes-
sern, muss die Relation selbst im Zentrum der Subjektposition stehen, nicht die
Grenze. Die Beziehung zu bewohnen bedeutet, die Subjektposition in Bewegung
zu bringen, sie zu problematisieren und sie dennoch gleichzeitig zu verorten.
Und genau dies tut Martin schreibend und indem sie davon erzéhlt: ,je suis a la
frontiére de 'humanité, a la lisiere je crois de ce qu’on peut supporter (Martin
2019, 20), reflektiert das erzdhlende ,Ich‘ als sie der Willkiir des Krankenhausper-
sonals ausgeliefert, ans Bett gefesselt liegt. Die Autorin Martin erschafft diese Sub-
jektposition durch ihr Schreiben und reflektiert ihre eigene Position in der Welt
uber das Erzahlen. Thr Schreiben repariert die Relationen innerhalb und aufSer-
halb des Erzédhltextes. Dies kann sie, weil die Erzdhlung, mit Messling als ,eine
Versprachlichung von Erfahrung“ (ders. 2019, 32) verstanden, ein anderes, poeti-
sches und poetisiertes Bewusstsein von Welt, evoziert und hervorbringt. Die Mog-
lichkeit des Reparierens hangt damit zu zusammen, dass Martin sich schreibend
die Geschichte aneignet, die ihr widerfahren ist. Es ist ihre Geschichte, ihr eweni-
scher Name matukha, ihr Bir und ihre eigene, inkorporierte Perspektive, aus der
sie erzdhlt:

Je pense & mon histoire. A mon nom événe, matukha. Au baiser de Pours sur mon visage, a
ses dents qui se ferment sur ma face, 8 ma machoire qui craque, & mon crane qui craque,
au noir qu’il fait dans sa bouche, a sa chaleur moite et a son haleine chargée, a 'emprise de
ses dents qui se relachent, a mon ours qui brusquement inexplicablement change d’avis, ses
dents ne seront pas les instruments de ma mort, il ne m’avalera pas. (Martin 2019, 25)

Diese Erzahlperspektive ist zugleich aber die einer relationalen Subjektposition,
die sich eben nicht vereinfachend auf eine einzige Wurzel zuriickfithren liefie —
auch nicht auf ein reales Ich der Autorin, selbst wenn der autobiographische Text
eben keine einfache Fiktion ist. Die Subjektposition ist geprdgt von den Beziigen
zwischen der erzdhlten Welt und der aufSerdiegetischen Wirklichkeit, zwischen
anthropologischer, wissenschaftlicher Auseinandersetzung und tiefer, persén-
licher Reflexion. Die Geschichte entsteht aus diesen Relationen.

Die Relation zum und mit dem Béren erscheint unausweichlich und zugleich
ist ihr Gewalt eingeschrieben. Die Ewen:innen fordern dafiir in ihrem animisti-
schen Denken Vergebung:

Il dit : Nastia, tu as pardonné a l'ours ? Silence a nouveau. Il faut pardonner a l'ours. Je ne
réponds pas tout de suite, je sais que je n’ai pas le choix, et pourtant pour une fois je



174 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

voudrais m’insurger, contre le destin, contre les liens, contre tout ce vers quoi on va et qui
est inéluctable, je voudrais lui crier que j’aurais voulu le tuer, 'expulser hors de mon sys-
teme, que je lui en veux tellement de m’avoir défigurée ainsi. Mais je ne le fais pas, je ne dis
rien. Je respire. Oui. J’ai pardonné a 'ours. (Martin 2019, 35)

Auf die problematische Dimension dieser Passage, die sich insbesondere aus
einer feministischen Perspektive ergibt, weist Hannah von Sass hin (vgl. Sass
2022). Sie problematisiert an dieser Stelle die ,durchaus fragwiirdige Tendenz der
Vergebung gegeniiber der Gewalt, die ihr [Martin] begegnet ist“ (Sass 2022). Ge-
rade auch weil die Aufforderung zur Vergebung von Andrei, einem ménnlichen
Ewenen kommt. Aber auch die Erzdhlinstanz selbst scheint hier unsicher zu sein
und begegnet der Aufforderung zundchst mit Schweigen. Die Vergebung gegen-
iber dem Béren spielt sich auf einer anderen Ebene bei Martin ab. Sie kommt im
Erzahltext nicht ,einfach der Aufforderung Andreis nach. Auch die Aufforderung
des Ewenen kann weniger als ein Aufruf zur Vergebung von Gewalt im Allgemei-
nen, wie im spezifischen Sinne, als ein Ausdruck der ewenischen Vorstellung
sein, dass die Protagonistin nur Frieden in der Vergebung findet.

Die Autorin Martin reflektiert in ihrem Text, der zugleich eine Denkbewe-
gung nachvollziehbar macht, die genderspezifische Dimension durchaus, wenn
sie darauf hinweist, dass auch fiir Daria, die ebenfalls schon immer ,von dem
Béren wusste“ (Martin 2019, 34), die Verbindung von Martin mit dem Baren etwas
Unausweichliches hatte. Sie erhebt dennoch Andrei gegeniiber Vorwiirfe (vgl.
Martin 2019, 34). Martins Erklarung fir diesen unterschiedlichen Umgang von An-
drei und Daria bleibt allerdings seltsam eindimensional, wenn sie diese Differenz
geschlechterspezifisch mit dem Mutter-sein Darias erklart:

Mais Daria a quelque chose qu’Andrei n’a pas, qu'Andrei n’aura jamais : c’est une meére.
Une femme qui connait la douleur dans ses chairs, la vie et la mort, et qui plus que tout au
monde aspire a protéger ceux qu’elle aime et a leur épargner la souffrance. (Martin
2019, 34)

In Martins Reflexion der unterschiedlichen Umgangsweisen bleibt die Anthropo-
login an dieser Stelle dem Wissen der Ewen:innen treu. Sie erklart diese aus den
unterschiedlichen Blickwinkeln, ohne eine westliche Deutungsperspektive auf die
Szene anzuwenden. Hierin liegt auch eine Stirke des Textes, denn dieses vieldi-
mensionale Schreiben zwischen Wissenschaft und (Auto-)Fiktion kann so einer-
seits dem Imagindren Rechnung tragen, das fiir Sarr, aber auch fir Glissant so
entscheidend in der Reflexion der Relation ist. Andererseits lasst der anthropolo-
gisch informierte Text die Leser:innen aber auch an der Forschung der Anthropo-
login Martin teilhaben.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 175

4.2.2.1 Materialitdt und Relationalitat der Subjektposition

Ihr Text ist trotz der inhdrenten Gewalt, der Spannungen und Differenzen zu-
gleich eine Erzdhlung von einer Rekonstruktion, wie sie selbst schreibt (s. oben),
allerdings nicht eines abschliefenden Heilens, von dem keine Spuren ubrig-
bleiben:

Tout a déja eu lieu : mon corps est devenu un point de convergence. C’est cette vérité icono-
claste qu’il faut intégrer et digérer. Il me faut désamorcer 'animosité des fragments de mon-
des entre eux et a I'intérieur pour ne considérer ici que leur alchimie future. Et pour para-
chever cette opération de corps et d’esprit, il faut dés a présent refermer les frontiéres
immunitaires, recoudre les ouvertures, les résorber, c’est-a-dire décider de clore. Il faut cica-
triser. (Martin 2019, 77)

Um zu heilen oder, der japanischen Technik des Kintsugi dhnlich, sichtbar ,zu
vernarben“ (Martin 2019, 77), mussen die Beziige inkorporiert werden. Die Rela-
tion, die sich daraus ergibt, lasst immer auch Spielrdume offen. Die Verletzungen,
die Trennlinien und die ihnen eingeschriebene Gewalt konnen nicht getilgt wer-
den, sondern bleiben als Narben sichtbar. Aber, so betont es Ette: , Literatur ist in
ihrem Kern weit mehr als ein Erzdhlen von Gewalt: Sie ist dsthetische Transfor-
mation von Gewalt. Auch im Leben der Literatur ist der Tod stets allgegenwartig —
als Bedrohung, als Antrieb, als unverzichtbarer Bestandteil des Lebens. Das be-
drohte Leben in Kreativitat zu transformieren: Dies ist die Kraft der Literatur, die
tief aus der Gewalt schopft“ (Ette 2022b, 25). Eine solche ,Kraft der Literatur
(ebd.) ist in Martins Text lesbar.'®® Dazu miissen aber die Beziige und die Bedeu-
tungen, ja die Relationen, zu einem bestimmten Zeitpunkt auch beschrankt
werden:

Clore, C’est accepter que tout ce qui a été déposé en moi en fait désormais partie, mais que
dorénavant on n’entre plus. Je me dis : dedans, ¢a doit vraiment ressembler a ’arche de
Noé. Je ferme les yeux. L’eau monte les quais sont inondés il faut lever I'ancre fermer les
écoutilles nous avons tous ceux qu’il nous faut pour affronter océan adieu partons navi-
guer. (Martin 2019, 78-79)

Indem sie die vielféltigen Relationen als integrale, unausweichliche Bestandteile
ihres eigenen Selbst, als relationale Subjektposition begreift, kann sie die Welt be-
wohnen. Das ist die ,ikonoklastische Wahrheit“, die das erzdhlende Ich anneh-
men muss (vgl. Martin 2019, 77) und diese Wahrheit enthdlt eine materielle, physi-
sche und sehr korperliche Dimension. Um vernarben zu kénnen, miissen dem

109 Vgl. hierzu auch die Potsdamer Habilitationsschrift von Markus Alexander Lenz 2022: Die
verletzte Republik — Erzdhlte Gewalt im Frankreich des 21. Jahrhunderts (2010-2020).



176 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

Offenen Grenzen gesetzt werden, wie Martin betont. Zugleich machen diese kor-
perlichen Narben die Relationen auch sichtbar:

Je ne me ressemble plus, ma téte est un ballon griffé de cicatrices rouges et enflées, de
points de suture. Je ne me ressemble plus et pourtant je n’ai jamais été aussi proche de ma
complexion animique; elle s’est imprimée sur mon corps, sa texture reflete a la fois un pas-
sage et un retour. (Martin 2019, 36)

Ein selbstidentisches Ich gibt es nicht mehr. Zugleich erschafft Martin sich schrei-
bend neu; die zusammengesetzte korperliche Textur geht in den Text, in ihr
Schreiben an der Limitrophie tuiber. Die Komplexitat ist der Ausweg. Hier geht
Martins Erzdhltext auf der Ebene der relational entworfenen Subjektposition
iber den Entwurf Glissants einer Poétique du divers (1996) hinaus. Wahrend
Glissants Poetik der Vielheit (2005) ,ihren grofien Verdienst in der politischen Ge-
wichtung singuldrer Welterzdhlungen und deren permanenter Bezliglichkeit in
Zeiten des Kulturkampfes hat,“ wie Messling schreibt, bleibt sie doch angesichts
der Gewaltfrage paradox, denn dieser hat sie gerade durch die Offenheit wenig
entgegenzusetzen (vgl. Messling 2019, 173). Die Anthropologin Martin entwickelt
in ihrem Text dagegen ein Kérperwissen, das deutlich macht, dass sie der radika-
len Offenheit angesichts der Gewalterfahrung'® mit dem Béren Grenzen setzen
muss, um nicht fiir immer ,besetztes Gebiet“ (Martin 2019, 68) zu sein. Die Gren-
zen ein Stiick weit zu bewahren, ist auch eine sehr korperliche Uberlebensfrage
fiir Martin.""*

Im Hinblick auf eine Anthropologie schreibt Haraway unter Bezugnahme auf
Marilyn Strathern: ,Strathern wrote about accepting the risk of relentless contin-
gency; she thinks about anthropology as the knowledge practice that studies rela-
tions with relations, that puts relations at risk with other relations, from unexpec-
ted other worlds“ (Haraway 2016, 12). Die Anthropologie ist also diejenige
Wissensform, fiir die die Relation zentral und zugleich prekér ist, denn sie steht
nie fest, situiert aber dennoch wie in einem Knotenpunkt. Und auch fiir Martin
Offnet die Arbeit als Anthropologin Rdume, um ,sie-selbst“ zu werden:

110 Zu einer an Martins Text ebenfalls anschliefSbaren Frage der Verhandlung von Gewalt im
zeitgendssischen franzdsischen Roman vgl. Markus Lenz 2022: Die verletzte Republik. Lenz arbei-
tet in seiner Studie detailliert anhand des Gewaltdiskurses in Frankreich heraus, wie Literatur,
auch als Kulturtechnik verstanden, Subjektivitat erfahrbar macht. Dies findet sich auch in Croire
aux fauves (Martin 2019). Im Fokus meiner Arbeit steht allerdings nicht die Frage nach der Ge-
walt und einer Verbindung von Soziologie und Literaturwissenschaft, sondern Tier-Mensch-
Relationen, die auch als Relationen zwischen Theorie und literarischer Praxis fasshar gemacht
werden soll.

111 Zum ,Uberlebenswissen“ der Literaturen der Welt vgl., wie in der Einleitung und den vorhe-
rigen Kapiteln naher ausgefiihrt, inshesondere auch Ette 2004.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 177

Heureusement, a 'aube de I'age adulte, j’ai rencontré 'anthropologie. Cette discipline a con-
stitué pour moi une porte de sortie et la possibilité d’un avenir, un espace ou m’exprimer
dans ce monde, un espace ou devenir moi-méme. Je n’ai simplement pas mesuré la portée
de ce choix, et encore moins les implications qu’allait entrainer mon travail sur I’animisme.
A mon insu, chacune des phrases que j’ai écrites sur les relations entre humains et non-
humains en Alaska m’a préparée a cette rencontre avec ’ours, I'a, en quelque sorte, préfigu-
rée. (Martin 2019, 86)

Zugleich hat ihre Forschung zum Animismus sie zwar auf das Zusammentreffen
mit dem Béren vorbereitet, es sichert aber nicht ihr Uberleben. Die vielfiltigen
Bezlige, die vielféltigen Lebewesen wie Viren und Bakterien, mussen zu einem be-
stimmten Zeitpunkt auch ganz praktisch eingehegt werden, wenn Martin
iberleben méchte:

Je veux fermer mes frontieres, jeter les intrus dehors, résister a I'invasion. Mais peut-étre
suis-je déja assiégée. Chaque fois c’est la méme chose. Face a ces pensées-1a, je sombre : je
sais qu’avant de fermer mes frontiéres, il faudrait déja pouvoir les reconstruire. (Martin
2019, 68)

Es geht also keineswegs um eine Auflosung oder Leugnung von Grenzen, sondern
um ein Bewohnbar-machen einer Zone ,jenseits-von“ antagonistischen Dualis-
men. Thre Arbeit als Anthropologin hat damit zu tun. Darin sucht sie auch Wege
der Kontingenzbewéltigung.

Trop C’est trop, je m’étais dit. Je m’en vais, je dois fuir hors de ce systeme de significations et
de résonances qui menace ma santé mentale. Plus tard, je lisserai tous ces fragments d’expé-
riences ingouvernables, je les transformerai en données enfin suffisamment essentialisées
et désincarnées pour pouvoir étre manipulées et mises en relation les unes aux autres. Plus
tard, je ferai mon métier d’anthropologue. Pour l'instant je dois couper, radicalement:
je m’en vais vers les montagnes, je veux de I'air, pas d’obstacles pour le regard, du froid, de
la glace, du silence, du vide et de la contingence, surtout plus de destin, et encore moins de
signes. (Martin 2019, 135)

Das Ausbalancieren, das Bewohnbar-Machen der Limitrophie gelingt Martin aber
letztlich erst schreibend, indem sie sich auch von ihren zwei getrennten Notizbi-
chern verabschiedet und alles — ihre (wissenschaftlichen) Beobachtungen vom
Tag und ihre Eindriicke in der Nacht in einen einzigen Erzédhltext fliefden lasst.

4.2.2.2 Die Welt in Relation bewohnbar machen

Ahnlich wie Sarr in seiner Krisendiagnose in Habiter le monde (2017) argumen-
tiert, hat auch Martins ,Krise ihres Lebens‘ nicht mit der Quantitdt der Relationen
und der Frage nach dem Bewohnen von Welt zu tun. Sie steht in Verbindung zur
Welt, und die Beziehungen zu anderen Entititen sind zahlreich. Es gibt eher ein



178 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

Zuviel als ein Zuwenig an Verstrickungen, die daher auch zu einem bestimmten
Zeitpunkt wieder beschrankt werden miissen. Selbstbeziigliche Erklarungsmo-
delle helfen ihr aber ebenso wenig weiter. Martins Problem ist, dass es kein
selbstbezogenes Problem ist, es hat eben nicht nur mit ihr selbst zu tun. Es ist ein
Problem der vielféltigen Beziige und Beziehungen. Sie reflektiert dazu:

Mon probléme, c’est que mon probléme n’appartient pas qu’a moi. Que la mélancolie qui
s’exprime dans mon corps vient du monde. [...] J’ai rejoint les Evénes d’Icha et j’ai vécu dans
la forét avec eux pour une raison bien en deca de celle d'une recherche comparative. J’ai
compris une chose : le monde s’effondre simultanément de partout, malgré les apparences.
Ce qu’il y a a Tvaian, c’est qu’on vit consciemment dans ses ruines. (Martin 2019, 123)

Aber um sich selbst nach der Attacke des Biren neu zu definieren, muss sie die
vielfaltigen Relationen, die das erzédhlte Ich durchkreuzen, lernen zu verkdrpern,
eine andere Gestalt annehmen; sie muss an der Qualitdt der Relationen arbeiten.
Dies setzt einerseits eine Beschrankung der Relationen voraus. Andererseits
bricht ,die Welt iiberall auf einmal zusammen* (ebd.), weshalb es unumgéanglich
ist, die Relationen zur Welt zu tiberdenken. Dies bedeutet auf der einen Seite die
Notwendigkeit, die Konstruktion von Welt zu iiberdenken, wie es auch Sarr nahe-
legt. Auf der anderen Seite ist dies fiir die Anthropologin nur méglich, in dem sie
sich die verschiedenen Bezlige verdeutlicht, sie fiir sich klart und sich so in den
L2Ruinen“ der Welt einrichtet.

Die Suche nach Wahrheit ist auch bei Martin nur als situierte und relationale
Praxis denkbar, die niemals ungebrochen sein kann und immer auch den ,trouble“
(Haraway 2016c) mitdenkt. Sie méchte ihre Welt nicht befrieden, aber verstehen:

Si Pours est un reflet de moi-méme, quelle expression symbolique de cette figure suis-je en
train d’explorer le plus assidfiment ? S’il n’y avait pas eu son regard jaune dans mon regard
bleu, peut-étre aurais-je pu me satisfaire de ces correspondances. Quoique je préférerais
employer le terme résonance. Mais il y a eu nos corps entremélés, il y a eu cet incompréhen-
sible nous, ce nous dont je sens confusément qu’il vient de loin, d’un avant situé bien en
deca de nos existences limitées. [...] La vérité sur moi, c’est que je n’ai jamais cherché a paci-
fier ma vie, et encore moins mes rencontres. (Martin 2019, 85)

Hier stimmt sie der Psychotherapeutin im franzésischen Krankenhaus zu: Sie fin-
det keinen Frieden und kann dem Wort auch keine echte Bedeutung beimessen.
Die Verstrickung des Ichs mit dem Béren, das einen strikten Dualismus zwischen
Tier und Mensch transzendiert, beunruhigt die Anthropologin einerseits, doch zu-
gleich begreift sie die Krise auch als Chance und Denkanstofs:



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 179

Je trouve quoi dire, parce que la situation de crise me parait toujours bonne a penser ;
parce quelle recéle la possibilité d’une autre vie, d’'un autre monde. Par contre, je n’ai ja-
mais su faire avec I’'apaisement ni la stabilité ; le calme n’est pas mon fort. (Martin 2019, 85)

Hier zeigt sich noch einmal deutlich, dass in der Krisensituation Potentialitat
liegt. Die Krise 6ffnet in Martins Text die Mdglichkeit auf ein ,anderes Leben*
und eng damit verbunden, auf eine ,andere Welt“. Sie ist wie bei Sarr Ausgangs-
punkt des Denkens. Auch Haraway fordert uns dazu auf, die Beunruhigung, die
Krise, den ,trouble“ zum Ausgangspunkt zu nehmen: Staying with the trouble ist
so auch der Titel von einem von Haraways Biichern (Haraway 2016b). Er offen-
bart zugleich durch den appellativen Charakter, den politischen sowie ethischen
Anspruch von Haraway.

Staying with the trouble requires making oddkin; that is, we require each other in unexpec-
ted collaborations and combinations, in hot compost piles. We become-with each other or
not at all. That kind of material semiotics is always situated, someplace and not noplace,
entangled and worldly. (Haraway 2016b, 4)

Die unwahrscheinlichen Begegnungen werden in Haraways Kompost fruchtbar.
Und auch fiir Martin liegt in der Uneindeutigkeit, dem trouble (Haraway 2016b
und 2016¢), eine Potentialitit, die Hoffnung auf ein anderes Leben beziehungs-
weise eine andere Welt gibt:

Je sais faire avec les métamorphoses, I'explosion, le kairos, I'événement. Je trouve quoi dire,
parce que la situation de crise me parait toujours bonne a penser ; parce qu’'elle recéle la
possibilité d’une autre vie, d’'un autre monde. (Martin 2019, 85)

Werden ist, wie Deleuze und Guattari betonen und an deren Denken Haraway an-
schlieft, ein gemeinsam Werden (vgl. Deleuze und Guattari 1980).""? Bei Haraway
wird es als ,becoming-with“ (Haraway 2008, 314; 2016a, 221 ff.) noch deutlicher.
Dieses Werden ist, wie bei Martin auch, kein Abgrenzungsprozess, sondern ein
Prozess, der Relationen herstellt und zugleich als notwendige Bedingung voraus-
setzt.

112 Vgl. hierzu auch das von Souleymane Bachir Diagne untersuchte Konzept eines ,faire huma-
nité ensemble“, wie der Philosoph es im ,Ubuntu als Antwort auf den Konflikt der Kulturen®
(Diagne 2020) préagt. Auch Diagne geht es darum, Konzeptionen einer neuen ,humanité“ auszulo-
ten, die nur gemeinsam tragfahige Konzepte denkbar machen. Dabei beschrankt sich der Philo-
soph allerdings zunéchst auf menschliche Lebewesen. Martins Text dagegen legt den Fokus auf
eine personliche Auslotung der Relation zu den Ewen:innen und ,ihrem Bédren‘. Inwiefern
Diagnes Konzept um den Einschluss von nichtmenschlichen Entitdten erweiterbar ist und so fiir
die Fragestellung meiner Arbeit und der weiter zu entwickelnden Konzeption der Relation an-
schlussfahig ist, wére eine eigene Untersuchung wert, die aber noch aussteht.



180 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

Die Art und Weise, wie wir zueinander und zu anderen Welten in Beziehung
treten, ist niemals einfach gegeben und muss stindig befragt werden, um zu
einem tieferen Verstindnis der Relation zu kommen. Die Bar-Mensch-Relation bei
Martin und die Neugierde erscheinen als Anstof3, die Art und Weise der Relation
tiefer zu ergriinden, um auf eine nicht-essentialistische Weise Sinn aus der Rela-
tionalitdt zu ziehen. Die Welt bewohnbar zu machen, heif$t mit Martin nicht, ein-
fach abstrakt in Beziehung zu einer Welt als Ganzes zu treten. Sondern bei Martin
Klar situiert, eingegrenzt und konkret verkorpert. Der Erzahltext entfaltet hier
eine epistemologische Komponente. Martins Suche ist ein Blick in die ,,abgriindige
Grenze“ (Derrida 2006, 53) ihres Seins, wie der Blick in das Eisloch in Tvaian,
Kamtschatka:

Ce trou, cinquante centimétres de diametre, c’est comme une fenétre, une lucarne. Un point
de vue sur le monde d’en dessous ol tout est encore en mouvement, alors qu’en surface
c’est immobile, désespérément statique. Ne pas se fier a I'immédiatement donné a voir, je
pense chaque fois. Regarder plus loin ou plus profond, vers ce qui est caché. (Martin
2019, 123)

Es ist ein Forschen in den Tiefen, in denen noch alles in Bewegung ist, das den
Blick weitet und Verborgenes finden lésst. Die Geschichte ihrer Relation zu einem
Béaren, zur Welt der Ewen:innen in Kamtschatka und zur Welt der Gwichi’in in
Alaska erinnert aber auch daran, dass eine Beziehung ein schmerzhafter Prozess
sein kann, bei dem meist Narben zuriickbleiben. Diese Narben stehen bei Martin
symbolisch nicht nur fiir den Abgrund, an den sie durch den Biss ins Gesicht des
Béren getrieben wird, sondern auch fiir die Beschaffenheit der Limitrophie.
Martin verkorpert die unscharfen Grenzen von menschlichem Tier und Bar und
erzédhlt an ,dieser abgrundtiefen Grenze, diesen Randern, dieser pluralen und
mehrfach gefalteten Grenze“ (Derrida 2010a, 57), dem ,trouble“ Haraways (dies.
2016¢) entlang. Es geht nicht ohne Auseinandersetzung gemeinsam mit dem
Béren, mit der westlichen Medizin und den Ewen:innen und ihrer animistischen
Ontologie. Aber um an der Qualitdt der Relationen arbeiten zu kénnen, um die
Welt wieder bewohnbar zu machen, miissen die vielen Beziige auch beschrankt
werden (vgl. Martin 2019, 135). Anstof$ fiir diese tiefe Suche ist die Frage, warum
sie und der Bar sich ausgesucht haben: ,Pourquoi nous sommes-nous choisis ?
Quai-je réellement en commun avec le fauve et depuis quand ?“ (Martin 2019,
85), befragt Martin ihr eigenes Ich. Derrida spielt auf die Frage, wer wem folgt,
der Mensch dem Tier oder das Tier dem Menschen, und vor allem auch, was
daraus folgt, schon mit dem Titel seines Buches und eines Vortrags in Cerisy
L’animal que donc je suis — a suivre, auf Franzosisch so wunderbar doppeldeutig
an (vgl. Derrida 2006). Bei Martin ist die Frage, wer oder was sie ist, ein gegenseiti-



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) —— 181

ges, relationales Finden, ein sich-gegenseitig-Aussuchen von Mensch und Kamt-
schatka Bar.

4.2.2.3 Croire aux fauves: Verkorperte Bar-Mensch-Relationen

Schon im Krankenhaus in Russland sagt Andrei tiber den Baren zu Nastassja: ,,I1
n‘a pas voulu te tuer, il a voulu te marquer. Maintenant tu es miedka celle qui vit
entre les mondes“ (Martin 2019, 35). Das tierliche und menschliche Ich fallen in
einem Subjekt zusammen. Dieser Seinszustand ist auch fiir die animistischen Kul-
turen besonders. Es ist damit eine noch andere Form als matukha, das als Name
auch schon die Verbindung zum Baren herstellt, bedeutet es im Ewenischen
»Barin“ (vgl. Martin 2019, Fufinote 1). Dieser Zustand des ,miedka-Seins‘ ist per se
ein relationaler, in mehrfacher Hinsicht. Zwischen Tier und Mensch, aber auch
zwischen archaischen Vorstellungen und der Welt, in der wir leben.

Die ganze Ambivalenz ihrer Beziehung zum Béren wird erkennbar, wenn sie
den Biss des Baren in ihr Gesicht einerseits als ,,Kuss“ beschreibt, andererseits
aber durch das Gerdusch beim Knacken ihres Schidels und Kiefers die Gewalt
und Brutalitat des Angriffs deutlich macht. Es ist ein Raubtier, mit dem sie es zu
tun hat. Auch wenn dieses Tier in der Kultur der Ewen:innen einen besonderen,
spirituellen Status hat, der auch fiir Martins Auseinandersetzung mit der Szene
von uberlebenswichtiger Bedeutung ist. Der ,Kuss des Baren“ (ebd.) schafft erst
diese relationale Subjektposition, die die Ewen:innen ,miedka“ nennen (vgl.
Martin 2019, 119).

Miedka zu sein, ist auf eine bestimmte Weise einerseits abschreckend, ande-
rerseits auch wertvoll, denn es bedeutet das ,Mit-Traumen“ des Menschen mit
dem Bdren, wie die Ewenin Daria erldutert: ,Pas tout le monde y arrive. Tu étais
déjd matukha avant I'ours ; maintenant tu es miedka, moitié-moitié. Tu sais ce
que ca veut dire ? Ca veut dire que tes réves sont les siens en méme temps que les
tiens“ (Martin 2019, 119). In den Traumen offenbart sich die fiir den Animismus
als einen Typus der Ontologie nach Descola typische ,Ahnlichkeit der Interioritit*
(Descola 2005, 221) von Bar und Mensch.

Nicht-westliche Wege der Beziehung zur Welt in Betracht zu ziehen, bedeutet, an-
dere ,,Ontologien“ (Castro 2004) oder zumindest andere Arten der Identifikation
in Betracht zu ziehen (Descola 2005). Auch hier geht es darum, in Relation zu tre-
ten. Ein einfaches Ubernehmen z.B. des Identifikationsmodus des Animismus
muss allein deshalb schon fehl laufen, weil wir Menschen auch nicht hinter dem,
was uns gepragt hat, zuriickkdnnen.

Martins Text zeigt Wege auf, um sich auf Welten zu beziehen, die im Sinne
des westlichen Universalismus, der Ontologie des Naturalismus folgend, als radi-
kal anders wahrgenommen werden. Thre Erzdhlung ist ein Beispiel dafiir, wie die



182 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

verschiedenen Beziehungen, die sich wie ein Netz spannen, erzahlt werden kon-
nen — und dies weitestgehend ohne Dualismen zu wiederholen. Aber auch, ohne
Unterschiede zu leugnen oder in einen Relativismus zu verfallen, der den mate-
riellen Implikationen der Relation und der Erzdhlung nicht gerecht wird.

Eine solche Form der Relationalitét erfordert fiir Martin den Glauben an das
Wilde, ein croire aux fauves. Sie situiert die Relation also einerseits materiell und
andererseits metaphysisch.

Mais il y a eu nos corps entremélés, il y a eu cet incompréhensible nous, ce nous dont je
sens confusément qu’il vient de loin, d’un avant situé bien en deca de nos existences limi-
tées. Je retourne ces questions dans ma téte. Pourquoi nous sommes-nous choisis ? Qu’ai-je
réellement en commun avec le fauve et depuis quand ? (Martin 2019, 85)

Das Wilde ist nicht das radikal Andere, sondern etwas, mit dem sie unbestreitbar
etwas gemeinsam hat. Die ihr durch das Wilde begegnete Gewalt wird schreibend
in Kreativitit, in ein Erzdhlen miindet. Es ist auch eine Transformation von Ge-
walt, die hier stattfindet und zu der Ette schreibt:

Literatur ist in ihrem Kern weit mehr als ein Erzdhlen von Gewalt: Sie ist dsthetische Trans-
formation von Gewalt. Auch im Leben der Literatur ist der Tod stets allgegenwértig — als
Bedrohung, als Antrieb, als unverzichtbarer Bestandteil des Lebens. Das bedrohte Leben in
Kreativitdt zu transformieren: Dies ist die Kraft der Literatur, die tief aus der Gewalt
schopft. (Ette 2022b, 25)

Martins Erzédhltext befragt diese, auch von Gewalt geprégte und daraus schop-
fende, Bar-Mensch Relation; sie befragt diese Beziehung zum Wilden des erzah-
lenden und erzihlten ,Ichs ,A mon insu, chacune des phrases que j’ai écrites sur
les relations entre humains et non-humains en Alaska m’a préparée a cette ren-
contre avec l'ours, I'a, en quelque sorte, préfigurée (Martin 2019, 86). Die Unaus-
weichlichkeit des Zusammenstofies mit dem Béaren, in der Bar-Mensch-Relation
im miedka-Werden Martins, spiegelt sich zugleich in der vorhersehenden Vorbe-
reitung ihres Tatigkeitsfeldes als Anthropologin. Alles und nichts zugleich hat sie
darauf vorbereitet.

Im Zustand des miedka-Seins ist auch die eigentliche Differenz der Korper-
lichkeit, die fiir eine animistische Ontologie immer noch besteht (vgl. Descola
2005, 221), zumindest angekratzt. Die Ewenin Daria erklart dieses Sein als einen
Zustand des Aufier-sich-selbst-seins:

Parce que les personnes marquées par I'ours comme toi, ce sont les seules qui sont entrées
en contact direct avec lui. Et ? Et c’est une proximité qui vient d’avant, qui fait que ca s’est
passé, que ca a été possible. Je suis au courant, je dis. Et alors ? Qu’est-ce que ca change a sa
vie a lui ? Cest ce que je t'explique, il a peur. Chez nous, on pense que les miedka, il faut les
éviter et surtout ne pas toucher a leurs affaires. [...] Pourquoi ? Parce qu’elles ne sont plus



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 183

tout a fait elles-mémes, tu vois ? Parce qu’elles portent la part de 'ours en elles. (Martin
2019, 131)

Auch sie kann das Ereignis nicht benennen, denn auch in den Vorstellungen der
Ewen:innen sind die miedka nicht mehr ganz sie selbst. Das, was der Anthropologin
passiert, ist selbst wenn es mit einem ewenischen Wort beschrieben werden kann,
ebenso eine Riickkehr aus dem eigentlich Unméglichen der Beziehung. Thr Uberle-
ben sprengt diese Grenze des Méglichen' und ist zugleich nur in Relation méglich.
Denn auch fiir sie verschwimmen in diesem Zustand die Differenzen. Die Funktions-
weisen der Relationen in einer animistischen Ontologie sind hier der des Naturalis-
mus erstaunlich dhnlich (vgl. Descola 2005, 220 f.). Beide Identifikationsmodi liefern
fiir den Zustand der Autorin Martin zwar unterschiedliche metaphysische Begriin-
dungen, aber dennoch die gleiche Schlussfolgerung: Sie ist nicht sie selbst, was bei
den einen Wahnsinn, bei den anderen miedka bedeutet. Das Selbstidentische funk-
tioniert aber fiir Martin nicht, weshalb fiir sie noch eine weitere Dimension der Aus-
handlung hinzukommt, denn es ist nicht ihre Ontologie, nicht ihr Identifikationsmo-
dus, mit dem sie sich bei den Ewen:innen konfrontiert sieht. Ahnlich wie Derrida es
fiir die Sprache in Le monolinguisme de lautre — ou la prothése d’origine (1996) her-
ausarbeitet, gibt es auch bei Martin kein selbstidentisches ,Ich‘. Sie muss ihren eige-
nen Modus, ihren eigenen Umgang finden. Nachdem der Modus, den ihr Lehrer
Descola als Naturalismus beschreibt, (Descola 2005)* bereits fehl gelaufen ist, der
Animismus (ebd.)™® zu dem sie forscht und zu dem sie auch zuriickkehrt, aber
ebenso wenig passt, sucht sie nach neuen Beziigen. Die westliche Medizin hat sie
zwar,zusammengeflickt!, aber die Psychologie, die sie nur mit Kategorien wie einer
einzigen Identitdt und des Wahnsinns konfrontiert, hilft ihr nicht weiter. Entspre-
chend kann sie sich nicht ungebrochen auf den Animismus beziehen.

Je me dis: un ours et une femme, c’est trop gros comme événement. Trop gros pour ne pas
étre réassimilé illico dans un systeme de pensée ou un autre ; trop gros pour ne pas étre
instrumentalisé par un discours particulier ou en tout cas s’y intégrer. L’événement doit
étre transformé pour devenir acceptable, il doit & son tour étre mangé puis digéré pour
faire sens. (Martin 2019, 110)

113 Vgl. hierzu insbesondere auch das Konzept eines literarischen und schreibenden ,Uberle-
bens“ (Ette 2022b, 25), wie Ette es fiir David Wagner und Scheherazade in Tausendundeine Nacht
verdeutlicht. Wiahrend Wagner von seinem physischen Uberleben nach einer Transplantation er-
zahlt und Scheherazade das Erzahlten nutz, um ihren Tod hinauszuzogern, hat das Schreiben bei
Martin noch eine zusétzliche Funktion: Es sichert ihr psychisches Uberleben, indem es ihr ermég-
licht, sich selbst als relationales Subjekt zu begreifen, wie ich weiter ausfiihren werde.

114 Zum Naturalismus vgl. inshesondere Descola 2005, 302—350.

115 Zum Animismus bei Descola vgl. inshesondere Descola 2005, 229-253, sowie Martin 2016.



184 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

Sie muss dieses nicht (nur) ,Mit-sich-selbst-sein’, ihre eigene Vielheit, anders deu-
ten. Denn auch die Ewen:innen haben Angst vor der miedka, auch fiir sie ist die-
ser Zustand von halb Bar und halb Mensch bedrohlich. Sie nimmt daher Darias
Interpretation nicht vollstandig an, sondern sucht nach eigenen Bedeutungen.
Wie Derrida, der nackt vor seiner Katze steht und fiir den das Denken genau dort
beginnt (vgl. Derrida 2006, 50), ist auch fiir Martin der Zusammenstof§ mit dem
Béren Ausgangspunkt ihres Denkens, das ebenso wenig auf stabile, monologische
Erklarungsmuster setzt. Die Ruhe ist nicht ihre Starke und auch nicht das, was sie
sucht. Auch die Aufforderung Darias, dass sie nun dortbleiben soll, verédrgert sie:
»Tu ne dois pas repartir. Tu dois rester ici, parce que nous avons besoin de toi.
[...] Je me demande quoi faire de ca, je suis agacée, une fois de plus. Ce que je sais,
c’est que ce sont ces mémes réves qui m’ont fait fuir d’ici [...]“ (Martin 2019, 119).
Fur ihre durch und mit dem Béren verdnderte Subjektposition, die eine offene
Positionierung erfordert, gibt es in beiden Ontologien nicht ausreichend Raum.

Und doch sind es die Traume, die sie einerseits flichen lassen, die sie anderer-
seits auch wieder sucht, denn sie kann bei den Ewen:innen lernen, wie man mit
der ,ganzen Welt“, mit allen physischen und metaphysischen Relationen leben
kann, ohne dass das Leben in den Wéaldern von Kamtschatka in ihrem Erzihltext
als etwas Exotisches, Urspriingliches verklart wiirde:

Si je suis vraiment miedka et qu’étre miedka c’est étre tout ¢a alors pourquoi est-ce que tu
ne m’évites pas toi aussi ? Je ne crois rien, répond Daria. Tout ca, c’est juste des histoires.
Nous ici, on vit avec toutes les ames, celles qui errent, celles qui voyagent, les vivants et les
morts, les miedka et les autres. Tout le monde. (Martin 2019, 132)

Sie sucht nach Antworten und danach, was ihr der Bar antwortet, was die Ewen:innen
ihr antworten. Mit diesem Suchen nach Antworten wird Martin auch einer Verantwor-
tung gerecht (vgl. Derrida 2006, 84; Haraway 2008, 71 f).

Indem Martin die Subjektposition, das erzahlte ,Ich“, relational in der offe-
nen Definition von Bédren-Dasein und Menschen-Dasein zwischen Anthropologin
und Geschichtenerzdhlerin als ein bestdndiges Werden konstruiert, bleiben die
inhdrenten Ambivalenzen mit all den unterschiedlichen Relationen bestehen. Es
geht ihr wie Haraway, aber auch Sarr, nicht darum, friedlich mit sich im Einklang
zu leben, wenn dies bedeutet, eine monologische Perspektive einzunehmen.

Dabei gibt es nicht nur eine Tier-Mensch-Differenz, sondern auch unter-
schiedliche Auffassungen dariiber, was miedka-Sein bedeutet und wie Martin
selbst, ihr ,Sein‘ und ihr erzdhltes ,Ich‘ fiir sich fasst. Es gibt aber fiir sie auch
keine Moglichkeit, sich der Auseinandersetzung zu entziehen: ,,On dit qu’elles
[die miedka, M-A S.] restent ,poursuivies‘ par I'ours a vie“ (Martin 2019, 131). Die
Menschen, die vom Béren markiert wurden, werden ihr Leben lang vom Béren
verfolgt, sagt Daria. Hier wird eine andere, nicht cartesianische Ontologie deut-



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 185

lich. Aber beiden Ontologien, der animistischen der Ewen:innen wie der natura-
listischen des Westens, ist die Frage des Folgens und Verfolgen wichtig. Sie ist auf
Franzosisch mit der Frage nach dem ,Sein“ verbunden, wie Derrida herausarbei-
tet. ,Je suis“ deutet zugleich auf das ,Sein‘ und auf das ,Folgen‘ hin. Daran wird
aber auch deutlich, dass es kein vollstindiges Auflerhalb der kritisierten Logiken
gibt, wie auch schon in der letzten Spur, der ich gefolgt bin, deutlich wird. Die
Dekonstruktion kann nur in der Sprache selbst stattfinden und setzt dort an, wo
die Sprache, die man spricht, nicht mit dem sprechenden ,Ich‘ identisch ist (vgl.
Derrida 2006 und ders. 1996, 54). Wer auf wen folgt, das Tier auf den Menschen
oder der Mensch auf das Tier, und was aus diesen jeweiligen spezifischen Tier-
Mensch-Relationen folgt, beschéftigt Derrida ebenso wie Martin, letztere aber auf
einer anderen Ebene als den Philosophen. ,Aber ich, wer bin ich?“ (Derrida
2010a, 85 ff.),"*® fragt auch Derrida. Wie Martin im Angesicht des Baren unter-
sucht Derrida im Angesicht seiner Katze durchaus in Auseinandersetzung mit
einer westlichen Philosophietradition,"” was es heift ,zu sein‘ und ,zu folgen‘ (,Je
suis“, Derrida 2006, 82). Fiir Derrida ist dies die Spur (,L’Animal que donc je suis,
ala trace“, ders. 2006, 83), der es zu folgen gilt:

Cest que cette démarche devrait étre suivie; et ma seule question aujourd’hui, si on voulait
la réduire a un mot, serait la question a suivre du ,a suivre“ : que veut dire ,suivre®, ,a
suivre®, ,poursuivre, voire ,persécuter” ? [...] Cette démarche suivie devra bien ressembler
a celle d’un animal qui cherche a trouver ou qui cherche a échapper. (Derrida 2006, 82)

Das Folgen ist mit dem Sein verwoben und nicht voneinander zu trennen. Es ist
zugleich eine Bewegungsfigur eines Werdens. Und genau dies beschéftigt Martin
auch, indem sie ganz physisch zuriick nach Kamtschatka kehrt, aber auch indem
sie schreibend der Spur des Baren und ihrem eigenen Sein folgt. Miedka zu sein,
diesen Zustand an der Grenze von Menschen und Bér zu verkorpern, bedeutet
fiir Martin eben jene Schwellenzone zu bewohnen und das, was Derrida als
Limitrophie bezeichnet, schreibend mit Leben zu fiillen.

Es bedeutet auch eine Aushandlung mit sich selbst, mit ihrer eigenen Subjekt-
position, die nur eine relationale, viellogische und daher bewegliche sein kann.
»Vivre en forét c’est un peu ¢a : étre un vivant parmi tant d’autres, osciller avec
eux“ (Martin 2019, 142). sagt Ivan und fordert eben genau diese Beweglichkeit zwi-
schen unterschiedlichen Welten auch von der Anthropologin. Diese Position geht
auch mit einer Verantwortung einher. Bei Martin wird zugleich deutlich, dass es

116 Franz.: ,Mais moi, qui suis-je?“ (Derrida 2006, 79 ff.).
117 Derrida bezieht sich in L’animal que donc je suis hauptsdchlich auf Aristoteles, Descartes,
Kant, Heidegger, Lévinas und Lacan.



186 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

zwar eine Offnung geben kann, aber weder eine generelle Offenheit noch ein
Leugnen von Grenzen und unterschiedlicher Beziige (vgl. inshesondere Martin
2019, 135). Wie Derrida weifd auch Martin, dass es kein Aufserhalb der kritisierten
Logiken geben kann, in die sie nicht mehr zu passen vermag. Das radikal Andere
gibt es fir beide nicht. Menschliches und tierliches Sein sind schon aufgrund
einer bindr-hierarischen Selbstdefinition des Menschen immer aufeinander bezo-
gen. Der Verantwortung gerecht zu werden, erfordert aber, nach Antworten zu
suchen und die Beziige gleichzeitig einzuhegen, sie produktiv zu begrenzen. In
ihrem Schreiben problematisiert sie das, was der Mensch — also sie selbst —, das
Tier — ihr Bar —, und die Welt ist. Ahnlich wie Derridas Katze ihn anblickt (vgl.
Derrida 2006, 40 ff.), ist es bei Martin der Bar, der sie nicht nur anblickt, sondern
sich in ihr erkennt, sie angeht und sie daher ins Gesicht beif3t, wie ihr der Ewene
Vassia erklart:

Un ours qui croise le regard d’'un homme cherchera toujours a effacer ce qu’il y voit. C’est
pour ca qu’il attaque inévitablement, s’il voit tes yeux. Tu I'as regardé dans les yeux n’est-ce
pas ? Oui. Ah ! s’exclame-t-il, je le savais ! [...] Les ours, ce qui les différencie de nous, c’est
qu’ils ne peuvent pas se regarder en face. Tu comprends maintenant ? Oui je comprends.
(Martin 2019, 125-126)

Auch wenn die Deutungsmuster der Ewen:innen der Anthropologin nicht ausrei-
chen, so helfen sie doch, das Erlebte und Gelebte zu verstehen. Die schreibend
kreierte Subjektposition kann all diese unterschiedlichen Beziige aufnehmen und
in den Text Uiberfiihren. So steht Vassia im Erzdhltext neben Jean-Pierre Vernant.
Fir den Ewenen Vassia ebenso wie fiir Vernant gibt es kein Zurtick aus dem Zu-
stand, den Martin fiir sich selbst annimmt. Er ist aber zugleich ein Zustand der
grofstmoglichen Nahe zu einem,radikal Anderen:

Les jours suivants je rumine ce qu’a dit Vassia, et je pense inévitablement a Jean-Pierre Ver-
nant. [...] Voir la méduse pour Vernant, c’est cesser d’étre soi-méme, étre projeté dans l'au-
deld, devenir l'autre. Voir I’'humain qui voit 'ours ou l'ours qui voit '’humain pour Vassia,
C’est figurer la réversibilité ; décrire un face-a-face ou l’altérité a priori radicale est en réa-
lité la plus grande proximité ; un espace ou I'un est le reflet de son double dans l’autre
monde. (Martin 2019, 126— 127)

Es geht auch Martin nicht darum, zu diskutieren, ob es eine Grenze zwischen Tier
und Mensch gibt, ob sie westliche Interpretationen oder animistische Deutungen
annimmt. Aber ihr Sein zeugt von einer grofitmaoglichen Ndhe von Mensch und
Bér. Und wie fiir Martin bleibt die Existenz einer Diskontinuitit von Tieren und
Menschen auch fiir Derrida unumstritten:

Car une discussion n’a aucun intérét quant a l’existence de quelque chose comme une dis-
continuité, une rupture et méme un abime entre ceux qui s’appellent des hommes et ce que



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 187

les soi-disant hommes, ceux qui se nomment des hommes, appellent 'animal. Tout le
monde est d’accord a ce sujet, la discussion est close d’avance, et il faudrait étre plus béte
que les bétes pour en douter. Les bétes mémes savent cela. (Derrida 2006, 52)

Man misste dimmer sein als Tiere, um dies zu bestreiten. Es geht darum, die Be-
schaffenheit der Grenze zu erforschen und sie bewohnbar und lebbar zu machen.
Dieser Aufgabe stellt sich die franzdsische Anthropologin angesichts des Biren ge-
rade auch in Auseinandersetzung mit ihren anthropologischen Forschungen zum
Animismus. Denn sie ist ja zurtickgekehrt und verkorpert beides zugleich. Damit
wird sie ihrer Verantwortung gerecht. Sie bewohnt die Limitrophie, diese Schwel-
lenzone bei Victor Turner (vgl. Turner 1964), egal, wie schwierig es ist.

Mensch und Bér fallen in der Figur miedka zwar zusammen, aber eben
nicht einfach in Eins: ein selbst-identisches ,Ich‘ kann es nicht mehr geben. Wie fiir
Derrida setzt auch fiir Martin die autobiographische Anamnese nicht Identitét, aber
etwas wie Identifikation voraus: ,Dans son concept courant, lanamnése autobio-
graphique présuppose Videntification. Non pas l'identité, justement“ (Derrida
1996, 53), schreibt Derrida.

Auch Martins Text wirft ebenso wie das erzdhlende Ich im Text selbst, die
Frage nach der Beschaffenheit eines ,Jenseits‘ des menschlichen Randes auf. Was
ist der Mensch? Was ist das Tier? und was gibt es jenseits einer bindr-
hierarchischen Opposition? ist fiir sie der Kern dieses archaischen Zusammen-
treffens. Denn an diesen Fragen macht sie fest, wer Subjekt ist und was Leben
und am Leben sein bedeutet. Die Alteritdt des anderen Tieres, des Baren, wird
aber nicht einfach in ein ,Jenseits“ verschoben, sondern in die Relation aufge-
nommen:

Je suis allée au bout de la rencontre archaique mais je suis revenue puisque je ne suis pas
morte. Il y a eu hybridation et pourtant je suis toujours moi. Enfin je crois. Quelque chose
qui ressemble a moi, les traits du masque animiste en plus : je suis inside out. Le fond ani-
miste des humains c’est le visage déformé du masque. Moitié homme moitié phoque ; moitié
homme moitié aigle ; moitié homme moitié loup. Moitié femme moitié ours. Le dessous du
visage, le fond humain des bétes, c’est ce que l'ours voit dans les yeux de celui qu’il ne de-
vait pas regarder ; c’est ce que mon ours a vu dans mes yeux. Sa part d’humanité ; le visage
sous son visage. (Martin 2019, 127-128)

Béar und Mensch teilen das gleiche Innenleben, die gleiche Seele (vgl. dazu auch
Descola 2005, 229-253), und in der Begegnung, die beide tiberleben, findet ein ge-
genseitiges Erkennen, ein Anerkennen statt, das zu einer Subjektwerdung der
tierlichen und menschlichen Entitdten fiihrt und in Verantwortung miindet.

Die vordergriindige Einheit miedka ist eine hintergriindige Vielfalt von Tierli-
chem und Menschlichem, Physischem und Metaphysischem, Naturalismus und
Animismus und funktioniert nicht mehr nach dualistischen Gegensatzpaaren. Bar



188 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

und Mensch sprechen beide von der Schwellenzone, die aber kein einfacher
Ubergang zu etwas anderem ist, sondern von Martin bewohnbar gemacht wird.
Es gibt eine Identifikation mit dem Béren, aber keine monologische Identitat.
Miedka sein ist bei Martin kein Eins-mit-sich-selbst-Sein, sondern ein Relation-
Werden, eine Anerkennung der Vielheit. Es ist damit auch noch von der Konzep-
tion einer Zone der Ununterscheidbarkeit (Deleuze und Guattari 1980, 343) zu un-
terscheiden. Um zu dieser Einsicht zu gelangen, muss die Anthropologin bis zum
duflersten Rand (,au bout“) der Grenze zwischen menschlichem und tierlichem
Sein gehen und die korperlichen, materiellen Auswirkungen zugleich ernst
nehmen.

Bei Martin geht es aber nicht nur um eine Relation zwischen Bar und
Mensch, sondern auch um eine Verbindung zwischen unterschiedlichen Ontolo-
gien. Eine einfache Aneignung der animistischen Ontologie ist fiir Martin
nicht méglich,"® auch wenn Daria sie auffordert zu bleiben und ihr einen Platz in
der Gemeinschaft anbietet. Ihre Art zu Antworten bleibt eine offene Frage:

Ce quelque chose qui émerge, cette sorte de réponse en forme de question ouverte, cet en
deca de 'agacement et des réves récurrents qui m’ont fait fuir cette forét et avec elle ses
habitants et la place qu’ils ont voulu me donner. Cette place dont je ne veux toujours pas,
une place au milieu des chamans partis trop tot et de miedka arrivées trop tard. (Martin
2019, 134)

Sie sucht ihren Platz in der Welt und findet diesen Platz durchaus auch schrei-
bend. Und dies ganz ohne sich auf eine ,konfliktlose Verschmelzung“ verschiede-
ner Zuginge zur Welt einzulassen. Hier folgt sie ganz den Einsichten Descolas,
der schreibt:

Mais ’on aurait tort de penser que les Indiens d’Amazonie, les Aborigénes australiens ou les
moines du Tibet seraient porteurs d’une sagesse plus profonde pour le temps présent que le
naturalisme claudicant de la modernité tardive. [...] Ni la nostalgie pour des formes de
vivre—ensemble dont les ethnographes et les historiens nous rapportent les échos assourdis,
ni le volontarisme prophétique qui agite certains quartiers de la cité savante n’offrent de
réponse immédiate au défi de recomposer dans des ensembles viables et solidaires entre
eux un nombre toujours plus grand d’existants en quéte de représentation et de traitements
équitables. C’est a chacun d’entre nous, la ou il se trouve, d’inventer et de faire prospérer
les modes de conciliation et les types de pression capables de conduire & une universalité

118 Vgl. hierzu auch Messling, der als Antwort auf Spivak, wiederum auf Descola zuriickkommt,
der solche ,Phantasien entschieden zurtickweist. Messling schreibt: ,Ebenso méchtig scheint
mir die oftmals darin mitschwingende Vorstellung, das kulturell Differente konne mit der eige-
nen, ,westlichen‘ Weltkonzeptionalisierung im Sinne eines Heilungsprozesses konfliktlos ver-
schmelzen, in dem die selbstverursachten zivilisatorischen Schidden aufgehoben wéren. Diesen
Phantasien hat Philippe Descola {iberzeugend widersprochen® (Messling 2016, 452).



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 189

nouvelle, a la fois ouverte a toutes les composantes du monde et respectueuse de certains
de leurs particularismes, dans I’espoir de conjurer ’échéance lointaine a laquelle, avec I'ex-
tinction de notre espeéce, le prix de la passivité serait payé d'une autre maniére: en abandon-
nant au cosmos une nature devenue orpheline de ses rapporteurs parce qu’ils n’avaient pas
su lui concéder de véritables moyens d’expression. (Descola 2005, 689—-690)

Martin schafft in ihrem autobiographischen Schreiben genau das. Ein Schreiben,
das die unterschiedlichen Logiken konsequent quert und dennoch in eine Form
zu bringen vermag, ihre eigene Form des Ausdrucks und der Auseinandersetzung
mit verschiedenen Welten mit einer starken ,prospektiven Dimension
(Ette2022c, 131).""° ,Alors tu pars ? Je pars. Il n’y a rien a faire pour te retenir ?
Non. Tu vas faire quoi ? Ecrire. Sur quoi ? Sur vous, sur nous et sur ce qui vient.
Quest-ce qui vient ? L’impensable. Daria sourit. Toi et tes mots. Dis-m’en plus. Je
ris. Tu vois ? je lui dis“ (Martin 2019, 146). Diese Schreibpraxis ist nicht einfach
den animistischen Kulturen entlehnt, mit denen sie sich auseinandersetzt. Daria
ist das Schreiben fremd, wenngleich sie das Erzdhlen gut kennt.

Nicht-westliche Wege der Beziehung zur Welt in Betracht zu ziehen, bedeu-
tet, wie oben ausgefiihrt, andere ,Ontologien“ (Castro 2004) oder zumindest an-
dere Arten der Identifikation in Betracht zu ziehen (Descola 2005), aber nicht, sie
einfach zu tibernehmen und als Heilversprechen fiir die Krisen der Welt zu
sehen (vgl. Descola 2005, 689). Auch hier geht es darum, in Relation zu treten. Ein
einfaches Ubernehmen z.B. des Identifikationsmodus des Animismus muss allein
deshalb schon fehllaufen, weil wir Menschen auch nicht hinter dem, was uns ge-
pragt hat, zurtiickkdnnen. Dies zeigt sich auch deutlich bei Derrida und Haraway,
fir die es keine radikale Position aufierhalb der von ihnen kritisierten Logiken
geben kann. Fir Derrida konnen sprachliche Konstruktionen wie der Tier-
Mensch-Dualismus nur durch und in der Sprache dekonstruiert werden (vgl.
Derrida 2006, 33, 65, 145 ff.). Auch Haraway fordert beharrlich dazu auf, Wissen
zu situieren und eben nicht die verallgemeinernde, vermeintlich objektive und
unpersonliche Perspektive als Zugang zur Wahrheit zu sehen, sondern eine ver-
korperte, kritische Positionierung (vgl. Haraway 1988, 589 ff.).

Martins Text zeigt Wege auf, um sich auf Welten zu beziehen, die sich vom
westlichen Universalismus, der der Ontologie des Naturalismus folgt, unterschei-
den. Thre Erzéhlung ist eine Mdglichkeit dafiir, wie die verschiedenen Beziehun-
gen, die sich wie ein Netz spannen, erzdhlt werden kénnen — und dies weitestge-
hend ohne Dualismen zu wiederholen. Aber auch, ohne Unterschiede zu leugnen
oder in einen Relativismus zu verfallen, der den materiellen Implikationen der

119 Vgl. gerade auch zu dieser prospektiven Dimension der Literaturen der Welt, die Ette an
zitierter Stelle bei Auerbach herausstellt, auch Ette 2012a.



190 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

Relation und der Erzdhlung nicht gerecht wird. Staying with the trouble (Haraway
2016b) bedeutet bei Martin auch die bestdndige Suche, aber auch die Akzeptanz,
dass manche Dinge ein Geheimnis bleiben: ,Je ne sais toujours pas véritablement
ou je vais ni qui je suis. Finalement, peut-étre que lui non plus. Ivan revient de
tout ce sang qu’il a fallu verser pour faire partie d’'une lointaine modernité. Moi
je reviens de la gueule d’un ours. Le reste ? Cest un mystére“ (Martin 2019, 145).

Ahnlich wie Sarr, Glissant und Derrida betont auch Haraway in ihren Texten
immer wieder die Verbindung zwischen dem Imagindren und der Welt aufier-
halb des Textes. Diese Verflechtungen zwischen materieller Welt, Erzdhlung und
Imagination fasst sie als Prozess auf, den sie als worlding bezeichnet. ,Ontologi-
cally heterogeneous partners become who and what they are in relational mate-
rial-semiotic worlding. Natures, cultures, subjects, and objects do not preexist
their intertwined worldings“ (Haraway 2016b, 13). Das Sein ist eine Relation meh-
rerer, heterogener Entitaten, die in einer gemeinsamen Praxis entstehen oder in
Sarrs Worten: ,Etre, c’est étre relié. La relation nous accomplit et nous révele“
(Sarr 2017, 21). Die verschiedenen Verbindungen schaffen ,Welt‘ und entlarven
uns. Darin steckt Wahrheit. Beiden gemeinsam ist also eine ontologisch-
epistemologische Komponente, die in der Relation enthalten sei. Diese Ontologie
ist aber keine feststehende, unumgéngliche, sondern durch vielfaltige Relationen
gepragt; das Sein erscheint praktisch als ein ,Werden“, das in Bewegung ist.

In Haraways Konzeption des ,worlding“ geht ein ,Sein‘ in eine relationale
Praxis iiber, die eine Welt schafft:

Historically situated relational worldings make a mockery both of the binary division of na-
ture and society and of our enslavement to Progress and its evil twin, Modernization. The
Capitalocene was relationally made, and not by a secular godlike anthropos, a law of
history, the machine itself, or a demon called Modernity. The Capitalocene must be relatio-
nally unmade in order to compose in material-semiotic sf patterns and stories something
more livable [...]. (Haraway 2016b, 50)

Diese Praxis, die eine Welt schafft, ist bei Martin das Schreiben ihrer Geschichte.
Erzédhlend sucht sie nach einem Weg, die unterschiedlichen Relationen, die sie
selbst ausmachen und die Welt bilden und formen, zu fassen. Sie bewegt sich
dabei schreibend jenseits von Animismus und Naturalismus, die beide hierar-
chisch organisiert sind (vgl. Descola 2005, 351) und damit auch jenseits eines unre-
flektierten Logozentrismus. ,,Je dois trouver la position d’équilibre qui autorise la
cohabitation d’éléments de monde divergents, déposés dans le fond de mon corps
sans négociation“ (Martin 2019, 77), stellt Martin relativ zu Beginn ihres Buches
fest. Dieses Forschen und Fragen nach Méglichkeiten des Zusammenlebens, der
Kohabitation unterschiedlicher Elemente in einem Korper und der Welt sind bei



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 191

Martin sehr eng mit dem Schreiben, als eine Praxis des Reparierens verbunden.
Es ist ihre Form des Worldings, der Bezugnahme zur Welt und des Schaffens von
Welt. Es muss sorgsam ausgehandelt und abgewogen werden, was auf welche
Weise einen Platz in der Welt findet. Diese Ungewissheit muss zum Geschenk ge-
macht werden:

Cest dur, de laisser flotter le sens. De se dire : je ne sais pas tout au sujet de cette rencontre ;
je laisse les desiderata présumés du monde des ours de c6té ; je fais de I'incertitude un ca-
deau. Ce qu’il faut, c’est donc réfléchir autour des lieux, étres et événements protégés d’une
ombre et entourés d’'un vide, a la croisée de ces nceuds d’expérience que les schémas relati-
onnels échouent a englober, ne parviennent pas a structurer. Voila notre situation actuelle,
a lours et & moi. Etre devenus un point focal dont tout le monde parle mais que personne
ne saisit. (Martin 2019, 111)

Um sich aber zu erkennen, um zu berleben und eine relationale Subjektposition
uberhaupt erst konstruieren zu konnen, kommt Martin nicht darum herum, sich
mit dem Béren auseinanderzusetzen, und diese Reflexion erfolgt bei Martin
schreibend:

J’écris depuis des années autour des confins, de la marge, de la liminarité, de la zone front-
iére, de I’entre-deux-mondes ; a propos de cet endroit trés spécial ou il est possible de ren-
contrer une puissance autre, ou ’'on prend le risque de s’altérer, d’ou il est difficile de reve-
nir. Je me suis toujours dit qu’il ne fallait pas se faire prendre au piége de la fascination. [...]
Toute la question devient alors : parvenir a tuer pour pouvoir revenir — a soi, aux siens. Ou
bien : échouer, se faire avaler par I'autre et cesser d’étre vivant dans le monde des humains.
[...] Martin 2019, 127-128)

Martin sucht eine andere Art der Bezugnahme, ein anderes Zurtickkommen,
indem sie die Schwellenzone bewohnbar macht. Sie untersucht die Limitrophie in
all den Facetten, die sie betreffen, sie angehen, durch die der Bér sie ansieht.
Damit gibt es zwar keine Riickkehr zu sich selbst, aber ein Gleichgewicht, ein Aus-
handeln der unterschiedlichen Relationen, die sie ausmachen und die sie verkor-
pert. Erst spat im Erzadhltext fasst Martin ihre eigene Erfahrung unmittelbar nach-
dem der Bér sie angegriffen hat, in Worte.

J'ouvre les yeux, je le vois s’enfuir au loin en courant en boitant, je vois le sang sur mon
arme de fortune. Et moi je reste 1a, hallucinée et sanguinolente, a me demander si je vais
vivre mais je vis, je suis plus lucide que jamais, mon cerveau tourne a mille a I'heure. Je me
dis : si je m’en sors, ce sera une autre vie. (Martin 2019, 136)

Die unchronologische Zeitlichkeit des Textes ermdglicht es der Autorin, aus
dem Nebel vom Beginn des Erzadhltextes, dem Zustand der ,,Opazitat (Glissant
2009, 69 f.), aufzutauchen und die Augen zu 6ffnen. Das erzahlende Ich berich-



192 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

tet riickblickend an dieser Stelle des Textes von der Erfahrung, die die Augen
offnet und vom kairos, in dem ein anderes Leben aufscheint.

Um weiterleben zu kénnen, nicht unbedingt, um auf einer oberfldchlichen
Ebene zu heilen, sondern um wieder mit der Welt und mit sich selbst in Bezie-
hung treten zu kénnen, muss Martin lernen, sich anders auf die Welt um sie
herum und auf die Welten in ihrem Inneren zu beziehen.

Cest précisément pour cette raison que je ne cesse de trébucher sur des interprétations ré-
ductrices voire triviales, si aimantes soient-elles : parce que nous sommes face a un vide
sémantique, a un hors-champ, qui concerne tous les collectifs et qui leur fait peur. D’ou
Iempressement des uns et des autres pour coller des étiquettes, pour définir, délimiter, don-
ner une forme a 'événement. Ne pas laisser planer l'incertitude a son sujet, c’est le normali-
ser pour le faire entrer colite que cofite dans le collectif humain. Et pourtant. (Martin
2019, 111)

Die ,semantische Leere“ muss gefiillt werden. Das Schreiben repariert die einzel-
nen Relationen und macht so den Schwellenzustand der Limitrophie von Bar und
Menschen lebbar. Ahnlich einem ZwischenWeltenSchreiben (Ette 2005), wie es
Ette insbesondere fiir diejenigen Literaturen der Welt als pragend sieht, die ,in
Bewegung sind“ (vgl. hierzu auch Ette 2001), bewegt sich auch Martins Schreiben
zwischen verschiedenen Welten. Allerdings bleibt das Erzdhlen der Anthropolo-
gin nicht in diesem Zwischenzustand, den dieser wird von ihr als unbewohnbar
gedacht. Es geht um eine Verkdrperung der Beziige zwischen den Welten und um
einen schopferischen Verstehensprozess: Sie muss die verkorperte Relation ver-
stehen lernen, und in diesem Verstehen fiigt sie eine epistemologische Kompo-
nente eines situierten Wissens ein, die Glissants Konzeption der Relation fehlt.
Die Aufgabe, der sich Martin stellt, ist die unterschiedlichen, zum Teil auch ambi-
valenten Bedeutungsebenen ihrer Beziehung zu dem Kamtschatka Bar als konsti-
tutive Elemente einer verkorperten, relationalen Subjektposition zu akzeptieren.
Verbtindete finden sich bei den Ewen:innen, in ihrer Arbeit als Anthropologin,
aber auch bei einer engen Freundin der Mutter:

Cest étrange mais je crois qu’elle [Marielle, eine Freundin, M-A S.] comprend mes proble-
mes de fauve. Quand elle apprend la nouvelle de mon départ, elle parle a ma mere, lui
parle dans son langage a elle, celui des astres et des mythes, celui des résonances et des
correspondances. Elle lui rappelle Artémis et la forét sans laquelle elle se désagrégerait. Elle
évoque Perséphone, qui descend dans I'obscur pour mieux remonter vers la lumiére. Elle
lui parle du mouvement et de la dualité. De la métamorphose. Du masque. De la refiguration
apreés la défiguration. Du printemps apres hiver. (Martin 2019, 91)

Wie die Ewen:innen zwischen den Welten des Wilden, der Welt des Baren und
Martins Welt zu vermitteln vermaogen, vermittelt Marielle zwischen Mutter und



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) = 193

Tochter. Diese Vermittlung ist aber nicht ungerichtet, sondern folgt den Jahreszei-
ten. Fir Martin gibt es eine Richtung, einen ,,Rhythmus®, eine ,,Orientierung*:

J’admets qu’il y a bien un sens au monde dans lequel nous vivons. Un rythme. Une orienta-
tion. D’est en ouest. De I’hiver au printemps. De ’aube a la nuit. De la source a la mer. De
l'utérus a la lumiére. [...] Je dis qu’il y a quelque chose d’invisible, qui pousse nos vies vers
I'inattendu. (Martin 2019, 124)

Auch ihr Schreiben folgt dieser Bewegung vom Herbst zum Winter iiber den
Friihling bis zum Sommer, der nur einige, sehr wenige Seiten in ihrem Text aus-
macht. Das erzdhlende und erzéhlte ,Ich’ 16st sich nicht einfach in den Beziehun-
gen oder einem allgemeinen Relativismus auf; es ist immer Klar situiert, eingebet-
tet und als eine deutlich verkoérperte, relationale Subjektposition erkennbar.
Haraway erinnert daran, dass auch in der Art und Weise, wie wir denken, was
wir denken, mit welchen Figuren wir denken und welche Geschichten wir mit Ge-
schichten erzéhlen, eine Verantwortung liegt:

It matters what matters we use to think other matters with; it matters what stories we tell
to tell other stories with; it matters what knots knot knots, what thoughts think thoughts,
what descriptions describe descriptions, what ties tie ties. (Haraway, 2016c, 12)

Fir Martin ist die Art und Weise, wie sie von sich selbst als ein relationales
Wesen, als eine ,Kreatur der Metamorphose“ (Martin 2019), erzahlt ebenso von
Bedeutung und die Anthropologin wird damit Haraways Anforderung von Ver-
antwortung gerecht. ,It matters to her‘. Die Metamorphose ist bei Martin ganz im
Sinn von Deleuze und Guattari keine Metapher, sondern ebenso Fluchtlinie wie
die beiden in Kafka. Pour une littérature mineure (1975, 40) schreiben. Die Subjekt-
position ist auch bei Martin eine eingebettete und relationale, aber gleichzeitig
eine mit schmerzhaften, materiellen und semiotischen Auswirkungen verbun-
dene Position. Diese Art einer ,Ontologie der Beziehung’, die sich in Sarrs Arbeit
wie auch in der von Glissant, Derrida, Haraway und Martin findet, verhindert
das Kollabieren in einen Essentialismus. Denn dieses ,Sein‘ ist immer als ein ,in
Relation sein‘ gedacht; als ein ,mehr als eine Entitdt sein‘, von ,,ontologically hete-
rogeneous partners“ (Haraway 2016b, 13) in Beziehung und damit als ein ,Relatio-
nal-Werden‘ konzipiert. Das Sein geht damit (erzahlend) in eine Praxis liber, die
einem Werden unterworfen ist. Daraus kann keine Beliebigkeit des Sujets folgen,
sondern nur eine situierte, begrenzte und bedeutungsvolle Auswahl, um etwas
von Bedeutung erzdhlen zu konnen. Der glissantschen Philosophie de la Relation
(Glissant 2009), die auf ein Weltbewusstsein der Vielheit zielt, kann man so — mit
Martin und Haraway - eine materialistische, sehr praktische und auch korperli-
che Ebene hinzufiigen. Und auch Sarr fehlt diese situierte Komponente weitge-
hend, wenn er danach fragt, wie wir die Welt bewohnen kénnen. Martin dagegen



194 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitaten

setzt sich selbst sehr konkret in Beziehung zur Welt, die sie umgibt, zu dem
Béren, der sie ins Gesicht gebissen hat und zu ,ihrem, inneren Béren‘. Dies ist
genau die Kraft der Fiktion, die es, anders als Theorie, vermag, auch die materi-
elle, korperliche Ebene mitzudenken. Sie vermag mitunter auch auf Gewalt zu
antworten, ohne Gegengewalt ausiiben zu miissen, indem der ausgetiibten Gewalt
»~Widerstandigkeit (Ette 2022b, 26) entgegengebracht werden kann. Martin tut
dies, indem sie ihre Geschichte erzihlt, indem sie sich erinnert, sie aufschreibt,
sie auf Papier bannt (vgl. Martin 2021, 36). Aber auch, indem sie wieder zuriick-
geht, indem sie einen Weg findet, sich mit dem Baren auf eine Weise zu verbin-
den, die westliche Annahmen tber die Welt, ihr anthropologisches Wissen und
andere Ontologien (vgl. Descola 2005; de Castro 2004) miteinander verbindet.

Martin schafft schreibend eine situierte und sehr konkrete Konzeption der
Weltbeziehung und ein relationales ,Ich‘ mit einem Bewusstsein von der All-Welt,
des Tout-monde, in der alles vorkommt. In diesem Sinne kann An das Wilde
glauben (Martin 2021) auch als Antwort auf die Erfahrung der Kontingenz und
fehlenden Riickversicherungssysteme seit der Moderne gelesen werden. Aller-
dings wird der Offenheit kein geschlossenes Welterklarungsmodell entgegenge-
setzt. Das Croire aux fauves Martins heifst auch ein Akzeptieren der Kontingenz-
erfahrung des Wilden, und so steht das Schreiben bei Martin auch am Beginn eines
Prozesses, der zugleich Ordnungen sprengt, ja eine Revolution ist:

J'ouvre mon cahier noir, je griffonne jusqu’au lever du jour. Cette nuit-13, j’écris qu’il faut
croire aux fauves, a leurs silences, a leur retenue ; croire au qui-vive, aux murs blancs et
nus, aux draps jaunes de cette chambre d’hopital ; croire au retrait qui travaille le corps et
Pame dans un non-lieu qui a pour lui sa neutralité et son indifférence, sa transversalité.
L’informe se précise, se dessine, se redéfinit tranquillement, brutalement. Désinnerver
réinnerver mélanger fusionner greffer. Mon corps apres I'ours apres ses griffes, mon corps
dans le sang et sans la mort, mon corps plein de vie, de fils et de mains, mon corps en forme
de monde ouvert ou se rencontrent des étres multiples, mon corps qui se répare avec eux,
sans eux ; mon corps est une révolution. (Martin 2019, 76)

Diese Form der Beziiglichkeiten, der Relationalitdt des erzahlten ,Ichs zu ver-
schiedenen Vorstellungen, ist, wie bereits durch den Topos der Revolution ange-
deutet, alles andere als friedvoll. Sie ist kérperlich, schmerzhaft und birgt doch
Potentialitét, das Versprechen auf Leben, das Versprechen auf eine andere Welt
(vgl. Martin 2019, 147)."° Zugleich zielt diese Revolution — hier erinnert sie an
Deleuze’ und Guattaris Konzeption des ,Revolutiondr-Werdens“ (Deleuze und

120 Vgl. hierzu ebenso Ette 2022c, 308, der ein dhnliches Versprechen der Literatur auf ,ein Wis-
sen vom Leben im Leben“ (ebd.) in Le Clézios Raga. Approche du continent invisible (2006), aus-
macht.



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 195

Guattari 1980, 358) — nicht auf einen politischen Umsturz von Herrschaft, sondern
auf ein revolutionédres Bewusstsein, das bei Martin zugleich Kérper ist und ent-
steht, wenn die herrschenden Verhéltnisse unertraglich werden. Es ist der (wilde)
Glaube an die verkorperte und situierte Offenheit der Welt. Und auch Martins
Denken beginnt, wie bei Derrida, mit einem Tier. Es prasentiert sich als ein eben-
solches Denken am Abgrund einer Alteritit entlang (vgl. Derrida 2006, 51 ff.), wel-
ches das andere Tier aber nicht einfach ins ,Jenseits’ verschiebt, sondern
nach méglichen Relationen fragt:

Je pense au petit rat musqué et a ’homme du mythe gwich’in en Alaska concernant la créa-
tion du monde. Je pense a 'océan sans limites sur lequel ils flottent, incertain, ouvert, non
borné, liquide. Je pense a ce petit rat musqué qui plonge tout au fond de l’eau, la ou il fait
noir la ou il est aveugle 1a ou il a peur, pour aller recueillir dans ses griffes les fragments de
tourbe qu’ils utiliseront ensemble, avec 'homme, pour créer une terre ferme sur laquelle
marcher et délimiter leurs espaces respectifs. Je pense aussi a cet homme aveugle et mala-
dif, qui recoit 'aide du plongeon huard, qui grimpe sur son dos et qui par trois fois plonge
avec lui dans les profondeurs sombres du lac, pour en revenir transformé et doté d'une
nouvelle vision. Je pense a toutes ces histoires et a tous ces mythes que moi comme tant
d’autres anthropologues avons soigneusement retranscrits dans nos monographies sur les
peuples que nous avons étudiés, a tous ces voyages d’'un monde a 'autre qui attisent notre
intérét scientifique, a tous ces hommes un peu spéciaux, ces chamans que nous traquons
comme les chasseurs pistent les animaux qui les fascinent. (Martin 2019, 139)

Die eigentliche Arbeit liegt an dieser Stelle aber noch vor der Autorin, die im Som-
mer, im Schreiben, am Ende des Textes ihre Form der Auseinandersetzung findet:
»Je retourne m’asseoir a ma table. Je dépose mes carnets de terrain a c6té de moi,
a portée de main. C’est ’heure. Je commence a écrire“ (Martin 2019, 151). Das
Schreiben ist die Geburt einer relationalen und zugleich verkérperten Subjekt-
position in der Welt bei Martin. Es ist die eigentliche Metamorphose, die stattfindet
und die Form der Auseinandersetzung mit sich und dem Béren:

Javais déja pensé a Vernant en travaillant sur la question de la chasse en Alaska. A cet ins-
tant ou le fascinus se saisit des corps pour les projeter dans la folie ou dans la mort. Mais je
me suis trompée. J’ai écrit dans Les dmes sauvages que la mort était la forme la plus efficace
pour sortir du limes invivable que la rencontre entre deux étres alter implique. Du cycle
des métamorphoses qui s’enclenche alors et dont on ne revient pas. Sauf que je ne suis pas
morte, et que ’ours non plus. (Martin 2019, 127)

Es ist das Versprechen auf Leben. Und es ist die Konstituierung einer solchen Po-
sition des Subjekts in Relation, die den eigentlich ,unbewohnbaren limes“ (Martin
2019, 127) bewohnbar macht und die stindige Metamorphose erlebbar und fir
das Ich lebbar macht. ,Kann es ein klareres Angehen gegen den Tod geben als
dessen textproduktive Herauszogerung im Uber-das-eigene-Leben-Schreiben?*
(Ette 2022b, 26), fragt Ette rhetorisch zum Genre der Autofiktion. Die Antwort mit



196 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

Martin ist ein klares Nein, denn ihr Schreiben ist auch ein Anschreiben gegen den
Tod. Entgegen der Annahme, dieser Limes, die Limitrophie bei Derrida, die Limi-
nalitdt bei Turner seien unbewohnbar, leben beide Kreaturen der Metamor-
phose — Mensch und Bér — weiter und beide sprechen davon: ,L’ours et moi par-
lons de liminarité, et méme si C’est terrifiant, personne n’y changera rien. Les
branches craquent derriére moi, quelqu’un vient. Je décide : ils diront ce qu’ils
veulent. Moi je vais séjourner dans ce no man’s land“ (Martin 2019, 111). Diese Ein-
sicht ist fiir die Erzéhlinstanz schmerzhaft und frustrierend. Am Ende der Pas-
sage folgt als Ausdruck der erlebten Frustration ein Schrei: ,Arrrgggggg, je gémis
entre deux sanglots“ (ebd.). Aber auch dieser Schrei zeugt nicht von Tod, sondern
von Geburt. Die Autorin schreibt weiter, das erzdhlende Ich hort nicht auf, sich
mit den Gegebenheiten auseinanderzusetzen. Sie lasst sich von Ivan und der Ge-
meinschaft der Ewen:innen fiir einen Moment auffangen, um dann weiter nach
ihrem Platz in der Welt zu forschen.

4.2.3 Schreiben der Metamorphose

LA tous les étres de la métamorphose, ici et la-bas“ lautet die Widmung des Er-
zahltextes. Die Metamorphose als Bewegungsfigur und Fluchtlinie ruft gleichzei-
tig einen prozessualen Charakter auf und ist auf ein Jenseitiges gerichtet: Die Sei-
enden der Metamorphose sind im Werden begriffen, und zwar zugleich hier und
dort, also an den ausgefransten Randern der Grenze, an sich treffenden Fluchtli-
nien. Dieses Werden der Metamorphose als Intensititen beschreiben auch
Deleuze und Guattari, wenn sie tiber Franz Kafkas Gregor Samsa schreiben:

La métamorphose [bei Kafkas Gregor Samsa, M-A S.] est le contraire de la métaphore. Il n’y
a plus sens propre ni sens figuré, mais distribution d’états dans I’éventail du mot. La chose
et les autres choses ne sont plus que des intensités parcourues par les sons ou les mots dé-
territorialisés suivant leur ligne de fuite. Il ne s’agit pas d’une ressemblance entre le com-
portement d’un animal et celui de ’homme, encore moins d’un jeu de mots. Il n’y a plus ni
homme ni animal, puisque chacun déterritorialise 'autre, dans une conjonction de flux,
dans un continuum d’intensités réversible. Il s’agit d'un devenir qui comprend au contraire
le maximum de différence comme différence d’intensité, franchissement d’un seuil, hausse
ou chute, baisse ou érection, accent de mot. (Deleuze und Guattari 1975, 40)

Wie Deleuze und Guattari fiir Kafka festhalten, ist auch bei Martin die Metamor-
phose keine Metapher, sondern ein Fluchtpunkt der Erfahrung eines sehr konkre-
ten, und in diesem Fall realen, Zusammentreffens zwischen Raubtier und Frau.
Die Metamorphose ist eine situierte und verkorperte Bewegung einer relational
angelegten Positionierung; einer Subjektposition in Relation. Ein spezifisches Be-



4.2 Spur 3: Nastassja Martin - Croire aux fauves (2019) =—— 197

wusstsein von Welt wird in ihr leshar (vgl. dazu Glissant 2009). Messling schreibt
unter Bezug auf Glissant und Hegel:

Das Ziel der Geschichte ist fiir Glissant damit ein Bewusstsein absoluter Offenheit, in der
alles denkbar, alles lebbar ist. Dieses Welthewusstsein zu schaffen, ist die Aufgabe der zeit-
gendssischen Literatur, der Erzdhlung im weiteren Sinne, die eine unendliche Komplexitat
mehrsprachig entfalten kann, ohne diese Komplexitét der Beziiglichkeiten und Referenzen,
der Haltungen und Lebensmodelle hierarchisieren zu miissen. (Messling 2019, 171)

Die Bewegungsfigur der Metamorphose verdndert das Sein, macht es zu einer
Vielheit von unterschiedlichen Relationen und entfaltet darin eine Zukunftsvision
einer anderen Welt. Die Erzihlinstanz sieht sich dabei aber nicht allein, sondern
in guter Gesellschaft. Martin entfaltet hier ein relationales, polylogisches Denken,
das ein verandertes Bewusstsein von Alteritat ermdglicht:

Je pense a tous ces étres qui se sont enfoncés dans les zones sombres et inconnues de I'al-
térité et qui en sont revenus, métamorphosés, capables de faire face a ,ce qui vient“ de ma-
niére décalée, ils font a présent avec ce qui leur a été confié sous la mer, sous la terre, dans
le ciel, sous le lac, dans le ventre, sous les dents. (Martin 139-140)

Die Riickkehr ist kein Zuriick zum Selben, sondern eine Riickkehr ,als eine An-
dere‘ und dieses andere Ich konstituiert sich auch schreibend.’®! Wihrend die Po-
tentialitit des verdnderten Subjekts ,,im Wald“ bei den Ewen:innen Angst macht,
geht Martin dennoch zuriick nach Frankreich. Der Abschied bedeutet Verénde-
rung und eine verdnderte Subjektposition:

Cest comme ca en forét [...]. Il ne faut jamais parler du moment ou I'on se séparera ; du
moment ol rien ne sera plus pareil. On vit ainsi consciemment dans l'illusion de I'éternité,
parce qu'on sait pertinemment qu’en un instant tout ce que I'on a toujours connu se déli-
tera, se recomposera, ici ou ailleurs, se métamorphosera et deviendra ce quelque chose d’in-
saisissable dont on ne pourra plus rien assumer. Cette potentialité terrifie tout le monde.
Parce qu’elle est connue de tous en forét et parce qu’on l’attend toujours au détour du che-
min, on s’accorde silencieusement pour la taire. (Martin 2019, 140-141)

Martin begegnet dieser Verdnderung, dem Offenen der Zukunft und dem offenen
Ausgang ihrer Geschichte, der Erzdhlung ihres Seins aber eben nicht mit Schwei-
gen, sondern schreibend: ,J’écris sous le porche, face a la porte ouverte sur le mon-

121 Eine dhnliche Konstellation findet sich auch in Homers Odyssee. Auch Odysseus kehrt nicht
als derselbe Mensch zuriick, der er vor seiner Reise war. Er wird letztlich noch dazu als erstes
nur von einem Hund erkannt, der ihn mit seinen sprichwortlichen Argos-Augen, die allerdings
auf den Riesen Argos und nicht auf den Hund von Odysseus verweisen, erspaht. Anders als viel-
fach erzihlt, ist es nicht zuallererst ,Die Narbe des Odysseus“ (Auerbach [1946] 2001, 5-27), an
der Odysseus erkannt wird (vgl. ebd., 5), sondern der Hund erkennt ihn als Erstes.



198 —— 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitéten

ticule de neige et ’arbre derriére, une tasse de thé briilante posée sur le banc. La
température grimpe, on sent venir le printemps“ (Martin 2019, 141). Alle Tiiren sind
offen und der Frithling kommt. Fiir Martin ist die Ungewissheit nach ihrem Aufent-
halt bei den Ewen:innen zuallererst ein Versprechen auf Leben und bedeutet fir
sie auch Freiheit: ,Je ne dis rien, je suis émue. Voila ma libération. L’incertitude :
une promesse de vie“ (Martin 2019, 147).

Das Schreiben ist bei Martin der performative Akt der Erschaffung einer rela-
tionalen Subjektposition, die weder ausschliefdlich den Prdmissen eines zu Recht
als problematisch entlarvten westlichen Universalismus folgt, noch in totalen Rela-
tivismus oder starre Identitatspolitik verfallt. Es ist ein Schreiben in Bewegung (vgl.
Ette 2001), das in seiner onto-epistemologischen Herangehensweise eine Verschran-
kung zwischen dem ,was“ und dem ,wie“ darstellt. Das Schreiben steht bei Martin
im Zentrum, es erschafft ein viellogisches, relationales Werden.

Es ist die Erzdhlung, die relatio in all ihren Dimensionen, die jenseits einfacher
Gegeniiberstellungen Leben, Weiterleben, Zusammenleben und Uberleben ermog-
licht. ,Die Widerstandskraft der Asthetik® (Ette 2022b, 27), wie Ette schreibt, entfal-
tet ein Wissen iiber das Leben, das als ein ,,UberLebensWissen® (ebd.) gefasst wer-
den kann, wie es sich auch in Martins Text Croire aux fauves (dies. 2019) zeigt.

Der Text von Martin entfaltet ein Wissen von, mit und tber Tier-Mensch-
Relationen, das uns neue Moglichkeiten fiir das gemeinsame Bewohnen der Welt
zeigt. Die Relation als Verbindung, Beziehung und Erzdhlung steht im Zentrum
des Bewohnens von Welten und bildet eine Welt, die eine gemeinsame Grundlage
fir das Zusammenleben heterogener Entitdten sein kann. In dieser Konzeption
stehen Relationen im Zentrum des Seins, und es wird eine relationale Ontologie
entworfen, die gleichzeitig einem bestdndigen Werden unterworfen ist und damit
einem Denken in starren Dualismen vorbeugt.

Als literarischer Text beschéftigt sich das Buch mit der Frage, wie das erzah-
lende, erinnernde und trdumende ,Ich‘ die Welt angesichts all ihres Wissens und
ihrer unbestreitbaren Verwobenheit bewohnen kann. Der Text préasentiert sich par
excellence als privilegierte Wissensquelle eines ,Lebenswissens®, wie Ette eine Lite-
ratur bezeichnet, ,die Wissen iiber das Leben, iiber das Uberleben und iiber das Zu-
sammenleben gesammelt hat, ohne dabei in diskursive oder disziplindre Spezialisie-
rungen zu verfallen oder als Regulierungsmechanismus fiir kulturelles Wissen zu
fungieren® (Ette 2016, xxi). Dabei liegt bei Martin der Fokus klar auf der Beziehung,
nicht auf der Differenz, die aber nicht geleugnet wird: In Anbetracht anderer Onto-
logien (vgl. Descola 2005), anderer Moglichkeiten, sich auf das nicht-ausschliefilich
Menschliche zu beziehen, scheint sich die Welt zu vervielféltigen. In dieser Offnung
hin zur Welt tun sich Welten auf, wenn wir an Glissants Konzeption eines Welt-
Bewusstseins als ,All-Welt“ denken (vgl. Messling 2019, 171). Eine solche Vorstellung



4.3 Schwelle. Relationen schreiben =—— 199

von Relation leugnet weder die Gewalt noch die politischen, ethischen und prakti-
schen Implikationen. Am Ende des Erzéhltextes steht die Geburt der relationalen,
materiell-semiotischen Subjektposition, die sich die Autorin mithsam schreibend er-
arbeitet hat. Es ist auch das Ende zwei getrennter Notizbuicher. Es ist der Anfang des
vielstimmigen, viellogischen Schreibens:

Je ferme le cahier, pensive. Je le range précautionneusement sur ’étagere, un léger sourire
se dessine sur mes levres. Je crois que le cahier noir a coulé dans les carnets de couleur
depuis l'ours ; je crois qu’il n’y aura plus de cahier noir ; je crois que ce n’est pas grave. Il y
aura une seule et méme histoire, polyphonique, celle que nous tissons ensemble, eux et moi,
sur tout ce qui nous traverse et qui nous constitue.

Je retourne m’asseoir a ma table. Je dépose mes carnets de terrain a coté de moi, a
portée de main. Cest ’heure. Je commence a écrire. (Martin 2019, 151)

4.3 Schwelle. Relationen schreiben

Wir kénnen unsere Relationen zu nicht-menschlichen Welten nicht ignorieren,
wenn wir dariiber nachdenken, wie wir uns zur Welt verhalten und wie wir uns
zur Welt in Beziehung setzen konnen (siehe z.B. Latour 2018; Haraway 2016b;
Henao und Toledo 2022). Nicht nur, weil wir als Menschen in einer globalisierten
und verstrickten Welt mit ihren vielfaltigen Verbindungen zu anderen, nicht-
menschlichen Wesen leben, die die Welt, die wir mit ihnen gemeinsam bewoh-
nen, mitgestalten. Dies ist vielleicht eine der schmerzlichen Einsichten der letzten
Dekade, die besonders an der Klimakrise sichtbar wird (vgl. Latour 2017); wir
sind eine Spezies, die in hohem Mafse von anderen Arten abhéngig ist (vgl.
Chakrabarty 2009, 219; Latour 2017, Braidotti 2016). Sondern auch, weil es darauf
ankommt, wie wir uns als menschliche Tiere in Beziehung zu demjenigen setzen,
das Haraway ,significant otherness“ (Haraway 2016a und 2016b, 116) nennt. Dabei
geht es nicht darum, Unterschiede zu leugnen oder zu nivellieren, sondern gerade
auf Grundlage der Alteritdt eine andere Ethik der Relation zu entwerfen (vgl.
Wild 2014, 11; Derrida 2008, 153-156).

Es ist Zeit, und Martin beginnt zu schreiben. Damit endet ihr Text, der schrei-
bend einen auf die Zukunft gerichteten Gegenentwurf zu einem im westlichen Logo-
zentrismus verhafteten Mensch-Tier-Dualismus schafft. Ausgangspunkt dieses
Denkens, das in ein Schreiben und schliefflich in einen lesbaren Text miindet, ist in
Martins Erzahlung aber keine allgemeine politische, gesellschaftliche oder klimati-
sche Krisendiagnose, wie etwa bei Latour (2017), sondern der physische Zusammen-
prall zwischen der Autorin selbst und einem Béren. Die diskursive Schwelle, die
dartiber entscheidet, was als berechtigter Geltungsanspruch wahrgenommen wird
und was nicht, wird in dieser letzten Spur schreibend verschoben. Sie stellt sich



200 — 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalititen

nicht, denn an der Schwelle von Leben und Tod, an der die Erzahlung beginnt,
zahlt nur das Uberleben, das Martin sich im Schreiben sichert, indem sie sich selbst
— schreibend — eine neue Subjektposition erschafft. An das Wilde glauben wird ge-
fordert und von Martin zugleich in ihrem gleichnamigen Text eingelost. Ein kon-
zeptuelles Tier-Werden als Schreibpraxis, wie es in der vorherigen Spur zu sehen
ist, vermag es zwar, Fluchtlinien aufzuzeigen, aber die neue, minore Sprache und
eine andere Form, der es bedarf, um Tier-Mensch-Relationen anders zu denken, ist
damit noch nicht gefunden. Solche Ansétze fiir eine Schreibpraxis, die die Suchbe-
wegung abbildet und unterschiedliche Relationen weitgehend nebeneinander oder
miteinander verzahnt bestehen lasst, finden sich in Croire aux fauves (2019). Star-
ker noch als in den vorherigen Kapiteln, mache ich mir nun ein wechselseitiges,
sich gegenseitig befruchtendes Verstdndnis von Theorie und Philosophie, wie es bei
Glissant angelegt ist, zu eigen. ,,Qu’est-ce ainsi, une philosophie de la Relation ? Un
impossible, en tant qu’elle ne serait pas une poétique“ (Glissant 2009, 82), schreibt
Glissant. Ahnlich stellt es sich in Martins Text dar, als Findungsprozess eines neuen
Bewusstseins in all seinen Relationen. Die Anthropologie, die Martin hier entwirft,
ist nicht als naturwissenschaftliche Lehre vom Menschen zu verstehen, sondern
wird philosophisch und erzdhlend entworfen. Situiert und sehr konkret findet eine
Auseinandersetzung mit den Relationen in der Welt und zu unterschiedlichen Wel-
ten statt. Tierliche und menschliche Beziige werden gleichrangig betrachtet und
flieflen in die Auseinandersetzung mit dieser phdnomenologischen Vielheit hinein.
Dieses Schreiben, das zum Text wird und tiber den Text lesend erfahrbar ist, stellt
einen Weltentwurf dar, der jenseits einer binér-hierarchischen Alteritdtskonzep-
tion liegt. Es ist ein Schreiben der Relation und ein Schreiben in Relation, welche
diese polylogische Subjektkonstruktion des erzdhlenden und erzdhlten Ichs und
damit einen neuen Alteritatsdiskurs ermdglicht. Das sich selbst, schreibend erschaf-
fende ,Sein‘ ist ein Sein der Vielheit, ein in-Relation-Werden. Was Martins Text in
Auseinandersetzung mit Haraways Theorie deutlich macht, ist, dass diese relatio-
nale Ontologie nicht im luftleeren Raum der Zeichen und Bedeutungen schwebt.
Die Relation koppelt diese zugleich an materielle, mitunter korperliche Beziige zu-
ruck. Bei Martin gibt es diese materielle Riickkoppelung an unterschiedlichen
Punkten. Einerseits steht zu Beginn eine schwere korperliche Verletzung durch den
Béren, der ihr ins Gesicht gebissen hat. Der Gewalt wird kreativ, imaginierend und
schliefSlich ganz praktisch schreibend eine ,Widerstandigkeit (Ette 2022b, 26) ent-
gegengebracht. Das ,sich-in-Beziehung setzten ist keine leichte, aber eine iiberle-
bensnotwendige Aufgabe, die auch das Vernarben der offenen Wunden vorsieht.
Martin macht die Schwellenzone fiir sie selbst, gegen alle Widerstdnde, bewohnbar.
Die Metamorphose wird zu ihrem Habitat. Ubertrégt man dies auf ein Konzept der
Relation, so lasst sich festhalten, dass die Beziehungen auch begrenzt und eingehegt
werden miissen, um zu streitbaren Konzepten zu werden, um diese Relationen, die



4.3 Schwelle. Relationen schreiben = 201

verletzt sind, reparieren zu kénnen und die Welt als eine Vielheit von Welten be-
wohnbar machen zu kénnen. Dieses Sein hat gleichzeitig prozessualen Charakter,
denn es geht in ein Werden, in ein Relational-Werden iiber. Die Differenz wird
nicht aufgehoben, ist aber, ganz im Sinne eines Werdens bei Deleuze und Guattari
auch nicht durch eine monologische Identitdt vorgegeben. Diese Form der Meta-
morphose wird in Croire aux fauves (2019) schreibend vollzogen. Fiir ein verander-
tes Weltbewusstsein braucht es neue Konzeptionen von Alteritdt und einen Alte-
ritdtsdiskurs, der die Relation notwendig beinhaltet und mitdenkt und so das
Bewohnen der Welt lebbar macht. Meine Auseinandersetzung mit dem Erzadhltext
in Relation zu unterschiedlichen Konzeptionen legt nahe, dass dies auch nur genau
so, erzahlend, schreibend, entstehen und dann lesend, weitererzidhlend erfahren
werden kann. Wir konnen die Welt, aufgrund der Quantitit der Bezlige zwar nicht
mehr auf den Begriff bringen (vgl. Messling 2019 und Glissant 1990 und 2009), aber
wir brauchen dennoch Konzeptionen, um ein Verstdandnis von Welt zu entwickeln.
Diese miissen die Vielheit mitdenken konnen und relational angelegt sein. Damit
kann eine mogliche Konzeption von Relation lesbar und fasshar gemacht werden,
die die materiellen, narrativen, politischen und ethischen Verquickungen von Tie-
ren und Menschen jenseits des westlichen Universalismus und damit Konvivenz in
Differenz denkbar macht.



5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen
fiur eine zukunftige philologische Praxis

Wie lassen sich also Tier-Mensch-Relationen jenseits der in der Gegenwart proble-
matisch gewordenen Pramissen fassen, die unser Denken und Handeln lange be-
stimmt haben? Die vorliegende Arbeit antwortet darauf, indem sie eine Verbindung
zwischen literarischer Textanalyse und Theorie herstellt und damit Schwellen im
Denken sichtbar macht. Sie zielt so darauf, das Erfahrungswissen der erzahlenden
Literatur konzeptuell zu stirken und die Fragestellungen der Theorie an der Ana-
lyse dieses Erfahrungswissens zu schérfen.

Ein solcher Ansatz kann ein Wissen erschliefien, das weder den disziplindren
Grenzen der Philosophie unterliegt noch einer Analyse von Erzdhltexten rein aus
dem Blickwinkel der Theorie heraus Vorschub leistet. Diesem Anspruch gerecht
zu werden, erfordert eine enge Verschrankung der ausgewéhlten Theorie mit er-
zdhlender Literatur. Im Mittelpunkt meiner Arbeit stehen in den drei Spuren,
denen ich gefolgt bin, daher literarische Texte: Caddver exquisito (2017), Anima
(2012) und Croire aux fauves (2019). Denn diese vermdgen zweierlei: In Relation
zur Theorie gesetzt, konnen sie die virulenten Krisen einer post-globalen Welt
(vgl. Miiller und Loy 2023, 2) des Kapitalozéns (Haraway 2016b, 47 ff.) pragnant
aufzeigen und sie zugleich in ihren vielféltigen Dimensionen auffichern und er-
fahrbar machen. Die von mir in den Blick genommenen Erzédhltexte erschliefien
so zwar kein vollstandiges, abschlieffend systematisierbares Wissen iiber Tier-
Mensch-Relationen im 21. Jahrhundert. Dafiir sind ihre Gegenstandsbereiche viel
zu breit und die fiktionalen und poetologischen Mdglichkeiten, diese zu bearbei-
ten, zu vielféltig. Sie konnen aber, wie ich herausgearbeitet habe, genau aufgrund
ihrer vielféltigen Beziige einem monologischen Zugang zur Welt, wie er durch
einen unidirektionalen Logozentrismus gepragt wird, viellogische Perspektiven
entgegensetzen. Als Erfahrungswissen mit einer ,oft tibersehenen prospektiven
Dimension“ (Ette 2022c, 449) gelesen, kann dieses Wissen von den Literaturwis-
senschaften fruchtbar gemacht und erschlossen werden. Eine blof8 diskursanaly-
tische, psychoanalytische oder beispielsweise dekonstruktivistische Lesart wére
hier ungentigend, denn die oben benannten Krisen und eine damit einherge-
hende ,Welt(er)schépfung (Miller 2023) liegen nicht nur auf einer einzigen
Ebene. Es sind epistemologische, ontologische und ethische Krisen. Um Wissen
der Gegenwart erschlieffen zu konnen, bedarf es Zugénge, die diese verschiede-
nen Ebenen adressieren konnen. Eine konsequente Verschridnkung von literari-
schem und theoretischem Wissen in Relation zueinander bietet hier einen guten
Zugang.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-008


https://doi.org/10.1515/9783111444550-008

5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen =—— 203

Eine auf diese Weise verstandene philologische Arbeit kann, wie ich anhand
der drei Konstellationen aus Spuren und Schwellen zeigen konnte, tatsichlich dyna-
mische Konzepte entwerfen, die nicht einer einzigen Logik allein folgen. Dies gilt
fur alle Erzéhltexte, die Gegenstand dieser Dissertation sind, wird aber insbeson-
dere in der letzten Spur deutlich: Eine isolierte Betrachtung der literarischen Poten-
tiale von Croire aux fauves (Martin 2019) kann ein Denken in Relationen, das Ent-
werfen einer relationalen, anti-identitdren Ontologie, wie sie in Martins Text
angelegt ist, nicht ausreichend erschliefien. Nur die enge Verzahnung der Theorien
Derridas, Glissants sowie Haraways mit dem Erzahltext fithrt zu einer polylogi-
schen Konzeption von Relation, die Anhaltspunkte fiir ein verdndertes Zusammen-
leben von Tieren und Menschen - in all ihren Beziigen und Beziehungen zur Welt
— bietet. Dies ist gerade dann mdoglich, wenn Literatur die Beziehungen zwischen
unterschiedlichen Welten herstellt und die Literaturwissenschaft versucht, diese als
(streithare) Konzepte fassbar zu machen. In meiner Studie habe ich dies als eine
Moglichkeit gesehen, auf Haraways Aufforderung eines Staying with the trouble
(2016Db) zu reagieren, wenngleich auch auf einer anderen Ebene, als Haraway es
selbst umsetzt. Verantwortung fiir Tier-Mensch-Relationen zu tibernehmen, kann
nicht nur bedeuten, ganz praktisch Verantwortung fiir einen Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren zu iibernehmen. Es geht auch darum, auf die Beziige zwischen
Text und aufSertextueller Wirklichkeit als miteinander verwobene Beziehungen
hinzuweisen. Darauf - idealerweise mit streitharen, wenngleich nicht notwendiger-
weise abgeschlossenen Konzepten — zu antworten bedeutet dann zugleich, Verant-
wortung zu Ubernehmen: fiir die Beziehungen zwischen Text und Welt, zwischen
Mensch und Tier und fiir ihre Analyse. Insofern literarische Texte Auskunft tiber
ein ,neues Welthewusstsein“ (Messling 2019, 11) geben konnen, das auf die reale
Welt zurtickgefiihrt werden kann, ist eine Auseinandersetzung mit Tier-Mensch-
Relationen in Erzédhltexten auch eine Moglichkeit des Umgangs mit Tieren in dieser
Welt; es bedeutet, eine Antwort auf die Krisen zu geben, die uns Verantwortung
abverlangen. Erzahltexte konnen also unter bestimmten Umstédnden Schnittstellen,
Schwellen zwischen materieller Realitdt und Fiktion herstellen. Wie das Wort
,Schwelle‘ aber nahelegt, sind diese Kontaktpunkte keine einfachen Verschmelzun-
gen, wie dies etwa bei Fake News der Fall wdre. Imagination und Realitét fallen
nicht einfach in Eins, es bleibt eine Hiirde, eben eine Schwelle bestehen, die den-
noch tberschritten werden kann, indem sie Fragen aufwirft und Antworten ver-
langt.

Biologische Forschung ebenso wie daran anschliefende Theorien zum Be-
wusstsein, zum ,Geist der Tiere’, stellen den logos langst als das Kriterium, das
tierliches von menschlichem Leben trennt, in Frage. So wird Sprachfahigkeit wie-
der zum Aushandlungsraum par excellence — auch und gerade in der erzédhlen-
den Literatur, wie die Spuren zeigen, denen ich gefolgt bin. Erzdhlende Literatur,



204 —— 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen

die immer in Sprache verfasst ist, erscheint als besonders geeignet fir die Suche
nach einem neuen Bewusstsein von Tier-Mensch-Relationen. Denn Sprache ist
nur in und mit Sprache kritisierbar, wie Derridas Dekonstruktion, aber auch
Glissants Philosophie de la Relation (2009) deutlich machen: Diskurse stehen nicht
im luftleeren Raum, sie sind mit Machtkonstellationen verbunden - diese zu be-
fragen heifdt, die Sprache dieser Diskurse zu befragen. In den drei ausgewdahlten
Erzahltexten spielt Sprache auch deshalb auf je unterschiedliche Weise eine her-
ausragende Rolle. Warum aber bei Tieren ansetzen? Warum nicht einfach den
Menschen betrachten, der als Schreibender, als Handelnder verantwortlich zu
sein scheint fiir die Relation zum Tier, fiir Zuschreibungen von ,Tierlichem‘ und
,Menschlichem, fiir das Sprechen tiber und von Tieren?

5.1 Erzdhlen als Krisendiagnose. Potentiale

Der Spur von Agustina Bazterricas erzdhlendem Text Caddver exquisito (2017) fol-
gend, wird deutlich, dass die Krisen der Gegenwart eng mit der Art und Weise zu-
sammenhdangen, wie wir die Beziehung von Tieren und Menschen fassen. Begon-
nen habe ich daher meine Arbeit mit einem Blick hinter die Fassade eines
yasthetischen Regimes“ (Ranciére 2008b, 26) des Menschen der ,post-globalen
Phase“ (Miuller 2023, 11) im Kapitalozan (Haraway 2016b, 47), das vom Ende des Uni-
versalismus und der Suche nach einer neuen Universalitit gepragt ist (vgl. Messling
2019). Der Tod der Tiere erscheint in diesem Regime nicht mehr sichtbar und vor
allem nicht als Tod adressierbar, denn er wird vom Menschen nicht mehr als sol-
cher anerkannt: Nur die Menschen sterben, das Tier verendet zumeist anonym in
den Schlachthofen dieser Welt.

Caddver exquisito (2017) von Bazterrica zeigt die Rolle des Sprachlichen fiir die
Manifestierung und Konsolidierung von struktureller Gewalt, wie sie in dieser
Weltordnung vorhanden ist. Denn der Erzdhltext adressiert ethische Fragen, die
hochpolitisch sind, und greift zugleich asthetisch in die Verhandlung von Fragen
auf Leben und Tod von Tieren und Menschen in der Gegenwart ein. Er ist auch auf
einer metareflexiven Ebene lesbar, denn die Wirkungsweise des Diskurses selbst
wird thematisiert. Bei Bazterrica sind es nur die feinen, sprachlich konstruierten
Unterschiede, welche Ordnung schaffen und aufrechterhalten. Und diese kénnen
ebenso schnell, wie sie konstruiert werden, auch wieder zerstort werden. Worter
schaffen Realitdt und sind, ganz im Sinne Foucaults, mit Machtfragen verbunden.
Der Erzéhltext erscheint paradigmatisch in mehrfacher Hinsicht: Er ist Symptom
einer Debatte tiber den (massenhaften) Tod von Tieren, die gefiihrt werden muss;
er schreibt sich ein in diesen Diskurs, schreibt ihn so aber auch weiter. Und er
steht zugleich fiir die Ausweglosigkeit des gezeichneten Dilemmas.



5.1 Erzahlen als Krisendiagnose. Potentiale =—— 205

Nur wenn wir es schaffen, Tiere jenseits des etablierten Diskurses zu fassen,
konnen wir plausibel eine andere Ethik formulieren, die eine Ethik der Relation
und nicht des ausschliefSenden Dualismus oder komplementdren Mangelwesens
ware. Bazterricas Roman schafft eine Verbindung zwischen einer Ethik und einer
Asthetik, nicht nur indem er auf inhaltlicher Ebene tierethische Fragen verhan-
delt und einen Blick hinter die Fassade von industriellen Schlachtbetrieben er-
moglicht; sondern vor allem, indem er, mit Ranciere gesprochen, in die Aufteilung
des Sinnlichen (2008a) eingreift: Er bietet keine Handlungsanweisungen oder gibt
klare Normen vor, er schafft aber eine Sensibilitit fiir die Zusammenhédnge von
Sprache, Politik, Kapitalismus und Gesellschaft, die sich an der Definition von
tierlichem und menschlichem Leben polarisieren — und diese Polaritit zugleich
ad absurdum fithren, indem ihre Relationalitdt hervortritt. Dies fithrt zu der Ein-
sicht, dass eine binar-hierarchische Tier-Mensch-Opposition nicht mehr tragfahig
ist. Der Erzahltext zeigt, dass es auch nicht nur darum gehen kann, Gleichheit
herzustellen, denn diese rettet nicht: Es bedarf anderer Konzeptionen von tierli-
chem und menschlichem Leben, die es zumindest erschweren, im Idealfall aber
sogar unmoglich machen, einem Leben das Vermdégen zu sterben zu entziehen.
Der Tod muss als Tod jenseits einer bindr-hierarchischen Konstruktion und dis-
kursiven, machtvollen Abstufung von Leben anerkannt werden. Er muss in den
Beziehungen der Lebendigen ernstgenommen werden. Denn genau daran bricht
sich die Tragfahigkeit und Tragweite des MafSstabes, den wir fiir eine hierarchi-
sche Ordnung setzten. Die Beziehung zwischen Mensch und Tier zu befragen ist
eine Frage von Leben und Tod.

Cadaver exquisito (2017) erzahlt von einer Welt am Abgrund, die, wie die be-
nutzte Sprache, voller Risse ist. Diese ,fisuras“ (Bazterrica 2017, 10) deuten auf die
Fragilitat einer solchen bindr-hierarchischen Weltkonstruktion hin, das normative
Vakuum droht, die Welt von innen heraus zum Bersten zu bringen. Genau diese
Sprengkraft, die Erzdhltexte potenziell entfalten kdnnen, ist vor allem in Caddver
exquisito (2017) lesbar. Auch andere Texte, die seit 2008 erschienen sind, adressie-
ren diese tierethischen Fragen: Joy Sormans Comme une béte (2012) beispielsweise
ironisiert die Debatten um eine ,schonende‘ Schlachtung und eine Wiederbelebung
des Metzgerhandwerks als Ausweg aus der Massentierhaltung und industrieller
Schlachtung. Der Mythos des ethisch einwandfreien Fleischkonsums, der hdufig
von Stadtbewohner:innen des globalen Nordens vertreten wird, wird in Sormans
Erzdhlung als reaktionédrer und hilfloser Versuch entlarvt, den ethischen Dilem-
mata der Gegenwart zu entkommen. Dieser Text stellt tierethische Fragen stirker
in den Vordergrund, als Bazterricas Roman dies tut. Er vermag aber nicht die Ver-
flechtungen von Tier-Mensch-Relationen mit weiteren Ein- und Ausschlussmecha-
nismen, wie sie gegenwartig wirksam sind, zusammenzudenken und aufzufachern.
Okonomische und gesellschaftliche Querverbindungen werden nicht in gleicher



206 —— 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen

Weise sichtbar, wie dies in Caddver exquisito (2017) der Fall ist. Dieser Text war
daher nicht Gegenstand einer ndheren Analyse in der vorliegenden Studie. Auch
Jean-Baptiste Del Amos Familiengeschichte Régne Animal (2016) bietet zwar, eben-
falls der Tradition der ,Schlachthofliteratur‘ folgend, ein Wissen tiber die sich ver-
dndernden Beziehungen von Tieren und Menschen im Kontext soziopolitischer Dis-
positionen. Indem er die Geschichte der Schweinehaltung exemplarisch anhand
einer Familie nachzeichnet, werden soziale und 6konomische Zusammenhénge auf
dhnliche Art wie in Caddver exquisito (2017) deutlich. Er bietet, anders als die Dysto-
pie, keinen Ausblick darauf, wo diese Verhaltnisse hinfithren. Eine Studie, die diese
Texte miteinander in Verbindung setzt, um auch die historische Genese der gegen-
wartigen Krisen in den Blick zu nehmen, stiinde noch aus.

Gerade Bazterricas Roman hat mit seinem Fokus auf den Diskurs eine metare-
flexive Ebene, welche in den anderen Texten nicht greifbar ist. Er lasst sich daher
mit den theoretischen Analysen so verzahnen, dass die diskursive Ebene erfahrbar
wird, wahrend die Erfahrungsebene auch konzeptuell wirksam wird: Er ist nicht
nur ,engagierte Literatur’, die auf Missstande hinweist, sondern wird als Literatur
politisch wirksam, indem der Dissens, die Reibung zwischen Sichtbarem und Sag-
barem, erkenntlich wird. Normen und Werte kénnen daraus allerdings nur abge-
leitet und nicht unmittelbar abgelesen werden. Er entwirft, anders als die Philoso-
phie dies vermag, keine eigene Tierethik — d. h. auch, er schliefit die Frage, das
Fragen und Antworten, nicht ab; und gerade so konnen die Fluchtlinien zum Vor-
schein treten: Die Risse in der Sprache, die zundchst auf das normative Vakuum
innerhalb der erzéhlten wie einer realen Gesellschaft hinweisen (es gibt hier keine
zugrundeliegenden Werte), konnen andererseits auch Offnungen sein (fiir eine an-
dere Ethik, eine Ethik der Relation). Ob das erzédhlte System nur noch radikal ge-
sprengt werden kann, um eine neue normative Ordnung, die nicht auf sprachlich
konstruierte Dualismen setzt, entstehen zu lassen, oder die Risse noch zu kitten
sind, lasst der Text offen. Sicher erscheint in der in meiner Arbeit gewéhlten Per-
spektive, die Theorie und Erzdhltext miteinander in Verbindung bringt, eine Ab-
wendung vom majoritiren Diskurs, der Tieren das Vermogen zu Sterben abspricht,
als notwendig. Nicht nur ,der Mensch ist nur Mensch durch Sprache“ (Humboldt
1820), wie Wilhelm von Humboldt schreibt, sondern auch das Tier wird durch
menschliche Sprache zum Tier gemacht. Genau fiir diesen entscheidenden Punkt in
Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart sensibilisiert Bazterricas Erzdhlen. Hier
liegt auch das Potential eines Erzédhlens als Krisendiagnose, das diese Krisen nicht
nur benennt, sondern zugleich als ein Erfahrungswissen wirksam werden lasst.
Nehmen wir dies als gegeben an, bedeutet es auch, dass gerade im Hinblick auf
Tiere die besondere Bedeutung des Erzdhlens und der Sprache kaum zu unter-
schitzen ist. Denn im Erzdhltext queren sich Animalitit und Asthetik, Mensch und
Tier, Ethik und Epistemologie. Eine dezidiert poetologische Abwendung von



5.2 Poetiken des Tier-Werdens = 207

Schreibverfahren, die einem majoritiren Diskurs folgen, findet sich in der néchs-
ten Spur - in einer Hinwendung zu einer Schreibpraxis, die ein Minoritar-Werden
im Sinne Deleuze und Guattaris konzeptuell nutzt und Tier-Mensch-Relationen er-
fahrbar und wirksam werden lésst.

5.2 Poetiken des Tier-Werdens

Wollen wir einem verdanderten Denken von Tier-Mensch-Relationen ndherkommen,
wie es sich die vorliegende Arbeit zum Ziel gesetzt hat, lohnt es sich, nicht nur ethi-
sche Implikationen in den Blick zu nehmen. Die Spur von Wajdi Mouawads Text
Anima (2012) macht dies deutlich, denn eine Befragung der Beschaffenheit der
Grenze zwischen Tier und Mensch, wie Derrida sie fordert, wird in diesem Erzahl-
text poetologisch vollzogen. Damit vermag er ein eigenes, spezifisch literarisches
Wissen von Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart zu entfalten. Der Autor
Mouawad wendet ein Tier-Werden, wie es Deleuze und Guattari als minore Schreib-
haltung entwerfen, konsequent konzeptuell, indem er unterschiedliche Spezies er-
zdhlen lasst. Dieses vielperspektivische Erzahlen vermag es einerseits, die Beziehun-
gen zwischen Tieren und Menschen als dynamisch zu bestimmen und wie in einem
Laborversuch tiber das Lesen erfahrbar zu machen. In Anima (2012) werden ande-
rerseits die Krisen, die sich an unseren Beziehungen zu nicht-menschlichen Tieren
brechen, weiter aufgeschliisselt. Tiere werden als erzahlende Wesen inszeniert, die
noch dazu in ihren minoren Perspektiven den menschlichen Leser:innen die Wahr-
heit tiber den Mord und die Wahrheit tiber den Menschen nédherbringen. Die
menschliche Erzdhlperspektive, die am Ende des Romans eingesetzt wird, kann
diese Wahrheit, wie die Leser:innen auch, nur uiber die tierlichen Perspektiven er-
kennen. Der Erzéhltext tiberldsst dadurch den Zugang zur Wahrheit dem Blick der
Tiere und nicht dem des Menschen, der dennoch immer im Fokus bleibt.

Beispiele von tierlichen Erzdhlinstanzen gibt es zahlreiche in der Literatur.
Die wohl berithmtesten unter ihnen wurden mit dem Kater Murr (Hoffmann
[1819/1821] 2011) oder den Hunden Berganza und Cipién (Cervantes [1613] 2005)
schon genannt. Auch in Erzdhltexten der Gegenwart wimmelt es von tierlichen
Erzdhler:innen, die fiir weitere Forschung reiches Material bilden. So ist zum Bei-
spiel die Romanvorlage der Autorin Lucia Puenzo El nifio pez (2009) aus der Sicht
eines Hundes erzahlt."”* In Indiscreciones de un perro gringo (2007) von Luis

122 Der Roman bildet die Vorlage fiir den gleichnamigen Film (Regie: Lucia Puenzo, 2009), der
allerdings nicht aus der Perspektive des Hundes erzahlt.



208 —— 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen

Rafael Sanchez ist es auch ein Hund, der berichtet. Ahnlich wie bei Mouawad ist
auch er Zeuge, allerdings nicht eines Mordes und der Suche nach den Mdrdern,
sondern der sogenannten ,Monica Lewinsky Affare‘. Als Hund von Bill Clinton
soll der Erzahler in Sdnchez’ Roman die Wahrheit tiber die Affare des ehemaligen
US-amerikanischen Préasidenten mit seiner Praktikantin berichten. Allein tiber er-
zdhlende Literaturen der Welt aus der Perspektive von Hunden wéren eigene
Studien méglich.’® Auch iber Autozoographien (Middelhoff 2020) der Gegenwart,
in denen tierliche Erzdhlinstanzen in der ersten Person erziahlen, fehlen noch
Forschungsarbeiten. Warum solche Perspektivwechsel, mit denen der Hund je
die Rolle eines Zeugen, aber gleichsam nach menschlichem Vorbild bekommt,
nicht Gegenstand meiner Arbeit waren, mdchte ich kurz erlautern. Beide zuletzt
genannten Texte sind erkennbar friher als Mouawads vielstimmiger Thriller er-
schienen. Ihnen liegt nicht nur ein anderes Verstindnis der Grenze zwischen
Menschen und Tieren zugrunde, auch das gewéhlte Erzahlverfahren ist ein deut-
lich Anderes. Sie fallen in eine Phase, in der Tiere zwar schon vermehrt in den
Fokus gertickt sind, sie problematisieren aber weniger eine binar-hierarchische
Tier-Mensch-Opposition iiber das gewdhlte Schreibverfahren. Die Vielperspektivi-
tat, die Mouawads Roman als Schreibpraxis verfolgt, vermag auf ganz andere
Weise die Limitrophie (Derrida 2006, 51), die Abgriinde, die sich zwischen mensch-
lichen und nicht-menschlichen Tieren auftun, zu befragen. So ist Anima (2012) an-
schlussfahig an theoretische Konzepte des Werdens, wie sie etwa bei Deleuze und
Guattari vorgeschlagen und entwickelt werden. Damit antwortet der Text auch
direkter auf die Frage, was es bedeutet, wenn Tieren eine eigene Stimme und
Sprache, zumindest auf poetologische Weise, zugestanden wird.

Das Erzéhlen Mouawads entscheidet nicht iiber die Grenze zwischen Tier und
Mensch und stellt sie auch nicht unverriickbar fest, sondern ermoglicht tiber die
bestdndigen Perspektivwechsel eines buchstablich vorgefithrten Tier-Werdens eine
Dynamik. Eine grenzen/lose Asthetik, die es vermag, an der Mensch-Tier-Relation
entlang zu erzdhlen, wird im literarischen Text und das gewdahlte Erzdhlverfahren
konzeptuell fasshar und erfahrbar gemacht. Das Potential des Erzdhltextes, als Kri-
sendiagnose wirksam zu werden, wird in dieser zweiten Spur noch deutlicher als
in der Ersten. Eine binar-hierarchische Tier-Mensch-Opposition erscheint im Lichte
dieser Erzdhlung ebenso von Gewalt geprédgt wie in Caddver exquisito (2017). Die
zweite Spur riickt die Grenze und die damit verbundene Gewaltfrage deutlich in
den Fokus. Tier-Werden heifst mit Mouawads Text im Zusammenspiel mit Deleuze’

123 Der bereits erwdhnte Romanist Bosshard hat dazu in einem Artikel erste Anhaltspunkte ge-
liefert (vgl. Bosshard 2013).



5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt =—— 209

und Guattaris Denken Mensch-Werden. Fluchtlinien werden insbesondere am
Ende des Romans erkennbar, wenn von einer neuen Sprache erzdhlt wird, die ver-
bindet und nicht trennt. Diese Sprache, als Ausweg aus der Gewaltspirale der Ge-
genwart vorgestellt, ist aber noch am Grund des Meeres verborgen, sie muss noch
von einem Wesen dieser Welt an die Oberfliche geholt werden. Damit wird sie im
Roman zunéchst nur als Potentialitit thematisch; vielleicht kann man sie aber als
eine Moglichkeit verstehen, die mit dem Erzéhltext selbst, der so viele tierliche und
menschliche Logiken verbindet, bereits im Werden begriffen ist. Hier pragt sich in
poetologischer Weise ein neues Welthewusstsein, das tierliche und menschliche Le-
bewesen einschliefit und damit notwendig nicht allumfassende Erkenntnis ver-
spricht, sondern nur auf eine minore Universalitit verweisen kann. Die Relationen
erscheinen zentral, und Tiere und Menschen werden nicht mehr als Opposition be-
griffen, sondern treten in ein gemeinsames Werden ein. In ein Relational-Werden,
das Mensch-Werden bedeutet.

5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt

Eine personliche Lebenskrise, die eine physische und psychische Uberlebenskrise
ist, steht am Beginn der Suche Martins nach einer Sprache, die es vermag, ihr zer-
splittertes Sein fassbar zu machen. Die Anthropologin findet diese Sprache, die
vielfaltige Relationen fassbar macht, schreibend. Die Spur, der ich in diesem letz-
ten Kapitel gefolgt bin, zeigt auf eindriickliche Art, dass die Krisen unserer Gegen-
wart nicht auf eine Ebene beschrankt bleiben, was sie ungleich kompliziert
macht. Sie liegen mit Sarr in der mangelnden Qualitdt unserer Relationen begrin-
det (vgl. Sarr 2017). Diese mangelnde Qualitit konnte man nach der Analyse der
Erzéhltexte und Theorien wie folgt beschreiben: Es fehlt unseren Relationen (zu-
einander, zur Welt) an ethischem Anspruch und Ansprechbarkeit, an Verantwor-
tung; es fehlt ihnen an Dynamik, an Verdnderbarkeit, an dsthetischem Potential;
es fehlt ihnen an Konfliktfahigkeit, an Erkenntniskraft. In diesem Sinne fehlt es
ihnen an Wirklichkeit. Und diese Relationen haben, wie auch die letzte Spur, der
ich nachgegangen bin, eindriicklich zeigt, mit Tier-Mensch Konzeptionen zu tun,
die auf all diesen unterschiedlichen Ebenen wirksam sind: auf einer ontologi-
schen, einer epistemologischen und einer ethischen Ebene. Man braucht also Mit-
tel, die alle diese theoretischen Dimensionen — mdglichst gleichzeitig — adressie-
ren konnen. Dies gelingt in Auseinandersetzung mit Martins Text Croire aux
fauves (2019) und den Metamorphosen, die hier im Mittelpunkt stehen. Verwand-
lungen in eine andere Gestalt sind schon lange Gegenstand von Literatur; von
Ovid tber mittelalterliche Literatur zu Kafkas Die Verwandlung (1999 [1915]) und



210 —— 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen

bis hin zur Gegenwart tauchen inshesondere Mensch-Tier-Verwandlungen auf.
Sie nehmen die Metamorphose héufig als Motiv auf:'* Ein Beispiel fiir neuere Er-
scheinungen in einer romanischen Sprache sind Daniela Tarazonas El animal
sobre la piedra (2008) oder Joy Sormans La peau de lours (2014). Insbesondere in
Taranzonas Roman ist die Metamorphose weitgehend als Motiv zu verstehen,
was den Text flir meine Fragestellung nicht in gleicher Weise anschlussfahig
macht wie Martins Schreiben in Croire aux fauves (2019), das weit iiber eine sol-
che motivische Bedeutung hinaus geht. In La peau de lours wird vom Leben
eines hybriden Wesens zwischen Mensch und Tier erzéhlt. Er erforscht, ebenso
wie Martins autobiographischer Text, die Grenzen zwischen Animalitdt und
Menschlichkeit. Was aber den Text der Anthropologin Martin deutlich hervorhebt
und fiir meine Fragestellung und Suche nach einer neuen Konzeption von Rela-
tion so interessant macht, ist die Zentralstellung des Schreibens selbst.

Das Schreiben ist bei Martin der performative Akt der Erschaffung einer rela-
tionalen Subjektposition, die weder ausschliefflich den Pramissen eines zu Recht
als problematisch entlarvten westlichen Universalismus folgt, noch in einen zur
Beliebigkeit neigenden Relativismus oder in sein Gegenteil, in starre Identitatspo-
litik, verfallt. Es ist die Erzdhlung, die relatio in all ihren Dimensionen, die jen-
seits binar-hierarchischer Oppositionen Leben, Weiterleben, Zusammenleben
und Uberleben erméglicht. Was sich bei Mouawad bereits andeutete — die Mog-
lichkeit einer Sprache, die die gewaltvolle Opposition von Mensch und Tier
durchbricht, indem sie dem Leben das Vermdgen zu sterben wiedergibt — wird
bei Martin explizit vollzogen: Schreiben steht hier im Mittelpunkt einer Selbst-
konstruktion des menschlichen Ichs, das ein verletztes, nicht mehr ausschliefSlich
mit sich selbst identisches Ich ist. In Auseinandersetzung mit anderen Identifika-
tionsmodellen erzédhlt der anthropologisch informierte Erzéhltext davon, wie ein
Bér Teil dieser Subjektkonstruktion und Neukonstituierung eines Ichs wird. Der
Text entfaltet ein Wissen von, mit und tiber Tier-Mensch-Relationen und zeigt uns
neue Moglichkeiten fiir das gemeinsame Bewohnen der Welt. Er adressiert hier
ein epistemologisches Problem und sprengt zugleich erkenntnistheoretische
Grenzen, indem Tieren Teilhabe an der Gemeinschaft der ,Erkenntnishabenden’
zugesprochen wird. Bar und Mensch werden aber nicht miteinander identisch,
die Grenze zwischen tierlichem und menschlichem Leben wird nicht aufgelést,
sondern neu bestimmt. Sarr hat auf die Notwendigkeit hingewiesen, die Qualitat
unserer Beziehungen zu verbessern (vgl. Sarr 2017). Denn die schiere Menge der

124 Vgl. hierzu auch das vierte Heft Tierstudien zum Thema ,Metamorphosen“ (Ullrich und
Ulrich 2013).



5.3 Relation schreiben I: Die Krise als Ausgangspunkt =— 211

Beziiglichkeiten dieser post-globalen Ara ist kaum noch zu fassen. Aber welche
Konzepte stehen dafiir zur Verfiigung?

Mit der Analyse von Martins Text wird die Relation, als eine stets situierte Ver-
bindung, eine Beziehung und eine Erzdhlung konzeptuell weiter gestarkt und ins
Zentrum des Bewohnens von Welten gestellt. Die Relation selbst, wie sie in dieser
Spur greifbar wird, bildet eine Welt, die eine gemeinsame Grundlage fiir das Zusam-
menleben heterogener Entititen sein kann. In dieser Konzeption stehen Relationen
im Zentrum des Seins; in Auseinandersetzung vor allem mit Haraways Theorie,
Descolas Anthropologie und Glissants poetischer Philosophie wird eine relationale
Ontologie fasshar. Ein solches Relationskonzept leugnet weder die Gewalt noch die
politischen, ethischen und praktischen Implikationen. Es vermag gerade deshalb
erst auf die Krise Martins zu reagieren, kann eine Antwort sein. Dafiir ist aber eine
mindestens doppelte Metamorphose notwendig: erstens die von einer nicht-
relationalen, monologischen (logozentrischen) Identitatskonstruktion zu einer Sub-
jektkonstruktion, die unterschiedliche Logiken (tierliche wie menschliche, natura-
listische und etwa auch animalistische) verbinden kann, ohne dass Unterschiede
geleugnet wiirden; zweitens bedarf es einer Metamorphose der Praxis, vom Imagi-
nieren, Ausloten und Abwagen einer solchen Konstruktion iiber das Denken hin
zum Schreiben. Eine solche Verwandlung ist zwar gerichtet, zielt aber nicht nur in
eine Richtung. Es ist eine verdnderte Suche nach Wahrheit, in, durch und mit aus-
gewadhlten Beziiglichkeiten der Welt. Die Metamorphose erméglicht eine Integra-
tion von unterschiedlichen Welten, die in ihrer Differenz bestehen bleiben. Denn
die Grenzen konnen nicht einfach fallen, sie bleiben als Narben sichtbar, die von
den Auseinandersetzungen zeugen, von (dsthetischen, ethischen, epistemologi-
schen) Kampfen, die sich ihre ,Waffen“ (Ranciere 2008b, 91) gesucht haben, um die
Grenzen neu zu verhandeln. Es ist eine Art multidimensionales Tier-Werden, das
von Martin schreibend erschaffen wird und sich gleichzeitig erzahlend selbst er-
schafft, aber keine radikale Offenheit, wie bei Glissant, die ohne Antwort auf die
Gewaltfrage bliebe. Denn die materielle Dimension der Relation ist, wie Martins Er-
zahltext zeigt, ebenso von Bedeutung. Eine ontologisch-epistemologische Kompo-
nente, die in der Relation enthalten ist, kann hier fassbar werden. Diese neue Onto-
logie ist keine feststehende, unumgéngliche, sondern durch vielfiltige Relationen
gepragt. Das Sein erscheint hier praktisch als ein relationales Werden, das in Bewe-
gung ist; es macht sich als Bewusstsein der Welt als Relation &sthetisch vernehm-
bar, wirkt durch die Performativitat des Schreibens. Die vielfaltigen, viellogischen
Beziehungen, Querverbindungen und Beziiglichkeiten zwischen Text und textexter-
ner Wirklichkeit, die in dieser Relation gefasst werden konnen, machen eine so ge-
fasste Relation auch als Moglichkeit der Verbindung zwischen theoretischem Kon-
zept und literarischem Erzdhlen fruchtbar.



212 —— 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen

5.4 Relation schreiben II: Ausblicke auf eine philologische
Praxis

Die vorliegende Arbeit bildet eine unabgeschlossene und vielleicht auch unab-
schliefSbare Suchbewegung ab. Es konnte noch weiteren Spuren gefolgt werden,
die dazu beitragen konnten, weitere Schwellen zu erkunden und sie, mit etwas
Gliick, zu tUberschreiten. Es werden weitere Texte erscheinen, so wie wahrend
meiner Arbeit am nun vorliegenden Text stdndig neue Literatur zum Thema ver-
offentlicht wurde. Dies ist die Herausforderung einer Arbeit, die sich mit Fragen
der Gegenwart befasst. Diese Texte werden mit ihren vielleicht ganz neuen Be-
zugspunkten hoffentlich Gegenstand weiterer Forschungsarbeiten. Einige Linien,
die sich von hier aus sehen lassen, habe ich schon genannt.

Desiderate liegen meines Erachtens vor allem in einer weiteren Erprobung
der entwickelten Konzeption von Relation mittels einer Ausweitung des Gegen-
stands. Wenn sich die Krisen unserer Gegenwart aktuell vor allem an Tier-
Mensch-Relationen polarisieren, sich hieran zugleich bearbeiten lassen und ver-
dnderbar erscheinen, dann steht die Maschine schon in den Startlochern. Die
sogenannte ,kiinstliche Intelligenz‘ wird die Welt vor Herausforderungen stel-
len, wie sie uns heute schon neue Aufgaben stellt. Sie bildet sehr wahrscheinlich
ein neues Feld der Auseinandersetzung mit (hierarchischen) Konzeptionen von
Sein und stellt uns in &hnlicher Weise wie die im Logozentrismus verhaftete,
binédre Tier-Mensch-Opposition vor Probleme. Die Frage ,Kénnen Maschinen
verniinftig sein?‘ ist dabei vielleicht ebenso wenig die richtige Frage, wie sie es
bezogen auf das Tier ist, wollen wir tragfahige Konzepte fiir die Zukunft entwi-
ckeln.

Fiktionale Texte vermdgen es, im Gegensatz zu philosophischen oder anderen
wissenschaftlichen Texten, andere Zukiinfte und Welten jenseits des Logozentris-
mus zu entwerfen, wie meine Studie exemplarisch zeigt. Denn Vernunft in einer
idealisierten Weise zu untersuchen, das ist nicht das Kerngeschéft von erzéhlender
Literatur; und genau darin konnen mogliche Fluchtlinien aus einem unidirektiona-
len Logozentrismus, der uns Menschen so tief in die Krise gefiihrt hat, liegen. Diese
Fluchtlinien liegen in erster Linie in der Sprache, in der stets verdnderlichen
Sprachpraxis. Auch daher rithrt die besondere Sprengkraft der Literatur, die eine
andere Sprache imaginieren und praktisch umsetzen kann. Diese Sprengkraft be-
trifft viele Lebensbereiche und ihre Oppositionen, ist aber fiir Tier-Mensch-
Relationen von herausragender Bedeutung, denn die Grenze zwischen Tier und
Mensch wird hdufig immer noch iiber eine direkt aus dem (menschlichen) logos
abgeleitete Sprachfihigkeit gesichert. Ahnliches trifft auf kiinstliche Intelligenz zu,
die das Verhaltnis von Vernunft und Sprache aber zu invertieren scheint: Maschi-
nen sind dazu fahig, zu sprechen, dieses Sprechen aber ist nicht unbedingt ver-



5.4 Relation schreiben II: Ausblicke auf eine philologische Praxis =—— 213

niinftig. Nicht nur Tiere, sondern vor allem die Art und Weise, wie wir uns mit
nicht-menschlichen Wesen in Beziehung setzen, geht uns also an. Es betrifft uns. Es
erschiene mir daher lohnend, auch hinsichtlich solcher Maschinen nach Relationen
mit all ihren materiellen, ethischen, ontologischen und epistemologischen Dimen-
sionen zu fragen.

Auch die Philologien miissen sich 6ffnen, wollen sie ihre Relevanz in der Zu-
kunft nicht verlieren, sie miissen sich im Verhéltnis zu Theorien und zur aufSertex-
tuellen Welt immer neu situieren. Darauf haben nicht nur Ottmar Ette, sondern
auch Markus Messling immer wieder im Hinblick auf die Romanistik hingewiesen.
Wie aber kann eine solche in der Gegenwart situierte und situierende philologische
Praxis aussehen? An dieser Stelle mochte ich weder Markus Messlings Nachwort in
seiner Habilitationsschrift noch die vielen, fruchtbaren Diskussionen in Ottmar
Ettes letztem ,,Romanistischen Kolloquium“ an der Universitat Potsdam im Winter-
semester 2022/2023 wiederholen. Ich mochte nur einige Aspekte dieser notwendi-
gen Offnung betonen, und diese habe ich in der Dissertation auch zu exemplifizie-
ren versucht: Das Wissen der Literaturen der Welt kann helfen, auf drangende
Fragen unserer Gegenwart zu antworten, und dies ganz besonders im Hinblick auf
Tier-Mensch-Relationen. Denn Sprache ist ihr Kerngeschéft und ein Logozentris-
mus der Moderne, wie er immer noch den Diskurs und die Praxis des Verhéltnisses
von Menschen und Tieren beherrscht, kann nur in und mit der Sprache kritisiert
werden. Ein weiterer Aspekt ist die Einsicht, dass mit diesen Antworten auch eine
Verantwortung einhergeht: die Verantwortung dafiir, ein Gespiir zu entwickeln,
dass uns Relationen gerade auch zu nicht-menschlichen Tieren als Philolog:innen
etwas angehen. Fir Glissant ist es die Aufgabe der Literatur, ein Welthewusstsein
der Offenheit zu schaffen. Als eine Aufgabe von Literaturwissenschaft erscheint
mir, die Ergebnisse meiner Arbeit zusammengefasst, eine offene Konzeption als
eine Relation zwischen Literatur, Theorie und aufSertextueller Welt zu schaffen,
die gleichwohl streitbar ist und auf die materiellen Fragen antworten kann. Die
Spuren, denen ich gefolgt bin, zeigen zudem: Es ist auch Aufgabe von Literaturwis-
senschaft, sich als Lebenswissenschaft zu verteidigen, indem sie Wissen von, mit
und Uber Tiere und Menschen in Relation zueinander und zu Konzeptionen von
Leben und Sterben erschliefit. Das kann zweierlei bedeuten: Nicht-menschliche
Tiere — seien sie fiktiv oder real — miissen, als das, was wir und sie also sind, als
Tiere, ernst genommen werden; ebenso ist es geboten, das Wissen der Literaturen
der Welt und die politischen Implikationen von Literatur als Asthetik ernst zu neh-
men — um der performativen, erkenntnisstiftenden und Erfahrung vermittelnden
Kraft der Literatur willen, die auch ihr politisches Potential begriindet. Aufgrund
der vielféltigen aufgezeigten Verflechtungen und Verstrickungen von Tieren und
Menschen kommen wir kaum darum herum, tierliche Lebewesen hier immer mit-
zudenken, und zwar in ihren materiellen und semiotischen Beziehungen, Beziig-



214 —— 5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen

lichkeiten und (Quer-)Verbindungen mit der Welt und uns Menschen — in ihren Re-
lationen zu menschlichen Lebewesen, so wie ich sie gefasst habe. Nicht nur, weil
eine Welt ohne nicht-menschliche Lebewesen nicht denkbar ist, sondern auch um
des Menschen willen; denn eine solche Welt ist auch nicht bewohnbar.

Literatur ist vielleicht nicht mehr der Ort, an dem die ganz grofien Fragen des
Universalismus verhandelt werden. Dies kann auch nicht mehr ihr Auftrag sein,
wenn man die berechtigte Kritik am europdischen Zentrismus und einem damit in
die Welt exportierten Universalismus ernst nimmt. Sie kann aber im ,Kleinen®, im
Minoren, Themen verhandeln, die Menschen auch in einem Weltbewusstsein der
Offenheit noch ibergreifend angehen. Philologische Praxis auch als eine minore
Praxis eines Relational-Werdens zu verstehen, kann vielleicht Fluchtlinie sein, die
das tendenziell vereinheitlichende Konzept mit der Singularitit einer Erfahrung
verbindet. Aufgabe der Philologie konnte es dann sein, vielfaltige, minore Perspek-
tiven gegen einen majoritdren Diskurs ins Licht zu stellen; sie als Eingriffe in ein
dsthetisches, wie ethisch normierendes Regime sinnlich erfahrbar, leshar und sicht-
bar zu machen und die literarischen Spuren so konzeptuell zu starken. Dieses
wechselseitige und sich gegenseitig befruchtende Verstdndnis der Philosophie und
der Poetik, wie sie bei Glissant vorhanden ist, habe ich mir in meiner Arbeit zu
eigen gemacht und es um ein Bewusstsein der Tier-Mensch-Relation in all ihren Di-
mensionen erganzt. Die viellogischen, vielsprachigen, erzahlten Relationen von Tie-
ren und Menschen, welche gleichermafien physisch und metaphysisch vom Tode
bedroht sind, machen genau deshalb tragfahige, streitbare und dynamische Kon-
zepte zugédnglich; Konzepte, die helfen, die Welt auch fiir die Zukunft bewohnbar
zu machen.



Literatur- und Quellenverzeichnis

Adams, Carol J. 2017: The sexual politics of meat: a feminist-vegetarian critical theory. New York:
Bloomsbury.

Adorno, Theodor, W.; Horkheimer, Max [1944] 2022: Dialektik Der Aufkldrung: Philosophische
Fragmente. Sonderausgabe. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Agamben, Giorgio 1995: Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Turin: Guilio Einaudi editore
s.p. a. // dt. - 2002: Homo sacer. Die Souverdnitit der Macht und das nackte Leben. Ubersetzt von
Hubert Thiring. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2003: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Ubersetzt von Davide Giuriato, Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio 2007: Die Sprache und der Tod. Ein Seminar iiber die Negativitit. Ubersetzt von
Andreas Hiepko. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Aristoteles 2012: Politik. Ubersetzt und herausgegeben von Eckart Schiitrumpf. Hamburg: Meiner.

Atwood, Margaret 1985: The handmaid’s tale. Toronto: McClelland and Stewart.

Auerbach, Erich [1946] 2001: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendldndischen Literatur.

10. Auflage. Tuibingen, Basel: Francke Verlag.

Badoiu-Monferran, Claire; Denooz, Laurent (Hrsg.) 2016: Langue d’Anima. Ecriture et histoire
contemporaine dans ’ceuvre de Wajdi Mouawad. Paris: Classiques Garnier.

Basil, Priya; Hofmann, Franck; Koloma-Beck, Teresa; Messling, Markus (Hrsg.) 2021: Rhinozeros.
Europa im Ubergang | reparieren. Berlin: Matthes & Seitz.

Bazterrica, Agustina 2017: Caddver exquisito. Madrid: Alfaguara. // dt. - 2020: Wie die Schweine.
Ubersetzt von Matthias Strobel. Berlin: Suhrkamp.

Bentham, Jeremy [1789] 1970: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation.
Herausgegeben von James Henderson Bums und Herbert Lionel Adolphus Hart. London:
Athlone Press.

Bertram, Georg 2018: Was ist der Mensch? Warum wir nach uns fragen. Stuttgart: Reclam.

Birnbacher, Dieter 2017: ,,Sind Tiere Personen?“. In: TIERethik. Zeitschrift zur Tier-Mensch-Beziehung 9,
14, 40-59.

Biti, Vladimir 2021: ,,From lectures to lessons and back again: The deterritorialization of transmission
in Elizabeth Costello“. In: Frontiers of Narrative Studies 7, 1, 21-43.

Bodenburg, Julia 2012: Tier und Mensch. Zur Disposition des Humanen und Animalischen in Literatur,
Philosophie und Kultur um 2000. Freiburg, Berlin, Wien: Rombach.

Borgards, Roland 2012: ,Tiere in der Literatur - eine methodologische Standortbestimmung*.

In: Grimm, Herwig; Otterstedt, Carola (Hrsg.): Das Tier an sich. Diszipliniibergreifende Perspektiven
fiir neue Wege im wissenschaftsbasierten Tierschutz. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 87-118.

Borgards, Roland (Hrsg.) 2016: Tiere. Ein kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart: ).B. Metzler.

Borgards, Roland; K6hring, Esther; Kling, Alexander (Hrsg.) 2015: Texte zur Tiertheorie. Stuttgart:
Reclam.

Bosshard, Marco Thomas 2013: ,,,El soliloquilo de los perros‘ oder: Der Hund als Erzahler in den
Romanen von Luis Rafael Sanchez und Lucia Puenzo“. In: Bolte, Rike; Klengel, Susanne (Hrsg.):
Sondierungen. Lateinamerikanische Literaturen im 21. Jahrhundert. Frankfurt a. M.: Vervuert.

Braidotti, Rosi 2016: ,,Jenseits des Menschen: Posthumanismus*. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 66,
33-38.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-009


https://doi.org/10.1515/9783111444550-009

216 —— Literatur- und Quellenverzeichnis

Braidotti, Rosi 2013: ,,1 Posthuman relational subjectivity and the politics of affirmation”.

In: Rawes, Peg (Hrsg.): Relational Architectural Ecologies: Architecture, Nature and Subjectivity.
Milton Park: Taylor & Francis, 21-40.

Brecht, Berthold [1931] 2001: Die heilige Johanna der Schlachthéfe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Brenner, Andreas 2008: ,Das Tier und wir. Plessners Begriindung und Verabschiedung der
Anthropologie®. In: Ullrich, Jessica; Weltzien, Friedrich; Fuhlbriigge, Heike (Hrsg.): Ich, das Tier:
Tiere als Persénlichkeiten in der Kulturgeschichte. Berlin: Reimer.

Breton, André ; Eluard, Paul 1938: Dictionnaire abrégé du surréalisme. Paris: Editions José Corti.

Bihler-Dietrich, Annette 2015: Topos Tier: neue Gestaltungen des Tier-Mensch-Verhiltnisses. Bielefeld:
transcript.

Bundeszentrale fiir Erndhrung: ,Vom Acker bis zum Teller. Rindfleisch - Verarbeitung®. Verfiigbar
unter: https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-
verarbeitung/ (09.05.2023).

Burt, Jonathan 2006: ,,Conflicts around Slaughter in Modernity“. In: The Animal Studies Group
(Hrsg.): Killing Animals. Champaign, IL: University of Illinois Press, 120-144.

Calarco, Matthew 2008: Zoographies: the question of the animal from Heidegger to Derrida. New York:
Columbia University Press.

Calas, Nicolas 1968: Art in the Age of Risk. New York: Dutton.

Camet, Sylvie 2016: ,Animateur/animataire. Animalités lectrices/animalité narratrices dans Anima de
Wajdi Mouawad*. In: Badiou-Monferran, Claire; Denooz, Laurence (Hrsg.): Langues d’Anima.
Ecriture et histoire contemporaine dans I'ceuvre de Wajdi Mouawad. Paris: Classiques Garnier.

Castro, Eduardo Viveiros de 1998: ,Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism®. In: The
Journal of the Royal Anthropological Institute 4, 3, 469-488.

Castro, Eduardo Viveiros de 2004: ,Exchanging Perspectives: The Transformation of Objects into
Subjects in Amerindian Ontologies“. In: Common Knowledge 10, 3, 463-484.

Cavalieri, Paola; Singer, Peter (Hrsg.) 1993: The Great Ape Project: Equality Beyond Humanity. London:
Fourth Estate publishing.

Cervantes, Miguel de [1605/1615] 1996: Don Quijote de la Mancha. Herausgegeben von John Jay Allen.
Madrid: Catedra.

Cervantes, Miguel de [1613] 2005: ,,El coloquio de los perros. In: ders. Novelas ejemplares II.
Herausgegeben von Harry Sieber. Madrid: Catedra, 299-359.

Chakrabarty, Dipesh 2009: ,,The Climate of History: Four Theses.” Critical Inquiry. 35, 2, 197-222.

Coetzee, J. M. 2003: Elizabeth Costello: Eight lessons. London: Secker & Warburg.

Constitucién de la Republica de Ecuador, verflighar unter: https://www.asambleanacional.gob.ec/
sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf (16.03.2023).

Del Amo, Jean-Baptiste 2016: Régne Animal. Paris: Gallimard

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix, 1975: Kafka. Pour une littérature mineure. Paris: Minuit. // dt. - Deleuze,
Gilles; Guattari, Félix 1976: Kafka. Fiir eine kleine Literatur. Ubersetzt von Burkhart Kroeber.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix 1980: Mille plateaux, Capitalisme et schizophrénie 2, Paris: Minuit.

Deleuze, Gilles 1988: Le Pli. Leibnitz et le Baroque. Paris: Minuit.

Deleuze, Gilles 1991: Qu’est-ce que la philosophie?. Paris: Minuit.

Deleuze, Gilles 1981: Francis Bacon, logique de la sensation. Paris: Ed. de la Différence. // dt. - 1995:
Francis Bacon: Logik der Sensation. Ubersetzt von Joseph Vogl. Miinchen: Fink.

Deleuze, Gilles [1986] 2004: Foucault. Paris: Minuit. // dt. — 2013: Foucault. Ubersetzt von Hermann
Kocyba. Frankfurt am Main: Suhrkamp.


https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf

Literatur- und Quellenverzeichnis =— 217

Delli Carpini, Michael X. 2019: ,,Trump, die Medien und der Widerstand*. In: Zeitschrift fiir
Ideengeschichte 13, 3, 65-74.

Derrida, Jacques 1967: De la grammatologie. Paris: Minuit.

Derrida, Jacques 1980: La carte postale de Socrate a Freud et au-dela. Paris: Flammarion.

Derrida, Jacques 1985: De esprit: Heidegger et la question. Paris: Galilée.

Derrida, Jacques 1996: Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d’origine. Paris: Galilée.

Derrida, Jacques 2006: L’animal que donc je suis. Herausgegeben von Maria-Louise Mallet, Paris:
Galilée. // dt. - 2010a: Das Tier, das ich also bin. Herausgegeben von Marie-Louise Mallet.
Ubersetzt von Markus Szedlaczek. Wien: Passagen.

Derrida, Jacques 2008: Séminaire. La béte et le souverain I (2001-2002). Herausgegeben von Michel
Lisse, Marie-Louise Mallet und Ginette Michaud. Paris: Galilée. // engl. - 2011: The Beast and the
Sovereign, Volume I. Ubersetzt von Geoffrey Bennington. Chicago, London: University of
Chicago Press.

Derrida, Jacques (2010b): Séminaire. La béte et le souverain II (2002-2003). Herausgegeben von Michel
Lisse, Marie-Louise Mallet und Ginette Michaud. Paris: Galilée.

Descola, Philippe 2011: L’ecologie des autres: L’anthropologie et la question de la nature. Versailles:
Quae. // dt. - 2014: Die Okologie der Anderen. Die Anthropologie und die Frage der Natur. Ubersetzt
von Eva Moldenhauer. Berlin: Matthes & Seitz.

Descola, Philippe 2005: Par-dela nature et culture. Paris: Gallimard. // dt. - 2013: Jenseits von Natur und
Kultur. Ubersetzt von Eva Moldauer. 2. Auflage 2018. Berlin: Suhrkamp.

Descola, Philippe 2014: La composition des mondes. Entretiens avec Pierre Charbonnier. Paris:
Flammarion.

Despret, Vinciane; Haraway, Donna; Harrasser, Karin; Solhdju, Katrin 2011: ,,Stay where the trouble
is“. In: Zeitschrift fiir Medienwissenschaft 3, 1, 92-102. Verflighar unter: https://doi.org/10.25969/
mediarep/2532.

Despret, Vinciane 2012: Que diraient les animaux, si ... on leur posait les bonnes questions ? Paris:

La Découverte.

Diagne, Souleymane Bachir 2020: ,Ubuntu als Antwort auf den Konflikt der Kulturen®. In: Basil, Priya;
Hofmann, Franck; Koloma-Beck, Teresa; Messling, Markus (Hrsg.) 2021: Rhinozeros. Europa im
Ubergang | reparieren. Berlin: Matthes & Seitz, 93-105.

Donaldson, Sue; Kymlicka, Will 2011: Zoopolis. Oxford: Oxford University Press.

Driscoll, Kari 2017: ,An Unheard, Inhuman Music: Narrative Voice and the Question of the Animal in
Kafka’s ,Josephine, the Singer or the Mouse Folk‘“. In: Humanities 6(2), 26. Verfiighar unter:
https://doi.org/10.3390/h6020026.

Driscoll, Kari; Eva Hoffmann (Hrsg.) 2018: What Is Zoopoetics? Texts, Bodies, Entanglement. Cham:
Palgrave Macmillan.

Duve, Karen; Volker, Thies 1997: Lexikon beriihmter Tiere. Frankfurt am Main: Eichborn.

Echeverrias, Esteban [1871] 2011: £/ Matadero. Madrid: Catedra.

Eke, Otto; Geulen, Eva (Hrsg.) 2007: Texte, Tiere Spuren. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie,
Sonderheft, 126. Berlin: Schmid.

Entman, Robert 1993: ,Framing: Towards a Clarification of a Fractured Paradigm*. In: Journal of
Communication 43(3), 51-58.

Ette, Ottmar 1998: Roland Barthes: Eine intellektuelle Biographie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ette, Ottmar 2001: Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenziiberschreitenden Schreibens in
Europa und Amerika. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Ette, Ottmar 2004: UberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Berlin: Kadmos.

Ette, Ottmar 2005: ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohnsitz. Berlin: Kadmos.


https://doi.org/10.25969/mediarep/2532
https://doi.org/10.25969/mediarep/2532
https://doi.org/10.3390/h6020026
https://doi.org/10.3390/h6020026

218 —— Literatur- und Quellenverzeichnis

Ette, Ottmar 2007: ,Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft - Eine Programmschrift im Jahr der
Geisteswissenschaften®. In: Lendemains. Ftudes comparées sur la France. Zeitschrift fiir
vergleichende Frankreichforschung 125, 7-32.

Ette, Ottmar 2010a: ,Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft. Eine Programmschrift zum Jahr
der Geisteswissenschaften®. In: Asholt, Wolfgang/Ette, Ottmar (Hrsg.): Literaturwissenschaft als
Lebenswissenschaft - Programm, Projekte, Perspektiven. Tiibingen: Narr, 14-38.

Ette, Ottmar 2010b: ZusammenLebensWissen - List, Last und Lust literarischer Konvivenz im globalen
Mafstab. Berlin: Kadmos.

Ette, Ottmar 2012a: Konvivenz. Literatur und Leben nach dem Paradies. Berlin: Kadmos.

Ette, Ottmar 2012b: TransArea - Eine literarische Globalisierungsgeschichte. Berlin, Boston: De Gruyter.
Verfligbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110287202.

Ette, Ottmar 2016: Writing-between-worlds: transarea studies and the literatures-without-a-fixed-abode.
Ubersetzt von Vera M. Kutzinski. Berlin, Boston: De Gruyter.

Ette, Ottmar 2017: WeltFraktale. Wege durch die Literaturen der Welt. Stuttgart: ).B. Metzler.

Ette, Ottmar 2020: LiebeLesen: Potsdamer Vorlesungen zu einem grofien Gefiihl und dessen Aneignung.
Berlin, Boston: De Gruyter. Verfiigbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110665093.

Ette, Ottmar 2022a: Erfunden/Gefunden: Potsdamer Vorlesungen zur Entstehung der Amerikas. Berlin,
Boston: De Gruyter, 2022. Verfligbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110724097.

Ette, Ottmar 2022b: Geburt Leben Sterben Tod: Potsdamer Vorlesungen (iber das Lebenswissen in den
romanischen Literaturen der Welt. Berlin, Boston: De Gruyter, 2022. Verfugbar unter: https://
doi.org/10.1515/9783110751321.

Ette, Ottmar 2022c: Was heisst und zu welchem Ende studiert man romanische Literaturwissenschaft?:
Potsdamer Vorlesungen zur Romanistik. Berlin, Boston: De Gruyter. Verfiigbar unter: https://
doi.org/10.1515/9783110788419.

Ette, Ottmar; Messling, Markus (Hrsg.) 2012: Wort, Macht, Stamm. Paderborn: Fink.

Farcet, Charlotte 2009: ,Postfarce“ zu: Mouawad, Wajdi: Littoral (=Le sang des promesse I). Montréal:
Arles.

Fleischatlas 2021. Herausgegeben von Heinrich-Béll-Stiftung; Bund fiir Umwelt und Naturschutz
Deutschland; Le Monde Diplomatie. Verfugbar unter: https://www.boell.de/de/de/fleischatlas-
2021-jugend-klima-ernaehrung (12.06.2023).

Foer, Jonathan Safran 2009: Eating Animals. New York, Boston, London: Little, Brown and Company.

Folkers, Andreas; Lemke; Thomas (Hrsg.) 2014: Biopolitik. Ein Reader. Berlin: Suhrkamp.

Fontenay, Elisabeth de 1998: Les silence des bétes. Paris: Fayard.

Fontenay, Elisabeth de 2011: ,,A Golden Bough to translate the Beasts“. In: Inaethetics,
herausgegeben von Wilfried Dickhoff und Marcus Steinweg. Berlin: Merve.

Foucault, Michel 1966: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris: Gallimard.

Foucault, Michel 1969: L’Archéologie du savoir. Paris: Gallimard.

Foucault, Michel 1971: L’ordre du discours: lecon inaugurale au Collége de France prononcée le
2 décembre 1970. Paris: Gallimard.

Foucault, Michel 1976: Histoire de la sexualité I La volonté de savoir. Paris: Gallimard. // dt. - 1977: Der
Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1. Ubersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seither.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 1994: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Geféngnisses. Ubersetzt von Walter
Sietter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2001: In Verteidigung der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Freud, Sigmund [1913] 2013: Totem und Tabu. Herausgegeben und kommentiert von Herman
Westerink. Géttingen: V&R unipress.


https://doi.org/10.1515/9783110287202
https://doi.org/10.1515/9783110665093
https://doi.org/10.1515/9783110724097
https://doi.org/10.1515/9783110751321
https://doi.org/10.1515/9783110751321
https://doi.org/10.1515/9783110788419
https://doi.org/10.1515/9783110788419
https://www.boell.de/de/de/fleischatlas-2021-jugend-klima-ernaehrung
https://www.boell.de/de/de/fleischatlas-2021-jugend-klima-ernaehrung

Literatur- und Quellenverzeichnis =— 219

Ginzburg, Carlo 1995: ,,Spurensicherung. Der Jager entziffert die Fahrte, Sherlock Holmes nimmt die
Lupe, Freud liest Morelli - die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst“. In: ders.:
Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst. Ubersetzt von Gisela Bonz und
Karl F. Hauber. Berlin: Wagenbach, 7-44.

Glissant, Edouard 1990: Poétique de la relation. Paris: Gallimard.

Glissant, Edouard 1996: Introduction & une poétique du divers. Paris: Gallimard. // dt.: Edouard Glissant
2005: Kultur und Identitit. Ansdtze zu einer Poetik der Vielheit. Ubersetzt von Beate Thill,
Heidelberg: Wunderhorn.

Glissant, Edouard 1997: Traité du Tout-Monde (Poétique IV). Paris : Gallimard.

Glissant, Edouard 2009: Philosophie de la Relation. Poésie en étendue. Paris: Gallimard.

Goldenberg, Shifra Z.; Wittemyer, George 2020: ,Elephant behavior toward the dead: A review and
insights from field observations*. In: Primates 61, 119-128 (2020). Verfligbar unter: https://doi.
0rg/10.1007/510329-019-00766-5.

Gotz-Votteler, Katrin; Hespers, Simone 2019: Alternative Wirklichkeiten?. Bielefeld: Transcript.

Grimm, Herwig; Wild, Markus 2016: Tierethik zur Einfiilhrung. Hamburg: Junius.

Haraway, Donna 1984: ,Teddy Bear Patriarchy: Taxidermy in the Garden of Eden, New York City,
1908-1936. In: Social Text 11, 20-64. Verfugbar unter https://doi.org/10.2307/466593.

Haraway, Donna 1988: ,Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of
Partial Perspective®. In: Feminist Studies 14(3), 575-599. Verfligbar unter: https://
doi.org/10.2307/3178066.

Haraway, Donna 1991: Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature. London: Free
Association Books.

Haraway, Donna 1995: ,Wir sind immer mittendrin!“. Ein Interview mit Donna Haraway.

In: Dies.: Die Neuerfindung der Natur. Frankfurt am Main, New York: Campus, 98-122.

Haraway, Donna 2003: The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant Otherness.
Chicago: Prickly Paradigm Press.

Haraway, Donna 2004: The Haraway Reader. New York, London: Routledge.

Haraway, Donna 2008: When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Haraway, Donna; Despret, Vinciane 2011: ,,Stay where the trouble is“. Donna Haraway und Vinciane
Despret im Gesprach mit Marie-Luise Angerer und Katrin Solhdju. In: Zeitschrift fiir
Medienwissenschaft 4,1, 92-102.

Haraway, Donna 2016a: Manifestly Haraway. Cary Wolfe and Donna Haraway, University of
Minnesota Press.

Haraway, Donna 2016b: Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham, NC: Duke.

Haraway, Donna 2016c: Story Telling for Earthly Surviving. Dir. Fabrizio Terranova. Icarus Films.

Harris, Marvin 1985: Good to eat? Ridles of Food and Culture. London: Allen & Unwin.

Heidegger, Martin [1929/1930] 2004: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit.
Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 29/20. Herausgegeben von Friedrich-Wilhelm von
Herrmann. Frankfurt am Main: Klostermann.

Heidegger, Martin [1950] 2000: ,Das Ding“. In: Ders.: Vortrdge und Aufsdtze. Martin Heidegger
Gesamtausgabe, Bd. 7. Herausgegeben von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main:
Klostermann, 165-187.

Heidegger, Martin 1960: Sein und Zeit. 9. Auflage. Tibingen: Klostermann.

Henao, Juan Carlos; Toledo, Camille de 2022: Les droits de la Nature: Vers un nouveau paradigme de
protection du vivant. Paris: Humensis.

Herder, Johann Gottfried [1772] 1986: Abhandlung (ber den Ursprung der Sprache. Stuttgart: Reclam.


https://doi.org/10.1007/s10329-019-00766-5
https://doi.org/10.1007/s10329-019-00766-5
https://doi.org/10.2307/466593
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.2307/3178066

220 —— Literatur- und Quellenverzeichnis

Herzog, Hal 2011: Wir streicheln und wir essen sie. Unser paradoxes Verhdltnis zu Tieren. Miinchen:
Carl Hanser.

Hoffmann, E.T.A [1819/1821] 2011: Lebens-Ansichten des Katers Murr - nebst fragmentarischer Biographie
des Kapellmeisters Johannes Kreisler in zufdlligen Makulaturbldttern. KéIn: Anaconda.

Hofmann, Franck; Messling, Markus (Hrsg.) 2015: Leeres Zentrum. Das Mittelmeer und die literarische
Moderne. Berlin: Kadmos.

Hofmann, Franck; Messling, Markus 2021: ,,0n the ends of universalism*. In: Hofmann, Franck;
Messling, Markus (Hrsg.): The Epoch of Universalism 1769-1989/L°époque de 'universalisme
1769-1989. Berlin, Boston: De Gruyter, 2021, 1-39.

Hofmann, Franck; Messling, Markus (Hrsg.) 2021: The Epoch of Universalism/L’Epoque de universalisme
(1769-1989). Berlin, Boston: De Gruyter. Verfligbar unter: https://doi.org/10.1515/9783110691504.

Hofmann, Franck; Messling, Markus; Schiffers, Maria-Anna (Hrsg.) 2022: Rhinozeros. Europa im
Ubergang 2 | besitzen. Berlin: Matthes & Seitz.

Humboldt, Wilhelm von 1820: ,,Uber das vergleichende Sprachstudium in Beziehung auf die
verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung®. Berlin: Reimer. Verflighar unter: https://de.wiki
source.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.
pdf/9&oldid=- (01.08.2020).

Jaque, André; Otero Verzier, Marina; Pietroiusti, Lucia; Mazza, Lisa (Hrsg.): More-than-Human.

Het Nieuwe Intituut/Serpentine Galleries/Office for Political Innovation/Manifesta Foundation.

Judson, Seth; Rabinowitz, Peter 2021: “Zoonoses and global epidemics.” In: Current Opinion in
Infectious Diseases 34 (5), 385-392. Verflighar unter: https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/34310453/
(17.12.2024).

Jung, Carl Gustav 1995: Definitionen. In: Gesammelte Werke, Band 6: Psychologische Typen. Diisseldorf:
Walter-Verlag, 496-501.

Kafka, Franz 1931: Beim Bau der Chinesischen Mauer. Berlin: Gustav Kiepenheuer. Digitale Volltext-
Ausgabe verfligbar unter: https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Kafka_Beim_Bau_
der_Chinesischen_Mauer_163.jpg&oldid=3334717 (01.08.2018).

Kafka, Franz [1915] 1999: Die Verwandlung. Mit einem Kommentar von Heribert Kuhn. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Kofman, Sarah 1984: Autobiogriffures du Chat Murr d’Hoffmann. Paris: Galilée. // dt. 2008: Schreiben
wie eine Katze: zu E. T. A. Hoffmanns ,Lebens-Ansichten des Katers Murr“. Wien: Passagen.

Kotsko, Adam 2022: ,What happened to Giorgio Agamben®. Verfugbar auf Slate unter: https://slate.
com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.
html (01.06.2023).

Kotthaus, Jochem 2021: ,,Das Ende der Welt - so wie wir sie kennen. Uber die Abjektion als konkrete
Nihilierung des Wissens in der Moderne®. In: cultura & psyché, Journal of Cultural Psychology 2,
17-25. Verflgbar unter: https://doi.org/10.1007/s43638-021-00018-8.

Kramer, Sybille 2007a: ,,Jmmanenz und Transzendenz der Spur. Uber das epistemologische
Doppelleben der Spur“. In: Kramer, Sybille; Kogge, Werner; Grube, Gernot (Hrsg.): Spur:
Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 155-181.

Kréamer, Sybille 2007b: ,Was also ist eine Spur und worin besteht ihre epistemologische Rolle? Eine
Bestandsaufnahme®. In: Kramer, Sybille; Kogge, Werner; Grube, Gernot (Hrsg.): Spur.
Spurenlesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 11-33.

Kramer, Sybille; Kogge, Werner; Grube, Gernot (Hrsg.) 2007: Spur: Spurenlesen als Orientierungstechnik
und Wissenskunst. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kymlicka, Will 2012: ,Unsere Mitblrger“. Interview von Hilal Sezgin. In: Die Zeit, vom 5. Juli 2012.


https://doi.org/10.1515/9783110691504
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.pdf/9&oldid&#x003D
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.pdf/9&oldid&#x003D
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Humbold_ueber_das_vergleichende_sprachstudium_1920.pdf/9&oldid&#x003D
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/34310453/
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Kafka_Beim_Bau_der_Chinesischen_Mauer_163.jpg&oldid=3334717
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Seite:Kafka_Beim_Bau_der_Chinesischen_Mauer_163.jpg&oldid=3334717
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://slate.com/human-interest/2022/02/giorgio-agamben-covid-holocaust-comparison-right-wing-protest.html
https://doi.org/10.1007/s43638-021-00018-8

Literatur- und Quellenverzeichnis =— 221

Lémbarry, Alejandro Ramirez (2015): £/ otro radical - La voz animal en la literatura hispanoamericana de
la segunda mitad del siglo XX. San Andrés Cholula: Universidad Iberoamericana Puebla.

Latour, Bruno 2004: Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy. Transl. Cathy Porter.
Harvard: Harvard University Press.

Latour, Bruno 2005: Reassembling the social - An introduction to Actor-Network-Theory. New York:
Oxford University Press.

Latour, Bruno 2008: Wir sind nie modern gewesen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Latour, Bruno 2017: Ou atterrir? Comment s’orienter en politique. Paris: La Découverte. // dt. - 2018:
Das terrestrische Manifest. Ubersetzt von Bernd Schwibs. Berlin: Suhrkamp.

Latour, Bruno 2018: Down to Earth: Politics in the New Climatic Regime. Transl. Cathy Porter.
Cambridge: Polity Press.

Le Clézio, ).M.G. 2006: Raga. Approche du continent invisible. Paris: Seuil.

Leal Filho, W.; Ternova, L.; Parasnis, S. A.; Kovaleva, M.; Nagy, G.J. 2022: ,Climate Change and
Zoonoses: A Review of Concepts, Definitions, and Bibliometrics*. In: International Journal of
Environmental Research and Public Health 19, 893. Verfligbar unter: https://doi.org/10.3390/
ijerph19020893.

Lévi-Strauss, Claude 2013: Nous sommes tous des cannibales. Paris: Seuil.

Lévinas, Emmanuel 1984: Ethique et Infini. Paris: Le Livre de Poche.

Linnemann, Manuela 2006: Der Weg allen Fleisches. Das Motiv des Schlachtens in der Literatur. Erlangen:
Fischer.

Mackenzie, Louisa; Posthumus, Stephanie (Hrsg.) 2015: French Thinking About Animals. East Lansing:
Michigan State University Press.

Lenz, Markus Alexander 2022: Die verletzte Republik - Erzdhite Gewalt im Frankreich des 21. Jahrhunderts
(2010-2020). Berlin, Boston: De Gruyter.

Martin, Nastassja 2016: Les dmes sauvages: Face a I’Occident, la résistance d’un peuple d’Alaska. Paris:
La Découverte.

Martin, Nastassja 2019: Croire aux fauves. Paris: Collection Verticales, Gallimard. //dt. - 2021: An das
Wilde glauben . Ubersetzt von Claudia Kalscheuer. Berlin: Matthes & Seitz.

McCorry, Seén; Miller, John (Hrsg.) 2019: Literature and Meat since 1900. Cham: Palgrave Macmillan.

Meijer, Eva 2018: Die Sprachen der Tiere. Berlin: Matthes & Seitz.

Messling, Markus 2008: Pariser Orientlektiiren: Zu Wilhelm von Humboldts Theorie der Schrift.
Paderborn, Miinchen, Wien, Zirich: Schéningh.

Messling, Markus 2016: Gebeugter Geist. Rassismus und Erkenntnis in der modernen europdischen
Philologie. Gottingen: Wallstein.

Messling, Markus 2019: Universalitéit nach dem Universalismus: Uber frankophone Literaturen der
Gegenwart. Berlin: Matthes & Seitz.

Messling, Markus; Lepper, Marcel; Georget, Jean-Louis (Hrsg.) 2019: Héhlen. Obsession der
Vorgeschichte. Berlin: Matthes & Seitz.

Messling, Markus; Tinius, Jonas (Hrsg.) 2023: Minor Universality/Universalité mineure. Berlin, Boston:
De Gruyter.

Messling, Markus; Tinius, Jonas 2023: ,,0n Minor Universality“. In: Messling, Markus; Tinius, Jonas
(Hrsg.) 2023: Minor Universality. Berlin, Boston: De Gruyter, 1-32.

Messling, Markus; Tintemann, Ute 2009: Der Mensch ist nur Mensch durch Sprache. Zur Sprachlichkeit
des Menschen. Miinchen: Fink.

Meyer-Krentler, Leonie 2013: Die Idee des Menschen in der Karibik. Mensch und Tier in franzésisch- und
spanischsprachigen Erzéhltexten des 19. Jahrhunderts. Edition tranvia. Berlin: Walter Frey.


https://doi.org/10.3390/ijerph19020893
https://doi.org/10.3390/ijerph19020893

222 —— Literatur- und Quellenverzeichnis

Middelhoff, Frederike 2020: Literarische Autozoographien - Figurationen des autobiographischen Tieres
(1789-1922). Berlin: Metzler.

Mouawad, Wajdi 2012: Anima. Montreal: Babel. // dt. - 2014: Anima. Ubersetzt von Sonja Finck.
Minchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Muhle, Maria 2011: ,,Jacques Ranciére. Fiir eine Politik des Erscheinens. In: Moebius, Stephan;
Quadflieg, Dirk (Hrsg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden: VS Verlag fur
Sozialwissenschaften, 311-320.

Miller, Gesine; Loy, Benjamin (Hrsg.) 2023: Post-Global Aesthetics: 21st Century Latin American
Literatures and Cultures. Berlin, Boston: De Gruyter. Verfiigbar unter: https://doi.org/10.1515/
9783110762143.

Miiller, Gesine 2023: “The Post-Global Challenge in the Debate over World Literature. Latin American
Perspectives”. In: Miiller, Gesine; Loy, Benjamin (Hrsg.): Post-Global Aesthetics: 21st Century Latin
American Literatures and Cultures. Berlin, Boston: De Gruyter, 11-28. Verfligbar unter: https://
doi.org/10.1515/9783110762143.

Minch, Paul 1998: Tiere und Menschen: Geschichte und Aktualitéit eines prekdren Verhdltnisses.
Paderborn, Miinchen, Wien, Zirich: Schéningh.

Nagel, Thomas 1974: ,What is it like to be a bat?“. In: The Philosophical Review 83, 4, 435-50.
Verfligbar unter: https://doi.org/10.2307/2183914.

Nieradzik, Lukasz 2016: ,Geschichte der Nutztiere“. In: Borgards, Roland (Hrsg.): Tiere. Ein
kulturwissenschaftliches Handbuch. Stuttgart: Metzler, 212-124.

Olivera Martinez, Patricia Eugenia; Grandi, Matheus da Silveira (Hrsg.) 2020: Territorios
contempordneos de América Latina: identidades, movimientos sociales y transicién. Ciudad de
México: Bonilla Artigas Editores.

Orwell, George 1945: Animal Farm. London: Secker & Warburg.

Orwell, George 1948: 1984. London: Secker & Warburg.

Pohl, Friedrich; Fink, Sebastian (Hrsg.) 2015: Kannibalismus, eine anthropologische Konstante?.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Potts, Annie 2016: Meat Culture. Leiden: Brill.

Puenzo, Lucia 2009: £/ nifio pez. Barcelona: Caballo de Troya.

Ranciere, Jacques 2000: Le partage du sensible: Esthétique et politique. Paris: La Fabrique. //
dt. - 2008a: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Herausgegeben
von Maria Muhle, Ubersetzt von Maria Muhle, Susanne Leeb und Jiirgen Link. Berlin: b_books.

Ranciére, Jacques 2004: ,Is there an deleuzian aesthetic?. In: Qui parle 14, 2, Durham: Duke
University Press, 1-14. Verfiigbar unter: https://doi.org/10.1215/quiparle.14.2.1.

Ranciére, Jacques 2007: Politique de la littérature. Paris: Galilée. // dt. - 2011: Politik der Literatur.
Ubersetzt von Richard Steuer. Wien: Passagen.

Ranciére, Jacques 2008b: ,Denken zwischen den Disziplinen. Eine Asthetik der (Er)Kenntnis/Penser
entre les disciplines. Une esthétique de la connaissance®. In: Inaesthetik. Theses on Contemporary
Art, Nr. 0, Juni 2008. Zurich, Berlin: Diaphanes, 81-102.

Ranciére, Jacques 2009a: ,Asthetische Trennung, asthetische Gemeinschaft“. Ubersetzt von Maria
Muhle und Tobias Nikolaus Klass. In: Balke, Friedrich; Maye, Harun; Scholz, Leander (Hrsg.):
Asthetische Regime um 1800. Miinchen: Fink, 259-277.

Ranciere, Jacques 2009b: ,Spielrdume des Offentlichen, DLF-Sendung von Volkmar Mihlheis vom
10.08.2009. Verfligbar unter: https://www.deutschlandfunk.de/spielraeume-des-oeffentlichen
-100.html.

Ranciére, Jacques 2016: Politik und Asthetik. Im Gespréch mit Peter Engelmann. Ubersetzt von
Gwendolyn Engels. Passagen Gesprache 5. Wien: Passagen.


https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.1515/9783110762143
https://doi.org/10.2307/2183914
https://doi.org/10.1215/quiparle.14.2.1
https://www.deutschlandfunk.de/spielraeume-des-oeffentlichen-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/spielraeume-des-oeffentlichen-100.html

Literatur- und Quellenverzeichnis =— 223

Ranciére, Jacques 2017: Les bords de la fiction. Paris: Seuil.

Ranciére, Jacques 2018: ,Auerbach and the Contradictions of Realism*. In: Critical Inquiry 44, 2
(Winter 2018), 227-241.

Regan, Tom 1997: ,Wie man die Rechte von Tieren begriindet“. In: Angelika Krebs (Hrsg.): Naturethik.
Grundtexte der gegenwidrtigen tier- und dkoethischen Diskussion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1997,
40-44.

Regan, Tom 1985: ,, The Case for Animal Rights“. In: Peter Singer (Hrsg.): In Defence of Animals.

New York: Basil Blackwell, 13-26.

Ritvo, Harriet 2007: ,,On the animal turn“. In: Daedalus. Journal of the American Academy of Arts and
Sciences, 136/4, 118-122.

Sanchez, Luis Rafael 2007: Indiscreciones de un perro gringo. Guyanabo: Alfaguara.

Sarr, Felwine 2017: Habiter le monde. Essai de politique relationnelle. Montréal: Mémoire d’encrier.

Sarr, Felwine; Savoy, Bénédicte 2018: Restituer le patrimoine africain. Paris: Philippe Rey.

Sartre, Jean-Paul 1948: ,Qu’est-ce que la littérature?“. In: Situations II. Paris: Gallimard.

Sass, Hannah von 2022: ,,Raubtier werden. Oko-feministische Tendenzen in der
Gegenwartsliteratur.“ In: Geschichte der Gegenwart. Verfiighar unter:
https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-
gegenwartsliteratur/ (22.02.2023).

Schiffers, Maria-Anna 2023: ,More-than-Human Relations, or: Rethinking Narration and Relations
with Bears“. In: Messling, Markus; Tinius, Jonas (Hrsg.) 2023: Minor Universality/Universalité
mineure. Berlin, Boston: De Gruyter, 105-118.

Simonis, Annette 2017: Das Kaleidoskop der Tiere: Zur Wiederkehr des Bestiariums in Moderne und
Gegenwart. Bielefeld: Aisthesis Verlag.

Sinclair, Upton [1906] 1960: The Jungle. New York, N.Y: New American Library.

Singer, Peter [1979] 1994: ,Rassismus und Speziesismus*. In: Singer, Peter: Praktische Ethik. Stuttgart:
Reclam, 82-86. [Original: Peter Singer: Practical Ethics. Cambridge: Cambridge University
Press, 1979.]

Singer, Peter [1975] 2009: Animal Liberation. The definitive Classic of the Animal Movement. New York:
HarperCollins.

Singer, Peter (Hrsg.) 1988: Verteidigt die Tiere: Uberlegungen fiir eine neue Menschlichkeit. Frankfurt am
Main; Berlin: Ullstein.

Sorman, Joy 2014: La peau de lours. Paris: Gallimard.

Sorman, Joy 2012: Comme une béte. Paris: Gallimard.

Spivak, Gayatri Chakravorty 1988: ,Can the Subaltern Speak?“. In: Nelson, Cary; Grossberg, Lawrence
(Hrsg.): Marxism and the Interpretation of Culture. Chicago: University of Illinois Press, 66-111.

Sternad, Christian 2014: ,Den Tod als Tod vermdgen. Zum Tod des Tieres aus phanomenologischer
Sicht“. In: Ullrich, Jessica; Ulrich, Antonia (Hrsg.): Tierstudien 5: Tiere und Tod. Berlin: Neofelis,
47-58.

Strathern, Marilyn 1992: Reproducing the Future. Manchester: Manchester University Press.

Susteck, Sebastian 2021: ,Fleisch. Die Geschichte einer Industrialisierung®. In: Sprache und Literatur
50, 1(2021), 118-124. Verfugbar unter: https://doi.org/10.30965/25890859-05001008.

Tarazona, Daniela 2008: £/ animal sobre la piedra. Oaxaca de Juarez: AiImadia.

Toledo, Camille de 2021: Le fleuve qui voulait écrire: Les auditions du Parlement de Loire. Paris: Les liens
qui libérent.

Turner, Viktor W. 1964: ,,Betwixt and Between. The Liminal Period in Rites de Passage“. In: Helm,
June (Hrsg.): Symposium on New Approaches to the Study of Religion. Proceedings of the 1964 Annual


https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-gegenwartsliteratur/
https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-gegenwartsliteratur/
https://geschichtedergegenwart.ch/raubtier-werden-oeko-feministische-tendenzen-in-der-gegenwartsliteratur/
https://doi.org/10.30965/25890859-05001008

224 —— Lliteratur- und Quellenverzeichnis

Spring Meeting of the American Ethnological Association. Seattle WA: University of Washington
Press, 4-20.

Turner, Viktor W. 1969: The Ritual Process: Structure and Antistructure. New York: PAJ Publications. //
dt. - 2005: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur. Frankfurt am Main: Campus.

Uhlmann, Anthony 2020: /. M. Coetzee: Truth, Meaning, Fiction. New York: Bloomsbury Academic.

Ullrich, Jessica; Ulrich, Antonia (Hrsg.) 2013: Tierstudien 4: Metamorphosen. Berlin: Neofelis.

Vogel, Klaus; Staupe, Gisela 2002: Mensch und Tier. Eine paradoxe Beziehung, herausgegeben von der
Stiftung Deutsches Hygienemuseum. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz Verlag.

VoRkamp, Wilhelm; Weingart, Brigitte 2005: ,,Sichtbares und Sagbares. Text-Bild-Verhaltnisse -
Einleitung®. In: Dies.: Sichtbares und Sagbares. K6In: Dumont.

Waal, Frans de 1997: Bonobo: the forgotten ape. Berkeley: University of California Press.

Wagner, David 2013: Leben. Hamburg: Rowohlt.

White, Hayden 1987: The Content of the Form. Narrative Discourse and Historical Representation.
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Wild, Markus 2008: Tierphilosophie zur Einfiihrung. Hamburg: Junius.

Wild, Markus 2014: ,,Das Tier als ein Anderer? Zu Jacques Derridas Tierphilosophie“. Verfiigbar unter:
https://www.academia.edu/6047035/Derridas_Tierphilosophie_2014 (15.06.2023).

Wirth, Sven; Laue, Anett; Kurth, Markus; Dornenzweig, Katharina; Bossert, Leonie; Balgar, Karsten
(Hrsg.) 2016: Das Handeln der Tiere. Tierliche Agency im Fokus der Human-Animal Studies. Bielefeld:
Transcript.

Wittgenstein, Ludwig [1953] 1971: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Yelin, Juileta 2015: La letra salvaje. Ensayos sobre literatura y animalidad. Rosario: Beatriz Viterbo
Editora.

Yeyati Preiss, Paula 2021: ,Cadaver exquisito: distopia y tanatopolitica“. In: Argus-a. Artes y
Humanidades X, 39. Verfiigbar unter: https://www.argus-a.com/publicacion/1542-cadaver-
exquisito-distopia-y-tanatopolitica.html (24.05.2023).

Zola, Emile 1873: Le Ventre de Paris. Paris: Charpentier.

Filme

Donna Haraway. Story Telling for Earthly Surviving 2016. Regie: Fabrizio Terranova. Icarus Films.
Soylent Green 1973. Regie: Richard Fleischer.


https://www.academia.edu/6047035/Derridas_Tierphilosophie_2014
https://www.academia.edu/6047035/Derridas_Tierphilosophie_2014
https://www.argus-a.com/publicacion/1542-cadaver-exquisito-distopia-y-tanatopolitica.html
https://www.argus-a.com/publicacion/1542-cadaver-exquisito-distopia-y-tanatopolitica.html

Personen- und Sachregister

Adorno, Theordor W. 66

Agamben 4, 50, 53, 87-88, 131

All-Welt / tout-monde 154, 172, 194, 198

Alteritatsdiskurs 1, 5,19, 35, 67, 69, 104, 117, 123,
125, 151, 160, 182, 186-187, 195, 197, 199-201

Animal Studies 8-9, 17, 22

Animismus 125, 168, 177, 181, 183, 187, 189-190

animot 115, 161

Anthropozentrismus 5-6, 16, 20-21, 24, 37,
106, 113

Aristoteles 4-5, 40, 103-104, 107-108, 114, 185

Asthetik 8,14, 23-24, 38, 40-41, 45, 48, 90, 103,
106, 108-109, 124, 141, 143, 153, 155,
164-165, 169, 198, 205-206, 208, 213

asthetisches Regime 39-40, 72, 74, 90, 94, 204

Atwood, Margret 65

Auerbach, Erich 12,19, 105, 189, 197

Bacon, Francis 81, 89, 117, 126, 128, 138
becoming-with / Mit-Werden 135, 179
Bentham, Jeremy 34, 36, 126

Bertram, Georg 104

Biomacht 46, 52, 65-66, 69, 75, 77, 93, 95
Biopolitik 46, 50, 52, 54, 64-65, 82, 84, 86
Birnbacher, Dieter 82

Biti, Vladimir 38

bloRes Fleisch 81, 126, 138
Bodenburg, Julia 9, 21

Borgards, Roland 9-10, 13, 18, 127
Bosshard, Marco Thomas 106, 208
Braidotti, Rosi 199

Brecht, Berthold 32

Breton, André 49

Bihler-Dietrich, Annette 7

Burt, Jonathan 39, 80

Cadavre exqui 52

Camet, Sylvie 133

Capitalocene/ Kapitalozén 33, 65, 77, 190,
202, 204

carnophallogocentrisme /
Karnophallogozentrismus 22, 156

Castro, Eduardo Viveiros 35, 121, 181, 189, 194

Cavalieri, Paola 82

Cervantes, Miguel de 4, 106, 207
Chakrabarty, Dipesh 199
Coetzee, ). M. 38,106
companion species 130, 156
Cosmological Deixis 121

Dasein 160, 184

Dekonstruktion 5-6, 19, 114, 160, 185, 204

Del Amo, Jean-Baptiste 32, 206

Deleuze, Gilles 11, 14-17, 24-25, 48, 54, 73-75,
81, 88-89, 93, 95, 103, 107-109, 112-113,
117,120, 126-128, 130-136, 138, 141-143,
156-157, 159, 164, 179, 188, 193-194, 196,
201, 207-208

Derrida

- l’animal que donc je suis / Das Tier, das ich also
bin 3,9, 13-14,19, 22, 33, 108, 114, 118, 125,
158, 160, 180, 185

Derrida, Jacques 3-5,7, 9, 11, 13-17, 19-22, 25,
33, 37, 91, 93, 106, 108, 112, 114-115,
117-118, 120, 123-127, 130, 135, 139-141,
143, 151, 153, 155-156, 158, 160-163, 169,
171, 180, 183-187, 189-190, 193, 195-196,
199, 203-204, 207-208

Descola, Philippe 121,125, 133, 172, 181-183,
187-190, 194, 198, 211

Despret, Vinciane 6-7,9

devenir-animal / Tier-Werden 16, 18, 21, 24-25,
95, 107, 109, 112-113, 130-131, 135, 141-143,
151, 159, 200, 207-208, 211

devenir-minoritaire / Minoritar-Werden 16,
108-109, 112, 131, 142, 207

Diagne, Souleymane Bachir 179

Dialektik der Aufkldrung 66

Disjunktion 48, 54, 89, 93

Dispositiv 19, 21, 39, 41, 52, 60-61, 80, 85, 94

Donaldson, Sue 34

Driscoll, Kari 126

Dualismus 4, 6, 47, 84, 92, 104, 127, 151, 162, 178,
189, 199, 205

Duve, Karen 3-4

Dystopie 23, 39, 42, 44-45, 50, 54, 56, 64-66,
68, 70, 73-75, 79, 88-94, 206

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0

International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-010


https://doi.org/10.1515/9783111444550-010

226 —— Personen- und Sachregister

Echeverrias, Esteban 32,78

Epistemologie 16, 54, 74,123, 125, 143, 157,
159-160, 206

Erbarmen mit den Tieren 81, 126, 138

Ethik 18, 23, 31, 33, 35, 37-38, 40, 42, 45, 80, 87,
90-94, 151, 160, 199, 205-206

Ethologie 104-106

Ette, Ottmar 3-4, 6-7,10-12, 17,19-21, 42, 45,
47, 51-52, 66, 73-74, 90, 105, 108, 113,
122-123, 141, 151-152, 154, 156, 165-166,
172, 175-176, 182-183, 189, 192, 194-195,
198, 200, 202, 213

Fluchtlinien Siehe ligne de fuite / Fluchtlinie

Foer, Jonathan Safran 31-32, 38, 69, 82

Fontenay, Elisabeth de 9, 116-117, 139, 142

Foucault, Michel 21, 46, 48, 50, 52, 68, 74-75, 77,
82, 86, 93, 204

Freud, Sigmund 135

Ginzburg, Carlo 19, 31

Glissant, Edouard 12, 105, 114, 152, 154-157, 159,
164-165, 170, 174, 176, 190-193, 197-198,
200-201, 203-204, 211, 213-214

Grimm, Herwig 33-36, 104

Guattari, Félix 11, 14-17, 24-25, 88-89, 93, 95,
103, 107-109, 112-113, 117, 120, 127,
130-136, 141-143, 156-157, 159, 164, 179,
188, 193-196, 201, 207-209

Haraway, Donna 4, 6-7, 9, 11-12, 14, 16-21, 25,
65, 77, 93-94, 130, 135, 153, 155-157, 159,
164, 171, 176, 178-180, 184, 189-190, 193,
199-200, 202-204, 211

Harris, Marvin 35

Heidegger, Martin 37, 39, 46, 77, 114, 155, 185

Henao, Juan Carlos 199

Herder, Johann Gottfried 104

Herzog, Hal 6, 35

Hoffmann, E.T.A 9, 106, 118, 207

Hofmann, Franck 7, 22, 33, 42, 51, 152-153, 157

Homo sacer 5, 50, 53

Horkheimer, Max 66

Humboldt, Wilhelm von 103, 206

Jung, Carl Gustav 133

Kafka, Franz 16, 107, 109, 127, 129, 135, 193, 196,
209

Kapitalozan Siehe Capitalocene / Kapitalozan

Karnophallogozentrismus Siehe -carnophallogo-
centrisme / Karnophallogozentrismus

Kofman, Sarah 9

Konvivenz 7, 11, 14, 105, 141, 201

Kotsko, Adam 5, 53

Kotthaus, Jochem 39, 65-66

Kramer, Sybille 19

Kymlicka, Will 34

Latour, Bruno 8-9, 36, 66, 199

Le Clézio, ].M.G. 194

Lenz, Markus Alexander 22, 54, 175-176

Lévinas, Emmanuel 19, 114, 160, 185

ligne de fuite / Fluchtlinie 11, 18, 20-21, 23, 25,
88-89, 93, 107-108, 117, 127, 132, 136, 139,
141-144, 151, 193, 196, 200, 206, 209, 212,
214

limitrophie / Limitrophie 21, 108, 114, 117, 120,
141, 161-163, 172, 176-177, 180, 185, 187,
191-192, 196, 208

Linnemann, Manuela 31-32, 73

Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft 6,
10

littérature mineure 16, 107-108, 132, 193

Logozentrismus 5, 7, 10-11, 25, 69-70, 84,
93-95, 114, 125, 151, 153-154, 158, 160, 190,
199, 202, 212-213

Loy, Benjamin 6, 202

Martin, Nastassja 2, 22, 25, 114, 125, 135, 151,
153, 156, 158-200, 203, 209-211

Meijer, Eva 104-106

Messling, Markus 3, 5, 7, 12-15, 19, 22, 31, 33,
39, 41-42, 46, 51, 60-61, 66, 84-85, 93, 103,
105, 109-110, 123, 127, 134, 137, 140,
151-155, 157-159, 165, 168, 173, 176, 188,
197-198, 201, 203-204, 213

Metamorphose 153, 193, 195-197, 200-201,
209-211

Meyer-Krentler, Leonie 4

Mimesis 12, 105, 117

mineure / Minor / minor 15-16, 25, 107-109,
112-113, 142-144, 207, 214



minor universality / minore Universalitat 15, 19,
31, 51,109, 153, 158, 209

minore Schreibpraxis 143, 207

minores Erzdhlen 143

Minoritar-Werden Siehe devenir-minoritédre /
Minoritar-Werden

Mit-Leiden 81, 123, 126-127, 138-140

Mit-Werden Siehe becoming-with / Mit-Werden

Moderne 4-5,11-13, 15, 31, 37, 46, 50, 52, 64,
66, 77, 82, 84, 86, 91, 93-94, 151, 154, 157,
194, 213

Mouawad, Wajdi 2, 16, 22-25, 81, 88, 109-143,
163-164, 172, 207-208, 210

Muhle, Maria 40-41, 48, 74

Mdller, Gesine 6, 22, 202, 204

Nagel, Thomas 106, 123
Narben 172, 175-176, 180, 211
Naturalismus 181, 183, 187, 189-190

Ontologie 155, 157, 160, 180-184, 188-190, 193,
198, 200, 203, 211

Ontologien 181, 184-185, 188-189, 194, 198

Opazitdt 114, 159, 164, 191

Orwell, George 64,77-78, 91

pensée poétique / poetisches Denken 14-15,
112, 139-140, 143

Philologie 5, 11-12, 14, 21, 45, 203, 213-214

Philosophie 1, 5, 8, 13, 20-21, 37, 93, 105, 108,
154, 156, 193, 200, 202, 204, 206, 211, 214

Poetik 7,9, 12,14, 18, 20, 25, 38, 74, 105,
154-156, 164, 176, 214

Politik 7,14, 38, 41, 46, 48, 50, 52, 54, 64-65,
74-75, 90, 92, 94, 103, 107, 141, 143, 164,
169, 205

Puenzo, Lucia 106, 207

Ranciére

- Le partage du sensible / Die Aufteilung des
Sinnlichen 24, 40, 52, 69, 74, 94,107, 128,
143, 205

Ranciére, Jacques 8, 10, 12-14, 20, 24, 39-40,
47-48, 52, 54-55, 69, 72, 74-75, 93-94, 103,
107, 128, 143, 164, 204-205, 211

Personen- und Sachregister =—— 227

Regan, Tom 24, 34, 54

relationale Subjektkonstruktion 15, 19, 181, 183,
200, 210-211

relationale Subjektposition 25, 112, 159, 163, 170,
173, 175, 181, 185, 191-195, 198-199, 210

Relational-Werden 193, 198, 201, 209, 211, 214

reparieren 113, 170, 173, 191, 201

Reprasentation 12-13, 16, 75-76, 81, 108-109,
112-113, 131, 142-143

Rhinozeros. Europa im Ubergang 152

Rhinozeros. Europa im Ubergang 7

Ritvo, Harriet 8

Sanchez, Luis Rafael 106, 208

Sarr, Felwine 152-155, 157, 159, 165, 169-170,
174,177-179, 184, 190, 193, 209-210

Sartre, Jean-Paul 13, 40

Sass, Hannah von 174

Schiffers, Maria-Anna 7,152, 158

significant otherness 157, 164, 199

Simonis, Annette 111

Sinclair, Upton 32

Singer, Peter 24, 33-34, 67, 82, 91

Situated Knowledges 17, 157, 164

situiertes Wissen Siehe Situated Knowledges

Sorman, Joy 32, 42,75, 205, 210

Soylent Green 39, 65-66, 85

Speziesismus 34, 69, 91-92

Spivak, Gayatri Chakravorty 81, 188

Sprachfdhigkeit 104

Staupe, Gisela 6

Staying with the trouble 16-17, 178-180, 190,
203

Sternad, Christian 39, 155

Strathern, Marilyn 165, 176

subaltern 70, 81

Tarazona, Daniela 210

Tierethik 10, 24, 33-34, 36, 38, 45, 68, 90-91,
206

Tier-Werden Siehe devenir-animal / Tier-Werden

Tinius, Jonas 19, 31, 51, 109, 158

Toledo, Camille de 35,199

Totem 133-136

Turner, Viktor W. 163, 187, 196



228 —— Personen- und Sachregister

UberLebenswissen 6, 11, 47, 122, 165

Ullrich, Jessica 9

Ulrich, Antonia 210

Universalismus 5, 7, 13, 15, 22, 33, 36, 41-42, 51,
58, 66, 85, 90, 93, 110, 151, 153, 171, 181,
189, 198, 201, 204, 210, 214

Universalitat 13, 15, 41, 51, 93, 110, 153, 204

Viellogik 10, 108, 113, 154-156, 163-164, 166, 170,
185, 198-199, 202, 211, 214

Vielperspektivitat 113, 117, 140, 208

Vogel, Klaus 6

Volker, Thies 3-4

VoBkamp, Wilhelm 74

Wagner, David 123, 166, 183

Wahrheit 46-48, 52, 54, 56, 61, 68, 70-71, 73-74,
77, 84,123, 125-126, 136, 140-141, 143, 156,
175, 178, 189-190, 207-208, 211

Weingart, Brigitte 74

Weltbewusstsein 12-14, 105, 153-155, 165, 193,
197, 201, 203, 209, 213-214

White, Hayden 156

Wild, Markus 7, 33-36, 91, 104, 199

Wittgenstein, Ludwig 113

worlding 190-191

Yelin, Juileta 9
Yeyati Preiss, Paula 39

Zola, Emile 32

Zoopoétique / Zoopoetics 9
Zoopolis 34
ZusammenlLebensWissen 6, 11, 105



	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung
	Trace 1: Behind the Facade of the Slaughterhouses. Ethics and Aesthetics
	Introduction
	2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen
	Trace 2: Becoming Animal as (a Minor) Writing Practice
	Introduction
	3 Tier-Werden heißt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen
	Trace 3: Thinking in Crisis. The Writing of Relations
	Introduction
	4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten
	5 Schlussbemerkungen. Tier-Mensch-Relationen für eine zukünftige philologische Praxis
	Literatur- und Quellenverzeichnis
	Personen- und Sachregister



