
4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens.
Relationalitäten

Je pense à tous ces êtres qui se sont enfoncés dans les zones sombres et inconnues de l’al-
térité et qui en sont revenus, métamorphosés, capables de faire face à „ce qui vient“ de ma-
nière décalée, ils font à présent avec ce qui leur a été confié sous la mer, sous la terre, dans
le ciel, sous le lac, dans le ventre, sous les dents. (Martin 2019, 139–140)

Die in den vorherigen Kapiteln aufgezeigten Ambivalenzen der Tier-Mensch-
Beziehungen zeigen sich nicht nur im Bereich einer Ethik, die den Konsum tieri-
scher Produkte in Frage stellt und Tierhaltung problematisiert. Das Problem liegt
tiefer und betrifft eben nicht allein die Frage, Tiere zu essen oder nicht, wie auch
die erste Spur Cadáver exquisito (2017) der argentinischen Autorin Bazterrica zu
zeigen vermag. Auch die Frage nach dem Sprechen und Erzählen helfen zwar, die
Krisendiagnose stärker in den Blick zu nehmen, liefern aber keinen echten Ge-
genentwurf zu einem tief im westlichen Logozentrismus verhafteten Mensch-Tier-
Dualismus. Ein konzeptuelles Tier-Werden als Schreibpraxis vermag es zwar
Fluchtlinien aufzuzeigen, aber die neue Sprache, der es bedarf, um Tier-Mensch-
Relationen anders zu denken, ist damit noch nicht gefunden. Ich folge also auf mei-
ner Suche nach einem veränderten Alteritätsdiskurs, der die Relation mitzudenken
vermag, der Spur von Nastassja Martins autobiographischem Erzähltext Croire aux
fauves (2019).

Der europäische Universalismus mit all seinen Implikationen prägt das Denken
seit der Moderne und ist in Zeiten beschleunigter Globalisierung (Ette 2012b, 22–26)
vielfach als Ideologie zur Norm geworden (vgl. Messling 2019, 25–28). Mit ihm ver-
bunden ist ein karnophallologozentrisches (vgl. Derrida 2006, 144) Denken in binä-
ren Oppositionen von „uns“ sowie „den Anderen“ und damit einhergehende Hier-
archien, die komplexe Ausbeutungssysteme von Menschen und nicht-menschlichen
Entitäten nach sich ziehen. Wenn die Kritik der letzten Jahrzehnte an eurozentri-
schen, monologischen Relationen, die Asymmetrien produzieren und manifestieren
ernstgenommen wird, müssen wir neu und anders über unsere Beziehungen zur
Welt insgesamt nachdenken. Wir müssen unserer Relationen überdenken. Dabei
spielen, so meine These, einerseits Tier-Mensch-Relationen und andererseits die Li-
teraturen der Welt eine entscheidende Rolle. Ich möchte mich daher in diesem Ka-
pitel auf die Spur von Martins Glauben an das Wilde begeben, deren Erzähltext
eine besondere Relation zu einem Bären herstellt und so eine Zukunftsvision „für
das, was kommt“ entfaltet (vgl. Martin 2019, 139–140). Dadurch möchte ich eine Brü-
cke zwischen Theorien der Relation und dem multilogischen Wissen literarischer
Weltkonzeptionen schlagen und mich einem flexiblen Relationskonzept nähern.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-007

https://doi.org/10.1515/9783111444550-007


4.1 Welt denken – Relation denken

Felwine Sarr entwickelt in seinem Essay Habiter le monde (2017) einen für meine
Begriffsschärfung wegweisenden Gedanken, indem er die Relation in den Mittel-
punkt der Welt selbst stellt: „Ce monde que nous avons construit et que nous conti-
nuons de créer est le résultat de multiples relations: interhumaines, interétatiques,
avec la matière, avec le vivant et le cosmos“ (Sarr 2017, 20). Die Welt ist das Ergeb-
nis von vielfältigen Beziehungen, die menschliche ebenso wie nicht-menschliche,
materielle ebenso wie kosmische, belebte ebenso wie unbelebte Sphären mitein-
schließen. Diese Erkenntnis ist nicht völlig neu und, wie Ette in seiner Analyse her-
ausarbeitet, auch nicht erst Ergebnis unserer Gegenwart: „Weltumspannende Rela-
tionen und Beziehungen prägen selbst unser Alltagsleben – und dies nicht erst seit
heute, sondern seit mehr als fünf Jahrhunderten“ (Ette 2022c, 3). Dennoch ist diese
Betrachtung der Welt interessant, denn sie verknüpft die Fragen nach einem Be-
wohnen der Welt mit einer Konzeption von Welt, mit einemWeltverständnis als Er-
gebnis vielfältiger Relationen. Zugleich attestiert Sarr gegenwärtig eine „tiefgrei-
fende Krise der Relationalität“ (Sarr 2017, 12). Diese Krise liege aber eben nicht in
der Quantität der Beziehungen – wir leben seit langem in einer hochgradig vernetz-
ten, globalisierten Welt, was nicht per se negativ wäre –, sondern in der Qualität
der Beziehungen: „Après des millions d’années d’hominisation et de millénaires de
civilisation humaine, la qualité des relations que nous produisons entre individus,
sociétés et avec le vivant qui nous accueille, demeure médiocre“ (Sarr 2017, 11). Der
Mensch hat es – trotz oder gerade wegen aller Fortschrittserzählungen – nicht ver-
mocht, in den vergangenen Jahrtausenden ein Zusammenleben unterschiedlicher
Individuen in Frieden und Differenz zu gestalten, so Sarrs vor allem auch an
Glissant anklingendes Urteil (vgl. hierzu auch Ette 2012b). Ganz zu schweigen davon,
sein Verhältnis zur nicht-menschlichen Welt zu berücksichtigen. Die Qualität der Be-
ziehungen, die wir Menschen untereinander herstellen, so Sarr – aber auch darüber
hinaus zu nicht-menschlichen Entitäten, wie ich ergänzen möchte – lässt entschei-
dend zu wünschen übrig.

Dabei bedeutet das Leben in einer hochgradig vernetzen Welt auch, dass uns
die Effekte des fehlenden Nachdenkens über die Qualität der Beziehungen zuneh-
mend betreffen: Der Krieg war nie aus Europa verschwunden (Hofmann, Messling
und Schiffers 2022, 8); das Erbe der kolonialen Expansionspolitik und daraus resul-
tierenden und bis heute fortbestehenden Ausbeutungssystemen fordert ein neues
Nachdenken über unserer Beziehungen untereinander und zur Welt (vgl. Glissant
1990 und Sarr und Savoy 2018); die menschengemachte Klimakrise betrifft nun
auch die Staaten des globalen Nordens derart, dass ihre Folgen nicht länger igno-
riert werden können; die Covid-19 Pandemie ist aktuellen Erkenntnissen nach auf
eine Zoonose zurückzuführen (vgl. beispielsweise Judson und Rabinowitz 2021) und

152 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



hängt mit unserem Umgang mit nicht-menschlichen Tieren und der Veränderung
des Klimas zusammen (vgl. Leal Filho et al. 2022). Wenn Wildtiere stetig näher an
uns Menschen rücken, weil wir ihre Lebensräume stark beschneiden, übertragen
sie auch Krankheiten wie Corona-Viren auf andere Spezies. Das Nachdenken über
eine tiefgreifende Krise des westlichen Universalismus (vgl. Hofmann und Messling
2021) und ein immer hörbareres artikuliertes Unbehagen am Logozentrismus (vgl.
Derrida 1967 und 2006; Haraway 1988, 1991 und 2016a) erfordern also eine Erweite-
rung des Blicks über die rein menschliche Perspektive hinaus. Wenn wir über un-
sere heutige Welt sprechen, können wir unsere tiefe Verflechtung mit nicht-
menschlichen Lebensformen nicht länger ignorieren.

Sarr verweist zwar in seiner Krisendiagnose auf die verschiedenen beteilig-
ten (menschlichen und nicht-menschlichen) Entitäten, ohne aber im Folgenden
näher auf andere Spezies als den Menschen einzugehen:

Nous faisons cependant l’expérience d’un monde que nous ne savons plus habiter en paix
et en harmonie avec ceux avec qui nous l’avons en partage. Cette crise se noue dans l’ima-
ginaire de la relation que nous établissions avec nos semblables, notre environnement et le
vivant en général. (Sarr 2017, 14)

Sein Vorschlag sieht eine klare Verbindung zwischen der Krise der Relationen
und dem Imaginären, der Art und Weise, wie diese Relationen gedacht werden,
vor. Daran knüpfe ich im Folgenden weiter an.

Die Einsicht, dass wir uns in einer Krise der Relationen befinden, muss zu-
gleich nicht nur pessimistisch gedeutet werden, denn auch die Problematisierung
der weltumspannenden Ideologie eines unidirektionalen Logozentrismus euro-
päischer Prägung wird lauter und zunehmend auch gehört. „Wir sind Zeugen
einer Zeit, in der sich ein neues Weltbewusstsein ausprägt“, beginnt Messling
(2019) hoffnungsvoll seine Analyse über frankophone Literaturen der Gegenwart,
in denen eine neue Universalität als „minor universality“ (s. ERC Projekt Minor
Universality)92 aufscheint.

Wenn die Krise, wie Sarr schreibt, auch eine Krise des Imaginären ist, kann
die Qualität der Relationen eventuell auch über eine andere Ästhetik, andere Vor-
stellungen der Relationen, bearbeitet werden. Eine solche Spur legt Martin, die
von sich selbst schreibt, sie kenne sich mit der Metamorphose aus und in der
Krise auch eine prospektive Dimension, die Möglichkeit auf „ein anderes Leben,
eine andere Welt“ (Martin 2019, 85), sieht. Wie können wir also die Relation den-

 Für mehr Informationen zum schon genannten ForschungsprojektMinor Universality- Narrative
World Productions After Western Universalism siehe vor allem: https://www.uni-saarland.de/for
schen/minor-universality.html.

4.1 Welt denken – Relation denken 153

https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html
https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-universality.html


ken und wie können wir uns als menschliche Tiere zu nicht-menschlichen Wel-
ten, jenseits eines unreflektierten Logozentrismus der europäischen Moderne ins
Verhältnis setzen? Diese Fragen sind mit Schreibpraktiken und dem Erzählen tief
verbunden, denn letztlich stellt sich auch die Aufgabe, wie wir diese viellogischen
Verhältnisse erzählen können (vgl. auch Ette 2022b, 26).

Édouard Glissant prägt eine ganze „Poetik der Beziehung“ (1990), indem er das ar-
chipelische Denken als Alternative zur Globalisierungs-Nationalismus-Dichotomie
präsentiert (vgl. Glissant 1990 und 2009). Auch für den aus Martinique kommenden
Denker und Schriftsteller zu Fragen postkolonialer Identitätsfindung und zu kultur-
theoretischen Fragestellungen stehen Relationen in vielfältiger Bedeutung im Vor-
dergrund. Er entwirft 2009 eine Philosophie de la Relation, so der Titel seines Buches,
die zugleich eine Poetik der Vielheit93 (1996) ist. „Qu’est-ce ainsi, une philosophie de
la Relation ? Un impossible, en tant qu’elle ne serait pas une poétique“ (Glissant
2009, 82). Eine Philosophie, die die Relation, die Bezüge mitdenkt, kann nur eine poe-
tische Form annehmen, so Glissant. Sie ist mit der Relation als Erzählung verbun-
den. Die Relation ist bei Glissant eine Beziehung, ein Weltbewusstsein des Tout-
monde (Glissant 1997), das erzählend entsteht. Im Französischen ist diese doppelte
Bedeutung von relation als Erzählung und Beziehung demWort eingeschrieben.

„Die Welt kann nicht mehr auf den Begriff gebracht werden, sondern nur
noch in ihren Bezügen dargestellt werden“ (Messling 2016, 444), wie Messling im
Hinblick auf Glissants Denken schreibt. Diese Philosophie der Relation ist un-
trennbar mit einer Poetik der Vielheit verbunden: „La poétique de la Relation est
toujours ainsi une philosophie, et inversement : elles se préservent mutuellement
des fausses finalités“ (Glissant 2009, 87). Dieses wechselseitige und sich gegensei-
tig befruchtende Verständnis der Philosophie und der Poetik mache ich mir im
Folgenden zu eigen. Auch Philosophie und Poetik sind auf die Relation angewie-
sen, um etwas über die Welt, die immer eine All-Welt (Glissant 1997) ist, sagen zu
können (vgl. dazu auch Messling 2016, 442). Abschottung und starren Grenzzie-
hungen setzt Glissant eine Offenheit entgegen, die sich aus Weltbeziehungen
speist: „[L]a Relation est ici entendue comme la quantité réalisée de toutes les dif-
férences du monde, sans qu’on puisse en excepter une seule. Elle n’est pas d’élé-
vation mais de complétude“ (Glissant 2009, 42). Der Forderung Sarrs, an der Qua-
lität der Relation zu arbeiten, geht Glissants Entwurf voraus, der die Relation als
Weltbeziehung denkt, die auch die Quantität der Beziehungen berücksichtigt. Das

 Das Buch ist 1996 unter dem Titel Introduction à une poétique du divers erschienen und 2005
auf Deutsch als Kultur und Identität. Ansätze zu einer Poetik der Vielheit übersetzt worden.
Glissants Philosophie de la Relation knüpft an seine früheren Werke an und erweitert die in sei-
nem vorherigen Schaffen entwickelten Gedanken zugleich weiter.

154 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



sich bei Glissant daraus ergebende Weltbewusstsein gleicht „in gewisser Weise
dem Projekt Hegels, nur dass das Ziel der Geschichte nicht mehr das Zu-sich-
selbst-Kommen (europäischer) philosophischer Vernunft als Freiheitsbewusstsein
ist, sondern das Zu-sich-selbst-Finden eines Bewusstseins phänomenaler Vielheit,“
wie Messling festhält (ders. 2019, 172). Dieses „Finden“ eines viellogischen Be-
wusstseins steht, und darauf bezieht sich im Folgenden auch Derrida, in enger
Verbindung zur Narration:

Entendons „relation“ au sens de la narration, par exemple du récit généalogique, mais
aussi, plus généralement, au sens que Édouard Glissant imprime à ce terme quand il parle
de Poétique de la Relation, comme on pourrait aussi parler d’une politique de la relation.
(Derrida 1996, 39)

Gleichzeitig hebt Derrida – unter Berufung auf Glissant – die politischen Implika-
tionen von Relationen hervor. Und auch Sarr unterstreicht die Bedeutung des
Imaginären, der Poetik für die Relation, um eine andere Art und Weise zu schaf-
fen, die Welt zu bewohnen. Sarr verschiebt den Fokus allerdings leicht auf eine
Praxis und eine normative Grundhaltung, wenn er eine „poetische Art und Weise
des in-der-Welt-seins“94 fordert:

Ce monde au sein duquel nous vivions est une œuvre collective que nous créons et produi-
sons. Par la créativité, nous le rendons extensible et incommensurable. Par la poésie et les
arts, nous pouvons habiter l’infini du monde, ainsi que ses dimensions les plus subtiles et
les plus élevées. Il est possible de créer au sein d l’ordre ordinaire du temps, une façon diffé-
rente d’habiter le monde sensible commun: une manière poétique d’être au monde. (Sarr
2017, 38–39)

Die Welt ist ein kollektives Werk, die über Ästhetik erschlossen, bewohnbar und
zugänglich wird. Während Sarr und Glissant aber in erster Linie zwischen-
menschliche Beziehungen adressieren, möchte ich den Blick darüber hinaus auf
Tier-Mensch-Relationen erweitern und die Rolle von Erzählungen bei der Bewälti-
gung dieser „tiefgreifenden Krise“ (Sarr 2017, 12) näher betrachten.

Auch Haraway betont, dass die Frage der Relation nicht nur eine des Inhalts,
sondern eben auch eine Frage der Form ist, wie sie bereits enger im Hinblick auf
Tier-Mensch-Relationen argumentiert: „Living with animals, inhabiting their/our

 Dieses „in-der-Welt-sein“ erinnert an Heideggers Ontologie, die aber anders als Sarrs Denken
auf ontologische Differenz und nicht auf Relation aufbaut. Heidegger macht den ontologischen
Status verschiedener Entitäten an ihrem jeweils expliziten Verhältnis zur Welt fest: der Stein ver-
füge demnach über gar kein Verhältnis zur Welt, das Tier nur über ein geringes, aber der
Mensch sogar über ein bildendes Verhältnis zur Welt (vgl. insbesondere Heidegger 1960 und
[1950] 2000, 165–187 und erläuternd dazu: Sternad 2014, 47).

4.1 Welt denken – Relation denken 155



stories, trying to tell the truth about relationship, cohabiting an active history:
that is the work of companion species, for whom “the relation” is the smallest
possible unit of analysis“ (Haraway 2016, 111). Das gemeinsame Bewohnen von
(erzählten) Welten ist durchaus bei Haraway auch materialistisch und ganz prak-
tisch gemeint und zugleich mit der Suche nach Wahrheit verbunden. Denn das
Erzählen wirkt, so Haraway, mittelbar auf die Praxis und das reale Leben außer-
halb des Textes zurück.

Practice is persuasion, and the focus is very much on practice. All knowledge is a condensed
node in an agonistic power field. The strong program in the sociology of knowledge joins
with the lovely and nasty tools of semiology and deconstruction to insist on the rhetorical
nature of truth, including scientific truth. History is a story Western culture buffs tell each
other; science is a contestable text and a power field; the content is the form. [...]95 Period.
(Haraway 1988, 577)

Narrative Texte „als sinnliche Träger eines diskursiven Wissens, das darauf
spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein“ (Ette 2017, 1), bieten gleichzeitig
einen möglichen Ausweg aus ‚einfachen Dichotomien‘. Ähnlich einer allgemei-
neren Definition von Philosophie durch Deleuze und Guattari, denen es darum
geht diese eben als eine schöpferische Tätigkeit zu behandeln, ihr einen eigen-
ständigen Platz neben der Kunst und neben den Wissenschaften einzuräumen
(vgl. Deleuze und Guattari 1991), vermögen es die Literaturen der Welt als
per se schöpferische Tätigkeit, einen Platz neben der Philosophie und den
Wissenschaften einzunehmen. Wie oben bereits ausgeführt, verbindet auch
Glissant die Philosophie und eine Poetik der Relation und betont ein wechsel-
seitiges Verhältnis, wenn er schreibt: „La poétique de la Relation est toujours
ainsi une philosophie, et inversement: elles se préservent mutuellement des
fausses finalités“ (Glissant 2009, 87). Mit ihren vielfältigen Logiken stellen die
Literaturen der Welt einen Gegenentwurf zum u.a. von Derrida kritisierten
Karnophallogozentrismus (Derrida 2006, 144) westlicher Philosophie, insbeson-
dere hinsichtlich einer darauf aufbauenden Konzeption des Menschen im Ver-
hältnis zu nichtmenschlichen Tieren dar. Im Gegensatz zum disziplinierten
Wissen der Biowissenschaften bieten sie einen viellogischen Zugang zu Wissen,
das die verschiedenen Diskurse und Disziplinen quert (vgl. Ette 2004, 2007 und
2022c, 331–357). Einem solchen Wissen, das es ermöglicht, Relation zu denken,
ohne die Ambivalenzen auflösen zu müssen, bin ich in Martins Text auf
der Spur.

 Haraway verweist in einer Fußnote auf Hayden White (1987), der ihr Argument zu Form und
Inhalt für die Geschichtswissenschaften formuliert und das sie hier aufnimmt.

156 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Das ist die Kraft der Erzählung: Im Gegensatz zu in Stein gemeißelten Denkmälern und his-
torischen Stätten können Erzählungen Geschichten verflechten. Die Leidensgeschichten der
Moderne zu verbinden oder gar zu verschränken, hat eine ethische Dimension, macht aber
darüber hinaus die Reflexion des eigenen Standpunktes notwendig, von dem aus eine Er-
zählung konstruiert werden soll (Hofmann und Messling 2021, 35),

wie Hofmann und Messling mit Blick auf die Geschichte feststellen und zugleich
die Bedeutung der Reflexion des eigenen Standpunktes betonen. Diese ethische
Dimension, die Erzähltexte entfalten können, bekräftigt auch Haraway. Sie ent-
wirft bereits 1988 in ihrem Text Situated Knowledges eine Epistemologie, die sie
als „nicht-unschuldig“ und eng mit der Ontologie verschränkt beschreibt:96

A commitment to mobile positioning and to passionate detachment is dependent on the im-
possibility of entertaining innocent,identity‘ politics and epistemologies as strategies for see-
ing from the standpoints of the subjugated in order to see well. One cannot ‚be‘ either a cell
or molecule or a woman, colonized person, laborer, and so on — if one intends to see and
see from these positions critically.,Being‘ is much more problematic and contingent. Also,
one cannot relocate in any possible vantage point without being accountable for that move-
ment. (Haraway 1988, 585)

Auch die US-amerikanische Theoretikerin sieht die Reflexion des eigenen Stand-
punktes unter Einbeziehung der vielfältigen Relationen, die das ‚Ich‘ konstruie-
ren, als ethische und politisch notwendige Praxis. Haraway stellt die Verantwor-
tung für das eigene Sein, das sie vor allem auch in späteren Werken (vgl.
insbesondere 2007) im Anschluss an Deleuze und Guattari als ein „becoming“
(franz. devenir, Deleuze und Guattari 1980, 284ff) fasst, in einen anderen Kontext
und problematisiert zugleich die Kontingenz dieses „Seins“. Positionen sind nie-
mals starr, sondern mobil, sie lassen sich nicht essentialistisch auf eine einzige
Identität reduzieren. Sie wendet sich mit ihrem Text schon sehr früh gegen Iden-
titätskonzeptionen, die das Sein auf einen einzigen Aspekt dieses Seienden redu-
zieren und stellt ihnen ein Werden entgegen. Es gibt kein „weder noch“. Dies zielt
aber eben gerade nicht auf Beliebigkeit, sondern auf die Notwendigkeit, den eige-
nen Standort, das eigene Sein, als ein vielfältiges Werdens zu reflektieren. Darin
liegt nach der Theoretikerin die wahre Verantwortung.

Ähnlich wie Sarr und Glissant, aber mit einem zusätzlich epistemologischen
Anspruch, rückt auch Haraway die Relation in den Mittelpunkt, wenn sie wieder-
holt und präzisiert: „The relation is the smallest unit of analysis, and the relation
is about significant otherness at every scale. That is the ethic, or perhaps better,
mode of attention, with which we must approach the long cohabitings of people
and dogs“ (Haraway 2016b, 116) – oder Bären, wie die Anthropologin Nastassja

 Auf diese Ontologie komme ich später noch einmal zurück.

4.1 Welt denken – Relation denken 157



Martin hinzufügen könnte, auf deren autobiographischen Erzähltext Croire aux
fauves (Martin 2019) ich mich im Folgenden beziehe.97

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019)

Anhand der Spuren eines Bären möchte ich die Aufmerksamkeit auf einen spezi-
fischen Aspekt von Relation lenken und mit ‚Martins Bären‘ der Antwort auf die
Frage näherkommen, wie wir als menschliche Tiere unsere Beziehung zu nicht-
menschlichen Tieren erzählen können und wie wir uns durch das Erzählen jen-
seits binär-hierarchischer Ideologien mit all ihren ethischen und politischen Im-
plikationen in Relation zur Welt setzen können? Die Hoffnung ist, sich so einem
flexiblen Konzept von Relation zu nähern, die es erlaubt, die Verbindung zu
nicht-menschlichen Entitäten jenseits der starren Dualismen des Logozentrismus
(vgl. Derrida 1967 und 2006)98 denken zu können.

Die französische Anthropologin Nastassja Martin erzählt in Croire aux fauves
(2019) die (reale) Geschichte ihres „Zusammenstoßes“ (Martin 2019, 168) mit
einem Bären (Ursus arctus beringianus) in den Bergen von Kamtschatka in Sibi-
rien. Während eines Forschungsaufenthaltes bei der indigenen Gemeinschaft der
Ewen:innen wird die zu animistischen Kulturen forschende Martin von einem
Bären ins Gesicht gebissen. Auf ihrer Wanderung in das vulkanische Gebirge von
Kamtschatka kann einer ihrer ewenischen Begleiter mittels eines Satellitentele-
fons Hilfe von einer nahegelegenen, ehemals sowjetischen Militärbasis holen. Sie
überlebt ihre schweren Verletzungen und wird zunächst von Chirurg:innen in
Russland, dann im Salpêtrière in Paris sowie von verschiedenen Ärzt:innen in
Frankreich behandelt. Die Gliederung des Erzähltextes orientiert sich an den vier
Jahreszeiten. Er beginnt im Herbst (Martin 2019, 13–50), es folgt der Winter in
Frankreich (ebd., 51–93) und der Frühling zurück in Kamtschatka (ebd. 95–147).
Die letzten drei Seiten des Buches sind mit „Sommer“ überschrieben (ebd.
149–151). Der Kampf mit dem Bären hat tiefe, körperliche und seelische Spuren in

 Einige der nun folgenden Überlegungen habe ich bereits in dem Artikel „More-than-Human
Relations, or: Rethinking Narration and Relations with Bears“ (Schiffers 2023) präsentiert, der in
englischer Sprache in dem Band Minor Universality/Universalité mineure (Messling und Tinius
2023) erschienen ist. Für das vorliegende Kapitel wurden diese entscheidend vertieft und ausge-
baut.
 Derrida entwickelt seine Kritik am Logozentrismus zuerst in seinem 1967 erschienenen Buch
De la grammatologie. Eine Präzisierung und Ausbuchstabierung seiner Kritik hinsichtlich Tier-
Mensch-Dualismen erfolgt dann ausführlich in einem Seminar in Cerisy und dem daraus entstan-
denen, erst posthum veröffentlichten Werk L’animal que donc je suis – à suivre (2006).

158 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



der Wissenschaftlerin hinterlassen und es beginnt ein langer Heilungsprozess,
der sie zunächst zu unterschiedlichen Ärzt:innen, dann zurück zu den Ewen:innen
in ihr Forschungsgebiet in Kamtschatka und schließlich zum Schreiben selbst
führt. Dieser autobiographische Text ist in gleichem Maße auch auto-fiktional, er-
schafft sich Martin doch erzählend eine Subjektposition, die jenseits starrer Iden-
titäten funktioniert, wie ich zeigen möchte. Dennoch fallen diese Erzählinstanz, die
Autorin und eben diese Subjektposition weitgehend ineinander.

Die Erzählung setzt im Oktober, in medias res mit dem Tier ein: „L’ours est parti
depuis plusieurs heures maintenant et moi j’attends, j’attends que la brume se
dissipe“ (Martin 2019, 5). Der Bär steht zu Beginn, auch wenn er die Szene längst
verlassen hat. Der tierliche Protagonist geht dem erzählenden Ich voraus, das pas-
siv verharrend darauf wartet, dass „sich der Nebel auflöst“, dass Hilfe kommt.
Subjekt- und Objektposition, Aktivität und Passivität scheinen in dieser Passage
zunächst vertauscht, um dann in eine komplizierte Wechselbeziehung zueinan-
der zu treten. Diese auf wechselseitige Beziehungen, auf Relation abzielende Epis-
temologie Martins begegnet den Leser:innen in ihrem gesamten Text immer wie-
der. So liest sich der Beginn der Erzählung fast wie der Anfang der Genesis, an
dem auch alles dunkel und wüst ist: „die Erde aber war wüst und wirr, Finsternis
lag über der Urflut und Gottes Geist schwebte über dem Wasser“ (Genesis 1,2).
Auch bei Martin scheint zu Beginn alles nebulös und jenseits von starren Gegen-
sätzen, die klar einordnen, beurteilen und unterscheiden, „[c]omme aux temps
du mythe, c’est l’indistinction qui règne“ (Martin 2019, 13). Die Ununterscheidbar-
keit regiert, aber es setzt kein Tier-Werden im Sinne von Deleuze und Guattaris
devenir-animal ein (vgl. Deleuze und Guattari 1980, 335), denn tierliches und
menschliches Subjekt gehen, obwohl miteinander verbunden, auch wieder ge-
trennte Wege. Martins erzählender Text fügt damit den Konzeptionen von Sarr
und Haraway zugleich eine spirituelle Dimension hinzu. Über all dem schwebt
aber kein Gott, sondern, wenn man so will, die Anima des Bären, mit dem die Er-
zählung beginnt. Es ist die Anima spezifischen Bären, der ihr eingeschrieben ist
und tiefe körperliche und seelische Spuren hinterlässt. Wie in Genesis stehen das
Chaos und die Dunkelheit am Beginn dieser Geburt einer Welt, eines relationalen
Ichs, das erst noch Gestalt annimmt und dessen Genese die Leser:innen eingela-
den sind zu folgen. „[J]e suis cette forme incertaine aux traits disparus sous les
brèches ouvertes du visage, recouverte d’humeurs et de sang : c’est une nais-
sance, puisque ce n’est manifestement pas une mort“ (Martin 2019, 13). Dieser Zu-
stand, den man mit Glissants Konzept von „Opazität“ (Glissant 2009, 69) in Verbin-
dung bringen kann, das alles verschleiert, auch die Selbstkonstruktion des
erzählenden Ichs, wird sich erst viel später lichten (vgl. zu Glissant auch Messling
2016, 442).

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 159



4.2.1 Theoretische Zugänge. Erzählen an der Limitrophie

Einerseits folgt die Erzählung zu Beginn einer dualistischen Logik: Da es offen-
sichtlich nicht der Tod der Erzählerin ist, muss es dessen Gegenteil, also eine Ge-
burt sein, wie Martin selbst schlussfolgert. Andererseits jedoch scheinen Alpha
und Omega, Geburt und (beinahe) Tod in eins zu fallen. Das Antlitz („visage“)99 ist
verschwommen, die Wunden klaffen offen. Die Begegnung von Mensch und Bär
ist alles andere als friedlich, und dennoch setzt sich Martin erzählend auf eine
einzigartige Weise in Relation zu dem Bären, der sie innerlich und äußerlich
schwer verletzt hat. Die cartesianische Ordnung wird mit dem Bären am Anfang
des Textes angekratzt.

Wie bereits der Titel des Buches L’animal que donc je suis – à suivre, von
Derrida (2006100) auf Französisch doppeldeutig nahelegt, scheint bei Martin eben-
falls die Frage, wer auf wen folgt, der Mensch auf das Tier oder das Tier auf den
Menschen und wie genau und worin sich tierliches Leben von menschlichem
Leben unterscheidet, aufzuwerfen. Diese Fragen sind für die Anthropologin exis-
tenziell, weil sie angesichts der offen klaffenden Wunden überlebenswichtig für
sie sind, sie berühren ihr sein und ihr Dasein. Für Derrida sind sie ebenso zentral,
denn der Logozentrismus, den er problematisiert „ist zuallererst eine These über
das Tier, das des logos, des den logos Haben-Könnens beraubt ist“ (Derrida 2010a,
52). Dagegen setzt er die Frage nach der Leidensfähigkeit der Tiere und verknüpft
seine Ontologie mit einer Epistemologie und einem klaren ethischen Verständnis,
das aus der Verantwortung erwächst.

 In dieser Passage scheint Emmanuel Lévinas Theorie zum „Antlitz“ auf (vgl. insbesondere
Lévinas 1984). Derrida kritisiert allerdings Lévinas Denken des Anderen hinsichtlich Tier-Mensch-
Relationen entscheidend, denn auch Lévinas würde das Tier, ganz in der „jüdisch-christlich-
islamischen“ (Derrida 2006, 83) Tradition verhaftet, aus dem „Kreislauf der Ethik“ herauszuneh-
men (vgl. insbesondere Derrida 2006, 147 ff.). Lévinas Ethik des Anderen bleibt menschlichen Enti-
täten vorbehalten. Mir geht es in der vorliegenden Arbeit dagegen gerade um eine andere Kon-
zeption von Tier-Mensch-Relationen, die Tiere in den Bereich der Welt einschließen, weshalb ich
mich weiterhin auf Derrida und nicht auf Lévinas beziehe. Der Vordenker der Dekonstruktion
entwickelt, wie in der Einleitung bereits ausgeführt, aus dem Blick seiner Katze, die ihn nackt im
Badezimmer sieht, aus dem „regarde“ eine Verantwortung für Tiere. „L’animal nous regarde“
(Derrida 2006, 50, 85) nimmt so einerseits Bezug auf den Blick – das Tier sieht uns an. Anderer-
seits bezieht sich das Angesehen werden bei Derrida auch auf eine Verantwortung – das Tier
geht uns an.
 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit, zitiere ich im Fließtext die 2010 erschienene deutsche
Übersetzung von Markus Sedlaczek: Das Tier, das ich also bin, Wien: Passagen. Längere, direkte
Zitate erfolgen auf Grundlage der französischen Ausgabe von 2006: L’animal que donc je suis.
Paris: Galilée.

160 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Martins Text vermag es noch eine zusätzliche, transkulturelle Dimension hin-
zuzufügen. Es werden in Croire aux fauves (2019) die unterschiedlichen kulturel-
len Verflechtungen der globalisierten Welt sichtbar. Gemäß dem Glauben der
Ewen:innen, zu dessen Kultur Martin während zahlreicher Forschungsaufent-
halte in Kamtschatka forscht, ist die Anthropologin bereits vor dem physischen
Zusammenstoß mit dem Bären matukha, so ihr ewenischer Name, also Bärin (vgl.
Martin 2019, 25). Die physische Begegnung zwischen Menschen und Bär bedeutet
auch die Implosion starrer Ordnungskategorien und erhält damit eine ontologi-
sche Dimension. Erst dadurch, dass sie das Zusammentreffen überlebt, wird sie
zu „miedka“, halb Mensch, halb Bär (vgl. Martin 2019, 35).101 Diese Geburt kann
als eine Begegnung an dem, was Derrida als Limitrophie (Derrida 2006, 51) be-
schreibt, gelesen werden; als ein Zusammentreffen an dieser „abgründigen
Grenze“ (Derrida 2006, 53) der verschiedenen Arten, des Denkens und Wissens.
Kurz gesagt, es ist die Implosion der starren Gegensätze von Welten (vgl. Martin
2019, 137) und die Geburt einer komplexen und komplizierten Relation – mit all
ihren politischen, ethischen, praktischen und ästhetischen Implikationen: „Guérir
de ce combat n’est pas seulement un geste de métamorphose autocentrée. C’est
un geste politique“ (Martin 2019, 78), schreibt Martin.

Wie in Derridas Denken werden die Grenzen nicht ausgelöscht, sondern von
Martin untersucht und befragt: „Notre travail, à elle, [der behandelnden Ärztin,
M-A S.] à moi, et à ce quelque chose d’indéfinissable que l’ours a déposé au fond
de mon corps, consiste désormais à ‚maintenir la communication‘“ (Martin 2019,
79). Es ist ein politisches Unterfangen, dass auf Kommunikation und Beziehungen
zielt. Für ihr Überleben müssen allen voran die Kommunikation und die fragilen
physischen, psychischen und metaphysischen Relationen aufrechterhalten wer-
den. Es geht, ähnlich wie bei Derrida, um eine Analyse dessen, „was die Grenze
nährt, was sie generiert, sie aufzieht und sie verkompliziert“102 (Derrida 2010a,
55). Derrida stellt drei Hypothesen hinsichtlich Tier-Mensch-Relationen auf (vgl.
ders. 2006, 53 ff.). Die erste zielt auf die Vielfalt der Linie, die Mensch und Tier
trennen. Es geht ihm nicht um den Menschen und das Tier, sondern um konkrete
Relationen und das Problematisieren dieser Bezüge. In diesem Zusammenhang
prägt er auch den Begriff „animot“ (Derrida 2006, 65), das „TierWort“ (Derrida
2010a, 68 ff.). „Das Tier“ ist meist als metaphysische Einheit, als das Tier als sol-

 Während matukha Bärin bedeutet, bezeichnet das Wort miedka in der Sprache der Ewen:innen
diejenigen Menschen, die den Zusammenprall mit der tierlichen Welt der Bären überlebt haben. Sie
sind halb Mensch, halb Bär (vgl. Martin 2019, 35, 119, 130 ff.).
 Derrida schreibt im französischen Originaltext: „la limitrophie, voilà donc le sujet. Non seu-
lement parce qu’il s’agira de ce qui pousse et croît à la limite, autour de la limite, en s’entretenant
de la limite, mais de ce qui nourrit la limite, la génère, l’élève et la complique“ (Derrida 2006, 51).

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 161



ches, gedacht. Es ist aber unmöglich, ein Kriterium zu entwickeln, das alle Tiere
unter dem Begriff ‚Tier‘ fasst, also die Opposition zu ‚Mensch‘ tatsächlich ontolo-
gisch zu begründen. Dennoch definiert sich der Mensch in westlichen Kulturen in
Abgrenzung zu ‚dem Tier‘. Wie an Martins Erzähltext auch zu erkennen ist, gibt
es diesen Dualismus in anderen Kulturen nicht.103 Die zweite These Derridas un-
terstreicht die geschichtsphilosophische Dimension des Tier-Mensch-Dualismus, die
gerade eine „außerordentliche Phase“ (Derrida 2010a, 57) durchläuft. Genau davon
zeugt auch Martins Erzähltext,104 wie ich im weiteren Verlauf zeigen möchte. Die
dritte These Derridas zielt auf die Beschaffenheit der Limitrophie, eines „jenseits
des sogenannten menschlichen Randes“ (Derrida 2010a, 57) und genau an diesen
Beziehungen, die „intim und abgründig zugleich“ (Derrida 2010a, 58) sind, setzt
Martins Schreiben an. Der französische Philosoph fasst seine dritte Hypothese, an
die ich hier anschließen möchte, wie folgt:

3. Au-delà du bord soi-disant humain, au-delà de lui mais nullement sur un seul bord op-
posé, au lieu de ‚L’Animal‘ ou de ‚La-Vie-Animale‘, il y a, déjà là, une multiplicité hétérogène
de vivants, plus précisément (car dire ‚vivants‘, c’est déjà trop dire ou point assez) une mul-
tiplicité d’organisations des rapports entre le vivant et le mort, des rapports d’organisation
et d’inorganisation entre des règnes de plus en plus difficiles à dissocier dans les figures de
l’organique et de l’inorganique, de la vie et/ou de la mort. (Derrida 2006, 53)

Was es auch ganz praktisch bedeutet, sich an diesem „Abgrund“ (Derrida 2010a, 52 f.)
zwischen Lebenden und Toten zu befinden, fragt sich Martin: „Que veut dire sortir
des abysses où règne l’indistinct, choisir de reconstruire d’autres limites à l’aide des
nouveaux matériaux trouvés tout au fond de la nuit indifférenciée du rêve ? Tout au
fond de la gueule béante d’un autre que soi ?“ (Martin 2019, 139)

Ähnlich wie Martin die Grenze nicht leugnet, ja sie sogar schließen will und
muss, um Überleben zu sichern, diese aber dennoch nicht einseitig, sondern viel-
fältig denkt, verweist auch Derrida auf eine Grenzkonzeption der Vielheit (franz.
„multiplicité“, Derrida 2006, 53). Diese ungeheuerlichen Relationen zu diversen
Welten sind nur in dieser unsicheren Schwellenzone, an der Grenze zwischen
Welten, „den Rändern, der Liminalität, der Übergangszone, der Zwischenwelt“
(Martin 2019, 127) denkbar und sie sind bei Martin narrativ geschaffen, konkret

 Auf diesen Punkt komme ich später noch einmal ausführlicher zurück.
 Wie in der Einleitung der vorliegenden Arbeit näher ausgeführt, zeugen auch alle anderen
beiden Spuren, welche die Erzähltexte legen und denen ich in meiner Arbeit folge, von diesen
Veränderungen im Denken.

162 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



und verkörpert zugleich.105 Es geht ihr auch keinesfalls um eine Opposition zwi-
schen ‚dem Menschen‘ und ‚dem Tier‘, sondern um eine Auseinandersetzung mit
einem sehr konkreten Kamtschatka Bären, den sie einerseits in ihrem eweni-
schen Namen trägt und der sie andererseits – ganz physisch – schwer verletzt
hat. Derrida deutet in seiner 3. These ebenfalls auf die viellogische Beschaffenheit
der Beziehungen zwischen Tieren und Menschen hin, die nicht vollständig objek-
tiviert sind:

À la fois intimes et abyssaux, ces rapports ne sont jamais totalement objectivables. Ils ne
laissent place à aucune extériorité simple d’un terme par rapport à l’autre. Il suit de là que
jamais on n’aura le droit de tenir les animaux pour les espèces d’un genre qu’on nommerait
L’Animal, l’animal en général. (Derrida 2006, 53)

Die Relation scheint für Martin zunächst nur in dieser „unsicheren, liminaren
Zone“ möglich zu sein, die Derrida als Limitrophie konzipiert und die bei der An-
thropologin unmittelbar mit dem Schreiben verbunden ist:

J’écris depuis des années autour des confins, de la marge, de la liminarité, de la zone front-
ière, de l’entre-deux-mondes ; à propos de cet endroit très spécial où il est possible de ren-
contrer une puissance autre, où l’on prend le risque de s’altérer, d’où il est difficile de reve-
nir. Je me suis toujours dit qu’il ne fallait pas se faire prendre au piège de la fascination. [...]
Toute la question devient alors : parvenir à tuer pour pouvoir revenir – à soi, aux siens. Ou
bien : échouer, se faire avaler par l’autre et cesser d’être vivant dans le monde des humains.
(Martin 2019, 127–128)

Schreibend erkundet die Anthropologin die Beschaffenheit der Grenze und damit
auch der Schwellenzone, die sie bewohnt, denn weder sie noch der Bär sind tot.
Das Schreiben erschafft eine relationale Subjektposition, ein hybrides ‚Ich‘, das
Raum und Zeit ebenso quert wie Leben und Tod, Mensch und Tier. „Je suis allée
au bout de la rencontre archaïque mais je suis revenue puisque je ne suis pas
morte. Il y a eu hybridation et pourtant je suis toujours moi. Enfin je crois“
(Martin 2019, 128). Die Praxis des Schreibens eröffnet eine Schwelle für diese
Randzone, in der die Limitrophie, das ‚drum-herum‘ der Relation unterschiedli-
cher Welten, denkbar und fassbar wird. Während im Thriller von Mouawad der

 Martin selbst verweist auf Victor Turner, der die Liminalität als ein „Dazwischensein“, ein
„Außerhalb-der-Kategorien-Stehens“ (Turner 2005) beschreibt. Liminäre Zuständen, wie miedka
zu sein, werden von ihm als Anti-These zur gesellschaftlichen Struktur gesehen und werden
meist in Ritualen geschaffen, die wiederum identitätsstiftend für die jeweiligen Gesellschaften
sind. Martins Konzeption geht darüber hinaus, erschafft sie doch schreibend eine Subjektposi-
tion, die eben nicht antithetisch der Gesellschaft gegenübersteht, sondern nur relational zu den-
ken ist und damit einer anderen Logik folgt, wie ich zeigen möchte. Zur anthropologischen Kon-
zeption der Liminalität vgl. insbesondere Turner 1964 und Turner 1969.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 163



Protagonist Wahhch mit seinem Hund, dessen Name „Mason-Dixon Line“ (Mouawad
2012, 358), die Grenzlinie benennt, nach und nach erzählend in eine Zone der Un-
unterscheidbarkeit (Deleuze und Guattari 1980) treten, bleiben bei Martin die
Ränder der unterschiedlichen Welten sichtbar. In seiner Mischung aus verschie-
denen Genres erzählt der anthropologisch informierte Text von Martin eine Ge-
schichte, die unterschiedliche Deutungsansätze nebeneinander bestehen lässt.

Martin konzipiert ihr autobiographisches Schreiben als ein situiertes Wissen,
das die Perspektive, von der aus sie erzählt, deutlich hervortreten lässt. Schon der
Eindruck der Faktizität und die Mischung zwischen sehr persönlicher und wissen-
schaftlicher Reflexion, trägt zu einer Situierung des vermittelten Wissens bei. Die
persönlichen Bezüge und Betroffenheit werden nicht verschleiert, sondern stehen
im Gegensatz dazu ganz im Zentrum der Erzählung. Sie werden aber auch nicht als
starr begriffen. Martins Praxis ist eine klar situierte, soziale Praxis, die in Interak-
tion mit den sie umgebenden menschlichen und nicht-menschlichen Welten ent-
steht. Das, was literarisch entsteht, ist ein viellogisches Textgeflecht, das nicht zufäl-
lig die Form der Erzählung und nicht die Form einer wissenschaftlichen Arbeit
annimmt. Der Text ist dahingehend metareflexiv lesbar. Er wirft die Frage auf, wie
man die Verbindungen zu dieser significant otherness (Haraway 2016a und 2016b),
die der Bär im „Ich“ hinterlässt, aufrechterhalten kann und wie man diese kompli-
zierte und ambivalente Beziehung erzählen kann:

Je dis que rester en vie face à l’ours comme face à „ce qui vient“ dans ce monde-ci, c’est
accepter la reprise en forme de transformation structurelle. L’unicité qui nous fascine appa-
raît enfin pour ce qu’elle est, un leurre. La forme se reconstruit selon un schéma qui lui est
propre mais avec des éléments qui sont, eux, tous exogènes. (Martin 2019, 79)

Die Einheit ist nur vorgetäuscht einheitlich, denn die Form entsteht zwar nach
einem ihr eigenen Schema, aber aus Elementen, die von außen kommen. Sie wird
zusammengesetzt aus menschlichen und nichtmenschlichen Entitäten. Zugleich
ist die Frage nach der Relation auch mit der Frage nach einer Poetik und darüber
mit einer Politik der Ästhetik (vgl. Rancière 2016) verbunden. Denn das, was von
außen kommt und zugleich die Illusion der Entität bildet, ist bedeutend. Es ist
eine significant otherness (Haraway 2016a und 2016b), mit der Betonung auf „sig-
nifikant“. So treten der Kamtschatka Bär und die westliche Chirurgin in einen Di-
alog miteinander: „Mon corps est devenu un territoire où des chirurgiennes occi-
dentales dialoguent avec des ours sibériens. Ou plutôt, tentent d’établir un
dialogue. Les relations qui se tissent au sein de ce petit pays qu’est devenu mon
corps sont fragiles, délicates“ (Martin 2019, 78).

Die Erzählung entsteht, ebenso wie die Subjektposition der Erzählinstanz,
aus den Relationen. Beides erscheint als fragil, zart und viellogisch. Es entfaltet
sich ein nicht-essentialistisches Denken der Opazität, wie es auch Glissant insbe-

164 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



sondere für die Poesie beschreibt: „L’opacité ne favorise aucune essence, qui se-
rait retirée en son seul contentement. Elle déclame en probabilités accessibles les
épaisses dimensions de l’être-comme-étant, c’est éclair, qui hésite et chavire: poé-
sie“ (Glissant 2009, 70). Diese Erzählform ist eine Vielheit (Glissant 1996) ähnlich
der Vorstellung Glissants einer Tout-monde, (Glissant 1997), die sich bei Martin
nach ästhetischen Eigenregeln aus unterschiedlichen Elementen rekonstruiert.106

(vgl. auch Messling 2016, insbesondere 443) Die Begegnung der beiden Spezies ist
eng mit dem Überleben verknüpft, was seinerseits im Französischen auf sprach-
licher Ebene eine prospektive Dimension aufruft: la,vie‘ (das Leben) und „ce qui
vient“ (das, was kommt) ergänzen sich auf der Ebene der Grapheme.

Ein ÜberLebenswissen, das Ette in zahlreichen Schriften für die Literaturen
der Welt herausgestellt hat, nimmt an dieser Stelle literarische Gestalt an (vgl.
Ette 2004, 13, ders. 2022b, 1–34). Mit Martin wird aber auch klar, dass es entschei-
dend ist, wie wir in Relation treten und wie wir von den vielfältigen Beziehungen
eines relationalen Weltbewusstseins erzählen. „It matters what ideas we use to
think other ideas“ (Strathern 1992, 10), wie Strathern schreibt und damit die Welt
der Ideen auf materielle Füße stellt. Gleichzeitig kann diese unmögliche Erzäh-
lung von Menschen und Bär eben nur narrativ, schreibend entstehen und wirk-
sam werden.

4.2.2 Der literarische Text: Tier-Mensch-Beziehungen und relationale
Ontologien

Martins Text ruft also eine etwas andere Krise der Relationalität als Sarrs Essay auf.
Auf den ersten Blick scheint sie von einer individuellen Krise in Folge ihrer schwe-
ren körperlichen Verletzungen durch den Bären zu schreiben. Bei genauerer Ana-
lyse werden aber weitere Dimensionen des Erzähltextes sichtbar. Auf dem Spiel
steht keinesfalls nur die Aufarbeitung einer persönlichen Lebenskrise, sondern
eine tiefgreifende Auseinandersetzung damit, wie sich die Anthropologin als west-
lich geprägte und sozialisierte Person in Relation zur Welt setzten kann, ohne diese
Ebene als einzigen identitätsstiftenden Bezugspunkt zu konstruieren. „Die Wider-
standskraft der Ästhetik benötigt Zeit, erweist sich dann aber auch als eine Lebens-
kraft, welche ein ÜberLebensWissen entfaltet, ohne in einen (menschlich ver-
ständlichen, aber literarisch unergiebigen) Betroffenheitsdiskurs abzugleiten –

nur noch Gesprächsstoff zu sein, austauschbar, verwechselbar“ (Ette 2022b, 27),

 Auf diesen entscheidenden Punkt in der Selbstkonstruktion des erzählenden und erzählten
Ichs, also der Subjektposition des Texts komme ich später erneut ausführlicher zurück.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 165



wie Ette zwar im Hinblick auf einen Erzähltext des Autors David Wagner schreibt,
was als Analyse aber ebenso auf Martins Text zutrifft, die über ihre Suche schreibt:

La première chose à dénouer, avant le pourquoi de ma fuite hors de la forêt cet été-là, c’est
le comment de ma fuite hors de mon propre monde vers la forêt, quelques années en ar-
rière. Une pensée assez triviale me trotte dans la tête depuis longtemps : personne n’a
écouté Antonin Artaud qui pourtant avait raison. Il faut sortir de l’aliénation que produit
notre civilisation. Mais la drogue, l’alcool, la mélancolie et in fine la folie et/ou la mort ne
sont pas une solution, il faut trouver autre chose. C’est ce que j’ai cherché dans les forêts du
Nord, ce que je n’ai que partiellement trouvé, ce que je continue de traquer. (Martin
2019, 121)

Die Tier-Mensch-Relation ist für Martin dabei zentral, dient der Bär als Anstoß
der Erschaffung dieser relationalen Weltkonzeption und ist zugleich elementarer
Bestandteil davon. Denn folgt Martin den Annahmen der Ewen:innen, bei denen
sie sich aufhält, so ist die Relation zwischen ihr und dem Bären unausweichlich.
Der Bär ist ihr über ihren ewenischen Namen „matukha“ eingeschrieben, worauf
auch der Ewene Andrei sie erneut hinweist, bevor sie in die Berge aufbricht:

Je le revois me donner la griffe au moment de partir. Tu sais que tu es déjà matukha, je ne
t’apprends rien. Prends-la avec toi quand tu marcheras là-haut. Je l’entends me rappeler
nos discussions pendant mes délires fiévreux, et me mettre en garde contre l’esprit de
l’ours, qui me suit, qui m’attend, qui me connaît. (Martin 2019, 33)

Ohne das Tier, das sie verfolgt, dem sie aber zugleich auch selbst folgt, ohne den
Bären, den sie auch zu suchen scheint, ist ihre Geschichte einer Relation nicht
denkbar und erzählbar. Die Begegnung, der unwahrscheinliche „Kuss“ an den
Grenzen zwischen unterschiedlichen lebenden Entitäten, die intime Verbindung
zum Kamtschatka Bären erscheint für die Erzählinstanz (und vielleicht auch für
den Bären) vorhergesehen zu sein:

Je me dis que sans me l’avouer j’ai dû chercher sur la plaine d’altitude celui qui révélerait
enfin la guerrière en moi ; que c’est sûrement pour cette raison que lorsqu’il m’a coupé la
route je ne l’ai pas fui. Au contraire j’ai plongé dans la bataille comme une furie, et nous
avons marqué nos corps du signe de l’autre. Je me l’explique difficilement, mais je sais que
cette rencontre a été préparée. J’ai de longue date posé tous les jalons nécessaires pour me
mener dans la gueule de l’ours, vers son baiser. Je me dis : qui sait, peut-être que lui aussi.
(Martin 2019, 85–86)

Martin folgt dabei nicht nur philosophischen Fragen nach Tier-Mensch-Relationen,
sondern verbindet diese gleichzeitig mit einem transkulturellen, viellogischen An-
satz. Diese Herangehensweise zeigt sich auch in ihrem Schreiben, das sich vor der
Entstehung ihres Erzähltextes Croire aux fauves auf zwei Notizbüchern verteilt: ein

166 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



buntes „Tagheft“ und ein „Nachtheft“ (vgl. Martin 2019, 40–41). Für Martins Konzep-
tion einer Weltbeziehung spielen Träume und das Wissen der Ewen:innen über
verflochtene Welten eine wichtige Rolle und ihre nächtlichen Träume und Gedan-
ken notiert sie in einem schwarzen Notizheft. Um ihre Beziehung, die vielfältigen
Verstrickungen und Verflechtungen zwischen sich selbst und dem Bären fassbar
und ihre eigene Welt bewohnbar zu machen, muss sie zunächst zu denen zurück-
kehren, „die sich mit den Problemen mit Bären auskennen“:

Je dois m’écarter pour guérir. [...] Maman, je dois redevenir matukha qui descend dans sa
tanière pour passer l’hiver et reprendre ses forces vitales. Et puis, il y a des mystères que je
n’ai pas fini de comprendre. J’ai besoin de retourner auprès de ceux qui connaissent les pro-
blèmes d’ours ; qui leur parlent encore dans leurs rêves ; qui savent que rien n’arrive par
hasard et que les trajectoires de vie se croisent toujours pour des raisons bien précises.
(Martin 2019, 89–90)

Ihre Reise zurück zu dem indigenen Volk der Ewen:innen, nach einem ersten Hei-
lungsprozess in Frankreich, ist einerseits der Ausgangspunkt für ein Verstehen
und ein Rückbeziehen ihres eigenen Ichs. Andererseits ist es auch Flucht vor der
Erfahrung der Kontingenz. Die westliche Medizin und die Psychologie können
ihre Begegnung mit dem Bären nicht jenseits der Kategorie des Zufalls oder Pechs
und damit für Martin nicht hinreichend erklären, wie Martin bei der Beschrei-
bung ihrer Begegnung mit der Stationspsychologin im Krankenhaus in Frank-
reich schreibt (vgl. Martin 2019, 55–56). Die komplizierte Geschichte könnte leicht
die Geschichte von Wahnsinn sein, denn die Zustände, in denen sie sich befindet,
entsprächen genau dieser Definition, wie Martin selbst schreibt:

„Une altération du rapport au monde“, c’est comme ça que l’on désigne la folie de manière
savante. De quoi s’agit-il ? D’une période, d’un instant court ou long durant lequel les limites
entre nous et l’extérieur s’effacent peu à peu, comme si on se désintégrait doucement pour
descendre dans les profondeurs du temps onirique où rien n’est encore stabilisé, où les
frontières entre les existants sont encore flottantes, où tout est encore possible. (Martin
2019, 120–121)

Aber die Erzählung ist komplizierter, und die Annahme der Psychologin einer
eindeutigen Identität, die durch das Gesicht widergespiegelt wird, ist genau das,
was Martin zum einen in ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit widerlegt und ihr
zum anderen nicht zu helfen scheint.

Nicht zufällig besteht die Entfremdung der Anthropologin von einer monolo-
gischen, unverbundenen Welt schon vor dem eigentlichen, physischen Zusam-
mentreffen mit dem Bären, worauf Andrei sie, wie oben ausgeführt, hinweist
(vgl. Martin 2019, 33). Aber auch jenseits ihrer komplizierten Bär-Mensch-
Beziehung, erlebt sie eine allgemeinere Erschütterung ihrer Welt: „Que mon

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 167



monde ait été largement altéré avant cette rencontre est indéniable“ (Martin
2019, 120).

Sie muss wieder Bärin, wieder matukha werden, was ihr nur in dem Kontext
der Ewen:innen gelingen kann, und zugleich muss sie verstehen.

Der Erzähltext bietet so unterschiedliche Lesarten für das an, was ihr wider-
fahren ist, und diskutiert diese durchaus: „En ce jour du 25 août 2015, l’événement
n’est pas : un ours attaque une anthropologue française quelque part dans les
montagnes du Kamtchatka“ (Martin 2019, 137), wie es in den Zeitungen und im
Gerede des Krankenhauspersonals auf dem russischen Militärstützpunkt wieder-
gegeben wird. Es ist nicht die Attacke, von der Martin schreiben will, denn davon
berichten andere bereits. Es ist das Zusammentreffen einer Frau und eines
Bären, das dualistische Konzepte sprengt und Grenzen überschreitet und entge-
gen ihrer früheren eigenen Annahme, sehr wohl lebbar und erzählbar ist.

L’événement est : un ours et une femme se rencontrent et les frontières entre les mondes
implosent. Non seulement les limites physiques entre un humain et une bête, qui en se con-
frontant ouvrent des failles sur leur corps et dans leur tête. C’est aussi le temps du mythe
qui rejoint la réalité ; le jadis qui rejoint l’actuel ; le rêve qui rejoint l’incarné. (Martin
2019, 137)

Martin erzählt eine schmerzhaft verwobene Geschichte von sich selbst und dem
Bären, von den Mythen der Ewen:innen, mit denen sie in Kamtschatka lebt, ihren
Studien über den Animismus als Anthropologin und vom westlichen Glauben,
westlicher und sowjetischer Medizin. Ausgehend von ihrer Welt entfaltet sie er-
zählend einen Weltentwurf, der Grenzen sprengt, ohne sie zu leugnen. Sie erzählt
Relationalität, in der sich Raum und Zeit verschieben:

La scène se déroule de nos jours, mais elle pourrait tout aussi bien être advenue il y a mille
ans. C’est juste moi et cet ours dans le monde contemporain indifférent à nos infimes trajec-
toires personnelles ; mais c’est aussi le face-à-face archétypal, c’est l’homme chancelant au
sexe dressé face au bison blessé dans le puits de Lascaux. (Martin 2019, 137)

Wie die Urszene, von der Zeichnungen in den Höhlen von Lascaux erzählen, begeg-
nen sich Bär und Mensch. Dieses konkrete Ereignis hat aber zugleich eine Ge-
schichte, die Martin über die Schachtszene in Lascaux einblendet.107 Es wird er-
kennbar, dass die Begegnungen an den Grenzen der Definition von Tier und
Mensch immer auch konkret, vom Tod bedroht sind. Martins „Szene“ ist aber
kein Mysterium, denn beide – Bär und Mensch – kehren aus dem Unmöglichen
zurück:

 Zu Höhlen und einer Problematisierung dieser „Obsession“ in der Gegenwart, vgl. Markus
Messling, Marcel Lepper und Jean-Louis Georget 2019: Höhlen. Obsession der Vorgeschichte.

168 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Comme dans la scène du puits, c’est l’incertitude quant à l’issue du combat qui préside à
l’événement incroyable qui pourtant advient. Mais contrairement à la scène du puits, la
suite n’est pas un mystère, puisque aucun de nous ne meurt, puisque nous revenons de l’im-
possible qui a eu lieu. (Martin 2019, 137)

Es ist auch der Kampf darum zu den Lebenden oder zu den Toten zu zählen und
hier erinnern Martins Gedanken wiederum an die Derridas, der gar von einem
„Krieg“ (ders. 2010, 54) spricht und im Mitleid angesichts eines nackten Lebens,
eines Tieres den Ausgangspunkt des Denkens sieht. Die Verantwortung „diesen
Krieg zu denken“ (ebd.) liege, so Derrida, genau dort:

Penser cette guerre dans laquelle nous sommes, ce n’est pas seulement un devoir, une res-
ponsabilité, une obligation, c’est aussi une nécessité, une contrainte à laquelle, bon gré ou
mal gré, directement ou indirectement, nul ne saurait se soustraire. Désormais plus que ja-
mais. Et je dis „penser“ cette guerre, parce que je crois qu’il y va de ce que nous appelons
„penser“. L’animal nous regarde, et nous sommes nus devant lui. Et penser commence peut-
être là. (Derrida 2006, 50)

Der Offenheit, der Unsicherheit der Begegnung zwischen Mensch und Bär, tritt
auch bei Martin nicht der Tod einer Entität entgegen, sondern daraus entsteht die
Relation, für die sie sich verantwortlich zeichnet und für die sie Verantwortung
übernimmt, indem sie darüber schreibt. Beide, die Anthropologin und der Bär,
kehren aus dem Unmöglichen, der Offenheit der Definition zurück. Dieses Zu-
rückkehren aus der Unmöglichkeit löst bei Martin zunächst eine Krise aus und ist
zugleich Ausgangspunkt ihres schreibenden Denkens. Martin und Sarr teilen
zwar die Diagnose einer Krise der Relationalität, aber wie oben beschrieben,
unter verschobenen Vorzeichen und bei Martin auf einer sehr situierten, weniger
allgemeinen Ebene. Es ist keine rein politische Analyse, die explizit eine Ausein-
andersetzung mit postkolonialen Strukturen sucht, und dennoch sind Politik und
Ästhetik bei Martin eng miteinander verknüpft. Sie sucht einen Weg ihre Ge-
schichte jenseits der westlichen Kategorien von „Wahnsinn“, „Andersartigkeit“
und dem „Selbstidentischen“ zu erzählen. Von der sie behandelnden Psychologin
in Frankreich kann sie sich nur unverstanden fühlen.

Le lendemain, la psychologue du service me rend visite. [...] Elle me scrute d’un regard qui
se veut aimable et plein de bonne volonté. Mais vraiment, comment vous sentez-vous ? in-
siste-t-elle. Un silence, puis elle reprend. Parce que, vous savez, le visage, c’est l’identité. Je
la regarde, ahurie. (Martin 2019, 55)

Sie hat zuvor schon Jahre damit verbracht, sich eben gegen solche monologischen
Identitätsvorstellungen zu wenden. Ihre Wut schreibt sie nieder, kann sie aber
nicht aussprechen:

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 169



Je voudrais lui expliquer que je collecte depuis des années des récits sur les présences multi-
ples qui peuvent habiter un même corps pour subvertir ce concept d’identité univoque, uni-
forme et unidimensionnel. Je voudrais aussi lui dire tout le mal que cela peut faire, d’é-
mettre un tel verdict lorsque, précisément, la personne qui se trouve en face de vous a
perdu ce qui, tant bien que mal, reflétait une forme d’unicité, et essaie de se recomposer
avec les éléments désormais alter qu’elle porte sur le visage. Sauf que je garde ça pour moi.
Je n’arrive qu’à assembler un courtois : Je crois que c’est plus compliqué. (Martin 2019,
55–56)

In der Suche nach einem Ausweg entfaltet Martin, ähnlich wie Sarr, utopisches
Potential. Ihr Text zeichnet die Suchbewegung nach und Martin verarbeitet das
Gefühl der Entfremdung schreibend. Die Anthropologin wendet den Krisenzu-
stand der „Entfremdung von der Welt“ (Martin 2019, 120) und der entfremdeten
Welt, eines veränderten Weltverhältnisses produktiv, indem sie ihn als einen of-
fenen Zustand der Verbindungen verschiedener Welten fasst. Sie beschreibt die
Geburt einer relationalen Subjektposition, die sich schreibend selbst erschafft
(vgl. Martin 2019, 16–17). Vieles ist möglich, auch das Zusammenführen unter-
schiedlicher Logiken, die vor dem Beginn des Schreibens von Croire aux fauves
(2019) noch auf unterschiedliche Notizbücher verteilt waren:

Le carnet diurne et le cahier nocturne sont l’expression de la dualité qui me ronge ; d’une
idée de l’objectif et du subjectif que je sauve malgré moi. Ils sont respectivement l’intime et
le dehors ; l’écriture automatique, immédiate, pulsionnelle, sauvage, qui n’a vocation à rien
d’autre que de révéler ce qui me traverse, un état de corps et d’esprit à un moment donné,
et celle, paradoxalement moins léchée mais plus contrôlée, qui sera par la suite travaillée
pour devenir réflexive, et qui finira dans les pages d’un livre. (Martin 2019, 40–41)

Auch in diesem literarischen Text ist das Imaginäre entscheidend um dem, was
die westliche Psychologie als ‚Wahnsinn‘ beschreibt, zu entkommen. Es entsteht
über das Schreiben eines Selbst, über das autobiographische Schreiben, ein Den-
ken, das wie Glissants „archipelisches Denken“ (Glissant 2009, 45) versucht mit
dem Chaos der Welt als Ganzes und der Implosion der Welt auf individueller
Ebene zurechtzukommen. Dieses Verstehen der vielfältigen und viellogischen
Weltbezüge gelingt Martin über die Praxis des Schreibens. Für die Anthropologin
Martin mit ihren zwei Notizbüchern ist die Entscheidung, über alles zu schreiben,
sobald sie kann (vgl. Martin 2019, 21–22), der Anfangspunkt ihrer neuen Relation
zur Welt. In der Entstehung ihres viellogischen Erzähltextes, überführt sie die un-
terschiedlichen Feldnotizbücher, die eine Dualität widerspiegeln, schließlich in
einen einzigen Text (vgl. Martin 2019, 150). Das Schreiben erscheint als eine Mög-
lichkeit, die verwundeten Beziehungen zu reparieren und der Unmöglichkeit der
Subjektposition, in der sich Martin befindet, zu entkommen: „Au cœur du système
de soins russes je suis. [...] Je me dis qu’on ne me croira pas quand je le raconte-

170 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



rai, si je sors, si je m’en sors. Je me dis : je l’écrirai quand je pourrai“ (Martin
2019, 22).

Martins Text schafft so eine spezifische Form der Relationalität und erzählt
gleichzeitig darüber, wie die Beziehung zwischen verschiedenen Welten erzählt
werden kann. Ihr Erzähltext ist damit auch metareflexiv lesbar.

Wir Menschen setzen uns nicht nur narrativ in Beziehung zur Welt, der Mensch
erschafft sich erzählend auch selbst und tut dies – geprägt von den Annahmen
des europäischen Universalismus – auch in Abgrenzung zum Tier. Nicht zuletzt
deswegen polarisieren sich Krisen der Gegenwart an der zuvor als stabil wahrge-
nommenen Grenze zwischen Tier und Mensch (vgl. Derrida 2006, 50). Die indi-
gene Daria in Martins Buch tut dies ebenso wie Nastassja Martin selbst. Gleichzei-
tig sind Texte in der Lage, unterschiedliche Logiken zu verbinden, wie auch
Martins Erzähltext zeigt, der auch davon erzählt, was Daria berichtet:

Daria essuie la sueur qui perle sur son front avec un mouchoir, pose son menton dans ses
mains jointes, baisse la voix, commence à raconter. Ce jour particulier, ce jour où moi je
courais au-devant de mon ours, ce jour où eux étaient loin des volcans dans leur forêt.
(Martin 2019, 37)

Das „Ich“ („moi“), das „mein“ und ihr, Darias Wald, können in Gestalt der Erzäh-
lung nebeneinander treten und ein Beziehungsgeflecht bilden. Diese vielfältigen
Relationen bleiben aber nicht einzig im Imaginären, in der Fiktion verhaftet, die
Erzählung wirkt auch zurück auf die textexterne Wirklichkeit.

Wie Haraway erinnert uns Martin gleichzeitig an die „materiell-semiotischen“
(Haraway 1988, 2007, 2016a, 2016b, 2016c) Konsequenzen von Narrativen, Mythen
und Träumen, die nicht vergessen werden dürfen, um sich ernsthaft relational zur
Welt in Beziehung zu setzen. Die Attacke durch den Bären macht es nicht nur für
das erzählte ‚Ich‘ notwendig, sich selbst neu zu denken, sich erzählend in Bezie-
hung zu diesem spezifischen Tier zu setzen. Die Geschichte, die Martin erzählt, ist
die Geschichte ihrer eigenen Genesung auf körperlicher und seelischer Ebene. Fik-
tion und Faktizität treffen sich in der Subjektposition des geschriebenen Ichs. Der
Gewalt des Zusammenstoßes muss begegnet werden. Auch die zwischenmenschli-
chen Relationen werden durch den Bären verändert, wenn Daria, Martins Bezugs-
person bei den Ewen:innen und ihre Familie aus Frankreich sich im Krankenhaus
in Russland zum ersten Mal überhaupt treffen:

Une étrange famille se crée, ma mère, mon frère et eux, pour la première fois dans le même
espace-temps, tous projetés dans une zone incertaine, liminaire. Je deviens un trait d’union
improbable, entre eux comme êtres humains, et avec le monde des ours là-haut dans la
toundra d’altitude. (Martin 2019, 37)

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 171



Die „seltsame Familie“ wird durch unterschiedliche Beziehungen geschaffen und
trifft sich in dieser liminaren Schwellenzone, und Martin schreibt von diesen viel-
fältigen Bezügen. Eine ähnliche anti-genealogische, ‚seltsame Familie‘ bilden auch
der Hund Mason-Dixon Line, der Protagonist Wahhch Debch und Winona in
Wajdi Mouawads Text Anima (2012, 405). Eine nicht-genealogisch und auf Bluts-
verwandtschaft angelegte Familienvorstellung liegt also beiden Erzähltexten zu-
grunde. Darin kann eine Aufforderung an ein Zusammenleben in „Differenz und
in Frieden“ (Ette 2022c, 492) gelesen werden, das alle Lebewesen potentiell mitein-
schließt. Nicht die Blutsverwandtschaft, ja nicht einmal die Zugehörigkeit zu
einer Spezies formen Familien. Auch diese Einsicht muss zur Konzeption einer
All-Welt gehören. Die Relationen sind keine ‚parenté‘, sondern Ähnlichkeiten jen-
seits von starren, identitären Grenzen. Sie sind bei Martin, ebenso wie bei
Mouawad, aber nur in Grenzsituationen des Lebens, an der Limitrophiemöglich.

Die Beziehungen neu zu denken, bedeutet auch den Schmerz zu fühlen, wie in
Martins Text deutlich wird. Die Relation hat einen Preis, und die Verluste müssen
anerkannt und betrauert werden. Auch wenn Heilung einsetzt, bleiben Narben
sichtbar:

Les cicatrices rouges du visage sont encore un peu gonflées, celles du cuir chevelu sont en
train de disparaître sous le duvet sombre qui repousse. Je m’effondre au sol, et je laisse mes
larmes tout inonder. Je pleure comme une petite fille abandonnée, je pleure tout ce qui n’a
pas pu être évité, je pleure mon ours, mon visage d’avant perdu, mon existence antérieure,
elle aussi certainement perdue, je pleure tout ce qui ne sera plus jamais pareil. (Martin
2019, 51)

Ihr Köper ist von der Relation gekennzeichnet. Diese lässt sich als ein Seinszu-
stand und eine Praxis, als ein gemeinsames Werden von menschlichem und tierli-
chem Subjekt fassen. Was so gewaltvoll und schmerzhaft verloren ging, ist aber
auch eine Subjektposition, eine ausschließlich im westlichen, logozentrischen
Denken verwurzelte Identität, die Martin nicht wieder annehmen kann, selbst
wenn sie das wollte. Gleichzeitig ist diese Relation zwischen Homo sapiens sapi-
ens und Ursus arctos piscator – und hier folgt Martin den Arbeiten ihres Lehrers
Descola – auch eine Geschichte Jenseits von Natur und Kultur108 (Descola 2018).
Hier liegt ein entscheidender Punkt, um Tier-Mensch-Relationen neu denken zu
lernen. Es gibt einerseits kein Zurück mehr hinter die Erkenntnis, dass wir Men-
schen in komplexeren Zusammenhängen als dualistisch gegenübergestellte Sphä-
ren des Lebendigen leben. Die Relationen, die Verflechtungen, Faltungen der
Grenze sind längst da und die Beziehungen zur Welt viel komplizierter als Dualis-
men und starre Grenzen. Andererseits verweist Martin in ihrer persönlichen Ver-

 Franz.: Ders. (2005): Par-delà nature et culture. Paris: Gallimard.

172 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



arbeitung auch auf das grundsätzlichere Problem, dass eine andere Bezugnahme
zur Welt nicht funktionieren kann, ohne zuvor nach den Beschädigungen, den
schmerzlichen Verlusten zu fragen (vgl. Basil et al. 2020). Eine vollständige Auflö-
sung der Differenz kann es weder geben, noch erscheint sie zielführend (vgl.
Messling 2016, 450–453 und 2019).

Um die Beziehung zu reparieren, um die Qualität der Beziehung zu verbes-
sern, muss die Relation selbst im Zentrum der Subjektposition stehen, nicht die
Grenze. Die Beziehung zu bewohnen bedeutet, die Subjektposition in Bewegung
zu bringen, sie zu problematisieren und sie dennoch gleichzeitig zu verorten.
Und genau dies tut Martin schreibend und indem sie davon erzählt: „je suis à la
frontière de l’humanité, à la lisière je crois de ce qu’on peut supporter“ (Martin
2019, 20), reflektiert das erzählende ‚Ich‘ als sie der Willkür des Krankenhausper-
sonals ausgeliefert, ans Bett gefesselt liegt. Die Autorin Martin erschafft diese Sub-
jektposition durch ihr Schreiben und reflektiert ihre eigene Position in der Welt
über das Erzählen. Ihr Schreiben repariert die Relationen innerhalb und außer-
halb des Erzähltextes. Dies kann sie, weil die Erzählung, mit Messling als „eine
Versprachlichung von Erfahrung“ (ders. 2019, 32) verstanden, ein anderes, poeti-
sches und poetisiertes Bewusstsein von Welt, evoziert und hervorbringt. Die Mög-
lichkeit des Reparierens hängt damit zu zusammen, dass Martin sich schreibend
die Geschichte aneignet, die ihr widerfahren ist. Es ist ihre Geschichte, ihr eweni-
scher Name matukha, ihr Bär und ihre eigene, inkorporierte Perspektive, aus der
sie erzählt:

Je pense à mon histoire. À mon nom évène, matukha. Au baiser de l’ours sur mon visage, à
ses dents qui se ferment sur ma face, à ma mâchoire qui craque, à mon crâne qui craque,
au noir qu’il fait dans sa bouche, à sa chaleur moite et à son haleine chargée, à l’emprise de
ses dents qui se relâchent, à mon ours qui brusquement inexplicablement change d’avis, ses
dents ne seront pas les instruments de ma mort, il ne m’avalera pas. (Martin 2019, 25)

Diese Erzählperspektive ist zugleich aber die einer relationalen Subjektposition,
die sich eben nicht vereinfachend auf eine einzige Wurzel zurückführen ließe –

auch nicht auf ein reales Ich der Autorin, selbst wenn der autobiographische Text
eben keine einfache Fiktion ist. Die Subjektposition ist geprägt von den Bezügen
zwischen der erzählten Welt und der außerdiegetischen Wirklichkeit, zwischen
anthropologischer, wissenschaftlicher Auseinandersetzung und tiefer, persön-
licher Reflexion. Die Geschichte entsteht aus diesen Relationen.

Die Relation zum und mit dem Bären erscheint unausweichlich und zugleich
ist ihr Gewalt eingeschrieben. Die Ewen:innen fordern dafür in ihrem animisti-
schen Denken Vergebung:

Il dit : Nastia, tu as pardonné à l’ours ? Silence à nouveau. Il faut pardonner à l’ours. Je ne
réponds pas tout de suite, je sais que je n’ai pas le choix, et pourtant pour une fois je

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 173



voudrais m’insurger, contre le destin, contre les liens, contre tout ce vers quoi on va et qui
est inéluctable, je voudrais lui crier que j’aurais voulu le tuer, l’expulser hors de mon sys-
tème, que je lui en veux tellement de m’avoir défigurée ainsi. Mais je ne le fais pas, je ne dis
rien. Je respire. Oui. J’ai pardonné à l’ours. (Martin 2019, 35)

Auf die problematische Dimension dieser Passage, die sich insbesondere aus
einer feministischen Perspektive ergibt, weist Hannah von Sass hin (vgl. Sass
2022). Sie problematisiert an dieser Stelle die „durchaus fragwürdige Tendenz der
Vergebung gegenüber der Gewalt, die ihr [Martin] begegnet ist“ (Sass 2022). Ge-
rade auch weil die Aufforderung zur Vergebung von Andrei, einem männlichen
Ewenen kommt. Aber auch die Erzählinstanz selbst scheint hier unsicher zu sein
und begegnet der Aufforderung zunächst mit Schweigen. Die Vergebung gegen-
über dem Bären spielt sich auf einer anderen Ebene bei Martin ab. Sie kommt im
Erzähltext nicht ‚einfach‘ der Aufforderung Andreis nach. Auch die Aufforderung
des Ewenen kann weniger als ein Aufruf zur Vergebung von Gewalt im Allgemei-
nen, wie im spezifischen Sinne, als ein Ausdruck der ewenischen Vorstellung
sein, dass die Protagonistin nur Frieden in der Vergebung findet.

Die Autorin Martin reflektiert in ihrem Text, der zugleich eine Denkbewe-
gung nachvollziehbar macht, die genderspezifische Dimension durchaus, wenn
sie darauf hinweist, dass auch für Daria, die ebenfalls schon immer „von dem
Bären wusste“ (Martin 2019, 34), die Verbindung von Martin mit dem Bären etwas
Unausweichliches hatte. Sie erhebt dennoch Andrei gegenüber Vorwürfe (vgl.
Martin 2019, 34). Martins Erklärung für diesen unterschiedlichen Umgang von An-
drei und Daria bleibt allerdings seltsam eindimensional, wenn sie diese Differenz
geschlechterspezifisch mit dem Mutter-sein Darias erklärt:

Mais Daria a quelque chose qu’Andreï n’a pas, qu’Andreï n’aura jamais : c’est une mère.
Une femme qui connaît la douleur dans ses chairs, la vie et la mort, et qui plus que tout au
monde aspire à protéger ceux qu’elle aime et à leur épargner la souffrance. (Martin
2019, 34)

In Martins Reflexion der unterschiedlichen Umgangsweisen bleibt die Anthropo-
login an dieser Stelle dem Wissen der Ewen:innen treu. Sie erklärt diese aus den
unterschiedlichen Blickwinkeln, ohne eine westliche Deutungsperspektive auf die
Szene anzuwenden. Hierin liegt auch eine Stärke des Textes, denn dieses vieldi-
mensionale Schreiben zwischen Wissenschaft und (Auto-)Fiktion kann so einer-
seits dem Imaginären Rechnung tragen, das für Sarr, aber auch für Glissant so
entscheidend in der Reflexion der Relation ist. Andererseits lässt der anthropolo-
gisch informierte Text die Leser:innen aber auch an der Forschung der Anthropo-
login Martin teilhaben.

174 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



4.2.2.1 Materialität und Relationalität der Subjektposition
Ihr Text ist trotz der inhärenten Gewalt, der Spannungen und Differenzen zu-
gleich eine Erzählung von einer Rekonstruktion, wie sie selbst schreibt (s. oben),
allerdings nicht eines abschließenden Heilens, von dem keine Spuren übrig-
bleiben:

Tout a déjà eu lieu : mon corps est devenu un point de convergence. C’est cette vérité icono-
claste qu’il faut intégrer et digérer. Il me faut désamorcer l’animosité des fragments de mon-
des entre eux et à l’intérieur pour ne considérer ici que leur alchimie future. Et pour para-
chever cette opération de corps et d’esprit, il faut dès à présent refermer les frontières
immunitaires, recoudre les ouvertures, les résorber, c’est-à-dire décider de clore. Il faut cica-
triser. (Martin 2019, 77)

Um zu heilen oder, der japanischen Technik des Kintsugi ähnlich, sichtbar „zu
vernarben“ (Martin 2019, 77), müssen die Bezüge inkorporiert werden. Die Rela-
tion, die sich daraus ergibt, lässt immer auch Spielräume offen. Die Verletzungen,
die Trennlinien und die ihnen eingeschriebene Gewalt können nicht getilgt wer-
den, sondern bleiben als Narben sichtbar. Aber, so betont es Ette: „Literatur ist in
ihrem Kern weit mehr als ein Erzählen von Gewalt: Sie ist ästhetische Transfor-
mation von Gewalt. Auch im Leben der Literatur ist der Tod stets allgegenwärtig –
als Bedrohung, als Antrieb, als unverzichtbarer Bestandteil des Lebens. Das be-
drohte Leben in Kreativität zu transformieren: Dies ist die Kraft der Literatur, die
tief aus der Gewalt schöpft“ (Ette 2022b, 25). Eine solche „Kraft der Literatur“
(ebd.) ist in Martins Text lesbar.109 Dazu müssen aber die Bezüge und die Bedeu-
tungen, ja die Relationen, zu einem bestimmten Zeitpunkt auch beschränkt
werden:

Clore, c’est accepter que tout ce qui a été déposé en moi en fait désormais partie, mais que
dorénavant on n’entre plus. Je me dis : dedans, ça doit vraiment ressembler à l’arche de
Noé. Je ferme les yeux. L’eau monte les quais sont inondés il faut lever l’ancre fermer les
écoutilles nous avons tous ceux qu’il nous faut pour affronter l’océan adieu partons navi-
guer. (Martin 2019, 78–79)

Indem sie die vielfältigen Relationen als integrale, unausweichliche Bestandteile
ihres eigenen Selbst, als relationale Subjektposition begreift, kann sie die Welt be-
wohnen. Das ist die „ikonoklastische Wahrheit“, die das erzählende Ich anneh-
men muss (vgl. Martin 2019, 77) und diese Wahrheit enthält eine materielle, physi-
sche und sehr körperliche Dimension. Um vernarben zu können, müssen dem

 Vgl. hierzu auch die Potsdamer Habilitationsschrift von Markus Alexander Lenz 2022: Die
verletzte Republik – Erzählte Gewalt im Frankreich des 21. Jahrhunderts (2010–2020).

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 175



Offenen Grenzen gesetzt werden, wie Martin betont. Zugleich machen diese kör-
perlichen Narben die Relationen auch sichtbar:

Je ne me ressemble plus, ma tête est un ballon griffé de cicatrices rouges et enflées, de
points de suture. Je ne me ressemble plus et pourtant je n’ai jamais été aussi proche de ma
complexion animique; elle s’est imprimée sur mon corps, sa texture reflète à la fois un pas-
sage et un retour. (Martin 2019, 36)

Ein selbstidentisches Ich gibt es nicht mehr. Zugleich erschafft Martin sich schrei-
bend neu; die zusammengesetzte körperliche Textur geht in den Text, in ihr
Schreiben an der Limitrophie über. Die Komplexität ist der Ausweg. Hier geht
Martins Erzähltext auf der Ebene der relational entworfenen Subjektposition
über den Entwurf Glissants einer Poétique du divers (1996) hinaus. Während
Glissants Poetik der Vielheit (2005) „ihren großen Verdienst in der politischen Ge-
wichtung singulärer Welterzählungen und deren permanenter Bezüglichkeit in
Zeiten des Kulturkampfes hat,“ wie Messling schreibt, bleibt sie doch angesichts
der Gewaltfrage paradox, denn dieser hat sie gerade durch die Offenheit wenig
entgegenzusetzen (vgl. Messling 2019, 173). Die Anthropologin Martin entwickelt
in ihrem Text dagegen ein Körperwissen, das deutlich macht, dass sie der radika-
len Offenheit angesichts der Gewalterfahrung110 mit dem Bären Grenzen setzen
muss, um nicht für immer „besetztes Gebiet“ (Martin 2019, 68) zu sein. Die Gren-
zen ein Stück weit zu bewahren, ist auch eine sehr körperliche Überlebensfrage
für Martin.111

Im Hinblick auf eine Anthropologie schreibt Haraway unter Bezugnahme auf
Marilyn Strathern: „Strathern wrote about accepting the risk of relentless contin-
gency; she thinks about anthropology as the knowledge practice that studies rela-
tions with relations, that puts relations at risk with other relations, from unexpec-
ted other worlds“ (Haraway 2016, 12). Die Anthropologie ist also diejenige
Wissensform, für die die Relation zentral und zugleich prekär ist, denn sie steht
nie fest, situiert aber dennoch wie in einem Knotenpunkt. Und auch für Martin
öffnet die Arbeit als Anthropologin Räume, um „sie-selbst“ zu werden:

 Zu einer an Martins Text ebenfalls anschließbaren Frage der Verhandlung von Gewalt im
zeitgenössischen französischen Roman vgl. Markus Lenz 2022: Die verletzte Republik. Lenz arbei-
tet in seiner Studie detailliert anhand des Gewaltdiskurses in Frankreich heraus, wie Literatur,
auch als Kulturtechnik verstanden, Subjektivität erfahrbar macht. Dies findet sich auch in Croire
aux fauves (Martin 2019). Im Fokus meiner Arbeit steht allerdings nicht die Frage nach der Ge-
walt und einer Verbindung von Soziologie und Literaturwissenschaft, sondern Tier-Mensch-
Relationen, die auch als Relationen zwischen Theorie und literarischer Praxis fassbar gemacht
werden soll.
 Zum „Überlebenswissen“ der Literaturen der Welt vgl., wie in der Einleitung und den vorhe-
rigen Kapiteln näher ausgeführt, insbesondere auch Ette 2004.

176 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Heureusement, à l’aube de l’âge adulte, j’ai rencontré l’anthropologie. Cette discipline a con-
stitué pour moi une porte de sortie et la possibilité d’un avenir, un espace où m’exprimer
dans ce monde, un espace où devenir moi-même. Je n’ai simplement pas mesuré la portée
de ce choix, et encore moins les implications qu’allait entraîner mon travail sur l’animisme.
À mon insu, chacune des phrases que j’ai écrites sur les relations entre humains et non-
humains en Alaska m’a préparée à cette rencontre avec l’ours, l’a, en quelque sorte, préfigu-
rée. (Martin 2019, 86)

Zugleich hat ihre Forschung zum Animismus sie zwar auf das Zusammentreffen
mit dem Bären vorbereitet, es sichert aber nicht ihr Überleben. Die vielfältigen
Bezüge, die vielfältigen Lebewesen wie Viren und Bakterien, müssen zu einem be-
stimmten Zeitpunkt auch ganz praktisch eingehegt werden, wenn Martin
überleben möchte:

Je veux fermer mes frontières, jeter les intrus dehors, résister à l’invasion. Mais peut-être
suis-je déjà assiégée. Chaque fois c’est la même chose. Face à ces pensées-là, je sombre : je
sais qu’avant de fermer mes frontières, il faudrait déjà pouvoir les reconstruire. (Martin
2019, 68)

Es geht also keineswegs um eine Auflösung oder Leugnung von Grenzen, sondern
um ein Bewohnbar-machen einer Zone „jenseits-von“ antagonistischen Dualis-
men. Ihre Arbeit als Anthropologin hat damit zu tun. Darin sucht sie auch Wege
der Kontingenzbewältigung.

Trop c’est trop, je m’étais dit. Je m’en vais, je dois fuir hors de ce système de significations et
de résonances qui menace ma santé mentale. Plus tard, je lisserai tous ces fragments d’expé-
riences ingouvernables, je les transformerai en données enfin suffisamment essentialisées
et désincarnées pour pouvoir être manipulées et mises en relation les unes aux autres. Plus
tard, je ferai mon métier d’anthropologue. Pour l’instant je dois couper, radicalement:
je m’en vais vers les montagnes, je veux de l’air, pas d’obstacles pour le regard, du froid, de
la glace, du silence, du vide et de la contingence, surtout plus de destin, et encore moins de
signes. (Martin 2019, 135)

Das Ausbalancieren, das Bewohnbar-Machen der Limitrophie gelingt Martin aber
letztlich erst schreibend, indem sie sich auch von ihren zwei getrennten Notizbü-
chern verabschiedet und alles – ihre (wissenschaftlichen) Beobachtungen vom
Tag und ihre Eindrücke in der Nacht in einen einzigen Erzähltext fließen lässt.

4.2.2.2 Die Welt in Relation bewohnbar machen
Ähnlich wie Sarr in seiner Krisendiagnose in Habiter le monde (2017) argumen-
tiert, hat auch Martins ‚Krise ihres Lebens‘ nicht mit der Quantität der Relationen
und der Frage nach dem Bewohnen von Welt zu tun. Sie steht in Verbindung zur
Welt, und die Beziehungen zu anderen Entitäten sind zahlreich. Es gibt eher ein

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 177



Zuviel als ein Zuwenig an Verstrickungen, die daher auch zu einem bestimmten
Zeitpunkt wieder beschränkt werden müssen. Selbstbezügliche Erklärungsmo-
delle helfen ihr aber ebenso wenig weiter. Martins Problem ist, dass es kein
selbstbezogenes Problem ist, es hat eben nicht nur mit ihr selbst zu tun. Es ist ein
Problem der vielfältigen Bezüge und Beziehungen. Sie reflektiert dazu:

Mon problème, c’est que mon problème n’appartient pas qu’à moi. Que la mélancolie qui
s’exprime dans mon corps vient du monde. [...] J’ai rejoint les Êvènes d’Icha et j’ai vécu dans
la forêt avec eux pour une raison bien en deçà de celle d’une recherche comparative. J’ai
compris une chose : le monde s’effondre simultanément de partout, malgré les apparences.
Ce qu’il y a à Tvaïan, c’est qu’on vit consciemment dans ses ruines. (Martin 2019, 123)

Aber um sich selbst nach der Attacke des Bären neu zu definieren, muss sie die
vielfältigen Relationen, die das erzählte Ich durchkreuzen, lernen zu verkörpern,
eine andere Gestalt annehmen; sie muss an der Qualität der Relationen arbeiten.
Dies setzt einerseits eine Beschränkung der Relationen voraus. Andererseits
bricht „die Welt überall auf einmal zusammen“ (ebd.), weshalb es unumgänglich
ist, die Relationen zur Welt zu überdenken. Dies bedeutet auf der einen Seite die
Notwendigkeit, die Konstruktion von Welt zu überdenken, wie es auch Sarr nahe-
legt. Auf der anderen Seite ist dies für die Anthropologin nur möglich, in dem sie
sich die verschiedenen Bezüge verdeutlicht, sie für sich klärt und sich so in den
„Ruinen“ der Welt einrichtet.

Die Suche nach Wahrheit ist auch bei Martin nur als situierte und relationale
Praxis denkbar, die niemals ungebrochen sein kann und immer auch den „trouble“
(Haraway 2016c) mitdenkt. Sie möchte ihre Welt nicht befrieden, aber verstehen:

Si l’ours est un reflet de moi-même, quelle expression symbolique de cette figure suis-je en
train d’explorer le plus assidûment ? S’il n’y avait pas eu son regard jaune dans mon regard
bleu, peut-être aurais-je pu me satisfaire de ces correspondances. Quoique je préférerais
employer le terme résonance. Mais il y a eu nos corps entremêlés, il y a eu cet incompréhen-
sible nous, ce nous dont je sens confusément qu’il vient de loin, d’un avant situé bien en
deçà de nos existences limitées. [...] La vérité sur moi, c’est que je n’ai jamais cherché à paci-
fier ma vie, et encore moins mes rencontres. (Martin 2019, 85)

Hier stimmt sie der Psychotherapeutin im französischen Krankenhaus zu: Sie fin-
det keinen Frieden und kann dem Wort auch keine echte Bedeutung beimessen.
Die Verstrickung des Ichs mit dem Bären, das einen strikten Dualismus zwischen
Tier und Mensch transzendiert, beunruhigt die Anthropologin einerseits, doch zu-
gleich begreift sie die Krise auch als Chance und Denkanstoß:

178 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Je trouve quoi dire, parce que la situation de crise me paraît toujours bonne à penser ;
parce qu’elle recèle la possibilité d’une autre vie, d’un autre monde. Par contre, je n’ai ja-
mais su faire avec l’apaisement ni la stabilité ; le calme n’est pas mon fort. (Martin 2019, 85)

Hier zeigt sich noch einmal deutlich, dass in der Krisensituation Potentialität
liegt. Die Krise öffnet in Martins Text die Möglichkeit auf ein „anderes Leben“
und eng damit verbunden, auf eine „andere Welt“. Sie ist wie bei Sarr Ausgangs-
punkt des Denkens. Auch Haraway fordert uns dazu auf, die Beunruhigung, die
Krise, den „trouble“ zum Ausgangspunkt zu nehmen: Staying with the trouble ist
so auch der Titel von einem von Haraways Büchern (Haraway 2016b). Er offen-
bart zugleich durch den appellativen Charakter, den politischen sowie ethischen
Anspruch von Haraway.

Staying with the trouble requires making oddkin; that is, we require each other in unexpec-
ted collaborations and combinations, in hot compost piles. We become-with each other or
not at all. That kind of material semiotics is always situated, someplace and not noplace,
entangled and worldly. (Haraway 2016b, 4)

Die unwahrscheinlichen Begegnungen werden in Haraways Kompost fruchtbar.
Und auch für Martin liegt in der Uneindeutigkeit, dem trouble (Haraway 2016b
und 2016c), eine Potentialität, die Hoffnung auf ein anderes Leben beziehungs-
weise eine andere Welt gibt:

Je sais faire avec les métamorphoses, l’explosion, le kairos, l’événement. Je trouve quoi dire,
parce que la situation de crise me paraît toujours bonne à penser ; parce qu’elle recèle la
possibilité d’une autre vie, d’un autre monde. (Martin 2019, 85)

Werden ist, wie Deleuze und Guattari betonen und an deren Denken Haraway an-
schließt, ein gemeinsam Werden (vgl. Deleuze und Guattari 1980).112 Bei Haraway
wird es als „becoming-with“ (Haraway 2008, 314; 2016a, 221 ff.) noch deutlicher.
Dieses Werden ist, wie bei Martin auch, kein Abgrenzungsprozess, sondern ein
Prozess, der Relationen herstellt und zugleich als notwendige Bedingung voraus-
setzt.

 Vgl. hierzu auch das von Souleymane Bachir Diagne untersuchte Konzept eines „faire huma-
nité ensemble“, wie der Philosoph es im „Ubuntu als Antwort auf den Konflikt der Kulturen“
(Diagne 2020) prägt. Auch Diagne geht es darum, Konzeptionen einer neuen „humanité“ auszulo-
ten, die nur gemeinsam tragfähige Konzepte denkbar machen. Dabei beschränkt sich der Philo-
soph allerdings zunächst auf menschliche Lebewesen. Martins Text dagegen legt den Fokus auf
eine persönliche Auslotung der Relation zu den Ewen:innen und ‚ihrem Bären‘. Inwiefern
Diagnes Konzept um den Einschluss von nichtmenschlichen Entitäten erweiterbar ist und so für
die Fragestellung meiner Arbeit und der weiter zu entwickelnden Konzeption der Relation an-
schlussfähig ist, wäre eine eigene Untersuchung wert, die aber noch aussteht.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 179



Die Art und Weise, wie wir zueinander und zu anderen Welten in Beziehung
treten, ist niemals einfach gegeben und muss ständig befragt werden, um zu
einem tieferen Verständnis der Relation zu kommen. Die Bär-Mensch-Relation bei
Martin und die Neugierde erscheinen als Anstoß, die Art und Weise der Relation
tiefer zu ergründen, um auf eine nicht-essentialistische Weise Sinn aus der Rela-
tionalität zu ziehen. Die Welt bewohnbar zu machen, heißt mit Martin nicht, ein-
fach abstrakt in Beziehung zu einer Welt als Ganzes zu treten. Sondern bei Martin
klar situiert, eingegrenzt und konkret verkörpert. Der Erzähltext entfaltet hier
eine epistemologische Komponente. Martins Suche ist ein Blick in die „abgründige
Grenze“ (Derrida 2006, 53) ihres Seins, wie der Blick in das Eisloch in Tvaïan,
Kamtschatka:

Ce trou, cinquante centimètres de diamètre, c’est comme une fenêtre, une lucarne. Un point
de vue sur le monde d’en dessous où tout est encore en mouvement, alors qu’en surface
c’est immobile, désespérément statique. Ne pas se fier à l’immédiatement donné à voir, je
pense chaque fois. Regarder plus loin ou plus profond, vers ce qui est caché. (Martin
2019, 123)

Es ist ein Forschen in den Tiefen, in denen noch alles in Bewegung ist, das den
Blick weitet und Verborgenes finden lässt. Die Geschichte ihrer Relation zu einem
Bären, zur Welt der Ewen:innen in Kamtschatka und zur Welt der Gwichi’in in
Alaska erinnert aber auch daran, dass eine Beziehung ein schmerzhafter Prozess
sein kann, bei dem meist Narben zurückbleiben. Diese Narben stehen bei Martin
symbolisch nicht nur für den Abgrund, an den sie durch den Biss ins Gesicht des
Bären getrieben wird, sondern auch für die Beschaffenheit der Limitrophie.
Martin verkörpert die unscharfen Grenzen von menschlichem Tier und Bär und
erzählt an „dieser abgrundtiefen Grenze, diesen Rändern, dieser pluralen und
mehrfach gefalteten Grenze“ (Derrida 2010a, 57), dem „trouble“ Haraways (dies.
2016c) entlang. Es geht nicht ohne Auseinandersetzung gemeinsam mit dem
Bären, mit der westlichen Medizin und den Ewen:innen und ihrer animistischen
Ontologie. Aber um an der Qualität der Relationen arbeiten zu können, um die
Welt wieder bewohnbar zu machen, müssen die vielen Bezüge auch beschränkt
werden (vgl. Martin 2019, 135). Anstoß für diese tiefe Suche ist die Frage, warum
sie und der Bär sich ausgesucht haben: „Pourquoi nous sommes-nous choisis ?
Qu’ai-je réellement en commun avec le fauve et depuis quand ?“ (Martin 2019,
85), befragt Martin ihr eigenes Ich. Derrida spielt auf die Frage, wer wem folgt,
der Mensch dem Tier oder das Tier dem Menschen, und vor allem auch, was
daraus folgt, schon mit dem Titel seines Buches und eines Vortrags in Cerisy
L’animal que donc je suis – à suivre, auf Französisch so wunderbar doppeldeutig
an (vgl. Derrida 2006). Bei Martin ist die Frage, wer oder was sie ist, ein gegenseiti-

180 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



ges, relationales Finden, ein sich-gegenseitig-Aussuchen von Mensch und Kamt-
schatka Bär.

4.2.2.3 Croire aux fauves: Verkörperte Bär-Mensch-Relationen
Schon im Krankenhaus in Russland sagt Andrei über den Bären zu Nastassja: „Il
n‘a pas voulu te tuer, il a voulu te marquer. Maintenant tu es miedka celle qui vit
entre les mondes“ (Martin 2019, 35). Das tierliche und menschliche Ich fallen in
einem Subjekt zusammen. Dieser Seinszustand ist auch für die animistischen Kul-
turen besonders. Es ist damit eine noch andere Form als matukha, das als Name
auch schon die Verbindung zum Bären herstellt, bedeutet es im Ewenischen
„Bärin“ (vgl. Martin 2019, Fußnote 1). Dieser Zustand des ‚miedka-Seins‘ ist per se
ein relationaler, in mehrfacher Hinsicht. Zwischen Tier und Mensch, aber auch
zwischen archaischen Vorstellungen und der Welt, in der wir leben.

Die ganze Ambivalenz ihrer Beziehung zum Bären wird erkennbar, wenn sie
den Biss des Bären in ihr Gesicht einerseits als „Kuss“ beschreibt, andererseits
aber durch das Geräusch beim Knacken ihres Schädels und Kiefers die Gewalt
und Brutalität des Angriffs deutlich macht. Es ist ein Raubtier, mit dem sie es zu
tun hat. Auch wenn dieses Tier in der Kultur der Ewen:innen einen besonderen,
spirituellen Status hat, der auch für Martins Auseinandersetzung mit der Szene
von überlebenswichtiger Bedeutung ist. Der „Kuss des Bären“ (ebd.) schafft erst
diese relationale Subjektposition, die die Ewen:innen „miedka“ nennen (vgl.
Martin 2019, 119).

Miedka zu sein, ist auf eine bestimmte Weise einerseits abschreckend, ande-
rerseits auch wertvoll, denn es bedeutet das „Mit-Träumen“ des Menschen mit
dem Bären, wie die Ewenin Daria erläutert: „Pas tout le monde y arrive. Tu étais
déjà matukha avant l’ours ; maintenant tu es miedka, moitié-moitié. Tu sais ce
que ça veut dire ? Ça veut dire que tes rêves sont les siens en même temps que les
tiens“ (Martin 2019, 119). In den Träumen offenbart sich die für den Animismus
als einen Typus der Ontologie nach Descola typische „Ähnlichkeit der Interiorität“
(Descola 2005, 221) von Bär und Mensch.

Nicht-westliche Wege der Beziehung zur Welt in Betracht zu ziehen, bedeutet, an-
dere „Ontologien“ (Castro 2004) oder zumindest andere Arten der Identifikation
in Betracht zu ziehen (Descola 2005). Auch hier geht es darum, in Relation zu tre-
ten. Ein einfaches Übernehmen z.B. des Identifikationsmodus des Animismus
muss allein deshalb schon fehl laufen, weil wir Menschen auch nicht hinter dem,
was uns geprägt hat, zurückkönnen.

Martins Text zeigt Wege auf, um sich auf Welten zu beziehen, die im Sinne
des westlichen Universalismus, der Ontologie des Naturalismus folgend, als radi-
kal anders wahrgenommen werden. Ihre Erzählung ist ein Beispiel dafür, wie die

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 181



verschiedenen Beziehungen, die sich wie ein Netz spannen, erzählt werden kön-
nen – und dies weitestgehend ohne Dualismen zu wiederholen. Aber auch, ohne
Unterschiede zu leugnen oder in einen Relativismus zu verfallen, der den mate-
riellen Implikationen der Relation und der Erzählung nicht gerecht wird.

Eine solche Form der Relationalität erfordert für Martin den Glauben an das
Wilde, ein croire aux fauves. Sie situiert die Relation also einerseits materiell und
andererseits metaphysisch.

Mais il y a eu nos corps entremêlés, il y a eu cet incompréhensible nous, ce nous dont je
sens confusément qu’il vient de loin, d’un avant situé bien en deçà de nos existences limi-
tées. Je retourne ces questions dans ma tête. Pourquoi nous sommes-nous choisis ? Qu’ai-je
réellement en commun avec le fauve et depuis quand ? (Martin 2019, 85)

Das Wilde ist nicht das radikal Andere, sondern etwas, mit dem sie unbestreitbar
etwas gemeinsam hat. Die ihr durch das Wilde begegnete Gewalt wird schreibend
in Kreativität, in ein Erzählen mündet. Es ist auch eine Transformation von Ge-
walt, die hier stattfindet und zu der Ette schreibt:

Literatur ist in ihrem Kern weit mehr als ein Erzählen von Gewalt: Sie ist ästhetische Trans-
formation von Gewalt. Auch im Leben der Literatur ist der Tod stets allgegenwärtig – als
Bedrohung, als Antrieb, als unverzichtbarer Bestandteil des Lebens. Das bedrohte Leben in
Kreativität zu transformieren: Dies ist die Kraft der Literatur, die tief aus der Gewalt
schöpft. (Ette 2022b, 25)

Martins Erzähltext befragt diese, auch von Gewalt geprägte und daraus schöp-
fende, Bär-Mensch Relation; sie befragt diese Beziehung zum Wilden des erzäh-
lenden und erzählten ‚Ichs‘: „À mon insu, chacune des phrases que j’ai écrites sur
les relations entre humains et non-humains en Alaska m’a préparée à cette ren-
contre avec l’ours, l’a, en quelque sorte, préfigurée“ (Martin 2019, 86). Die Unaus-
weichlichkeit des Zusammenstoßes mit dem Bären, in der Bär-Mensch-Relation
im miedka-Werden Martins, spiegelt sich zugleich in der vorhersehenden Vorbe-
reitung ihres Tätigkeitsfeldes als Anthropologin. Alles und nichts zugleich hat sie
darauf vorbereitet.

Im Zustand des miedka-Seins ist auch die eigentliche Differenz der Körper-
lichkeit, die für eine animistische Ontologie immer noch besteht (vgl. Descola
2005, 221), zumindest angekratzt. Die Ewenin Daria erklärt dieses Sein als einen
Zustand des Außer-sich-selbst-seins:

Parce que les personnes marquées par l’ours comme toi, ce sont les seules qui sont entrées
en contact direct avec lui. Et ? Et c’est une proximité qui vient d’avant, qui fait que ça s’est
passé, que ça a été possible. Je suis au courant, je dis. Et alors ? Qu’est-ce que ça change à sa
vie à lui ? C’est ce que je t’explique, il a peur. Chez nous, on pense que les miedka, il faut les
éviter et surtout ne pas toucher à leurs affaires. [...] Pourquoi ? Parce qu’elles ne sont plus

182 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



tout à fait elles-mêmes, tu vois ? Parce qu’elles portent la part de l’ours en elles. (Martin
2019, 131)

Auch sie kann das Ereignis nicht benennen, denn auch in den Vorstellungen der
Ewen:innen sind die miedka nicht mehr ganz sie selbst. Das, was der Anthropologin
passiert, ist selbst wenn es mit einem ewenischen Wort beschrieben werden kann,
ebenso eine Rückkehr aus dem eigentlich Unmöglichen der Beziehung. Ihr Überle-
ben sprengt diese Grenze des Möglichen113 und ist zugleich nur in Relation möglich.
Denn auch für sie verschwimmen in diesem Zustand die Differenzen. Die Funktions-
weisen der Relationen in einer animistischen Ontologie sind hier der des Naturalis-
mus erstaunlich ähnlich (vgl. Descola 2005, 220 f.). Beide Identifikationsmodi liefern
für den Zustand der Autorin Martin zwar unterschiedliche metaphysische Begrün-
dungen, aber dennoch die gleiche Schlussfolgerung: Sie ist nicht sie selbst, was bei
den einen Wahnsinn, bei den anderen miedka bedeutet. Das Selbstidentische funk-
tioniert aber für Martin nicht, weshalb für sie noch eine weitere Dimension der Aus-
handlung hinzukommt, denn es ist nicht ihre Ontologie, nicht ihr Identifikationsmo-
dus, mit dem sie sich bei den Ewen:innen konfrontiert sieht. Ähnlich wie Derrida es
für die Sprache in Le monolinguisme de l’autre – ou la prothèse d’origine (1996) her-
ausarbeitet, gibt es auch bei Martin kein selbstidentisches ‚Ich‘. Sie muss ihren eige-
nen Modus, ihren eigenen Umgang finden. Nachdem der Modus, den ihr Lehrer
Descola als Naturalismus beschreibt, (Descola 2005)114 bereits fehl gelaufen ist, der
Animismus (ebd.)115 zu dem sie forscht und zu dem sie auch zurückkehrt, aber
ebenso wenig passt, sucht sie nach neuen Bezügen. Die westliche Medizin hat sie
zwar,zusammengeflickt‘, aber die Psychologie, die sie nur mit Kategorien wie einer
einzigen Identität und des Wahnsinns konfrontiert, hilft ihr nicht weiter. Entspre-
chend kann sie sich nicht ungebrochen auf den Animismus beziehen.

Je me dis: un ours et une femme, c’est trop gros comme événement. Trop gros pour ne pas
être réassimilé illico dans un système de pensée ou un autre ; trop gros pour ne pas être
instrumentalisé par un discours particulier ou en tout cas s’y intégrer. L’événement doit
être transformé pour devenir acceptable, il doit à son tour être mangé puis digéré pour
faire sens. (Martin 2019, 110)

 Vgl. hierzu insbesondere auch das Konzept eines literarischen und schreibenden „Überle-
bens“ (Ette 2022b, 25), wie Ette es für David Wagner und Scheherazade in Tausendundeine Nacht
verdeutlicht. Während Wagner von seinem physischen Überleben nach einer Transplantation er-
zählt und Scheherazade das Erzählten nutz, um ihren Tod hinauszuzögern, hat das Schreiben bei
Martin noch eine zusätzliche Funktion: Es sichert ihr psychisches Überleben, indem es ihr ermög-
licht, sich selbst als relationales Subjekt zu begreifen, wie ich weiter ausführen werde.
 Zum Naturalismus vgl. insbesondere Descola 2005, 302–350.
 Zum Animismus bei Descola vgl. insbesondere Descola 2005, 229–253, sowie Martin 2016.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 183



Sie muss dieses nicht (nur) ‚Mit-sich-selbst-sein‘, ihre eigene Vielheit, anders deu-
ten. Denn auch die Ewen:innen haben Angst vor der miedka, auch für sie ist die-
ser Zustand von halb Bär und halb Mensch bedrohlich. Sie nimmt daher Darias
Interpretation nicht vollständig an, sondern sucht nach eigenen Bedeutungen.
Wie Derrida, der nackt vor seiner Katze steht und für den das Denken genau dort
beginnt (vgl. Derrida 2006, 50), ist auch für Martin der Zusammenstoß mit dem
Bären Ausgangspunkt ihres Denkens, das ebenso wenig auf stabile, monologische
Erklärungsmuster setzt. Die Ruhe ist nicht ihre Stärke und auch nicht das, was sie
sucht. Auch die Aufforderung Darias, dass sie nun dortbleiben soll, verärgert sie:
„Tu ne dois pas repartir. Tu dois rester ici, parce que nous avons besoin de toi.
[...] Je me demande quoi faire de ça, je suis agacée, une fois de plus. Ce que je sais,
c’est que ce sont ces mêmes rêves qui m’ont fait fuir d’ici [...]“ (Martin 2019, 119).
Für ihre durch und mit dem Bären veränderte Subjektposition, die eine offene
Positionierung erfordert, gibt es in beiden Ontologien nicht ausreichend Raum.

Und doch sind es die Träume, die sie einerseits fliehen lassen, die sie anderer-
seits auch wieder sucht, denn sie kann bei den Ewen:innen lernen, wie man mit
der „ganzen Welt“, mit allen physischen und metaphysischen Relationen leben
kann, ohne dass das Leben in den Wäldern von Kamtschatka in ihrem Erzähltext
als etwas Exotisches, Ursprüngliches verklärt würde:

Si je suis vraiment miedka et qu’être miedka c’est être tout ça alors pourquoi est-ce que tu
ne m’évites pas toi aussi ? Je ne crois rien, répond Daria. Tout ça, c’est juste des histoires.
Nous ici, on vit avec toutes les âmes, celles qui errent, celles qui voyagent, les vivants et les
morts, les miedka et les autres. Tout le monde. (Martin 2019, 132)

Sie sucht nach Antworten und danach, was ihr der Bär antwortet, was die Ewen:innen
ihr antworten. Mit diesem Suchen nach Antworten wird Martin auch einer Verantwor-
tung gerecht (vgl. Derrida 2006, 84; Haraway 2008, 71 f.).

Indem Martin die Subjektposition, das erzählte „Ich“, relational in der offe-
nen Definition von Bären-Dasein und Menschen-Dasein zwischen Anthropologin
und Geschichtenerzählerin als ein beständiges Werden konstruiert, bleiben die
inhärenten Ambivalenzen mit all den unterschiedlichen Relationen bestehen. Es
geht ihr wie Haraway, aber auch Sarr, nicht darum, friedlich mit sich im Einklang
zu leben, wenn dies bedeutet, eine monologische Perspektive einzunehmen.

Dabei gibt es nicht nur eine Tier-Mensch-Differenz, sondern auch unter-
schiedliche Auffassungen darüber, was miedka-Sein bedeutet und wie Martin
selbst, ihr ‚Sein‘ und ihr erzähltes ‚Ich‘ für sich fasst. Es gibt aber für sie auch
keine Möglichkeit, sich der Auseinandersetzung zu entziehen: „On dit qu’elles
[die miedka, M-A S.] restent ‚poursuivies‘ par l’ours à vie“ (Martin 2019, 131). Die
Menschen, die vom Bären markiert wurden, werden ihr Leben lang vom Bären
verfolgt, sagt Daria. Hier wird eine andere, nicht cartesianische Ontologie deut-

184 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



lich. Aber beiden Ontologien, der animistischen der Ewen:innen wie der natura-
listischen des Westens, ist die Frage des Folgens und Verfolgen wichtig. Sie ist auf
Französisch mit der Frage nach dem „Sein“ verbunden, wie Derrida herausarbei-
tet. „Je suis“ deutet zugleich auf das ‚Sein‘ und auf das ‚Folgen‘ hin. Daran wird
aber auch deutlich, dass es kein vollständiges Außerhalb der kritisierten Logiken
gibt, wie auch schon in der letzten Spur, der ich gefolgt bin, deutlich wird. Die
Dekonstruktion kann nur in der Sprache selbst stattfinden und setzt dort an, wo
die Sprache, die man spricht, nicht mit dem sprechenden ‚Ich‘ identisch ist (vgl.
Derrida 2006 und ders. 1996, 54). Wer auf wen folgt, das Tier auf den Menschen
oder der Mensch auf das Tier, und was aus diesen jeweiligen spezifischen Tier-
Mensch-Relationen folgt, beschäftigt Derrida ebenso wie Martin, letztere aber auf
einer anderen Ebene als den Philosophen. „Aber ich, wer bin ich?“ (Derrida
2010a, 85 ff.),116 fragt auch Derrida. Wie Martin im Angesicht des Bären unter-
sucht Derrida im Angesicht seiner Katze durchaus in Auseinandersetzung mit
einer westlichen Philosophietradition,117 was es heißt ‚zu sein‘ und ‚zu folgen‘ („Je
suis“, Derrida 2006, 82). Für Derrida ist dies die Spur („L’Animal que donc je suis,
à la trace“, ders. 2006, 83), der es zu folgen gilt:

C’est que cette démarche devrait être suivie; et ma seule question aujourd’hui, si on voulait
la réduire à un mot, serait la question à suivre du „à suivre“ : que veut dire „suivre“, „à
suivre“, „poursuivre“, voire „persécuter“ ? [...] Cette démarche suivie devra bien ressembler
à celle d’un animal qui cherche à trouver ou qui cherche à échapper. (Derrida 2006, 82)

Das Folgen ist mit dem Sein verwoben und nicht voneinander zu trennen. Es ist
zugleich eine Bewegungsfigur eines Werdens. Und genau dies beschäftigt Martin
auch, indem sie ganz physisch zurück nach Kamtschatka kehrt, aber auch indem
sie schreibend der Spur des Bären und ihrem eigenen Sein folgt. Miedka zu sein,
diesen Zustand an der Grenze von Menschen und Bär zu verkörpern, bedeutet
für Martin eben jene Schwellenzone zu bewohnen und das, was Derrida als
Limitrophie bezeichnet, schreibend mit Leben zu füllen.

Es bedeutet auch eine Aushandlung mit sich selbst, mit ihrer eigenen Subjekt-
position, die nur eine relationale, viellogische und daher bewegliche sein kann.
„Vivre en forêt c’est un peu ça : être un vivant parmi tant d’autres, osciller avec
eux“ (Martin 2019, 142). sagt Ivan und fordert eben genau diese Beweglichkeit zwi-
schen unterschiedlichen Welten auch von der Anthropologin. Diese Position geht
auch mit einer Verantwortung einher. Bei Martin wird zugleich deutlich, dass es

 Franz.: „Mais moi, qui suis-je?“ (Derrida 2006, 79 ff.).
 Derrida bezieht sich in L’animal que donc je suis hauptsächlich auf Aristoteles, Descartes,
Kant, Heidegger, Lévinas und Lacan.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 185



zwar eine Öffnung geben kann, aber weder eine generelle Offenheit noch ein
Leugnen von Grenzen und unterschiedlicher Bezüge (vgl. insbesondere Martin
2019, 135). Wie Derrida weiß auch Martin, dass es kein Außerhalb der kritisierten
Logiken geben kann, in die sie nicht mehr zu passen vermag. Das radikal Andere
gibt es für beide nicht. Menschliches und tierliches Sein sind schon aufgrund
einer binär-hierarischen Selbstdefinition des Menschen immer aufeinander bezo-
gen. Der Verantwortung gerecht zu werden, erfordert aber, nach Antworten zu
suchen und die Bezüge gleichzeitig einzuhegen, sie produktiv zu begrenzen. In
ihrem Schreiben problematisiert sie das, was der Mensch – also sie selbst –, das
Tier – ihr Bär –, und die Welt ist. Ähnlich wie Derridas Katze ihn anblickt (vgl.
Derrida 2006, 40 ff.), ist es bei Martin der Bär, der sie nicht nur anblickt, sondern
sich in ihr erkennt, sie angeht und sie daher ins Gesicht beißt, wie ihr der Ewene
Vassia erklärt:

Un ours qui croise le regard d’un homme cherchera toujours à effacer ce qu’il y voit. C’est
pour ça qu’il attaque inévitablement, s’il voit tes yeux. Tu l’as regardé dans les yeux n’est-ce
pas ? Oui. Ah ! s’exclame-t-il, je le savais ! [...] Les ours, ce qui les différencie de nous, c’est
qu’ils ne peuvent pas se regarder en face. Tu comprends maintenant ? Oui je comprends.
(Martin 2019, 125–126)

Auch wenn die Deutungsmuster der Ewen:innen der Anthropologin nicht ausrei-
chen, so helfen sie doch, das Erlebte und Gelebte zu verstehen. Die schreibend
kreierte Subjektposition kann all diese unterschiedlichen Bezüge aufnehmen und
in den Text überführen. So steht Vassia im Erzähltext neben Jean-Pierre Vernant.
Für den Ewenen Vassia ebenso wie für Vernant gibt es kein Zurück aus dem Zu-
stand, den Martin für sich selbst annimmt. Er ist aber zugleich ein Zustand der
größtmöglichen Nähe zu einem,radikal Anderen‘:

Les jours suivants je rumine ce qu’a dit Vassia, et je pense inévitablement à Jean-Pierre Ver-
nant. [...] Voir la méduse pour Vernant, c’est cesser d’être soi-même, être projeté dans l’au-
delà, devenir l’autre. Voir l’humain qui voit l’ours ou l’ours qui voit l’humain pour Vassia,
c’est figurer la réversibilité ; décrire un face-à-face où l’altérité a priori radicale est en réa-
lité la plus grande proximité ; un espace où l’un est le reflet de son double dans l’autre
monde. (Martin 2019, 126– 127)

Es geht auch Martin nicht darum, zu diskutieren, ob es eine Grenze zwischen Tier
und Mensch gibt, ob sie westliche Interpretationen oder animistische Deutungen
annimmt. Aber ihr Sein zeugt von einer größtmöglichen Nähe von Mensch und
Bär. Und wie für Martin bleibt die Existenz einer Diskontinuität von Tieren und
Menschen auch für Derrida unumstritten:

Car une discussion n’a aucun intérêt quant à l’existence de quelque chose comme une dis-
continuité, une rupture et même un abime entre ceux qui s’appellent des hommes et ce que

186 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



les soi-disant hommes, ceux qui se nomment des hommes, appellent l’animal. Tout le
monde est d’accord à ce sujet, la discussion est close d’avance, et il faudrait être plus bête
que les bêtes pour en douter. Les bêtes mêmes savent cela. (Derrida 2006, 52)

Man müsste dümmer sein als Tiere, um dies zu bestreiten. Es geht darum, die Be-
schaffenheit der Grenze zu erforschen und sie bewohnbar und lebbar zu machen.
Dieser Aufgabe stellt sich die französische Anthropologin angesichts des Bären ge-
rade auch in Auseinandersetzung mit ihren anthropologischen Forschungen zum
Animismus. Denn sie ist ja zurückgekehrt und verkörpert beides zugleich. Damit
wird sie ihrer Verantwortung gerecht. Sie bewohnt die Limitrophie, diese Schwel-
lenzone bei Victor Turner (vgl. Turner 1964), egal, wie schwierig es ist.

Mensch und Bär fallen in der Figur miedka zwar zusammen, aber eben
nicht einfach in Eins: ein selbst-identisches ‚Ich‘ kann es nicht mehr geben. Wie für
Derrida setzt auch für Martin die autobiographische Anamnese nicht Identität, aber
etwas wie Identifikation voraus: „Dans son concept courant, l’anamnèse autobio-
graphique présuppose Videntification. Non pas l’identité, justement“ (Derrida
1996, 53), schreibt Derrida.

Auch Martins Text wirft ebenso wie das erzählende Ich im Text selbst, die
Frage nach der Beschaffenheit eines ‚Jenseits‘ des menschlichen Randes auf. Was
ist der Mensch? Was ist das Tier? und was gibt es jenseits einer binär-
hierarchischen Opposition? ist für sie der Kern dieses archaischen Zusammen-
treffens. Denn an diesen Fragen macht sie fest, wer Subjekt ist und was Leben
und am Leben sein bedeutet. Die Alterität des anderen Tieres, des Bären, wird
aber nicht einfach in ein „Jenseits“ verschoben, sondern in die Relation aufge-
nommen:

Je suis allée au bout de la rencontre archaïque mais je suis revenue puisque je ne suis pas
morte. Il y a eu hybridation et pourtant je suis toujours moi. Enfin je crois. Quelque chose
qui ressemble à moi, les traits du masque animiste en plus : je suis inside out. Le fond ani-
miste des humains c’est le visage déformé du masque. Moitié homme moitié phoque ; moitié
homme moitié aigle ; moitié homme moitié loup. Moitié femme moitié ours. Le dessous du
visage, le fond humain des bêtes, c’est ce que l’ours voit dans les yeux de celui qu’il ne de-
vait pas regarder ; c’est ce que mon ours a vu dans mes yeux. Sa part d’humanité ; le visage
sous son visage. (Martin 2019, 127–128)

Bär und Mensch teilen das gleiche Innenleben, die gleiche Seele (vgl. dazu auch
Descola 2005, 229–253), und in der Begegnung, die beide überleben, findet ein ge-
genseitiges Erkennen, ein Anerkennen statt, das zu einer Subjektwerdung der
tierlichen und menschlichen Entitäten führt und in Verantwortung mündet.

Die vordergründige Einheit miedka ist eine hintergründige Vielfalt von Tierli-
chem und Menschlichem, Physischem und Metaphysischem, Naturalismus und
Animismus und funktioniert nicht mehr nach dualistischen Gegensatzpaaren. Bär

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 187



und Mensch sprechen beide von der Schwellenzone, die aber kein einfacher
Übergang zu etwas anderem ist, sondern von Martin bewohnbar gemacht wird.
Es gibt eine Identifikation mit dem Bären, aber keine monologische Identität.
Miedka sein ist bei Martin kein Eins-mit-sich-selbst-Sein, sondern ein Relation-
Werden, eine Anerkennung der Vielheit. Es ist damit auch noch von der Konzep-
tion einer Zone der Ununterscheidbarkeit (Deleuze und Guattari 1980, 343) zu un-
terscheiden. Um zu dieser Einsicht zu gelangen, muss die Anthropologin bis zum
äußersten Rand („au bout“) der Grenze zwischen menschlichem und tierlichem
Sein gehen und die körperlichen, materiellen Auswirkungen zugleich ernst
nehmen.

Bei Martin geht es aber nicht nur um eine Relation zwischen Bär und
Mensch, sondern auch um eine Verbindung zwischen unterschiedlichen Ontolo-
gien. Eine einfache Aneignung der animistischen Ontologie ist für Martin
nicht möglich,118 auch wenn Daria sie auffordert zu bleiben und ihr einen Platz in
der Gemeinschaft anbietet. Ihre Art zu Antworten bleibt eine offene Frage:

Ce quelque chose qui émerge, cette sorte de réponse en forme de question ouverte, cet en
deçà de l’agacement et des rêves récurrents qui m’ont fait fuir cette forêt et avec elle ses
habitants et la place qu’ils ont voulu me donner. Cette place dont je ne veux toujours pas,
une place au milieu des chamans partis trop tôt et de miedka arrivées trop tard. (Martin
2019, 134)

Sie sucht ihren Platz in der Welt und findet diesen Platz durchaus auch schrei-
bend. Und dies ganz ohne sich auf eine „konfliktlose Verschmelzung“ verschiede-
ner Zugänge zur Welt einzulassen. Hier folgt sie ganz den Einsichten Descolas,
der schreibt:

Mais l’on aurait tort de penser que les Indiens d’Amazonie, les Aborigènes australiens ou les
moines du Tibet seraient porteurs d’une sagesse plus profonde pour le temps présent que le
naturalisme claudicant de la modernité tardive. [...] Ni la nostalgie pour des formes de
vivre–ensemble dont les ethnographes et les historiens nous rapportent les échos assourdis,
ni le volontarisme prophétique qui agite certains quartiers de la cité savante n’offrent de
réponse immédiate au défi de recomposer dans des ensembles viables et solidaires entre
eux un nombre toujours plus grand d’existants en quête de représentation et de traitements
équitables. C’est à chacun d’entre nous, là où il se trouve, d’inventer et de faire prospérer
les modes de conciliation et les types de pression capables de conduire à une universalité

 Vgl. hierzu auch Messling, der als Antwort auf Spivak, wiederum auf Descola zurückkommt,
der solche „Phantasien“ entschieden zurückweist. Messling schreibt: „Ebenso mächtig scheint
mir die oftmals darin mitschwingende Vorstellung, das kulturell Differente könne mit der eige-
nen, ‚westlichen‘ Weltkonzeptionalisierung im Sinne eines Heilungsprozesses konfliktlos ver-
schmelzen, in dem die selbstverursachten zivilisatorischen Schäden aufgehoben wären. Diesen
Phantasien hat Philippe Descola überzeugend widersprochen“ (Messling 2016, 452).

188 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



nouvelle, à la fois ouverte à toutes les composantes du monde et respectueuse de certains
de leurs particularismes, dans l’espoir de conjurer l’échéance lointaine à laquelle, avec l’ex-
tinction de notre espèce, le prix de la passivité serait payé d’une autre manière: en abandon-
nant au cosmos une nature devenue orpheline de ses rapporteurs parce qu’ils n’avaient pas
su lui concéder de véritables moyens d’expression. (Descola 2005, 689–690)

Martin schafft in ihrem autobiographischen Schreiben genau das. Ein Schreiben,
das die unterschiedlichen Logiken konsequent quert und dennoch in eine Form
zu bringen vermag, ihre eigene Form des Ausdrucks und der Auseinandersetzung
mit verschiedenen Welten mit einer starken „prospektiven Dimension“
(Ette2022c, 131).119 „Alors tu pars ? Je pars. Il n’y a rien à faire pour te retenir ?
Non. Tu vas faire quoi ? Écrire. Sur quoi ? Sur vous, sur nous et sur ce qui vient.
Qu’est-ce qui vient ? L’impensable. Daria sourit. Toi et tes mots. Dis-m’en plus. Je
ris. Tu vois ? je lui dis“ (Martin 2019, 146). Diese Schreibpraxis ist nicht einfach
den animistischen Kulturen entlehnt, mit denen sie sich auseinandersetzt. Daria
ist das Schreiben fremd, wenngleich sie das Erzählen gut kennt.

Nicht-westliche Wege der Beziehung zur Welt in Betracht zu ziehen, bedeu-
tet, wie oben ausgeführt, andere „Ontologien“ (Castro 2004) oder zumindest an-
dere Arten der Identifikation in Betracht zu ziehen (Descola 2005), aber nicht, sie
einfach zu übernehmen und als Heilversprechen für die Krisen der Welt zu
sehen (vgl. Descola 2005, 689). Auch hier geht es darum, in Relation zu treten. Ein
einfaches Übernehmen z.B. des Identifikationsmodus des Animismus muss allein
deshalb schon fehllaufen, weil wir Menschen auch nicht hinter dem, was uns ge-
prägt hat, zurückkönnen. Dies zeigt sich auch deutlich bei Derrida und Haraway,
für die es keine radikale Position außerhalb der von ihnen kritisierten Logiken
geben kann. Für Derrida können sprachliche Konstruktionen wie der Tier-
Mensch-Dualismus nur durch und in der Sprache dekonstruiert werden (vgl.
Derrida 2006, 33, 65, 145 ff.). Auch Haraway fordert beharrlich dazu auf, Wissen
zu situieren und eben nicht die verallgemeinernde, vermeintlich objektive und
unpersönliche Perspektive als Zugang zur Wahrheit zu sehen, sondern eine ver-
körperte, kritische Positionierung (vgl. Haraway 1988, 589 ff.).

Martins Text zeigt Wege auf, um sich auf Welten zu beziehen, die sich vom
westlichen Universalismus, der der Ontologie des Naturalismus folgt, unterschei-
den. Ihre Erzählung ist eine Möglichkeit dafür, wie die verschiedenen Beziehun-
gen, die sich wie ein Netz spannen, erzählt werden können – und dies weitestge-
hend ohne Dualismen zu wiederholen. Aber auch, ohne Unterschiede zu leugnen
oder in einen Relativismus zu verfallen, der den materiellen Implikationen der

 Vgl. gerade auch zu dieser prospektiven Dimension der Literaturen der Welt, die Ette an
zitierter Stelle bei Auerbach herausstellt, auch Ette 2012a.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 189



Relation und der Erzählung nicht gerecht wird. Staying with the trouble (Haraway
2016b) bedeutet bei Martin auch die beständige Suche, aber auch die Akzeptanz,
dass manche Dinge ein Geheimnis bleiben: „Je ne sais toujours pas véritablement
où je vais ni qui je suis. Finalement, peut-être que lui non plus. Ivan revient de
tout ce sang qu’il a fallu verser pour faire partie d’une lointaine modernité. Moi
je reviens de la gueule d’un ours. Le reste ? C’est un mystère“ (Martin 2019, 145).

Ähnlich wie Sarr, Glissant und Derrida betont auch Haraway in ihren Texten
immer wieder die Verbindung zwischen dem Imaginären und der Welt außer-
halb des Textes. Diese Verflechtungen zwischen materieller Welt, Erzählung und
Imagination fasst sie als Prozess auf, den sie als worlding bezeichnet. „Ontologi-
cally heterogeneous partners become who and what they are in relational mate-
rial-semiotic worlding. Natures, cultures, subjects, and objects do not preexist
their intertwined worldings“ (Haraway 2016b, 13). Das Sein ist eine Relation meh-
rerer, heterogener Entitäten, die in einer gemeinsamen Praxis entstehen oder in
Sarrs Worten: „Être, c’est être relié. La relation nous accomplit et nous révèle“
(Sarr 2017, 21). Die verschiedenen Verbindungen schaffen ‚Welt‘ und entlarven
uns. Darin steckt Wahrheit. Beiden gemeinsam ist also eine ontologisch-
epistemologische Komponente, die in der Relation enthalten sei. Diese Ontologie
ist aber keine feststehende, unumgängliche, sondern durch vielfältige Relationen
geprägt; das Sein erscheint praktisch als ein „Werden“, das in Bewegung ist.

In Haraways Konzeption des „worlding“ geht ein ‚Sein‘ in eine relationale
Praxis über, die eine Welt schafft:

Historically situated relational worldings make a mockery both of the binary division of na-
ture and society and of our enslavement to Progress and its evil twin, Modernization. The
Capitalocene was relationally made, and not by a secular godlike anthropos, a law of
history, the machine itself, or a demon called Modernity. The Capitalocene must be relatio-
nally unmade in order to compose in material-semiotic sf patterns and stories something
more livable [...]. (Haraway 2016b, 50)

Diese Praxis, die eine Welt schafft, ist bei Martin das Schreiben ihrer Geschichte.
Erzählend sucht sie nach einem Weg, die unterschiedlichen Relationen, die sie
selbst ausmachen und die Welt bilden und formen, zu fassen. Sie bewegt sich
dabei schreibend jenseits von Animismus und Naturalismus, die beide hierar-
chisch organisiert sind (vgl. Descola 2005, 351) und damit auch jenseits eines unre-
flektierten Logozentrismus. „Je dois trouver la position d’équilibre qui autorise la
cohabitation d’éléments de monde divergents, déposés dans le fond de mon corps
sans négociation“ (Martin 2019, 77), stellt Martin relativ zu Beginn ihres Buches
fest. Dieses Forschen und Fragen nach Möglichkeiten des Zusammenlebens, der
Kohabitation unterschiedlicher Elemente in einem Körper und der Welt sind bei

190 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Martin sehr eng mit dem Schreiben, als eine Praxis des Reparierens verbunden.
Es ist ihre Form des Worldings, der Bezugnahme zur Welt und des Schaffens von
Welt. Es muss sorgsam ausgehandelt und abgewogen werden, was auf welche
Weise einen Platz in der Welt findet. Diese Ungewissheit muss zum Geschenk ge-
macht werden:

C’est dur, de laisser flotter le sens. De se dire : je ne sais pas tout au sujet de cette rencontre ;
je laisse les desiderata présumés du monde des ours de côté ; je fais de l’incertitude un ca-
deau. Ce qu’il faut, c’est donc réfléchir autour des lieux, êtres et événements protégés d’une
ombre et entourés d’un vide, à la croisée de ces nœuds d’expérience que les schémas relati-
onnels échouent à englober, ne parviennent pas à structurer. Voilà notre situation actuelle,
à l’ours et à moi. Être devenus un point focal dont tout le monde parle mais que personne
ne saisit. (Martin 2019, 111)

Um sich aber zu erkennen, um zu überleben und eine relationale Subjektposition
überhaupt erst konstruieren zu können, kommt Martin nicht darum herum, sich
mit dem Bären auseinanderzusetzen, und diese Reflexion erfolgt bei Martin
schreibend:

J’écris depuis des années autour des confins, de la marge, de la liminarité, de la zone front-
ière, de l’entre-deux-mondes ; à propos de cet endroit très spécial où il est possible de ren-
contrer une puissance autre, où l’on prend le risque de s’altérer, d’où il est difficile de reve-
nir. Je me suis toujours dit qu’il ne fallait pas se faire prendre au piège de la fascination. [...]
Toute la question devient alors : parvenir à tuer pour pouvoir revenir – à soi, aux siens. Ou
bien : échouer, se faire avaler par l’autre et cesser d’être vivant dans le monde des humains.
[...] (Martin 2019, 127–128)

Martin sucht eine andere Art der Bezugnahme, ein anderes Zurückkommen,
indem sie die Schwellenzone bewohnbar macht. Sie untersucht die Limitrophie in
all den Facetten, die sie betreffen, sie angehen, durch die der Bär sie ansieht.
Damit gibt es zwar keine Rückkehr zu sich selbst, aber ein Gleichgewicht, ein Aus-
handeln der unterschiedlichen Relationen, die sie ausmachen und die sie verkör-
pert. Erst spät im Erzähltext fasst Martin ihre eigene Erfahrung unmittelbar nach-
dem der Bär sie angegriffen hat, in Worte.

J’ouvre les yeux, je le vois s’enfuir au loin en courant en boitant, je vois le sang sur mon
arme de fortune. Et moi je reste là, hallucinée et sanguinolente, à me demander si je vais
vivre mais je vis, je suis plus lucide que jamais, mon cerveau tourne à mille à l’heure. Je me
dis : si je m’en sors, ce sera une autre vie. (Martin 2019, 136)

Die unchronologische Zeitlichkeit des Textes ermöglicht es der Autorin, aus
dem Nebel vom Beginn des Erzähltextes, dem Zustand der „Opazität“ (Glissant
2009, 69 f.), aufzutauchen und die Augen zu öffnen. Das erzählende Ich berich-

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 191



tet rückblickend an dieser Stelle des Textes von der Erfahrung, die die Augen
öffnet und vom kairos, in dem ein anderes Leben aufscheint.

Um weiterleben zu können, nicht unbedingt, um auf einer oberflächlichen
Ebene zu heilen, sondern um wieder mit der Welt und mit sich selbst in Bezie-
hung treten zu können, muss Martin lernen, sich anders auf die Welt um sie
herum und auf die Welten in ihrem Inneren zu beziehen.

C’est précisément pour cette raison que je ne cesse de trébucher sur des interprétations ré-
ductrices voire triviales, si aimantes soient-elles : parce que nous sommes face à un vide
sémantique, à un hors-champ, qui concerne tous les collectifs et qui leur fait peur. D’où
l’empressement des uns et des autres pour coller des étiquettes, pour définir, délimiter, don-
ner une forme à l’événement. Ne pas laisser planer l’incertitude à son sujet, c’est le normali-
ser pour le faire entrer coûte que coûte dans le collectif humain. Et pourtant. (Martin
2019, 111)

Die „semantische Leere“ muss gefüllt werden. Das Schreiben repariert die einzel-
nen Relationen und macht so den Schwellenzustand der Limitrophie von Bär und
Menschen lebbar. Ähnlich einem ZwischenWeltenSchreiben (Ette 2005), wie es
Ette insbesondere für diejenigen Literaturen der Welt als prägend sieht, die „in
Bewegung sind“ (vgl. hierzu auch Ette 2001), bewegt sich auch Martins Schreiben
zwischen verschiedenen Welten. Allerdings bleibt das Erzählen der Anthropolo-
gin nicht in diesem Zwischenzustand, den dieser wird von ihr als unbewohnbar
gedacht. Es geht um eine Verkörperung der Bezüge zwischen den Welten und um
einen schöpferischen Verstehensprozess: Sie muss die verkörperte Relation ver-
stehen lernen, und in diesem Verstehen fügt sie eine epistemologische Kompo-
nente eines situierten Wissens ein, die Glissants Konzeption der Relation fehlt.
Die Aufgabe, der sich Martin stellt, ist die unterschiedlichen, zum Teil auch ambi-
valenten Bedeutungsebenen ihrer Beziehung zu dem Kamtschatka Bär als konsti-
tutive Elemente einer verkörperten, relationalen Subjektposition zu akzeptieren.
Verbündete finden sich bei den Ewen:innen, in ihrer Arbeit als Anthropologin,
aber auch bei einer engen Freundin der Mutter:

C’est étrange mais je crois qu’elle [Marielle, eine Freundin, M-A S.] comprend mes problè-
mes de fauve. Quand elle apprend la nouvelle de mon départ, elle parle à ma mère, lui
parle dans son langage à elle, celui des astres et des mythes, celui des résonances et des
correspondances. Elle lui rappelle Artémis et la forêt sans laquelle elle se désagrégerait. Elle
évoque Perséphone, qui descend dans l’obscur pour mieux remonter vers la lumière. Elle
lui parle du mouvement et de la dualité. De la métamorphose. Du masque. De la refiguration
après la défiguration. Du printemps après l’hiver. (Martin 2019, 91)

Wie die Ewen:innen zwischen den Welten des Wilden, der Welt des Bären und
Martins Welt zu vermitteln vermögen, vermittelt Marielle zwischen Mutter und

192 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Tochter. Diese Vermittlung ist aber nicht ungerichtet, sondern folgt den Jahreszei-
ten. Für Martin gibt es eine Richtung, einen „Rhythmus“, eine „Orientierung“:

J’admets qu’il y a bien un sens au monde dans lequel nous vivons. Un rythme. Une orienta-
tion. D’est en ouest. De l’hiver au printemps. De l’aube à la nuit. De la source à la mer. De
l’utérus à la lumière. [...] Je dis qu’il y a quelque chose d’invisible, qui pousse nos vies vers
l’inattendu. (Martin 2019, 124)

Auch ihr Schreiben folgt dieser Bewegung vom Herbst zum Winter über den
Frühling bis zum Sommer, der nur einige, sehr wenige Seiten in ihrem Text aus-
macht. Das erzählende und erzählte ‚Ich’ löst sich nicht einfach in den Beziehun-
gen oder einem allgemeinen Relativismus auf; es ist immer klar situiert, eingebet-
tet und als eine deutlich verkörperte, relationale Subjektposition erkennbar.
Haraway erinnert daran, dass auch in der Art und Weise, wie wir denken, was
wir denken, mit welchen Figuren wir denken und welche Geschichten wir mit Ge-
schichten erzählen, eine Verantwortung liegt:

It matters what matters we use to think other matters with; it matters what stories we tell
to tell other stories with; it matters what knots knot knots, what thoughts think thoughts,
what descriptions describe descriptions, what ties tie ties. (Haraway, 2016c, 12)

Für Martin ist die Art und Weise, wie sie von sich selbst als ein relationales
Wesen, als eine „Kreatur der Metamorphose“ (Martin 2019), erzählt ebenso von
Bedeutung und die Anthropologin wird damit Haraways Anforderung von Ver-
antwortung gerecht. ‚It matters to her‘. Die Metamorphose ist bei Martin ganz im
Sinn von Deleuze und Guattari keine Metapher, sondern ebenso Fluchtlinie wie
die beiden in Kafka. Pour une littérature mineure (1975, 40) schreiben. Die Subjekt-
position ist auch bei Martin eine eingebettete und relationale, aber gleichzeitig
eine mit schmerzhaften, materiellen und semiotischen Auswirkungen verbun-
dene Position. Diese Art einer ‚Ontologie der Beziehung‘, die sich in Sarrs Arbeit
wie auch in der von Glissant, Derrida, Haraway und Martin findet, verhindert
das Kollabieren in einen Essentialismus. Denn dieses ‚Sein‘ ist immer als ein ‚in
Relation sein‘ gedacht; als ein ‚mehr als eine Entität sein‘, von „ontologically hete-
rogeneous partners“ (Haraway 2016b, 13) in Beziehung und damit als ein ‚Relatio-
nal-Werden‘ konzipiert. Das Sein geht damit (erzählend) in eine Praxis über, die
einem Werden unterworfen ist. Daraus kann keine Beliebigkeit des Sujets folgen,
sondern nur eine situierte, begrenzte und bedeutungsvolle Auswahl, um etwas
von Bedeutung erzählen zu können. Der glissantschen Philosophie de la Relation
(Glissant 2009), die auf ein Weltbewusstsein der Vielheit zielt, kann man so – mit
Martin und Haraway – eine materialistische, sehr praktische und auch körperli-
che Ebene hinzufügen. Und auch Sarr fehlt diese situierte Komponente weitge-
hend, wenn er danach fragt, wie wir die Welt bewohnen können. Martin dagegen

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 193



setzt sich selbst sehr konkret in Beziehung zur Welt, die sie umgibt, zu dem
Bären, der sie ins Gesicht gebissen hat und zu ‚ihrem, inneren Bären‘. Dies ist
genau die Kraft der Fiktion, die es, anders als Theorie, vermag, auch die materi-
elle, körperliche Ebene mitzudenken. Sie vermag mitunter auch auf Gewalt zu
antworten, ohne Gegengewalt ausüben zu müssen, indem der ausgeübten Gewalt
„Widerständigkeit“ (Ette 2022b, 26) entgegengebracht werden kann. Martin tut
dies, indem sie ihre Geschichte erzählt, indem sie sich erinnert, sie aufschreibt,
sie auf Papier bannt (vgl. Martin 2021, 36). Aber auch, indem sie wieder zurück-
geht, indem sie einen Weg findet, sich mit dem Bären auf eine Weise zu verbin-
den, die westliche Annahmen über die Welt, ihr anthropologisches Wissen und
andere Ontologien (vgl. Descola 2005; de Castro 2004) miteinander verbindet.

Martin schafft schreibend eine situierte und sehr konkrete Konzeption der
Weltbeziehung und ein relationales ‚Ich‘ mit einem Bewusstsein von der All-Welt,
des Tout-monde, in der alles vorkommt. In diesem Sinne kann An das Wilde
glauben (Martin 2021) auch als Antwort auf die Erfahrung der Kontingenz und
fehlenden Rückversicherungssysteme seit der Moderne gelesen werden. Aller-
dings wird der Offenheit kein geschlossenes Welterklärungsmodell entgegenge-
setzt. Das Croire aux fauves Martins heißt auch ein Akzeptieren der Kontingenz-
erfahrung des Wilden, und so steht das Schreiben bei Martin auch am Beginn eines
Prozesses, der zugleich Ordnungen sprengt, ja eine Revolution ist:

J’ouvre mon cahier noir, je griffonne jusqu’au lever du jour. Cette nuit-là, j’écris qu’il faut
croire aux fauves, à leurs silences, à leur retenue ; croire au qui-vive, aux murs blancs et
nus, aux draps jaunes de cette chambre d’hôpital ; croire au retrait qui travaille le corps et
l’âme dans un non-lieu qui a pour lui sa neutralité et son indifférence, sa transversalité.
L’informe se précise, se dessine, se redéfinit tranquillement, brutalement. Désinnerver
réinnerver mélanger fusionner greffer. Mon corps après l’ours après ses griffes, mon corps
dans le sang et sans la mort, mon corps plein de vie, de fils et de mains, mon corps en forme
de monde ouvert ou se rencontrent des êtres multiples, mon corps qui se répare avec eux,
sans eux ; mon corps est une révolution. (Martin 2019, 76)

Diese Form der Bezüglichkeiten, der Relationalität des erzählten ‚Ichs‘ zu ver-
schiedenen Vorstellungen, ist, wie bereits durch den Topos der Revolution ange-
deutet, alles andere als friedvoll. Sie ist körperlich, schmerzhaft und birgt doch
Potentialität, das Versprechen auf Leben, das Versprechen auf eine andere Welt
(vgl. Martin 2019, 147).120 Zugleich zielt diese Revolution – hier erinnert sie an
Deleuze’ und Guattaris Konzeption des „Revolutionär-Werdens“ (Deleuze und

 Vgl. hierzu ebenso Ette 2022c, 308, der ein ähnliches Versprechen der Literatur auf „ein Wis-
sen vom Leben im Leben“ (ebd.) in Le Clézios Raga. Approche du continent invisible (2006), aus-
macht.

194 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



Guattari 1980, 358) – nicht auf einen politischen Umsturz von Herrschaft, sondern
auf ein revolutionäres Bewusstsein, das bei Martin zugleich Körper ist und ent-
steht, wenn die herrschenden Verhältnisse unerträglich werden. Es ist der (wilde)
Glaube an die verkörperte und situierte Offenheit der Welt. Und auch Martins
Denken beginnt, wie bei Derrida, mit einem Tier. Es präsentiert sich als ein eben-
solches Denken am Abgrund einer Alterität entlang (vgl. Derrida 2006, 51 ff.), wel-
ches das andere Tier aber nicht einfach ins ‚Jenseits‘ verschiebt, sondern
nach möglichen Relationen fragt:

Je pense au petit rat musqué et à l’homme du mythe gwich’in en Alaska concernant la créa-
tion du monde. Je pense à l’océan sans limites sur lequel ils flottent, incertain, ouvert, non
borné, liquide. Je pense à ce petit rat musqué qui plonge tout au fond de l’eau, là où il fait
noir là où il est aveugle là où il a peur, pour aller recueillir dans ses griffes les fragments de
tourbe qu’ils utiliseront ensemble, avec l’homme, pour créer une terre ferme sur laquelle
marcher et délimiter leurs espaces respectifs. Je pense aussi à cet homme aveugle et mala-
dif, qui reçoit l’aide du plongeon huard, qui grimpe sur son dos et qui par trois fois plonge
avec lui dans les profondeurs sombres du lac, pour en revenir transformé et doté d’une
nouvelle vision. Je pense à toutes ces histoires et à tous ces mythes que moi comme tant
d’autres anthropologues avons soigneusement retranscrits dans nos monographies sur les
peuples que nous avons étudiés, à tous ces voyages d’un monde à l’autre qui attisent notre
intérêt scientifique, à tous ces hommes un peu spéciaux, ces chamans que nous traquons
comme les chasseurs pistent les animaux qui les fascinent. (Martin 2019, 139)

Die eigentliche Arbeit liegt an dieser Stelle aber noch vor der Autorin, die im Som-
mer, im Schreiben, am Ende des Textes ihre Form der Auseinandersetzung findet:
„Je retourne m’asseoir à ma table. Je dépose mes carnets de terrain à côté de moi,
à portée de main. C’est l’heure. Je commence à écrire“ (Martin 2019, 151). Das
Schreiben ist die Geburt einer relationalen und zugleich verkörperten Subjekt-
position in der Welt bei Martin. Es ist die eigentliche Metamorphose, die stattfindet
und die Form der Auseinandersetzung mit sich und dem Bären:

J’avais déjà pensé à Vernant en travaillant sur la question de la chasse en Alaska. À cet ins-
tant où le fascinus se saisit des corps pour les projeter dans la folie ou dans la mort. Mais je
me suis trompée. J’ai écrit dans Les âmes sauvages que la mort était la forme la plus efficace
pour sortir du limes invivable que la rencontre entre deux êtres alter implique. Du cycle
des métamorphoses qui s’enclenche alors et dont on ne revient pas. Sauf que je ne suis pas
morte, et que l’ours non plus. (Martin 2019, 127)

Es ist das Versprechen auf Leben. Und es ist die Konstituierung einer solchen Po-
sition des Subjekts in Relation, die den eigentlich „unbewohnbaren limes“ (Martin
2019, 127) bewohnbar macht und die ständige Metamorphose erlebbar und für
das Ich lebbar macht. „Kann es ein klareres Angehen gegen den Tod geben als
dessen textproduktive Herauszögerung im Über-das-eigene-Leben-Schreiben?“
(Ette 2022b, 26), fragt Ette rhetorisch zum Genre der Autofiktion. Die Antwort mit

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 195



Martin ist ein klares Nein, denn ihr Schreiben ist auch ein Anschreiben gegen den
Tod. Entgegen der Annahme, dieser Limes, die Limitrophie bei Derrida, die Limi-
nalität bei Turner seien unbewohnbar, leben beide Kreaturen der Metamor-
phose – Mensch und Bär – weiter und beide sprechen davon: „L’ours et moi par-
lons de liminarité, et même si c’est terrifiant, personne n’y changera rien. Les
branches craquent derrière moi, quelqu’un vient. Je décide : ils diront ce qu’ils
veulent. Moi je vais séjourner dans ce no man’s land“ (Martin 2019, 111). Diese Ein-
sicht ist für die Erzählinstanz schmerzhaft und frustrierend. Am Ende der Pas-
sage folgt als Ausdruck der erlebten Frustration ein Schrei: „Arrrgggggg, je gémis
entre deux sanglots“ (ebd.). Aber auch dieser Schrei zeugt nicht von Tod, sondern
von Geburt. Die Autorin schreibt weiter, das erzählende Ich hört nicht auf, sich
mit den Gegebenheiten auseinanderzusetzen. Sie lässt sich von Ivan und der Ge-
meinschaft der Ewen:innen für einen Moment auffangen, um dann weiter nach
ihrem Platz in der Welt zu forschen.

4.2.3 Schreiben der Metamorphose

„À tous les êtres de la métamorphose, ici et là-bas“ lautet die Widmung des Er-
zähltextes. Die Metamorphose als Bewegungsfigur und Fluchtlinie ruft gleichzei-
tig einen prozessualen Charakter auf und ist auf ein Jenseitiges gerichtet: Die Sei-
enden der Metamorphose sind im Werden begriffen, und zwar zugleich hier und
dort, also an den ausgefransten Rändern der Grenze, an sich treffenden Fluchtli-
nien. Dieses Werden der Metamorphose als Intensitäten beschreiben auch
Deleuze und Guattari, wenn sie über Franz Kafkas Gregor Samsa schreiben:

La métamorphose [bei Kafkas Gregor Samsa, M-A S.] est le contraire de la métaphore. Il n’y
a plus sens propre ni sens figuré, mais distribution d’états dans l’éventail du mot. La chose
et les autres choses ne sont plus que des intensités parcourues par les sons ou les mots dé-
territorialisés suivant leur ligne de fuite. Il ne s’agit pas d’une ressemblance entre le com-
portement d’un animal et celui de l’homme, encore moins d’un jeu de mots. Il n’y a plus ni
homme ni animal, puisque chacun déterritorialise l’autre, dans une conjonction de flux,
dans un continuum d’intensités réversible. Il s’agit d’un devenir qui comprend au contraire
le maximum de différence comme différence d’intensité, franchissement d’un seuil, hausse
ou chute, baisse ou érection, accent de mot. (Deleuze und Guattari 1975, 40)

Wie Deleuze und Guattari für Kafka festhalten, ist auch bei Martin die Metamor-
phose keine Metapher, sondern ein Fluchtpunkt der Erfahrung eines sehr konkre-
ten, und in diesem Fall realen, Zusammentreffens zwischen Raubtier und Frau.
Die Metamorphose ist eine situierte und verkörperte Bewegung einer relational
angelegten Positionierung; einer Subjektposition in Relation. Ein spezifisches Be-

196 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



wusstsein von Welt wird in ihr lesbar (vgl. dazu Glissant 2009). Messling schreibt
unter Bezug auf Glissant und Hegel:

Das Ziel der Geschichte ist für Glissant damit ein Bewusstsein absoluter Offenheit, in der
alles denkbar, alles lebbar ist. Dieses Weltbewusstsein zu schaffen, ist die Aufgabe der zeit-
genössischen Literatur, der Erzählung im weiteren Sinne, die eine unendliche Komplexität
mehrsprachig entfalten kann, ohne diese Komplexität der Bezüglichkeiten und Referenzen,
der Haltungen und Lebensmodelle hierarchisieren zu müssen. (Messling 2019, 171)

Die Bewegungsfigur der Metamorphose verändert das Sein, macht es zu einer
Vielheit von unterschiedlichen Relationen und entfaltet darin eine Zukunftsvision
einer anderen Welt. Die Erzählinstanz sieht sich dabei aber nicht allein, sondern
in guter Gesellschaft. Martin entfaltet hier ein relationales, polylogisches Denken,
das ein verändertes Bewusstsein von Alterität ermöglicht:

Je pense à tous ces êtres qui se sont enfoncés dans les zones sombres et inconnues de l’al-
térité et qui en sont revenus, métamorphosés, capables de faire face à „ce qui vient“ de ma-
nière décalée, ils font à présent avec ce qui leur a été confié sous la mer, sous la terre, dans
le ciel, sous le lac, dans le ventre, sous les dents. (Martin 139–140)

Die Rückkehr ist kein Zurück zum Selben, sondern eine Rückkehr ‚als eine An-
dere‘ und dieses andere Ich konstituiert sich auch schreibend.121 Während die Po-
tentialität des veränderten Subjekts „im Wald“ bei den Ewen:innen Angst macht,
geht Martin dennoch zurück nach Frankreich. Der Abschied bedeutet Verände-
rung und eine veränderte Subjektposition:

C’est comme ça en forêt [...]. Il ne faut jamais parler du moment où l’on se séparera ; du
moment où rien ne sera plus pareil. On vit ainsi consciemment dans l’illusion de l’éternité,
parce qu’on sait pertinemment qu’en un instant tout ce que l’on a toujours connu se déli-
tera, se recomposera, ici ou ailleurs, se métamorphosera et deviendra ce quelque chose d’in-
saisissable dont on ne pourra plus rien assumer. Cette potentialité terrifie tout le monde.
Parce qu’elle est connue de tous en forêt et parce qu’on l’attend toujours au détour du che-
min, on s’accorde silencieusement pour la taire. (Martin 2019, 140–141)

Martin begegnet dieser Veränderung, dem Offenen der Zukunft und dem offenen
Ausgang ihrer Geschichte, der Erzählung ihres Seins aber eben nicht mit Schwei-
gen, sondern schreibend: „J’écris sous le porche, face à la porte ouverte sur le mon-

 Eine ähnliche Konstellation findet sich auch in Homers Odyssee. Auch Odysseus kehrt nicht
als derselbe Mensch zurück, der er vor seiner Reise war. Er wird letztlich noch dazu als erstes
nur von einem Hund erkannt, der ihn mit seinen sprichwörtlichen Argos-Augen, die allerdings
auf den Riesen Argos und nicht auf den Hund von Odysseus verweisen, erspäht. Anders als viel-
fach erzählt, ist es nicht zuallererst „Die Narbe des Odysseus“ (Auerbach [1946] 2001, 5–27), an
der Odysseus erkannt wird (vgl. ebd., 5), sondern der Hund erkennt ihn als Erstes.

4.2 Spur 3: Nastassja Martin – Croire aux fauves (2019) 197



ticule de neige et l’arbre derrière, une tasse de thé brûlante posée sur le banc. La
température grimpe, on sent venir le printemps“ (Martin 2019, 141). Alle Türen sind
offen und der Frühling kommt. Für Martin ist die Ungewissheit nach ihrem Aufent-
halt bei den Ewen:innen zuallererst ein Versprechen auf Leben und bedeutet für
sie auch Freiheit: „Je ne dis rien, je suis émue. Voilà ma libération. L’incertitude :
une promesse de vie“ (Martin 2019, 147).

Das Schreiben ist bei Martin der performative Akt der Erschaffung einer rela-
tionalen Subjektposition, die weder ausschließlich den Prämissen eines zu Recht
als problematisch entlarvten westlichen Universalismus folgt, noch in totalen Rela-
tivismus oder starre Identitätspolitik verfällt. Es ist ein Schreiben in Bewegung (vgl.
Ette 2001), das in seiner onto-epistemologischen Herangehensweise eine Verschrän-
kung zwischen dem „was“ und dem „wie“ darstellt. Das Schreiben steht bei Martin
im Zentrum, es erschafft ein viellogisches, relationales Werden.

Es ist die Erzählung, die relatio in all ihren Dimensionen, die jenseits einfacher
Gegenüberstellungen Leben, Weiterleben, Zusammenleben und Überleben ermög-
licht. „Die Widerstandskraft der Ästhetik“ (Ette 2022b, 27), wie Ette schreibt, entfal-
tet ein Wissen über das Leben, das als ein „ÜberLebensWissen“ (ebd.) gefasst wer-
den kann, wie es sich auch in Martins Text Croire aux fauves (dies. 2019) zeigt.

Der Text von Martin entfaltet ein Wissen von, mit und über Tier-Mensch-
Relationen, das uns neue Möglichkeiten für das gemeinsame Bewohnen der Welt
zeigt. Die Relation als Verbindung, Beziehung und Erzählung steht im Zentrum
des Bewohnens von Welten und bildet eine Welt, die eine gemeinsame Grundlage
für das Zusammenleben heterogener Entitäten sein kann. In dieser Konzeption
stehen Relationen im Zentrum des Seins, und es wird eine relationale Ontologie
entworfen, die gleichzeitig einem beständigen Werden unterworfen ist und damit
einem Denken in starren Dualismen vorbeugt.

Als literarischer Text beschäftigt sich das Buch mit der Frage, wie das erzäh-
lende, erinnernde und träumende ‚Ich‘ die Welt angesichts all ihres Wissens und
ihrer unbestreitbaren Verwobenheit bewohnen kann. Der Text präsentiert sich par
excellence als privilegierte Wissensquelle eines „Lebenswissens“, wie Ette eine Lite-
ratur bezeichnet, „die Wissen über das Leben, über das Überleben und über das Zu-
sammenleben gesammelt hat, ohne dabei in diskursive oder disziplinäre Spezialisie-
rungen zu verfallen oder als Regulierungsmechanismus für kulturelles Wissen zu
fungieren“ (Ette 2016, xxi). Dabei liegt bei Martin der Fokus klar auf der Beziehung,
nicht auf der Differenz, die aber nicht geleugnet wird: In Anbetracht anderer Onto-
logien (vgl. Descola 2005), anderer Möglichkeiten, sich auf das nicht-ausschließlich
Menschliche zu beziehen, scheint sich die Welt zu vervielfältigen. In dieser Öffnung
hin zur Welt tun sich Welten auf, wenn wir an Glissants Konzeption eines Welt-
Bewusstseins als „All-Welt“ denken (vgl. Messling 2019, 171). Eine solche Vorstellung

198 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



von Relation leugnet weder die Gewalt noch die politischen, ethischen und prakti-
schen Implikationen. Am Ende des Erzähltextes steht die Geburt der relationalen,
materiell-semiotischen Subjektposition, die sich die Autorin mühsam schreibend er-
arbeitet hat. Es ist auch das Ende zwei getrennter Notizbücher. Es ist der Anfang des
vielstimmigen, viellogischen Schreibens:

Je ferme le cahier, pensive. Je le range précautionneusement sur l’étagère, un léger sourire
se dessine sur mes lèvres. Je crois que le cahier noir a coulé dans les carnets de couleur
depuis l’ours ; je crois qu’il n’y aura plus de cahier noir ; je crois que ce n’est pas grave. Il y
aura une seule et même histoire, polyphonique, celle que nous tissons ensemble, eux et moi,
sur tout ce qui nous traverse et qui nous constitue.

Je retourne m’asseoir à ma table. Je dépose mes carnets de terrain à côté de moi, à
portée de main. C’est l’heure. Je commence à écrire. (Martin 2019, 151)

4.3 Schwelle. Relationen schreiben

Wir können unsere Relationen zu nicht-menschlichen Welten nicht ignorieren,
wenn wir darüber nachdenken, wie wir uns zur Welt verhalten und wie wir uns
zur Welt in Beziehung setzen können (siehe z.B. Latour 2018; Haraway 2016b;
Henao und Toledo 2022). Nicht nur, weil wir als Menschen in einer globalisierten
und verstrickten Welt mit ihren vielfältigen Verbindungen zu anderen, nicht-
menschlichen Wesen leben, die die Welt, die wir mit ihnen gemeinsam bewoh-
nen, mitgestalten. Dies ist vielleicht eine der schmerzlichen Einsichten der letzten
Dekade, die besonders an der Klimakrise sichtbar wird (vgl. Latour 2017); wir
sind eine Spezies, die in hohem Maße von anderen Arten abhängig ist (vgl.
Chakrabarty 2009, 219; Latour 2017, Braidotti 2016). Sondern auch, weil es darauf
ankommt, wie wir uns als menschliche Tiere in Beziehung zu demjenigen setzen,
das Haraway „significant otherness“ (Haraway 2016a und 2016b, 116) nennt. Dabei
geht es nicht darum, Unterschiede zu leugnen oder zu nivellieren, sondern gerade
auf Grundlage der Alterität eine andere Ethik der Relation zu entwerfen (vgl.
Wild 2014, 11; Derrida 2008, 153–156).

Es ist Zeit, und Martin beginnt zu schreiben. Damit endet ihr Text, der schrei-
bend einen auf die Zukunft gerichteten Gegenentwurf zu einem im westlichen Logo-
zentrismus verhafteten Mensch-Tier-Dualismus schafft. Ausgangspunkt dieses
Denkens, das in ein Schreiben und schließlich in einen lesbaren Text mündet, ist in
Martins Erzählung aber keine allgemeine politische, gesellschaftliche oder klimati-
sche Krisendiagnose, wie etwa bei Latour (2017), sondern der physische Zusammen-
prall zwischen der Autorin selbst und einem Bären. Die diskursive Schwelle, die
darüber entscheidet, was als berechtigter Geltungsanspruch wahrgenommen wird
und was nicht, wird in dieser letzten Spur schreibend verschoben. Sie stellt sich

4.3 Schwelle. Relationen schreiben 199



nicht, denn an der Schwelle von Leben und Tod, an der die Erzählung beginnt,
zählt nur das Überleben, das Martin sich im Schreiben sichert, indem sie sich selbst
– schreibend – eine neue Subjektposition erschafft. An das Wilde glauben wird ge-
fordert und von Martin zugleich in ihrem gleichnamigen Text eingelöst. Ein kon-
zeptuelles Tier-Werden als Schreibpraxis, wie es in der vorherigen Spur zu sehen
ist, vermag es zwar, Fluchtlinien aufzuzeigen, aber die neue, minore Sprache und
eine andere Form, der es bedarf, um Tier-Mensch-Relationen anders zu denken, ist
damit noch nicht gefunden. Solche Ansätze für eine Schreibpraxis, die die Suchbe-
wegung abbildet und unterschiedliche Relationen weitgehend nebeneinander oder
miteinander verzahnt bestehen lässt, finden sich in Croire aux fauves (2019). Stär-
ker noch als in den vorherigen Kapiteln, mache ich mir nun ein wechselseitiges,
sich gegenseitig befruchtendes Verständnis von Theorie und Philosophie, wie es bei
Glissant angelegt ist, zu eigen. „Qu’est-ce ainsi, une philosophie de la Relation ? Un
impossible, en tant qu’elle ne serait pas une poétique“ (Glissant 2009, 82), schreibt
Glissant. Ähnlich stellt es sich in Martins Text dar, als Findungsprozess eines neuen
Bewusstseins in all seinen Relationen. Die Anthropologie, die Martin hier entwirft,
ist nicht als naturwissenschaftliche Lehre vom Menschen zu verstehen, sondern
wird philosophisch und erzählend entworfen. Situiert und sehr konkret findet eine
Auseinandersetzung mit den Relationen in der Welt und zu unterschiedlichen Wel-
ten statt. Tierliche und menschliche Bezüge werden gleichrangig betrachtet und
fließen in die Auseinandersetzung mit dieser phänomenologischen Vielheit hinein.
Dieses Schreiben, das zum Text wird und über den Text lesend erfahrbar ist, stellt
einen Weltentwurf dar, der jenseits einer binär-hierarchischen Alteritätskonzep-
tion liegt. Es ist ein Schreiben der Relation und ein Schreiben in Relation, welche
diese polylogische Subjektkonstruktion des erzählenden und erzählten Ichs und
damit einen neuen Alteritätsdiskurs ermöglicht. Das sich selbst, schreibend erschaf-
fende ‚Sein‘ ist ein Sein der Vielheit, ein in-Relation-Werden. Was Martins Text in
Auseinandersetzung mit Haraways Theorie deutlich macht, ist, dass diese relatio-
nale Ontologie nicht im luftleeren Raum der Zeichen und Bedeutungen schwebt.
Die Relation koppelt diese zugleich an materielle, mitunter körperliche Bezüge zu-
rück. Bei Martin gibt es diese materielle Rückkoppelung an unterschiedlichen
Punkten. Einerseits steht zu Beginn eine schwere körperliche Verletzung durch den
Bären, der ihr ins Gesicht gebissen hat. Der Gewalt wird kreativ, imaginierend und
schließlich ganz praktisch schreibend eine „Widerständigkeit“ (Ette 2022b, 26) ent-
gegengebracht. Das ‚sich-in-Beziehung setzten‘ ist keine leichte, aber eine überle-
bensnotwendige Aufgabe, die auch das Vernarben der offenen Wunden vorsieht.
Martin macht die Schwellenzone für sie selbst, gegen alle Widerstände, bewohnbar.
Die Metamorphose wird zu ihrem Habitat. Überträgt man dies auf ein Konzept der
Relation, so lässt sich festhalten, dass die Beziehungen auch begrenzt und eingehegt
werden müssen, um zu streitbaren Konzepten zu werden, um diese Relationen, die

200 4 Die Krise als Ausgangspunkt des Denkens. Relationalitäten



verletzt sind, reparieren zu können und die Welt als eine Vielheit von Welten be-
wohnbar machen zu können. Dieses Sein hat gleichzeitig prozessualen Charakter,
denn es geht in ein Werden, in ein Relational-Werden über. Die Differenz wird
nicht aufgehoben, ist aber, ganz im Sinne eines Werdens bei Deleuze und Guattari
auch nicht durch eine monologische Identität vorgegeben. Diese Form der Meta-
morphose wird in Croire aux fauves (2019) schreibend vollzogen. Für ein veränder-
tes Weltbewusstsein braucht es neue Konzeptionen von Alterität und einen Alte-
ritätsdiskurs, der die Relation notwendig beinhaltet und mitdenkt und so das
Bewohnen der Welt lebbar macht. Meine Auseinandersetzung mit dem Erzähltext
in Relation zu unterschiedlichen Konzeptionen legt nahe, dass dies auch nur genau
so, erzählend, schreibend, entstehen und dann lesend, weitererzählend erfahren
werden kann. Wir können die Welt, aufgrund der Quantität der Bezüge zwar nicht
mehr auf den Begriff bringen (vgl. Messling 2019 und Glissant 1990 und 2009), aber
wir brauchen dennoch Konzeptionen, um ein Verständnis von Welt zu entwickeln.
Diese müssen die Vielheit mitdenken können und relational angelegt sein. Damit
kann eine mögliche Konzeption von Relation lesbar und fassbar gemacht werden,
die die materiellen, narrativen, politischen und ethischen Verquickungen von Tie-
ren und Menschen jenseits des westlichen Universalismus und damit Konvivenz in
Differenz denkbar macht.

4.3 Schwelle. Relationen schreiben 201


