3 Tier-Werden hei3t Mensch-Werden.
Den Abgrund befragen

Un écrivain n’est pas un homme écrivain, c’est un homme politique, et c’est un homme ma-
chine, et c’est un homme expérimental (qui cesse ainsi d’étre homme pour devenir singe, ou
coléoptére, ou chien, ou souris, devenir-animal, devenir-inhumain, car en vérité c’est par la
voix, C’est par le son, c’est par un style qu’on devient animal, et stirement a force de so-
briété). (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Um das Sprachvermogen von Tieren drehen sich zahlreiche Uberlegungen und
wissenschaftliche Diskurse: als distinguierendes Merkmal zwischen Menschen
und Tieren mit einer sehr langen Tradition in westlichen Kulturen spielt Sprache
schon bei Aristoteles 350 Jahre v. Chr. eine Rolle. Der griechische Philosoph ge-
steht den Tieren zwar eine Stimme zu, mit der sie Empfindungen artikulieren
konnen, aber eben keine Sprache. ,Nun hat der Mensch als einziges Lebewesen
Sprache; [...] die Sprache dient aber dazu, das Nitzliche und [a15] Schadliche, und
daher das Gerechte und Ungerechte, darzulegen® (Aristoteles 2012, 1253 a), fithrt
er in seiner Politik weiter aus. Aristoteles unterscheidet zwischen Stimme und
Sprache: So konnen Tiere zwar mit ihrer Stimme Empfindungen von Leid und
Freude artikulieren, sie verfiigen aber eben nicht iiber Sprache. Das Sprachver-
mogen aber macht bei Aristoteles einzig den Menschen zu einem politisch han-
delnden, rationalen und moralischen Wesen (physei politikon zoon). Die ,sprach-
losen Tiere sind aus der Gemeinschaft der Polis ausgeschlossen.® Aus dem
vermeintlich fehlenden Sprach- und damit in Verbindung stehenden Denkvermo-
gen von Tieren leiteten sich seitdem im westlichen Denken, das entscheidend von
Aristoteles Auffassung geprégt ist, weitere distinguierende Merkmale zwischen
Tieren und Menschen wie Schrift, Kultur, Kunst, Moral, Recht, Politik, Bildung,
Geschichte, Gesellschaft und Technik ab.

Im 19. Jahrhundert, im Zeitalter des Humanismus’, gewinnt die Sprache als an-
thropologische Konstante erneut an Bedeutung. ,Der Mensch ist nur Mensch durch
Sprache“ (Humboldt 1820, 247) hélt beispielsweise Wilhelm von Humboldt fest und
sieht in der Vielsprachigkeit des Menschen zugleich ein Anthropologikum, das
Sprache und Denken miteinander verkniipft (vgl. Messling und Tintemann 2009,
11£). Eine eindeutige anthropologische Differenz, deren Ausgangspunkt die Spra-
che ist, hierarchisiert die Welt der Lebewesen als Pyramide, an deren Spitze der

53 Ranciére greift Aristoteles Konzeption der Polis auf und bringt diese mit einer Asthetik zu-
sammen. Aus Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Rede (logos) und Larm (phoneé) entwickelt
der franzésische Theoretiker seine Politik der Asthetik (vgl. Ranciére 2000 und 2016). Ich werde
in der vorliegenden Arbeit noch mehrfach auf Ranciéres Theorie zurtickkommen.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-005


https://doi.org/10.1515/9783111444550-005

104 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Mensch steht.>* Anhand des Kriteriums ,Sprachfihigkeit“ wird auch heute noch
immer wieder versucht, die Grenze zwischen ,uns menschlichen Tieren‘ und den
,Anderen‘ (nicht-menschlichen Tieren) zu sichern.> Dieser, als kategorial konzi-
pierte, Unterschied zwischen Menschen und Tieren gerat in den letzten Dekaden
vor allem durch Erkenntnisse zu tierlichem Sprachvermdogen von verschiedenen
Seiten unter Druck. Verhaltensbhiologische und linguistische Forschungen zeigen,
dass sich Primaten und Papageien in Menschensprache verstandlich machen kon-
nen und Delfine sich tiber ein eigenes System, das mit menschlicher Sprache ver-
gleichbar scheint, gegenseitig Namen geben (vgl. Meijer 2018, 9). Waren Etholog:in-
nen lange Zeit der Auffassung, dass nicht-menschliche Tiere nicht tiber eine Gram-
matik verfiigen und sich lediglich instinktiv verstandlich machen, konnte nun ge-
zeigt werden, dass einige Tiere sogar zu Metakommunikation fahig sind (vgl. Meijer
2018, 12).

Im Anschluss an neue Forschungen zur Sprach- und Kommunikationsfahig-
keit von Tieren lasst sich also fragen, was mit Konzeptionen von Tier-Mensch-
Relationen passiert, wenn Tieren unterschiedlicher Spezies Sprachvermogen zu-
gesprochen, man mochte fast sagen, zugestanden wird?

Das Thema des tierlichen Sprachvermdégens bleibt hoch umstritten und auch
neuere Forschungen, seien sie aus dem Bereich der sogenannten Lifesciences und
evidenzbhasierten Wissenschaften, wie der Biologie oder Ethologie, aber auch aus
den Geisteswissenschaften, vermdgen es bisher kaum, dass wir als menschliche
Tiere, vor allem in Kulturen des globalen Nordens, eine dualistischen Gegentiber-
stellung von Tier und Mensch aufgeben. Die gewonnenen Erkenntnisse tragen
zwar dazu bei, dass aus dem kategorischen Dualismus Tier-Mensch ein gradueller
Unterschied wird. Dies dndert aber nicht viel an der grundsatzlichen Konzeption
des Menschen, als ein ,Tier plus X', also als tierliches Lebewesen mit besonderen
herausragenden Eigenschaften, die eine hohere Stellung der menschlichen Spezies
gegentber all den anderen Spezies begriinden (vgl. Grimm und Wild 2016).

54 Johann Gottfried Herder spricht schliefflich im 18. Jahrhundert noch von einer Unbestimmt-
heit des Menschen im Gegensatz zu einer ,natiirlichen Bestimmtheit“ von Tieren (vgl. Herder
[1772] 1986). Dieser Konzeption des Menschen als Mangelwesen liegt gleichwohl die Annahme
zugrunde, dass der Mensch z. B. durch Sprache diesen Mangel auszugleichen vermag (vgl. Bertram
2018, 21).

55 Diese Unterscheidung ist alles andere als unschuldig und trennt nicht nur Menschen und Tiere
anhand des Kriteriums der Sprachfahigkeit, sondern begriindete schon bei Aristoteles unterschied-
liche Teilhabe an der Gemeinschaft der Polis von Sklaven und Biirgern (vgl. Aristoteles 2012).



3.1 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen und minores Erzéhlen =—— 105

3.1 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen
und minores Erzdhlen

Sprachvermdgen erscheint als ein neuralgischer Punkt, nicht nur in der Ethologie
und Philosophie, sondern auch bei der Betrachtung von Tieren in (Erzéhl-)Texten.
Texte sind in Sprache verfasst. In literarischen Texten schafft Sprache eine diegeti-
sche Wirklichkeit, sie gibt tiber die menschliche Sprache einer Wirklichkeit eine ds-
thetisierte Form (vgl. Meijer 2018: 13). Dabei kommt ihr auch eine vermittelnde
Funktion zu, indem Wirklichkeitsvorstellungen in ein diegetisches Universum iiber-
setzt und schliefflich wiederum leshar gemacht werden. Mit Auerbach geht diese
dargestellte Wirklichkeit aber iiber ein Abbild von Welt, tiber die reine Mimesis,
hinaus: ,Realismus meint daher bei Auerbach gerade nicht Weltabbildlichkeit. Viel-
mehr hebt der Begriff auf den Versuch der Sinngebung ab, in erzédhlender Form
den Ort des Menschen in der Welt zu bestimmen“ (Messling 2019, 35) wie Messling
zu Auerbach schreibt.®® Gerade weil inshesondere in Erzéhltexte gefasste Sprache
den Versuch darstellt, Sinn zu schaffen und den Menschen in der Welt zu verorten,
kann Literatur Briicken zwischen verschiedenen Welten schlagen und menschli-
chen Leser:innen tierliche Welten ndherbringen (vgl. auch Meijer 2018: 13). Denn
die Literaturen der Welt halten ein Wissen tiber das Leben bereit, das nach Ette als
ein ZusammenLebensWissen (2010b), ein Wissen um Madglichkeiten der Konvivenz,
zu verstehen ist (vgl. ebd.). In einer asthetisierten, poetischen Gestaltung von Welt,
wie den Literaturen der Welt, werden zugleich auch ,unterschiedliche Konzepte
von Weltbewusstsein aufgerufen (Messling 2016, 442), wie Messling unter Ruick-
griff auf Glissants Poétique du divers (1996) hervorhebt.”’

Wahrend Verhaltensforscher:innen und Linguist:innen sich seit Jahrzehnten
abmiihen, Tieren das Sprechen in menschlicher Sprache beizubringen,”® kénnen
Text-Tiere, in schriftlichen wie miindlichen Zeugnissen, schon immer sprechen.
Tierliches Sprechen findet sich schon friih in Erzahltexten — man denke beispiels-

56 Fir eine ausfithrlichere Auseinandersetzung mit Auerbach und eine systematische Ausarbei-
tung der Zentralstellung des Lebensbegriffes in Auerbachs Theoriebildung vgl. auch Ette 2022b,
insbesondere 15 ff.

57 Auf diese Konzeption einer Poetik der Vielheit (2005) von Glissant, komme ich in Kapitel 4 die-
ser Arbeit ausfiihrlich zurtick.

58 Beriihmt geworden sind Versuche, sogenannten Menschen-Affen Sprache beizubringen. Die
US-amerikanische Psychologin Francine Patterson brachte dem Flachlandgorilla-Weibchen
,Koko“ eine modifizierte Form der Gebédrdensprache bei. Dem Experiment an der Stanford Uni-
versity ging der Versuch von Allen und Beatrix Gardner voraus, die dem Schimpansen-Weibchen
»sWashoe“ ebenfalls amerikanische Gebardensprache beibrachten. Weitere Beispiele sind der
Schimpanse Niam ,Nim Chimpsky“ an der Columbia University, der zuvor zwei Jahre in einer
Familie wie ein menschliches Kind lebte, und das Bonobo Mannchen ,Kanzi“. Beispiele fiir das



106 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

weise an Miguel de Cervantes El coloquio de los perros (1613) mit seinen sprechen-
den Hunden Berganza und Cipién oder E. T. A. Hoffmanns Lebensansichten des
Katers Murr (1819/1821). Insbesondere Hunde tauchen als Erzéhler:innen — ebenso
wie Kater Murr — sehr héufig als autobiographische Tiere auf und kénnen auf
eine lange Geschichte blicken. Thomas Bosshard spricht gar von einem eigenen
Genre, einer ,narrativa canina“, (Bosshard 2013, 250). Und so gibt es auch in der
Gegenwart zahlreiche Beispiele in der erzdhlenden Literatur, wie etwa der
Roman Indiscreciones de un perro gringo (2007) des Puerto-Ricaners Luis Rafael
Sanchez oder der Erzahltext El nifio pez (2009) von Lucia Puenzo. Dennoch sagt
dies weder etwas Uber das Sprachvermogen von Tieren in der textexternen Wirk-
lichkeit aus, noch verleiht es Tieren auf den ersten Blick eine eigene Stimme. Es
ist zunéchst ein Mensch, der Tiere sprechen lésst. Es lohnt sich jedoch, dieses Ver-
héltnis zu problematisieren, denn an dieser Schnittstelle kreuzen sich Animalitét
und Asthetik, Tier und Text, Mensch und Tier. Inszenieren sich die menschlichen
Autor:innen iiber den Akt des Erzdhlens selbst als schaffende Wesen, konnen in
Texten zugleich nicht-menschliche Tiere als Erzahler:innen auftreten, die in der
erzahlten Welt iber eben diese Form von agency verfiigen. Tiere konnen als spre-
chende und schaffende Wesen inszeniert werden. Und auch bei den meisten der
empirischen Studien zum Sprachvermdgen, beispielsweise von Primaten, stellt sich
die Frage, ob es nicht letztlich genauso die menschlichen Bezugspersonen sind, die
,ihre Versuchstiere‘ zum Sprechen bringen und nicht die Affen selbst, die spre-
chen.®® Als menschliche Lebewesen nehmen auch Forscher:innen der evidenzba-
sierten Wissenschaften ihr Sprachsystem zum Ausgangspunkt und menschliche
Sprache dient als Modell fiir tierliches Sprachvermdgen. Dies kann man als Anthro-
pozentrismus kritisieren oder zun4chst annehmen und problematisieren.®

Nicht nur die Infragestellung einer dualistischen Gegeniiberstellung zwischen
Tieren und Menschen ist politisch, auch in der Poetisierung, also der Praxis, un-
terschiedlichen Spezies zur Sprache zu verhelfen und ihnen eine ,Stimme zu ver-

Erlernen von menschlicher Sprache anderer Spezies sind der asiatische Elefant ,Batyr“ und der
Graupapagei ,Alex“. Einen ersten Uberblick liefert Eva Meijer 2018.

59 Vgl. dazu die Kontroverse zwischen Behaviorist:innen und Vertreter:innen einer kognitiven
Ethologie, die sich beispielsweise um die Deutung der Sprachfdhigkeit des Gorillas ,Koko* ent-
spinnt (vgl. Meijer 2018, 25-29). Unter anderen nimmt Derrida darauf in La béte et le souveraine I
und La béte et le souveraine II (2008 und 2010) Bezug.

60 Eine einflussreiche philosophische Auseinandersetzung zu dieser Problematik liefert der US-
amerikanische Philosoph Thomas Nagel mit seinem 1974 erschienenen Aufsatz ,What is it like to
be a bat?“. Nagel argumentiert, dass man diese Frage niemals als Mensch beantworten kann,
denn wir kénnten uns niemals in das Bewusstsein anderer, beispielsweise einer Fledermaus, hin-
einversetzen. Der Schriftsteller ].M. Coetzee wendet sich iiber seine Figur ,Elizabeth Costello“ im
gleichnamigen Buch (2003) beinahe ebenso prominent gegen diese Auffassung.



3.1 Grenzen/lose Asthetik: Sprache, Sprachvermégen und minores Erzéhlen =— 107

leihen‘, indem menschliche Schriftsteller:innen ihre Stimme leihen, findet sich eine
Politik. Es ist ein Eingriff in die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2000; dt. 2008a),
die ebenso als Symptom eines sich wandelnden Verhdltnisses gelesen werden
kann, als auch selbst zu einem Wandel beizutragen vermag. Denn ,wen man als
sprechendes Wesen und wen man als larmendes Tier ansieht“ (Ranciére 2016, 24)
ist fiir Ranciére im Anschluss an Aristoteles der Grundkonflikt der Politik. Nehmen
wir Menschen Tiere — und sei es nur in fiktiven Texten — als sprechende Wesen
war, so lisst das die meisten Leser:innen nicht unberiihrt. Literarische Texte, die
aus der Erzéhlperspektive von Tieren verfasst sind, lassen diese an der fiktiven Ge-
meinschaft des Lebendigen teilhaben.

Bei Deleuze und Guattari ist diese Frage noch etwas anders gewendet, wenn
sie ein ,devenir-animal®, ein Tier-Werden im menschlichen Schreiben adressie-
ren: ,Un écrivain n’est pas un homme écrivain“, wie Deleuze und Guattari fest-
halten,

c’est un homme politique, et c’est un homme machine, et c’est un homme expérimental (qui
cesse ainsi d’étre homme pour devenir singe, ou coléoptére, ou chien, ou souris, devenir-
animal, devenir-inhumain, car en vérité c’est par la voix, c’est par le son, c’est par un style
qu’on devient animal, et sirement a force de sobriété). (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Die beiden Theoretiker legen in ihrer Konzeption des Tier-Werdens (franz. devenir-
animal) als Schreibprozess, sicherlich nicht zuféllig, eben gerade den Fokus auf die
Stimme, den Laut, nicht die artikulierte Sprache. Das Piepsen erscheint in Kafka.
Pour une littérature mineure (Deleuze und Guattari 1975) wichtiger als Sprache, denn
das nicht deutlich Artikulierte stellt fiir sie die eigentliche Fluchtlinie dar:

Nous l'avons vu, le piaulement de Grégoire qui brouille les mots, le sifflement de la souris,
la toux du singe; et aussi le pianiste qui ne joue pas, la chanteuse qui ne chante pas, et fait
naitre son chant de ce qu’elle ne chante pas, les chiens musiciens, d’autant plus musiciens
dans tout leur corps qu’ils n’émettent pas de musique. Partout la musique organisée est tra-
versée d'une ligne d’abolition, comme le langage sensé d’une ligne de fuite, pour libérer une
matiére vivante expressive qui parle pour elle-méme et n’a plus besoin d’étre formée. Ce
langage arraché au sens, conquis sur le sens, opérant une neutralisation active du sens, ne
trouve plus sa direction que dans un accent de mot, une inflexion [...]. (Deleuze und Guattari
1975, 38)

Damit einher geht fast unbemerkt eine Deutungsverschiebung der aristotelischen
Auffassung von Politik. Die Klarung uber das Gerechte und Ungerechte steht
nicht mehr nur der Sprache zu, Deleuze und Guattari suchen sie im ,Minoren‘



108 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

(franz. mineure) oder auch im ,Minoritir-Werden* (franz. devenir-minoritaire),

in der ,kleinen Literatur® wie es in der deutschen Ubersetzung etwas missver-
standlich heifst, im ,Piepsen®, in dem die Sprache ihre reprasentative Funktion
verlasst: ,Le langage cesse d’étre représentatif pour tendre vers ses extrémes ou
ses limites“ (Deleuze und Guattari 1975, 42). Es ist also nicht mehr die Sprache, die
Représentation, die im Anschluss an Aristoteles’ wirkmachtige Konzeption auch
auf das Politische hindeutet, sondern ein minoritires Piepsen, ein Laut oder
sogar das Nicht-Vernehmbare, das eine ,lebendige“ und ,expressive“ Fluchtlinie
darstellt. Wie Derrida spéter in L’animal que donc je suis (2006), interessieren sich
Deleuze und Guattari fir diese Grenzen der Sprache und der Représentation, die
Fluchtlinie, die Faltungen,62 die Derrida als ,Limitrophie“ (Derrida 2006, 51) be-
zeichnet.®®

Deleuze und Guattari geht es in ihrem Gesamtprojekt darum, die Philosophie
als Konzept einer problematisierenden und schépferischen Tatigkeit zu behan-
deln, ihr einen eigenstdndigen Platz neben der Kunst und auch neben den Wissen-
schaften einzurdumen. Daher raumen die beiden umgekehrt auch literarischen
Texten so viel Aufmerksamkeit ein. Ottmar Ette argumentiert, wie bereits erlau-
tert, dhnlich hinsichtlich der Literaturen der Welt und betont deren integrative
Funktion, viellogisches Wissen unterschiedlicher Herkiinfte jenseits disziplindrer
Zwange zu bindeln und zu kondensieren (vgl. Ette 2010a, 20). Es ist gerade das
Schopferische, die Asthetik, die einen solchen privilegierten Zugang zum Wissen
bietet.

Das erklarte Ziel von Deleuze und Guattari ist es, der Majoritdt des herr-
schenden Diskurses ein Minoritir-Werden entgegenzusetzen. Denn die Toleranz

61 Die Ubersetzung des franzosischen mineure ist nicht ganz einfach und wird im Deutschen un-
terschiedlich gehandhabt. Im Titel des Buches von Deleuze und Guattari scheint mir die Uberset-
zung von littérature mineure“ mit ,kleiner Literatur“ zu vereinfachend und missverstédndlich.
In der Ubersetzung von Mille plateaux (1980) wird das ,,devenir-minoritaire, das mit dem Minoren
verwand ist, mit ,Minoritar-Werden* iibersetzt. Da gerade auch die Verbindung mit dem
,Werden“ fiir meine Arbeit relevant ist, werde ich im deutschen Text meiner Arbeit zumeist auf
diese Ubersetzung zuriickgreifen.

62 Deleuze’ Theorie einer barocken Metaphysik der Falte drangt sich hier auf (vgl. Deleuze
1988). Der Ruckgriff auf Gottfried Wilhelm Leibniz, gerade auch im Hinblick auf Tier-Mensch-
Relationen, ware sicherlich lohnenswert, eine eigene ausfiihrlichere Untersuchung wiirde aller-
dings den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Auch eine Verbindung zwischen Deleuze’ Konzeption
der Falte und Derridas Begriff der Limitrophie konnte sich hinsichtlich der Tier-Mensch-
Relationen der Gegenwart lohnen, wiirde aber eine vertiefende Beschéftigung mit dem Barock
voraussetzen.

63 Auf das Konzept der Limitrophie komme ich ausfiihrlich in Kapitel 4 dieser Arbeit zurtick. Es
wird aber auch im weiteren Verlauf dieses Kapitels in 3.2 eine Rolle spielen.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 109

des herrschenden Diskurses ist mit einem Minoritdr-Werden nicht zu verglei-
chen. Toleranz stellt sich nur dort ein, wo sie fiir den Status quo der herrschen-
den Struktur nicht mehr bedrohlich wirkt, sondern vielmehr nur zur reprasenta-
tiven Struktur der bestehenden Verhéltnisse beitragt. Minoritar-Werden hingegen
bedeutet, die von der Reprasentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich
einem kontinuierlichen Werden anzuvertrauen (vgl. Deleuze und Guattari 1980).
Genau dieser Fokus auf das Minoritdre macht das Denken der beiden Philosophen
flir Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart interessant, denn sprechen wir iiber
Tiere, befinden wir uns jenseits eines majoritdren Diskurses. Und verleiht Literatur
Tieren poetologisch eine Stimme, lasst ihr Piepsen, Fauchen, Bellen und Summen
wahrnehmbar werden, lohnt es sich erst recht, dies als ein Minoritar-Werden zu
betrachten: die géngigen Pfade der Reprisentation werden verlassen.’* Eine gren-
zen/lose Asthetik kann so potentiell entstehen, die zugleich an der Grenze zwischen
Mensch und Tier entlang erzahlt. Ein solches Piepsen und Bellen macht der Autor
Wajdi Mouawad in seinem Roman Anima (2012) wahrnehmbar. Er wendet das
Tier-Werden konzeptuell, indem es in seinem Roman nicht mehr nur als Schreib-
prozess zu verstehen ist, sondern sein Roman buchstablich aus der Perspektive un-
terschiedlicher Tiere erzahlt wird.

3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012)

L’humain est un corridor étroit, il faut s’engager pour espérer le rencontrer. (Mouawad
2012, 149)

Eine nachste Spur folgt also erzdhlenden Tieren im Roman Anima (2012) des kana-
disch-libanesischen Autors Wajdi Mouawad. Besonders fiir sein dramatisches
Werk hat der Autor, der seit 2016 das Thédtre national de la Colline in Paris leitet,
viel Aufmerksamkeit erhalten.®® Er ist immer wieder Gast bei grofen internatio-

64 Vgl. zum ,Minoren‘ und einer Ausdeutung dieser Konzeption von Deleuze und Guattari, wie
sie in Kafka. Fiir eine kleine Literatur (dies. 1976), hergeleitet wird, auch den Aufsatz ,,On Minor
Universality (Messling und Tinius 2023, 1-31, inshesondere 9-16). Hier wird der Begriff des
,Minoren‘ genauer beleuchtet, wie er auch fiir die Gesamtanlage des bereits erwdhnten, durch den
European Research Council geférderten Projekts Minor Universality (Consolidator Grant Prof. Dr.
Markus Messling) von Bedeutung ist (vgl. die Homepage des an der Universitit des Saarlandes
angesiedelten Projekts: https://www.uni-saarland.de/forschen/minor-, inuniversality.html).

65 Mouawad wurde im Rahmen seiner Tétigkeit auch negative Aufmerksamkeit zu Teil. Er
wurde 2021 in Frankreich Teil einer Kontroverse, die sich im Kontext von #MeTooThéatre ahge-
spielt hat. Konkret ging es um die Beauftragung von Bertrand Cantat fiir einen Soundtrack und
um die Beschéaftigung von Jean-Pierre Baro, die beide Teil des Skandals um #MeTooThéatre


https://www.uni-saarland.de/forschen/minor

110 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

nalen Theaterfestivals und in Frankreich wurde seinem Schaffen 2016 eine ganze
Konferenz in Nancy gewidmet. Die wissenschaftlichen Beitrdge des ,colloque*
sind von Claire Badoiu-Monferran und Laurent Denooz unter dem Titel Langues
d’Anima 2016 herausgegeben worden. Einen hervorragenden Einblick in zahlrei-
che Werke, vor allem in die dramatischen Texte von Mouawad, bietet Markus
Messling in Universalitit nach dem Universalismus (2019), in dem er dessen bisher
noch wenig rezipiertes Werk erstmals fiir den deutschen und europdischen Erin-
nerungsdiskurs erschlieRt (vgl. Messling 2019, 139-159).°° Messling hebt insbeson-
dere die Bedeutung des Autors Mouawad fiir die grofien Fragen der Gegenwart
hervor:

Denn seine Romane und Theaterstiicke sind Aneignungen der Geschichte, in denen das Di-
lemma des 20. Jahrhunderts paradigmatisch zum Ausdruck kommt: Wie soll der Anspruch
auf Menschlichkeit Geltung beanspruchen, wenn er seine animalische Entbléfung nicht zur
Sprache bringt, um ebendiese, die Sprache, wiederzuerlangen, wie ein Kind durch sie ein
Bewusstsein seiner Existenz erlangt? (Messling 2019, 142)

Weniger an die Form der Aneignung der Geschichte als an das Dilemma der Spra-
che, das eng mit der Frage nach Humanitdt und Menschlichkeit verkniipft ist,
mochte ich mit meiner Analyse von Anima (2012) ankntipfen. Was passiert, wenn
die Perspektive getauscht wird und es keine menschliche, sondern viele verschie-
dene tierliche Erzahlinstanzen gibt? Aus der Perspektive von so unterschiedlichen
Spezies wie einer Miicke, einer Katze, einer Spinne, aber auch von Menschen wird
die Geschichte des Protagonisten Wahhch Debch erzéhlt, der nach Hause kommt
und seine Frau brutal ermordet vorfindet. Dieser vielstimmige Thriller, der sich um
den Mord an einer Frau und Wahhchs eigene Geschichte wihrend des Libanonkrie-
ges dreht, stellt die Gewalt, die zwischenmenschliche Beziehungen ebenso wie Ver-
bindungen zwischen unterschiedlichen Spezies durchzieht, ins Zentrum.

waren. Trotz eindeutiger Forderungen der Gruppe ,Action Colline“ und des Kollektivs ,Collages
Féminicides Paris“, hielt Mouawad an beiden Personalien fest.

66 In Deutschland ist Mouawad Gegenstand einer Kontroverse um eine Auffithrung seines Stii-
ckes Die Vigel in Miinchen geworden. Einen Einblick in die Debatte bieten u. A. die Artikel
,Romeo und Julia aus dem Nahen Osten“ von Saba-Nur Cheema und Meron Mendel, erschienen
in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 02.12.2022 und ,Nur seine eigenen unverdnderten
Worte“ von Anna Hoben und René Hofmann, erschienen in der Siiddeutschen Zeitung vom
21. Mérz 2023. Der im Raum stehende Antisemitismusvorwurf beriihrt allerdings nur diese Insze-
nierung von Die Vigel und nicht Mouawads Roman Anima, auf den ich mich im Folgenden kon-
zentriere.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 111

Der Roman Anima (2012) von Wajdi Mouawad schildert die Geschichte eines Mor-
des an der schwangeren Frau Léonie von Wahhch Debch und dessen Suche nach
ihrem Morder Rooney aus der Perspektive unterschiedlicher Tiere. Die brutale Kri-
minalgeschichte wird verzahnt mit der Gewaltgeschichte der Ureinwohner Nord-
amerikas und der Familiengeschichte des Protagonisten Wahhch Debch. Der Er-
zahltext ist in 4 Teile geteilt, so sind es die ,Bestiee verae“ (Mouawad 2012, 11) im
ersten, die ,Bestie fabulosae“ (Mouawad 2012, 329) im zweiten und ,Canis lupus
lupus“ (Mouawad 2012, 329) im dritten Teil, welche die Geschichte der eigentlichen
Bestie, dem ,Homo sapiens sapiens“ (Mouawad 2012, 469) im letzten Teil des Textes
erzahlen. Im ersten und zweiten Teil sind die Unterkapitel mit den lateinischen
Namen der jeweils erzdhlenden Tiere betitelt. Im dritten Teil ,,Canis lupus lupus®,
der aus der Sicht eines Hundes erzahlt wird, treten an Stelle der taxonomischen
Bezeichnungen der tierlichen Erzdhlstimmen Ortsnamen, die das Geschehen raum-
lich verorten. Der abschliefiende vierte Teil, ,Homo sapiens sapiens“, hat nur ein
Unterkapitel, das mit dem Namen des Gerichtsmediziners ,,Aubert Changnon. Médi-
cin coroner” betitelt ist.

Mouawad schreibt sich durch die unterschiedlichen Teile mit ihren lateini-
schen Benennungen in Teil I und II in die Genealogie mittelalterlicher Bestiarien
ein (vgl. Simonis 2017). Zugleich bricht er aber auch mit dieser Tradition, indem er
unterschiedliche Spezies aus ihrem tierlichen Blickwinkel vom menschlichen Tier,
dem Homo sapiens sapiens erzihlen, l4sst.®”

Es sind in den ersten Teilen verschiedene Tiere, die ihren scharfen Blick auf
die Menschen und inshesondere auf den Protagonisten Wahhch Debch und dessen
Suche nach dem Morder seiner Frau Léonie richten. Diese Suche des menschlichen
Protagonisten ist auch eine Suche nach den Urspriingen der Gewalt, von der sein

67 Im Unterschied zu traditionellen Bestiarien, die immer eine Komposition aus Bild/Illustra-
tion und Text sind, gibt es in Anima lediglich eine Illustration des Hundes ,Mason-Dixon Line“
(Mouawad 2012, 495). ,Die Bestiarien des 20. und 21. Jahrhunderts bewegen sich oftmals spielerisch
in einem Spannungsfeld zwischen faktualer Darstellung und Fiktionalisierung; sie gestalten jene
Zwischenrdume durch spezifisch dsthetische und literarische, bildkiinstlerische und graphologi-
sche Ausdrucksformen® (Simonis 2017, 12), schreibt Simonis in ihrem Standardwerk zu Bestiarien
der Gegenwart. Daher, so konnte man argumentieren, ist auch die Zeichnung von Mason-Dixon
Line am Ende von Mouawads Roman nicht zuféillig, sondern konstitutiver Bestandteil seines
ganz eigenen Bestiariums. Bei Mouawad aber erscheinen alle Tiere ebenso fabelhaft wie real.
Die Einteilung in ,Bestiae verae“ und ,Bestiae fabulosae“ fiihrt dabei aber zunéchst in die Irre,
denn alle erzéhlenden Tiere in Anima (2012) sind geméafd den wissenschaftlichen lateinischen
Namen, mit denen die Kapitel betitelt sind, ,wahre“ Tiere, die einer empirisch belegten Wissen-
schaft entspringen. Sie definieren die Erzéhlperspektiven und die Erzahlinstanzen jeweils als
tierliche. Die gewéahlten Uberschriften suggerieren ,reale’ Tiere. Hier folgt der Text wieder der
Tradition der Bestiarien, der wissenschaftlichen Exaktheit und Expertise.



112 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Leben gezeichnet ist, und dem Kern dessen, was Menschlichkeit bedeutet. Eine Ge-
walt, von der auch Mensch-Tier-Beziehungen gepragt sind und von der die Text-
Tiere erzdhlen. Nach und nach verwischen in Mouawads Roman die Grenzen zwi-
schen Menschen und Tieren, Hierarchien werden zunehmend in Frage gestellt und
insbhesondere der Protagonist und der hiindische Teil seiner ,Anima“ treten im
dritten Teil des Romans in eine ,Zone der Ununterscheidbarkeit“ (vgl. Deleuze
und Guattari 1980, 343) bis sich im vierten und letzten Teil ihre Spur vollstdndig
verliert.

3.2.1 Theoretische Zugénge. Zur Problematik der Grenze

Der Roman Anima (2012) wirft nicht nur Fragen nach der Sprache und der Repréa-
sentation von Tieren auf, sondern adressiert auch auf der Inhaltsebene politische
Themen. Damit verkniipft sind Fragen nach dem Erzéhlen selbst und dem Schrei-
ben als Tier-Werden (Deleuze und Guattari 1975). Dieses Minoritar-Werden vermag
es potentiell, eine relationale Subjektposition zu entwerfen, die Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Spezies weder leugnet noch hierarchisch ausdeutet. Aus unter-
schiedlichen, man kénnte sagen, ,minoren Erzéhlperspektiven‘ zusammengesetzt,
flihrt Mouawad aus, was Tier-Werden als Schreibprozess bedeuten kénnte und
dreht dieses Tier-Werden zugleich konzeptuell. Die erzahlte Welt setzt sich kaleido-
skopartig aus unterschiedlichen Erzdhlinstanzen zusammen, die weder einzeln fir
sich stehend funktionieren noch alle den gleichen Blick auf das Geschehen haben.
Dieses Konzept eines Tier-Werdens (Deleuze und Guattari 1975 und 1980) iiber un-
terschiedliche Erzdhlinstanzen und Perspektiven stellt — wie bei Deleuze und
Guattari auch — die Bestimmungen dessen, was Subjektivitdt ausmacht, nicht mehr
in Form von Ich und Du gegeneinander, sondern impliziert eine Gleichzeitigkeit
von Prozessen: Eine eindeutige Identitat der Erzahlinstanz gibt es ebenso wenig
wie ein eindeutiges Bild der menschlichen Hauptfigur. Mit dem Ziel, so Anhalts-
punkte fir eine ,pensée poétique“ (Derrida 2006, 23) zu finden, die mit einer ,pensée
de 'animal“ (ebd.) einhergeht und ein Wissen iiber den Zusammenhang zwi-
schen Tieren, Menschen und Sprache erschliefSt, richte ich im Folgenden meinen
Blick auf die unterschiedlichen Erzadhlinstanzen in Mouawads Text. Die zugrunde
liegende Vermutung ist, dass mit den tierlichen Erzdhlinstanzen Subjektpositionen
leshar und erfahrbar gemacht werden, die jenseits monologischer Identitatskon-
struktionen funktionieren und der Text dadurch deutlich eine spezifisch ethische
und politische Dimension zu entfalten vermag. Identitaten — tierliche wie menschli-
che — blieben so immer fragmentarisch und relational einem Werden unterworfen.

Entscheidend erscheint die Frage, wie der Roman Anima (2012) die Tiere zum
Sprechen bringt, ob sie tiber eine eigene, tierliche Stimme verfligen und was der



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 113

Erzahltext tiber immer komplexer werdende Mensch-Tier-Relationen zu erzéhlen
weifs. Wie konnen die tierlichen Erzdhler:innen uns menschliche Leser:innen in
ydiesen dunklen Korridor“ (Mouawad 2012, 149), der das Menschsein bedeutet,
flihren und was vermdgen sie uns, als eigentlich sprachlose Wesen, dariiber zu
erzahlen? Die zweite Spur fiihrt uns also in das verknotete Netz der Zusammen-
hénge zwischen Sprache, Reprasentation, Erzdhlen, die inshesondere im Hinblick
auf Tier-Mensch-Relationen eine entscheidende Rolle spielen. Dieser heuristische
Ansatz stellt — mit Wittgenstein — zunéchst den Versuch dar, ,ein kaputtes Spin-
nennetz mit den Fingern zu reparieren“ (Wittgenstein [1953] 1971, 106). Die erzah-
lenden Tiere, denen wir begegnen, sind, wie ich zeigen werde, Knotenpunkte in
diesem aufgespannten Netz.

Die ,Natur des Menschen‘ wird aus einer tierlichen Sicht und damit fiir die
(menschlichen) Leser:innen des Romans aus einer anderen, ,minoren‘ Perspek-
tive beleuchtet. Durch diese ungewohnte, tierliche Sichtweise auf menschliche Fi-
guren und im Besonderen auf das Schicksal des Protagonisten unterwandert
Mouawad zugleich jegliche Vorstellung von einer einheitlichen ,Natur des Men-
schen‘ und fiihrt sie durch seine tierlichen Erzdhlinstanzen mit ihren eigenen
Perspektiven auf die Menschen ad absurdum.

Der Autor folgt damit in seinem Erzédhltext dem ,seltsamen Imperativ“, den
Deleuze und Guattari formulieren: ,ou bien cesser d’écrire, ou écrire comme un
rat ...“. (Deleuze und Guattari 1980, 293) Dieses Tier-Werden, das bei Deleuze
und Guattari zundchst kein Konzept, sondern eine Schreibhaltung ist, wird von
Mouawad, wie oben bereits angedeutet, allerdings auch konzeptuell gedeutet
und zur Form seines Textes, in dem unterschiedliche Tierstimmen zu Wort kom-
men. Damit iberschreitet der Autor tiber seine Erzédhlinstanzen die Grenze zwi-
schen Tier und Mensch. Der Kern dessen, was die menschlichen Figuren im
Text ausmacht, zerféllt ausgerechnet in den Stimmen der unterschiedlichen er-
zéhlenden Tiere in Einzelperspektiven und wird erst nach und nach netzartig
wieder zusammengesetzt. Diese Vielperspektivitat ist zugleich viellogisch, denn
die Tier-Mensch-Opposition und ein haufig damit einhergehender Anthropozen-
trismus wird poetologisch von Anfang an unterlaufen und als Leser:in ist man
gezwungen, den unterschiedlichen Logiken der erzdhlenden Tiere zu folgen.
Zwar steht mit Wahhch eine menschliche Figur im Zentrum der Erzdhlung,
aber die uberwiegende Mehrheit der Erzahlinstanzen sind nicht-menschliche
Tiere. Es ist Uiber weite Teile des Erzdhltextes nur ihre Perspektive, die den
Leser:innen zuganglich ist. Das einzige menschliche erzdhlende Ich im letzten
Teil reiht sich also in den vielstimmigen Chor der tierlichen Erzdhler:innen ein,
die jeweils ganz eigenen, tierlichen Logiken folgen. Es ist ein ,polylogisches“
(Ette 2022h, 30) Erzéhlen, das die ,Viellogik“ (ebd.) der tierlichen und menschli-
chen Leben aus unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet.



114 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Die menschliche Stimme und die Ratio treten bei Mouawad allerdings gegen-
iiber dem inszenierten tierlichen Wissen zurtick, dass auf andere Sinne setzt. Dies
fihrt zu einer doppelten epistemologischen Verunsicherung, die zunéchst die
Leser:innen erfasst, die zumindest zu Beginn des Romans nicht wissen wer
spricht, eine menschliche oder eine tierliche Stimme. Diese Vielstimmigkeit er-
zeugt zugleich ein vielperspektivisches Netz, das zudem noch alle Speziesgrenzen
sprengt. Der vermeintliche Protagonist bleibt auch durch diese Erzédhlstrategie
den Leser:innen wie den erzdhlenden Tieren fremd. Die unterschiedlichen tierli-
chen Erzadhler:innen distanzieren das diegetische Universum und zeichnen kein
linear erzahltes, psychologisches Innenleben der erzahlten Person, sondern ein
nebuléses®® Bild des Protagonisten. Als Leser:innen iibernehmen wir die un-
scharfe, nie ganz vertraute Sichtweise der Tiere auf die menschliche Hauptfigur,
wahrend die jeweiligen erzdhlenden Tiere, mit ihren dezidiert tierlichen Perspek-
tiven, den Rezipient:innen naher riicken. Die Konstruktion einer anthropologi-
schen Differenz wird dadurch sichtbar und fast schmerzlich sptirbar, aber zu-
gleich auch ins Ungewisse uberfithrt. Dieses Vorfiithren der Konstruktion, der
Gemachtheit, ermoglicht die fJberschreitung einer starren Mensch-Tier-Grenze,
die an die Sprachlichkeit des Menschen gebunden ist, die aber nie einfach, nie
leicht ist. Es ermoglicht das Erkunden ,dieser abgriindigen Grenze, dieser Ran-
dungen, dieser pluralen und mehrfach gefalteten Grenze“ (Derrida 2010a, 57) zwi-
schen Mensch und Tier, die Derrida ,,Limitrophie“ (Derrida 2006, 51) nennt und
fir den Philosophen zur Kernfrage seines Denkens wird. Derrida schreibt im
franzgsischen Originaltext von L’animal que donc je suis: ,la limitrophie, voila
donc le sujet. Non seulement parce qu’il s’agira de ce qui pousse et croit a la li-
mite, autour de la limite, en s’entretenant de la limite, mais de ce qui nourrit la
limite, la génére, 1’éléve et la complique“ (Derrida 2006, 51). Dieses Denken ist
auch bei Derrida nie unabhéngig von Sprache, was der Vordenker und ,Erfinder
der Dekonstruktion im Hinblick auf Tier-Mensch-Relationen zeigt: Denn das tren-
nende Moment zwischen Tier und Mensch liegt, so arbeitet Derrida es heraus, in
der Sprache des Menschen und der angenommenen Sprachlosigkeit des Tieres,
mit all seinen signifikanten, die gesamte philosophische Tradition durchziehen-
den Konsequenzen fiir eine Definition ,des Tieres‘ als Kontrastfolie fiir ,den Men-
schen‘ (vgl. Derrida 2006). Die eigentlich kontingente Grenze zwischen Tieren und
Menschen wird im westlichen Denken des Logozentrismus, von ,Aristoteles bis
Heidegger, von Descartes bis Kant, Lévinas und Lacan“ (Derrida 2010a, 52), norma-
tiv absolut gesetzt und spiegelt sich auch sprachlich, indem alle nicht-menschlichen

68 Auf dieses Nebulose komme ich im Zusammenhang mit Martins Text und Glissants Konzept
der ,Opazitat“ in Kapitel 4 noch einmal zurtick.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 115

Spezies in einem einzigen Wort (,Tier“) der Spezies Homo sapiens sapiens gegen-
ibergestellt werden: ,Les décisions interprétatives (dans toutes leurs conséquences,
métaphysiques, éthiques, juridiques, politiques, etc.) dépendent ainsi de ce qui se pré-
suppose dans le singulier général de ce mot, ,I'Animal® (Derrida 2006, 65). Denn an
die Sprachfahigkeit ist zugleich der logos und das Denken in der philosophischen
Tradition des Abendlandes gekntipft. Derrida fithrt um diese Kontingenz des Wortes
»Lier“ auch sprachlich zu verdeutlichen, den Neologismus animot® ein: ,Ecce animot.
Ni une espéce, ni un genre, ni un individu, c’est une irréductible multiplicité
vivante de mortels, et plutét qu'un double clone ou un mot-valise, une sorte d’hy-
bride monstrueux, une chimére attendant d’étre mise & mort par son Bellérophon*
(Derrida 2006, 65). Es sind die Worte, die Bezeichnungen und die sprachlichen Mar-
kierungen, in denen auch Gewalt steckt, wie bereits in der Spur des vorherigen Kapi-
tels gesehen. Derrida interessiert sich weniger fiir die Existenz der Grenze zwischen
Tier und Mensch, sondern fiir deren Beschaffenheit, wenn er fragt: ,Was sind die
Rénder einer Grenze, die wachst und sich vervielféltigt, indem sie sich mit Abgrund
nahrt?“ (Derrida 2010a, 57)

Der Erzéhltext von Mouawad lotet die Abgruinde der Grenze nicht nur poeto-
logisch tiber seiner tierlichen Erzdhlinstanzen, sondern auch auf Inhaltsebene
des Textes immer wieder aus. Denn auch hier geht es um die menschlichen und
tierlichen Abgriinde, um die Rédnder von Leben und Tod und der Gewalt, die
einer solchen dualistischen Grenzziehung inhdrent ist. Mit den sich aus einer den
Menschen als Erzédhler dezentrierenden Konzeption des Romans ergebenden Un-
sicherheiten spielt der Autor Mouawad. Denn der Thriller bezieht nicht zuletzt
auch dariber seine Spannung, dass sich die Leser:innen — wie Wahhch auch
selbst (vgl. Mouawad 2012, 474) — nie ganz sicher sind, wozu der menschliche Pro-
tagonist fahig ist und ob er am Ende nicht selbst der Mérder seiner Frau ist. Die
tierlichen Erzéhlperspektiven ermdglichen einen Blick auf das Treiben der Men-
schen, indem sie einerseits diese Welt distanzieren und den Leser:innen zugleich
ihre tierliche Perspektive ndherbringen. Als Leser:innen verfangt man sich aber
ebenso schnell in diesem multiperspektivischen, die Speziesgrenzen sprengenden

69 In diesem morphologischen Singular schwingt auf Franzésisch der phonetische Plural ,ani-
maux“ mit. Es enthdlt zugleich das franzdsische Wort fiir ,\Wort* (,mot*). Zum Teil wird ,animot*
mit , Tier-Wort“ tibersetzt, was allerdings das Wortspiel mit seiner Polylogik verschwinden lasst.
Der hervorragende Derrida-Ubersetzer Markus Sedlazeck, verzichtet aus guten Griinden in sei-
ner fiir den Passagen Verlag 2010 erschienenen Ubersetzung ins Deutsche darauf und lasst das
franzosische Original ,animot“ stehen (vgl. Derrida 2010a).

70 Derrida spielt hier auf den Helden Bellerophon in der griechische Mythologie an: Bellerophon
ist ein Held, der mit Hilfe seines gefliigelten Pferdes Pegasos die Chimaére totet.



116 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Netz der Bedeutungen und Beziehungen. Die Beziehungen zwischen Tieren und
Menschen im Erzdhltext selbst und den erzdhlenden Tieren und den Leser:innen
auflerhalb des Textes werden so verkompliziert.

Dieses Erzahlverfahren deutet sich bereits im Zitat aus dem Buch Jesaja an,
das als ein erstes Motto”* dem Erzahltext Anima (2012) vorangestellt ist: ,,/’ai mis
mes paroles dans ta bouche, ISAIE, 51-16“ (Mouawad 2012; Hervorhebungen im
Original). Das Zitat kann als Ankiindigung des Erzdhlverfahrens gelesen werden,
denn genau dies tut Mouawad, er legt — gottgleich, wie das Zitat nahelegt — Worte
in fremde und noch dazu nicht-menschliche Miinder.”* Soweit ist daran zunéchst
wenig Bemerkenswertes, entspricht dies doch einem gangigen Verfahren literari-
scher Textproduktion, inshesondere von Erzahltexten mit diversen Erzdhlinstan-
zen, die mit ihren meist von den Autor:innen abweichenden Stimmen eine Ge-
schichte entfalten. Nur sind es in Anima (2012) keine menschlichen Lebewesen,
sondern Tiere, denen der Autor des Buches Worter in die Mauler legt.

Die erzdhlenden Tiere werden in gewisser Weise ,animiert‘ und durch diese
Animation gleichzeitig dem Willen des menschlichen Autors unterworfen. Denn
obwohl der Autor den verschiedenen Tieren eine Stimme verleiht, ist es letztlich
ein menschlicher Autor, der den Erzdhltext schreibt. Das zutiefst paradoxe Ver-
héltnis zwischen Menschen und Tieren scheint also bereits im Motto des Ro-
mans auf. Der Akt des Erzdhlens wird zu einem doppelten Schépfungsakt, das
Schreiben als menschliche Praxis bietet den Erméglichungsraum fir tierliches
Sprechen.

Mit dieser Praxis des Schreibens, eines ,Worte-in-den-Mund-legens’, begrin-
det sich aber zugleich eine Hierarchie: Der menschliche Schriftsteller erméchtigt
sich — so legt das erste Zitat im Motto nahe — die Tiere zum Sprechen zu bringen.
Betrachtet man nur diesen Aspekt, wiirde man mit Elisabeth de Fontenay’® sagen,
dass Mouawad sich auf der Seite derjenigen bewegt, die die franzdsische Theore-

71 Das zweite Zitat, das wie ein Motto dem Roman vorangestellt ist, ist eine Passage aus Sophokles
Elektra, die in Kapitel 3.2.3 noch eine Rolle spielen wird: ,, 01t sont donc les foudres de Zeus, ol
est le soleil flamboyant, si, a la vue de pareils crimes, ils restent sans agir dans ’ombre?,
SOPHOCLE, Electre“ (Mouawad 2012).

72 Was der Schriftsteller wohl bewusst fiir das Motto des Romans weglésst, ist der zweite Teil
des Absatzes aus dem Buch Jesaja. In der deutschen Einheitstibersetzung heifit der vollstandige
Vers ,Ich habe dir meine Worte in den Mund gelegt, / im Schatten meiner Hand habe ich dich
verborgen, als ich den Himmel ausspannte und die Fundamente der Erde legte / und zu Zion
sagte: Du bist mein Volk.“ Jesaja, 51,16. Das Volk ist bei Jesaja ein rein menschliches Volk, wah-
rend es bei Mouawad, wie ich ausfiihren werde, eine Familie aus Tieren und Menschen sein
wird, die nach einer neuen Sprache suchen.

73 Auf Elisabeth de Fontenays Werk Le silence des bétes (1998) verweist Mouawad am Ende des
Buches selbst.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 117

tikerin als ,faux amis“ der Tiere bezeichnet. Sie differenziert zwischen zwei
Arten von Autor:innen:

[...] those who make beasts speak and those who speak about them. [...] On the side of mime-
sis, allegory and prosopopoeia, I place the ones who make beasts talk; on the side of diege-
sis, story, narration and description, the ones who speak about them. As for the first kind,
one is almost tempted to label them the faux amis [false friends] of animals, [...]. (Fontenay
2011, 18)

Da Mouawad sich in seinem Text der Stilfigur der Prosopopéie bedient und Tiere
sprechen lasst, scheint er nach de Fontenay der ersten Art anzugehoren, die fiir
die Philosophin ,falsche Freunde“ sind. Auf den zweiten Blick verkompliziert sich
die Antwort, da er, so eine erste These, die Tiere im Erzahltext durchaus als Lebe-
wesen mit ihren biologischen Eigenarten ernst nimmt. Uber den Blick und die
Perspektive der Tiere inszeniert er auch ein Wissen tber Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart, das die komplizierten Schichten der Limitrophie, der Facetten der
Grenze zwischen Tier und Mensch (Derrida 2006, 51 ff.), sichtbar werden lasst.
Mit Deleuze und Guattari werden in diesem ,Schreiben wie eine Ratte“ (Deleuze
und Guattari 1980, 293) Fluchtlinien erkennbar, die ein sich verdnderndes Tier-
Mensch-Verhdltnis in der Gegenwart eben nicht nur abbilden, sondern selbst pro-
duktiv (und politisch) in diese Relation eingreifen.

Der Titel Anima verweist bereits darauf, dass der Autor in seinem Roman
eben durch jene titelgebende Anima das Schicksal der Menschen an das Schick-
sal der Tiere kntpft. Dieses Leiden, als Leiden des Fleisches, scheint im eigent-
lich leeren Zentrum des Netzes zu stehen und Menschen und Tiere im Text zu
vereinen. Dabei geht es in diesem Text von Mouawad — dhnlich wie in Francis
Bacons Bildern — nicht um eine ,gefiihlvolle Identifizierung® (Deleuze 1995, 21)
mit dem Leid des jeweils (tierlichen oder menschlichen) Anderen, sondern um
ein Werden, das die Kategorien auflost: Ich versetze mich nicht in den anderen,
ich werde der andere, und das gilt wechselseitig: ,Der leidende Mensch ist Vieh,
das leidende Vieh ist Mensch. Das ist die Wirklichkeit des Werdens* (ebd., Her-
vorhebung M-A. S.). So wird der Mérder Welson Wolf Rooney zum Hund, ebenso
wie der Text-Hund Mason-Dixon Line als Anima des Protagonisten Teil von des-
sen (menschlicher) Seele wird.

3.2.2 Der literarische Text und Vielperspektivitat. Die Dezentrierung des
Menschen

Die Vielperspektivitat, die Wajdi Mouawad in Anima (2012) durch die unterschied-
lichen tierlichen Erzdhler:innen schafft, erméglicht es dem Autor, menschliche



118 —— 3 Tier-Werden heifRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

und tierliche Erfahrungen von Schmerz, Leid und Gewalt ins Zentrum seines Ro-
mans zu stellen. Bereits am Anfang des Textes steht die grausame Szene des Lust-
mordes an Léonie, der Frau des Protagonisten. Dieser Mord wird nach und nach
mit den Gewalterfahrungen der amerikanischen Ureinwohner, den Massakern
im libanesischen Biirgerkrieg und dem massenhaften Leiden unterschiedlicher
Tiere kurzgeschlossen. Mouawads Roman beginnt, genau wie Derridas einfluss-
reicher Text L’animal que donc je suis (2006), mit dem Blick einer Katze, die die
Szene beschreibt, in der der Protagonist Wahhch Debch seine ermordete Freun-
din Léonie zu Hause vorfindet:

Je ne peux pas dire combien de temps il est resté sans bouger, combien de temps est passé
avant qu’il n’aille s’agenouiller a ses c6tés. Je le voyais dans la lueur jaunatre des lampadai-
res extérieurs qui éclaboussaient, par taches, une partie du salon. Il a approché son visage
de son visage, chaque instant nous éloignait d’elle, Léonie était pale comme une étoile trop
lointaine, bleuie par les ténébres de la nuit. (Mouawad 2012, 14-15)

Ubersieht man beim ersten Lesen dieses Kapitels die Uberschrift, die die Er-
zahlinstanz in taxonomischer Manier auf Latein als ,FELIS SYLVESTRIS CATUS
CARTHUSIANORUM®“ (Mouawad 2012, 13), als Karthduser Katze ausweist, fallt
erst spat auf, dass die Erzdhlinstanz eine eher ungewohnte ist und es ein Haus-
tier ist, das hier spricht. Die Katze taucht nur in der Uberschrift auf, und das
,Kéitzische der Erzdhlinstanz offenbart sich nicht sofort. Als Leser:in erahnt
man erst im folgenden Absatz, dass eine nicht-menschliche Spezies die Ge-
schichte erzadhlt, wenn die Katze uiber die Menschen spricht und erzahlt wird,
wie sie den Tunfisch aus der Plastiktiite frisst und Wasser aus der Toilette
trinkt:

J’ai mangé le thon qui était dans le sac et bu I'eau des toilettes. Il y a eu la nuit puis le soleil
et encore la nuit puis des nuages et la pluie et encore la nuit et des oiseaux avant que la
porte ne soit fracassée et que des hommes, que je ne connaissais pas, ne viennent les
prendre et les emporter tous les deux. (Mouawad 2012, 15)

Beispiele fiir Erzdhltexte, die aus der Perspektive von Haustieren geschrieben
sind, gibt es zahlreiche, E.T.A Hoffmanns schon erwéhnter Kater Murr (Hoffmann
[1918] 2011) ist wohl eines der bekanntesten Beispiele seiner Art.”* Als nachste Er-
zahlstimmen folgen in Mouawads Roman nun aber weitere Spezies von A wie
Aedes Stegomyia, der Gelbfiebermiicke, bis V wie Vulpes vuplpes, dem Rotfuchs,
die ihren Blick auf den menschlichen Protagonisten werfen, ihn sehen, ihn be-

74 Frederike Middelhoff sieht darin eine Unterkategorie der Biografien und nennt diese Erzah-
lungen des Selbst aus der Perspektive von Tieren Autozoographie (vgl. Middelhoff 2020).



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 119

obachten, ihn fixieren und anblicken und tber die Menschen aus ihrer Perspek-
tive und mit einer eigenen Stimme erzihlen.”

3.2.2.1 Erzdhlen von oben, unten, hinten und vorne

Die Innenperspektive der erzahlenden Tiere, die in den ersten beiden Teilen’ als
innere Monologe der einzelnen Spezies erscheinen, wird zugleich zur AufSenper-
spektive auf den menschlichen Protagonisten Wahhch. Es sind nicht nur die eige-
nen tierlichen Stimmen, die das ungewohnliche Bestiarium und damit tber sich
und andere nicht-menschliche Tiere erzdhlen; Es sind eben auch die verschiede-
nen Text-Tiere, die iither den Homo sapiens sapiens berichten. Durch diese Erzdhl-
strategie findet innerdiegetisch auf formaler Ebene ein Rollentausch statt: Der
Mensch wird Objekt der Betrachtung der Tiere, die auf inhaltlicher Ebene wie-
derum ihre Beobachtungen tiber das Leben der Menschen mitteilen, wie z. B. die
Katze im ersten Kapitel:

Le monde est immobile tant que les humains se tiennent debout. C’est une loi innée, inscrite
dans mes genes. Voila pourquoi ma frayeur a été grande lorsque je I’ai vu a quatre pattes,
les mains a plat dans la flaque de son sang, penché vers la surface pour en boire la couleur.
Se relevant, il a regardé ses paumes et les a posées sur son propre visage. (Mouawad
2012, 15)

Das erzdhlende Tier nimmt den aufrechten Gang als distinguierendes Merkmal
zwischen Mensch und Tier wahr, und es verstort die Katze, als Wahhch auf allen
Vieren neben der toten Léonie verharrt. Denn sie erzdhlen mit tierlichen Stim-
men aus einer Gegenperspektive: der Perspektive der Tiere. Die gewdhlte Erzdhl-
strategie erinnert dabei stark an filmisches Erzdhlen, das iiber unterschiedliche
Kameraeinstellungen auch verschiedene Perspektiven ermoglicht. Im Falle des
Erzahltextes Anima (2012) verwirren diese unterschiedlichen Sichtweisen der tier-
lichen Erzédhler:innen und die verschiedenen Perspektiven der Tiere, die iiber,
unter, hinter und vor den Menschen sitzen, laufen und krabbeln - sie verunsi-
chern auch: Als Leser:in irrt man zunéchst mit diesen ungewohnten, tierlichen

75 Ich verwende zur Analyse den Begriff der Perspektive, wie ihn u.a. auch Ansgar Niinning
préagt und komme nur gelegentlich auf den von Genette eingefithrten Begriff der Fokalisierung
zuriick. Die Perspektive — als ein an das Sehen gebundener Begriff — erscheint mir als Analyseka-
tegorie passend, da Mouawads Text auch vom Sehen und Gesehenwerden und den verschiede-
nen Blickrichtungen zwischen tierlichen und menschlichen Figuren gepragt ist.

76 Auch der dritte Teil trdgt noch Ziige eines inneren Monologs aus der Sicht des Hundes
Mason-Dixon Line. Allerdings dndert sich der Tonfall der Erzdhlung leicht, der Hund und der
menschliche Protagonist Wahhch dhneln sich im Verlauf des dritten Teils immer mehr (vgl. Kapi-
tel 3.2.3 Stille Abgriinde).



120 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Perspektiven leicht orientierungslos durch den Text. Dieses ,Schreiben wie eine
Ratte“ (Deleuze und Guattari 1980, 293), das Mouawad in ein ,Schreiben aus der
Perspektive einer Ratte‘ wendet, tragt auch, wie oben bereits erwahnt, zur Verun-
sicherung iber die Motive der menschlichen Figuren bei: Es distanziert das Ge-
schehen — teilweise auch ganz rdumlich — wenn beispielsweise eine erzdhlende
Spinne aus ihrem Netz in einer Ecke des Raumes erzdhlt. Diese raumlich gegen-
iber einer menschlichen Perspektive verschobene Erzdhlperspektive von oben
oder unten bietet dann aber héufig eine genaue Innenperspektive. Wie in der fol-
genden Passage aus der Sicht einer Spinne wird diese Schreibstrategie in den ers-
ten Teilen des Romans in Form von inneren Monologen umgesetzt, was die in-
terne Fokalisierung einer nicht-menschlichen erzdhlenden Spezies noch weiter
radikalisiert:

Je me suis décentrée sur ma toile. Il a alors incliné la téte en ma direction et m’a regardée
comme §’il m’avait entendue bouger, comme s’il pouvait me parler, comme s’il comprenait
combien je le comprenais et qu’il voyait combien je le voyais. Il s’est relevé, il a tendu sa
main vers moj, il s’est approché, il a dit: Toi ! Jai dit: Moi ! Quelque chose d’humain est
venu m’effleurer et les ténébres m’ont envahie. Je me suis reculée et je me suis enfuie par
une fissure du mur pour le sortir de ma vue et retrouver 'obscurité profonde des arach-
nées, bien plus lumineuse, bien plus rassurante que cette nuit effroyable que je venais d’ent-
revoir et qui est, je le sais a présent, le propre des humains. (Mouawad 2012, 121-122)

Die Spinne sieht den Menschen nicht nur, sie erkennt ihn auch und antwortet
sogar. Dabei reflektiert die tierliche Erzdhlerin aus der Familie ,Tegenaria do-
mestica“ selbst die Unmoglichkeit des speziesiibergreifenden Sprechens mit
sprachlichen Mitteln, wenn es heifit: ,comme s’il pouvait me parler, comme s’il
comprenait ...“ (Mouawad 2012, 121). Ein echtes Verstandnis und die Mdglichkeit,
miteinander zu sprechen, wird zwar nicht verworfen, aber ebenso wenig als ge-
geben gesetzt.

Auf inhaltlicher Ebene ,dezentriert” sich auch das Spinnen-Ich in seinem
Netz, um der menschlichen Figur zu begegnen, bevor es sich wieder zurtick in
»die Dunkelheit der Spinnen“ fliichtet, die allerdings ,viel heller ist“ (Mouawad
2012, 122), als die ,den Menschen eigene“ (ebd.) Nacht, die der Spinne als grau-
same Birde erscheint. Die fehlende gemeinsame Sprache wird also nicht ver-
schwiegen, hindert aber auch nicht am Verstehen und fiihrt im Erzédhltext ganz
praktisch zu Kommunikation, Verstdndigung und sogar Verstdndnis. Mensch und
Spinne bertiihren sich im Textgeflecht. Die Grenzen zwischen Menschen und Tie-
ren scheinen in den tierlichen Erzdhler:innen durchléssig zu werden, wenngleich
sie auch nicht geleugnet werden. Es geht an diesen Textstellen um die poetologi-
sche Befragung der Beschaffenheit des Abgrundes zwischen Tieren und Men-
schen, der Limitrophie im Sinne Derridas (vgl. ders. 2006, 51f). Mouawad quert



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 121

durch das gewéhlte Erzdhlverfahren die Speziesgrenze, indem er tierliche Er-
zdhlinstanzen wéhlt. Der Mensch und die Spinne in der oben zitierten Passage
treten auf semantischer Ebene fiir einen Moment in einen Schwellenbereich ein,
in dem sie sich ,sehen’, bis ,etwas Menschliches (Mouawad 2012, 121) die Spinne
zum Ruckzug in ihr eigenes Gebiet veranlasst.

Es findet eine Subjekt-Werdung des Insekts tiber die eigene Benennung eines
sIchs® statt, dem sogleich ein ,Du“ gegentibergestellt wird. Gleichzeitig sind es die
menschlichen Figuren, die iiber das Erzdhlverfahren aus dem Spinnennetz he-
raus, dezentriert werden. Der menschliche Protagonist im Text erkennt das Spin-
nentier ebenso, wie das Insekt den Menschen Wahhch erkennt. Tierliches Sprach-
vermogen ruckt zugunsten eines gegenseitigen Erkennens in den Hintergrund,
die Seele, die Anima, die alle Lebewesen, auch die menschlichen Tiere haben,
wird im Erkennen betont. Es findet aber zugleich eine gefahrliche Uberschreitung
statt. Der Anthropologe Eduardo de Castro beschreibt solche Zusammentreffen
zwischen Tier und Mensch in seiner Studie zu indigenen Kulturen des Amazons
als ,kosmologische Deixis“:

He who responds to a ,you‘ spoken by a non-human accepts the condition of being its ,se-
cond person‘, and when assuming in his turn the position of ,I does so already as a non-
human. The canonical form of these supernatural encounters, then, consists in suddenly
finding out that the other is ,human’, that is, that it is the human, which automatically
dehumanizes and alienates the interlocutor and transforms him into a prey object, that is,
an animal. Only shamans, multinatural beings by definition and office, are always capable
of transiting the various perspectives, calling and being called ,you‘ by the animal subjec-
tivities and spirits without losing their condition as human subject. (Castro 1998, 483)"’

Folgt man dieser Annahme, erscheinen beide Figuren, die tierliche, wie die
menschliche, in einem Schwellenbereich, der die Grenze transzendiert. Es ist
dann auch ,cette nuit effroyable®, die die tierliche Erzahlinstanz in Wahhch er-
kennt und als ,,dem Menschen eigen® (vgl. Mouawad 2012, 122) beschreibt und sie
erschrocken zuriickweichen lasst. Die tierliche Erzéhlinstanz der Spinne zieht die
Leser:innen aufierhalb des Textes ins Vertrauen und lasst sie an ihrer tierlichen
Realitdt und ihren tierlichen Erkenntnissen iiber den menschlichen Protagonisten
teilhaben. Auch hier findet eine Uberschreitung der Tier-Mensch-Grenze iiber die
Grenzen des Erzédhltextes hinweg statt. Es wird eine Distanz zu den menschlichen
Figuren im Text bei gleichzeitiger Ndhe der (menschlichen) Rezipient:innen und
den tierlichen Erzédhler:innen erzeugt.

77 Auf diese besondere Konzeption von Tier-Mensch-Relationen, die mit dem Anthropologen
Descola als ,animistisch“ (Descola 2005, 221) bezeichnet werden kann, komme ich sehr ausfiihr-
lich in Kapitel 4 zurtick.



122 —— 3 Tier-Werden heit Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

3.2.2.2 Vielperspektivische Epistemologie

Ahnliches passiert in der Passage, die von einer Ratte erzihlt wird: ,Je I'ai vu se
retourner pour trouver peut-étre une réponse, mais il n’a trouvé que mon regard.
Je crois quil a reconnu en moi ce que j’ai reconnu en lui“ (Mouawad 2012, 46).
Der Text dient hier als Ort, in dem sich Text-Tier und menschliche Figur begegnen
konnen, sich erkennen (,reconnaitre“) kdnnen. Das ,Erkennen® funktioniert ganz
ohne gemeinsame Sprache und dieses gegenseitige Erkennen tberschreitet zu-
gleich die anthropologische Grenze.

Dieses (Tier-)Wissen entpuppt sich bei genauer Analyse auch als ein Wissen
iber das Leben der Menschen, das meist mit starker interner Fokalisierung insze-
niert wird, wie beispielsweise ,Rattus norvegicus®, die Wanderratte, es spéter im
Text erzahlt:

Je me suis méfié. Je n’aime pas les humains inquiets. Ils sont assis 'un en face d’autre. IIs
sont appuyés contre le mur et j’ai senti leurs pieds se poser sur le rebord du radiateur élec-
trique fixé & méme la plinthe et derriére lequel je me tiens caché. Je suis toujours la. Entre
le mur et le radiateur. Le platre est poreux. Il nous a suffi de peu d’efforts pour en venir a
bout. (Mouawad 2012, 161)

Die Katze, die zu Beginn des Romans auf das Geschehen blickt und davon erzéhlt,
,weif}* als Haustier andere Dinge als der Hausperling, der als darauffolgende Er-
zahlinstanz auftritt (vgl. Mouawad 2012, 16 f.) oder die oben zitierte Ratte, die wie-
derum iber ein ganz anderes Wissen zu verfligen scheint. Das Olfaktorische und
das Auditive tritt in den Vordergrund, wodurch ein Wissensvorsprung der Ratte
gegeniiber den héufig auf Verbalisierungen angewiesenen Menschen entsteht:
Obwohl die Ratte, anders als die Leser:innen, nicht weif}, was zuvor geschehen
ist, kann sie doch das Wesentliche, die fiir Sie bestehende Gefahr (,Je me
suis méfié“, Mouawad 2012, 161) riechen, wohingegen die von ihr beobachteten
Menschen keine Ahnung davon haben. Es wird ein UberLebenswissen (Ette 2004
und 2022) im Sinne Ettes, hier als ein Wissen der Tiere tiber die Menschen, das
ihr Uberleben sichert, aber auch als ein Wissen tiber das Leben der Tiere fiir die
Leser:innen lesbar und damit auch erfahrbar.

Die als Erzdhler:innen auftretenden Tiere haben jeweils ihre eigenen Per-
spektiven, die auf semantischer Ebene auch unterschiedlich vermittelt werden:
Die in dieser Passage erzdhlende Ratte schreibt sich als ,je“, als ,Ich“ und damit
als Subjekt in den Text ein, was Uber die Alliteration des ,je“ noch betont wird.
Gleichzeitig dreht sich in diesen nicht-menschlichen Perspektiven die Erkenntnis-
logik um. Bereits zu Beginn des Romans stellt ein Hund fest:

L’humain est un corridor étroit, il faut s’engager pour espérer le rencontrer. Il faut avancer
dans le noir, sentir les odeurs de tous les animaux morts, entendre le cris, les grincements
de dents et les pleurs. [...] Animal parmi les animaux, il ne souffrait pas encore. L’humain



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 123

est un corridor et tout humain pleure son ciel disparu. Un chien sait cela et c’est pour cela
que son affection pour I’humain est infinie. (Mouawad 2012, 149)

Der Mensch erscheint als dunkler, unergrindlicher Korridor, den der Hund aber
zu entschlusseln weifs. Eine rein menschliche Epistemologie wird durch das Er-
kennen erschiittert und dies 19st zugleich eine ontologische Krise aus: Wer ist
Mensch? Wer ist Tier? Was ist das Gemeinsame, was die Ratte oder der Hund und
Wahhch teilen? Bewegen wir uns nicht alle in einem Netz der gemeinsamen Be-
zlige und Bezogenheit? Hier wird implizit auch eine Antwort auf die Frage von
Nagel ,What is it like to be a bat?“ (ders. 1974) gegeben, denn der fiktive Hund
weifd ganz genau, wie es ist, ein Mensch zu sein. Mouawads Text wendet sich also
gegen die Auffassung Nagels, dass es grundsatzliche Erkenntnisschranken gibt
und wir uns nie die Erlebnisperspektive eines anderen Wesens erschlieflen kon-
nen. Denn Literatur vermag genau dieses. Uber die tierlichen und menschlichen
Figuren haben die Leser:innen Teil an diesem Experiment, denn ,Literatur ist
stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum® (Ette 2022b, 26) wie Ette mit
Fokus auf David Wagners Roman Leben (2013) schreibt, was aber durchaus auch
fur Mouawads Text beansprucht werden kann. Denn so schwer es auch sein mag,
sich mit einer Spinne als Erzdhlinstanz zu identifizieren, der Erzdhltext ermdg-
licht es uns doch iber die vielstimmigen unterschiedlichen Erzédhler:innen, le-
send, auch diese Perspektive einzunehmen. Die vermeintliche Stille der Tiere
flihrt zu einer vielperspektivischen Erkenntnis.

Empathie und ,Mit-Leiden‘ im gegenseitigen Erkennen des Anderen werden
eher evoziert als ein Abdriften in eine fantastische Erzdhlwelt, die die zunachst
hermetisch anmutende Anlage von Mouawads Roman auch vermuten lassen
konnte. Andere Perspektiven, die anderen Logiken folgen, werden poetologisch
erprobt und durch Mouawad &sthetisch radikalisiert. Die Wahrheit larmt nicht,
sondern ist still. Es sind die tierlichen Erzahler, die davon zeugen (vgl. hierzu
auch Messling 2019, 139).”®

In der zitierten Passage aus der Perspektive der Spinne ist es nicht, wie bei
Derrida (ders. 2006), der Blick eines Haustieres, das den meisten Menschen néher
ist, sondern der Blickwechsel zwischen dem menschlichen Protagonisten und einer
Spinne, der die Subjektwerdung des Tieres anstofst, das erzdhlende Tier aber zu-
gleich abstofit. Dennoch queren sich im Textgeflecht tierische und menschliche Lo-
giken. Die Wahrheit liegt im stillen Netz, das die erzdhlende Spinne — gemeinsam
mit anderen der Sprache beraubten Lebewesen — spinnt.

78 Messling hélt ganz Ahnliches zu L’Amour fest: ,Die groRe Not, die Sprache zuriickzugewin-
nen, Mensch zu sein, erzéhlt diese Geschichte L’Amour (Die Liebe) von Wajdi Mouawad.“



124 —— 3 Tier-Werden heift Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Die Blicke iiberschneiden sich, sie treffen sich auf halbem Weg zwischen
Mensch und Tier, und es entsteht ein Geflecht, in dem sich Animalitit und Asthetik
im Erzéhltext miteinander verschranken. Eine grenzen/lose Asthetik wird fassbar.
Die unterschiedlichen tierlichen Erzéhlstimmen mit ihren spezifischen Perspekti-
ven formen dieses rhizomatische Netz, das den eigentlichen vieldimensionalen und
ortlosen Schauplatz des Romans ausmacht und den Text selbst ,strickt’ und in wel-
chem man sich als Leser:in nur allzu leicht selbst verstrickt.”” Die Speziesgrenze
wird, wie in der oben zitierten Passage, nicht negiert, sondern in ihrer Konstruk-
tion sichtbar befragt und erst iiber die Sichtbarmachung tiberschreitbar und multi-
dimensional in alle Richtungen durchldssig.

Dabei ist es immer wieder der Blick, das Sehen und gesehen werden, das eine
grofe Rolle spielt. ,L’animal nous regarde, nous sommes nus devant lui. Et penser
commence peut-étre 1a“ (Derrida 2006, 50), wie Derrida auf Franzdsisch wunder-
bar doppeldeutig schreibt. Das Tier blickt uns an und es geht uns an, dort beginnt
Denken, nicht allein in der Sprache. In diesem Sich-Anblicken liegt bei Derrida
auch eine implizite ethische Aufforderung dazu, sich auch anblicken zu lassen
(vgl. Derrida 2006, 27 f.), den Blick des Tieres ernst zu nehmen und zuzulassen,
dass dieser Blick das Denken verandert.

So blicken die unterschiedlichen Tiere in Mouawads Roman auf die menschli-
chen Figuren: Sie sehen (voir), betrachten (regarder, contempler), beobachten
(observer), priifen (scruter) und fixieren (fixer) sie. Und Wahhch Debch erwidert
den Blick, wie ,,Equus Caballus II ein Hauspferd, erzahlt: ,Je percois par inter-
mittence le visage de I’'homme. Il me fixe. Des bétes s’agitent. ’homme se met a
siffler. Cela nous calme“ (Mouawad 2012, 261). Dabei sind es, wie oben bereits
deutlich geworden ist, aber keineswegs nur Sdugetiere oder Haustiere, die den
Menschen nicht nur biologisch ndher sind als beispielsweise Insekten. Wie das
Pferd, das fiir den Protagonisten eine besondere Rolle spielt, ist es auch eine Ho-
nigbiene, die von der menschlichen Figur fixiert wird:

La téte de ’homme pivote autour de son cou. Ses yeux se baissent et me fixent. Je recule
pour pénétrer plus profondément sous le col. Il le souleve. Il me présente son doigt. Je
grimpe sur le gras de la peau. Il y a une odeur d’animaux morts depuis longtemps. [...] Me
voici en équilibre sur le rebord ébréché de son ongle, entre leurs regards, juste au-dessus de
Panneau tombé sur la table. La reine ouvre la bouche et articule les sons qui en sortent.

79 In Anima (2012) fehlt die Text-Bild-Beziehung, die fiir das Genre der Bestiarien kennzeichnend
ist, fast vollstdndig. Lediglich eine Illustration von Mason-Dixon Line ist in diesem Bestiarium zu
finden, das ganz auf Sprache und Text setzt. Dennoch spielt im Erzdhltext das Sehen immer wie-
der eine entscheidende Rolle: Beziiglich der dsthetischen Verfahrensweise kdnnte man sagen,
dass Mouawad das Visuelle der Bestiarien iiber die Betonung und Relevanz des Wortfeldes
,sehen‘ in den Text selbst verlagert, wie ich es hier weiter erklarend ausfiihre.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 125

— Les abeilles portent 'ame des morts. (Mouawad 2012, 249-250)

Hiufig erkennen die Text-Tiere eine Ahnlichkeit zu sich selbst in Wahhch wie
Derrida umgekehrt, als er nackt von seiner Katze angeblickt wird, eine Ahnlich-
keit zu sich erkennt und aufgrund dieser Erfahrung den Logozentrismus®® des
westlichen Denkens hinterfragt (vgl. ders. 2006). Zugleich wird hier auch ein an-
deres Wissen tiber Tier-Mensch-Relationen vermittelt, wenn gesagt wird, dass die
Bienen die Seelen der Verstorbenen transportieren (vgl. Mouawad 2012, 250).
Diese Art und Weise sich in Relation zu nicht-menschlichen Lebewesen zu setzten,
kann nach dem Anthropologen Descola als besonderer ,Identifikationsmodus“
(ders. 2005, 204) beschrieben werden (vgl. Descola 2005, 221 ff.). Wéhrend der Titel
des Romans Anima (2012) eher nahelegt, es handele sich bei den in der Fiktion von
Mouawad erzdhlten Vorstellungen von Tier-Mensch-Relationen um Animismus,
wirden Anthropolog:innen in vielen der erzdhlten Formen sich in Beziehung zu
setzen, eher von Totemismus (vgl. Descola 2005, 221 ff.) sprechen. Die in der zitier-
ten Passage prasente Vorstellung, die Bienen wiirden die Seelen der Verstorbenen
transportieren, lasst eine Zuordnung zu beiden Modi zu8

Im Erzéhltext fithrt das sich-Anblicken und gegenseitige Fixieren zu einem
Erkennen des Anderen, tierlichen Subjekts, das von den erzdhlenden Tieren im
Text auch wahrgenommen wird. Es fiihrt zur Wahrheit der Geschichte, die Mouawad
erzahlt. Sie fiihlen sich gesehen und — mit allen ethischen Implikationen — erkannt
und erkennen umgekehrt den Menschen, wie hier in der Perspektive des Schimpansen,
des ,Pan troglodytes“ erzahlt:

C'est béte, un ,singe‘ ca ne sait pas qu'une ame immortelle ’habite ! Cest vrai. J’avoue. Je ne
sais pas 'immortalité de mon ame. Et alors ? Quelle différence puisque, observant ces hom-
mes tels que je les observe, je me demande parfois s’ils le savent plus que mois. (Mouawad
2012, 130)

Eine Epistemologie, die alle Lebewesen einbezieht, wird lesbar gemacht, wenn
das Erkennen in der erzidhlten Welt nicht mehr als etwas dem menschlichen Tier
Vorbehaltenes, sondern als etwas von menschlichen und nicht-menschlichen Tie-
ren im Sich-Anblicken Geteiltes erzdhlt wird. Die Frage nach einer unsterblichen

80 Derrida entwickelt seine Kritik am Logozentrismus zuerst in seinem 1967 erschienen Buch
De la grammatologie. Eine Préazisierung und Scharfung seiner Kritik hinsichtlich Tier-Mensch-
Dualismen erfolgt dann ausfiihrlich in einem Seminar in Cerisy und dem daraus entstandenen,
erst posthum verdffentlichten Werk L’animal que donc je suis — a suivre (2006).

81 Anders als die nichste Spur, dem Text Croire aux fauves (2019) der Anthropologin Nastassja
Martin, ist Anima (2012) kein, im Sinne der Wissenschaftsdisziplin, anthropologisch genauer Text
und der Fokus des Autors Mouawad ist eindeutig ein anderer, wie ich in meiner Analyse zeigen
werde.



126 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

Seele ist den erzdhlenden Tieren vollig gleichgiiltig und wird als unwichtig darge-
stellt.

Dies funktioniert nur, weil Mouawads Erzahltext die Tiere als Lebewesen
ernst nimmt und sie nicht nur rein topologisch als Sprachrohr verwendet. Der
Autor hort ihnen zu, wie auch die Leser:innen und der menschliche Protagonist
ihnen zuhort. Das Zusehen und das Zuhéren queren sich so in den tierlichen Er-
zahlperspektiven mit ihren eigenen Stimmen in den ersten drei Teilen des Ro-
mans. Kari Driscoll schreibt im Vorwort zu What is zoopoetics? (ders. 2018) ,[...]
we might say that zoopoetics involves not only seeing but also precisely this atten-
tive listening — a practice of ,listening otherwise* (cf. Driscoll 2017) — to the animal
in order to recover something that has been forgotten or repressed” (ebd., 3). Er
erganzt Derridas Aufforderung, sich dem Blick des Tieres auszusetzen, um das
Zuhoren (vgl. Driscoll 2017). Bezogen auf Mouawads Erzdhltext wird dieses auf-
merksame Zuhoren sowohl in der erzdhlten Welt inszeniert als auch aufderhalb
der Diegese den Leser:innen abverlangt: Wollen wir als Leser:innen der Ge-
schichte folgen, miissen wir den unterschiedlichen tierlichen Stimmen zuhéren.
Die Stille der Tiere, die gegen alle Sprachlosigkeit anerzahlen, bezeugt die Wahr-
heit der erzédhlten Geschichte.

Mouawad fihrt uns ein radikales Erzdhlen vor, das die Beziehungen zwi-
schen Mensch und Tier wie in einem Laborversuch iiber das Lesen erfahrbar
macht — ohne sie festzustellen, ohne iiber sie zu entscheiden. Es entspinnt sich
ein Netz aus unterschiedlichen Stimmen, mit ihren Geschichten, die fast alle Ge-
schichten des Leidens sind.

Empathie als ,Mit-Leiden“ (Deleuze 1981, 21)%2 scheint im eigentlich leeren
Zentrum des Netzes zu stehen und Menschen und Tiere im Text zu vereinen. Da-
rauf verweist auch Derrida, wenn er an Benthams berithmte Fufinote erinnert.
Mit Derrida geht es nicht allein darum, ob Tiere leiden konnen, sondern ob wir
Menschen ihnen dieses Leiden iiberhaupt zugestehen:

Pouvoir souffrir n’est plus un pouvoir, c’est une possibilité sans pouvoir, une possibilité de
Iimpossible. La se loge, comme la facon la plus radicale de penser la finitude que nous par-
tageons avec les animaux, la mortalité qui appartient a la finitude méme de la vie, a 'expé-
rience de la compassion, a la possibilité de partager la possibilité de cet impouvoir, la possi-
bilité de cette impossibilité, I’angoisse de cette vulnérabilité et la vulnérabilité de cette
angoisse. (Derrida 2006, 49)

82 Wie Deleuze in seinem Buch zu Francis Bacon ausfiihrt, legt Mouawads Roman auch nicht
das Erbarmen mit den Tieren nahe, sondern es geht um ein wortwortlich gemeintes Mit-Leiden,
das die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier im Begriff des Fleisches hinféllig macht:
,Bacon sagt nicht ,Erbarmen mit den Tieren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist blof3es
Fleisch“ (Deleuze 1981, 21).



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 127

Anima (2012) lasst wenig Zweifel an der Moglichkeit des Leidens, die Derrida zu-
gleich als Méglichkeit der Machtlosigkeit fasst. Das Mit-Leiden steht nicht nur in-
haltlich im Zentrum des Romans, sondern wird tber das eingesetzte poetologi-
sche Verfahren (der unterschiedlichen nicht-menschlichen und menschlichen
Erzahlinstanzen mit ihren eigenen Perspektiven) auch fiir die Leser:innen erfahr-
bar: Indem die Erzdhlinstanzen héufig nicht-menschliche Tiere sind, konnen die
menschlichen Leser:innen fiir den Augenblick des Lesens deren Perspektive tiber-
nehmen und sich so in sie hineinversetzen. Es findet eine Entgrenzung der an-
thropozentrischen Perspektive statt, die den Dualismus dekonstruiert.

Dabei driften die tierlichen Figuren eben nicht in eine rein fantastische oder
psychologisierte Welt ab, wie der Titel Anima des Buches vermuten lassen konnte.
Sie konnen als ,,diegetische Tiere“ (Borgards 2012, 89) durchaus in Beziehung zu
einer auflertextuellen Wirklichkeit und Tieren mit ihren biologischen Spezifika
gesetzt werden. Alle unterschiedlichen Spezies, die erzdhlend in den ersten drei
Teilen auftreten, haben je eine ganz eigene Erzahlstimme und eine eigene Per-
spektive: Die Haussperlinge sehen die Dinge anders als die Katze, sie nehmen
eine Vogelperspektive ein:

Deux jours durant il n’a pas quitté le lit dans lequel on l'avait couché. Se levait-il, la nuit
venue, pour arpenter I'espace de sa chambre, en proie a son chagrin ? Notre nature, liée au
mouvement diurne de I’existence, nous interdit de l'affirmer avec certitude malgré I'atten-
tion portée & son égard par 'ensemble de notre bande. Depuis son arrivée, une vigile im-
provisée s’est organisée parmi nous, les uns relevant les autres dans undo va-et-vient inces-
sant entre nos différents lieux de repos et le rebord extérieur de sa fenétre, [...]. (Mouawad
2012, 16)

Die Spatzen treten, wie es fur ihre Art typisch ist, im Schwarm auf. Sie wachen
uber die menschliche Figur im Krankenhaus. Die Honigbiene, die in der oben zi-
tierten Passage erzahlt, legt ebenso ihre eigenen Mafdstdbe an die Welt der Men-
schen an und beschreibt die Imkerin als ,Konigin“ (Mouawad 2012, 250). Das
~Piepsen® (Deleuze und Guattari 1975, 19), das bei Deleuze und Guattari der Laut
ist, den Kafkas Gregor Samsa hervorbringt, ist in Mouawads Erzéahltext ebenso
,Fluchtlinie“ (Deleuze und Guattari 1975, 24) und in der Fiktion des Schriftstellers
zundchst auch ganz konzeptuell Deterritorialisierung der menschlichen Sprache.
Der Bezug von Mouawad zu Gregor Samsa kommt nicht von ungefahr: Wie Charlotte
Farcet in ihrem Nachwort zu Le sang de promesse I von Mouawad schreibt, hat sich
der Autor von Anima (2012) in seiner Jugend mit dieser Figur Kafkas identifiziert
(vgl. Farcet 2009, 154).8 Das Piepsen, Wiehern, Summen, Bellen und Miauen der un-

83 Darauf weist auch Messling in seiner ausfiihrlichen Auseinandersetzung mit Mouawads dra-
matischem Werk hin (vgl. Messling 2019, 145).



128 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

terschiedlichen tierlichen Erzdhler:innen dezentriert die menschliche Sprache und
verschiebt die Perspektive. Die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a) wird
dadurch poetologisch problematisiert, denn das, was eigentlich nur larmendes
Tier ist, spricht.

3.2.2.3 Gegenperspektive, oder Hund-Werden heil3t Mensch-Werden

Wiéhrend insbesondere die verschiedenen erzdhlenden Tiere in den ersten bei-
den Teilen des Romans uber ihre Position als Erzahler:innen das Geschehen eher
distanzieren und die Erzdhlung zu einem ortlosen Portrét der Hauptfigur werden
lassen, ndhert der hiindische Erzédhler ab dem dritten Teil ,III CANIS LUPUS
LUPUS“ (Mouawad 2012, 329-468) die diegetische Welt den Leser:innen wieder
an. Die erzédhlte Welt wird ab diesem Abschnitt, entgegen der Logik der ersten
beide Teile, wieder im euklidischen Raum verortet. Im dritten Teil wird der
Roman so zu einem Roadmovie, der die Familiengeschichte des Protagonisten er-
kundet und zugleich die eines Hund-Werdens als Mensch-Werden erzahlt. Der
hiindische Erzdhler und die menschliche Romanfigur werden zugleich immer
mehr eins; die Grenze zwischen Hund und Mensch verschwimmt zusehends,
beide werden Fleisch, wie Deleuze zu Francis Bacon schreibt (vgl. Deleuze 1981,
21). Die Bewegung der Figuren im Raum scheint nun nicht mehr so sprunghaft,
wie durch die diversen, stindig wechselnden Perspektiven auf die menschliche
Figur in den ersten beiden Teilen, sondern scheint zielgerichteter. Der erzahlende
Hund fiihrt in diesem dritten Teil als einzige Erzahlinstanz durch verschiedene,
in den Uberschriften benannte Stationen. Die Suche nach dem Mérder Léonies
steht nun auch nicht mehr im Vordergrund, sondern die Familiengeschichte des
Protagonisten, die eine Geschichte der Grausamkeit ist, in die Menschen und
Tiere im Roman gleichermafSen verstrickt sind, soll zumindest fiir den Protagonis-
ten ein Ende finden. Der zielgerichtetere Erzéhlfluss wird vor allem in den Uber-
schriften deutlich, die sich im dritten Teil des Romans dndern: Nicht mehr die la-
teinischen Namen der Tiere, die jeweils erzdhlen, dienen als Uberschriften,
sondern die Orte, an denen sich die Handlung abspielt. Diese Ortsnamen werden
zugleich zumindest teilweise zu sprechenden Namen und geben Hinweise auf das
erzahlte Geschehen. In ,BLOODY VALLEY“ (Mouawad 2012, 380) begegnen der er-
zéhlende Hund und der Protagonist beispielsweise Leuten, die blutige Hunde-
kampfe veranstalten, oder in ,LAST CHANCE, COLORADO“ (ebd., 417) begegnen
der Hund und Wahhch einer Harvard-Professorin, die seine letzte Chance zu sein
scheint, sein dunkles Familiengeheimnis zu liften. Er wendet sich dem Hund zu:
»11 est sorti de la cabine, il s’est assis par terre, il a pris ma téte entre ses mains,
il m’a regardé dans les yeux: ,Je ne sais pas pourquoi, mais je vais bientdt avoir
besoin de toi ... ‘J’ai grogné“ (ebhd.).



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 129

Diese deutliche Verortung der Handlung durch die sprechenden Namen der
Orte, an denen das Erzdhlte stattfindet, pragen den gesamten III. Teil des Textes.
So erfahrt Wahhch Debch in ,PARADISE HILL“ (Mouawad 2012, 449), dass sein
Adoptivvater in Wirklichkeit kein Sanitater ist, wie in der Familie erzahlt wird,
sondern ein Kriegsverbrecher. Der paradiesische Hiigel entpuppt sich als Ort, an
dem von der Hoélle des Krieges im Libanon erzéahlt wird.

Was macht den Menschen in Mouawads Roman also zum Menschen und das Tier
zum Tier? ,Anatomie der Menschen. Zweibeiner. Homo sapiens sapiens. Die
Hénde frei, um Gréueltaten zu begehen“ (Mouawad 2012, 380), lasst der Autor
den hiindischen Erzdhler ,CANIS LUPUS LUPUS“ (ders., 291) feststellen. Hier
taucht ein Motiv auf, das stark an eine der meistzitierten Passagen aus Kafkas
Forschungen eines Hundes (1931) erinnert, in der der hiindische Erzdhler Hunde
auf zwei Beinen sieht und davon sichtlich abgestofSen ist:

Diese Hunde hier vergingen sich gegen das Gesetz. Mochten es noch so grofie Zauberer sein,
das Gesetz galt auch fiir sie, das verstand ich Kind schon ganz genau. Und ich merkte von
da aus noch mehr. Sie hatten wirklich Grund zu schweigen, vorausgesetzt, daf$ sie aus
Schuldgefiihl schwiegen. Denn wie fiihrten sie sich auf, vor lauter Musik hatte ich es bisher
nicht bemerkt, sie hatten ja alle Scham von sich geworfen, die elenden taten das gleichzeitig
Léacherlichste und Unansténdigste, sie gingen aufrecht auf den Hinterbeinen. Pfui Teufel!
(Kafka 1931, 163)

Der Verweis auf das Gesetz erscheint auch wieder bei Mouawad in der oben zi-
tierten Passage aus der Sicht der Karthduser Katze ganz zu Beginn der Erzdhlung
(vgl. Mouawad 2012, 15). Die Evolution des Menschen als Zweibeiner wird bei
Mouawad von der hiindischen Erzdhlstimme mit eingeblendet und aus dieser
Perspektive beleuchtet. Ein géngiges Kriterium — der aufrechte Gang —, das als
evolutiondrer Vorteil gegeniiber Tieren gedeutet wird und die Begriindung fiir
eine Uberlegenheit des Menschen ist, wird vom erzihlenden Tier in Frage gestellt.
Der aufrechte Gang erscheint aus der Sicht des Tieres nicht der Grundstein fiir
die Ausbildung von Vernunft und Kultur, sondern als Grundlage fiir die Aus-
iibung von Gewalt zu sein. Theorien, die eine Uberlegenheit des Menschen gegen-
uber Tieren aufgrund des aufrechten Gangs behaupten, werden in Mouawads
Roman so durch die Perspektive der tierlichen Erzdhlstimmen deutlich. Die ,Ana-
tomie des Menschen“ (Mouawad 2012, 380) wird nicht zum Ursprung fiir Kultur,
sondern zum Ursprung der Grausamkeit. Diese erscheint in der Sichtweise des
erzahlenden Hundes als anthropologische Konstante.

Die Distanz zwischen der Erzdhlperspektive und den Leser:innen verkirzt
sich, wie oben bereits angedeutet, in diesem vorletzten Teil des Textes durch die
Perspektive des Hundes. Dies lésst sich durch zwei Dinge erkléren: Zum einen
scheinen Hunde als die beliebtesten Haustiere des globalen Nordens dem Men-



130 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

schen néher zu sein, als beispielsweise die Perspektive von Vogeln oder Spinnen.
Haraway bescheinigt Hunden und Menschen sogar eine ,co-evolution“ (Haraway
2003, 4), die beide Spezies gleichermafsen pragte und formte. Der Hund wére
ohne den Menschen wohl nicht das, was er ist, aber umgekehrt pragte auch das
Zusammenleben mit Hunden die Menschen.®* Zum anderen treten insbesondere
der erzdhlende Hund Mason-Dixon Line und die menschliche Figur auf inhaltli-
cher Ebene in eine enge Beziehung zueinander, in der sich beide einander bis zur
Unkenntlichkeit anndhern. Text-Hund und menschliche Figur transzendieren die
yligne poreuses qui séparent les humains des bétes“ (Mouawad 2012, 357) indem
sie sich einander anndhern und in ein gemeinsames ,Werden“ (Deleuze und
Guattari 1975 und 1980) eintreten. Die Handlungsmotive und Beweggriinde von
Wahhch werden durch den hiindischen Erzédhler auch fiir die Leser:innen ver-
standlicher:

J’ai fait un pas et je suis sorti de 'ombre. Il m’a regardé, je I'ai regardé, j’ai senti sa peur a
Porée de son cou. Je me suis approché. Mon museau a frolé ses levres, j’ai humé I'odeur des
animaux morts et, dans I'arc opaque de ses yeux, j’ai apercu mon reflet. Il a incliné la téte,
j’ai appuyé mon front contre son front et j’ai 1ié ma vie a la sienne. (Mouawad 2012, 332)

Im sich austauschenden Blick, als Blick auch in den Abgrund der Seele, werden
Mensch und Tier immer mehr eins. Das Animalische erscheint in diesem mensch-
lichen Protagonisten nicht dualistisch dem Menschlichen gegentiber gestellt zu
sein, sondern steht in Anima (2012) ab dem dritten Teil des Romans zunéchst als
Tier in Gestalt des Hundes daneben. Tierlicher Erzdhler und menschlicher Prota-
gonist teilen die gleiche ,Anima‘ und blicken in denselben Abgrund. Gemeinsam
mit dem hiindischen Erzéhler, der erst nach dem Kampf des Protagonisten mit
dem mutmafilichen Morder seiner Frau Léonie auftaucht, werden die Grenzen
yjenseits des sogenannten menschlichen Randes“ (Derrida 2010a, 57), die ,intim
und abgrindig zugleich“ (ebd., 58) sind, ausgelotet.

Dabei ist dieses Tier-Werden, das in den ersten beiden Teilen noch konzeptu-
ell tiber die unterschiedlichen Erzdhlinstanzen durchgespielt wird, im Erzédhltext
zundchst auch im dritten Teil nicht ganz klar definiert. Das konzeptuelle Tier-
Werden der Leser:innen uber die gewdahlte Erzdhlperspektive wird nun zwar
auch auf Ebene der Diegese gespiegelt, in der sich die menschliche Figur und der
Hund immer mehr anndhern. Es bleibt aber zum Beispiel zundchst unklar, wel-
che Figuren miteinander in ein gemeinsames ,Werden“ (Deleuze und Guattari

84 Als ,companion species“ (Haraway 2003) par excellence tauchen Hunde in grofier Anzahl in
Erzédhltexten auf und spielen gegeniiber anderen Tieren iiberdurchschnittlich oft tragende Rol-
len.



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 131

1980, 284 ff.) ibergehen. Offen bleibt lange, ob es nicht Rooney ist, der erst spét in
der Erzdhlung klar als Mérder der Frau des Protagonisten identifiziert wird, der
letztlich zum Hund geworden ist. Von dieser Unsicherheit erzahlt der menschli-
che Protagonist Wahhch bei einem Treffen in der Bar ,The Mason-Dixon Line“
Mouawad 2012, 339) selbst: ,— Quand j’ai ouvert les yeux, a la place il y avait ce
chien ... ce chien énorme ... [...] Comme si Rooney était devenue ce chien, sa vrai
nature ... chien sauvage“. (Mouawad 2012, 345) Menschen und Tiere, ,Tierliches“
und ,Menschliches“ deformieren sich aber deutlich gegenseitig, werden einander
dhnlich und die Grenze 16st sich zunehmend auf, wie auch der erzdhlende Hund
auf inhaltlicher Ebene im Unterkapitel ,PROTECTION, KANSAS“ feststellt: ,In-
secte, oiseau, chien et humain ont par moments plus a voir I'un avec l'autre que
chacun avec ses propres semblables. Wahhch et Winona étaient mes semblables®
(Mouawad 2012, 405).

Ahnlich wie das Tier-Werden als Schreibhaltung bei Deleuze und Guattari
(dies. 1980, 284-380), ist auch das Hund-Werden des Menschen, bzw. das Mensch-
Werden des erzidhlenden Hundes, bei Mouawad eine Form des ,Minoritér-
Werdens“ (Deleuze und Guattari 1980, 356 ff.). Dies bedeutet fiir Deleuze und
Guattari, die von der Représentation vorgegebenen Wege zu verlassen und sich
einem kontinuierlichen Werden anzuvertrauen. In dhnlicher Weise verfahrt
auch Mouawad in seinem Erzadhltext. Kontinuierlich werden die Leser:innen mit
tierlichen Perspektiven konfrontiert, wodurch das Minoritdr-Werden erfahrbar
und lesbar wird, bis Mensch und Tier schliefdlich im dritten Teil in eine ,zone
d’indiscernabilité“ (Deleuze und Guattari 1980, 343), eine ,,Zone der Ununter-
scheidbarkeit“® eintreten: sie handeln als eine einzige Anima. Der in diesem
Teil erzédhlende Hund hat eine besondere Stellung inne: Als Erzdhlinstanz ist er
Vermittler zwischen den Leser:innen und erzadhlter Geschichte, aber auch zwi-
schen menschlicher und tierlicher Perspektive. Zugleich nimmt er auch, wie
oben beschrieben, innerhalb der erzdhlten Welt eine vermittelnde Position zwi-
schen Tier und Mensch ein.

3.2.2.4 Mason-Dixon Line als Fluchtlinie

Der Hund mit dem sprechenden Namen ,,Mason-Dixon Line“ (Mouawad 2012, 358)
wird zu einer Schwellenfigur, die weder Mensch noch Tier, sondern beides zu-
gleich und nichts von beidem zu sein scheint. Er wandelt auf dem dunklen Korri-

85 Die Zone der Ununterscheidbarkeit, die Deleuze und Guattari in Mille plateaux (1980) skizzie-
ren, ist abzugrenzen von ihrer Reformulierung durch Giorgio Agamben. Die Ansétze von Deleuze
und Guattari und Agamben treffen sich allerdings in der Uberlegung, Offnungen im Diskurs neu
zu verorten und ihnen eine andere, minoritare Funktion zu schaffen (vgl. auch Agamben 2003).



132 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

dor, der der Mensch ist, wie er selbst feststellt: ,L’humaine est un corridor étroit,
il faut s’engager pour espérer le rencontrer (Mouawad 2012, 149). Er ist die ei-
gentliche Fluchtlinie, die Deleuze und Guattari fiir eine littérature mineure (1975)
als kennzeichnend ansehen:

La ligne de fuite fait partie de la machine. A I'intérieur ou a I'extérieur, I’animal fait partie
de la machine-terrier. Le probleme: pas du tout étre libre, mais trouver une issue, ou hien
une entrée, ou bien un coté, un couloir, une adjacence, etc. Peut-étre faut-il tenir compte de
plusieurs facteurs : 'unité purement apparente de la machine, la maniere dont les hommes
sont eux-mémes des pieces de la machine, la position du désir (homme ou animal) par rap-
port a elle. (Deleuze und Guattari 1975, 15)

Es gibt kein ,auflerhalb der Problematik’, der ,Maschine“ wie Deleuze und
Guattari schreiben, aber dennoch Ausgénge oder Eingange, ,Fluchtlinien“ (ebd.).
Als eine solche Linie kann der erzdhlende Hund in Mouawads Roman gelesen
werden. Auch sein Name deutet seine Position bereits an: Die Mason-Dixon-Line
ist die historische, geographische Line, welche die Nordstaaten der USA von den
Siidstaaten trennte und damit auch die Staaten, in denen die Sklaverei verboten
wurde (Nordstaaten) von jenen, in denen die Sklaverei noch erlaubt war (Std-
staaten). Bis heute ist sie auch eine bedeutende ideologische Demarkationsline
fiir die USA. Der in Nordamerika immer noch prédsente Rassismus wird tiber den
Namen des Hundes also implizit adressiert. Humbert, der Wahhch hilft, gibt dem
Hund seinen Namen:

[...] Humbert s’est mis a parler de la mort, de cette ligne ou tout s’efface, et de la guerre,
cette ligne ou tout se déchire. I1 a parlé des lignes poreuses qui séparent les humains des
bétes et des lignes qui sillonnent les visages des vivants. Il a paré des lignes qui nous font et
nous défont, rides, traits, limites, frontiéres, démarcations. Il a parlé des lignes qui nous sau-
vent, conductrices, électriques, musicales, et il parlé de celles qui nous manquent, ces lignes
blanches disparues au tracé de nos routes, ces lignes invisibles a nos ames égarées au fond
de leurs labyrinthe. [...] et je voudrais aussi te parler de la ligne que tu partes sur ta figure,
cette balafre qui sépare ton visage comme celle qui, ici méme, il y a plus d’un siecle, a sé-
paré ce pays entre le nord et le sud, faisant couler le sang de toute une jeunesse, et puisque
le bar ol l'on s’est rencontrés portait le nom de cette ligne de démarcation, je donne a ton
chien le nom de Mason-Dixon Line. (Mouawad 2012, 357-358)

In dieser Schlisselszene werden in stark verdichteter Form alle Bedeutungen der
Fluchtlinie angesprochen. Der Hund erscheint als Fluchtlinie zwischen Mensch
und Tier, zwischen Leben und Tod, zwischen Zukunft und Vergangenheit. Er ist
Eingang in die Geschichte des Protagonisten und Ausgang aus der Geschichte der
Gewalt.

Aber auch dem menschlichen Protagonisten ist Gewalt tiber seinen Namen
eingeschrieben. Die Grausamkeit begleitet ihn, bewusst oder unbewusst, sein



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 133

Leben lang und wird Teil seiner Identitdt. Davon zeugt der Namen Wahhch
Debch, den ihm sein Adoptivvater gegeben hat, der sich als grausamer Mérder
entpuppt, der auch fiir die Ermordung von Wahhchs biologischen Eltern verant-
wortlich ist: ,Wahhch signifie plutét Monstrueux. C’est un prénom d’autant plus
étrange que Debch signifie Brutal ...“ (Mouawad 2012, 423) Wahhch bedeutet nicht
nur ,wild“, sondern auch ,monstrés“ und sein Nachname Debch ,grausam¢, wie
der Protagonist erfahren muss. Im Namen spiegelt sich die Biirde des Uberleben-
den eines grausamen Massakers. Wie der Adoptivvater und der Protagonist selbst
wird auch der Hund Mason-Dixon Line als wild und monstrés charakterisiert:
»— Oui. Whhouch. Comme des animaux sauvages. Comme ton chien. Ton chien est
wahhch. Un monstre. Eux ils étaient whhouch. Des monstres“ (Mouawad 2012,
441). Das Monstrose im Menschen wird hier einerseits als Teil der Anima, der
Seele erklart, die Mensch und Tier miteinander teilen. Der Hund im Erzahltext
wird zu dieser Anima, zu einem Teil der Seele des Protagonisten. Im Sinne
C.G. Jungs ist Anima die Seele, die von der dufSeren Personlichkeit getrennt ist
und zwischen Ich und Innenwelt vermittelt (vgl. Jung 1995, 496 ff.). Eine solche
vermittelnde Position nimmt der Hund Mason-Dixon Line ein, und zugleich
kommt man mit einer rein psychoanalytischen Deutung nicht weiter. Denn der
hiindische Erzédhler vermittelt zwar, tritt aber zugleich in eine ,Zone der Ununter-
scheidbarkeit“ (Deleuze und Guattari 1980, 343) mit der menschlichen Figur ein.
Die Adjektive, die normalerweise fiir die Beschreibung von menschlichen und
tierlichen Figuren verwendet werden, werden im Roman immer wieder ver-
tauscht: Es sind die Tiere, die human erscheinen, und die Menschen, die wild
und bestialisch dargestellt werden, wie Sylvie Camet schreibt: ,Le nom et ’adjectif,
qui, habituellement, se renforcent de maniére pléonastique, la béte est bestiale,
I'humain est humain, s’inversent dans le roman, forgeant 'idée d’une béte hu-
maine et d’'un homme bestial“ (Camet 2016, 84).

Als Totem-Tier®® steht der Hund mit dem Namen Mason-Dixon Line in beson-
derer Beziehung zum menschlichen Protagonisten. Diese Vorstellung eines To-
tems wird bereits frith im Erzahltext von einem ehemaligen Priester erklart:

— Donc. Réfléchis. Si un homme est un animal et que, suivant la croyance des Indiens,
chaque humain a un animal comme symbole de cette part invisible de son étre magique, sa
poésie, son totem, pourquoi ’homme, en tant qu'un animal, ne pourrait pas étre cela pour
son semblable en tant qu'un humain ? Et si cela est possible, il existe une probabilité qu'un
homme tuant un homme tue aussi son propre totem. Ou l'inverse: le totem tuant sa part

86 Hier werden eher Ideen dessen, was Descola als ,Totemismus“ beschreibt, aufgerufen, der sich
durch physische und innerliche Ahnlichkeit der Lebewesen auszeichnet (vgl. Descola 2005, 221).



134 —— 3 Tier-Werden heiBt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

humaine. Tu vois ? On ne saura jamais de quoi il retourne véritablement, alors laisse les
meurtriers a leurs victimes. Il y a trop a faire. Il faut rattraper les ames des animaux perdus
en sacrifice. Cest cela le crime. (Mouawad 2012, 100)

In dem Hund blitzt beides — Mensch und Tier - gleichzeitig auf und beide werden
zu beidem zugleich, indem sich Menschliches und Animalisches untrennbar ver-
mischen. Die Anima ist relational im doppelten Sinne angelegt: Sie ist narrativ
und verbindend. Wie der antike Hollenhund Zerberus bewacht Mason-Dixon
Line als Anima oder Totem des menschlichen Protagonisten auch die Schwelle
zum Totenreich. Er ist es, der das Leben von Wahhch rettet, aber es ist auch die-
ses Tier, das am Ende Leben nimmt und den Adoptivvater von Wahhch totet.
Hunde spielen im gesamten Werk von Mouawad eine herausragende Rolle und
tauchen in all seinen Stiicken und Texten immer wieder auf. Markus Messling
schreibt zu der Verwandlung der mythischen Figur Hekabe in L’Amour, diese
weise auf die Gottin Hekate hin, ,die ddmonische Mittlerin zwischen den Leben-
den und dem Todesreich, eine gespenstische Herrin, die in der Darstellung bis-
weilen von Rudeln heulender Hunde begleitet wird, die fiir die Seelen der Toten
und insbesondere fiir die Seelen kinderloser Frauen stehen“ (Messling 2019,
142-143). In Anima (2012) wird das Hund-Werden des Protagonisten etwas anders
inszeniert, und die Hunde-Figur scheint eher monstrés wie der mystische Zerbe-
rus. Gleichwohl gilt dieselbe Schlussfolgerung, und die Hunde erfiillen eine ganz
dhnliche Funktion: ,Es verweist aber auch auf die Tatsache, dass der Mord nicht
vergeht, nicht ungesiihnt bleibt“ (Messling 2019, 143). Wahhch und sein Hund
Mason-Dixon Line treten in eine ,Zone der Ununterscheidbarkeit® (Deleuze und
Guattari 1980, 343) ein und fithren Wahhchs Ziehvater und Kriegsverbrecher
einer (gerechten) Strafe zu. Menschliches und nicht-menschliches Tier setzen
damit zumindest der Geschichte von Leid und Gewalt im Leben des Protagonisten
ein Ende:

SANTA CLAUS, ARIZONA/ LAS VEGAS, NEVADA

Il a parlé de la justice aux pieds d’airain, aux cent pieds, aux cent mains, qui se cache
sous de terribles piéges. Il a parlé du guerrier qui trouve son arme dans le fond des rivieres,
il a parlé du contrat qui lie les hommes aux bétes, il a parlé de ma race, il a parlé de sa race,
il a évoqué les désastres que nous subissons et les désastres que nous choisissons. ,Regarde
ma main, m’a-t-il dit, un jour elle a été sous la terre.“ J’ai regardé la main fabuleuse de
’homme dégagée de I'emprise du sol, elle ne tremblait plus. J’ai compris alors que le temps
ou il me sera demandé de plonger a mon tour au fond de la fosse pour libérer I'enfant des
ténebres et ramener son visage a la surface de la lumiére était enfin venu. Nous arrivons.
J’ai aboyé. (Mouawad 2012, 467)

Gleichzeitig erméglicht das symbolische Menschenopfer des Adoptivvaters die Befrei-
ung Wahhchs aus seinem Grab, das er mit Tieren teilt und damit auch die ,Befreiung



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 135

der Seelen der Tiere“, wie sie der ehemalige Priester einfordert (vgl. Mouawad 2012,
100). Ein ,becoming-with“, ein ,Mit-Werden“, wie es Donna Haraway in Auseinan-
dersetzung mit Deleuze und Guattari entwirft®’ (vgl. Haraway. 2008, 3 ff. und 244),
wird auch fiir Wahhch und Mason-Dixon Line in Mouawads Roman erkennbar.
Allerdings in einem ganz anderen mythischen Sinne, als von Haraway gedacht.
Haraway denkt dieses ,becoming-with“ biologisch konkret als ein gemeinsames
Werden von Hunden und Menschen, wohingegen Mouawads fiktives Hund-
Werden des Protagonisten eindeutig wenig materiell gedacht ist. Es ist in Anima
(2012) ein Mensch-Werden im ubertragenen Sinn, das iitber das Hund-Werden
der Figur Wahhch inszeniert wird.?® Im oben zitierten Schluss des dritten Teils
scheint der gemeinsame Weg sein Ziel zu erreichen: ,Nous arrivons“ (Mouawad
2012, 467), wie der Hund feststellt.

Die Morder sollen ihren Opfern iiberlassen werden, und es muss darum
gehen, die Seelen der sinnlos geopferten (menschlichen oder nicht-menschlichen)
Tiere zu retten, so die Botschaft. Der Hund ermdglicht dem menschlichen Prota-
gonisten eine Konfrontation mit Verdrangtem, Unbewussten, und am Ende ist es
auch dieses Tier, das die Seele von Wahhch rettet, seinem Leiden ein Ende bereitet,
indem er die personifizierte Grausamkeit, den Adoptivvater totet (vgl. Mouawad
2012, 467). Mouawad ruft hier Freuds Theorie vom Mord der Bruderhorde am
Vater als Ursprung der Kultur auf, wie in Totem und Tabu (Freud [1913] 2013) entwi-
ckelt. Mouawads Bruderhorde besteht allerdings aus menschlichen und nicht-
menschlichen Tieren, die ,seine Briider und Schwestern“ (Mouawad 2012, 405)
sind. Es ist paradoxerweise also ein Teil der Natur, der zum Ursprung der Kultur
verhilft®® Es ist eine solche anti-genealogische Familie, die sich in Anima (2012) zu-
sammenfindet und aus dem hiindischen Erzdhler, dem Mann Wahhch Debch und

87 Haraway setzt sich in ihren Texten mit der Theorie zum ,Tier-Werden“ von Deleuze und
Guattari auseinander. Allerdings kritisiert sie, dass sowohl die Theorien von Deleuze und
Guattari als auch die Theorie von Derrida zum Tier stets nur Theorie bleiben. Haraway setzt den
Begriff des ,Mit-Werdens“ (becoming-with) als wechselseitige Konstitution von unterschiedlichen
Spezies gegen ein einseitiges Tier-Werden. Der Text wird damit bei Haraway zum Ort einer ge-
meinsamen Praxis von Mensch und Tier. Auf diesen Aspekt werde ich im nachsten Kapitel der
vorliegenden Dissertation erneut ausfithrlich eingehen.

88 Mouawad inszeniert letztlich das, was Haraway bei Deleuze und Guattari kritisiert. Zu Haraways
Konzeption wird uns aber die folgende Spur zu Nastassja Martin in Kapitel 4 noch einmal ausfiihr-
lich zurtickfiihren.

89 Eine rein psychoanalytische Deutung des Romans fiihrt m. E. nicht zum tieferen Verstandnis
des Erzédhltextes, weshalb ich diese Spur, die der Text sicherlich auch legt, nur so weit verfolge.
Vgl. dazu ferner auch Deleuze und Guattaris Lesart von Kafka, die sich dort auch gegen eine rein
psychoanalytische Auslegung von Gregor Samsas Verwandlung wenden (Kafka 1975, insheson-
dere 19 ff.)



136 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

der Teenagerin Winona besteht. Alle drei Figuren fliichten vor der Gewalt und sind
zugleich auf der Suche nach Wahrheit.

Der Hund Mason-Dixon Line tritt als ein solches Totem-Tier auf und ist zu-
gleich Fluchtlinie: zwischen Leben und Tod, Mensch und Tier, Gewalt und friedli-
chem Zusammenleben. Das Hund-Werden des Protagonisten ist keine Hinwendung
hin zu einem angenommenen Animalischen im Menschen, das mit Grausamkeit
gleichgesetzt wird, sondern bedeutet eine Befreiung, ein Mensch-Werden fiir den
Protagonisten. Mensch und Hund treten nicht nur in eine ,Zone der Ununterscheid-
barkeit“, sondern eben auch im Sinne des doppelten Wortsinns des franzdésischen
Lindiscernabilité“ in eine ,Zone der Unwahrnehmbarkeit“ (Deleuze und Guattari
1980, 335) ein: Ihre Spur verliert sich am Ende des Textes im Ort ,Animas“ (Mouawad
2012, 491). Was bleibt ist der Text und die Vision einer neuen Sprache von Menschen
und Tieren, die von der Grausamkeit erlost.

3.2.3 stille Abgriinde erzahlen. Menschlichkeit und Bestialitat

Der vierte Teil ,HOMO SAPIENS SAPIENS“ (Mouawad 2012, 469) des Romans rich-
tet die Perspektive weg vom Hund und 6ffnet sie wieder. Allerdings nicht hin zu
einem Ausweg oder mehreren Erzahlperspektiven, sondern um den Abgrund, der
sich auftut, ndher zu erforschen und zu bezeugen. Als einziger Teil von einem
menschlichen Erzdhler erzahlt, geht es hier um die Frage der Schuld und der Ge-
rechtigkeit. Es wird eine Herausgeberfiktion geschaffen, die nachtrédglich den
Rahmen fiir die Teile eins bis drei des Romans bildet. Teil vier besteht nur aus
einem einzigen Kapitel, das aber wieder — ganz in der Logik der ersten beiden
Teile — mit dem Namen des Erzdhlers ,AUBERT CHAGNON. MEDICIN CORONER®
(Mouawad 2012, 471) betitelt ist. Es ist dieser menschliche Gerichtsmediziner, der
die Handlung erneut aus der Retrospektive einordnet und zu rekonstruieren ver-
sucht. In diesem vierten Teil wird durch den menschlichen Erzdhler der Wunsch
des Protagonisten, dem Morder seiner Frau in die Augen zu sehen, damit begriin-
det ,pour se prouver a lui-méme qu’il n’était pas celui qui avait fait ,ca*“ (Mouawad
2012, 474). Der Blick in die Augen des Morders soll diesen als ,einen anderen®, der
nicht Teil des Selbst des Protagonisten ist, markieren. Es ist gleichzeitig zunachst ein
Blick in den Abgrund der menschlichen Seele, wie sie im dritten Teil als Anima, als
s[ulne béte effroyable“ (Mouawad 2012, 324), als riesiger Hund, Gestalt annimmt. In-
teressant scheint hier aufierdem, dass der grausame Mord nur durch ein ,ca” ange-
deutet wird. Eine Formulierung, die bereits der hiindische Erzdhler des dritten Teils
in der oben zitierten Passage verwendet, ohne die Gewalt explizit zu benennen
(vgl. Mouawad 2012, 430). Die Gewalt erscheint nicht mehr als etwas Animalisches,



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 137

das im Menschen vom Menschen abgespalten werden muss, sondern als etwas ge-
nuin Menschliches.

Aubert Chagnon steht ganz am Ende seiner Karriere und ist als letzter Fall
mit der Aufklarung des Mordes an ,Léonie F.“ der Frau von Wahhch Debch, be-
traut. Dieser letzte Fall belastet ihn auferordentlich auch iiber seine Pensionie-
rung hinaus (vgl. Mouawad 2012, 473). Zugleich ist dieser Erzdhler pradestiniert
dafiir, die Abgriinde zu erforschen, denn der Beruf, den er bis vor kurzem inne-
hatte, ist genau dafiir geschaffen, wie er selbst erzahlt: ,,C’est une position particu-
liere, coroner, c’est un observatoire tourné vers les abimes de I’'Homo sapiens sa-
piens. [...] Au cceur des grand chaos des &mes en déroute, le coroner est le
gardien des faits“ (Mouawad 2012, 471-472). Aber auch als ein solcher Hiiter der
Fakten, der gleichwohl in alle (menschlichen) Abgriinde schaut, kommt Aubert
Chagnon bei der Geschichte, die er nun erzdhlen will, nicht weit und er bricht
mit dem Duktus eines Berichtes des Gerichtsmediziners und befreit sein Erzéhlen,
denn seine Arbeit ermoglicht ihm keine Befriedigung seines Gerechtigkeitsemp-
findens (vgl. Mouawad 2012, 473). Die Beweggriinde dieses letzten, menschlichen
Erzéhlers finden sich bereits im Motto von Anima (2012). Als zweites Motto ist
dem Roman ein Zitat aus Sophokles Elektra vorangestellt: ,,Ou sont donc les foud-
res de Zeus, ou est le soleil flamboyant, si, a la vue de pareils crimes, ils restent
sans agir dans 'ombre?, SOPHOCLE, Electre“ (Mouawad 2012) Es stellt sich also
nicht nur die Frage, ob die Fahigkeit zum Verbrechen den Kern des Menschen
ausmacht, es geht auch um die Verzweiflung tiber die Abwesenheit einer (gottli-
chen) Instanz, die Linderung tiber Gewissheit verschaffen konnte, aber vor allem
auch strafen konnte.”® Diese Fragen bewegen auch den menschlichen Erzéhler
des letzten Kapitels (vgl. Mouawad 2012, 471-472). Die fir Kriminalgeschichten
und den Gerichtsmediziner iibliche Frage nach dem Motiv der Moder:innen und
dem ganz genauen Tathergang riicken dagegen in den Hintergrund. Das mensch-
liche Tier scheint in Mouawads Erzéhltext zu allem fihig — auch zur grundlosen
GrausamKkeit aus einer Laune heraus — wie an der Figur des Adoptivvaters ebenso
deutlich wird, wie an Rooney, dem Mdrder von Léonie. Damit ertibrigt sich die
Frage nach dem Motiv. Dennoch oder gerade deshalb wird der menschliche Er-
zahler von der Geschichte des grausamen Mordes nicht losgelassen. Als Wahhch
den Gerichtsmediziner schlieflich nachts anruft und ihn bittet, nach ,,Animas“ zu
kommen, zogert dieser nicht lange. Im Ort ,Animas“ verliert sich dann Wahhchs
Geschichte: Sie endet mit dem Tod des Adoptivvaters, der sich als grausamer Morder
seiner biologischen Eltern und als Kriegsverbrecher entpuppt hat (vgl. Mouawad

90 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen zum Mythos in Mouawads Werk von Messling (ders. 2019,
inshesondere 143 ff.)



138 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

2012, 476 ff.). Aubert Chagnon wird zum Zeugen des Todes. Der Hund und die Geier
haben den Korper bis auf das Skelett abgefressen, lediglich die Fesseln deuten darauf
hin, dass auch noch ein Mensch Anteil an seinem Tod hatte, wie der ehemalige Ge-
richtsmediziner berichtet:

Je ne me suis pas attardé. Les oiseaux avaient disparu, le chien était parti, le corps de
T’homme s’était dissous, dévoré. Wahhch demeurait invisible. [...] Wahhch Debch m’avait
fait venir a Animas pour que je sois témoin de la mort de son propre pere dont il avait di
attacher les mains pour 'empécher de se défendre. (Mouawad 2012, 490-491)

Der menschliche Erzdhler weifs zwar genau, dass Wahhch Debch fiir den Mord
an dessen Vater verantwortlich ist, verrdt ihn aber nicht und nimmt sogar das
einzige Beweisstiick, den Strick, der die Hinde von Maroun Debch fesselte, an
sich. Es entspricht nicht seinem Gerechtigkeitsempfinden.

Wie Deleuze in seinem Buch zu Francis Bacon ausfithrt, legt Mouawads
Roman - dhnlich wie Bacons Werk nach Deleuze — nicht das Erbarmen mit den
Tieren oder den menschlichen Tieren per se nahe, sondern es geht um ein wort-
wortlich gemeintes Mit-Leiden, das die Unterscheidung zwischen Mensch und
Tier im Begriff des Fleisches hinféllig macht: ,Bacon sagt nicht ,Erbarmen mit
den Tieren’, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist blofies Fleisch® (Deleuze
1995, 21). In ahnlicher Weise werden bei Mouawad alle Figuren, die menschlichen
wie die nicht-menschlichen Tiere, zu Fleisch und damit im Leid miteinander un-
trennbar verbunden. Der Adoptivvater wird blofles Fleisch, das von Geiern und
dem Hund Mason-Dixon Line bis zur Unkenntlichkeit gefressen wird. Und auch
Wahhch Debch ist blofes Fleisch, seine Seele, die Anima, steht in Gestalt des riesi-
gen Hundes buchstéblich neben ihm.

Die Sprache hingegen erscheint dagegen als ,gouffre®, als Abgrund, den auch
der Text-Hund nicht tiberwinden kann. Nur im Leiden sind Hund und Mensch eins:

Jai avalé la chaleur de son haleine, j’ai goité le sel de ses yeux. Sa peine est devenue ma
peine. Un gouffre me sépare de la parole. Comment consoler un humain. Je lui ai offert mon
silence, tiens, il est a toi, écoute-le et dis—moi qui devrais—je dévorer, quel mal, quelle
peine. (Mouawad 2012, 372)

Betrachtet man nur die fehlende Sprachfdhigkeit, die hier vom tierlichen Erzédh-
ler selbst als schmerzlich empfunden wird, scheint die Grenze zwischen Mensch
und Tier klar und geméaf einem sehr hdufig angefithrten Kriterium — der Sprach-



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =—— 139

losigkeit der Tiere™ — gezogen. Paradox erscheint, dass an dieser Stelle aber selbst
ein Tier spricht. Und umgekehrt fehlen auch dem Gerichtsmediziner im letzten
Kapitel des Textes die Worte:

Je n’entendais plus les mots dans ma téte, je ne ressentais plus la parole, ou alors c’étaient
des mots nouveaux, une parole nouvelle, qui étaient en vérité les mots et la parole de
Wahhch que je ressentais en moi et qui me transpercaient, tout & coup, pour avoir touchée
de trop pres a sa douleur. (Mouawad 2012, 479)

Nicht Zeus sorgt fiir Gerechtigkeit, auch keine andere gottliche Instanz, sondern
Wahhch selbst und sein monstroser Hund, die beide im Schatten bleiben, zwar
unerkennbar fiir Aubert Chagnon, aber dennoch fiir Gerechtigkeit sorgen. Der
Stummbheit der Tiere muss etwas entgegengesetzt werden, wie auch der menschli-
che Protagonist es beschreibt, als er davon berichtet, wie er nach dem Massaker
an seiner Familie gemeinsam mit vielen Tieren in einer Grube begraben tber-
lebte:

Je me souviens du mutisme, du mutisme de toutes ces bétes a qui I’on venait de faire subir
cette effroyable chose qui ne les concernait en rien pourtant, je me souviens m’étre mis a
parler pour elles, mettant mes paroles dans leur bouche, disant tout haut leur pensée, disant
tout haut leur frayeur, je leur ai donné le peu de mots que je connaissais, mots d’enfant
apeuré, les animaux ne m’ont pas abandonné. Je me souviens de cela, de ce moment, je ne
me souviens pas d’avant ni d’apres, je me souviens de ce pendant, un pendant animal.
(Mouawad 2012, 424-425)

Als Antwort auf die Gewalt miissen wir eine neue Sprache des Mit-Leidens, ein
Sprechen aufierhalb der Sprache finden. Diese kann dann Fluchtlinie sein,
scheint der Erzéhltext hier nahe zu legen. Am Ende wird der Erzdhltext selbst
eine solche Sprache finden, wenn der Gerichtsmediziner das ihm zugesandte Ma-
nuskript verdffentlicht:

J’ai déposé le manuscrit sur la table et j’ai entendu le grand silence qu’il a produit en moi
d’ou ont émergé, comme le dirait un de ces animaux, cheval, mouche ou cochon, les cris de
tous ceux qui sont morts dans le silence et I'oubli, enfants, femmes, hommes, bétes et dieux,
qui tapissent par couches épaisses les siecles et les ciels. (Mouawad 2012, 492)

Diese entfaltet eine vielperspektivische ,pensée poétique“ (Derrida 2006, 23), das
uns Empathie erlaubt und als Fluchtlinie aus dem Kreislauf der Gewalt, in dem
Menschen und Tiere gleichermafien gefangen sind, herausfithren kann. Es ist das

91 Vgl. fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit der angenommenen Sprachlosigkeit von
Tieren und einer ausfiihrlichen Kritik daran inshesondere: Fontenay 1998.



140 —— 3 Tier-Werden heiRt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

vielperspektivische Erzdhlen, das den larmenden (menschlichen und nicht-
menschlichen) Tieren und ihrem Leid eine Stimme verleiht.

Die gemeinsame Leidensfahigkeit, die unendliche Empathie des Hundes, die
gemeinsame Fleischlichkeit werden zur Bruicke iiber diesen Abgrund zwischen
Tieren und Menschen. Fiir die Leser:innen wird sowohl der Abgrund als auch das
Leiden schmerzlich tiber das Lesen der extremen Gewaltschilderungen aus der
Perspektive der Tiere erfahrbar. Alles wird Fleisch. Wie aber auf das fleischliche
Leiden antworten? Der Roman gibt eine erstaunliche Antwort darauf aus dem
Mund des Hundes ,,Comment consoler un humain. Je lui ai offert mon silence*
(Mouawad 2012, 372). Die Antwort des mitleidenden Tieres auf die Gewalt ist ein
kampferisches Schweigen.

Die Besonderheit des Erzdhltextes liegt nicht, wie man zundchst annehmen
wiirde, darin den Tieren ,eine Stimme zu verleihen‘ und sie tiber dieses topologi-
sche Verfahren zum Sprechen zu bringen. Nicht die Prosopopeia steht im Zent-
rum, sondern der Perspektivwechsel, die Deformation, die Empathie und Mit-
Leiden ermdglicht und damit eine ,pensée poétique®, die eine ,pensée animale“
(Derrida 2006, 23) ist, entfaltet.

Die Menschen bleiben so lange in ihrer eigenen Sprache gefangen, bis sich
ihre Spuren, ihre Zeichen verlieren, wie sich auf semantischer Ebene des Erzdhl-
textes die Spur des Protagonisten und seiner Anima im Ort Animas verlieren.
,Die Wahrheit darf sich nicht vom tiberlagernden Geschrei, vom Zurechterzdhlen
und beschwichtigenden Geraune beugen lassen. Sie tiberlebt nur in der Stille, die
das Verstummen der Ermordeten in sich trédgt, bis sie, in ihrer ganzen Unertrag-
lichkeit bezeugt, explodiert. Sie stellt Gerechtigkeit her“ (Messling 2019, 141), wie
Messling iiber Mouawads L’Amour schreibt. Dies gilt in dhnlicher Weise auch fiir
den Erzédhltext Anima (2012) des Autors Mouawad. Die seit der griechischen An-
tike vermeintlich der Sprache beraubten, nur larmenden und damit stummen
Tiere, erzéhlen die Geschichte. Sie zeugen von Wahrheit und haben Teil am Politi-
schen.

Mouawad stellt die Frage nach der Menschlichkeit, nach dem Kern dessen,
was der Mensch ist, aus der Perspektive verschiedener Tiere und verkntpft
damit in seinem Roman literarisch-asthetische Probleme auf originelle Weise mit
der Frage nach Wahrheit. Die Antworten, die der Erzdhltext gibt, sind aber keine
Einfachen: Durch die unterschiedlichen tierlichen und menschlichen Erzédhler:
innen und die dadurch erreichte Vielstimmigkeit des Textes schafft Mouawad
eine Vielperspektivitét, die nur ein verschwommenes, kaleidoskopartiges Bild
zeichnet, ohne dabei in eine ,rein fantastische Welt* abzudriften. Der Wechsel der
Erzahlinstanzen und die damit verbundene Verschiebung der Fokussierung flihrt
zu einer Dynamik, die die menschlichen und nicht-menschlichen Text-Tiere,
ebenso wie die Leser:innen, gleichermafsen erfasst. Diese dynamischen Erzéhlper-



3.2 Spur 2: Wajdi Mouawad - Anima (2012) =— 141

spektiven schaffen Unsicherheiten, die einfache identitire Festsetzungen dessen,
was ,menschlich‘ und was ,animalisch‘ ist, unméglich machen. Die Deterritorialisie-
rung der Sprache verdndert auch die Sicht darauf, wer in die Gemeinschaft derjeni-
gen (Menschen und Tiere), die Sprache haben, aufgenommen wird. Die Sprachlosig-
keit, die marginalisiert und aus der Sphére des Politischen ausschlieft, wird
unterlaufen. Es entstehen so Fluchtlinien im Sinne Deleuze und Guattaris, die als
Offnungen hin zu einem veréinderten Denken von Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart gelesen werden konnen. Diese Fluchtlinien loten den Abgrund zwischen
Mensch und Tier, den Derrida als Limitrophie (Derrida 2006, 51) beschreibt, aus
und machen die bléttrigen Schichten von Animalischem und Menschlichen sichtba-
rer. Sie entfalten eine Politik der Asthetik, die auch Deleuze und Guattari im Tier-
Werden als Schreibhaltung, als Fluchtlinie sehen:

11 y a toute une politique des devenirs-animaux, comme une politique de la sorcellerie: cette
politique s’élabore dans des agencements qui ne sont ni ceux de la famille, ni ceux de la
religion, ni ceux de I’Etat. Ils exprimeraient plutdt des groupes minoritaires, ou opprimés,
ou interdits, ou révoltés, ou toujours en bordure des institutions reconnues, d’autant plus
secrets qu’ils sont extrinséques, bref anomiques. Si le devenir-animal prend la forme de la
Tentation, et de monstres suscités dans I'imagination par le démon, c’est parce qu’il s’accom-
pagne, dans ses origines comme dans son entreprise, d’'une rupture avec les institutions
centrales, établies ou qui cherchent a s’établir. (Deleuze und Guattari 1980, 302)

Die Verwandtschaften, die ,Anordnungen® (franz. agencements; ebd.) in Anima
(2012) sind dabei selbst gewéhlte und so ist es bei Mouawad eine seltsame Familie
aus tierlichen und menschlichen Figuren, die sich in der Suche nach Wahrheit
und einer friedvolleren Konvivenz findet: Der Hund Mason-Dixon Line, Wahhch
Debch und die Teenagerin Winona, die der Gewalt ihrer Familie und der US-
amerikanischen Provinz entflieht. Der Gewalt, von der Tier-Mensch-Relationen
im 21. Jahrhundert immer noch gepragt sind, wird in Anima (2012) poetologisch
keine pure Gegengewalt gegentiibergestellt, sondern eine ,Widerstdndigkeit, die
der Gewalt ihre Kraft abtrotzt“ (Ette 2022b, 26), wie sie Ette fiir einen anderen Er-
zahltext sieht. Das Netz, das der Roman aufzuspannen versucht, ist aber bei Wei-
tem kein friedliches. Vielmehr zeigt der Roman, wie alle Spezies auch in Beziehun-
gen der Gewalt verstrickt sind — mal als Opfer, mal als Téater, mal als Beobachter.
Es wird also kein Panorama eines gewaltlosen Miteinanders aller Spezies insze-
niert. Was aber literarisch aufgelost wird, ist die Annahme, diese Gewalt sei einem
angenommenen Animalischen im Menschen geschuldet. Hund und Mensch werden
beide ,unvernehmbar®, ihre Spur verliert sich in den kaum hérbaren Stimmen der
unterschiedlichen Erzdhlperspektiven, in diesen Fluchtlinien. Aber die Suche nach
einer anderen, neuen Sprache, einer Sprache des Einschlusses, bewegt den mensch-
lichen Erzahler des letzten Teils, und er hat Hoffnung:



142 —— 3 Tier-Werden heiBt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

11 existe, tout au fond des mers, des poissons monstrueux doués de parole, gardiens d’une
langue ancienne, oubliée, parlée jadis par les humaines et par les bétes aux rivages des pa-
radis perdus. [...] Celui-la, s’il remontait a la surface, aurait a l'intérieur de sa boue bleuie
par le froid les fragments d’une langue disparue dont nous cherchons inlassablement et de-
puis toujours I'alphabet. Nous réapprendrions a parler. Nous inventerions des mots nou-
veaux. Wahhch retrouverait son nom. Tout ne serait pas perdu. (Mouawad 2012, 494)

Jemand muss diese neue Sprache nur noch vom Grund des Meereshodens herauf-
holen.

3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis

Gerade die Frage nach Sprachlichkeit ist in der westlichen Tradition, die auf der
aristotelischen Differenz zwischen Ldrm und Sprache beruht, mit politischer Teil-
habe verbunden. Sie ist daher fiir die Konzeption von Tier-Mensch-Relationen in
erzahlten Texten auf doppelte Weise interessant: Sprechen in der erzihlten Welt
nicht-menschliche Tiere, storen diese erzdhlenden Tiere die Ordnung der Ge-
meinschaft innerhalb und auflerhalb der Diegese, indem minoritire Positionen
zu Wort kommen. Die Spur, auf die uns der Roman Anima (2012) bringt, zeigt,
dass gerade tierliche Erzdhlperspektiven Mensch-Tier-Verhdltnisse in der text-
externen Wirklichkeit und im erzéhlten Universum als verdnderbare Narrative be-
stimmen und in Bewegung bringen kénnen. Sie gibt Hinweise darauf, was ,écrire
comme un rat ...“ (Deleuze und Guattari 1980, 293) bedeuten konnte, indem die
Perspektive von Ratten, Vogeln, Fischen, Insekten, Hunden und Katzen einge-
nommen wird und ihnen literarisch eine Stimme verliehen wird. Die von der Repra-
sentation vorgegebenen Wege und die damit verbundenen Hierarchien werden
verlassen und in ein kontinuierliches Tier-Werden, als Minoritidr-Werden (Deleuze
und Guattari 1980, 302) iiberfiihrt. Dieses Schreiben als minore Praxis eroffnet
Fluchtlinien aus der Stummheit der Tiere, indem ein Minoritir-Werden im
Erzédhltext selbst inszeniert wird. Die Analyse des Romans zeigt aber auch Gren-
zen eines solchen Schreibens im Sinne von Deleuze und Guattari, denn in Mouawads
Text ist das Tier durchaus Thema und nicht nur Fluchtpunkt fiir eine Mog-
lichkeit nicht-identitdren Denkens.

Der Roman ist, gemeinsam mit Deleuze’ und Guattaris Konzeption eines Tier-
Werdens gedacht, durchaus Antwort auf die Frage nach einer menschlichen
Schreibpraxis, die Speziesgrenzen iiber das Erzdhlen ins Wanken bringt. Er ver-
eint durch diese Erzdhlstrategie beide von de Fontenay beschriebene Verfahren,
indem er Uber die Prosopopoie von Tieren erzahlt, die als Lebewesen im Text, als
Text-Tiere, einen Bogen zwischen diegetischer Welt und aufSerdiegetischer Wirk-
lichkeit schaffen. Er bietet aber keine Antwort darauf, wie eine tierliche, nicht-



3.3 Schwelle. Tier-Werden als (minore) Schreibpraxis =—— 143

menschliche Schreibpraxis aussehen konnte und was Ratten, Hunde, Spinnen
oder Katzen tatsdchlich tiber den Homo sapiens sapiens zu sagen haben. Denn
darum geht es auch nicht. Das konzeptuell gewendete Tier-Werden als Erzahlstra-
tegie und Schreibpraxis zugleich bricht im Sinne Deleuze’ und Guattaris mit den
Institutionen (dies. 1980, 302).

Die Intervention wird in Mouawads Roman Anima (2012) lesend erfahrbar,
denn die tierlichen Erzédhlperspektiven irritieren den Blick auf die Wahrheit, sie
verunsichern eine bindr-hierarchische Epistemologie. Dieses radikale Erzédhlen
macht die Beziehungen von Tieren und Menschen wie in einem Laborversuch er-
fahrbar, ohne tiber sie zu entscheiden. Die Konzeption von Tier-Mensch-Verhaltnis-
sen der Gegenwart kann so poetologisch hinsichtlich der Sprachfahigkeit nicht-
menschlicher Tiere befragt werden. Anstelle eines linear erzdhlten Psychogramms
der Hauptfigur tritt ein vielperspektivisches, tierliche und menschliche Logiken
verbindendes Portrat der menschlichen Figur Wahhch. Es wird ein majoritarer Dis-
kurs verlassen, indem den eigentlich sprachlosen Lebewesen literarisch eine
Stimme gegeben wird. Dieses buchstabliche Tier-Werden der Erzéhlinstanzen, das
bei Mouawad eben konzeptuell als Schreibpraxis gewendet ist, erméglicht eine poe-
tologische Befragung der eigentlich arbitraren, ,abgrindigen Grenze“ (Derrida
2010a, 57) zwischen Menschen und Tieren in der Sprache selbst, und zwar erzah-
lend. Dennoch fiihrt diese Form eines Tier-Werdens der Erzahler:innen nicht aus
dem Dilemma, dass es letztlich ein Mensch ist, der Tiere sprechen lasst. Auch der
Erzédhltext kann die Tiere in der auflertextuellen Wirklichkeit nicht zum Sprechen
bringen. Er kann aber auf anderer Ebene politisch wirksam werden: Denn dieses
Erzdhlen kann bei Mouawad selbst als ,minores Erzdhlen‘ charakterisiert werden.
Die konzeptuelle Wendung des Tier-Werden als Praxis des Schreibens ist eine
Form von Politik der Literatur (Ranciere 2007; dt. 2011), die jenseits eines politi-
schen Engagements des Autors Mouawad angesiedelt ist. Es stort die Aufteilung des
Sinnlichen (Ranciére 2008a) als Asthetik.

Die ,Fluchtlinie“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) wird gezeichnet und in dieser
Form der ,Deterritorialisierung der Sprache“ (dies. 1980, 302) erkennbar, denn es
queren sich in diesem Netz des Erzdhltextes Animalitdt und Asthetik, Tier und
Text, Mensch und Tier. Alle, die tierlichen und menschlichen Erzdhler:innen auf
einer erzédhltechnischen Ebene, der Protagonist Wahhch auf einer inhaltlichen
Ebene und die Leser:innen auf Ebene der aufiertextuellen Wirklichkeit werden
vom Tier-Werden als minore Schreibpraxis erfasst, denn die Wege der Représenta-
tion konnen mit dem literarischen Text verlassen werden. Diese Form einer ,pen-
sée poétique“ (Derrida 2006, 23) kann bei Mouawad — wie wir gesehen haben — als
eine ,pensée d’animal“ (Derrida 2006, 23) gelesen werden, denn sie ist vom Tier-
Werden durchdrungen. Darin liegt die Kraft eines solchen minoren Erzahlens. Eine
echte Antwort auf die physische und ganz materielle Gewalt gegenwartiger Lebens-



144 —— 3 Tier-Werden heilt Mensch-Werden. Den Abgrund befragen

wirklichkeiten vermag aber auch dieses Erzdhlen nicht zu bieten, es kann uns nur
auf die Spur von (weiteren) Fluchtlinien bringen, die — so kann man aus dem Text
erfahren — auf eine neue Sprache zielen. Diese Sprache muss als minore Praxis
einer Relation gefasst sein, um tatsdchlich Fluchtlinie aus den Abgriinden von
binér-hierarchischen Konzeptionen zu sein. Die so bereits Konturen annehmende
neue Konzeption von Relation schérfe ich im letzten Teil meiner Arbeit mit Hilfe
eines Béren.



