
2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik
und Erzählen

Recuerda las fotos del matadero de Salamone que le mostró su madre. El edificio está de-
struido, pero la fachada sigue intacta, con la palabra matadero como un golpe mudo.
Enorme, sola, la palabra se resistió a desaparecer. (Bazterrica 2017, 34)

Die Schlachthöfe der Welt sind Orte, an denen sich Tier-Mensch-Relationen der
Gegenwart besonders deutlich polarisieren und sich Ambivalenzen im Umgang
mit nicht-menschlichen Tieren zeigen. Es sind Orte, an denen nicht-menschliche
Tiere – heute zumeist im industriellen Maßstab – massenhaft getötet werden und
zugleich Aktivist:innen versuchen, für tierliches Leid zu sensibilisieren. Zugleich ist
die globale Schlachtindustrie ein Wirtschaftszweig, an dem zahlreiche, fast
immer prekäre Arbeitsverhältnisse und mit ihnen menschliche Existenzen hän-
gen. Tierliches Leben, das straffrei getötet werden kann, wird von menschlichem
Leben geschieden. In den Schlachthöfen wird sichtbar, dass Fleischkonsum, wie
häufig abstrahierend bezeichnet, das Essen von Tieren bedeutet und – in den
allermeisten Fällen – deren vorherigen Tod.19 Tiere essen? wie Jonathan Safran
Foer provokant im Titel seines 2009 erschienen Buches fragt, ist damit die am
weitesten eingreifende Frage in Tier-Mensch-Beziehungen, ist sie doch immer
eine Frage auf Leben und Tod. Spätestens beim Verzehr stirbt das andere Tier,
das Essen von Fleisch bedeutet den Tod von Tieren. In diesem Kapitel möchte ich
daher zunächst einer Spur hinter die Fassaden der Schlachthöfe der Welt folgen.

Literarische Texte, die sich mit Schlachthöfen befassen, haben eine lange Tradi-
tion. Historisch standen in der ‚Schlachthofliteratur‘ vor allem seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts soziopolitische Fragen im Vordergrund.20 Der Schlachthof als literarisches
Motiv nimmt zunächst hauptsächlich den Menschen und gerade an der Jahrhun-
dertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert die soziale Frage in der Industrialisierung
in den Fokus. Zugleich wird tierliches Leid aber nicht ausgeblendet, sondern auch
die Literatur der Moderne vermag „die Evidenz des Leidens der Tiere erfahrbar

 Einige Tiere werden auch lebendig verzehrt, wie z. B. Austern, Maden in der italienischen Kä-
sespezialität Casu Marzu oder Oktopusse in der koreanischen Küche. Diese Tiere sterben meist
aber kurz vor oder eben beim Verzehr. Zum Käse, in dem Würmer leben, die den Geschmack
prägen, hat Ginzburg (1990) einen ebenso einflussreichen wie aufschlussreichen Aufsatz ge-
schrieben, indem es allerdings weniger um die Würmer als um die Kultur geht. Weiterführend
zu Ginzburg im Hinblick auf die Fragestellung einer „Minor Universality“ vgl. Messling und
Tinius 2023.
 Einen guten Überblick über literarische Texte, die sich mit dem Schlachten befassen, bieten:
Linnemann 2006; Potts 2016; McCorry und Miller 2009.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111444550-003

https://doi.org/10.1515/9783111444550-003


zu machen“ (Linnemann 2006, 13). Man denke hier beispielsweise an Esteban
Echeverrías Erzählung El Matadero (1871), Émile Zolas Le Ventre de Paris (1873),
Upton Sinclairs sozialkritische ‚Stockyard-Fiction‘ The Jungle (1906) bis hin zu
Berthold Brechts epischem Theaterstück Die heilige Johanna der Schlachthöfe (1931).
Aus einer raumtheoretischen Analyse lässt sich am Schlachthaus-Motiv zudem die
Verlagerung des Schlachtens und damit auch der im 19. Jahrhundert entstandenen
und immer weiter ausgebauten Schlachtindustrie von der Großstadt (bei Émile Zola
Paris, bei Upton Sinclair Chicago) an die Peripherie beobachten: Arbeiter:innen
und Tiere werden marginalisiert und von den Zentren an die Ränder gedrängt
(vgl. Lindemann 2006), wie auch der Erzähltext der Argentinierin Agustin Bazterrica
Cadáver exquisito (2017) zeigt, dessen Spur ich in diesem Kapitel folgen werde.

In der Forschung noch wenig beachtete Erzähltexte der Gegenwart nehmen
den Schlachthof als Motiv auf, gehen aber zugleich über dessen symbolische Be-
deutung hinaus. Es gibt zahlreiche Veröffentlichungen der letzten Jahre, die sich
im weiteren Sinne um tierethische Fragen drehen. Subtiler als in Foers Text
scheint beispielsweise die Verbindung in Jean-Baptiste Del Amos Règne Animal
(2016) oder in Comme une bête (2012) von Joy Sorman. Hier stehen Nutztiere und
ihre Verquickung mit allen Lebensbereichen im Vordergrund. Während z. B. Del
Amos Werk Règne Animal (2016) die Geschichte dieser Bewegung als Familienge-
schichte von Schweinezüchter:innen vom ausgehenden 19. Jahrhundert bis in die
Massenproduktion der 80er Jahre des 20. Jahrhunderts erzählt, nimmt Joy Sorman
mit ihrem satirischen Erzähltext über den jungen Pim die Ausbildung zum
Metzger und die Situation der Schlachthöfe und des Tötens von Tieren heute in
den Blick. Beide Erzähltexte sind keine ‚aktivistischen Bücher’ die, wie beispiels-
weise Foers Buch Eating Animals (2009), aufrütteln wollen und direkte Argumente
für einen veganen Lebensstil liefern. Sie erscheinen dennoch als produktive Bei-
träge für eine Tiertheorie, die im Gegensatz zur Tierphilosophie auch fiktive
Tiere und damit vielfältige Logiken zu integrieren vermag, denn sie zeigen histo-
rische Dimensionen und gegenwärtige Tendenzen auf. Vor allem neuere Veröf-
fentlichungen der letzten Jahre, wie die oben genannten Beispiele, sind noch
wenig rezipiert, auch wenn sie, wie Cadáver exquisito (2017), von Kritiker:innen
wahrgenommen und prämiert wurden.21 Tierethische Fragen werden verstärkt
seit der Jahrtausendwende mit Fragen nach den sozialen Zuständen im Kapita-
lismus neoliberaler Ausprägung verknüpft und treten deutlicher in den Vorder-
grund. Sie werden in größere biopolitische Diskurse, die für die Gegenwart be-
stimmend sind, eingebettet und problematisieren diese. Die Krise einer Phase, die

 Der Roman der Argentinierin Bazterrica gewann den hoch angesehenen Premio Clarín
Novela.

32 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



als Kapitalozän (Haraway 2016b, 47) bezeichnet werden kann und seit dem Ende
des Universalismus von der sogenannten Postmoderne nur unzureichend adres-
siert wurde, hinterlässt eine Lücke (vgl. Hofmann und Messling 2021, 3). Sie tritt in
Erzähltexten häufig – auch als Grenze einer tierethischen Position – deutlich zu
Tage. Dabei verschiebt sich der literarische Blick vor allem seit Beginn des 21. Jahr-
hunderts leicht, wobei der Gestus ähnlich wie im 19. Jahrhundert eine umfassende
Kritik an der Gesellschaft und ihren Normen bleibt. Der Schlachthof als Motiv ist
auch in den letzten Jahrzehnten nicht nur Resonanzraum tierethischer Reflexio-
nen, sondern ist als fiktiver und realer Ort von Anfang an in die größere Fragestel-
lung eines Zusammenlebens, auch von Tieren und Menschen in der Welt, eingebet-
tet. All diese Veröffentlichungen sind keine ‚leichte Kost‘, verhandeln sie doch
Fragen auf Leben und Tod, die zugleich drängende Fragen der zweiten Dekade des
21. Jahrhunderts sind.

Der massive Ausbau industrieller Tierzucht und Schlachtbetriebe im 20. Jahr-
hundert führt – spätestens seit Peter Singers Veröffentlichung von Animal Liberation
(1975) – zu einer umfassenden Infragestellung des Umgangs mit nicht-menschlichen
Tieren. Animal Liberation berücksichtigt die spannungsreiche Beziehung des Men-
schen zu anderen Tieren erstmals systematisch in der Ausformulierung einer prak-
tischen Ethik und läutet schon früh Änderungen im Verhältnis zu anderen Tieren
ein. Das Grundlagenwerk des US-amerikanischen Philosophen gilt als Geburts-
stunde der modernen Tierethik (vgl. Grimm und Wild 2016, 11). Gleichzeitig mit dem
Ausbau industrieller Massentierhaltung und intensivierter Nutzung von Tieren in
der Landwirtschaft, entwickelt sich in den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
eigene Tierethik, die das Verhältnis zu nicht-menschlichen Tieren substanziell hin-
terfragt. Diese Ethik kann aber, wie Herwig Grimm und Markus Wild betonen,
nicht im engen Sinne als eine Bereichsethik, wie etwa die Wirtschaftsethik oder die
Medizinethik angesehen werden, denn Tiere spielen in fast allen Lebensbereichen
eine Rolle (vgl. Grimm und Wild 2016, 16). Wie schon gesehen, besteht zwischen
Menschen und anderen Spezies eine enge und meist ambivalente Beziehung, die
tief in die Definition von Leben, und damit einhergehend auch von menschlichem
Leben, hineingreift. Tiere sind nicht nur Nahrungsquelle, sie werden auch in Labo-
ren für Versuche gehalten, sie sind Haus- und Assistenztiere. Sie spielen für die Me-
dizin, die Unterhaltung, ebenso wie für fast alle Wirtschaftsteile eine wichtige
Rolle. Nicht-menschliche Spezies begleiten uns und gehen uns an – „l’animal nous
regarde“, wie Derrida schreibt (Derrida 2006, 50) und damit auch auf eine Ethik
abzielt, ohne allerdings explizit eine Tierethik zu formulieren. Während Derrida
die Tierfrage in einen größeren philosophischen Zusammenhang stellt und in sei-
nen posthum veröffentlichen Werken L’animal que donc je suis (2006) und La bête
et le souverain I (2008) und II (2010) die Grundfesten des westlichen Denkens an
dem, was wir das „Tier“ nennen, dekonstruiert, zielt Singer vor allem auf die Aus-

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 33



formulierung einer universalistischen Ethik, die nicht-menschliche Spezies berück-
sichtigt. Es geht ihm – im Anschluss an den Begründer des Utilitarismus Jeremy
Bentham – darum, die Summe des Leidens in der Welt zu verringern und größtmögli-
ches Glück für möglichst Viele herzustellen. Ob andere Spezies in unserem prakti-
schen Handeln berücksichtig werden müssen oder nicht, hängt schon für Bentham an
der Frage der Leidensfähigkeit. Singer formuliert im Anschluss an dessen be-
rühmte Frage Can they suffer? (Bentham 1789) eine Ethik, nach der gleiches Leid
auch gleich berücksichtigt werden muss. Analog zu Rassismus und Sexismus meint
„Speziesismus“ nach Singer die Diskriminierung von Entitäten aufgrund des mora-
lisch arbiträren Kriteriums der Spezieszugehörigkeit (vgl. Singer 1975, 6). Damit ist es
für den Ethiker unzulässig, Tiere nur auf Grundlage dessen, dass sie keine Menschen
sind, aus der Gemeinschaft der Ethik auszuschließen. Der von ihm geprägte Begriff
des Speziesismus ist verstärkt seit den 2000ern in aller Munde und illustriert den
starken Einfluss von Singers Denken. Sein Präferenz-Utilitarismus stößt aber bereits
unmittelbar nach der Veröffentlichung auch auf Kritik, nicht nur allgemein seitens
Gegner:innen einer eigenen Tierethik, sondern auch die Tierethik selbst entwickelt
sich seitdem rasant weiter.22 Tom Regan antwortet direkt auf Singers Ansatz, indem
er den „inhärenten Wert“ (Regan 1985, 35) eines jeden Individuums, auch von nicht-
menschlichen, betont und daraus moralische Rechte ableitet. Ein solcher Tierrechte-
ansatz zielt nicht mehr auf Gleichbehandlung auf Grundlage des Kriteriums des
Leidens, sondern auf einen inhärenten Wert, einen Eigenwert, der auch nicht-
menschlichen Tieren zukommt. Es geht Regan nicht um ein Abwägen von Interes-
sen, sondern um eine egalitaristische Position, die im Abolitionismus mündet. Die-
ser zielt auf Grundlage der Annahme eines intrinsischen Wertes von tierlichem
Leben auf die rechtliche Abschaffung jeglicher Nutzung von Tieren, sei es in der
Landwirtschaft, in der Nahrungsmittelproduktion, bei der Jagd, in Laboren, im
Sport oder zur Unterhaltung (vgl. Regan 1985, 13). Ein solcher Tierrechteansatz
wurde in den vergangenen Jahrzehnten stetig weiterentwickelt. Die Schriftstellerin
Sue Donaldson und der kanadische Philosoph Will Kymlicka fordern in ihrem 2011
veröffentlichten Buch Zoopolis eine dezidiert politische Theorie der Tierrechte.
Nicht-menschlichen Tieren sollen demnach auch positive Rechte im Sinne von
Bürgerrechten zugestanden werden (vgl. Donaldson und Kymlicka 2011). Sie entwi-
ckeln einen Vorschlag, wie wir mit Tieren umgehen und leben könnten, und stellen
damit erstmals systematisch in Rechnung, dass wir in inter-Spezies Gesellschaften
leben und Tiere und Menschen sich nicht ‚einfach in Ruhe lassen‘ können. Dafür
sind die Verflechtungen und Verbindungen zu tiefgreifend. Neuere Publikationen

 Für einen Überblick über die wichtigsten Positionen der modernen Tierethik vgl. Herwig
Grimm und Markus Wild (2016).

34 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



erweitern den Rechteansatz häufig, indem sie alle nicht-menschlichen Entitäten
mit in die Rechtsgemeinschaft mit aufnehmen und universelle Rechte beispielsweise
auch für die Natur fordern (vgl. bspw. Toledo 2022).

Einerseits kann also spätestens seit den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts
eine wachsende Sensibilität für nicht-menschliche Entitäten und insbesondere
andere Tiere beobachtet werden, andererseits kommt es zu einer massiven „In-
tensivierung und Automatisierung der Tiernutzung seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts“ (Grimm und Wild 2016: 11) ebenso wie zu einer wachsenden Ausbeutung
der Natur. Vor allem industrielle Tierhaltung, Tierversuche und Massenproduk-
tion tierischer Produkte treffen in Gesellschaften des globalen Nordens auf Tier-
schutz- und Tierrechtsbewegungen. Ein umfassender Rechtediskurs für nicht-
menschliche Entitäten wurde dagegen zunächst von indigenen Gemeinschaften
des globalen Südens angestoßen. So hat Ecuador als erster Staat die Natur als
Rechtssubjekt verankert und erhebt die „Natur oder Pacha Mama“,23 wie die indi-
gene Bezeichnung lautet, auf Verfassungsebene. In der Beschäftigung mit Tier-
Mensch-Verhältnissen der Gegenwart kann man den ethischen Implikationen
eines veränderten Verhältnisses zur sogenannten ‚Natur‘ kaum ausweichen.

Welche Tiere gegessen und welche gestreichelt werden – um den populären
Buchtitel von Hal Herzog aufzunehmen24 – ist aber nicht nur eine Frage, die die
Ethik beschäftigt. Sie dient seit Jahrhunderten ebenso der Versicherung von Zuge-
hörigkeiten wie der Produktion von Ausschlüssen.

Die identitätsversichernde Funktion kann sowohl innerhalb der Spezies
Mensch, bis hin zu rassistischen Zuschreibungen aufgrund von Nahrungstabus
oder -gewohnheiten, als auch über die Speziesgrenzen hinweg beobachtet wer-
den. Wo die Grenze zwischen mir und ‚dem Anderen‘ verläuft wird auch anhand
dessen gezogen, was gegessen werden darf und was nicht (vgl. Harris 1985; Castro
1998; Levi-Strauss 2013). Tiere essen? ist also nicht nur eine Frage, die vor dem

 In Art. 71 der Verfassung von Ecuador heißt es: „Art. 71.– La naturaleza o Pacha Mama, donde
se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia y el
mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, estructura, funciones y procesos evolu-
tivos. Toda persona, comunidad, pueblo o nacionalidad podrá exigir a la autoridad pública el
cumplimiento de los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar estos derechos se ob-
servarán los principios establecidos en la Constitución, en lo que proceda. El Estado incentivará
a las personas naturales y jurídicas, y a los colectivos, para que protejan la naturaleza, y promo-
verá el respeto a todos los elementos que forman un ecosistema.“ Der vollständige Verfassungs-
text ist verfügbar unter: https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/
constitucion_de_bolsillo.pdf.
 Der vollständige Buchtitel des Psychologen Hal Herzog (2011) lautet: Wir streicheln und wir
essen sie: unser paradoxes Verhältnis zu Tieren.

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 35

https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf


Hintergrund einer als universell auftretenden Tierethik im globalen Norden ge-
führt wird, sondern durchaus auch der Diskussion in den Kulturwissenschaften
wert. Denn die umgekehrte Frage danach, warum bestimmte Spezies nicht geges-
sen werden dürfen, deutet eindrücklich darauf hin, dass die Frage nach dem
Töten von anderen Tieren keineswegs durch universell gültige Normen über alle
Kulturen hinweg gleich beantwortet werden kann (vgl. Levi-Strauss 2013). Im Ge-
genzug spielen auch Fragen der Anerkennung und der Sensibilität gegenüber kul-
turellen Verboten und Geboten eine Rolle. Ein westlicher Universalismus, der seit
Jeremy Benthams Einlassung Can they suffer? (ders. 1789) zumeist die Leidensfä-
higkeit der unterschiedlichen Spezies zum Distinktionsmerkmal erhebt und
damit letztlich über Leben und Tod nicht-menschlicher Tiere entscheidet, wird
zunehmend in Frage gestellt. Grimm und Wild leiten ihr Buch Tierethik zur
Einführung (Grimm und Wild 2016) mit dem Pacu-Jawi-Rennen auf Sumatra ein,
bei dem zwei Ochsen einen Jockey durch ein Reisfeld ziehen (vgl. ebd., 9–10). Sie
machen mit dem Beispiel des Pacu Jawi deutlich, dass es ähnliche Praktiken auf
anderen Kontinenten, ebenso wie in Europa gibt. Am prominentesten sticht sicher-
lich der Stierkampf in Spanien ins Auge, dessen Legitimität im In- und Ausland
umstritten ist. Was aber darüber hinaus ersichtlich wird, ist, dass wir in unserer
globalisierten Welt mit ihren verflochtenen Märkten und Abhängigkeitssystemen
dazu aufgefordert sind, uns grundsätzlichere Gedanken zu unserem Umgang mit
nicht-menschlichen Tieren zu machen. Denn Tiere spielen in fast allen Zusam-
menhängen der großen Menschheitsprobleme wie Hunger, Armut und Ungleich-
heit eine Rolle.

Wie hältst du es mit dem Essen von Tieren? ist auch in westlichen Nationen
schon längst keine exklusive Frage für Tierethiker:innen oder einen engen Kreis
von Aktivist:innen mehr. So ist es zwar immer noch eine kleine, aber stetig wach-
sende Minderheit, zumeist in den urbanen Zentren, die sich vegetarisch oder
vegan ernährt. Zugleich gibt es wenige Menschen, die sich noch nie Gedanken
zum Konsum tierischer Produkte gemacht haben. Auch im Zuge der Klimapro-
teste von Umweltschutz- und Klimabewegungen wie Fridays for Future oder
Extinction Rebellion rückt die Tierethik ins Bewusstsein vieler Menschen und
wird zugleich in einen größeren ökologischen und globalen Zusammenhang ge-
stellt (vgl. dazu auch Latour 2017). Eine Auseinandersetzung mit Tier-Mensch-
Relationen kann den Bereich der Tierethik nicht aussparen, denn tierethische
Fragestellungen greifen tief in menschliche Praktiken des Umgangs mit nicht-
menschlichen Tieren ein und prägen diese. Die Ambivalenzen, die durch eine
Verunsicherung der Beziehungen zwischen Menschen und Tieren entstehen,
schlagen sich ganz besonders in westlichen Industrienationen an Massentierhal-
tung und dem Konsum von tierischen Produkten nieder. Gerade an der Frage des
Schlachtens von Tieren wird die ganze Tragweite deutlich, denn diese bleibt nicht

36 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



auf ein Spezialgebiet der Ethik beschränkt, sondern hat mit der Grundkonzeption
des Menschen in Abgrenzung zu ‚dem Tier‘ in westlichen Denktraditionen zu tun,
die sich seit der Moderne verstärkt universalisiert hat und zur globalen Norm ge-
worden ist (vgl. Derrida 2006 und 2008).

Dabei ist es philosophisch höchst umstritten, ob Tiere überhaupt „den Tod als
Tod vermögen“ (Heidegger [1950] 2000, 180), also sterben und nicht einfach „ver-
enden“ (ebd.). Heidegger macht an der Frage nach dem Tod des Tieres einen we-
sentlichen ontologischen Unterschied zwischen Menschen und anderen Tie-
ren fest:

Die Sterblichen sind die Menschen. Sie heißen die Sterblichen, weil sie sterben können. Ster-
ben heißt: den Tod als Tod vermögen. Nur der Mensch stirbt. Das Tier verendet. Es hat den
Tod als Tod weder vor sich noch hinter sich. Der Tod ist der Schrein des Nichts, dessen näm-
lich, was in aller Hinsicht niemals etwas bloß Seiendes ist, was aber gleichwohl west, näm-
lich als das Sein selbst. Der Tod, als der Schrein des Nichts, birgt in sich das Wesende des
Seins. (Heidegger 2000, 180)

Die Tiere stünden – im Unterschied zum Menschen – in keinem bewussten Ver-
hältnis zum Tod, weshalb sie lediglich verenden und nicht ‚wirklich‘ stürben, so
der Philosoph. Darauf gibt es nicht nur aus dem Bereich der Philosophie zahlrei-
che Einwände. Am prominentesten stellt sich Derrida gegen diese Auffassung,
indem er die theoretischen Grundlagen, auf denen Heidegger aufbaut, dekonstru-
iert (vgl. Derrida 2006). Entgegen dessen Grenzziehung, die nur dem Menschen
ein echtes (und konstitutives) Verhältnis zum eigenen Tod zuschreibt (vgl. Heidegger
1960, §§ 51–53), macht Derrida diese metaphysische Herleitung in seiner dua-
listischen Konstruktion sichtbar und offenbart zugleich deren Schwächen (vgl. ins-
besondere Derrida 2006, 41 f. und 198 f.).

Verstärkt seit den 2000er Jahren kommen zahlreiche Theoretiker:innen
hinzu, die nicht nur auf einer ethischen, sondern auch auf einer ontologischen
und ethologischen Ebene den Anthropozentrismus hinterfragen. Neuere biologi-
sche Studien legen nahe, dass manche Tiere, wie beispielsweise Elefanten, durch-
aus über ein Bewusstsein von ihrem eigenen Tod verfügen (vgl. Goldenberg und
Wittemyer 2020). Sie kehren zu den Skeletten der verstorbenen ‚Familienmitglie-
der‘ zurück. Ein stärkeres Nachdenken über Tier-Mensch-Relationen und alle
ethischen Implikationen, die ein verändertes Verständnis von tierlichen Mitbe-
wohner:innen auf der Welt mit sich bringt, scheint daher unumgänglich.

2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen 37



2.1 Den Tod erzählen: (Tier-)Ethik und Literatur

Erzähltexte wie J. M. Coetzees The Lives of Animals (1999) oder das Sachbuch
Eating Animals (2009) von Jonathan Safran Foer nehmen das Thema um die Jahrtau-
sendwende auf und spiegeln zugleich, dass tierethische Fragen vom Nischen-
thema längst zum Mainstream avanciert sind. In diesen Werken sind Ethik und
Ästhetik, Politik und Poetik miteinander verwoben. Coetzees metafiktionale Texte
The Lives of Animals (1999) und Elizabeth Costello (2003) entwerfen eine Tierethik
im Erzähltext, die auch auf theoretischer Ebene wahrgenommen und diskutiert
wird. Coetzees Werke vertreten auf einer inhaltlichen Ebene deutliche tierethi-
sche Positionen.25 Die fiktive Person Elisabeth Costello verschmilzt teilweise mit
ihrem realen Autor Coetzee. Einige der „Lessons“, die von Costello im Buch gehal-
ten werden, hat der Autor selbst schon vorgetragen (vgl. insbesondere Biti 2021).
Das Sachbuch Eating animals (2009) des gefeierten amerikanischen Autors Jonathan
Safran Foer setzt sich mit Massentierhaltung und dem Konsum von tierischen
Produkten auseinander. Die Schlagkraft der Literatur entwickelt sich hier aus
der Verbindung zwischen Tatsachenerzählung und Fiktion, die allerdings bei
Foer deutlich Richtung Diktion ausschlägt: Erklärtes Ziel ist es, die Leser:innen
von einem anderen Umgang, insbesondere mit Nutztieren, die Teil einer industriel-
len Massenproduktion von tierischen Produkten sind, zu überzeugen. Das Buch ist
ein wichtiger Beitrag zur Debatte um tierethische Fragen und hat eine Genera-
tion von Aktivist:innen und Intellektuellen gleichermaßen geprägt.

Die Argentinierin Bazterrica hingegen radikalisiert die Problematik entschei-
dend, indem sie eine Welt entwirft, in der die Menschen nicht mehr nicht-
menschliche Tiere, sondern andere Menschen züchten, schlachten und essen.
Hier vermischen sich ethische Fragestellungen mit einer umfassenderen Kritik
an gesellschaftlichen Machtverhältnissen.

Auch wenn in der literaturwissenschaftlichen Forschung zuletzt vermehrt
Gegenwartsthemen und damit auch neue Veröffentlichungen untersucht werden,
war Bazterricas Roman bisher kaum Gegenstand der Forschung. Dies mag einer-
seits an dem nur schwer verdaulichen Thema liegen, denn die wenigsten Men-
schen befassen sich gerne mit dem Schlachten von Tieren (und noch weniger mit
dem vom Menschen!). Andererseits ist der Roman der jungen Autorin erst 2017
erschienen, sodass Forschungsarbeiten, wie die vorliegende Arbeit, erst nach und
nach erscheinen. Cadáver exquisito (2017) fand dennoch Beachtung, wie nicht nur

 Anthony Uhlmann hat in seiner umfassenden Untersuchung J. M. Coetzee. Truth, Meaning,
Fiction (2020) die philosophischen Einflüsse und Denkbewegungen des Nobelpreisträgers syste-
matisch herausgearbeitet. Darüber hinaus gibt es unzählige Forschungsarbeiten zum Werk
Coetzees, der einer der wichtigsten Autor:innen der Gegenwart ist.

38 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



vereinzelte Rezensionen zeigen. Dennoch erscheint das Buch noch wenig rezi-
piert und war noch nicht Gegenstand einer ausführlichen, systematischen Unter-
suchung. Es sind bisher einige Aufsätze, vor allem in spanischer Sprache erschie-
nen, wie der Beitrag von Claire Mercier und Gabriel Saldías Rossel (2021), in dem
die Autor:innen insbesondere das Dispositiv des Hungers in den Blick nehmen,
oder der Essay von Paula Yeyati Preiss (2021), die ihren Fokus auf das Genre Dys-
topie legt. Jochem Kotthaus interessiert sich für Cadáver exquisito (2017) von
Bazterrica aus einer wissenssoziologischen Perspektive und behandelt in seinem
Artikel die Verhandlung des Kannibalismus als Grenze menschlichen Handelns im
Film Soylent Green (1973) und dem Roman der Argentinierin (vgl. Kotthaus 2021).
Insbesondere auf Kotthaus Ausführungen und die These von Mercier und Saldías
Rossel komme ich noch zurück.

Einer verstärkten Wahrnehmung des Buches, vor allem über die spanisch-
sprachige Welt hinaus, mag auch ein ungünstiges Erscheinungsdatum der Über-
setzungen im Wege gestanden haben. Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung ins
Englische (2020) und ins Deutsche (ebenfalls 2020), hatte mit dem Ausbruch der
SARS-CoV-2-Pandemie die Realität eines Virus, das die Welt radikal verändert, die
Fiktion eingeholt, was sicherlich aus marketingstrategischer Sicht nicht günstig
war. Da der Roman auch die Frage nach Verschwörungstheorien und Fake News
als Instrument von Regierungen zur Manipulation der Bevölkerung thematisiert,
schien einigen Verlagen eine verstärkte Werbung sicherlich heikel, wollten sie
nicht den Anschein erwecken, Thesen von der Erfindung der Corona-Pandemie
zu befeuern. Dieser Erzähltext ist für die vorliegende Arbeit nichtsdestotrotz be-
achtenswert, denn er ist paradigmatisch in doppelter Hinsicht: Er ist Symptom
einer Debatte, die geführt werden muss, und steht zugleich für die Ausweglosig-
keit des gezeichneten Dilemmas (vgl. hierzu auch Messling 2019, 23).

Historisch betrachtet war der tierliche Tod nie so allgegenwärtig und unsicht-
bar zugleich wie in unserer Gegenwart. Die großen Schlachthöfe sind von den
Zentren der Stadt verbannt und aus dem Blickfeld der Menschen an die Periphe-
rie gewandert.26 Christian Sternad kritisiert in seinem Aufsatz „Den Tod als Tod
vermögen. Zum Tod des Tieres aus phänomenologischer Sicht“ (ders. 2014)
Heideggers Auffassung vom Unvermögen des Tieres zu sterben und bringt dieses
mit Rancières Theorie von einem „ästhetischen Regime“ (Rancière 2008b, 26) zusam-
men. Der Tod der Tiere erscheint „aufgehoben in einem ‚ästhetischen Regime‘
(Rancière 2008b, 26) des Menschen, welches den Tod des Tieres nicht als solchen
anerkennt“ (Sternad 2014, 58), so Sternad.

 Für einen Überblick über die historischen Entwicklungen von Schlachtbetrieben siehe Burt
(2006), Nieradzik (2016), sowie Susteck (2021).

2.1 Den Tod erzählen: (Tier-)Ethik und Literatur 39



Erzähltexte erlauben einen Blick hinter die Fassade dieses ästhetischen Re-
gimes des Menschen und können so Aufschluss über die Verfasstheit der Welt
geben. Sie greifen als Kunst, als literarische Praxis, in die Aufteilung des Sinnlichen
(Rancière 2008a) ein, indem sie die historischen Ein- und Ausschlussmechanismen
und damit Teilhabe (oder nicht-Teilhabe) an der Gemeinschaft des Lebendigen
lesbar und über das Lesen erfahrbar machen. Rancière definiert dieses Partage
du sensible (ders. 2000) wie folgt:

J’appelle partage du sensible ce système d’évidences sensibles qui donne à voir en même
temps l’existence d’un commun et les découpages qui y définissent les places et les parts
respectives. Un partage du sensible fixe donc en même temps un commun partagé et des
parts exclusives. Cette répartition des parts et des places se fonde sur un partage des es-
paces, des temps et des formes d’activité qui détermine la manière même dont un commun
se prête à participation et dont les uns et les autres ont part à ce partage. (Rancière 2000, 12)

In diese Aufteilung mischt sich Literatur auch jenseits der Konzeption als einer
littérature engagée (vgl. Sartre 1948) ein und ist für den Theoretiker deshalb als
Literatur per se politisch, denn sie vermag „diejenigen als sprechende Wesen hör-
bar [zu machen], die vorher nur als lärmende Tiere verstanden wurden“ (Rancière
2011, 14). Sie distanziert den Gegenstand und macht dadurch eine Verfasstheit von
Gemeinschaft sichtbar und hörbar.

Literatur bildet – mit Rancière gesprochen – politische Prozesse nicht nur ab,
sondern geht über eine solche rein mimetische Funktion hinaus. Mehr noch, die Er-
kenntnis selbst kann nicht ästhetisch sein, so Rancière: „Ästhetik ist in der Tat die
Teilung der Erkenntnis, die Störung jener Ordnung der sinnlichen Erfahrung, die
gesellschaftliche Positionen mit Geschmäckern und Einstellungen, Wissensbereichen
und Illusionen in Übereinstimmung bringt“ (Rancière 2008b, 91). Literatur vermag
über die Distanz, die die Ästhetisierung schafft, Entitäten „als sprechende Wesen
hörbar“ (Rancière 2011, 14) zu machen, die vorher nach Aristoteles nur als „lär-
mende Tiere verstanden wurden“ (ebd.). Sie ist daher als Literatur politisch. Genau
diese Sprengkraft von Erzähltexten ist in der nächsten Spur lesbar. Aus einem poe-
tologischen und – folgt man Rancière – daher ästhetisch-distanzierten Wissen der
Literatur über die Ein- und Ausschlüsse der Gemeinschaft außerhalb des Textes, die
auch eine Konstruktion einer Gemeinschaft aller Lebendigen ist, lassen sich dann
ethische Prinzipien ableiten. Eine erste These dazu ist, dass die Ethik in der nächsten
Spur nicht ausschließlich im Inhalt des Erzähltextes zu suchen ist, sondern aus dem
Wissen über die Aufteilung des Sinnlichen (2008a), die der Roman als künstlerische
Praxis erfahrbar und verständlich macht, abgeleitet werden kann.27

 Maria Muhle macht in ihrer Einleitung zur deutschen Übersetzung von Le partage du sensible
deutlich, dass es Rancière um Gemeinschaft geht. Sie erklärt: „Die Aufteilung des Sinnlichen legt

40 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



„Wir stehen vor dem Paradox, Universalität begründen zu müssen,“ hält
auch Messling zum Vermögen von Literatur fest,

weil aus ihr Gültigkeiten in der Weltgesellschaft ableitbar werden, diese Universalität aber
nicht mehr auf den Begriff bringen zu können. Natürlich kann die Literatur dieses Problem,
das die philosophische Frage zeitigt, nicht lösen. Literatur bringt nicht etwas auf den Be-
griff; im Gegenteil, sie fächert das Problem erzählend so auf, dass es erfahrbar wird. So
kann sie aber die Probleme sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakteri-
sieren, die mit dem Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer
neuen Universalität einhergehen. (Messling 2019, 28)

Wie aber werden Ein- und Ausschlussmechanismen genau in Cadáver exquisito
(2017) inszeniert und welche (impliziten) ethischen Leitlinien für ein Zusammen-
leben von tierlichen und menschlichen Lebewesen können daraus auch für die
außertextuelle Wirklichkeit abgeleitet werden? Um der Rolle des Sprachlichen
für die Manifestierung und Konsolidierung von struktureller Gewalt auf die Spur
zu kommen, scheint Cadáver exquisito (2017) von Agustina Bazterrica prädesti-
niert. Wie greift der Erzähltext in die Verhandlung von Themen auf Leben und
Tod von Tieren und Menschen in der Gegenwart ein? Ich folge also dieser Spur
mit Bazterricas Cadáver exquisito (2017), um die Konstruktion einer Gemeinschaft
von Tier-Mensch-Relationen hinter der Fassade des Schlachthofes sichtbar wer-
den zu lassen.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017)

Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales. (Bazterrica 2017, 9)

Was, wenn nicht nur die nicht-menschlichen Tiere verenden, sondern Menschen
andere Menschen wie Tiere sterben lassen, ihnen über Zuschreibungen und Be-
zeichnungen, über Dispositive absprechen, den Tod überhaupt als Tod zu ver-
mögen?

Die erste literarische Spur führt hinter die Fassade des Schlachthofes, aller-
dings werden in diesem fiktiven Schlachthof keine Tiere, sondern Menschen ge-
schlachtet. Agustina Bazterrica radikalisiert (tier-)ethische Fragestellungen mit
ihrem Roman Cadáver exquisito (2017) entscheidend, indem sie die Praktiken der
Fleischproduktion, wie sie im industriellen Maßstab fast überall auf der Welt pas-

fest, welche Orte innerhalb der Gesellschaft eine Teilhabe am Gemeinsamen ermöglichen, das
heißt welche Subjekte am politischen Entscheidungen, Verhandlungen und Diskussionen teilha-
ben können und welche anteillos sind – sie definiert die Ästhetik der Politik“ (Muhle 2008a, 10).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 41



sieren, von nicht-menschlichen Spezies auf menschliche Tiere überträgt. Wie bei-
spielsweise auch der Text von Joy Sorman nimmt Bazterricas Erzählung gesell-
schaftspolitische Themen auf und erzählt entlang vieler der Konfliktlinien, die
für die Gegenwart relevant sind. Es werden Fragen nach dem Wert des Lebens
von Individuen, globalen und politischen Machtstrukturen und der Konstruktion
von Legitimationen politischen und ökonomischen Handelns aufgeworfen. In die-
ser lateinamerikanischen Perspektive stehen daher nicht allein tierethische Fra-
gen im Vordergrund, sondern der Roman bettet diese in eine breitere Krisendia-
gnose ein, die sich aktuell auch an der Art und Weise niederschlägt, wie sich der
Mensch in Relation zum Tier denkt. Die Krisenerfahrung zeigt sich, wie ich oben
dargelegt habe, nicht nur an der Frage, wie Menschen mit anderen Spezies umge-
hen. Eine Antwort allein auf der Grundlage einer anderen Ethik wäre also zu
kurz gegriffen. Die dystopische Erzählung der Argentinierin Bazterrica entfaltet
ein Wissen28 nicht nur von Tieren und Menschen in unserer Gegenwart, sondern
erzählt auch vom Bankrott einer ethischen Position, die, ausgehend von Europa,
tief im westlichen Universalismus verankert ist (vgl. Messling und Hofmann 2015
und 2021).

Eine radikale Veränderung der Welt in naher Zukunft ist Ausgangspunkt des
Romans. Ein Virus hat alle nicht-menschlichen Tiere befallen und macht den
Konsum von dessen Fleisch, so die Erzählung im Roman, für Menschen tödlich,
sodass nicht-menschliche Tiere von Menschen nicht mehr gegessen werden kön-
nen (vgl. Bazterrica 2017, 9). Bis ans Ende des Erzähltextes bleibt unklar, ob es
dieses Virus, das die sogenannte „Transición“29 (Bazterrica 2017, 9) erzwinge, in
der erzählten Welt wirklich gibt. Es wird zumindest nahegelegt, dass über die
Gefährlichkeit des Virus gelogen wird, um die Überbevölkerung einzudämmen
und die Gesellschaft unter Kontrolle zu halten. Die einzelnen Figuren im Text
haben unterschiedliche Einschätzungen zur Existenz des Virus, die für die
Leser:innen im Handlungsverlauf deutlich hervortreten, und es fehlen in der
Erzählung Hinweise, die die Existenz des Virus belegen würden. In der erzähl-
ten Zeit gibt es niemanden, der daran erkrankt. Zudem werden aus der Perspek-
tive des Protagonisten Marcos eher Zweifel daran geschürt, dass es das Virus
gibt. So bleibt es unklar, ob in der erzählten Welt dieses Virus, das den Verzehr

 Zur Frage des spezifischen Wissens der Literatur vgl. insbesondere, wie in der Einleitung die-
ser Arbeit erläutert, Ette 2010b.
 Auf die Wortwahl Bazterricas, die den Begriff „Transición“ für den politischen Übergang hin
zur Legalisierung des Kannibalismus in ihrem Roman wählt, komme ich zurück. Um der spezifi-
schen Bedeutung des Wortes gerecht zu werden, wähle ich den Begriff Transition als Überset-
zung.

42 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



von Menschenfleisch auslöst, willkommene Gelegenheit oder sogar eine pure
Erfindung ist. Mit diesen Unsicherheiten spielt der Roman geschickt. Ein deutli-
cher Akzent des Erzähltextes liegt etwa auf dem Diskurs über das Virus, der in
alle Beziehungsebenen hineinreicht. Die Regierungen und die mächtige
Schlachtindustrie rechtfertigen mit der Gefährlichkeit des Virus die unternom-
menen, drastischen Maßnahmen zu dessen Eindämmung. Diese greifen als bio-
politische Interventionen tief in das Leben der Menschen ein und spielen zu-
gleich ihren eigenen Machterhaltungsinteressen in die Karten. Sie beschließen
nach einiger Zeit die Legalisierung des Konsums von menschlichem Fleisch, mit
allen Konsequenzen für Züchtung, Aufzucht, Schlachtung und Verarbeitung die-
ses Fleisches. In der Folge dienen also einige Menschen zur Fleischproduktion
und werden als Schlachtvieh getötet und verzehrt. Zum Teil sind diese Men-
schen genetisch modifiziert, zum Teil werden sie aber auch als sogenannte PSG
(„Primera Generation Pura“, Bazterrica 2017, 16) gehalten; als in Gefangenschaft
geborene Menschen, deren DNA nicht verändert wurde, die also – so wird nahe-
gelegt, wenn auch nie ganz geklärt – Menschen wie wir nur mit durchgeschnit-
tenen Stimmbändern sind.

Der Erzähltext ist in zwei Teile aufgeteilt, die jeweils Unterkapitel haben. Im
ersten Teil mit 23 Kapiteln wird die Ausgangssituation erzählt. Im Mittelpunkt des
Romans steht Marcos Tejos, der stellvertretender Geschäftsführer des Schlachtho-
fes von Herrn „Krieg“30 ist. Der Protagonist hat den Schlachtbetrieb von seinem
Vater übernommen, der an Demenz erkrankt und in einem Altersheim unterge-
bracht ist. Seit dem Abschluss der Transition ist der Schlachtbetrieb nicht mehr in
Familienbesitz, sondern wird von Herrn Krieg geleitet, für den Marcos als Ge-
schäftsführer arbeitet. Er lebt allein, seine Frau Cecilia ist nach dem plötzlichen
Kindstod ihres gemeinsamen Sohnes zu ihrer Mutter gezogen. Über den Tod des
gemeinsamen Kindes hat sich das Ehepaar entfremdet. Seine Schwester, zu der
Marcos ein schlechtes Verhältnis hat, lebt mit ihrem Mann und ihren Zwillingen
in der Stadt. Nicht zuletzt haben der Protagonist und seine Schwester Marisa
auch unterschiedliche Einschätzungen über die Gefährlichkeit des Virus, das die
Veränderungen im Fleischkonsum mit allen Konsequenzen von Menschen und
anderer Tiere rechtfertigt. Während Marisa an die Erklärungen der Regierung
glaubt und sich im System nach der Transition einrichtet, zweifelt Marcos deut-

 Viele der Namen in Bazterricas Text sind sprechende Namen bzw. lassen Assoziationen zu:
Der Besitzer des Schlachthofes, in dem Marcos arbeitet heißt „Krieg“, der Pastor der „Opferkir-
che“ „Schafe“. Andere werden über Herkunft, Stereotype und rassistische Zuschreibungen cha-
rakterisiert: Der aus Rumänien stammende „Urlet“ erinnert sicherlich nicht zufällig an Dracula
und der Japaner „Urami“ hat einen distinguierten Geschmack und vermisst nicht nur Menschen,
sondern wählt auch seine Worte sehr genau.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 43



lich an der Legitimität der ergriffenen Maßnahmen und der Existenz des Virus. Ob
es das Virus wirklich gibt oder nicht, oder es zumindest nicht so gefährlich ist wie
behauptet, wird nie vollständig aufgelöst. Lediglich zu seinem Vater hat Marcos
ein inniges Verhältnis. Dieser lebt aufgrund einer fortschreitenden Demenzer-
krankung in einem Pflegeheim, wo ihn sein Sohn als Einziger regelmäßig be-
sucht.

Marcos bekommt schließlich in Kapitel 4 von einem der Zuchtbetriebe für
Menschen, die zur Fleischproduktion dienen, eine Frau geschenkt, die für ihn zu-
nächst vor allem „ein Problem“ (Bazterrica 2017, 23) darstellt. Diese Frau hält er,
wie in der erzählten Welt üblich und legal – der privaten Schweinehaltung in der
außertextuellen Realität ähnlich – im Schuppen als sogenanntes „Hausstück“
(orig. „cabeza doméstica“, Bazterrica 2017, 94; 118). Im letzten Kapitel des ersten
Teils nähert er sich der Frau an und hat, obwohl dies in der Diegese strafbar ist,
Sex mit ihr (vgl. Bazterrica 2017, 72–73).31

Im zweiten Teil wird erzählt, wie sich die Beziehung zwischen Marcos und
der Frau nach der Vergewaltigung intensiviert. Der zweite Teil der Erzählung
setzt 8 Monate später ein. Marcos hat dem „Hausstück“ den Namen „Jazmín“ ge-
geben und sperrt sie nicht mehr im Schuppen, sondern in seinem Haus im Schlaf-
zimmer ein. Sie ist von ihm schwanger. Seine Beziehung zu ihr verändert sich, er
hält sie nicht mehr wie ein Nutztier, sondern eher wie ein Haustier. Sein Vater
stirbt in der Zwischenzeit im 10. Kapitel des 2. Teils, und die Leser:innen erfahren
mehr über die unterschiedlichen Tode der Menschen, die zur Fleischproduktion
wie Vieh geschlachtet werden und denjenigen, die als Menschen weiterleben und
‚wie Menschen‘ sterben können. Außerdem wird in diesem Teil die zunehmende
‚Versteinerung‘ Marcos angesichts der herrschenden Verhältnisse immer deutli-
cher. Er hat Alpträume, in denen ein Stein sein Herz ersetzt und dieser Stein in
seiner Brust ist für ihn immer spürbarer. Andererseits intensiviert sich die Bezie-
hung zu Jazmín. Am Ende des Romans bringt Jazmín ein Kind zur Welt und die
paradoxe Einstellung Marcos zu dieser Frau, die mit ihm genetisch identisch ist,
wird sichtbar. Seine Ehefrau Cecil, die er zur Hilfe bei der Entbindung geholt hat,
kehrt zu Marcos zurück und hält glücklich „seinen Sohn“ (Bazterrica 2017, 125) in
den Armen: „Él se levanta y le entrega su hijo a Cecilia, que lo empieza a acunar,
le canta. Él le dice ‚ahora es nuestro‘ y ella lo mira sin poder responder, emocio-
nada, confundida“ (Bazterrica 2017, 125). Marcos sieht Jazmín nun als Gefahr für

 Da die als „Hausstücke“ gehaltenen Menschen den Status von Nutztieren haben, gilt hier das
Sodomie Verbot. Anders als in der Realität z. B. in Deutschland, wo Zoophilie als Ordnungswidrig-
keit behandelt wird, werden im dystopischen Roman bei Überschreitung des Verbots drakoni-
sche Strafen verhängt, die bis zum Tod im Schlachthof reichen (vgl. Bazterrica 2017, 95). Auf
diese Praxis des Bestrafens im Roman komme ich später ausführlicher zurück.

44 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



‚seine‘ Familie, betäubt sie daraufhin, wie die „cabezas“32 im Schlachthof, mit
einem Hammer und tötet sie.

Die Argentinierin treibt vermeintliche Auswege aus im Bereich der Tierethik
diskutierten Dilemmata auf die Spitze, indem sie eine Welt entwirft, in der Men-
schen andere Menschen systematisch essen. Sie führt uns mit ihrer Dystopie auf
die Spur einer Gesellschaft, die mit einem der letzten großen Tabus, dem Kanni-
balismus, bricht und in der es normal ist, dass Menschen wie Tiere zum Verzehr
gezüchtet, gehalten und geschlachtet werden.

Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart treten hier vermittelt in den Fokus,
indem Menschen poetologisch an die Stelle von Tieren in der realen Welt der au-
ßertextuellen Wirklichkeit treten.

In der deutschen Übersetzung steht im Klappentext zu dem Roman: „Dieser
Roman hält uns Fleischfressern kompromisslos den Spiegel vor. Er wirft zahlrei-
che Fragen auf – nach Moral, Empathie, den bestehenden Verhältnissen und pro-
blematisiert diese. Und er verschafft, was nur die Literatur verschafft: neue Ein-
sichten, neue Gefühle, nachdem alle Argumente längst ausgetauscht sind.” Dies
kann der Roman, wie zumindest potenziell alle Erzähltexte.

Denn vielleicht – und darin liegen nicht allein eine Hoffnung und ein Begehren, sondern
auch eine Ethik wie eine Ästhetik des Wissens verborgen – kommen die Literaturen der
Welt diesem Sehnsuchtsort eines umfassenden Wissens vom Leben im Leben doch am
nächsten. Und mit ihnen eine Philologie, die nach dem Leben fragt, die Literatur und Leben
nicht miteinander verwechselt, aber auch beide Bereiche nicht voneinander abtrennt: eine
Philologie, für welche die Frage nach Geburt und Sterben, nach Leben und Tod eine Frage
darstellt, die zutiefst philologisch ist [...]. (Ette 2022b, 33–34)

Und genau dieses Potential der Literaturen der Welt, das Ette auch als Aufgabe der
Philologie sieht, wird in Cadáver exquisito (2017) besonders deutlich. Der Roman
geht damit über die im Klappentext evozierte Spiegelfunktion noch deutlich hi-
naus. Denn die Argumente scheinen tatsächlich längst ausgetauscht zu sein: tier-
ethische Fragestellungen sind im Zentrum der Gesellschaften angekommen. Auch
ein tiefes Krisenbewusstsein globaler Zustände ist in weltweiten Debatten veran-
kert. Zugleich aber ändert sich an der Einstellung der meisten Menschen, gerade
bezüglich des Konsums von tierischem Fleisch, nicht viel. Der Erzähltext legt den

 In Bazterricas erzähltem Universum werden die Menschen, die geschlachtet werden, nicht
mehr Menschen genannt, sondern schlicht „cabezas“. Diese Bezeichnung verweist zugleich auf
die, vor allem in Argentinien gebräuchliche, abwertende, rassistische Bezeichnung „cabezas ne-
gras“ oder „cabecitas negras“ für einen Teil der Arbeiterklasse, die häufig POCs oder Teil der in-
digenen Bevölkerung sind. Die Verwendung dieses Begriffes ist sicherlich nicht zufällig und deu-
tet auf die sozialkritische Dimension des Textes hin, der sich damit auch ganz deutlich in die
Tradition der Schlachthofliteratur stellt. Ich greife den Begriff später erneut auf.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 45



Finger tief in die Wunde, indem eine Verschiebung poetologisch vorgenommen
wird: Nicht mehr Tiere werden geschlachtet, sondern Menschen. Bazterricas Fokus
ist vor allem die sprachliche Konstruktion von Wirklichkeit und das Fortspinnen
und Überspitzen der Problematiken, die gegenwärtig in der Welt drängend sind.
Die Macht der Wörter, die in Cadáver exquisito (2017) Menschen zu „Spezialfleisch“
degradieren und andere zu „zivilisierten Personen“macht, wird erfahrbar. Die Bio-
macht, die nach Foucault seit der Moderne vorherrscht und den Menschen, entge-
gen der aristotelischen Vorstellung eines Zoon politikon, zu einem Tier macht, „in
dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 170),
ist auch in der erzählten Welt relevant. Bazterricas Text inszeniert die Biopolitik
der Moderne, indem nicht nur das Leben in der Politik der Welt, die entworfen
wird, auf dem Spiel steht, sondern die Menschen unterschiedliche Tode sterben:
Einige können als Personen in Würde sterben, wie z. B. der Vater des Protagonis-
ten, während andere Menschen in den Schlachthöfen verenden. Sie werden – folgte
man Heideggers Argumentation – zu Tieren, die „weltarm“ (Heidegger [1929/1930]
2004, 261) sind und als Vieh nicht mehr vermögen zu sterben, sondern nur noch zu
verenden. Allerdings gibt es hier keine reale ontologische Differenz, denn die Men-
schen, die wie Vieh gezüchtet, gehalten und getötet werden, sind ebenso homines
sapientes und damit Menschen. Die Differenz ist, den rassistischen Praktiken des
letzten Jahrhunderts sehr ähnlich, nur noch sprachlich konstruiert und begründet
die Ungleichbehandlung (vgl. Messling 2016, 78). Dabei geht es in der fiktiven Welt
aber nicht mehr darum, diese Menschen diskursiv in die Nähe von Tieren zu rü-
cken, sondern sie als Menschen wie Tiere zu behandeln. Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart werden problematisiert, in dem insbesondere die sprachliche Kon-
struktion und die Kontingenz der Grenzziehung im Roman vorgeführt wird. Die
poetologische Übertragung des Umgangs mit Tieren und der Konzeption, insbeson-
dere von Schlachttieren in der Gegenwart auf menschliche Tiere in der Fiktion,
macht die tiefen Ambivalenzen und damit verbundenen Problemfelder sichtbar.
Zugleich wird auch eine Wahrheitskrise postuliert, die insbesondere seit der Wahl
von Donald Trump zum Präsidenten der Vereinigten Staaten von Amerika 2017 als
eine Debatte um Fake News seitens rechts-populistischer Kreise thematisiert wird.
Sprachliche Konstruktionen und reine Deklarationen von Wahrheit, die nicht mehr
durch Fakten belegt werden oder, wie im Roman, nur noch durch erfundene Evi-
denz Angst schüren, werden verstärkt über Medien verbreitet und geglaubt.33

 Eine tiefergehende Analyse dieses neuen Medienregimes ginge an dieser Stelle zu weit. Es lie-
gen aber zahlreiche Überblicksarbeiten dazu vor (vgl. insbesondere Götz-Votteler und Hespers
2019 und Delli Carpini 2019).

46 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der Mensch-Tier-Dualismus wird in Cadáver exquisito (2017) aber keineswegs ni-
velliert oder überwunden, sondern die sprachliche Konstruktion der Grenzziehung
zwischen ‚uns‘ und ‚anderen‘ wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen.
Wie aber werden Fragen der Abgrenzung, des Einschlusses und Ausschlusses von
Entitäten aufgrund von zugeschriebenen Merkmalen poetologisch inszeniert? Eine
Vermutung ist, dass durch die Inszenierung einer kannibalistischen Gesellschaft die
tiefe Krise eines als universell angenommenen Humanismus’ erkennbar wird, denn
Bazterricas Erzähltext thematisiert nicht nur die Krise des Kapitalismus in seiner
neoliberalen Prägung, sondern auch eine Wahrheits- und Wertekrise sehr deutlich.
Nicht einmal der Ekel über den Tabubruch des Kannibalismus scheint in der Fiktion
der Argentinierin unüberwindbar. Das Tabu ist in der erzählen Welt durch kapitalis-
tische, individuelle und politische Interessen ausgeschaltet und über Benennungen,
die den Blick für die Wahrheit verschleiern, unwirksam. Ähnlich verhält es sich in
der Realität mit Bildern aus den Schlachthöfen, die beispielsweise von der
Tierschutzorganisation PETA verbreitet werden. Diese Bilder, Videos und Beschrei-
bungen der Umstände, unter denen nicht-menschliche Tiere teilweise gehalten und
getötet werden, erzeugen bei den meisten Menschen Ekel. Dieser Ekel wird aber häu-
fig verdrängt und nicht mit dem Stück Fleisch im Supermarkt in Verbindung ge-
bracht, das nicht als totes Tier, das es ist, sondern als Keule, Steak oder Schnitzel ver-
kauft wird.34

Wie genau inszeniert Bazterricas Text diese Konstruktion von Wirklichkeit und
welche literarischen Mittel nutzt die Autorin, um zum Nachdenken über biopoliti-
sche Mechanismen des Ein- und Ausschlusses der Gegenwart anzuregen? Der
Roman, so die Annahme, entfaltet ein Wissen über das Leben und Sterben von Tie-
ren und Menschen, das als ein ÜberLebenswissen (Ette 2004) den Literaturen der
Welt eingeschrieben ist (vgl. hierzu auch Ette 2020, 45 und 2022, 1 ff.) und gerade als
Literatur politisch wirksam werden kann (vgl. Rancière 2000, 2007 und 2016).

2.2.1 Theoretische Zugänge. Das Sichtbare, das Sagbare und das Erzählen als
Krisendiagnose

Dem Roman vorangestellt sind zwei Zitate. Ein Auszug aus einem Songtext von
„Yo caníbal“ der argentinischen Rockband Patricio Rey y sus Redonditos de Ricota:
„Me acaban el cerebro a mordiscos, bebiendo el jugo de mi corazón y me cuentan

 Im Englischen ist der Unterschied zwischen dem lebenden Tier und dem toten Tier, das ge-
gessen wird, über die Bezeichnungen zum Teil noch deutlicher: Während das lebende Schaf
„sheep“ heißt, ist das Fleisch „mutton“. Niemand isst „pig“, also Schwein, gegessen wird „pork“
etc. Ähnliches gibt es in vielen Sprachen.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 47



cuentos al ir a dormir“ und eines von Gilles Deleuze aus seinem Buch zu Foucault.
Beide Zitate verweisen bereits auf den Inhalt des Buches und die systemkritische
Dimension in Cadáver exquisito (2017). Das Zitat von Deleuze aus Foucault (1986),
das Bazterrica ihrem Roman vorangestellt hat, weist auf das Verhältnis von Sicht-
barem und Sagbaren hin: „Lo que se ve nunca coincide con lo que se dice“ (Deleuze
zitiert nach Bazterrica 2017). Deleuze denkt in Foucault (1986) mit Foucault und
an Foucault entlang und arbeitet insbesondere das Sprachdenken Foucaults
heraus. Deleuze zeigt, „wie der Bezug der Sprache auf ein Feld der Sichtbarkeit
zentral ist für Foucaults Auffassung von der Konstitution und Funktion des Wis-
sens und wie diese später durch das Theorem der Machtdispositive, die den dis-
kursiven Praktiken eingelagert sind, erweitert werden“, wie Clemens-Carl Härle
auf dem Klappentext der deutschen Ausgabe kommentiert (vgl. Deleuze Foucault
2013). Die gesamte Passage, aus dem das Zitat stammt, das paratextuell dem Roman
vorangestellt ist, arbeitet Foucaults Definition von Wahrheit heraus:

Le vrai ne se définit ni par une conformité ou une forme commune, ni par une corre-
spondance entre les deux formes. Il y a disjonction entre parler et voir, entre le visible et
l’énonçable : ce qu’on voit ne se loge jamais dans ce qu’on dit, et inversement. La conjonction
est impossible à un double titre : l’énoncé a son propre objet corrélatif, et n’est pas une pro-
position qui désignerait un état de choses ou un objet visible, comme le voudrait la logique;
mais le visible n’est pas davantage un sens muet, un signifié de puissance qui s’actualiserait
dans le langage, comme le voudrait la phénoménologie. (Deleuze 1986, 71)

Es gibt eine Wesensdifferenz von Inhaltsform und Ausdrucksform, von „Sichtbarem
und Sagbaren“ (Deleuze 1992, 69), die aber kein radikaler Unterschied ist,
denn beide bedingen und konstituieren sich gegenseitig. Sie sind nicht getrennte
Sphären, die dualistisch gegenübergestellt werden könnten, sondern immer auf-
einander bezogen. Wissen, oder „das Wahre“, wie Deleuze schreibt, ergibt sich
aus dem jeweils historisch spezifischen Zusammenspiel von dem, was man
sieht, und dem Sprechen darüber, das gleichwohl nie komplett zur Deckungs-
gleichheit gebracht werden kann. Diese Disjunktion (Deleuze 1986, 71) scheint
Deleuze im Anschluss an Foucault zu interessieren. Diese Lücke wird von
Bazterrica in der erzählten Gesellschaft genau inszeniert und lässt eine Verbindung
zu Rancières Denken einer Politik der Ästhetik zu. Denn für Rancière ist Politik,
so Maria Muhle, „grundlegend auf eine Ästhetik bezogen, die wiederum auf
eine historisch apriorische Ebene verweist, auf der verhandelt wird, was als
Etwas sichtbar und sagbar ist“ (Muhle 2011, 311). Die Künste sind politisch, weil
sie die Lücken und die Verbindungen, die Aufteilung zwischen Sichtbarem und
Sagbaren, wahrnehmbar machen können (vgl. Rancière 2000).

48 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der Titel des Romans deutet auf das Spiel Cadavre exquis der Surrealisten um
André Breton in Frankreich zur Zeit der historischen Avantgarden hin. Dabei
wird ein Papier so gefaltet, dass eine Zeichnung oder ein Satz aus der Feder meh-
rerer Personen entsteht, die jeweils keine Kenntnis darüber haben, was die Per-
son vor ihnen geschrieben oder gezeichnet hat (vgl. Corti 1969, 6). Der erste Satz,
der auf diese Weise zustande gekommen sein soll, gibt dem Spiel seinen Namen
französischen Name Cadavre exquis. Er soll lauten: „Le cadavre-exquis-boira-le-
vin-nouveau“ (Breton und Éluard 1938). Die Wissenslücken zwischen den einzel-
nen Künstler:innen werden an der so entstehenden Zeichnung, oder dem entstan-
den Satz oder Text wahrnehmbar.

Die Nichte und der Neffe von Marcos spielen in der diegetischen Welt ebenso
ein Spiel, das – angelehnt an das französische Cadavre exquis – von ihnen „Cadáver
Exquisito“35 (Bazterrica 2017, 61) genannt wird. Dabei gibt es allerdings ent-
scheidende Differenzen zu dem Spiel der Surrealisten. Das Spiel im Roman ist mo-
difiziert und besteht nun darin, sich zu fragen, welchen Geschmack Menschen in
ihrem Umfeld, wie z. B. ihr Onkel Marcos, haben. Sie erklären dazu: „—El juego
se llama ‚Cadáver Exquisito‘, ¿querés jugar? La hermana vuelve. Lo mira con ver-
güenza y con cierta resignación. —Disculpame. Es un juego que está de moda y
ellos no entienden que tienen prohibido jugarlo“ (Bazterrica 2017, 61). Das eigent-
lich Unsagbare wird ausgesprochen und die offene Wissenslücke damit geschlos-
sen. Der Erzähltext vermag es hier, Fragen in den Raum zu stellen, die kaum pi-
kanter sein könnten, und das Spiel „Cadáver Exquisito“ der Zwillinge, das dem
Roman seinen Titel gibt, trifft ins Schwarze des ganzen Dilemmas. Wüssten wir
nicht, um wen es sich handelt, würden wir auch unseren Onkel essen, impliziert
die als Neugierde getarnte Frage der Nichte und des Neffen von Marco: „—Estamos
adivinando qué gusto tendría el tío Marquitos“ (Bazterrica 2017, 61). Die beiden Fi-
guren würden sogar ihresgleichen, ihren eigenen Onkel verkaufen, nur um nicht
auf Fleisch verzichten zu müssen. Mehr noch, es spielt keine Rolle mehr für die
Zwillinge, denn sie sind es gewohnt, Menschen zu essen. Prinzipiell zeigt das Spiel
also auch, kann es jede:n treffen: „Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“
(Bazterrica 2017, 10), wie es im Roman heißt. Darin könnte ein egalitäres Prinzip
liegen, nach dem Motto ‚Alle sind gleichermaßen Fleisch‘. Aber die Dezentrierung
des Menschen führt in der Fiktion eben nicht zu einer umfassenden Anthropozen-
trismuskritik oder gar zu einer Gleichheit aller Menschen, sondern zu einer massi-
ven Verstärkung der Ungleichheiten, die bis zur völligen Entmenschlichung von

 Während der Romantitel allerdings Cadáver exquisito (Bazterrica 2017) lautet und den „Kada-
ver“ über das Adjektiv als „exquisit“ beschreibt, wird das Spiel, dass die beiden Kinder im
Roman spielen als Eigenname mit „Cadáver Exquisito“ wiedergegeben (vgl. Bazterrica 2017, 61).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 49



Menschen führt. Die ganze Scheinheiligkeit einer systemerhaltenden Oberschicht,
für die Normen nur noch leere Rechtfertigungen sind, wird beim Lesen erkennbar.
Alle Politik ist nur noch Biopolitik. Allerdings modifiziert in der Art, dass in der er-
zählten Wirklichkeit von Cadáver exquisito (2017) nicht mehr das „Leben als Lebe-
wesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), wie es Foucault für den Mensch seit
der Moderne sieht, sondern der Tod als Vermögen zu sterben infrage steht.36 Aufge-
wachsen mit dem Konsum von „Spezialfleisch“, wird bei diesen beiden Figuren die
Aushöhlung jeglicher ethischen Position inszeniert und damit wahrnehmbar. Der
Erzähltext entfaltet durch seine dystopischen Elemente und die radikale Zuspitzung
von Umständen, die gegenwärtig bereits zu beobachten sind, ein Wissen über unse-
rer Gegenwart. Zugleich erscheint die Mutter der beiden hilflos gegenüber der im
Kern konsequenten, wenn auch zutiefst zynischen Haltung ihrer Kinder:

La hermana agarra el cuchillo con el que está comiendo y lo clava en la mesa. El sonido es
furioso, veloz. La hermana dice: „Basta“. Lo dice despacio, midiendo la palabra, controlán-
dola. Los mellizos la miran sorprendidos. Él nunca vio una reacción semejante en su her-
mana. La mira en silencio. Mastica un poco más de arroz frío, sintiendo tristeza por toda la
escena.
—Me tienen harta con ese juego. Las personas no se comen. ¿O son salvajes ustedes?
(Bazterrica 2017, 61)

Der Wutausbruch der Schwester, die affektive Antwort auf ihre Kinder, macht
deutlich, wie dünn die Grenze zwischen denjenigen Menschen ist, die gegessen
werden, und denjenigen, die einen Personenstatus haben. Es ist der verzweifelte
Versuch der Figur Marisas, ein ethisches System aufrecht zu erhalten, was längst
korrumpiert ist. Das Kartenhaus steht kurz vor dem Zusammenbruch, und die
ethischen und politischen Ambivalenzen treten zum Vorschein. Die Arroganz der
Menschen, das von Ihnen selbst getragenen System zu beherrschen, bekommt
feine Risse, wie auch im Erzähltext immer wieder angedeutet wird. Die Worte for-
men zwar eine harmonische Welt, dessen schöner Schein aber trügt und zu bers-
ten droht: „Las palabras del Señor Urami son medidas, armoniosas. Construyen
un mundo pequeño, controlado, lleno de fisuras. Un mundo que puede frac-
turarse con una palabra inadecuada“ (Bazterrica 2017, 13).

Die nächste Generation, repräsentiert durch die Zwillinge der Schwester, hat
das titelgebende Spiel Cadáver exquisito (2017), das Spiel der Legitimierung des
Tabus, das als pures Machtspiel dargestellt wird, verinnerlicht und perfektioniert.

 Eine solche Ausprägung des biopolitischen Paradigmas hat Agamben auch in Homo sacer
(2002) herausgearbeitet. Sie wird gelegentlich als „Thanatopolitik“ gekennzeichnet. Für einen
Überblick über wichtige Texte zur Biopolitik vgl. Folkers und Lemke 2014.

50 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Die globalisierten und neoliberalen Gesellschaften der Gegenwart sind nicht
so weit von dieser noch fiktiven Realität entfernt, wie es scheint. Das Ende einer
Epoche des Universalismus mit seinen eurozentrischen Idealen (vgl. Hofmann
und Messling 2021) hat eine Leerstelle hinterlassen, an dessen Stelle noch keine
neuen, tragfähigen Konzepte von gleicher Reichweite und Überzeugungskraft ge-
treten sind. Es wird sehr leicht gemacht, die Augen vor der Realität des Leids in
der Welt zu verschließen, und umgekehrt erscheint es schwer an Normen und
Werten, die für alle gelten sollten, festzuhalten.37 Auch daran vermag der Erzähl-
text zu erinnern. Der ganze Zynismus der erzählten Gesellschaft wird in der
Figur der Marisa deutlich. Einerseits werden Werte forciert und eingefordert, an-
dererseits wird deutlich, dass sie keine echten Argumente mehr hat, um diese zu
verteidigen, weshalb ihr Nichts bleibt als eine Machtdemonstration. Der eigentli-
chen Inhaltsleere und dem Fehlen einer Letztbegründung der Normen und
Werte, die auch gesellschaftlichen Zusammenhalt garantieren, kann innerdiege-
tisch nur mit Gewalt begegnet werden. Würde Marcos Schwester das Spiel ihrer
Kinder zulassen, müsste sie sich eingestehen, dass das gesamte, staatlich gestützte
und gelenkte ethische System ihrer Welt längst zusammengebrochen ist.

Auch die Figur Marcos erscheint zynisch, denn ihm ist die Auflösung der nor-
mativen Ordnung ebenso längst klar, dennoch arbeitet er weiter im Schlachthof
und trägt damit zu Erhaltung des Systems bei, auch wenn er es falsch findet. Das
Spiel, das die Kinder spielen, ist auch ein Spiel der Macht. Und genau deshalb
scheint Marcos das Spiel mitzuspielen:

Se limita a contestar:
— Creo que el sabor de Estebancito debe ser un poco rancio, como el de un cerdo engordado
por demasiado tiempo, y el de Maru debe ser parecido al del salmón rosado, un poco fuerte,
pero rico.
Los mellizos primero lo miran sin entender. Ellos nunca probaron ni cerdo ni salmón. Des-
pués sonríen divertidos. La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar más agua y
a comer. Las palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de plástico com-
primidas. (Bazterrica 2017, 61)

Der Erzähltext ermöglicht es, den vollständigen Verfall einer ethischen Position
ins Extreme zu treiben und bis ins letzte Detail durchzuspielen. „In der Literatur,“
so schreibt Ette, „geht es um Leben oder Tod – und auch und vor allem um das

 Vgl. zu einer Suche, die Messling als eine Suche nach einer neuen Universalität kennzeichnet,
insbesondere Messling 2019 und Messling und Tinius 2023, sowie die seit 2020 im Kontext des
durch den ERC geförderten Projekts Minor Universality erscheinende Reihe Beyond Universalism/
Partager l’universel. Studies on the Contemporary/Études sur le contemporain, herausgegeben von
Markus Messling.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 51



Leben des Todes (einschließlich des eigenen Todes: dessen, der schreibt, dessen,
der liest). Literatur ist stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum, biswei-
len aber auch: ein Operationsraum“ (Ette 2022b, 26), oder eben ein Schlachthof.
Die Zuspitzung, nicht mehr nur tierethischer Fragestellung, sondern normativer
Grundhaltungen, zeigt sich in diesem titelgebenden Spiel der Zwillinge deutlich.
Dieses Spiel der Biopolitik wird bei Bazterrica ins Extreme getrieben und endet
potenziell für alle Beteiligten tödlich – entweder buchstäblich, indem sie wie Vieh
geschlachtet werden oder moralisch, indem sie nicht mehr in der Lage sind, eine
ethische Position aufrecht zu erhalten, die Leben einen Wert zuordnet.

Nicolas Calis verweist noch auf eine weitere Dimension des Spiels der Surrea-
listen Cadavre exqui, die auch für den Roman relevant erscheint, nämlich „to re-
veal unconscious truths that were heretofore assumed to be inaccessible“ (Calas
1968, 64–66). Übertragen auf das Spiel „Cadáver Exquisito“ im Roman deckt dieses
Kinderspiel die normative und ethische Leere der gesamten erzählten Gesell-
schaft auf. Das Sichtbare und das Sagbare sind nicht identisch, aber aus dem Zu-
sammenspiel von beiden Formen erwächst im Spiel keine Wahrheit mehr. Damit
greift der Roman in die Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2008a) ein, indem er
eine mögliche Aufteilung der sinnlich erfahrbaren Gemeinschaft in naher Zu-
kunft erzählt und zugleich Parallelen über Dispositive der Macht in der Gegen-
wart wahrnehmbar werden lässt.

Die Schwester von Marcos denkt zwar, dass sie das System noch über das
Verbot aufrechterhalten könne, was ihre Kinder aber nicht verstehen, wie die
oben zitierte Passage zeigt. Dieses makabre Spiel, das in der Stadt gerade Mode
ist, legt nur die verdrängte Tatsache offen, dass Menschen andere Menschen
essen und es, zumindest potenziell, jede:n treffen kann. Es erscheint als Inszenie-
rung dessen, was nach Foucault für den Menschen in der Moderne zentral ist.
„Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf
dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), schreibt Foucault, und diese Biomacht wird
im Erzähltext von Bazterrica nicht nur radikal inszeniert, sondern in ihrer Zuspit-
zung seit Anfang des 21. Jahrhunderts weitergedacht. Foucault schreibt zur Kon-
zeption des Menschen in der Moderne:

Mais ce qu’on pourrait appeler le „seuil de modernité biologique“ d’une société se situe au
moment où l’espèce entre comme enjeu dans ses propres stratégies politiques L’homme,
pendant des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote: un animal vivant et de plus
capable d’une existence politique; l’homme moderne est un animal dans la politique duquel
sa vie d’être vivant est en question. (Foucault 1976, 183)

Während für Foucault die „‚biologische Modernitätsschwelle‘ einer Gesellschaft“
noch da liegt, „wo es in ihren politischen Strategien um die Existenz der Gattung
selbst geht“ (Foucault 1976, 183), dreht sich in Bazterricas Text die ausgeübte Macht

52 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



weniger um das Leben als um den Tod. Der Erzähltext macht eine biopolitische
Verfasstheit erfahrbar, von der, wenn auch in abgemilderter Art und Weise, unsere
Gegenwart ebenso betroffen ist. Einerseits wird in der Diegese eine klare Grenze
gezogen zwischen den Menschen, die gegessen werden und den Menschen, die ein
menschliches Leben in Würden führen. Die Durchsetzung der Grenze ist anderer-
seits aber nur über die Androhung ihrer gleichzeitigen Durchlässigkeit möglich: Als
Strafe für eine Grenzüberschreitung, wie sie z. B. Sex mit „cabezas“ darstellt, gilt
der Tod im Schlachthof, die Degradierung zum nackten Leben, das wie Agamben es
in Homo sacer entwickelt, straffrei „getötet werden kann“ (Agamben 2002, 18).38 Als
stimmlose Wesen, verkörpern die „cabezas“ im Roman den Homo sacer, den die
Souveränität als eingeschlossenes Ausgeschlossenes für die Konsolidierung von
Macht benötigt. Anders als in Agambens Konzeption von biopolitischer Machterhal-
tung, die ihre Materialisierung in den Lagern des 20. und 21. Jahrhunderts finde,
steht in Bazterricas diegetischer Welt die Kontingenz der Grenzziehung im Vorder-
grund, wie sie sich in der außertextuellen Realität insbesondere an der Grenze zwi-
schen Tier und Mensch realisiert. So muss das buchstäblich nackte Leben der
cabezas im Roman nicht mehr der Logik des römischen Rechts folgen, demnach
es zwar getötet aber nicht geopfert werden darf (vgl. Agamben 2002, 18 ff.).
Denn sich selbst zu opfern, ist tatsächlich Praxis einer kleineren religiösen
Gruppe in der erzählten Welt (vgl. Bazterrica 2017, 79 ff.). Diese erzählte Kontin-
genz lässt kein logisches, normatives System mehr zu und die Machterhaltung
erfordert dieses auch nicht mehr. Es ist in der erzählten Welt längst zusammen-
gebrochen und so sind die Städte (eigentlich unbewohnbare) Wüsten:

Hay personas, pero es una ciudad que parece desierta. No solo porque se redujo la pobla-
ción, sino porque desde que no hay animales hay un silencio que nadie escucha pero que
está ahí, todo el tiempo, retumbando. Esa estridencia silenciosa se nota en las caras, en los
gestos, en la forma de mirarse los unos a los otros. (Bazterrica 2017, 56)

Die Stille und Leere der Stadt ist ein wiederkehrendes Motiv: „Las veredas de la
ciudad están más limpias desde que no hay perros. Y más vacías. En la ciudad
todo es extremo. Voraz“ (Bazterrica 2017, 24). Die Stadt erscheint nicht nur als fak-
tisch, sondern auch als ethisch-moralisch leer.

 Auch wenn vor allem Agambens jüngste Aussagen in Zusammenhang mit der SARS-CoV-2
Pandemie hochgradig problematisch sind, erscheint mir an dieser Stelle seine Konzeption des
homo sacer durchaus aufschlussreich für die Interpretation des Romans, weshalb ich trotz aller
Vorbehalte auf das 1995 erschienene Werk zurückgreife. Für eine fundierte Auseinandersetzung
mit den Thesen Agambens siehe insbesondere den bereits erwähnten Kommentar seines Über-
setzers ins Englische, Adam Kotsko „What Happened to Giorgio Agamben?“, 2022.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 53



Auf einer größeren Ebene kann der Roman selbst als ein Spiel gelesen wer-
den, das die Wahrheit über sinnentleerte Zustände aufdeckt, die sonst verborgen
bleiben würden: Die Dystopie, die über die Zuspitzung der real in der Welt exis-
tierenden Verhältnisse wirksam wird, deckt auf, dass das ethische System nicht
mehr funktioniert, wenn nur noch Biopolitik als eine Politik des Todes in einer
Verquickung mit einer ökonomischen (Über-)Macht herrscht. Das universalisti-
sche Versprechen, zumindest alle Menschen seien gleich, ist nicht erst seit den
Erfahrungen des Holocaust tief erschüttert. Es wird längst und seit langem schon
mit zweierlei Maß gemessen, und nicht jedes Leben ist gleich viel wert. Ein „inhä-
renter Wert“ (Regan 1985, 32), den Regan für die Tiere fordert, ist auch in der au-
ßerdiegetischen Wirklichkeit nicht einmal für alle Menschen realisiert. Diese Ein-
sicht bedroht zugleich die Herrschaftslegitimation und Ansprüche auf kulturelle
Überlegenheit auch in westlichen Demokratien. Im Roman erscheinen das Verbot
und die Androhung, aus der Gemeinschaft des menschenwürdigen Lebens ausge-
schlossen zu werden, als letzter Versuch, eine Ordnung aufrecht zu erhalten.
Diese neue Ordnung stürzt auch nicht zusammen, sondern bleibt als leere Ord-
nung ohne ethisches Zentrum bestehen.

Zugleich entfaltet der Erzähltext ein Wissen über eine Epistemologie, von der
heutige Gesellschaften zum Teil gar nicht so weit entfernt sind: Wahr ist das, was
für wahr erklärt (und von manchen für wahr gehalten) wird, und was nicht be-
gründet werden kann, muss anderweitig durchgesetzt werden. Aber auch das ist
in Bazterricas Roman längst gescheitert, wie an den Figuren von Marcos’ Nichte
und Neffe zu sehen ist. Dieses veränderte Wahrheitsregime führt aber keinesfalls
zu Aufständen, sondern endet im Erzähltext völlig desillusionierend mit der An-
passung des Protagonisten.

2.2.2 Der literarische Text und das (Un)Sichtbare der Gewalt

Die Welt, die Bazterrica erzählt, ist in vielerlei Hinsicht grausam, und der Roman
macht die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen eingeschrieben ist, über die Übertra-
gung überdeutlich wahrnehmbar und durch das Lesen erfahrbar. Es ist gerade die
poetisierte Form, die es vermag, den Gegenstand so weit zu distanzieren, dass die
Disjunktion bei Deleuze (vgl. ders. 1986, 71), die Lücke, überhaupt wahrnehmbar
und hörbar wird (vgl. Rancière 2009a, 265). Gewalt zieht sich durch fast alle Erzähl-
texte, deren Spuren ich in dieser Arbeit folge. Dies erscheint nicht zufällig: Denn die
Gewalt, die faktisch mit hierarchisch konzipierten Tier-Mensch-Relationen der Wirk-
lichkeit einhergeht, wird von den Literaturen der Welt aufgenommen, lesbar und
nachvollziehbar gemacht. Sie eröffnen ein neues Erfahrungsspektrum (vgl. auch
Lenz 2022, 50 f.). Dies gilt im Besonderen für diese erste Spur, in der Schlachthöfe

54 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



zentral sind, denn diese sind zugleich Orte, die die Gewalt an Tieren systematisch
institutionalisieren. Allerdings ist Bazterricas Buch durch die fiktionale Übertragung
dieser Gewalt von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere in der erzählten
Welt in besonderem Maße schwere Kost. Ekel, als starker Affekt, wird über den Ta-
bubruch besonders deutlich. Dennoch haben Vegetarismus und Veganismus in den
vergangenen Jahren zugenommen, obwohl sie noch keine Mehrheit erreichen. Der
Erzähltext stellt diesen Affekt nun auf eine Art und Weise zentral, dass er die
Leser:innen fast erfassen muss. Die Poetisierung des Sujets pointiert dieses so stark,
dass es zwischen dem Lärm hörbar wird (vgl. Rancière 2011, 14). Das Unsichtbare
der Gewalt wird sinnlich erfahrbar.

Der literarische Text beginnt mit einem Bewusstseinsstrom von Marcos, der
bereits den Grundton des Erzähltextes setzt und deutlich macht, dass es Men-
schen und nicht Tiere sind, die in der fiktiven Welt getötet werden:

Media res. Aturdidor. Línea de sacrificio. Baño de aspersión. Esas palabras aparecen en su
cabeza y lo golpean. Lo destrozan. Pero no son solo palabras. Son la sangre, el olor denso, la
automatización, el no pensar. Irrumpen en la noche, cuando está desprevenido. Se despierta
con una capa de sudor que le cubre el cuerpo porque sabe que le espera otro día de faenar
humanos. (Bazterrica 2017, 9)

Die Leser:innen werden via der „Media res“ (Bazterrica 2017, 9), der „Rumpfhälf-
ten“, gleichsam in medias res mitten in das Bewusstsein des Protagonisten hinein-
geworfen. Die kurzen Aufzählungen zu Beginn vermögen es poetologisch auf eine
schmerzhafte Kernaussage des Romans hinzudeuten: Es sind auch die Worte, die
Bezeichnungen für einen undenkbaren Vorgang, die Gewalt antun, den Protago-
nisten wie eine Heimsuchung „in Stücke reißen“ (Bazterrica 2017, 9), zermürben
und des Nachts überfallen. Die stilistische Klarheit und die knappen Sätze der ar-
gentinischen Autorin eröffnen Raum für den gesamten Horror des Inhalts. Was
anfängt wie eine Splatter-Horrorgeschichte oder eine ebenso schreckliche Erzäh-
lung eines unvorstellbar grausamen Regimes, entpuppt sich schnell als der ‚nor-
male Alltag‘ des Protagonisten. Denn „niemand“, so wird erzählt, „nennt sie so“
(Bazterrica 2017, 9). Niemand nennt diejenigen, die offensichtlich nicht nur in den
Alpträumen der Figur Marcos, sondern auch im realen Leben der erzählten Welt,
geschlachtet werden, „Menschen“ (vgl. ebd.).

Für den Prozess der Legalisierung und Verstaatlichung des Kannibalismus
wählt Bazterrica den Begrifft „Transición“. Die Bedeutung der Wortwahl wird
auch innerdiegetisch betont:

Muchos naturalizaron lo que los medios insisten en llamar la „Transición“. Pero él no, por-
que sabe que transición es una palabra que no evidencia cuán corto y despiadado fue el
proceso. Una palabra que resume y cataloga un hecho inconmensurable. Una palabra vacía.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 55



Cambio, transformación, giro: sinónimos que parece que significan lo mismo, pero la elección
de cada uno de ellos habla de una manera singular de ver el mundo. (Bazterrica 2017, 9)

Die Autorin schreibt von einer „Naturalisierung“, die vor allem durch die Medien
beeinflusst wurde. Das „Framing“ dessen, was in der Diegese passiert, ist entschei-
dend, womit Bazterrica Tendenzen aufnimmt, die auch in der Welt außerhalb des
Textes eine Rolle spielen.39 „Transition“ als politisch stark, zumeist positiv aufgela-
denes Wort, das auch den Übergang Spaniens und Chiles, aber teilweise auch Ar-
gentiniens von einer Diktatur zur Demokratie beschreibt, ist eben nicht gleichbe-
deutend mit Wörtern wie „Wandel“, „Transformation“ oder „Veränderung“, wie
der Protagonist auch selbst betont (vgl. Bazterrica 2017, 9). Die Bezeichnung „Tran-
sición“ wird von Bazterrica im Erzähltext gegen eine im Spanischen, fast immer
positive Konnotation abgesetzt und als „leeres Wort“ deklariert.40 Zugleich ist diese
Transition auch der dystopische Umschwung in eine Gesellschaft, in der nur noch
die Macht eines gesetzten, biopolitischen Diskurses zählt, für die die Realitätsebene
und die Suche nach Wahrheit keine Rolle mehr zu spielen scheinen. Sie erfasst un-
terschiedliche Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenlebens dabei auf je spezifi-
sche Weise.

2.2.2.1 Gewalt, Gender und das Tier im Menschen
An den weiblichen Figuren im Text kondensieren sich die Fallstricke des Herr-
schaftssystems, ähnlich wie sich diese Fragen an Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart niederschlagen. Frauenfiguren in Cadáver exquisito (2017), die sich in
vermeintlich männlichen Berufen in der kannibalistischen Gesellschaft des Er-
zähltextes behaupten, werden als hart, auf ihre Karriere fixiert und kinderlos
charakterisiert, wie z. B. die Leiterin des Labors Valka. Ein weiters Beispiel ist die
Figur Spanel, die dem Rest der Welt indifferent gegenüberzustehen scheint:

Spanel fue una de las primeras en reabrir su carnicería. Él sabe que a Spanel el mundo le
resulta indiferente. Solo sabe trozar carne y lo hace con la frialdad de un cirujano. La ener-
gía viscosa, el aire frío donde los olores quedan suspendidos, los azulejos blancos que pre-
tenden ratificar la higiene, el delantal manchado de sangre, todo eso le da igual. Para Spanel

 Eine weit verbreitete Definition dieser Marketing-Strategie stammt von Robert Entman (1993,
53): „To frame is to select some aspects of a perceived reality and make them more salient in a
communicating text, in such a way as to promote a particular problem definition, causal inter-
pretation, moral evaluation, and/or treatment recommendation for the item described“.
 Für eine sozio-politische Analyse der Phase nach der Transition und zum Zusammenhang
zwischen dem Ende der Diktaturen in Lateinamerika und dem Fortbestehen eines neoliberalen
Wirtschaftssystems vgl. Olivera Martínez und Grandi 2020.

56 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



tocar, cortar, triturar, procesar, deshuesar, despiezar eso que una vez respiró es una tarea
automática, pero de precisión. Es una pasión contenida, calculada. (Bazterrica 2017, 25)

Zugleich wird Spanel auch über die Nähe zu dem Fleisch, das sie zerlegt, sexuali-
siert. Während Marcos Frau als geistiges, körperloses und warmes Wesen darge-
stellt wird, die allerdings unfruchtbar ist, erscheint Spanel als kalt, kalkuliert,
aber leidenschaftlich. „Spanel tiene una belleza detenida. Lo inquieta porque hay
algo femenino debajo de un aura bestial que se cuida muy bien de mostrar. Hay
algo de admirable en ese desapego artificial. Hay algo en ella que él quisiera rom-
per“ (Bazterrica 2017, 28). Das Tier im Menschen, das Bestialische, das durch die
Zivilisation eingehegt werden soll, strahlt die Figur Spanel aus. Interessanterweise
ist es aber nicht sie, die über einen Spitznamen in die Nähe eines Animalischen
gerückt wird, sondern ihr Gehilfe, der „El Perro“ (Bazterrica 2017, 25) genannt
wird; könnte man doch annehmen, dass sie als das sexualisierte Wesen, als das
sie dargestellt wird, die ‚perra‘, die Hure ist.41 Die Hunde in Bazterricas Welt sind
loyal, treu und sprachlos. Spanel ist aber keine fragile Frauenfigur, die beschützt
werden müsste, denn sie macht sich keinerlei Illusionen und hat einen ausge-
prägten Geschäftssinn:

Ella lo mira con algo que se parece a la lástima: „Nadie tiene asegurado nada. Que me
coman nomás, les voy a causar indigestiones terribles“. [...] „Estoy rodeada de muerte, todo
el día, a toda hora“, y señala las reses en las heladeras: „Todo indica que mi destino va a ser
este, ¿o te creés que no vamos a pagar por esto?“. (Bazterrica 2017, 27)

Die Abgeklärtheit Spanels provoziert Marcos einerseits, macht Spanel anderer-
seits für den Protagonisten attraktiv, aber es scheint das Feminine zu sein, das im
Protagonisten den Wunsch erweckt, sie zu zerstören. Die Zerstörung findet über
sexualisierte Gewalt dann auch statt:

Se acerca. Parece que le va a decir algo, pero le mete una mano en el pelo y agarra a Spanel
de la nuca. La sostiene con fuerza y la besa. El beso es voraz, al principio, rabioso. Ella in-
tenta resistirse, pero solo un poco. Él le arranca el delantal manchado de sangre y la vuelve
a besar. La besa como si quisiera romperla, pero lo hace despacio. Le desprende la camisa
mientras le muerde el cuello. Ella se arquea, tiembla, pero no emite ningún sonido. La da
vuelta y la tira contra la mesa. (Bazterrica 2017, 53)

 Der Gehilfe „el perro“ wird loyal und unterwürfig dargestellt. Die Figur Marcos sagt über ihn:
„Tiene la mirada de un perro, de lealtad incondicional y fiereza contenida. No sabe su nombre,
Spanel nunca le dirige la palabra y cuándo él la visita, generalmente, el Perro aparece poco“
(Bazterrica 2017, 25). Er erscheint, ‚wie ein Tier‘, namenlos und weißt, wann er sich zu verstecken hat.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 57



Ein Universalismus, der zwar die Gleichheit aller Menschen behauptet, stößt
schon in Geschlechterfragen an seine Grenzen. Die inhärente Gewalt wird in der
oben zitierten Passage als Sexismus bis hin zur Misogynie sichtbar. Überdeutlich
wird das Versagen einer ethischen Position, die die gleiche Würde aller Menschen
behauptet, im Umgang mit dem Tod in der Diegese.

Die weiblichen Figuren werden nicht nur in der fiktiven Welt, sondern häufig
eben auch in der Realität in die Nähe der Natur, in die Nähe von Tieren gerückt.
Bazterrica ruft mit den beiden Frauenfiguren Cecil und Spanel zwei gängige Motive
auf: Die Heilige und die Verführerin. Cecil als sublime, tugendhafte, aber letztlich
impotente42 Ehefrau und Spanel als Verführerin, die zumindest in der Männerdo-
mäne des Geschäftlichen als kühl berechnend, aber äußerst potent inszeniert wird.
Die dritte weibliche Figur im Roman, Jazmín, stellt eine dritte Kategorie dar: Sie ist
ein menschliches Tier, das als wild, aber eben auch fruchtbar, in unmittelbarer
Nähe zur tierlichen Natur, dargestellt wird. Marcos „puede sentir el olor salvaje
y fresco, el olor a jazmines. Agarra el peine y la sienta de nuevo en el pasto“
(Bazterrica 2017, 73). Es ist dieser „wilde Duft nach Jasmin“, der ihr ihren Namen
geben wird und zugleich die Nähe der Figur zur Natur manifestiert.

Wie Tiere, vor allem bei der Lebensmittelproduktion von Milch, Eiern und
Fleisch objektiviert und zu reinen Produkten gemacht werden, werden in der er-
zählten Welt andere Menschen zu Produkten und Objekten. Dies zeigt sich in be-
sonders radikaler Form am Umgang des Protagonisten mit Jazmín, die ihm als
„Produkt“ geschenkt wird, aber sich genetisch nicht von seiner Ehefrau unter-
scheidet. Auch wenn Marcos durchaus dissidente Einstellungen repräsentiert und
dem „Weibchen“ (Bazterrica 2017), das er geschenkt bekommt, einen Namen und
Kleidung gibt, bleibt sie für ihn letztlich dennoch ein Objekt, ähnlich einem Haus-
tier in der außerdiegetischen Realität: „Le limpia el pecho, las axilas, la panza. Lo
hace con diligencia, como sin estuviese limpiando un objeto de cierto valor, pero
inanimado. Está nervioso, como si el objeto se pudiese romper o pudiese cobrar
vida“ (ebd., 72). Er hält die Frau, wie in der außerdiegetischen Lebenswelt viel-
fach Haustiere gehalten werden. Der Köper dieser Frau ist „Freiwild“, er verge-
waltig sie, obwohl dies streng verboten ist und ihn selbst das Leben kosten
könnte: „El que tiembla ahora es él. Se saca los jeans y se queda desnudo. La re-
spiración se acelera. La sigue abrazando debajo de la lluvia. Lo que quiere hacer
está prohibido. Pero lo hace“ (Bazterrica 2017, 73). Wie das Kannibalismus-Tabu
die Menschen nicht davon abhält, andere Menschen zu essen, wird auch Marcos

 Auch wenn Cecilia nach mehreren Versuchen und mit Hilfe der Reproduktionsmedizin einen
Sohn zur Welt bringt, so stirbt dieses Kind bald nach der Geburt (vgl. Bazterrica, 22). Sie kann die
Genealogie nicht fortsetzen.

58 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



durch das Verbot nicht abgeschreckt. Die Figur Jazmín wird auf ihren reprodukti-
onsfähigen Körper reduziert, und am Ende zählt ihr Leben nichts mehr. Obwohl
es offensichtlich ihre Eizelle ist und sie es ist, die das Kind austrägt und auf die
Welt bringt, betrachtet der Protagonist das Kind als einzig seins. Als das Baby bei
der Geburt zu sterben droht, ruft er in höchster Not seine Ehefrau an und bittet
sie um Hilfe. Marcos beruft sich am Ende des Romans auf die patriarchale Genea-
logie der Abstammung des Mannes, wenn er „— Es mi hijo“ (Bazterrica 2017,
124), ruft.

2.2.2.2 Die Erzählperspektive als Mittel der Distanzierung
Der Roman ist aus der Perspektive von Marcos Tejos erzählt, der auch schon vor
der Transition im Schlachthof gearbeitet hat (vgl. Bazterrica 2017, 9). Dies ist so-
wohl in der Figurenkonzeption als auch in der erzählpraktischen Umsetzung
ideal: Über die Figur, die eine distanzierte Haltung zum System hat, in dem Men-
schen geschlachtet werden, kann der „Übergang“ gut erzählt werden. Zugleich
können die Leser:innen tiefe Einblicke in den Schlachthof erhalten und durchlau-
fen die ganze Produktion von Menschenfleisch bis zum Verzehr mit dieser Figur,
die Zugang zu allen Bereichen hat, die mit Fleisch zu tun haben. Eine Gesellschaft
wird gezeichnet, in der jegliche Bereiche, in denen heute Tiere genutzt werden,
von der Jagd bis zu Laborversuchen, weiter existieren, nur dass nun eben
menschliche Tiere wie Nutztiere gejagt, geschlachtet und für Laborversuche ge-
halten werden. Lediglich zwei Bereiche scheinen ausgespart zu sein: Die Haus-
tierhaltung von nicht-menschlichen Tieren als Maskottchen und Zoos. Beides ist
im erzählten Universum abgeschafft (vgl. Bazterrica 2017, 30). Beides wird aber
vom Protagonisten vermisst:

Recuerda a sus perros. Pugliese y Koko. Tuvo que sacrificarlos sabiendo, sospechando, que
el virus era una mentira fabricada por las potencias mundiales y legitimada por el gobierno
y los medios. Si los abandonaba para no matarlos, temía que los torturaran. Si se los qued-
aba podía ser mucho peor. Podían torturarlos a ellos y a los perros. (Bazterrica 2017, 69)43

Die Erzählung ist aber nicht aus der Ich-Perspektive, sondern in der 3. Person ver-
fasst, was wiederum eine gewisse Distanz der Leser:innen zur Figur Marcos
schafft. Die kühle Sachlichkeit und der realistische Stil Bazterricas ermöglichen
eine distanzierte Perspektive auf die erzählte Welt und machen die feinen Risse

 Wie zahlreiche Namen in Bazterricas Roman hat auch der Name „Koko“ eine weitere Bedeu-
tungsebene: Er ist auch der Name des in der Realität berühmt gewordenen Gorilla-Weibchens
„Koko“, die eine modifizierte Gebärdensprache beherrschte. Ich komme auf Koko erneut im
nächsten Kapitel in Fußnote 58 und 59 zurück.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 59



der Dispositive der Macht, die teilweise auch die Realität bestimmen, wahrnehmbar.
Messling schreibt ihm Hinblick auf einen Realismus in Frankreich, der aber ebenso
für Bazterricas Realismus der Gegenwart gelten kann, dass „Literaturgeschichte“,
und ich würde hinzufügen auch die Analyse literarischer Texte der Gegenwart, die
„die Neustrukturierung von Annäherungen an die Wirklichkeit beschreib[en]“, die
„emotionalen, psychologischen und gesellschaftlichen Bedingungen und Kosten poli-
tischer Umbrüche“ (Messling 2019, 19), erfassen können.

Eine vollständige Identifizierung mit dem Protagonisten wird verhindert,
und es werden immer wieder auch Zweifel an dessen Einschätzungen geschürt.
So bleibt zum Beispiel unklar, ob das Virus, das die Transition erforderlich
machte, eine Erfindung des Staates ist, wie der Protagonist vermutet, oder in der
fiktiven Welt wirklich existiert und Marcos an Verschwörungstheorien glaubt.
Die Realitätsebene scheint aber innerdiegetisch beim Einsetzten der Erzählung
längst keine große Rolle mehr zu spielen; die Transition erscheint in diesem
Sinne als abgeschlossen:

Recuerda cuando anunciaron la existencia de la GGB. La histeria masiva, los suicidios, el
miedo. Después de la GGB fue imposible seguir comiendo animales porque contrajeron un
virus mortal para los humanos. Ese era el discurso oficial. Las palabras con el peso necesa-
rio para modelarnos, para suprimir cualquier cuestionamiento, piensa. (Bazterrica 2017, 9)

Der Verweis auf eine „offizielle Version“ (Bazterrica 2017, 9) streut Zweifel an der
Existenz des Virus und lenkt Neugierde auf die Gründe, die von der Erzählinstanz
dafür angeboten werden. Diese Zweifel des Protagonisten werden nach und nach
immer deutlicher, vor allem auch im Vergleich zur Darstellung der Figur der
Schwester von Marcos, die nicht verstehen kann, warum er keinen Regen-
schirm hat:

—¿Cómo es posible que no tengas paraguas?
Él suspira levemente y piensa que, otra vez, va a tener la misma discusión de todos los años.
—No lo necesito. Nadie lo necesita.
—Todos lo necesitan. Hay zonas que no tienen construidos los techos protectores. ¿Querés
morirte?
—Marisa, ¿en serio pensás que si un pájaro te caga en la cabeza te vas a morir?
—Sí.
—Te repito, Marisa, en el campo, en el frigorífico, nadie usa paraguas, a nadie se le ocurre.
¿No sería más lógico pensar que si te pica un mosquito, que pudo haber picado antes a un
animal, te podés contagiar el virus?
—No, porque el gobierno dice que no hay peligro con los mosquitos.
—El gobierno quiere manejarte, es para lo único que existe.
—Acá todos salen con el paraguas. Es lo más lógico.

60 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



—¿No te pusiste a pensar que quizás la industria del paraguas vio una oportunidad y llegó a
un acuerdo con el gobierno?
—Siempre pensando en conspiraciones que no existen. (Bazterrica 2017, 58)

Während die Schwester ihn für einen Verschwörungstheoretiker hält und willig
und gerne den Informationen der Regierung glaubt, versteht Marcos nicht, wie
Marisa die Wahrheit nicht sehen kann. Auch hier findet eine interessante Inver-
sion statt, die Raum für Diskussionen bietet. Nicht erst seit dem Beginn der Covid-
19-Pandemie, aber sicherlich zumindest in Deutschland verstärkt seitdem, wird
vielfach über Verschwörungstheorien diskutiert. Was ist wahr, was falsch? Was
ist staatliche Propaganda, was noch dissidente Meinung, was schon Verschwö-
rungsglauben mit ebenso propagandistischen Zügen? Die Beschreibungen des
Virus erinnert in Teilen stark an die Corona-Pandemie nur mit anderen Auswir-
kungen (vgl. Bazterrica 2017, 9–10). Nun konnte die Autorin 2017 diese konkrete
Pandemie nicht vorhersehen, Warnungen vor Zoonosen und uns Menschen als
gesamte Menschheit bedrohende Viruserkrankungen gibt es aber schon länger.
An diese Geschichte knüpft Bazterrica an. Auch die sicherlich zufällige Parallele,
dass es sich in der erzählten Welt ebenfalls um ein Virus handelt, das die Welt
auf den Kopf stellt, schafft andere Perspektiven. Gezielte Desinformation als Stra-
tegie der Machterhaltung oder Machtgewinnung ist ebenfalls ein Mittel, das spä-
testens seit Donald Trump Präsident der Vereinigten Staaten von Amerika gewor-
den ist, in der Welt existiert. Der Erzähltext kann dafür sensibilisieren, dass die
Abwertung von Wissen auch ein Instrument der Machterhaltung sein kann. Die
Diegese führt diese Strategie wie unter einem Brennglas vor: Es geht nie um Evi-
denz, sondern nur um sprachlich und durch Repressionen hergestellten Machter-
halt, der losgelöst ist von (wissenschaftlicher) Wahrheitsfindung. Die Zerstörung
grundlegender erkenntnistheoretischer Strukturen, die sich auch in der Realität
beobachten lässt, wird in Bazterricas Fiktion deutlich vorgeführt. In ähnlicher
Weise, wie Messling es für den Neuen Realismus in Frankreich beobachtet
(vgl. Messling 2019, 19–20), geht es auch in dem Roman aus Lateinamerika nicht
um reine Kompensation. „Neuer Realismus und neuer Anspruch auf Weltaneig-
nung“ (ders. 2019, 20) gehören auch in Cadáver exquisito (2017) zusammen. Die
Fiktion setzt sich in einzigartiger Weise mit globalen Ansprüchen und Dispositi-
ven eines globalisierten Neoliberalismus im Kapitalozän (Haraway 2016b, 2, 47 ff.)
auseinander.

Im „Labor Valka“ (Bazterrica 2017, 38) in dem argentinischen Erzähltext wird
nicht wirklich zum Virus geforscht, sondern es werden Tiere nur noch gehalten,
um den Schein aufrecht zu erhalten, dass es das Virus wirklich gibt. So wird auch
nicht ernsthaft nach einer Heilung für das Virus gesucht, wie zumindest der Pro-
tagonist vermutet, denn dieses scheint nicht bedrohlich zu sein:

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 61



Él sospecha que los animales enjaulados son una fachada. Mientras haya alguien que los
estudia, que busca la cura, el virus es real.
—Es raro que nadie haya encontrado la cura, ¿no? Con laboratorios tan avanzados que
hacen experimentos de vanguardia ...
La doctora no lo mira, ni le responde, pero él siente que los pequeños renacuajos que ella
tiene en la garganta están al borde de estallar.
(Bazterrica 2017, 113)

Das Virus ist so lange real, wie offiziell dazu medizinisch geforscht wird. Also, so
vermutet Marcos, wird in einem kleinen Teil des Labors noch so getan, als ob
wirklich ein Medikament zur Bekämpfung gefunden werden soll. Das Labor hat
sich längst darin eingerichtet, Experimente an Menschen und nicht mehr an
anderen Tieren durchzuführen. Die Fassade soll aber gewahrt werden und
Bazterrica eröffnet mit der Wahl ihres Protagonisten einen Blick hinter diese Fassade.
Die Leser:innen haben durch die interne Fokalisierung Zugang zur Gedanken-
und Gefühlswelt des Protagonisten und seinen ethischen Einstellungen. Marcos
Normen und Werte werden beim Lesen klar vermittelt, wie beispielsweise in sei-
ner Reaktion auf die Leiterin des Labors erkennbar ist: „Detesta a la doctora
Valka y a su laboratorio de horrores“ (Bazterrica 2017, 110). Direkt im ersten Kapi-
tel wird deutlich, dass Marcos in vielerlei Hinsicht eine dissidente Haltung zur
Transition hat, diese aber verschweigt, weil er sonst selbst wie Vieh auf dem
Schlachthof landen könnte:

Nadie los llama así, piensa, mientras prende un cigarrillo. Él no los llama así cuando tiene
que explicarle a un empleado nuevo cómo es el ciclo de la carne. Podrían arrestarlo por
hacerlo, podrían incluso mandarlo al Matadero Municipal y procesarlo. Asesinarlo sería la
palabra exacta, aunque no la permitida. Mientras se saca la remera empapada trata de des-
pejar la idea persistente de que son eso, humanos, criados para ser animales comesti-
bles. (Bazterrica 2017, 9)

Bazterrica erzählt auch die Geschichte einer Versteinerung, der Abstumpfung
und Verdrängung. Einer Verdrängung eben nicht nur angesichts massenhaften
Tierleids vor allem in der Schlachtindustrie, sondern auch einer Verdrängung des
Leids anderer Menschen. Hier ist die Fiktion ebenfalls nicht weit von der Realität
entfernt. Das reine Wissen um menschliches und tierliches Leid, führt vielfach
nicht zu veränderten Handlungen und einer Lebenspraxis, die sich nach diesem
Wissen richtet. Symbolisch steht die Figur Marcos für diese zunehmende Ab-
stumpfung.

Während der Protagonist zunächst nicht vergessen kann, er die Erinnerun-
gen an eine Zeit vor der Transition nicht verdrängen kann, ändert sich dies im
Verlauf der Erzählung. Zu Beginn des Romans scheint die Erinnerung fast zwin-
gend: „Niega con la cabeza despacio, pero no puede dejar de recordar“ (Bazterrica

62 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



2017, 10). Er kann nicht aufhören sich zu erinnern, ja mehr noch, die Erinnerun-
gen drängen sich ihm auf, verfolgen ihn bis in die Träume (s. auch S. 9), bis zu
dem Zeitpunkt, an dem ein Stein an die Stelle seines Herzens tritt. Die zuneh-
mende Verdrängung der Realität führt zu einer Versteinerung. Symbolisch steht
der Stein in Marcos Brust, der nach und nach sein Herz ersetzt, ganz bildhaft für
die Anpassung an das System und die ethische Kälte. Er möchte die Augen ver-
schließen, was aber nicht dauerhaft gelingt:

Abre los ojos, pero los vuelve a cerrar. La luz lo lastima. Le duele la cabeza. Tiene calor.
Siente punzadas en la sien derecha. Se queda quieto, tratando de recordar por qué está
afuera. Una imagen difusa se le viene a la mente. Una piedra en el pecho. Esa es la imagen.
Es el sueño que tuvo. Se sienta con los ojos todavía cerrados. Intenta abrirlos, pero no
puede. Apoya la cabeza sobre las rodillas y se las abraza. Se queda unos segundos quieto.
Tiene la mente en blanco, hasta que recuerda el sueño con una claridad aterradora. (Bazterrica
2017, 52)

In diesem Traum ist es seine Ehefrau, die ihm anstelle seines Herzens einen Stein
in die Brust pflanzt (vgl. Bazterrica 2017, 52). Erst im Angesicht des unschuldigen
Kindes, seines und Jazmíns Sohnes, löst sich der Stein auf und verliert an
Schwere: „Cuando el bebé ya está preparado y tranquilo Cecilia se lo entrega. Él
lo mira sin poder creerlo, es hermoso, dice, es tan hermoso. Siente que los frag-
mentos de la piedra se reducen, pierden espesor“ (Bazterrica 2017, 125).

Die Ambivalenzen, die reale Tier-Mensch-Verhältnisse gegenwärtig durchzie-
hen, werden in der Figur des Marcos lesbar, der für die Leser:innen ebenso ambi-
valent bleibt. Im Kontrast dazu, wie die Menschen zur Schlachtung gehalten wer-
den, kommt der Protagonist vor allem im Umgang mit ‚seinem‘ „cabeza domestica“
(Bazterrica 2017, 94) zunächst weitgehend ‚gut weg‘. Er scheint emphatisch: „Él enti-
ende que ella está sola todo el día y cuando llega lo persigue por toda la casa“
(Bazterrica 2017, 83). Das ändert aber weder etwas an den krassen Abhängig-
keitsverhältnissen, in denen er die Frau hält, noch dran, dass er diese am Ende wie
Vieh schlachtet. Diese ist ‚zu ihrem Schutz‘, aber vor allem auch zum Schutz „seines
Kindes“ (Bazterrica 2017, 83) eingesperrt, und er betrachte sie nicht als gleichwerti-
gen Menschen, obwohl sie das innerdiegetisch, genetisch als PGE natürlich ist. Die
Beziehung zwischen Jazmín und Marcos ähnelt vor allem im zweiten Teil stark der
Beziehung zwischen Hund und Herrchen. Hält Marcos die Frau zunächst, ganz wie
im System vorgesehen, wie ein Schwein in einem separierten Stall, zieht Jazmín bald
in sein Haus ein. Er hält sie dort gefangen, wie Hunde häufig als Maskottchen in der
realen Welt gehalten werden: Die Beziehung ist hierarchisch aufgebaut und von Ab-
hängigkeiten geprägt. Die Parallele zum Halten von Hunden wird poetologisch auch
darüber erzeugt, dass Marcos vor der Transition Hunde hatte, zu denen er eine in-
nige Beziehung pflegte, wie erzählt wird (vgl. Bazterrica 2017, 69, 72). Obwohl Marcos

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 63



noch die Zeit vor dem Übergang zum neuen System kennt, hat auch er schon die
Propaganda, die die Menschen, die geschlachtet und gegessen werden, systematisch
entmenschlicht, verinnerlicht, auch wenn er sich selbst davon immer wieder distan-
ziert und die Grenzüberschreitung riskiert, indem er mit ‚seiner‘ „cabeza domestica“
Geschlechtsverkehr hat. Da zwar in der 3. Person, aber aus seiner Perspektive erzählt
wird, bekommen die Leser:innen nach und nach einen detaillierten Einblick in diese
Innenperspektive. So erstaunt es ihn, dass Jazmín, die Frau, die er als Schlachtvieh,
als „cabeza domestica“ bekommt und die er wie eine Hündin hält, tatsächlich zum
Denken fähig sein könnte: „Por momentos, pareciera que pensara, que realmente pu-
diese hacerlo“ (Bazterrica 2017, 83). Ein Erstaunen wird hier inszeniert, das vielfach
von Hunde- oder Katzenbesitzer:innen über ihre Haustiere geäußert wird. Zugleich
wird hier eine Entwicklung der Figur vom Beginn der Geschichte bis zum Ende des
Romans erzählt.

2.2.2.3 Der dystopische Gesellschaftsentwurf. Radikalisierungen
In dieser Figurenentwicklung erinnert Marcos an die Figur Winston Smith aus
George Orwells Roman 1984 (1948): Auch Winston Smith arbeitet zu Beginn für
das System, entwickelt sich dann aber zu einem Gegner, bis er schließlich am
Ende, nach Folter und Gehirnwäsche, an den Big Brother glaubt und das System
bedingungslos stützt. Ähnliche dystopische Elemente finden sich auch in Cadáver
exquisito (2017): Wird Marcos zu Beginn als gebrochene Figur dargestellt, der kein
„Spezialfleisch“ („carne especial“, Bazterrica 2017, 11) isst und nicht an die Propa-
ganda der Regierung glaubt, ja Personen, wie zum Beispiel auch seine Schwester,
die sich im neuen System gut eingerichtet haben, verabscheut, tötet er am Ende
doch Jazmín wie Schlachtvieh. Dies aber nicht, weil er plötzlich an die Propaganda
glaubt, sondern aus persönlichem Interesse und Eigennutz: Man könnte sagen aus
niederen Beweggründen. Die Frau hat ihm den Sohn geboren, den er für sein Le-
bensglück brauchte, und ist ihm nun nicht mehr von Nutzen. Die Politik, die er für
sich selbst verfolgt, ist reine Biopolitik. Hier ist die Figurenentwicklung gegenläufig
zu der in Orwells 1984 (ders. 1948). Während Orwells Protagonist Winston immer
systemkritischer wird und die Entwicklung zu einem Oppositionellen nachgezeich-
net wird, bis dieser am Ende unter psychologischer Folter und Gehirnwäsche ein-
bricht, ist Marcos zu Beginn skeptisch und glaubt nicht an die Existenz des Virus. Er
sträubt sich gegen die Veränderungen seit der Transition. Wenngleich er sich auch
nicht aktiv gegen das herrschende Regime aus mächtiger Industrie und politischer
Elite richtet, setzt er sich über Verbote hinweg, womit er sein Leben riskiert. Dies
aber stets zu seinem eigenen Nutzen und nicht für anderer.

Während Orwell die Probleme der Moderne, die Massenpropaganda und den
Überwachungsstaat mit seinem dystopischen Roman kritisiert, zeigt Bazterricas

64 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Roman, dass auch die Zeit nach der Postmoderne es nicht vermag, über eine zu-
nehmende Individualisierung ethische, normative und gesellschaftliche Probleme
in einer globalisierten und vom Neoliberalismus beherrschten Welt zu lösen. Es
braucht in der argentinischen Dystopie nicht einmal mehr Folter oder einen re-
pressiven Überwachungsstaat, um das System aufrecht zu erhalten. Die Legalisie-
rung des Kannibalismus wird als direkte Folge einer übermächtigen Lobby er-
zählt: „La legalización se llevó a cabo cuando los gobiernos fueron presionados
por una industria millonaria que estaba parada. Se adaptaron los frigoríficos y
las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar como reses para abastecer
la demanda masiva de carne“ (Bazterrica 2017, 10). Politik erscheint nur noch als
willfähriger Gehilfe einer übermächtigen Industrie und selbst Ekel, den der Tabu-
bruch andere menschliche Wesen zu essen auslösen könnte, erscheint überwind-
bar und modifizierbar. Die argentinische Autorin inszeniert Biopolitik unter den
Vorzeichen einer radikalisierten Phase, die von neoliberalen Strukturen geprägt
ist und mit Haraway als „Kapitalozän“ (dies. 2016b, 47 f.) gekennzeichnet wer-
den kann.

Bazterrica nimmt ebenso einige Motive aus Margret Atwoods Dystopie The
Handmaid’s Tale (1985) auf. Wie Atwoods Figur Offred, wird auch Jazmín verbote-
nerweise von „ihrem Besitzer“ schwanger. Atwood nimmt allerdings eine dezi-
diert feministische Perspektive ein und stellt in The Handmaid’s Tale nicht zufäl-
lig eine weibliche Figur ins Zentrum. Bazterrica schlägt einen anderen Weg ein
und wählt mit Marcos einen männlichen Protagonisten. Die Kritik an einem patri-
archalen System ist in Cadáver exquisito (2017) implizit und in den Details ver-
steckt. Sie ist Teil einer umfassenderen Systemkritik, die exemplarisch über den
Tabubruch erzählt wird. Im Vordergrund steht in Cadáver exquisito (2017) der
Zerfall eines ethischen Systems und die Kritik an einem nur auf Machterhalt und
Gewinnmaximierung ausgerichteten Regime, in dem die Politik nur noch willfäh-
riger Komplize mächtiger Konzerne zu sein scheint. Die Auswüchse einer auf Bio-
macht zielenden Politik, sowie die Kritik an aktuellen Tier-Mensch-Verhältnissen,
die durch die Übertragung auf menschliche Tiere für die Leser:innen überdeut-
lich ins Augen springen, stehen im Roman der Argentinierin im Zentrum. Hier
gibt es eine starke Parallele zum Film Soylent Green (1973, Regie: Richard
Fleischer), der in der erzählten Welt selbst als verbotener Film thematisiert wird
(vgl. Bazterrica 2017, 93), worauf Jochem Kotthaus in einem der wenigen Artikel,
die auch Cadáver exquisito (2017) berücksichtigen, hinweist (vgl. Kotthaus 2021).
Wie in den 80er Jahren steht auch heute das Ende der Welt, wie wir sie kennen,
bevor: Klimawandel, Bevölkerungswachstum, Nahrungsmittelknappheit und der
Zusammenbruch des gesellschaftlichen Zusammenhalts sind beständige Probleme
und dies drängt sich auch zunehmend in die Öffentlichkeit. Zugleich kann auf glo-
baler Ebene eine „institutionalisierte Entwertung von Wissen“ (Kotthaus 2021, 19)

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 65



gerade im Hinblick auf diese Probleme beobachtet werden. Politiker:innen führen-
der Industriestaaten und globaler Supermächte leugnen den Klimawandel und
bauen ihre politische Strategie, erschreckenderweise erfolgreich, auf dieser Ent-
wertung von Wissen und Wissenschaft auf. Wie in Soylent Green steht auch in
Cadáver exquisito (2017) ein Spiel mit diesen Unklarheiten des Wissens und die
„Legitimierung des Nicht-Legitimierbaren“ (Kotthaus 2021, 23), des Kannibalis-
mus, im Zentrum. Dies zeigt sich im Erzähltext sehr deutlich an dem titelgeben-
den Spiel, dass die Kinder von Marisa perfektionieren (vgl. Bazterrica 2017, 61).

Der Horror, den die Dystopie entfaltet, liegt darin, wie Kotthaus schreibt,
„dass solche Szenarien (scheinbar) möglich seien – und mit ihnen das Ende der
rationalen, von Aufklärung geprägten Moderne“ (Kotthaus 2021, 24). Ich würde
hier noch einen Schritt weiter gehen als Kotthaus, denn der Erzähltext ermöglicht
in Form eines literarischen Wissens, das nicht an strenge disziplinäre und episte-
mologische Grenzen gebunden ist (vgl. Ette 2017, 226), die Einsicht, dass die ver-
meintlich universellen Werte der Aufklärung einer neuen Legitimation bedürfen.
Hier zeigt sich die Dialektik der Aufklärung (Horkheimer und Adorno [1944] 2022).
Der Text zeugt damit vom Ende einer ethischen und normativen Position, die sich
seit der Aufklärung als Universalismus globalisiert hat (vgl. Messling 2019) und
eine gewaltgeprägte Gegenwart, wenn nicht hervorgebracht, so zumindest doch
nicht verhindert hat (vgl. Latour 2018, 76). Denn die durch die Aufklärung ent-
standene Moderne ist in sich selbst fragil und brüchig und entpuppt sich ange-
sichts der Krisen der Gegenwart als eine leere Hülle. Dies zeigt sich nicht zuletzt
auch an Tier-Mensch-Relationen, die immer auch mit der Definition des Men-
schen zu tun haben. Was gilt als menschliches und was als ‚bloßes‘ tierliches
Leben, ist eine Frage auf Leben und Tod.

Die Zuspitzung, die Bazterrica über die Übertragung von Praktiken der
Fleischproduktion auf Menschen erreicht, trägt zu einer Schärfung der Krisendia-
gnose, insbesondere im Hinblick auf einen universalistisch gedachten Humanis-
mus der Moderne (und Postmoderne) unter den Vorzeichen des Kapitalozäns
(Haraway 2016b, 47 ff.) bei. Die argentinische Autorin erzählt nicht zuletzt vom
Versagen, nicht nur einer ethischen Position, sondern von den Grenzen jegli-
cher Form von Menschlichkeit in einem von Biomacht und neoliberalen Struk-
turen beherrschten System. Alle Letztbegründungen einer Werteordnung sind
in der erzählten Welt durch das Kapital und einzelne Regierungen korrumpiert.
Es gibt einen Markt für Fleisch mit „Vor- und Nachnamen“, sowie die Möglich-
keit, sein eigenes Leben zu verkaufen, indem man sich selbst gegen das Verspre-
chen des Schuldenerlasses zur Jagd frei gibt. Überlebt die (meist prominente)
Person eine bestimmte Zeit, werden die Schulden erlassen. Die Figur des aus
Rumänien stammende Unternehmers Urlet beispielsweise schlägt Kapital aus der
Jagd auf Menschen. Er lässt sich nicht nur von Marcos mit „Cabezas“ aus dem

66 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Schlachthof beliefern, die dann ausgesetzt und von zahlender Kundschaft gejagt
werden können. Er ‚ermöglicht es‘ auch Prominenten, die in Ungnade gefallen sind,
ihre Schulden unter Einsatz ihres Lebens zu tilgen:

Urlet toma otro trago. Espera unos segundos antes de responder.
—Tienen que quedarse en el coto de caza por una semana, tres días o unas horas, todo de-
pende del monto que adeuden y, si no logran cazarlos y salen vivos de esta aventura, yo les
garantizo la cancelación total de la deuda. (Bazterrica 2017, 86)

Die Not der anderen und die Unterhaltung auf Kosten von Menschenleben sind
Urlets Geschäftsmodell. Für diese Figur ist die Transition eine Möglichkeit, das
auszuleben, was nach seinem Menschenbild sowieso schon in allen Menschen
steckt: „—Después de todo, desde que el mundo es mundo nos comemos los unos
a los otros. Si no es de manera simbólica, nos fagocitamos literalmente. La Transi-
ción nos concedió la posibilidad de ser menos hipócritas“ (Bazterrica 2017, 86).
Die Transition, die den Kannibalismus ermöglicht, ist keine Perversion des Sys-
tems, sondern zeigt nur den wahren Kern des Menschen, so Urlet im Roman.

Die menschlichen Figuren scheitern alle daran, angesichts einer neoliberalen
Herrschaftsform, integer und menschlich zu bleiben. Das Scheitern des Staates,
der versucht, durch drakonische Strafen eines biopolitischen Machtsystems die
normative Ordnung aufrechtzuerhalten, wird ebenso erzählt. Die erzählte Welt
steht am Abgrund und ist voller Risse, die darauf hindeutet, dass sie zu bersten
droht. Die dem System eingeschriebenen Ambivalenzen werden allerdings nicht
gelöst, sondern entweder zugunsten einfacher Erklärungen, die die Mächtigen
verbreiten, kaschiert. Oder die Scheinheiligkeit wird sich zu Eigen gemacht, um
daraus persönlichen Nutzen zu ziehen. Ein ethisches Modell, wie es etwa Singers
Utilitarismus vorschlägt, läuft in einem solchen Regime vollständig ins Leere.
Urlet beispielsweise weiß sehr wohl um die Macht der Wörter und sammelt diese
sorgfältig:

Piensa que Urlet colecciona palabras, además de trofeos. Para Urlet tienen tanto valor como
una cabeza colgada en la pared. Habla un español casi perfecto. Su manera de expresarse es
preciosista. Elige cada palabra, como si no se las llevara el viento, como si las frases que-
daran vitrificadas en el aire y él pudiese tomarlas y guardarlas bajo llave en un mueble,
pero no en cualquier mueble, en uno antiguo de estilo art nouveau con puertas vidria-
das. (Bazterrica 2017, 84)

Die feinen Unterschiede zwischen einem „wir“ und den „Anderen“ werden auch
sprachlich konstruiert und diese Grenzziehung ist für einige der Figuren kostbar
wie ein Menschenleben, denn daran kann das eigene Leben hängen.

Im literarischen Text wird ein Narrativ gesponnen, das von den Worten der
Mächtigen geprägt ist, aber dennoch fragil erscheint: Die so konstruierte Welt ist

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 67



„klein, kontrolliert und voll von feinen Rissen“ (Bazterrica 2017, 13). Sie hängt am
seidenen Faden und nur ein einziges falsches Wort könnte sie zum Zerbrechen
bringen wie Porzellan. Wissen und Wahrheit scheinen keinen Wert mehr zu be-
sitzen, der Primat liegt auf dem herrschenden Diskurs. Die beständige Umbenen-
nung der Tatsachen und Dinge durch die Regierung prägt die normativen Regeln
der erzählten Gesellschaft:

El gobierno, su gobierno, decidió resignificar ese producto. A la carne de humano la apo-
daron „carne especial“. Dejó de ser solo „carne“ para pasar a ser „lomo especial“, „costilla
especial“, „riñón especial“. Él no le dice carne especial. Él usa las palabras técnicas para re-
ferirse a eso que es un humano, pero nunca va a llegar a ser una persona, a eso que es
siempre un producto. [...] Nadie puede llamarlos humanos porque sería darles entidad, los
llaman producto, o carne, o alimento. Menos él, que quisiera no tener que llamarlos por
ningún nombre. (Bazterrica 2017, 11)

Diese systematische, zum Machterhalt Einzelner angewendete Abwertung von
Wissen und Verschleierung der Tatsachen war bereits ein Grundprinzip des Fa-
schismus und scheint gegenwärtig wieder erschreckend nah an aktuellen Prakti-
ken des Machterhaltes. Die Dystopie von Bazterrica macht auf diese Abwertung
des Wissen sichtbar, in dem in der erzählten Welt über den Protagonisten Marcos
Tejos die Aufmerksamkeit auf die Macht der Wörter gelenkt. Er vermisst die
Worte der anderen regelrecht, und alle Figuren werden darüber, was sie wie
sagen charakterisiert. Stilistisch wiederholt Bazterrica zumeist die Formel „las pa-
labras de“ (Bazterrica 2017, 13; 17; 26; 32; 34; 39; 50; 56; 57, 58; 61; 62; 108). So
z. B. bei der Figur des Gebers, die Marcos regelmäßig besuchen muss. Herr Urami
schafft mit Worten eine fragile, aber harmonisch kontrollierte Welt. Mit völliger
Selbstverständlichkeit redet Herr Urami über die Qualität menschlicher Haut
(vgl. Bazterrica 2017, 13). Die menschlichen Subjekte werden über den Sprachge-
brauch objektiviert, und eine schnelle und schmerzfreie Schlachtung ist nur des-
halb erwünscht, damit das Produkt am Ende nicht an Qualität verliert.44

Die Autorin lenkt nun in ihrem Roman einen differenzierten Blick auf die fei-
nen Bedeutungsunterschiede verschiedener Wörter und damit darauf, dass Be-
zeichnungen in Diskursen auch mit Macht einhergehen und Wissen, im Anschluss
an Foucault, diskursiv hergestellt wird (vgl. Foucault 1971). Bazterricas Erzähltext
vermag es zu zeigen, dass sich die Tierethik Debatte in einen größeren Diskurs

 An dieser Stelle lässt sich eine Parallele zur Realität erkennen, in der andere Tiere und
nicht Menschen geschlachtet werden. Eine Optimierung der Schlachtung und schmerzfreien
Tötung werden häufig nicht nur zur Verringerung von tierlichem Leid oder aus ethischen Ge-
schichtspunkten angestrebt, sondern dienen in den allermeisten Fälle der Profitmaximierung
(vgl. Fleischatlas 2021, 18–19) und der Verbesserung der Fleischqualität, wie beispielsweise das

68 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



um Biomacht und institutionalisierte und medial vermittelte Desinformation ein-
fügt oder zumindest Anknüpfungspunkte hat. Tier-Mensch-Relationen der Gegen-
wart sind dabei ein Gebiet, auf dem sich die Konstruktion von Alterität besonders
drastisch zeigt. Andere, auf Dualismen beruhende Ideologien, wie Sexismus, Ras-
sismus und Klassismus werden im Erzähltext, neben dem Speziesismus, einer
dem westlichen Logozentrismus verpflichteten Ordnung, ebenso adressiert. Die
literarische Zuspitzung schafft eine Distanz zur Gegenwart, gerade auch über die
Verlagerung in eine nahe Zukunft. Eine solche distanzierte, weil ästhetisierte
Perspektive auf die Probleme und Krisen der Gegenwart, machen diese – mit
Rancière – zuallererst lesbar und damit wahrnehmbar (vgl. Rancière 2000).

Auch in der Realität findet eine teilweise institutionalisierte, teilweise syste-
matisch durch Interessen der Industrie gesteuerte Entwertung von Wissen statt:
Es ist längst bekannt, wie industrielle Massentierhaltung funktioniert und was in
den Schlachtbetrieben der Welt passiert. Die Popularität von Büchern wie Foers
Eating Animals (2009) und das Aufkommen des Veganismus zeigen dies eindrück-
lich. Tiere essen (Foer 2010) fragt ganz bewusst nicht nach dem nach Meinung des
Autors die Tatsachen verschleiernden Fleischkonsum, sondern nach dem nicht in
gleicher Weise objektivierenden Essen von anderen Lebewesen. Ebenso wie den
fiktiven Menschen im Erzähltext fällt es in der Realität meist schwer, die Dinge
beim Namen zu nennen und nach den gewonnenen Einsichten zu handeln. Dies
zeigt sich unter anderem an der gängigen Praxis, nicht davon zu sprechen, dass
wir Tiere essen, sondern abstrakter von Fleischkonsum zu sprechen. Auch die
Lebensumstände von Menschen, die weit weg leben, sind durch vielfältige Infor-
mationsquellen nur einige Klicks entfernt. Das Wissen darüber ist global verfüg-
bar, wenn auch nicht gleich verteilt. So ist es immer noch eine Minderheit, die
Probleme wie Klimawandel und industrielle Land- und Viehwirtschaft nicht nur
anerkennen, sondern beispielsweise auch bereit sind, auf das Essen von Fleisch
zu verzichten. Der Erzähltext der Argentinierin spiegelt diese Haltung, radikali-
siert und poetisiert sie aber zugleich. Diese Ästhetisierung findet eine Form für
das Unsichtbare, der Dissens wird wahrnehmbar, und für die Leser:innen wird
die Aufteilung des Sinnlichen erfahrbar (vgl. Rancière 2008a).

Im Hinblick auf das Töten von Menschen denkt der Protagonist in Bazterricas
Roman: „Asesinarlo sería la palabra exacta, aunque no la permitida“ (Bazterrica
2017, 9). Es geht in der erzählten Welt also nicht mehr darum, was wahr und was
falsch ist, die Figur Marcos weiß ganz genau, dass „ermorden“ die richtige Voka-

Bundeszentrum für Ernährung schreibt: „Ein schonender Transport ist nicht nur aus Tier-
schutzgründen, sondern auch aus wirtschaftlichen Betrachtungen unerlässlich; denn Stress
führt zu mangelhafter Fleischqualität“ (https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-
teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 69

https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/


bel wäre. Es geht darum, was erlaubt und was verboten ist und wie die offensicht-
liche Lücke zwischen der Realität und der Sprache geschlossen werden kann.
Macht wird auch diskursiv hergestellt und zeigt sich in der Zensur, im Verbot der
Benennung der Tatsachen ebenso wie in der gesellschaftlichen Tabuisierung der
Wahrheit im diegetischen Universum deutlich. Wörter können nicht nur Tatsa-
chen benennen, sondern diese verschleiern, sei es aus persönlichem oder kollek-
tivem Interesse oder aufgrund von Verboten: „Su cerebro le advierte que hay pal-
abras que encubren el mundo“ (Bazterrica 2017, 9). Zugleich gibt es auch solche
Wörter, die „legal“ und „hygienisch“ (ebd.) sind. Sein logos, das Gehirn als Sitz
des Verstandes, beschert dem Protagonisten diese Einsicht, über die er sich den-
noch am Ende des Buches hinwegsetzt und nach der er letztlich nicht mehr han-
delt. Die pure Vernunft taugt aber nicht als normative Grundlage, vermag das litera-
rische Werk zu sagen. Bazterrica erzählt hier auch den Verfall des unidirektionalen
Logozentrismus, der auf eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum Tier auf-
baut. In der Dystopie der Argentinierin löst er sich nicht zugunsten eines nicht-
dualistischen, situierten Zugangs zum Wissen auf, sondern mündet in ein Unrechts-
system, in dem Leben und Wahrheit überhaupt nichts mehr wert sind. Das „legal“
im Erzähltext wird durch die Absetzung betont und bildet in gewisser Weise den
Schlusspunkt der Aufzählung. Alle drei Adjektive spielen in Bazterricas Dystopie
eine Rolle: die Bequemlichkeit der Menschen, die sich nicht mit der Wahrheit ausei-
nandersetzen wollen, die biopolitische Vorstellung, dass es unhygienisch, ja tödlich
wäre, Tiere zu essen und schließlich eben die Institutionalisierung im Rechtssystem,
die in legal und verboten unterteilt. „Hygienisch“ sind nicht nur die Worte, die die
Wahrheit verschleiern, statt sie auszusprechen, sondern auch das Menschenfleisch,
das verzehrt wird, denn das Essen der Subalternen trage zur Gesundheit der restli-
chen Bevölkerung bei, so das innerdiegetisch herrschende Narrativ.45 Die Wahrheit
wird verdrängt, taucht aber im Traum der Hauptfigur wieder auf, indem es allein
die Worte sind, die töten:

El hombre, él mismo, se desplaza con una lentitud exasperante y mientras lo hace va
matando al resto. No les pega con una maza, no los estrangula, no los acuchilla. Solo les
habla y ellos, él mismo, van cayendo uno a uno. Después ese hombre, él mismo, se acerca y
lo abraza. Lo hace tan fuerte que él no puede respirar y forcejea hasta que logra soltarse. El
hombre, él mismo, intenta acercarse y decirle algo al oído, pero él sale corriendo porque no
quiere morir. (Bazterrica 2017, 109)

 Diese Begründungen erinnern sofort an Vorstellungen von „Rassenhygiene“ und einem Sozial-
darwinismus, den die Nationalsozialisten in Deutschland von 1933–1945 in den Vernichtungslagern
umgesetzt haben und der in der massenhaften Ermordung von Menschen mündete.

70 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der Protagonist ist mit dem Mann in seinem Traum, der mit Worten tötet, iden-
tisch. Das, was man sehen könnte, nämlich dass Menschen getötet werden und
dies über tödliche Diskurse ermöglicht wird, was man aber nicht sagen kann,
wird alptraumhaft in Szene gesetzt. Diese Form der Macht ist in der erzählten
Welt eine auf Willkür aufbauende Strategie, die auch Marcos selbst töten könnte.

2.2.2.4 Weltkonstruktion und Diskurs. Sichtbares, Sagbares und die
metareflexive Dimension

Sagbares und Nicht-Sagbares wird in der erzählten Welt besonders an der Figur
des Herrn Urami deutlich. Während Marcos schweigt, spricht Herr Urami:

El Señor Urami habla, declama como si le estuviese revelando una serie de verdades incon-
mensurables a una audiencia numerosa. [...] Hay algo de anguila en el Señor Urami. Él solo
atina a mirarlo en silencio porque, en esencia, es el mismo discurso que le repite en cada
visita. Piensa que el Señor Urami necesita reafirmar con palabras la realidad, como si esas
palabras crearan y sostuvieran el mundo en el que vive. (Bazterrica 2017, 13)

Diese Welt, die nur noch diskursiv hergestellt wird, ist zugleich zerbrechlich, denn
sie scheint vollständig sinnentleert und losgelöst von der Wahrheit. Der Diskurs,
den Herr Urami bei jedem Besuch wiederholt, ist die Grundlage für die Weltkon-
struktion, die die Autorin Bazterrica erzählend schafft. Die Wahrheit wird losgelöst
von der Realität und verkommt zur Serie von ‚unfassbaren Wahrheiten‘, die die
Welt in der Herr Urami lebt, bestimmt. So sieht Herr Urami die Menschen auch
nicht an (vgl. Bazterrica 2017, 12), denn das Sichtbare könnte mit dem Sagbaren in
Konflikt geraten, er vermisst sie. Hinter der machterhaltenden Fassade der Wörter
ist aber nichts mehr, was die Welt im Inneren zusammenhielte. Und obwohl die
Fassade des Schlachthofes bröckelt (vgl. Bazterrica 2017, 34) und der Blick dahinter
nur noch schlecht verstellt ist, gibt es in der Diegese, wie in der Realität, zwar ab-
weichende Haltungen, aber eben keine Revolution und kein allgemeines Aufbegeh-
ren. Die Fassade des Schlachthofes steht Wort wörtlich noch verdeckt, aber nur un-
genügend, was dahinter tatsächlich passiert:

Nada podría indicar que ahí adentro se matan humanos. Recuerda las fotos del matadero
de Salamone que le mostró su madre. El edificio está destruido, pero la fachada sigue in-
tacta, con la palabra matadero como un golpe mudo. Enorme, sola, la palabra se resistió a
desaparecer. [...] No importa la forma que tome ese cielo, si es de un azul agobiante o rep-
leto de nubes o de un negro rabioso, la palabra sigue ahí, la palabra que habla de una ver-
dad implacable en un edificio bello. „Matadero“ porque ahí se mataba. Ella quería reformar
la fachada del frigorífico El Ciprés, pero el padre se negó porque un matadero debería igno-
rarse, fundirse con el paisaje y nunca llamarse por lo que realmente es. (Bazterrica 2017, 34)

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 71



Es ist diese Fassade eines „ästhetischen Regimes“ (Rancière 2009a, 268), hinter die
der Roman als erzählende Literatur einen Blick zulässt.

Die Mächtigen profitieren in der erzählten Wirklichkeit, und die Marginali-
sierten sind davon bedroht, selbst als Schlachtvieh zu enden. Im Schlachthof hat
der Protagonist einen einzigen Freund, Sergio, der als „Betäuber“ arbeitet. „Le of-
reció que fuera su mano derecha, pero Sergio le contestó contundente: ‚Prefiero
los golpes‘“ (Bazterrica 2017, 39). Marcos fragt nicht weiter, weil Sergios Worte
„einfach und klar“ sind, „ohne scharfe Kanten“ (ebd.). Dabei ist Sergio derjenige,
der im Schlachthof mit einem Hammer auf die Menschen einschlägt, um sie zu
betäuben, bevor sie mit einem Messer die Kehle durchgeschnitten bekommen. Er
ist aber eben auch einer der wenigen Figuren, bei denen angedeutet wird, dass
sie die Arbeit zumindest aus ökonomischem Zwang machen. Es wird angedeutet,
dass auch er in gewisser Weise ein Opfer des Systems ist:

Una vez él le preguntó por qué se dedicaba a aturdir. Sergio le contestó que o eran las cabe-
zas o era su familia. Que no sabía hacer nada más que eso y que pagaban bien. Que cada
vez que sentía remordimientos pensaba en sus hijos y en cómo les estaba dando una mejor
vida gracias a ese trabajo. (Bazterrica 2017, 39)

Marcos Tejos Frau, Cecilia, ist dagegen von gesellschaftlichen Erwartungen an
ihre Rolle als Frau, die auch Mutterschaft beinhaltet, gezeichnet. Jahrelange Ver-
suche Kinder zu bekommen, sowie Fruchtbarkeitsbehandlungen und künstliche
Befruchtungen und schließlich der Tod des so herbeigesehnten Kindes werden in
dieser Figur sichtbar. Die Worte von Cecilia werden als „schwarze Löcher“
(Bazterrica 2017, 32; 49) beschrieben, sie „absorbieren jegliches Geräusch, jeden
Partikel und nehmen den Atem“ (Bazterrica 2017, 49), seit ihr gemeinsames Baby
gestorben ist. Seine Frau scheint tief gezeichnet vom Verlust des Kindes und kehrt
auch erst ganz zum Schluss wieder zu Marcos zurück, als dieser ihr Jazmíns Kind
übergibt. Dabei wird sie, als Marcos sie kennenlernt, ebenfalls über Ihre Worte
ganz anders charakterisiert: „Las palabras de Cecilia eran como un río de luces, un
torrente aéreo, parecían luciérnagas resplandecientes“ (Bazterrica 2017, 50). Sie er-
schien als Lichtblick in Marcos Welt. Worte können Hoffnung geben und Lichtbli-
cke erzeugen, oder alles ins Dunkle ziehen, wie schwarze Löcher, wie über das Er-
zählverfahren von Bazterrica vermittelt wird. Am deutlichsten jedoch fällt diese
Form der Charakterisierung bei Marcos Schwester Marisa und ihren Zwillingen
auf. „Las palabras de la hermana son como hojas secas apiladas en un rincón,
pudriéndose“ (Bazterrica 2017, 62). Marisas Worte stapeln sich unnütz und sinnent-
leert, bis sie verrotten. Dieses Verrotten der Worte steht allegorisch auch für die
Austrocknung und das Verderben jeglicher zwischenmenschlicher Beziehung in
der diegetischen Welt. Der Schwester bleiben die Worte im Halse stecken, wie ihr
eigentlich das Menschenfleisch, das sie konsumiert, im Halse stecken bleiben sollte:

72 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



„La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar más agua y a comer. Las
palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de plástico comprimi-
das. —Decime, Marquitos, ¿ustedes venden cabezas a particulares, a alguien como
yo?“ (Bazterrica 2017, 61) Ihre Sprachlosigkeit deutet auf den Zusammenbruch des
gesamten normativen Systems der erzählten Gesellschaft hin. Wo keine Wahrheit
mehr ausgesprochen werden darf und die Tatsachen nicht mehr benannt werden
können, herrscht Sprachlosigkeit, vermag Cadáver exquisito (2017) zu vermitteln.
Sprechen kann die Figur nur, um das, was eigentlich undenkbar und nicht zu legiti-
mieren ist, zu normalisieren und genau darüber zu legitimieren. Hier entwickelt
der Text vielleicht am deutlichsten doch eine normative Position, die vor allem im
Kontrast der Geschwister erkennbar ist. Marisa ist als Figur die Verkörperung des
Satzes: „Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales“ (Bazterrica 2017, 9).
Aber diese „hygienischen“ Worte, in Plastik verschweißtem Fleisch ähnelnd, führen
letztlich zu Sprachlosigkeit, nicht nur zwischen den Geschwistern: denn das, was
wirklich ist, darf nicht ausgesprochen werden. Es verschwindet hinter der Fassade
der Worte, wie die kannibalistische Gewalt hinter der Fassade des Schlachthofes ver-
borgen bleibt. Hinter der Stille scheint sich Gewalt zu verbergen, wie vor allem an
den Kindern von Marcos Schwester deutlich wird: „Estebancito lo mira con un brillo
en los ojos, un brillo lleno de palabras como bosques de árboles quebrados y torna-
dos silenciosos“ (Bazterrica 2017, 60). Die Zwillinge sind als Figuren interessant, weil
sie im kannibalistischen Gesellschaftssystem nach der sogenannten Transition aufge-
wachsen sind. Hinter der sinnentleerten und nur durch leere Worte mühsam auf-
rechterhaltenen Fassade verbirgt sich ein unheimliches Gewaltpotential: „Las pala-
bras de su sobrina son como vidrios que se derriten por un calor muy intenso, como
cuervos que se sacan los ojos en cámara lenta“ (Bazterrica 2017, 61). Und genau diese,
im diegetischen Universum nicht mehr konsequent durch Werte und gesellschaft-
lich-politische Normen eingehegte Gewalt, kann prinzipiell jede:n treffen. „Die insti-
tutionalisierte strukturelle Gewalt gegenüber Tieren in unseren Schlachthöfen“
(Linnemann 2006, 8) erscheint in Bazterricas Text durch die fiktionale Übertragung
auf menschliche Tiere deutlich als ein „integraler Bestandteil unserer Zivilisation“
(ebd.). Cadáver exquisito (2017) lässt nicht zuletzt die Leerstellen, die eine Verab-
schiedung universeller Ideale hinterlässt, deutlich hervortreten und macht sie in
der Fiktion schmerzlich erfahrbar. Das allzu menschliche wird sichtbar und die
Wirkmächtigkeit sprachlicher Konstruktionen als Mechanismen von Ein- und Aus-
schluss in die Gemeinschaft herausgestellt. Der Erzähltext entfaltet eine epistemolo-
gische Dimension, denn ein Wissen über das Leben und Sterben wird literarisch
inszeniert (vgl. hierzu insbesondere Ette 2004 und 2022b). Der dystopische Roman
kann das Verhältnis von Sichtbarem und Sagbaren, das eigentlich mit Deleuze wie
„Nicht-Beziehungen“ (Deleuze 1992, 89) funktioniert, die dennoch ständig aufeinan-
der bezogen sind, entscheidend problematisieren und über die Ästhetisierung das

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 73



herrschende Regime sichtbar machen (vgl. Rancière 2000). So bleibt auf der inhalt-
lichen Ebene vor allem Bazterricas feinsinniges Gefühl für Diskurse und dessen Zu-
sammenhang mit drängenden Problemen der Gegenwart aufschlussreich. Worte
sind wichtig, sie bilden nicht nur (erzählte und reale) Wirklichkeit ab, sondern er-
schaffen diese auch, indem sie im besten Fall auf die Wirklichkeit zurückwirken
können, aber in jedem Falls zumindest potenziell ein Wissen über das Leben entfal-
ten (vgl. Ette 2004). Der Erzähltext ist gerade durch seine dystopische Distanzierung
in der Lage, die Ordnung der Realität zu stören. Rancière sieht darin das Politische
der Kunst, denn „politische Tätigkeit ist im Gegenzug jene Tätigkeit, die einen Kör-
per von seinem natürlichen oder dem ihm als natürlich zugeteilten Ort entfernt,
das sichtbar macht, was nicht hätte gesehen werden sollen, und das als Rede ver-
ständlich macht, was nur als Lärm gelten dürfte“ (Muhle 2008a, 9), wie Muhle im
Vorwort zu Rancières Die Aufteilung des Sinnlichen (ders. 2008a) schreibt. Zugleich
sind Sichtbares und Sagbares aber immer spezifischen Wirklichkeitsbedingungen
unterworfen, wie Vosßkamp und Weingart im Hinblick auf Deleuze festhalten:

Wenn sich das Sichtbare so wenig auf konkrete Dinge und Objekte bezieht wie das Sagbare
auf Wörter und Sätze, sondern auf deren je spezifische Möglichkeitsbedingungen, so kön-
nen Texte und Bilder als Konkretionen gelten, deren jeweilige Verhältnisse über diese Be-
dingungen – notwendig auf sehr vermittelte Weise – Auskunft geben. (Voßkamp und Wein-
gart 2005, 13)

In der Dystopie konkretisieren sich Verhältnisse von Sichtbarem und Sagbaren.
Sie tun dies als erzählte Wirklichkeit; als eine spezifische Poetik.

Mit den überall präsenten und immer wieder eingestreuten Bemerkungen zu
Wörtern und deren Potential, Wirklichkeit zu schaffen, entfaltet Bazterricas Er-
zähltext zudem eine metareflexive Dimension: Wenn es Wörter vermögen, Wirk-
lichkeit zu schaffen, so vermag es vielleicht auch der Erzähltext Einfluss auf die
außerdiegetische Welt zu nehmen, oder zumindest auf eine andere, fiktionale
Epistemologie zu verweisen. Zumindest greift der Erzähltext in die Aufteilung des
Sinnlichen (Rancière 2008a) ein, indem er die Ordnung stört, weil er ihre Kon-
struktion sichtbar werden lässt. „Die Politik bestimmt, was man sieht und was
man darüber sagen kann“ (Rancière 2008a, 26), schreibt Rancière. Die Worte ste-
hen in einem Beziehungsgeflecht mit den Dingen, ohne mit ihnen identisch zu
sein (vgl. Rancière 2011). Was aber als Wirklichkeit erzählt wird, ist nicht mit der
Wahrheit zu verwechseln. Wie in Foucaults Werk Les mots et le choses (1966) geht
es in Bazterricas Text um die Verzahnung von Sprache und Macht: Diskurse sind
im Anschluss an Foucault nie unschuldig und immer von Machtfragen durchdrun-
gen (Foucault 1966). Zugleich wird auf die manipulative Dimension und die Diffe-
renz zwischen Sichtbaren, Sagbaren und Wahrheit hingewiesen. Wie Deleuze zu
Foucault herausarbeitet, gibt es eine Diskrepanz zwischen dem, was gesehen und

74 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



dem, was gesagt wird (vgl. Deleuze 1986). Diese Diskrepanz ist als Disjunktion
(Deleuze 1986, 71) auch in Bazterricas erzählter Welt vorhanden und als poetisierte
Form für die Leser:innen erfahrbar. Darin liegt nach Rancière die Politik der
Literatur (ders. 2011). Zugleich ist die Macht, die in der Dystopie, ebenso wie in der
außertextuellen Wirklichkeit, herrscht, Biomacht in einem neoliberalen System. Eine
Herrschaft, die „sterben lässt, und Leben schafft“ (Foucault 2001, 284).

Das hervorstechendste Merkmal des dystopischen Erzähltextes ist die Übertragung
der Fleischproduktion von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere. Dabei
übernimmt die Autorin weitgehend Begriffe und Bezeichnungen, wie beispielsweise
„ciclo de la carne“ (Bazterrica 2017, 9), die in der Realität ebenso verwendet werden,
wenn es um nicht-menschliche Tiere geht. Wie der oben erwähnte Text von Sorman
bietet auch Bazterricas Erzähltext Einblicke in die Schlachthöfe. Denn die Argentini-
erin adaptiert weitgehend das in der außertextuellen Wirklichkeit existierende Sys-
tem der Fleischindustrie für ihren Erzähltext. An dieser Stelle bedient sich die Au-
torin einer mimetischen Funktion der Literatur. Der sich entfaltenden Horror wird
jedoch darüber erzeugt, dass das fiktive System, in dem es sich um Menschenfleisch
und nicht um tierliches Fleisch handelt, eine Zuspitzung von in der Gegenwart be-
reits existierenden Bedienungen darstellt. Die Dystopie rück für die Leser:innen
sehr nah an die Realität heran und stört dadurch als künstlerische Praxis die reale,
bestehende Ordnung der Welt.46 Und Bazterrica lässt keinen Bereich aus, in dem
wir Menschen nicht-menschliche Tiere nutzen. Tierversuche, im Erzähltext eindeu-
tig als Menschenversuche, werden ebenso thematisiert wie das Züchten von Tieren
zur Organgewinnung. Die Darstellung dieser beiden Themenkomplexe erfolgt über
einen Besuch der Hauptfigur Marcos in einem Labor, da der Schlachthof auch für
die ‚Belieferung’ dieser Einrichtungen mit Menschen zuständig ist (vgl. Bazterrica
2017, 110–113). Alle diese Bereiche sind in der erzählten Welt, wie in der Realität
auch, staatlich akzeptiert, reguliert und rechtlich eingehegt. Das Bewusstsein über
die nur minimale Verschiebung von nicht-menschlichen Tieren in der Realität auf
menschliche Tiere in der Diegese macht deutlich, wie schmal der Grat zwischen
tierlichem und menschlichem Leben ist, was den Horror der Dystopie noch ver-
stärkt. Das Politische des Erzähltextes entfaltet sich tatsächlich, wie in Kapi-
tel 2.2.1 in den theoretischen Zugängen angenommen, in der Inszenierung der
Lücke zwischen Repräsentation und Poetisierung (vgl. hierzu Rancière 2009b).

 Vgl. zu dieser Funktionsweise einer Politik der Literatur (Rancière 2012) wie bereits erläutert
insbesondere Rancière 2000 und 2007, sowie die hier zitierte deutsche Übersetzung 2012.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 75



Während der ganze Themenkomplex zur Organspende im Roman nur ange-
rissen wird, gibt es zwei komplette Unterkapitel, die Laborversuche ins Zentrum
rücken. Die Leiterin des Labors wird dabei, wie die meisten Figuren, vor allem
über ihre Wortwahl und ihre Sprache charakterisiert, von der sich der Protago-
nist abgestoßen fühlt:

Ella sigue hablando, como siempre, con el mismo discurso formateado por un equipo de
marketing, con esas palabras que se parecen a la lava de un volcán que nunca cesa, pero es
una lava fría y viscosa. Son palabras que se le pegan al cuerpo y él solo siente repulsión.
(Bazterrica 2017, 111)

Ein entscheidendes Element der Poetologisierung ist die Übertragung und die
damit einhergehende Radikalisierung real existierender Zustände, die aber eben
keine bloße mimetische Repräsentation der Wirklichkeit mehr ist. Wie in der Reali-
tät außerhalb des Erzähltextes verschränken sich auch in der erzählten Welt Ideo-
logien auf vielfältige Weise. Rassenreinheit, die in der außertextuellen Wirklichkeit
bei Tieren eine Rolle spielt und in diesem Bereich als weitgehend unproblematisch
gilt, ist innerdiegetisch bei den Menschen, die geschlachtet werden, relevant.

El Gringo habla al aparato y explica que a ese padrillo de retajo lo crio de chiquito, que es
de la Primera Generación Pura. El alemán lo mira con curiosidad. [...] Le pregunta qué sería
la generación pura. El Gringo le explica que las PGP son las cabezas nacidas y criadas en
cautiverio y que no tienen modificaciones genéticas ni reciben inyecciones para acelerar el
crecimiento. (Bazterrica 2017, 16)

Wie nebenbei wird den Leser:innen auch vermittelt, dass die Menschen, die als
PGP geschlachtet werden, genetisch völlig mit allen anderen Figuren im Erzähl-
text identisch und Menschen wie Marcos, el Gringo oder der Deutsche sind. Der
Unterschied wird diskursiv hergestellt und erscheint kontingent: Denn wer im
System als Schlachtvieh geboren und getötet wird, ist zunächst eine Frage der
Klassenzugehörigkeit und sekundär des Systemerhaltes selbst. Wer die Grenze
hinterfragt, wird auf die andere Seite der Grenze verbannt und getötet. Gemäß
diesem ins Extreme eines neoliberalen Kapitalismus getriebenen biopolitischen
Paradigmas wird es im Erzähltext nur noch manchen Menschen zugestanden,
wirklich zu sterben. Ein schon oben genanntes Indiz dafür ist, dass der Vater von
Marcos, Don Armando, würdevoll in einem Altersheim sterben darf, wie er-
zählt wird:

Nélida lo lleva al cuarto del padre. Hay mucha luz natural y está completamente ordenado.
En la mesa de luz hay una foto de su madre con él en brazos cuando era un bebé. Hay fras-
cos con pastillas y una lámpara. Se sienta en una silla al lado de la cama donde el padre está
acostado, con las manos cruzadas sobre el pecho. Está peinado y perfumado. Está muerto.
(Bazterrica 2017, 101)

76 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Er ist von Licht umgeben und liegt friedlich in seinem Bett. Damit er nicht an-
schließend doch noch illegal gegessen wird, verbrennt man seine Leiche und hält
nur eine Scheinbeerdigung ab (vgl. Bazterrica 2017, 104, 116 ff.). Andere Menschen
werden nur noch als bloße Objekte wahrgenommen, sodass sie den Tod als Tod
nicht mehr vermögen. Aber nicht, wie Heidegger es in Das Ding (ders. [1950]
2000) nahelegt, weil sie nicht-menschliche Tiere wären und den Tod daher, nach
Heidegger, ontologisch nicht vermögen würden, sondern weil sie gar nicht erst
als ‚vernünftige Lebewesen‘ zu Sterblichen werden können. Wie Schlachtvieh in
der außerdiegetischen Wirklichkeit werden sie im literarischen Text der äußer-
sten Form der Gewalt ausgesetzt, die nicht nur sterben lässt, sondern die Tatsa-
chen des Sterbens dieser Menschen sogar noch verleugnet, indem sie den Tod als
ein bloßes Verenden im heideggerianischen Sinn deklariert.

Es geht nicht nur um Leben machen und Sterben lassen, sondern um das Be-
rauben einer letzten Würde, der Würde des Menschen, die durch das Vermögen zu
Sterben und nicht wie Schlachtvieh zu verenden, verkörpert wird. In Bazterricas
fiktiver Welt werden die vernünftigen Lebewesen von sterblichen Lebewesen zu
verenden Lebewesen gemacht. Der Erzähltext vermag damit zu vermitteln, wie
schmal der Grat zwischen Verenden und Sterben, zwischen Tier und Mensch ist.
Das Sterben in Würde ist im Roman käuflich, wie die Figur Marcos gegenüber
Spanel, mit der er eine Affäre hat, deutlich sagt: „Él toma un trago de golpe y le
dice que no entiende, que ella tiene plata, que podría asegurarse la muerte
como hacen tantos“ (Bazterrica 2017, 27). Die Autorin inszeniert eine Zuspitzung
des biopolitischen Paradigmas, und der Erzähltext streicht damit die Bedeutung
von Tier-Mensch-Verhältnisses für die Konzeption des Menschen selbst im Kapi-
talozän (Haraway 2016b, 47 ff.) der Gegenwart heraus. Die Frage, ob Lebewesen
verenden oder „den Tod als Tod“ (Heidegger [1950] 2000, 180) vermögen, also
sterben und damit auch ihre Menschenwürde behalten, ist alles andere als tri-
vial. Während Foucault zur Biomacht der Moderne analysiert, dass es ihr um
die Existenz der Gattung selbst ginge (vgl. Foucault 1976, 183), wird diese Frage
nach der Gattung Mensch in Cadáver exquisito (2017) nur noch als mächtige
Rechtfertigung hinzugezogen, die jeglicher Grundlage entbehrt: Die vermeintli-
che Überbevölkerung und Armut sind willfährige Gründe, um andere Menschen
zu essen, ebenso wie die Wahrheit über die Existenz des Virus selbst. Es scheint
nur Rechtfertigung dafür zu sein, dass Menschen andere Menschen töten und
essen. Die Macht konsolidiert sich im Roman, wie auch Foucault für Moderne
analysiert (vgl. ders. 1976, 183), als Biomacht. Diese Legitimationsstrategie pas-
siert in der erzählten Welt systematisch, staatlich gelenkt und durch den herr-
schenden Diskurs, der manche Menschen nicht mehr als Menschen, sondern
nur noch als „cabezas“ (Bazterrica 2017) bezeichnet. Die erzählte Gesellschaft
funktioniert frei nach dem Spruch, den Orwell in Animal Farm (1945) geprägt

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 77



hat, nach dem Prinzip, alle Menschen sind gleich, manche Menschen sind glei-
cher.47 Im Vermögen zu sterben wird über diese Gleichheit entschieden.

In der diegetischen Welt warten Arme und fast verhungernde Menschen vor
den Toren des Schlachthofes darauf, dass Fleisch der Menschen, das nicht mehr
verkauft werden kann, für sie abfällt (vgl. Bazterrica 2017, 34). So wirft der Er-
zähltext nicht nur tierethische Fragen, sondern auch Fragen nach der sozialen
Gerechtigkeit auf, die eng mit der Konzeption von Leben und Sterben verbunden
sind. Hier entfaltet der Text ganz in der Tradition der Schlachthofliteratur, wie
sie in Argentinien vor allem durch Esteban Echeverrías Erzählung „El Matadero“
(1871) geprägt ist, eine sozialkritische Dimension. Die Hauptfigur Marcos freundet
sich mit einem der Schlachter an, der für die Betäubung der „Cabezas“ zuständig
ist. An dieser Figur Sergios werden ebenso kapitalistische Zwänge deutlich, in
denen sich die Arbeiter:innen im Schlachthof bewegen, wie auch die zynische
Propaganda, die erzählt, dass durch das Essen von Menschen Überbevölkerung
und Hunger in den Griff zu bekommen seien:

Le dijo que, con la carne original, si bien no se erradicó, se ayudó a controlar la superpobla-
ción, la pobreza, el hambre. Le dijo que cada uno tiene una función en esta vida y que la
función de la carne era ser sacrificada y luego comida. Le dijo que gracias a su trabajo las
personas eran alimentadas y él se sentía orgulloso de eso. Y le dijo más, pero él ya no pudo
escuchar. (Bazterrica 2017, 39)

Die Wiederholung der Formel „le dijo que“ unterstreicht den Rechtfertigungscha-
rakter der Passage, der sich nur durch den von der Regierung bestärkten Verblen-
dungszusammenhang aufrechterhalten lässt. Selbst die Arbeiterschicht, die stän-
dig vom Abstieg bedroht ist und sich nur mühsam und, wie die Figur Sergio, über
die systemerhaltende Arbeit im Schlachthof über Wasser halten kann und damit
davor bewahrt wird, selbst als Schlachtvieh zu enden, hat die Propaganda inter-
nalisiert. Es werden außerdem die marginalisierten Gruppen der Bevölkerung
mit in den Blick genommen, die sich von den Schlachtabfällen und denjenigen
ernähren, die vom Schlachthof selbst nicht mehr vermarktet werden können.
Von diesen, am Rande des Schlachthofes lebenden Menschen, gilt es, sich abzu-
grenzen.

Die Menschen an den Peripherien, an den Rändern der Gesellschaft, sind zu-
gleich ständig davon bedroht, selbst im Schlachthof als menschliches Schlachtvieh
zu enden. Sie werden als „Wilde“ dargestellt, wenngleich auch deutlich wird, dass
sie aus Hunger handeln und im Grunde nichts anderes tun als alle anderen auch:
andere Menschen essen. Die wirkmächtige Aufteilung in ein „wir“ und die „anderen“

 Im Original heißt es: „All animals are equal, but some are more equal than others“ (Orwell 1945).

78 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



funktioniert auch hier: Als die „Carroñeros“, die „Aasfresser“, die an den Zäunen
des Schlachthofes auf Ausschuss warten, einen Laster umkippen und nicht nur
die darin transportierten „cabezas“, sondern auch den Fahrer töten, wird die
ganze Doppelzüngigkeit des geschilderten, kannibalistischen, rassistischen und
klassistischen Systems erkennbar:

Él la abraza a Mari, que no para de llorar y decir que, de todos los conductores, Luisito era
uno de sus preferidos, [...] que la vida era injusta, que esos sucios, miserables, que habría
que haberlos matado hace tiempo, que son negros de mierda, siempre rondando como cuca-
rachas, que no son humanos, son lacras, son animales salvajes, que era una barbaridad
morir así, que esa mujer no iba a poder cremar a su propio marido, que cómo no se previó
esto antes, que es culpa de todos ellos, que no sabe a qué dios rezarle si su dios permite que
pasen estas cosas. (Bazterrica 2017, 121)

Es wird im Text deutlich, dass trotz der Maßnahmen, Armut und Hunger durch
das Schlachten von Menschen eindämmen zu wollen, beides weiterhin existiert.
Dies ist poetologisch wichtig, denn dadurch markiert die Autorin erneut, dass ihr
fiktiver Gesellschaftsentwurf nicht als Lösungsansatz für real in der Welt existie-
rende Probleme gelesen werden kann, sondern eine dystopische Überspitzung
darstellt, die auf Tendenzen, die in der außertextuellen Wirklichkeit existieren,
aufmerksam macht. Literarisch wird die Macht der sprachlichen Abwertung ins
Zentrum gerückt und verdeutlicht, dass es eben keinerlei moralische Rechtferti-
gung mehr dafür gibt, warum manche Menschen in Bazterricas Universum geges-
sen werden können und andere nicht. Es hängt alles nur noch am sprachlichen
„Label“ und an der Gunst der Mächtigen. Dem sonst auf die Klarheit der Worte
bedachten Marcos streut dies „Sand in den Mund“:

Él lo mira y siente una tristeza contaminada, rabiosa. Tose sin parar. Siente que las piedras se
desgranaron y son arena en su garganta. Krieg le sirve un vaso de agua.
—¿Estás bien?
Quiere decirle que no está bien, que las piedras lo calcinan por dentro, que no se puede
sacar de la mente a ese nene muerto de hambre. Toma el agua, no le quiere responder,
pero dice:
—Hay que agarrar varias cabezas, envenenarlas y dárselas. (Bazterrica 2017, 122)

Das System läuft nicht mehr wie geschmiert. Die in der erzählten Welt mühsam
durch die Regierung konstruierte Trennschärfe zwischen Personen und „carne
especial“, bröckelt im Verlauf der Erzählung zunehmend. Es werden Risse insze-
niert, die den äußeren Schein, die Fassade des Schlachthofes, wenn man so will,
durchziehen. Dies ist die neue Gliederung des Sinnlichen, die im Roman auf-
scheint.

Der Mensch wird zugleich als eine Spezies dargestellt, die sich durch den Dis-
kurs täuschen lässt und diese Täuschung auch mitträgt. Symbolisiert wird diese

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 79



Abstumpfung durch den Stein, der an die Stelle des Herzens des Protagonisten
Marcos tritt. Die Menschen, die nicht zur Fleischproduktion gezüchtet und ermor-
det werden, sondern das System aufrechterhalten, legen aus Angst Wert darauf,
sich von den „Wilden“ zu distanzieren, „Personen werden nicht gegessen“
(Bazterrica 2017, 61), sagt Marcos Schwester und versucht damit eine völlig aus-
gehöhlte Ethik zu vertreten. Hier spielt auch der Gegensatz zwischen Zentrum und
Peripherie eine Rolle. Marisa lebt in der Stadt, aus der alle Tiere verschwunden
sind, während Marcos auf dem Land nahe des Schlachthofes lebt. Wie in der
Schlachthofliteratur ab Mitte des 19. Jahrhunderts lassen sich auch in Cadáver
exquisito (2017) raumtheoretische Überlegungen anschließen. Noch im 19. Jahrhun-
dert gab es große, zentrale Schlachthöfe in den urbanen Zentren wie Paris, London,
oder Berlin. Seit Ende des 20. Jahrhunderts sind die Schlachthöfe zunehmend aus
dem Stadtbild verschwunden und auch die damit verbundenen Debatten um so-
ziale Missstände der Arbeiter:innen, um Hygiene, aber auch bereits um Tierwohl,
werden mit den Schlachthöfen vom Zentrum an den Rand gedrängt (vgl. Nieradzik
2016, 125 und Burt 2006). Auch der Schlachthof in Bazterricas Text ist an der Peri-
pherie angesiedelt. Das Schlachten von anderen Menschen kann so, ähnlich wie
das Schlachten von Tieren heute, in der erzählten Welt gut verdrängt werden.
Die „Aasfresser“, die von den Abfällen des Schlachthofes leben, wohnen eben-
falls an den Rändern der Gesellschaft und damit keinesfalls im urbanen Zent-
rum. Für sie ist der Grat zwischen Personen, die ein Recht auf Leben haben,
und Menschen, die wie Vieh geschlachtet und gegessen werden, besonders
schmal.

Die Wortwahl Bazterricas unterstreicht die rassistischen und klassistischen
Ausschlussmechanismen und Dispositive der Gesellschaft im Erzähltext. Besonders
im argentinischen Spanisch wird das Wort „cabeza“, meist im Diminutiv als „cabe-
cita negra“, vor allem seit den 1940er Jahren als abschätzige Bezeichnung für
people of color aus der Arbeiter:innenklasse verwendet. Damit markiert die Au-
torin, zumindest für ihre argentinischen Leser:innen, auch ganz klar die Herkunft
der Menschen, die in der erzählten Gesellschaft zur Fleischproduktion dienen. Ein
rassistischer und bis heute in der argentinischen Gesellschaft präsenter klassisti-
scher Begriff bezeichnet diese. Die Rechtfertigungsstratgie für den staatlich gelenk-
ten Kannibalismus ist in der erzählten Welt an Zynismus nicht zu überbieten:
Durch das Schlachten von Menschen, die nur noch „cabezas“ sind, würden Hunger,
Überbevölkerung und Armut bekämpft (vgl. Bazterrica 2017, 39). Die marginalisier-
ten Menschen, die zur Fleischproduktion gezüchtet und getötet werden, sind aber
nicht nur im übertragenen Sinne sprachlos, sondern haben tatsächlich keine
Stimme. Ihnen werden die Stimmbänder durchtrennt. Dieses Verfahren erinnert
an die Praxis in der außerdiegetischen Wirklichkeit, Ferkeln die Schwänze abzu-
schneiden, ist aber ungleich drastischer, da es die betroffenen Menschen, ihres

80 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Menschseins beraubt. Im Erzähltext fragt ein deutscher Besucher, der den spre-
chenden Namen „Egmont Schrei“ trägt, beim Besuch eines Zuchtbetriebes für Men-
schenfleisch, ob die „cabezas“ sprechen können:

Egmont le pregunta si hablan. Dice que le llama la atención tanto silencio. El Gringo le con-
testa que desde chiquitos los aíslan en incubadoras y después en jaulas. Que les sacan las
cuerdas vocales y así los pueden controlar más. Nadie quiere que hablen porque la carne
no habla. Que comunicarse se comunican, pero con un lenguaje elemental. Se sabe si tienen
frío, calor, esas cosas básicas. (Bazterrica 2017, 17)

Spivaks Frage Can the subaltern speak? (dies. 1988) erübrigt sich in der erzählten
Welt, denn selbst wenn die subalternen Menschen, die nur leben, um geschlachtet
zu werden, sprechen könnten und die Möglichkeit hätten, gehört zu werden,
haben cabezas niemals eine Stimme. Was Spivak im übertragenen Sinne theore-
tisch ausführt, ist in der fiktiven Welt buchstäbliche Realität. Die Subalternen
werden in der Diegese eben nicht nur durch die eloquenten Repräsentationen
eines westlichen Feminismus und der Menschenrechte am Sprechen und ‚Gehört
werden‘ gehindert, wie bei Spivak, sondern vermögen es nicht mal mehr noch
physisch zu sprechen. Den ernsthaften Versuch eines Dialogs, wie ihn Spivak
als möglichen Weg aus der Sprachlosigkeit der Subalternen vorschlägt, kann es in
der erzählten Welt nicht mehr geben. Ihre Schreie bleiben stumm, wie der Schrei
Jazmíns, bevor sie vom Protagonisten getötet wird: „Jazmín solo mueve las
manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay soni-
dos“ (Bazterrica 2017, 126). Sie wird damit diskursiv in die Nähe eines nicht-
menschlichen Tieres gerückt, das in einer logozentrischen Konzeption von Leben
nicht über Sprache verfügt und damit nicht als Mensch definiert ist. „Nadie quiere
que hablen porque la carne no habla“ (Bazterrica 2017, 17), wie Marcos einem
Besucher im Schlachthof erklärt. Sie sind bloßes Fleisch und nicht mehr Menschen
mit einem Zugriff auf Menschwürde.48 Marcos Frau Cecilia schreit dagegen: „¡¿Por
qué?! Podría habernos dado más hijos“ (ebd.). Der Kontrast der beiden Frauenfigu-
ren tritt in der Poetologisierung deutlich hervor: Während die eine nur noch tier-
liches nacktes Leben ist, verfügt die andere nicht nur über die Möglichkeit zu spre-
chen, sondern sogar zu schreien. Der Schrei steht hier auch für die Macht, über
Leben und Tod zu entscheiden, indem Cecilia, ganz ihre biopolitische Macht nut-
zend, über Leben machen (mehr Kinder für sie) und sterben lassen verfügt

 Deleuze schreibt zu Francis Bacons Kunstwerken: „Bacon sagt nicht ‚Erbarmen mit den Tie-
ren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist bloßes Fleisch“ (Deleuze 1995, 21). Er macht
einen Unterschied zwischen dem „Erbamen“ und dem „Mit-Leiden“ mit dem Fleisch auf. Dieser
Unterscheidung folge ich ausführlicher in der 2. Spur dieser Arbeit (Kapitel 3.2. Spur 2: Wajdi
Mouawad – Anima (2012)).

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 81



(vgl. Foucault 1976, 181–184). In Bazterricas Zuspitzung der biopolitischen Macht
der Moderne wird der Mutter des Kindes Jazmín aber sogar das Sterben verwehrt,
indem sie wie ein Tier geschlachtet wird. Die Menschen sterben, wie in den Lagern
der Moderne auch, sehr unterschiedliche Tode.

2.2.3 Erzählte Biopolitik. Die Grenzen des Humanismus

Bazterrica erzählt vom Verfall einer ethischen Position, die sich auf den Humanis-
mus beruft, indem sie dessen Grenzen ganz deutlich in der Zuspitzung inszeniert.
Die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen innewohnt, wird in ihrer Verbindung zu
anderen Ausschluss- und Einschlussmechanismen greifbar. Innerdiegetisch ist, wie
auch in der Realität außerhalb des Textes, z. B. in den Debatten um das Great Are
Project,49 der Personenstatus entscheidend: Die Frage, welches Leben ein Recht auf
Leben hat, polarisiert sich im Erzähltext ebenso an den Fragen: Wer ist Person,
wer Mensch und wer nur menschliches Fleisch, nacktes, tierliches Leben?50

Aber auch Marcos Tejos eigene, unentschlossene Haltung wird sehr deutlich,
denn einerseits ist es „seine Regierung“ (Bazterrica 2017, 11), die die Produkte um-
benennt und damit deren wahre Herkunft als Menschenfleisch verschleiert. Er
identifiziert sich also zumindest teilweise mit dem herrschenden politischen Re-
gime. Andererseits fällt auch auf, dass er die Tatsachen eben auch nicht beim
Namen nennt, sondern er als Mensch beschrieben wird, „dem es am liebsten
wäre, er müsste ihnen gar keinen Namen geben“ (ebd.). Damit bezieht auch diese
Figur keine klare Haltung bis zu dem kurzen Moment, an dem er der Frau, die er
als Schlachtvieh geschenkt bekommt, den Namen Jazmín gibt. Es sind in Bazterricas
Erzähltext auch die Worte, die töten, die über lebenswertes Leben und einen damit
verbundenen Personenstatus entscheiden. Der Subjektstatus, der Jazmín in der Die-
gese auch über die Namensgebung kurzfristig zugestanden wird, kann ebenso
schnell wieder entzogen werden, wie es sich sprachlich im Roman niederschlägt:
Von einem Subjekt mit dem Namen „Jazmín“, wenn auch nicht mit unveräußerli-

 Zu der Forderung eines bestimmten Bereichs des Tierrechtsaktivismus gehört es, einzelnen
Spezies, meist den sogenannten Menschenaffen (engl. Great Apes), aber z. B. auch Walen, Persön-
lichkeitsrechte zu verleihen (vgl. hierzu Cavalieri und Singer 1993). Einen guten Überblick zum
Stand der Debatte bietet Dieter Birnbacher 2017.
 Analog zu dieser Praxis der Umbenennung im Erzähltext (vgl. Bazterrica 2017, 11), essen wir
zumeist auch keine Tiere, sondern Fleisch, keine Rinder, sondern Steak etc., das abgepackt im
Supermarktregal nicht mehr sehr an das lebendige Tier erinnert. Anders als in der erzählten
Welt, ist es aber nicht verboten, die Tatsachen beim Namen zu nennen und Bücher zu veröffent-
lichen, deren Titel beispielsweise Tiere essen? (Safran Foer 2009) lautet.

82 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



chen Rechten, denn sie wird ja weiterhin wie ein Haustier gehalten, zu einem „Weib-
chen“, das geschlachtet werden kann, sind es nur wenige Zeilen (s. Bazterrica 2017,
126). In dem Moment, in dem der persönliche Nutzen überwiegt und die Figur
Marcos die Möglichkeit sieht, dass seine Frau zu ihm zurückkehrt und sie gemein-
sam ein Kind großziehen, tötet er Jazmín:

Jazmín cae aturdida, desmayada.
Cecilia se sobresalta con el golpe y lo mira sin entender. Le grita: „¡¿Por qué?! Podría haber-
nos dado más hijos“. Mientras arrastra el cuerpo de la hembra al galpón para faenarlo, él le
contesta con una voz radiante, tan blanca que lastima: „Tenía la mirada humana del animal
domesticado“. (Bazterrica 2017, 126)

Sie muss gerade wegen ihres ‚menschlichen Antlitz‘ getötet werden, das ihr als
entsubjektivierte Entität nicht zusteht. Denn durch ihr ‚menschliches Antlitz‘ ver-
mag Jazmín in der Erzählung die Grenze zwischen den Menschen, die getötet und
gegessen werden dürfen, und den anderen Menschen, die als Personen leben kön-
nen und ihren Tod als Tod vermögen, infrage zu stellen.

Die Geschichte, die Bazterrica erzählt, ist auch die Geschichte einer Versteine-
rung angesichts einer gefühlten Machtlosigkeit gegenüber einem ausgeklügelten
System. Beispielhaft steht für diese Versteinerung die Figur Marcos, der zunächst
noch einen ethischen Kompass aufrechterhält, dessen Herz aber nach und nach zu
Stein wird. Auch er stellt am Ende des Romans über Worte Macht und Eigentum
her: „jetzt ist es unseres“ (Bazterrica 2017, 125), sagt Marcos zu seiner Frau und gibt
ihr das Kind, das Jazmín gerade zur Welt gebracht hat. Noch wenige Minuten
zuvor hat er sich um Jazmín gesorgt, zumindest so, wie man sich um ein Haustier
kümmern würde. Aber an die Stelle seines Herzens ist nach und nach ein Stein ge-
treten: „La piedra, ahora, le ocupa todo el pecho. No va a discutir con nadie“
(Bazterrica 2017, 102). Am Ende von Bazterricas dystopischem Gesellschaftsent-
wurf steht die vollständige Kapitulation des Protagonisten vor einem für ihn
privat wie gesamtgesellschaftlich allumfassenden System, das seine Macht auf
dualistischen Ein- und Ausschlussmechanismen aufbaut. Die Decke der soge-
nannten Zivilisation erscheint bei Bazterrica hauchdünn und Definitionsmacht
wird nur noch über die Benennung und Verbote aufrechterhalten, wie an
Marcos Gedanken sehr deutlich wird: „Todos naturalizaron el canibalismo, piensa.
Canibalismo, otra palabra que podría traerle enormes problemas“ (Bazterrica
2017, 9). Hier zeigt sich noch einmal, wie Macht über die Benennung oder Nicht-
Benennung, über Diskurse hergestellt und konsolidiert wird. Der Kannibalismus
ist in Bazterricas Roman nichts, was die sogenannten ‚unzivilisierten Völker‘
praktizieren, sondern eine Erfindung der vermeintlich ‚zivilisierten Welt‘, eine
radikale Zuspitzung biopolitischer Macht- und Herrschaftsinstrumente, die jeg-
liche Idee universal gültiger Werte und von Wahrheit ins Lächerliche zieht. Der

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 83



Dualismus zwischen Zivilisation und Barbarei, der allzu oft am Kannibalismus-Tabu
festgemacht wird (vgl. Pöhl und Fink 2015), wird unterlaufen: Es sind in Bazterricas
erzählter Welt nicht die indigenen Gemeinschaften, die Armen oder als ‚wahnsinnig‘
deklarierte einzelne Individuen, die das Tabu kippen, sondern Industriestaaten und
ihre Regierungen, die ihre universellen Werte mit dem einzigen Ziel, ihre Herrschaft
zu sichern, verraten. Dazu wird das Narrativ erfunden, dass ein staatlich gelenkter,
kontrollierter und legitimierter Kannibalismus die Probleme des 21. Jahrhunderts,
wie Hunger und eine steigende Anzahl an Menschen auf der Welt, lösen könne. Die
herrschende Ungleichheit, die seit der Moderne erst in diesem Ausmaß politisch
wirksam ist (vgl. Messling 2016), wird durch eine Zuspitzung der Ungleichheit der
Menschen beantwortet. ‚Menschen zu essen‘ erscheint in der fiktiven Welt als
Mechanismus zur Problembewältigung. Mehr noch, die Transition wird in der
innerdiegetischen Welt als ‚zivilisierte’ Antwort auf die ‚wilde‘ Art, vor dem Ver-
zehrt von anderen Menschen nicht mehr zurückzuschrecken, verkauft:

Hubo grupos que empezaron a matar a personas y a comerlas de manera clandestina. La
prensa registró el caso de dos bolivianos desempleados que fueron atacados, descuartizados
y asados por un grupo de vecinos. Cuando leyó la noticia sintió escalofríos. Fue el primer
escándalo público y el que instaló la idea en la sociedad de que, después de todo, la carne es
carne, no importa de dónde venga. (Bazterrica 2017, 10)

Man könnte gerade in der oben zitierten Passage ein Argument für die Aufrecht-
erhaltung eines Tier-Mensch-Dualismus sehen, wie es auch ein Humanismus, der
dem westlichen Logozentrismus verpflichtet ist, vertreten würde. Der gesell-
schaftliche Verfall und die Unmöglichkeit, ein ethisch aufrechtes Leben zu leben,
wenn die Grenze zwischen tierlichem und menschlichem Leben völlig aufge-
weicht wird, wird in der Diegese gerade an der Figur Marcos sichtbar: Zu Beginn
wird er als Person gezeichnet, die versucht, sich innerhalb des Systems eine ge-
wisse Menschlichkeit zu behalten. Dies geschieht, wie in den meisten westlichen
Staaten auf individueller Ebene. Er selbst lehnt den Verzehr von Spezialfleisch ab,
arrangiert sich aber dennoch mit dem neuen System, indem er weiterhin im
Schlachthof arbeitet und damit zwar dissidente Meinungen vertritt, aber zumin-
dest nach außen nicht nach ihnen handelt.

Mit dem Fall des Kannibalismus Tabus in der Fleischproduktion fällt aber auch
die Begründung, warum man nicht einfach alle Menschen essen kann. Die erzählte
Welt ist daher geprägt von einer völlig entfesselten Biopolitik, mit nächtlichen Aus-
gangssperren und „Scheinbeerdigungen“ (Bazterrica 2017, 32 f.; 66) bei denen leere
Särge begraben werden, aus Furcht davor, dass die Leichen exhumiert und gegessen
werden könnten. Die Köper derjenigen Verstorbenen, die weiterhin als Personen gel-
ten, werden so schnell wie möglich und unter Augenzeugen verbrannt. Zugleich
zeigt Bazterricas Text aber zu deutlich die Grenzen einer solchen Konzeption auf.

84 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Der wahre Grund für den Verzehr von Menschenfleisch ist in der diegetischen Welt
nicht etwa Hunger – wie in der Wirklichkeit außerhalb des Textes kann man sich
gut vegetarisch oder sogar vegan ernähren, und Marcos tut dies auch (vgl. Bazterrica
2017, 56) – sondern die Gier nach dem Geschmack von Fleisch auf den die Menschen
nicht verzichten wollen, die Bequemlichkeit des Verdrängens und nicht zuletzt die
Akzeptanz, dass nicht alle Menschen gleich sind. Bazterrica erzählt in ihrem Text
damit auch eine Geschichte der Dekadenz eines neoliberal-biopolitischen Systems. Die
Wahl nach einem individuellen Lustprinzip, dass ungeachtet jeglicher Normen und
Werte von der Fleischindustrie umgesetzt wird, paart sich im Erzähltext mit staatli-
cher und kommerzieller Gier nach Profit und Macht. Hier unterscheidet sich der
Roman auch deutlich vom Film Soylent Green. Es ist bei Bazterrica nicht mehr die
Gesellschaft der 80er Jahre, sondern die nahe Zukunft einer Gegenwart, in der an-
dere Diskurse veränderte Dispositive der Macht bilden. Entgegen der Lektüre von
Mercier und Saldías Rossel (dies. 2021), die in dem Roman eine „Politisierung des
Hungers als Sicherheitsdispositiv“ (Mercier und Saldos Rossel 2021, 170) sehen,
schlage ich daher eine leicht veränderte Lesart vor; denn der Grund, dass Men-
schen in Bazterricas erzählter Welt andere Menschen essen, ist eben nicht der Hun-
ger und die Armut. Es ist der Geschmack von Fleisch und „eine milliardenschwere
Industrie“ (Bazterrica 2017, 10), die mit tierischen Produkten nichts mehr verdienen
konnte und dennoch weiterhin Fleisch produzieren soll:

En algunos países los inmigrantes empezaron a desaparecer en masa. Inmigrantes, margi-
nales, pobres. Fueron perseguidos y, eventualmente, sacrificados. La legalización se llevó a
cabo cuando los gobiernos fueron presionados por una industria millonaria que estaba pa-
rada. Se adaptaron los frigoríficos y las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar
como reses para abastecer la demanda masiva de carne. (Bazterrica 2017, 10)

Dem individuellen Verlangen nach Fleisch und dem Verlangen der Industrie nach
Profit werden manche Menschenleben untergeordnet. Dabei geht es in der erzäh-
len Welt nicht vorrangig darum, Sicherheit zu garantieren, sondern um die Kon-
tingenz einer Grenze: Menschen essen andere Menschen, weil sie es können und
davon profitieren. Das vollständige Scheitern einer normativen Grundhaltung,
die als Humanismus, in dem alle Menschen gleich seien, mit dem westlichen Uni-
versalismus aufkam (vgl. Messling 2019), wird inszeniert. An dessen Stelle tritt
aber nichts Neues. Auf diese Lücke vermag der Erzähltext poetologisch hinzuwei-
sen. Das massenhafte Verschwinden von marginalisierten Personen wird in der
erzählten Wirklichkeit zunächst skandalisiert, dann aber auf Druck der Wirt-
schaft stillschweigend als Praxis legalisiert, kommerzialisiert und professionali-
siert. Dies geht so weit, dass auch wissenschaftliche Quellen zu willfährigen Gehil-
fen des Regimes werden:

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 85



Universidades prestigiosas afirmaron que era necesaria la proteína animal para vivir, médicos
confirmaron que las proteínas vegetales no tenían todos los aminoácidos esenciales, expertos
aseguraron que se habían reducido las emisiones de gases, pero había aumentado la malnutri-
ción, revistas hablaron sobre el lado oscuro de los vegetales. (Bazterrica 2017, 11)

Den lebenden Gegenbeweis bietet innerdiegetisch Marcos Tejos selbst, der sich in
der erzählten Welt vegetarisch ernährt.

In Bazterricas Erzähltext wird ein zutiefst negatives, von neoliberalen Struk-
turen korrumpiertes und manipulierbares Menschenbild gezeichnet, und eine
Biopolitik, die auch in heutigen Gesellschaften angelegt zu sein scheint, wird auf
die Spitze getrieben: „Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“ (ebd.). Aber Leben
ist eben nicht gleich Leben, und nicht alle Menschen haben überhaupt das Ver-
mögen zu sterben. Die Grenzen eines Humanismus, der seit der Moderne eine
Säkularisierung idealistischer Gedanken darstellt (vgl. Foucault 1966), werden
deutlich aufgezeigt und problematisiert. Folgerichtig erscheint es in der fiktiven
Welt unmöglich, integer und nicht zugleich wahnsinnig zu sein. So lässt sich auch
die Demenzerkrankung von Marcos Vater lesen: „Su padre es una persona ínte-
gra, por eso está demente“ (Bazterrica 2017, 24). Der Vater kann nur verdrängen,
indem er vergisst. Er vergisst sein eignes Menschsein und mit der öffentlichen
Leugnung des Menschseins der Menschen, die zur Schlachtung gezüchtet und auf-
gezogen werden. Marcos hingegen kann nicht vergessen, weshalb er sich am
Ende anpasst. Mit dem langsamen Tod des Vaters wird Marcos Herz immer mehr
zu bröckelndem Stein (vgl. Bazterrica 2017, 101).

Die strengen Regeln in der erzählten Gesellschaft, nach denen zwar Menschen
zum Verzehr gezüchtet und zuhause gehalten werden können, sie aber nicht zur
Arbeit als Sklav:innen eingesetzt werden dürfen, ebenso wie auch das Verbot von
Sex mit den zum Verzehr gezüchteten Menschen (vgl. Bazterrica 2017, 29), stellen
den verzweifelten Versuch da, die normative Grundhaltung, die bereits vollständig
ausgehöhlt ist, dennoch durch Überwachen und Strafen (Foucault 1994) aufrechtzu-
erhalten. Überbevölkerung, Hunger und Armut werden nur als willkommene Be-
gründung der Mächtigen herangezogen, um die Gesellschaft von der Transition zu
überzeugen (vgl. Bazterrica 2017, 39), soweit folge ich der Argumentation von Mer-
cier und Saldías Rossel (dies. 2021). Zugleich möchte ich aber einen anderen Aspekt
hervorheben: Diejenigen, die in der erzählten Welt Menschenfleisch essen, tun dies
keineswegs aus der schieren Not, sonst nicht überleben zu können, sondern aus per-
sönlichen Motiven, wie zuvor gezeigt: Sie wollen auf den Geschmack und das Ver-
gnügen nicht verzichten, koste es, was es wolle. Die systemerhaltenden Begründun-
gen, dass dies auch gegen die Krisen der Welt helfe, nehmen sie nur allzu gerne an,
ohne wirklich daran zu glauben. Legalisiert wird das vor der Transition schon prakti-
zierte Vorgehen, „Immigranten, Obdachlose, Arme“ (Bazterrica 2017, 10) zu schlach-

86 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



ten und zu essen. Diese werden schließlich auch ganz wortwörtlich mundtot ge-
macht, indem ihnen die Stimmbänder durchtrennt werden. Die marginalisierten
Gruppen, die nur noch „nacktes Leben“ (Agamben 2003, 48) sind und all ihrer Rechte
beraubt, verfügen über keinerlei Stimme mehr, weder im physischen noch im über-
tragenen Sinne. Der Roman entfaltet ein sehr spezifisches Wissen über die Fragilität
von Gesellschaftssystemen, die auf vermeintlich universellen Werten aufbauen,
indem gerade die Grenzen dieser Werte inszeniert werden.

Der Roman erzählt somit auch vom Scheitern einer ethischen Position in
einem durch die Macht der Bezeichnungen und Wörter korrumpierten (neolibe-
ralen) System. Hier wird nicht nur eine ethische Position vertreten, sondern zu-
gleich auch deren Fragilität ins Licht gerückt: Nicht nur, wenn es ums Überleben
angesichts einer Bedrohung geht, sondern auch schon, wenn es nur um Ein-
schränkungen geht, wie den Verzicht auf Fleisch, werfen die Menschen in Bazterricas
Welt jegliche ethischen Überlegungen über Bord: Der Mensch ist des Menschen Wolf,
und nicht nur die Staaten neigen zu einer Monopolisierung der Gewalt, sondern
diese Monopolisierung wird durch ein kapitalistisches, neoliberales Wirtschaftssys-
tem noch verstärkt, wofür die radikale Zuspitzung in Bazterricas Text auch zu sensi-
bilisieren vermag. Die Entfremdung der Menschen nicht nur vom anderen (Men-
schen oder Tieren), sondern von der Menschheit als Ganzes wird in Cadáver
exquisito (2017) inszeniert. Die Menschen scheinen nur allzu schnell bereit, jegliche
Ethik über Bord zu werfen, wie der Protagonist resigniert bilanziert (vgl. Bazterrica
2017, 9). Es geht bei der Überschreitung des Kannibalismus Tabus nicht ums Überle-
ben, sondern lediglich um individuellen Nutzen, dem alles untergeordnet wird. Nur
so lässt sich erklären, wie die Menschen im diegetischen Universum in der Lage sind,
andere Menschen zu halten und nach und nach derart zu verstümmeln, dass sie
einen besonders qualvollen Tod sterben:

Sabe que hay gente que cría cabezas domésticas y se las van comiendo mientras están
vivas, por partes. Dicen que la carne es más sabrosa, bien fresca, aseguran. Ya están a la
venta los instructivos que explican cómo, cuándo y dónde cortar para que el producto no
muera antes de tiempo. (Bazterrica 2017, 29)

Dabei erzählen die Rechtfertigungsstrategien der Personen viel über die Grenzen
jeglicher Normen. Die Menschen, die sie als Schlachtvieh zerlegen und Vorsicht
nur deshalb angebracht ist, damit diese nicht vorzeitig sterben, sind nur noch
Produkte. Genau wie die Hauptfigur im folgenden Zitat haben fast alle Figuren im
Text ‚ihre Gründe‘, um das System aufrechtzuerhalten und zu stützen:

Deja la curtiembre y siente alivio. Se pregunta una vez más por qué se expone a eso. Y la
respuesta siempre es la misma. Sabe por qué hace este trabajo. Porque él es el mejor y le

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 87



pagan como tal, porque no sabe hacer otra cosa y porque la salud de su padre lo requiere
así. A veces, uno tiene que cargar con el peso del mundo. (Bazterrica 2017, 14)

Sie alle erscheinen auch als Opfer eines menschenunwürdigen Systems, das von
(korrupten) Politiker:innen und vor allem mächtigen Kapitalist:innen geschaffen
und von der erzählten Gesellschaft aufrechterhalten wird. Dabei wäre es aber zu
einfach zu denken, der Erzähltext impliziere die Unmöglichkeit eines Ausweges:
Gerade durch die Erzählperspektive, die auf die Figur Marcos fokussiert, wird, le-
send, erfahrbar, wo individuelle Spielräume zu Veränderungen des Systems ge-
nutzt werden könnten. Aber, bis auf die eine Ausnahme eines Schlachthofmitarbei-
ters (vgl. Bazterrica 2017, 46–47), nutzen die Figuren diese Spielräume nicht, oder
wenn nur so weit, wie es ihren eigenen Zielen nicht im Wege steht und sie keine
Nachteile für sich persönlich fürchten müssen. Auch die „subversive Aktion“
(Bazterrica 2017, 47) des Mitarbeiters Elenci,51 läuft ins Leere. Es gibt kein ‚Außer-
halb‘ der „Maschine“ (Deleuze und Guattari 1975, 15), wie auch Deleuze und Guattari
hervorheben, die allerdings – anders als der Erzähltext von Bazterrica – immerhin
die Möglichkeit von „Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) aufzeigen. Diese
sind aber selbst in der „Maschine“ angelegt und konstitutiver Bestandteil.52

In der Dystopie schlagen aber all diese Versuche, das System zu ändern und
Fluchtlinien zu nutzen, fehl: Der ‚aktivistische‘ Versuch, die Menschen aus dem
Schlachthof zu befreien, ist ebenso zum Scheitern verurteilt, wie Marcos Tejos
dissidente Haltung, die als ‚innere Migration‘ auftritt. Auch Marcos behandelt
Jazmín nur so lange besser, wie sie ihm als ‚Leihmutter‘ dient. Im Moment, indem
sie das persönliche Glück Marcos und seiner Kleinfamilie im Wege zu stehen
droht, wird sie, wie alle anderen „cabezas“, von Marcos getötet:

 Auch „Elenci“ ist ein sprechender Name, der auf die enzyklopädischen Fähigkeiten dieser
Figur verweist: „era como una enciclopedia. Sabía el significado de palabras complejas y en los
descansos siempre estaba leyendo un libro“ (Bazterrica 2017, 46), heißt es über ihn im Text.
 Die angesprochenen Fluchtlinien, die in der Dystopie nicht sichtbar werden, treten in Spur 2
der ich im nächsten Kapitel folge, zum Vorschein (vgl. insbesondere Kapitel 3.2.2.4 Mason-Dixon
Line als Fluchtlinie). Selbst konstitutiver Bestandteil der „Maschine“ bei Deleuze und Guattari,
können diese dennoch zumindest potenziell Schlupflöcher bilden, die das System von innen he-
raus zu sprengen vermögen, wie ich in Kapitel 3 ausführe. Die Formulierung dieser ‚Maschine‘
bei Deleuze und Guattari erinnert an die Reformulierung durch Agamben als „anthropologische
Maschine“ (Agamben 2003), ist bei Deleuze und Guattari aber anders gedacht. Während bei
Agamben, die Maschine ständig ein Animalisches im Menschlichen abspaltet und dadurch den
Menschen hervorbringt, wodurch der „Ausnahmezustand“ entsteht, ist die Maschine bei Deleuze
und Guattari nur scheinbar einheitlich und in sich konsistent (vgl. dies. 1975, 15). Genau daran
können mögliche Auswege und Eingänge anknüpfen, wie insbesondere der Erzähltext Anima
(2012) nahelegt. Dieser Spur folge ich in Kapitel 3 mit Wajdi Mouawads Roman.

88 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Él se ubica detrás de Jazmín. Ella lo mira con desesperación. Primero la abraza y le besa la
marca de fuego. Intenta calmarla. Después se arrodilla y le dice „tranquila, todo va a estar
bien, tranquila“. [...]

Cuando se calma un poco, se para y le agarra la cabeza sosteniéndola del pelo. Jazmín solo
mueve las manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay sonidos. Él
levanta la maza que trajo de la cocina y le pega en la frente justo en el centro de la marca
de fuego. Jazmín cae aturdida, desmayada. (Bazterrica 2017, 126)

Dieses Ende des Erzähltextes macht die schon angedeuteten Dimensionen der Dysto-
pie sichtbar: Der Humanismus der Figur Marcos ist nur eine leere Hülle, und seine
Versteinerung findet auch symbolisch ein Bild: Der schwarze Stein in seiner Brust
wächst und ersetzt sein Herz. In dem Moment, in dem Marcos begreift, dass er
„seine Familie“ nun wieder hat, wird die Mutter seines Sohnes nur pures Fleisch,
und die Figur Marcos tut alles, um diese Geschichte einer heilen Kleinfamilie mit
seiner Frau Cecilia zu beschützen. Dabei schreckt er auch nicht vor dem Mord zu-
rück. Es gibt kein gegenseitiges Erkennen und Werden im bloßen Fleisch, wie
Deleuze es in den Werken von Francis Bacon sieht (vgl. Deleuze 1995, 21), sondern
nicht einmal noch Erbamen mit dem Lebewesen, das ebenso Mensch wie er selbst
gerade ein Kind zur Welt gebracht hat. Das Kind, das er mit Jazmín gezeugt hat,
nimmt er ihr weg und gibt es seiner Ehefrau: „Él le dice ‚ahora es nuestro‘ y ella lo
mira sin poder responder, emocionada, confundida. Cecilia solo mira al bebé, llora
en silencio. Lo acaricia. Le dice: ‚Qué bebé hermoso, qué chiquito más lindo. ¿Cómo
te vamos a llamar?‘“ (Bazterrica 2017, 125–126). Bazterricas Erzähltext vermag in
doppelter Weise das gesellschaftliche Scheitern vorzuführen. Als Zuspitzung in der
Dystopie wird eine gesellschaftliche Realität vor Augen geführt, in der eben nicht
alle Menschen gleich sind. Dies zeigt sich im literarischen Text nicht nur im Leben,
sondern vor allem in den unterschiedlichen Toden, die die Menschen sterben.
Bazterrica entwirft eine komplexe Gesellschaft, in der die Ambivalenzen der herr-
schenden Normen durch die fiktionale Übertragung von nicht-menschlichen Tieren
auf menschliche Tiere überdeutlich ins Auge springen. Fluchtlinien oder Schlupflöcher,
wie sie Deleuze und Guattari in ihrer Theorie anlegen, gibt es in der erzählten
Wirklichkeit (fast) nicht mehr. Sie erscheinen nur schwach angedeutet als „fisuras“
(Bazterrica 2017, 10; 13) in den sprachlich erschaffenen Plausibilitätsgebäuden der
erzählten Welt. Diese treten allerdings als Disjunktion zwischen Sichtbaren und
Sagbaren für die Leser:innen vor Augen (vgl. Deleuze 1986, 71).

Während nicht-menschliche Spezies in den Schlachtindustrien zahlreicher Indus-
trienationen millionenfach völlig entsubjektiviert und entindividualisiert werden,
vermag die Realisierung, dass es sich in dem Erzähltext um unsere eigene, menschli-
che Spezies handelt, die Leser:innen zumindest in Unruhe zu versetzen, wenn nicht
gar in den im Text aufgerufenen alptraumhaften Horror. Entgegen allen logischen

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica – Cadáver exquisito (2017) 89



Einsichten kann die Tierethik dies zumeist nicht oder zumindest nur teilweise. Es ist
der affektive Zugang, den die Literaturen der Welt haben, der auch in Cadáver
exquisito (2017) trägt. Die poetologische Übertragung von nicht-menschlichen
Tieren auf Menschen, die Bazterrica in ihrem Text vollzieht, vermag es neue
Perspektiven zu vermitteln. Allerdings nicht, indem explizit Möglichkeiten auf-
gezeigt würden. Dies kann der Erzähltext, weil er eben nicht der logischen Argu-
mentation einer konsequenten Ethik verpflichtet ist. Als literarisches Wissen, das
darauf spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein (vgl. Ette 2017, 226), kann der Er-
zähltext von Erfahrungen berichten und diese auch lesbar machen. Als Dystopie
gelesen, verbindet er Politik und Ästhetik und eröffnet die Möglichkeit, Tier-
Mensch-Relationen neu zu denken. Dies schafft der Roman einerseits über die In-
version der Verhältnisse, indem er das, was vor allem in Industrienationen mit
nicht-menschlichen Tieren geschieht, auf menschliche Tiere überträgt. Diese Über-
tragung, die zugleich eine Umkehrung ist, verlangt von den Leser:innen auch jenseits
anthropozentrischer Logiken zu denken (vgl. auch Mercier 2021, 170–171). Anderer-
seits spitzt der Roman erkennbare Tendenzen einer Konzeption von Gemeinschaft
zu, die in der Gegenwart zunehmend in die Krise geraten ist. Erschreckend ist es ver-
mutlich für die meisten Leser:innen, wie nah die fiktive Welt der realen Welt ist. Es
ist keine weit entfernte Zukunft, die die Autorin inszeniert, sondern der Roman ist
eine Zuspitzung der bereits bestehenden Verhältnisse, wenn auch eine besonders ra-
dikale. Bazterricas dystopischer Text macht die bereits vorhandenen, aber noch lei-
sen Anklänge nur lauter und kann als eine fiktive Genealogie der Macht und des
herrschenden Systems gelesen werden. Zugleich entwickelt der Erzähltext auch ein
Gespür für die Kontingenz der bestehenden Ordnung. Die von der Autorin entwor-
fene Welt ist eine von vielen Zukunftsszenarien, die sich nicht so leicht als fantastisch
und daher unmöglich einordnen lässt.

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik

Literatur vermag es, Fragen nach der Legitimation unseres Verhaltens zu thema-
tisieren, ohne selbst moralisierend zu sein. Darin liegt ein gewichtiger Unter-
schied zu einer philosophisch ausformulierten Ethik, die auf Moral abzielt und
Dinge auf den Begriff bringen muss.

Meine Arbeit beginnt mit einem Blick hinter die Fassade des ästhetischen Re-
gimes der post-globalen Phase der zweiten Dekade des 21. Jahrhunderts, die vom
Ende des Universalismus geprägt ist. Die literarische Spur, der ich gefolgt bin, er-
möglicht eine weit gefächerte und profunde Krisendiagnose. Sie vermag auf drän-
gende Fragen zu antworten: Wie und nach welchen Kriterien werden in westli-
chen Denktraditionen Tier-Mensch-Verhältnisse im 21. Jahrhundert konstruiert?

90 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



Warum wird in westlichen Kulturen weitgehend das Leid sogenannter Nutztiere
akzeptiert und wie werden Hierarchien legitimiert, die einzig auf anthropologi-
sche Differenz aufbauen?

Singer hat bereits in den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts eine utili-
taristische Tierethik formuliert, in deren Zentrum er eine Kritik am Speziesismus
stellt. Analog zu Rassismus und Sexismus meint Speziesismus nach Singer, die Dis-
kriminierung von Entitäten aufgrund des moralisch arbiträren Kriteriums der Zu-
gehörigkeit zu einer bestimmten Spezies (vgl. Singer [1975] 2009, 6). Daran knüpft
auch der literarische Text von Bazterrica durch die fiktive Übertragung der Prakti-
ken der Fleischindustrie von nicht-menschlichen auf menschliche Tiere an, weitet
den Blick aber gleichzeitig aus. Die anthropozentrische Auffassung westlicher Kul-
turen, die den Menschen als Krone der Schöpfung begreift, wird implizit in Cadáver
exquisito (2017) als Speziesismus entlarvt und zugleich auf eine andere Ebene geho-
ben, indem Bazterrica mit ihrer Dystopie eine daraus hervorgehende Tierethik in
den größeren Zusammenhang einer allgemeinen Gesellschaftskritik einbettet. Der
Erzähltext vermag daran zu erinnern, dass an der Grenze zwischen Mensch und
Tier immer auch die Definition des Menschen selbst hängt. Der tierethische Diskurs
wird in eine größere Debatte eingebettet, indem auch darauf verwiesen wird, dass
die Tier-Mensch-Grenze alles andere als harmlos ist. Ein ethisches Regime, wie es
zum Beispiel Singers utilitaristische Formulierung einer Ethik vorschlägt, läuft in
der erzählten Welt vollständig ins Leere. Der Roman legt eine Spur, die verdeut-
licht, dass sich gerade auch die biologische Dimension der Krise der Moderne an
Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart kondensiert.

Diese erste Spur führt daher eben nicht nur die verkürzte Perspektive einer
Tierethik vor Augen, die auf Similarität aufbaut, sondern vermag es, das gesamte
ethisch-normative System, wie es der westliche Kapitalismus neoliberaler Prägung
in der Moderne globalisiert hat, zu kritisieren. Denn alle Gemeinsamkeiten in der
erzählten Welt zwischen den Menschen, die geschlachtet werden, und den Men-
schen, die davon profitieren, bewahren erstere nicht davor, wie Tiere behandelt zu
werden. Alle Ähnlichkeit läuft in der Fiktion ins Leere, denn auch ein Denken in
Similaritäten leistet hierarchischen Abstufungen der Verpflichtung Vorschub, ganz
getreu dem Motto „alle Tiere sind gleich, manche Tiere sind gleicher“ (Orwell 1948).
Darauf weist auch der Ethiker Wild im Anschluss an Derrida hin: „Im Konfliktfall
würden diejenigen Relationen obsiegen, welche wir mit Nahestehenden und Glei-
chen unterhalten“ (Wild 2014, 12). Aber deshalb doch wieder ganz auf eine katego-
riale Differenz setzen? Der Erzähltext liefert auf den ersten Blick Gründe, die dafür-
sprechen an einer Tier-Mensch-Grenze festzuhalten. Denn die Gleichheit der
Menschen als Menschen bewahrt die einen nicht davor, von den anderen Men-
schen geschlachtet und gegessen zu werden. Aber auch eine binär-hierarchische
‚Differenzethik‘, die auf Unterschiedlichkeiten beruht und den Dualismus zwischen

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 91



Tier und Mensch einer logozentrischen Weltauffassung wiederholt, führt nicht aus
dem erzählten und realen Dilemma. Bazterrica schreibt von dieser Ausweglosig-
keit, indem sie die Politik und die Perversion eines Gesellschafts-, Wirtschafts- und
Machtsystems, von der eben auch Tier-Mensch-Relationen durchdrungen sind, in-
szeniert. Wollen wir wirklich eine andere Ethik, so legt der literarische Text impli-
zit nahe, müssen wir viel umgreifender als bei einer reinen Tierethik und vor
allem als bei darauf aufbauenden Tierrechten ansetzen. Eine Tierethik individuali-
siert die Entscheidungen zunächst nur oder verschiebt die Grenzen des Ein- und
Ausschlusses aus der Gemeinschaft des Lebendigen, ohne ein Wissen über die grö-
ßeren Zusammenhänge zu entfalten. Der Erzähltext verweist damit auch auf die
Limitationen einer solchen Ethik, die zumeist an der Relation, an der Art und
Weise, wie wir Menschen die Beziehung zu nicht-menschlichen Lebewesen denken
und erzählen, nichts ändert, sondern einen anthropozentrischen Rechtsdiskurs auf
nicht-menschliche Spezies ausdehnt. Die immer noch binär-hierarchische Opposi-
tion wird durch Zuweisung bestimmter Fähigkeiten und einer Ausweitung des
Rechtsdiskurses auf Grundlage dieser Fähigkeiten zwar verschoben, aber nicht un-
bedingt entscheidend in Frage gestellt. Dies vermag zwar individuelles Leid einzel-
ner menschlicher oder nicht-menschlicher Entitäten zu vermeiden oder abzumil-
dern, es löst aber das gestellte Problem nicht. Dennoch erscheint eine nähere
Auseinandersetzung mit ethischen Fragen, wie auch Bazterrica sie literarisch vor-
nimmt, ein Schritt in die richtige Richtung zu sein, weil sie hierarchische Tier-
Mensch-Verhältnisse hinterfragt und einen Diskurs darüber ermöglicht.

Es ist ganz und gar nicht zufällig, dass die argentinische Autorin mit ihrer Dys-
topie gerade die Schlachtindustrie in den Fokus rückt, denn insbesondere in die-
sem Industriezweig sind, wie auch in der außertextuellen Wirklichkeit, die Leben
von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren paradigmatisch miteinander ver-
woben. So werden in dieser ersten Spur neben dem Speziesismus auch Rassismus,
Sexismus und Klassismus adressiert. Damit ist der Dualismus von Tier und Mensch
im Erzähltext keine isolierte Ideologie, sondern wird mit anderen, ebenfalls auf
antagonistischen Prinzipien beruhenden, Ausschluss- (und Einschluss-) Mechanis-
men verzahnt. Der Erzähltext macht hier eine Metaebene lesbar, die ein reiner tier-
ethischer Diskurs nicht sichtbar machen kann. Den größeren Zusammenhang einer
biopolitischen Machkonzeption, die nicht nur das Leben von nicht-menschlichen
Tieren, sondern auch in der Realität das Leben von Menschen betrifft, kann der
literarische Text erfahrbar machen. Eine Ethik, die auf Grundlage einer binär-
hierarchischen Opposition, die das Leben ebenso wie den Tod betrifft, führt ins
Leere, wie der Erzähltext vorführt. Ein Similaritätsdiskurs vermag aber ebenso
wenig davor zu schützen, dass Differenzen hierarchisch ausgedeutet und normativ
wirksam werden. Gerade über den distanzierenden Blick der Dystopie werden Ein-
und Ausschlussmechanismen sichtbar, die dem Logozentrismus eingeschrieben

92 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



sind und als literarisches Wissen zugänglich. Was als menschliches und was als
tierliches Leben gilt, das getötet werden kann, wird so als eine letztlich veränderli-
che Definition bestimmt. Dies vermag zu zeigen, wie hauchdünn diese Grenzen
sind, auf denen aber zugleich die ‚Säulen der Ideale‘ stehen, nach denen wir immer
noch zu leben versuchen. Sie sind eng verbunden mit den Fragen nach dem Sicht-
baren und dem Sagbaren. Denn es ist gerade die Dystopie, die den Gegenstand als
Literatur distanzieren kann und damit die Disjunktion, wie sie Deleuze zu Foucault
herausarbeitet (vgl. Deleuze [1986] 2004, 76), wahrnehmbar und hörbar macht. Das,
was in Realität hinter der Fassade der Schlachthöfe zumeist unsichtbar bleibt, wird
sichtbar. Der Dissens, der für Rancière der Kern des Politischen ist (vgl. Rancière
2009a, 265), wird als Disjunktion vernehmbar. Diese Erkenntnis, die wir aus der
ersten Spur ableiten können, geht aber auch mit einer Verantwortung einher,
einer Verantwortung für das Nachdenken über die binär-hierarchische Konzeption
von Grenzen zwischen Menschen und Tieren, die auch eine ethische Dimension be-
inhaltet (vgl. Derrida 2006 und Haraway 2008). Anstatt die Differenz zu verhandeln,
so könnte man aus dem Zusammenspiel der literarischen Spur und den theoreti-
schen Texten lesen, sollten wir uns der Relation zuwenden. Cadáver exquisito
(2017) entfaltet keine hoffnungsvolle Vision, sondern einen dystopischen Ausblick
auf die Ausweglosigkeit eines Denksystems, auf das sich gerade auch westlich ge-
prägte Demokratien lange gestützt und verlassen haben. Der Universalismus der
Moderne funktioniert auch von innen heraus nicht und scheint eben keinesfalls
nur von einer Position des Außen kritisierbar. Er hat längst feine Risse, die unter
dem Mikroskop der dystopischen Zuspitzung Bazterricas erkennbar werden. Von
der systeminhärenten Gewalt sind alle Lebewesen betroffen. Die Gründe dafür sie-
delt der Text deutlich in einem Wirtschafts- und Herrschaftssystem an, das auf
asymmetrischen Ausbeutungssystemen beruht und als Biomacht nicht-Menschen
und menschliche Tiere erfasst.

Die feinen sprachlichen Risse in der gefolgten Spur des Erzähltextes deuten
zugleich mögliche „Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) an. Der literarische
Text von Bazterrica formuliert aber keine neue Ethik, denn „Literatur bringt“, an-
ders als die Philosophie, „nicht etwas auf den Begriff; im Gegenteil, sie fächert das
Problem erzählend so auf, dass es erfahrbar wird. So kann sie aber die Probleme
sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakterisieren, die mit dem
Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer neuen Univer-
salität einhergehen“ (Messling 2019, 28). Bazterricas Text Cadáver exquisito (2017) ist
in diesem Sinn Krisendiagnose und zeigt das Versagen einer ethischen Position auf,
wie sie auch ein westlicher Universalismus gesetzt und als Humanismus globalisiert
hat. An dessen Stelle ist aber noch nichts Neues getreten, und auch der literarische
Text macht dazu keinen Vorschlag. Er entfaltet aber ein Wissen über größere Zu-
sammenhänge, in die sich auch Tier-Mensch-Verhältnisse einbetten, und die damit

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 93



verbundene strukturelle Gewalt wird erkenntlich. Die Dringlichkeit einer Verände-
rung wird in der Dystopie lesbar; der literarische Text macht, wenn man so will,
die Probleme der Gegenwart virulent. Diese erste Spur verdeutlicht damit auch die
Grenzen einer Ethik, die nicht nur in einem unidirektionalen Logozentrismus ver-
haftet bleibt, sondern vor allem auch mit den damit verbundenen sprachlichen Zu-
schreibungen. Die Diskurse und mit ihnen einige Dispositive unserer Gegenwart,
werden wahrnehmbar und erfahrbar. Der literarisch vertretende Kulturpessimis-
mus verdeutlicht umso mehr, dass es keine einfachen Auswege zu geben scheint.
Die Dichotomien Geist und Körper, Tier und Mensch, Natur und Kultur, Mann und
Frau, auf denen ein ganzes Denk- und Handlungssystem seit der Moderne aufbaut,
sind aber längst ideologisch ausgehöhlt (vgl. Haraway 1991). Was kann also an
deren Stelle treten? Dazu schweigt der Text weitgehend. Er formuliert keine Vision
einer friedlichen Zukunft, sondern zeigt vielmehr auf, wohin eine logozentrische
Konzeption führen kann. Er bietet aber erste Anhaltspunkte, an denen angesetzt
werden kann. Die „feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in der Sprache des Herr
Urami, die nicht nur auf den Verfall der Sprache und mit ihr des repräsentativen
Systems hindeuten, sondern, wie oben ausgeführt, auch mögliche Schlupflöcher
sein können, sind einer dieser Fluchtpunkte.

Die ethische und eine damit verbundene politische Dimension der gefolgten
Spur ist also nicht direkt im Inhalt des Textes zu finden. Dennoch wirkt er als eine
Politik der Literatur (Rancière 2011) politisch. Aus dem poetologisch-distanzierten
und distanzierenden Wissen können Erkenntnisse über die Beschaffenheit der
Wirklichkeit abgeleitet werden. Der literarische Text betreibt hier, mit Rancière, als
Literatur Politik, nämlich, indem er, jenseits einer mimetischen Abbildung, in die
Aufteilung des Sinnlichen (Rancière 2008a) der Realität eingreift. Er erlaubt einen
Einblick hinter die Fassade der Schlachthöfe eines ästhetischen Regimes, das die
Tode von Tieren unsichtbar werden lässt und sie sogar dem Vermögen zu sterben
beraubt. Die eigentlich Sprachlosen, die gänzlich ohne Stimme bleiben, werden auf
die Bühne des Sichtbaren gehoben (vgl. ebd.) und die biopolitische Verfasstheit der
Gegenwart wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen. Hinter der Fas-
sade des Schlachthofes gibt es keine Ethik, die noch einer (vertretbaren) Logik ver-
pflichtet wäre, es herrscht völlige moralische Leere. Diese ‚inhärente‘ Politik kann
der Erzähltext nur als literarische Fiktion, als Dystopie entfalten. Er schafft so ein
Bewusstsein für die Beschaffenheit der außerdiegetischen Wirklichkeit. Einen kon-
kreten Lösungsvorschlag zu vermitteln, widerspräche der Logik des Erzähltextes,
der eben nicht auf den Punkt bringt, sondern Bezüge herzustellen vermag. Hinter
der schönen Fassade des Schlachthofes, die nur noch durch Worte und radikali-
sierte Biomacht aufrechterhalten wird, gibt es keine Ideale, keine ethischen Normen
und Werte mehr. Die Problemstellung tritt mit Bazterricas Cadáver exquisito (2017)
klar vor Augen: Um dem völligen Bankrott einer ethischen Position zu entgehen, die

94 2 Hinter der Fassade der Schlachthöfe. Ethik und Erzählen



dem westlichen Logozentrismus verbunden ist, müssen wir die Tier-Mensch-Grenze
anders denken lernen. Was das heißt? Eine erste, vorsichtige Antwort ist: Es heißt,
sie problematisieren, ihre sprachliche Verfasstheit und ihre logozentrische und
binär-hierarchische Grundkonzeption radikal in Frage stellen, nicht nur um der
nicht-menschlichen Tiere willen, sondern auch um des Menschen willen. Es heißt,
vielleicht die Schlupflöcher zu nutzen, die die „feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in
der Sprache selbst bieten. Durch diese Löcher vermag allerdings nur etwas sehr
Kleines vorzudringen, um das System aus der Sprache heraus von innen zu spren-
gen. Ein solches ‚Minores‘ (vgl. Deleuze und Guattari 1975 und 1980), das die Majori-
tät des herrschenden Diskurses zu verlassen vermag, kann potenziell als ein literari-
sches und konzeptuelles „Tier-Werden“ (ebd.) auftreten. Dies wird die nächste Spur
sein, der ich folge.

2.3 Schwelle. Ethik und Ästhetik 95




