2 Hinter der Fassade der Schlachthofe. Ethik
und Erzahlen

Recuerda las fotos del matadero de Salamone que le mostré su madre. El edificio esta de-
struido, pero la fachada sigue intacta, con la palabra matadero como un golpe mudo.
Enorme, sola, la palabra se resisti6 a desaparecer. (Bazterrica 2017, 34)

Die Schlachthofe der Welt sind Orte, an denen sich Tier-Mensch-Relationen der
Gegenwart besonders deutlich polarisieren und sich Ambivalenzen im Umgang
mit nicht-menschlichen Tieren zeigen. Es sind Orte, an denen nicht-menschliche
Tiere — heute zumeist im industriellen Maf$stab — massenhaft getdtet werden und
zugleich Aktivistinnen versuchen, fiir tierliches Leid zu sensibilisieren. Zugleich ist
die globale Schlachtindustrie ein Wirtschaftszweig, an dem zahlreiche, fast
immer prekare Arbeitsverhéltnisse und mit ihnen menschliche Existenzen hén-
gen. Tierliches Leben, das straffrei getétet werden kann, wird von menschlichem
Leben geschieden. In den Schlachthdfen wird sichtbar, dass Fleischkonsum, wie
héufig abstrahierend hezeichnet, das Essen von Tieren bedeutet und — in den
allermeisten Fillen — deren vorherigen Tod." Tiere essen? wie Jonathan Safran
Foer provokant im Titel seines 2009 erschienen Buches fragt, ist damit die am
weitesten eingreifende Frage in Tier-Mensch-Beziehungen, ist sie doch immer
eine Frage auf Leben und Tod. Spatestens beim Verzehr stirbt das andere Tier,
das Essen von Fleisch bedeutet den Tod von Tieren. In diesem Kapitel mochte ich
daher zunédchst einer Spur hinter die Fassaden der Schlachthéfe der Welt folgen.
Literarische Texte, die sich mit Schlachthéfen befassen, haben eine lange Tradi-
tion. Historisch standen in der ,Schlachthofliteratur vor allem seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts soziopolitische Fragen im Vordergrund.”® Der Schlachthof als literarisches
Motiv nimmt zundchst hauptsachlich den Menschen und gerade an der Jahrhun-
dertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert die soziale Frage in der Industrialisierung
in den Fokus. Zugleich wird tierliches Leid aber nicht ausgeblendet, sondern auch
die Literatur der Moderne vermag ,die Evidenz des Leidens der Tiere erfahrbar

19 Einige Tiere werden auch lebendig verzehrt, wie z. B. Austern, Maden in der italienischen Ka-
sespezialitdt Casu Marzu oder Oktopusse in der koreanischen Kiiche. Diese Tiere sterben meist
aber kurz vor oder eben beim Verzehr. Zum Kése, in dem Wiirmer leben, die den Geschmack
pragen, hat Ginzburg (1990) einen ebenso einflussreichen wie aufschlussreichen Aufsatz ge-
schrieben, indem es allerdings weniger um die Wiirmer als um die Kultur geht. Weiterfiihrend
zu Ginzburg im Hinblick auf die Fragestellung einer ,Minor Universality“ vgl. Messling und
Tinius 2023.

20 Einen guten Uberblick iiber literarische Texte, die sich mit dem Schlachten befassen, bieten:
Linnemann 2006; Potts 2016; McCorry und Miller 2009.

@ Open Access. ©2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111444550-003


https://doi.org/10.1515/9783111444550-003

32 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

zu machen“ (Linnemann 2006, 13). Man denke hier beispielsweise an Esteban
Echeverrias Erzahlung El Matadero (1871), Emile Zolas Le Ventre de Paris (1873),
Upton Sinclairs sozialkritische ,Stockyard-Fiction® The Jungle (1906) bis hin zu
Berthold Brechts epischem Theaterstiick Die heilige Johanna der Schlachthdfe (1931).
Aus einer raumtheoretischen Analyse lasst sich am Schlachthaus-Motiv zudem die
Verlagerung des Schlachtens und damit auch der im 19. Jahrhundert entstandenen
und immer weiter ausgebauten Schlachtindustrie von der GroRstadt (bei Emile Zola
Paris, bei Upton Sinclair Chicago) an die Peripherie beobachten: Arbeiter:innen
und Tiere werden marginalisiert und von den Zentren an die Rdnder gedrangt
(vgl. Lindemann 2006), wie auch der Erzéhltext der Argentinierin Agustin Bazterrica
Caddver exquisito (2017) zeigt, dessen Spur ich in diesem Kapitel folgen werde.

In der Forschung noch wenig beachtete Erzdhltexte der Gegenwart nehmen
den Schlachthof als Motiv auf, gehen aber zugleich iiber dessen symbolische Be-
deutung hinaus. Es gibt zahlreiche Verdffentlichungen der letzten Jahre, die sich
im weiteren Sinne um tierethische Fragen drehen. Subtiler als in Foers Text
scheint beispielsweise die Verbindung in Jean-Baptiste Del Amos Régne Animal
(2016) oder in Comme une béte (2012) von Joy Sorman. Hier stehen Nutztiere und
ihre Verquickung mit allen Lebensbereichen im Vordergrund. Wéhrend z. B. Del
Amos Werk Régne Animal (2016) die Geschichte dieser Bewegung als Familienge-
schichte von Schweineziichter:innen vom ausgehenden 19. Jahrhundert bis in die
Massenproduktion der 80er Jahre des 20. Jahrhunderts erzahlt, nimmt Joy Sorman
mit ihrem satirischen Erzdhltext iiber den jungen Pim die Ausbildung zum
Metzger und die Situation der Schlachthéfe und des Tétens von Tieren heute in
den Blick. Beide Erzédhltexte sind keine ,aktivistischen Biicher’ die, wie beispiels-
weise Foers Buch Eating Animals (2009), aufriitteln wollen und direkte Argumente
fir einen veganen Lebensstil liefern. Sie erscheinen dennoch als produktive Bei-
trage fir eine Tiertheorie, die im Gegensatz zur Tierphilosophie auch fiktive
Tiere und damit vielfaltige Logiken zu integrieren vermag, denn sie zeigen histo-
rische Dimensionen und gegenwartige Tendenzen auf. Vor allem neuere Verof-
fentlichungen der letzten Jahre, wie die oben genannten Beispiele, sind noch
wenig rezipiert, auch wenn sie, wie Caddver exquisito (2017), von Kritiker:innen
wahrgenommen und pramiert wurden.” Tierethische Fragen werden verstarkt
seit der Jahrtausendwende mit Fragen nach den sozialen Zustdnden im Kapita-
lismus neoliberaler Auspriagung verkniipft und treten deutlicher in den Vorder-
grund. Sie werden in grofiere biopolitische Diskurse, die fiir die Gegenwart be-
stimmend sind, eingebettet und problematisieren diese. Die Krise einer Phase, die

21 Der Roman der Argentinierin Bazterrica gewann den hoch angesehenen Premio Clarin
Novela.



2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen = 33

als Kapitalozan (Haraway 2016b, 47) bezeichnet werden kann und seit dem Ende
des Universalismus von der sogenannten Postmoderne nur unzureichend adres-
siert wurde, hinterlésst eine Liicke (vgl. Hofmann und Messling 2021, 3). Sie tritt in
Erzahltexten haufig — auch als Grenze einer tierethischen Position — deutlich zu
Tage. Dabei verschiebt sich der literarische Blick vor allem seit Beginn des 21. Jahr-
hunderts leicht, wobei der Gestus dhnlich wie im 19. Jahrhundert eine umfassende
Kritik an der Gesellschaft und ihren Normen bleibt. Der Schlachthof als Motiv ist
auch in den letzten Jahrzehnten nicht nur Resonanzraum tierethischer Reflexio-
nen, sondern ist als fiktiver und realer Ort von Anfang an in die gréfiere Fragestel-
lung eines Zusammenlebens, auch von Tieren und Menschen in der Welt, eingebet-
tet. All diese Veroffentlichungen sind keine ,leichte Kost‘, verhandeln sie doch
Fragen auf Leben und Tod, die zugleich driangende Fragen der zweiten Dekade des
21. Jahrhunderts sind.

Der massive Aushau industrieller Tierzucht und Schlachtbetriebe im 20. Jahr-
hundert fithrt — spatestens seit Peter Singers Veréffentlichung von Animal Liberation
(1975) — zu einer umfassenden Infragestellung des Umgangs mit nicht-menschlichen
Tieren. Animal Liberation bertcksichtigt die spannungsreiche Beziehung des Men-
schen zu anderen Tieren erstmals systematisch in der Ausformulierung einer prak-
tischen Ethik und ldutet schon frith Anderungen im Verhéltnis zu anderen Tieren
ein. Das Grundlagenwerk des US-amerikanischen Philosophen gilt als Geburts-
stunde der modernen Tierethik (vgl. Grimm und Wild 2016, 11). Gleichzeitig mit dem
Ausbau industrieller Massentierhaltung und intensivierter Nutzung von Tieren in
der Landwirtschaft, entwickelt sich in den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts eine
eigene Tierethik, die das Verhaltnis zu nicht-menschlichen Tieren substanziell hin-
terfragt. Diese Ethik kann aber, wie Herwig Grimm und Markus Wild betonen,
nicht im engen Sinne als eine Bereichsethik, wie etwa die Wirtschaftsethik oder die
Medizinethik angesehen werden, denn Tiere spielen in fast allen Lebensbereichen
eine Rolle (vgl. Grimm und Wild 2016, 16). Wie schon gesehen, besteht zwischen
Menschen und anderen Spezies eine enge und meist ambivalente Beziehung, die
tief in die Definition von Leben, und damit einhergehend auch von menschlichem
Leben, hineingreift. Tiere sind nicht nur Nahrungsquelle, sie werden auch in Labo-
ren fiir Versuche gehalten, sie sind Haus- und Assistenztiere. Sie spielen fiir die Me-
dizin, die Unterhaltung, ebenso wie fiir fast alle Wirtschaftsteile eine wichtige
Rolle. Nicht-menschliche Spezies begleiten uns und gehen uns an — ,’animal nous
regarde“, wie Derrida schreibt (Derrida 2006, 50) und damit auch auf eine Ethik
abzielt, ohne allerdings explizit eine Tierethik zu formulieren. Wahrend Derrida
die Tierfrage in einen grofieren philosophischen Zusammenhang stellt und in sei-
nen posthum verdffentlichen Werken L’animal que donc je suis (2006) und La béte
et le souverain I (2008) und II (2010) die Grundfesten des westlichen Denkens an
dem, was wir das ,,Tier nennen, dekonstruiert, zielt Singer vor allem auf die Aus-



34 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

formulierung einer universalistischen Ethik, die nicht-menschliche Spezies bertick-
sichtigt. Es geht ihm — im Anschluss an den Begriinder des Utilitarismus Jeremy
Bentham — darum, die Summe des Leidens in der Welt zu verringern und groffitmogli-
ches Gliick fiir moglichst Viele herzustellen. Ob andere Spezies in unserem prakti-
schen Handeln berticksichtig werden miissen oder nicht, héngt schon fiir Bentham an
der Frage der Leidensfdhigkeit. Singer formuliert im Anschluss an dessen be-
rihmte Frage Can they suffer? (Bentham 1789) eine Ethik, nach der gleiches Leid
auch gleich berticksichtigt werden muss. Analog zu Rassismus und Sexismus meint
LSpeziesismus“ nach Singer die Diskriminierung von Entitdten aufgrund des mora-
lisch arbitrdren Kriteriums der Spezieszugehorigkeit (vgl. Singer 1975, 6). Damit ist es
fir den Ethiker unzuléssig, Tiere nur auf Grundlage dessen, dass sie keine Menschen
sind, aus der Gemeinschaft der Ethik auszuschliefsen. Der von ihm gepréagte Begriff
des Speziesismus ist verstarkt seit den 2000ern in aller Munde und illustriert den
starken Einfluss von Singers Denken. Sein Praferenz-Utilitarismus stof3t aber bereits
unmittelbar nach der Veréffentlichung auch auf Kritik, nicht nur allgemein seitens
Gegner:innen einer eigenen Tierethik, sondern auch die Tierethik selbst entwickelt
sich seitdem rasant weiter.”* Tom Regan antwortet direkt auf Singers Ansatz, indem
er den ,inhdrenten Wert“ (Regan 1985, 35) eines jeden Individuums, auch von nicht-
menschlichen, betont und daraus moralische Rechte ableitet. Ein solcher Tierrechte-
ansatz zielt nicht mehr auf Gleichbehandlung auf Grundlage des Kriteriums des
Leidens, sondern auf einen inhdrenten Wert, einen Eigenwert, der auch nicht-
menschlichen Tieren zukommt. Es geht Regan nicht um ein Abwégen von Interes-
sen, sondern um eine egalitaristische Position, die im Abolitionismus mundet. Die-
ser zielt auf Grundlage der Annahme eines intrinsischen Wertes von tierlichem
Leben auf die rechtliche Abschaffung jeglicher Nutzung von Tieren, sei es in der
Landwirtschaft, in der Nahrungsmittelproduktion, bei der Jagd, in Laboren, im
Sport oder zur Unterhaltung (vgl. Regan 1985, 13). Ein solcher Tierrechteansatz
wurde in den vergangenen Jahrzehnten stetig weiterentwickelt. Die Schriftstellerin
Sue Donaldson und der kanadische Philosoph Will Kymlicka fordern in ihrem 2011
veroffentlichten Buch Zoopolis eine dezidiert politische Theorie der Tierrechte.
Nicht-menschlichen Tieren sollen demnach auch positive Rechte im Sinne von
Biurgerrechten zugestanden werden (vgl. Donaldson und Kymlicka 2011). Sie entwi-
ckeln einen Vorschlag, wie wir mit Tieren umgehen und leben kénnten, und stellen
damit erstmals systematisch in Rechnung, dass wir in inter-Spezies Gesellschaften
leben und Tiere und Menschen sich nicht ,einfach in Ruhe lassen‘ konnen. Dafiir
sind die Verflechtungen und Verbindungen zu tiefgreifend. Neuere Publikationen

22 Fiir einen Uberblick tiber die wichtigsten Positionen der modernen Tierethik vgl. Herwig
Grimm und Markus Wild (2016).



2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen = 35

erweitern den Rechteansatz haufig, indem sie alle nicht-menschlichen Entitdten
mit in die Rechtsgemeinschaft mit aufnehmen und universelle Rechte beispielsweise
auch fiir die Natur fordern (vgl. bspw. Toledo 2022).

Einerseits kann also spatestens seit den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts
eine wachsende Sensibilitdt fir nicht-menschliche Entitdten und inshesondere
andere Tiere beobachtet werden, andererseits kommt es zu einer massiven ,In-
tensivierung und Automatisierung der Tiernutzung seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts“ (Grimm und Wild 2016: 11) ebenso wie zu einer wachsenden Ausbeutung
der Natur. Vor allem industrielle Tierhaltung, Tierversuche und Massenproduk-
tion tierischer Produkte treffen in Gesellschaften des globalen Nordens auf Tier-
schutz- und Tierrechtshewegungen. Ein umfassender Rechtediskurs fir nicht-
menschliche Entititen wurde dagegen zundchst von indigenen Gemeinschaften
des globalen Stidens angestofsen. So hat Ecuador als erster Staat die Natur als
Rechtssubjekt verankert und erhebt die ,Natur oder Pacha Mama“,> wie die indi-
gene Bezeichnung lautet, auf Verfassungsebene. In der Beschéftigung mit Tier-
Mensch-Verhéltnissen der Gegenwart kann man den ethischen Implikationen
eines verdnderten Verhéltnisses zur sogenannten ,Natur‘ kaum ausweichen.

Welche Tiere gegessen und welche gestreichelt werden — um den populédren
Buchtitel von Hal Herzog aufzunehmen® — ist aber nicht nur eine Frage, die die
Ethik beschéftigt. Sie dient seit Jahrhunderten ebenso der Versicherung von Zuge-
horigkeiten wie der Produktion von Ausschlissen.

Die identitatsversichernde Funktion kann sowohl innerhalb der Spezies
Mensch, bis hin zu rassistischen Zuschreibungen aufgrund von Nahrungstabus
oder -gewohnheiten, als auch iiber die Speziesgrenzen hinweg beobachtet wer-
den. Wo die Grenze zwischen mir und ,dem Anderen‘ verlduft wird auch anhand
dessen gezogen, was gegessen werden darf und was nicht (vgl. Harris 1985; Castro
1998; Levi-Strauss 2013). Tiere essen? ist also nicht nur eine Frage, die vor dem

23 In Art. 71 der Verfassung von Ecuador heif3t es: ,Art. 71.— La naturaleza o Pacha Mama, donde
se reproduce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia y el
mantenimiento y regeneracion de sus ciclos vitales, estructura, funciones y procesos evolu-
tivos. Toda persona, comunidad, pueblo o nacionalidad podrd exigir a la autoridad publica el
cumplimiento de los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar estos derechos se ob-
servaran los principios establecidos en la Constitucién, en lo que proceda. El Estado incentivara
a las personas naturales y juridicas, y a los colectivos, para que protejan la naturaleza, y promo-
verd el respeto a todos los elementos que forman un ecosistema.“ Der vollstdndige Verfassungs-
text ist verfiighar unter: https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/
constitucion_de_bolsillo.pdf.

24 Der vollstandige Buchtitel des Psychologen Hal Herzog (2011) lautet: Wir streicheln und wir
essen sie: unser paradoxes Verhdltnis zu Tieren.


https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf
https://www.asambleanacional.gob.ec/sites/default/files/documents/old/constitucion_de_bolsillo.pdf

36 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Hintergrund einer als universell auftretenden Tierethik im globalen Norden ge-
fithrt wird, sondern durchaus auch der Diskussion in den Kulturwissenschaften
wert. Denn die umgekehrte Frage danach, warum bestimmte Spezies nicht geges-
sen werden diirfen, deutet eindriicklich darauf hin, dass die Frage nach dem
Toten von anderen Tieren keineswegs durch universell giiltige Normen tiber alle
Kulturen hinweg gleich beantwortet werden kann (vgl. Levi-Strauss 2013). Im Ge-
genzug spielen auch Fragen der Anerkennung und der Sensibilitit gegentiber kul-
turellen Verboten und Geboten eine Rolle. Ein westlicher Universalismus, der seit
Jeremy Benthams Einlassung Can they suffer? (ders. 1789) zumeist die Leidensfa-
higkeit der unterschiedlichen Spezies zum Distinktionsmerkmal erhebt und
damit letztlich tiber Leben und Tod nicht-menschlicher Tiere entscheidet, wird
zunehmend in Frage gestellt. Grimm und Wild leiten ihr Buch Tierethik zur
Einfiihrung (Grimm und Wild 2016) mit dem Pacu-Jawi-Rennen auf Sumatra ein,
bei dem zwei Ochsen einen Jockey durch ein Reisfeld ziehen (vgl. ebd., 9-10). Sie
machen mit dem Beispiel des Pacu Jawi deutlich, dass es dhnliche Praktiken auf
anderen Kontinenten, ebenso wie in Europa gibt. Am prominentesten sticht sicher-
lich der Stierkampf in Spanien ins Auge, dessen Legitimitat im In- und Ausland
umstritten ist. Was aber dartiber hinaus ersichtlich wird, ist, dass wir in unserer
globalisierten Welt mit ihren verflochtenen Méarkten und Abhéngigkeitssystemen
dazu aufgefordert sind, uns grundsatzlichere Gedanken zu unserem Umgang mit
nicht-menschlichen Tieren zu machen. Denn Tiere spielen in fast allen Zusam-
menhéngen der grofden Menschheitsprobleme wie Hunger, Armut und Ungleich-
heit eine Rolle.

Wie héltst du es mit dem Essen von Tieren? ist auch in westlichen Nationen
schon ldngst keine exklusive Frage fur Tierethiker:innen oder einen engen Kreis
von Aktivist:innen mehr. So ist es zwar immer noch eine kleine, aber stetig wach-
sende Minderheit, zumeist in den urbanen Zentren, die sich vegetarisch oder
vegan ernahrt. Zugleich gibt es wenige Menschen, die sich noch nie Gedanken
zum Konsum tierischer Produkte gemacht haben. Auch im Zuge der Klimapro-
teste von Umweltschutz- und Klimabewegungen wie Fridays for Future oder
Extinction Rebellion ruckt die Tierethik ins Bewusstsein vieler Menschen und
wird zugleich in einen grofSeren okologischen und globalen Zusammenhang ge-
stellt (vgl. dazu auch Latour 2017). Eine Auseinandersetzung mit Tier-Mensch-
Relationen kann den Bereich der Tierethik nicht aussparen, denn tierethische
Fragestellungen greifen tief in menschliche Praktiken des Umgangs mit nicht-
menschlichen Tieren ein und prdgen diese. Die Ambivalenzen, die durch eine
Verunsicherung der Beziehungen zwischen Menschen und Tieren entstehen,
schlagen sich ganz besonders in westlichen Industrienationen an Massentierhal-
tung und dem Konsum von tierischen Produkten nieder. Gerade an der Frage des
Schlachtens von Tieren wird die ganze Tragweite deutlich, denn diese bleibt nicht



2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen = 37

auf ein Spezialgebiet der Ethik beschrankt, sondern hat mit der Grundkonzeption
des Menschen in Abgrenzung zu ,dem Tier‘ in westlichen Denktraditionen zu tun,
die sich seit der Moderne verstarkt universalisiert hat und zur globalen Norm ge-
worden ist (vgl. Derrida 2006 und 2008).

Dabei ist es philosophisch hochst umstritten, ob Tiere iiberhaupt ,den Tod als
Tod vermégen“ (Heidegger [1950] 2000, 180), also sterben und nicht einfach ,ver-
enden“ (ebd.). Heidegger macht an der Frage nach dem Tod des Tieres einen we-
sentlichen ontologischen Unterschied zwischen Menschen und anderen Tie-
ren fest:

Die Sterblichen sind die Menschen. Sie heifden die Sterblichen, weil sie sterben konnen. Ster-
ben heifdt: den Tod als Tod vermdgen. Nur der Mensch stirbt. Das Tier verendet. Es hat den
Tod als Tod weder vor sich noch hinter sich. Der Tod ist der Schrein des Nichts, dessen ndm-
lich, was in aller Hinsicht niemals etwas blofs Seiendes ist, was aber gleichwohl west, ndm-
lich als das Sein selbst. Der Tod, als der Schrein des Nichts, birgt in sich das Wesende des
Seins. (Heidegger 2000, 180)

Die Tiere stinden — im Unterschied zum Menschen — in keinem bewussten Ver-
héltnis zum Tod, weshalb sie lediglich verenden und nicht ,wirklich* stiirben, so
der Philosoph. Darauf gibt es nicht nur aus dem Bereich der Philosophie zahlrei-
che Einwédnde. Am prominentesten stellt sich Derrida gegen diese Auffassung,
indem er die theoretischen Grundlagen, auf denen Heidegger aufbaut, dekonstru-
iert (vgl. Derrida 2006). Entgegen dessen Grenzziehung, die nur dem Menschen
ein echtes (und konstitutives) Verhaltnis zum eigenen Tod zuschreibt (vgl. Heidegger
1960, §§ 51-53), macht Derrida diese metaphysische Herleitung in seiner dua-
listischen Konstruktion sichthar und offenbart zugleich deren Schwéchen (vgl. ins-
besondere Derrida 2006, 41 f. und 198 £.).

Verstarkt seit den 2000er Jahren kommen zahlreiche Theoretiker:innen
hinzu, die nicht nur auf einer ethischen, sondern auch auf einer ontologischen
und ethologischen Ebene den Anthropozentrismus hinterfragen. Neuere biologi-
sche Studien legen nahe, dass manche Tiere, wie beispielsweise Elefanten, durch-
aus iber ein Bewusstsein von ihrem eigenen Tod verfiigen (vgl. Goldenberg und
Wittemyer 2020). Sie kehren zu den Skeletten der verstorbenen ,Familienmitglie-
der‘ zuruck. Ein starkeres Nachdenken tber Tier-Mensch-Relationen und alle
ethischen Implikationen, die ein verdndertes Verstandnis von tierlichen Mitbe-
wohner:innen auf der Welt mit sich bringt, scheint daher unumgéanglich.



38 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

2.1 Den Tod erzdhlen: (Tier-)Ethik und Literatur

Erzéhltexte wie J. M. Coetzees The Lives of Animals (1999) oder das Sachbuch
Eating Animals (2009) von Jonathan Safran Foer nehmen das Thema um die Jahrtau-
sendwende auf und spiegeln zugleich, dass tierethische Fragen vom Nischen-
thema langst zum Mainstream avanciert sind. In diesen Werken sind Ethik und
Asthetik, Politik und Poetik miteinander verwoben. Coetzees metafiktionale Texte
The Lives of Animals (1999) und Elizabeth Costello (2003) entwerfen eine Tierethik
im Erzéhltext, die auch auf theoretischer Ebene wahrgenommen und diskutiert
wird. Coetzees Werke vertreten auf einer inhaltlichen Ebene deutliche tierethi-
sche Positionen.* Die fiktive Person Elisabeth Costello verschmilzt teilweise mit
ihrem realen Autor Coetzee. Einige der ,Lessons®, die von Costello im Buch gehal-
ten werden, hat der Autor selbst schon vorgetragen (vgl. inshesondere Biti 2021).
Das Sachbuch Eating animals (2009) des gefeierten amerikanischen Autors Jonathan
Safran Foer setzt sich mit Massentierhaltung und dem Konsum von tierischen
Produkten auseinander. Die Schlagkraft der Literatur entwickelt sich hier aus
der Verbindung zwischen Tatsachenerzdhlung und Fiktion, die allerdings bei
Foer deutlich Richtung Diktion ausschlagt: Erklartes Ziel ist es, die Leser:innen
von einem anderen Umgang, inshesondere mit Nutztieren, die Teil einer industriel-
len Massenproduktion von tierischen Produkten sind, zu tiberzeugen. Das Buch ist
ein wichtiger Beitrag zur Debatte um tierethische Fragen und hat eine Genera-
tion von Aktivist:innen und Intellektuellen gleichermafSen geprégt.

Die Argentinierin Bazterrica hingegen radikalisiert die Problematik entschei-
dend, indem sie eine Welt entwirft, in der die Menschen nicht mehr nicht-
menschliche Tiere, sondern andere Menschen ziichten, schlachten und essen.
Hier vermischen sich ethische Fragestellungen mit einer umfassenderen Kritik
an gesellschaftlichen Machtverhéltnissen.

Auch wenn in der literaturwissenschaftlichen Forschung zuletzt vermehrt
Gegenwartsthemen und damit auch neue Verdffentlichungen untersucht werden,
war Bazterricas Roman bhisher kaum Gegenstand der Forschung. Dies mag einer-
seits an dem nur schwer verdaulichen Thema liegen, denn die wenigsten Men-
schen befassen sich gerne mit dem Schlachten von Tieren (und noch weniger mit
dem vom Menschen!). Andererseits ist der Roman der jungen Autorin erst 2017
erschienen, sodass Forschungsarbeiten, wie die vorliegende Arbeit, erst nach und
nach erscheinen. Caddver exquisito (2017) fand dennoch Beachtung, wie nicht nur

25 Anthony Uhlmann hat in seiner umfassenden Untersuchung J. M. Coetzee. Truth, Meaning,
Fiction (2020) die philosophischen Einfliisse und Denkbewegungen des Nobelpreistragers syste-
matisch herausgearbeitet. Dariiber hinaus gibt es unzédhlige Forschungsarbeiten zum Werk
Coetzees, der einer der wichtigsten Autor:innen der Gegenwart ist.



2.1 Den Tod erzihlen: (Tier-)Ethik und Literatur =— 39

vereinzelte Rezensionen zeigen. Dennoch erscheint das Buch noch wenig rezi-
piert und war noch nicht Gegenstand einer ausfiihrlichen, systematischen Unter-
suchung. Es sind bisher einige Aufsétze, vor allem in spanischer Sprache erschie-
nen, wie der Beitrag von Claire Mercier und Gabriel Saldias Rossel (2021), in dem
die Autor:innen inshesondere das Dispositiv des Hungers in den Blick nehmen,
oder der Essay von Paula Yeyati Preiss (2021), die ihren Fokus auf das Genre Dys-
topie legt. Jochem Kotthaus interessiert sich fiir Caddver exquisito (2017) von
Bazterrica aus einer wissenssoziologischen Perspektive und behandelt in seinem
Artikel die Verhandlung des Kannibalismus als Grenze menschlichen Handelns im
Film Soylent Green (1973) und dem Roman der Argentinierin (vgl. Kotthaus 2021).
Insbesondere auf Kotthaus Ausfithrungen und die These von Mercier und Saldias
Rossel komme ich noch zurtick.

Einer verstarkten Wahrnehmung des Buches, vor allem tiber die spanisch-
sprachige Welt hinaus, mag auch ein ungiinstiges Erscheinungsdatum der Uber-
setzungen im Wege gestanden haben. Zum Zeitpunkt der Verdffentlichung ins
Englische (2020) und ins Deutsche (ebenfalls 2020), hatte mit dem Ausbruch der
SARS-CoV-2-Pandemie die Realitédt eines Virus, das die Welt radikal verdandert, die
Fiktion eingeholt, was sicherlich aus marketingstrategischer Sicht nicht giinstig
war. Da der Roman auch die Frage nach Verschworungstheorien und Fake News
als Instrument von Regierungen zur Manipulation der Bevolkerung thematisiert,
schien einigen Verlagen eine verstarkte Werbung sicherlich heikel, wollten sie
nicht den Anschein erwecken, Thesen von der Erfindung der Corona-Pandemie
zu befeuern. Dieser Erzdhltext ist fiir die vorliegende Arbeit nichtsdestotrotz be-
achtenswert, denn er ist paradigmatisch in doppelter Hinsicht: Er ist Symptom
einer Debatte, die gefithrt werden muss, und steht zugleich fiir die Ausweglosig-
keit des gezeichneten Dilemmas (vgl. hierzu auch Messling 2019, 23).

Historisch betrachtet war der tierliche Tod nie so allgegenwartig und unsicht-
bar zugleich wie in unserer Gegenwart. Die grofien Schlachthdéfe sind von den
Zentren der Stadt verbannt und aus dem Blickfeld der Menschen an die Periphe-
rie gewandert.26 Christian Sternad kritisiert in seinem Aufsatz ,Den Tod als Tod
vermoégen. Zum Tod des Tieres aus phédnomenologischer Sicht (ders. 2014)
Heideggers Auffassung vom Unvermogen des Tieres zu sterben und bringt dieses
mit Ranciéres Theorie von einem ,asthetischen Regime“ (Ranciére 2008b, 26) zusam-
men. Der Tod der Tiere erscheint ,aufgehoben in einem ,adsthetischen Regime*
(Ranciére 2008b, 26) des Menschen, welches den Tod des Tieres nicht als solchen
anerkennt“ (Sternad 2014, 58), so Sternad.

26 Fiir einen Uberblick iiber die historischen Entwicklungen von Schlachtbetrieben siehe Burt
(2006), Nieradzik (2016), sowie Susteck (2021).



40 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

Erzahltexte erlauben einen Blick hinter die Fassade dieses dsthetischen Re-
gimes des Menschen und kénnen so Aufschluss tiber die Verfasstheit der Welt
geben. Sie greifen als Kunst, als literarische Praxis, in die Aufteilung des Sinnlichen
(Ranciére 2008a) ein, indem sie die historischen Ein- und Ausschlussmechanismen
und damit Teilhabe (oder nicht-Teilhabe) an der Gemeinschaft des Lebendigen
lesbar und iiber das Lesen erfahrbar machen. Ranciere definiert dieses Partage
du sensible (ders. 2000) wie folgt:

J’appelle partage du sensible ce systeme d’évidences sensibles qui donne a voir en méme
temps l'existence d'un commun et les découpages qui y définissent les places et les parts
respectives. Un partage du sensible fixe donc en méme temps un commun partagé et des
parts exclusives. Cette répartition des parts et des places se fonde sur un partage des es-
paces, des temps et des formes d’activité qui détermine la maniere méme dont un commun
se préte a participation et dont les uns et les autres ont part a ce partage. (Ranciére 2000, 12)

In diese Aufteilung mischt sich Literatur auch jenseits der Konzeption als einer
littérature engagée (vgl. Sartre 1948) ein und ist fiir den Theoretiker deshalb als
Literatur per se politisch, denn sie vermag ,,diejenigen als sprechende Wesen hor-
bar [zu machen], die vorher nur als larmende Tiere verstanden wurden® (Ranciére
2011, 14). Sie distanziert den Gegenstand und macht dadurch eine Verfasstheit von
Gemeinschaft sichtbar und horbar.

Literatur bhildet — mit Ranciére gesprochen — politische Prozesse nicht nur ab,
sondern geht iiber eine solche rein mimetische Funktion hinaus. Mehr noch, die Er-
kenntnis selbst kann nicht dsthetisch sein, so Ranciére: ,Asthetik ist in der Tat die
Teilung der Erkenntnis, die Stérung jener Ordnung der sinnlichen Erfahrung, die
gesellschaftliche Positionen mit Geschméckern und Einstellungen, Wissensbereichen
und Ilusionen in Ubereinstimmung bringt“ (Ranciére 2008b, 91). Literatur vermag
uber die Distanz, die die Asthetisierung schafft, Entitaten ,als sprechende Wesen
horbar“ (Ranciere 2011, 14) zu machen, die vorher nach Aristoteles nur als ,lar-
mende Tiere verstanden wurden“ (ebd.). Sie ist daher als Literatur politisch. Genau
diese Sprengkraft von Erzadhltexten ist in der ndchsten Spur lesbar. Aus einem poe-
tologischen und - folgt man Ranciére — daher &dsthetisch-distanzierten Wissen der
Literatur tiber die Ein- und Ausschliisse der Gemeinschaft aufSerhalb des Textes, die
auch eine Konstruktion einer Gemeinschaft aller Lebendigen ist, lassen sich dann
ethische Prinzipien ableiten. Eine erste These dazu ist, dass die Ethik in der nachsten
Spur nicht ausschliefSlich im Inhalt des Erzahltextes zu suchen ist, sondern aus dem
Wissen uber die Aufteilung des Sinnlichen (2008a), die der Roman als kiinstlerische
Praxis erfahrbar und verstandlich macht, abgeleitet werden kann.”’

27 Maria Muhle macht in ihrer Einleitung zur deutschen Ubersetzung von Le partage du sensible
deutlich, dass es Ranciére um Gemeinschaft geht. Sie erklért: ,Die Aufteilung des Sinnlichen legt



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 41

»Wir stehen vor dem Paradox, Universalitdt begriinden zu miissen,“ hélt
auch Messling zum Vermégen von Literatur fest,

weil aus ihr Giiltigkeiten in der Weltgesellschaft ableitbar werden, diese Universalitat aber
nicht mehr auf den Begriff bringen zu kdnnen. Natiirlich kann die Literatur dieses Problem,
das die philosophische Frage zeitigt, nicht 16sen. Literatur bringt nicht etwas auf den Be-
griff; im Gegentelil, sie fachert das Problem erzdhlend so auf, dass es erfahrbar wird. So
kann sie aber die Probleme sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakteri-
sieren, die mit dem Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer
neuen Universalitidt einhergehen. (Messling 2019, 28)

Wie aber werden Ein- und Ausschlussmechanismen genau in Caddver exquisito
(2017) inszeniert und welche (impliziten) ethischen Leitlinien fiir ein Zusammen-
leben von tierlichen und menschlichen Lebewesen konnen daraus auch fir die
auflertextuelle Wirklichkeit abgeleitet werden? Um der Rolle des Sprachlichen
flir die Manifestierung und Konsolidierung von struktureller Gewalt auf die Spur
zu kommen, scheint Caddver exquisito (2017) von Agustina Bazterrica pradesti-
niert. Wie greift der Erzahltext in die Verhandlung von Themen auf Leben und
Tod von Tieren und Menschen in der Gegenwart ein? Ich folge also dieser Spur
mit Bazterricas Caddver exquisito (2017), um die Konstruktion einer Gemeinschaft
von Tier-Mensch-Relationen hinter der Fassade des Schlachthofes sichtbar wer-
den zu lassen.

2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017)
Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales. (Bazterrica 2017, 9)

Was, wenn nicht nur die nicht-menschlichen Tiere verenden, sondern Menschen
andere Menschen wie Tiere sterben lassen, ihnen tiber Zuschreibungen und Be-
zeichnungen, iber Dispositive absprechen, den Tod tberhaupt als Tod zu ver-
mogen?

Die erste literarische Spur fiihrt hinter die Fassade des Schlachthofes, aller-
dings werden in diesem fiktiven Schlachthof keine Tiere, sondern Menschen ge-
schlachtet. Agustina Bazterrica radikalisiert (tier-)ethische Fragestellungen mit
ihrem Roman Caddver exquisito (2017) entscheidend, indem sie die Praktiken der
Fleischproduktion, wie sie im industriellen MafSstab fast tiberall auf der Welt pas-

fest, welche Orte innerhalb der Gesellschaft eine Teilhabe am Gemeinsamen erméglichen, das
heifst welche Subjekte am politischen Entscheidungen, Verhandlungen und Diskussionen teilha-
ben konnen und welche anteillos sind - sie definiert die Asthetik der Politik“ (Muhle 2008a, 10).



42 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzédhlen

sieren, von nicht-menschlichen Spezies auf menschliche Tiere tibertragt. Wie bei-
spielsweise auch der Text von Joy Sorman nimmt Bazterricas Erzahlung gesell-
schaftspolitische Themen auf und erzahlt entlang vieler der Konfliktlinien, die
fiir die Gegenwart relevant sind. Es werden Fragen nach dem Wert des Lebens
von Individuen, globalen und politischen Machtstrukturen und der Konstruktion
von Legitimationen politischen und 6konomischen Handelns aufgeworfen. In die-
ser lateinamerikanischen Perspektive stehen daher nicht allein tierethische Fra-
gen im Vordergrund, sondern der Roman bettet diese in eine breitere Krisendia-
gnose ein, die sich aktuell auch an der Art und Weise niederschlégt, wie sich der
Mensch in Relation zum Tier denkt. Die Krisenerfahrung zeigt sich, wie ich oben
dargelegt habe, nicht nur an der Frage, wie Menschen mit anderen Spezies umge-
hen. Eine Antwort allein auf der Grundlage einer anderen Ethik wére also zu
kurz gegriffen. Die dystopische Erzdhlung der Argentinierin Bazterrica entfaltet
ein Wissen? nicht nur von Tieren und Menschen in unserer Gegenwart, sondern
erzahlt auch vom Bankrott einer ethischen Position, die, ausgehend von Europa,
tief im westlichen Universalismus verankert ist (vgl. Messling und Hofmann 2015
und 2021).

Eine radikale Verdnderung der Welt in naher Zukunft ist Ausgangspunkt des
Romans. Ein Virus hat alle nicht-menschlichen Tiere befallen und macht den
Konsum von dessen Fleisch, so die Erzahlung im Roman, fiir Menschen tédlich,
sodass nicht-menschliche Tiere von Menschen nicht mehr gegessen werden kon-
nen (vgl. Bazterrica 2017, 9). Bis ans Ende des Erzdhltextes bleibt unklar, ob es
dieses Virus, das die sogenannte JTransicién“*® (Bazterrica 2017, 9) erzwinge, in
der erzahlten Welt wirklich gibt. Es wird zumindest nahegelegt, dass iiber die
Gefihrlichkeit des Virus gelogen wird, um die Uberbevélkerung einzudimmen
und die Gesellschaft unter Kontrolle zu halten. Die einzelnen Figuren im Text
haben unterschiedliche Einschdtzungen zur Existenz des Virus, die flr die
Leser:innen im Handlungsverlauf deutlich hervortreten, und es fehlen in der
Erzdhlung Hinweise, die die Existenz des Virus belegen wiirden. In der erzahl-
ten Zeit gibt es niemanden, der daran erkrankt. Zudem werden aus der Perspek-
tive des Protagonisten Marcos eher Zweifel daran geschiirt, dass es das Virus
gibt. So bleibt es unklar, ob in der erzdhlten Welt dieses Virus, das den Verzehr

28 Zur Frage des spezifischen Wissens der Literatur vgl. inshesondere, wie in der Einleitung die-
ser Arbeit erldutert, Ette 2010b.

29 Auf die Wortwahl Bazterricas, die den Begriff ,Transicion® fiir den politischen Ubergang hin
zur Legalisierung des Kannibalismus in ihrem Roman wéhlt, komme ich zuriick. Um der spezifi-
schen Bedeutung des Wortes gerecht zu werden, wéhle ich den Begriff Transition als Uberset-
zung.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 43

von Menschenfleisch ausléost, willkommene Gelegenheit oder sogar eine pure
Erfindung ist. Mit diesen Unsicherheiten spielt der Roman geschickt. Ein deutli-
cher Akzent des Erzdhltextes liegt etwa auf dem Diskurs tiber das Virus, der in
alle Beziehungsebenen hineinreicht. Die Regierungen und die machtige
Schlachtindustrie rechtfertigen mit der Gefdhrlichkeit des Virus die unternom-
menen, drastischen Mafnahmen zu dessen Einddmmung. Diese greifen als bio-
politische Interventionen tief in das Leben der Menschen ein und spielen zu-
gleich ihren eigenen Machterhaltungsinteressen in die Karten. Sie beschliefien
nach einiger Zeit die Legalisierung des Konsums von menschlichem Fleisch, mit
allen Konsequenzen fiir Ziichtung, Aufzucht, Schlachtung und Verarbeitung die-
ses Fleisches. In der Folge dienen also einige Menschen zur Fleischproduktion
und werden als Schlachtvieh getdtet und verzehrt. Zum Teil sind diese Men-
schen genetisch modifiziert, zum Teil werden sie aber auch als sogenannte PSG
(,Primera Generation Pura“, Bazterrica 2017, 16) gehalten; als in Gefangenschaft
geborene Menschen, deren DNA nicht verdndert wurde, die also — so wird nahe-
gelegt, wenn auch nie ganz geklart — Menschen wie wir nur mit durchgeschnit-
tenen Stimmbéndern sind.

Der Erzdhltext ist in zwei Teile aufgeteilt, die jeweils Unterkapitel haben. Im
ersten Teil mit 23 Kapiteln wird die Ausgangssituation erzéhlt. Im Mittelpunkt des
Romans steht Marcos Tejos, der stellvertretender Geschéftsfithrer des Schlachtho-
fes von Herrn ,Krieg“*® ist. Der Protagonist hat den Schlachtbetrieb von seinem
Vater tibernommen, der an Demenz erkrankt und in einem Altersheim unterge-
bracht ist. Seit dem Abschluss der Transition ist der Schlachtbetrieb nicht mehr in
Familienbesitz, sondern wird von Herrn Krieg geleitet, fiir den Marcos als Ge-
schéftsflihrer arbeitet. Er lebt allein, seine Frau Cecilia ist nach dem pldtzlichen
Kindstod ihres gemeinsamen Sohnes zu ihrer Mutter gezogen. Uber den Tod des
gemeinsamen Kindes hat sich das Ehepaar entfremdet. Seine Schwester, zu der
Marcos ein schlechtes Verhaltnis hat, lebt mit ihrem Mann und ihren Zwillingen
in der Stadt. Nicht zuletzt haben der Protagonist und seine Schwester Marisa
auch unterschiedliche Einschédtzungen tiber die Gefdhrlichkeit des Virus, das die
Verdnderungen im Fleischkonsum mit allen Konsequenzen von Menschen und
anderer Tiere rechtfertigt. Wahrend Marisa an die Erklarungen der Regierung
glaubt und sich im System nach der Transition einrichtet, zweifelt Marcos deut-

30 Viele der Namen in Bazterricas Text sind sprechende Namen bzw. lassen Assoziationen zu:
Der Besitzer des Schlachthofes, in dem Marcos arbeitet heif3t ,Krieg*, der Pastor der ,Opferkir-
che“ ,Schafe“. Andere werden tber Herkunft, Stereotype und rassistische Zuschreibungen cha-
rakterisiert: Der aus Ruménien stammende ,Urlet erinnert sicherlich nicht zufallig an Dracula
und der Japaner ,,Urami“ hat einen distinguierten Geschmack und vermisst nicht nur Menschen,
sondern wahlt auch seine Worte sehr genau.



44 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

lich an der Legitimitét der ergriffenen Mafinahmen und der Existenz des Virus. Ob
es das Virus wirklich gibt oder nicht, oder es zumindest nicht so gefdhrlich ist wie
behauptet, wird nie vollstandig aufgeldst. Lediglich zu seinem Vater hat Marcos
ein inniges Verhaltnis. Dieser lebt aufgrund einer fortschreitenden Demenzer-
krankung in einem Pflegeheim, wo ihn sein Sohn als Einziger regelméafiig be-
sucht.

Marcos bekommt schliefSlich in Kapitel 4 von einem der Zuchtbetriebe fiir
Menschen, die zur Fleischproduktion dienen, eine Frau geschenkt, die fiir ihn zu-
nachst vor allem ,,ein Problem* (Bazterrica 2017, 23) darstellt. Diese Frau halt er,
wie in der erzdhlten Welt iiblich und legal — der privaten Schweinehaltung in der
auflertextuellen Realitdt dhnlich — im Schuppen als sogenanntes ,Hausstiick®
(orig. ,cabeza doméstica“, Bazterrica 2017, 94; 118). Im letzten Kapitel des ersten
Teils néhert er sich der Frau an und hat, obwohl dies in der Diegese strafbar ist,
Sex mit ihr (vgl. Bazterrica 2017, 72-73).!

Im zweiten Teil wird erzihlt, wie sich die Beziehung zwischen Marcos und
der Frau nach der Vergewaltigung intensiviert. Der zweite Teil der Erzdhlung
setzt 8 Monate spater ein. Marcos hat dem ,Hausstiick“ den Namen ,Jazmin“ ge-
geben und sperrt sie nicht mehr im Schuppen, sondern in seinem Haus im Schlaf-
zimmer ein. Sie ist von ihm schwanger. Seine Beziehung zu ihr verdndert sich, er
hélt sie nicht mehr wie ein Nutztier, sondern eher wie ein Haustier. Sein Vater
stirbt in der Zwischenzeit im 10. Kapitel des 2. Teils, und die Leser:innen erfahren
mehr uber die unterschiedlichen Tode der Menschen, die zur Fleischproduktion
wie Vieh geschlachtet werden und denjenigen, die als Menschen weiterleben und
,wie Menschen‘ sterben konnen. AufSerdem wird in diesem Teil die zunehmende
,Versteinerung‘ Marcos angesichts der herrschenden Verhéltnisse immer deutli-
cher. Er hat Alptrdume, in denen ein Stein sein Herz ersetzt und dieser Stein in
seiner Brust ist fiir ihn immer spiirbarer. Andererseits intensiviert sich die Bezie-
hung zu Jazmin. Am Ende des Romans bringt Jazmin ein Kind zur Welt und die
paradoxe Einstellung Marcos zu dieser Frau, die mit ihm genetisch identisch ist,
wird sichtbar. Seine Ehefrau Cecil, die er zur Hilfe bei der Entbindung geholt hat,
kehrt zu Marcos zurtick und halt gliicklich ,seinen Sohn“ (Bazterrica 2017, 125) in
den Armen: ,El se levanta y le entrega su hijo a Cecilia, que lo empieza a acunar,
le canta. El le dice ,ahora es nuestro‘ y ella lo mira sin poder responder, emocio-
nada, confundida“ (Bazterrica 2017, 125). Marcos sieht Jazmin nun als Gefahr fiir

31 Da die als ,Hausstticke“ gehaltenen Menschen den Status von Nutztieren haben, gilt hier das
Sodomie Verbot. Anders als in der Realitét z. B. in Deutschland, wo Zoophilie als Ordnungswidrig-
keit behandelt wird, werden im dystopischen Roman bei Uberschreitung des Verbots drakoni-
sche Strafen verhangt, die bis zum Tod im Schlachthof reichen (vgl. Bazterrica 2017, 95). Auf
diese Praxis des Bestrafens im Roman komme ich spéter ausfiithrlicher zurtick.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 45

_seine‘ Familie, betdubt sie daraufhin, wie die ,cabezas*** im Schlachthof, mit
einem Hammer und totet sie.

Die Argentinierin treibt vermeintliche Auswege aus im Bereich der Tierethik
diskutierten Dilemmata auf die Spitze, indem sie eine Welt entwirft, in der Men-
schen andere Menschen systematisch essen. Sie fiihrt uns mit ihrer Dystopie auf
die Spur einer Gesellschaft, die mit einem der letzten grofSen Tabus, dem Kanni-
balismus, bricht und in der es normal ist, dass Menschen wie Tiere zum Verzehr
gezlichtet, gehalten und geschlachtet werden.

Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart treten hier vermittelt in den Fokus,
indem Menschen poetologisch an die Stelle von Tieren in der realen Welt der au-
Bertextuellen Wirklichkeit treten.

In der deutschen Ubersetzung steht im Klappentext zu dem Roman: ,Dieser
Roman halt uns Fleischfressern kompromisslos den Spiegel vor. Er wirft zahlrei-
che Fragen auf — nach Moral, Empathie, den bestehenden Verhaltnissen und pro-
blematisiert diese. Und er verschafft, was nur die Literatur verschafft: neue Ein-
sichten, neue Geflhle, nachdem alle Argumente léngst ausgetauscht sind.” Dies
kann der Roman, wie zumindest potenziell alle Erzahltexte.

Denn vielleicht — und darin liegen nicht allein eine Hoffnung und ein Begehren, sondern
auch eine Ethik wie eine Asthetik des Wissens verborgen — kommen die Literaturen der
Welt diesem Sehnsuchtsort eines umfassenden Wissens vom Leben im Leben doch am
néchsten. Und mit ihnen eine Philologie, die nach dem Leben fragt, die Literatur und Leben
nicht miteinander verwechselt, aber auch beide Bereiche nicht voneinander abtrennt: eine
Philologie, fiir welche die Frage nach Geburt und Sterben, nach Leben und Tod eine Frage
darstellt, die zutiefst philologisch ist [...]. (Ette 2022b, 33—-34)

Und genau dieses Potential der Literaturen der Welt, das Ette auch als Aufgabe der
Philologie sieht, wird in Caddver exquisito (2017) besonders deutlich. Der Roman
geht damit tiber die im Klappentext evozierte Spiegelfunktion noch deutlich hi-
naus. Denn die Argumente scheinen tatséchlich langst ausgetauscht zu sein: tier-
ethische Fragestellungen sind im Zentrum der Gesellschaften angekommen. Auch
ein tiefes Krisenbewusstsein globaler Zustdnde ist in weltweiten Debatten veran-
kert. Zugleich aber dndert sich an der Einstellung der meisten Menschen, gerade
beziiglich des Konsums von tierischem Fleisch, nicht viel. Der Erzdhltext legt den

32 In Bazterricas erzahltem Universum werden die Menschen, die geschlachtet werden, nicht
mehr Menschen genannt, sondern schlicht ,cabezas®. Diese Bezeichnung verweist zugleich auf
die, vor allem in Argentinien gebrauchliche, abwertende, rassistische Bezeichnung ,cabezas ne-
gras“ oder ,cabecitas negras“ fiir einen Teil der Arbeiterklasse, die hdufig POCs oder Teil der in-
digenen Bevolkerung sind. Die Verwendung dieses Begriffes ist sicherlich nicht zuféllig und deu-
tet auf die sozialkritische Dimension des Textes hin, der sich damit auch ganz deutlich in die
Tradition der Schlachthofliteratur stellt. Ich greife den Begriff spater erneut auf.



46 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

Finger tief in die Wunde, indem eine Verschiebung poetologisch vorgenommen
wird: Nicht mehr Tiere werden geschlachtet, sondern Menschen. Bazterricas Fokus
ist vor allem die sprachliche Konstruktion von Wirklichkeit und das Fortspinnen
und Uberspitzen der Problematiken, die gegenwirtig in der Welt dréngend sind.
Die Macht der Worter, die in Caddver exquisito (2017) Menschen zu ,Spezialfleisch“
degradieren und andere zu ,zivilisierten Personen“ macht, wird erfahrbar. Die Bio-
macht, die nach Foucault seit der Moderne vorherrscht und den Menschen, entge-
gen der aristotelischen Vorstellung eines Zoon politikon, zu einem Tier macht, ,in
dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht (Foucault 1977, 170),
ist auch in der erzdhlten Welt relevant. Bazterricas Text inszeniert die Biopolitik
der Moderne, indem nicht nur das Leben in der Politik der Welt, die entworfen
wird, auf dem Spiel steht, sondern die Menschen unterschiedliche Tode sterben:
Einige konnen als Personen in Wiirde sterben, wie z. B. der Vater des Protagonis-
ten, wahrend andere Menschen in den Schlachthéfen verenden. Sie werden — folgte
man Heideggers Argumentation — zu Tieren, die ,weltarm“ (Heidegger [1929/1930]
2004, 261) sind und als Vieh nicht mehr vermégen zu sterben, sondern nur noch zu
verenden. Allerdings gibt es hier keine reale ontologische Differenz, denn die Men-
schen, die wie Vieh geziichtet, gehalten und getotet werden, sind ebenso homines
sapientes und damit Menschen. Die Differenz ist, den rassistischen Praktiken des
letzten Jahrhunderts sehr dhnlich, nur noch sprachlich konstruiert und begriindet
die Ungleichbehandlung (vgl. Messling 2016, 78). Dabei geht es in der fiktiven Welt
aber nicht mehr darum, diese Menschen diskursiv in die Ndhe von Tieren zu rii-
cken, sondern sie als Menschen wie Tiere zu behandeln. Tier-Mensch-Relationen
der Gegenwart werden problematisiert, in dem inshesondere die sprachliche Kon-
struktion und die Kontingenz der Grenzziehung im Roman vorgefithrt wird. Die
poetologische Ubertragung des Umgangs mit Tieren und der Konzeption, insbeson-
dere von Schlachttieren in der Gegenwart auf menschliche Tiere in der Fiktion,
macht die tiefen Ambivalenzen und damit verbundenen Problemfelder sichtbar.
Zugleich wird auch eine Wahrheitskrise postuliert, die inshesondere seit der Wahl
von Donald Trump zum Prasidenten der Vereinigten Staaten von Amerika 2017 als
eine Debatte um Fake News seitens rechts-populistischer Kreise thematisiert wird.
Sprachliche Konstruktionen und reine Deklarationen von Wahrheit, die nicht mehr
durch Fakten belegt werden oder, wie im Roman, nur noch durch erfundene Evi-
denz Angst schiiren, werden verstérkt iiber Medien verbreitet und geglaubt.®

33 Eine tiefergehende Analyse dieses neuen Medienregimes ginge an dieser Stelle zu weit. Es lie-
gen aber zahlreiche Uberblicksarbeiten dazu vor (vgl. inshesondere Gétz-Votteler und Hespers
2019 und Delli Carpini 2019).



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 47

Der Mensch-Tier-Dualismus wird in Caddver exquisito (2017) aber keineswegs ni-
velliert oder itherwunden, sondern die sprachliche Konstruktion der Grenzziehung
zwischen ,uns‘ und ,anderen‘ wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen.
Wie aber werden Fragen der Abgrenzung, des Einschlusses und Ausschlusses von
Entititen aufgrund von zugeschriebenen Merkmalen poetologisch inszeniert? Eine
Vermutung ist, dass durch die Inszenierung einer kannibalistischen Gesellschaft die
tiefe Krise eines als universell angenommenen Humanismus’ erkennbar wird, denn
Bazterricas Erzédhltext thematisiert nicht nur die Krise des Kapitalismus in seiner
neoliberalen Pragung, sondern auch eine Wahrheits- und Wertekrise sehr deutlich.
Nicht einmal der Ekel tiber den Tabubruch des Kannibalismus scheint in der Fiktion
der Argentinierin untiberwindbar. Das Tabu ist in der erzdhlen Welt durch kapitalis-
tische, individuelle und politische Interessen ausgeschaltet und tiber Benennungen,
die den Blick fiir die Wahrheit verschleiern, unwirksam. Ahnlich verhélt es sich in
der Realitdt mit Bildern aus den Schlachthofen, die beispielsweise von der
Tierschutzorganisation PETA verbreitet werden. Diese Bilder, Videos und Beschrei-
bungen der Umstdnde, unter denen nicht-menschliche Tiere teilweise gehalten und
getotet werden, erzeugen bei den meisten Menschen Ekel. Dieser Ekel wird aber hau-
fig verdrangt und nicht mit dem Stiick Fleisch im Supermarkt in Verbindung ge-
bracht, das nicht als totes Tier, das es ist, sondern als Keule, Steak oder Schnitzel ver-
kauft wird.**

Wie genau inszeniert Bazterricas Text diese Konstruktion von Wirklichkeit und
welche literarischen Mittel nutzt die Autorin, um zum Nachdenken iber biopoliti-
sche Mechanismen des Ein- und Ausschlusses der Gegenwart anzuregen? Der
Roman, so die Annahme, entfaltet ein Wissen tiber das Leben und Sterben von Tie-
ren und Menschen, das als ein UberLebenswissen (Ette 2004) den Literaturen der
Welt eingeschrieben ist (vgl. hierzu auch Ette 2020, 45 und 2022, 1ff) und gerade als
Literatur politisch wirksam werden kann (vgl. Ranciere 2000, 2007 und 2016).

2.2.1 Theoretische Zugange. Das Sichtbare, das Sagbare und das Erzdhlen als
Krisendiagnose

Dem Roman vorangestellt sind zwei Zitate. Ein Auszug aus einem Songtext von
»,Y0 canibal“ der argentinischen Rockband Patricio Rey y sus Redonditos de Ricota:
»Me acaban el cerebro a mordiscos, bebiendo el jugo de mi corazén y me cuentan

34 Im Englischen ist der Unterschied zwischen dem lebenden Tier und dem toten Tier, das ge-
gessen wird, tiber die Bezeichnungen zum Teil noch deutlicher: Wahrend das lebende Schaf
»sheep“ heifit, ist das Fleisch ,mutton®. Niemand isst ,pig*, also Schwein, gegessen wird ,pork“
etc. Ahnliches gibt es in vielen Sprachen.



48 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

cuentos al ir a dormir“ und eines von Gilles Deleuze aus seinem Buch zu Foucault.
Beide Zitate verweisen bereits auf den Inhalt des Buches und die systemkritische
Dimension in Caddver exquisito (2017). Das Zitat von Deleuze aus Foucault (1986),
das Bazterrica ihrem Roman vorangestellt hat, weist auf das Verhéltnis von Sicht-
barem und Sagbaren hin: ,Lo que se ve nunca coincide con lo que se dice“ (Deleuze
zitiert nach Bazterrica 2017). Deleuze denkt in Foucault (1986) mit Foucault und
an Foucault entlang und arbeitet insbesondere das Sprachdenken Foucaults
heraus. Deleuze zeigt, ,wie der Bezug der Sprache auf ein Feld der Sichtbarkeit
zentral ist fiir Foucaults Auffassung von der Konstitution und Funktion des Wis-
sens und wie diese spater durch das Theorem der Machtdispositive, die den dis-
kursiven Praktiken eingelagert sind, erweitert werden“, wie Clemens-Carl Harle
auf dem Klappentext der deutschen Ausgabe kommentiert (vgl. Deleuze Foucault
2013). Die gesamte Passage, aus dem das Zitat stammt, das paratextuell dem Roman
vorangestellt ist, arbeitet Foucaults Definition von Wahrheit heraus:

Le vrai ne se définit ni par une conformité ou une forme commune, ni par une corre-
spondance entre les deux formes. Il y a disjonction entre parler et voir, entre le visible et
I’énoncable : ce qu’on voit ne se loge jamais dans ce qu’on dit, et inversement. La conjonction
est impossible a un double titre : '’énoncé a son propre objet corrélatif, et n’est pas une pro-
position qui désignerait un état de choses ou un objet visible, comme le voudrait la logique;
mais le visible n’est pas davantage un sens muet, un signifié de puissance qui s’actualiserait
dans le langage, comme le voudrait la phénoménologie. (Deleuze 1986, 71)

Es gibt eine Wesensdifferenz von Inhaltsform und Ausdrucksform, von ,Sichtbarem
und Sagharen®“ (Deleuze 1992, 69), die aber kein radikaler Unterschied ist,
denn beide bedingen und konstituieren sich gegenseitig. Sie sind nicht getrennte
Sphéren, die dualistisch gegeniibergestellt werden kénnten, sondern immer auf-
einander bezogen. Wissen, oder ,das Wahre*“, wie Deleuze schreibt, ergibt sich
aus dem jeweils historisch spezifischen Zusammenspiel von dem, was man
sieht, und dem Sprechen dariber, das gleichwohl nie komplett zur Deckungs-
gleichheit gebracht werden kann. Diese Disjunktion (Deleuze 1986, 71) scheint
Deleuze im Anschluss an Foucault zu interessieren. Diese Liicke wird von
Bazterrica in der erzdhlten Gesellschaft genau inszeniert und lésst eine Verbindung
zu Ranciéres Denken einer Politik der Asthetik zu. Denn fiir Ranciére ist Politik,
so Maria Muhle, ,grundlegend auf eine Asthetik bezogen, die wiederum auf
eine historisch apriorische Ebene verweist, auf der verhandelt wird, was als
Etwas sichtbar und sagbar ist“ (Muhle 2011, 311). Die Kiinste sind politisch, weil
sie die Liicken und die Verbindungen, die Aufteilung zwischen Sichtbarem und
Sagbaren, wahrnehmbar machen konnen (vgl. Ranciére 2000).



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 49

Der Titel des Romans deutet auf das Spiel Cadavre exquis der Surrealisten um
André Breton in Frankreich zur Zeit der historischen Avantgarden hin. Dabei
wird ein Papier so gefaltet, dass eine Zeichnung oder ein Satz aus der Feder meh-
rerer Personen entsteht, die jeweils keine Kenntnis dartiber haben, was die Per-
son vor ihnen geschrieben oder gezeichnet hat (vgl. Corti 1969, 6). Der erste Satz,
der auf diese Weise zustande gekommen sein soll, gibt dem Spiel seinen Namen
franzésischen Name Cadavre exquis. Er soll lauten: ,Le cadavre-exquis-boira-le-
vin-nouveau“ (Breton und Eluard 1938). Die Wissensliicken zwischen den einzel-
nen Kunstler:innen werden an der so entstehenden Zeichnung, oder dem entstan-
den Satz oder Text wahrnehmbar.

Die Nichte und der Neffe von Marcos spielen in der diegetischen Welt ebenso
ein Spiel, das — angelehnt an das franzdsische Cadavre exquis — von ihnen ,,Caddver
Exquisito“®® (Bazterrica 2017, 61) genannt wird. Dabei gibt es allerdings ent-
scheidende Differenzen zu dem Spiel der Surrealisten. Das Spiel im Roman ist mo-
difiziert und besteht nun darin, sich zu fragen, welchen Geschmack Menschen in
ihrem Umfeld, wie z. B. ihr Onkel Marcos, haben. Sie erklaren dazu: ,—El juego
se llama ,Cadaver Exquisito’, ;querés jugar? La hermana vuelve. Lo mira con ver-
gienza y con cierta resignacion. —Disculpame. ES un juego que estd de moda y
ellos no entienden que tienen prohibido jugarlo“ (Bazterrica 2017, 61). Das eigent-
lich Unsagbare wird ausgesprochen und die offene Wissensliicke damit geschlos-
sen. Der Erzahltext vermag es hier, Fragen in den Raum zu stellen, die kaum pi-
kanter sein kénnten, und das Spiel ,Caddver Exquisito“ der Zwillinge, das dem
Roman seinen Titel gibt, trifft ins Schwarze des ganzen Dilemmas. Wissten wir
nicht, um wen es sich handelt, wiirden wir auch unseren Onkel essen, impliziert
die als Neugierde getarnte Frage der Nichte und des Neffen von Marco: ,—Estamos
adivinando qué gusto tendria el tio Marquitos“ (Bazterrica 2017, 61). Die beiden Fi-
guren wiirden sogar ihresgleichen, ihren eigenen Onkel verkaufen, nur um nicht
auf Fleisch verzichten zu miissen. Mehr noch, es spielt keine Rolle mehr fiir die
Zwillinge, denn sie sind es gewohnt, Menschen zu essen. Prinzipiell zeigt das Spiel
also auch, kann es jede:n treffen: ,Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“
(Bazterrica 2017, 10), wie es im Roman heift. Darin konnte ein egalitires Prinzip
liegen, nach dem Motto ,Alle sind gleichermafien Fleisch‘. Aber die Dezentrierung
des Menschen fiihrt in der Fiktion eben nicht zu einer umfassenden Anthropozen-
trismuskritik oder gar zu einer Gleichheit aller Menschen, sondern zu einer massi-
ven Verstarkung der Ungleichheiten, die bis zur vélligen Entmenschlichung von

35 Wahrend der Romantitel allerdings Caddver exquisito (Bazterrica 2017) lautet und den ,Kada-
ver“ Uber das Adjektiv als ,exquisit beschreibt, wird das Spiel, dass die beiden Kinder im
Roman spielen als Eigenname mit ,Cadéver Exquisito“ wiedergegeben (vgl. Bazterrica 2017, 61).



50 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Menschen fiihrt. Die ganze Scheinheiligkeit einer systemerhaltenden Oberschicht,
fiir die Normen nur noch leere Rechtfertigungen sind, wird beim Lesen erkennbar.
Alle Politik ist nur noch Biopolitik. Allerdings modifiziert in der Art, dass in der er-
zahlten Wirklichkeit von Caddver exquisito (2017) nicht mehr das ,Leben als Lebe-
wesen auf dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), wie es Foucault flir den Mensch seit
der Moderne sieht, sondern der Tod als Vermégen zu sterben infrage steht.*® Aufge-
wachsen mit dem Konsum von ,Spezialfleisch, wird bei diesen beiden Figuren die
Aushoéhlung jeglicher ethischen Position inszeniert und damit wahrnehmbar. Der
Erzéahltext entfaltet durch seine dystopischen Elemente und die radikale Zuspitzung
von Umstanden, die gegenwaértig bereits zu beobachten sind, ein Wissen iiber unse-
rer Gegenwart. Zugleich erscheint die Mutter der beiden hilflos gegeniiber der im
Kern konsequenten, wenn auch zutiefst zynischen Haltung ihrer Kinder:

La hermana agarra el cuchillo con el que estd comiendo y lo clava en la mesa. El sonido es
furioso, veloz. La hermana dice: ,Basta“. Lo dice despacio, midiendo la palabra, controldn-
dola. Los mellizos la miran sorprendidos. £l nunca vio una reaccién semejante en su her-
mana. La mira en silencio. Mastica un poco més de arroz frio, sintiendo tristeza por toda la
escena.

—NMe tienen harta con ese juego. Las personas no se comen. ;O son salvajes ustedes?
(Bazterrica 2017, 61)

Der Wutausbruch der Schwester, die affektive Antwort auf ihre Kinder, macht
deutlich, wie dinn die Grenze zwischen denjenigen Menschen ist, die gegessen
werden, und denjenigen, die einen Personenstatus haben. Es ist der verzweifelte
Versuch der Figur Marisas, ein ethisches System aufrecht zu erhalten, was langst
korrumpiert ist. Das Kartenhaus steht kurz vor dem Zusammenbruch, und die
ethischen und politischen Ambivalenzen treten zum Vorschein. Die Arroganz der
Menschen, das von IThnen selbst getragenen System zu beherrschen, bekommt
feine Risse, wie auch im Erzahltext immer wieder angedeutet wird. Die Worte for-
men zwar eine harmonische Welt, dessen schoner Schein aber triigt und zu bers-
ten droht: ,Las palabras del Sefior Urami son medidas, armoniosas. Construyen
un mundo pequefio, controlado, lleno de fisuras. Un mundo que puede frac-
turarse con una palabra inadecuada“ (Bazterrica 2017, 13).

Die néchste Generation, reprasentiert durch die Zwillinge der Schwester, hat
das titelgebende Spiel Caddver exquisito (2017), das Spiel der Legitimierung des
Tabus, das als pures Machtspiel dargestellt wird, verinnerlicht und perfektioniert.

36 Eine solche Ausprdgung des biopolitischen Paradigmas hat Agamben auch in Homo sacer
(2002) herausgearbeitet. Sie wird gelegentlich als ,Thanatopolitik“ gekennzeichnet. Fiir einen
Uberblick tiber wichtige Texte zur Biopolitik vgl. Folkers und Lemke 2014.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 51

Die globalisierten und neoliberalen Gesellschaften der Gegenwart sind nicht
so weit von dieser noch fiktiven Realitit entfernt, wie es scheint. Das Ende einer
Epoche des Universalismus mit seinen eurozentrischen Idealen (vgl. Hofmann
und Messling 2021) hat eine Leerstelle hinterlassen, an dessen Stelle noch keine
neuen, tragfihigen Konzepte von gleicher Reichweite und Uberzeugungskraft ge-
treten sind. Es wird sehr leicht gemacht, die Augen vor der Realitdt des Leids in
der Welt zu verschlieffen, und umgekehrt erscheint es schwer an Normen und
Werten, die fiir alle gelten sollten, festzuhalten.*” Auch daran vermag der Erzihl-
text zu erinnern. Der ganze Zynismus der erzdhlten Gesellschaft wird in der
Figur der Marisa deutlich. Einerseits werden Werte forciert und eingefordert, an-
dererseits wird deutlich, dass sie keine echten Argumente mehr hat, um diese zu
verteidigen, weshalb ihr Nichts bleibt als eine Machtdemonstration. Der eigentli-
chen Inhaltsleere und dem Fehlen einer Letztbegriindung der Normen und
Werte, die auch gesellschaftlichen Zusammenhalt garantieren, kann innerdiege-
tisch nur mit Gewalt begegnet werden. Wiirde Marcos Schwester das Spiel ihrer
Kinder zulassen, musste sie sich eingestehen, dass das gesamte, staatlich gestiitzte
und gelenkte ethische System ihrer Welt langst zusammengebrochen ist.

Auch die Figur Marcos erscheint zynisch, denn ihm ist die Auflgsung der nor-
mativen Ordnung ebenso langst klar, dennoch arbeitet er weiter im Schlachthof
und tragt damit zu Erhaltung des Systems bei, auch wenn er es falsch findet. Das
Spiel, das die Kinder spielen, ist auch ein Spiel der Macht. Und genau deshalb
scheint Marcos das Spiel mitzuspielen:

Se limita a contestar:

— Creo que el sabor de Estebancito debe ser un poco rancio, como el de un cerdo engordado
por demasiado tiempo, y el de Maru debe ser parecido al del salmén rosado, un poco fuerte,
pero rico.

Los mellizos primero lo miran sin entender. Ellos nunca probaron ni cerdo ni salmén. Des-
pués sonrien divertidos. La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar més agua y
a comer. Las palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de plastico com-
primidas. (Bazterrica 2017, 61)

Der Erzéhltext ermoéglicht es, den vollstandigen Verfall einer ethischen Position
ins Extreme zu treiben und bis ins letzte Detail durchzuspielen. ,In der Literatur,“
so schreibt Ette, ,geht es um Leben oder Tod — und auch und vor allem um das

37 Vgl. zu einer Suche, die Messling als eine Suche nach einer neuen Universalitdt kennzeichnet,
insbesondere Messling 2019 und Messling und Tinius 2023, sowie die seit 2020 im Kontext des
durch den ERC geforderten Projekts Minor Universality erscheinende Reihe Beyond Universalism/
Partager l'universel. Studies on the Contemporary/Etudes sur le contemporain, herausgegeben von
Markus Messling.



52 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzahlen

Leben des Todes (einschliefilich des eigenen Todes: dessen, der schreibt, dessen,
der liest). Literatur ist stets ein Laboratorium, stets ein Erprobungsraum, biswei-
len aber auch: ein Operationsraum® (Ette 2022b, 26), oder eben ein Schlachthof.
Die Zuspitzung, nicht mehr nur tierethischer Fragestellung, sondern normativer
Grundhaltungen, zeigt sich in diesem titelgebenden Spiel der Zwillinge deutlich.
Dieses Spiel der Biopolitik wird bei Bazterrica ins Extreme getrieben und endet
potenziell fiir alle Beteiligten tddlich — entweder buchstéblich, indem sie wie Vieh
geschlachtet werden oder moralisch, indem sie nicht mehr in der Lage sind, eine
ethische Position aufrecht zu erhalten, die Leben einen Wert zuordnet.

Nicolas Calis verweist noch auf eine weitere Dimension des Spiels der Surrea-
listen Cadavre exqui, die auch fir den Roman relevant erscheint, ndmlich ,to re-
veal unconscious truths that were heretofore assumed to be inaccessible“ (Calas
1968, 64-66). Ubertragen auf das Spiel ,,Cadaver Exquisito“ im Roman deckt dieses
Kinderspiel die normative und ethische Leere der gesamten erzédhlten Gesell-
schaft auf. Das Sichtbare und das Sagbare sind nicht identisch, aber aus dem Zu-
sammenspiel von beiden Formen erwdachst im Spiel keine Wahrheit mehr. Damit
greift der Roman in die Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a) ein, indem er
eine mogliche Aufteilung der sinnlich erfahrbaren Gemeinschaft in naher Zu-
kunft erzahlt und zugleich Parallelen iiber Dispositive der Macht in der Gegen-
wart wahrnehmbar werden 1asst.

Die Schwester von Marcos denkt zwar, dass sie das System noch tiber das
Verbot aufrechterhalten konne, was ihre Kinder aber nicht verstehen, wie die
oben zitierte Passage zeigt. Dieses makabre Spiel, das in der Stadt gerade Mode
ist, legt nur die verdrdngte Tatsache offen, dass Menschen andere Menschen
essen und es, zumindest potenziell, jede:n treffen kann. Es erscheint als Inszenie-
rung dessen, was nach Foucault fiir den Menschen in der Moderne zentral ist.
,Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf
dem Spiel steht“ (Foucault 1977, 171), schreibt Foucault, und diese Biomacht wird
im Erzahltext von Bazterrica nicht nur radikal inszeniert, sondern in ihrer Zuspit-
zung seit Anfang des 21. Jahrhunderts weitergedacht. Foucault schreibt zur Kon-
zeption des Menschen in der Moderne:

Mais ce qu’on pourrait appeler le ,seuil de modernité biologique“ d’une société se situe au
moment ou I'espece entre comme enjeu dans ses propres stratégies politiques L’homme,
pendant des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote: un animal vivant et de plus
capable d’une existence politique; ’homme moderne est un animal dans la politique duquel
sa vie d’étre vivant est en question. (Foucault 1976, 183)

Waéhrend fiir Foucault die ,,biologische Modernitiatsschwelle einer Gesellschaft®
noch da liegt, ,wo es in ihren politischen Strategien um die Existenz der Gattung
selbst geht“ (Foucault 1976, 183), dreht sich in Bazterricas Text die ausgeiibte Macht



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 53

weniger um das Leben als um den Tod. Der Erzédhltext macht eine biopolitische
Verfasstheit erfahrbar, von der, wenn auch in abgemilderter Art und Weise, unsere
Gegenwart ebenso betroffen ist. Einerseits wird in der Diegese eine klare Grenze
gezogen zwischen den Menschen, die gegessen werden und den Menschen, die ein
menschliches Leben in Wiirden fiihren. Die Durchsetzung der Grenze ist anderer-
seits aber nur tber die Androhung ihrer gleichzeitigen Durchlassigkeit moglich: Als
Strafe fiir eine Grenziiberschreitung, wie sie z.B. Sex mit ,cabezas“ darstellt, gilt
der Tod im Schlachthof, die Degradierung zum nackten Leben, das wie Agamben es
in Homo sacer entwickelt, straffrei ,get6tet werden kann“ (Agamben 2002, 18).%8 Als
stimmlose Wesen, verkorpern die ,cabezas“ im Roman den Homo sacer, den die
Souverdnitat als eingeschlossenes Ausgeschlossenes flir die Konsolidierung von
Macht benoétigt. Anders als in Agambens Konzeption von biopolitischer Machterhal-
tung, die ihre Materialisierung in den Lagern des 20. und 21. Jahrhunderts finde,
steht in Bazterricas diegetischer Welt die Kontingenz der Grenzziehung im Vorder-
grund, wie sie sich in der auflertextuellen Realitdt inshesondere an der Grenze zwi-
schen Tier und Mensch realisiert. So muss das buchstéblich nackte Leben der
cabezas im Roman nicht mehr der Logik des romischen Rechts folgen, demnach
es zwar getotet aber nicht geopfert werden darf (vgl. Agamben 2002, 18 ff.).
Denn sich selbst zu opfern, ist tatsdchlich Praxis einer kleineren religidsen
Gruppe in der erzdhlten Welt (vgl. Bazterrica 2017, 79 ff.). Diese erzéhlte Kontin-
genz lasst kein logisches, normatives System mehr zu und die Machterhaltung
erfordert dieses auch nicht mehr. Es ist in der erzéhlten Welt langst zusammen-
gebrochen und so sind die Stadte (eigentlich unbewohnbare) Wiisten:

Hay personas, pero es una ciudad que parece desierta. No solo porque se redujo la pobla-
cién, sino porque desde que no hay animales hay un silencio que nadie escucha pero que
esta ahi, todo el tiempo, retumbando. Esa estridencia silenciosa se nota en las caras, en los
gestos, en la forma de mirarse los unos a los otros. (Bazterrica 2017, 56)

Die Stille und Leere der Stadt ist ein wiederkehrendes Motiv: ,Las veredas de la
ciudad estdn mds limpias desde que no hay perros. Y mds vacias. En la ciudad
todo es extremo. Voraz“ (Bazterrica 2017, 24). Die Stadt erscheint nicht nur als fak-
tisch, sondern auch als ethisch-moralisch leer.

38 Auch wenn vor allem Agambens jiingste Aussagen in Zusammenhang mit der SARS-CoV-2
Pandemie hochgradig problematisch sind, erscheint mir an dieser Stelle seine Konzeption des
homo sacer durchaus aufschlussreich fur die Interpretation des Romans, weshalb ich trotz aller
Vorbehalte auf das 1995 erschienene Werk zuriickgreife. Fiir eine fundierte Auseinandersetzung
mit den Thesen Agambens siehe inshesondere den bereits erwihnten Kommentar seines Uber-
setzers ins Englische, Adam Kotsko ,What Happened to Giorgio Agamben?¢, 2022.



54 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

Auf einer grofieren Ebene kann der Roman selbst als ein Spiel gelesen wer-
den, das die Wahrheit iiber sinnentleerte Zustinde aufdeckt, die sonst verborgen
bleiben wiirden: Die Dystopie, die liber die Zuspitzung der real in der Welt exis-
tierenden Verhaltnisse wirksam wird, deckt auf, dass das ethische System nicht
mehr funktioniert, wenn nur noch Biopolitik als eine Politik des Todes in einer
Verquickung mit einer 6konomischen (Uber-)Macht herrscht. Das universalisti-
sche Versprechen, zumindest alle Menschen seien gleich, ist nicht erst seit den
Erfahrungen des Holocaust tief erschiittert. Es wird langst und seit langem schon
mit zweierlei Maf$ gemessen, und nicht jedes Leben ist gleich viel wert. Ein ,,inha-
renter Wert“ (Regan 1985, 32), den Regan fiir die Tiere fordert, ist auch in der au-
Berdiegetischen Wirklichkeit nicht einmal fiir alle Menschen realisiert. Diese Ein-
sicht bedroht zugleich die Herrschaftslegitimation und Anspriiche auf kulturelle
Uberlegenheit auch in westlichen Demokratien. Im Roman erscheinen das Verbot
und die Androhung, aus der Gemeinschaft des menschenwiirdigen Lebens ausge-
schlossen zu werden, als letzter Versuch, eine Ordnung aufrecht zu erhalten.
Diese neue Ordnung stiirzt auch nicht zusammen, sondern bleibt als leere Ord-
nung ohne ethisches Zentrum bestehen.

Zugleich entfaltet der Erzdhltext ein Wissen tber eine Epistemologie, von der
heutige Gesellschaften zum Teil gar nicht so weit entfernt sind: Wahr ist das, was
fiir wahr erklart (und von manchen fiir wahr gehalten) wird, und was nicht be-
grundet werden kann, muss anderweitig durchgesetzt werden. Aber auch das ist
in Bazterricas Roman langst gescheitert, wie an den Figuren von Marcos’ Nichte
und Neffe zu sehen ist. Dieses verdnderte Wahrheitsregime fiihrt aber keinesfalls
zu Aufstdnden, sondern endet im Erzéhltext vollig desillusionierend mit der An-
passung des Protagonisten.

2.2.2 Der literarische Text und das (Un)Sichtbare der Gewalt

Die Welt, die Bazterrica erzéhlt, ist in vielerlei Hinsicht grausam, und der Roman
macht die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen eingeschrieben ist, tiber die Ubertra-
gung iiberdeutlich wahrnehmbar und durch das Lesen erfahrbar. Es ist gerade die
poetisierte Form, die es vermag, den Gegenstand so weit zu distanzieren, dass die
Disjunktion bei Deleuze (vgl. ders. 1986, 71), die Liicke, tiberhaupt wahrnehmbar
und horbar wird (vgl. Ranciére 2009a, 265). Gewalt zieht sich durch fast alle Erzahl-
texte, deren Spuren ich in dieser Arbeit folge. Dies erscheint nicht zuféllig: Denn die
Gewalt, die faktisch mit hierarchisch konzipierten Tier-Mensch-Relationen der Wirk-
lichkeit einhergeht, wird von den Literaturen der Welt aufgenommen, lesbar und
nachvollziehbar gemacht. Sie eréffnen ein neues Erfahrungsspektrum (vgl. auch
Lenz 2022, 50 f.). Dies gilt im Besonderen fiir diese erste Spur, in der Schlachthéfe



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) == 55

zentral sind, denn diese sind zugleich Orte, die die Gewalt an Tieren systematisch
institutionalisieren. Allerdings ist Bazterricas Buch durch die fiktionale Ubertragung
dieser Gewalt von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere in der erzahlten
Welt in besonderem Mafse schwere Kost. Ekel, als starker Affekt, wird iiber den Ta-
bubruch besonders deutlich. Dennoch haben Vegetarismus und Veganismus in den
vergangenen Jahren zugenommen, obwohl sie noch keine Mehrheit erreichen. Der
Erzéahltext stellt diesen Affekt nun auf eine Art und Weise zentral, dass er die
Leser:innen fast erfassen muss. Die Poetisierung des Sujets pointiert dieses so stark,
dass es zwischen dem Larm horbar wird (vgl. Ranciére 2011, 14). Das Unsichtbare
der Gewalt wird sinnlich erfahrbar.

Der literarische Text beginnt mit einem Bewusstseinsstrom von Marcos, der
bereits den Grundton des Erzahltextes setzt und deutlich macht, dass es Men-
schen und nicht Tiere sind, die in der fiktiven Welt getdtet werden:

Media res. Aturdidor. Linea de sacrificio. Bafio de aspersién. Esas palabras aparecen en su
cabeza y lo golpean. Lo destrozan. Pero no son solo palabras. Son la sangre, el olor denso, la
automatizacion, el no pensar. Irrumpen en la noche, cuando esta desprevenido. Se despierta
con una capa de sudor que le cubre el cuerpo porque sabe que le espera otro dia de faenar
humanos. (Bazterrica 2017, 9)

Die Leser:innen werden via der ,Media res“ (Bazterrica 2017, 9), der ,Rumpfhalf-
ten®, gleichsam in medias res mitten in das Bewusstsein des Protagonisten hinein-
geworfen. Die kurzen Aufzdhlungen zu Beginn vermégen es poetologisch auf eine
schmerzhafte Kernaussage des Romans hinzudeuten: Es sind auch die Worte, die
Bezeichnungen fiir einen undenkbaren Vorgang, die Gewalt antun, den Protago-
nisten wie eine Heimsuchung ,in Stiicke reiffen“ (Bazterrica 2017, 9), zermiirben
und des Nachts tiberfallen. Die stilistische Klarheit und die knappen Sétze der ar-
gentinischen Autorin er6ffnen Raum fiir den gesamten Horror des Inhalts. Was
anfiangt wie eine Splatter-Horrorgeschichte oder eine ebenso schreckliche Erzah-
lung eines unvorstellbar grausamen Regimes, entpuppt sich schnell als der ,nor-
male Alltag‘ des Protagonisten. Denn ,niemand®, so wird erzéhlt, ,nennt sie so“
(Bazterrica 2017, 9). Niemand nennt diejenigen, die offensichtlich nicht nur in den
Alptrdumen der Figur Marcos, sondern auch im realen Leben der erzdhlten Welt,
geschlachtet werden, ,Menschen“ (vgl. ebd.).

Fur den Prozess der Legalisierung und Verstaatlichung des Kannibalismus
wéhlt Bazterrica den Begrifft ,Transicion“. Die Bedeutung der Wortwahl wird
auch innerdiegetisch betont:

Muchos naturalizaron lo que los medios insisten en llamar la ,Transicién“. Pero él no, por-
que sabe que transicion es una palabra que no evidencia cudn corto y despiadado fue el
proceso. Una palabra que resume y cataloga un hecho inconmensurable. Una palabra vacia.



56 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Cambio, transformacién, giro: sinénimos que parece que significan lo mismo, pero la eleccién
de cada uno de ellos habla de una manera singular de ver el mundo. (Bazterrica 2017, 9)

Die Autorin schreibt von einer ,Naturalisierung®, die vor allem durch die Medien
beeinflusst wurde. Das ,Framing“ dessen, was in der Diegese passiert, ist entschei-
dend, womit Bazterrica Tendenzen aufnimmt, die auch in der Welt aufderhalb des
Textes eine Rolle spielen.* ,Transition“ als politisch stark, zumeist positiv aufgela-
denes Wort, das auch den Ubergang Spaniens und Chiles, aber teilweise auch Ar-
gentiniens von einer Diktatur zur Demokratie beschreibt, ist eben nicht gleichbe-
deutend mit Wortern wie ,Wandel®, ,Transformation“ oder ,Verdnderung*, wie
der Protagonist auch selbst betont (vgl. Bazterrica 2017, 9). Die Bezeichnung ,Tran-
sicién“ wird von Bazterrica im Erzdhltext gegen eine im Spanischen, fast immer
positive Konnotation abgesetzt und als ,leeres Wort* deklariert.*® Zugleich ist diese
Transition auch der dystopische Umschwung in eine Gesellschaft, in der nur noch
die Macht eines gesetzten, biopolitischen Diskurses zahlt, fiir die die Realitatsebene
und die Suche nach Wahrheit keine Rolle mehr zu spielen scheinen. Sie erfasst un-
terschiedliche Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenlebens dabei auf je spezifi-
sche Weise.

2.2.21 Gewalt, Gender und das Tier im Menschen

An den weiblichen Figuren im Text kondensieren sich die Fallstricke des Herr-
schaftssystems, dhnlich wie sich diese Fragen an Tier-Mensch-Relationen der Ge-
genwart niederschlagen. Frauenfiguren in Caddver exquisito (2017), die sich in
vermeintlich ménnlichen Berufen in der kannibalistischen Gesellschaft des Er-
zahltextes behaupten, werden als hart, auf ihre Karriere fixiert und kinderlos
charakterisiert, wie z. B. die Leiterin des Labors Valka. Ein weiters Beispiel ist die
Figur Spanel, die dem Rest der Welt indifferent gegeniiberzustehen scheint:

Spanel fue una de las primeras en reabrir su carniceria. £l sabe que a Spanel el mundo le
resulta indiferente. Solo sabe trozar carne y lo hace con la frialdad de un cirujano. La ener-
gia viscosa, el aire frio donde los olores quedan suspendidos, los azulejos blancos que pre-
tenden ratificar la higiene, el delantal manchado de sangre, todo eso le da igual. Para Spanel

39 Eine weit verbreitete Definition dieser Marketing-Strategie stammt von Robert Entman (1993,
53): ,To frame is to select some aspects of a perceived reality and make them more salient in a
communicating text, in such a way as to promote a particular problem definition, causal inter-
pretation, moral evaluation, and/or treatment recommendation for the item described®.

40 Fur eine sozio-politische Analyse der Phase nach der Transition und zum Zusammenhang
zwischen dem Ende der Diktaturen in Lateinamerika und dem Fortbestehen eines neoliberalen
Wirtschaftssystems vgl. Olivera Martinez und Grandi 2020.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 57

tocar, cortar, triturar, procesar, deshuesar, despiezar eso que una vez respir6 es una tarea
automaética, pero de precision. Es una pasion contenida, calculada. (Bazterrica 2017, 25)

Zugleich wird Spanel auch tber die Nidhe zu dem Fleisch, das sie zerlegt, sexuali-
siert. Wahrend Marcos Frau als geistiges, korperloses und warmes Wesen darge-
stellt wird, die allerdings unfruchtbar ist, erscheint Spanel als kalt, kalkuliert,
aber leidenschaftlich. ,Spanel tiene una belleza detenida. Lo inquieta porque hay
algo femenino debajo de un aura bestial que se cuida muy bien de mostrar. Hay
algo de admirable en ese desapego artificial. Hay algo en ella que él quisiera rom-
per“ (Bazterrica 2017, 28). Das Tier im Menschen, das Bestialische, das durch die
Zivilisation eingehegt werden soll, strahlt die Figur Spanel aus. Interessanterweise
ist es aber nicht sie, die tiber einen Spitznamen in die Nahe eines Animalischen
gertickt wird, sondern ihr Gehilfe, der ,El Perro“ (Bazterrica 2017, 25) genannt
wird; konnte man doch annehmen, dass sie als das sexualisierte Wesen, als das
sie dargestellt wird, die ,perra‘, die Hure ist.*! Die Hunde in Bazterricas Welt sind
loyal, treu und sprachlos. Spanel ist aber keine fragile Frauenfigur, die beschtitzt
werden misste, denn sie macht sich keinerlei Illusionen und hat einen ausge-
pragten Geschéftssinn:

Ella lo mira con algo que se parece a la lastima: ,Nadie tiene asegurado nada. Que me
coman nomads, les voy a causar indigestiones terribles“. [...] ,Estoy rodeada de muerte, todo
el dia, a toda hora“, y sefiala las reses en las heladeras: , Todo indica que mi destino va a ser
este, ;0 te creés que no vamos a pagar por esto?“. (Bazterrica 2017, 27)

Die Abgeklartheit Spanels provoziert Marcos einerseits, macht Spanel anderer-
seits fiir den Protagonisten attraktiv, aber es scheint das Feminine zu sein, das im
Protagonisten den Wunsch erweckt, sie zu zerstéren. Die Zerstérung findet tiber
sexualisierte Gewalt dann auch statt:

Se acerca. Parece que le va a decir algo, pero le mete una mano en el pelo y agarra a Spanel
de la nuca. La sostiene con fuerza y la besa. El beso es voraz, al principio, rabioso. Ella in-
tenta resistirse, pero solo un poco. El le arranca el delantal manchado de sangre y la vuelve
a besar. La besa como si quisiera romperla, pero lo hace despacio. Le desprende la camisa
mientras le muerde el cuello. Ella se arquea, tiembla, pero no emite ningun sonido. La da
vuelta y la tira contra la mesa. (Bazterrica 2017, 53)

41 Der Gehilfe ,el perro“ wird loyal und unterwiirfig dargestellt. Die Figur Marcos sagt tiiber ihn:
,Tiene la mirada de un perro, de lealtad incondicional y fiereza contenida. No sabe su nombre,
Spanel nunca le dirige la palabra y cudndo él la visita, generalmente, el Perro aparece poco“
(Bazterrica 2017, 25). Er erscheint, ;wie ein Tier‘, namenlos und weif3t, wann er sich zu verstecken hat.



58 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Ein Universalismus, der zwar die Gleichheit aller Menschen behauptet, stofit
schon in Geschlechterfragen an seine Grenzen. Die inhdrente Gewalt wird in der
oben zitierten Passage als Sexismus bis hin zur Misogynie sichtbar. Uberdeutlich
wird das Versagen einer ethischen Position, die die gleiche Wiirde aller Menschen
behauptet, im Umgang mit dem Tod in der Diegese.

Die weiblichen Figuren werden nicht nur in der fiktiven Welt, sondern héufig
eben auch in der Realitdt in die Ndhe der Natur, in die Ndhe von Tieren gertckt.
Bazterrica ruft mit den beiden Frauenfiguren Cecil und Spanel zwei gdngige Motive
auf: Die Heilige und die Verfiihrerin. Cecil als sublime, tugendhafte, aber letztlich
impotente® Ehefrau und Spanel als Verfiihrerin, die zumindest in der Ménnerdo-
mane des Geschéftlichen als kithl berechnend, aber dufderst potent inszeniert wird.
Die dritte weibliche Figur im Roman, Jazmin, stellt eine dritte Kategorie dar: Sie ist
ein menschliches Tier, das als wild, aber eben auch fruchtbar, in unmittelbarer
Néhe zur tierlichen Natur, dargestellt wird. Marcos ,puede sentir el olor salvaje
y fresco, el olor a jazmines. Agarra el peine y la sienta de nuevo en el pasto“
(Bazterrica 2017, 73). Es ist dieser ,wilde Duft nach Jasmin® der ihr ihren Namen
geben wird und zugleich die Nahe der Figur zur Natur manifestiert.

Wie Tiere, vor allem bei der Lebensmittelproduktion von Milch, Eiern und
Fleisch objektiviert und zu reinen Produkten gemacht werden, werden in der er-
zéhlten Welt andere Menschen zu Produkten und Objekten. Dies zeigt sich in be-
sonders radikaler Form am Umgang des Protagonisten mit Jazmin, die ihm als
»Produkt“ geschenkt wird, aber sich genetisch nicht von seiner Ehefrau unter-
scheidet. Auch wenn Marcos durchaus dissidente Einstellungen reprédsentiert und
dem ,Weibchen“ (Bazterrica 2017), das er geschenkt bekommt, einen Namen und
Kleidung gibt, bleibt sie fiir ihn letztlich dennoch ein Objekt, dhnlich einem Haus-
tier in der auflerdiegetischen Realitat: ,Le limpia el pecho, las axilas, la panza. Lo
hace con diligencia, como sin estuviese limpiando un objeto de cierto valor, pero
inanimado. Estd nervioso, como si el objeto se pudiese romper o pudiese cobrar
vida“ (ebd., 72). Er hélt die Frau, wie in der auflerdiegetischen Lebenswelt viel-
fach Haustiere gehalten werden. Der Képer dieser Frau ist ,Freiwild, er verge-
waltig sie, obwohl dies streng verboten ist und ihn selbst das Leben kosten
konnte: ,El que tiembla ahora es él. Se saca los jeans y se queda desnudo. La re-
spiracion se acelera. La sigue abrazando debajo de la lluvia. Lo que quiere hacer
estd prohibido. Pero lo hace“ (Bazterrica 2017, 73). Wie das Kannibalismus-Tabu
die Menschen nicht davon abhalt, andere Menschen zu essen, wird auch Marcos

42 Auch wenn Cecilia nach mehreren Versuchen und mit Hilfe der Reproduktionsmedizin einen
Sohn zur Welt bringt, so stirbt dieses Kind bald nach der Geburt (vgl. Bazterrica, 22). Sie kann die
Genealogie nicht fortsetzen.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 59

durch das Verbot nicht abgeschreckt. Die Figur Jazmin wird auf ihren reprodukti-
onsfahigen Korper reduziert, und am Ende zahlt ihr Leben nichts mehr. Obwohl
es offensichtlich ihre Eizelle ist und sie es ist, die das Kind austragt und auf die
Welt bringt, betrachtet der Protagonist das Kind als einzig seins. Als das Baby bei
der Geburt zu sterben droht, ruft er in hochster Not seine Ehefrau an und bittet
sie um Hilfe. Marcos beruft sich am Ende des Romans auf die patriarchale Genea-
logie der Abstammung des Mannes, wenn er ,— Es mi hijo“ (Bazterrica 2017,
124), ruft.

2.2.2.2 Die Erzahlperspektive als Mittel der Distanzierung

Der Roman ist aus der Perspektive von Marcos Tejos erzahlt, der auch schon vor
der Transition im Schlachthof gearbeitet hat (vgl. Bazterrica 2017, 9). Dies ist so-
wohl in der Figurenkonzeption als auch in der erzdhlpraktischen Umsetzung
ideal: Uber die Figur, die eine distanzierte Haltung zum System hat, in dem Men-
schen geschlachtet werden, kann der ,,Ubergang“ gut erzahlt werden. Zugleich
konnen die Leser:innen tiefe Einblicke in den Schlachthof erhalten und durchlau-
fen die ganze Produktion von Menschenfleisch bis zum Verzehr mit dieser Figur,
die Zugang zu allen Bereichen hat, die mit Fleisch zu tun haben. Eine Gesellschaft
wird gezeichnet, in der jegliche Bereiche, in denen heute Tiere genutzt werden,
von der Jagd bis zu Laborversuchen, weiter existieren, nur dass nun eben
menschliche Tiere wie Nutztiere gejagt, geschlachtet und fiir Laborversuche ge-
halten werden. Lediglich zwei Bereiche scheinen ausgespart zu sein: Die Haus-
tierhaltung von nicht-menschlichen Tieren als Maskottchen und Zoos. Beides ist
im erzédhlten Universum abgeschafft (vgl. Bazterrica 2017, 30). Beides wird aber
vom Protagonisten vermisst:

Recuerda a sus perros. Pugliese y Koko. Tuvo que sacrificarlos sabiendo, sospechando, que
el virus era una mentira fabricada por las potencias mundiales y legitimada por el gobierno
y los medios. Si los abandonaba para no matarlos, temia que los torturaran. Si se los qued-
aba podia ser mucho peor. Podian torturarlos a ellos y a los perros. (Bazterrica 2017, 69)**

Die Erzdhlung ist aber nicht aus der Ich-Perspektive, sondern in der 3. Person ver-
fasst, was wiederum eine gewisse Distanz der Leser:innen zur Figur Marcos
schafft. Die kithle Sachlichkeit und der realistische Stil Bazterricas ermdglichen
eine distanzierte Perspektive auf die erzahlte Welt und machen die feinen Risse

43 Wie zahlreiche Namen in Bazterricas Roman hat auch der Name ,Koko“ eine weitere Bedeu-
tungsebene: Er ist auch der Name des in der Realitdt berithmt gewordenen Gorilla-Weibchens
,Koko“, die eine modifizierte Gebdrdensprache beherrschte. Ich komme auf Koko erneut im
néchsten Kapitel in Fufinote 58 und 59 zurtick.



60 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

der Dispositive der Macht, die teilweise auch die Realitit bestimmen, wahrnehmbar.
Messling schreibt ihm Hinblick auf einen Realismus in Frankreich, der aber ebenso
filir Bazterricas Realismus der Gegenwart gelten kann, dass ,Literaturgeschichte,
und ich wiirde hinzufiigen auch die Analyse literarischer Texte der Gegenwart, die
»die Neustrukturierung von Annaherungen an die Wirklichkeit beschreib[en], die
»emotionalen, psychologischen und gesellschaftlichen Bedingungen und Kosten poli-
tischer Umbrtiche (Messling 2019, 19), erfassen konnen.

Eine vollstandige Identifizierung mit dem Protagonisten wird verhindert,
und es werden immer wieder auch Zweifel an dessen Einschatzungen geschiirt.
So bleibt zum Beispiel unklar, ob das Virus, das die Transition erforderlich
machte, eine Erfindung des Staates ist, wie der Protagonist vermutet, oder in der
fiktiven Welt wirklich existiert und Marcos an Verschworungstheorien glaubt.
Die Realitdtsebene scheint aber innerdiegetisch beim Einsetzten der Erzdhlung
langst keine grofie Rolle mehr zu spielen; die Transition erscheint in diesem
Sinne als abgeschlossen:

Recuerda cuando anunciaron la existencia de la GGB. La histeria masiva, los suicidios, el
miedo. Después de la GGB fue imposible seguir comiendo animales porque contrajeron un
virus mortal para los humanos. Ese era el discurso oficial. Las palabras con el peso necesa-
rio para modelarnos, para suprimir cualquier cuestionamiento, piensa. (Bazterrica 2017, 9)

Der Verweis auf eine ,offizielle Version“ (Bazterrica 2017, 9) streut Zweifel an der
Existenz des Virus und lenkt Neugierde auf die Griinde, die von der Erzdhlinstanz
dafiir angeboten werden. Diese Zweifel des Protagonisten werden nach und nach
immer deutlicher, vor allem auch im Vergleich zur Darstellung der Figur der
Schwester von Marcos, die nicht verstehen kann, warum er keinen Regen-
schirm hat:

—¢Coémo es posible que no tengas paraguas?

El suspira levemente y piensa que, otra vez, va a tener la misma discusion de todos los afios.
—No lo necesito. Nadie lo necesita.

—Todos lo necesitan. Hay zonas que no tienen construidos los techos protectores. ;Querés
morirte?

—Marisa, ¢en serio pensas que si un péjaro te caga en la cabeza te vas a morir?

—Si.

—Te repito, Marisa, en el campo, en el frigorifico, nadie usa paraguas, a nadie se le ocurre.
¢No seria mds l6gico pensar que si te pica un mosquito, que pudo haber picado antes a un
animal, te podés contagiar el virus?

—No, porque el gobierno dice que no hay peligro con los mosquitos.

—El gobierno quiere manejarte, es para lo tnico que existe.

—Ac4 todos salen con el paraguas. Es lo mas ldégico.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 61

—¢No te pusiste a pensar que quizds la industria del paraguas vio una oportunidad y llegé a
un acuerdo con el gobierno?
—Siempre pensando en conspiraciones que no existen. (Bazterrica 2017, 58)

Wahrend die Schwester ihn fiir einen Verschworungstheoretiker hélt und willig
und gerne den Informationen der Regierung glaubt, versteht Marcos nicht, wie
Marisa die Wahrheit nicht sehen kann. Auch hier findet eine interessante Inver-
sion statt, die Raum fiir Diskussionen bietet. Nicht erst seit dem Beginn der Covid-
19-Pandemie, aber sicherlich zumindest in Deutschland verstarkt seitdem, wird
vielfach tiber Verschworungstheorien diskutiert. Was ist wahr, was falsch? Was
ist staatliche Propaganda, was noch dissidente Meinung, was schon Verschwo-
rungsglauben mit ebenso propagandistischen Ziigen? Die Beschreibungen des
Virus erinnert in Teilen stark an die Corona-Pandemie nur mit anderen Auswir-
kungen (vgl. Bazterrica 2017, 9-10). Nun konnte die Autorin 2017 diese konkrete
Pandemie nicht vorhersehen, Warnungen vor Zoonosen und uns Menschen als
gesamte Menschheit bedrohende Viruserkrankungen gibt es aber schon langer.
An diese Geschichte kntipft Bazterrica an. Auch die sicherlich zuféllige Parallele,
dass es sich in der erzahlten Welt ebenfalls um ein Virus handelt, das die Welt
auf den Kopf stellt, schafft andere Perspektiven. Gezielte Desinformation als Stra-
tegie der Machterhaltung oder Machtgewinnung ist ebenfalls ein Mittel, das spa-
testens seit Donald Trump Prasident der Vereinigten Staaten von Amerika gewor-
den ist, in der Welt existiert. Der Erzdhltext kann dafiir sensibilisieren, dass die
Abwertung von Wissen auch ein Instrument der Machterhaltung sein kann. Die
Diegese fiihrt diese Strategie wie unter einem Brennglas vor: Es geht nie um Evi-
denz, sondern nur um sprachlich und durch Repressionen hergestellten Machter-
halt, der losgelost ist von (wissenschaftlicher) Wahrheitsfindung. Die Zerstorung
grundlegender erkenntnistheoretischer Strukturen, die sich auch in der Realitat
beobachten lasst, wird in Bazterricas Fiktion deutlich vorgefiihrt. In &hnlicher
Weise, wie Messling es fiir den Neuen Realismus in Frankreich beobachtet
(vgl. Messling 2019, 19-20), geht es auch in dem Roman aus Lateinamerika nicht
um reine Kompensation. ,Neuer Realismus und neuer Anspruch auf Weltaneig-
nung® (ders. 2019, 20) gehdren auch in Caddver exquisito (2017) zusammen. Die
Fiktion setzt sich in einzigartiger Weise mit globalen Anspriichen und Dispositi-
ven eines globalisierten Neoliberalismus im Kapitalozan (Haraway 2016b, 2, 47 {f.)
auseinander.

Im ,Labor Valka“ (Bazterrica 2017, 38) in dem argentinischen Erzédhltext wird
nicht wirklich zum Virus geforscht, sondern es werden Tiere nur noch gehalten,
um den Schein aufrecht zu erhalten, dass es das Virus wirklich gibt. So wird auch
nicht ernsthaft nach einer Heilung fiir das Virus gesucht, wie zumindest der Pro-
tagonist vermutet, denn dieses scheint nicht bedrohlich zu sein:



62 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

El sospecha que los animales enjaulados son una fachada. Mientras haya alguien que los
estudia, que busca la cura, el virus es real.

—Es raro que nadie haya encontrado la cura, ;no? Con laboratorios tan avanzados que
hacen experimentos de vanguardia ...

La doctora no lo mira, ni le responde, pero él siente que los pequefios renacuajos que ella
tiene en la garganta estan al borde de estallar.

(Bazterrica 2017, 113)

Das Virus ist so lange real, wie offiziell dazu medizinisch geforscht wird. Also, so
vermutet Marcos, wird in einem kleinen Teil des Labors noch so getan, als ob
wirklich ein Medikament zur Bekdmpfung gefunden werden soll. Das Labor hat
sich langst darin eingerichtet, Experimente an Menschen und nicht mehr an
anderen Tieren durchzuftihren. Die Fassade soll aber gewahrt werden und
Bazterrica ertffnet mit der Wahl ihres Protagonisten einen Blick hinter diese Fassade.
Die Leser:innen haben durch die interne Fokalisierung Zugang zur Gedanken-
und Gefithlswelt des Protagonisten und seinen ethischen Einstellungen. Marcos
Normen und Werte werden beim Lesen klar vermittelt, wie beispielsweise in sei-
ner Reaktion auf die Leiterin des Labors erkennbar ist: ,Detesta a la doctora
Valka y a su laboratorio de horrores“ (Bazterrica 2017, 110). Direkt im ersten Kapi-
tel wird deutlich, dass Marcos in vielerlei Hinsicht eine dissidente Haltung zur
Transition hat, diese aber verschweigt, weil er sonst selbst wie Vieh auf dem
Schlachthof landen konnte:

Nadie los llama asi, piensa, mientras prende un cigarrillo. El no los llama asi cuando tiene
que explicarle a un empleado nuevo cémo es el ciclo de la carne. Podrian arrestarlo por
hacerlo, podrian incluso mandarlo al Matadero Municipal y procesarlo. Asesinarlo seria la
palabra exacta, aunque no la permitida. Mientras se saca la remera empapada trata de des-
pejar la idea persistente de que son eso, humanos, criados para ser animales comesti-
bles. (Bazterrica 2017, 9)

Bazterrica erzdhlt auch die Geschichte einer Versteinerung, der Abstumpfung
und Verdrangung. Einer Verdrangung eben nicht nur angesichts massenhaften
Tierleids vor allem in der Schlachtindustrie, sondern auch einer Verdrangung des
Leids anderer Menschen. Hier ist die Fiktion ebenfalls nicht weit von der Realitét
entfernt. Das reine Wissen um menschliches und tierliches Leid, fithrt vielfach
nicht zu verdnderten Handlungen und einer Lebenspraxis, die sich nach diesem
Wissen richtet. Symbolisch steht die Figur Marcos fiir diese zunehmende Ab-
stumpfung.

Waéhrend der Protagonist zundchst nicht vergessen kann, er die Erinnerun-
gen an eine Zeit vor der Transition nicht verdrdngen kann, dndert sich dies im
Verlauf der Erzdhlung. Zu Beginn des Romans scheint die Erinnerung fast zwin-
gend: ,Niega con la cabeza despacio, pero no puede dejar de recordar” (Bazterrica



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 63

2017, 10). Er kann nicht aufhéren sich zu erinnern, ja mehr noch, die Erinnerun-
gen drangen sich ihm auf, verfolgen ihn bis in die Traume (s. auch S. 9), bis zu
dem Zeitpunkt, an dem ein Stein an die Stelle seines Herzens tritt. Die zuneh-
mende Verdrangung der Realitdt fithrt zu einer Versteinerung. Symbolisch steht
der Stein in Marcos Brust, der nach und nach sein Herz ersetzt, ganz bildhaft fiir
die Anpassung an das System und die ethische Kélte. Er mdchte die Augen ver-
schliefien, was aber nicht dauerhaft gelingt:

Abre los ojos, pero los vuelve a cerrar. La luz lo lastima. Le duele la cabeza. Tiene calor.
Siente punzadas en la sien derecha. Se queda quieto, tratando de recordar por qué esta
afuera. Una imagen difusa se le viene a la mente. Una piedra en el pecho. Esa es la imagen.
Es el suefio que tuvo. Se sienta con los ojos todavia cerrados. Intenta abrirlos, pero no
puede. Apoya la cabeza sobre las rodillas y se las abraza. Se queda unos segundos quieto.
Tiene la mente en blanco, hasta que recuerda el suefio con una claridad aterradora. (Bazterrica
2017, 52)

In diesem Traum ist es seine Ehefrau, die ihm anstelle seines Herzens einen Stein
in die Brust pflanzt (vgl. Bazterrica 2017, 52). Erst im Angesicht des unschuldigen
Kindes, seines und Jazmins Sohnes, 1ost sich der Stein auf und verliert an
Schwere: ,Cuando el bebé ya estd preparado y tranquilo Cecilia se lo entrega. Fl
lo mira sin poder creerlo, es hermoso, dice, es tan hermoso. Siente que los frag-
mentos de la piedra se reducen, pierden espesor® (Bazterrica 2017, 125).

Die Ambivalenzen, die reale Tier-Mensch-Verhaltnisse gegenwartig durchzie-
hen, werden in der Figur des Marcos lesbar, der fiir die Leser:innen ebenso ambi-
valent bleibt. Im Kontrast dazu, wie die Menschen zur Schlachtung gehalten wer-
den, kommt der Protagonist vor allem im Umgang mit ,seinem‘ ,cabeza domestica“
(Bazterrica 2017, 94) zunéchst weitgehend ,gut weg‘. Er scheint emphatisch: , £l enti-
ende que ella estd sola todo el dia y cuando llega lo persigue por toda la casa“
(Bazterrica 2017, 83). Das dndert aber weder etwas an den krassen Abhangig-
keitsverhéltnissen, in denen er die Frau halt, noch dran, dass er diese am Ende wie
Vieh schlachtet. Diese ist ,zu ihrem Schutz‘, aber vor allem auch zum Schutz ,seines
Kindes“ (Bazterrica 2017, 83) eingesperrt, und er betrachte sie nicht als gleichwerti-
gen Menschen, obwohl sie das innerdiegetisch, genetisch als PGE natiirlich ist. Die
Beziehung zwischen Jazmin und Marcos &hnelt vor allem im zweiten Teil stark der
Beziehung zwischen Hund und Herrchen. Halt Marcos die Frau zunéchst, ganz wie
im System vorgesehen, wie ein Schwein in einem separierten Stall, zieht Jazmin bald
in sein Haus ein. Er halt sie dort gefangen, wie Hunde héufig als Maskottchen in der
realen Welt gehalten werden: Die Beziehung ist hierarchisch aufgebaut und von Ab-
héangigkeiten gepragt. Die Parallele zum Halten von Hunden wird poetologisch auch
dartber erzeugt, dass Marcos vor der Transition Hunde hatte, zu denen er eine in-
nige Beziehung pflegte, wie erzéhlt wird (vgl. Bazterrica 2017, 69, 72). Obwohl Marcos



64 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

noch die Zeit vor dem Ubergang zum neuen System kennt, hat auch er schon die
Propaganda, die die Menschen, die geschlachtet und gegessen werden, systematisch
entmenschlicht, verinnerlicht, auch wenn er sich selbst davon immer wieder distan-
ziert und die Grenziiberschreitung riskiert, indem er mit ,seiner ,,cabeza domestica“
Geschlechtsverkehr hat. Da zwar in der 3. Person, aber aus seiner Perspektive erzahlt
wird, bekommen die Leser:innen nach und nach einen detaillierten Einblick in diese
Innenperspektive. So erstaunt es ihn, dass Jazmin, die Frau, die er als Schlachtvieh,
als ,cabeza domestica® bekommt und die er wie eine Hiindin hélt, tatsachlich zum
Denken féahig sein konnte: ,Por momentos, pareciera que pensara, que realmente pu-
diese hacerlo“ (Bazterrica 2017, 83). Ein Erstaunen wird hier inszeniert, das vielfach
von Hunde- oder Katzenbesitzer:innen tber ihre Haustiere gedufiert wird. Zugleich
wird hier eine Entwicklung der Figur vom Beginn der Geschichte bis zum Ende des
Romans erzahlt.

2.2.2.3 Der dystopische Gesellschaftsentwurf. Radikalisierungen
In dieser Figurenentwicklung erinnert Marcos an die Figur Winston Smith aus
George Orwells Roman 1984 (1948): Auch Winston Smith arbeitet zu Beginn fiir
das System, entwickelt sich dann aber zu einem Gegner, bis er schliefilich am
Ende, nach Folter und Gehirnwésche, an den Big Brother glaubt und das System
bedingungslos stiitzt. Ahnliche dystopische Elemente finden sich auch in Caddver
exquisito (2017): Wird Marcos zu Beginn als gebrochene Figur dargestellt, der kein
LSpezialfleisch“ (,carne especial®, Bazterrica 2017, 11) isst und nicht an die Propa-
ganda der Regierung glaubt, ja Personen, wie zum Beispiel auch seine Schwester,
die sich im neuen System gut eingerichtet haben, verabscheut, tétet er am Ende
doch Jazmin wie Schlachtvieh. Dies aber nicht, weil er plétzlich an die Propaganda
glaubt, sondern aus personlichem Interesse und Eigennutz: Man konnte sagen aus
niederen Beweggriinden. Die Frau hat ihm den Sohn geboren, den er fiir sein Le-
bensgliick brauchte, und ist ihm nun nicht mehr von Nutzen. Die Politik, die er fir
sich selbst verfolgt, ist reine Biopolitik. Hier ist die Figurenentwicklung gegenlaufig
zu der in Orwells 1984 (ders. 1948). Wahrend Orwells Protagonist Winston immer
systemkritischer wird und die Entwicklung zu einem Oppositionellen nachgezeich-
net wird, bis dieser am Ende unter psychologischer Folter und Gehirnwésche ein-
bricht, ist Marcos zu Beginn skeptisch und glaubt nicht an die Existenz des Virus. Er
strdubt sich gegen die Verdnderungen seit der Transition. Wenngleich er sich auch
nicht aktiv gegen das herrschende Regime aus méchtiger Industrie und politischer
Elite richtet, setzt er sich {iber Verbote hinweg, womit er sein Leben riskiert. Dies
aber stets zu seinem eigenen Nutzen und nicht fiir anderer.

Waéhrend Orwell die Probleme der Moderne, die Massenpropaganda und den
Uberwachungsstaat mit seinem dystopischen Roman kritisiert, zeigt Bazterricas



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 65

Roman, dass auch die Zeit nach der Postmoderne es nicht vermag, tiber eine zu-
nehmende Individualisierung ethische, normative und gesellschaftliche Probleme
in einer globalisierten und vom Neoliberalismus beherrschten Welt zu l6sen. Es
braucht in der argentinischen Dystopie nicht einmal mehr Folter oder einen re-
pressiven Uberwachungsstaat, um das System aufrecht zu erhalten. Die Legalisie-
rung des Kannibalismus wird als direkte Folge einer tiberméchtigen Lobby er-
zahlt: ,La legalizacién se llevo a cabo cuando los gobiernos fueron presionados
por una industria millonaria que estaba parada. Se adaptaron los frigorificos y
las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar como reses para abastecer
la demanda masiva de carne“ (Bazterrica 2017, 10). Politik erscheint nur noch als
willfahriger Gehilfe einer iiberméchtigen Industrie und selbst Ekel, den der Tabu-
bruch andere menschliche Wesen zu essen auslosen konnte, erscheint tiberwind-
bar und modifizierbar. Die argentinische Autorin inszeniert Biopolitik unter den
Vorzeichen einer radikalisierten Phase, die von neoliberalen Strukturen gepragt
ist und mit Haraway als ,Kapitalozdn“ (dies. 2016b, 47 f.) gekennzeichnet wer-
den kann.

Bazterrica nimmt ebenso einige Motive aus Margret Atwoods Dystopie The
Handmaid’s Tale (1985) auf. Wie Atwoods Figur Offred, wird auch Jazmin verbote-
nerweise von ,ihrem Besitzer schwanger. Atwood nimmt allerdings eine dezi-
diert feministische Perspektive ein und stellt in The Handmaid’s Tale nicht zufal-
lig eine weibliche Figur ins Zentrum. Bazterrica schldgt einen anderen Weg ein
und wahlt mit Marcos einen mannlichen Protagonisten. Die Kritik an einem patri-
archalen System ist in Caddver exquisito (2017) implizit und in den Details ver-
steckt. Sie ist Teil einer umfassenderen Systemkritik, die exemplarisch iiber den
Tabubruch erzédhlt wird. Im Vordergrund steht in Caddver exquisito (2017) der
Zerfall eines ethischen Systems und die Kritik an einem nur auf Machterhalt und
Gewinnmaximierung ausgerichteten Regime, in dem die Politik nur noch willfah-
riger Komplize méachtiger Konzerne zu sein scheint. Die Auswtichse einer auf Bio-
macht zielenden Politik, sowie die Kritik an aktuellen Tier-Mensch-Verhaltnissen,
die durch die Ubertragung auf menschliche Tiere fiir die Leser:innen iiberdeut-
lich ins Augen springen, stehen im Roman der Argentinierin im Zentrum. Hier
gibt es eine starke Parallele zum Film Soylent Green (1973, Regie: Richard
Fleischer), der in der erzdhlten Welt selbst als verbotener Film thematisiert wird
(vgl. Bazterrica 2017, 93), worauf Jochem Kotthaus in einem der wenigen Artikel,
die auch Caddver exquisito (2017) berticksichtigen, hinweist (vgl. Kotthaus 2021).
Wie in den 80er Jahren steht auch heute das Ende der Welt, wie wir sie kennen,
bevor: Klimawandel, Bevolkerungswachstum, Nahrungsmittelknappheit und der
Zusammenbruch des gesellschaftlichen Zusammenbhalts sind bestdndige Probleme
und dies dréngt sich auch zunehmend in die Offentlichkeit. Zugleich kann auf glo-
baler Ebene eine ,institutionalisierte Entwertung von Wissen“ (Kotthaus 2021, 19)



66 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

gerade im Hinblick auf diese Probleme beobachtet werden. Politiker:innen fiihren-
der Industriestaaten und globaler Superméchte leugnen den Klimawandel und
bauen ihre politische Strategie, erschreckenderweise erfolgreich, auf dieser Ent-
wertung von Wissen und Wissenschaft auf. Wie in Soylent Green steht auch in
Caddver exquisito (2017) ein Spiel mit diesen Unklarheiten des Wissens und die
yLegitimierung des Nicht-Legitimierbaren® (Kotthaus 2021, 23), des Kannibalis-
mus, im Zentrum. Dies zeigt sich im Erzahltext sehr deutlich an dem titelgeben-
den Spiel, dass die Kinder von Marisa perfektionieren (vgl. Bazterrica 2017, 61).

Der Horror, den die Dystopie entfaltet, liegt darin, wie Kotthaus schreibt,
»dass solche Szenarien (scheinbar) moglich seien — und mit ihnen das Ende der
rationalen, von Aufklarung geprégten Moderne“ (Kotthaus 2021, 24). Ich wirde
hier noch einen Schritt weiter gehen als Kotthaus, denn der Erzdhltext ermdglicht
in Form eines literarischen Wissens, das nicht an strenge disziplindre und episte-
mologische Grenzen gebunden ist (vgl. Ette 2017, 226), die Einsicht, dass die ver-
meintlich universellen Werte der Aufklarung einer neuen Legitimation bediirfen.
Hier zeigt sich die Dialektik der Aufkldrung (Horkheimer und Adorno [1944] 2022).
Der Text zeugt damit vom Ende einer ethischen und normativen Position, die sich
seit der Aufklarung als Universalismus globalisiert hat (vgl. Messling 2019) und
eine gewaltgepragte Gegenwart, wenn nicht hervorgebracht, so zumindest doch
nicht verhindert hat (vgl. Latour 2018, 76). Denn die durch die Aufkldrung ent-
standene Moderne ist in sich selbst fragil und briichig und entpuppt sich ange-
sichts der Krisen der Gegenwart als eine leere Hiille. Dies zeigt sich nicht zuletzt
auch an Tier-Mensch-Relationen, die immer auch mit der Definition des Men-
schen zu tun haben. Was gilt als menschliches und was als ,blofSes‘ tierliches
Leben, ist eine Frage auf Leben und Tod.

Die Zuspitzung, die Bazterrica tiber die Ubertragung von Praktiken der
Fleischproduktion auf Menschen erreicht, tragt zu einer Scharfung der Krisendia-
gnose, inshesondere im Hinblick auf einen universalistisch gedachten Humanis-
mus der Moderne (und Postmoderne) unter den Vorzeichen des Kapitalozdns
(Haraway 2016b, 47 ff.) bei. Die argentinische Autorin erzhlt nicht zuletzt vom
Versagen, nicht nur einer ethischen Position, sondern von den Grenzen jegli-
cher Form von Menschlichkeit in einem von Biomacht und neoliberalen Struk-
turen beherrschten System. Alle Letztbegrindungen einer Werteordnung sind
in der erzahlten Welt durch das Kapital und einzelne Regierungen korrumpiert.
Es gibt einen Markt fiir Fleisch mit ,Vor- und Nachnamen®, sowie die Moglich-
keit, sein eigenes Leben zu verkaufen, indem man sich selbst gegen das Verspre-
chen des Schuldenerlasses zur Jagd frei gibt. Uberlebt die (meist prominente)
Person eine bestimmte Zeit, werden die Schulden erlassen. Die Figur des aus
Rumaénien stammende Unternehmers Urlet beispielsweise schldgt Kapital aus der
Jagd auf Menschen. Er lasst sich nicht nur von Marcos mit ,Cabezas“ aus dem



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 67

Schlachthof beliefern, die dann ausgesetzt und von zahlender Kundschaft gejagt
werden kénnen. Er ,erméglicht es® auch Prominenten, die in Ungnade gefallen sind,
ihre Schulden unter Einsatz ihres Lebens zu tilgen:

Urlet toma otro trago. Espera unos segundos antes de responder.

—Tienen que quedarse en el coto de caza por una semana, tres dias o unas horas, todo de-
pende del monto que adeuden vy, si no logran cazarlos y salen vivos de esta aventura, yo les
garantizo la cancelacién total de la deuda. (Bazterrica 2017, 86)

Die Not der anderen und die Unterhaltung auf Kosten von Menschenleben sind
Urlets Geschéftsmodell. Fur diese Figur ist die Transition eine Mdglichkeit, das
auszuleben, was nach seinem Menschenbild sowieso schon in allen Menschen
steckt: ,—Después de todo, desde que el mundo es mundo nos comemos los unos
a los otros. Si no es de manera simbdlica, nos fagocitamos literalmente. La Transi-
cién nos concedid la posibilidad de ser menos hipécritas“ (Bazterrica 2017, 86).
Die Transition, die den Kannibalismus ermoglicht, ist keine Perversion des Sys-
tems, sondern zeigt nur den wahren Kern des Menschen, so Urlet im Roman.

Die menschlichen Figuren scheitern alle daran, angesichts einer neoliberalen
Herrschaftsform, integer und menschlich zu bleiben. Das Scheitern des Staates,
der versucht, durch drakonische Strafen eines biopolitischen Machtsystems die
normative Ordnung aufrechtzuerhalten, wird ebenso erzahlt. Die erzahlte Welt
steht am Abgrund und ist voller Risse, die darauf hindeutet, dass sie zu bersten
droht. Die dem System eingeschriebenen Ambivalenzen werden allerdings nicht
geldst, sondern entweder zugunsten einfacher Erklarungen, die die Machtigen
verbreiten, kaschiert. Oder die Scheinheiligkeit wird sich zu Eigen gemacht, um
daraus personlichen Nutzen zu ziehen. Ein ethisches Modell, wie es etwa Singers
Utilitarismus vorschlagt, lauft in einem solchen Regime vollstdndig ins Leere.
Urlet beispielsweise weif$ sehr wohl um die Macht der Worter und sammelt diese
sorgfaltig:

Piensa que Urlet colecciona palabras, ademaés de trofeos. Para Urlet tienen tanto valor como
una cabeza colgada en la pared. Habla un espaiiol casi perfecto. Su manera de expresarse es
preciosista. Elige cada palabra, como si no se las llevara el viento, como si las frases que-
daran vitrificadas en el aire y él pudiese tomarlas y guardarlas bajo llave en un mueble,
pero no en cualquier mueble, en uno antiguo de estilo art nouveau con puertas vidria-
das. (Bazterrica 2017, 84)

Die feinen Unterschiede zwischen einem ,wir“ und den ,Anderen“ werden auch
sprachlich konstruiert und diese Grenzziehung ist fiir einige der Figuren kostbhar
wie ein Menschenleben, denn daran kann das eigene Leben hangen.

Im literarischen Text wird ein Narrativ gesponnen, das von den Worten der
Machtigen geprégt ist, aber dennoch fragil erscheint: Die so konstruierte Welt ist



68 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

»Klein, kontrolliert und voll von feinen Rissen“ (Bazterrica 2017, 13). Sie hdngt am
seidenen Faden und nur ein einziges falsches Wort kénnte sie zum Zerbrechen
bringen wie Porzellan. Wissen und Wahrheit scheinen keinen Wert mehr zu be-
sitzen, der Primat liegt auf dem herrschenden Diskurs. Die bestdndige Umbenen-
nung der Tatsachen und Dinge durch die Regierung prégt die normativen Regeln
der erzéhlten Gesellschaft:

El gobierno, su gobierno, decidi6 resignificar ese producto. A la carne de humano la apo-
daron ,carne especial“. Dej6 de ser solo ,carne“ para pasar a ser ,lomo especial, ,costilla
especial®, ,rifion especial“. El no le dice carne especial. El usa las palabras técnicas para re-
ferirse a eso que es un humano, pero nunca va a llegar a ser una persona, a eso que es
siempre un producto. [...] Nadie puede llamarlos humanos porque seria darles entidad, los
llaman producto, o carne, o alimento. Menos él, que quisiera no tener que llamarlos por
ningun nombre. (Bazterrica 2017, 11)

Diese systematische, zum Machterhalt Einzelner angewendete Abwertung von
Wissen und Verschleierung der Tatsachen war bereits ein Grundprinzip des Fa-
schismus und scheint gegenwartig wieder erschreckend nah an aktuellen Prakti-
ken des Machterhaltes. Die Dystopie von Bazterrica macht auf diese Abwertung
des Wissen sichtbar, in dem in der erzéhlten Welt tiber den Protagonisten Marcos
Tejos die Aufmerksamkeit auf die Macht der Worter gelenkt. Er vermisst die
Worte der anderen regelrecht, und alle Figuren werden dartiber, was sie wie
sagen charakterisiert. Stilistisch wiederholt Bazterrica zumeist die Formel ,las pa-
labras de“ (Bazterrica 2017, 13; 17; 26; 32; 34; 39; 50; 56; 57, 58; 61; 62; 108). So
z. B. bei der Figur des Gebers, die Marcos regelméfig besuchen muss. Herr Urami
schafft mit Worten eine fragile, aber harmonisch kontrollierte Welt. Mit volliger
Selbstverstdndlichkeit redet Herr Urami iiber die Qualitdt menschlicher Haut
(vgl. Bazterrica 2017, 13). Die menschlichen Subjekte werden tiber den Sprachge-
brauch objektiviert, und eine schnelle und schmerzfreie Schlachtung ist nur des-
halb erwiinscht, damit das Produkt am Ende nicht an Qualitéat verliert.**

Die Autorin lenkt nun in ihrem Roman einen differenzierten Blick auf die fei-
nen Bedeutungsunterschiede verschiedener Worter und damit darauf, dass Be-
zeichnungen in Diskursen auch mit Macht einhergehen und Wissen, im Anschluss
an Foucault, diskursiv hergestellt wird (vgl. Foucault 1971). Bazterricas Erzahltext
vermag es zu zeigen, dass sich die Tierethik Debatte in einen grofleren Diskurs

44 An dieser Stelle ldsst sich eine Parallele zur Realitdt erkennen, in der andere Tiere und
nicht Menschen geschlachtet werden. Eine Optimierung der Schlachtung und schmerzfreien
Totung werden haufig nicht nur zur Verringerung von tierlichem Leid oder aus ethischen Ge-
schichtspunkten angestrebt, sondern dienen in den allermeisten Félle der Profitmaximierung
(vgl. Fleischatlas 2021, 18-19) und der Verbesserung der Fleischqualitat, wie beispielsweise das



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 69

um Biomacht und institutionalisierte und medial vermittelte Desinformation ein-
fligt oder zumindest Ankniipfungspunkte hat. Tier-Mensch-Relationen der Gegen-
wart sind dabei ein Gebiet, auf dem sich die Konstruktion von Alteritdt besonders
drastisch zeigt. Andere, auf Dualismen beruhende Ideologien, wie Sexismus, Ras-
sismus und Klassismus werden im Erzahltext, neben dem Speziesismus, einer
dem westlichen Logozentrismus verpflichteten Ordnung, ebenso adressiert. Die
literarische Zuspitzung schafft eine Distanz zur Gegenwart, gerade auch tiber die
Verlagerung in eine nahe Zukunft. Eine solche distanzierte, weil dsthetisierte
Perspektive auf die Probleme und Krisen der Gegenwart, machen diese — mit
Ranciere — zuallererst lesbar und damit wahrnehmbar (vgl. Ranciére 2000).

Auch in der Realitat findet eine teilweise institutionalisierte, teilweise syste-
matisch durch Interessen der Industrie gesteuerte Entwertung von Wissen statt:
Es ist langst bekannt, wie industrielle Massentierhaltung funktioniert und was in
den Schlachtbetrieben der Welt passiert. Die Popularitit von Biichern wie Foers
Eating Animals (2009) und das Aufkommen des Veganismus zeigen dies eindriick-
lich. Tiere essen (Foer 2010) fragt ganz bewusst nicht nach dem nach Meinung des
Autors die Tatsachen verschleiernden Fleischkonsum, sondern nach dem nicht in
gleicher Weise objektivierenden Essen von anderen Lebewesen. Ebenso wie den
fiktiven Menschen im Erzdhltext féllt es in der Realitdt meist schwer, die Dinge
beim Namen zu nennen und nach den gewonnenen Einsichten zu handeln. Dies
zeigt sich unter anderem an der gangigen Praxis, nicht davon zu sprechen, dass
wir Tiere essen, sondern abstrakter von Fleischkonsum zu sprechen. Auch die
Lebensumstdnde von Menschen, die weit weg leben, sind durch vielfaltige Infor-
mationsquellen nur einige Klicks entfernt. Das Wissen dariiber ist global verfiig-
bar, wenn auch nicht gleich verteilt. So ist es immer noch eine Minderheit, die
Probleme wie Klimawandel und industrielle Land- und Viehwirtschaft nicht nur
anerkennen, sondern beispielsweise auch bereit sind, auf das Essen von Fleisch
zu verzichten. Der Erzéhltext der Argentinierin spiegelt diese Haltung, radikali-
siert und poetisiert sie aber zugleich. Diese Asthetisierung findet eine Form fiir
das Unsichtbare, der Dissens wird wahrnehmbar, und fiir die Leser:innen wird
die Aufteilung des Sinnlichen erfahrbar (vgl. Ranciere 2008a).

Im Hinblick auf das Téten von Menschen denkt der Protagonist in Bazterricas
Roman: ,Asesinarlo seria la palabra exacta, aunque no la permitida“ (Bazterrica
2017, 9). Es geht in der erzdhlten Welt also nicht mehr darum, was wahr und was
falsch ist, die Figur Marcos weifd ganz genau, dass ,ermorden® die richtige Voka-

Bundeszentrum fir Erndhrung schreibt: ,Ein schonender Transport ist nicht nur aus Tier-
schutzgriinden, sondern auch aus wirtschaftlichen Betrachtungen unerlésslich; denn Stress
fiihrt zu mangelhafter Fleischqualitat“ (https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-
teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitungy).


https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/
https://www.bzfe.de/lebensmittel/vom-acker-bis-zum-teller/rindfleisch/rindfleisch-verarbeitung/

70 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

bel wére. Es geht darum, was erlaubt und was verboten ist und wie die offensicht-
liche Liicke zwischen der Realitdt und der Sprache geschlossen werden kann.
Macht wird auch diskursiv hergestellt und zeigt sich in der Zensur, im Verbot der
Benennung der Tatsachen ebenso wie in der gesellschaftlichen Tabuisierung der
Wahrheit im diegetischen Universum deutlich. Worter konnen nicht nur Tatsa-
chen benennen, sondern diese verschleiern, sei es aus personlichem oder kollek-
tivem Interesse oder aufgrund von Verboten: ,Su cerebro le advierte que hay pal-
abras que encubren el mundo“ (Bazterrica 2017, 9). Zugleich gibt es auch solche
Worter, die ,legal“ und ,hygienisch“ (ebd.) sind. Sein logos, das Gehirn als Sitz
des Verstandes, beschert dem Protagonisten diese Einsicht, tiber die er sich den-
noch am Ende des Buches hinwegsetzt und nach der er letztlich nicht mehr han-
delt. Die pure Vernunft taugt aber nicht als normative Grundlage, vermag das litera-
rische Werk zu sagen. Bazterrica erzahlt hier auch den Verfall des unidirektionalen
Logozentrismus, der auf eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum Tier auf-
baut. In der Dystopie der Argentinierin l9st er sich nicht zugunsten eines nicht-
dualistischen, situierten Zugangs zum Wissen auf, sondern mundet in ein Unrechts-
system, in dem Leben und Wahrheit tiberhaupt nichts mehr wert sind. Das ,legal“
im Erzéhltext wird durch die Absetzung betont und bildet in gewisser Weise den
Schlusspunkt der Aufzdhlung. Alle drei Adjektive spielen in Bazterricas Dystopie
eine Rolle: die Bequemlichkeit der Menschen, die sich nicht mit der Wahrheit ausei-
nandersetzen wollen, die biopolitische Vorstellung, dass es unhygienisch, ja todlich
ware, Tiere zu essen und schliefilich eben die Institutionalisierung im Rechtssystem,
die in legal und verboten unterteilt. ,Hygienisch“ sind nicht nur die Worte, die die
Wahrheit verschleiern, statt sie auszusprechen, sondern auch das Menschenfleisch,
das verzehrt wird, denn das Essen der Subalternen trage zur Gesundheit der restli-
chen Bevélkerung bei, so das innerdiegetisch herrschende Narrativ.*® Die Wahrheit
wird verdrangt, taucht aber im Traum der Hauptfigur wieder auf, indem es allein
die Worte sind, die toten:

El hombre, él mismo, se desplaza con una lentitud exasperante y mientras lo hace va
matando al resto. No les pega con una maza, no los estrangula, no los acuchilla. Solo les
habla y ellos, é1 mismo, van cayendo uno a uno. Después ese hombre, él mismo, se acerca y
lo abraza. Lo hace tan fuerte que él no puede respirar y forcejea hasta que logra soltarse. E1
hombre, él mismo, intenta acercarse y decirle algo al oido, pero él sale corriendo porque no
quiere morir. (Bazterrica 2017, 109)

45 Diese Begriindungen erinnern sofort an Vorstellungen von ,Rassenhygiene“ und einem Sozial-
darwinismus, den die Nationalsozialisten in Deutschland von 1933-1945 in den Vernichtungslagern
umgesetzt haben und der in der massenhaften Ermordung von Menschen miindete.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 71

Der Protagonist ist mit dem Mann in seinem Traum, der mit Worten tétet, iden-
tisch. Das, was man sehen konnte, ndmlich dass Menschen getétet werden und
dies uber todliche Diskurse ermoglicht wird, was man aber nicht sagen kann,
wird alptraumhaft in Szene gesetzt. Diese Form der Macht ist in der erzdhlten
Welt eine auf Willkir aufbauende Strategie, die auch Marcos selbst toten konnte.

2.2.2.4 Weltkonstruktion und Diskurs. Sichtbares, Sagbares und die
metareflexive Dimension

Sagbares und Nicht-Sagbhares wird in der erzahlten Welt besonders an der Figur

des Herrn Urami deutlich. Wahrend Marcos schweigt, spricht Herr Urami:

El Sefior Urami habla, declama como si le estuviese revelando una serie de verdades incon-
mensurables a una audiencia numerosa. [...] Hay algo de anguila en el Sefior Urami. El solo
atina a mirarlo en silencio porque, en esencia, es el mismo discurso que le repite en cada
visita. Piensa que el Sefior Urami necesita reafirmar con palabras la realidad, como si esas
palabras crearan y sostuvieran el mundo en el que vive. (Bazterrica 2017, 13)

Diese Welt, die nur noch diskursiv hergestellt wird, ist zugleich zerbrechlich, denn
sie scheint vollstdndig sinnentleert und losgeldst von der Wahrheit. Der Diskurs,
den Herr Urami bei jedem Besuch wiederholt, ist die Grundlage fiir die Weltkon-
struktion, die die Autorin Bazterrica erzahlend schafft. Die Wahrheit wird losgeldst
von der Realitdt und verkommt zur Serie von ,unfassharen Wahrheiten‘, die die
Welt in der Herr Urami lebt, bestimmt. So sieht Herr Urami die Menschen auch
nicht an (vgl. Bazterrica 2017, 12), denn das Sichtbare konnte mit dem Sagbaren in
Konflikt geraten, er vermisst sie. Hinter der machterhaltenden Fassade der Worter
ist aber nichts mehr, was die Welt im Inneren zusammenhielte. Und obwohl die
Fassade des Schlachthofes brockelt (vgl. Bazterrica 2017, 34) und der Blick dahinter
nur noch schlecht verstellt ist, gibt es in der Diegese, wie in der Realitat, zwar ab-
weichende Haltungen, aber eben keine Revolution und kein allgemeines Aufbegeh-
ren. Die Fassade des Schlachthofes steht Wort wortlich noch verdeckt, aber nur un-
gentigend, was dahinter tatsachlich passiert:

Nada podria indicar que ahi adentro se matan humanos. Recuerda las fotos del matadero
de Salamone que le mostré su madre. El edificio estd destruido, pero la fachada sigue in-
tacta, con la palabra matadero como un golpe mudo. Enorme, sola, la palabra se resistié a
desaparecer. [...] No importa la forma que tome ese cielo, si es de un azul agobiante o rep-
leto de nubes o de un negro rabioso, la palabra sigue ahi, la palabra que habla de una ver-
dad implacable en un edificio bello. ,Matadero“ porque ahi se mataba. Ella queria reformar
la fachada del frigorifico El Ciprés, pero el padre se negé porque un matadero deberia igno-
rarse, fundirse con el paisaje y nunca llamarse por lo que realmente es. (Bazterrica 2017, 34)



72 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthofe. Ethik und Erzahlen

Es ist diese Fassade eines ,asthetischen Regimes“ (Ranciére 2009a, 268), hinter die
der Roman als erzdhlende Literatur einen Blick zulésst.

Die Méchtigen profitieren in der erzéhlten Wirklichkeit, und die Marginali-
sierten sind davon bedroht, selbst als Schlachtvieh zu enden. Im Schlachthof hat
der Protagonist einen einzigen Freund, Sergio, der als ,Betduber* arbeitet. ,Le of-
recié que fuera su mano derecha, pero Sergio le contesté contundente: ,Prefiero
los golpes“ (Bazterrica 2017, 39). Marcos fragt nicht weiter, weil Sergios Worte
seinfach und klar“ sind, ,,ohne scharfe Kanten“ (ebd.). Dabei ist Sergio derjenige,
der im Schlachthof mit einem Hammer auf die Menschen einschlégt, um sie zu
betduben, bevor sie mit einem Messer die Kehle durchgeschnitten bekommen. Er
ist aber eben auch einer der wenigen Figuren, bei denen angedeutet wird, dass
sie die Arbeit zumindest aus 6konomischem Zwang machen. Es wird angedeutet,
dass auch er in gewisser Weise ein Opfer des Systems ist:

Una vez él le preguntd por qué se dedicaba a aturdir. Sergio le contesté que o eran las cabe-
zas 0 era su familia. Que no sabia hacer nada mdas que eso y que pagaban bien. Que cada
vez que sentia remordimientos pensaba en sus hijos y en cémo les estaba dando una mejor
vida gracias a ese trabajo. (Bazterrica 2017, 39)

Marcos Tejos Frau, Cecilia, ist dagegen von gesellschaftlichen Erwartungen an
ihre Rolle als Frau, die auch Mutterschaft beinhaltet, gezeichnet. Jahrelange Ver-
suche Kinder zu bekommen, sowie Fruchtbarkeitsbehandlungen und kinstliche
Befruchtungen und schliefllich der Tod des so herbeigesehnten Kindes werden in
dieser Figur sichtbar. Die Worte von Cecilia werden als ,schwarze Locher®
(Bazterrica 2017, 32; 49) beschrieben, sie ,absorbieren jegliches Gerdusch, jeden
Partikel und nehmen den Atem“ (Bazterrica 2017, 49), seit ihr gemeinsames Baby
gestorben ist. Seine Frau scheint tief gezeichnet vom Verlust des Kindes und kehrt
auch erst ganz zum Schluss wieder zu Marcos zurtick, als dieser ihr Jazmins Kind
iibergibt. Dabei wird sie, als Marcos sie kennenlernt, ebenfalls iiber Thre Worte
ganz anders charakterisiert: ,Las palabras de Cecilia eran como un rio de luces, un
torrente aéreo, parecian luciérnagas resplandecientes“ (Bazterrica 2017, 50). Sie er-
schien als Lichthlick in Marcos Welt. Worte konnen Hoffnung geben und Lichtbli-
cke erzeugen, oder alles ins Dunkle ziehen, wie schwarze Locher, wie tiber das Er-
zahlverfahren von Bazterrica vermittelt wird. Am deutlichsten jedoch fallt diese
Form der Charakterisierung bei Marcos Schwester Marisa und ihren Zwillingen
auf. ,Las palabras de la hermana son como hojas secas apiladas en un rincon,
pudriéndose“ (Bazterrica 2017, 62). Marisas Worte stapeln sich unniitz und sinnent-
leert, bis sie verrotten. Dieses Verrotten der Worte steht allegorisch auch fiir die
Austrocknung und das Verderben jeglicher zwischenmenschlicher Beziehung in
der diegetischen Welt. Der Schwester bleiben die Worte im Halse stecken, wie ihr
eigentlich das Menschenfleisch, das sie konsumiert, im Halse stecken bleiben sollte:



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 73

»,La hermana lo mira y no dice nada, solo atina a tomar mds agua y a comer. Las
palabras se le atascan como si estuviesen dentro de bolsas de pldstico comprimi-
das. —Decime, Marquitos, custedes venden cabezas a particulares, a alguien como
yo?“ (Bazterrica 2017, 61) Thre Sprachlosigkeit deutet auf den Zusammenbruch des
gesamten normativen Systems der erzahlten Gesellschaft hin. Wo keine Wahrheit
mehr ausgesprochen werden darf und die Tatsachen nicht mehr benannt werden
konnen, herrscht Sprachlosigkeit, vermag Caddver exquisito (2017) zu vermitteln.
Sprechen kann die Figur nur, um das, was eigentlich undenkbar und nicht zu legiti-
mieren ist, zu normalisieren und genau daruber zu legitimieren. Hier entwickelt
der Text vielleicht am deutlichsten doch eine normative Position, die vor allem im
Kontrast der Geschwister erkennbar ist. Marisa ist als Figur die Verkérperung des
Satzes: ,Hay palabras que son convenientes, higiénicas. Legales“ (Bazterrica 2017, 9).
Aber diese ,hygienischen“ Worte, in Plastik verschweifstem Fleisch dhnelnd, fithren
letztlich zu Sprachlosigkeit, nicht nur zwischen den Geschwistern: denn das, was
wirklich ist, darf nicht ausgesprochen werden. Es verschwindet hinter der Fassade
der Worte, wie die kannibalistische Gewalt hinter der Fassade des Schlachthofes ver-
borgen bleibt. Hinter der Stille scheint sich Gewalt zu verbergen, wie vor allem an
den Kindern von Marcos Schwester deutlich wird: ,,Estebancito lo mira con un brillo
en los ojos, un brillo lleno de palabras como bosques de drboles quebrados y torna-
dos silenciosos“ (Bazterrica 2017, 60). Die Zwillinge sind als Figuren interessant, weil
sie im kannibalistischen Gesellschaftssystem nach der sogenannten Transition aufge-
wachsen sind. Hinter der sinnentleerten und nur durch leere Worte mithsam auf-
rechterhaltenen Fassade verbirgt sich ein unheimliches Gewaltpotential: ,Las pala-
bras de su sobrina son como vidrios que se derriten por un calor muy intenso, como
cuervos que se sacan los ojos en cdmara lenta“ (Bazterrica 2017, 61). Und genau diese,
im diegetischen Universum nicht mehr konsequent durch Werte und gesellschaft-
lich-politische Normen eingehegte Gewalt, kann prinzipiell jedem treffen. ,Die insti-
tutionalisierte strukturelle Gewalt gegeniiber Tieren in unseren Schlachthofen
(Linnemann 2006, 8) erscheint in Bazterricas Text durch die fiktionale Ubertragung
auf menschliche Tiere deutlich als ein ,integraler Bestandteil unserer Zivilisation®
(ebd.). Caddver exquisito (2017) 1asst nicht zuletzt die Leerstellen, die eine Verab-
schiedung universeller Ideale hinterldsst, deutlich hervortreten und macht sie in
der Fiktion schmerzlich erfahrbar. Das allzu menschliche wird sichtbar und die
Wirkmachtigkeit sprachlicher Konstruktionen als Mechanismen von Ein- und Aus-
schluss in die Gemeinschaft herausgestellt. Der Erzdhltext entfaltet eine epistemolo-
gische Dimension, denn ein Wissen tiber das Leben und Sterben wird literarisch
inszeniert (vgl. hierzu insbesondere Ette 2004 und 2022b). Der dystopische Roman
kann das Verhéltnis von Sichtbarem und Sagbaren, das eigentlich mit Deleuze wie
,Nicht-Beziehungen“ (Deleuze 1992, 89) funktioniert, die dennoch standig aufeinan-
der bezogen sind, entscheidend problematisieren und tiber die Asthetisierung das



74 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

herrschende Regime sichtbar machen (vgl. Ranciére 2000). So bleibt auf der inhalt-
lichen Ebene vor allem Bazterricas feinsinniges Gefiihl fiir Diskurse und dessen Zu-
sammenhang mit drangenden Problemen der Gegenwart aufschlussreich. Worte
sind wichtig, sie bilden nicht nur (erzahlte und reale) Wirklichkeit ab, sondern er-
schaffen diese auch, indem sie im besten Fall auf die Wirklichkeit zurtickwirken
konnen, aber in jedem Falls zumindest potenziell ein Wissen tiber das Leben entfal-
ten (vgl. Ette 2004). Der Erzahltext ist gerade durch seine dystopische Distanzierung
in der Lage, die Ordnung der Realitédt zu stéren. Ranciere sieht darin das Politische
der Kunst, denn ,politische Tatigkeit ist im Gegenzug jene Téatigkeit, die einen Kor-
per von seinem natuirlichen oder dem ihm als natiirlich zugeteilten Ort entfernt,
das sichtbar macht, was nicht hatte gesehen werden sollen, und das als Rede ver-
stdndlich macht, was nur als Larm gelten diirfte“ (Muhle 2008a, 9), wie Muhle im
Vorwort zu Rancieres Die Aufteilung des Sinnlichen (ders. 2008a) schreibt. Zugleich
sind Sichtbares und Saghares aber immer spezifischen Wirklichkeitshedingungen
unterworfen, wie Vosfikamp und Weingart im Hinblick auf Deleuze festhalten:

Wenn sich das Sichtbare so wenig auf konkrete Dinge und Objekte bezieht wie das Sagbare
auf Worter und Sétze, sondern auf deren je spezifische Moglichkeitshedingungen, so kon-
nen Texte und Bilder als Konkretionen gelten, deren jeweilige Verhaltnisse tiber diese Be-
dingungen — notwendig auf sehr vermittelte Weise — Auskunft geben. (Voffkamp und Wein-
gart 2005, 13)

In der Dystopie konkretisieren sich Verhéltnisse von Sichtbarem und Sagbaren.
Sie tun dies als erzahlte Wirklichkeit; als eine spezifische Poetik.

Mit den tberall prasenten und immer wieder eingestreuten Bemerkungen zu
Wortern und deren Potential, Wirklichkeit zu schaffen, entfaltet Bazterricas Er-
zahltext zudem eine metareflexive Dimension: Wenn es Worter vermdogen, Wirk-
lichkeit zu schaffen, so vermag es vielleicht auch der Erzéhltext Einfluss auf die
aufierdiegetische Welt zu nehmen, oder zumindest auf eine andere, fiktionale
Epistemologie zu verweisen. Zumindest greift der Erzahltext in die Aufteilung des
Sinnlichen (Ranciere 2008a) ein, indem er die Ordnung stort, weil er ihre Kon-
struktion sichtbar werden lasst. ,Die Politik bestimmt, was man sieht und was
man dartiber sagen kann“ (Ranciere 2008a, 26), schreibt Ranciere. Die Worte ste-
hen in einem Beziehungsgeflecht mit den Dingen, ohne mit ihnen identisch zu
sein (vgl. Ranciere 2011). Was aber als Wirklichkeit erzahlt wird, ist nicht mit der
Wahrheit zu verwechseln. Wie in Foucaults Werk Les mots et le choses (1966) geht
es in Bazterricas Text um die Verzahnung von Sprache und Macht: Diskurse sind
im Anschluss an Foucault nie unschuldig und immer von Machtfragen durchdrun-
gen (Foucault 1966). Zugleich wird auf die manipulative Dimension und die Diffe-
renz zwischen Sichtbaren, Sagharen und Wahrheit hingewiesen. Wie Deleuze zu
Foucault herausarbeitet, gibt es eine Diskrepanz zwischen dem, was gesehen und



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) == 75

dem, was gesagt wird (vgl. Deleuze 1986). Diese Diskrepanz ist als Disjunktion
(Deleuze 1986, 71) auch in Bazterricas erzdhlter Welt vorhanden und als poetisierte
Form fiir die Leser:innen erfahrbar. Darin liegt nach Ranciere die Politik der
Literatur (ders. 2011). Zugleich ist die Macht, die in der Dystopie, ebenso wie in der
aufBertextuellen Wirklichkeit, herrscht, Biomacht in einem neoliberalen System. Eine
Herrschaft, die ,,sterben lasst, und Leben schafft“ (Foucault 2001, 284).

Das hervorstechendste Merkmal des dystopischen Erzéhltextes ist die Ubertragung
der Fleischproduktion von nicht-menschlichen Tieren auf menschliche Tiere. Dabei
ibernimmt die Autorin weitgehend Begriffe und Bezeichnungen, wie beispielsweise
wciclo de la carne“ (Bazterrica 2017, 9), die in der Realitdt ebenso verwendet werden,
wenn es um nicht-menschliche Tiere geht. Wie der oben erwédhnte Text von Sorman
bietet auch Bazterricas Erzahltext Einblicke in die Schlachthéfe. Denn die Argentini-
erin adaptiert weitgehend das in der auflertextuellen Wirklichkeit existierende Sys-
tem der Fleischindustrie fiir ihren Erzéhltext. An dieser Stelle bedient sich die Au-
torin einer mimetischen Funktion der Literatur. Der sich entfaltenden Horror wird
jedoch dartiber erzeugt, dass das fiktive System, in dem es sich um Menschenfleisch
und nicht um tierliches Fleisch handelt, eine Zuspitzung von in der Gegenwart be-
reits existierenden Bedienungen darstellt. Die Dystopie rick fiir die Leser:innen
sehr nah an die Realitdt heran und stort dadurch als kiinstlerische Praxis die reale,
bestehende Ordnung der Welt.*® Und Bazterrica lisst keinen Bereich aus, in dem
wir Menschen nicht-menschliche Tiere nutzen. Tierversuche, im Erzihltext eindeu-
tig als Menschenversuche, werden ebenso thematisiert wie das Ziichten von Tieren
zur Organgewinnung. Die Darstellung dieser beiden Themenkomplexe erfolgt iiber
einen Besuch der Hauptfigur Marcos in einem Labor, da der Schlachthof auch fiir
die ,Belieferung’ dieser Einrichtungen mit Menschen zusténdig ist (vgl. Bazterrica
2017, 110-113). Alle diese Bereiche sind in der erzahlten Welt, wie in der Realitét
auch, staatlich akzeptiert, reguliert und rechtlich eingehegt. Das Bewusstsein tiber
die nur minimale Verschiebung von nicht-menschlichen Tieren in der Realitédt auf
menschliche Tiere in der Diegese macht deutlich, wie schmal der Grat zwischen
tierlichem und menschlichem Leben ist, was den Horror der Dystopie noch ver-
starkt. Das Politische des Erzdhltextes entfaltet sich tatsdchlich, wie in Kapi-
tel 2.2.1 in den theoretischen Zugidngen angenommen, in der Inszenierung der
Liicke zwischen Représentation und Poetisierung (vgl. hierzu Ranciére 2009b).

46 Vgl. zu dieser Funktionsweise einer Politik der Literatur (Ranciere 2012) wie bereits erlautert
inshesondere Ranciére 2000 und 2007, sowie die hier zitierte deutsche Ubersetzung 2012.



76 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Wahrend der ganze Themenkomplex zur Organspende im Roman nur ange-
rissen wird, gibt es zwei komplette Unterkapitel, die Laborversuche ins Zentrum
rucken. Die Leiterin des Labors wird dabei, wie die meisten Figuren, vor allem
uber ihre Wortwahl und ihre Sprache charakterisiert, von der sich der Protago-
nist abgestofien fiihlt:

Ella sigue hablando, como siempre, con el mismo discurso formateado por un equipo de
marketing, con esas palabras que se parecen a la lava de un volcan que nunca cesa, pero es
una lava fria y viscosa. Son palabras que se le pegan al cuerpo y él solo siente repulsion.
(Bazterrica 2017, 111)

Ein entscheidendes Element der Poetologisierung ist die Ubertragung und die
damit einhergehende Radikalisierung real existierender Zusténde, die aber eben
keine blofSe mimetische Représentation der Wirklichkeit mehr ist. Wie in der Reali-
tit aulerhalb des Erzédhltextes verschrianken sich auch in der erzéhlten Welt Ideo-
logien auf vielfaltige Weise. Rassenreinheit, die in der aufSertextuellen Wirklichkeit
bei Tieren eine Rolle spielt und in diesem Bereich als weitgehend unproblematisch
gilt, ist innerdiegetisch bei den Menschen, die geschlachtet werden, relevant.

El Gringo habla al aparato y explica que a ese padrillo de retajo lo crio de chiquito, que es
de la Primera Generacion Pura. El aleman lo mira con curiosidad. [...] Le pregunta qué seria
la generacién pura. El Gringo le explica que las PGP son las cabezas nacidas y criadas en
cautiverio y que no tienen modificaciones genéticas ni reciben inyecciones para acelerar el
crecimiento. (Bazterrica 2017, 16)

Wie nebenbei wird den Leser:innen auch vermittelt, dass die Menschen, die als
PGP geschlachtet werden, genetisch vollig mit allen anderen Figuren im Erzdhl-
text identisch und Menschen wie Marcos, el Gringo oder der Deutsche sind. Der
Unterschied wird diskursiv hergestellt und erscheint kontingent: Denn wer im
System als Schlachtvieh geboren und getotet wird, ist zunachst eine Frage der
Klassenzugehorigkeit und sekundar des Systemerhaltes selbst. Wer die Grenze
hinterfragt, wird auf die andere Seite der Grenze verbannt und getotet. Gemaf
diesem ins Extreme eines neoliberalen Kapitalismus getriebenen biopolitischen
Paradigmas wird es im Erzdhltext nur noch manchen Menschen zugestanden,
wirklich zu sterben. Ein schon oben genanntes Indiz dafiir ist, dass der Vater von
Marcos, Don Armando, wiirdevoll in einem Altersheim sterben darf, wie er-
zahlt wird:

Nélida lo lleva al cuarto del padre. Hay mucha luz natural y estd completamente ordenado.
En la mesa de luz hay una foto de su madre con él en brazos cuando era un bebé. Hay fras-
cos con pastillas y una ldmpara. Se sienta en una silla al lado de la cama donde el padre esta
acostado, con las manos cruzadas sobre el pecho. Estd peinado y perfumado. Estd muerto.
(Bazterrica 2017, 101)



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 77

Er ist von Licht umgeben und liegt friedlich in seinem Bett. Damit er nicht an-
schliefiend doch noch illegal gegessen wird, verbrennt man seine Leiche und hélt
nur eine Scheinbeerdigung ab (vgl. Bazterrica 2017, 104, 116 ff.). Andere Menschen
werden nur noch als blofde Objekte wahrgenommen, sodass sie den Tod als Tod
nicht mehr vermégen. Aber nicht, wie Heidegger es in Das Ding (ders. [1950]
2000) nahelegt, weil sie nicht-menschliche Tiere waren und den Tod daher, nach
Heidegger, ontologisch nicht vermégen wiirden, sondern weil sie gar nicht erst
als ,verniinftige Lebewesen‘ zu Sterblichen werden konnen. Wie Schlachtvieh in
der auflerdiegetischen Wirklichkeit werden sie im literarischen Text der aufSer-
sten Form der Gewalt ausgesetzt, die nicht nur sterben lasst, sondern die Tatsa-
chen des Sterbens dieser Menschen sogar noch verleugnet, indem sie den Tod als
ein blofies Verenden im heideggerianischen Sinn deklariert.

Es geht nicht nur um Leben machen und Sterben lassen, sondern um das Be-
rauben einer letzten Wiirde, der Wiirde des Menschen, die durch das Vermogen zu
Sterben und nicht wie Schlachtvieh zu verenden, verkorpert wird. In Bazterricas
fiktiver Welt werden die verntinftigen Lebewesen von sterblichen Lebewesen zu
verenden Lebewesen gemacht. Der Erzdhltext vermag damit zu vermitteln, wie
schmal der Grat zwischen Verenden und Sterben, zwischen Tier und Mensch ist.
Das Sterben in Wiirde ist im Roman kauflich, wie die Figur Marcos gegentiber
Spanel, mit der er eine Affire hat, deutlich sagt: ,El toma un trago de golpe y le
dice que no entiende, que ella tiene plata, que podria asegurarse la muerte
como hacen tantos“ (Bazterrica 2017, 27). Die Autorin inszeniert eine Zuspitzung
des biopolitischen Paradigmas, und der Erzédhltext streicht damit die Bedeutung
von Tier-Mensch-Verhdltnisses fiir die Konzeption des Menschen selbst im Kapi-
talozdn (Haraway 2016b, 47 ff.) der Gegenwart heraus. Die Frage, ob Lebewesen
verenden oder ,den Tod als Tod“ (Heidegger [1950] 2000, 180) vermdgen, also
sterben und damit auch ihre Menschenwiirde behalten, ist alles andere als tri-
vial. Wahrend Foucault zur Biomacht der Moderne analysiert, dass es ihr um
die Existenz der Gattung selbst ginge (vgl. Foucault 1976, 183), wird diese Frage
nach der Gattung Mensch in Caddver exquisito (2017) nur noch als méchtige
Rechtfertigung hinzugezogen, die jeglicher Grundlage entbehrt: Die vermeintli-
che Uberbevélkerung und Armut sind willfihrige Griinde, um andere Menschen
zu essen, ebenso wie die Wahrheit tiber die Existenz des Virus selbst. Es scheint
nur Rechtfertigung dafiir zu sein, dass Menschen andere Menschen téten und
essen. Die Macht konsolidiert sich im Roman, wie auch Foucault fiir Moderne
analysiert (vgl. ders. 1976, 183), als Biomacht. Diese Legitimationsstrategie pas-
siert in der erzdhlten Welt systematisch, staatlich gelenkt und durch den herr-
schenden Diskurs, der manche Menschen nicht mehr als Menschen, sondern
nur noch als ,cabezas“ (Bazterrica 2017) bezeichnet. Die erzdhlte Gesellschaft
funktioniert frei nach dem Spruch, den Orwell in Animal Farm (1945) gepragt



78 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

hat, nach dem Prinzip, alle Menschen sind gleich, manche Menschen sind glei-
cher.*” Im Verméogen zu sterben wird iiber diese Gleichheit entschieden.

In der diegetischen Welt warten Arme und fast verhungernde Menschen vor
den Toren des Schlachthofes darauf, dass Fleisch der Menschen, das nicht mehr
verkauft werden kann, fir sie abféllt (vgl. Bazterrica 2017, 34). So wirft der Er-
zahltext nicht nur tierethische Fragen, sondern auch Fragen nach der sozialen
Gerechtigkeit auf, die eng mit der Konzeption von Leben und Sterben verbunden
sind. Hier entfaltet der Text ganz in der Tradition der Schlachthofliteratur, wie
sie in Argentinien vor allem durch Esteban Echeverrias Erzahlung ,El Matadero“
(1871) gepragt ist, eine sozialkritische Dimension. Die Hauptfigur Marcos freundet
sich mit einem der Schlachter an, der fiir die Betaubung der ,,Cabezas“ zustdndig
ist. An dieser Figur Sergios werden ebenso kapitalistische Zwénge deutlich, in
denen sich die Arbeiter:innen im Schlachthof bewegen, wie auch die zynische
Propaganda, die erzéhlt, dass durch das Essen von Menschen Uberbevilkerung
und Hunger in den Griff zu bekommen seien:

Le dijo que, con la carne original, si bien no se erradicé, se ayudé a controlar la superpobla-
cién, la pobreza, el hambre. Le dijo que cada uno tiene una funcién en esta vida y que la
funcién de la carne era ser sacrificada y luego comida. Le dijo que gracias a su trabajo las
personas eran alimentadas y €l se sentia orgulloso de eso. Y le dijo mas, pero él ya no pudo
escuchar. (Bazterrica 2017, 39)

Die Wiederholung der Formel ,le dijo que“ unterstreicht den Rechtfertigungscha-
rakter der Passage, der sich nur durch den von der Regierung bestarkten Verblen-
dungszusammenhang aufrechterhalten lasst. Selbst die Arbeiterschicht, die stan-
dig vom Abstieg bedroht ist und sich nur mithsam und, wie die Figur Sergio, tiber
die systemerhaltende Arbeit im Schlachthof iiber Wasser halten kann und damit
davor bewahrt wird, selbst als Schlachtvieh zu enden, hat die Propaganda inter-
nalisiert. Es werden aufierdem die marginalisierten Gruppen der Bevolkerung
mit in den Blick genommen, die sich von den Schlachtabféallen und denjenigen
erndhren, die vom Schlachthof selbst nicht mehr vermarktet werden konnen.
Von diesen, am Rande des Schlachthofes lebenden Menschen, gilt es, sich abzu-
grenzen.

Die Menschen an den Peripherien, an den Randern der Gesellschaft, sind zu-
gleich standig davon bedroht, selbst im Schlachthof als menschliches Schlachtvieh
zu enden. Sie werden als ,Wilde“ dargestellt, wenngleich auch deutlich wird, dass
sie aus Hunger handeln und im Grunde nichts anderes tun als alle anderen auch:
andere Menschen essen. Die wirkméchtige Aufteilung in ein ,wir“ und die ,anderen*

47 Im Original heifit es: ,All animals are equal, but some are more equal than others“ (Orwell 1945).



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 79

funktioniert auch hier: Als die ,Carrofieros®, die ,Aasfresser®, die an den Zaunen
des Schlachthofes auf Ausschuss warten, einen Laster umkippen und nicht nur
die darin transportierten ,cabezas“, sondern auch den Fahrer toten, wird die
ganze Doppelzingigkeit des geschilderten, kannibalistischen, rassistischen und
Klassistischen Systems erkennbar:

Ella abraza a Mari, que no para de llorar y decir que, de todos los conductores, Luisito era
uno de sus preferidos, [...] que la vida era injusta, que esos sucios, miserables, que habria
que haberlos matado hace tiempo, que son negros de mierda, siempre rondando como cuca-
rachas, que no son humanos, son lacras, son animales salvajes, que era una barbaridad
morir asi, que esa mujer no iba a poder cremar a su propio marido, que cdmo no se previ6
esto antes, que es culpa de todos ellos, que no sabe a qué dios rezarle si su dios permite que
pasen estas cosas. (Bazterrica 2017, 121)

Es wird im Text deutlich, dass trotz der Mafsnahmen, Armut und Hunger durch
das Schlachten von Menschen einddmmen zu wollen, beides weiterhin existiert.
Dies ist poetologisch wichtig, denn dadurch markiert die Autorin erneut, dass ihr
fiktiver Gesellschaftsentwurf nicht als Losungsansatz fiir real in der Welt existie-
rende Probleme gelesen werden kann, sondern eine dystopische Uberspitzung
darstellt, die auf Tendenzen, die in der aufSertextuellen Wirklichkeit existieren,
aufmerksam macht. Literarisch wird die Macht der sprachlichen Abwertung ins
Zentrum gertickt und verdeutlicht, dass es eben keinerlei moralische Rechtferti-
gung mehr dafiir gibt, warum manche Menschen in Bazterricas Universum geges-
sen werden konnen und andere nicht. Es hangt alles nur noch am sprachlichen
yLabel“ und an der Gunst der Méchtigen. Dem sonst auf die Klarheit der Worte
bedachten Marcos streut dies ,,Sand in den Mund“:

Ello mira y siente una tristeza contaminada, rabiosa. Tose sin parar. Siente que las piedras se
desgranaron y son arena en su garganta. Krieg le sirve un vaso de agua.

—Estas bien?

Quiere decirle que no esta bien, que las piedras lo calcinan por dentro, que no se puede
sacar de la mente a ese nene muerto de hambre. Toma el agua, no le quiere responder,
pero dice:

—Hay que agarrar varias cabezas, envenenarlas y darselas. (Bazterrica 2017, 122)

Das System lauft nicht mehr wie geschmiert. Die in der erzdhlten Welt mithsam
durch die Regierung konstruierte Trennschérfe zwischen Personen und ,carne
especial®, brockelt im Verlauf der Erzdahlung zunehmend. Es werden Risse insze-
niert, die den dufleren Schein, die Fassade des Schlachthofes, wenn man so will,
durchziehen. Dies ist die neue Gliederung des Sinnlichen, die im Roman auf-
scheint.

Der Mensch wird zugleich als eine Spezies dargestellt, die sich durch den Dis-
kurs tduschen lasst und diese Tauschung auch mittragt. Symbolisiert wird diese



80 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Abstumpfung durch den Stein, der an die Stelle des Herzens des Protagonisten
Marcos tritt. Die Menschen, die nicht zur Fleischproduktion geziichtet und ermor-
det werden, sondern das System aufrechterhalten, legen aus Angst Wert darauf,
sich von den ,Wilden“ zu distanzieren, ,Personen werden nicht gegessen*
(Bazterrica 2017, 61), sagt Marcos Schwester und versucht damit eine vollig aus-
gehohlte Ethik zu vertreten. Hier spielt auch der Gegensatz zwischen Zentrum und
Peripherie eine Rolle. Marisa lebt in der Stadt, aus der alle Tiere verschwunden
sind, wahrend Marcos auf dem Land nahe des Schlachthofes lebt. Wie in der
Schlachthofliteratur ab Mitte des 19. Jahrhunderts lassen sich auch in Caddver
exquisito (2017) raumtheoretische Uberlegungen anschlieRen. Noch im 19. Jahrhun-
dert gab es grofie, zentrale Schlachthdfe in den urbanen Zentren wie Paris, London,
oder Berlin. Seit Ende des 20. Jahrhunderts sind die Schlachthéfe zunehmend aus
dem Stadtbild verschwunden und auch die damit verbundenen Debatten um so-
ziale Missstande der Arbeiter:innen, um Hygiene, aber auch bereits um Tierwohl,
werden mit den Schlachthéfen vom Zentrum an den Rand gedréngt (vgl. Nieradzik
2016, 125 und Burt 2006). Auch der Schlachthof in Bazterricas Text ist an der Peri-
pherie angesiedelt. Das Schlachten von anderen Menschen kann so, dhnlich wie
das Schlachten von Tieren heute, in der erzdhlten Welt gut verdrangt werden.
Die ,Aasfresser®, die von den Abféllen des Schlachthofes leben, wohnen eben-
falls an den Rdndern der Gesellschaft und damit keinesfalls im urbanen Zent-
rum. Fiir sie ist der Grat zwischen Personen, die ein Recht auf Leben haben,
und Menschen, die wie Vieh geschlachtet und gegessen werden, besonders
schmal.

Die Wortwahl Bazterricas unterstreicht die rassistischen und klassistischen
Ausschlussmechanismen und Dispositive der Gesellschaft im Erzéhltext. Besonders
im argentinischen Spanisch wird das Wort ,cabeza“, meist im Diminutiv als ,cabe-
cita negra“, vor allem seit den 1940er Jahren als abschétzige Bezeichnung fir
people of color aus der Arbeiter:innenklasse verwendet. Damit markiert die Au-
torin, zumindest fir ihre argentinischen Leser:innen, auch ganz klar die Herkunft
der Menschen, die in der erzdhlten Gesellschaft zur Fleischproduktion dienen. Ein
rassistischer und bis heute in der argentinischen Gesellschaft présenter klassisti-
scher Begriff bezeichnet diese. Die Rechtfertigungsstratgie fiir den staatlich gelenk-
ten Kannibalismus ist in der erzdhlten Welt an Zynismus nicht zu tiberbieten:
Durch das Schlachten von Menschen, die nur noch ,cabezas“ sind, wiirden Hunger,
Uberbevélkerung und Armut bekampft (vgl. Bazterrica 2017, 39). Die marginalisier-
ten Menschen, die zur Fleischproduktion geziichtet und getétet werden, sind aber
nicht nur im tbertragenen Sinne sprachlos, sondern haben tatsdchlich keine
Stimme. Thnen werden die Stimmbander durchtrennt. Dieses Verfahren erinnert
an die Praxis in der auflerdiegetischen Wirklichkeit, Ferkeln die Schwénze abzu-
schneiden, ist aber ungleich drastischer, da es die betroffenen Menschen, ihres



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 81

Menschseins beraubt. Im Erzéhltext fragt ein deutscher Besucher, der den spre-
chenden Namen ,Egmont Schrei“ triagt, beim Besuch eines Zuchtbetriebes fiir Men-
schenfleisch, ob die ,cabezas“ sprechen konnen:

Egmont le pregunta si hablan. Dice que le llama la atencién tanto silencio. El Gringo le con-
testa que desde chiquitos los aislan en incubadoras y después en jaulas. Que les sacan las
cuerdas vocales y asi los pueden controlar mas. Nadie quiere que hablen porque la carne
no habla. Que comunicarse se comunican, pero con un lenguaje elemental. Se sabe si tienen
frio, calor, esas cosas bdasicas. (Bazterrica 2017, 17)

Spivaks Frage Can the subaltern speak? (dies. 1988) ertbrigt sich in der erzédhlten
Welt, denn selbst wenn die subalternen Menschen, die nur leben, um geschlachtet
zu werden, sprechen kénnten und die Mdoglichkeit héatten, gehort zu werden,
haben cabezas niemals eine Stimme. Was Spivak im tibertragenen Sinne theore-
tisch ausfiihrt, ist in der fiktiven Welt buchstidbliche Realitdt. Die Subalternen
werden in der Diegese eben nicht nur durch die eloquenten Repréasentationen
eines westlichen Feminismus und der Menschenrechte am Sprechen und ,Gehort
werden‘ gehindert, wie bei Spivak, sondern vermogen es nicht mal mehr noch
physisch zu sprechen. Den ernsthaften Versuch eines Dialogs, wie ihn Spivak
als moglichen Weg aus der Sprachlosigkeit der Subalternen vorschlagt, kann es in
der erzahlten Welt nicht mehr geben. Thre Schreie bleiben stumm, wie der Schrei
Jazmins, bevor sie vom Protagonisten getdtet wird: ,Jazmin solo mueve las
manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay soni-
dos“ (Bazterrica 2017, 126). Sie wird damit diskursiv in die Nahe eines nicht-
menschlichen Tieres gertickt, das in einer logozentrischen Konzeption von Leben
nicht tiber Sprache verfligt und damit nicht als Mensch definiert ist. ,Nadie quiere
que hablen porque la carne no habla“ (Bazterrica 2017, 17), wie Marcos einem
Besucher im Schlachthof erklért. Sie sind blofies Fleisch und nicht mehr Menschen
mit einem Zugriff auf Menschwiirde.*® Marcos Frau Cecilia schreit dagegen: ,,j¢Por
qué?! Podria habernos dado més hijos“ (ebd.). Der Kontrast der beiden Frauenfigu-
ren tritt in der Poetologisierung deutlich hervor: Wahrend die eine nur noch tier-
liches nacktes Leben ist, verfiigt die andere nicht nur iiber die Moglichkeit zu spre-
chen, sondern sogar zu schreien. Der Schrei steht hier auch fiir die Macht, tiber
Leben und Tod zu entscheiden, indem Cecilia, ganz ihre biopolitische Macht nut-
zend, Uber Leben machen (mehr Kinder fiir sie) und sterben lassen verfligt

48 Deleuze schreibt zu Francis Bacons Kunstwerken: ,Bacon sagt nicht ,Erbarmen mit den Tie-
ren‘, sondern eher: jeder Mensch, der leidet, ist blofSes Fleisch“ (Deleuze 1995, 21). Er macht
einen Unterschied zwischen dem ,Erbamen® und dem , Mit-Leiden“ mit dem Fleisch auf. Dieser
Unterscheidung folge ich ausfiihrlicher in der 2. Spur dieser Arbeit (Kapitel 3.2. Spur 2: Wajdi
Mouawad — Anima (2012)).



82 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

(vgl. Foucault 1976, 181-184). In Bazterricas Zuspitzung der biopolitischen Macht
der Moderne wird der Mutter des Kindes Jazmin aber sogar das Sterben verwehrt,
indem sie wie ein Tier geschlachtet wird. Die Menschen sterben, wie in den Lagern
der Moderne auch, sehr unterschiedliche Tode.

2.2.3 Erzdhlte Biopolitik. Die Grenzen des Humanismus

Bazterrica erzdhlt vom Verfall einer ethischen Position, die sich auf den Humanis-
mus beruft, indem sie dessen Grenzen ganz deutlich in der Zuspitzung inszeniert.
Die Gewalt, die Tier-Mensch-Relationen innewohnt, wird in ihrer Verbindung zu
anderen Ausschluss- und Einschlussmechanismen greifbar. Innerdiegetisch ist, wie
auch in der Realitit aufSerhalb des Textes, z.B. in den Debatten um das Great Are
Project,” der Personenstatus entscheidend: Die Frage, welches Leben ein Recht auf
Leben hat, polarisiert sich im Erzahltext ebenso an den Fragen: Wer ist Person,
wer Mensch und wer nur menschliches Fleisch, nacktes, tierliches Leben?*°

Aber auch Marcos Tejos eigene, unentschlossene Haltung wird sehr deutlich,
denn einerseits ist es ,seine Regierung“ (Bazterrica 2017, 11), die die Produkte um-
benennt und damit deren wahre Herkunft als Menschenfleisch verschleiert. Er
identifiziert sich also zumindest teilweise mit dem herrschenden politischen Re-
gime. Andererseits féllt auch auf, dass er die Tatsachen eben auch nicht beim
Namen nennt, sondern er als Mensch beschrieben wird, ,dem es am liebsten
waére, er miisste ihnen gar keinen Namen geben“ (ebd.). Damit bezieht auch diese
Figur keine klare Haltung bis zu dem kurzen Moment, an dem er der Frau, die er
als Schlachtvieh geschenkt bekommt, den Namen Jazmin gibt. Es sind in Bazterricas
Erzahltext auch die Worte, die toten, die iiber lebenswertes Leben und einen damit
verbundenen Personenstatus entscheiden. Der Subjektstatus, der Jazmin in der Die-
gese auch iiber die Namensgebung kurzfristig zugestanden wird, kann ebenso
schnell wieder entzogen werden, wie es sich sprachlich im Roman niederschlégt:
Von einem Subjekt mit dem Namen ,Jazmin“, wenn auch nicht mit unverdufierli-

49 Zu der Forderung eines bestimmten Bereichs des Tierrechtsaktivismus gehort es, einzelnen
Spezies, meist den sogenannten Menschenaffen (engl. Great Apes), aber z. B. auch Walen, Person-
lichkeitsrechte zu verleihen (vgl. hierzu Cavalieri und Singer 1993). Einen guten Uberblick zum
Stand der Debatte bietet Dieter Birnbacher 2017.

50 Analog zu dieser Praxis der Umbenennung im Erzdhltext (vgl. Bazterrica 2017, 11), essen wir
zumeist auch keine Tiere, sondern Fleisch, keine Rinder, sondern Steak etc., das abgepackt im
Supermarktregal nicht mehr sehr an das lebendige Tier erinnert. Anders als in der erzdhlten
Welt, ist es aber nicht verboten, die Tatsachen beim Namen zu nennen und Biicher zu veréffent-
lichen, deren Titel beispielsweise Tiere essen? (Safran Foer 2009) lautet.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) =—— 83

chen Rechten, denn sie wird ja weiterhin wie ein Haustier gehalten, zu einem ,Weib-
chen®, das geschlachtet werden kann, sind es nur wenige Zeilen (s. Bazterrica 2017,
126). In dem Moment, in dem der personliche Nutzen uberwiegt und die Figur
Marcos die Moglichkeit sieht, dass seine Frau zu ihm zurtickkehrt und sie gemein-
sam ein Kind grofdziehen, tétet er Jazmin:

Jazmin cae aturdida, desmayada.

Cecilia se sobresalta con el golpe y lo mira sin entender. Le grita: ,j;Por qué?! Podria haber-
nos dado mds hijos“. Mientras arrastra el cuerpo de la hembra al galpon para faenarlo, él le
contesta con una voz radiante, tan blanca que lastima: ,Tenia la mirada humana del animal
domesticado“. (Bazterrica 2017, 126)

Sie muss gerade wegen ihres ,menschlichen Antlitz‘ getdtet werden, das ihr als
entsubjektivierte Entitdt nicht zusteht. Denn durch ihr ,menschliches Antlitz‘ ver-
mag Jazmin in der Erzdhlung die Grenze zwischen den Menschen, die getdtet und
gegessen werden dirfen, und den anderen Menschen, die als Personen leben kon-
nen und ihren Tod als Tod vermogen, infrage zu stellen.

Die Geschichte, die Bazterrica erzahlt, ist auch die Geschichte einer Versteine-
rung angesichts einer gefiihlten Machtlosigkeit gegeniiber einem ausgekliigelten
System. Beispielhaft steht fiir diese Versteinerung die Figur Marcos, der zunédchst
noch einen ethischen Kompass aufrechterhalt, dessen Herz aber nach und nach zu
Stein wird. Auch er stellt am Ende des Romans tiber Worte Macht und Eigentum
her: ,jetzt ist es unseres® (Bazterrica 2017, 125), sagt Marcos zu seiner Frau und gibt
ihr das Kind, das Jazmin gerade zur Welt gebracht hat. Noch wenige Minuten
zuvor hat er sich um Jazmin gesorgt, zumindest so, wie man sich um ein Haustier
kiimmern wiirde. Aber an die Stelle seines Herzens ist nach und nach ein Stein ge-
treten: ,La piedra, ahora, le ocupa todo el pecho. No va a discutir con nadie“
(Bazterrica 2017, 102). Am Ende von Bazterricas dystopischem Gesellschaftsent-
wurf steht die vollstindige Kapitulation des Protagonisten vor einem fiir ihn
privat wie gesamtgesellschaftlich allumfassenden System, das seine Macht auf
dualistischen Ein- und Ausschlussmechanismen aufbaut. Die Decke der soge-
nannten Zivilisation erscheint bei Bazterrica hauchdiinn und Definitionsmacht
wird nur noch iiber die Benennung und Verbote aufrechterhalten, wie an
Marcos Gedanken sehr deutlich wird: ,,Todos naturalizaron el canibalismo, piensa.
Canibalismo, otra palabra que podria traerle enormes problemas“ (Bazterrica
2017, 9). Hier zeigt sich noch einmal, wie Macht tiber die Benennung oder Nicht-
Benennung, tiber Diskurse hergestellt und konsolidiert wird. Der Kannibalismus
ist in Bazterricas Roman nichts, was die sogenannten ,unzivilisierten Volker*
praktizieren, sondern eine Erfindung der vermeintlich ,zivilisierten Welt‘, eine
radikale Zuspitzung biopolitischer Macht- und Herrschaftsinstrumente, die jeg-
liche Idee universal giltiger Werte und von Wahrheit ins Lacherliche zieht. Der



84 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

Dualismus zwischen Zivilisation und Barbarei, der allzu oft am Kannibalismus-Tabu
festgemacht wird (vgl. P6hl und Fink 2015), wird unterlaufen: Es sind in Bazterricas
erzéhlter Welt nicht die indigenen Gemeinschaften, die Armen oder als ,wahnsinnig*
deklarierte einzelne Individuen, die das Tabu kippen, sondern Industriestaaten und
ihre Regierungen, die ihre universellen Werte mit dem einzigen Ziel, ihre Herrschaft
zu sichern, verraten. Dazu wird das Narrativ erfunden, dass ein staatlich gelenkter,
kontrollierter und legitimierter Kannibalismus die Probleme des 21. Jahrhunderts,
wie Hunger und eine steigende Anzahl an Menschen auf der Welt, 16sen kénne. Die
herrschende Ungleichheit, die seit der Moderne erst in diesem Ausmafs politisch
wirksam ist (vgl. Messling 2016), wird durch eine Zuspitzung der Ungleichheit der
Menschen beantwortet. ,Menschen zu essen‘ erscheint in der fiktiven Welt als
Mechanismus zur Problembewaltigung. Mehr noch, die Transition wird in der
innerdiegetischen Welt als ,zivilisierte’ Antwort auf die ,wilde‘ Art, vor dem Ver-
zehrt von anderen Menschen nicht mehr zuriickzuschrecken, verkauft:

Hubo grupos que empezaron a matar a personas y a comerlas de manera clandestina. La
prensa registro el caso de dos bolivianos desempleados que fueron atacados, descuartizados
y asados por un grupo de vecinos. Cuando ley6 la noticia sinti6 escalofrios. Fue el primer
escandalo publico y el que instalo la idea en la sociedad de que, después de todo, la carne es
carne, no importa de dénde venga. (Bazterrica 2017, 10)

Man konnte gerade in der oben zitierten Passage ein Argument fiir die Aufrecht-
erhaltung eines Tier-Mensch-Dualismus sehen, wie es auch ein Humanismus, der
dem westlichen Logozentrismus verpflichtet ist, vertreten wiirde. Der gesell-
schaftliche Verfall und die Unméglichkeit, ein ethisch aufrechtes Leben zu leben,
wenn die Grenze zwischen tierlichem und menschlichem Leben véllig aufge-
weicht wird, wird in der Diegese gerade an der Figur Marcos sichtbar: Zu Beginn
wird er als Person gezeichnet, die versucht, sich innerhalb des Systems eine ge-
wisse Menschlichkeit zu behalten. Dies geschieht, wie in den meisten westlichen
Staaten auf individueller Ebene. Er selbst lehnt den Verzehr von Spezialfleisch ab,
arrangiert sich aber dennoch mit dem neuen System, indem er weiterhin im
Schlachthof arbeitet und damit zwar dissidente Meinungen vertritt, aber zumin-
dest nach aufden nicht nach ihnen handelt.

Mit dem Fall des Kannibalismus Tabus in der Fleischproduktion fillt aber auch
die Begrindung, warum man nicht einfach alle Menschen essen kann. Die erzéhlte
Welt ist daher gepragt von einer vollig entfesselten Biopolitik, mit nachtlichen Aus-
gangssperren und ,Scheinbeerdigungen® (Bazterrica 2017, 32f,; 66) bei denen leere
Sarge begraben werden, aus Furcht davor, dass die Leichen exhumiert und gegessen
werden konnten. Die Koper derjenigen Verstorbenen, die weiterhin als Personen gel-
ten, werden so schnell wie mdglich und unter Augenzeugen verbrannt. Zugleich
zeigt Bazterricas Text aber zu deutlich die Grenzen einer solchen Konzeption auf.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 85

Der wahre Grund fiir den Verzehr von Menschenfleisch ist in der diegetischen Welt
nicht etwa Hunger — wie in der Wirklichkeit aufSerhalb des Textes kann man sich
gut vegetarisch oder sogar vegan erndhren, und Marcos tut dies auch (vgl. Bazterrica
2017, 56) — sondern die Gier nach dem Geschmack von Fleisch auf den die Menschen
nicht verzichten wollen, die Bequemlichkeit des Verdrangens und nicht zuletzt die
Akzeptanz, dass nicht alle Menschen gleich sind. Bazterrica erzdhlt in ihrem Text
damit auch eine Geschichte der Dekadenz eines neoliberal-biopolitischen Systems. Die
Wahl nach einem individuellen Lustprinzip, dass ungeachtet jeglicher Normen und
Werte von der Fleischindustrie umgesetzt wird, paart sich im Erzahltext mit staatli-
cher und kommerzieller Gier nach Profit und Macht. Hier unterscheidet sich der
Roman auch deutlich vom Film Soylent Green. Es ist bei Bazterrica nicht mehr die
Gesellschaft der 80er Jahre, sondern die nahe Zukunft einer Gegenwart, in der an-
dere Diskurse verdnderte Dispositive der Macht bilden. Entgegen der Lektiire von
Mercier und Saldias Rossel (dies. 2021), die in dem Roman eine ,Politisierung des
Hungers als Sicherheitsdispositiv® (Mercier und Saldos Rossel 2021, 170) sehen,
schlage ich daher eine leicht verdnderte Lesart vor; denn der Grund, dass Men-
schen in Bazterricas erzdhlter Welt andere Menschen essen, ist eben nicht der Hun-
ger und die Armut. Es ist der Geschmack von Fleisch und ,.eine milliardenschwere
Industrie (Bazterrica 2017, 10), die mit tierischen Produkten nichts mehr verdienen
konnte und dennoch weiterhin Fleisch produzieren soll:

En algunos paises los inmigrantes empezaron a desaparecer en masa. Inmigrantes, margi-
nales, pobres. Fueron perseguidos y, eventualmente, sacrificados. La legalizacién se llevé a
cabo cuando los gobiernos fueron presionados por una industria millonaria que estaba pa-
rada. Se adaptaron los frigorificos y las regulaciones. Al poco tiempo los empezaron a criar
como reses para abastecer la demanda masiva de carne. (Bazterrica 2017, 10)

Dem individuellen Verlangen nach Fleisch und dem Verlangen der Industrie nach
Profit werden manche Menschenleben untergeordnet. Dabei geht es in der erzah-
len Welt nicht vorrangig darum, Sicherheit zu garantieren, sondern um die Kon-
tingenz einer Grenze: Menschen essen andere Menschen, weil sie es kénnen und
davon profitieren. Das vollstdndige Scheitern einer normativen Grundhaltung,
die als Humanismus, in dem alle Menschen gleich seien, mit dem westlichen Uni-
versalismus aufkam (vgl. Messling 2019), wird inszeniert. An dessen Stelle tritt
aber nichts Neues. Auf diese Liicke vermag der Erzahltext poetologisch hinzuwei-
sen. Das massenhafte Verschwinden von marginalisierten Personen wird in der
erzahlten Wirklichkeit zundchst skandalisiert, dann aber auf Druck der Wirt-
schaft stillschweigend als Praxis legalisiert, kommerzialisiert und professionali-
siert. Dies geht so weit, dass auch wissenschaftliche Quellen zu willfdhrigen Gehil-
fen des Regimes werden:



86 = 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Universidades prestigiosas afirmaron que era necesaria la proteina animal para vivir, médicos
confirmaron que las proteinas vegetales no tenian todos los aminodcidos esenciales, expertos
aseguraron que se habian reducido las emisiones de gases, pero habia aumentado la malnutri-
cidn, revistas hablaron sobre el lado oscuro de los vegetales. (Bazterrica 2017, 11)

Den lebenden Gegenbeweis bietet innerdiegetisch Marcos Tejos selbst, der sich in
der erzdhlten Welt vegetarisch erndhrt.

In Bazterricas Erzdhltext wird ein zutiefst negatives, von neoliberalen Struk-
turen korrumpiertes und manipulierbares Menschenbild gezeichnet, und eine
Biopolitik, die auch in heutigen Gesellschaften angelegt zu sein scheint, wird auf
die Spitze getrieben: ,Fleisch ist Fleisch, egal woher es kommt“ (ebd.). Aber Leben
ist eben nicht gleich Leben, und nicht alle Menschen haben iiberhaupt das Ver-
mogen zu sterben. Die Grenzen eines Humanismus, der seit der Moderne eine
Sékularisierung idealistischer Gedanken darstellt (vgl. Foucault 1966), werden
deutlich aufgezeigt und problematisiert. Folgerichtig erscheint es in der fiktiven
Welt unmaglich, integer und nicht zugleich wahnsinnig zu sein. So lasst sich auch
die Demenzerkrankung von Marcos Vater lesen: ,Su padre es una persona inte-
gra, por eso estd demente“ (Bazterrica 2017, 24). Der Vater kann nur verdrangen,
indem er vergisst. Er vergisst sein eignes Menschsein und mit der 6ffentlichen
Leugnung des Menschseins der Menschen, die zur Schlachtung geziichtet und auf-
gezogen werden. Marcos hingegen kann nicht vergessen, weshalb er sich am
Ende anpasst. Mit dem langsamen Tod des Vaters wird Marcos Herz immer mehr
zu brockelndem Stein (vgl. Bazterrica 2017, 101).

Die strengen Regeln in der erzdhlten Gesellschaft, nach denen zwar Menschen
zum Verzehr gezilichtet und zuhause gehalten werden konnen, sie aber nicht zur
Arbeit als Sklav:innen eingesetzt werden dirfen, ebenso wie auch das Verbot von
Sex mit den zum Verzehr geziichteten Menschen (vgl. Bazterrica 2017, 29), stellen
den verzweifelten Versuch da, die normative Grundhaltung, die bereits vollstandig
ausgehohlt ist, dennoch durch Uberwachen und Strafen (Foucault 1994) aufrechtzu-
erhalten. Uberbevélkerung, Hunger und Armut werden nur als willkommene Be-
grindung der Méachtigen herangezogen, um die Gesellschaft von der Transition zu
iiberzeugen (vgl. Bazterrica 2017, 39), soweit folge ich der Argumentation von Mer-
cier und Saldias Rossel (dies. 2021). Zugleich méchte ich aber einen anderen Aspekt
hervorheben: Diejenigen, die in der erzahlten Welt Menschenfleisch essen, tun dies
keineswegs aus der schieren Not, sonst nicht iiberleben zu konnen, sondern aus per-
sonlichen Motiven, wie zuvor gezeigt: Sie wollen auf den Geschmack und das Ver-
gntigen nicht verzichten, koste es, was es wolle. Die systemerhaltenden Begriindun-
gen, dass dies auch gegen die Krisen der Welt helfe, nehmen sie nur allzu gerne an,
ohne wirklich daran zu glauben. Legalisiert wird das vor der Transition schon prakti-
zierte Vorgehen, ,Immigranten, Obdachlose, Arme“ (Bazterrica 2017, 10) zu schlach-



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 87

ten und zu essen. Diese werden schliefilich auch ganz wortwdrtlich mundtot ge-
macht, indem ihnen die Stimmbénder durchtrennt werden. Die marginalisierten
Gruppen, die nur noch ,nacktes Leben“ (Agamben 2003, 48) sind und all ihrer Rechte
beraubt, verfiigen iiber keinerlei Stimme mehr, weder im physischen noch im tiber-
tragenen Sinne. Der Roman entfaltet ein sehr spezifisches Wissen tiber die Fragilitat
von Gesellschaftssystemen, die auf vermeintlich universellen Werten aufbauen,
indem gerade die Grenzen dieser Werte inszeniert werden.

Der Roman erzahlt somit auch vom Scheitern einer ethischen Position in
einem durch die Macht der Bezeichnungen und Worter korrumpierten (neolibe-
ralen) System. Hier wird nicht nur eine ethische Position vertreten, sondern zu-
gleich auch deren Fragilitit ins Licht geriickt: Nicht nur, wenn es ums Uberleben
angesichts einer Bedrohung geht, sondern auch schon, wenn es nur um Ein-
schrankungen geht, wie den Verzicht auf Fleisch, werfen die Menschen in Bazterricas
Welt jegliche ethischen Uberlegungen tiber Bord: Der Mensch ist des Menschen Wolf,
und nicht nur die Staaten neigen zu einer Monopolisierung der Gewalt, sondern
diese Monopolisierung wird durch ein kapitalistisches, neoliberales Wirtschaftssys-
tem noch verstérkt, wofiir die radikale Zuspitzung in Bazterricas Text auch zu sensi-
bilisieren vermag. Die Entfremdung der Menschen nicht nur vom anderen (Men-
schen oder Tieren), sondern von der Menschheit als Ganzes wird in Caddver
exquisito (2017) inszeniert. Die Menschen scheinen nur allzu schnell bereit, jegliche
Ethik iiber Bord zu werfen, wie der Protagonist resigniert bilanziert (vgl. Bazterrica
2017, 9). Es geht bei der Uberschreitung des Kannibalismus Tabus nicht ums Uberle-
ben, sondern lediglich um individuellen Nutzen, dem alles untergeordnet wird. Nur
so lasst sich erklaren, wie die Menschen im diegetischen Universum in der Lage sind,
andere Menschen zu halten und nach und nach derart zu verstimmeln, dass sie
einen besonders qualvollen Tod sterben:

Sabe que hay gente que cria cabezas domésticas y se las van comiendo mientras estan
vivas, por partes. Dicen que la carne es mds sabrosa, bien fresca, aseguran. Ya estan a la
venta los instructivos que explican cémo, cuadndo y dénde cortar para que el producto no
muera antes de tiempo. (Bazterrica 2017, 29)

Dabei erzéhlen die Rechtfertigungsstrategien der Personen viel tiber die Grenzen
jeglicher Normen. Die Menschen, die sie als Schlachtvieh zerlegen und Vorsicht
nur deshalb angebracht ist, damit diese nicht vorzeitig sterben, sind nur noch
Produkte. Genau wie die Hauptfigur im folgenden Zitat haben fast alle Figuren im
Text ,ihre Griinde‘, um das System aufrechtzuerhalten und zu stiitzen:

Deja la curtiembre y siente alivio. Se pregunta una vez mds por qué se expone a eso. Y la
respuesta siempre es la misma. Sabe por qué hace este trabajo. Porque él es el mejor y le



88 =—— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

pagan como tal, porque no sabe hacer otra cosa y porque la salud de su padre lo requiere
asi. A veces, uno tiene que cargar con el peso del mundo. (Bazterrica 2017, 14)

Sie alle erscheinen auch als Opfer eines menschenunwiirdigen Systems, das von
(korrupten) Politiker:innen und vor allem méchtigen Kapitalist:innen geschaffen
und von der erzdhlten Gesellschaft aufrechterhalten wird. Dabei wére es aber zu
einfach zu denken, der Erzdhltext impliziere die Unmdglichkeit eines Ausweges:
Gerade durch die Erzéhlperspektive, die auf die Figur Marcos fokussiert, wird, le-
send, erfahrbar, wo individuelle Spielrdume zu Verdnderungen des Systems ge-
nutzt werden konnten. Aber, bis auf die eine Ausnahme eines Schlachthofmitarbei-
ters (vgl. Bazterrica 2017, 46-47), nutzen die Figuren diese Spielrdume nicht, oder
wenn nur so weit, wie es ihren eigenen Zielen nicht im Wege steht und sie keine
Nachteile fiir sich persénlich flirchten miissen. Auch die ,subversive Aktion“
(Bazterrica 2017, 47) des Mitarbeiters Elenci,” liuft ins Leere. Es gibt kein ,Aufier-
halb‘ der ,Maschine“ (Deleuze und Guattari 1975, 15), wie auch Deleuze und Guattari
hervorheben, die allerdings — anders als der Erzéhltext von Bazterrica — immerhin
die Méglichkeit von ,Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) aufzeigen. Diese
sind aber selbst in der ,Maschine“ angelegt und konstitutiver Bestandteil. >

In der Dystopie schlagen aber all diese Versuche, das System zu dndern und
Fluchtlinien zu nutzen, fehl: Der ,aktivistische‘ Versuch, die Menschen aus dem
Schlachthof zu befreien, ist ebenso zum Scheitern verurteilt, wie Marcos Tejos
dissidente Haltung, die als ,innere Migration® auftritt. Auch Marcos behandelt
Jazmin nur so lange besser, wie sie ihm als ,Leihmutter® dient. Im Moment, indem
sie das personliche Gliick Marcos und seiner Kleinfamilie im Wege zu stehen
droht, wird sie, wie alle anderen ,,cabezas®, von Marcos getotet:

51 Auch ,Elenci“ ist ein sprechender Name, der auf die enzyklopaddischen Fahigkeiten dieser
Figur verweist: ,era como una enciclopedia. Sabia el significado de palabras complejas y en los
descansos siempre estaba leyendo un libro“ (Bazterrica 2017, 46), heifst es tiber ihn im Text.

52 Die angesprochenen Fluchtlinien, die in der Dystopie nicht sichtbar werden, treten in Spur 2
der ich im néchsten Kapitel folge, zum Vorschein (vgl. inshesondere Kapitel 3.2.2.4 Mason-Dixon
Line als Fluchtlinie). Selbst konstitutiver Bestandteil der ,Maschine“ bei Deleuze und Guattari,
konnen diese dennoch zumindest potenziell Schlupflocher bilden, die das System von innen he-
raus zu sprengen vermogen, wie ich in Kapitel 3 ausfiihre. Die Formulierung dieser ,Maschine
bei Deleuze und Guattari erinnert an die Reformulierung durch Agamben als ,anthropologische
Maschine“ (Agamben 2003), ist bei Deleuze und Guattari aber anders gedacht. Wahrend bei
Agamben, die Maschine standig ein Animalisches im Menschlichen abspaltet und dadurch den
Menschen hervorbringt, wodurch der ,Ausnahmezustand“ entsteht, ist die Maschine bei Deleuze
und Guattari nur scheinbar einheitlich und in sich konsistent (vgl. dies. 1975, 15). Genau daran
konnen mogliche Auswege und Eingédnge ankniipfen, wie insbesondere der Erzahltext Anima
(2012) nahelegt. Dieser Spur folge ich in Kapitel 3 mit Wajdi Mouawads Roman.



2.2 Spur 1: Agustina Bazterrica - Caddver exquisito (2017) = 89

El se ubica detras de Jazmin. Ella lo mira con desesperacién. Primero la abraza y le besa la
marca de fuego. Intenta calmarla. Después se arrodilla y le dice ,tranquila, todo va a estar
bien, tranquila“. [...]

Cuando se calma un poco, se para y le agarra la cabeza sosteniéndola del pelo. Jazmin solo
mueve las manos intentando abrazar a su hijo. Quiere hablar, gritar, pero no hay sonidos. El
levanta la maza que trajo de la cocina y le pega en la frente justo en el centro de la marca
de fuego. Jazmin cae aturdida, desmayada. (Bazterrica 2017, 126)

Dieses Ende des Erzahltextes macht die schon angedeuteten Dimensionen der Dysto-
pie sichtbar: Der Humanismus der Figur Marcos ist nur eine leere Hille, und seine
Versteinerung findet auch symbolisch ein Bild: Der schwarze Stein in seiner Brust
wachst und ersetzt sein Herz. In dem Moment, in dem Marcos begreift, dass er
»seine Familie“ nun wieder hat, wird die Mutter seines Sohnes nur pures Fleisch,
und die Figur Marcos tut alles, um diese Geschichte einer heilen Kleinfamilie mit
seiner Frau Cecilia zu beschiitzen. Dabei schreckt er auch nicht vor dem Mord zu-
riick. Es gibt kein gegenseitiges Erkennen und Werden im blofien Fleisch, wie
Deleuze es in den Werken von Francis Bacon sieht (vgl. Deleuze 1995, 21), sondern
nicht einmal noch Erbamen mit dem Lebewesen, das ebenso Mensch wie er selbst
gerade ein Kind zur Welt gebracht hat. Das Kind, das er mit Jazmin gezeugt hat,
nimmt er ihr weg und gibt es seiner Ehefrau: ,El le dice ,ahora es nuestro‘ y ella lo
mira sin poder responder, emocionada, confundida. Cecilia solo mira al bebé, llora
en silencio. Lo acaricia. Le dice: ,Qué bebé hermoso, qué chiquito mas lindo. ;Cémo
te vamos a llamar?“ (Bazterrica 2017, 125-126). Bazterricas Erzdhltext vermag in
doppelter Weise das gesellschaftliche Scheitern vorzufiihren. Als Zuspitzung in der
Dystopie wird eine gesellschaftliche Realitdt vor Augen gefiihrt, in der eben nicht
alle Menschen gleich sind. Dies zeigt sich im literarischen Text nicht nur im Leben,
sondern vor allem in den unterschiedlichen Toden, die die Menschen sterben.
Bazterrica entwirft eine komplexe Gesellschaft, in der die Ambivalenzen der herr-
schenden Normen durch die fiktionale Ubertragung von nicht-menschlichen Tieren
auf menschliche Tiere tiberdeutlich ins Auge springen. Fluchtlinien oder Schlupflocher,
wie sie Deleuze und Guattari in ihrer Theorie anlegen, gibt es in der erzadhlten
Wirklichkeit (fast) nicht mehr. Sie erscheinen nur schwach angedeutet als ,fisuras“
(Bazterrica 2017, 10; 13) in den sprachlich erschaffenen Plausibilititsgebduden der
erzahlten Welt. Diese treten allerdings als Disjunktion zwischen Sichtbaren und
Sagbaren fiir die Leser:innen vor Augen (vgl. Deleuze 1986, 71).

Wahrend nicht-menschliche Spezies in den Schlachtindustrien zahlreicher Indus-
trienationen millionenfach vollig entsubjektiviert und entindividualisiert werden,
vermag die Realisierung, dass es sich in dem Erzahltext um unsere eigene, menschli-
che Spezies handelt, die Leser:innen zumindest in Unruhe zu versetzen, wenn nicht
gar in den im Text aufgerufenen alptraumhaften Horror. Entgegen allen logischen



90 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzihlen

Einsichten kann die Tierethik dies zumeist nicht oder zumindest nur teilweise. Es ist
der affektive Zugang, den die Literaturen der Welt haben, der auch in Caddver
exquisito (2017) tragt. Die poetologische Ubertragung von nicht-menschlichen
Tieren auf Menschen, die Bazterrica in ihrem Text vollzieht, vermag es neue
Perspektiven zu vermitteln. Allerdings nicht, indem explizit Moglichkeiten auf-
gezeigt wiirden. Dies kann der Erzédhltext, weil er eben nicht der logischen Argu-
mentation einer konsequenten Ethik verpflichtet ist. Als literarisches Wissen, das
darauf spezialisiert ist, nicht spezialisiert zu sein (vgl. Ette 2017, 226), kann der Er-
zahltext von Erfahrungen berichten und diese auch leshar machen. Als Dystopie
gelesen, verbindet er Politik und Asthetik und eroffnet die Moglichkeit, Tier-
Mensch-Relationen neu zu denken. Dies schafft der Roman einerseits tber die In-
version der Verhaltnisse, indem er das, was vor allem in Industrienationen mit
nicht-menschlichen Tieren geschieht, auf menschliche Tiere iibertrigt. Diese Uber-
tragung, die zugleich eine Umkehrung ist, verlangt von den Leser:innen auch jenseits
anthropozentrischer Logiken zu denken (vgl. auch Mercier 2021, 170-171). Anderer-
seits spitzt der Roman erkennbare Tendenzen einer Konzeption von Gemeinschaft
zu, die in der Gegenwart zunehmend in die Krise geraten ist. Erschreckend ist es ver-
mutlich fiir die meisten Leser:innen, wie nah die fiktive Welt der realen Welt ist. Es
ist keine weit entfernte Zukunft, die die Autorin inszeniert, sondern der Roman ist
eine Zuspitzung der bereits bestehenden Verhaltnisse, wenn auch eine besonders ra-
dikale. Bazterricas dystopischer Text macht die bereits vorhandenen, aber noch lei-
sen Anklédnge nur lauter und kann als eine fiktive Genealogie der Macht und des
herrschenden Systems gelesen werden. Zugleich entwickelt der Erzéhltext auch ein
Gespiir fiir die Kontingenz der bestehenden Ordnung. Die von der Autorin entwor-
fene Welt ist eine von vielen Zukunftsszenarien, die sich nicht so leicht als fantastisch
und daher unmaglich einordnen lasst.

2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik

Literatur vermag es, Fragen nach der Legitimation unseres Verhaltens zu thema-
tisieren, ohne selbst moralisierend zu sein. Darin liegt ein gewichtiger Unter-
schied zu einer philosophisch ausformulierten Ethik, die auf Moral abzielt und
Dinge auf den Begriff bringen muss.

Meine Arbeit beginnt mit einem Blick hinter die Fassade des asthetischen Re-
gimes der post-globalen Phase der zweiten Dekade des 21. Jahrhunderts, die vom
Ende des Universalismus geprégt ist. Die literarische Spur, der ich gefolgt bin, er-
moglicht eine weit gefacherte und profunde Krisendiagnose. Sie vermag auf dran-
gende Fragen zu antworten: Wie und nach welchen Kriterien werden in westli-
chen Denktraditionen Tier-Mensch-Verhéltnisse im 21. Jahrhundert konstruiert?



2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik =—— 91

Warum wird in westlichen Kulturen weitgehend das Leid sogenannter Nutztiere
akzeptiert und wie werden Hierarchien legitimiert, die einzig auf anthropologi-
sche Differenz aufbauen?

Singer hat bereits in den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts eine utili-
taristische Tierethik formuliert, in deren Zentrum er eine Kritik am Speziesismus
stellt. Analog zu Rassismus und Sexismus meint Speziesismus nach Singer, die Dis-
kriminierung von Entitdten aufgrund des moralisch arbitraren Kriteriums der Zu-
gehorigkeit zu einer bestimmten Spezies (vgl. Singer [1975] 2009, 6). Daran kniipft
auch der literarische Text von Bazterrica durch die fiktive Ubertragung der Prakti-
ken der Fleischindustrie von nicht-menschlichen auf menschliche Tiere an, weitet
den Blick aber gleichzeitig aus. Die anthropozentrische Auffassung westlicher Kul-
turen, die den Menschen als Krone der Schépfung begreift, wird implizit in Caddver
exquisito (2017) als Speziesismus entlarvt und zugleich auf eine andere Ebene geho-
ben, indem Bazterrica mit ihrer Dystopie eine daraus hervorgehende Tierethik in
den grofieren Zusammenhang einer allgemeinen Gesellschaftskritik einbettet. Der
Erzdhltext vermag daran zu erinnern, dass an der Grenze zwischen Mensch und
Tier immer auch die Definition des Menschen selbst hdngt. Der tierethische Diskurs
wird in eine grofiere Debatte eingebettet, indem auch darauf verwiesen wird, dass
die Tier-Mensch-Grenze alles andere als harmlos ist. Ein ethisches Regime, wie es
zum Beispiel Singers utilitaristische Formulierung einer Ethik vorschlégt, lauft in
der erzahlten Welt vollstdndig ins Leere. Der Roman legt eine Spur, die verdeut-
licht, dass sich gerade auch die biologische Dimension der Krise der Moderne an
Tier-Mensch-Relationen der Gegenwart kondensiert.

Diese erste Spur flihrt daher eben nicht nur die verkiirzte Perspektive einer
Tierethik vor Augen, die auf Similaritit aufbaut, sondern vermag es, das gesamte
ethisch-normative System, wie es der westliche Kapitalismus neoliberaler Pragung
in der Moderne globalisiert hat, zu kritisieren. Denn alle Gemeinsamkeiten in der
erzahlten Welt zwischen den Menschen, die geschlachtet werden, und den Men-
schen, die davon profitieren, bewahren erstere nicht davor, wie Tiere behandelt zu
werden. Alle Ahnlichkeit 1auft in der Fiktion ins Leere, denn auch ein Denken in
Similaritdten leistet hierarchischen Abstufungen der Verpflichtung Vorschub, ganz
getreu dem Motto ,alle Tiere sind gleich, manche Tiere sind gleicher (Orwell 1948).
Darauf weist auch der Ethiker Wild im Anschluss an Derrida hin: ,Im Konfliktfall
wirden diejenigen Relationen obsiegen, welche wir mit Nahestehenden und Glei-
chen unterhalten“ (Wild 2014, 12). Aber deshalb doch wieder ganz auf eine katego-
riale Differenz setzen? Der Erzihltext liefert auf den ersten Blick Griinde, die dafiir-
sprechen an einer Tier-Mensch-Grenze festzuhalten. Denn die Gleichheit der
Menschen als Menschen bewahrt die einen nicht davor, von den anderen Men-
schen geschlachtet und gegessen zu werden. Aber auch eine binér-hierarchische
,Differenzethik’, die auf Unterschiedlichkeiten beruht und den Dualismus zwischen



92 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzéhlen

Tier und Mensch einer logozentrischen Weltauffassung wiederholt, fiihrt nicht aus
dem erzédhlten und realen Dilemma. Bazterrica schreibt von dieser Ausweglosig-
keit, indem sie die Politik und die Perversion eines Gesellschafts-, Wirtschafts- und
Machtsystems, von der eben auch Tier-Mensch-Relationen durchdrungen sind, in-
szeniert. Wollen wir wirklich eine andere Ethik, so legt der literarische Text impli-
zit nahe, missen wir viel umgreifender als bei einer reinen Tierethik und vor
allem als bei darauf aufbauenden Tierrechten ansetzen. Eine Tierethik individuali-
siert die Entscheidungen zunéchst nur oder verschiebt die Grenzen des Ein- und
Ausschlusses aus der Gemeinschaft des Lebendigen, ohne ein Wissen tiber die gro-
Beren Zusammenhdénge zu entfalten. Der Erzdhltext verweist damit auch auf die
Limitationen einer solchen Ethik, die zumeist an der Relation, an der Art und
Weise, wie wir Menschen die Beziehung zu nicht-menschlichen Lebewesen denken
und erzéhlen, nichts dndert, sondern einen anthropozentrischen Rechtsdiskurs auf
nicht-menschliche Spezies ausdehnt. Die immer noch binédr-hierarchische Opposi-
tion wird durch Zuweisung bestimmter Fahigkeiten und einer Ausweitung des
Rechtsdiskurses auf Grundlage dieser Fahigkeiten zwar verschoben, aber nicht un-
bedingt entscheidend in Frage gestellt. Dies vermag zwar individuelles Leid einzel-
ner menschlicher oder nicht-menschlicher Entititen zu vermeiden oder abzumil-
dern, es 1st aber das gestellte Problem nicht. Dennoch erscheint eine néhere
Auseinandersetzung mit ethischen Fragen, wie auch Bazterrica sie literarisch vor-
nimmt, ein Schritt in die richtige Richtung zu sein, weil sie hierarchische Tier-
Mensch-Verhdltnisse hinterfragt und einen Diskurs dartiber ermdglicht.

Es ist ganz und gar nicht zufallig, dass die argentinische Autorin mit ihrer Dys-
topie gerade die Schlachtindustrie in den Fokus rtickt, denn inshesondere in die-
sem Industriezweig sind, wie auch in der aufiertextuellen Wirklichkeit, die Leben
von nicht-menschlichen und menschlichen Tieren paradigmatisch miteinander ver-
woben. So werden in dieser ersten Spur neben dem Speziesismus auch Rassismus,
Sexismus und Klassismus adressiert. Damit ist der Dualismus von Tier und Mensch
im Erzahltext keine isolierte Ideologie, sondern wird mit anderen, ebenfalls auf
antagonistischen Prinzipien beruhenden, Ausschluss- (und Einschluss-) Mechanis-
men verzahnt. Der Erzdhltext macht hier eine Metaebene lesbhar, die ein reiner tier-
ethischer Diskurs nicht sichtbar machen kann. Den grofieren Zusammenhang einer
biopolitischen Machkonzeption, die nicht nur das Leben von nicht-menschlichen
Tieren, sondern auch in der Realitidt das Leben von Menschen betrifft, kann der
literarische Text erfahrbar machen. Eine Ethik, die auf Grundlage einer binér-
hierarchischen Opposition, die das Leben ebenso wie den Tod betrifft, fithrt ins
Leere, wie der Erzédhltext vorfithrt. Ein Similaritatsdiskurs vermag aber ebenso
wenig davor zu schiitzen, dass Differenzen hierarchisch ausgedeutet und normativ
wirksam werden. Gerade iiber den distanzierenden Blick der Dystopie werden Ein-
und Ausschlussmechanismen sichtbar, die dem Logozentrismus eingeschrieben



2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik =—— 93

sind und als literarisches Wissen zugédnglich. Was als menschliches und was als
tierliches Leben gilt, das getotet werden kann, wird so als eine letztlich verdnderli-
che Definition bestimmt. Dies vermag zu zeigen, wie hauchdiinn diese Grenzen
sind, auf denen aber zugleich die ,Sdulen der Ideale‘ stehen, nach denen wir immer
noch zu leben versuchen. Sie sind eng verbunden mit den Fragen nach dem Sicht-
baren und dem Sagbaren. Denn es ist gerade die Dystopie, die den Gegenstand als
Literatur distanzieren kann und damit die Disjunktion, wie sie Deleuze zu Foucault
herausarbeitet (vgl. Deleuze [1986] 2004, 76), wahrnehmbar und hérbar macht. Das,
was in Realitdt hinter der Fassade der Schlachthdfe zumeist unsichtbar bleibt, wird
sichtbar. Der Dissens, der fiir Ranciére der Kern des Politischen ist (vgl. Ranciére
2009a, 265), wird als Disjunktion vernehmbar. Diese Erkenntnis, die wir aus der
ersten Spur ableiten konnen, geht aber auch mit einer Verantwortung einher,
einer Verantwortung fiir das Nachdenken tiber die bindr-hierarchische Konzeption
von Grenzen zwischen Menschen und Tieren, die auch eine ethische Dimension be-
inhaltet (vgl. Derrida 2006 und Haraway 2008). Anstatt die Differenz zu verhandeln,
so konnte man aus dem Zusammenspiel der literarischen Spur und den theoreti-
schen Texten lesen, sollten wir uns der Relation zuwenden. Caddver exquisito
(2017) entfaltet keine hoffnungsvolle Vision, sondern einen dystopischen Ausblick
auf die Ausweglosigkeit eines Denksystems, auf das sich gerade auch westlich ge-
préagte Demokratien lange gestiitzt und verlassen haben. Der Universalismus der
Moderne funktioniert auch von innen heraus nicht und scheint eben keinesfalls
nur von einer Position des Aufien kritisierbar. Er hat langst feine Risse, die unter
dem Mikroskop der dystopischen Zuspitzung Bazterricas erkennbar werden. Von
der systeminhérenten Gewalt sind alle Lebewesen betroffen. Die Griinde dafiir sie-
delt der Text deutlich in einem Wirtschafts- und Herrschaftssystem an, das auf
asymmetrischen Ausbeutungssystemen beruht und als Biomacht nicht-Menschen
und menschliche Tiere erfasst.

Die feinen sprachlichen Risse in der gefolgten Spur des Erzahltextes deuten
zugleich mdgliche ,Fluchtlinien“ (Deleuze und Guattari 1975, 15) an. Der literarische
Text von Bazterrica formuliert aber keine neue Ethik, denn ,Literatur bringt“, an-
ders als die Philosophie, ,nicht etwas auf den Begriff; im Gegenteil, sie fachert das
Problem erzdhlend so auf, dass es erfahrbar wird. So kann sie aber die Probleme
sichtbar machen, welche die Aushandlungsprozesse charakterisieren, die mit dem
Zusammenschmelzen des Universalismus und der Suche nach einer neuen Univer-
salitit einhergehen“ (Messling 2019, 28). Bazterricas Text Caddver exquisito (2017) ist
in diesem Sinn Krisendiagnose und zeigt das Versagen einer ethischen Position auf,
wie sie auch ein westlicher Universalismus gesetzt und als Humanismus globalisiert
hat. An dessen Stelle ist aber noch nichts Neues getreten, und auch der literarische
Text macht dazu keinen Vorschlag. Er entfaltet aber ein Wissen iiber gréfiere Zu-
sammenhénge, in die sich auch Tier-Mensch-Verhéltnisse einbetten, und die damit



94 —— 2 Hinter der Fassade der Schlachthéfe. Ethik und Erzdhlen

verbundene strukturelle Gewalt wird erkenntlich. Die Dringlichkeit einer Verdnde-
rung wird in der Dystopie lesbar; der literarische Text macht, wenn man so will,
die Probleme der Gegenwart virulent. Diese erste Spur verdeutlicht damit auch die
Grenzen einer Ethik, die nicht nur in einem unidirektionalen Logozentrismus ver-
haftet bleibt, sondern vor allem auch mit den damit verbundenen sprachlichen Zu-
schreibungen. Die Diskurse und mit ihnen einige Dispositive unserer Gegenwart,
werden wahrnehmbar und erfahrbar. Der literarisch vertretende Kulturpessimis-
mus verdeutlicht umso mehr, dass es keine einfachen Auswege zu geben scheint.
Die Dichotomien Geist und Korper, Tier und Mensch, Natur und Kultur, Mann und
Frau, auf denen ein ganzes Denk- und Handlungssystem seit der Moderne aufbaut,
sind aber langst ideologisch ausgehohlt (vgl. Haraway 1991). Was kann also an
deren Stelle treten? Dazu schweigt der Text weitgehend. Er formuliert keine Vision
einer friedlichen Zukunft, sondern zeigt vielmehr auf, wohin eine logozentrische
Konzeption fithren kann. Er bietet aber erste Anhaltspunkte, an denen angesetzt
werden kann. Die ,feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in der Sprache des Herr
Urami, die nicht nur auf den Verfall der Sprache und mit ihr des reprasentativen
Systems hindeuten, sondern, wie oben ausgefihrt, auch mégliche Schlupflocher
sein konnen, sind einer dieser Fluchtpunkte.

Die ethische und eine damit verbundene politische Dimension der gefolgten
Spur ist also nicht direkt im Inhalt des Textes zu finden. Dennoch wirkt er als eine
Politik der Literatur (Ranciére 2011) politisch. Aus dem poetologisch-distanzierten
und distanzierenden Wissen konnen Erkenntnisse iiber die Beschaffenheit der
Wirklichkeit abgeleitet werden. Der literarische Text betreibt hier, mit Ranciére, als
Literatur Politik, ndmlich, indem er, jenseits einer mimetischen Abbildung, in die
Aufteilung des Sinnlichen (Ranciére 2008a) der Realitat eingreift. Er erlaubt einen
Einblick hinter die Fassade der Schlachthofe eines dsthetischen Regimes, das die
Tode von Tieren unsichtbar werden lasst und sie sogar dem Vermdogen zu sterben
beraubt. Die eigentlich Sprachlosen, die ganzlich ohne Stimme bleiben, werden auf
die Biihne des Sichtbaren gehoben (vgl. ebd.) und die biopolitische Verfasstheit der
Gegenwart wie unter einem Brennglas unter die Lupe genommen. Hinter der Fas-
sade des Schlachthofes gibt es keine Ethik, die noch einer (vertretbaren) Logik ver-
pflichtet waére, es herrscht vollige moralische Leere. Diese ,inhdrente‘ Politik kann
der Erzdhltext nur als literarische Fiktion, als Dystopie entfalten. Er schafft so ein
Bewusstsein fiir die Beschaffenheit der aufserdiegetischen Wirklichkeit. Einen kon-
kreten Losungsvorschlag zu vermitteln, widersprache der Logik des Erzdhltextes,
der eben nicht auf den Punkt bringt, sondern Beziige herzustellen vermag. Hinter
der schonen Fassade des Schlachthofes, die nur noch durch Worte und radikali-
sierte Biomacht aufrechterhalten wird, gibt es keine Ideale, keine ethischen Normen
und Werte mehr. Die Problemstellung tritt mit Bazterricas Cadadver exquisito (2017)
Klar vor Augen: Um dem volligen Bankrott einer ethischen Position zu entgehen, die



2.3 Schwelle. Ethik und Asthetik =—— 95

dem westlichen Logozentrismus verbunden ist, miissen wir die Tier-Mensch-Grenze
anders denken lernen. Was das heifst? Eine erste, vorsichtige Antwort ist: Es heifst,
sie problematisieren, ihre sprachliche Verfasstheit und ihre logozentrische und
bindr-hierarchische Grundkonzeption radikal in Frage stellen, nicht nur um der
nicht-menschlichen Tiere willen, sondern auch um des Menschen willen. Es heifst,
vielleicht die Schlupflécher zu nutzen, die die ,feinen Risse“ (Bazterrica 2017, 13) in
der Sprache selbst bieten. Durch diese Locher vermag allerdings nur etwas sehr
Kleines vorzudringen, um das System aus der Sprache heraus von innen zu spren-
gen. Ein solches ,Minores‘ (vgl. Deleuze und Guattari 1975 und 1980), das die Majori-
tét des herrschenden Diskurses zu verlassen vermag, kann potenziell als ein literari-
sches und konzeptuelles , Tier-Werden“ (ebd.) auftreten. Dies wird die nachste Spur
sein, der ich folge.






