
Eva Struhal
Il Secolo d’Oro rinnovato
Salvator Rosa, Evangelista Torricelli e i discorsi sull’etica 
ambientale nella Firenze del Seicento

Il presente saggio intende ricostruire i dibattiti seicenteschi intorno alla possibilità 
di una coabitazione etica dell’uomo con la natura e al suo principale concetto 
estetico, imperniato sulla semplicità. In tal senso, il mio contributo fornisce una 
riflessione sull’Accademia de’ Percossi – associazione letteraria fondata dal pit
tore e scrittore di satira napoletano Salvator Rosa (1615 – 1673) durante il suo 
soggiorno fiorentino (1641 – 1649) – tra i cui membri figuravano rinomati intel
lettuali di varia estrazione professionale: dal filosofo naturale Evangelista Torri
celli (1608 – 1647; allievo di Galileo Galilei e inventore del barometro), al cardinale 
Giancarlo de’ Medici, sino ai poeti fiorentini Antonio Malatesti e Francesco Rovai. 
Solitamente i discorsi sulla natura di questi intellettuali si diffondevano sotto 
forma di lezioni o per il tramite di poesie (inedite), le quali fungevano contem
poraneamente da elogi per i paesaggi mediterranei di Rosa. Questi ultimi sono 
stati apprezzati per la loro rappresentazione della bellezza sublime e le meravi
glie della natura.¹ Una classificazione tematica di tali opere appare alquanto 
complessa, dato l’intreccio di contenuti di filosofia naturale, di poesia, di etica e di 
riflessioni estetiche. L’Accademia de’ Percossi fu fondata dal pittore e satirico 
napoletano Salvator Rosa. Questo gruppo informale di intellettuali di varia e
strazione professionale è esemplare per le dinamiche culturali che circondarono e 
resero possibile il successo della nuova filosofia naturale sperimentale di Galileo a 
Firenze, che fu – non è molto noto – accompagnata a sua volta da riflessioni 
estetiche e moralistiche sulla natura e sul rapporto umanità-natura. ² Gli scritti dei 
Percossi, le poesie e le lezioni accademiche sono stati per lungo tempo interpretati 
esclusivamente come le fonti per l’arte di Rosa. Questo punto di vista ha messo in 
ombra un aspetto più ampio e interessante: la loro rappresentazione e il tentativo 
di regolare le norme dell’impegno umano con la natura come interesse centrale 
per questi accademici. Contesti sociali non immediatamente associati all’esplo
razione scientifica come l’Accademia de’ Percossi divennero quindi importanti 

1 Alexandra Hoare, Salvator Rosa, Friendship and the Free Artist in Seventeenth-Century Italy, 
London-Turnhout, Harvey Miller Publishers, 2018, p. 29. * Vorrei ringraziare Mariaceleste Di Meo 
per la sua traduzione del mio testo dall’inglese.
2 Sull’Accademia de’ Percossi vedi Helen Langdon, Salvator Rosa. Paint and Performance, Lon
don, Reaktion Books, 2022 e A. Hoare, Salvator Rosa, cit., pp. 67– 100.

Open Access. © 2026 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License. 
https://doi.org/10.1515/9783111437866-007 



luoghi per il discorso filosofico-naturale, fondendo etica, filosofia naturale e 
modelli letterari e preparando il terreno per una vasta accettazione sociale e 
culturale dei valori e dei processi della filosofia naturale della Nuova Scienza. 
Durante gli anni fiorentini, Rosa acquisì la fama di celebre pittore di paesaggi, un 
fattore che finora non è stato messo in relazione con gli interessi intellettuali che 
possiamo ora ricostruire per l’Accademia de’ Percossi.³ Le poesie e le lezioni degli 
accademici evidenziano che i paesaggi fiorentini di Rosa non erano semplice
mente creazioni pittoriche ricercate in senso estetico, ma che erano visti come 
espressioni della natura in quanto tale, come «un mondo intero, come cielo, 
paesaggi e mari».⁴ Pertanto, essi sono stati probabilmente influenzati dal «filo
sofico umore» di Salvator Rosa, dai suoi interessi filosofici e sono stati plasmati 
dall’interazione ibrida tra arte, filosofia naturale e poesia che dominava in questa 
accademia.⁵

I prodotti letterari dei Percossi sono importanti documenti relativi agli inte
ressi degli accademici sul funzionamento della natura. In aggiunta, in quest’ac
cademia la natura rappresenta un sistema di valori morali ed estetici per il 
comportamento degli esseri umani verso la natura.⁶ Agli occhi di Torricelli e Rosa, 
gli uomini del loro tempo in generale non hanno un rapporto corretto e misurato 
con la natura, perché la sfruttano o non sono in grado di apprezzarne la bellezza e 
di trarre profitto in modo sensato dalle sue bellezze. 

La cultura ibrida che si manifesta ad esempio nell’ Accademia de’ Percossi e 
l’interesse per la natura e i suoi processi hanno dato origine a una (rinnovata) e 
intensificata lettura dei testi classici incentrati sulla natura (il De Rerum Natura di 

3 Sul periodo fiorentino di Rosa vedi: Elena Fumagalli, Napoli a Firenze nel Seicento in «filosofico 
umore» e «meravigliosa speditezza», in Pittura napoletana del Seicento dalle collezioni medicee, a 
cura di Cristina Acidini, Edoardo Speranza, Firenze, Giunti, 2007, pp. 27– 82; Caterina Volpi, 
Salvator Rosa (1615 – 1673): «pittore famoso», Roma, Bozzi, 2014, pp. 100 – 234; Langdon, Salvator 
Rosa, cit., pp. 49 – 101; A. Hoare, Salvator Rosa, cit., pp. 67– 129.
4 Le citazioni provengono dal poema di Francesco Rovai, «Capitolo del Signor Francesco Rovai 
nell’Accademia degl’Improvvisi, detto l’Instabile, mandato in Villa: Ai gentilissimi Signori miei 
Compagni, i illustrissimi Accademici Improvvisi.», in Eva Struhal, «La semplice imitazione del 
naturale» Lorenzo Lippi’s Poetics of Naturalism in Seventeenth-Century Florence, Ann Arbor, UMI, 
2007, pp. 360 – 362.
5 Filippo Baldinucci, Notizie di Salvator Rosa in Notizie de’ professori del disegno da Cimabue in 
qua, vol. 5, a cura di Ferdinando Ranalli, Firenze, SPES, 1847, p. 450.
6 Per l’interdipendenza di valori etici, estetici, ed economici nella riflessione sulla natura del 
Settecento dove la natura stessa diventa una fonte per valori vedi Lorraine Daston, Attention and 
the Values of Nature in the Enlightenment in The Moral Authority of Nature, Chicago – London, The 
University of Chicago Press, pp. 100 – 126: 122.

80 Eva Struhal 



Lucrezio e Le Georgiche di Virgilio) da parte di artisti e poeti.⁷ Questo più ampio 
insieme di idee, su cui si concentra il mio intervento, è esemplificato dagli scambi 
intellettuali tra il celebre scienziato e matematico Evangelista Torricelli (1608 – 
1647), giunto a Firenze nel 1641, e il suo «carissimo amico», Salvator Rosa.⁸ Bal
dinucci indica il matematico come uno dei membri dell’Accademia de’ Percossi; 
l’Encomio del Secol d’oro, su cui ci concentriamo in questa sede, fu presentato in 
data imprecisata ai membri di questa accademia. 

L’Encomio del Secolo d’Oro di Evangelista 
Torricelli: la natura e la sua sostenibilità
Una lezione pronunciata da Evangelista Torricelli agli accademici evoca il mito 
dell’Età dell’Oro, secondo un pensiero pre-moderno e un atteggiamento verso la 
natura basato sull’etica ambientale e sulla rinnovabilità dei materiali, quali il cibo 
semplice e locale o l’impiego dell’elemento architettonico in armonia con l’am
biente naturale.⁹ Al tempo stesso, la medesima lezione funge anche da elogio nei 
confronti dei paesaggi dipinti da Salvator Rosa, alcuni dei quali permettono 
persino una visualizzazione metaforica delle complesse riflessioni accademiche, 
in merito al modo eticamente corretto di vivere la natura.

La lezione comincia con un confronto tra l’Età dell’Oro e le sue virtù (giu
stizia, temperanza, mansuetudine, liberalità, prudenza e tolleranza), e l’Età del 
Ferro e i suoi vizi di ira, avarizia, frode, lascivia e ingiustizia. Torricelli sottolinea 
che nell’Età dell’Oro l’oro era ancora sepolto nella terra e gli individui apprez
zavano soprattutto la quiete come il loro bene più alto. I campi erano fertili senza 
fatica, le stagioni miti. La natura provvedeva a tutto ciò di cui gli umani avevano 
bisogno. L’Età dell’Oro per Torricelli ha una dimensione psicologica che concede 
loro la calma e rende l’umanità estranea a due potenti emozioni («tiranni su
premi»): il timore (perturbazione d’animo, causata dall’immaginazione di un fu

7 Per i riferimenti esatti alla letteratura classica citata da Torricelli si veda Veronica della 
Vecchia, Le «Lezioni accademiche» di Evangelista Toricelli. Edizione e commento, Roma, Accade
mia dell’Arcadia, 2021, pp. 191 – 198. Torricelli cita le Metamorfosi di Ovidio, le epistole di Seneca, 
le Georgiche di Virgilio, Giovenale, Lucrezio e una fonte moderna, Maffeo Barberini.
8 Sull’amicizia tra Rosa e Torricelli vedi: A. Hoare, Salvator Rosa, cit., pp. 79 – 81.
9 L’Encomio di Torricelli: Lezioni accademiche d’Evangelista Torricelli, Firenze, Jacopo Guiducci, 
Santi Franchi, 1715, pp. 62 – 65; Veronica della Vecchia, Le «Lezioni accademiche» di Evangelista 
Toricelli. Edizione e commento, Roma, Accademia dell’Arcadia, 2021; E. Torricelli, Encomio del 
secolo d’oro, ibid., pp. 35; 191 – 198. Vedi anche: H. Langdon, Salvator Rosa, cit., pp. 68 – 70.

Il Secolo d’Oro rinnovato 81



turo male) e la speranza. È chiaro che Torricelli pensa che il mondo attuale soffra 
di entrambe le passioni: paura e speranza.

L’Encomio di Torricelli è un tipico prodotto della cultura accademica: è for
temente intertestuale, attingendo a una serie di fonti classiche come Seneca, Lu
crezio e Virgilio, ma trasforma anche la «filologia in filosofia», leggendo la lette
ratura classica per «far servire gli studi classici a fini pratici», creando un sapere 
applicabile alla vita concreta degli accademici, come è stato sottolineato da 
Grafton.¹⁰ L’Encomio ci apre quindi una visione complessa sul tema letterario 
dell’Età dell’Oro e sullo stile di vita umile e rurale che esso promuove.¹¹ Data la 
volontà di Torricelli di trarre insegnamento filosofico dall’Età dell’Oro, la Lezione
è un viaggio nel passato, ma con l’esplicita intenzione di trarne un effetto didattico 
per il presente. È quindi paragonabile nelle intenzioni alle satire di Salvator Rosa, 
che attraverso una rete intertestuale coniano modelli prescrittivi di comporta
mento per il presente.¹² Torricelli da un lato accenna al fatto che gli accademici 
rinnovano i costumi dell’Età dell’Oro, dall’altro è molto chiaro sul fatto che que
st’età è legata esclusivamente a una natura e a un clima più benevoli di quelli 
predominanti nel presente, e quindi non è rinnovabile. 

Torricelli dipinge l’Età dell’Oro come un’epoca storica, passata, che però ha un 
potenziale metastorico: oltre alla benevolenza della natura anche gli esseri umani 
dell’Età dell’Oro erano privilegiati da alcuni tratti psicologici: non provavano 
paura o false speranze, non erano lussuriosi; i pastori di quell’età vivevano se
condo schemi strettamente morali modellati attraverso una severa educazione. 
Evitavano la libidine. Questa complessa negoziazione tra passato e presente, tra 
mito e realtà, è stata intensificata dalla decorazione della casa di Rosa di quella 
sera che attraverso un ‘apparato’, una scenografia, ha evocato l’Età dell’Oro. 
Torricelli la descrive come una «grossolana ma delicata decorazione teatrale» 
(delizioso, ma rozzo apparato), suggerendo che Rosa aveva trasformato la sua casa 
fiorentina in una semplice dimora di pastori tipica dell’Età dell’Oro.¹³ Passato e 

10 Anthony Grafton, Renaissance Readers and Ancient Texts: Comments on Some Commentaries, 
in «Renaissance Quarterly», XXXVIII, 1985, n. 4, pp. 615 – 649.
11 Per l’analisi del mito dell’età dell’oro e del suo manifestarsi nel pensiero e nella letteratura 
occidentale si veda ancora: Arthur O. Lovejoy, George Boas, Primitivism and Related Ideas in 
Antiquity, New York, Octagon Books, 1965. Le idee proposte da Lovejoy-Boas, che sono importanti 
per inquadrare meglio anche il concetto di età dell’oro di Torricelli, sono: «The Golden Age of 
Greek mythology was originally, indeed—so far as texts indicate—irrelevant to man’s life as it 
now is. It was enjoyed by a different breed of mortals» (ivi, p. 16). «But the golden age was soon 
converted into an embodiment not only of one but of numerous ideals which could be held up to 
one’s contemporaries for realization» (ibid.). 
12 Satire di Salvator Rosa, a cura di Danilo Romei, Milano, Mursia, 1995.
13 E. Torricelli, Lezioni accademiche (1715), cit., pp. 88 – 89

82 Eva Struhal 



presente si intersecano in modo complesso anche in un altro aspetto della ri
flessione di Torricelli che sottolinea come l’abbondanza della natura durante l’Età 
dell’Oro abbia protetto l’umanità da due emozioni fondamentalmente negative: 
timore e speranza, che «son due mostri così forti», «tormentano ma con furie 
veraci gli animi dei viventi», «carnefice della mente humana» e «due tiranni 
supremi».¹⁴ Nella filosofia stoica – e molti degli intellettuali fiorentini erano 
neostoici –, speranza e paura sono collegate. Entrambe sono rivolte al futuro e 
anticipano rispettivamente cose buone o cattive. Gli stoici sostenevano che, per 
evitare di provare paura, bisognava anche abbandonare la speranza (Sen. 
Ep. 5.7).¹⁵ La paura può esistere solo quando si ha la speranza di evitare le 
avversità future; senza questa speranza, la paura diventa rassegnazione, perché ci 
si riconcilia con ciò che si deve sopportare. Torricelli sottolinea anche che durante 
l’Età dell’Oro, la natura informava l’ordine politico «mentre nelle Provincie in
distinte giacevano le campagne senza termine, o divisione» e forniva il nutri
mento senza la necessità del lavoro agricolo: «La fecondità non procurata de’ 
campi e la clemenza delle stagioni mansuete, provvedevano con benefici spon
tanei, ai bisogni, e a i disagi della mortalità».¹⁶

Sebbene Torricelli si rammarichi del fatto che lui e i suoi amici non vivano 
più nell’Età dell’Oro, ammette anche che gli uomini del XVII secolo possono sal
vare solo la purezza morale di quest’epoca, non i suoi aspetti politici e agricoli. 
Mentre gli abitanti dell’Età dell’Oro conducevano una vita virtuosa grazie all’in
nocenza, l’uomo di oggi deve aggiungere a queste virtù il dono della «sapienza» 
associato all’«Età del Ferro».¹⁷ Attraverso la loro «sapienza», «intelligenza, eru
dizione, ingegno» gli accademici si sollevano dalla loro età, ricreando una virtuale 
Età dell’Oro.¹⁸

L’uomo moderno può recuperare l’Età dell’Oro nella sua ‘anima’ conducendo 
una vita semplice e pura che eviti ogni lusso.¹⁹ Il lusso materiale è associato 

14 Ivi, p. 90.
15 Per il concetto di paura e speranza degli stoici, vedi ad esempio: Jason Reddoch, The Stoics on 
Hope and Fear: How to Be a Politically Engaged Stoic, in «Soundings: An Interdisciplinary Jour
nal», CI, 2018, n. 1, pp. 52 – 66. 
16 E. Torricelli, Lezioni accademiche (1715), cit., p. 90; V. Della Vecchia, Le «Lezioni accademiche», 
cit., p. 192.
17 Ivi, p. 94.
18 Ivi, p. 95.
19 Un’altra corrente di pensiero importante per il concetto di età dell’oro di Torricelli è l’evi-
tamento del lusso: «that the desire for »goods« was inimical to the attainment of »the good.« 
Unhappiness was identified with the state of unsatisfied desire» (Lovejoy-Boas, Primitivism, cit., 
p. 10). Il discorso di Torricelli sull’età dell’oro si unisce ad un altro, quello di un’etica del consumo: 
Per una sintesi degli studi sul consumismo della prima età moderna si veda Sara Pennell, Con-

Il Secolo d’Oro rinnovato 83



all’instabilità emotiva, la semplicità alla tranquillità e alla pace mentale. Non 
palazzi di marmo, che arrivano fino alle stelle, ma capanne fatte di ramoscelli e 
bastoni intrecciati, i cui pavimenti non sono ricoperti di pietre preziose, ma di 
foglie, erano le dimore dell’Età dell’Oro. Nonostante la loro semplicità costruttiva, 
queste capanne tenevano i loro abitanti al caldo e li proteggevano dalle intem
perie. In queste dimore i pastori conducevano la loro vita di purezza morale, 
lontano dalle menzogne e dalla perfidia della città, in libertà dalla servitù. Non 
vivendo nei Palazzi, sono al sicuro dagli assalti delle nazioni straniere. 

Sottolineando l’importanza della «temperanza» e della «parsimonia», Torri
celli evidenzia la necessità di una riduzione del consumo materialista esemplifi
cato dal cibo: «Non vedete voi accumulare in una mensa sola la fecondità […] di 
una provinciale intera? Gli animali […] di tutte le stagioni e di tutti gli elemen
ti?».²⁰ E continua provocatoriamente: «Un ventre ancorché angusto di un uomo 
non potrà riempirsi se non co’ i tributi adunati di tutto l’universo? Chi mai 
crederà che un ventre solo e sì piccolo sia quello a cui si dedicano tante vite di 
animali innocenti, per cui si semina in tante provincie i cui poderi sono capaci di 
peregrinazione, gl’armenti incapaci di numero? Che un ventre solo sia quello, per 
cui si vindemmia nell’Italia il Vesuvio, Siracusa nella Sicilia, Smirna, e Creta 
nell’Arcipelago, il Libano nell’Oriente, la Spagna nell’Occidente?»²¹ Prefigurando il 
nostro discorso sull’estinzione di massa degli animali, Torricelli definisce questo 
consumo senza limiti «una voragine, un abisso senza fondo, per cui si impoverisce 
l’aria d’uccelli, a cui si votano tante selve, per cui si pescano tanti laghi, tanti 
fiumi, e tanti mari, non solo del Mediterraneo a noi vicino, ma anche de remo
tissimo Settentrione».²² Condannando il consumo eccessivo di troppi animali per 
soddisfare la gola degli umani, Torricelli partecipa a un dibattito più ampio che si 
concentra sulla sostenibilità e sull’etica della cura per la natura attraverso la 
riduzione del consumo umano.²³ Questo non è solo un approccio molto odierno 
alla protezione della natura e della fauna, ma anche un segno contro la teoria, a 
lungo mantenuta, che l’interesse scientifico per la natura durante la cosiddetta 
«rivoluzione scientifica» abbia sostituito la precedente cura empatica per la na

sumption and Consumerism in Early Modern England, «The Historical Journal», XLII, 1999, n. 2, 
pp. 549 – 552. 
20 E. Torricelli, Lezioni accademiche (1715), cit., p. 92.
21 Ivi, pp. 92 – 93; V. Della Vecchia, Lezioni accademiche, cit., pp. 194 – 195.
22 E. Torricelli, Lezioni accademiche (1715), cit., p. 93.
23 Si veda Paul Warde che, in The Invention of Sustainability. Nature and Destiny, c. 1500 – 1870, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2018, pp. 17– 102, sostiene che l’origine del pensiero della 
sostenibilità, intorno al 1500, era legata al sostentamento delle foreste e dell’allevamento. 

84 Eva Struhal 



tura attraverso il controllo e la subordinazione inconsiderati dell’uomo. ²⁴ Infatti, 
il libro influente di Carolyn Merchant, sulla rivoluzione scientifica e la morte della 
natura, traccia paralleli tra «l’egemonia della scienza meccanicistica come segno 
di progresso» e il dominio della natura.²⁵

L’età dell’oro di Torricelli e l’impossibilità 
dell’idillio
La Lezzione di Torricelli attribuisce uno spazio distinto anche al suo concetto 
dell’Età dell’Oro: è il «rozzo, ma delizioso apparato», l’apparato teatrale che imita 
una capanna di pastore con cui Rosa ha decorato la sua casa fiorentina, dove il 
gruppo di intellettuali virtuosi si riuniva per ascoltare l’Encomio di Torricelli.²⁶
Rosa trasforma la sua casa e accademia in un topos, uno spazio simultaneamente 
letterale e metaforico che corrisponde al concetto dell’idillio, uno spazio appar
tato, protetto dalle aggressioni esterne.²⁷ Il termine letterario ‘idillio’ denota una 
varietà di generi letterari (piccoli poemi, brevi composizioni epiche o dialoghi) 
che condividono una caratteristica tematica comune: il desiderio di ritornare alla 
convivenza armoniosa originale dell’uomo con la natura.²⁸ Sebbene i distinti 
concetti immaginativi, metaforici e psicologici dell’idillio aiutino a concettualiz
zare le nozioni di paesaggio e campagna avanzate nella lezione di Torricelli, il 
fatto che lo scienziato si ispiri alle Georgiche di Virgilio sottolinea un ideale di 
natura incentrato sul vero lavoro agricolo.²⁹ Inoltre, in linea con l’idea promossa 
nelle Georgiche di Virgilio che una situazione simile all’Età dell’Oro sia ricon
quistabile, anche per Torricelli il Secolo d’Oro porta in sé una promessa meta- 
temporale, poiché l’autore collega profondamente i benefici di innocenza e felicità 

24 Carolyn Merchant, The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific Revolution, New 
York City, Harper, 1980.
25 Vedi Carolyn Merchant, The Scientific Revolution and The Death of Nature, in «Isis», XCVII, 
2006, n. 3, pp. 513 – 533; in particolare p. 513: «. . . hegemony of mechanistic science as a marker of 
progress».
26 E. Torricelli, Lezioni accademiche (1715), cit., p. 88.
27 Renate Böschenstein, Idyllisch/Idylle, in Historisches Wörterbuch ästhetischer Grundbegriffe, a 
cura di Karlheinz Barck, Martin Fontius, Friedrich Wolfzettel, Burkhart Steinwachs, 3, Stuttgart, 
Metzler, 2010, p. 121.
28 Jürgen Kühnel, Susanne Holmes, Idyll in Metzler Lexikon für Literatur, a cura di Dieter Bur
dorf, Cristoph Fasbender, Burkard Moenninghof, 3, Stuttgart, Metzler, 2007, pp. 340 – 341.
29 Charles Segal, Space, Time, and Imagination in Theocritus’ Second «Idyll», in «Classical Anti
quity», IV, 1985, no. 1, pp. 103 – 119.

Il Secolo d’Oro rinnovato 85



con la capacità di evitare le insidie morali del desiderio di lusso e libertinaggio. 
Trasforma quindi l’Età dell’Oro in un’idea, esortando i suoi ascoltatori, i membri 
dell’Accademia de’ Percossi, a rinchiudere nei loro cuori quelle virtù dell’Età 
dell’Oro che sono state date dalla natura, ma combinandole con la ‘saggezza’ 
insegnata all’umanità dall’Età del Ferro. Torricelli non sostiene un cieco ritorno 
all’Età dell’Oro, ma è interessato a recuperarne le virtù per riformare i fallimenti 
del presente. Questo appello etico all’individuo sposta nuovamente l’Età dell’Oro 
di Torricelli lontano dall’‘idillio’ e più vicino al concetto di ‘mitopaesaggio’ 
(«mythscape»), sviluppato nel contesto della sociologia politica e definito ad 
esempio da Frank Wolff come «uno spazio commemorativo plasmato da espe
rienze e riempito di emozioni […] che per il bene della narrazione doveva essere 
localizzato nel tempo e nello spazio».³⁰ L’appello alla memoria combinato con 
l’appello all’azione – nel caso di Torricelli, coltivare virtù interiori in linea con 
quelle dell’Età dell’Oro e astenersi dal consumismo esagerato – rivela inoltre forti 
parallelismi con le definizioni di mitopaesaggio come «un deposito per la rap
presentazione del passato ai fini del presente».³¹

La Giustizia che si fugge dal mondo di Salvator 
Rosa
La lezione di Torricelli non solo illustra i discorsi riguardanti la natura, la storia 
naturale, la sostenibilità e la visione seicentesca dell’impatto del cambiamento 
climatico sull’umanità, ma identifica anche una precisa fonte iconografica per il 
dipinto di Salvator Rosa raffigurante Astrea che lascia i pastori (Vienna, KHM, 
1640 – 1645, fig. 1).
In contrasto con le attuali interpretazioni del dipinto come L’arrivo o il ritorno di 
Astrea, Torricelli identifica chiaramente il dipinto come raffigurante la partenza 
di Astrea e come fonte la Georgica II, 474 di Virgilio: «La Giustizia dovendo pure 
allontanarsi dal secolo corrotto, abbandonando le Regie de’ Potenti fece l’ultime 

30 Frank Wolff, The Space that Never Was: Rethinking Space and Memory in Late Nineteenth and 
Twentieth-Century Jewish History, in «Historical Social Research», XXXVIII, 2013, v. 3, pp. 197– 215. 
Wolff definisce «mythscape» come «a commemorative space shaped by experiences and filled 
with emotions […] which for the sake of narration had to be located in time and space» (ivi, 
p. 198).
31 Duncan S. A. Bell, Mythscapes: Memory, Mythology, and National Identity, in «British Journal 
for Sociology» LIV, 2003, n. 1, pp. 63 – 81. Bell definisce «mythscape» come «repository for the 
representation of the past for the purposes of the present» (ibid., p. 66).

86 Eva Struhal 



sue dimore fra tuguri umilissimi de’ Pastori».³² Anche un’altra fonte contempo
ranea sottolinea il malinteso dell’iconografia del dipinto di Rosa: la poesia di 
Francesco Rovai, A Salvator Rosa che havea dipinto Astrea che volava al Cielo; 
ancora un altro riferimento precoce che dovrebbe farci considerare di cambiare il 
titolo del dipinto nel Kunsthistorisches Museum è la marginalia di Anton Maria 
Salvini all’Encomio di Torricelli, dove cita il dipinto di Rosa come: «Salvator Rosa. 
Pittura della Giustizia che si fugge dal mondo».³³ Langdon è stata fino ad ora 

Fig. 1: Salvator Rosa, Il Ritorno di Astrea (qui: La Giustizia che si fugge dal mondo). 
Vienna KHM, image in the public domain, wikicommons.

32 Sebbene il titolo attuale del dipinto Il ritorno di Astrea contrasti con le due fonti contempo
ranee, esso è ancora per lo più citato come soggetto del dipinto. Si veda Caterina Volpi, Salvator 
Rosa. Filosofo nel dipingere: Salvator Rosa tra Roma e Firenze in Salvator Rosa. Tra mito e magia,
a cura di Arnauld Brejon de Lavergnée, Napoli, Electa Napoli, 2008, p. 40; C. Volpi, Salvator Rosa, 
cit., p. 153, p. 93. Sulle connessioni tematiche tra questo dipinto e sull’ormai perduto Paesaggio con 
figura di pittore (citato nell’inventario del Casino di San Marco del 1647) si veda C. Volpi, Filosofo 
nel dipingere, cit., p. 32; E. Fumagalli, Napoli a Firenze nel Seicento in «filosofico umore» e «me
ravigliosa speditezza», cit., p. 45.
33 Alexandra Hoare, Salvator Rosa as «Amico Vero»: The Role of Friendship in the Making of a 
Free Artist, PhD thesis, Toronto University, 2010, p. 540; V. Della Vecchia, Le «Lezioni accademiche», 
cit., p. 194.

Il Secolo d’Oro rinnovato 87



l’unica ad adattare il titolo seicentesco.³⁴ Sebbene il poema di Rovai sia una 
preziosa fonte alternativa per il significato iconografico del dipinto di Rosa, è 
principalmente un elogio delle sue capacità come pittore. Il passaggio di Torricelli 
si legge come segue: «»Extrema per illos/ Justitia excedens terris vestigia fecit«. 
Così la descrive la più sublime di tutte le penne; tale la dipinse il più vivace di tutti 
i pennelli mentre ROSA il mirabile, la colorì».³⁵ Il passo di Virgilio non è una 
narrazione, non è una descrizione iconografica della scena di Astrea, ma incor
pora il mito di essa in un encomio della fertilità della natura, che viene otti
mizzata attraverso l’abilità dell’agricoltore.³⁶ Infatti, per Virgilio e per i filosofi 
naturali della prima età moderna, il contadino è un abile interprete delle ‘abi
tudini’ della natura, capace di trasformare la natura in un Eden creato dall’uomo 
che eviti gli sprechi.³⁷ Lo spreco delle forze della natura deve essere evitato e 
questo è un obbligo dell’uomo. 

Quare agite o proprios generatim discite cultus, 
agricolae, fructusque feros mollite colendo, 
neu segnes iaceant terrae.³⁸

(Venite dunque e imparate quale terreno appartiene a ciascuno di essi secondo i 
loro tipi, voi agricoltori, e domate con la cultura i frutti selvatici, affinché la terra 
giaccia inoperosa.) 

Ma il dipinto di Rosa è davvero un’illustrazione delle idee di Torricelli sul 
rapporto dell’uomo con la natura e sull’Età dell’Oro? Luigi Salerno ha sottolineato 
che il dipinto di Astrea è influenzato da due diversi modi stilistici, uno idealiz
zante e l’altro caricaturale.³⁹ Mentre il profilo elegante di Astrea imita la scultura 
antica (fig. 2), i volti gonfi e arrossati dei pastori appaiono caricaturali (fig. 3).

34 H. Langdon, Salvator Rosa, pp. 68 – 69. 
35 E. Torricelli, Lezioni accademiche (1715), cit., p. 92.
36 Le Georgiche sono un poema sulle origini del lavoro, si veda: Inez Scott Ryberg, Vergil’s Golden 
Age, in «Transaction and Proceedings of the American Philological Association», LXXXIX, 1958, 
pp. 112 – 131, in particolare, p. 119.
37 Michael Genovese, An Organic Commerce: Sociable Selfhood in Eighteenth-Century Georgics, in 
«Eighteenth-Century Studies», XLVI, 2013, n. 2, pp. 197– 221; Monica R. Gale, Virgil on the Nature of 
Things. The Georgics, Lucretius and the Didactic Tradition, Cambridge, Cambridge University Press, 
2004, pp. 78 – 88.
38 Virgilio, Georgics, Book II, London, William Heinemann, New York: G. P. Putnam’s Sons, 1916, 
p. 118. 
39 L’interesse di Rosa a lavorare con modalità stilistiche diverse all’interno di una stessa tela è 
stato sottolineato anche da Luigi Salerno, che in Astrea ritorna ai pastori ha individuato una 
modalità caricata-bambocciante per i pastori e gli animali, e viceversa ha visto l’influenza di 
Poussin nella figura di Astrea; cfr. Luigi Salerno, Salvator Rosa, Milano, Edizioni per il Club del 

88 Eva Struhal 



Astrea vola elegantemente su una nuvola, i pastori giacciono sgarbatamente e 
sprovveduti sulla terra come le loro pecore. Essi hanno perso la capacità di vivere 
in armonia con la natura, nell’impossibilità di tornare realmente all’Età dell’Oro, 
come sottolineato da Torricelli. Le loro architetture non sono case intrecciate con 
gli alberi, ma un rudere dilapidato di un’epoca passata con un tetto fissato male. 
Anche la natura è vecchia – un’idea che Rosa riprende da Lucrezio – come si vede 
dagli alberi spezzati.⁴⁰

La somiglianza tra uomini e pecore, perplesse come i pastori, evidenzia 
l’incapacità degli umani di vivere con saggezza nella natura. Nella Scena del porto
di Rosa per Giovan Carlo de’ Medici, dipinta nel 1641 (fig. 4), la natura sublime è 

Fig. 2: Salvator Rosa, Il Ritorno di Astrea (qui: La Giustizia che si fugge dal mondo). 
Dett.: Astrea.

Libro, 1963, p. 107. Si veda anche Eva Struhal, Friendly Disagreements: Salvator Rosa and Lorenzo 
Lippi in Seventeenth-Century Florence in Salvator Rosa e il suo tempo 1615 – 1673, a cura di Sybille 
Ebert-Schifferer, Helen Langdon, Caterina Volpi, Roma, Campisano, 2010, pp. 43 – 55; si vedano, in 
particolare, le pagine 49 – 50.
40 Lucrezio suggerisce che le «cose naturali» deteriorano e invecchiano attraverso il costante 
movimento degli atomi; si veda, ad esempio, Lucretius, De Rerum Natura. Translated by William 
Henry Denham Rouse, London and New York: G. P. Putnam’s Sons, The Loeb Classical Library, 
1924, Libro I, v. 328, p. 25.

Il Secolo d’Oro rinnovato 89



sfruttata dall’uomo in modo disilluso e pragmatico per il commercio e la sua 
bellezza non è riconosciuta, come dimostra un gruppo di figure dai corpi gonfi e 
caricaturali che godono in modo burlesco e animalesco dei piaceri del bagno nudo 
sullo sfondo di un tramonto di sublime bellezza (fig. 5).

Fig. 3: Salvator Rosa, Il Ritorno di Astrea (qui: La Giustizia che si fugge dal mondo). 
Dett.: pastori e pecore.

Fig. 4: Salvator Rosa, Marina al tramonto (Marina al porto), 1641/42 Palazzo Pitti, Firenze (publica
tion rights granted from the Polo Museale Fiorentino).

90 Eva Struhal 



Le loro pose – come quella dell’uomo sdraiato a terra che fissa intensamente il 
sedere nudo di un altro uomo – sembrano ridicolizzare la bassezza dell’umanità e 
ricordano quelle del semplice pastore nel dipinto di Astrea. Rosa contrappone il 
paesaggio mediterraneo elevato ed elegante, nello stile riuscito di Claude Lorrain 
(fig. 6), all’arte rozza dei Bamboccianti, gli artisti olandesi che vivevano a Roma, 
ampiamente criticati per il loro realismo senza fronzoli.

Tuttavia, il dipinto di Rosa non rappresenta contadini del passato, ma pastori 
contemporanei che vivono in un moderno casale in rovina. Come Torricelli, anche 
Rosa intende le Georgiche di Virgilio come un testo metastorico. Una visione 
disillusa e post-virgiliana del rapporto tra uomo e natura si esprime chiaramente 
anche nelle satire di Rosa, in particolare ne La Poesia, la sua seconda satira scritta 
durante gli anni trascorsi a Firenze: le rovine dell’architettura corrispondono agli 
alberi marci all’inizio della satira; in seguito, Rosa, come Torricelli, deplora la 
spartizione della terra e la conseguente ingiustizia sociale nei confronti dei più 
poveri, ai quali i benefici dell’agricoltura restano inaccessibili: «ad onta de le leggi 
di natura,/ chiuse han le selve e confiscate i mari;/ e ch’oltre a i danni di tempeste 
ed arsura».⁴¹

Che Rosa segua non solo il passo di Virgilio evidenziato da Torricelli nei suoi 
dettagli, ma si adegui anche all’idea generale di un’estetica sobria e contraria al 

Fig. 5: Salvator Rosa, Marina al tramonto, bagnanti sdraiati.

41 S. Rosa, Satire, cit., p. 42

Il Secolo d’Oro rinnovato 91



lusso, è suggerito da un dettaglio del dipinto: il rocchetto di filo bianco che è posto 
nell’angolo in basso a destra del quadro (fig. 7).

Fig. 6: Claude Lorrain, Port, Louvre, public domain.

Fig. 7: Salvator Rosa, Il Ritorno di Astrea (qui: La Giustizia che si fugge dal mondo). 
Dett.: firma dell’artista sul rocchetto di filo bianco.

92 Eva Struhal 



Questo oggetto assume il ruolo di elemento metapittorico in quanto funge da 
supporto per la firma di Rosa. Il testo di Virgilio, che sottolinea l’importanza di 
un’estetica della semplicità, potrebbe essere all’origine dell’enigmatica scelta di 
Rosa per il supporto della firma: egli sottolinea che anche la sua pittura è in
formata dalla scelta di un’estetica austera e pura, non contaminata da troppe 
influenze provenienti da ogni tipo di direzione. L’oggetto-firma di Rosa, il roc
chetto di filo bianco è collocato nella natura, accanto a un albero. Le vesti 
strappate dei pastori dall’aspetto impoverito, invece, sono colorate di rosso e di 
blu. I pastori, pur vivendo una vita semplice, non sono più bucolici, ma mostrano 
le tracce della povertà e della mancanza di bellezza.

Conclusione
Alla luce dell’Antropocene, le Georgiche ricevono valutazioni molto contrastanti: 
esse, con la massimizzazione umana del profitto dalla natura, devono essere viste 
come un preludio allo «sfruttamento delle risorse della terra per fini umani?»⁴²
Recentemente, Griffiths, Erchinger e altri hanno inserito le Georgiche nella di
scussione sulla natura durante l’Antropocene come letteratura che sostiene «la 
coltivazione di una relazione fertile e sostenibile» con il nostro ambiente natu
rale.⁴³ La loro fortuna nella prima età moderna va in quest’ultima direzione. 
Sebbene le Georgiche siano apparentemente un’istruzione per l’agricoltore, in 
realtà si tratta di un lungo poema sulla relazione tra uomo e natura. Per esempio, 
per il poeta inglese Joseph Addison, uno dei primi commentatori moderni delle 
Georgiche, esse erano lodate per le loro «istruzioni semplici e dirette» su come 
lavorare la terra.⁴⁴ Mentre Addison legge le Georgiche da un punto di vista poetico, 
gli autori più recenti, in particolare quelli inglesi dove le Georgiche si sono tra
sformate in un modello per il gentleman farmer dall’inclinazione scientifica, 
hanno letto questo testo attraverso la lente dell’agricoltura capitalistica. Anche il 
XVII secolo leggeva le Georgiche come profondamente legate alla filosofia natu

42 David Fairer, «Where Fuming Trees Refresh the Thirsty Air»: The World of Eco-Georgic, in 
«Studies in Eighteenth Century Culture», XL, 2011, pp. 201 – 218: 203.
43 Matthew Griffiths, Reclaiming the Land, Restoring The Garden? Georgic in the Modernist 
Moment and Beyond, in «Ecozon@», XII, 2021, n. 2, p. 18; Philipp Erchinger, Sue Edney, Pippa 
Marland, Eco-Georgic: From Antiquity to the Anthropocene. An Introduction, in «Ecozon@», XII, 
2021, n. 2, pp. 1 – 17.
44 Joseph Addison, An Essay on Virgil’s Georgics in The Works of the Right Honourable Joseph 
Addison, ed. by Richard Hurd, London, Henry G. Bohn, 1854, pp. 154 – 161.

Il Secolo d’Oro rinnovato 93



rale, descrivendo paesaggi e attività agricole in uno stile oggettivo.⁴⁵ Tuttavia, nel 
Seicento questa fonte risuona della «visione egalitaria e del potenziale emanci
patorio» della rivoluzione scientifica, che è probabilmente anche la lente attra
verso cui Rosa e Torricelli leggono questo testo.⁴⁶ Per loro, Virgilio sembra essere 
una fonte che istruisce l’uomo a salvaguardare l’abbondanza della natura, pur 
traendone profitto in modo equo. Anche per alcuni teorici contemporanei, le 
Georgiche sono un compromesso tra l’agenzia umana e quella naturale, «il po
tenziale di epistemologie alternative per uscire dal predicato delle distopie fata
listiche che spesso ruotano intorno al dibattito sull’Antropocene», che Maria Paula 
Diogo e Ana Duarte trovano nella nozione e nella pratica del giardino.⁴⁷ Nel 
contempo essi seguono anche l’ideale di una giusta distribuzione della terra, dove 
la natura deve essere equamente e limitatamente utilizzata da tutti; un modo per 
salvaguardare l’idillio della natura.

In conclusione, l’appello di Torricelli alla riduzione del consumismo e del 
lusso come modo per salvaguardare la natura e per evitare la diminuzione delle 
specie animali risuona in modo univoco con le attuali argomentazioni ecocritiche 
per mitigare la distruzione umana della natura. Molto diversa dal discorso attuale 
è invece la dissociazione del futuro dal presente: Torricelli suggerisce infatti che 
l’attenzione al presente, a uno stile di vita virtuoso, che eviti il lusso e il consu
mismo, sia superiore a qualsiasi riflessione sul futuro. Si tratta di una differenza 
importante, tuttavia, perché ci sentiamo obbligati a proteggere la natura con 
l’anticipazione di un futuro terribile, contemporaneamente a una profonda 
preoccupazione per il presente. Allo stesso modo, mentre la scienza del XVII 
secolo analizzava il qui e ora, la nostra percezione del futuro di qualsiasi ecosi
stema fragile si basa su una nuova forma di scienza, la scienza predittiva, che 
cerca di prevedere il comportamento di fenomeni ambientali complessi come il 
cambiamento climatico. Se per Torricelli la natura è senza tempo, e cambiamenti 
come quello climatico che ha posto fine all’età dell’oro si collocano in un passato 
lontano, oggi il tempo è entrato di diritto nel concetto di natura. 

45 Sulla fortuna delle Georgiche nel Seicento inglese vedi: Claire Preston, The Poetics of Scientific 
Investigation in Seventeenth-Century England, Oxford, Oxford University Press, 2015, pp. 197– 240.
46 Michael Genovese, An Organic Commerce: Sociable Selfhood in Eighteenth-Century Georgic, in 
«Eighteenth-Century Studies», XLVI, 2013, n. 2, pp. 197– 221
47 Gardens and Human Agency in the Anthropocene, ed. by Maria Paula Diogo, Ana Duarte, 
Abingdon, New York, NY, Routledge, 2019, p. 1.

94 Eva Struhal 


	Eva Struhal
	Il Secolo d’Oro rinnovato
	Salvator Rosa, Evangelista Torricelli e i discorsi sull’etica ambientale nella Firenze del Seicento
	L’Encomio del Secolo d’Oro di Evangelista Torricelli: la natura e la sua sostenibilità
	L’età dell’oro di Torricelli e l’impossibilità dell’idillio
	La Giustizia che si fugge dal mondo di Salvator Rosa
	Conclusione


