
Ursula Gärtner
Quando gli alberi si meravigliano dei loro 
strani frutti
Le Georgiche di Virgilio tra idillio mediterraneo e trattamento 
brutale della natura

1 Introduzione
Nell’epopea didattica di Virgilio, le Georgiche (2.82), un albero si meraviglia delle 
sue nuove foglie e del fatto che il frutto che porta non è il suo: miratastque nouas 
formas et non sua poma. Se sia felice o meno è un’altra questione. In questo 
poema, scritto intorno al 37– 29 a.C., in piena guerra civile romana, che devastò 
anche gran parte dell’Italia, leggiamo passi come l’elogio dell’Italia (2.136 – 176), 
che, con la sua prospettiva di un’età dell’oro, divenne uno dei testi topici 
dell’estetizzazione dei paesaggi mediterranei. Allo stesso tempo, l’opera è pervasa 
da immagini che illustrano in modo impressionante il successo e il pericolo del 
lavoro umano, ma anche il conseguente cambiamento della natura. È discutibile 
se il poema didattico debba essere letto come un’immagine ottimistica di spe
ranza, desideri e ideali in tempo di guerra, o piuttosto come un avvertimento, o 
una decostruzione, della speranza di un ritorno dell’età dell’oro attraverso i suoi 
numerosi passaggi realistico-pessimistici.

Nell’introduzione a questo volume si fa riferimento al «potenziale conflitto tra 
la recente attenzione per l’ambiente e la tradizionale storia del discorso sul Me
diterraneo […]»,¹ in cui al Mediterraneo veniva attribuito un «carattere profon
damente umano», solidale e moderato. Inoltre, è stato esplorato un possibile 
contrasto tra la visione glorificata del Mediterraneo e lo sfruttamento della na
tura. Nell’antichità, l’attenzione allo sfruttamento dell’ambiente non era forse un 
elemento centrale, ma la si può certamente trovare – quindi, forse, questa visione 
dell’ambiente non è così recente.² Sembra abbastanza produttivo guardare a 

1 Vedi Angela Fabris, Kurt Hahn, Steffen Schneider, Serena Todesco, Introduzione. Idilli fragili – 
Per un’estetica ecologica del Mediterraneo, p. X.
2 Anche negli ultimi anni sono state condotte ricerche in merito; cfr. ad esempio Timothy 
Saunders, Bucolic Ecology. Virgil’s eclogues and the environmental literary tradition, London, 
Duckworth, 2008, sull’ambiente nella poesia pastorale di Virgilio; Rebecca Armstrong, Vergil’s 
Green Thoughts: Plants, Humans, and the Divine, Oxford, Oxford University Press, 2019 sui «Green 

Open Access. © 2026 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License. 
https://doi.org/10.1515/9783111437866-004 



questo aspetto da una prospettiva storica, estetica ed ecocritica. L’obiettivo non è 
tanto quello di proporre nuove tesi da una prospettiva specialistica; piuttosto, 
questo contributo vuole mostrare come numerosi aspetti del tema trattato in 
questo volume, quali le prospettive ecocritiche, la comprensione mediterranea 
dell’ambiente, ma anche l’estetizzazione del paesaggio mediterraneo, si trovino 
già nei discorsi antichi e siano poeticamente presenti nelle Georgiche di Virgilio.³
Dal punto di vista metodologico, il progetto si basa su approcci estetici e di estetica 
della ricezione (in particolare, ciò che in inglese si conosce come reader response).

Dopo un’introduzione alle Georgiche di Virgilio nel secondo paragrafo, nel 
terzo ne verranno discussi alcuni passi rilevanti. Nel quarto ci si chiede come si 
possa interpretare l’opera tra l’idealizzazione estetica e la visione critica di un 
trattamento brutale della natura,⁴ prima di trarre una cauta conclusione alla fine.

2 Introduzione: le Georgiche di Virgilio
Le Georgiche di Virgilio sono un poema epico didattico sull’agricoltura in quattro 
libri, scritti in esametri come richiesto dal genere. I libri sono dedicati ciascuno a 
un tema: agricoltura, arboricoltura, allevamento e apicoltura. Fu scritto in un 
periodo in cui l’Italia era devastata dalla guerra civile per la seconda volta con
secutiva (32– 30 a.C.), e che fu seguito dal Principato di Augusto.⁵

Thoughts» di Virgilio; Clara Bosak-Schoeder, Other Natures: Environmental Encounters with An-
cient Greek Ethnography, Oakland, University of California Press, 2020 sul trattamento delle 
questioni ambientali nell’etnografia greca; Christopher Schliephake, The Environmental Huma-
nities and the Ancient World. Questions and Perspectives, Cambridge, Cambridge University Press, 
2020 sulle questioni ecocritiche nell’antichità in generale.
3 È sorprendente che nelle introduzioni alla letteratura e all’ambiente l’antichità non venga 
generalmente presa in considerazione; cfr. ad esempio Cheryll Glotfelty, Harold Fromm (a cura 
di), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Ecology, Athens-London, University of Georgia 
Press, 1996; Thimothy Clark, The Cambridge Introduction to Literature and the Environment, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2011.
4 Alcune parti del saggio risalgono al mio contributo del 2002: Ursula Gärtner, Zum Lob Italiens in 
der griechischen Literatur, «Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der 
Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse», 2002/4, pp. 7– 57. Tuttavia, la mia visione dei fatti è 
in parte cambiata.
5 Virgilio visse dal 70 al 19 a.C. Si fece notare con le Bucoliche, la sua poesia pastorale, scritta 
intorno al 42 – 39 a.C.; dopo le Georgiche (37– 29 a.C.) si dedicò all’epica Eneide (29 – 19 a.C.), che 
divenne rapidamente l’epopea nazionale dei Romani, fino alla sua morte. Per un’introduzione a 
Virgilio, cfr. Marion Giebel, Vergil. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek, Rohwolt, 
1986; Niklas Holzberg, Vergil. Der Dichter und sein Werk, München, Beck, 2006; Michael v. Al
brecht, Vergil. Bucolica. Georgica. Aeneis. Heidelberg, Winter, 22007.

26 Ursula Gärtner 



L’opera rimanda a numerosi poemi didattici. Va citato almeno l’archetipo 
greco del genere, Esiodo di Ascra in Beozia, dell’ottavo secolo a.C.,⁶ che nel suo 
poema Le opere e i giorni – apparentemente un calendario per la vita contadina – 
fornisce una risposta a una domanda generale, ma che in realtà è una domanda 
esistenziale: da dove vengono il lavoro, la sofferenza e la fatica quotidiana? La 
risposta è pessimistica: gli dèi sono arrabbiati perché Prometeo ha rubato il fuoco 
per l’uomo; Zeus lo punisce e in cambio dà all’uomo malattia, fatica, sofferenza e 
morte. L’età dell’oro è finita da tempo e la convivenza umana funziona solo se le 
persone sono giuste l’una con l’altra. Se uno vuole sentire qualcosa di positivo, 
probabilmente è l’invito a mettere energia nella competizione costruttiva invece 
che nel litigio distruttivo e a vivere nella giustizia per dominare una vita difficile.

La situazione è simile con Virgilio: Il poema è in prima linea un poema 
sull’agricoltura, ma in realtà è un’interpretazione della vita umana in quanto tale, 
con una particolare attenzione sull’Italia. Il concetto centrale è quello di labor –
lavoro. Anche qui la domanda è: da dove deriva che la vita umana sia così 
determinata dal lavoro? Ma ora sentiamo una risposta diversa da quella di Esiodo: 
all’inizio suona positiva nella cosiddetta dikaiologia, cioè la giustificazione del 
lavoro (1.118 – 159): Giove manda il lavoro perché il suo regno non resti inattivo, 
cioè affinché l’uomo si veda costretto per necessità a stimolare il suo spirito e 
inventi così le arti. Questa è una risposta alla domanda sullo sviluppo culturale. 
Tuttavia, la vita rimane faticosa; l’uomo non può riposare sugli allori, ma deve 
prendersene cura costantemente per contrastare nuove degenerazioni o danni.

In questa interpretazione del mondo, il lavoro del contadino è emblematico 
della vita umana. La questione fondamentale per l’interpretazione è se qui 
compaia una visione positiva o pessimistica del mondo. Ci si può chiedere, ad 
esempio, se l’uomo sia inserito in un ordine mondiale giusto, se ci sia solidarietà e 
moderazione, cioè giustizia, dare e avere.. La terra è davvero una iustissima tellus
– completamente giusta (2.460)?

Il secondo libro sottolinea gli aspetti particolarmente positivi: sembra che le 
tracce dell’antica età dell’oro, secondo il mito romano, l’epoca di Saturno, si 
possano ancora trovare in questa vita contadina in Italia. Saturno, Romolo e Remo 
vissero in questo modo (533 – 540); questa fu l’origine della grandezza di Roma. Ma 
come si concilia tutto ciò con la denuncia delle guerre civili alla fine del libro 1? 
C’è dunque una seconda voce, critica, persino pessimista, dietro tutte le affer

6 Per un’introduzione, cfr. Graziano Arrighetti, Hesiodus, «Brill’s New Pauly», ultimo accesso il 9 
novembre 2023, <http://dx.doi.org/10.1163/1574 – 9347_bnp_e512160> (prima pubblicazione online: 
2006). Vedi anche: https://referenceworks.brill.com/display/entries/NPOE/e512160.xml.

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 27

https://referenceworks.brill.com/display/entries/NPOE/e512160.xml


mazioni positive sulla patria a cui tanti anelano? Ed è forse questa quella vera?⁷
Queste domande saranno esplorate di seguito.

3 Esempi dalle Georgiche di Virgilio

3.1 L’idillio mediterraneo: l’elogio dell’Italia

Vediamo innanzitutto un passo che ha plasmato l’immagine dell’Italia e la sua 
estetizzazione come pochi altri: l’elogio dell’Italia, le laudes Italiae, nel libro 2.136 – 
176.

Innanzitutto, un’osservazione preliminare: le laudes Italiae qui presentate 
non sono affatto un fenomeno singolare. L’elogio di singole città, regioni e paesi si 
trova in tutta la letteratura antica.⁸ Non sorprende, quindi, che alcuni elementi si 
ripetano tra i singoli autori. I seguenti topoi sono quasi sempre rappresentati: 
forma, coste, coltivazioni, foreste, fiumi, risorse minerarie, eucrasia (clima equi
librato), abitanti, autarchia, autoctonia (discendenza dalla terra stessa, non at
traverso l’immigrazione). Laudes locorum divenne infine un esercizio scolastico, 
come dimostra la sua trattazione negli scritti retorici.⁹ Servius, un commentatore 
del quarto secolo d.C., nota anche sulle laudes Italiae delle Georgiche di Virgilio 
che il poeta segue qui i praecepta rhetorica.¹⁰

7 Domande simili potrebbero essere poste anche per i libri 3 e 4.
8 Che si tratti di un elogio di Itaca nell’Odissea (13.238 – 247), di un elogio di Atene in Erodoto 
(7.161), di un elogio dell’Attica in Sofocle (OK 668 – 719), soprattutto dell’elogio di Atene in Seno
fonte (Vect. 2 – 4) o in Polibio di un elogio della Gallia cisalpina (2.14 – 15) e della Campania (3.91).
9 Nell’Institutio oratoria di Quintiliano, ad esempio, troviamo indicazioni precise sull’attenzione 
da prestare alla species (aspetto) e all’utilitas (utilità) della terra (3.7.26 – 27).
10 Serv. Georg. 2.136. Infine, occorre fare riferimento a Menandro di Laodicea, un retore del terzo 
secolo d.C. Nei suoi Progymnasmata (esercizi preliminari per l’insegnamento della retorica) 
troviamo istruzioni dettagliate su come dovrebbero essere tali laudi. Cfr. 344 – 346 (Spengel): πῶς 
χρὴ χώραν ἐπαινεῖν – Come si deve elogiare una regione; 346 – 348: πῶς χρὴ πόλεις ἐπαινεῖν – 
Come si devono elogiare le città; cfr. anche i Progymnasmata 7 (περὶ ἐγκωμίου – Sulla lode), giunti 
fino a noi con il nome di Ermogene. Sebbene questa prova di una rigorosa formazione retorica 
delle laudes provenga da un periodo più tardo rispetto al nostro testo, è solo una fissazione di una 
tradizione e suggerisce che simili orientamenti esistevano già in precedenza. George A. Kennedy, 
The Art of Persuasion in Greece, Princeton, Princeton University Press, 1963, p. 270 ipotizza che 
Progymnasmata simili possano risalire almeno al periodo ellenistico. Cfr. David L. Balch, Two 
Apologetic Encomia. Dionysius on Rome and Josephus on the Jews, «Journal for the Study of 
Judaism», XIII, 1982, pp. 102 – 122: 102 – 103.

28 Ursula Gärtner 



Una breve panoramica della struttura del secondo libro dovrebbe facilitarne 
la categorizzazione:¹¹

1 – 8 Proemio di Bacco
9 – 176 Origine degli alberi

35– 46 Elogio del benefattore Mecenate
136 – 176 Laudes Italiae

177– 345 Il lavoro del piantatore
315 – 345 Elogio della primavera

346 – 540 Il lavoro agricolo
380 – 396 Bacco: l’origine della letteratura
458 – 540 Elogio della vita di campagna

Vediamo ora i versi 136 – 176 del secondo libro delle Georgiche di Virgilio. Dopo il 
proemio del libro 2, Virgilio discute l’origine degli alberi in una sezione piuttosto 
tecnica e lunga. Nella prima sezione (9 – 34) discute, in termini generali, le con
quiste della natura che sono permesse o impedite dall’uomo (la nascita spontanea 
degli alberi) e le conquiste del lavoro umano (piantatura, propagginazione, in
nesto). Segue una sorta di vivaio (47– 82), in cui vengono trattati gli alberi piccoli e 
grandi e poi le possibilità dell’innesto; dopo un elogio delle varietà (83 – 108), 
l’attenzione cade sulle mostruosità di terre lontane (109 – 135). Il contesto più 
vicino è che non tutti gli alberi possono crescere in tutte le regioni. Virgilio sot
tolinea che le piante esotiche non si trovano in Italia e poi fa seguire una di
gressione alle sue laudes Italiae.

Data l’ampiezza del testo, non è possibile analizzarlo qui in dettaglio, ma si 
evidenziano solo le caratteristiche particolari. Fondamentalmente, va notato come 
lo stretto legame tra i topoi e il particolare carattere italico si rifletta nella 
struttura del testo.
136 – 154

Sed neque Medorum siluae, ditissima terra, 
nec pulcher Ganges atque auro turbidus Hermus 
laudibus Italiae certent, non Bactra neque Indi 
totaque turiferis Panchaia pinguis harenis. 
haec loca non tauri spirantes naribus ignem 140 
inuertere satis immanis dentibus hydri, 
nec galeis densisque uirum seges horruit hastis; 
sed grauidae fruges et Bacchi Massicus umor 
impleuere; tenent oleae armentaque laeta. 
hinc bellator equus campo sese arduus infert, 145 

11 I passaggi rientrati sono digressioni; i passaggi discussi nel nostro contesto sono in corsivo.

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 29



hinc albi, Clitumne, greges et maxima taurus 
uictima, saepe tuo perfusi flumine sacro, 
Romanos ad templa deum duxere triumphos. 
hic uer adsiduum atque alienis mensibus aestas: 
bis grauidae pecudes, bis pomis utilis arbos. 150 
at rabidae tigres absunt et saeua leonum 
semina, nec miseros fallunt aconita legentis, 
nec rapit immensos orbis per humum neque tanto 
squameus in spiram tractu se colligit anguis.

Ma né la terra dei Medi, ricchissima di foreste, né il bellissimo Gange e il vorticoso Ermo 
potevano competere con l’Italia per le lodi, né Bactra o l’India e l’intera Panchaia, ricche di 
aree incensiere.

Questi luoghi qui non sono stati arati da tori che sputavano fuoco dalle narici per la semina 
dei denti del mostruoso serpente, né vi si è fissato il seme di uomini con elmi spessi e lance; 
ma frutti pesanti e il succo del vino massico li hanno riempiti. Gli ulivi e le allegre mandrie 
di bovini hanno i prati. Da qui un cavallo da guerra si porta rampante sul campo. Da qui, 
Clitumno, mandrie bianche e un toro come il più grande sacrificio ti hanno spesso condotto, 
traboccando del tuo sacro flusso, trionfi romani ai templi degli dèi.

Qui c’è un’eterna primavera ed estate anche nei mesi a lui estranei; due volte il bestiame è 
gravido, Ma mancano le tigri furiose e la progenie selvaggia dei leoni, i poveri raccoglitori 
non sono ingannati dall’aconito, il serpente squamoso non getta immensi cerchi sul terreno 
e non si intreccia in una spirale così grande da avvolgersi su se stesso.¹²

All’inizio (136 – 142) c’è la favolosa ricchezza, ma anche i terribili pericoli dei paesi 
d’Oriente; cioè ciò che non esiste in Italia. Segue, in netto contrasto, la sezione 
centrale: 143 – 150: sed – ma. E con i topoi che il lettore si aspettava in base alle sue 
conoscenze precedenti: colture, vino, olio, bestiame. Ma poi il bestiame si divide in 
cavallo da guerra, che rimanda all’immagine bellicosa che i romani hanno di sé, e 
in animali sacrificali, i quali mettono in gioco l’idea religiosa tipicamente romana 
della pietas (l’obbligo reciproco).

Gli animali si riferiscono anche ai successi dell’impero, dato che vengono 
portati in trionfo verso i templi degli dèi. L’idea si conclude in modo impressio
nante nel 148 con un ampio iperbaton: Romanos […] triumphos – trionfi romani, 
con al centro ad templum deum – al tempio degli dèi; è stato così condotto un 
bellum iustum – una guerra giusta. Da qui non si va lontano alla formulazione del 
senso romano della missione, come si legge più avanti nell’Eneide: parcere su
biectis et debellare superbos – risparmiare i sottomessi e sconfiggere gli arroganti 

12 Tutte le traduzioni sono di U.G. Il testo di riferimento per le citazioni di Virgilio è: P. Vergili 
Maronis opera. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit Roger A. B. Mynors, Oxford 
University Press, 1969.

30 Ursula Gärtner 



– (Aen. 6.853). In un primo momento, il destinatario può essere sorpreso dai motivi 
bellici in un elogio dell’Italia, ma in questa descrizione dell’Italia tutto sembra 
combaciare per formare un quadro coerente dell’immagine che i romani hanno di 
sé. Alla fine c’è l’esagerazione dell’eterna primavera e del duplice raccolto.

La sezione successiva (151– 154) inizia nuovamente con una netta demarca
zione: at – ma. Segue un elenco di avversità che in Italia non esistono: un mondo 
selvaggio di piante e animali. L’idealizzazione è esagerata, perché serpenti e 
piante velenose certamente esistevano in Italia. La delimitazione rimanda 
all’inizio in 136 – 142; 136 – 154 si rivela quindi un’ampia sezione pensata come 
composizione ad anello.
155 – 172

adde tot egregias urbes operumque laborem, 155 
tot congesta manu praeruptis oppida saxis 
fluminaque antiquos subter labentia muros. 
an mare quod supra memorem, quodque adluit infra? 
anne lacus tantos? te, Lari maxime, teque, 
fluctibus et fremitu adsurgens Benace marino? 160 
an memorem portus Lucrinoque addita claustra 
atque indignatum magnis stridoribus aequor, 
Iulia qua ponto longe sonat unda refuso 
Tyrrhenusque fretis immittitur aestus Auernis? 
haec eadem argenti riuos aerisque metalla 165 
ostendit uenis atque auro plurima fluxit. 
haec genus acre uirum, Marsos pubemque Sabellam 
adsuetumque malo Ligurem Volscosque uerutos 
extulit, haec Decios Marios magnosque Camillos, 
Scipiadas duros bello et te, maxime Caesar, 170 
qui nunc extremis Asiae iam uictor in oris 
imbellem auertis Romanis arcibus Indum.

A ciò si aggiungono tante città eccezionali e il lavoro delle opere, tante cittadelle costruite su 
rocce a strapiombo e fiumi che scorrono sotto antiche mura. O dovrei ricordare il mare che 
scorre a nord e quello che scorre a sud? O i grandi laghi? Tu, Lago di Como, il più grande, e 
tu, Lago di Garda, che ti gonfi di flutti marini ruggenti?

O ancora, dovrei ricordare i porti e le dighe che sono state aggiunte al lago Lucrino e le 
acque che scrosciano con grande rumore, dove l’onda giulia ruggisce in lungo e in largo, 
mentre il mare viene negato e la marea tirrenica si spinge nelle acque dell’Averno.

Questa stessa terra ha fiumi di argento e di metalli preziosi in vene e scorre molto ab
bondantemente con l’oro.

Questa terra ha prodotto una stirpe di uomini duri, i Marsi e i discendenti dei Sabini, i 
Liguri, abituati alle disgrazie, e i Volsci con le lance; ha prodotto anche uomini come i Deci, 
Mario, il grande Camillo, gli Scipioni, duri in guerra, e tu, sommo Cesare, che adesso, nelle 
coste più remote, allontani gli indiani non bravi in guerra dai castelli romani.

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 31



La seconda sezione principale è una sorta di addendum (cfr. adde – aggiungere 
155); an memorem – o dovrei ricordare 158. 161; vengono aggiunte le conquiste 
umane: città, borghi, mura. Queste conquiste risiedono in particolare nel dominio 
della natura: le città sono audacemente costruite su affioramenti rocciosi o su 
fiumi che scorrono in basso (155 – 157); si lodano i mari e i grandi laghi (158 – 160), 
ma ancora di più l’imponente costruzione del porto artificiale di Cuma, realizzato 
da Agrippa (161 – 164), e contro il quale qui la natura si ribella (162). Le risorse 
minerarie sono menzionate solo brevemente.

A prima vista, quindi, sembra che la vera ricchezza del paese, soprattutto 
rispetto ai già citati paesi d’Oriente, si trovi alla fine delle laudes: sono gli abitanti 
dell’Italia antica (tutte le tribù note per essere particolarmente bellicose); queste 
sono le figure ideali dalla preistoria ai giorni nostri; e alla fine c’è Cesare Otta
viano.

La prima parte mostra quindi un paesaggio più idealizzato, mentre la seconda 
descrive i vantaggi geografici e storici.
173 – 176

salue, magna parens frugum, Saturnia tellus, 
magna uirum: tibi res antiquae laudis et artem 
ingredior sanctos ausus recludere fontis, 175 
Ascraeumque cano Romana per oppida carmen.

Salve, grande madre dei frutti, terra di Saturno, grande madre degli uomini: per te riprendo 
la materia e l’arte dell’antica gloria, poiché ho osato attingere alle fonti sacre. E canto il 
canto d’Ascra per le città romane.

L’excursus si conclude con un’invocazione alla Saturnia tellus – la terra di Saturno 
– e con l’annuncio che verrà intonato un canto ascreo, cioè un canto del genere di 
Esiodo.¹³

salve, magna parens frugum, Saturnia tellus, 
magna virum: …

Salve, grande madre dei frutti, terra di Saturno, grande madre degli uomini: …

13 L’espressione è attestata già molto presto; cfr. ad es. Enn. Ann. 1.21 Sk. Virgilio, tuttavia, è il 
primo ad associare questo termine alle laudes Italiae. Cfr. Will Richter, Vergil. Georgica, hrsg. u. 
erkl., München, Hueber, 1957, p. 210; Klaus Günther Sallmann, Die Geographie des älteren Plinius 
in ihrem Verhältnis zu Varro. Versuch einer Quellenanalyse, Berlin-New York, de Gruyter, 1971, 
pp. 115 – 119; Charles Guittard, Saturnia terra. Mythe et réalité, «Caesarodunum», XVbis, 1980, 
pp. 177– 186; Robert Cramer, Vergils Weltsicht. Optimismus und Pessimismus in Vergils Georgica, 
Berlin-New York, de Gruyter, 1998, pp. 110 – 117.

32 Ursula Gärtner 



Il riferimento all’Italia come Saturnia tellus richiama alla mente i Saturnia regna, 
il regno di Saturno sull’Italia, l’età dell’oro;¹⁴ cioè l’Italia è già caratterizzata come 
il paese in cui si auspicava il ritorno dell’età dell’oro.¹⁵

È difficile rendere giustizia ai versi; sono forse il passaggio più famoso 
dell’opera, ma anche altrettanto controverso. A prima vista, i versi sembrano 
avere un tono positivo – e così sono stati letti per molto tempo: come estetizza
zione di un paesaggio ideale che ha plasmato la visione glorificata del Mediter
raneo come pochi altri.

Tuttavia, anche qui si pone la questione centrale se le Georgiche debbano 
essere giudicate in modo ottimistico o pessimistico. In altre parole, i versi con
traddicono la vita faticosa e priva di risorse dei contadini? O sono addirittura 
pieni di tensione con la contrapposizione tra la natura e le conquiste dell’uomo?

Prima di finire di interpretarli, diamo un’occhiata ad altri due passaggi.

14 Secondo la versione romana della leggenda, Saturno è equiparato al dio greco Kronos e viene 
anch’esso esautorato da Giove, ma poi arriva in Italia, dove trova una nuova patria nel Lazio. 
Sotto il suo dominio aveva regnato un’età dell’oro (cfr. Macr. Sat. 1.7.18 – 31). Nell’Eneide, Virgilio 
sottolinea come Saturno abbia dato al popolo ostinato le leggi e il nome Latium e come abbia 
governato in pace (Aen. 8.319 – 325). Anche gli autori antichi associavano il nome Saturnius a sator
o saturae, e non è un caso che i Saturnalia si svolgano il 17 dicembre, giorno di quella che in 
origine era la più importante festa contadina dei romani. Anche l’idea della semina e della 
fertilità può aver portato al collegamento nel nostro caso. Cfr. Roger A. B. Mynors, Virgil. Georgics, 
edited with a Commentary, Oxford, Oxford University Press, 1990, pp. 124 – 125; John Kevin New
man, Saturno Rege. Themes of the Golden Age in Tibullus and Other Augustan Poets, in Candide 
iudex. Beiträge zur augusteischen Dichtung. Festschrift für Walter Wimmel zum 75. Geburtstag, a 
cura di Anna Elissa Radke, Stuttgart, Steiner, 1998, pp. 225 – 246: 235– 240; Attilio Mastrocinque, 
Saturnus, in «Der Neue Pauly», XI, 2001, pp. 116 – 118.
15 Virgilio aveva già espresso la sua speranza per il ritorno dell’età dell’oro nella quarta Ecloga 
(Ecl. 4,6: redeunt Saturnia regna). Cfr. W. Richter, Vergil. Georgica, cit., p. 210: «Hier schließt sich 
auch für Verg. der Ring: Italien ist das heilige Land, das noch nach dem Sturz des glücklichen 
Weltäons dessen Gründergott eine Heimstätte gegeben und sein Erbe bewahrt hat. Daher muß 
auch von hier aus die Rückkehr des Goldenen Zeitalters ihren Anfang nehmen […].» (Anche qui 
l’anello si chiude per Virgilio: l’Italia è la terra santa che, anche dopo la caduta dell’era del mondo 
felice, ha dato al suo dio fondatore una patria e ha conservato la sua eredità. Perciò anche il 
ritorno dell’età dell’oro deve iniziare da qui […]; traduzione di U.G.). 
La ricchezza dell’Italia e la speranza del ritorno dell’età dell’oro si ritrovano anche più avanti 
nell’Eneide: ad es. Aen. 1.530 – 531 (=3.163 – 164): […] terra antiqua potens armis atque ubere glaebae
– una terra antica, potente per le armi e la ricchezza della zolla; Aen. 6.792 – 794: Augustus Caesar, 
divi genus, aurea condet | saecula qui rursus Latio regnata per arva | Saturno quondam – Cesare 
Augusto, discendente di un dio che ristabilirà l’età dell’oro nel Lazio sui campi che un tempo 
erano governati da Saturno. Cfr. R. Cramer, Vergils Weltsicht. Optimismus und Pessimismus in 
Vergils Georgica, cit., pp. 110 – 114.

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 33



3.2 Il trattamento brutale della natura

Il contesto dei passaggi da discutere è l’intervento umano nell’allevamento degli 
alberi, in contrapposizione agli alberi che si sviluppano da soli.¹⁶ Si parla anche di 
ciò che in tedesco suona già molto positivo, ‘Veredeln’ – il ‘rendere nobili’, cioè 
l’innesto – degli alberi (47– 68). Ma ciò che Virgilio descrive dal verso 69 in poi è in 
parte del tutto irrealistico, come la combinazione del corbezzolo con il noce, del 
platano selvatico con il melo, del castagno con il faggio, del pero con il frassino e 
della ghianda con l’olmo. Tuttavia, anche la rappresentazione dei due tipi di 
innesto presentati, l’innesto a occhio e l’innesto a marza, è significativa. La rap
presentazione dell’innesto a occhio (o gemma) colpisce per la sua delicatezza 
(74 – 77):

nam qua se medio trudunt de cortice gemmae 
et tenuis rumpunt tunicas, angustus in ipso 
fit nodo sinus; huc aliena ex arbore germen 
includunt udoque docent inolescere libro.

Perché nel punto in cui le gemme sporgono dal centro della corteccia e sfondano il delicato 
rivestimento, si crea una piccola rientranza in corrispondenza del nodo stesso. È qui che si 
racchiude un germoglio di un albero estraneo e gli si insegna a crescere nel bastone umido.

È la natura che ‘spinge fuori’ e ‘sfonda’ qualcosa. Descrivendo la corteccia come 
tunica, si personifica anche la pianta. In questa crescita vigorosa, l’uomo crea solo 
una piccola e ‘stretta’ rientranza – la formulazione passiva: ‘Si crea una piccola 
rientranza’ nasconde virtualmente l’intervento umano. ‘Si’ racchiude un germo
glio estraneo e gli si ‘insegna’ a crescere lì dentro. Questo suona ancora cauto e 
consensuale, anche se l’uomo impone la sua volontà alla natura insegnandole a 
crescere.

Ma l’innesto a marza sembra brutale a causa della scelta delle parole e della 
presentazione (79 – 82):

aut rursum enodes trunci resecantur, et alte 
finditur in solidum cuneis uia, deinde feraces 80 
plantae immittuntur: nec longum tempus, et ingens 
exiit ad caelum ramis felicibus arbos, 
miratastque nouas frondes et non sua poma.

Oppure si tagliano gli steli senza nodi e si spacca una traccia profonda nel legno massiccio 
con dei cunei. Vengono inserite le talee fruttifere. E non passa molto tempo prima che un 

16 Cfr. in dettaglio R. Armstrong, Vergil’s Green Thoughts. Plants. Humans, and the Divine, cit., 
pp. 220 – 231.

34 Ursula Gärtner 



enorme albero si allunghi verso il cielo con i suoi ricchi rami e si meravigli del nuovo 
fogliame e dei frutti che non sono quelli suoi.

Le cose senza nodi, cioè ‘inutili’, vengono semplicemente tagliate, il legno duro 
viene spaccato brutalmente e vengono inserite cose strane. Anche il metro rende 
udibile la brutalità: la strana cesura nel quinto piede del verso dopo resecantur
(unita al successivo enjambement) spezza il consueto flusso dei versi e segna la 
spaccatura violenta e profonda. Il risultato dell’innesto a marza è, ovviamente, 
enorme; ma anche questo suona quantomeno ambiguo: emerge un albero mos
truoso (ingens 81), cioè che va oltre la sua gens, cioè il suo genere – è sconfinato e 
– chiara esagerazione – cresce fino al cielo. La mostruosità è espressa anche 
linguisticamente, perché l’ingens è enfatizzato alla fine del verso, e l’enjambement
della frase non solo rompe la misura del verso, ma, come l’albero, la misura 
stessa. Il fatto che i rami siano descritti come felices (82) potrebbe anche essere 
positivo – ‘felici’, ma in questo contesto è piuttosto il punto di vista dell’agricoltore 
che si rallegra del raccolto, cioè qui è più probabile che sia inteso come ‘ricca
mente fruttifero’. Segue ora la citazione dall’inizio del saggio: l’albero stesso si 
meraviglia, perché né foglie né frutti sono quelli suoi.

Come interpretare questo dato? Virgilio era certamente consapevole dell’im
possibilità delle combinazioni di innesto sopra elencate. Dovrebbe rappresentare 
l’arroganza dell’uomo, che vuole intervenire sempre di più sulla natura e rag
giungere l’impossibile, tanto che la natura stessa debba interrogarsi sulla sua 
propria alienazione?

Thomas ha adottato un approccio pessimistico che considera queste righe, che 
molti tendono a trascurare, centrali: «The lines capture the essence of the book, 
and ultimately of the poem. Through man’s forceful intervention the world of 
nature, after Saturn subject to degeneration, is transformed and made ‘produc
tiveʼ; in the process it loses its original identity, and can only stand, personified in 
the extreme, marvelling at its strange new leaves and fruits which are not its own 
[…]. This moment represents the artes of labor at the pinnacle of their success: 
technology is triumphant. Those who associate successful technology with success 
will feel comfortable; others may feel ambivalent.»¹⁷

Osservando la struttura complessiva dell’opera, risulta chiaro che nei libri 1 e 
3 le forze della natura sono sempre in grado di distruggere gli sforzi dell’uomo.¹⁸

17 Richard F. Thomas, Virgil. Georgics, ed., Vol. 1 – 2, Cambridge, Cambridge University Press, 1988, 
p. 170.
18 Nel libro 1, una tempesta può distruggere tutto per l’agricoltore laborioso che ha sacrificato 
agli dèi, o l’oca malvagia che mangia il grano; i segni nefasti dopo la morte di Cesare e la 
prospettiva di una guerra civile, in particolare, portano il libro 1 a una conclusione cupa. Anche il 

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 35



Nel libro 2, invece, l’uomo ha successo. Questo è stato quindi interpretato anche 
come «man’s happy cooperation […] with nature»¹⁹ secondo Otis o Wilkinson: «To 
turn from the end of Book 1 to the beginning of Book 2 is like waking up from a 
nightmare on a fine morning».²⁰ Tuttavia, credo che Thomas avesse ragione a 
mettere in discussione almeno il prezzo del successo e l’utilità o la desiderabilità 
di questi nuovi prodotti del lavoro. I versi 2.61 – 62 sono importanti in questo 
contesto:

scilicet omnibus est labor impendendus, et omnes 
cogendae in sulcum ac multa mercede domandae.

Certo, tutto richiede lavoro, e tutti [gli alberi] devono essere forzati nei solchi e addomes
ticati con grande sforzo.

Il lavoro (labor 61) rimane come nel libro 1, e la fatica è grande (multa mercede 62), 
ma il successo è raggiunto, però solo perché la natura è conquistata: cogendae e 
domandae sono espressioni forti e sono collocate come forme gerundive metri
camente pesanti all’inizio e alla fine del verso. Il peso è enfatizzato dal metro del 
verso, che consiste solo di lunghezze a parte il quinto piede. Anche qui l’aspetto 
brutale mi sembra più in primo piano di quanto suggerisca l’interpretazione di 
Otis: «The accent is […] on the assistance of a happily co–operating nature».²¹
‘Felicemente cooperante’ quando le cose vengono brutalmente fatte a pezzi e 
divise e la natura non si riconosce più? Anche se non la si pensa così, non si tratta 
affatto di cooperazione, ma di asservimento della natura alla volontà dell’uomo.

Inoltre, ciò non si limita al passaggio in questione; in altre parti del libro si 
parla del trattamento della natura con un linguaggio altrettanto violento, come 
nel caso della vite, che dovrebbe, prima, venire risparmiata (369 – 370):

inde ubi iam ualidis amplexae stirpibus ulmos 
exierint, tum stringe comas, tum bracchia tonde 
(ante reformidant ferrum), tum denique dura 
exerce imperia et ramos compesce fluentis.

libro 3 è incentrato sulle difficoltà dell’allevamento del bestiame; il finale è raccapricciante con la 
descrizione dettagliata della peste, di cui sono vittime sia gli uomini che gli animali. Il libro 4 è di 
nuovo più luminoso, in parte per la rappresentazione ammirata della colonia di api e in parte per 
il mito di Aristeo, che prima perde le sue api ma poi impara a ricrearle con l’aiuto divino e quindi 
a vincere la morte.
19 Brooks Otis, Virgil. A Study in Civilized Poetry, Oxford, Oxford University Press, 1964, p. 153.
20 Lancelot P. Wilkinson, The Georgics of Virgil. A Critical Survey, Cambridge, Cambridge Uni
versity Press, 1969, p. 85.
21 B. Otis, Virgil. A Study in Civilized Poetry, cit., p. 153

36 Ursula Gärtner 



Ma non appena hanno abbracciato gli olmi con forti germogli e sono saliti, allora spogliateli 
dei capelli [delle foglie], poi tagliate le braccia (perché prima indietreggiavano per la paura 
del ferro), poi esercitate un duro dominio e sopprimete i rami rampanti.

Colpisce qui la personificazione delle piante, sia attraverso le metafore di parti del 
corpo umano (comas – capelli, bracchia – braccia), che le piante perdono, sia 
attraverso l’attribuzione di emozioni: le viti provano paura (formido). L’uomo, 
invece, dovrebbe esercitare un duro dominio (dura […] imperia), di cui il lin
guaggio della sfera politico–militare (exercere, imperium, compescere) sottolinea la 
brutalità.²² Sì, questo è il modo in cui l’uomo può avere successo con il labor, ma 
qual è il prezzo? Si potrebbe obiettare che un’interpretazione che vede qui un 
trattamento brutale della natura è troppo caratterizzata da una prospettiva mo
derna, poiché nell’antichità anche la visione degli animali (e degli schiavi) era 
molto sobria e utilitaristica; la cura serviva solo alla proprietà. A mio avviso, ciò 
non è contraddetto solo dalla scelta di parole e dallo stile trattati sopra come 
esempi, ma anche dal fatto che nei precedenti poemi pastorali di Virgilio la natura 
rappresentava spesso lo spazio di risonanza empatica, soprattutto per le persone 
sofferenti; questa natura sensibile viene ora, nelle Georgiche, lasciata in balìa 
dell’intervento umano.

Come si spiega, infine, che proprio in questo libro non solo si elogi l’Italia, ma 
alla fine anche la vita di campagna (458 – 540)? Una vita di campagna che suona 
così invidiabile nella sua modesta felicità, poiché l’anno concede incessantemente 
al contadino frutti in abbondanza (516 – 518), in cui la iustissima tellus (460), la 
terra più giusta, dà tutto da sé (ipsa 459), in cui si può godere di una pace 
spensierata (secura quies 467). Infine, l’io si eleva fino a raggiungere l’idea di una 
vita ideale in campagna che – così si afferma – gli antichi sabini e Romolo e Remo 
e i forti etruschi conducevano un tempo (532 – 535); è così che Roma è sorta per 
diventare una potenza mondiale. Prima che prevalesse l’età del ferro, Saturno 
visse anche nell’età dell’oro, quando non si sentiva ancora il suono della tromba 
da guerra o la forgiatura delle armi (536 – 540). Purtroppo non posso discutere il 
brano in dettaglio,²³ ma sembra un articolo di ‘Landlust’ o di una rivista simile di 
casa e giardino, in cui viene espressa la visione idealizzata della vita rurale da 
parte di un abitante della città, ma non la realtà della vita contadina italiana.²⁴
Anche il passaggio alla preistoria romana (532 – 535) suscita interrogativi, poiché i 

22 Per l’interpretazione, cfr. R. F. Thomas, Virgil. Georgics, cit., pp. 222 – 224.
23 Per l’interpretazione, cfr. ivi, pp. 244 – 264; R. Cramer, Vergils Weltsicht. Optimismus und 
Pessimismus in Vergils Georgica, cit., pp. 115 – 155.
24 La visione urbana della vita rurale viene ironizzata in modo simile, ad es. in Orazio Epod. 2 o 
Marziale 3.58.

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 37



nomi dei sabini e di Romolo e Remo evocano temi come il furto di mogli e il 
fratricidio che non hanno nulla a che vedere con l’età dell’oro (536 – 540) che viene 
poi presentata. Soprattutto, però, questa vita rurale non ha nulla a che vedere con 
le fatiche del primo libro o con le conquiste tecniche del secondo. Ironia della 
sorte, però, di solito si leggono solo queste digressioni del secondo libro. A ben 
guardare, tuttavia, sembrano in tensione con il messaggio generale del libro.

È dunque possibile cogliere questa tensione – contrariamente all’interpreta
zione abituale? E in caso affermativo, come la si può interpretare? Esploreremo 
queste domande nel capitolo seguente.

4 Idealizzazione estetica o sguardo critico su un 
approccio brutale verso la natura?

Thomas ha evidenziato le contraddizioni tra le laudes e il resto dell’opera, e in 
particolare l’idea del labor: «V. presents obvious fictions, demonstrably in conflict 
with the reality of Italy as it exists in the »technical« sections of the poem […], and 
charaterizes Italy with detail which is hardly laudatory, and which is pointedly in 
conflict with the final designation of the country as Saturnia tellus […] – itself a 
deliberate falsehood, both here and at the end of the book […].»²⁵ In altre parole, i 
versi davano superficialmente l’impressione che in Italia si stesse realizzando l’età 
dell’oro, ma ciò veniva implicitamente smentito dall’idea del lavoro. I versi mo
strano che l’uomo deve imporre la sua volontà alla natura. Le laudes Italiae non 
sono – secondo Thomas – una digressione, ma piuttosto una dimostrazione a 
livello poetico di come il lavoro si afferma.

Thomas ha certamente ragione a sottolineare l’idea del labor. E la sua critica a 
una lettura puramente ottimistica²⁶ dell’intera opera mi sembra molto sensata. 
Tuttavia, a mio avviso, la sua interpretazione delle laudes Italiae non è del tutto 
convincente. Bisogna infatti ammettere che le caratteristiche positive di queste 
lodi sono sorprendenti: Virgilio qui combina topoi di elogio della terra, come la 
squisitezza dei frutti, del vino, degli ulivi, del bestiame, dei fiumi, dei mari ecc., 
con la propria espressione di un’idea dell’Italia, come leggeremo ancora più avanti 

25 F. Thomas, Virgil. Georgics, cit., p. 180.
26 Per l’interpretazione positiva, cfr. R. Cramer, Vergils Weltsicht. Optimismus und Pessimismus in 
Vergils Georgica, cit.; per la teoria negativa delle ‘two voices’ cfr. Michael C. J. Putnam, Italian 
Virgil and the Idea of Rome, in Janus. Essays in Ancient and Modern Studies, ed. by Louis L. Orlin, 
Ann Arbor, University of Michigan, 1975, pp. 171 – 199; Michael C. J. Putnam, Virgil’s Poem of the 
Earth. Studies in the Georgics, Princeton, Princeton University Press, 1979; David O. Ross, Virgil’s 
Elements. Physics and Poetry in the Georgics, Princeton, Princeton University Press, 1987.

38 Ursula Gärtner 



nell’Eneide.²⁷ Per questo, oltre ai topoi, troviamo anche personaggi di spicco della 
storia romana che incarnano virtù specificamente romane, e realizzazioni del suo 
tempo come il porto di Cuma, che possono essere paradigmatiche della simbiosi 
ideale tra la generosità della terra italica e l’inventiva dello spirito romano. 
Sebbene questo elogio della terra presenti i tratti tipici dei topoi, non è trasferibile 
a nessun altro paese. Inoltre, nell’Italia di Virgilio non solo l’idea dell’essere 
umano ha la possibilità di svilupparsi, ma essa può farlo soprattutto in contrasto 
con la barbarie che la circonda; Virgilio inizia le sue laudes con un rifiuto dei 
meravigliosi tesori dell’Oriente.²⁸ Poi, l’Italia è la terra del centro e della mode
razione: tutt’intorno, gli opposti naturali o morali spinti agli estremi, attirano o 
minacciano, ma nell’Italia che Virgilio ritrae, «hat die schenkende Lebenskraft der 
Erde und der Natur bei aller Stärke und Fülle nicht wuchernde Monstrositäten 
hervorgebracht, sondern sich menschgemäß geordnet».²⁹ Va da sé che i lettori 
contemporanei erano consapevoli che non tutto andava preso alla lettera e che 
alcune cose erano amorevolmente esagerate; ad esempio, sapevano che in Italia 
c’erano anche serpenti velenosi e che non esisteva l’eterna primavera. In questo 
caso non vorrei seguire l’approccio di Thomas, secondo il quale queste contrad
dizioni decostruiscono l’elogio. L’esagerazione è uno dei topoi delle laudes. Na
turalmente ci si chiede come Virgilio abbia potuto dipingere un simile quadro 
dell’Italia negli anni 37– 29 a.C., tanto più che egli stesso ha descritto vividamente 
gli orrori della guerra civile alla fine del libro 1 (463 – 514); è qui che iniziano – 
giustamente – i tentativi di interpretazione pessimistica. Un aspetto significativo a 
tale riguardo è sicuramente il fatto che Antonio – inizialmente, nel 43 a.C., 
triumviro insieme a Ottaviano, il futuro Augusto, e poi suo acerrimo nemico – 
rappresenta in un certo senso, in modo simbolico, l’Oriente lussuoso e decadente, 

27 Sia la terra che i suoi abitanti sono predestinati a governare grazie ai loro vantaggi. Cfr. ad es. 
Franz Christ, Die römische Weltherrschaft in der antiken Dichtung. Stuttgart und Berlin, Ko
hlhammer, 1938, pp. 145 – 146. – Cfr. ad es. Aen. 1.530 – 531 (=3.163 – 164); 6.788 – 853. 9.603 – 608 si 
riferisce prima di tutto alla particolare natura degli indigeni che sono avversi a qualsiasi tipo di 
effeminatezza.
28 Cfr. W. Richter, Vergil. Georgica, cit., p. 204: «Italien ist kein Wunderland […], aber das 
schlichte Wunder von Wachstum und Ernte gehört diesem Land wie keinem anderen an» (L’Italia 
non è un paese delle meraviglie […] ma il semplice miracolo della crescita e del raccolto ap
partiene a questo paese come a nessun altro. Traduzione di U.G.). Cfr. R. Cramer, Vergils Weltsicht. 
Optimismus und Pessimismus in Vergils Georgica, cit., pp. 70 – 114.
29 (La vitalità donante della terra e della natura, per tutta la sua forza e abbondanza, non ha 
prodotto mostruosità dilaganti, ma si è organizzata in modo adatto per l’essere umano. Tradu
zione di U.G.). Friedrich Klingner, Italien. Name, Begriff und Idee im Altertum, in Römische Geis
teswelt. Essays zur lateinischen Literatur, hrgs. v. Karl Büchner, München, Ellermann, 31956, 
pp. 13 – 35: 34 (in «Die Antike», XVII, 1941, pp. 89 – 104).

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 39



tanto più che, a partire dal 42 a.C., si era comportato laggiù come un vero e 
proprio sovrano. Dopo la sua caduta nel 30 a.C., si poteva sperare in un ritorno 
agli ideali qui rappresentati.³⁰ Occorre quindi tenere presente che potrebbe 
trattarsi di un’interpretazione ottimistica; in un’interpretazione positiva, potrebbe 
valere quanto segue: si potrebbe presentare la grande speranza che l’Italia, che 
non ha mai perso completamente il suo vero io, possa ritrovare sé stessa. In 
questo senso, il disegno si accorderebbe certamente con la ‘dikaiologia’ del labor
con la ‘preghiera’ a Ottaviano all’inizio del libro 1. Qui ci sono tracce dell’età 
dell’oro, ma solo tracce: in realtà, questo è il miglior modo possibile di vivere. 
L’Italia non è il paese dei sogni, non è un’isola dei beati in cui Orazio pensava di 
dover fuggire.³¹ In questo approccio interpretativo, l’immagine di Virgilio corregge 
piuttosto le velleità irrealistiche di ogni tipo dalla prospettiva di una più seria 
responsabilità: non ci sono isole dei beati, non c’è un paese della cuccagna , ma la 
realizzazione può essere trovata qui e ora nella dura e semplice vita quotidiana 
del contadino in Italia. Queste laudes Italiae non sarebbero quindi puramente 
attuali, ma profondamente radicate nella visione del mondo del poeta, come 
intendono Klingner o Mynors.³² Con entrambi gli approcci, una visione negativa, 
ad esempio, con Thomas e una positiva con Klingner, Otis o Mynors, si potrebbe 
anche cercare di risolvere la tensione tra l’intervento violento nella natura e la 
spensierata vita di campagna idealizzata. Non è il caso di approfondire l’argo
mento in questa sede.

Se prima tendevo a privilegiare una visione positiva, ora mi sembra che gli 
approcci basati su una teoria delle ‘two voices’ rendano più giustizia al testo. 
L’unico problema è quale voce privilegiare: quella positiva, che si avvicina 
all’ideologia ufficiale con i suoi riferimenti al ritorno dell’età dell’oro? O quella 
negativa, che fa riferimento agli orrori della guerra civile, al lavoro spesso in
fruttuoso del contadino e agli interventi talvolta brutali della natura?

5 Conclusione
Che ci sia o debba esserci un’unica interpretazione delle Georgiche di Virgilio mi 
sembra sempre più discutibile. È proprio la polifonia del testo che stimola i 

30 In questo caso, naturalmente, dobbiamo chiederci quale sia il tempo di composizione; ad 
esempio, questo passo è stato scritto prima o dopo la battaglia decisiva di Azio del 31 a.C. con la 
vittoria di Ottaviano su Antonio e Cleopatra?
31 Hor. Epod. 16.
32 Cfr. W. Richter, Vergil. Georgica, cit., p. 206; R. A. B. Mynors, Virgil. Georgics, Edited with a 
Commentary, cit., p. 119.

40 Ursula Gärtner 



destinatari, ma li obbliga anche a riflettere sulle posizioni tra loro differenti e in 
tensione. E qui torniamo agli aspetti di questo volume: l’Italia corrisponde alle lodi 
cantate in questa particolare sezione, oppure offre un’estetizzazione topica? Come 
si concilia la realtà storica con questa estetizzazione? Come classificare l’elogio in 
termini di politica contemporanea? E da un punto di vista ecocritico, ci si potrebbe 
chiedere se l’idealizzazione della vita di campagna sia solo il sogno di un cittadino 
viziato. Esiste una vita ideale, moderata, in armonia con la natura, con il pae
saggio italiano? La terra è giusta e dà tutto da sola o è vittima della tecnologia 
umana?

Interpretazioni così diverse dimostrano che non è possibile dare una risposta 
chiara a nessuno dei quesiti. Ciò che è importante, tuttavia, è che il testo sollevi 
queste domande. La mia personalissima opinione è che il testo, sia in senso stretto 
nel discorso politico, cioè in relazione a Ottaviano/Augusto, o in senso più ampio 
in relazione ai suoi destinatari, evidenzia i vantaggi, ma non perde mai di vista il 
prezzo e i sacrifici che questo è costato. Così, nel primo poema delle Bucoliche, il 
pastore che perde la sua terra suscita compassione, mentre l’altro pastore può 
conservarla grazie all’intervento di un «giovane uomo», nel quale si è soliti ri
conoscere Ottaviano/Augusto; nell’Eneide vengono compianti i molti caduti che 
sono stati necessari per la conquista dell’Italia, oppure – come in questo caso – 
della natura stessa. Inoltre, nelle opere di Virgilio viene data voce a tutti coloro 
che sono coinvolti. Qui è l’albero personificato che si meraviglia delle sue foglie e 
dei suoi frutti estranei. E questo obbliga sia i governanti che i lettori a prendere 
sul serio queste voci, a riflettere sulle vittime e a riconsiderare il proprio ruolo. 
Altrimenti, gli ideali presentati saranno persi per sempre.

L’idillio dell’Italia è quindi fragile già nell’opera di Virgilio.

Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti 41




	Ursula Gärtner
	Quando gli alberi si meravigliano dei loro strani frutti
	Le Georgiche di Virgilio tra idillio mediterraneo e trattamento brutale della natura
	1 Introduzione
	2 Introduzione: le Georgiche di Virgilio
	3 Esempi dalle Georgiche di Virgilio
	3.1 L’idillio mediterraneo: l’elogio dell’Italia
	3.2 Il trattamento brutale della natura

	4 Idealizzazione estetica o sguardo critico su un approccio brutale verso la natura?
	5 Conclusione


