Inhalt

Tabellen- und Abbildungsverzeichnis — XIII
1 Einleitung—1

2 Forschungsdesign und theoretische Uberlegungen — 7
2.1 Berger und Luckmanns Konzept der Identitatstypen — 10
2.2 Vom Altern der symbolischen Sinnwelten — 17

23 Die Medialitat des Wissens — 20

2.4 Identitdtstypen und Religionsékonomie — 22

2.5 Zum Stand der Forschung — 23

2.6 Methode — 26

2.7 Der Begriff den — 29

3 Die Quellen—35

3.1 Zarathustrische mitteliranische Quellen — 37

3.1.1  Avesta und Zand — 41

3.2 Manichdische Quellen — 44

33 Schriftlichkeit und Oralitdt — 49

3.3.1  Schriftlichkeit und Oralitat im Sasanidenreich — 50

3.3.2  Schriftlichkeit und Vision — 55

3.3.3  Schriftlichkeit in der Geschichtskonstruktion — 57

3.3.4  Lesen und Schreiben als Bildungsideale — 60

3.3.5 Medialitat und Wirkméchtigkeit — 62

3.3.6  Der Zugang zu den Texten — 66

33.7  Ubergdnge und Verunsicherungen — 68

3.3.8  Mani und die Schriftlichkeit — 73

3.3.9  Technische Innovation: Der Kodex — 74

3.3.10  Schriftlichkeit in der manichdischen Geschichtserzahlung — 77
3.3.11  Schriftlichkeit als Fahigkeit und Organisationsprinzip — 79
3.3.12 Manichdische Oralitat — 80

3.3.13 Das Problem der Ubersetzung — 81

3.3.14 Eine erste Gegenuberstellung — 84

4 Der soziobkonomische Kontext — 87

4.1 Zugange zur antiken Wirtschaftsgeschichte — 87
42 Wirtschaften und Religion — 91

43 Okonomie und Identitdtstypen — 93

44 Geoklimatische Bedingungen — 95



X —— Inhalt

45 Die Produktionsweise des Sasanidenreichs — 99

45.1  Eine feudale Gesellschaft? — 101

45.2  Die Frage der Zentralisierung — 104

4.6 Die tributdre Wirtschaftsweise im Sasanidenreich — 110
4.6.1  Der Konig der Konige und die Nobilitat — 112

4.6.2  Die Priester und das Reich — 115

4.6.3  Die Einkinfte der herrschenden Klasse — 119

4.6.4  Politische Konsequenzen — 121

4.6.5 Das kulturelle Kapital des Adels — 122

4.6.6  Administration — 128

4.6.7 Die Armee des Reichs — 129

47 Die Produktionsverhaltnisse — 133

4.7.1 Landwirtschaft — 134

4.7.2 Landwirtschaft und Infrastruktur — 137

4.73  Die Logik der Agrarwirtschaft in der tributdren Produktionsweise — 141
4.74  Die Stadte und das Handwerk — 143

475  Das Geldsystem — 150

476  Die lkonografie der drahm — 154

477  Das Problem der Goldpragungen — 156

4.8 Handel — 158

4.8.1  Die Handelswege und ihre 6konomische Logik — 159
4.8.2  Die Vorgeschichte des sasanidischen Handels — 162
483  Die Gefahren des Handels — 169

48.4  Der Markt— 172

48.5 Die 6konomische Bedeutung des sasanidischen Handels — 175
4.8.6  Exkurs: Sogdischer Handel — 178

48.7  Sasanidischer Handel — 180

48.8  Politische Weichenstellungen — 183

4.8.9  Nah- und Fernhandel — 187

4.8.10 Handel und Diplomatie — 189

4.8.11 Religion und Handel — 191

4.8.12 Das Ende sasanidischer Dominanz — 194

4.9 Gewalt und Macht — 197

49.1  Religion und Gewalt— 198

49.2  Konventionen der literarischen Gewalt — 201

493  Gewalt und Herrschaft — 203

49.4  Krieg— 206

49.5  Verfolgungen — 209



Inhalt — XI

5 Die pesagan — 221

5.1 Hinflihrung: Reglementierung und Handlungsmacht — 223

5.1.1  Die Schriften und die Gesellschaft — 226

5.1.2  Die Rolle des Einzelnen im Kosmos: Das Beispiel des Hazar
dadestan — 227

5.1.3  Xwéskarih — 230

5.2 Pésag und xweskarih — 232

53 Die avestische Standeordnung — 233

5.4 Pésag in der mittelpersischen Literatur — 240

54.1  P&Sag als Korperteil — 243

5.4.2  Die péSagan als Ordnungssystem — 245

5.4.3  Ein friher Beleg: Die Dadestan i Ménoy i Xrad — 248

5.4.4  Mardanfarrox’ Baum der dén — 250

54.5 Rituale und die Standeordnung — 256

5.4.6  Die groRen Feuer Eran3ahrs und die Rolle des Kénigs — 260

5.4.7  Titel in Verbindung mit den Stdnden — 264

5.4.8  Kosmologische Rahmenerzahlung und individuelle Biografie — 266

5.4.9 Der Korper, die kleine Welt — 272

5.4.10 PeSag als Tatigkeit oder Beruf — 278

5.4.11 Funktionale Abgrenzung — 290

5.4.12  Priester und Krieger — 299

6 Alternative und parallele Ordnungssysteme — 304

6.1 Eine alternative vertikale Ordnung — 304

6.2 Kontrollierte Frauen — 307

6.2.1 Die Frau in der Mythologie — 308

6.2.2  Rechtliches und Soziales — 309

6.2.3  Weibliche Sexualitdt und Gebarfahigkeit — 312

6.3 Mannliche Korper und Identitatstypen — 316

6.4 Handwerker — 318

6.5 Armut und Reichtum — 319

6.5.1  Sklaven — 320

6.5.2  Armut — 321

6.5.3  Performative Differenzierung: Die Logik des Besitzes — 326
6.6 Handler und Stadte: Triebkrafte der Differenzierung — 328
6.7 Eigengruppe und Fremdgruppe — 332

6.7.1 Verunsicherte Wahrnehmung: Kerdir — 335

6.7.2  Mazdak — 347



XII. —— Inhalt

7 Manichadische Grenzziehungen — 353

71 Eigengruppe und Fremdgruppe — 354

711 Diskursive Angriffe — 355

7.1.2 Manichader in Eran3ahr, Zentralasien und China— 358

7.1.3 Die neue Familie — 359

7.1.4  Die Welt als Kampfplatz — 363

7.2 Landwirtschaft und Handel im manichdischen Denken — 367
7.21 Landwirtschaft — 369

7.2.2 Handel — 370

8 Die péSagan in der sozialen Realitdt: Fehldeutungen und neue
Perspektiven — 372

8.1 Die islamische Nebenuberlieferung — 372

8.2 Die Datierung und die Bedeutung der Stande flr den GroRkénig — 377

9 Schlussfolgerungen und Perspektiven — 380

9.1 Das Sasanidenreich — 380

9.2 Die Stande als neues symbolisches Sinnsystem — 382
9.3 Pésagan als soziale Realitdt —— 385

9.4 Die interne Logik des Systems — 389

9.5 Manichdisches Denken Uber Gesellschaft — 390

9.6 Ausblick — 391

Abkiirzungsverzeichnis und Konventionen — 394
Allgemein — 394
Sprachen — 394
Primarquellen — 394
Transkription und Ubersetzung — 396

Literaturverzeichnis — 397
Personenregister — 435
Ortsregister — 438

Index locorum — 440



