
Inhalt

Tabellen- und Abbildungsverzeichnis XIII

1 Einleitung 1

2 Forschungsdesign und theoretische Überlegungen 7

2.1 Berger und Luckmanns Konzept der Identitätstypen 10

2.2 Vom Altern der symbolischen Sinnwelten 17

2.3 Die Medialität des Wissens 20

2.4 Identitätstypen und Religionsökonomie 22

2.5 Zum Stand der Forschung 23

2.6 Methode 26

2.7 Der Begriff dēn 29

3 Die Quellen 35

3.1 Zarathuštrische mitteliranische Quellen 37

3.1.1 Avesta und Zand 41

3.2 Manichäische Quellen 44

3.3 Schriftlichkeit und Oralität 49

3.3.1 Schriftlichkeit und Oralität im Sāsānidenreich 50

3.3.2 Schriftlichkeit und Vision 55

3.3.3 Schriftlichkeit in der Geschichtskonstruktion 57

3.3.4 Lesen und Schreiben als Bildungsideale 60

3.3.5 Medialität und Wirkmächtigkeit 62

3.3.6 Der Zugang zu den Texten 66

3.3.7 Übergänge und Verunsicherungen 68

3.3.8 Mani und die Schriftlichkeit 73

3.3.9 Technische Innovation: Der Kodex 74

3.3.10 Schriftlichkeit in der manichäischen Geschichtserzählung 77

3.3.11 Schriftlichkeit als Fähigkeit und Organisationsprinzip 79

3.3.12 Manichäische Oralität 80

3.3.13 Das Problem der Übersetzung 81

3.3.14 Eine erste Gegenüberstellung 84

4 Der sozioökonomische Kontext 87

4.1 Zugänge zur antiken Wirtschaftsgeschichte 87

4.2 Wirtschaften und Religion 91

4.3 Ökonomie und Identitätstypen 93

4.4 Geoklimatische Bedingungen 95



4.5 Die Produktionsweise des Sāsānidenreichs 99

4.5.1 Eine feudale Gesellschaft? 101

4.5.2 Die Frage der Zentralisierung 104

4.6 Die tributäre Wirtschaftsweise im Sāsānidenreich 110

4.6.1 Der König der Könige und die Nobilität 112

4.6.2 Die Priester und das Reich 115

4.6.3 Die Einkünfte der herrschenden Klasse 119

4.6.4 Politische Konsequenzen 121

4.6.5 Das kulturelle Kapital des Adels 122

4.6.6 Administration 128

4.6.7 Die Armee des Reichs 129

4.7 Die Produktionsverhältnisse 133

4.7.1 Landwirtschaft 134

4.7.2 Landwirtschaft und Infrastruktur 137

4.7.3 Die Logik der Agrarwirtschaft in der tributären Produktionsweise 141

4.7.4 Die Städte und das Handwerk 143

4.7.5 Das Geldsystem 150

4.7.6 Die Ikonografie der drahm 154

4.7.7 Das Problem der Goldprägungen 156

4.8 Handel 158

4.8.1 Die Handelswege und ihre ökonomische Logik 159

4.8.2 Die Vorgeschichte des sāsānidischen Handels 162

4.8.3 Die Gefahren des Handels 169

4.8.4 Der Markt 172

4.8.5 Die ökonomische Bedeutung des sāsānidischen Handels 175

4.8.6 Exkurs: Sogdischer Handel 178

4.8.7 Sāsānidischer Handel 180

4.8.8 Politische Weichenstellungen 183

4.8.9 Nah- und Fernhandel 187

4.8.10 Handel und Diplomatie 189

4.8.11 Religion und Handel 191

4.8.12 Das Ende sāsānidischer Dominanz 194

4.9 Gewalt und Macht 197

4.9.1 Religion und Gewalt 198

4.9.2 Konventionen der literarischen Gewalt 201

4.9.3 Gewalt und Herrschaft 203

4.9.4 Krieg 206

4.9.5 Verfolgungen 209

X Inhalt



5 Die pēšagān 221

5.1 Hinführung: Reglementierung und Handlungsmacht 223

5.1.1 Die Schriften und die Gesellschaft 226

5.1.2 Die Rolle des Einzelnen im Kosmos: Das Beispiel des Hazār
dādestān 227

5.1.3 Xwēškārīh 230

5.2 Pēšag und xwēškārīh 232

5.3 Die avestische Ständeordnung 233

5.4 Pēšag in der mittelpersischen Literatur 240

5.4.1 Pēšag als Körperteil 243

5.4.2 Die pēšagān als Ordnungssystem 245

5.4.3 Ein früher Beleg: Die Dādestān ī Mēnōy ī Xrad 248

5.4.4 Mardānfarrox’ Baum der dēn 250

5.4.5 Rituale und die Ständeordnung 256

5.4.6 Die großen Feuer Ērānšahrs und die Rolle des Königs 260

5.4.7 Titel in Verbindung mit den Ständen 264

5.4.8 Kosmologische Rahmenerzählung und individuelle Biografie 266

5.4.9 Der Körper, die kleine Welt 272

5.4.10 Pēšag als Tätigkeit oder Beruf 278

5.4.11 Funktionale Abgrenzung 290

5.4.12 Priester und Krieger 299

6 Alternative und parallele Ordnungssysteme 304

6.1 Eine alternative vertikale Ordnung 304

6.2 Kontrollierte Frauen 307

6.2.1 Die Frau in der Mythologie 308

6.2.2 Rechtliches und Soziales 309

6.2.3 Weibliche Sexualität und Gebärfähigkeit 312

6.3 Männliche Körper und Identitätstypen 316

6.4 Handwerker 318

6.5 Armut und Reichtum 319

6.5.1 Sklaven 320

6.5.2 Armut 321

6.5.3 Performative Differenzierung: Die Logik des Besitzes 326

6.6 Händler und Städte: Triebkräfte der Differenzierung 328

6.7 Eigengruppe und Fremdgruppe 332

6.7.1 Verunsicherte Wahrnehmung: Kerdīr 335

6.7.2 Mazdak 347

Inhalt XI



7 Manichäische Grenzziehungen 353

7.1 Eigengruppe und Fremdgruppe 354

7.1.1 Diskursive Angriffe 355

7.1.2 Manichäer in Ērānšahr, Zentralasien und China 358

7.1.3 Die neue Familie 359

7.1.4 Die Welt als Kampfplatz 363

7.2 Landwirtschaft und Handel im manichäischen Denken 367

7.2.1 Landwirtschaft 369

7.2.2 Handel 370

8 Die pēšagān in der sozialen Realität: Fehldeutungen und neue
Perspektiven 372

8.1 Die islamische Nebenüberlieferung 372

8.2 Die Datierung und die Bedeutung der Stände für den Großkönig 377

9 Schlussfolgerungen und Perspektiven 380

9.1 Das Sāsānidenreich 380

9.2 Die Stände als neues symbolisches Sinnsystem 382

9.3 Pēšagān als soziale Realität 385

9.4 Die interne Logik des Systems 389

9.5 Manichäisches Denken über Gesellschaft 390

9.6 Ausblick 391

Abkürzungsverzeichnis und Konventionen 394

Allgemein 394

Sprachen 394

Primärquellen 394

Transkription und Übersetzung 396

Literaturverzeichnis 397

Personenregister 435

Ortsregister 438

Index locorum 440

XII Inhalt


