Figuren der Endlichkeit in der Europdischen Romantik



spectrum
Literaturwissenschaft/
spectrum Literature

Komparatistische Studien/Comparative Studies

Herausgegeben von/Edited by
Moritz BaRler, Werner Frick,
Monika Schmitz-Emans

Wissenschaftlicher Beirat/Editorial Board
Peter-André Alt, Aleida Assmann,

Marcus Deufert, Terence James Reed,
Simone Winko, Bernhard Zimmermann

Band 85



Figuren der
Endlichkeit in der
Europaischen
Romantik

Herausgegeben von
Jakob Christoph Heller, Erik Martin
und Sebastian Schonbeck

DE GRUYTER



Gedruckt mit Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung fiir Wissenschaftsférderung.

Die Open-Access-Publikation wurde geférdert durch den Publikationsfonds der Martin-Luther-
Universitat Halle-Wittenberg.

We acknowledge support for the publication costs by the Open Access Publication Fund of Bielefeld
University and the Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG).

ISBN 978-3-11-142398-2

e-ISBN (PDF) 978-3-11-142612-9

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-142649-5

ISSN 1860-210X

DOI https://doi.org/10.1515/9783111426129

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen fiir die Weiterverwendung gelten nicht fir Inhalte (wie
Grafiken, Abbildungen, Fotos, Ausziige usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publikation
enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. Die
Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2024938438

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2024 Jakob Christoph Heller,

Erik Martin und Sebastian Schénbeck, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston

Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verflighar Giber www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com


https://doi.org/10.1515/9783111426129
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com

Inhaltsverzeichnis

Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck
Potenzen und Logarithmen. Endlichkeit in der Europdischen
Romantik — 1

I Poetologien der Endlichkeit

Andrea Polaschegg
»Da war’s auf einmal still“. Letale Finale romantischer Gedichte — 21

Jana Schuster
Grenzen des Himmels, Ende der Schau. All, Ather und Atmosphédre um
1800, bei Jean Paul und bei Stifter — 43

Alexander Kling

Angewandte Endlichkeit. Dinge, Komik und Theater - oder: Von der
Endlichkeit zur Unendlichkeit und zuriick (Tiecks Prinz Zerbino,
Hoffmanns Der vollkommene Maschinist) — 65

Paul Strohmaier
(Paen)ultima verba. Leopardis Imaginarium des Endes — 87

Erik Martin
Sinn des Endes - Ende des Sinns. Juliusz Stowackis Anhelli (1838) — 105

II Geschichte und Endlichkeit

Elisa Ronzheimer
Die Enden des romantischen Romans. Literarische Verfahren der
Monumentalisierung in Ludwig Tiecks Vittoria Accorombona (1840) — 121

Jakob Christoph Heller
Enden der Romantik. Literaturpolitische Abschliisse des programmatisch
UnabschlieBbaren bei Heinrich Heine und Joseph von Eichendorff — 139



VI — Inhaltsverzeichnis

Philipp Kohl
Die Enden der Erdgeschichte. Osip Senkovskijs Cuvier-Erzéhlung
Wissenschaftliche Reise zur Bireninsel (1833) — 159

Dirk Uffelmann
Die Endlichkeit des Klassenfriedens. Krasinskis katastrofische
,Komodie* — 185

III Erfahrungsrdume der Endlichkeit und Endliche
Naturen

Sebastian Schonbeck
Geteiltes Wissen vom Ende. Grainvilles Erster und Letzter Mensch — 205

Rebekka Rohleder
Endliche Zeiten, Raume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man
(1826) — 221

Jennifer Stevens
Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons
Darkness (1816) — 237

Clemens Glnther
Verfall der Fiille. Die Ressourcen der Steppe im Schaffen Sergej
Aksakovs — 253

Lea Liese

Die auf Dauer gestellte Krise. Zur zeitlichen Modellierung von Krankheit
in der romantischen Medizin und bei Heinrich von Kleist (Der Findling,
1811) — 271

Oliver Volker

Ruine, Monument, Epitaph. Zur Lesbarkeit der Erdgeschichte in Charles
Lyells Principles of Geology (1830-1833) und Charlotte Smiths Beachy Head
(1807) — 293

Personenregister — 317



Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck
Potenzen und Logarithmen

Endlichkeit in der Europdischen Romantik
e"™ = In(e)

»Die Welt muf$ romantisirt werden. So findet man den urspr[iinglichen] Sinn wieder.
Romantisiren ist nichts, als eine qualit[ative] Potenzirung®," so der Beginn eines viel-
zitierten Novalis-Fragments, das oftmals als Ausdruck einer genuin romantischen
Uberbietungspoetik verstanden wird. In ihm wird der Welt ein unendlicher Schein
zugeschrieben, der mit Friederich Schlegels dhnlich paradigmatischer und 1798 pu-
blizierten Formel von der unabschlieRbaren ,progressiven Universalpoesie“® korre-

spondiert. Seltener wird das Fragment von Novalis zu Ende gelesen:

Umgekehrt ist die Operation fiir das Hohere, Unbekannte, Mystische, Unendliche — dies
wird durch diese Verkniipfung logarythmisirt — Es bekommt einen geldufigen Ausdruck. ro-
mantische Philosophie. Lingua romana. Wechselerhéhung und Erniedrigung.*

In diesem Kernstiick frithromantischer Theorie wird also auf die Umkehropera-
tion der Potenzreihen verwiesen, auf den Logarithmus. Der Hinweis auf diese
Operation der ,Verendlichung’ trifft einen philosophischen Ausgangspunkt der
Frihromantik: Sie kam in gewisser Weise von der Unendlichkeit her, ndmlich
von der Philosophie Spinozas. Gegen die wirkmaéchtige Spinoza-Interpretation
von Friedrich Heinrich Jacobi, nach der vom Unendlichen zum Endlichen kein
Ubergang denkbar sei,” wendet sich die frithromantische Philosophie und Poetik.
Schon der junge Schelling schrieb in den Philosophischen Briefen tiber Dogmatis-

1 Novalis: Logologische Fragmente II. In: ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs.
Bd. 2: Das philosophische Werk I, hg. v. Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 531-563, hier S. 545
(Herv. i. 0.).

2 Vgl. Novalis: Fragmente, S. 545.

3 Friedrich Schlegel: Athendums-Fragmente. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe.
Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), hg. v. Hans Eichner. Paderborn/Miinchen/
Wien 1967, S. 165-255, hier S. 182.

4 Novalis: Fragmente, S. 545 (Herv. i. 0.).

5 Vgl. Friedrich Heinrich Jacobi: Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Men-
delssohn. Breslau 1785, S. 14. Ausfiihrlicher zur Problemstellung im Kontext der nachkantischen
Philosophie vgl. Manfred Frank: ,Unendliche Annéherung“. Die Anfinge der philosophischen
Frithromantik. Frankfurt a. M. 2011.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-001


https://doi.org/10.1515/9783111426129-001

2 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck

mus und Kriticismus (1795) in Bezug auf Jacobi, ,daf} eben jener Uebergang vom
Unendlichen zum Endlichen das Problem aller Philosophie® darstelle. Das Prob-
lem der Philosophie Spinozas war, so fasst es Hegel riickblickend zusammen, dass
nur ,das Nichtbesondere, das Allgemeine wahrhaft wirklich [...] substantiell [sei].
Die Seele, der Geist ist ein einzelnes Ding, ist als solches beschrankt; das, wonach
er ein einzelnes Ding ist, ist eine Negation, und er hat so nicht wahrhafte Wirk-
lichkeit.“” Hegels Interpretation wirft das Problem auf, dass Spinoza von einer
einzigen Substanz (natura naturans) ausgeht und Endliches nur als (negative) Be-
stimmungen derselben (natura naturata) versteht. Das wiederum bedeutet, dass
dem Individuellen als dem bestimmten Endlichen keine substanzielle Existenz
zukomme. Die frithromantische Theoriebildung verschéarft diesen problemati-
schen Kern des Individuationsprinzips, so etwa der junge Friedrich Schlegel in
seiner Jenaer Vorlesung tiber Transzendentalphilosophie (1800/01):

Es ist die Frage, die man an die Philosophie macht, und auf deren Beantwortung alles an-
kommt; ndmlich: Warum ist das Unendliche aus sich herausgegangen und hat sich endlich
gemacht? — das heifSt mit andren Worten: Warum sind Individua? Oder: Warum lduft das
Spiel der Natur nicht in einem Nu ab, so daf also gar nichts existirt?®

Das ist die eine Seite des Endlichkeitsproblems in der Romantik: die philosophi-
sche Verteidigung der Endlichkeit gegen die Anmafdung des Absoluten. Die an-
dere Seite des Problems besteht darin, dass die Romantik durchaus nicht bereit
war, Endlichkeit lediglich als ,unbeendbaren Bezug zu sich selbst*® zu denken,
wie es Foucault im Kapitel Analytik der Endlichkeit seiner Ordnung der Dinge lapi-
dar als Kennzeichen der Moderne hinstellt. Vor allem Hegel'® verwahrte sich da-

6 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kriticismus.
In: ders.: Historisch-Kritische Ausgabe. Bd. 1.3, hg. v. Hartmut Buchner/Wilhelm G. Jacobs/Anne-
marie Pieper. Stuttgart 1982, S. 1-113, hier S. 82.

7 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in zwanzig Bénden. Bd. 20: Vorlesungen tber die Ge-
schichte der Philosophie III, hg. v. Eva Moldenhauer/Karl Marcus Michel. Frankfurt a. M. 1986,
S. 165.

8 Friedrich Schlegel: Transzendentalphilosophie. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe.
Bd. 12: Philosophische Vorlesungen I (1800-1807), hg. v. Jean-Jacques Anstett. Paderborn/Miin-
chen/Wien 1964, S. 1-105, hier S. 39 (Herv. i. O.).

9 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Humanwissenschaften. Frank-
furt a. M. 1974, S. 384.

10 Das Verhéltnis der deutschen Romantik zum deutschen Idealismus, mithin zu Hegel, ist Ge-
genstand (unendlicher) Debatten. Mit Frederick Beiser halten wir es zumindest in der Endlich-
keitsfrage fiir heuristisch produktiv, eher die Gemeinsamkeiten der beiden Stromungen als ihre
Unterschiede zu betonen. Vgl. Frederick C. Beiser: German Idealism. The Struggle against Subjec-
tivism, 1781-1801. Cambridge, Mass./London 2002. Auch Walter Jaeschke spricht von ,Hegels Am-
bivalenz“ gegeniiber dem ,,romantischen Denken‘“ und zeigt damit auf, dass Hegel auch als



Potenzen und Logarithmen =— 3

gegen, jede Vermittlung des Endlichen mit sich selbst als logisch hinreichend an-
zuerkennen, wie es Feuerbach und Marx spater versuchten. Vielmehr war er sich
schon frith

dartiber im klaren, dafl [die genuine] Endlichkeit nur im Rahmen einer Absolutheitsphi-
losophie garantiert werden kann. Die genuine Endlichkeit, die er aber grundséatzlich von der
sabsoluten Endlichkeit“ unterscheidet, versteht Hegel als ,eine Produktion des Absoluten“
selbst.

Auch wenn Hegels Versuch der Synthese von Endlichem und Unendlichem, dem
Absoluten und dem Bedingten vor allem durch die prominente Kritik Kierke-
gaards' in der Rezeption meist dahin (mif8-)gedeutet wurde, dass Hegel dem End-
lichen, Kontingenten und Geschichtlichem zu wenig Gewicht gegeben, ja sie in
seinem logizistischen System aufgeldst hétte, bleibt dieser Versuch gleichsam ein
Fingerzeig auf die Problemlage der Endlichkeit in der Romantik, die weder als
Selbstbezug der Kontingenz verabsolutiert noch vom Unendlichen absorbiert
werden konnte.

,»... SO Muss das Produciren absolut aufhoren“

Das Problem der Endlichkeit — wie es sich fiir die Romantiker:innen stellt — ist
indes kein rein philosophisches, was schon Schlegels Hinweis auf die Rolle der
Darstellung anzeigt. Im Gegenteil ist die Philosophie fiir Schlegel — und die Frith-
romantik im Allgemeinen — eine ,von allen Seiten [...] hilfshediirftige Wissen-
schaft“,”® die fiir ihre Gegenstinde auf die Darstellungsleistungen der Kiinste
angewiesen ist. Insofern stellt sich auch fiir die Poetologie ein der Philosophie
analoges Problem: die Spannung zwischen dem Endlichen und Unendlichen. Frei-
lich liege das eigentliche Wesen der progressiven Universalpoesie darin, ,daf} sie
ewig nur werden, nie vollendet sein kann. Sie kann durch keine Theorie er-

Kritiker der Romantik dasselbe theoretische Problem zu 16sen suchte. Vgl. Walter Jaseschke: He-
gels Kritik an der Romantik. In: Europaische Romantik. Interdisziplindre Perspektiven der For-
schung. Hg. v. Helmut Hithn/Joachim Schiedermair. Berlin/Boston 2015, S. 157-169, hier S. 157.

11 Rolf Ahlers: Endlichkeit und absoluter Geist in Hegels Philosophie. In: Zeitschrift fiir philoso-
phische Forschung 29 (1975), H. 1, S. 63-80, hier S. 65.

12 Vgl. Reinhard Romberg: Endlich. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 2: D-F.
Hg. v. Joachim Ritter. Darmstadt 1972, S. 481-487, hier S. 486.

13 Friedrich Schlegel: Philosophische Lehrjahre. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe.
Bd. 19: Philosophische Lehrjahre II (1796-1806), hg. v. Ernst Behler. Paderborn/Miinchen/Wien
1971, S. 1-259, hier S. 25.



4 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schonbeck

schopft werden, und nur eine divinatorische Kritik diirfte es wagen, ihr Ideal cha-
rakterisieren zu wollen.“!* Auch Schelling sieht den Text als radikal offenen Ge-
genstand an, wenn er im Kunstkapitel seines Systems des transscendentalen
Idealismus (1800) postuliert, ein wahres Kunstwerk sei ,einer unendlichen Ausle-
gung fahig [...] als ob eine Unendlichkeit von Absichten darin wére.“"* Dieser Offen-
heit im Modus des ,als ob‘ entspricht aber auch ein (realer) Abschluss, den Schelling
produktionsasthetisch konzipiert. Im wahren Kunstwerk ndmlich vereinigt das
Genie Notwendigkeit (Natur, Objekt) und Freiheit (Bewusstsein, Subjekt), sodass es
an der Grenze beider liege und die ,Charaktere beyder in sich“ vereinigen miisse.'®
Da eine subjektive Tatigkeit immer ins Grenzenlose fithrt und freies Handeln not-
wendig ein unendliches, nie vollstindig realisiertes ist, muss im Kunstwerk, damit
es objektiv werde, die Darstellung notwendigerweise zu einem Ende kommen:

Wenn dieser Punct [d. i. die Identitdt von Subjekt und Objekt] in der Production erreicht ist,
so muss das Produciren absolut aufhdren, und es muf dem Producirenden unméglich seyn,
weiter zu produciren, denn die Bedingung alles Producirens ist eben die Entgegensetzung der
bewuften und der bewuRtlosen Thatigkeit, diese sollen hier aber absolut zusammentreffen."”

Die Spannung zwischen dem notwendigen Zum-Ende-Kommen-Miissen des Kunst-
werks und der unendlichen Produktivitdt des Subjekts wird am prdgnantesten
in der Gattung des Fragments realisiert, die paradigmatisch fiir eine ,Krise des
Endes“!® in der Neuzeit steht. Das Fragment stellt die Dialektik von Endlichkeit (des
Werks, der Lebensdauer) und Unendlichkeit (der Produktion, der Lebenskraft) aus;
wéhrend Leben und Roman jederzeit abzubrechen drohen, ohne zu ihrer notwendi-
gen Schlieffung zu kommen, gestaltet das Fragment den willkiirlichen Abbruch und
damit das Potenzial unendlicher Fortsetzung.

Geschlossene Narrative und ihre Sinngaranten kommen aus der Mode, man
ist bestrebt die Kontingenz des Lebens einzufangen: ,Der Roman ist ein Leben, als
Buch.“® Zum Verstindnis von Novalis’ Satz ist es hilfreich, ihn mit der Roman-

14 Schlegel: Philosophische Lehrjahre, S. 183.

15 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: System des transzendentalen Idealismus. In: ders.:
Werke. Historisch-kritische Ausgabe. Bd. 9.1, hg. v. Harald Korten/Paul Ziche. Stuttgart 2005,
S. 320.

16 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 312.

17 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 314 f.

18 Karlheinz Stierle: Die Wiederkehr des Endes. Zur Anthropologie der Anschauungsformen.
In: Das Ende. Figuren einer Denkform. Hg. v. Karlheinz Stierle/Rainer Warning. Miinchen 1996,
S. 578-599, hier S. 586.

19 Novalis: Teplitzer Fragmente. In: ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs.
Bd. 2: Das philosophische Werk I, hg. v. Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 596—622, hier S. 599
(Herv.1i.0.).



Potenzen und Logarithmen =— 5

theorie der Aufkldrung zu kontextualisieren, wie sie Christian Friedrich von
Blanckenburg in seinem Versuch iiber den Roman (1774) entwickelt. Fiir Blancken-
burg orientiert sich die Poetik des Romans an der Form der Biographie, d. h. das
(endliche) Leben der Romanfigur ist als sinnhaftes, als zu einem Ziel hin gebildetes
darzustellen.”” Auch weitere Fragmente von Novalis nihern Leben und Roman ei-
nander an, scheinbar in Ubereinstimmung mit Blanckenburg: ,Alle Zufélle unse-
res Lebens sind Materialien, aus denen wir machen konnen, was wir wollen. [...] —
erstes Glied einer unendlichen Reihe, Anfang eines unendlichen Romans.“** Die
hier genannte ,Unendlichkeit sollte allerdings hellhérig machen, insofern sie eben
jene behauptete Kontingenz und damit Aufthebung jeder immanenten Sinngebung
ins Spiel bringt — ein unendlicher Roman ware hypothetisch ein bedeutungsloser
Text, dem die Schlieffungsfigur fehlt. In der Praxis fiihrt die romantische Roman-
poesie freilich keineswegs zu ,unendlichen‘ Romanen, sondern im Gegenteil zu ab-
gebrochenen, fragmentarischen, aufgegebenen. Ist dies bei Novalis’ Heinrich von
Ofterdingen (1800) und den Lehrlingen zu Sais (1798/99) noch durch den (ganz un-
metaphorischen) Tod des Autors bedingt, so gilt dies nicht — um nur einige der be-
kannteren frithromantischen Romanprojekte zu nennen - fiir Ludwig Tiecks Franz
Sternbalds Wanderungen (1798), Friedrich Schlegels Lucinde (1799), Dorothea Schle-
gels Florentin (1800) oder Clemens Brentanos Godwi (1801).

Unabhéngig von den realen Romanfragmenten ermdglicht das Fragment in
seiner romantischen Konzeption eine doppelte Perspektivierung: Das Fragment
ist (kontingent) bedingt, insofern es augenscheinlich abgeschlossen ist, also zu
einem Ende kommt. Und das Fragment ist zugleich (notwendig) unbedingt, inso-
fern sein Ende gewissermafien — so liefse sich Helmut Schanzes Rekonstruktion
zusammenfassen? — aus sich selbst, autonom und frei gesetzt ist; nicht aus einer
inhaltlichen Uberlegung heraus, sondern rein formal. Im Fragment wird also be-
wusst ausgestellt, was jedem Kunstwerk notwendig gegeben ist — Endlichkeit —,
und zugleich dréangt sich die (eigentlich freiwillige Deutungs-)Arbeit als Notwen-
digkeit auf.

20 Vgl. Riidiger Campe: Form and Life in the Theory of the Novel. In: Constellations 18 (2011),
S. 53-66.

21 Novalis: Vermischte Bemerkungen / Bliithenstaub. In: ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von
Hardenbergs. Bd. 2: Das philosophische Werk I, hg. v. Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 412-464,
hier S. 437-439.

22 Vgl. Helmut Schanze: Erfindung der Romantik. Stuttgart 2018, S. 39-42.



6 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck

,Vollendet wie ein Igel

Ein Beispiel hierfiir ist das Werk Karoline von Gilinderrodes. Giinderrodes Auf-
nahme und Einsatz von Schellings Konzept der Vermittlung von Unendlichkeit
und Endlichkeit iiber die Kunst® (oder analog: die Natur) liefert nicht nur einen
Beleg fiir die enge Affinitat von romantischer Philosophie und Literatur, sondern
mithin dafiir, dass in der Romantik auch mit poetologischen Mitteln am Endlich-
keitskomplex gearbeitet wird. Dies liefSe sich anhand einer ganzen Reihe von
Texten Glinderrodes nachweisen, besonders erhellend jedoch anhand von Ein
apokaliptisches Fragment (1804), in dem ein namenloses Ich davon trdumt, ,auf
einem hohen Fels im Mittelmeer“** zu stehen und eine traumhaft-surreale Natur-
szenerie wahrzunehmen. Der Text, eine Kontrafaktur der Offenbarung des Johan-
nes, besteht aus filnfzehn nummerierten Absédtzen von recht geringem Umfang,
die ein Erleben des Ichs schildern, beginnend mit einer Diskrepanz zwischen der
inneren Zeitwahrnehmung und dem am AufSen erkennbaren Zeitverlauf. Nach-
dem die Erzdhlinstanz am Ende des vierten Abschnittes einschlaft, gelingt eine
Symbiose zwischen innerer und duflerer Zeit; das Ich 16st sich im Ozeanischen
auf. Mit dem Erwachen am Beginn des achten Abschnitts bleibt diese Erfahrung
als ,dunkles Gefiihl“®® zuriick und lést eine Sehnsucht nach dem erlésenden Ein-
tritt tiber das Ende in die Unendlichkeit aus.

15. Drum, wer Ohren hat zu héren, der hore! Es ist nicht zwei, nicht drei, nicht tausende, es
ist Eins und alles; es ist nicht Kérper und Geist geschieden, daf das eine der Zeit, das andere
der Ewigkeit angehaore, es ist Eins, gehort sich selbst, und ist Zeit und Ewigkeit zugleich, und
sichtbar, und unsichtbar, bleibend im Wandel, ein unendliches Leben.?®

Das Fragment endet mit einer Reflexion iiber erstens, philosophisch, das Prinzip
der All-Einheit und zweitens, selbstreferenziell-poetologisch, die numerische Rei-
henlogik der Zahlen, tiber ihre implizite Zeitlichkeit, die Giinderrode auf die Zahl
,eins‘ konzentriert. Kerngedanke ist hier das Zusammendenken der Endlichkeit

23 Vgl. Karoline von Giinderrode: Sdmtliche Werke und ausgewdhlte Studien. Historisch-
kritische Ausgabe. Bd. 3: Kommentar, hg. v. Walter Morgenthaler. Frankfurt a. M./Basel 2006,
S. 344. Zu Glnderrodes Rezeption von Schellings Philosophie der Kunst vgl. jiingst Joanna Rais-
beck: Karoline von Giinderrode. Philosophical Romantic. Cambridge 2022 sowie Dalia Nassar/
Kristin Gjesdal: Women Philosophers in the Long Nineteenth Century: The German Tradition. Ox-
ford 2021, S. 75-80.

24 Karoline von Giinderrode: Ein apokaliptisches Fragment. In: dies.: Simtliche Werke und aus-
gewahlte Studien. Bd. 1: Texte, hg. v. Walter Morgenthaler. Frankfurt a. M./Basel 2006, S. 52-54,
hier S. 52.

25 Gunderrode: Apokaliptisches Fragment, S. 53.

26 Giinderrode: Apokaliptisches Fragment, S. 54.



Potenzen und Logarithmen =— 7

und Unabschlieffbarkeit der numerischen Reihe wie der Trennung von Kérper und
Geist und der Kategorien Zeit und Ewigkeit. Die Dualismen kommen im prozessua-
len ,zugleich“ iiberein, das dartiber hinaus als Verweis auf die Schlegel’sche Losung
des Un-/Endlichkeitsproblems gelten kann. Dass sich dieser Gedanke im formalen
Aufbau der Fragmentreihe mit seinen nummerierten Abschnitten spiegelt, indem
der 15. Abschnitt die Vielheit auf die Einheit — auf ,Eins und alles — zuriickwendet,
bindet den Text zugleich zuriick an seinen Titel. Der letzte Abschnitt erinnert uns:
Wir lesen Ein apokaliptisches Fragment — und verweist grundsatzlich auf die friih-
romantische Poetik des Fragmentarischen.

Ein apokaliptische Fragment ist nicht nur Zeugnis fiir Giinderrodes umfas-
sende Auseinandersetzung mit der Schelling’schen Naturphilosophie. Als Beispiel
flir die romantische Faszination mit der Denkfigur der All-Einheit, des neuplato-
nischen hen kai pan schliefit es ebenso an die frithromantischen Poetologien des
Fragments an. Das Fragment, das — so Schlegel in seinem vielzitierten (und gleich
mehrfach pointierten) 206. Athendums-Fragment — ,gleich einem kleinen Kunst-
werke von der umgebenden Welt ganz abgesondert und in sich selbst vollendet
sein [soll] wie ein Igel“,27 ist zusammen mit der Allegorie und der Ironie die Ant-
wort der romantischen Poetik auf das Problem der Fassung bzw. der Darstellung
des Unendlichen im Endlichen. Das Besondere am Fragment ist, dass es seine
Endlichkeit zugleich formal ausstellt und im Verweis tiberschreitet. Manfred
Frank erkannte die herausragende Bedeutung des Fragments als Losung des Pro-
blems, auf das Allegorie und Witz nur Teilantworten geben:

Als AuRerung des zerrissenen BewuRtseins trigt das Fragment also folgenden Widerspruch
aus: Es stiftet Einheit im Chaos, denn es beerbt die synthesewirkende Kraft der absoluten
Einheit; aber es lenkt die Bindungskraft des Absoluten von der Unendlichkeit ab in die Ein-
zelheit, d. h,, es stiftet gerade nicht Totalitdt, sondern ein Gesamt (,Chaos‘) von Individual-
Positionen, deren jede der anderen widerstrebt.?®

Das Fragment ist Ausdruck der Zerrissenheit des Bewusstseins — also der ,Zer-
splitterung des Bandes zwischen Einheit und Unendlichkeit in einem mythisch
projizierten ,Ur-Ich“? — in endlicher Form. Giinderrode verschérft und reflek-
tiert in ihrem Apokaliptischen Fragment die Schlegel’sche Fragmenttheorie auf
vielfache Weise: (i) Indem der Text auf der Ebene der Diegese die Zerrissenheit
des Subjekts als metaphorisch verhandelten Gegenstand ausstellt, wird die Aus-

27 Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 197.

28 Manfred Frank: Allegorie, Witz, Fragment, Ironie. Friedrich Schlegel und die Idee des zerris-
senen Selbst. In: Allegorie und Melancholie. Hg. v. Willem van Reijen. Frankfurt a. M. 1992,
S. 124146, hier S. 134.

29 Frank: Allegorie, Witz, Fragment, Ironie, S. 134.



8 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck

drucksrelation Subjekt/Fragment auf das Subjekt ,zurtickgebogen‘; nicht mehr
der Text ist zerrissen — im Gegenteil, er ist relativ folgerichtig strukturiert und
durch das summative letzte Fragment abgeschlossen —, sondern das Subjekt er-
fahrt die Gattungslogik des romantischen Fragments gleichsam am eigenen Leibe.
(ii) Die punktuell wiederhergestellte Einheit des ,Ur-Ichs‘ schafft eine unmagliche
Sprecherinnen- und Begehrensposition. Bettina von Arnim hat in ihrem an Gilinder-
rode adressierten Brief {iber das Apokaliptische Fragment dieses Problem prazise
erkannt, wenn sie den furchteinfléfenden Begehrensschwund artikuliert, der das
intersubjektive Verhdltnis im Moment der imaginierten Auflosung erfasst: ,[I]ch
kann keine Fragmente schreiben, ich kann nur an Dich schreiben [...]. Zeit und
Ewigkeit, das ist mir alles so weitldufig, da fiircht ich Dich aus den Augen zu verlie-
ren“* Im Absoluten ist keine Liebe, denn streng genommen diirfte es im Fragment
kein ,Ich‘ geben, das empfinden konnte: ,Erloset war ich von den engen Schranken
meines Wesens, und kein einzler Tropfen mehr, ich war allem wiedergegeben®>!
(iii) Die darstellungstechnische Aporie wiederholt sich auf anderer Ebene im Ver-
héltnis der Textstruktur zum Titel des Textes: Ein apokaliptisches Fragment umfasst
15 Abschnitte: Ist es also ein Fragment oder mehrere? Eine mogliche Antwort wére
freilich auch, dass es gar kein Fragment ist, weil es eine zusammenhédngende
,Handlung‘ prasentiert und diese im 15. Abschnitt zusammenfassend reflektiert.

,Ein abgedankter Fabelkonig*

Im Apokaliptischen Fragment zeigt sich ein weiteres Problemfeld des romanti-
schen Endlichkeitsdenkens, ndmlich Geschichte bzw. Geschichtsvorstellungen.
Mit der Sattelzeit, respektive deren Kondensation in der Franzosischen Revolu-
tion und ihrer Schreckensherrschaft, zeigt sich das Scheitern aller Fortschritts-
narrative. Zudem verweist die Notwendigkeit der darstellenden Vermittlung auf
ein Vakuum, das der Plausibilititsverlust des Masternarrativs vom ,Grofden Fi-
nale‘ der Geschichte, der Apokalypse, hinterlief}. Die Immanenz des Endes ver-
steht Frank Kermode nicht so sehr als Sdkularisierung des Heilsgeschehens in der
Geschichte, etwa Marxismus als Millenarismus, wie es auch Hans Blumenberg
Karl Léwith vorhalt,** sondern als Tilgung jeglicher Teleologie aus der Geschichte.

30 Gilinderrode: Kommentar, S. 89.

31 Gilinderrode: Apokaliptisches Fragment, S. 54.

32 Vgl. Hans Blumenberg: Legitimitdt der Neuzeit. Frankfurt a. M. 1966, S. 22. Blumenbergs Kritik
bezieht sich auf Karl Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
zungen der Geschichtsphilosophie. Stuttgart 2004.



Potenzen und Logarithmen =—— 9

Die transtemporale Heilserwartung wird zur bestédndigen Zeit der Krise: ,No lon-
ger imminent, the End is immanent.“*

Wahrend sich fiir die Frithromantik noch ein Schwanken feststellen lasst zwi-
schen der eschatologischen Perspektive eines Novalis und der unendlichen Perfekti-
bilitdt, die in Friedrich Schlegels Idee der ,grenzenlos wachsende[n] Klassizitat«3*
ihren Niederschlag findet, sind sich die mittlere und die spate Romantik samt ihren
idealistischen Begleiterscheinungen einig in der Imagination eines Schlusspunktes
der historischen Entwicklung. Geschichte ist insofern endlich, als sie auf eine letzte
Synthese hinsteuert (Hegel) — oder, das wére die These des spaten Friedrich Schle-
gels, insofern sie auf die Vereinigung aller zerrissenen Vermogen des Menschen hin-
zielt®® Der Gedanke der Endlichkeit oder Abschliefbarkeit, ob nun unter deutlicher
Markierung seiner christlich-theologischen Herkunft oder nicht, strukturiert die an-
thropologischen, naturphilosophischen, historiographischen und asthetischen Ent-
wiirfe der Romantiker:innen gegen Ende der Epoche nicht nur, er ,semantisiert’ sie
in gewissem Mafde, indem er — wie Kant es in seiner Antwort auf die Frage, warum
die Menschen sich tiberhaupt ein Ende vorstellen miissen, formuliert — den Schre-
cken eines Schauspiels, ,das gar keinen Ausgang hat und keine verniinftige Absicht
zu erkennen gibt,* bannt.

Das Ende als asthetisch-poetologisches Problem wird im spatromantischen
Verzicht auf die Fragmentform und andere Verfahren des Wechselspiels zwi-
schen ,Verendlichung‘ und ,Verunendlichung‘ sichtbar. Exemplarisch lasst sich
die Entwicklung an Ludwig Tieck illustrieren, dessen frihromantische Werke
mittels metaleptischer Schleifen und Ironisierungen der Ironie einen unendli-
chen Reflexionsprozess inaugurieren, wahrend die spateren Novellen gerade-
wegs topische Abschliisse — etwa die komédienhafte Hochzeit — inszenieren; statt

33 Frank Kermode: The Sense of an Ending. Studies in the Theory of Fiction. Oxford 2002, S. 25.
Zum vorhergehenden vgl. auch Kermode: Sense of an Ending, S. 28. Kermode versteht so — kritisch
formuliert — jedes Ende eines literarischen Textes gewissermafien als immanente Schwundform
der Apokalypse. Vgl. dazu Ben Jones: Apocalypse without God. Apocalyptic Thought, Ideal Poli-
tics, and the Limits of Utopian Hope. Cambridge 2022, S. 27-32.

34 Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 182.

35 Vgl. Friedrich Schlegel: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 10: Philosophie des Lebens
und Philosophische Vorlesungen, inshesondere tiber Philosophie der Sprache und des Wortes,
hg. v. Ernst Behler. Paderborn/Miinchen/Wien 1969. Zur Differenz des (Un-)Endlichkeitsdenkens
bei Hegel und Schlegel vgl. Ernst Behler: Zum Verhéltnis von Hegel und Friedrich Schlegel in der
Theorie der Unendlichkeit. In: ders.: Studien zur Romantik und zur idealistischen Philosophie.
Bd. 2. Paderborn/Miinchen/Wien 1993, S. 119-141.

36 Immanuel Kant: Das Ende aller Dinge. In: ders.: Werkausgabe in 12 Banden. Bd. 11: Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pédagogik, hg. v. Wilhelm Weischedel.
Frankfurt a. M. 1977, S. 173-190, hier S. 179.



10 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck

der ,unendlichen Fahrt‘ imaginiert Tieck, wie in der Novelle Der Jahrmarkt (1832),
den Ausflug.

Das spatromantische Begehren nach einem Bedeutung garantierenden Ab-
schluss gilt in einer fast ironischen Volte auch fir die Reflexion des romanti-
schen Programms selbst; versuchen die Romantiker:innen doch, ihrem eigenen
Projekt einen Sinn abzugewinnen, indem sie es fiir beendet — wenngleich nicht
fiir vollendet — erklaren. Heinrich Heine etwa bezeichnet sich — unter kommen-
tarwirdiger Verwendung theologisch-politischen Vokabulars — in einem Brief
an Karl August Varnhagen von Ense als ,letzte[n] und abgedankte[n] Fabelko-
nig“ des ,tausendjahrige[n] Reich[s] der Romantik“*’ und Joseph von Eichen-
dorff beginnt seinen Artikel Zur Geschichte der neuern romantischen Poesie in
Deutschland (1846) mit dem Ende und der Sinnfrage:

Noch ist kein Menschenalter vergangen, seit die moderne Romantik, wie eine prachtige Rakete,
funkelnd zum Himmel emporstieg, und nach kurzer wunderbarer Beleuchtung der néchtli-
chen Gegend, oben in tausend bunte Sterne spurlos zerplatzte. [...] Woher der rasche Wechsel?
Was hat diese Poesie verbrochen, dafi sie tiberhaupt einmal Mode werden, und eben so schnell
wieder aus der Mode kommen konnte? — Zur Verstdndigung dieser befremdenden Erschei-
nung und ihrer historischen Notwendigkeit, wollen wir Reichtum, Schuld und Buf8e der Ro-
mantik in folgenden kurzen Umrissen noch einmal an uns voriibergehen lassen.>

Romantiker:innen wie Heine und Eichendorff, Tieck und Clemens Brentano, Doro-
thea und Friedrich Schlegel betreiben in ihren spdtromantischen Texten erstens
die Revision und zweitens die Schlieffung des von ihnen ,begriindeten Diskurses.
An die Stelle der von Deutung uneinholbaren Praxis und der unendlichen Ausle-
gung tritt die Setzung — sei es im werkpolitischen Schulterklopfen mit Blick auf das
Geleistete (wie bei Tieck) oder in der Verteidigung der Leistungen gegen die zeitge-
nossische Kritik, wie sie etwa die jungdeutsche Bewegung an der Romantik tibt.

Endliche Naturen

Ein anderes Terrain, auf dem sich das Endlichkeitsdenken in der Romantik deut-
lich zeigt, ist das der Natur, wird doch die Endlichkeit auch im Zuge des Tempora-

37 Heinrich Heine: Brief an Karl August Varnhagen von Ense, 3.1.1846. In: ders.: Sdkularausgabe.
Werke, Briefwechsel, Lebenszeugnisse. Bd. 22: Briefe 1842-1849, hg. v. der Klassik Stiftung Wei-
mar und dem Centre National de la Recherche Scientifique. Berlin 1972, S. 181-182, hier S. 181.

38 Joseph von Eichendorff: Zur Geschichte der neuern romantischen Poesie in Deutschland.
In: ders.: Werke in sechs Bianden. Bd. 6: Geschichte der Poesie. Schriften zur Literaturgeschichte,
hg. v. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1990, S. 13-60, hier S. 13.



Potenzen und Logarithmen =— 11

lisierungsdrucks der Naturgeschichte zum Problem: Um 1800 wird ,die Natur*
zum Gegenstand von Verzeitlichungsprozessen,® Aussterbensdiskursen*® und
Erschopfungsnarrativen.*!

Die Fassung einer ,endlichen Natur® ldsst sich vor allem in der Biologie, der
Geologie und Okonomie, aber auch der Physik ausmachen. Die unhistorische his-
toria naturalis — wie sie im Systema naturae (1735) Carl von Linnés und in der
Histoire naturelle (1749-1789) von Georges-Louis Leclerc, Comte de Buffon ihren
Ausdruck fand** — wird nun durch eine Geschichte der Natur abgelést. Geschicht-
lichkeit ist hier gerade durch Irreversibilitidt gekennzeichnet. Zunéchst sind es die
Katastrophen, welche den Zeitstrahl in eine unhintergehbare Abfolge von Zasu-
ren, von Momenten eines ,Vorher‘ und ,Nachher* teilen; wie etwa in Buffons Les
Epoques de la Nature (1778) oder Georges Cuviers Recherches sur les ossemens de
Quadrupédes (1812) gezeigt wird.*®

Lassen sich vergangene Katastrophen der Erdgeschichte, zumal wenn sie zum
Aussterben von oder zur Entstehung neuer Arten beigetragen haben, als paradig-
matische Beispiele fiir den Einbruch der Endlichkeit in die Geschichte sehen, sind

39 Vgl. Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverstédndlichkei-
ten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts. Miinchen 1976, sowie neuere Publikatio-
nen: Michael Gamper (Hg.): Asthetische Eigenzeiten der Wissenschaften. Hannover 2020; Kathrin
Schér: Erdgeschichte(n) und Entwicklungsromane. Geologisches Wissen und Subjektkonstitution
in der Poetologie der friihen Moderne. Goethes Wanderjahre und Stifters Nachsommer. Bielefeld
2021; David Schulz: Die Entdeckung der geologischen Tiefenzeit und die Geschichtskonzeptionen
zwischen Aufkldrung und Moderne. Berlin/Minchen/Boston 2020; Friedrich Balke/Bernhard Sie-
gert/Joseph Vogl (Hg.): Mikrozeit und Tiefenzeit. Paderborn 2019.

40 Vgl. Leander Scholz/Georg Toepfer (Hg.): Aussterben. Diskurse zum Verlust von Vielfalt.
Gottingen 2024 (im Erscheinen).

41 Hier ist die nicht zuletzt die Thermodynamik zu nennen, die dem gesamten Weltall eine unauf-
schiebbare Grenze vorschreibt. Zur Interaktion der Thermodynamik mit der Literatur vgl. Barri
J. Gold: ThermoPoetics. Energy in Victorian Literature and Science. Cambridge, Mass. 2010. Zu den
Verschiebungen der ,maschinellen‘ Hintergrundmetaphorik in der Konzeption von Leben und Natur
um 1800 vgl. die Beitrdge in Patricia A. Gwozdz/Jakob Christoph Heller/Tim Sparenberg (Hg.): Maschi-
nen des Lebens — Leben der Maschinen. Zur historischen Epistemologie und Metaphorologie von Ma-
schine und Leben. Berlin 2018.

42 Hier ware zu differenzieren: Schon bei Buffon ist ein verdnderter naturgeschichtlicher Um-
gang mit der Zeit zu erkennen. Vgl. Sebastian Schonbeck: ,Die Zeit aber scheint sich wider sie
verschworen zu haben‘. Die naturgeschichtlichen Eigenzeiten des Bibers von Linné {iber Buffon
bis Goethe. In: Asthetische Eigenzeiten der Wissenschaften. Hg. v. Michael Gamper. Hannover
2020, S. 195225, hier S. 206-212.

43 Auch die Physik kennt spétestens seit Carnots Réflexions sur la puissance motrice du feu et sur
les machines propres a développer cette puissance (1824) irreversible Zeit als Vektor der zuneh-
menden Entropie. Zur Rolle der Katastrophe in der literarischen Verhandlung der Erdgeschichte
vgl. Oliver Volker: Langsame Katastrophen. Eine Poetik der Erdgeschichte. Géttingen 2021.



12 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck

mogliche, iberstandene oder zukiinftige Katastrophen gewissermafien ein Sinnbild
fiir die Grenzen menschlicher Prognostik. Tendierten (friih-)neuzeitliche Modelle
der Naturgeschichte dazu, die Zukunft gewissermafien vorwegzunehmen, da spa-
tere Zustande eines mechanizistisch gedachten Systems sich bei allem Wissen um
frithere Parameter voraussagen liefen (etwa von einer unendlichen Intelligenz
eines Laplace’schen Ddmons) oder die Zukunft stillzustellen, da die Naturgeschichte
ein ,zeitloses Rechteck“** hildete, wird in spéteren Vorstellungen der Phylogenese
im Anschluss an Buffons Epoques die Katastrophe zum Paradigma eines nicht vor-
hersehbaren Ereignisses absoluter Kontingenz.*> Vor Augen wird damit gefiihrt,
dass Individuen und in letzter Konsequenz auch Arten jederzeit zu Ende gehen
konnen. Cuviers Fossilienfunde verweisen auf die vergangene Existenz von Arten,
die er nicht zu den gegenwartigen rechnet, und ihr Aussterben.*® Dabei paralleli-
siert er mitunter den Tod individueller Lebewesen mit dem von Arten. Die Entste-
hung neuer Arten erklart Cuvier wiederum mit Schépfungsakten nach nattirlichen
Katastrophen. ,Katastrophe‘ bezeichnet hierbei den Punkt, hinter den nicht sinnvoll
prognostiziert werden kann, stellt also die menschliche Endlichkeit aus, die wie-
derum mit der Figur des letzten Menschen radikalisiert verhandelt wird.

Ein weiteres Moment romantischer ,endlicher Natur ist die Sorge um endli-
che Ressourcen. Obwohl es paradox anmutet, war gerade die Abwendung vom
nachwachsenden Rohstoff Holz (und damit vom Nachhaltigkeitskonzept) hin zur
fossilen Reserve Kohle eine energetische Moglichkeitsbedingung der ,Grofien
Transformation®, d.h. dem Ubergang von der agraren zur industriellen Gesell-
schaft.” Die Zeit ab 1750, die Ara eines gewaltigen Modernisierungsschubs mit ex-
ponentiellem Zuwachs an Wissen und Waren, ging mit dem Wissen um die
prinzipielle Erschopfbarkeit der ,[ulnterirdischen Walder«*® der Steinkohle ein-
her. Paradigmatischer Ausdruck einer prinzipiell nicht zu losenden Knappheit
driickt sich etwa in Thomas Robert Malthus’ An Essay on the Principle of Popula-
tion (1798) aus, welcher den Rahmen zu Texten wie Mary Shelleys The Last
Man (1826) vorzeichnete. Die hier verkiirzt angerissene Umweltgeschichte, mit-

44 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 172.

45 Was Darwin nicht gehindert hat, diese Kontingenz innerhalb seines Systems als Variation fiir
sich arbeiten zu lassen; seine Evolution ist gewissermafien die Einhegung der grofien Katastro-
phe in viele kleine — Aussterben der Arten ist konstitutiver Bestandteil seiner Vorstellung der
evolutiondren Entwicklung.

46 Georg Toepfer: Tod. In: ders.: Historisches Worterbuch der Biologie. Bd. 3: Parasitismus —
Zweckmafigkeit. Stuttgart/Weimar 2011, S. 510-536, hier S. 525.

47 Vgl. Karl Polanyi: The Great Transformation. New York/Toronto 1944.

48 Bereits 1693 veroffentlichte der Jurist Johann Philipp Biinting das Traktat Silva Subterranea,
Oder vortreffliche Nutzbarkeit des unterirdischen Waldes der Steinkohle. Vgl. Rolf Peter Sieferle:
Der unterirdische Wald. Energiekrise und industrielle Revolution. Miinchen 1982.



Potenzen und Logarithmen =— 13

samt ihrer grofien Umbrtiche im Zuge von Verzeitlichung und Verendlichung, bil-
det eine (sozio-)historische Seite der im vorliegenden Band behandelten Texte.

Zu den Beitragen

Die erste Sektion, Poetologien der Endlichkeit, versammelt Beitrdge, die der literatur-
und medienwissenschaftlichen Reflexion des Endes in romantischen Texten gewid-
met sind. Andrea Polascheggs Beitrag geht von der Beobachtung der Pravalenz
letaler Schliisse in der romantischen Lyrik aus, die in anderen Epochen der Lyrikge-
schichte so nicht gegeben ist. Ihr Aufsatz liest die medienpoetische Synchronisation
des Gedichtendes mit dem Lebensende als epochengeschichtliche und gattungspoeti-
sche Symptomatik und skizziert inshesondere den Zusammenhang der letalen Enden
mit der Gattung des (romantischen) Lieds.

Jana Schuster betrachtet die medialen Voraussetzungen von Anschaulichkeit
und Begrenztheit einer ,schonen Ordnung‘ des Weltalls von Barthold Heinrich Bro-
ckes und Albrecht von Haller iiber Jean Paul bis hin zu Adalbert Stifter. Im Mittel-
punkt steht dabei der theologische und poetologische Umgang mit dem unendlichen
Raum und seiner (In-)Kommensurabilitat mit dem menschlichen Sensorium und li-
terarischen Darstellungsformen. Eine der von ihr herausgearbeiteten Pointen sol-
cher Reflexion ist Stifters Desavouierung der Unendlichkeit der Romantik. Diese
versteht Schuster als Effekt einer endlichen Aisthesis; ndmlich als atmosphérische
Widerspiegelung des menschlichen Blickes statt einer Eréffnung des unendlichen
Kosmos.

Stammen Schusters Beispiele aus dem Register des Erhabenen, gelangt Ale-
xander Kling zu einer dhnlichen Einsicht im Register des Komischen. Er betrach-
tet das Unendlichkeitsstreben der Romantik (wie ihr stetes Scheitern) als eine Art
Nonsense-Komik. Ein einschldgiges von ihm verhandeltes Beispiel ist Ludwig
Tiecks Lustspiel Prinz Zerbino oder die Reise nach dem guten Geschmack (1797).
Kling weist nach, dass das Lesedrama, welches als unspielbar gilt und dessen
Form auf Entgrenzung aus ist, in seinen Handlungsorten genau dem Set an Stan-
dard-Prospekten entspricht, die Stereotype der Bithnenpraxis um 1800 waren. Die
Unendlichkeit des Spiels ist auch hier ein Endlichkeitseffekt.

Im Mittelpunkt von Paul Strohmaiers Beitrag steht der italienische Dichter
Giacomo Leopardi und dessen idiosynkratisches Verhéltnis zur Romantik wie
auch auch zum Pathos des apokalyptischen Endes. Strohmaier zeigt, wie Leopar-
dis Polemik um eine poesia romantica einerseits auf die Antike zurtickgreift, an-
dererseits auf eine absichtsvoll kultivierte Weltfremdheit zur Kultur und den
politischen Leidenschaften der eigenen Gegenwart hindeutet. Die ultima verba



14 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schonbeck

vom absoluten Ende sind somit immer nur vorletzte Worte, paenultima verba,
und bezeichnen so ein Ende, das immer neu anfangen muss.

Erik Martin analysiert die Wechselwirkung der Kategorien von Sinnhaftigkeit
und Endlichkeit im romantischen Diskurs. Anhand von Juliusz Stowackis An-
helli (1838) und seiner ambivalenten Stellung innerhalb des polnischen Messianis-
mus zeigt Martin, wie ein geschlossenes — finales — Ende des literarischen Textes
eine Offnung des messianischen Sinnkontextes zeitigen kann und vice versa.

Die Sektion Geschichte und Endlichkeit widmet sich dem Ende der Geschichte
und zugleich dem der romantischen Epoche. Als ein mogliches Ende des romanti-
schen Schreibens untersucht Elisa Ronzheimer Ludwig Tiecks spaten Roman Vitto-
ria Accorombona (1840). Fir Ronzheimer betreibt Tieck eine Monumentalisierung
der Romantik mit den Mitteln des Klassizismus, was einem Versuch gleichkommt,
der eigenen Kunst selbstméchtig ein Ende zu setzen. Dabei zeigt ihr Beitrag, wie
der Roman die eigene Endlichkeit insofern transzendiert, als dass die mittels des
Monuments fixierte Erinnerung die Ziige der kiinftigen Kommemoration des kiinst-
lerischen Werks prospektiv vorwegnimmt.

Fasst Tieck das Ende als Vollendung auf, untersucht Jakob Christoph Heller
zwei Eigenhistorisierungen der Romantik, die die eigene Epoche als gescheitert
inszenieren: Joseph von Eichendorffs und Heinrich Heines Literaturgeschichten.
Eichendorff sieht die Romantik an ihr Ende gekommen, weil sie ihre heilsge-
schichtliche Aufgabe — die Rekatholisierung — verkannt habe; laut Heine habe die
Romantik sich mit dem Ende der Kunstperiode tiberlebt und fithre ein gewisser-
mafien untotes Dasein, dem Heine ein Ende setzt. So oder so, beide finalisieren,
was Schlegel eigentlich als unabschlief$bares Projekt — die progressive Universal-
poesie — verkiindet hatte. Wie sie sich dabei in Relation zur postulierten offenen
Progressivitat stellen, steht im Mittelpunkt des Beitrages.

Dass die Romantik aber auch bis zu ihrem Ende progressiv poetisch bleiben
kann, zeigt Philipp Kohl mit einer Analyse der Rezeption von Endzeitnarrativen
beim polnisch-russischen (Post-)Romantiker J6zef Julian Sekowski/Senkovskij.
Kohls These besteht darin, dass Senkovskij die scheinbar eindeutig lesbaren Zeug-
nisse von Endkatastrophen, wie Ruinen und Fossilien, als flottierende Zeichen
liest. Ubertragen auf die Epochendiagnose des Endes der Romantik ergibt sich
auch hier kein endzeitliches, sondern ein serielles Modell. Nicht nur die ,Enden
der Erdgeschichte sind multipel, auch die ,Enden der Romantik‘ sind es, zu
denen sich Senkovskij als Grenzfigur in Beziehung setzt.

Ebenfalls als eine Serialitit von Enden liest Dirk Uffelmann Zygmunt Krasinskis
Ungottliche Komddie (1833), ndmlich als das Ende von Staatlichkeit, Adelsherrschatft,
romantischer Liebe, Innerlichkeit, und nicht zuletzt auch als Endlichkeit des Klassen-
friedens, des Klassenkampfes und, im Rahmen einer katastrophisch-apokalyptischen



Potenzen und Logarithmen =— 15

Lesart, der ganzen Welt, bis am Schluss das ,maximale Nichts, aber kein unendliches
Nichts“ tibrigbleibt.

Die letzte Sektion gilt den endlichen Naturen und der endlichen ,Natur im
Sinne der Naturgeschichte und den endlichen Individua, wie sie in diesem Rah-
men und in dem von literarischen Imaginationen erscheinen. Sebastian Schén-
beck zeigt in seinem Beitrag, dass in der Zeit, in der Jean-Baptiste Cousin de
Grainville an Le dernier homme (1805) schreibt, das Wissen vom Ende der Natur
bereits zirkulierte. Grainville kann auf die Darstellungen zeitlicher Abstraktionen
zurlickgreifen, wie sie in der europdischen Naturgeschichte des achtzehnten Jahr-
hunderts, insbesondere in Buffons Histoire naturelle, problematisiert wurden.
Beide Probleme, die Erzdhlbarkeit des Anfangs wie des Endes der Natur, fithrt
Grainville zusammen und tibersetzt sie in die Form literarischer Figuren.

Rebekka Rohleder untersucht das Ressourcendenken in Mary Shelleys The Last
Man und Malthus’ Essay on the Principle of Population. Beide Texte werden Rohle-
der zufolge vom Chronotopos der Endlichkeit bestimmt: Shelley verwende primér
rdumlich begrenzte oder abgeschlossene Orte wie Kiisten und Inseln; Malthus die
sprescribed bounds“ bestimmter Wachstumsfunktionen. Malthus’ Nachdenken
uber die politisch-dkonomischen Grenzen des Bevolkerungswachstums zeige sich,
so legt Rohleder nahe, in den endlichen Chronotopoi bei Shelley, die hier zu limina-
len Rdumen der Freiheit werden kénnen.

Ebenfalls um die Parallelen zwischen Politik und Poetik geht es Jennifer Ste-
vens. Sie liest Lord Byrons apokalyptisches Gedicht Darkness (1816) nicht nur im
Kontext einschligiger Literatur iiber Heilsvorstellungen und Naturkatastrophen,
sondern auch als Ausdruck von sozialer Ungerechtigkeit und Reaktion auf diese,
wie sie etwa in den Corn Laws manifestiert waren. Byrons Darkness sei somit
Ausdruck einer neuen, sakularen Form der Apokalyptik, die als Krisenreaktion
auf klimatische, soziale und politische Probleme antworte.

Clemens Giinther untersucht die Verkargung der Landschaft in Sergej Ak-
sakovs (frither) Lyrik und (spater) Prosa. Giinthers These ist, dass die Selbsttrans-
positionen in Aksakovs Spatwerk, in dem er seine frithen, romantisch gepragten
lyrischen Versuche prosaisiert, wesentlich von einem neuen Verstdndnis der
Natur der Steppe motiviert werden. Die Reflexion des Schwindens natiirlicher
Ressourcen wie Wasser, Wilder und Wildtiere erforderte, so Giinther, eine neue
Form der Darstellung, die eine Historisierung dieses Prozesses und eine andere
Leseransprache erlaubte.

Am Beispiel von Heinrich von Kleists Der Findling (1811) untersucht Lea Liese
Krankheit als eine Grunderfahrung menschlicher Endlichkeit. Kleists Novelle liest
sie im Kontext der romantischen Medizin, in der Verzeitlichungstendenzen und
-narrative an Bedeutung gewinnen: Man systematisierte nicht nur die — bereits
auf Galen zurtickgehende — Beobachtung, dass Dauer, Auftreten und Abklingen



16 —— Jakob Christoph Heller, Erik Martin und Sebastian Schénbeck

von Krankheitssymptomen einer spezifischen Zeitspanne unterliegen, sondern
machte Zeitlichkeit zum wichtigen Unterschiedskriterium im nur mehr graduell
gedachten Verhéltnis von Gesundheit und Krankheit. Diese pathologische Tempo-
ralitatslogiken zeigen sich Liese zufolge in Der Findling, die somit als Krankheits-
geschichte verstanden wird.

Oliver Volker untersucht die (erd-)geschichtlich zurtickblickende Perspektive in
literarischen und geologischen Diskursen des frithen neunzehnten Jahrhunderts
und arbeitet dabei eine Metaphorik von Schriftlichkeit und Lesbarkeit heraus, die
in einem engen Zusammenhang mit einer Zeitlichkeit von Endlichkeit steht. Vor
allem anhand von Charlotte Smiths Langgedicht Beachy Head (1807) zeigt Volker,
wie die Arbeit an den materiellen Spuren einer tiber den Menschen hinausweisen-
den Geschichte zugleich die literarische Poetik und Zeitstruktur verandert.

Dank

Ausgehend von der Fokussierung auf das Endlichkeitsdenken und dessen Figuratio-
nen in der européischen Romantik spannt der vorliegende Band somit ein Panorama
poetologischer, geschichtsphilosophisch-sozialhistorischer und ,naturgeschichtlicher
Perspektiven auf und versteht das Ende und die Endlichkeit als genuin romantische
Entdeckung. Wir hoffen, dass dies als Komplement zu den in der Forschung vielfach
diskutierten Absolutheitsfigurationen des romantischen Diskurses neue Perspektiven
auf die européische Romantik eroffnet.

Der Band geht zuriick auf die gleichnamige Tagung, die vom 21. bis zum 23.
April 2022 am Interdisziplindren Zentrum fir die Erforschung der Europdischen
Aufklarung in Halle (Saale) stattfand. Den Mitarbeiter:innen des IZEA sind wir fir
die Gastfreundschaft und Unterstiitzung im Vorfeld und vor Ort zu gréfitem Dank
verpflichtet. Allen voran gilt unser Dank der Direktorin des IZEA, Prof. Dr. Elisa-
beth Décultot, die sich mit Freude auf diesen Ausflug in nicht-aufklarerische Ge-
filde eingelassen hat. Dr. Andrea Thiele und Josephine Zielasko danken wir fiir die
unschétzbare und tatkréftige Hilfe bei der Planung und Organisation. Die studenti-
schen Hilfskrafte Jil BoSmann, Anni Hagedorn und Julia Pfeiffer garantierten das
Gelingen der Veranstaltung vor Ort und in der Vorbereitung; auch ihnen gilt
unser grofRer Dank. Uberhaupt méglich wurde die Tagung durch die groRziigige
Forderung der Fritz Thyssen Stiftung, der wir zu grofSem Dank verpflichtet sind.

Der vorliegende Band, der die Ergebnisse der Tagung dokumentiert, hétte
ohne die finanzielle Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung nicht realisiert wer-
den konnen. Den Open-Access-Publikationsfonds der Universitat Bielefeld und
der Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg ist es zu verdanken, dass Buch



Potenzen und Logarithmen =— 17

und Beitrdge der Offentlichkeit ohne Bezahlschranken zugénglich sind. Fiir ihr
griindliches Korrektorat danken wir zudem Ronja Rieger. Den Herausgeber:innen
der Reihe spectrum Literaturwissenschaft/spectrum Literature danken wir fiir die
Aufnahme des Bandes in die Reihe, und schlieflich gilt unser Dank dem Verlag
De Gruyter und inshesondere Marcus Bohm, der die Entstehung des Bandes mit
Rat, Unterstiitzung und Geduld begleitete.






I Poetologien der Endlichkeit






Andrea Polaschegg
,Da war’s auf einmal still«

Letale Finale romantischer Gedichte

Aufriss: Romantische Todespassion

,Ich mocht’ am liebsten sterben, / Da wir’s auf einmal still.“! Mit diesen Versen
endet Joseph von Eichendorffs berithmtes Lied (,In einem kiihlen Grunde“) und
vollzieht eine jener letalen Schlusswendungen, denen sich dieser Beitrag widmet.
Dabei soll der Versuch unternommen werden, die epochengeschichtliche und gat-
tungspoetische Symptomatik des literarischen Kalkiils auszuloten, das faktische
Gedichtende mit dem thematischen Lebensende kurzzuschliefen. Geleitet wird
dieses Unterfangen von der Annahme, dass es sich bei einer solchen Finalisie-
rungsstrategie nicht um eine blofle kompositorische Spielerei handelt, sondern
ihr eine Signifikanz innewohnt, die iiber den einzelnen Text hinausweist und auf
grofiere poetologische oder weltanschauliche Zusammenhénge hindeutet. Und
diese Annahme wiederum fufit auf der Einsicht, dass mit dem Einsatz todlicher
Textschlisse eine medienpoetische Synchronisation ins Werk gesetzt wird, die
ebenso voraussetzungsreich wie weitreichend ist.

Fiir das individuelle Leben wie fiir den individuellen Text gilt schlieSlich glei-
chermaflen, dass sie — einmal begonnen — auch irgendwann bzw. irgendwo enden,
und zwar ohne einen (pré)determinierten Zeitpunkt oder Modus ihres prinzipiell
unvermeidlichen Endes mitzufithren. Wo Textende und Tod de facto zusammenfal-
len, da potenzieren sich mithin die Schliefungseffekte im Schwerefeld einer Kon-
tingenz, die den literarischen Textverlauf nicht weniger bestimmt als den Gang des
Lebens. Denn entgegen anders lautender Gertichte, die in der medienbedingten ,Li-
nearitét sprachlicher Auferungen die Anlage zu einer determinierten Abfolge er-
kennen wollen, stellt sich die Frage ,What next?‘ im discours eines literarischen
Textes grundsétzlich als eine ebenso offene wie im Verlauf des Lebens.”

In der Tragddie haben diese potenzierten Finalisierungseffekte bekanntlich
besonders nachhaltig gewirkt. Immerhin konnte sich deren manifest mortales

1 Joseph von Eichendorff: Lied. In: ders.: Simtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig Schultz.
Frankfurt a. M. 2006, S. 84.

2 Zum schlechten Ruf der Linearitit innerhalb der literaturwissenschaftlichen Theoriebildung
und zur medienbedingten Kontingenz des Textverlaufs vgl. die Uberlegungen in Andrea Pola-
schegg: Der Anfang des Ganzen. Eine Medientheorie der Literatur als Verlaufskunst. Géttingen
2020, bes. S. 65-102, 173-182.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-002


https://doi.org/10.1515/9783111426129-002

22 —— Andrea Polaschegg

Ende als gattungskonstitutives Moment behaupten, das riickwirkend den gesam-
ten Ablauf des Dramas steuert: ,Der eigentlich dramatische Verlauf*, so heif3t es
in Hegels Vorlesungen tiber die Asthetik, ,ist die stete Fortbewegung zur Endkata-
strophe.® Unter dem retrograden Einfluss dieser ,Endkatastrophe“ prisentierte
sich jede Handlungsfolge innerhalb der Stiicke als eine kausallogisch zwingende,*
sodass alle Kontingenz als ,episch‘ aus dem Bereich des eigentlich Dramatischen
eskamotiert werden konnte® und die Tragodie als ein Sprachkunstwerk unter ste-
ter ,,Finalspamnung“6 erschien, die sich erst im letalen Finale aufldst.

Allerdings findet sich unter den literarischen Gattungen schwerlich eine zweite,
die weniger Anspruch darauf erheben kann, Leitgattung der deutschen Romantik ge-
wesen zu sein, als die Tragddie. Zwar hat die literaturwissenschaftliche Kanonisierung
romantischer Literatur mit ihrer Tendenz zur Abblendung der nicht eben geringen
Zahl epocheneinschligiger Tragodien aus der Feder Brentanos, Tiecks, Fouqués, Ar-
nims und natiirlich Zacharias Werners, die selbst Gerhard Schulz nur als ,Dram[en]
im Umkreis des Romantischen“ gelten lasst,” einen nicht unwesentlichen Beitrag zur
vermeintlichen Evidenz dieses Befundes geleistet, sodass unter dem Schlagwort ,ro-
mantische Tragodie“ letztlich allein Schillers entsprechend untertitelte Jungfrau von
Orleans rubriziert wird.® Doch die Annahme, dass dem Roman, dem Mérchen und
der Lyrik eine ungleich grofsere Bedeutung fiir die spezifisch romantische Poetik zu-
kommt als der Tragodie, besitzt gleichwohl ein gertittelt Maf$ an Plausibilitat.

Wenn ich mich im Folgenden bei der Sondierung des todlichen Endes anstelle
der romantischen Erzdhlliteratur auf die Lyrik konzentrieren will, dann sicher
nicht, um die greise Idee von einem genuin lyrischen Kern oder gar Wesen der
Romantik zu reanimieren,’ sondern zunichst einmal aufgrund der Beobachtung,

3 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in zwanzig Binden. Bd. 15: Vorlesungen iiber die Asthe-
tik I11, hg. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M. 2014, S. 488.

4 ,Die Handlung ist geschlossen und schliissig, sie ist linear und kontinuierlich. Nichts ereignet
sich, was nicht aus dem Vorausgegangenen logisch sich ableiten lieffe.“ Volker Klotz: Geschlos-
sene und offene Form im Drama. 8. Aufl. Miinchen 1976, S. 26.

5 ,Aus der Absolutheit des Dramas beruht auch die Forderung nach der Ausschaltung des Zu-
falls, nach Motivierung. Das Zuféllige fallt dem Drama von Aufien zu. Indem es aber motiviert
wird, wird es begriindet, das heifit im Grund des Dramas selbst verwurzelt.“ Peter Szondi: Theo-
rie des modernen Dramas. Frankfurt a. M. 1963, S. 18.

6 Manfred Pfister: Das Drama: Theorie und Analyse. Miinchen 1977, S. 147.

7 Gerhard Schulz: Die deutsche Literatur zwischen Franzésischer Revolution und Restauration.
Teil 2. Miinchen 1989, S. 596.

8 Friedrich Schiller: Die Jungfrau von Orleans. Eine romantische Tragddie. Berlin 1802. https://
haab-digital klassik-stiftung.de/viewer/image/771424175/13/, (letzter Zugriff: 19.05.2022).

9 Zu dieser Tradition der Epochengeschichtsschreibung vgl. zusammenfassend: John Fetzer: Die
romantische Lyrik. In: Romantik-Handbuch. Hg. v. Helmut Schanze. 2. Aufl. Stuttgart 2003, S. 311
335, bes. S. 311-313.


https://haab-digital.klassik-stiftung.de/viewer/image/771424175/13/
https://haab-digital.klassik-stiftung.de/viewer/image/771424175/13/

,Da wir’s auf einmal still“ =— 23

dass die letzten Verse romantischer Gedichte einen Hang zum Letalen aufweisen,
der in anderen Epochen der Lyrikgeschichte — soweit ich das iiberblicke — keine
Entsprechung findet, und zwar weder quantitativ noch qualitativ. Einige Beispie-
lemogen dies illustrieren.

Novalis etwa schliefSt nicht von Ungefahr seine sechste und damit letzte
Hymne an die Nacht mit der Strophe:

Hinunter zu der siiffen Braut,

Zu Jesus dem Geliebten,

Getrost die Abendddmmrung graut
Den Liebenden Betriibten.

Ein Traum bricht unsre Banden los
Und senkt uns in des Vaters Schoos.*®

Damit schlégt er den Bogen zurtick zum elliptischen Eingangsappell des Gedichts:
yHinunter in der Erde Schoos / Weg aus des Lichtes Reichen / Der Schmerzen
Wuth und wilder Stof / Ist froher Abfahrt Zeichen.“"! Und gribt dem gesamten
Zyklus an dessen Ende sein sakral-erotisiertes Grab, was der Athendumsdruck
mit dem programmatischen Hymnen-Titel Sehnsucht nach dem Tode vorweg-
nimmt.”” Clemens Brentano wiederum legt in seiner Kontrafaktur von Hélderlins
Hiilfte des Lebens dessen zentrale Spiegelungs-Komposition gerade dadurch offen,
dass er sie mit einem ostentativ todlichen Finale versieht: ,Aber es tauchet der
Schwan ins heiligniichterne Wasser / Trunken das Haupt, und singt sterbend dem
Sternbild den GruR.“** Die letzten Worte von Friedrich Schlegels titelgebender
Rose, im Musen-Almanach auf das Jahr 1802 datiert und durch Franz Schuberts
Vertonung berithmt geworden,* lauten: ,Mein kurzes junges Leben / Wollt’ ich
noch sterbend sagen.“"> Zusammen mit der Blume l4sst der Dichter hier also auch
das Gedicht verwelken. Ludwig Tieck wiederum beendet sein Lied Der Trost-

10 Novalis: Hymnen an die Nacht. In: ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs.
Bd. 1: Das dichterische Werk, hg. v. Paul Kluckhohn/Richard Samuel. Darmstadt 1960, S. 130-157,
hier S. 156.

11 Novalis: Hymnen an die Nacht, S. 152.

12 Novalis: Hymnen an die Nacht, S. 153.

13 Clemens Brentano: In dir ringelt die Tréne. In: ders.: Simtliche Werke und Briefe. Historisch-
kritische-Ausgabe. Bd. 2.2: Gedichte 1807-1813, hg. v. Michael Grus. Stuttgart 2019, S. 139. Zur Auf-
deckung des Holderlin’schen Spiegelmotivs durch Brentanos Kontrafaktur vgl. Karl Eibl: Der
Blick hinter den Spiegel. Sinnbild und gedankliche Bewegung in Hélderlins Hdlfte des Lebens.
In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 27 (1983), S. 222-235, bes. S. 228.

14 Franz Schubert: Die Rose. In: ders.: Werke. Bd. 7: 1822-1823, hg. v. Eusebius Mandyczewski.
Leipzig 1895, S. 18-20.

15 Friedrich Schlegel: Die Rose. In: Musen-Almanach fiir das Jahr 1802. Hg. v. August Wilhelm
Schlegel/Ludwig Tieck. Tiibingen 1802, S. 139 f.; Friedrich Schlegel: Die Rose. In: ders.: Friedrich



24 —— Andrea Polaschegg

lose'®, 1799 erstmals angestimmt vom Hirten Heinrich in Leben und Tod der Heili-
gen Genoveva, mit dem Aufruf: ,Hier im stillen einsam griinen Thal, / Such zum
Troste dir ein Grab zumal —<'” und verleiht diesem Todes-Appell durch den per
definitionem schweigenden Gedankenstrich als finalem Satzzeichen zusétzlichen
Nachdruck. Karoline von Glinderrode versieht ihre Ariadne auf Naxos mit einem
latent suizidalen Schluss: ,Des Herzenswunde hiillt sich gern in Grabernacht®,'®
den Adelbert von Chamisso heroisch wendet, wenn er die titelgebenden Zwei Gre-
nadiere aus seiner freien Ubertragung von Pierre-Jean de Béranger ihre Selbstop-
ferungsabsicht mit den Worten bekunden lasst: ,Dem Kaiser folgen wir, bereit /
Fiir ihn zu bluten und zu sterben.“'? Joseph von Eichendorff bringt seinen eben-
falls titelgebenden Gdrtner 1817 mit assonant-rhythmisierten Spatenstichen unter
die Erde, die einen Zug ins Unerbittliche haben: ,,Und grabe fort und singe / Und
grab’ mir bald mein Grab“?® wihrend Justinus Kerner das finale Sterben mit
einer ganz eigenen Klangdramaturgie unterlegt, indem er sein Alphorn mit den
doppelsinnigen Versen enden lasst: ,Und nimmer wird gesunden / Dies Herz, bis
es verhallt.“! Und Helmina von Chézy, die ihre zweibéndige Gedichtsammlung
von 1812 bereits mit einem sechsteiligen Totenopfer erdffnet hat und eine ausge-
pragte Neigung zu mortalen Schlusswendungen besitzt, beendet ihr Einsames
Weh mit der Strophe:

Nun muf ich weinen, sterben,
Doch nicht an deiner Brust,
Nun ist die Thréne bitter,

Nun ist der Tod ohne Lust!?

von Schlegel’s simmtliche Werke. Zweyte Original-Ausgabe. Bd. 9: Gedichte. Erster Theil. Wien
1846, S. 133.

16 Ludwig Tieck: Der Trostlose. In: ders.: Gedichte. Erster Teil. Dresden 1821, S. 144.

17 Ludwig Tieck: Leben und Tod der heiligen Genoveva. Ein Trauerspiel. In: ders.: Tieck’s Schrif-
ten. Bd. 2: Leben und Tod der heiligen Genoveva. Der Abschied. Leben und Tod des kleinen Roth-
képpchens. Berlin 1828, S. 1-272, hier S. 11.

18 Karoline von Giinderrode: Ariadne auf Naxos. In: dies.: Sdmtliche Werke und ausgewahlte
Studien. Historisch-kritische Ausgabe. Bd. 1: Texte, hg. v. Walter Morgenthaler. Frankfurt a. M./
Basel 2006, S. 80.

19 Béranger’s Lieder. Auswahl in freier Bearbeitung von Adelbert von Chamisso und Franz Frei-
herrn von Gaudy. 2. Aufl. Leipzig 1845, S. 146.

20 Joseph von Eichendorff: Gartner. In: ders.: Werke in sechs Banden. Bd. 1: Simtliche Gedichte.
Versepen, hg. v. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1987, S. 227.

21 Justinus Kerner: Die lyrischen Gedichte. Stuttgart u. a. 1854, S. 146 (Herv. A.P.).

22 Helmina von Chézy: Einsames Weh. In: dies.: Gedichte der Enkelin der Karschin. Bd. 2.
Aschaffenburg 1812, S. 19.



,Da wir’s auf einmal still« =— 25

Dabei unterstreicht sie den Schmerz dieses Finales durch den einzigen Reim des
Liedes (,Brust“/,Lust), in den sie mit anapéstischem Schwung hineinspringt und
so den Jambenfluss der gesamten Komposition ostentativ abschneidet: ,NUn ist
dér Tod ohné Lust.“ Selbstverstdndlich darf auch das finale Ausrufungszeichen
nicht fehlen, mit dem von Chézy die meisten ihrer tddlichen Gedichtschliisse or-
thografisch besiegelt: Das vermeintlich heitere Stdndchen endet mit den Versen
,Du, aller Huld und Schonheit reich, / Gieb mir den Kufs, den Tod Zugleich!“zs, Ein
Seufzer schlieRt mit: ,Sterben ist seelig / An Deiner Brust!“** und die Winterblume
haucht mit den Worten ,Wann Tod! Dein Mund mich kiif3t, / Willkommen, sey ge-
griiRt!“* das Leben des Gedichtes aus.

Lebensbedrohung des lyrischen Ichs

Der Beispielreigen liefie sich spielend iiber weitere Seiten fortsetzen, doch bereits
in den zitierten Versen deutet sich das breite Spektrum literarischer Gestaltungs-
mittel an, das in Gedichten der Romantik aufgeboten wird, um die Texte auf allen
erdenklichen Ebenen mortal zu finalisieren. Gleichzeitig wird hier aber auch der
spezifisch lyrische Operationsraum dieser Finalisierung erkennbar, dessen Kontu-
ren — und darin liegt der zweite Grund fiir meine Konzentration auf die Lyrik — im
Zeichen des Todes besonders markant hervortreten: Wie Klaus W. Hempfer in
seiner uberzeugenden lyriktheoretischen ,Skizze“ mit dankenswerter Klarheit
herausgearbeitet hat, besteht die ,prototypische Auerungsstruktur lyrischer
Texte in der ,Simultaneitdt bzw. Koinzidenz von Sprechsituation und besproche-
ner Situation“,? die dasselbe Zeigefeld der Sprache teilen mitsamt der zugehori-
gen Hier-Jetzt-Ich-Deixis.?’” Altstrukturalistisch reformuliert, fallen im lyrischen
Auﬁerungsakt also die Ebenen von discours und histoire zusammen, deren Tren-
nung in narrativen Texten von der Erzdhlinstanz garantiert wird.”® Dank dieser

23 Helmina von Chézy: Stdndchen. In: dies.: Gedichte der Enkelin der Karschin. Bd. 2. Aschaffen-
burg 1812, S. 35.

24 Helmina von Chézy: Ein Seufzer. In: dies.: Gedichte der Enkelin der Karschin. Bd. 2. Aschaf-
fenburg 1812, S. 21.

25 Helmina von Chézy: Winterblume. In: dies.: Gedichte der Enkelin der Karschin. Bd. 2. Aschaf-
fenburg 1812, S. 34.

26 Klaus W. Hempfer: Lyrik. Skizze einer systematischen Theorie. Stuttgart 2014, S. 29.

27 Hempfer: Lyrik, S. 34. Zum Zeigefeld der Sprache und ihrer deiktischen Origo vgl. nach wie
vor grundlegend: Karl Biihler: Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der Sprache. 3. Aufl. Stutt-
gart 1999, S. 79-82, 102-120.

28 Vgl. Gérard Genette: Die Erzdhlung. Paderborn 2010, S. 11.



26 —— Andrea Polaschegg

Instanz lassen sich Tod und Sterben im Erzédhlten einhegen, ohne auf das Erzah-
len tiberzugreifen und es zu gefdhrden. In der Lyrik dagegen besteht das ,Gesche-
hen‘im Auﬁerungsakt der redenden Stimme selbst, auf die der thematisierte Tod
potentiell zuriickschlagt.?? Und das wiederum fiihrt zu der aparten Konstellation,
dass im finalen Reden tiber den Tod das lyrische Ich zugleich sein Uberleben si-
chern muss, damit das Gedicht nicht abbricht, bevor das Sterben zur Sprache
kommen kann. In seinem letalen Finale stellt sich mithin der lyrische Text selbst
zur Disposition, was die Tendenz romantischer Gedichte zu dieser Art der Schlie-
fung umso bemerkenswerter macht.

Sobald dagegen eine Erzédhlinstanz die Blihne der Dichtung betritt, 1dst sich
diese existenzielle Konstellation auf, und es kann auf der Ebene der histoire nach
Herzenslust gestorben werden, gerne auch an deren Ende. Unter den narrativen
Formen der Literatur hat die Ballade von dieser Moglichkeit am umfénglichsten
Gebrauch gemacht, dicht gefolgt von der Romanze als ihrer kleinen Schwester, und
dies epocheniibergreifend.*® Von Biirgers Lenore und Herders Wilhelms Geist iiber
Schillers Kraniche des Ibycus und Goethes Braut von Korinth, Chamissos Lowen-
braut und Uhlands Des Sdngers Fluch, Drostes Die Schwestern und Heines Belsatzar,
Hebbels Der Heideknabe und Fontanes John Maynard bis Kolmars Dantons Ende
und Brechts Tarpeja steuern zahllose balladeske Texte mit tragddienhafter Zielstre-
bigkeit auf den Tod zu, ohne dass die Erzdhlstimme und damit der discours da-
durch im Mindesten bedroht wiirden:

Dem Vater grauset’s, er reitet geschwind,
Er halt in den Armen das dchzende Kind,
Erreicht den Hof mit Miihe und Not;
In seinen Armen das Kind war tot.>!

Ein derart problemloser Weg der finalen Thematisierung des Todes steht der lyri-
schen AuRerungsinstanz nun aber gerade nicht offen. Das von ihr adressierte
Sterben riickt der Stimme selbst auf den Leib und muss im Zuge der todesaffinen

29 Freilich lasst sich der finale Tod der discours-generierenden Sprecherinstanz auch unter
erzahlliterarischen Bedingungen realisieren. Doch wie die Erschieffung des Erzdhlers am Schluss
von Wolf Haas’ — wie wir inzwischen wissen, nur vermeintlich — letztem Brenner-Krimi von 2003
durchaus exemplarisch zeigt, bleiben solche Versuche letztlich Spiel. Vgl. Wolf Haas: Das ewige
Leben. Hamburg 2003, S. 221.

30 Vgl. Gottfried Weissert: Ballade. 2. Aufl. Stuttgart 1993 sowie die Beitrdge in Andrea Bartl/Co-
rina Erk/Martin Kraus u. a. (Hg.): Die Ballade. Neue Perspektiven auf eine traditionsreiche Gat-
tung. Wirzburg 2017.

31 Johann Wolfgang Goethe: Erlkdnig. In: ders.: Sdmtliche Werke nach Epochen seines Schaf-
fens. Bd. 2.1: Erstes Weimarer Jahrzehnt 1775-1786, hg. v. Hartmut Reinhardt. Miinchen/Wien
1987, S. 74-75.



,Da wir’s auf einmal still« =— 27

AuRerung eigens auf Distanz gehalten werden, damit die poetische Rede nicht
plotzlich abreifit.

Diesen spannungsreichen Zusammenhang hat Clemens Brentano in seiner
Ballade Hermann, des treuen Gottschalks Sohn mit einer hiibschen metapoeti-
schen Schlusswendung sichtbar gemacht: Der titelgebende Hermann hat gerade
vom Liebestod seiner Geliebten in ihrer Kerkerhaft erfahren und stirbt ihr jetzt
nach, indem er sich in sein Schwert stiirzt, was die Erzdhlinstanz zum Anlass
nimmt, iber den eigenen Untergang zu resonieren:

Da eilt er zu dem Wasserschloss

Wo bo6fs die Schiffe standen

Und macht sich mit dem Schwerte los 95
Aus seines Kerkers Banden.

Und stiirzt hinab ins kiihle Haus

Wo Liebchen liegt gefangen,

O Liebchen, breit’ die Arme aus

Thn treulich zu umfangen 100

Und 14g’ gefangen im kiihlen Haus
Die mich so hart betrogen,

Sie hétte, eh dies Lied noch aus
Mich auch hinab gezogen —*

Geschiitzt durch den Konjunktiv irrealis der letzten Strophe, spielt der Erzahler hier
unter dem Eindruck des gerade von ihm geschilderten Selbstmords sein Schicksal
als ein lyrisches Ich durch, dem selbst das ,Liebchen“ gestorben ist.* Dann hatte
der Tod, so das erzahlinstanzliche Gedankenspiel, die schiitzende Einfriedung der
histoire verlassen und den gewaltsamen Sturz der Erzdhlinstanz aus dem eigenen
discours-Leben angestofien, sodass die texttragende Stimme in einem herrlichen Pa-
radox zum Schweigen gebracht worden wiére, ,eh dies Lied noch aus“ (V. 103). Die
textperformativen Konsequenzen eines solchen Sprechersuizids 14sst Brentano zu-
mindest erahnen, indem er seinem Gedicht den orthografischen Schlusspunkt vor-
enthélt und an dessen Stelle den Gedankenstrich schweigen 1ésst.

32 Clemes Brentano: Hermann, des treuen Gottschalks Sohn. In: ders.: Sdmtliche Werke und
Briefe. Historisch-kritische-Ausgabe. Bd. 2.1: Gedichte 1801-1806, hg. v. Bernhard Gajek/Michael
Grus. Stuttgart 2012, S. 69-76, hier S. 73.

33 Die poetisch kategoriale Differenz zwischen der erzéhlten Geliebten und jener der Aufe-
rungsinstanz selbst wird im Text ironisch markiert und so bewusst gehalten: Im Unterschied zu
Hermanns Geliebter, die als Inbegriff der Treue erscheint, sieht sich der Erzahler von der seinen
yhart betrogen“. Brentano: Hermann, V. 102.



28 —— Andrea Polaschegg

In just dieses poetisch-existenzielle Paradox aber haben sich die romanti-
schen Lyrikerinnen und Lyriker — Clemens Brentano eingeschlossen — offenbar
forciert gestiirzt, sodass sich die Frage nach dem besonderen Versprechen des le-
talen Finales umso dringlicher stellt.

Das Lied und der Tod

Eines dieser Versprechen scheint textkompositorischer Art und nur mittelbar ein
spezifisch romantisches zu sein. Wie sich im ausgepragten Todeshunger der Bal-
ladenschlisse bereits gezeigt hat, vom entsprechenden Appetit des Tragodienen-
des ganz zu schweigen, lassen sich Texte durch die Synchronisation ihres Endes
mit dem Sterben auf eine Weise schliefsen, der etwas Endgiiltiges und mithin
Zwingendes eignet. Diese End-Gtltigkeit steht freilich quer zu der tatsdchlichen
oder vermeintlichen Selbstverpflichtung romantischer Programme auf Progres-
sion und Unendlichkeit, wie sie nicht zuletzt von der vielbeschworenen Poetik
des Fragments verbiirgt wird.** Doch auf der Ebene der konkreten Dichtungspra-
xis besitzen Schliisse dieser Art ein Vermégen, das sie durchaus auch fiir romanti-
sche Dichterinnen und Dichter attraktiv machen konnte, zumal mit Blick auf die
besondere lyrische Form, die nicht von ungefahr die eingangs angefiihrten Bei-
spiele dominiert: Abgesehen von Brentanos Holderlin-Kontrafaktur und Giinder-
rodes Ariadne auf Naxos handelt es sich bei allen diesen Beispielen um die
finalen Verse von Liedern. Auch Novalis hat fiir seine letzte Hymne eine zeitge-
nossisch beliebte Liedstrophe gewihlt® und den Zyklus auf diese Weise mit sei-
nen Geistlichen Liedern verklammert.*®

Wie die literaturwissenschaftliche Forschung bis in die 1980er Jahre hinein
noch wusste, inzwischen aber recht nachhaltig vergessen zu haben scheint, avan-

34 Vgl. dazu zuletzt noch einmal kontrovers: Dieter Burdorf: Ist das romantische Fragment ein
Fragment? In: Geschichte der Germanistik 55/56 (2019), S. 5-16; Takuto Nito: Friedrich Schlegel
und Funktionswandel des Fragments um 1800. Eine mediengeschichtliche Studie zur literari-
schen Offentlichkeit. In: Neue Beitréige zur Germanistik 18 (2019), H. 2, S. 45-61; Jochen Strobel:
yFragment“ und Fragment als romantische Praxis um 1800 und in der Moderne (Novalis, Nietz-
sche, von der Wense). In: Formen ins Offene. Zur Produktivitit des Unvollendeten. Hg. v. Hanna
Delf von Wolzogen/Christine Hehle. Berlin 2018, S. 173-194.

35 Vgl. Horst Joachim Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. 2. Aufl. Tiibingen/Basel
1992, S. 437-440.

36 Novalis: Geistliche Lieder. In: ders.: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 1:
Das dichterische Werk, hg. v. Paul Kluckhohn/Richard Samuel. Darmstadt 1960, S. 159-177; zu den
Geistlichen Liedern vgl. differenziert Herbert Uerlings: Friedrich von Hardenberg, genannt Nova-
lis. Werk und Forschung. Stuttgart 1991, S. 250-276.



,Da war’s auf einmal still =— 29

cierte das Lied Mitte des achtzehnten Jahrhunderts innerhalb der sich formieren-
den Grofigattung ,Lyrik‘ zu einer poetologisch ebenso klar konturierten wie em-
phatisierten Dichtungsform, deren spezifischer Charakter keineswegs von einer
tatsachlichen Vertonung des Textes abhing, sondern tiber das genuin literari-
sche Kriterium der Sangbarkeit bestimmt war.>” Von Klopstock als sprachlich
und kompositorisch schlichtes Gegenstiick zur elaboriert-erhabenen Ode ge-
setzt® und von Herder zum Paradigma internationaler Volkspoesie erklart,*
galt das Lied seit der Wende zum neunzehnten Jahrhundert schlechterdings als
Llyrisches Gedicht im populéren Styl“*® — ein Versténdnis, zu dessen Etablierung
die romantische Bewegung mit ihrer eigenen Popularisierung des Liedes einen
nicht unwesentlichen Beitrag geleistet hat. Das gilt nicht allein fiir das Wunder-
horn-Projekt,*! sondern auch fiir die zahllosen Lieder in den romantischen Ro-
manen von Franz Sternbalds Wanderungen und dem Heinrich von Ofterdingen
uber Godwi und die Grdfin Dolores bis zu Ahnung und Gegenwart. Denn in diesen
Liedeinlagen®* wirkten ausgeprégte Zentrifugalkrifte, die sie binnen kiirzester
Zeit aus den prosaischen Werkzusammenhéngen herauskatapultiert haben, wo
sie — sei es mit, sei es ohne musikalische Unterlegung — eigene Erfolgsgeschichten
schrieben.*

37 Vgl. komprimiert: Otto Knorrich: Lied. In: ders.: Lexikon lyrischer Formen. 2. Aufl. Stuttgart
2005, S. 133-139, hier auch die Auflistung der einschlagigen Forschung bis in die 1980er Jahre.

38 Vgl. dazu grundlegend Hans-Henrik Krummacher: Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte
der Lyrik vom 16. bis zum 19. Jahrhundert. Berlin/Boston 2013, S. 77-211.

39 Johann Gottfried Herder: Von Ahnlichkeit der mittlern Englischen und Deutschen Dichtkunst.
In: ders.: Simtliche Werke. Bd. 25: Poetische Werke, hg. v. Bernhard Suphan. Hildesheim 1968,
S. 63-72.

40 Friedrich Bouterwerk: Fr. Bouterwek’s Asthetik. Zweiter Theil: Theorie der schonen Kiinste.
Leipzig 1806, S. 353.

41 Vgl. dazu nach wie vor grundlegend: Heinz Rélleke: Des Knaben Wunderhorn — eine romanti-
sche Liedersammlung. Produktion, Distribution, Rezeption. In: Von Volkston und Romantik. Des
Knaben Wunderhorn in der Musik. Hg. v. Antje Tumat. Heidelberg 2008, S. 95-114.

42 Eine beeindruckende Bestandsaufnahme der Einlagen hat Martina Steinig vorgelegt: Martina
Steinig: ,Wo man singt, da lass’ dich ruhig nieder ...“. Lied- und Gedichteinlagen im Roman der
Romantik. Berlin 2006.

43 Eine systematische literaturgeschichtliche Aufarbeitung dieser Popularisierungswege und
-wirkungen steht noch aus. Die wenigen Beitrdge zum Thema stammen aus der Musikwissen-
schaft und legen den Akzent weniger auf die tatsdchliche Popularisierung der Lieder als auf ihre
Transformationen zum Kunstlied. Vgl. exemplarisch: Hartwig Schultz: ,Schlaft ein Lied in allen
Dingen“. Die Lieder Joseph von Eichendorffs und ihre Vertonungen. In: Joseph von Eichendorff.
Tanzer, Sanger, Spielmann. Hg. v. Ute Jung-Kaiser. Hildesheim 2007, S. 3-13; Ursula Wiedemann:
Die musikalische Brentano-Rezeption. In: Die Brentano. Eine europdische Familie. Hg. v. Konrad
Feilchenfeld/Luciano Zagari. Tiibingen 1992, S. 146-171; Irmgart Scheitler: ,.... aber den lieben Ei-



30 —— Andrea Polaschegg

Damit erfiillten die romantischen Lieder die Anforderungen Hegels an diese
Gattung vollumfinglich, falls sie den betreffenden Paragrafen der Asthetik nicht
allererst angeregt haben, wo es heifst:

[Jledes Lied [muss] nicht sowohl eine Darstellung der Personlichkeit des Sdngers als solchen
als eine Gemeingiiltigkeit haben, welche vielfach anspricht, gefallt, die gleiche Empfindung
anregt und so nun auch von Munde zu Munde geht.**

Fur die konkreten Belange des Textschlusses noch relevanter als das Gattungs-
prinzip kollektiver Affirmierbarkeit und selbstdndiger Verbreitung ist allerdings
die prinzipielle Fortsetzungsoffenheit des Lieds, die es durch seine strophische
Form gewinnt.

Anders als das in der Romantik bekanntlich ebenso beliebte Sonett,* dessen
Finale nach vierzehn Versen, im zweiten Terzett, immer schon feststeht und — zu-
sammen mit der dort vorgesehenen Schlusspointe — im Wortsinne berechenbar
ist, schreibt sich das Lied Strophe fiir Strophe weiter, ohne dass sein Ende durch
die Komposition gesetzt wire oder in irgendeiner Weise zwingend erschiene.
Eine gewisse Antizipierbarkeit wird hier einzig durch den Reim geschaffen,*®
doch auch dies zumeist nur innerhalb der einzelnen Strophen. Wer in autor-
schaftlicher Verantwortung sein Lied dem Fortsetzungssog der gattungseigenen
Formgebung entziehen wollte — sei es aus werkpoetischen, wirkungspoetischen
oder poetologischen Riicksichten —, der oder die musste auf der Ebene der Dar-
stellung mithin zu einem starken Schluss greifen. Und die maximale Schliefung
ist nun einmal der Tod.

Im letalen Finale von Liedern treffen also, stirker noch als in anderen For-
men der Lyrik, unter dem Vorzeichen einer existenziellen Thematik dufderungs-

chendorff hatten wir gesungen“. Beobachtungen zur musikalischen Rezeption von Eichendorffs
Werk. In: Aurora 44 (1984), S. 100-123.

44 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik III. Auf der Grundlage der
Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Hg. v. Eva Moldenhauer/Karl Markus Michel. 3. Aufl.
Frankfurt a. M. 1996, S. 457.

45 Vgl. dazu Gertrud M. Résch: ,Sonetten-Uberschwemmungen®. August Wilhelm Schlegels poeto-
logische Erneuerung des Sonetts. In: Sonett-Gemeinschaften. Die soziale Referentialitit des Sonetts.
Hg. v. Mario Gotterbarm/Stefan Knoédler/Dietmar Till. Paderborn 2019, S. 145-157; Alexander Nebrig:
Der Streit als Spiel mit dem Sonett in der Romantik. In: Gelehrte Polemik im 18. Jahrhundert.
»Theologisch-polemisch-poetische Sachen“. Hg. v. Kai Bremer/Carlos Spoerhase. Frankfurt a. M.
2015, S. 315-329; Thomas Borgstedt: Der Raum des romantischen Sonetts. Der Raum des Gedichts
und die Verrdumlichung des Sonetts. In: Aurora 70/71 (2010/11), S. 81-99.

46 Zum préfigurativen Effekt des Reims vgl. August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen tiber philoso-
phische Kunstlehre. In: ders.: Kritische Ausgabe der Vorlesungen. Bd. 1: Vorlesungen tiber die As-
thetik I, hg. v. Ernst Behler. Paderborn/Miinchen/Wien 1989, S. 1-178, hier S. 46.



,Da wir’s auf einmal still“ =— 31

und gattungspoetische Dynamiken in durchaus konfligierender Weise aufeinan-
der: Das Kalkiil, die potentiell endlose Strophenfolge des Liedes auf semantischer
Ebene mit einem unhinterschreitbaren Schluss zu versehen, lenkt dessen Mortali-
tat auf die lyrische Stimme zuruck, deren discours-Vitalitdt eigens erhalten wer-
den muss, damit sie sie nicht verstummt, bevor das ,Lied noch aus“. Welche
poetischen Energien durch den Reibungswiderstand zwischen kompositorischer
Todessehnsucht und performativer Uberlebenssicherung des lyrischen Ichs frei-
gesetzt werden konnen und worin genau deren Attraktivitat fiir die romantische
Dichtung bestand, sei im Folgenden exemplarisch an den beiden produktivsten
Lieddichtern der Epoche nachvollzogen.

Sound of Silence: Brentano

Clemens Brentanos Neigung zu mortalen SchlieSungsfiguren hat sich keineswegs
auf seine Lieder beschrankt. Erinnert sei nur an den generationsiibergreifenden
Leichenberg am Ende der Geschichte vom braven Kasperl und dem schonen Annerl
oder an den wiederholten Todesreigen im Godwi rund um das Grabmal Violettens
und den nicht enden wollenden Abschied des Romans von seinem verstorbenen
Erzahler Maria in dessen ,fragmentarische[r] Fortsetzung“.*’ Insofern lasst sich
das erste Lied des Godwi, dem nahezu vierzig weitere folgen, durchaus als morto-
poetologisches Programm lesen, zumal es aus der Feder des Harfners Werdo
Senne stammt, der es in seinem Brief an Lady Hodefield mit der Bemerkung ein-
leitet: ,Meine Hiille vermag die Glut meines Herzens nicht mehr zu umfassen, ich
werde bald ein Aschenhaufen in mich selbst zusammensinken.“*®

Das Lied besitzt eine zeitgendssisch weit verbreitete Form*® und umfasst fiinf
Strophen, deren erste gleich den assonant-alliterativen Ton anschlégt, mit dem
Brentano so haufig seine Liedtexte selbst zum Klingen bringt:

Weste sduseln; silbern wallen

Locken um den Scheitel mir.

Meiner Harfe Tone hallen

Sanfter durch die Felsen hier.

Aus der ew’gen Ferne winken 5

47 Clemens Brentano: Godwi. In: ders.: Sdmtliche Werke und Briefe. Historisch-kritische-Ausgabe.
Bd. 16: Prosa I, hg. v. Werner Bellmann. Stuttgart 1978, S. ??—-??, hier SWB XVI, S. 485-576.

48 Brentano: Godwi, S. 76.

49 Vgl. Horst J. Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. 2. Aufl. Tiibingen/Basel 1993,
S. 621-626.



32 —— Andrea Polaschegg

Trostend mir die Sterne zu.
Meine miiden Augen sinken
Hin zur Erde, suchen Ruh.>°

Angetrieben vom onomatopoetischen ,[S]auseln“ des Westwindes setzt sich das
Lied in Gang. Im Medium der selbstreferenziellen ,Harfentone‘ wird dieses topi-
sche Frithlingsversprechen des Zephirs allerdings sofort konterkariert durch die
alliterativ angeschlossenen ,silbern wallen[den] Locken®, die das lyrische Ich im
,Herbst des Lebens‘ situieren. Folgerichtig dimmt sich der helle Ton des Anfangs
in V. 4 zu einem vokalisch ,[s]anfter[en]® ,[H]all[]“ ab, der — nach einem kurzen
Aufschwung zu den binnengereimten ,fernen Sternen‘ (V. 5f) — zusammen mit
dem Blick niedersinkt und im Klangdunkel der finalen ,Ruh“ (V. 8) miindet.
Damit ist die Gesamtdynamik des Gedichts vorweggenommen, das in den folgen-
den Strophen unter dem Vorzeichen des Todes Hoffnung und Untergang, Trost
und Schmerz immer neu ineinander verschlingt und auf ein Finale zulduft, in
dessen geisterhaften Kldngen der angekiindigte Tod bereits realisiert ist.

In der Schlussstrophe lasst Brentano — wie schon in der ersten — das lyrische
Ich als Sdnger sprechen. Dessen Harfe wird nun allerdings zum Medium eines
Dritten, das sich in einer fiinffachen Onomatopoesie (im Zitat kursiviert) den
Hoérerinnen und Horern der Verse direkt wahrnehmbar macht, in deren Reihen
das Ich schlieflich zurticktritt.

Schwermuth glédnzt des Mondes Helle

In mein thranenloses Aug’,

Schatten schweben durch die Zelle, 35
Seufzer lispeln, Geisterhauch

Rauschet bang’ durch meine Saiten,

Horchend heb’ ich nun die Hand,

Und es pochen, Trost im Leiden,

Todtenuhren in der Wand.™ 40

Dass sich das mondlichtbeschienene ,,Aug’™ zwei Zeilen spéter durch einen unreinen
Reim in jenen ,[H]auch® auflost (V. 34 £), der wiederum das assonant angeschlos-
sene ,Rausche[n]“ der Harfensaiten produziert, markiert die beginnende Transfor-
mation der lyrischen actio in eine passio, der das Gerdusch der ,,Todtenuhren in der
Wand* (V. 40) ihr unmittelbar bevorstehendes Ende anzeigt. Die Dringlichkeit dieser
akustischen Sterbe-Anzeige wird von Brentano dadurch noch unterstrichen, dass er
die vom Volksglauben verbriefte und literarisch immer wieder mobilisierte Toten-

50 Brentano: Godwi, S. 76.
51 Brentano: Godwi, S. 77 (Herv. A.P.).



,Da wir’s auf einmal still« =— 33

uhr* in ganzlich untopischer Weise zu ,Todtenuhren“ vervielfacht und sie vor
allem nicht, wie iiblich, ,picken® 14sst,”® sondern ,pochen macht (V. 39).>* Im letzten
Vers steht der Tod also bereits horbar ungeduldig vor der Tir und bildet zugleich
den klanglichen Schlusspunkt einer bemerkenswerten assonanten Reihe, die den
Klang der letzten drei Verse bestimmt. Diese Reihe beginnt nicht von ungefédhr mit
dem ,Horchend“ (V. 38), setzt sich iiber das lautmalerische ,Pochen“ in der néchsten
Zeile fort, um dann den syntaktisch so irritierend beildufig eingeschobenen ,Trost“
aufzunehmen und schliellich in der ,Todtenuhr“ an ihr Ende zu kommen.

Das Versprechen des Todes, dem das Gedicht — wie so viele aus Brentanos
Feder - seine gesamte Dynamik verdankt, erfahrt hier noch einmal eine poeti-
sche Verdichtung, die das ersehnte Sterben des lyrischen Ichs unmittelbar nach
Abschluss des letzten Verses nachgerade erzwingt. Dass dieses Ich zuvor sein Be-
gleitinstrument einer dritten Instanz tiberantwortet hat, die im Klang der Schluss-
verse selbst wahrnehmbar wird, und dass es damit ostentativ auf die Seite der
Horenden wechselt, die sterben konnen, ohne die textkonstitutive Stimme abrei-
fBen zu lassen, scheint mir eine ebenso kluge wie lustvolle Bewaltigungsstrategie
der Fahrnisse des letalen Finales lyrischer Texte zu sein.

Reprasentativ fiir Brentanos Lyrik ist sie insofern, als dieser guitar man der
deutschen Romantik seine Lieder haufig mit einem mehr oder minder orphisch
gefarbten Singer-Ich ausstattet und ihnen dadurch einen metapoetischen Zug
verleiht, der von der Klang-Dramaturgie des Sprachmaterials aisthetisch gekon-
tert wird, sodass das todliche Ende das Lied auf samtlichen seiner Ebenen tan-
giert. An zwei weiteren Beispielen sei das kurz illustriert.

Am Rheine schweb ich her und hin
Und such den Friihling auf

52 Dabei handelt es sich um das Gerdausch von Holzwurmlarven, das als akustisches Vorzeichen
eines nahenden Todes im Zimmer gedeutet wurde. Vgl. Art. ,Todtenuhr®. In: Deutsches Worter-
buch von Jacob und Wilhelm Grimm in dreiunddreifdig Banden. Bd. 21, Abt. 1, bearbeitet v. Mat-
thias Lexer u. a. Leipzig 1935, Sp. 624.

53 So etwa in der bertiihmten Einlassung von Leonce in Biichners Lustspiel: ,Das Picken der To-
tenuhr in unserer Brust ist langsam, und jeder Tropfen Blut mifdt seine Zeit, und unser Leben ist
ein schleichend Fieber.“ Georg Biichner: Leonce und Lena. In: ders.: Dichtungen, hg. v. Henri Po-
schmann. Frankfurt a. M. 2015, S. 91-142, hier S. 116.

54 Dass ihm darin gerade die grofie Sprach-Klang-Kiinstlerin des neunzehnten Jahrhunderts, An-
nette von Droste-Hiilshoff, nachgeeifert hat, ist kein Zufall. In deren Das erste Gedicht heif$t es
tber den Geist der Burg eindriicklich: ,Und sieht ihn das Gesinde / Am Fahnenschafte stehn, /
Sich, wirbelnd vor dem Winde, / Mit leisem Schreie drehn, / Dann pocht im Schlofigeméuer /
Gewif$ die Totenuhr, / Oder ein tiirkisch Feuer / Frifit grimmend unterm Flur.“ Annette von
Droste-Hilshoff: Das erste Gedicht. In: dies.: Simtliche Werke in zwei Banden. Bd. 1: Gedichte,
hg. v. Bodo Plachta/Winfried Woesler. 2. Aufl. Frankfurt a. M. 2003, S. 326.



34 —— Andrea Polaschegg

So schwer mein Herz, so leicht mein Sinn
Wer wiegt sie beide auf.

Die Berge dréngen sich heran, 5
Und lauschen meinem Sang,

Sirenen schwimmen um den Kahn,

Mir folget Echoklang.>®

So beginnt das 1802 entstandene titellose Lied, das die schwebende Bewegung der ers-
ten Strophe mit einer hellen Tonspur unterlegt, die sich in der zweiten Strophe mit
den a-Lauten des Reimes mischt (,heran“ — ,Sang“ — ,Kahn“ — ,Klang“) und dadurch
den metapoetischen Einschlag des Textes verstirkt. In den folgenden fiinf Strophen
nimmt das Lied dann im Wortsinne Fahrt auf und steuert in Fliefirichtung von Rhein
und Text auf die Liebe zu (,,0 Liebes Ziel so nah so fern, / Ich hole dich noch
ein“, heifdt es in der sechsten Strophese). Diese Liebe manifestiert sich in einem
s[gleweihte[n] Kind*, das in den letzten vier Strophen direkt adressiert wird und
dabei die Form einer blauen Blume annimmt, die- vor dem Hintergrund des Ofter-
dingen ebenso iiberraschend wie fiir Brentanos Poetik bezeichnend- den Tod bringt:

Geweihtes Kind erléfie mich, 25
Gieb meine Freude los,

SiifS Bliimlein ich erkenne dich

Du bliithtest mir mein Loofs,

In Frithlingsauen sah mein Traum

Dich Glockenbliimlein stehn, 30
Vom blauen Kelch zum goldnen Saum,

Hab ich zu viel gesehn,

Du blauer Liebeskelch in dich

Sank all mein Fruihling hin,

Vergifte mich, umdiifte mich, 35
Weil ich dein eigen bin.

Und schliefSest du den Kelch mir zu

Wie Blumen abends tun,

So lasse mich die letzte Ruh

Zu deinen Fiifien ruhn.”’ 40

55 Clemens Brentano: Am Rheine schweb ich her und hin. In: ders.: Simtliche Werke und Briefe.
Historisch-kritische-Ausgabe. Bd. 2.2: Gedichte 1807-1813, hg. v. Michael Grus. Stuttgart 2019,
S. 21-24, hier S. 21.

56 Brentano: Am Rheine schweb ich her und hin, S. 21.

57 Brentano: Am Rheine schweb ich her und hin, S. 21f.



,Da wir’s auf einmal still« =— 35

Das Sterben beginnt zunéchst schleichend, indem der akustisch eng mit dem
»[Bllimlein“ (V. 27/30) verbundene ,Frihling“ (V. 29/34) auf propositionaler
Ebene in einem ,Liebeskelch® (V. 33) versinkt, dessen heller Ton die gesamte
vorletzte Strophe samt Reim durchzieht und das ersehnte ,[Ulmdiiften“ uber
eine minimale klangliche Transformation im Wortsinne ,[v]ergifte[t]“ (V. 35).
Der olfaktorische Reiz wird dadurch in ein siifles Todesversprechen verwan-
delt, das der sich verldsslich schliefende Kelch der letzten Strophe (,Wie Blu-
men abends tun®, V. 38) besiegelt. Hier will das lyrische Ich dann, selbst in
stetem Sinken begriffen, seine ,letzte Ruh“ (V. 39) finden, was dank der aben-
teuerlichen figura etymologica (,die Ruhe ruhen‘) auch gelingt: Zu den , Fiifien*
von Blume und Text vergeht das Sdnger-Ich im finalen ,[R]Juhn® (V. 40), und
seine Stimme verklingt in dessen sonorem Schlusslaut.

Wie ernst es Brentano mit diesem todlichen Ende gewesen ist, zeigt ein Blick
in die zweite Fassung des Textes aus demselben Jahr mit ihrer zusatzlichen
Schlussstrophe, die im narrativen Modus und mit ausgeprégter Lakonie das ge-
samte Gedicht riickwirkend als Lied eines Rheinschiffers ausweist:

So sang zu einem schonen Kind

Ein Schiffer auf dem Rhein,

Da trieb ihn schnell der Wispelwind

Ins Bingerloch hinein.*® 45

Das fiir Brentanos Lieder poetisch so ungemein belebende Sterben erscheint —
dafiir sind die letzten beiden Beispiele durchaus exemplarisch — vornehmlich in
Gestalt des Liebestods, und es ist den Texten zumeist bereits vom ersten Vers an
eingeschrieben, sodass das letale Finale tatsachlich den Charakter eines telos tréagt.

Auf einmal tot: Eichendorff

Einen anderen Weg schlagt Joseph von Eichendorff ein, der unter den Romantike-
rinnen und Romantikern — neben der ebenfalls ausgeprigt mortalititsaffinen Hel-
mina von Chézy® — am exzessivsten mit dem Kurzschluss von Textende und
Lebensende experimentiert hat. Den Liebestod mobilisiert er dabei seltener als
Brentano. Vor allem aber synchronisiert er in der Regel nicht den gesamten Text-
verlauf mit einem Sterbeprozess, sondern er verschaltet dessen mediale Transitorik
mit unterschiedlichen Bewegungssemantiken — dem Wandern, Reiten, Schiffen,

58 Brentano: Am Rheine schweb ich her und hin, S. 24.
59 Vgl. die obigen Ausfiihrungen.



36 —— Andrea Polaschegg

Fliegen, Streifen, Ziehen —, um sie erst in den letzten Versen ins Letale umschlagen
zu lassen, und das zuweilen in einer iberraschenden Wende. Das lasst sich auch in
dem eingangs bereits anzitierten Gedicht beobachten, das sich durch den Erstverof-
fentlichungstitel Lied® als gattungsprogrammatischen Text leshar macht:

Lied

In einem kiihlen Grunde,

Da geht ein Mithlenrad,

Meine Liebste ist verschwunden,
Die dort gewohnet hat.

Sie hat mir Treu versprochen, 5
Gab mir ein’n Ring dabei,

Sie hat die Treu gebrochen,

Mein Ringlein sprang entzwei.

Ich mécht’ als Spielmann reisen

Weit in die Welt hinaus, 10
Und singen meine Weisen,

Und gehn von Haus zu Haus.

Ich mocht’ als Reiter fliegen

Wohl in die blut’ge Schlacht,

Um stille Feuer liegen 15
Im Feld bei dunkler Nacht.

Hor’ ich das Miihlrad gehen,

Ich weif$ nicht, was ich will,

Ich mécht’ am liebsten sterben,

Da war’s auf einmal still.5 20

Die zyklische Bewegung des initialen ,Miihlenrad[s]“ (V. 2), die sich motivisch in den
»Ring“ (V. 6) der zweiten Strophe hinein verlingert, wird an deren Ende mit dem
,Entzweispringen‘ abgebrochen und von einer gerichteten Dynamik abgeldst: ,reisen
[...] in die Welt“ (V. 9f) — ,fliegen [...] in die [...] Schlacht“ (V. 13f), jeweils eingefasst
in den Sprechakt des Wunsches. Nun treten Wiinsche, dem Mérchenprotokoll fol-
gend, stets als dreifache auf, und der Aufbau des Lieds schiirt diese Erwartung
zusétzlich durch die parallel gebauten Eingangsverse ,Ich mdcht’ als Spielmann rei-

60 Im Erstdruck ist der Text mit dem Verfassernamen Florens versehen. Vgl. Joseph von Eichen-
dorff: Lied. In: Deutscher Dichterwald. Hg. v. Justinus Kerner/Friedrich Baron de La Motte Fou-
qué/Ludwig Uhland. Tiibingen 1813, S. 40.

61 Eichendorff: Lied, S. 84.



,Da wir’s auf einmal still“ =—— 37

sen“ (V. 9) in der dritten Strophe und ,Ich mécht’ als Reiter fliegen“ (V. 13) in der
vierten, was eine entsprechende Fortsetzung in der Schlussstrophe nachgerade ein-
fordert. Dass just dies nicht passiert, sondern mit dem plotzlich wieder hérbaren
,Gehen‘ des Miihlenrads die vektorierte Bewegung erneut zyklisch geschlossen und
damit auch dem Wiinschen jedes Ziel genommen wird (,Ich weif8 nicht, was ich
will, V. 18), erzeugt einen energetischen Stau, der sich in den beiden Schlussversen
entlddt und dem letalen Finale eine besondere Wucht verleiht: Ausgerechnet im
kompositorisch ersehnten dritten ,Ich mocht’* (V. 18) artikuliert sich der Sterbe-
wunsch des lyrischen Ichs, der ebenso unerwartet in den Text einbricht wie dessen
performative Umsetzung im plétzlichen Verstummen des Lieds unmittelbar darauf:
»Da war’s auf einmal still“ (V. 20). Gegen die horbare Endgiiltigkeit dieser Grabes-
stille kann die konjunktivische Einfassung des letzten Verses nicht antrosten, zumal
die mortale Codierung der Stille auf die vorangegangenen Verse zurtickwirkt. Nicht
nur schreibt sie sich in die vermeintliche Soldatenromantik der vierten Strophe ein
und nahrt den Verdacht, um die ,stille[n] Feuer* wiirden nach ,blut’ge[r] Schlacht“
womdglich doch tote Reiter ,liegen“ (V. 14 f), sondern im Lichte des final verstum-
menden ,Miihlrad[s]“ (V. 17) gewinnt auch der  kiihle[] Grund[]“ (V. 1), in dem es
sich anfangs dreht, morbide Ziige. Die zwischenzeitliche Vorwartshewegung des
Lieds wird hier zirkuldr geschlossen, sodass man tatsachlich von einem Moment der
Unendlichkeit sprechen kann, der allerdings im Zeichen des Todes steht und seine
kompositorische Dynamik erst vom letalen Ende her bezieht.

Analog verfahrt Eichendorff in seinem Trinklied, dessen gattungsprogramma-
tischer Titel nichts weniger erwarten lasst als den Tod und das mit den vermeint-
lich heiteren Versen einsetzt:

Was klingt mir so heiter
Durch Busen und Sinn,
Zu Wolken und weiter,
Wo tragt es mich hin?%?

Im Folgenden treten dem lyrischen Ich die Gotterfiguren Bacchus und Venus vor
Augen, deren Putti ein ritterliches Gartenfest ausrichten, auf dem ein mohn- und
lilienbekranzter Jingling erscheint. Er tragt eine Fackel, die er ,plétzlich“ (V. 65)
umkehrt, worauthin die Welt des Festes schweigend versinkt und sich ihre ,,Blu-
men“ zu ,Sternen“ wandeln, die ,,oben [...] kithl [...] funkeln“ (V. 71-73). Das Lied
endet mit der doppelten Apostrophe:

62 Joseph von Eichendorff: Trinklied. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 195-196, hier S. 195.



38 —— Andrea Polaschegg

O Jingling vom Himmel,

Wie bist du so schon!

Ich lafs das Gewimmel, 75
Mit dir will ich gehen!

Was will ich noch hoffen?

Hinauf, ach hinauf

Der Himmel ist offen,

Nimm, Vater, mich auf!® 80

Und von diesem finalen Todeswunsch her erscheint der anféngliche Klang, der
das lyrische Ich ,[z]Ju Wolken und weiter® (V. 3) trégt, bereits als Fingerzeig des
Endes von Lied und Leben.

Tatsachlich markieren viele der tddlichen Schliisse von Eichendorffs Liedern
das Ende einer Bewegung in die Weite, die haufig durch ein imperativisches ,wei-
ter“ tiber eine virtuelle Grenze hinausgetrieben wird. So endet Die Stille mit den
irenischen Versen: ,Ich wiinscht’, ich wére ein Vogelein / Und zoge uber das
Meer, / Wohl iiber das Meer und weiter, / Bis daf ich im Himmel war’!“ % was im
Soldatenlied kriegerisch gewendet wird: ,Wie wird es da vorne so heiter, / Wie
sprithet der Morgenwind, / In den Sieg, in den Tod und weiter / Bis daf} wir im
Himmel sind!“®®

Das Lied Im Abendrot spielt das in Form des Wanderns durch und lasst das
todliche Finale dabei — orthographisch unterstiitzt durch den Gedankenstrich vor
Beginn des Schlussverses — einmal mehr mit einer gewissen Unvermitteltheit
einsetzen:

O weiter, stiller Friede!

So tief im Abendrot

Wie sind wir wandermiide — 5
Ist das etwa der Tod?%®

Selten finden Leben und Text indes ein derart abruptes Ende wie im metapoeti-
schen Friihling (,Und wenn die Lerche hell anstimmt®), der den Fliegenden mit
den Versen verabschiedet:

63 Eichendorff: Trinklied, S. 198.

64 Joseph von Eichendorff: Die Stille. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 163.

65 Joseph von Eichendorff: Soldatenlied. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 188-189, hier S. 189.

66 Joseph von Eichendorff: Im Abendrot. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 371-372, hier S. 372.



,Da wir’s auf einmal still« =— 39

Den Himmel dann, das blaue Meer

Der Sehnsucht griifit er treu, 10
Da stammen Lied’ und Sénger her

Und spliren’s immer neu.

Die dunklen Griinde sduseln kaum,

Sie schau'n so fremd herauf,

Tiefschauernd fiihlt’ er, ’s war ein Traum — 15
Und wacht im Himmel auf.®’

Umso héufiger tritt das hier angedeutete Motiv der Heimkehr als Dynamisie-
rungsmoment der Bewegung in den Tod auf, dem schlieilich auch die Schluss-
verse der berithmten Mondnacht ihren todessehnsiichtigen Unterton verdanken:
»,Und meine Seele spannte / Weit ihre Fliigel aus, / Flog durch die stillen Lande, /
Als floge sie nach Haus.“®® Besonders eindriicklich hat Eichendorff dieses Motiv
im Lied Winter ausgestaltet, das sich als transformierte Fortschreibung von ,In
einem kithlen Grunde* liest und von den Strophen eingefasst wird:

Wie von Nacht verhangen,
Wufst’ nicht, was ich will,
Schon so lange, lange

War ich totenstill.

[...]

Nun so trag’ mich weiter,

Wo das Wiinschen aus —

Wie wird mir so heiter,

RoR, bring mich nach Haus!%

Der Sterbefigur der Heimkehr — sei es mit, sei es ohne den ,,Himmel“ als explizitem
Endpunkt — mag etwas Trostliches eignen, doch einen teleologischen Charakter ge-
winnt das finale Sterben in Eichendorffs Liedern dadurch nicht. Zu dominant ist
das Uberraschungsmoment der finalen Wendungen ins Letale, zu ungerichtet sind
die vagantischen Wander-, Flug- und Zugwege der Texte und zu sehr bestimmt der
Antrieb des (immer) ,Weiter“ die todes-sehnsiichtige Textbewegung, den der Dich-
ter nutzt, um forciert die Grenzen und Moglichkeiten einer tddlichen Schlieffung

67 Joseph von Eichendorff: Friihling. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 377.

68 Joseph von Eichendorff: Mondnacht. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 322-323, hier S. 323.

69 Joseph von Eichendorff: Winter. In: ders.: Sdmtliche Gedichte. Versepen, hg. v. Hartwig
Schultz. Frankfurt a. M. 2006, S. 233-234, hier S. 233 f.



40 —— Andrea Polaschegg

auszuloten und dabei die (Fort-)Existenz von Lied und Stimme ebenso ins Spiel zu
bringen wie sie aufs Spiel zu setzen.

Koda: Das Ende vom Lied

Die Synchronisation von Text- und Lebensende im Ereignisraum des Lieds hat — so
viel lasst sich nach diesem kursorischen Durchlauf festhalten — erstaunliche Pro-
duktivkrafte freigesetzt, deren kompositorische Realisierungen von einer ebenso
bemerkenswerten individual-poetischen Préagung zeugen. Die werkgeschichtliche
Trag- und poetikgeschichtliche Reichweite dieser Gestaltungsstrategien des letalen
Finales haben im Rahmen dieses Beitrags freilich nicht ansatzweise ausgelotet wer-
den konnen. Auch muss offenbleiben, ob die merkliche Tendenz der todlichen
Schliisse zur metapoetischen Reflexion tatsdchlich auf einen urséchlichen Zusam-
menhang hindeutet, also unmittelbar aus dem drohenden Durchschlag des Ster-
bens auf die lyrische Stimme und damit den discours resultiert, oder ob sie sich
aus allgemeineren gattungspoetischen Dynamiken herschreibt. Dass die Faszina-
tion fiir das finale Sterben selbst eine Epochensignatur besitzt, scheint mir ange-
sichts der skizzierten Fiille und Vielfalt entsprechender Enden in der romantischen
Lieddichtung offenkundig zu sein, wenngleich sich das Ende der Todespassion ly-
rikgeschichtlich nicht leicht bestimmen lasst.

Heinrich Heine jedenfalls arbeitet noch mit dieser Finalisierungsstrategie,
um sie allerdings — in Fortschreibung der Eichendorffschen Uberraschungspoe-
tik — auf die ironische Spitze zu treiben, wenn er etwa im dritten Stiick der Heim-
kehr aus dem Buch der Lieder (,Mein Herz, mein Herz ist traurig®) die friedvoll-
frihlingshafte Szenerie im letzten Vers abrupt in ihr Gegenteil umschlagen lasst,
wo es lber den ,rotgerdckte[n] Bursche[n]“ vor dem Wachh&uschen heifit:

Er spielt mit seiner Flinte,

Die funkelt im Sonnenrot,

Er présentiert und schultert —
Ich wollt, er schsse mich tot.”’

Und im Finale des LXIII. Stiicks (,Wer zum erstenmale liebt“) verzichtet der Dich-
ter sogar ganzlich auf jede konjunktivische Einhegung oder temporale Verschie-
bung des Sterbens und formuliert durchschlagend présentisch:

70 Heinrich Heine: Mein Herz, mein Herz ist traurig. In: ders.: Historisch-kritische Gesamtaus-
gabe der Werke in sechzehn Bénden. Bd. 1.1: Buch der Lieder, hg. v. Manfred Windfuhr. Ham-
burg 1975, S. 209-210.



,Da wir’s auf einmal still“ =— 41

Ich, ein solcher Narr, ich liebe
Wieder ohne Gegenliebe!

Sonne, Mond und Sterne lachen,
Und ich lache mit — und sterbe.”

Auch der lange als ,Weltschmerz“Dichter’? rubrizierte Nikolaus Lenau greift zumin-
dest in seiner ersten Gedichtsammlung von 1832 noch beidhdndig auf mortale
SchlieRungsfiguren zuriick,” im Lied Herbstgefiihl etwa. Diesen hinreifenden Beitrag
zum Segment schlechtgelaunter Literatur hat Lenau erstmals im November 1831 in
einem sehr personlichen Brief an Justinus Kerner niedergelegt, und zwar versehen
mit einem lakonischen Nachsatz, der einen letzten wichtigen Fingerzeig auf den ro-
mantischen Faszinationskomplex des letalen Finales gibt. ,Mir ist,“ so leitet Lenau
seine Verse ein, ,als wére etwas in mir gerissen, zerschnitten. Hilf, Kerner! Hier er-
halten Sie ein Herbstblatt, das meinem Herzen entfallen ist.“’* Das anschliefende
Lied endet mit den Strophen:

An den Bdumen, welk und matt,

Schwebt des Laubes lezte [sic] Neige; 10
Niedertaumelt Blatt fiir Blatt,

Und verhiillt die Waldessteige;

Immer dichter féllt es, will

Mir den Reisepfad verderben,

Daff ich lieber halte still, 15
Gleich am Orte hier zu sterben.

Und wenn Lenau diesen Schluss brieflich mit den Worten kommentiert: ,Ja, ster-
ben ist das Ende vom Lied“,”® dann wendet er sich nicht allein selbstironisch
gegen die eigene Komposition. Vielmehr nimmt er eine Redewendung beim Wort,

71 Heinrich Heine: Wer zum erstenmale liebt. In: ders.: Historisch-kritische Gesamtausgabe der
Werke in sechzehn Bénden. Bd. 1.1: Buch der Lieder, hg. v. Manfred Windfuhr. Hamburg 1975,
S. 275.

72 Vgl. exemplarisch: Herbert Zeman: Nikolaus Lenau und der europdische Weltschmerz. Wien
1997; Wynfrid Kriegleder: Weltschmerz und Romantik in Osterreich. In: Lenau-Jahrbuch 23 (1997),
S.45-57.

73 Vgl. Nikolaus Lenau: Gedichte. Stuttgart/Tiihingen 1832.

74 Nikolaus Lenau: An Justinus Kerner v. 15. Nov. 1831. In: ders.: Werke und Briefe. Historisch-
kritische Gesamtausgabe. Bd. 5.2: Briefe 1812-1837. Text, hg. v. Hartmut Sterinecke. Wien 1989,
S.121-124, hier S. 123. Auf diese Briefstelle hat mich Jana Mende hingewiesen, der ich dafiir herz-
lichst danke.

75 Lenau: An Justinus Kerner, S. 123.



42 —— Andrea Polaschegg

die im Deutschen seit der Frithen Neuzeit den unerfreulichen Ausgang eines Ge-
schehens oder einer Unternehmung bezeichnet’® und sich eben dem traurigen
Ende alter Lieder verdankt”’ — jener Dichtung also, die dank ihrer Popularisie-
rung um 1800 als ,Volkslieder“ (Traditions-)Geschichte geschrieben haben.

In der romantischen Passion fiir das letale Finale kommt das sprichwortliche
,Ende vom Lied‘ also tatsdchlich zu sich selbst und verleiht im Gegenzug den aus-
gefeilt schlichten Kompositionen eines Brentano oder Eichendorff jene Patina des
Eigentlichen, die ihr Uberleben bis heute sichert — obwohl oder womdglich ge-
rade weil die lyrische Stimme dabei stets auf der Grenze des eigenen (Uber-)Le-
bens balanciert.

76 Die Belegstellen im DWDS reichen bis ins sechszehnte Jahrhundert zurtick, nehmen mit dem
ausgehenden achtzehnten Jahrhundert aber merklich zu. Vgl. die Korpustreffer fiir ,Ende vom
Lied“ aus dem aggregierten Referenz- und Zeitungskorpus des Digitalen Worterbuchs der deut-
schen Sprache. https://www.dwds.de/r/?q=Ende+vom+Lied&corpus=public&date-start=1465&date-
end=2018&genre=Belletristik&genre=Wissenschaft&genre=Gebrauchsliteratur&genre=Zeitung&
format=full&sort=date_asc&limit=50, (letzter Zugriff: 04.06.2022).

77 Vgl. Lutz Rohrich: Lied. In: ders.: Lexikon der sprichwdrtlichen Redensarten. Bd. 3. 3. Aufl.
Freiburg/Basel/Wien 1982, S. 601.


https://www.dwds.de/r/?q%3DEnde+vom+Lied%26corpus%3Dpublic%26date-start%3D1465%26date-end%3D2018%26genre%3DBelletristik%26genre%3DWissenschaft%26genre%3DGebrauchsliteratur%26genre%3DZeitung%26format%3Dfull%26sort%3Ddate_asc%26limit%3D50
https://www.dwds.de/r/?q%3DEnde+vom+Lied%26corpus%3Dpublic%26date-start%3D1465%26date-end%3D2018%26genre%3DBelletristik%26genre%3DWissenschaft%26genre%3DGebrauchsliteratur%26genre%3DZeitung%26format%3Dfull%26sort%3Ddate_asc%26limit%3D50
https://www.dwds.de/r/?q%3DEnde+vom+Lied%26corpus%3Dpublic%26date-start%3D1465%26date-end%3D2018%26genre%3DBelletristik%26genre%3DWissenschaft%26genre%3DGebrauchsliteratur%26genre%3DZeitung%26format%3Dfull%26sort%3Ddate_asc%26limit%3D50

Jana Schuster
Grenzen des Himmels, Ende der Schau
All, Ather und Atmosphére um 1800, bei Jean Paul und bei Stifter

Im Dunkeln sehen: Anschauung des Alls um 1800

Caelorum perrupit claustras, er hat die Schranken der Himmel durchbrochen - so
lautet der Grabspruch des 1822 verstorbenen deutsch-britischen Astronomen Wil-
helm/William Herschel, der 1781 mit einem selbstgefertigten Spiegelteleskop den
Uranus entdeckt und das bekannte Sonnensystem damit um das Doppelte ver-
groflert hatte. Auch einige der seinerzeit vieldiskutierten Phinomene kosmischen
Nebels konnte der von Herder als zweiter ,Prometheus“ gefeierte Herschel op-
tisch zu Einzelsternen auflosen. Fiir die Schau der Himmelskdrper auch im
nachkopernikanischen All durfte demnach gelten, was Lukrez schon flir den
gleichfalls dezentralen, isotropen Weltraum der Vorsokratiker konstatiert hatte:
_nulla est finis*.

Fiir Alexander von Humboldt, der das Epitaph 1845 im ersten Kosmos-Band
zitiert,® verbindet sich mit dieser teleskopischen Erweiterung der ,Weltanschau-
ung“ — bei Humboldt konkretes Privileg und Gebot des Auges* — das Versprechen,
der menschliche Sehsinn kénne sukzessive auch den unendlichen Weltraum
durchmessen.’ In duRerster Spannung bleibt Humboldts Grenzerweiterungspa-
thos dabei an die Rahmensetzung der antiken theoria tou kosmou, der Schau der

1 Johann Gottfried Herder: Adrastea. Dritter Band. Sechstes Stuick. 1802. In: ders.: Werke in zehn
Banden, hg. v. Martin Bollacher u.a., Bd. 10: Adrastea, hg. v. Glinter Arnold. Frankfurt a. M. 2000,
S. 477-569, hier S. 511.

2 Titus Lucretius Carus: De rerum natura. Welt aus Atomen. Lateinisch/Deutsch, hg. v. Karl Biich-
ner. Stuttgart 2015, S. 160.

3 Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung. Bd. 1. Stutt-
gart/Tibingen 1845, S. 91.

4 ,Das Auge ist das Organ der Weltanschauung. Die Erfindung des telescopischen Sehens hat seit
drittehalb Jahrhunderten den spéteren Generationen eine Macht verliehen, deren Grenze noch
nicht erreicht ist.“ Humboldt: Kosmos, Bd. 1, S. 86.

5 Das Teleskop kompensiert somit den ,Bruch“ der neuzeitlichen Kosmologie ,,mit dem Sichtbar-
keitspostulat“ der traditionellen Astronomie, bestétigt aber mit jedem Vorstof8 in zuvor unsicht-
bare Dimensionen nur den prinzipiell uneinholbaren ,Riickstand der Sichtbarkeit gegentiber der
Wirklichkeit“. Hans Blumenberg: Die Genesis der kopernikanischen Welt. Frankfurt a. M. 1981
[1975], S. 722.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-003


https://doi.org/10.1515/9783111426129-003

44 —— Jana Schuster

Natur als ein Ganzes,® gebunden, die dem Entwurf einer physischen Weltbeschrei-
bung mit der ,Wiirde des groRartigen Wortes Kosmos*’ noch ein letztes Mal die
alte Leitvorstellung einer schonen Wohlordnung des grofien Ganzen vorgibt. Tat-
sdchlich postuliert Humboldt mit dem Begriff des ,Kosmos‘ genau die Anschaulich-
keit und Begrenztheit einer ,schonen Ordnung’, die dem ins End- und Konturlose
sich entziehenden neuzeitlichen All gerade fehlen. In der neuzeitlichen Kosmologie
wie in den von dieser gespeisten Imaginarien kosmischer Rdume geht es mithin
um die Bedingungsmaoglichkeiten einer nunmehr auch von curiositas getriebenen
contemplatio coeli stellati in der Konfrontation mit einem Universum, dessen uner-
messliche Dimensionen nur zum allergeringsten Teil von Leuchtkérpern markiert
werden.

Es war Giordano Bruno gewesen, der gegen Ende des 16. Jahrhunderts das bei
Kopernikus noch auf die eine Sonne zentrierte, geschlossene und endliche Univer-
sum radikal entgrenzt und dezentriert, im eigenen Selbstverstdndnis mithin ,die
Mauern des endlichen Kosmos aufgebrochen“ hatte.® Theologisch hochproblema-
tisch hatte er auf den Weltraum zugleich das Gottesattribut des Infiniten iibertragen’
und mit der ,Vergéttlichung des Raumes“ auch einer ,Verrdumlichung Gottes“!° Vor-
schub geleistet. In der Konsequenz dehnte sich nicht nur der Anspruch der altehr-
wiirdigen Himmelsschau auf den unendlichen Raum aus; entlang der topischen
Verortung des Transzendenten im Himmel wurde dem mit géttlichen Attributen in-
vestierten neuzeitlichen All zudem angetragen, auf der medialen Folie endlos ver-

6 Siehe hierzu Joachim Ritter: Landschaft. Zur Funktion des Asthetischen in der modernen Ge-
sellschaft. In: ders.: Subjektivitat. Sechs Aufsatze. Frankfurt a. M. 1974, S. 141-163, hier S. 153.

7 Sein Unternehmen beschreibt Humboldt als den Versuch, ,das All (10 mdv) zu umfassen und
zu beschreiben, wie es die Wiirde des grofiartigen Wortes Kosmos, als Universum, als Weltord-
nung, als Schmuck des Geordneten, erheischt“. Humboldt: Kosmos, Bd. 1, S. 80.

8 Blumenberg: Die Genesis der kopernikanischen Welt, S. 448.

9 So programmatisch schon im Titel der Schrift De linfinito, universo e mondi von 1584. Zur neu-
zeitlichen ,Infinitisierung des Universums“ und der drohenden Absorption der Uberweltlichkeit
Gottes durch den unendlichen Raum siehe Alexandre Koyré: Von der geschlossenen Welt zum un-
endlichen Universum. Ubersetzt von Rolf Dornbacher. Frankfurt a. M. 32017 [engl. 1957], hier S. 8.
Cusanus vor Bruno und Newton nach ihm hielten demgegeniiber an dem Begriff des ,unermessli-
chen‘ Raumes (immensum) fest, um das infinitum allein Gott vorzubehalten. Siehe ebd., S. 95-102.
Als Gottesattribut hatte sich die Unendlichkeit unter dem Einfluss Plotins in der Negativen Theolo-
gie der Spétantike durchgesetzt. Zu den lastenden ,Paradoxien®, die das Unendlichkeitsattribut in
der Theologie schon des Mittelalters und, nach Brunos Transfer in die Kosmologie, noch fiir New-
ton und dessen Konzeption des absoluten Raumes verursachte, siehe Hans Blumenberg: Die Legiti-
mitdt der Neuzeit. Erneuerte Ausg. Frankfurt a. M. 1996, S. 87-98, hier S. 89.

10 Albrecht Koschorke: Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung in litera-
rischen Landschaftshildern. Frankfurt a. M. 1990, S. 36.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =—— 45

vielfaltigter Welten- und Sternenrdume auch einen Vorschein der seligen Gottes-
schau, der visio Dei beatifica, aufleuchten zu lassen. In diesem Sinn erhebt Friedrich
Schleiermacher 1799 im Kontext der Bruno- und Spinoza-Rezeption um 1800 und
unter bewusstem Verzicht auf einen personalen Gottesbegriff das ,Anschauen des
Universums“ als der Gesamtheit gesetzméafig wirkender Krafte zur ,allgemeinste[n]
und héchste[n] Formel der Religion“: Zeichne diese sich durch ,,Sinn und Geschmack
fiir das Unendliche“ aus, so ermdgliche das All ein ,staunendes Anschauen des Un-
endlichen® aus dem ,Innern des Gemiiths“ heraus.’? Die Aporien dieses Begehrens
nach &sthetischer Vermittlung des Unendlichen fordern, mit der konsequenten
Durchsetzung der kopernikanischen Wende im 18. Jahrhundert, auch die Dichtung
neu heraus. Im Zentrum der kosmopoetischen Imaginationen steht dabei das
unvermittelte Widerspiel von Licht und Dunkel bzw., physikalisch gewendet,
die Unsichtbarkeit des Lichts im All: Wahrend sich das Sternenlicht im Anschluss an
lichtmetaphysische Vorstellungen als Abglanz transzendenter gottlicher Herrlichkeit
begreifen lasst, wird das absolute Dunkel des Raums als anésthetische Leere erlebt,
die nur im Absehen von der konkreten Anmutung des ,Nichts‘, im dialektischen Um-
schlag zu einer gesteigerten mystischen Erfahrung von Prasenz umgedeutet werden
kann."® In unvermitteltem Kontrast stehen einander diese Extreme bei Novalis ge-
gentiiber, der 1799 im Allgemeinen Brouillon ,Licht“ als ,die Action des Weltalls“ und
»das Auge“ (wie spater Humboldt) als vorziiglichen ,,Sinn fiir das Weltall“ statuiert,
dessen ,Religion“ nun einmal der ,Sonnendienst* sei.’* In mystischer Verinnerli-

11 Die 1789 von Jacobi im Kontext seiner Spinoza-Kritik veréffentlichte Auswahl von Passagen
aus Brunos Dialog De la causa, principio et uno (dt. Von der Ursache, dem Anfang und dem Einen)
wurde, gegen Jacobis Absichten, ,zu einem der einflufireichsten Texte des deutschen Idealismus*,
der letztlich unter dem ,Patronat Brunos stehen sollte. Blumenberg: Die Genesis der kopernika-
nischen Welt, S. 443, 450. 1802 erschien Schellings Dialog Bruno oder tiber das géttliche und natiir-
liche Princip der Dinge, der die Philosophie des Nolaners neuplatonisch interpretiert.

12 Friedrich Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verachtern.
Hg. v. Glinter Meckenstock. Berlin/New York 1999, S. 81, 80, 68, 101.

13 Namentlich der spétantike Kirchenvater Gregor von Nyssa hatte gegen die platonische Hoch-
schatzung des Lichts und des Gesichtssinns fiir eine eigene, mystische Erfahrung der Dunkelheit
als unsichtbarer goéttlicher Prasenz pladiert. Im Sinne der schlechthinnigen Unerkennbarkeit Got-
tes verfocht er zugleich die Einfithrung des Unendlichkeitsattributs in die Theologie.

14 Novalis: Werke, Tagebticher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2: Das philosophisch-
theoretische Werk, hg. v. Hans-Joachim M&hl. Darmstadt 1999, S. 698, 408. In dem ,Leben der
Planeten“ ,in abwechselnder Erleuchtung und Verdunklung“ durch die Sonne in deren Zentrum
sieht Novalis den ,Sonnendienst“ modelliert, den die ,uralte Kindliche Religion der Parsen“ als
wahre ,Religion des Weltalls“ entwickelt habe. Ebd., S. 408.



46 =—— Jana Schuster

chung rithmt dagegen die erste der Hymnen an die Nacht von 1800 die ,,unendlichen
Augen“, welche ,die Nacht“, das Dunkel, ,,in uns get')ffnet“.15

Klopstock hatte sich zur Nobilitierung des Dunkels auf die paulinische Escha-
tologie berufen: Seine Oden, die im Religiésen den ,Schauplatz des Erhabnen“'
und dessen anschauliches Korrelat im bestirnten All finden, begreifen im Sinne
von 1 Kor 13,12 die ,Nacht der Welten“! als dunklen Spiegel des Ewigen, der sich
postmortal lichten und ein ungetriibtes ,Anschaun Gottes“!® eréffnen werde. Im
Ersten Gesang des Messias kreist die sinnlich-abstrakte Darstellung der interpla-
netaren Rdume, auf welche die christliche Heilsgeschichte von Klopstock hier aus-
gedehnt wird, um das zentrale Geheimnis gottlichen Lichts: Das grenzenlose All
ist Schauplatz einer visio Dei, die den Seraphim (hebr. ,die Glihenden“), den vom
gottlichen Leuchten selbst Affizierten, vorbehalten bleibt — an der die ,heilige Poe-
sie‘ aber ihren konstruktiven Anteil hat.

Die frithaufklarerischen Versuche, die Unendlichkeit des neuzeitlichen Welt-
raums und die anikonische Unanschaulichkeit des entsprechenden Weltbilds in
einen philosophisch-poetischen Diskurs menschlicher Selbstverstindigung und -ver-
ortung zu integrieren, zeugen demgegeniiber von ungleich héherer Verunsicherung:
Extrem heikel setzt die physikotheologische Entzifferung des mundus sensibilis in
Barthold Heinrich Brockes’ Irdischem Vergniigen in Gott 1721 just mit dem Ausfall
des menschlichen ,Gesichts‘ im Dunkel des Alls ein. Wahrend Titel und alttestament-
liches Motto des gleichnamigen Gedichts das ,Firmament‘, mithin den antiken Fix-
sternhimmel, als sinnliche Manifestation gottlicher ,Herrlichkeit* beschworen, sieht
sich das Ich unter der niederschlagenden Gewalt des abgriindigen dunklen Raums
akut vom Selbstverlust bedroht; es muss sich mit den Paradoxa der Negativen Theo-
logie und der cusanischen Koinzidenzlehre behelfen, um, gegen den Augenschein,
in der ,unméfig-tieffen Hole“ des Alls das ideelle ,Bild“ gottlicher ,Ewigkeiten®, in
der ,ungeheure[n] Gruft“ des leeren Raums die Fiille ,unsichtbaren Lichts“ zu ent-

15 Novalis: Hymnen an die Nacht. In: ders.: Werke, Bd. 1: Das dichterische Werk, hg. v. Richard
Samuel. Darmstadt 1999, S. 147-177, hier S. 151 (Athendum). Vgl. die vielzitierte Passage aus dem
von Hemsterhuis inspirierten 16. Bliithenstaub-Fragment: ,Wir trdumen von Reisen durch das
Weltall: ist denn das Weltall nicht in uns? Die Tiefen unsers Geistes kennen wir nicht. — Nach
Innen geht der geheimnisvolle Weg.“ Novalis: Werke, Bd. 2, S. 233.

16 Friedrich Gottlieb Klopstock: Von der heiligen Poesie. In: ders.: Der Messias. Gesang I-III. Text
des Erstdrucks von 1748. Studienausgabe. Hg. v. Elisabeth Hopker-Herberg. Bibliograph. erg.
Ausg., Stuttgart 2000, S. 114-127, hier S. 117.

17 Friedrich Gottlieb Klopstock: Ode tiber die Allgegenwart Gottes (1758). In: ders.: Oden. Hg. v.
Horst Gronemeyer/Klaus Hurlebusch. Berlin/New York 2010, Bd. 1, S. 144157, hier S. 150 f.

18 Friedrich Gottlieb Klopstock: Das Anschaun Gottes (1759). In: ders.: Oden, Bd. 1, S. 160-168,
hier S. 162.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 47

decken bzw. vielmehr zu postulieren und der behaupteten ,Allgegenwart‘ Gottes
auch die eigene Existenz anheimzustellen."

Dieses Problem der Selbstverortung verschérft sich noch, wenn — wie in Hallers
Unvollkommenem Gedicht iiber die Ewigkeit von 1743 — das All auch konsequent ver-
zeitlicht wird: Insofern hier noch der ,Sternen stille Majestat“ im Rauch kosmischer
Verganglichkeit aufgeht,” muss jede asthetische Himmelsschau im Zeichen des Er-
habenen und Schénen als nichtig erscheinen. Kants enthusiastisches Lob Hallers in
der Allgemeinen Naturgeschichte und Theorie des Himmels von 1755 unterschlagt,
dass dessen ,unvollkommene’, resignative Ode auch im Rekurs auf Mathematik und

Theologie zu keinem ,positiven Begriff der Unendlichkeit“*! gelangen kann. Diesseits

von Schleiermachers religidser Schau des Universums als ultimativer Folie des Gott-
lich-Unendlichen wird auch in der Romantik fiir den entgrenzten, verzeitlichten
Weltraum um einen solchen positiven Unendlichkeitshegriff und vor allem um des-
sen sinnliche Vermittlung in &sthetischer Anschaulichkeit gerungen. Wo die Imagi-
nation angesichts eines radikal unanschaulichen Unermesslichen an ihre Grenzen
stofit, sieht sich auch romantische Unendlichkeitsemphase auf die Probe gestellt.

19 Hrn. B. H. Brockes, Lt. Com. Palat. Cees. und Rahts-Herrn der Stadt Hamburg, Irdisches Ver-
gniigen in Gott, bestehend in Physicalisch- und Moralischen Gedichten Erster Theil [...]. Flinfte
neu-tbers. und verb. Aufl, Hamburg 1732, S. 3. In Problemstellung und Losungsoption steht Bro-
ckes’ Firmament damit in Kontinuitét zum Nachvollzug der kopernikanischen Wende in der
frithneuzeitlichen Mystik, so prominent in Jacob Béhmes Morgen-Rote im Aufgangk von 1612,
deren 19. Kapitel den Durchbruch zur bedrohten Gottes- und Heilsgewissheit just iiber den An-
fechtungen im Anschauen der ,grosse[n] Tieffe“ des Alls schildert. Jacob Bohme: Morgen-Rote im
Aufgangk. In: ders.: Werke, hg. v. Ferdinand van Ingen. Frankfurt a. M. 1997, S. 9-506, hier S. 335.
Gerade die Unanschaulichkeit des neuzeitlichen Universums provoziert bei Béhme also die mys-
tische Schau ,im Geiste‘ als radikale ,Inversion®. Siehe hierzu Michael Neumann: ,Wunder und
Wercke des Herren“. Innovation und Vermittlung im mystischen Wissen vom Himmel. In: Dyna-
mische Figuren. Gestalten der Zeit im Barock. Hg. v. Joel B. Lande/Rudolf Schlogl/Robert Suter.
Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2013, S. 273-298, hier S. 285. Auf der ,Durchschaulich-heit der sicht-
baren Weldt“ auch im All insistiert dagegen der frithe B6hme-Biograph und -Herausgeber Ab-
raham von Franckenberg, der durch das teleskopische ,Fern-gesicht“ (und auf Basis der
referierten Schriften Brunos) auch die ,biflanhero versigelte Pforte zu der Gestirneten Tieffe“
neu ,auffgeschlossen“ sieht und die Sternenschau - darin wegweisend fiir Brockes und die
Physikotheologie — ,zu héherem Erkdndnufl Gottes“ neu legitimiert. Abraham von Francken-
berg: Aufmunterung an die Schauer in den Wundern des Allerhéchsten [...]. In: ders.: Oculus
Sidereus Oder/ Neu-eroffnetes Stern-licht und Fern-gesicht [...]. Danzig 1644, o.P. Siehe hierzu
Neumann: Wunder, S. 287-298.

20 D. Albrechts von Haller, konigl. Groft-Britannischen Hofraths [...] Versuch Schweizerischer
Gedichte. Sechste, rechtm., verm. und verdnd. Aufl., Géttingen 1751, S. 203-210, hier S. 206.

21 Hartmut Béhme, Gernot Béhme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitéts-
strukturen am Beispiel Kants. Frankfurt a. M. 1985, S. 202 (Herv. i. 0.).



48 — Jana Schuster

In Auseinandersetzung mit dem physikalischen Wissen von der Aushreitung
des Lichts wird hier nun die Vorstellung eines unsichtbaren raumfiillenden Medi-
ums relevant, wie es die zeitgendssische Astronomie fiir die Fortpflanzung des
Lichts im Weltraum veranschlagt: Ein derart umfassendes Medium stiftet Konti-
nuitit und Kontiguitit, erdffnet Beziige, impliziert Alleinheit.”* Die poetische Ein-
bildung empfiehlt sich, dieses latente Schliisselmedium zu versichtbaren und
damit sowohl die ansonsten unsichtbare energetische Fiille des vermeintlich lee-
ren Raums als auch die Aufgehobenheit der kreatiirlichen Existenz im untiber-
sehbaren kosmischen Ganzen fiktional zu erweisen. Hier setzt Jean Pauls spates
Prosastiick Traum tiber das All aus dem letzten, unvollendeten Roman Der Komet
an, der 1822, im Sterbejahr Herschels drei Jahre vor Jean Pauls eigenem Tod, vor-
liegt. In dieser Traumerzahlung, die von aktuellen Gréfienberechnungen der in-
terstellaren Rdume ihren Ausgang nimmt, zeigt sich das im All unsichtbare Licht
dem Traumer in einer iberwaltigenden Vision, die unter anderem an Vorstellun-
gen der spatantiken Gnosis anschliefit. Von der Dynamik der progressiven Grenz-
erweiterung verlagert sich das Kernproblem kosmologischer Imagination damit
auf das Medium, das den vermeintlich leeren Zwischenraum der Sterne erfiillen
soll und unter dem Namen ,Ather (griech. ,der Leuchtende, Brennende*) als
feinstoffliches Tragerelement schon bei Bruno Grundbedingung der Philobatie,
der Lust an der Weite im heimlichen ,Gefiihl des Getragenseins®, gewesen war.®
Im Sinne des Horror vacui-Postulats rettete der spekulative Ather, den auch die
Physik bis Einstein als hypothetisches Hintergrundmedium zur Ausbreitung des
Lichts unterstellte, noch fiir die augenscheinliche Leere zwischen den Welten das
neuplatonische Prinzip gottlicher Fiille** — und eben darum ist es auch Jean Paul
zu tun: Der spate All-Traum im Komet trotzt den unermesslichen Rdumen die visi-
ondre Erscheinung des gottlichen Lichtathers geradezu ab, nimmt diese ultimative
Uberspannung des visuellen Begehrens zuletzt aber in das kindliche Wonnegefiihl
liebevollen Angeblicktseins zuriick und legt damit als Motivation noch der ekstati-
schen Vision das menschliche Bediirfnis nach dem bestatigenden Wechselblick frei.

Adalbert Stifter radikalisiert diesen Riickzug ins beschrankte menschliche
Maf$ zu einer abgriindigen Verunsicherung der All-Schau von deren physikalisch-
optischen Mdglichkeitsbedingungen her: Die Luftschifferin, die in seiner Erst-
lingsnovelle Der Condor von 1840 ohnmadchtig aus der Schwellenzone zum All
unter die dichte irdische Lufthille zuriickgebracht werden muss, hat — im Sinne

22 Vgl. Stefan Bornchen: ,Alles ist eins“. Romantische Metaphorologie des Mediums. Paderborn
2021.

23 Bohme/Bohme: Das Andere der Vernunft, S. 185.

24 Zu Ather und Licht siehe Gernot Bohme, Hartmut Béhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kul-
turgeschichte der Elemente. 2. Aufl., Miinchen 2010, S. 143-163.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =—— 49

von Jean Pauls Giannozzo — den ,Rausch des Athers* endgiiltig ,ausgeschlafen«

Macht Jean Paul das Infinitum des neuzeitlichen Weltenraums im spekulativen
Medium des Athers zum visiondren Schauplatz einer géttlichen Lichtfiille, die
den Schauenden heillos tiberfordert, so schreibt Stifter den in anderen Traum-
dichtungen Jean Pauls konzedierten kosmischen Nihilismus fort und definiert die
Grenzen der sichtbaren Lichtausbreitung als unwiderrufliches Ende der aisthesis
und des Asthetischen. Die romantische Unendlichkeitssuggestion sieht sich damit
nun auch optisch-konkret auf die tellurische Zone des Atmosphérischen verwie-
sen, deren Schleier tatséchlich nichts (mehr) hinter sich zu verbergen hat.

Allmedium Ather: Jean Pauls Traum iiber das All

Sowohl das Romantische wie das Erhabene sind bei Jean Paul jeweils durch ihr
Verhdltnis zur Unendlichkeit charakterisiert. Der 1812 in die zweite Auflage der
Vorschule der Asthetik neu eingefligte § 22 vom ,Wesen der romantischen Dicht-
kunst“ definiert das ,Romantische“ als ,das Schone ohne Begrenzung, oder das
schone Unendliche“.?® FlieRend sind damit die Grenzen zum Erhabenen, welches
§ 27 als das ,angewandte Unendliche“? der Aufsatz Uber die natiirliche Magie der
Einbildungskraft im Anhang zum Leben des Quintus Fixlein von 1795 als das ,,ange-
schauete[ ] Unendliche“*® bestimmt.

Der ,wahrhaft romantisch-unendliche[ ] Stoff“ besteht fiir die Vorschule in
dem ,Verhdltnis unserer dirftigen Endlichkeit zum Glanzsaale und Sternenhim-
mel der Unendlichkeit“.?®> Wie bei Brockes, Klopstock und Schleiermacher dient
das Universum als dufSerster Vorwurf zur Vorstellung gottlicher Unendlichkeit;
die Metapher degradiert es hier aber zum Bildspender, an dem nun die romanti-
sche Sehnsucht in ihrer Eigendynamik profiliert wird: Als das ,Ungeheuere und
Unermefiliche“ — das immensum des kopernikanischen Weltraums ist hier seman-
tisch zum horrendum eingefarbt — hat der ,Himmel“ nach der christlichen ,Vertil-

25 Jean Paul: Komischer Anhang zum Titan. II. Des Luftschiffers Giannozzo Seebuch. In: Sdmtli-
che Werke, hg. v. Norbert Miller. Darmstadt 2000, Abt. I, Bd. 3: Titan. Komischer Anhang. Clavis
Fichtiana, S. 925-1010, hier S. 961.

26 Jean Paul: Vorschule der Asthetik. In: ders.: Sdmtliche Werke. Abt. I, Bd. 5: Vorschule der As-
thetik. Levana. Politische Schriften, S. 7-456, hier S. 88 (Herv. i. 0.).

27 Jean Paul: Vorschule, S. 106 (Herv. i. 0.).

28 Jean Paul: Leben des Quintus Fixlein. In: ders.: Sémtliche Werke. Abt. I, Bd. 4: Kleinere Erzah-
lungen. Schriften, S. 7-260, hier S. 201.

29 Jean Paul: Vorschule, S. 88.



50 — Jana Schuster

gung‘ der Sinnenwelt ,seine Tiefe“ fiir eine ,unendliche Sehnsucht ge6ffnet,3°
welche sich das gottgleiche infinito des Bruno’schen Alls selbst zum dynamischen
Seinsmodus angeeignet hat. Sofern nun als zugleich anthropologisches wie kos-
mologisches Grundprinzip ,eine Harmonie zwischen Leib und Seele, Erden und
Geistern zugelassen“ sei, musse ,der geistige Gesetzgeber ebenso am Weltall sich
offenbaren, als der Leib die Seele und sich zugleich ausspricht“. Dem Universum
darf demnach eine eigene ,geistige Mimik“*! unterstellt werden — und just um
diese mimische Offenbarung dessen, was Jean Paul apersonal und abstrakt die
,dynamische[] Fiille der Gottheit“ nennt,* ist es dem spéten Traum iiber das All
Zu tun.

Das Prosastiick, das die komische Geschichte von Nikolaus Marggraf auf das
kosmische Erhabene 6ffnet, findet sich als letzte der ernsten Ausschweife fiir Lese-
rinnen im Anhang des 1820 veroffentlichten ersten von drei Bandchen. Nachdem
sich ,Dr. Jean Paul Fr. Richter“® in der Vorrede des Romans als ein Himmelskun-
diger vorgestellt hat, tritt in dem Traum tiber das All ein diegetisches Ich auf, das
nach der Lektiire eines geognostischen Aufsatzes iiber die Frage der Leere oder
Fiille des Alls sinniert: ,Himmel! dacht’ ich, welche Leerheit ertrankte das All,
wenn nichts voll wére als einige schimmernde verstaubte Stdubchen, die wir ein
Planetensystem nennen.“** Jean Pauls wortspielerische Ironie um das Paradox er-
trdnkender (nicht etwa erstickender) Leere und ein ldngst nicht mehr nur als
Himmel tiber der Erde apostrophierbares All*® zielt auf die ,ernste‘ kosmologisch-
theologische Frage nach der Mdglichkeit eines Vakuums, wie es gegen den vorso-
kratischen Atomismus schon die aristotelische Naturphilosophie und spéter das
scholastische horror vacui-Postulat als gottesunwiirdige Nichtigung des Raums
verworfen hatten. Auf der ironisch ausgestellten Absurditdt unermesslicher
Leere beharrt auch der Ich-Erzéhler bei Jean Paul noch fiir ein Universum, in
dem ,nach Herschel“*® raumliche Distanzen zugleich zeitliche Differenzen fiir

30 Jean Paul: Vorschule, S. 93.

31 Jean Paul: Vorschule, S. 97.

32 Jean Paul: Vorschule, S. 106.

33 Jean Paul: Der Komet oder Nikolaus Marggraf. Eine komische Geschichte. In: ders.: Samtliche
Werke. Abt. I, Bd. 6: Spate Erzahlungen. Schriften, S. 5631036, hier S. 573.

34 Jean Paul: Der Komet, S. 682.

35 Nach dem Deutschen Wérterbuch ist ,himmel von der wurzel ham decken ausgehend [...] und
hat die eigentliche bedeutung einer decke oder eines daches der erde“. Deutsches Worterbuch
von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Bd. 10, Sp. 1332. Zit. nach der digitalisierten Fassung im
Waorterbuchnetz des Trier Center for Digital Humanities, Version 01/23, https://www.woerterbuch
netz.de/DWB (letzter Zugriff: 01.06.2024).

36 Jean Paul: Der Komet, S. 682.


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB

Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 51

den Beobachter sind.*’” Die physikalische Atherhypothese schlieft er zu diesem
Zweck mit der spekulativen zeitgendssischen Seelenlehre kurz: Wie das Licht die
sungeheuern Raume zwischen der Erde und dem fernsten Nebelfleck® ,durch-
strome, so konne der interstellare Ather — analog zu dem im menschlichen Kérper
gebundenen Atherleib der Seele — schlieRlich auch das All beseelen und vergeisti-
gen: ,[K]ann in diesen Lichtstromen nicht ebensogut eine Geisterwelt wohnen als
im Athertropfen des Gehirns dein Geist?“*® Das anthropologische ,,Simultaneum**°
von Kérper und Geist steht damit fiir ein ebensolches von sichtbaren Weltkérpern
und unsichtbaren dtherischen Kréften ein.

Evidenz fiir die schon in Brockes’ Firmament — wider den Augenschein — unter-
stellte Fiille unsichtbaren Lichts im All liefert bei Jean Paul prompt ein Traum,*’ in
dem sich der schimmernde Atherleib des Ichs aus der Korperhiille befreit, um auf
Geheif$ einer blitzenden zweiten Gestalt, seines Seelenfiihrers, allein kraft seiner
Gedanken mit Lichtgeschwindigkeit durch das All zu fliegen.*! Dem rasanten Flug,
der dem durch die Rdéume Rasenden ein Werden und Vergehen von Welten im Zeit-
raffer suggeriert, eroffnet sich die privative Unendlichkeit einer gestaffelten Reihe
von Welten, wie sie sich von der Erde aus nur teleskopisch durch fortwahrend po-
tenzierte Fernrohre andeutet. Gegenldufig zu dem Grenziiberschreitungspathos je-

37 Wie das Ich eingangs referiert, liegen die ,fernsten Milchstrafien in einer Weite von uns*,
dass ,ihr Licht, das heute in unser Auge kommt, schon vor zwei Millionen Jahren ausgegangen,
so daf8 ganze Sternenhimmel schon erloschen sein kénnten, die wir noch fortschimmern sehen*.
Jean Paul: Der Komet, S. 682.

38 Jean Paul: Der Komet, S. 682.

39 Jean Paul: Das Kampaner Tal. In: ders.: Sdmtliche Werke. Abt. I, Bd. 4, S. 561-716, hier S. 563.
40 Es ist der Kunstgriff von Johannes Keplers 1634 postum verdffentlichtem Somnium seu astro-
nomia lunae (Der Traum), eine empirisch (noch) nicht beweisbare wissenschaftliche Hypothese
oder Theorie — bei Kepler die Erdrotation, hier das &therische Plenum des Weltraums - in der
Traumfiktion anschaulich und damit plausibel werden zu lassen.

41 Aufgegriffen wird damit eine Spekulation von Charles Bonnet: Essai analytique sur les facul-
tés de ’ame. Copenhague 1782, p. 484: ,Nous pourrons donc nous transporter au gré de la nétre
Volonté, dans différens points de 'Espace, & peut-étre avec une vitesse égale a celle de la Lu-
miere.” Poetische Prétexte flir den Allflug bei Jean Paul finden sich erneut bei Brockes: In dem
Gedicht Die Bewegung der Sternen aus dem Vierten Teil des Irdischen Vergniigens von 1732 befreit
sich der Geist des Ichs ,aus seines Corpers Schrancken, / Und wagt es, sich [...] Ins tieffen Him-
mels tieffste Tieffe, / [...] einzusencken®. Die Fiille der himmlischen Lichter, die sich dort erdffnet,
ist tiberwéltigend. Brockes: Irdisches Vergniigen in Gott, Bd. 4, 2. Aufl., Hamburg 1735, S. 6-8, hier
S. 7. In dem Gedicht Der Wolken- und Lufthimmel fliegt der Geist des Ichs wiederum ,wie ein
Strahl“ durch das ,Boden-lose Meer“ des ,nie begriffnen Raums“, um Aussicht zu gewinnen auf
das am Ende angebetete ,allgegenwartige[ ] Licht“, das — ,,0b gleich unsers Corpers Augen“ un-
sichtbar — ,der Ewigkeit Unendlichkeit erfiille[ ]t“. Barthold Heinrich Brockes: Der Wolken- und
Lufthimmel. In: ders.: Irdisches Vergniigen in Gott. Bd. 2, Hamburg 1727, S. 3-13, hier S. 7, 9, 13.



52 =— Jana Schuster

doch, das Herschel nachgertihmt werden sollte, ,ermattet[]“ Jean Pauls Traum-Ich
an der Uberfiille des Alls, das, wie der Begleiter erklirt, ,kein Ende“ und ,keinen
Anfang“ hat.*2

Kants Naturgeschichte des Himmels hatte das All von einem definiten An-
fang an zu einer gesetzméfigen Entwicklung gebildeter Welten aus dem Chaos
verzeitlicht und mit dieser Zielrichtung die Rationalitdt und Schonheit des anti-
ken Kosmos zu retten versucht.** Die Schénheit des Himmels blieb dabei Garant
der gottlichen Wohlordnung: ,Wenn in der Verfassung der Welt, Ordnung und
Schonheit hervorleuchten; so ist ein GOtt.“** Was Kant postuliert, erschliefit
sich Jean Pauls Traum-Ich in der unibersichtlichen Flucht von Galaxien und
schier endlosen dunklen Zwischenrdumen gerade nicht. Als der haltlose Allflug
auch noch die Lichtgeschwindigkeit ubertrifft, droht der ,Edelstein des lichten
All“ vielmehr in ein ,tote[s] Meer des Nichts“*® zu versinken, da Sehen und
Sichtbarkeit vollig ausfallen. An diesem negativen Hohepunkt beschwichtigt der
Begleiter den ,Kleinglaubige[n]“ und enthiillt ihm die ganze Wahrheit, die
genau der Eingangshypothese des wachen Ichs entspricht:

,Vor Gott besteht keine Leere; um die Sterne, zwischen den Sternen wohnt das rechte All
Aber dein Geist vertrigt nur irdische Bilder des Uberirdischen; schaue die Bilder!“ Siehe! da
wurden meine Augen aufgetan, und ich sah ein unermefiliches Lichtmeer stehen, worin die
Sonnen und Erden nur als schwarze Felseninseln verstreut waren [...].*

In der Vision erschlief8t sich das infinitum des neuzeitlichen Alls als ozeanisch un-
begrenzter Hort gottlichen, meta-physischen Lichts, dessen Fiille auch dort noch
Kontinuitat stiftet, wo die begrenzte Geschwindigkeit des empirischen Lichts Ab-
griinde eines vermeintlichen ,Nichts und nur im fortgesetzten Flug des Traumen-

42 Jean Paul: Der Komet, S. 683. Uberwiltigung und dialogische Feststellung raum-zeitlicher End-
losigkeit haben ihr Vorbild in Schillers (von Klopstock beeinflusster) Ode Die Grdse der Welt von
1782, in dem zwei Wanderer im Weltall aufeinandertreffen: ,,Steh! du seegelst umsonst — vor dir
Unendlichkeit! / ,Steh! du seegelst umsonst — Pilger auch hinter mir! — [...]“ Friedrich Schiller:
Die Grose der Welt. In: Schillers Werke. Nationalausgabe, begr. von Julius Petersen, fortgefiihrt
von Lieselotte Blumenthal, Benno von Wiese und Siegfried Seidel, hg. v. Norbert Oellers. Bd. 1:
Gedichte in der Reihenfolge ihres Erscheinens (1776-1799), hg. v. Julius Petersen/Friedrich
Beifiner. Weimar/Stuttgart 1992, S. 102.

43 Zu dieser ,Verlegung der kosmischen Rationalitdt in die Zeit“ siehe Blumenberg: Die Genesis
der kopernikanischen Welt, S. 73.

44 Immanuel Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, oder Versuch von
der Verfassung und dem mechanischen Ursprunge des ganzen Weltgebdudes nach Newtonischen
Grundsétzen abgehandelt. Konigsberg/Leipzig 1755, S. 168.

45 Jean Paul: Der Komet, S. 684.

46 Jean Paul: Der Komet, S. 685.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 53

den, in fortlaufender Narration iiberbriickte Liicken im Gefiige von Raum und
Zeit aufgerissen hat.” Was dem Visionir hier sichtbar wird, ist der ,Leuchtende®
selbst, der in der Naturphilosophie eines Lorenz Oken vergéttlichte Ather.*® Dem
Traumenden wird hier einsichtig, dass es sich mit Licht und Dunkel, Leben und
Tod genau umgekehrt verhalt als gedacht:

[D]ie Unsterblichkeit wohnte in den Rdumen, der Tod nur auf den Welten. — Auf den Son-
nen gingen aufrechte Schatten in Menschengestalt, aber sie verkldrten sich, wenn sie von
ihnen zogen und im Lichtmeer untergingen [...].*°

Dieses ,Lichtmeer* bzw. ,Licht-All“>° das den eingangs vom wachen Ich kritisier-
ten ,Irrtum“?! von der Leere zwischen den Welten Liigen straft, korrespondiert
Vergottlichungen des Lichts, wie sie Jean Paul in Vermittlung Herders aus der Re-
ligion des Zoroaster sowie aus der friihchristlichen Gnosis bekannt gewesen sein
kénnen.”” Der Traum syn-dsthetisiert diese Vorstellungen zu einer energetischen

47 Die Fiktion des Allflugs, dessen Eigenzeit und Verlauf auch durch Rédume jenseits des Lichts,
iber die Lichtgeschwindigkeit hinaus, narrative Einheit und Kohédrenz schaffen, schliefst auch
yheue Licken in der kosmologischen Ordnung*, die Herschels leistungsstarke Riesenteleskope er-
offnet hatten. Reto Rossler: Weltgebdude. Poetologie kosmologischen Wissens der Aufkldrung.
Gottingen 2019, S. 505. Nur entlang der fiktionalen Erlebniskurve des Ichs, im Prozess des eigen-
bewegten Beobachtens im Wechsel von Licht, Dunkel und ,Nichts‘, konstituieren sich Raum und
Zeit, ist das All als einheitlicher Zusammenhang darstellbar.

48 ,Der Aether ist die erste Realwerdung Gottes, die ewige Position desselben. Gott und Aether
sind identisch.“ Lorenz Oken: Lehrbuch der Naturphilosophie. Bd. 1. Jena 1809, S. 44.

49 Jean Paul: Der Komet, S. 685. Variiert ist hier die Vorstellung der interplanetaren Palingene-
sie, die es etwa Herders ,Gesprichen‘ Uber die Seelenwandrung von 1785 erlaubte, die von Kant
im All betrachtete ,Charte der Unendlichkeit“ (Kant: Allgemeine Naturgeschichte, S. 116) als
»glinzende Charte unsrer weitern Wallfahrt“ zu begriifen. Johann Gottfried Herder: Uber die
Seelenwandrung. In: ders.: Werke in zehn Banden. Bd. 4: Schriften zur Philosophie, Literatur,
Kunst und Altertum, hg. v. Jirgen Brummack. Frankfurt a. M. 1994, S. 425-476, hier S. 447. In der
Unsterblichkeitsdiskussion des Kampaner Tals von 1797 war die ,,voyage pittoresque durch Plane-
ten“ von Jean Pauls Alter Ego-Figur noch verworfen worden. Jean Paul: Das Kampaner Tal, S. 611.
50 Jean Paul: Der Komet, S. 685.

51 Jean Paul: Der Komet, S. 682.

52 In seiner vielfach kritisierten, von Jean Paul verteidigten Genesis-Interpretation liest Herder
die Schopfung des Lichts in Gen 1,3 als Kernvorstellung auch der zoroastrischen Lichtreligion, die
,Alles nach unendlichen Stuffen der Lauterung in [...] dem grossen Lichtmeere, woraus alles ward,
zusammenfliefle[n]“ lasse. Johann Gottfried Herder: Alteste Urkunde des Menschengeschlechts. In:
ders.: Werke in zehn Bénden. Bd. 5: Schriften zum Alten Textament, hg. v. Rudolf Smend. Frank-
furt a. M. 1993, S. 179-660, hier S. 471). Ahnlich nimmt die friihchristliche Gnosis ein iiberstromen-



54 —— Jana Schuster

Szenographie der Krafte und Intensitdten im neuzeitlichen All, mithin zu einem
,dynamisch-qualitativ Erhabenen‘ im Sinne der Vorschule (§ 27):

In den Rdumen glénzte, tonte, wehte, hauchte nur Leben und Schaffen im Freien des All;
die Sonnen waren nur gedrehte Spinnréder, die Erden nur geschoffne Weberschiffchen zu
dem unendlichen Gewebe des Isis-Schleiers, der iiber die Schopfung hing und der sich ver-
léngerte, wenn ihn ein Endlicher hob.®

Anschaulich wird damit eine zwar ,lebendige[ ] Unermefilichkeit*, die das Traum-
Ich aber ,allein“** und bediirftig zurtickldsst, da sein seraphischer Begleiter im
Glanz aufgegangen ist. Es bedarf eines An-Halts, der die gottliche Lichtfiille in den
personalen Blick, in das vertraute Gegentiber einer Menschengestalt zurticknimmt:

Da schiffte und drang aus der Tiefe durch alle Sterne ein dunkler Weltkorper fliegend das
hohe Lichtmeer herauf, und eine Menschengestalt wie ein Kind stand auf ihm [...]. Endlich
stand unsere Erde vor mir, und auf ihr ein Jesuskind; und das Kind blickte mich so hell und
mild und liebevoll an, daf§ ich erwachte vor Liebe und Wonne. — -

Nicht die visiondre Schau des Unendlichen im Medium energetischer Potenzen
des Lichts gewdhrt hier fiir einen Augenblick die ,Unsterblichkeit der Religion“
wie nach Schleiermacher,*® sondern der Liebesblick des personalen Mittlers, in
dem christologisch der absolute Gegensatz von Endlichkeit und Unendlichkeit

des Glanz- und Lichtmeer als Reservoir gottlicher Fiille und eigentliche Heimat der in die Kérper-
welt versprengten Lichtseelen an: das Pleroma (griech. ,die Fiille“). Kongenial bieten sich solche in
Licht und Dunkelheit symbolisierten dualistischen Konzepte fiir Jean Pauls Vorstellung von einem
atherischen ,Geisterreich“ als , Trdger und Meer* des ,,Korper- oder Welten-Reich[s]“ an. Jean Paul:
Vorschule, S. 97. Der getrdumte Flug durch das All setzt nicht nur die von Herschel neu bemesse-
nen Dimensionen von Raum und Zeit in Szene; die erflogene Staffel immer entfernterer Galaxien
bis hin zur ultimativen Erleuchtung des Reisenden entspricht, in gleichsam umgekehrter Folge,
zudem einer Vorstellung des Gnostikers Basilides, der eine Flucht von 365 angelischen Geisterrei-
chen bei abnehmender Klarheit vom gottlichen Ursprung fort annahm. Jean Paul hat diese Idee
des Basilides, den die Levana als ,alte[n] Irrlehrer“ anfiihrt, im Rahmen seiner Recherchen zur An-
gelik exzerpiert. Jean Paul: Levana. In: ders.: Simtliche Werke. Abt. I, Bd. 5, S. 515-874, hier S. 601.
Siehe Monika Schmitz-Emans: Engel in der Krise. Zum Engelsmotiv in der romantischen Asthetik
und in Jean Pauls Roman Der Komet. In: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 38 (2013), S. 111-138,
hier S. 134, die auf den Traum iiber das All allerdings nicht eingeht.

53 Jean Paul: Der Komet, S. 685 f.

54 Jean Paul: Der Komet, S. 686.

55 Jean Paul: Der Komet, S. 686.

56 Schleiermacher: Uber die Religion, S. 115.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =—— 55

aufgehoben und dem All ein menschliches Sinnzentrum (zuriick-)gegeben ist® —

aber in Gestalt des Kindes, nicht des stellvertretend leidenden Erlosers.”®

Der liebende Gegenblick des Jesuskindes>® hebt den Blick jenes ,toten‘ Christus
auf, welcher in dem nihilistischen Traumbild des Ersten in den Siebenkds eingela-
gerten Blumenstiicks die Hohle des gottlichen Sonnenauges im All leer gefunden
hat. In dem heilbringenden Blick schon des Christ-Kindes beschneidet der Traum
tiber das All das Christentum - laut der Vorschule die ,Mutter der romantischen
Poesie®® — um genau jene endzeitlich-eschatologischen Dimensionen, welche die
Rede des toten Christus ins Materialistisch-Sinnlose treibt, um den Alptrdumer auto-
suggestiv vom Atheismus abzuhalten. Der barocken Abschreckungsasthetik der
Rede, die schauerliche Untote in der heillosen Ewigkeit eines rein materiellen neu-
zeitlichen Weltraums zeigt, steht hier im Traum iiber das All die Uberforderung des
Sehers gerade durch die &dsthetische Abundanz der Seinsfiille im géttlichen Licht
gegentber.

Die sprachliche Evokations- und Bildkraft versagt dagegen nicht in ihrer an-
schaulichen Vermittlung des abstrakten energetischen Geschehens im ,Lichtall”.
In dem ,Isis-Schleier, der hier nicht den Schépfergott, sondern die ,,Schopfung®
,zeigt und verhillt 5! spiegelt sich vielmehr die sprachliche Textur als ein ,unend-
liche[s] Gewebe“®? um das ultimative Signifikat gottlicher Liebe, das sich zuletzt

57 Geméfl dem Prolog des Johannes-Evangeliums und dem Glaubensbekenntnis von Nicéda
rithmt etwa Klopstocks Ode Das Anschaun Gottes die Schau von ,Des Vaters Klarheit / In Jesu
Christi Antlitz“: ,Hosianna! Hosianna! / Die Fiille der Gottheit / Wohnt in dem Menschen / Jesu
Christo!“ Klopstock: Das Anschaun Gottes, S. 164, 166.

58 Zu Jean Pauls ambivalenter Haltung gegentiber Christus als heilsgeschichtlich notwendiger
Erloserfigur siehe Gotz Miiller: Jean Pauls ,Rede des todten Christus vom Weltgebdude herab,
dafd kein Gott sei“ In: ders.: Jean Paul im Kontext. Gesammelte Aufsdtze. Hg. v. Wolfgang Riedel.
Wiirzburg 1996, S. 104-124.

59 Nach § 24 der Vorschule speist sich der Anthropozentrismus kosmischer Weltanschauung aus
der Erfahrung familialer Liebesblicke, sodass ,wir diese geistige Mimik des Universums, wie ein
Kind die elterliche, erstlich ganz zu verstehen wahnen und zweitens ganz auf uns allein beziehen
wollen“. Jean Paul: Vorschule, S. 97 f. Der spéte Traum tiber das All rehabilitiert dieses Blick- und
Sinnbegehren.

60 Jean Paul: Vorschule, S. 89.

61 Im synkretistischen Weltraum von Klopstocks Messias im Erstdruck von 1748 verbirgt ein
»vom Lichte gewebte[r] dtherische[r] Vorhang* das ,Allerheiligste Gottes“. Klopstock: Der Mes-
sias, I. Gesang, S. 14, 20, V. 188, 329. Die angelische Lichtgestalt, die das traumende Ich bei Jean
Paul begleitet, kiindigt anfangs an, diesem in der Tradition der Gottesschau das ,wahre All
zeige[n] und verhiille[n]“ zu wollen. Jean Paul: Der Komet, S. 683.

62 Jean Paul: Der Komet, S. 686.



56 = Jana Schuster

fokussiert im Blick des gottlichen Kindes zu erkennen gibt.?® Auch die romanti-
sche Sehnsucht kehrt an diesem Extrem um: nicht das goéttliche Unendliche im
Endlichen ist mehr ihr Ziel, sondern das vertraute Endliche im Unendlichen, in
dessen Schranken der erschépfte Geist ein- und heimkehren kann.%*

Archemedium Atmosphdre im anasthetischen All:
Stifters Condor

Stifters 1840 in der Wiener Zeitschrift fiir Kunst, Theater, Literatur und Mode ver-
offentlichte Erstlingsnovelle Der Condor nimmt nicht nur die bei Jean Paul als
Traumgesicht lizenzierte Versichtbarung des iiber-irdischen Lichts zurtick; sie de-
mentiert vielmehr jede asthetische Qualitat des Lichts jenseits der atmosphari-
schen Diffusion — um im Gegenzug die irdische Lufthiille selbst als Archemedium
des Asthetischen zu profilieren.

Erzahlt wird die doppelte Sozialisationsgeschichte des jungen Malers Gustav
und seiner emanzipatorisch gesinnten Schiilerin Cornelia, die Lerhaben“®® sein
will {iber die patriarchalischen Bande ihres Geschlechts und zu diesem Zweck an
einer Ballonfahrt teilnimmt. Das Luftschiff ist nach dem von Humboldt beschrie-
benen amerikanischen Kondor benannt, der sich von allen Vogeln am hochsten
in die Luft erheben konne;*® entsprechend gerit der Flug in extreme, von der

63 Auch das ,Sprachgitter des Textes — im Hesperus-Roman gilt der ,Sternenhimmel“ als ,Sprach-
gitter“ der Stille, hinter dem ein ,Geist“ oder ,Gott“ erwartet wird (Jean Paul: Hesperus oder 45
Hundposttage. Eine Lebensbeschreibung. In: ders.: Sdmtliche Werke. I. Abt., Bd. 1: Die unsichtbare
Loge, Hesperus, S. 471-1236, hier S. 1135) — ist in dieser Allegorie des Lesens auf ein Auge jenseits
des Gitters verwiesen. Kritischer sieht Barbara Hunfeld die ,kosmische Textur“ des Lichtalls im
Traum iiber das All in einer ,dematerialisierten Sprache iiberirdischer Fiille“ zu ,Partikeln“ ,zerfal-
len’, die am Ende ,nichts bezeichnen[ ] als sich selbst“. Barbara Hunfeld: Der Blick ins All. Reflexio-
nen des Kosmos der Zeichen bei Brockes, Jean Paul, Goethe und Stifter. Tiibingen 2004, S. 111.

64 Zu fragen wére, ob Jean Paul in der Erschopfung des trdumenden Ichs angesichts der energe-
tischen Uberfiille des visioniren Raums mit der Textmetapher des ,unendlichen’, bei jedem Liif-
tungsversuch sich noch ,verldngernden‘ Gewebes nicht auch eine Erschopfung durch das eigene
Produktionsprinzip, die Uberfiille sprachlicher Bildkreationen, figuriere.

65 Adalbert Stifter: Der Condor. In: ders.: Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe,
hg. v. Alfred Doppler/Wolfgang Frithwald. Bd. 1,1: Studien. Journalfassungen, hg. v. Ulrich Ditt-
mann. Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1978, S. 11-31, hier S. 16.

66 Breiter rezipiert als Humboldts franzésischsprachige Naturgeschichte des Kondor wurde si-
cherlich eine ausfiihrliche Anmerkung zum andinen Kondor in den Ideen zu einer Physiognomik
der Gewdchse schon seit der ersten Ausgabe von Alexander von Humboldt: Ansichten der Natur.
Tiibingen 1808, S. 157-278, hier S. 212-218. Stifter setzt den von Humboldt bezogenen Titel seiner



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 57

zeitgendssischen Luftfahrt noch unerreichte Hohen zum fiktionalen Experiment
auf die physikalisch-physiologischen Wahrnehmungsbedingungen am dufiersten
Rand der schiffbaren Luft bzw. des optischen Filters der dichteren Atmosphére.

Die vier Prosastiicke, die nach dem Vorbild des Siebenkds als Nachtstiick,
Tagstiick, Blumenstiick und Fruchtstiick betitelt und tber Zeitspriinge und Per-
spektivwechsel hinweg zu einem novellistischen ,Bilder-Kabinett[ 1467 arrangiert
sind, treiben ein um dramatische Augen-Blicke kreisendes intermediales Spiel
zwischen Malerei und Text, um besonders beider Vermdgen in der Darstellung
von Lichteffekten engzufiihren.

Im Kernstiick der Novelle, dem in die kosmische Nacht fiihrenden Tagstiick,
steigt Cornelia in Begleitung wissenschaftlich-technisch versierter ménnlicher
Luftschiffer in den ,duRersten Ather“®® auf, wie hier nun aber nicht das spekula-
tive Allmedium der Kosmologie, sondern die héheren, diinneren Luftschichten
genannt werden. Aus dieser von unbemannten Ballons erst um 1900 erreichten
Grenzzone des irdischen Milieus wird der Heldin nach der vogelperspektivischen
Verfremdung der Erdoberflache zu einem Muster von Farbflecken und Lichtrefle-
xen zuletzt auch ein proto-astronautischer Blick ins All jenseits der Atmosphére
zugemutet. Annotiert durch erlduternde Fufinoten, die im Erstdruck ikonisch
durch Asteriske bezeichnet werden, heifit es in Ubernahme von Cornelias Erleb-
nisperspektive durch die auktoriale Erzihlinstanz:

[A]ber das Himmelsgewdlbe, die schone blaue Glocke unserer Erde, war ein ganz schwarzer
Abgrund geworden, chne Maf$ und Grenze in die Tiefe gehend** - das Labsal, das wir so ge-
dankenlos geniefien, war hier oben ganz verschwunden, die Fiille und Flut des Lichtes auf
der schonen Erde. Wie zum Hohne wurden alle Sterne sichtbar*** — winzige, ohnmachtige
Goldpuncte, verloren durch die Ode gestreut — und endlich die Sonne, ein drohendes Gestirn,
ohne Warme, ohne Strahlen, eine scharf geschnittene Scheibe, aus wallendem, bldhenden,
weifdgeschmolzenen Metalle glotzte sie mit vernichtendem Glanze aus dem Schlunde — und
doch nicht einen Hauch des Lichtes festhaltend in diesen wesenlosen Raumen [...].”

Erstlingsnovelle strukturanalog zu jenem von Jean Pauls letztem Roman: ,Der Condor¢ / ,Der
Komet. In der Differenz der Flugobjekte und -sphéren ist auch die Wende vom All zur Erdatmo-
sphére markiert.

67 Jean Paul: Vorschule, S. 198.

68 Stifter: Der Condor, S. 20.

69 Ironisch reflektieren die Asteriske im Verweis auf Fufinoten auf derselben Druckseite zudem
das mit der Heldin geteilte optische Orientierungsbediirfnis im Raum, hier das der Augen beim
Lesen. Die Buchfassung der Novelle im ersten Band von Stifters Studien aus dem Jahr 1844 redu-
ziert die fiinf FufSnoten zum Tagstiick auf drei ausgelagerte Endnoten und nimmt damit auch die
Reflexion auf die Ikonizitdt des Druckbilds und die synchrone Zweistimmigkeit eines in Narra-
tion und Erlduterungen gespaltenen Textes zuriick.

70 Stifter: Der Condor, S. 21.



58 = Jana Schuster

Der ent-tduschende Blick auf die Sonne jenseits der irdischen Lufthiille raubt
dem Zentralgestirn jede dsthetische Anmutung von Erhabenheit oder Herrlich-
keit, wie sie — etwa im Strahlenkranz — erst die Diffusion des Lichts im atmospha-
rischen Medium erzeugt.”* Abgeleitet aus den physikalischen GesetzméaRigkeiten,
die in den Fufinoten mitgeliefert werden, setzt Stifters Science Fiction hier astro-
nautische Sichtbedingungen jenseits optischer Interferenzen des Lichts mit der
Luft in Szene: Die strahlen-, geist- und seelenlos ,glotzende‘ Metallscheibe, die Cor-
nelia im luftleeren Raum erblickt,”? demontiert den Kern der ,solaren Ordnung“73
in der lichtmetaphysischen Tradition der abendlédndischen Philosophie wie in
jedem emphatischen Heliozentrismus nach Kopernikus.”*

Invertiert ist hier auch das platonische Hohlengleichnis: Hatte der Neuplato-
nismus die triigerische Héhlenoptik auf die Grenzen des gesamten weltlichen
Kosmos ausgedehnt, jenseits dessen erst das wahre Licht vorherrsche,” so liegt in

71 Siehe hierzu auch Jana Schuster: ,Lichtschleier. Zu Stifters Asthetik der Atmosphére. In: Fleck,
Glanz, Finsternis. Zur Poetik der Oberflache bei Adalbert Stifter. Hg. v. Thomas Gann/Marianne
Schuller. Paderborn 2017, S. 35-60.

72 Als Hauptbedeutung fiir das Verb ,glotzen‘ aus der indogermanischen Wurzel *ghel- fiir ,glan-
zen, schimmern‘ fithrt das Deutsche Worterbuch ,starr blicken“ an; verwandt ist altnordisch
glotta fiir ,hohnisch lachen, so dasz man die zdhne zeigt‘. Art. ,Glotzen‘. In: Deutsches Worter-
buch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Bd. 8, Sp. 221. Zit. nach der digitalisierten Fassung
im Worterbuchnetz des Trier Center for Digital Humanities, Version 01/23, https://www.woerter
buchnetz.de/DWB (letzter Zugriff: 01.06.2024). Wie zu Beginn der Novelle, als ein leuchtendes Kat-
zenauge zu Gustavs Dachfenster herein-,glotzt[]“ (Stifter: Der Condor, S. 11), markiert das Verb
gerade in der anthropomorphisierenden Verlebendigung das nicht-intentionale Glanzen von
selbstleuchtender oder Licht reflektierender Materie; das Glotzen des Gestirns wie des Tiers
steht damit im &ufSersten Gegensatz zu jenem souverdnen Gottesblick, den die christliche Ikono-
graphie analog zum Strahlenkranz der Sonne als allsehendes Auge im trinitdtssymbolischen
Dreieck darstellt.

73 Bettine Menke: Rahmen und Desintegrationen. Die Ordnung der Sichtbarkeit, der Bilder und
der Geschlechter. Zu Stifters Der Kondor. In: Weimarer Beitrage 44.3 (1998), S. 325-363, hier
S. 331

74 Kopernikus sieht seine Theorie gerade durch die buchstéblich kosmische ,Schon-Ordnung’
einer zentral gesetzten Sonne bestatigt, wie Humboldt im zweiten Kosmos-Band zitiert: ,,Durch
keine andere Anordnung’, sagt er [Kopernikus; Anm. J.S.] begeistert, ,habe ich eine so bewun-
dernswiirdige Symmetrie des Universums, eine so harmonische Verbindung der Bahnen finden
konnen, als da ich die Weltleuchte (lucernam mundi), die Sonne, die ganze Familie kreisender
Gestirne lenkend (circumagentem gubernans astrorum familiam) wie in die Mitte des schénen
Naturtempels auf einen koniglichen Thron gesetzt.* Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf
einer physischen Weltbeschreibung. Bd. 2. Stuttgart/Tiibingen 1847, S. 347.

75 Siehe Hans Blumenberg: Licht als Metapher der Wahrheit. In: ders.: Asthetische und meta-
phorologische Schriften. Auswahl u. Nachwort von Anselm Haverkamp. 5. Aufl., Frankfurt a. M.
2017, S. 139-171, hier S. 144.


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB

Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 59

Stifters Tagstiick jenseits der atmosphdrischen Hohle keine Wahrheit, weil dort
keine Schonheit mehr ist: Wie eine Anmerkung erldutert, wird das von der Sonne
ausgehende Licht ,in den gegenstandlosen Raumen“’® des Alls nicht mehr sichtbar,
weil ein vermittelndes Medium fehlt. Den defizitdren Ausgangspunkt fiir Jean
Pauls metaphysisch grundierte Athervision, die Unsichtbarkeit des Lichts in der
materiellen Leere des Alls, schreibt Stifter damit unwiderruflich fest.

Zugleich wird die Atmosphére als vitales Milieu akzentuiert: Die Protagonis-
tin kollabiert in der extrem diinnen Hohenluft, die mangels Schallilbertragung
auch ihren Hilferuf erstickt, und muss chnméchtig zur Erde zuriickgebracht wer-
den. Die metaphysischen Implikationen ihres Blicks ins Jenseits der atmosphéri-
schen Hiille - eines um die Licht empfangende Erde, nicht, wie in der Metaphysik
des Lichts, um die Lichtquelle gelegten Schleiers — indiziert ein Zitat aus der Rede
des toten Christus: Die heimgekehrte Luftschifferin, die am ,unertraglichen‘ ,Him-
mel“ erst zum wahren, demiitigen ,Weib“ geworden’’ und nunmehr einsichtig
die Funktion der Kiinstlermuse zu iibernehmen bereit ist, betet zu Maria als
,Mutter der Waisen“’® — eine Selbstbeschreibung, die unmotiviert bleibt, solange
sie nicht im Anklang an Jean Pauls toten Christus als existentielle Deutung der
conditio humana im neuzeitlichen All gelesen wird.” Die intertextuelle Referenz
ladt Cornelias traumatischen Sonnenblick mit derselben buchstéblich apokalypti-
schen Offenbarungsqualitét auf, die der Schreckensblick ins leere Weltenauge fiir
den toten Gottessucher Christus hat:

76 Stifter: Der Condor, S. 21.

77 Das quasi-gottvaterliche Verdikt des alten Luftschiffers lautet: ,[D]as Weib ertrdgt den Him-
mel nicht - [...].“ Stifter: Der Condor, S. 22.

78 Stifter: Der Condor, S. 29.

79 Als Randfigur tritt bei Gustavs Besuch im Hause der wohlsituierten Familie Cornelias eine ,alt-
liche Frau“ auf, die als Cornelias ,Amme“ vorgestellt wird; dass eine solche Kinderfrau die noch un-
verheiratete Tochter des Hauses hier umsorgt, betont den sozialen Status der Familie und impliziert
nicht zwingend den Tod von Cornelias Mutter, der auch sonst nicht nahegelegt wird. Stifter: Der
Condor, S. 24, 28. Die gerade ,,vor dem Marienbilde“ von Stifter ausgestellte Geschlechterpolitik —
yein demiithig Blumchen“ am Revers des Kuinstlers will Cornelia nach ihrem Fall aus stolzer Hohe
kiinftig sein (Stifter: Der Condor, S. 29) — beméntelt nur den nihilistischen Unruheherd, der sich in
der fiktionalen Antizipation des astronautischen Blicks jenseits der Erdatmosphére auftut. Als Ad-
ressatin eines Gebets der Gottvaterlosen empfiehlt sich die menschlich-irdische Mutter des Gottes-
sohnes in ihrer traditionellen theologischen Rolle der Briickenbauerin zwischen Himmel und Erde;
als solche verfolgt sie auch in dem auf die Rede folgenden Zweiten Blumenstiick von Jean Pauls Sie-
benkis, dem Traum im Traum, neben Christus vom seligen ,Ufer der zweiten Welt“ aus voll Mitge-
fiihl die Leiden der Sterblichen als Traumgesicht. Jean Paul: Siebenkas. In: ders.: Sdmtliche Werke.
Abt. I, Bd. 2: Siebenkas. Flegeljahre, S. 7-566, hier S. 277.



60 —— Jana Schuster

yIch ging durch die Welten, ich stieg in die Sonnen und flog mit den Milchstrafien durch die
Wiisten des Himmels; aber es ist kein Gott. [...] Und als ich aufblickte zur unermeflichen
Welt nach dem gottlichen Auge, starrte sie mich mit einer leeren bodenlosen Augenhdéhle an
[...] Wir sind alle Waisen, ich und ihr, wir sind ohne Vater.“°

,Starrende‘ Hohle, ,glotzende‘ Scheibe — es ist der Nullpunkt der Schau, der Aus-
fall des ersehnten ultimativen Gegenblicks, der die unerwidert Schauenden zu va-
terlosen Waisen im kontingenten All macht.®' Anders als Jean Pauls Rede nimmt
Stifter sein an die Frau delegiertes Nihilismus-Experiment nicht in die Fiktion
eines Alptraums zuriick, verleiht diesem aber eine konstruktive Pointe, insofern
sich ex negativo die Erdatmosphare als Reservat und Refugium nicht nur des Le-
bendigen, sondern auch des Asthetischen im All konturiert. Denn der Land-
schaftsmaler Stifter, dessen eigene Gemaélde vor Erscheinen der Novelle in Wien
ausgestellt waren,® fiihrt den scharfen Kontrast von atmosphérischem Lichtspiel
und kosmischer Odnis auch mit der zeitgendssischen Konkurrenz von Malerei
und photographischer ,Lichtzeichnung‘ eng und verleiht seiner Wissenspoetik
des Lichts und der Atmosphére damit eine medienpolitische Volte: Das ,starrende
»gelbe[ ] Licht“ ndmlich, das an der Grenze zum All die Gesichter der Luftschiffer
»scharf zeichnet[ ¢, lasst diese in Cornelias Wahrnehmung so ,gespenstig“ er-
scheinen ,wie in einer laterna magica“.®*

Wiéhrend aber die auf Wande oder wallende Schleier projizierten Phantas-
magorien der Zauberlaterne durch optische Diffusion unheimlich wirkten, er-
schrecken die Gesichter auf Stifters Ballonfahrt durch du8erste Scharfzeichnung,
die ebenso mortifizierend wirkt, wie man es den Daguerreotypien nachsagte, fiir
deren Aufnahmen die Portrétierten zehn Minuten lang absolut reglos verharren
mussten. Der extreme Hell-Dunkel-Kontrast im All jenseits des atmosphérischen
Spiels von Lichtern, Farben und Schatten alludiert insofern die zeitgendssisch
auch in der Wiener Zeitschrift vieldiskutierte Medienkonkurrenz von Malerei und

80 Jean Paul: Siebenkas, S. 273 (Herv. i. 0.).

81 Emanuels Allvision im Hesperus vor dem blinden Julius ist dagegen vom imagindren gottva-
terlichen Liebesblick getragen: ,[W]enn das ewige Grab nie voll wird und der ewige Sternenhim-
mel nie leer: [...] wer erblickt und erhélt denn uns kleine Menschen aus Staub? — Du, Allgiitiger,
erhéltst uns, du, Unendlicher, [...] du siehest uns, du liebest uns —“. In solcher Heilsgewissheit
kann noch ,das brausende schlagende Welten- und Sonnenmeer* als ,ein einziges Kind in sei-
nem [Gottes; Anm. J.S.] Arm“ anthropomorphisiert werden. Jean Paul: Hesperus, S. 891.

82 Siehe Volker Mergenthaler: ,Stiicke‘, ,Bilder‘ und ,Daguerreotype‘. Stifters ,Condor“ und die
Kiinste. In: Darstellungsoptik. Bild-Erfassung und Bilderfiille in der Prosa des 19. Jahrhunderts.
Hg. v. Thomas Althaus. Bielefeld 2018, S. 183-199, hier S. 183-185.

83 Stifter: Der Condor, S. 21.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 61

Daguerreotypie.84 Der schwarze Weltraum, aus dessen monstros zum ,Schlund®
animierter Tiefe der ,vernichtende‘ Metallglanz der Sonne geistlos ,glotzt, liest sich
damit auch als invertiertes allegorisches Zerrbild einer zu riesigen Dimensionen ent-
grenzten camera obscura, einer photographischen Dunkelkammer hinter einem —
hier nach innen - ,glotzenden‘ Objektiv, unter dessen Belichtung die Gesichter der
Luftschiffer so haltlos und ontisch fragwiirdig erscheinen wie substanzlose Geister
einer Zauberlaterne oder die an Platos Hohlenwénde geworfenen Scheinbilder.®®
Kein gottliches Auge hinter der Blende steht hier fiir eine jenseitige Sphére des
Wahren — was in Stifters Inversion des Hohlengleichnisses allein dsthetisch mafi-
geblich bleibt, ist ein Medieneffekt: der farbige Schein unter- und innerhalb der
Erdatmosphare.®®

Der An-Asthetik des Weltraums, in dem sich nichts zu sehen gibt als geister-
hafter Hyperrealismus, kontrastiert Stifter mit Malerei und Sprache zwei mediale
Gegenmodelle, die ihre Potentiale gerade an dem entfalten, wozu die Daguerreo-
typie nach allgemeinem Urteil nicht fahig war: an der Darstellung atmosphéri-
scher Reize.

Im initialen Nachtstiick der Novelle, dem fiktiven Tagebuchauszug des Ma-
lers, der den Ballonaufstieg erwartet, wird im Medium asthetischer Beschreibung
nachvollziehbar, wie das Malerauge am Nachthimmel neu zu sehen lernt, wenn
der Tagebuchschreiber die mit malerischer Sensibilitat beobachteten atmosphéri-
schen Lichtspiele einer irdischen Mondnacht sprachlich zu fassen sucht.*’ Das fi-
nale Fruchtstiick prasentiert wiederum in der Sicht eines Ausstellungsbesuchers
in Paris die malerische Umsetzung der eingangs im Tagebuch beschriebenen at-

84 Siehe die Zitate bei Mergenthaler: Stiicke‘, der die Ausgestaltung dieser Konkurrenz in der
Novelle selbst allerdings nicht berticksichtigt.

85 Zur historischen Komplementaritét von laterna magica und camera obscura siehe Friedrich
A. Kittler: Die Laterna magica der Literatur. Schillers und Hoffmanns Medienstrategien. In: Athe-
naum 4 (1994), S. 219-237. Bezeichnenderweise lautet der Kurztitel, den Kittlers Aufsatz in der
durchlaufenden Kopfzeile dieser Zeitschrift tragt, nicht ,Die Laterna magica“, sondern — verse-
hentlich oder programmatisch — ,Die Camera obscura“.

86 Hier unterscheidet sich Stifters physikalisch-optische Perspektive fundamental von Goethes
neuplatonisch und kabbalistisch inspirierter Spekulation auf Transzendenz hinter dem ,farbigen
Abglanz“ des Lebens. Johann Wolfgang Goethe: Faust IL. In: ders.: Sdimtliche Werke. Briefe, Tage-
biicher und Gesprache, hg. v. Hendrik Birus u.a., Abt. I, Bd. 7.1: Faust. Texte, hg. v. Albrecht
Schéne. Frankfurt a. M. 1999, S. 206, V. 4727. Bei Stifter ist vielmehr das im atmosphérischen Me-
dium zu Farben gebrochene und gestreute Licht selbst vitales Urbild des gespenstisch-fahlen
Lichtspiels am duflersten Rand der irdischen Lufthiille.

87 ,Der Mond hatte sich von den Déchern geldset, und stand hoch im Blau, ein Gldnzen und ein
Flimmern und Leuchten durch den ganzen Himmel begann, durch alle Wolken schof Silber, von
allen Blechdédchern rannen breite Strome desselben nieder, und an die Blitzableiter, Dachspitzen,
Thurmkreuze waren Funken geschleudert.“ Stifter: Der Condor, S. 12.



62 = Jana Schuster

mosphérischen Phdnomene in zwei Mondgemalden Gustavs, die ein nunmehr
personaler Erzdhler aufgrund ihrer eindringlichen Lichtwirkung emphatisch als
,wirkliche Mondnéchte“®® feiert: als &sthetische Potenzierung mimetischer Abbil-
dung - oder mechanischer Photo-Graphie.®’

Mit gleichermafien wissenschaftlich und malerisch geschultem Blick weist Stif-
ter der menschlichen aisthesis generell und der auf Entgrenzung und Verschmel-
zung angelegten romantischen Asthetik im Besonderen einen klar definierten
Wirkungsraum zu — in einem Atmosphérischen, das so konkret zu verorten und so
begrenzt ist wie die globale Lufthiille, die dessen physikalischen Bedingungsgrund
bildet. Hatte Brentanos Godwi das Romantische als ein chromatisch tonendes ,Per-
spectiv® zur Durch-Sicht (per-spicere) auf eine andere, transzendente Dimension de-
finiert,”® hatte Goethe das Romantische mit den ,Bilder[n] einer Zauberlaterne<,
einem ,prismatische[n] Farbenbild“ und den ,atmosphérischen Farben“ vergli-
chen,” so deckt Stifter die physikalischen Bedingungen auf, welche die Erdatmo-
sphére zum eigentlichen Archemedium des Romantisch-Diffusen machen, in dem
ein Unendliches aufscheinen kann, das jenseits seiner Brechung im Endlichen gar
nicht scheint.

88 Stifter: Der Condor, S. 30.

89 Die optischen Nachbilder, die das lange Betrachten der ausgestellten Mondstiicke auf der
Netzhaut der Betrachterin hervorruft, werden &hnlich wie die Beobachtungen des Malers im
Nachtstiick als ein ,Flimmern und Leuchten und Glitzern und Regen und Weben“ evoziert. Stif-
ter: Der Condor, S. 31. Wie der ontische Status dieser visuellen Phdnomene ist hier nun aber auch
jener der Diegese fundamental verunsichert: Die nunmehr homodiegetische Erzahlinstanz kann
der unbekannten ,Dame [...] vor den Gemaélden eine Identitdt ausdriicklich nur unterstellen:
,Cornelia, hatt’ ich ihr nachrufen mogen — gerade so hétte sie aussehen miissen.“ Stifter: Der
Condor, S. 30, 31. Obwohl der projektive Charakter dieser Identifikation einer Ausstellungsbesu-
cherin mit der Heldin der vorangegangenen ,Stiicke‘ derart exponiert wird, gleitet die Erzdhlung
unversehens in eine neuerlich souveréne Ubersicht, wenn die Wirkung der Bilder bis ins Augen-
innere der unbekannten Schonen verfolgt und auktorial mit dem Schaffen des (wie Humboldt)
inzwischen ,in den Anden“ tatigen Malers synchronisiert wird. Stifter: Der Condor, S. 31.

90 ,Alles, was zwischen unserm Auge und einem entfernten zu Sehenden als Mittler steht, uns
den entfernten Gegenstand ndhert, ihm aber zugleich etwas von dem seinigen mitgiebt, ist ro-
mantisch. [...] das Romantische ist also ein Perspectiv oder vielmehr die Farbe des Glases und die
Bestimmung des Gegenstandes durch die Form des Glases.“ Clemens Brentano: Godwi oder das
steinerne Bild der Mutter. Ein verwilderter Roman von Maria. In: ders.: Werke, hg. v. Friedhelm
Kemp/Wolfgang Frithwald. Bd. 2: Godwi. Erzdhlungen. Nacherzéhltes. Drei scherzhafte Abhand-
lungen. Beitrdge aus Zeitungen und Zeitschriften, hg. v. Friedhelm Kemp. 3. Aufl., Miinchen 1980,
S. 7-459, hier S. 258 f., 262.

91 Johann Wolfgang von Goethe: Tagebucheintrag 28.8.1808, notiert durch Riemer [1808]. In:
ders.: Simtliche Werke. Abt. II, Bd. 6: Napoleonische Zeit, hg. v. Rose Unterberger. Frankfurt a. M.
1993, S. 362.



Grenzen des Himmels, Ende der Schau =— 63

Auch jene ,,Unendlichkeit, deren ,Bild“ nach Carl Gustav Carus das Blau des
irdischen Himmels ,als Inbegriff von Luft und Licht“ vor Augen stellt,? erweist
sich demnach als optischer Effekt der Atmosphére, die vor dem Dunkel des Alls
aufleuchtet, sobald das Sonnenlicht auf sie trifft und beide aneinander erst sicht-
bar werden lisst.”® Der physisch-konkrete Hinter- und Ab-Grund dieser Asthetik,
die nicht mehr visionér erfiillte Odnis des unendlichen Raumes, die Stifter gegen
Jean Paul und Brockes als factum brutum festhélt, kappt auch die fiir die romanti-
sche Unendlichkeitssuggestion so zentrale Dimension einer dem Seeleninneren
korrespondierenden Tiefe als Reservoir des Wahren, Eigentlichen.94

Der Horizont des Unendlichen schliefdt sich, schliefst sich als dsthetische Anmu-
tung ins atmosphérische Medium selbst ein® — der blaue Himmel aber, der Licht
und Dunkel des Alls optisch-chromatisch vermittelt, behélt das Attribut des Nicht-
mehr-Erhabenen, des von Jean Paul auf das kosmische immensum tbertragenen
,Ungeheuren‘: Noch bevor Cornelia ihren Schreckensblick auf eine ,glotzende‘ Sonne
in kosmischer Odnis tut, der sie demiitig unter den blauen Schutzmantel der Wai-
senmutter Maria zuriickkehren lasst, schaut der Maler Gustav am morgendlichen
Ende des initialen Nachtstiicks der Novelle schon auf ,einen ungeheuren, klaren,
heitern, leeren Himmel“ %

92 Carl Gustav Carus: Neun Briefe tiber Landschaftsmalerei. Geschrieben in den Jahren 1815 bis
1824, 2. verm. Aufl,, Leipzig 1835, S. 203-279, hier S. 222.

93 Eine der Fufinoten zu Stifters Tagstiick erklart das Himmelsblau — wissenschaftshistorisch
vor der Integration des Lichts in die elektromagnetische Wellentheorie — noch im Sinne von Goe-
thes Farbenlehre aus ,dem von der Erde allerseits emporgeworfenen Licht, wovon blau wieder
gegen die Erde zurtickfallt“. Stifter: Der Condor, S. 20 f. (Herv. i. 0.). Hier schlief3t sich eine Ver-
mutung an, weshalb die auf die Erde zuriickblickende Cornelia keinen blauen Planeten, sondern
eine goldene Erdoberflaiche wahrnimmt: ,[D]aher die Erde vom &dufiern Weltraum gesehen, gol-
dig glanzend erscheinen muf, wie die anderen Planeten.“ Stifter: Der Condor, S. 21.

94 Siehe Inka Miilder-Bach: Tiefe: Zur Dimension der Romantik. In: Réume der Romantik. Hg. v.
Inka Miilder-Bach/Gerhard Neumann. Wirzburg 2007, S. 83-102. Dem Realismus kommt nach Ab-
drangung der Tiefe verstarkt die Einstellung auf die Flache und Oberflache zu.

95 Eine ,Schlieffung des Horizonts“ mit ,Wiederkehr der Grenze“ attestiert der nachromanti-
schen Literatur Albrecht Koschorke: Die Geschichte des Horizonts, S. 218. Stifters (Text-)Welten
zeigen von hier aus zwar eine Tendenz zur planimetrischen ,Einebnung® (Koschorke: Die Ge-
schichte des Horizonts, S. 302), die Dimension des Atmosphérischen — nicht nur des engeren Me-
teorologischen — wirkt aber als energetischer Unruheherd am medialen Bedingungsgrund der
Sichtbarkeit fort.

96 Stifter: Der Condor, S. 15 (Herv. i. 0.).






Alexander Kling
Angewandte Endlichkeit

Dinge, Komik und Theater - oder: Von der Endlichkeit zur
Unendlichkeit und zurick (Tiecks Prinz Zerbino, Hoffmanns Der
vollkommene Maschinist)

»[D]enken Sie die Wand*

Im Wintersemester 1798/99 besuchte Henrik Steffens die Vorlesungen Johann
Gottlieb Fichtes zur Wissenschaftslehre in Jena und berichtet dariiber folgendes:

»Meine Herren®, sprach er [d.i. Fichte], ,fassen Sie sich zusammen, gehen Sie in sich ein, es
ist hier von keinem Aeufiern die Rede, sondern lediglich von uns selbst.“ — Die Zuhorer
schienen so aufgefordert, wirklich in sich zu gehen. [...] ,Meine Herren®, fuhr [...] Fichte
fort, ,denken Sie die Wand*, — ich sah es, die Zuhorer dachten wirklich die Wand und es
schien ihnen allen zu gelingen. — ,Haben Sie die Wand gedacht?“ fragte Fichte. ,Nun, meine
Herren, so denken Sie denjenigen, der die Wand gedacht hat.“ — Es war seltsam, wie jetzt
offenbar eine Verwirrung und Verlegenheit zu entstehen schien. Viele der Zuhorer schienen
in der That denjenigen, der die Wand gedacht hatte, nirgends entdecken zu kdnnen, und ich
begriff nun, wie es wohl geschehen kénnte, daf§ junge Ménner, die tiber den ersten Versuch
zur Spekulation auf eine so bedenkliche Weise stolperten, bei ihren ferneren Bemiithungen
in eine sehr gefihrliche Gemiithsstimmung gerathen konnten.!

Steffens’ Bericht wird durch Fichtes eigene Texte bestatigt.” Ziel des Lehrversuchs
ist es, das Bewusstsein des Ichs zum Gegenstand der Reflexion zu machen. Der
Weg dorthin verlauft iiber die Wand als paradigmatische Form einer materiellen
Begrenzung. Das Ich, so Fichte, ,vergifit sich“ im ,Denken des Objects“ und ,ver-
schwindet” in diesem. Das Denken der Wand erzeugt also zundchst einen Selbst-
verlust, der dann durch die Riickwendung auf ,das [D]enkende“ umso stidrker zu

1 Henrich Steffens: Was ich erlebte. Aus der Erinnerung niedergeschrieben. Bd. 4. Breslau 1841,
S.79f.

2 Vgl. Johann Gottlieb Fichte: Wissenschaftslehre nova methodo. Kollegnachschrift K. Chr.
Fr. Krause 1798/99. Hg. v. Erich Fuchs. Hamburg 1982, S. 28 f,; Johann Gottlieb Fichte: Das System
der Sittenlehre nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre [1798]. Hg. v. Hansjlirgen Verweyen.
Hamburg 1995, S. 18 f.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-004


https://doi.org/10.1515/9783111426129-004

66 —— Alexander Kling

einer Bewusstwerdung des Ichs fiihren soll, das dabei auch die eigene ,freie Thi-
tigkeit“ erkennt.?

Fichte geht es mit der Erkenntnis der Freiheit des Ichs auch um eine Befrei-
ung von den materiellen Dingen. Blickt man indes auf Steffens’ Bericht, fallt auf,
dass dieser Vorgang Hindernisse aufweist — die Zuhorer ,stolpern‘ auf dem Weg
von der Wand zum Ich, und so nimmt die Szene komische Ziige an. Latente
Komik ist ein stdndiger Begleiter der Philosophie Fichtes. Nicht nur wurde sie als
Diskursparodie aufgefasst,* auch die von Fichte gesetzte Vormachtstellung des
,JIchs‘ gegentiber dem ,Nicht-Ich‘ wurde als Mittel des Spotts gebraucht, etwa nach-
dem ihm im Jahr 1795 Studenten mit Steinen ein Fenster eingeworfen hatten. ,Sie
haben also das absolute Ich“, so schreibt Goethe in diesem Zusammenhang an
Christian Gottlob Voigt, ,in grofier Verlegenheit gesehen, und freylich ist es von
den Nicht Ichs, die man doch gesetzt hat, sehr unhéflich durch die Scheiben zu
ﬂiegen.“5 Dadurch, dass Fichte die Freiheit des Ichs verabsolutiert, wird sein ,Ge-
troffen-werden‘ von einem materiellen Nicht-Ich zum komischen Ereignis. Fichte
erinnert damit an den Philosophen Thales, der mit dem Blick in den Sternenhim-
mel seine Aufmerksamkeit auf die fernsten Dinge richtet, dabei aber die nachsten
nicht bemerkt, in einen Brunnen stiirzt und von einer thrakischen Magd verlacht
wird.®

Die Analogie zwischen Fichte und Thales verdeutlicht, dass es sich bei der
Komik, die Fichtes Philosophie wie ein Schatten begleitet, um eine strukturelle
Konstellation handelt. Versuche, das Begrenzte zu entgrenzen, das Bedingte auf
das Unbedingte, das Endliche auf das Unendliche auszurichten, fiihren immer
auch die Méglichkeit eines komischen Scheiterns mit sich. Bedenkt man, dass die
Ausrichtung auf das Unbedingte und Unendliche einen Kern der Epochensignatur
der Romantik bildet — Walter Benjamin spricht von einem ,Kultus des Unendli-
chen*’ -, stellt sich die Frage, wie auf dieser Grundlage im Kontext der Romantik

3 Fichte: Wissenschaftslehre nova methodo, S. 29.

4 Vgl. David Martyn: Fichtes romantischer Ernst. In: Sprachen der Ironie — Sprachen des Ernstes.
Hg. v. Karl Heinz Bohrer. Frankfurt a. M. 2000, S. 76-90. Zu denken wére auch an Jean Pauls Cla-
vis Fichtiana (1800).

5 Johann Wolfgang Goethe: An C.G Voigt, 10.04.1795. In: ders.: Werke. Sophien-Ausgabe. Abt. IV,
Bd. 10: Goethes Briefe, 9. August 1792-31. December 1795, hg. v. Bernhard Suphan/Eduard von der
Hellen. Weimar 1892, S. 250.

6 Zur Thales-Anekdote vgl. Hans Blumenberg: Der Sturz des Protophilosophen — Zur Komik der
reinen Theorie, anhand einer Rezeptionsgeschichte der Thales-Anekdote. In: Das Komische.
Hg. v. Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning. Miinchen 1976, S. 11-64.

7 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: ders.: Gesam-
melte Schriften. Bd.1.1: Abhandlungen, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser.
Frankfurt a. M. 1991, S. 7-122, hier S. 25. Vgl. auch Sebastian Gieffmann: Die Romantik und das



Angewandte Endlichkeit =—— 67

die Kippfigur zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen in Erscheinung
tritt. Dem soll im Folgenden anhand von drei Feldern nachgegangen werden: den
Dingen, der Komik und dem Theater. Fir alle drei Felder ist zu zeigen, dass
ihnen, erstens, Merkmale der Begrenztheit, Bedingtheit und Endlichkeit zu eigen
sind, die Romantik sie aber, zweitens, entgrenzt und auf das Unbedingte und Un-
endliche ausrichtet, dabei aber wiederum, drittens, die materiellen Dinge eine ko-
mische Widerstandigkeit aufweisen konnen. Im Zuge dieser Vorgénge werden die
Dinge komisch, die Komik wird dinglich und beides verdichtet sich, etwa in Lud-
wig Tiecks Prinz Zerbino (1797) und E.T.A. Hoffmanns Der vollkommene Maschi-
nist (1814), in Szenen, die mittels der (Theater-)Dinge Parodien der Romantik ins
Werk setzen, die gleichwohl als dezidiert romantisch gelten kénnen.

Die (Un-)Endlichkeit der Dinge

»Wir suchen tiberall das Unbedingte, und finden immer nur die Dinge.“8 Mit die-
ser Sentenz erdffnet Novalis seine Bliithenstaub-Fragmente (1798). Das Fragment
wurde héufig als Formulierung romantischer Sehnsucht verstanden, eine tiefer-
greifende Lesart kommt indes nicht umhin, den antithetischen und dynamischen
Charakter der Sentenz zu erkennen: Nicht nur steht dem Suchen das Finden, dem
entgrenzten Raum (,uberall“) die entgrenzte Zeit (,immer®), dem abstrakten Un-
bedingten die konkreten Dinge gegeniiber, durch das fehlende matching von Ge-
suchtem und Gefundenem eréffnet das Fragment auch eine rdumlich wie zeitlich
entgrenzte Wiederholungsschlaufe und damit eine Spielart der romantischen
Ironie.

Eine weitere Auffélligkeit im ersten Bliithenstaub-Fragment ist die Wahl des
Personalpronomens ,Wir“. Damit wird die Suche nach dem Unbedingten als eine
kollektive markiert. Tatséchlich wird in zeitgendssischen Texten, z. B. in Schellings
Friihschrift Vom Ich als Prinzip der Philosophie (1794), Schleiermachers Abhandlun-
gen Uber die Religion (1799) oder August Wilhelm Schlegels Vortréigen Ueber Littera-
tur, Kunst und Geist des Zeitalters (1803), die Befreiung von den materiellen Dingen
auf der einen, die Hinwendung zum Unbedingten und Unendlichen auf der ande-

Unendliche. Grenzgéinge zwischen Asthetik und Okonomie. In: Weimarer Beitréige 52 (2006), H. 2,
S. 165-190.

8 Novalis: Vermischte Bemerkungen / Bliithenstaub 1797/98 (Synoptischer Paralleldruck). In: ders.:
Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2: Das philosophisch-theoretische
Werk, hg. v. Hans-Joachim M&hl. Darmstadt 1999, S. 225-285, hier S. 227. Vgl. zum Fragment Jurij
Striedter: Die Fragmente des Novalis als ,Prafiguration“ seiner Dichtung. Miinchen 1985, S. 24-39.



68 —— Alexander Kling

ren Seite mit einer Epochendiagnose verkniipft.” Das gegenwértige Zeitalter der
Aufklarung habe sich durch einen Niitzlichkeitsimperativ an die materiellen Dinge
und deren Endlichkeit gebunden; zum Zweck der Befreiung miisse dieser Zustand
uberwunden werden, und zwar durch eine Ausrichtung auf das Unendliche.!® Ge-
lingen konne dies, so August Wilhelm Schlegel, durch die Anwendung eines ,trans-
cendentalen Idealismus“ in der Dichtung — mit diesem verfiige der ,Dichter” iiber

einen ,Zauberstab“, um ,mit Leichtigkeit den Geist zu verkdrpern, und das Materi-

elle zu vergeistigen“."

Uberlegungen zu einer Epochenkonstellation, die anhand eines vorherrschen-
den Dingbezugs formuliert werden, finden sich auch in Jean Pauls Vorschule der
Asthetik (1804), wenn er der antiken plastischen Poesie, die sich in den ,,Grenzen
der Vollendung“ bewege, die christlich romantische Poesie gegeniiberstellt, die er
als ,das Schone ohne Begrenzung, oder das schéne Unendliche“ beschreibt.”* Jean
Pauls Unterscheidung adressiert eine historische Makroebene, ebenso weist sie
aber auch einen gegenwartsdiagnostischen Charakter auf: Zwar gebe es derzeit ein

9 Zuden Formen des Dingbezugs der Romantik vgl. Christiane Holm/Glinter Oesterle (Hg.): Schlaft
ein Lied in allen Dingen? Romantische Dingpoetik. Wiirzburg 2011; sowie Jakob Christoph Heller/
Erik Martin/Sebastian Schonbeck (Hg.): Ding und Bild in der europdischen Romantik. Berlin/Bos-
ton 2021.

10 Vgl. etwa Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Vom Ich als Princip der Philosophie oder tiber
das Unbedingte im menschlichen Wissen [1795]. In: ders.: Schriften. Bd. 1: 1794-1800, hg. v. Man-
fred Frank. Frankfurt a. M. 1985, S. 39-134, hier S. 47 f. (Vorrede), S. 85-92 (§ 14); Friedrich Schlei-
ermacher: Uber die Religion. Rede an die Gebildeten unter ihren Verdchtern, (2.-) 4. Aufl.
In: ders.: Kritische Gesamtausgabe, Abt. 1, Bd. 12: Uber die Religion, (2.-) 4. Aufl., Monologen
(2.-) 4. Aufl, hg. v. Giinter Meckenstock. Berlin/New York 1995, S. 1-321, hier S. 150-175; August
Wilhelm Schlegel: Ueber Litteratur, Kunst und Geist des Zeitalters. In: ders.: Kritische Ausgabe
der Vorlesungen. Bd. 2.1: Vorlesungen iiber die Asthetik (1803-1827), hg. v. Ernst Behler. Pader-
born/Miinchen/Wien u. a. 2007, S. 197-253, hier S. 219-253.

11 Schlegel: Ueber Litteratur, S. 251.

12 Jean Paul: Vorschule der Asthetik. In: ders.: Werke. Bd. 5, hg. v. Norbert Miller. 3. Aufl. Miin-
chen 1963, S. 7-456, hier S. 83, 88. Was Jean Paul hier als historisch-diachrone Unterscheidung
anfithrt, wurde anhand der Merkmale ,Vollendung‘ (Klassik/Klassizismus) und ,Unendlichkeit*
(Romantik) auf das Literatursystem um 1800 umgelegt. Vgl. Fritz Strich: Deutsche Klassik und Ro-
mantik oder Vollendung und Unendlichkeit. Ein Vergleich. 5. Aufl. Bern/Miinchen 1962. Ohne die
Unterscheidung von Vollendung/Unendlichkeit als ,Pole des Menschentums* (Strich: Klassik und
Romantik, S. 330) zu bestimmen sowie ausgehend von der Betonung einer Komplementaritat der
beiden Seiten, die jeweils auf die ,beginnende Moderne“ reagierten, wird das Begriffspaar wei-
terhin zur Beschreibung der Epochensignatur um 1800 herangezogen. Vgl. Christine Lubkoll/Glin-
ter Oesterle/Stephanie Waldow: Gewagte Experimente und kithne Konstellationen. Kleists Werk
zwischen Klassizismus und Romantik. Einleitung. In: Gewagte Experimente und kithne Konstella-
tionen. Kleists Werk zwischen Klassizismus und Romantik. Hg. v. Christine Lubkoll/Giinter Oes-
terle. Wiirzburg 2001, S. 7-19, hier S. 9-11.



Angewandte Endlichkeit =—— 69

»Geschrei nach Objektivitat®, dieses miisse aber wirkungslos bleiben, ,,da zu Objek-
tivitdt durchaus Objekte gehdren, diese aber neuerer Zeit teils fehlen, teils sinken,
teils (durch einen scharfen Idealismus) gar wegschmelzen im Ich.“'* Was in ande-
ren zeitgendssischen Positionen mit der Uberwindung des Dinglichen und Endli-
chen gewtinscht und gefordert wird, wertet Jean Paul als vorherrschende Tendenz.
Ergénzend stellt er sodann fest, dass die Dinge, die Eingang in die romantische Poe-
sie gefunden haben, ,mehr als Buchstaben und Zeichen denn als Kérper“ in Er-
scheinung treten.**

Die herangezogenen Beispiele veranschaulichen, dass der romantische , Kultus
des Unendlichen“ mit einer dezidierten Uberwindung der Dinge einhergeht: Die
Dinge werden ibersprungen, in ihrer Widerstrebigkeit aufgehoben, verzaubert,
weggeschmolzen und in Zeichen verwandelt. Wenn nun aber August Wilhelm Schle-
gel davon spricht, dass mit dem ,Zauberstab“ der Poesie nicht nur das Materielle
vergeistigt, sondern ebenso der Geist verkorpert werden soll, wird deutlich, dass
dies nur eine Seite einer Doppelbewegung ist.”> Auch in Novalis’ programmatischem
»Die Welt mufl romantisiert werden“-Fragment ist eine solche Doppelbewegung zu
erkennen: Im Sinn einer ,,Wechselerh6hung und Erniedrigung“ soll zum einen ,dem
Gemeinen ein[] hohe[r] Sinn, dem Gewochnlichen ein geheimnisvolles Ansehn, dem
Bekannten die Wiirde des Unbekannten, dem Endlichen ein[] unendliche[r] Schein*
gegeben werden, zum anderen soll aber die gleiche ,Operation fiir das Hohere, Un-
bekannte, Mystische, Unendliche“ angewandt werden.'® Die Ausrichtung auf das Un-
endliche und Unbedingte ist somit gekoppelt an eine Gegenbewegung, die zum
Endlichen und zu den Dingen fiihrt. Dass diese Gegenbewegung tendenziell unterbe-
lichtet geblieben ist — Benjamins Rede vom romantischen ,Kultus des Unendlichen“

13 Jean Paul: Vorschule, S. 73.

14 Jean Paul: Vorschule, S. 93. Als Beispiele nennt Jean Paul ,Reliquien®, ,Kruzifixe®, ,Hostien,
»,Glocken“ und ,Heiligen-Bilder“. Man kénnte dieses Dinginventar um Novalis’ blaue Blume,
Tiecks Runentafel, Hoffmanns NufSknacker oder Eichendorffs Marmorbild erweitern.

15 Zu dieser Doppelbewegung vgl. auch Christiane Holm/Glinter Oesterle: Einleitung. In: Schlaft
ein Lied in allen Dingen? Romantische Dingpoetik. Hg. v. Christiane Holm/Glinter Oesterle. Wiirz-
burg 2011, S. 7-26, hier S. 8; Jakob Christoph Heller/Erik Martin/Sebastian Schénbeck: ,Die Er-
kenntnis der Duplizitdt“. Zum Verhdltnis von Ding und Bild in der europdischen Romantik.
In: Ding und Bild in der europédischen Romantik. Hg. v. Jakob Christoph Heller/Erik Martin/Sebas-
tian Schonbeck. Berlin/Boston 2021, S. 1-20, hier S. 2; Alexander Kling: Die Romantik, das Unbe-
dingte und die Dinge. In: Dinge. Handliche Bibliothek der Romantik. Band 11. Hg. v. Alexander
Kling. Berlin 2023, S. 9-17, hier S. 11.

16 Novalis: Vorarbeiten zu verschiedenen Fragmentsammlungen 1798. In: ders.: Werke, Tagebii-
cher, Briefe Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk, hg. v. Hans-
Joachim Mahl. Darmstadt 1999, S. 311-424, hier S. 334.



70 —— Alexander Kling

mag hier als Beleg geniigen —, kann darauf zurtickgefiihrt werden, dass die Riickwen-
dung vom Unendlichen zum Endlichen, vom Unbedingten zu den Dingen bereits in
den romantischen Texten héufig als Stérung der ersten Bewegung in Erscheinung
tritt und dabei mithin Zlige des Komischen annimmt. Das gilt nicht nur fiir Fichte,
wenn er von den Steinen als einem materiellen Nicht-Ich getroffen wird, sondern
auch fiir Novalis’ erstes Bliithenstaub-Fragment. In der Forschung wurde festgestellt,
dass das Finden der nichtgesuchten Dinge einem komischen Stolpern gleicht."”
Hinzufiigen lieRe sich dieser Uberlegung, dass es sich bei der endlosen Wiederho-
lungsschlaufe von Suchen und Finden im Sinne Hegels um eine ,schlechte [...] Un-
endlichkeit“ handelt — es ist ein Vorgang, der ,fortwéhrend dasselbe wiederholt*,
dadurch ,immer im Endlichen stehenbleibt“'® und so letztlich Nonsens-Ziige an-
nimmt. Das epochale ,Wir“ des Fragments gleicht damit einer Slapstickfigur, die
auch in anderen romantischen Texten ihren Auftritt hat, etwa bei E.T.A. Hoffmann.'®

Dass die Bewegung zum Unendlichen und Unbedingten Gefahr lauft, auf komi-
sche Weise an den banalen Alltagsdingen zu scheitern, ist in Friedrich Schlegels
54. Lyceums-Fragment (1797) zu beobachten: ,Es gibt Schriftsteller die Unbedingtes
trinken wie Wasser; und Biicher, wo selbst die Hunde sich aufs Unendliche bezie-
hen.“*® Zunéchst fallt auf, dass Schlegel die Begriffe des Unbedingten und des Un-
endlichen nahezu synonym verwendet. Dabei deutet sich die Mdglichkeit an, dass
beide Begriffe zu Floskeln eines romantischen Jargons werden. Mit Blick auf diese
potentielle Floskel- und Jargonhaftigkeit polemisiert Schlegel gegen solche ,Schrift-
steller’, deren Texte ein ,schlechtes‘ Romantisieren betreiben, das durch den Ver-
such gekennzeichnet ist, alle Dinge und Wesen auf das Unendliche zu beziehen,
selbst die, die sich aufgrund ihrer banalen Existenz hierfiir in keiner Weise eignen.
Dass solche Versuche Ziige des Lacherlichen tragen, liegt auf der Hand. Ebenso ist

17 Vgl. Johannes F. Lehmann: ,Das Vorhandenseyn einer Kérperwelt“ — Widerstdndige Dinge in
der romantischen Komiktheorie von Stephan Schiitze und bei E.T.A. Hoffmann. In: Schlaft ein
Lied in allen Dingen? Romantische Dingpoetik. Hg. v. Christiane Holm/Glinter Oesterle. Wiirz-
burg 2011, S. 121-134, hier S. 125.

18 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Banden. Bd. 8: Enzyklopédie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse 1830. Erster Teil: Die Wissenschaft der Logik. Mit miindlichen Zusat-
zen, hg. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt a. M. 1986, S. 199.

19 Dass Wiederholungen eine Grundfigur des Komischen darstellen, vertritt nicht erst Henri
Bergson in Le rire (1900), bereits in Stephan Schiitzes Versuch einer Theorie des Komischen (1817)
findet sich diese Uberlegung. Schiitzes Theorie wurde als eine ,erste Komiktheorie des slapstick“
ausgewiesen und dabei auch auf die Texte E.T.A. Hoffmanns bezogen. Vgl. Lehmann: ,Das Vor-
handenseyn einer Kérperwelt*, S. 127, 129-134.

20 Friedrich Schlegel: Lyceums-Fragmente [1797]. In: ders.: Kritische-Friedrich-Schlegel-Ausgabe.
Abt. 1, Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I, hg. v. Ernst Behler. Zurich 1967, S. 147-163,
hier S. 154.



Angewandte Endlichkeit =—— 71

aber festzustellen, dass Schlegel damit der romantischen Doppelbewegung gerade
nicht Rechnung trégt, denn nach dieser wiren die genannten ,Schriftsteller’, die
das Unbedingte und Unendliche in alles einpragen, was in ihre Finger kommt,
nicht als schlechte Poeten abzuqualifizieren, im Gegenteil musste ihr Verfahren als
ein dezidiert romantisches anerkannt werden. Dementsprechend hat, um das Bei-
spiel nochmals aufzugreifen, E.T.A. Hoffmann in die banalsten Alltagsdinge — Kaffee-
kannen, Tirknaufe, Nachttopfe — die Ziige einer magischen Hinterwelt eingesenkt
und so die Spannung zwischen Poesie und Prosa, Erhabenheit und Komik, Unend-
lichkeit und Endlichkeit zur Grundausrichtung seiner Texte gemacht.

Die (Un-)Endlichkeit des Komischen

Erscheinungsformen des Komischen stellen sich ein, wenn Handlungsintentionen
in ihrem Verlauf unterbrochen und umgelenkt werden. Je enger dabei die Hand-
lungsintention mit der Art ihrer Durchkreuzung in Kontrast steht, desto stérker ist
der komische Effekt. Wenn die endlichen Dinge auf das Unendliche ausgerichtet
werden sollen, sich dabei aber ihre persistente Materialitit als widerstandig er-
weist, entspricht das genau diesem Mechanismus des Komischen, der in dhnlicher
Form wiederum bereits in der Thales-Episode zu erkennen ist — die Episode wurde
dementsprechend zu einem zentralen Bezugspunkt verschiedener Komiktheorien.?"
Einerseits kann man damit sagen, dass fir die Komik — wie auch fiir die Dinge —
Prinzipien der Begrenzung, des Bedingten und Endlichen entscheidend sind. An-
dererseits ist jedoch nicht zu iibersehen, dass die romantischen Theorien, etwa
von August Wilhelm Schlegel und Friedrich Ast, das Komische dezidiert auf das Un-
endliche ausrichten. Anstatt von der Begrenzungskraft der Dinge auszugehen —
Brunnen, Wiande, Steine —, richten beide den Fokus auf die Freiheit und Willkiir
des Subjekts als dem entscheidenden Faktor des Komischen.?? Der ,Komiker*, so

21 Angestofien durch den Eréffnungsbeitrag von Hans Blumenberg ist dies etwa der Fall in eini-
gen Beitrdgen des Sammelbandes Das Komische der Forschungsgruppe Poetik und Hermeneutik.
Ohne direkten Bezug auf Thales klingt dieser Mechanismus des Komischen des Weiteren bei
Wolfgang Iser mit der Komik als , Kipp-Phdnomen“ sowie bei Karlheinz Stierle mit der ,Fremdbe-
stimmtheit“ an. Vgl. Wolfgang Iser: Das Komische: ein Kipp-Phdnomen. In: Das Komische. Hg. v.
Wolfgang Preisendanz/Rainer Warning, Miinchen 1976, S. 398-402; Karlheinz Stierle: Komik der
Handlung, Komik der Sprachhandlung, Komik der Komddie. In: Das Komische. Hg. v. Wolfgang
Preisendanz/Rainer Warning, Miinchen 1976, S. 237-268.

22 Vgl. August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen iiber philosophische Kunstlehre (Jena 1798-1799).
In: ders.: Kritische Ausgabe der Vorlesungen. Bd. 1: Vorlesungen iiber die Asthetik I (1798-1803),
hg. v. Ernst Behler. Paderborn/Miinchen/Wien u. a. 1989, S. 1-154, hier S. 93-95; Friedrich Ast: Sys-



72 —— Alexander Kling

Ast, ,vernichtet [...] die Welt, indem er sie aller Nothwendigkeit und Vernunftmas-
sigkeit entfesselt®, er betreibe eine ,freye[] Umbildung aller Dinge“, zudem raube
er ,dem Menschen alle Tugend und Selbstandigkeit, um ihn rein unendlich, d. h.,
unbestimmt und willkiihrlich, in seiner Thorheit und Narrheit darzustellen.“*®

Eine Passage, in der nicht nur der Zusammenhang von Dingen und Komik,
sondern auch von Endlichkeit, Unendlichkeit und Romantik explizit aufgerufen
wird, findet sich zu Beginn des siebten Programms von Jean Pauls Vorschule der
Asthetik:**

Wir haben der romantischen Poesie im Gegensatz der plastischen die Unendlichkeit des
Subjekts zum Spielraum gegeben, worin die Objekten-Welt wie in einem Mondlicht ihre
Grenzen verliert. Wie soll aber das Komische romantisch werden, da es bloff im Kontrastie-
ren des Endlichen mit dem Endlichen besteht und keine Unendlichkeit zulassen kann? Der
Verstand und die Objekten-Welt kennen nur Endlichkeit. Hier finden wir nur jenen unendli-
chen Kontrast zwischen der Idee (der Vernunft) und der ganzen Endlichkeit selbst. Wie
aber, wenn man eben diese Endlichkeit als subjektiven Kontrast jetzo der Idee (Unendlich-
keit) als objektiven unterschébe und liehe und statt des Erhabenen als eines angewandten
Unendlichen jetzo ein auf das Unendliche angewandte Endliche, also blofs Unendlichkeit
des Kontrastes gebére, d. h. eine negative? Dann hétten wir den humour oder das romanti-
sche Komische.”

Jean Paul greift hier, erstens, nochmals die Unterscheidung von plastischer und ro-
mantischer Poesie auf. Dabei zeigt sich abermals, dass die romantische Poesie flir
ihn durch Unendlichkeit gekennzeichnet ist, die als solche der Auflosung der mate-

tem der Kunstlehre oder Lehr- und Handbuch der Aesthetik zu Vorlesungen und zum Privatge-
brauche. Leipzig 1805, S. 231-242. Die Nahe Asts zu Schlegel ergibt sich daraus, dass er an dessen
Jenaer Vorlesungen iiber die philosophische Kunstlehre teilgenommen und Nachschriften zu die-
sen angefertigt hat — auf der Grundlage dieser Nachschriften wurden wiederum Schlegels Vorle-
sungen ediert. Als Uberblick zu den Komiktheorien um 1800 vgl. Alexander Kling/Johannes
F. Lehmann: Stephan Schiitze und seine Komiktheorie. Zur Einfiihrung. In: Stephan Schiitze: Ver-
such einer Theorie des Komischen. Mit weiteren komiktheoretischen Texten Schiitzes, Einleitung,
Schriftenverzeichnis und Anmerkungen. Hg. v. Alexander Kling/Johannes F. Lehmann. Hamburg
2022, S. VII-CIV, hier S. XXV-LXXII.

23 Ast: System der Kunstlehre, S. 235, 237.

24 Es sei hier zumindest darauf hingewiesen, dass die verschiedenen Theorien ein geteiltes Re-
flexionsfeld bilden. So hat Ast Jean Pauls Vorschule rezensiert, wobei er die hier entwickelten
komiktheoretischen Ausfithrungen auf der Grundlage seiner eigenen und Schlegels Position kriti-
siert. Jean Paul spricht in der zweiten Auflage der Vorschule dementgegen von der ,neuere[n]
Schlegel-Schelling-Astische[n] Definition des Komischen®; dieser stellt er die ,allerneueste“ Theo-
rie Schiitzes gegentiber; anschlieffend entfaltet er seine eigene Theorie. Jean Paul: Vorschule,
S. 104. Schiitze schliefSlich hat in seinem Versuch einer Theorie des Komischen explizit auf Jean
Paul, implizit auf die Theorien Schlegels und Asts Bezug genommen.

25 Jean Paul: Vorschule, S. 124 f.



Angewandte Endlichkeit =——— 73

riellen Dinge Vorschub leistet — ,wie in einem Mondlicht“ verlieren sie ,ihre Gren-
zen“. Zweitens stellt Jean Paul fest, dass die Komik sich im Unterschied zum Ro-
mantischen durchgehend im Raum des Endlichen bewegt — sie ergibt sich aus dem
»Kontrastieren des Endlichen mit dem Endlichen®. Drittens fragt Jean Paul, wie auf
dieser Grundlage das Romantische und das Komische - also das Unendliche und
das Endliche — zusammenfinden konnen, sodass aus dieser Kombination eine
Form des Komischen entsteht, die er als Humor und als das ,romantische Komi-
sche“ bezeichnet.”® In der Forschung wurde die Passage als Ausgangspunkt von
Jean Pauls Humorkonzeption immer wieder aufgegriffen, sie hat dabei aber auch
zu einigem Kopfzerbrechen gefiihrt.”’” Es ist hier nicht der Ort, dem genauer nach-
zugehen. Stattdessen sollen allein zwei Verstandnisweisen von Jean Pauls Formulie-
rung einer ,angewandte[n] Endlich[keit]“ diskutiert werden.

Endlichkeit auf die ,Idee“ als das Unendliche anzuwenden, lasst sich, erstens,
so verstehen, dass das Abstrakte und Allgemeine durch das Konkrete und Beson-
dere versinnlicht wird. Jean Paul spricht dementsprechend von einer ,.komische[n]
Individuation“ und skizziert in diesem Zusammenhang ein Schreibverfahren der
Digression, das er selbst in seinen literarischen Texten umgesetzt hat.*® Nach Ralf
Simon wird mit diesem Schreibverfahren das Endliche ,in sich endlos“; die ,ange-

26 Zur argumentativen Konzeption der Vorschule, deren vorausgehende Passagen auf diesen
Punkt zulaufen, vgl. Ralf Simon: Die Idee der Prosa. Zur Asthetikgeschichte von Baumgarten bis
Hegel mit einem Schwerpunkt bei Jean Paul. Miinchen 2013, S. 211-258. Simon kommt in diesem
Zusammenhang auch auf die Dinge zu sprechen, allerdings stehen diese Ausfiihrungen in Wider-
spruch zu seinen Uberlegungen an anderer Stelle. So heifit es einmal: ,Jean Paul bleibt die Ant-
wort nicht schuldig: Im Komischen individualisiert sich das Allgemeine ins Koérperliche, in den
konkreten Zusammenstofs mit den Dingen.“ Simon: Die Idee der Prosa, S. 239. An anderer Stelle
lautet hingegen der Befund, dass in der Vorschule ,seltsamerweise das Ding nicht thematisiert®
wird; eine theoretische Erfassung der von den Dingen ausgehenden Komik habe erst Friedrich
Theodor Vischer vorgelegt. Ralf Simon: Gespensterkomik (Goethes Balladen). In: Gleichzeitigkeit
des Ungleichzeitigen. Formen und Funktionen von Pluralitédt in der dsthetischen Moderne. Hg. v.
Sabine Schneider/Heinz Briiggemann. Miinchen 2011, S. 59-75, hier S. 75. Zum einen kann man in
der Gegenldufigkeit dieser Beobachtungen die Schwierigkeit erkennen, die Jean Pauls Humor-
konzeption bereitet. Zum anderen ist festzustellen, dass eine von den Dingen her argumentie-
rende Komiktheorie nicht erst von Vischer entworfen wird, sie findet sich bereits in Schiitzes
Versuch einer Theorie des Komischen.

27 Vgl. Maximilian Bergengruen: Schone Seelen, groteske Korper. Jean Pauls dsthetische Dyna-
misierung der Anthropologie. Hamburg 2003, S. 212 f.

28 Jean Paul: Vorschule, S. 140. Jean Paul fithrt folgenden Satz als Beispiel an: ,,[D]er Mensch denkt
neuerer Zeit nicht dumm, sondern ganz aufgeklart, liebt aber schlecht.“ Dieser Satz sei voller Abs-
traktionen, die fiir den Humor konkretisiert, individualisiert und versinnlicht werden miissten,
etwa indem ,der Mensch® zeitlich und rdaumlich als ,Friedrichstadter* bestimmt werde. Nehme
man solche Ersetzungen des Abstrakten durch das Konkrete fiir den ganzen Satz vor, hatte man
schliefilich z. B. folgende Reformulierung: ,,Und so erleuchtet [...] der Friedrichstadter sich allein



74 —— Alexander Kling

wandte Endlichkeit‘ fithre zu einer ,listenlange[n] Aufzdhlung kurioser Endlichkei-
ten; der dabei generierte Humor sei ,als dsthetisches Prinzip der Prosa die Positi-
vierung der schlechten Unendlichkeit“.*

Eine zweite Verstandnisweise der ,angewandten Endlichkeit‘ ergibt sich, wenn
das Romantische starker in den Vordergrund gertickt wird. In dieser Hinsicht ver-
steht Maximilian Bergengruen die Anwendung der Endlichkeit so, dass der Roman-
tik, wihrend sie vom Unendlichen schwadroniert, das Wissen tiber die Endlichkeit
und Begrenztheit der Welt untergeschoben wird. ,Durch diesen ,Trick*, so Bergen-
gruen, ,wird das Romantische nicht nur lacherlich gemacht, sondern kann [...]
,intendiert komisch werden.“*® Mit dieser Verstindnisweise der ,angewandten
Endlichkeit* wird der Romantik eine Selbstparodie unterstellt — sie wird zum Rol-
lenspiel, wobei aus dem Unendlichkeitspathos stets die Endlichkeit hervorlugt und
das romantische Komische sich in ein Komisch-werden der Romantik verwandelt.

Mit der ,angewandten Endlichkeit’, mit der das Konkrete und die Grenzen
des romantischen Unendlichkeitspathos in den Blick geraten sollen, riicken die
Dinge wieder verstarkt ins Zentrum der Komiktheorie. Umgekehrt lasst Jean Paul
jedoch keinen Zweifel daran, dass auch in seiner Theorie das Subjekt den Vorrang
hat vor dem Objekt: Das ,Komische“ wohne ,nie im Objekte [...], sondern im Sub-
jekte.“*! Entsprechend dieser Privilegierung muss die ,angewandte Endlichkeit‘
als Operation des Subjekts verstanden werden, die ihrerseits eine Signatur des
Unendlichen bzw. Endlosen tragt. So fithrt zum einen die Konkretion des Abstrak-
ten durch die digressive Schreibweise gerade nicht zu einer Verfestigung, son-
dern einer Verflichtigung der Dinge. Zum anderen hat Bergengruen darauf
hingewiesen, dass mit der ,angewandten Endlichkeit‘ zwar der ,Unendlichkeit
Endlichkeit parodistisch unterlegt“ werde, dies konne aber ,nur in der subjekti-
ven Unendlichkeit stattfinden. Und der [...] mufl wiederum Endlichkeit unterlegt
werden usw. usw.“** Die Anwendung der Endlichkeit erweist sich somit als unab-
schlief$barer Vorgang, in dem Unendlichkeit von Endlichkeit, Endlichkeit von Un-
endlichkeit eingeholt wird.

In einem deutlichen Kontrast — gerade im Hinblick auf die Konstellation von
Komik und Dingen, Endlichkeit und Unendlichkeit — zu den romantischen Komik-
theorien sowie zu Jean Paul steht die Position Stephan Schutzes. Entgegen der Ge-
wichtung des Subjektpols geht Schiitze davon aus, dass Komik nicht durch die

und sein Papier und verachtet Ungeheuer und Fische um sich her ganz.“ Das, so kommentiert Jean
Paul, ,ist der obige Satz*. Jean Paul: Vorschule, S. 140.

29 Simon: Die Idee der Prosa, S. 250.

30 Bergengruen: Schone Seelen, S. 217.

31 Jean Paul: Vorschule, S. 110.

32 Bergengruen: Schone Seelen, S. 218.



Angewandte Endlichkeit =——— 75

»Dichtung von Moglichkeiten“ geschaffen, sondern in der ,objective[n] Welt“ ,ent-
deckt“ werden miisse.®® In der Rede vom Unendlichen sieht er einen ,Scherwenzel,
ein begrifflich-floskelhaftes Passepartout.** Grundsatzlich ergibt sich fiir Schiitze
das Komische aus der Spannung zwischen der menschlichen Freiheit und seinen
auf Ziele gerichteten Handlungsintentionen auf der einen, den dabei in Erschei-
nung tretenden Abhdngigkeiten von seiner materiellen Umwelt auf der anderen
Seite: ,So viel Dinge aber noéthig sind, um die Freyheit auszuiiben, so viel Félle sind
auch moglich, sie zu beschrinken. Und in jeder moglichen Beschrinkung erofnet
sich auch wieder eine Quelle des Lacherlichen®.*

In Zusammenhang mit Schiitzes allgemeinen komiktheoretischen Ausfiihrun-
gen ergeben sich zwei engere Bezugspunkte zur Romantik. Zum einen kommt
Schiitze explizit auf ein ,Komische[s] romantischer Art“ zu sprechen. Mit dieser
Art des Komischen habe man es zu tun, wenn ,Hindernisse“, die den Menschen
bei seinen Tatigkeiten storen, von ,todten Gegenstinde[n]“ ausgehen, die ,flr
den Augenblick selbst verntinftig scheinen“.®® Das ,Komische romantischer Art*
ergibt sich also aus einer Personifizierung der Dinge als subjektformige Objekte,
die aktiv und scheinbar bewusst die menschlichen Handlungen begrenzen und
bedingen. Zum anderen stellt sich ein Bezugspunkt zur Romantik iiber die an-
thropologische Fundierung von Schiitzes Komiktheorie ein. Schiitze versteht den
Menschen, in der Tradition der aufgeklarten Anthropologie, als homo duplex, als
geistig-korperliches Doppelwesen. Mit der Romantik hangt dies insofern zusam-
men, als Schiitze Geist und Koérper mit dem Unendlichen und Endlichen verbindet
und aus der Spannung der beiden die Komik hervorgehen lasst:

Denn so steht auch der Mensch da, der, halbverwurzelt im Boden, hinauf verlangt zum
Lichte, und auf diese Weise Korper mit Geist, Sinnlichkeit mit Freyheit, das Irdische mit
dem Gottlichen verbindet. Aus dieser zwiefachen Richtung geht auch die Moglichkeit des
Komischen hervor [..].%

33 Stephan Schiitze: Versuch einer Theorie des Komischen. In: ders.: Versuch einer Theorie des
Komischen. Mit weiteren komiktheoretischen Texten Schiitzes, Einleitung, Schriftenverzeichnis
und Anmerkungen, hg. v. Alexander Kling/Johannes F. Lehmann. Hamburg 2022, S. 1-171,
hier S. 15.

34 Stephan Schiitze: Rezension von Friedrich Theodor Vischer: Uber das Erhabene und Komi-
sche [1838]. In: ders.: Versuch einer Theorie des Komischen. Mit weiteren komiktheoretischen
Texten Schiitzes, Einleitung, Schriftenverzeichnis und Anmerkungen, hg. v. Alexander Kling/Jo-
hannes F. Lehmann. Hamburg 2022, S. 192-205, hier S. 193.

35 Schiitze: Versuch einer Theorie des Komischen, S. 25.

36 Schiitze: Versuch einer Theorie des Komischen, S. 20.

37 Schiitze: Versuch einer Theorie des Komischen, S. 16.



76 —— Alexander Kling

In einer Terminologie, die an Schelling angelehnt ist,*® entwirft Schiitze hier eine
Theorie jenes komischen Mechanismus, wie er dem Lachen der thrakischen
Magd gegeniiber Thales’ Brunnensturz sowie dem Spott Goethes gegentiber Fich-
tes Begegnungen mit den materiellen Nicht-Ichs zugrunde liegt. Auch das von der
Romantik mitgefithrte Potential des eigenen Komisch-werdens durch die Span-
nung zwischen der Ausrichtung auf das Unendliche und Unbedingte auf der
einen und dem ,Vorhandenseyn einer Kérperwelt“* auf der anderen Seite riickt
so in den Fokus der Komiktheorie.

Die (Un-)Endlichkeit des Theaters - Tiecks Prinz
Zerbino

Nachdem Ludwig Tieck ihn zuvor um ein Referenzschreiben fiir eine Bewerbung
ans Frankfurter Theater gebeten hat, entwirft Goethe im Dezember 1801 eine ab-
lehnende Antwort, die zugleich sein Verstindnis des Theaters zu erkennen gibt.
Das Theater scheine zwar ,an das Ideale zu gridnzen®, tatsdchlich hénge es aber
von ,gemeinen und [...] geringen Mitteln ab“; wer ,Ideen“ auf dem Theater ,reali-
siren“ wolle, musse den ,realistischen Theil der ganzen Anstalt“ beherrschen.*
Entsprechend seiner langjéhrigen Leitung des Weimarer Hoftheaters geriert sich
Goethe hier als erfahrener Theaterpraktiker. Umgekehrt spricht er Tieck jegliche
Ausrichtung auf das Praktische der Biithnenwirklichkeit mit der Aussage ab, dass
seiner ,dramatische[n] Poesie“ die ,theatrale Richtung® fehle.*!

Goethes Ausfithrungen bestimmen das Drama iiber die Wirklichkeits- und
Materialitditszwéange des Theaters. Seine Bewertung von Tiecks Dramatik als
atheatral lasst sich auf die Komodie Prinz Zerbino, oder die Reise nach dem guten

38 Zum Verhaéltnis von Schiitze und Schelling vgl. Kling/Lehmann: Stephan Schiitze und seine
Komiktheorie. Zur Einfiihrung, S. L-LIX.

39 Schiitze: Versuch einer Theorie des Komischen, S. 52.

40 Johann Wolfgang Goethe: An Ludwig Tieck, Konzept, 16.12.1801. In: Schriften der Goethe-
Gesellschaft. Goethe und die Romantik. Bd. 1: Briefe mit Erlduterungen, hg. v. Karl Schiiddekopf/
Oskar Walzel. Weimar 1898, S. 295-296, hier S. 295. Der tatsdchlich an Tieck geschickte Brief hat
einen anderen Wortlaut. Vgl. Johann Wolfgang Goethe: An Ludwig Tieck, 17.12.1801. In: ders.:
Werke. Sophien-Ausgabe. Abt IV, Bd. 15: Goethes Briefe 1801-1802, hg. v. Bernhard Suphan/Edu-
ard von der Hellen. Weimar 1894, S. 297.

41 Goethe: An Ludwig Tieck, S. 295.



Angewandte Endlichkeit =—— 77

Geschmack (1799) beziehen.** Als Fortsetzung des gestiefelten Katers — so der Un-
tertitel — steht der Zerbino einerseits in der Tradition von Tiecks parabatischen
Komddien, in denen ,die Bithne mit sich selbst Scherz® treibe.** Andererseits
weist die Form des Zerbino auf die Universaldramen voraus, die im Werk Tiecks
ab 1800 an die Stelle der parabatischen Komédien treten und die in der For-
schung als besonders ,bihnenuntauglich[e] Lesedramen gelten.44 Fiir den Zer-
bino steht die Bihnentauglichkeit hingegen noch zur Diskussion. Goethe hatte
Tieck 1799 dazu aufgefordert, das Stlick auf einen Handlungsstrang zu begrenzen,
um es auffithrbar zu machen.* Tieck lehnt dies zwar ab — er habe sich in die
~Form wie vergafft, die ,so wunderbar Epik und Drama verschmelzt“*® —, den-
noch erwiégt er in den folgenden Jahren eine Uberarbeitung und bittet Karl Wil-
helm Ferdinand Solger hierzu um eine Einschatzung. Diese fillt eindeutig aus:
»von dem Ganzen“ kdnne man sagen, ,dafd es zu sehr auseinandergeht®, ,,der dra-

42 Ludwig Tieck: Prinz Zerbino oder die Reise nach dem guten Geschmack. Gewissermafien eine
Fortsetzung des gestiefelten Katers. Ein deutsches Lustspiel in sechs Aufziigen. In: ders.: Schrif-
ten. Bd. 10. Berlin 1828.

43 Ludwig Tieck: Vorbericht. In: ders.: Schriften. Bd. 1. Berlin 1828, S. V-XLIV, hier S. VIII. Tieck
verweist hier auch darauf, dass er fiir seine parabatischen Komddien Der gestiefelte Kater und
Die verkehrte Welt ,die Bithne und ihre Einrichtungen im Auge behalten* habe. Vgl. Tieck: Vorbe-
richt, S. XX, XXV. Vgl. zur parabatischen Komodie der Romantik Uwe Japp: Die Komddie der Ro-
mantik. Typologie und Uberblick. Tiibingen 1999, sowie zu den Texten Tiecks im Kontext des
romantischen Dramas Claudia Stockinger: Das Drama der deutschen Romantik — ein Uberblick
(Tieck, Brentano, Arnim, Fouqué und Eichendorff). In: Goethezeitportal (2004). http://www.goethe
zeitportal.de/db/wiss/romantik/stockinger_drama.pdf, (letzter Zugriff: 03.12.2022).

44 Japp: Die Komodie der Romantik, S. 4. Das Lesedrama wurde immer wieder anhand der Tren-
nung von Dramentext und Theater beschrieben. Vgl. etwa Georg Lukacs: Zur Soziologie des mo-
dernen Dramas. In: ders.: Werkauswahl. Bd. 1: Schriften zur Literatursoziologie, hg. v. Peter
Ludz. 5. Aufl. Berlin 1972, S. 261-295; sowie als knappen Uberblick Peter W. Marx: Lesedrama.
In: Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Hg. v. Peter W. Marx. Stuttgart/Weimar 2012,
S. 293-295. Das Drama der Romantik stellt in Hinsicht auf diese Trennung sicher einen Hohe-
punkt dar, entscheidend vorangetrieben wird sie aber bereits mit der Dramenpoetik des Sturm
und Drang. Wenn sich Goethe also auf die Realitdt des Theaters beruft, dann wendet er sich
gegen eine Form, an deren Ruf er selbst beteiligt war. Zum romantischen Drama als Lesedrama
vgl. die Beitrdge von Gerhard Schulz und Ludwig Stockinger in Uwe Japp/Stefan Scherer/Claudia
Stockinger (Hg.): Das romantische Drama. Produktive Synthese zwischen Tradition und Innova-
tion. Tiibingen 2000.

45 Tieck selbst berichtet hiervon. Vgl. Ludwig Tieck: Schriften. Bd. 6. Berlin 1828, S. V-LIV,
hier S. LII.

46 Ludwig Tieck: An Solger, 30.01.1817. In: Karl Wilhelm Ferdinand Solger: Nachgelassene Schrif-
ten und Briefwechsel. Bd. 1, hg. v. Ludwig Tieck/Friedrich von Raumer. Leipzig 1826, S. 499-502,
hier S. 502.


http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/romantik/stockinger_drama.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/romantik/stockinger_drama.pdf

78 —— Alexander Kling

matische Plan“ sei ,nicht recht gerundet®, wére er ,mehr concentrirt“, wirde

,manches Einzelne weniger auseinanderfallen und weniger weitlaufig werden*.*’

Die iiberbordende Form des Zerbino, die in der Bewertung, nicht in ihrer Ge-
stalt strittig ist,*® 1dsst sich ohne Weiteres am Stiick selbst nachvollziehen. Ein
Handlungsstrang gilt der Reise des Prinzen Zerbino — dem Sohn Gottliebs und der
Prinzessin aus Der gestiefelter Kater —, der zur Heilung einer Verrticktheit auf die
Suche nach dem guten Geschmack geschickt wird. Die mit dem Motiv der Reise
verbundene Entgrenzung wird dadurch gesteigert, dass sie an kein Ende gelangt —
der gute Geschmack wird nicht gefunden, statt einer sinnhaften Schlieffung weist
sich das Stiick selbst die Kriterien der Substanzlosigkeit, Unabgeschlossenheit
und Sinnlosigkeit zu.*® Bei zwei Figuren, Zerbino und seinem Begleiter Nestor,
flihrt dies im sechsten Akt zum Wunsch nach einer Selbstausléschung. Die beiden

47 Karl Wilhelm Ferdinand Solger: An Tieck, 23.03.1816. In: ders.: Nachgelassene Schriften und
Briefwechsel. Bd. 2, hg. v. Ludwig Tieck/Friedrich von Raumer. Leipzig 1826, S. 387-389,
hier S. 388.

48 Die in der Rezeption immer wieder aufscheinende Ambivalenz der Bewertung des Zerbino
ergibt sich aus zwei kontrdren Bezugspolen: Wird ausgehend vom Theater geurteilt, muss das
Auseinanderstreben der Form als Mangel an Schlieffung und Konzentration angesehen werden —
das ist die Position Goethes und Solgers. Umgekehrt kann diese Form aber affirmativ auf die ro-
mantische Universalpoesie bezogen werden. In diese Richtung verweist das wertschatzende Ur-
teil Friedrich Schlegels. Vgl. Friedrich Schlegel: Geschichte der europdischen Literatur. In: ders:
Kritische-Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Abt. II, Bd. 11: Wissenschaft der europdaischen Literatur.
Vorlesungen, Aufsatze und Fragmente aus der Zeit von 1795-1804, hg. v. Ernst Behler. Ziirich
1958, S. 3-188, hier S. 94. Die unterschiedlichen Bewertungen setzen sich in der Forschung fort.
Armin Gebhardt: Ludwig Tieck. Leben und Gesamtwerk des ,Koénigs der Romantik“. Marburg
1997, S. 93, lehnt den Zerbino als unsinnig und unspielbar ,bis ins Unertréagliche“ ab; Eckehard
Catholy: Das deutsche Lustspiel. Von der Aufklarung bis zur Romantik. Darmstadt 1982, S. 240,
spricht von einer ,Inkonsequenz®, die auf die &sthetisch verfehlten Universaldramen voraus-
weise. Nach Adriana Marelli: Ludwig Tiecks friithe Marchenspiele und die Gozzische Manier.
Eine vergleichende Studie. K6In 1968, S. 145, dokumentiert der Zerbino hingegen ,eine neue Rich-
tung des Tieckschen Schaffens®, da ,dieses von allem materiellen Theater enthléfite Lesedrama“
ein ,Versuch“ sei, ,in das erahnte und erstrebte Neuland romantischer Kunst vorzustofien.“ Die
aktuellere Forschung hat ebenfalls den Status als Lesedrama betont und dies mit den Merkmalen
der Entgrenzung, Unabschlieffbarkeit und Endlosigkeit verbunden. Vgl. Stefan Scherer: Witzige
Spielgemaélde. Tieck und das Drama der Romantik. Berlin 2003, S. 339.

49 Bereits im Prolog ist davon die Rede, dass ,diesem lustigen, aus Luft gewebten / Gedichte der
Verstand so génzlich fehle“. Tieck: Zerbino, S. 5. Auch die ungew6hnliche sechsaktige Struktur
wird eigens reflektiert, wenn es heifst, dass ein ,Vorhang®, der ,sechsmal sich aufgerollt hat,
dies mit ,gleichem Grund“ ein ,siebentes und ,ebenso zum achten, neunten mal“ machen
konnte. Tieck: Zerbino, S. 311. Das Stiick kommt also nach dem sechsten Akt an ein Ende, doch
verweist dies auf eine potentielle Endlosigkeit, zumal das Ende ,ohne alle Ursach® sei, zumindest
»[wlenn Willkiir nicht hinreichend Ursach’ ist“. Tieck: Zerbino, S. 311.



Angewandte Endlichkeit =—— 79

wollen das ,tolle Gedicht“ zuriickdrehen, um es ,endlich [zu] tiberwinden®.>®

Wahrend sie an einer ,Maschine“ drehen, kehrt sich nach Angabe des Nebentex-
tes der Zeitverlauf tatsachlich um: ,Verwandelt sich in das vorige Feld [...]. Ver-
wandelt sich wieder in die freie Sandfliche, in der Ferne Aussicht auf Heidekraut,
der Poet geht wieder sinnend umher<>' Zerbino und Nestor werden schlieflich
aufgehalten, unter anderem mit dem Argument, dass durch das Zuriickdrehen
das Ende des Stiicks in eine noch weitere Ferne riicke.>

Die Beobachtungen zum Zerbino legen es nahe, dass man es mit einer Komo-
die im Sinn der romantischen Komiktheorien zu tun hat — das Stiick unterwirft
sich keinen Begrenzungen, stattdessen inszeniert es eine maximale Willkir, die
die Konzentration und Endlichkeit des Theaters aufbricht und so das Unendliche
aufscheinen lasst. Versagt damit am Zerbino die bisher in Rechnung gestellte dop-
pelte Bewegungsrichtung vom Endlichen zum Unendlichen und zurtick? Zunéchst
ist mit Blick auf diese Frage festzustellen, dass die materiellen Dinge durchaus
ihren Auftritt haben, insbesondere im fiinften Akt. Nestor kommt hier in den
»Garten der Poesie“, wo er auf sprechende Blumen und ein Dichterpantheon
trifft, dem unter anderem Sophokles, Dante und Cervantes angehdéren. All dies
flihrt bei Nestor, einer aufgeklarten Philisterfigur, jedoch zu keiner romantischen
Begeisterung, statt des ,phantastische[n] Narrenkram[s]“ wiinscht er sich ,or-
dentliche ERwaaren*.*® Es kommt zu folgendem Dialog:

DER TISCH: O wie glucklich ist die Kreatur zu preisen, die endlich zu Erkenntnifs kommt,
und statt miiffig zu sein, niitzlich ist.

NESTOR: Wer spricht denn hier so verniinftig? [...]
DER TISCH: Ich bin es, der hier vor Dir steht, mit meinem Namen Tisch genannt.

NESTOR: Aber mir schwindelt, mir vergehn die Sinne; ich habe so etwas noch niemals
gehort.

DER TISCH: Ich freue mich, daff nun das Essen bald auf meine Oberfldche wird gesetzt wer-
den, dann nimmst Du meinen Bruder, den Stuhl, setzest Dich vertraulich und lachelnd zu
mir heran, und ich bin Dir eine niitzliche Bequemlichkeit.

[..]

50 Tieck: Zerbino, S. 331.
51 Tieck: Zerbino, S. 330, 332.
52 Tieck: Zerbino, S. 332.
53 Tieck: Zerbino, S. 283.



80 —— Alexander Kling

DER TISCH: Wie freuen wir uns, daf$ wir nicht mehr draufien als elende griine Baume im
Freien stehn, und rauschen und uns schiitteln [...]. Hier sind wir zu einem ntitzlichen Zweck

umgearbeitet und erzogen.>*

Dass in einem so phantastischen Text wie dem Zerbino die Dinge aus dem diegeti-
schen Rahmen heraustreten und als Mitspieler am Handlungsgeschehen teilneh-
men, ist kaum eine Uberraschung. Uberraschend ist jedoch, wie sie dies tun.
Schiitze verkniipft das ,Komische romantischer Art“ nicht nur damit, dass die
Dinge belebt und verniinftig erscheinen, ebenso ist fiir ihn entscheidend, dass sie
gegen den Menschen und seine Intentionen handeln. In der Interaktion Nestors mit
den Mobeln ist das Gegenteil der Fall: Weder verhalten sich die Dinge widerstandig
noch kommt es zu einem slapstickhaften Geschehen, stattdessen ergibt sich die
Dingbelebung allein aus ihrer Partizipation am dramatischen Dialog — und dabei
stellen sich die Mobel, in Form einer ironischen Gegenbewegung zum Text, als auf-
geklarte Dinge dar, die ihre Transformation zu niitzlichen Kulturdingen affirmie-
ren und nicht im Sinn einer romantischen Geschichtstriade als Entfremdung von
den ,rauschenden Waldern* beklagen.55 In Hinsicht auf die Bifurkation von Aufkla-
rung und Romantik erweisen sich die Mobel somit als verquere Wesen - ihre ironi-
sche Konzeption ergibt sich aus der Spannung, dass sie sprechen und was sie
sprechen: Einerseits wurden sie, im Sinn August Wilhelm Schlegels, mittels eines
poetischen ,Zauberstab[s]“ belebt, andererseits artikulieren sie im Zuge dieser Be-
lebung Prinzipien, die mit diesem Zauberstab iiberwunden werden sollten. Sie sind
als zauberhaft belebte Dinge genauso philistrés wie ihr menschliches Gegeniiber;
ihnen fehlt, wie Nestor feststellt, jeglicher ,Idealismus®, vielmehr sind sie ganz auf
die ,,zweckmaRig[e] [...] Einrichtung der schénen Welt“ bezogen.*

Auf die Mébel-Szene folgt mit dem anschlieSenden Szenenwechsel eine Off-
nung ins Weite und Erhabene:

Gebirge.
Zerbino tritt auf.

ZERBINO: Verirrt wandr’ ich umher und kann aus diesen Felsen, aus diesen Labyrinthen den
Riickweg nicht finden. [...] Die Natur liegt groff und unermefilich vor mir [...]. Wie nichtig und

54 Tieck: Zerbino, S. 284 f.

55 Ironie ist hier im Sinn der dramatischen Ironie zu verstehen, das heifst als Spannung, die sich
aus den verschiedenen Kommunikationsebenen des Dramas sowie der ,Diskrepanz zwischen
der von der Figur intendierten Bedeutung und der Deutung durch das Publikum“ ergibt. Manfred
Pfister: Das Drama. Theorie und Analyse. 11. Aufl. Kéln/Weimar/Wien 2001, S. 89.

56 Tieck: Zerbino, S. 287.



Angewandte Endlichkeit =— 81

klein erscheint mir hier die Existenz, die mir immer so grofs diinkte, wie lacherlich der
Zweck, um dessentwillen ich mich hier befinde.””

Der Schritt von der engen Wohnstube zum offenen Gebirge vollzieht sich in nur
einem Szenenwechsel. Im Folgenden kommen Quellen, ein Bergstrom, ein Sturm
sowie Berggeister zu Wort und artikulieren dabei das unendliche Gewebe der
Natur. Zerbino kann diese Offenbarung der Natur jedoch nicht ertragen und
muss von Shakespeare, dem er im Verlauf der Szene begegnet ist, aus dem Ge-
birge herausgefiihrt werden. Sein néchster Auftritt ist in einer Teegesellschaft.

Was hier exemplarisch an einer Passage beschrieben wurde, gilt fiir das ge-
samte Stiick: Die Oppositionen von Endlichkeit und Unendlichkeit, begrenzten
Kulturdingen und entgrenzten Naturdingen, Zweckmafigkeit und Willkiir, Sinn
und Unsinn werden in ein dynamisches Hin-und-Her iiberfithrt. Ein wesentlicher
Faktor dieser Dynamik ergibt sich aus der Gestaltung und Abfolge der einzelnen
Szenen. Samtliche Szenenbeschreibungen seien hier einmal aufgelistet:

[Elin dichter Wald; Pallast; Marktplatz; Zimmer des Prinzen Zerbino; Freie Landschaft, mit
einem kleinen Landhause; Zimmer im Pallast; Saal der Akademie; Wald; Vorsaal der Akade-
mie; Dorus Landhaus; Konigliches Zimmer; Saal; Grojfses Gericht; Das Innere der Hohle des
Polykomikus; Wildverwachsner Wald; Hohle des Polykomikus; Dorus Landhaus; Wald. Vor
der Hohle des Polykomikus; Dorus Garten; Der Pallast; Allegorische Schmiede; Auf einem
Berge; Pallast; In der Miihle, Tagesanbruch; Vor einem Wirtshause; Stube in der Schenke;
Wald; Die Wiiste; Polykomikus in seiner Hohle; Wald; Feld und Hain; Der Garten; Ein Zimmer;
Gebirge; Der Hof, Theegesellschaft; Pallast; Freie Sandfliche; Feld; Eine andre Gegend; Die
Wiiste; Der Hof, Feld; Geféingnifs; Platz vor Dorus Hause; Grofier Cirkus®

Die Liste veranschaulicht, dass im Zerbino Endlichkeit zwar inhaltlich in Szene
gesetzt wird, die Form aber entschieden auf eine Entgrenzung ausgerichtet ist.
Wie verhdlt sich nun aber diese Form der Darstellung, der es um Entgrenzung
geht, zu ihrer eigenen dinglichen Gestaltung? Tieck, darauf ist nochmals hinzu-

57 Tieck: Zerbino, S. 293.

58 Zwei Szenenbeschreibungen bediirfen einer Erlduterung, Zum einen handelt es sich bei der
Szene ,Eine andre Gegend“ um die Textstelle, in der Zerbino und Nestor versuchen, das Stiick zu-
ruckzudrehen. Die ,Andersheit‘ der Szene ergibt sich demnach aus dem ,Aufierhalb‘ der theatralen
Illusion — es ist eine Szene unter der ,Szene‘ — hier befand sich tiblicherweise die Theatermaschine-
rie, mit der auch die Kulissen bewegt werden konnten. Vgl. — als Text, in dem die ,gemeinen und
geringen Mittel* des Theaters ausfiihrlich dargelegt werden — Christian Ludwig Stieglitz: Schau-
spiel-Haus, Schauplatz, Opern-Haus, Comddien-Haus, Theater. In: ders.: Encyklopédie der biirgerli-
chen Baukunst, in welcher alle Facher dieser Kunst nach alphabetischer Ordnung abgehandelt
sind. Ein Handbuch fiir Staatswirthe, Baumeister und Landwirthe. Bd. 4: N-Sche. Leipzig 1797,
S. 535-701, hier S. 645. Zum anderen stellt die Szene ,GrofSer Cirkus“ einen Kreis dar, in dem sich
»Gottlieb auf dem Thron®, sein ,ganzer Hof* sowie die ,ganze Nation als Zuschauer umher auf
Gertisten“ versammeln. Tieck: Zerbino, S. 379.



82 —— Alexander Kling

weisen, hatte ein grundlegendes Interesse an der Materialitdt der Bliihne — das
zeigen seine parabatischen Komdédien, die jene ,gemeinen und geringen Mittel
der Theaterpraxis in Szene setzen, die nach Goethe als realistische Unterlage den
Idealismus des Theaters bedingen. Des Weiteren gibt sich ausgerechnet in der
wohl ,iberdrehtesten‘ Szene des Zerbino eine deutliche Ausrichtung auf die zeit-
gendssischen Theatermittel zu erkennen: Folgt man den historischen Beschreibun-
gen, waren die Kulissen iiber eine Leine miteinander verbunden und konnten
iiber eine Drehtechnik sowohl auf die als auch von der Bithne gezogen werden.”
Genau diese Technik kommt zum Einsatz, wenn Zerbino und Nestor das Stiick zu-
riickdrehen — das Phantastische der Zeitmanipulation und die gewohnlichen Mit-
tel des Theaters fallen hier zusammen.*°

Ist man derart aufmerksam geworden fiir die Bithnentechnik im Zerbino,
lasst sich diese auch anhand der Heterogenitét der Szenengestaltungen weiterver-
folgen. Friedrich Weinbrenner fithrt in einer Abhandlung aus dem Jahr 1808, die
dem Neubau des Karlsruher Theaters gewidmet ist, die folgenden 16 Prospekte
als Grundausstattung an:

,Stadtprospect®, ,gothisch gewoélbter Rittersaal, ,gothische Vorhalle“, ,rémischer Prunk-
saal“, ;minder kostbarer burgerlicher Saal“, ,simples biirgerliches Zimmer*, ,ganz gewolb-
tes altes gothisches Zimmer, ,Bauerstube®, ,Gefingnis“, ,Gartenprospect®, ,kurzer dichter*
und ein ,entfernter Waldprospect, in dessen Hintergrund man Dorfer und eine entfernte
Bergkette sieht*, ,Gebirgs-Prospect®, ,Prospect einer Stadt oder gothischen Burg®, ,Dorfl],
LLuft- oder See-Prospect®!

59 Der technische Vorgang wird zeitgendssisch folgendermafien beschrieben (die Buchstaben
beziehen sich dabei auf eine Bildskizze): ,Um nun dieses Vorziehn und Zurtickziehn aller Coulis-
sen auf beyden Seiten der Bithne auf einmahl vorzunehmen, so werden die Leinen, d, iiber die
horizontalen Rollen, h, hinweg gefiihrt, bis in den Grund der Biihne, wo sie alle zusammen iiber
eine grofie Rolle oder Scheide, i, gehen. Vor dieser Rolle befindet sich eine Trommel, k, die an
einer Welle, 1, steckt, welche zugleich durch die gréfiere Trommel, m, geht. Von der Rolle, i, wer-
den die Leinen tiber die Trommel, k, geflihrt. Um die grofie Trommel, m, ist ein Seil gewickelt,
das von da um den Haspel, n, herum geht. Wird nun dieser Haspel in Bewegung gesetzt, so wird
durch die daran befindliche Leine die Trommel, m, herumgedreht, und zu gleicher Zeit auch die
Trommel, k, wodurch alle Leinen, d, sich auf diese Trommel wickeln, und daher eine Coulisse
vor, die andere zurtick ziehn.“ Stieglitz: Schauspiel-Haus, S. 679.

60 Zur Zeitlichkeit im Zerbino vgl. Manfred Frank: Das Problem ,Zeit“ in der deutschen Roman-
tik. Zeitbewusstsein und Bewusstsein von Zeitlichkeit in der friihromantischen Philosophie und
in Tiecks Dichtung. Paderborn/Miinchen/Wien u. a. 1990, S. 354-363. Frank hebt dabei in erster
Linie auf das ,Spiel mit der Willkur“ ab.

61 Friedrich Weinbrenner: Uber Theater in architektonischer Hinsicht. Mit Beziehung auf Plan
und Ausfithrung des neuen Hoftheaters zu Carlsruhe. Tiibingen 1809, S. 28-30.



Angewandte Endlichkeit =—— 83

Neben dieser Aufzahlung stellt Weinbrenner fest, dass die ,mannichfaltigen Verset-
zungsstiicke“ so miteinander zu kombinieren sind, dass ,die meisten unserer jetzi-
gen Theaterstiicke mit denselben auf anstindige Art“ aufgefithrt werden kénnen.®
Vergleicht man diese Grundausstattung an Prospekten, die sich in dhnlicher Form
auch in anderen zeitgendssischen Texten aufgelistet findet,%* mit den Szenenbe-
schreibungen im Zerbino, ist nicht zu iibersehen, dass mit dieser Ausstattung alle
Szenen umgesetzt werden kénnen. Einzige Ausnahmen sind die ,leeren‘ Landschaf-
ten, die allerdings unter Hinzunahme einzelner Dekorationselemente — die in den
entsprechenden Szenen auch genannt werden®® — keinen groRen Darstellungsauf-
wand erfordern, sowie die Szene ,Eine andre Gegend“, die jedoch mit der Theater-
maschine gerade im ,Auflenhalb‘ der Theaterdekorationen verortet ist. Die
vermeintliche Unendlichkeit des Zerbino lasst sich also mit einem geringen Set
an Standard-Prospekten umsetzen. Von einer ,angewandten Endlichkeit‘ kann
dabei insofern gesprochen werden, als es sich bei diesen Standard-Prospekten
um Stereotype der Biihnenpraxis um 1800 handelt. Man muss sich nur vorstel-
len, wie Zerbino seine Rede von der unermesslichen Natur im Angesicht der kli-
scheehaften Kulissen vortrdgt, oder wie die belebten Mdbel — dhnlich wie in
Shakespeares A Midsummer Night’s Dream (1595/96) und Gryphius’ Absurda Co-
mica (1657) — von menschlichen Darstellern verkorpert werden, um zu erken-
nen, auf welch komische Weise hier der romantische ,Kultus des Unendlichen
mit der materiellen Endlichkeit der Bihnenwirklichkeit in Kontrast gerat.

Schluss: E.T.A. Hoffmanns Der vollkommene
Maschinist

Ein Problem der hier vorgelegten Lektiire des Zerbino liegt ohne Frage in ihrer Ex-
Klusivitat — weder in der historischen Rezeption noch in der Forschung spielt die
vorgeschlagene Brechung der romantischen Unendlichkeitskonzeption an der ma-
teriellen Endlichkeit des Theaters eine Rolle. Auch der Text selbst legt eher eine
Lesart ausgehend von den romantischen Ding- und Komiktheorien nahe. Evidenz
gewinnt die Argumentation allenfalls dann, wenn sich — neben den erkennbaren

62 Weinbrenner: Uber Theater in architektonischer Hinsicht, S. 30.

63 Vgl. Stieglitz: Schauspiel-Haus, S. 684 f.

64 Fiir die Szenen , Wiiste“ wird z. B. ein ,,Felsen“ mit einem , Fenster* (Tieck: Zerbino, S. 97) bzw.
eine ,Hohle“ bendtigt (Tieck: Zerbino, S. 338), in der Szene ,Freie Sandfliche“ soll ,Heidekraut*
sichtbar sein (Tieck: Zerbino, S. 319), die Szene ,Feld“ muss einen Wald andeuten, da aus diesem
im Verlauf der Szene eine Figur heraustritt. Tieck: Zerbino, S. 325.



84 —— Alexander Kling

Beziigen zu den materiellen Praktiken des zeitgendssischen Theaters im Text — fiir
die Anwendung der Endlichkeit des Theaters auf die Unendlichkeitskonzeption
weitere historische Beispiele anfiihren lassen. Abermals verweisen in diese Rich-
tung zumindest Tiecks parabatische Komodien, die in der Darstellung das Darstel-
lende sichthar machen, um so den realen Untergrund des theatralen Idealismus
offenlegen. Ein weiterer Text, in dem dieses Verfahren explizit reflektiert wird, ist
E.T.A. Hoffmanns Der vollkommene Maschinist aus den Kreisleriana 1-6 (1814). Die
Logik dieses kurzen Textes besteht darin, dass ein vermeintlich von seinem Kunst-
enthusiasmus geheilter Johannes Kreisler einen Brief an den Maschinisten und den
Dekorateur eines Theaters schreibt, um ihnen zu erkldren, wie sie sich gegen die
Machenschaften der Dichter und Musiker zu Wehr setzen sollen. Zunéachst be-
schreibt Kreisler, wie Dichter und Musiker (als Vertreter des Idealen sowie der
Ideen) auf der einen, Dekorateur und Mechanist (als Vertreter des Realen sowie
der ,gemeinen und geringen Mittel) auf der anderen Seite tiblicherweise gemein-
sam an der Hervorbringung eines theatralen , Total-Effekt[s]“ arbeiten, mit dem die
Zuschauenden ,auf unsichtbaren Fittigen“ aus dem engen ,Theater heraus in die
Weite des ,fantastische[n] Land[s] der Poesie getragen® werden.® Gerade eine sol-
che Illusion sieht Kreisler aber als Gefahr fiir die Zuschauenden an, denn sie wer-
den auf diese Weise von ,fantastische[m] Zeug* tiberhauft, sodass sie im Theater
keine ,verniinftige Erholung“ mehr finden kénnen.®® Dem sollen sich nun Dekora-
teur und Maschinist mittels einer ,Sabotagetaktik‘ widersetzen. Anstatt zum Zustan-
dekommen der Ilusion beizutragen, mit der das Theater zugunsten des Vogelflugs
der Phantasie verschwindet, sollen sie die Illusion brechen und das Theater als
Theater sichtbar machen. Die Liste an Méglichkeiten, die Kreisler hierzu aufzahlt,
ist lang — es sei nur ein Beispiel angefiihrt:

Was soll ich von Thren schauerlichen heimlichen Mondgegenden sagen, Herr Dekorateur,
da jeden Prospekt ein geschickter Maschinist in eine Mondgegend umwandelt. Es wird nédm-
lich in einem viereckigen Brett ein rundes Loch ausgeschnitten, mit Papier verklebt und in
den hinter demselben befindlichen rotangestrichenen Kasten ein Licht gesetzt. Diese Vor-
richtung wird an zwei starken schwarz angestrichenen Schniiren herabgelassen und siehe
da, es ist Mondschein!®’

Hief} es bei Jean Paul noch, dass im romantischen Mondlicht die ,Objekten-Welt“
ihre Konturen verliert, will umgekehrt Kreisler das romantische Mondlicht in sei-

65 E.T.A. Hoffmann: Der vollkommene Maschinist. In: ders.: Werke in sechs Banden. Bd. 2.1: Fan-
tasiestiicke in Callot’s Manier. Werke 1814, hg. v. Hartmut Steinecke. Frankfurt a. M. 1993, S. 72—
82, hier S. 73.

66 Hoffmann: Der vollkommene Maschinist, S. 75.

67 Hoffmann: Der vollkommene Maschinist, S. 80.



Angewandte Endlichkeit =—— 85

ner Kulissenhaftigkeit kenntlich machen. Hier geht es explizit um eine mittels
Bithnenmaterialitdt vorgenommene Anwendung des Endlichen auf das von der
theatralen Illusion angestrebte Unendliche. Dabei legen die Bithnendinge, die sich
als solche zu erkennen geben, en passant die Kulissenhaftigkeit romantischer
Topoi frei, die auf die ,gemeinen und geringen Mittel‘ ihrer Erzeugung — Farbe,
Bretter und Papier — heruntergebrochen werden.

Bei Hoffmann findet sich in aller Deutlichkeit die Brechung des (durch Ilusi-
onsmittel hervorgebrachten) Unendlichen an der Endlichkeit der Theaterappara-
tur. Dass dies hier so entschieden als Verfahren konzipiert wird, mag entsprechend
der historischen Konstellation plausibilisieren, dass auch in Tiecks Zerbino diese
Brechung eine Rolle spielt, wenn auch in subtilerer Form — das Stiick inszeniert
Formen der Entgrenzung, fiihrt dabei aber zugleich als Gegenbewegung die Be-
grenzungen durch die Theaterapparatur mit sich. Die grofSere Eindeutigkeit in Hin-
sicht auf das Verfahren darf indes nicht dariiber hinwegtauschen, dass auch bei
Hoffmann eine Widerstandigkeit bestehen bleibt. So ist es durchaus unklar, wie
man Kreisler verstehen soll: Wenn er es mit der Illusionsdurchbrechung tatséch-
lich ernst meint, wiirde er einer ,verniinftige[n] Erholung“ als Funktion des Thea-
ters das Wort reden.®® Handelt es sich hingegen um rhetorische Ironie, die das
Gegenteil des Gesagten meint, wiirde er fiir ein Illusions- und Effekttheater pladie-
ren, das aber in romantischen Texten haufig auf Ablehnung gestofen ist.%’ Bei die-
sen beiden Optionen, die jeweils nicht iberzeugen, liegt es nahe, dass man es

68 Dass es in Hoffmanns Text um die Affirmation theatraler Verfremdungstechniken geht, ver-
tritt Manfred Momberger: Sonne und Punsch. Die Dissemination des romantischen Kunstbegriffs
bei E.T.A. Hoffmann. Miinchen 1986, S. 78-82. Uberzeugend ist dies insofern, als am Ende von
Kreislers Brief Shakespeare als Gewdhrsmann zitiert wird. Jedoch muss Momberger Kreislers
Rede von der ,verniinftige[n] Erholung* iibergehen.

69 Vgl. E.T.A. Hoffmann: Uber die Auffiihrungen der Schauspiele des Calderon de la Barca auf
dem Theater in Bamberg [1812]. In: ders.: Sdmtliche Werke in sechs Bdnden. Bd. 1: Frithe Prosa,
Briefe, Tagebiicher, Libretti, juristische Schriften. Werke 17941813, hg. v. Gerhard Allroggen.
Frankfurt a. M. 2003, S. 625-630. Hingewiesen sei hier darauf, dass Hoffmann wéhrend seiner
Zeit in Bamberg selbst Theaterkulissen gemalt hat; dariiber berichtet er mehrfach in seinem Ta-
gebuch, wobei eine Abwechslung zwischen einer poetischen und einer prosaischen Stimmung zu
beobachten ist. Vgl. E.T.A. Hoffmann: Tagebiicher 1803-1813. In: ders.: Werke in sechs Bénden.
Bd. 1: Frithe Prosa, Briefe, Tagebticher, Libretti, Juristische Schriften. Werke 1794-1813, hg. v. Ger-
hard Allroggen. Frankfurt a. M. 2003, S. 325-488, hier S. 387-418. Auch im Rahmengespréch von
Tiecks Phantasus — im direkten Umfeld von Der gestiefelte Kater, Die verkehrte Welt und einigen
Theateranekdoten, die von Illusionsbriichen und Theaterrequisiten handeln — wird ein solches
Effekt-Theater zuriickgewiesen. Vgl. Ludwig Tieck: Phantasus [1812]. In: ders.: Schriften in zwolf
Banden. Bd. 6: Phantasus, hg. v. Manfred Frank. Frankfurt a. M. 1985, S. 681 f.



86 —— Alexander Kling

letztlich mit einer Spielart romantischer Ironie zu tun hat, die alle Positionen ver-
unsichert und keinen eindeutigen Sinn zustande kommen lasst. Damit aber lugt
mit dem Sinntiberschuss hinter dem angewandten Endlichen wieder das Unendli-
che hervor. Wére das nicht der Fall, hdatte man es wohl mit einem reinen Endli-
chen, aber kaum mehr mit der Romantik zu tun.



Paul Strohmaier
(Paen)ultima verba

Leopardis Imaginarium des Endes

Leopardi als Krypto-Romantiker

Die Kanonisierung Giacomo Leopardis als bedeutendsten Lyriker der italieni-
schen Romantik ist so geldufig, dass man zuweilen vergisst, dass er selbst eine
solche Einordnung als ,romantisch® wohl als Beleidigung empfunden hétte. In sei-
nem Discorso di un italiano intorno alla poesia romantica (Rede eines Italieners
iiber die romantische Poesie) — einer polemischen, diskursiv jedoch folgenarmen
Replik auf Ludovico di Bremes Osservazioni sul ,Giaurro di Byron (Anmerkungen
zu Byrons ,The Giaour?), die im Januar 1818 im Maildnder Spettatore italiano er-
scheinen — lasst er an dem, was er dort als romantische Dichtung bezeichnet,
kein gutes Haar.! Dabei geht es in dieser literarischen Mikro-Querelle bei néherer
Betrachtung weniger um eine Tendenz in der Literatur der eigenen Gegenwart
als vielmehr um den Stellenwert der Antike und der klassischen Literaturen.” Wo
di Breme die Antike als Referenzgrofie fiir eine moderne Literatur ausdriicklich
verabschiedet, bleibt sie fiir Leopardi unabdingbar.? Die besonderen Merkmale,

1 Auch in einem verwandten Kontext lassen sich Leopardis Vorbehalte gegen die ,romantische
Literatur seiner Zeit erkennen. Hatte Madame de Staél in der Januar-Ausgabe der Biblioteca ita-
liana 1816 unter dem Titel Sulla maniera e la utilita delle traduzioni (Uber Arten und Nutzen der
Ubersetzungen) einen Beitrag veroffentlicht, der dem italienischen Publikum eine Offnung fiir die
v.a. deutsche und englische Literatur der Gegenwart empfahl, um der italienischen Literatur zu
neuer Lebendigkeit zu verhelfen, lehnt Leopardi in einer (nicht abgedruckten) Replik dieses Ansin-
nen grundlegend ab und favorisiert eine Ausrichtung an den bewéhrten Klassiker der griechi-
schen, lateinischen und italienischen Literatur. Die Literatur der Gegenwart betrachtet er hingegen
als ephemeres Modephdnomen. Giacomo Leopardi: Lettera ai Sigg. Compilatori della Biblioteca Ita-
liana in risposta a quella di Mad. la Baronessa di Staél Holstein ai medesimi. In: ders.: Poesie e
prose. Bd. 2, hg. v. Rolando Damiani. 12. Aufl. Mailand 2016, S. 434-440. Zu Leopardis ablehnender
Haltung gegen di Breme aber auch gegen Madame de Staél vgl. Arnaldo di Benedetto: Leopardi
und die Romantik. In: Leopardi und die europaische Romantik. Hg. v. Edoardo Costadura/Diana di
Maria/Sebastian Neumeister. Heidelberg 2015, S. 15-34, hier S. 23-27.

2 Die hier angedeutete italienische ,Debatte‘ iiber die Romantik verbleibt vielfach virtuell und
ist zu wesentlichen Teilen eine kontrafaktische literarhistorische Rekonstruktion. Leopardis
heute als bedeutsam angesehene Texte zum Thema bleiben zu dessen Lebzeiten unverdffentlicht.
Auch Alessandro Manzonis Brief Sul romanticismo (Uber die Romantik) an den Marchese Cesare
d’Azegli aus dem Jahre 1823 erscheint erst 1846.

3 Tatsdchlich ist in der italienischen Romantik das Bemithen um eine Verséhnung von Romantik
und Klassizismus weit starker ausgepragt als in anderen (west)europdischen Literaturen. Mi-

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-005


https://doi.org/10.1515/9783111426129-005

88 = Paul Strohmaier

die er in der antiken Poesie exemplarisch vorgebildet findet, besonders immagi-
nazione, fantasia und originalita, sind aber solche, die andernorts umstandslos
als ,romantisch* durchgehen wiirden.* Wihrend also andere Romantiker die Spu-
ren und Vorldufer romantischer Poesie nach der Antike suchen, findet Leopardi
sie in dieser selbst.> Zwei wesentliche Charakteristika Leopardis, die in dieser Po-
lemik um eine (wie auch immer gefasste) poesia romantica hervortreten, sind
auch fir die literarischen Formatierungen des Endes zentral, um die es in der
Folge gehen soll: Der ungebrochene Rekurs auf die Antike einerseits, der gelegent-
liche Ironisierungen nicht ausschlief8t, andererseits eine gewisse, wohl auch ab-
sichtsvoll kultivierte Weltfremdheit, eine eingeiibte Distanz zur Kultur und den
politischen Leidenschaften der eigenen Gegenwart, die etwa dazu fithrt, dass er
das Losungswort ,romantisch‘ nur in einer eher marginalen Akzeption zur Kennt-
nis nimmt und sich fiir den umfangreicheren, europaweit gefiihrten Diskurs zur
literarischen Romantik nur beildufig interessiert.® Leopardis Modellierungen
eines allgemeinen Weltendes rekurrieren damit kaum auf die zeitgendssischen

chael Caesar betont so die ,natura concilitatrice“ (verséhnliche Natur) der italienischen Roman-
tik, wiahrend Alberto Asor Rosa die romantische ,Revolution‘ in Italien als ,rivoluzione mode-
rata“ (geméfigte Revolution) beschreibt. Michael Caesar: Romanticismo. In: Enciclopedia della
letteratura italiana Oxford-Zanichelli. Hg. v. Peter Hainsworth/David Robey/Pasquale Stoppelli.
Bologna 2004, S. 681-682, hier S. 682; Alberto Asor Roa: Storia europea della letteratura italiana
II. Dalla decadenza al Risorgimento. Turin 2009, S. 430.

4 Edoardo Costadura, Diana di Maria und Sebastian Neumeister bemerken daher treffend: ,Wie
kaum ein anderer représentiert Leopardi das komplexe Spannungsverhdltnis zwischen italieni-
scher Moderne und européischer Romantik, ein Verhéltnis, das von einer Reihe von mehr oder
minder produktiven Missverstdndnissen geprégt ist. Als dezidierter Gegner der ,romantischen
Poesie‘ setzt ihr Leopardi eine Poetik entgegen, deren Grundbausteine gleichwohl romantischer
Provenienz sind oder zu sein scheinen.“ Edoardo Costadura/Diana di Maria/Sebastian Neumeis-
ter: Vorwort. In: Leopardi und die européische Romantik. Hg. v. Edoardo Costadura/Diana di
Maria/Sebastian Neumeister. Heidelberg 2015, S. 9-13, hier S. 13. Dennoch wird, {iberwiegend in
der italienischen Forschung, Leopardi immer wieder auch zum Anti-Romantiker stilisiert, so
etwa in Pier Vincenzo Mengaldo: Leopardi anti-romantico, e altri saggi sui ,Canti‘. Bologna 2012.
Die Annahme einer (zumindest entfernten) ,Familiendhnlichkeit* (Wittgenstein) von Leopardi
und ,Romantik‘ scheint insgesamt jedoch interessanter und schliissiger, weshalb die von Novella
Bellucci vorgeschlagene Formel eines ,romantisme anti-romantique“ mit Blick auf Leopardi die
wohl treffendste Kennzeichnung bleibt. Vgl. Novella Bellucci: Leopardi. Un romantisme anti-
romantique. In: Critique 2009, H. 6, S. 584-591.

5 Vgl. hierzu den Zibaldone-Eintrag vom 22. Oktober 1828. In: Giacomo Leopardi: Zibaldone.
Bd. 2, hg. v. Rolando Damiani. 2. Aufl. Mailand 2015, S. 2975 [= 4415].

6 Im Zibaldone verfahrt Leopardi weit differenzierter als in den beiden bereits angefiihrten, po-
lemischen Texten. Wéhrend sich im analytischen Index des Zibaldone unter den Lemmata ,Ro-
mantici“ (Romantiker) und ,Romanticismo“ (Romantik) durchweg negative Urteile finden,
gruppieren sich um das Lemma ,Romantico“ (romantisch) mehrere Reflexionen, die in Richtung



(Paen)ultima verba =—— 89

Verschiebungen im Gefiige okzidentalen Wissens, die nach Foucault etwa zum
Anbruch eines ,age de I'histoire*” und einer neuen Episteme um 1800 fiihren. So
sind es nicht die destabilisierenden Befunde der Geologie oder gar ein ,Fossilien-
Schock’, die sich in Leopardis Ausformungen dieses Endes niederschlagen, viel-
mehr greift er hierin — wie im Folgenden zu zeigen sein wird - auf jidische,
christliche und antike Wissens- und Diskurstraditionen zuriick, die er nicht zu-
letzt gegen eine aus dem achtzehnten Jahrhundert ererbte Ideologie der Perfekti-
bilitat und eines unendlichen Fortschritts wendet.

Um den gedanklichen Raum von Leopardis Reflexion von Ende und Endlich-
keit abzustecken und deren leitende Grundintuition herauszuarbeiten, aus der
sich die axiologische Einordnung dessen, was im Falle eines Menschheits- oder
gar Weltendes verschwinden wiirde, ergibt, ist ein Kontrastbeispiel hilfreich, ge-
nauer eine berithmt gewordene Passage aus Alexander von Humboldts Kosmos.
Humboldt schreibt dort:

[Dler glanzvolle Sternenteppich, die weiten Himmelsraume gehoren einem Weltgemdilde an,
in dem die Grofie der Massen, die Zahl zusammengedrangter Sonnen oder aufddmmernder
Lichtnebel unsere Bewunderung und unser Staunen erregen, dem wir uns aber, bei schein-
barer Ver6dung, bei volligem Mangel an dem unmittelbaren Eindruck eines organischen Le-
bens, wie entfremdet fithlen.®

In Humboldts Schilderung eines unendlich ausgedehnten Universums geht das
Staunen tUber dessen unermessliche Weiten einher mit einem Gefiihl der Fremd-
heit. Besticht die supralunare Sphére durch ihre menschenferne Erhabenheit, gilt
das eigentliche Augenmerk doch der sublunaren Sphére, in der allein sich dank
der Kategorie des Lebendigen jenes Spiel komplexer Wechselwirkungen aufzei-
gen lisst, was das zentrale Anliegen von Humboldts Kosmos ist.” Humboldts Hal-
tung kontemplativer Ergriffenheit bildet einigermafen prézise die Gegenintuition
zu Leopardi, dem negativen Wertakzent, den er Mensch und Kosmos beilegt und
dem man ndherkommt, wenn man einen weiteren deutschsprachigen Autor zu

von Leopardis eigener Poetik der rimembranza verweisen und {iberdies die Bezeichnung ,roman-
tisch‘ in exemplarischer Weise fiir die Antike beanspruchen.

7 Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris 1966,
S.229.

8 Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung. Hg. v. Ottmar
Ette/Oliver Lubrich. Berlin 2014, S. 40.

9 Dies entspricht der Blickregie in Humboldts ,Weltgemaélde‘, die ,mit den Tiefen des Weltraums
und der Region der fernsten Nebelflecke“ beginnt, um sich schliefilich ,,dem luft- und meerum-
flossenen Erdsphéroid, seiner Gestaltung, Temperatur und magnetischen Spannung® und ,der
Lebensfiille, welche, vom Lichte angeregt, sich an seiner Oberflache entfaltet“, zuzuwenden.
Humboldt: Kosmos, S. 38.



90 —— Paul Strohmaier

Wort kommen lasst, der seinerseits ein eifriger Leser Leopardis war.!® In Die
Welt als Wille und Vorstellung skizziert Arthur Schopenhauer ein durchaus ge-
genlaufiges ,Weltgemaélde*:

Im unendlichen Raum zahllose leuchtende Kugeln, um jede von welchen etwan ein Dutzend
Kkleinerer beleuchteter sich wélzt, die inwendig heifs, mit erstarrter, kalter Rinde tiberzogen
sind, auf der ein Schimmeliiberzug lebende und erkennende Wesen erzeugt hat — dies ist
die empirische Wahrheit, das Reale, die Welt."*

Vor dem Hintergrund dieser Unterscheidung zwischen geozentrischer Behaglich-
keit und ,Schimmeliiberzug“ tendiert Leopardi recht klar in Richtung Schimmel.
Im Folgenden soll zunéchst in groben Zligen Leopardis Naturbegriff und des-
sen besondere Genealogie thematisiert werden, um in einem zweiten Schritt
nachzuverfolgen, wie dieser in einer kleinen Serie von Texten in den Operette
morali** die Grundlage eines lustvoll und in immer neuen Anléufen imaginierten
Weltendes bildet. Abschliefiend soll das generelle Verhaltnis von Nichts, Nichtung
und Imagination bei Leopardi, besonders anhand des Zibaldone dei pensieri, Leo-
pardis Gedankentagebuch, das er von 1817-1832 fiihrte, ndher bestimmt werden.

Natura matrigna: Leopardis Naturmythologem

In den Operette morali zeigt sich Leopardis Naturbegriff oder treffender: sein My-
thologem von einer natura matrigna, einer Stiefmutter Natur, mit besonderer Prég-
nanz in dem Dialogo della Natura e di un Islandese (Dialog der Natur mit einem
Islinder). Der Islander hat den illusiondren Charakter menschlichen Gliicksstre-

10 Im 46. Kapitel des zweiten Buchs von Die Welt als Wille und Vorstellung heif3t es tiber den
Dichter von Recanati: ,Keiner jedoch hat diesen Gegenstand so griindlich und erschépfend be-
handelt wie in unsern Tagen Leopardi. Er ist von demselben ganz erfiillt und durchdrungen:
iiberall ist der Spott und Jammer dieser Existenz sein Thema, auf jeder Seite seiner Werke stellt
er ihn dar, jedoch in einer solchen Mannigfaltigkeit von Formen und Wendungen, mit solchem
Reichtum an Bildern, da§ er nie Uberdruf® erweckt, vielmehr durchweg unterhaltend und erre-
gend wirkt.“ Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung. In: ders.: Sdmtliche
Werke. Bd. 2, hg. v. Wolfgang Freiherr von Lohneysen. 11. Aufl. Frankfurt a. M. 2018, S. 754.

11 Schopenhauer: Welt als Wille und Vorstellung, S. 11.

12 Als Sammlung von insgesamt 24 kiirzeren Prosatexten, die Dialoge, (pseudo-)mythologische
Erzéhlungen, fingierte Fragmente und (pseudo-)wissenschaftliche Abhandlungen enthélt, bilden
die Operette morali nicht nur eine Summe von Leopardis philosophischen und anthropologi-
schen Reflexionen, sondern zugleich den vielleicht fantasievollsten und variationsreichsten Text
der italienischen Romantik.



(Paen)ultima verba =— 91

bens durchschaut und fiir ein ruhiges, bescheidenes Leben fernab aller zwischen-
menschlichen Verbindlichkeiten optiert. Doch auch die Natur, deren Wirkungen
ihm fernab aller anthropogener Ablenkungen umso deutlicher vor Augen treten,
durchkreuzt unabléssig seinen Versuch, eine ,vita oscura e tramquilla“13 zu fihren,
sei es durch Hitze, Kélte, Sturmwinde, Erdbeben, reiffende oder giftige Tiere und
dergleichen mehr. Im Inneren Afrikas betritt er nunmehr einen Flecken Erde, der
zuvor noch von keinem Menschen betreten wurde, und sieht sich pldtzlich einer
uber alle Maf3e grofien Frau gegentiber, die an einem Berg lehnt und deren Antlitz
zwischen Schonheit und Schrecklichkeit changiert: die Natur selbst. Ihr klagt der
Isldnder sein Leid, ratselt tiber das Warum der menschlichen Glicklosigkeit, die
Feindseligkeit des Universums, um schlieflich zu folgern:

[M]i risolvo a conchiudere che tu sei nemica scoperta degli uomini, e degli altri animali, e di
tutte le opere tue; che ora c’insidii ora ci minacci ora ci assalti ora ci pungi ora ci percuoti
ora ci laceri, e sempre o ci offendi o ci perseguiti; e che, per costume e per instituto, sei
carnefice della tua propria famiglia, de’ tuoi figliuoli e, per cosl dire, del tuo sangue e delle
tue viscere.

[T]ch ziehe daraus den Schluss, dass du die offene Feindin der Menschen und anderen Tiere
und all deiner Schopfungen bist: Bald lauerst du uns auf, bald drohst du uns, bald greifst du
uns an, bald stichst du, schlégst du oder zerreifit du uns, und sténdig misshandelst oder ver-
folgst du uns und bist aus Gewohnheit und Konstitution der Henker deiner eigenen Familie,
deiner Kinder und gleichsam deines eigenen Fleisches und Blutes."

Die Natur als Folterknechtin ihrer eigenen Kinder; doch antwortet die solcherma-
fen Inkriminierte in einer fiir Leopardi typischen Weise, indem sie den implizi-
ten Anthropozentrismus des Isldnders freilegt:

Quando io vi offendo in qualunque modo o con qual si sia mezzo, io non me n’avveggo, se
non rarissime volte: come, ordinariamente, se io vi diletto o vi benefico, io non lo so; e non
ho fatto, come credete voi, quelle tali cose, o non fo quelle tali azioni, per dilettarvi o gio-
varvi. E finalmente, se anche mi avvenisse di estinguere tutta la vostra specie, io non me ne
avvedrei.'®

13 Giacomo Leopardi: Operette morali. In: ders.: Poesie e prose. Bd. 2, hg. v. Rolando Damiani.
12. Aufl. Mailand 2016, S. 3-279, hier S. 77. Die deutschen Ubersetzungen der Operette morali
stammen aus folgender Ausgabe: Giacomo Leopardi: Opuscula moralia oder Vom Lernen, iiber
unsere Leiden zu lachen. Ubers. v. Burkhart Kroebner. Berlin 2017. Alle weiteren Ubersetzungen
aus dem Italienischen erfolgen durch den Verfasser, P.S.

14 Leopardi: Operette morali, S. 80.

15 Leopardi: Opuscula moralia, S. 137.

16 Leopardi: Operette morali, S. 81



92 — Paul Strohmaier

Wenn ich euch verletze, wie und womit auch immer, merke ich es nur selten, so wie ich es
auch gewohnlich nicht weify, wenn ich euch erfreue und wohltue, denn ich habe nie etwas
getan und tue nichts, um euch zu erfreuen oder zu niitzen, wie ihr meint. Und selbst wenn
es mir unterlaufen sollte, euer ganzes Geschlecht zu vernichten, wiirde ich es nicht
merken."’

Was immer den Menschen also Gliick oder Leid bringen mag, geht nicht auf eine
verborgene Intention der Natur zuriick. Vielmehr handelt es sich dabei um letzt-
lich indifferente Epiphdnomene, um Kollateralschdden oder Kollateralfreuden
eines iibergreifenden Prozesses, der vor allem der Erhaltung des Universums ins-
gesamt dient. SchlieRlich bilde jenes selbst ,un perpetuo circuito di produzione e
distruzione“'® (einen unablassigen Kreislauf von Hervorbringung und Zersto-
rung), in welchem der Mensch nur ein Element des Wandels unter anderen ist.
Auf die anthropozentrischen Erwartungen des Islanders an die Natur reagiert
diese, indem sie — wenn auch in Gestalt einer menschenférmigen Prosopopéie®® —
ihren radikalen ,Allomorphismus®° enthiillt.

Das hier besonders deutlich hervortretende Leitmythologem von einer na-
tura matrigna, die ihre eigenen Kinder schlachtet und auffrisst, gewinnt Leopardi
als eminenter klassischer Philologe weniger aus zeitgendssischen Diskursen als
vielmehr aus einer originellen Relektiire des antiken Kanons. Anders als in jener
idealisierenden Verklarung der alten Literaturen, wie sie fiir den européischen
Klassizismus typisch ist, ndhert sich Leopardi antiken Autoren teils aus beinahe
ethnologischer Perspektive, bezieht in seine Konstruktion der Antike auch entle-
genere Texte ein, die jenes kulturelle Hintergrundrauschen aus Aberglaube,
Magie und wissenschaftlichen Fehlleistungen laut werden lassen, das in klassizis-

17 Leopardi: Opuscula moralia, S. 138.

18 Leopardi: Operette morali, S. 82.

19 Dieses enunziatorische Paradox, welches sich daraus ergibt, dass der thetische Gehalt des
Textes seiner rhetorischen Formatierung zuwiderlduft, wie hier in Form der Natur, die in
Frauengestalt mitteilt, dass sie anthropomorph nicht zu erfassen ist, zeigt sich auch in anderen
Operette morali, besonders etwa in Il Copernico. Dialogo, wo die Entzauberungsleistung des Ko-
pernikus in einem mythologischen Setting verhandelt wird, das nach Aussage des Textes durch
die kopernikanische Wende bereits diskreditiert wurde und nur im Modus des ironisierten Als-
ob noch einmal zitiert wird.

20 Der Begriff ,Allomorphismus‘ als Alternative zu einem durch menschliche Mafistdbe vereng-
ten, ,anthropomorphen‘ Naturbegriff stammt aus dem Bereich des Ecocriticism. Vgl. Greg Garr-
ard: Ecocriticism. 2. Aufl. London 2012, S. 167-169. Ein jingster Versuch, auch Leopardi fiir die
Sache der Ecopoétique in Anspruch zu nehmen, iiberzeugt jedoch weniger, da dieser Leopardi
einen anhand von Heideggers Physis-Denken entwickelten Naturbegriff unterschiebt, der nahezu
sdmtliche expliziten AuRerungen Leopardis zu natura souverin ignoriert. Vgl. Jean-Claude Pin-
son: Pastoral. De la poésie comme écologie. Seyssel 2020, S. 311, 42, 149 f.



(Paen)ultima verba =— 93

tischen Kontexten durch die Beschrankung auf eine kleine Klasse von Gipfeltex-
ten iiblicherweise ausgeblendet wird.”! Durch diesen originellen Zugang zu einem
an sich bis zum Uberdruss bekannten Kanon gelingt es Leopardi etwa auch, eine
pessimistische Strémung in der griechischen und romischen Literatur freizule-
gen, die seine eigene Uberzeugung von der Unméglichkeit der felicita beglaubigen
kann. In diesem Zusammenhang erweist sich eben auch die natura matrigna als
ein bereits in der Antike immer wieder, wenn auch verhalten anklingender
Topos, wie etwa im Prodmium zum siebten, der Anthropologie gewidmeten Buch
von Plinius’ Naturalis historia:

Principium iure tribuetur homini, cuius causa videtur cuncta alia genuisse natura magna,
saeva mercede contra tanta sua munera, non ut sit satis aestimare, parens melior homini
an tristior noverca fuerit. ante omnia unum animantium cunctorum alienis velat opibus;
ceteris varie tegimenta tribuit testas, cortices, coria, spinas, villos, saetas, pilos, plumam,
pinnas, squamas, vellera; truncos etiam arboresque cortice, interdum gemino, a frigoribus
et calore tutata est: hominem tantum nudum et in nuda humo natali die abicit ad vagitus
statim et ploratum, nullumque tot animalium aliud ad lacrimas, et has protinus vitae princi-
pio; at Hercule, risus praecox ille et celerrimus ante X1 diem nulli datur.”

Der Vorrang wird mit Recht dem Menschen zugewiesen werden, da um seinetwillen die
grofie Natur alles andere erschaffen zu haben scheint, wenngleich sie gegen ihre so grofien
Gaben einen grausamen Preis setzte, so daf$ man nicht klar entscheiden kann, ob sie dem
Menschen mehr eine giitige Mutter oder eine herbe Stiefmutter gewesen ist. Vor allem klei-
dete sie ihn allein von allen Lebewesen in fremde Erzeugnisse; alle anderen versah sie in
mannigfacher Weise mit Bedeckungen, mit Schalen, Rinden, Lederhauten, Stacheln, zottigen
Haaren, Borsten, Haarfdden, Flaum, Federn, Schuppen und Wolle; Stimme und Baume hat
sie sogar mit Rinde, manchmal sogar mit einer doppelten, gegen Frost und Hitze geschiitzt:
nur den Menschen setzt sie am Tage seiner Geburt nackt und auf der blofSen Erde sogleich
dem Wimmern und Weinen aus, und kein anderes von so vielen Lebewesen den Trédnen,
und zwar bereits beim Eintritt in das Leben; das Lacheln aber, fiirwahr, jenes voreilige und
ganz fliichtige, ist keinem vor dem vierzigsten Tage vergonnt.”

Der Mensch als Méngelwesen einer stiefmiitterlichen Natur findet sich auch in
Ciceros De re publica (3,1), in Philons De posteritate Caini (162) und Laktanz’ De
opificio dei (3,2).>* Wihrend in den genannten Texten das Mythologem von der

21 Exemplarisch hierfiir steht Leopardis Saggio sugli errori popolari degli antichi (Untersuchung
iiber die volkstiimlichen Irrtiimer der Alten), den er bereits im Alter von siebzehn Jahren verfasste.
22 Gaius Plinius Secundus: Naturkunde. Lateinisch/Deutsch. Bd. 7. Hg. u. iibers. v. Roderich
Konig. Mtinchen 1975, S. 12.

23 Gaius Plinius Secundus: Naturkunde, S. 14.

24 Ausfihrlich hierzu vgl. Emanuela Andreoni Fontecedro: Natura di voler matrigna. Saggio sul
Leopardi e su ,natura noverca‘. Rom 1993.



94 —— Paul Strohmaier

Natur als noverca (bzw. gr. untpuid) jedoch als Ausgangspunkt dient, ein Lob
menschlicher Kultur anzustimmen, welche die harschen Ausgangsvoraussetzun-
gen der Spezies Mensch durch ingenidse Kunstfertigkeit iberwindet, verharrt
Leopardi bei der Negativitdt dieses Anfangsszenarios. Entscheidend bleibt fiir ihn
die grundsatzliche Nicht-Gemeintheit des Menschen durch die Natur. Leopardis
Naturbegriff positioniert sich damit einerseits gegen physikotheologische Mo-
delle, die im achtzehnten Jahrhundert noch sehr préisent sind,> ebenso aber
gegen jeglichen Begriff von Perfektibilitdt, wie er fiir aufklarerische Fortschritts-
narrative strukturbildend bleibt.?® Zugleich unterscheidet sich Leopardis natura
matrigna von geldufigeren romantischen Naturkonzeptionen, indem die Natur
hier nicht als Grund oder Quelle konnotiert wird, als moralisch-ontologisches
Fundament, dem man sich etwa gegen eine instrumentell vereinseitigte Vernunft
wieder anzunihern habe.”” Erst vor diesem Hintergrund wird nachvollziehbar,
wieso die imaginative Antizipation eines Welt- oder zumindest Menschheitsendes
in den drei nun zu behandelnden Operette morali als teils geradezu heiteres Sujet
inszeniert werden kann.

Kosmoklasmus: Variationen des Endes
in Leopardis Operette morali

Den ersten Teil dieser apokalyptisch-postapokalyptischen Mikroserie innerhalb
der Operette morali bildet der Dialogo di un folletto e di uno gnomo (Dialog zwi-
schen einem Kobold und einem Gnom). Der Gnom, der in seinem unterirdischen
Reich der Erzadern und Edelmetalle schon langer nichts mehr von den Menschen
vernommen hat, begibt sich an die Erdoberfliche, um nachzusehen, ob diese
etwas im Schilde fithren. Dort trifft er auf einen Kobold, der ihm vom Aussterben
der Menschheit berichtet. Die Atiologie dieses Untergangs interessiert Leopardi
dabei nicht. Er wird recht allgemein auf ein Uberhandnehmen menschlicher Las-

25 Vgl. hierzu Bortolo Martinelli: Il pastore e 'astronomo. La scena del ,Canto notturno®. In: Otto/
Novecento 23 (1999), H. 2, S. 5-66, der zahlreiche Beispiele besonders aus der astronomischen
Traktatliteratur des achtzehnten Jahrhunderts anfiihrt.

26 Fiir eine Analyse von Leopardis ,antiprogressismo“ am Leitfaden des Zibaldone vgl. Antonio
Prete: Il pensiero poetante. Saggio su Leopardi. Mailand 1980, S. 125-139. Der Begriff der Perfekti-
bilitat wird auch innerhalb der Operette morali explizit verhandelt, sowohl in La scommessa di
Prometeo (Die Wette des Prometheus) als auch im Dialogo di Timandro e di Eleandro (Dialog zwi-
schen Timandros und Eleander).

27 Vgl. hierzu, ausgehend von Rousseau, Charles Taylor: Sources of the Self. The Making of the
Modern Identity. Cambridge, Mass. 1989, S. 355-367.



(Paen)ultima verba =— 95

ter zuriickgefihrt. Das Augenmerk des Dialogo gilt vielmehr der mehrfach geta-
tigten Feststellung, dass mit dem Verschwinden der Menschen eigentlich nichts
Nennenswertes passiert sei und dass die machina mundi weiter wie am Schniir-
chen lauft:

FOLLETTO: Ma ora che ei [d. i. gli uomini] sono tutti spariti, la terra non sente che le manchi
nulla, e i fiumi non sono stanchi di correre, e il mare, ancorché non abbia piu da servire
alla navigazione e al traffico, non si vede che si rasciughi.

GNOMO: E le stelle e i pianeti non mancano di nascere e di tramontare, e non hanno preso
le gramiglie.?®

KOBOLD: Jetzt aber, wo sie alle verschwunden sind, hat die Erde nicht das Gefiihl, dass ihr
etwas fehle, und die Fliisse sind es nicht miide geworden zu flieffen, und obwohl das Meer
nicht mehr der Schifffahrt und dem Handel zu dienen hat, sieht man es nicht austrocknen.

GNOM: Und die Sterne und Planeten gehen weiterhin auf und unter und haben keine
Trauer angelegt.”®

Kobold und Gnom treten damit in die Rolle des letzten Zeugen, dem es obliegt die
Katastrophe nach deren Abschluss zu artikulieren und — womdglich — einem noch
unbekannten Gedéchtnis zu {iberantworten.®® Leopardis Text versteht sich somit
als eine Art controcanto jener pathetisch aufgeladenen Apokalypsen, indem das
Maximalereignis méglichen Sinns — das (vermeintliche) Ende aller Dinge — zur
sinnfreien Marginalie im Lauf der Welt herabgestuft wird. Die heiter-belustigte Per-
spektive der beiden nicht-menschlichen Sprecher zeigt sich unter anderem auch in
einer infantilisierenden und abwertenden Semantik, derer sich beide bedienen,
um uber die untergegangene Spezies Mensch zu sprechen: die Menschen werden
als ,furfanti“ (Gauner), ,monelli“ (Schlingel oder Lausbuben) bezeichnet und ihre
Gesamtheit gar als ,ciurmaglia“ (Gesindel).*

Wahrend sich der Dialogo der Strategie einer unmaglichen Gesprachssituation
bedient, wie man sie etwa aus der Tradition der Totengesprache kennt, greifen die
beiden anderen Operette der genannten Serie auf das Format der Manuskriptfik-

28 Leopardi: Operette morali, S. 37.

29 Leopardi: Opuscula moralia, S. 62 f.

30 Zur Figur des letzten Menschen und dessen paradoxaler Zeugenschaft vgl. Eva Horn: Zukunft
als Katastrophe. Frankfurt a. M. 2014, S. 45-76.

31 Leopardi: Operette morali, S. 33, 34, 35.



96 =—— Paul Strohmaier

tion zuriick.** Im Cantico del gallo silvestre (Gesang des Waldhahns)* betont das
Herausgeber-Ich eingangs detailreich die Schwierigkeiten der Texttradition und
der Ubersetzung:

[S]i e trovato in una cartapecora antica, scritto in lettera ebraica, e in lingua tra caldea, tar-
gumica, rabbinica, cabalistica e talmudica, un cantico intitolato, Scir detarnegol bara
letzafra, cioé Cantico mattutino del gallo silvestre: il quale, non senza grande fatica, né
senza interrogare pillt d'un rabbino, cabalista, teologo, giurisconsulto e filosofo ebreo, sono
venuto a capo d’intendere, e di ridurre in volgare come qui appresso si vede.>

Tatsachlich fand sich in einem antiken Pergament, geschrieben in hebréischer Schrift und
in einer Sprache irgendwie zwischen Chaldéisch, Targumisch, Rabbinisch, Kabbalistisch
und Talmudisch, ein Gesang mit dem Titel Schir detarnegol bara letzafra, das heifst Morgen-
gesang des urigen Hahns. Nicht ohne betrédchtliche Mithe und nicht ohne wiederholte Nach-
frage bei mehr als einem Rabbiner, Kabbalisten, jidischen Theologen, Rechtsgelehrten und
Philosophen ist es mir schliefilich gelungen, ihn zu verstehen und in unser Idiom zu iiber-
setzen, wie hier anschlieRend zu sehen.®

Der Morgengesang des Hahns, der in der Folge in Prosa mitgeteilt wird, entwirft
das Los der Menschen anhand eines einzigen Tages, der exemplarisch zugleich
das gesammelte Ungliick menschlicher Existenz vor Augen fithrt. Im Zuge einer
mitlaufenden Analogisierung von Tagesabschnitten und Menschenaltern, ent-
spricht der Morgen der hoffnungsvollen Kindheit und Jugend, Mittag und Nach-

32 Die Wahl des Formats Manuskriptfiktion liefie sich, neben einer Ironisierung philologischer
Praxis, mit der Leopardi bestens vertraut war, auch als Strategie der Distanzierung begreifen;
eine Dimension dieses Verfahrens, auf das Umberto Eco in der Postille zu seinem Roman Il nome
della rosa verweist, dessen Vorbemerkung selbst eine postmoderne Summa des Genres Manu-
skriptfiktion bildet. Vgl. Umberto Eco. Postille a Il nome della rosa. In: ders.: Il nome della rosa.
Mailand 2020, S. 581-617, hier S. 590 f.

33 Schon die Ubersetzung des Titels dieser Operetta bereitet Schwierigkeiten, da es sich bei dem
gallo silvestre um eine von Leopardi erfundene, zoologisch nicht belegte Vogelart handelt. Die
hier zitierte deutsche Ubersetzung der Operette morali iibersetzt silvestre (eig. ,\Wald-* bzw.
,Wild-) — durchaus eigenwillig — als ,urig‘ (,Das Krdhen des urigen Hahns“). Unter Riickgriff auf
Leopardis ausgedehnte Reflexionen zur Etymologie, die den gesamten Zibaldone durchziehen,
hat Donatella Martinelli jedoch darauf hingewiesen, dass lat. silva, von dem silvestre abgeleitet
ist, eine mogliche Ubersetzung des gr. tAn darstellt, das etwa Aristoteles als Bezeichnung der Ma-
terie verwendet, welches aber in seiner Erstbedeutung ,Wald‘ bzw. ,Holz‘ bedeutet. Das tberra-
schende Adjektiv silvestre lasst sich damit vor dem Hintergrund von Leopardis etymologischen
Uberlegungen im Zibaldone so erkliren, dass es den Hahn gleichsam als Stimme der Materie
selbst ausweisen soll; eine Filiation, an der jede Ubersetzung freilich scheitern muss. Vgl. Dona-
tella Martinelli: ,Ad matutinum‘. Nota sul ,Cantico del gallo silvestre‘ di Leopardi. In: Strumenti
critici 19 (2004), S. 287-295, hier S. 293-295.

34 Leopardi: Operette morali, S. 161.

35 Leopardi: Opuscula moralia, S. 173.



(Paen)ultima verba =—— 97

mittag dem miihevollen und zunehmend desillusionierten Erwachsenenalter, der
Abend mit seiner unvermeidlichen Erschépfung schliefSlich dem gebrechlichen
Alter. Dabei teilt der Hahn, wenig tiiberraschend, die Uberzeugung Leopardis von
der Vergeblichkeit dieser allgemeinen Geschaftigkeit, deren letztes Ziel stets die
Erlangung einer strukturell unmaglichen felicita bildet, denn, so die Worte des
Hahns: ,Certo l'ultima causa dell’essere non é la felicita; perocché niuna cosa é
felice.“ (Gewiss ist der letzte Grund des Seins nicht das Gliick, denn nichts ist
gliicklich.)® Aus diesem Befund des Hahns ergibt sich folgerichtig, dass das Leben
insgesamt nur durch die Beimischung einer kleinen Dosis Tod ertraglich ist,*’
durch den Schlaf also, der die tagtaglich Altgewordenen umfangt, um sie am
néchsten Tag wieder in das Spiel von Tduschung und Enttduschung, von inganno
und disinganno zu entlassen. Der Gesang des Hahns erweist sich somit als pessi-
mistische Kontrafaktur des Schopfungslobs, wie man es etwa im 104. Psalm
oder — vielleicht noch einschlédgiger fiir den italienischen Kontext — in den Laudes
creaturarum des Francesco d’Assisi findet.*® Doch auch der illusionslose Lobge-
sang des Hahns hélt gegen Ende — zumindest nach leopardianischen Maf$stdben —
ein Quéntchen Trost bereit, indem er sich des Topos vom mundus senescens,®
von der ihrerseits alternden Welt bedient. Unter Anlegung eines grofiziigigen
Zeitrahmens weise nadmlich auch das scheinbar ewige Universum Spuren des Al-
terns auf, sodass auch sein Ende und ,Tod‘ gesichert seien. Im letzten Abschnitt
wechselt das Tempus daher vom generalisierenden Pradsens ins prophetische
Futur:

[Closi I'universo, benché nel principio degli anni ringiovanisca, nondimeno continuamente
invecchia. Tempo verra, che esso universo, e la natura medesima, sara spenta. E nel modo
che di grandissimi regni ed imperi umani, e loro maravigliosi moti, che furono famosissimi
in altre eta, non resta oggi segno ne fama alcuna; parimente del mondo intero, e delle infi-
nite vicende e calamita delle cose create, non rimarra pure un vestigio; ma un silenzio
nudo, e una quiete altissima, empieranno lo spazio immenso. Cosl questo arcano mirabile e
spaventoso dell’esistenza universale, innanzi di essere dichiarato né inteso, si diluegera e
perderassi.*’

36 Leopardi: Operette morali, S. 163; Leopardi: Opuscula moralia, S. 176.

37 ,Tal cosa é la vita, che a portarla, fa di bisogno ad ora ad ora, deponendola, ripigliare un poco
di lena, e ristorarsi con un gusto e quasi una particella di morte.“ (So ist das Leben: Um es ertra-
gen zu kdnnen, muss man es von Zeit zu Zeit ablegen und ein bisschen Atem schépfen, sich mit
einem Vorgeschmack des Todes oder gleichsam einem kleinen Stiick von ihm erquicken.) Leo-
pardi: Operette morali, S. 163; Leopardi: Opuscula moralia, S. 176.

38 Der Text ist in kommentierter Form zugénglich: Francesco d’Assisi: Laudes creaturarum. In: An-
tologia della poesia italiana. Duecento. Hg. v. Cesare Segre/Carlo Ossola. Turin 1999, S. 22-24.

39 Vgl. hierzu G.J.M. Bartelink: Mundus senescens. In: Hermeneus 42 (1970), S. 91-98.

40 Leopardi: Operette morali, S. 165.



98 = Paul Strohmaier

[S]o wird auch das Universum, obwohl es sich zu Beginn des Jahres wieder verjlingt, dennoch
bestandig élter. Der Tag wird kommen, da dieses Universum und die Natur selbst erloschen
sein werden. Und wie von den einstigen Reichen der Menschen und ihren wunderbaren Er-
rungenschaften, die zu ihrer Zeit hochberithmt waren, heute kein Anzeichen mehr zu sehen
und keine Kunde zu héren ist, so wird von der ganzen Welt und den unzahligen Wechselfal-
len und Katastrophen der geschaffenen Dinge keine Spur bleiben; nur nacktes Schweigen und
tiefste Ruhe werden den unendlichen Raum erfiillen. Und so wird das wunderbare und
schreckliche Geheimnis des universellen Seins, bevor es erklart und begriffen worden ist, sich
aufldsen und vergehen.*!

Den Endpunkt jener thanatophilen Grundtendenz des Universums selbst bildet
somit die Verheiffung eines unendlich ausgedehnten Schlafs, einer ,quiete altis-
sima¥, in welcher sich die Menschheit als blofSes Gerticht in der Stille des leeren
Raums zerstreut. Der Cantico del gallo silvestre generalisiert das im Dialogo antizi-
pierte Ende der Menschheit zum Ende des Universums selbst, indem also auch kein
Kobold oder Gnom mehr iibrigbleiben, um tiber die térichte Menschheit zu lastern.
So deutlich der Cantico damit eschatologische Erzahlmuster zitiert, so wenig ge-
winnt das Ende aller Dinge hier die Prdgnanz eines prézisierbaren katastrophi-
schen Ereignisses. Das Ende verdankt sich vielmehr einer in den ontologischen
Code der Dinge selbst eingeschriebenen Tendenz zu Verschleifs und Obsoleszenz.
Irgendwann ist das Universum eben unrettbar kaputt.

Doch ist diese Fokussierung auf ein definitives Ende nur eine Erzahlvariante
unter anderen. Bereits im unmittelbar folgenden Frammento apocrifo di Stratone
da Lampsaco (Apokryphes Fragment des Straton von Lampsakos) stimmt Leopardi
eine kosmologische Palinodie an. Straton lebte vom vierten bis dritten vorchristli-
chen Jahrhundert und {ibernahm etwa 288 v. Chr. als Nachfolger Theophrasts die
Leitung des Peripatos.*” Wie es sein Beiname ,der Physiker anzeigt, befasste er
sich vor allem mit Problemen der Naturphilosophie und lehnte dabei metaphysi-
sche oder theologische Erkldrungen von Naturphdnomenen ab. Im siebzehnten
und achtzehnten Jahrhundert wurde sein Name noch einmal bekannt, weil Na-
turforscher, die sich gegen eine Bevormundung ihrer Forschung durch Metaphy-
sik und Theologie wandten, ,Stratoniker‘ genannt wurden. Wéahrend der Cantico
das Ende aus einem eher eschatologischen Erzdhlregister heraus thematisiert, re-

41 Leopardi: Opuscula moralia, S. 178.

42 Vgl. Art. ,Straton von Lampsakos“. In: Enzyklopadie Philosophie und Wissenschaftstheorie.
Bd. 7: Re-Te. Hg. v. Jirgen Mittelstra8. Stuttgart 2018, S. 540 f. Fiir eine ausfiihrliche Darstellung
der Rezeption Stratons von Lampsakos bis ins achtzehnte Jahrhundert, die auch dem Umstand
Rechnung tragt, dass hierin aus den wenigen tberlieferten Fragmenten Stratons ein ganzes na-
turphilosophisches System herbeikonjekturiert wurde, vgl. Adolfo Forlini: Leopardi e la teologia
naturale. Un contesto per il ,sistema di Stratone‘. In: Rivista di letterature moderne e comparate
50 (1997), H. 4, S. 387-420.



(Paen)ultima verba =—— 99

kurriert das Frammento auf das konzeptuelle Repertoire des Endes in der antiken
Naturphilosophie. Auch hier wird das Fragment, das wohlweislich als apokryph
ausgewiesen wird, im Rahmen einer philologisch-pedantischen Manuskriptfiktion
mit Herausgeberprdambel dargeboten. Anders als der Cantico ist das Frammento
jedoch tiberzeugt von der Ewigkeit der Materie, die zwar immer wieder neue For-
men annehmen kann, selbst aber nicht aufhéren kann zu sein. Aus dieser Unvor-
denklichkeit der Materie und dem Prinzip ewigen Wandels ergibt sich logisch
auch die Perspektivierung des Endes, wie es Leopardi hier entwirft:

Venuti meno i pianeti, la terra, il sole e le stelle, ma non la materia loro, si formeranno di
questa nuove creature, distinte in nuovi generi e nuove specie, e nasceranno per le forze
eterne della materia nuovi ordini delle cose ed un nuovo mondo. Ma le qualita di questo e
di quelli, siccome eziandio degl'innumerabili che gia furono e degli altri infiniti che poi sa-
ranno, non possiamo noi né pur solamente congetturare.*3

Wenn die Planeten, die Erde, die Sonne und die iibrigen Sterne verschwunden sein werden,
nicht aber ihre Materie, werden sich aus dieser neue Kreaturen bilden, unterteilt in neue
Gattungen und Arten, und aus den ewigen Kraften der Materie werden neue Ordnungen
und eine neue Welt entstehen. Doch iiber die Eigenschaften dieser und jener, wie auch der
zahllosen, die es frither gegeben hat, und der ebenso zahllosen, die es in Zukunft noch
geben wird, kénnen wir nicht einmal Vermutungen anstellen.**

Das Straton untergeschobene Fragment geht tiber das wenige, was tiber diesen
selbst bekannt ist, deutlich hinaus und rekombiniert die ihm zugeschriebene
atheistische Kosmologie mit dem eigentlich stoischen Konzept der Ekpyrosis, der
Vorstellung eines zyklisch auftretenden, reinigenden Feuertods der Welt, nach
dem alles wieder von vorne beginnt. Eine nicht unerhebliche Radikalisierung in
Leopardis Frammento besteht jedoch in der irreduziblen Verschiedenheit der auf
solche Art entstehenden und vergehenden Welten. Wahrend die Stoa noch von
einer ewigen Wiederkehr des Gleichen, von der immer neu sich vollziehenden
Ausfiihrung eines invarianten kosmologischen Bauplans ausging,® kénnen hier
noch nicht einmal Vermutungen tiber die Beschaffenheit der unendlichen Zahl
vergangener und kinftiger Welten und ihrer Bewohner angestellt werden. Wie
das Ende der Menschheit im Dialogo ist hier also auch das Ende des Universums
ein Ereignis ohne Ereigniswert. Die serielle Unendlichkeit der Welten garantiert
die Nichtigkeit jeder einzelnen.

43 Leopardi: Operette morali, S. 171.

44 Leopardi: Opuscula moralia, S. 203.

45 Zu diesem Aspekt der Ekpyrosis als Palingenesie vgl. Rainer Nickel (Hg.): Stoa und Stoiker.
Griechisch/Lateinisch/Deutsch. Bd. 1. Berlin/Boston 2014, S. 319-321 (= Fragment 288).



100 —— Paul Strohmaier

Wie diese drei Operette morali, in denen das Menschheits- oder Weltende
verhandelt wird, erkennen lassen, geht es Leopardi kaum darum, eine letztgiil-
tige, philosophisch, theologisch oder wissenschaftlich fundierte Theorie iiber das
Ende aller Dinge zu entwerfen. Gerade die Vielzahl der Modellierungen, die er
unternimmt, zeigt vielmehr, dass das eigentliche Faszinosum in der immer wie-
der neu ansetzenden Beschéftigung mit der Figur des Endes liegt. Um diese Faszi-
nation des Endes besser zu verstehen, seien in aller gebotenen Kiirze ein paar
Bemerkungen zu Leopardis Reflexion iiber die immaginazione eingeschaltet.

Endspiele der Einbildungskraft: immaginazione
und nulla

Die Rolle der Imagination in Leopardis Denken und Dichten ist grundsatzlich ambi-
valent. Mittels einer epochalen Zasur, die inshesondere an Schillers Unterscheidung
des Naiven und des Sentimentalischen erinnert,*® unterteilt Leopardi die Ge-
schichte der Menschheit in zwei Makroperioden. In der ersten, in welcher die
Menschheit noch vollstindig befangen in den Suggestionen ihrer Imagination
leben konnte, war die anthropozentrische Ausrichtung der Natur selbstverstand-
lich und das Weltganze konnte als harmonischer Kosmos erfahren werden. An
einem bestimmten Punkt jedoch, den Leopardi nie wirklich prézisiert, wird dieser
»molle / pristino velo“Y” (weiche / Schleier der ersten Zeit), den die Imagination
iber die tatsachliche Beschaffenheit der Welt legte, im Zuge eines irreversiblen di-
singanno, einer grundlegenden Desillusionierung zerrissen. Mit dem Anbruch die-
ser modernen Zeit sind die inganni der Imagination jedoch nicht passé. Sie nehmen
nur andere Formen an und werden durchweg getragen von dem Verlangen nach
felicita. So werden etwa Wissen, Ruhm oder Liebe zu solchen sekundéren inganni
und auch Leopardis Dichtung selbst wird zum selbstreflexiven inganno, da sie das
Wissen um ihren Status als blofes Als-ob in sich selbst zur Darstellung bringt. Die

46 Leopardi, der weder Deutsch noch Englisch beherrschte, hat Schillers Abhandlung Uber naive
und sentimentalische Dichtung nicht gekannt. Ein Vergleich von Schillers Die Gétter Griechen-
lands mit Leopardis Alla primavera o delle favole antiche (An den Friihling oder Uber die Fabeln
der Alten) aus den Canti lasst jedoch zahlreiche Analogien erkennen, wobei die fiir Schiller insge-
samt leitende Idee einer ,Versohnung' bei Leopardi kein Aquivalent findet. Zu dieser Unversohn-
barkeit vgl. auch Bellucci: Romantisme anti-romantique, S. 590.

47 Giacomo Leopardi: Inno ai patriarchi o De’ principii del genere umano (Hymne an die Patri-
archen oder Uber die Anfinge des Menschengeschlechts). In: ders.: Poesie e prose. Bd. 1, hg. v.
Rolando Damiani. 12. Auf. Mailand 2016, S. 36-39, hier S. 39, V. 101 f.



(Paen)ultima verba =— 101

Imagination ist bei Leopardi damit zunéchst eine Quelle von Tauschungen, die den
tatsdchlichen, dysphorischen Charakter der menschlichen Existenz verbergen. Dem
modernen, desillusionierten Bewusstsein jedoch bietet sie zugleich Formen der
Kompensation. An eben diesem Punkt ist mit Blick auf das Ende eine originelle Ent-
deckung Leopardis entscheidend. Die ratselhafte Kompensationsleistung der Imagi-
nation angesichts der ungemilderten Negativitit menschlicher Existenz besteht fiir
Leopardi im besten Fall gerade nicht in deren Beschénigung oder in einer wie auch
immer gearteten Form von Eskapismus. Vielmehr erreicht die Imagination in der
Auslotung dieser Negativitét einen Punkt, an dem Verzweiflung und Niedergeschla-
genheit umschlagen in ruhige Heiterkeit, sogar Lebendigkeit.”® Bereits in einem
Eintrag aus dem Zibaldone dei pensieri vom 4. Oktober 1820 und damit rund vier
Jahre vor Entstehung der ersten Operette morali schreibt Leopardi:

Hanno questo di proprio le opere di genio, che quando anche rappresentino al vivo la nul-
lita delle cose, quando anche dimostrino evidentemente e facciano sentire 'inevitabile infe-
licita della vita, quando anche esprimano le piu terribili disperazioni, tuttavia ad un’anima
grande che si trovi anche in uno stato di estremo abbattimento, disinganno, nullita, noia e
scoraggimento della vita, o nelle piu acerbe e mortifere disgrazie [...]; servono sempre di
consolazione, raccendendo I’entusiasmo, e non trattando né rappresentando altro che la
morte, le rendono, almeno momentaneamente, quella vita che aveva perduta. E cosi quello
che veduto nella realta delle cose, accora e uccide I’anima, veduto nell’imitazione o in
qualunque altro modo nelle opere di genio (come p. e. nella lirica che non & propriamente
imitaz.), apre il cuore e ravviva.*’

Es ist die Besonderheit genialer Werke, dass wenn sie uns auf lebendigste Weise die Nichtig-
keit der Dinge vor Augen stellen, wenn sie uns das unvermeidliche Ungliick des Lebens in
aller Deutlichkeit vorfithren und es uns fithlen lassen, wenn sie sogar die schrecklichste Ver-
zweiflung zum Ausdruck bringen; sie einer grofien Seele, die sich auch in einem Zustand
duferster Niedergeschlagenheit, Enttduschung, Nichtigkeit, von Uberdruss und Lebensun-
mut, oder im bittersten und todbringenden Ungliick befinden mag, stets zum Trost gerei-
chen, indem sie die Begeisterung neu entfachen, und indem sie von nichts handeln und
nichts darstellen als den Tod, geben sie ihr [d.i. der grofSen Seele], zumindest fiir den Mo-
ment, jenes Leben wieder, das sie verloren hatte. Und so 6ffnet das, was in der Wirklichkeit
betrachtet, die Seele betriibt und tdtet, in der Nachahmung betrachtet oder in irgendeiner
anderen Weise in genialen Werken (wie z. B. in der Lyrik, die im eigentlichen Sinne keine
Nachahm. ist), das Herz und belebt.

48 Auch Karl Heinz Bohrer findet in seiner Wiirdigung Leopardis als Exponent ,dsthetischer Ne-
gativitdt keine rechte Erklarung fiir dieses paradox anmutende Kippmoment. Vgl. Karl Heinz
Bohrer: Asthetische Negativitit. Miinchen 2002, S. 80-89.

49 Leopardi: Zibaldone, Bd. 1, S. 270-271 [= 259-260]. Arthur Schopenhauer, der den Zibaldone,
der 1898-1900 erstmals gedruckt wurde, noch nicht kennen konnte, hat in seiner Lektiire Leopar-
dis dieses Moment des Umschlags kongenial erkannt. Vgl. das Zitat oben in Anm. 10.



102 — Paul Strohmaier

Leopardi verfahrt hier rein deskriptiv und bietet keine Erklarung an fiir dieses
dsthetische Paradox im Angesicht der Negativitit. Es ist jedoch genau dieser kon-
traintuitive Umschlag einer meditatio mortis in Lebendigkeit, der die abweichen-
den Formatierungen des Endes in den Operette morali besser begreifen 1dsst. Die
imaginative Ausmalung des Endes ist immer zugleich die Ausmalung des Endes
der Imagination selbst und ihrer unabléssigen Produktion von inganni. Sie bilden
einen Modus der Einbildungskraft, in dem diese so tun kann, als gébe es sie selbst
nicht mehr; einen, wenn man so will, meta-inganno vom Ende aller inganni.5°
Hier zeigt sich also jenes Paradox, das Kant in Das Ende aller Dinge fiir die Imagina-
tion eines radikalen Endes ausgemacht hat, indem der Augenblick, der die sinnliche
Welt fiir beendet erklért, zugleich der erste Augenblick nach der Zeit sein soll, und
beides so ,in ein und dieselbe Zeitreihe gebracht wird, welches sich widerspricht.«**
Weder die oben genannten opere di genio noch die Imagination des Letzten und des
Endes konnen so den ersehnten Sprung aus der Zeit realisieren. Sie funktionieren
immer nur, wie Leopardi selbst einrdumt, ,momentaneamente“ (momenthaft). Die
ultima verba vom absoluten Ende sind somit immer nur vorletzte Worte, paenultima
verba, und bezeichnen so ein Ende, das immer neu anfangen muss.

Schluss: Leichter leiden

Bei allem Ernst, der Leopardis Versionen des Endes in den Operette morali grundiert,
und seiner desillusionierten Analyse des unheilbaren Ungliicks menschlicher Exis-
tenz zum Trotz kann ein Beitrag zu Leopardis Enden nicht enden, ohne abschliefiend
jenes Gegenmoment zu betonen, welches die geldufigen Einlassungen zu Leopardis
pessimismo als einseitig erscheinen lasst. Leopardis Pessimismus jedenfalls fehlt alle
gramgebeugte Schwerfilligkeit oder Verhirtung ins Misanthropische.”* Vielmehr

50 Mit Blick auf den Dialogo versteht Gaspare Polizzi die nicht mehr anthropomorphe Perspekti-
vierung, die der Text vollzieht, folglich als Anndherung an die Sichtweise wie sie einer indifferen-
ten Natur zukdme (,una contemplazione dello spettacolo della natura svolta dalla natura
stessa“). Gaspare Polizzi: ,Per le forze eterne della materia‘. Natura e scienza in Giacomo Leo-
pardi. Mailand 2008, S. 102.

51 Immanuel Kant: Das Ende aller Dinge. In: ders.: Werkausgabe in 12 Bdnden. Bd. 11: Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik, hg. v. Wilhelm Weischedel.
Frankfurt a. M. 1977, S. 173-190, hier S. 183.

52 Vgl. hierzu explizit den Eintrag vom 2. Januar 1829 im Zibaldone: ,La mia filosofia, non solo
non é conducente alla misantropia, come puo parere a chi la guarda superficialmente, e come
molti ’'accusano; ma di sua natura esclude la misantropia, di sua natura tende a sanare, a speg-
nere quel mal umore, quell’odio, non sistematico, ma pur vero odio, che tanti e tanti, i quali non
sono filosofi, e non vorrebbono esser chiamati né creduti misantropi, portano pero cordialmente



(Paen)ultima verba =—— 103

zeichnen sich auch die drei hier analysierten Operette in besonderem Mafse durch
jenes Moment der ,leggerezza“ (Leichtigkeit) aus, fiir die kein Geringerer als Italo
Calvino in der ersten seiner Lezioni americane ausdrucklich Leopardi als Beispiel an-
fithrt.®® In letzter Instanz generiert Leopardis Pessimismus damit keine distanzierte
Teilnahmslosigkeit oder theatralischen Weltschmerz, sondern weit eher — wie es An-
tonio Prete treffend formuliert hat — eine ,disperata allegrezza“>* (verzweifelte Fréh-
lichkeit) oder gar verschiedene Formen der ,Heiterkeit’ in der philosophischen
Tradition der serenitas. Diese ruhige Heiterkeit findet sich auch in jener reflexiven
Distanz zur Figur des Endes, die die behandelten Texte qua romantischer Ironie
selbst einnehmen. Sie legen nicht nur das Paradox frei, dass das Ende nur imaginiert
werden kann, indem ein Fortdauern der Imagination mitimaginiert wird, sie laden
zugleich dazu ein, die Extension dieses Endes zu prazisieren. Im Zeitalter des Anthro-
pozin und inmitten eines Uberangebots wohlfeiler Endzeitformate ist es vielleicht
nicht verkehrt, der Lektion Leopardis zu folgen und der apokalyptischen Vereinseiti-
gung rezenter Zukunftsszenarien anders zu begegnen: mit der Heiterkeit der Ko-
bolde und Gnome.

a’ loro simili, sia abbitualmente, sia in occasioni particolari, a causa del male che, giustamente o
ingiustamente, essi, come tutti gli altri, ricevono dagli altri uomini. La mia filosofia fa rea d’ogni
cosa la natura, e discolpando gli uomini totalmente, rivolge I'odio, o se non altro il lamento, a
principio piu alto, all’origine vera de’ mali de’ viventi.“ Leopardi: Zibaldone, Bd. 2, S. 2986-2987
[=4428] (Meine Philosophie flihrt nicht nur nicht zur Misanthropie, wie es einem oberflachlichen
Betrachter erscheinen mag und wie es ihr viele vorwerfen; vielmehr schliefit sie ihrem Wesen
nach die Misanthropie aus, zielt ihrem Wesen nach darauf ab, jenen Missmut, jenen Hass zu hei-
len und zu tilgen, den, unsystematisch, aber doch als echten Hass, so viele, die selbst keine Philo-
sophen sind und weder Misanthropen genannt noch fiir solche gehalten werden wollten, doch in
ihrem Herzen gegen ihresgleichen tragen, sei’s als Gewohnheit, sei’s zu besonderen Anléssen,
aufgrund des Ubels, das sie — zu Recht oder zu Unrecht — wie alle anderen von den iibrigen Men-
schen empfangen. Meine Philosophie erlegt die Schuld an allem der Natur auf und, indem sie die
Menschen vollstandig von Schuld entlastet, richtet sie den Hass, oder doch die Klage auf ein hé-
heres Prinzip, auf den wahren Ursprung der Ubel der Lebenden.)

53 Italo Calvino: Lezioni americane. Sei proposte per il prossimo millennio. Mailand 2012, S. 28 f.
Die besondere Wertschdtzung der Operette morali verdeutlicht Calvinos Diktum, wonach diese
ein Buch seien, das in anderen Literaturen keinerlei Entsprechung habe: ,quel libro senza uguali
in altre letterature che & le Operette morali di Leopardi.“ Calvino: Lezioni americane, S. 50 (jenes
Buch, fiir das es in anderen Literaturen kein Vergleichbares gibt, das Leopardis Operette morali
ist). In einem Brief an Antonio Prete bekennt Calvino gar, dass alles was er schreibe, sich auf die
Operette morali zuriickfithren lasse: ,le Operette morali sono il libro da cui deriva tutto quello
che scrivo“. Italo Calvino, Lettere (1945-1985). Mailand 2001, S. 1512 (die Operette morali sind das
Buch, aus dem sich alles ableitet, was ich schreibe).

54 Antonio Prete: Il cielo nascosto. Grammatica dell’interiorita. Turin 2016, S. 141.

55 Vgl. hierzu mehrere Beitrdge in Milan Herold/Barbara Kuhn (Hg.): Lebenskunst nach Leo-
pardi. Anti-pessimistische Strategien im Werk Giacomo Leopardis. Tiibingen 2020.






Erik Martin
Sinn des Endes - Ende des Sinns
Juliusz Stowackis Anhelli (1838)

Der Sinn des Endes

»sWarum erwarten aber die Menschen tiberhaupt ein Ende der Welt? und, wenn
dieses auch eingerdumt wird, warum eben ein Ende mit Schrecken?*! fragt Im-
manuel Kant in einem kurzen Text zur Moralphilosophie unter dem sprechenden
Titel Das Ende aller Dinge (1794). Die Antwort, zumindest auf den ersten Teil der
Frage, fallt wie folgt aus:

Der Grund [...] scheint darin zu liegen, weil die Vernunft ihnen sagt, dass die Dauer der
Welt nur sofern einen Wert hat, als die verniinftigen Wesen in ihr dem Endzweck ihres Da-
seins gemaf sind, wenn dieser aber nicht erreicht werden sollte die Schopfung selbst ihnen
zwecklos erscheint: wie ein Schauspiel, das gar keinen Ausgang hat, und keine verniinftige
Absicht zu erkennen gibt.?

Das Ende stiftet demnach da einen Sinn, wo es einen solchen Ausgang des Lebens
zeitigen kann, an dem exitus und finis® zusammenfallen. Die Analogie mit dem
Schauspiel, bedenkt man das ,Ende mit Schrecken“ ist hier wohl die Tragodie ge-
meint, entspricht Kants Idee in der Kritik der Urteilskraft (1790), sowohl das Leben,
im Sinne einer Naturtatsache, als auch die Kunst teleologisch, also auf ein Ende hin
gerichtet, aufzufassen.* Der Konnex von Sinn und Endlichkeit, aber auch von Fik-
tion, hat seine Quelle nicht allein in der Kritik der Urteilskraft, sondern geht zumin-
dest auf Aristoteles zuriick® und zwar sowohl auf sein Konzept des (Un-)Endlichen
in der (Meta-)Physik als auch auf seine Theorie der Tragodie.

Wie der Mainstream des griechischen Denkens hélt Aristoteles das Unendliche,
verstanden als das Unbegrenzte, das apeiron, als fiir den Logos nicht zu erfassende

1 Immanuel Kant: Das Ende aller Dinge. In: ders.: Werkausgabe in 12 Banden. Bd. 11: Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik, hg. v. Wilhelm Weischedel.
Frankfurt a. M. 2017, S. 173-190, hier S. 179 (Herv. i. 0.).

2 Kant: Das Ende aller Dinge, S. 179.

3 So die zwei Grimm’schen Grundbedeutungen von ,Ausgang“. Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm:
Deutsches Worterbuch. https://www.woerterbuchnetz.de/DWB, (letzter Zugriff: 31.03.2023). ,Finis‘
hier in seiner Bedeutung als ,Ziel’, ,Zweck".

4 Vgl. Otfried Hoffe: Immanuel Kant. 8. Aufl. Miinchen 2014, S. 279.

5 Zur Ubernahme Aristotelischer Motive bei Kant vgl. Héffe: Kant, S. 266.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-006


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB
https://doi.org/10.1515/9783111426129-006

106 = Erik Martin

und daher fiir eine ontologisch minderwertige Erscheinung.® Das apeiron kann
deshalb kein Gegenstand der Erkenntnis sein, weil es keine Einheit ist, sondern
definitionsgemafd immer anderes enthélt als sich selbst: ,Denn nicht dasjenige
ist unendlich, aufierhalb dessen nichts mehr ist, sondern dasjenige, aufSerhalb
dessen immer noch etwas ist.“” Weil das Unendliche stets das Unbestimmte ist,
kann auch Aristoteles’ unbewegter Beweger nicht unendlich sein, da sonst der
menschliche Geist sich nicht auf ihn als Zweckursache ausrichten konnte.?
Diese fiir die Sinnhaftigkeit notwendige Begrenzung auf ein Ende hin spielt

auch in der Poetik eine Rolle. Aristoteles bestimmt die Tragddie bekanntlich als

die Darstellung ,einer in sich geschlossenen und ganzen Handlung®,’ wobei das

Ganze im Sinne des Handlungskomplexes das sei, ,was Anfang, Mitte und Ende“!°
habe. Karlheinz Stierle rdumt in seiner Interpretation dieses Satzes eine ,Prioritat
des Endes iiber den Anfang“"! insofern ein, als dass dieses Ganze der Handlung

6 Diese Wertung liegt bereits bei Plato vor: ,Der sinnlichen Wahrnehmung bietet sich die Welt
in ihrem Werden und Vergehen, d. h. in ihrer stindigen Verédnderung dar als unendliche Vielfalt.
Aber insofern sie Werden und Vergehen ist, kann man ihr das Sein nicht zuerkennen, sagt das
griechische Denken tibereinstimmend; insofern ist sie vielmehr nichtseiend, wie im Sophistes er-
klart wird. Sein hat sie erst, insofern sie auf das Unverdnderliche bezogen ist [...]. So ist fiir Platon
das Unendliche gerade das Merkmal der Immanenz, von wo man sich zur Transzendenz erheben
soll!“ Eckehard Miihlenberg: Die Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa. Gregors Kritik am
Gottesbegriff der klassischen Metaphysik. Mainz 1963, S. 42.

7 Aristoteles: Physik, 207a 1; zitiert nach Miihlenberg: Unendlichkeit, S. 43.

8 Unendlich ist der unbewegte Beweger nicht aktual, sondern potentiell, und diese, positive ge-
wertete Unendlichkeit betrifft nicht seine Macht: ,[Infinity as] a positive concept, is marked by
completion, perfection and knowledge, and is applied to the power of the First Mover“. Leo Swee-
ney: Divine Infinity in Greek and Medieval Thought. New York/Bern/Frankfurt a. M. u.a 1992,
S.143.

9 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Hg. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1984, S. 25.

10 Aristoteles: Poetik, S. 25.

11 Karlheinz Stierle: Die Wiederkehr des Endes. Zur Anthropologie der Anschauungsformen. In:
Das Ende. Figuren einer Denkform. Hg. v. Karlheinz Stierle/Rainer Warning. Miinchen 1996,
S. 578-599, hier S. 579. Die intentionale Ausrichtung des menschlichen Denkens auf ein Ende for-
mulierte, in génzlich anderem Kontext, auch Max Scheler. Fiir ihn zeichnet sich Denken nicht
durch ,Intelligenz‘ also durch Operationalitat innerhalb eines Verweisungszusammenhanges aus,
sondern gerade durch die Fahigkeit, dem Verweisungszusammenhang ein Ende zu setzten, aus
ihm herauszutreten: ,Ein Problem der Intelligenz wére zum Beispiel folgendes: Ich habe jetzt
hier einen Schmerz im Arm - wie ist er entstanden, wie kann er beseitigt werden? Das festzustel-
len ist die Aufgabe der positiven Wissenschaft, der Physiologie, der Psychologie, der Medizin. Ich
kann aber denselben Schmerz [..] auch als ,Beispiel‘ auffassen fiir den hochst seltsamen und
héchst verwunderlichen Wesensverhalt, dass diese Welt tiberhaupt schmerz-, {ibel- und leidbe-
fleckt ist.“ Max Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos. In: ders.: Gesammelte Werke.
Bd. 9: Spéte Schriften, hg. v. Manfred S. Frings. Bern/Miinchen 1976, S. 7-71, hier S. 40.



Sinn des Endes - Ende des Sinns = 107

nicht von vornherein gegeben sei, sondern sich erst vom Ende her intentional
konstruiere.”*

Den aristotelischen Nexus von Endlichkeit bzw. Begrenzung und Sinn hat
Frank Kermode auf die Theorie von Fiktion iiberhaupt ausgeweitet. Demnach sei
das Leben des Menschen zunichst einmal eine Dauer, ein chronos im neutesta-
mentlichen Sinne einer ,leeren Zeit‘. Diese kontingente und ungestalte Zeitmasse
wird erst durch die und in der Fiktion des Endes zu einem kairos,* einer sinnvoll
erfilllten und strukturierten Einheit: ,[C]hronos is ,passing time‘ or ,waiting
time‘ — that which, according to Revelation, ,shall be no more — and kairos is the
season, a point in time filled with significance, charged with a meaning derived
from its relation to the end.“'* Die paradigmatische Fiktion des Endes ist natiirlich
die Apokalypse, ein absolutes (und schreckliches) Ende, das allem sich je Ereig-
nendem einen (Figural-)Sinn™ und seine héchste Erfiillung zugleich gibt.

In dem Mafie aber, in dem die Apokalypse geschichtlich selbst an ein Ende
gekommen ist und im Zuge der Sédkularisierung ihre Legitimitat als letzte Sinnstif-
tungsinstanz verloren hat, hat auch die Literatur auf diese Situation reagiert. In
einer Welt, in der das Ende nicht mehr imminent bevorsteht, sondern gleichsam
immanent realisiert ist'® — und zwar nicht als geschichtliche erfiillbare Heilser-
wartung eines sdkularen ,Himmelreiches auf Erden‘, sondern als permanente
Krise ohne Ausgang'’ —, modelliert die Literatur ihre Werke nicht mehr nach
dem Paradigma des kairos, sondern des chronos, das heifdt einer offenen, un-
strukturierten Zeit. Diese ,Krise des Endes“!® in der Literatur wird spatestens in
der Romantik akut und zeigt sich auch in der Spannung zwischen den zahlrei-

12 Vgl. Stierle: Die Wiederkehr des Endes, S. 580.

13 ,To put it another way, the interval must be purged of simple chronicity, of the emptiness of
[time], humanly uninteresting successiveness. It is required to be a significant season, kairos poi-
sed between beginning and end. It has to be, on a scale much greater than that which concerns
the psychologists, an instance of what they call ,temporal integration‘ — our way of bundling toge-
ther perception of the present, memory of the past, and expectation of the future, in a common
organization. Within this organization that which was conceived of as simply successive becomes
charged with past and future: what was chronos becomes kairos.“ Frank Kermode: The Sense of
an Ending. Studies in the Theory of Fiction. Oxford 2000, S. 46.

14 Frank Kermode: Sense of an Ending, S. 47.

15 Vgl. Erich Auerbach: Figura. In: Mimesis und Figura. Mit einer Neuausgabe des ,Figura“-
Aufsatzes von Erich Auerbach. Hg. v. Friedrich Balke/Hanna Engelmeier. Paderborn 2016, S. 121-188.
16 ,No longer imminent, the End is immanent.“ Kermode: Sense of an Ending, S. 25.

17 Tatséchlich scheint Kermode dhnliche Gedanken wie Hans Blumenberg zu formulieren, der
die Sakularisierungsthese Lowiths kritisierte. Der Erstdruck von Sense of an Ending erschien ein
Jahr nach der Legitimitdt der Neuzeit, ndmlich im Jahre 1967.

18 Vgl. den Beitrag von Elisa Ronzheimer in diesem Band.



108 = Erik Martin

chen Endzeittexten, der millenarischen Hoffnung und der programmatischen Un-
abschlieRbarkeit romantischer écriture.®

Im Folgenden mochte ich auch Juliusz Stowackis Anhelli (1838), einen der zen-
tralen Texte der polnischen Romantik, in dem Spannungsverhéltnis zwischen einer
dezidierten Erwartung und der kontingenten Offenheit des Endes lesen. Stowackis
Text partizipiert am Diskurs des polnischen Messianismus, einer Art ,politischer Es-
chatologie‘. Dieser Messianismus ist ein von Adam Mickiewicz in der Pariser Emi-
gration ausgearbeitetes Konzept, nach dem Polen zwar gestorben ist — ndmlich nach
den Teilungen und gleichsam endgtiltig nach dem gescheiterten Novemberaufstand
1830/31 —, aber auferstehen und als Christus der Volker der gesamten Welt ein
neues Zeitalter der Erlésung und des Friedens bringen wird.?® Ein literarisches Ma-
nifest des Messianismus waren Mickiewiczs Ksiegi narodu polskiego i pielgrzymstwa
polskiego (Biicher des polnischen Volkes und der polnischen Pilgerschaft, 1832), auf
die Stowacki inhaltlich und formal Bezug nimmt. Trotz dieser offenbaren Partizipa-
tion am Erlosungsdiskurs ist Stowackis Stellung innerhalb des Messianismus durch-
aus ambivalent und Anhelli scheint sowohl den messianischen Opferkult als auch
die Vorstellung der Apokalypse als Endzweck der Geschichte selbst zu kritisieren.?*
Diese Ambivalenzen mdchte ich vor allem am Schluss von Anhelli aufzeigen.

Anhelli und sein Ende

Anbhelli ist eine Stilisierung biblischer Prosa® im Umfang von 450 Versen verteilt auf
17 Kapitel. Stowacki begann mit der Arbeit am Text im Kloster des Heiligen Antonius
in Ghazir (Libanon) zwischen Februar und April 1837 und beendete das Werk im

19 Im 116. Athendumfragment schreibt Schlegel iiber die romantische Poesie ,daf} sie ewig nur
werden, nie vollendet sein kann“ Friedrich Schlegel: Athendums-Fragmente. In: ders.: Kritische
Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), hg. v. Hans Eich-
ner. Paderborn/Miinchen/Wien 1967, S. 165-255, hier S. 182.

20 Vgl. Jana-Katharina Mende: Das Konzept des Messianismus in der polnischen, franzésischen
und deutschen Literatur der Romantik. Heidelberg 2020.

21 Die traditionelle Forschungsmeinung geht von einer Abhéngigkeit Stowackis von Mickiewicz
aus bzw. einer regelrechten ,Einflussangst‘. Vgl. die historische Ubersicht in Michal Kuziak: ,An-
helli“ Stowackiego - efekt lektury mickiewiczo-logicznej. In: Prace filologiczne. Literaturoz-
nawstwo 10 (2020), H. 13, S. 51-66, sowie Ewa Lubieniewska: Sen i przebudzenie Anhellego.
In: Ruch literacki 243 (2000), H. 6, S. 623-642.

22 Auch hier eine formale Anlehnung an Mickiewiczs Biicher des polnischen Volkes.



Sinn des Endes - Ende des Sinns = 109

Juni 1838 in Florenz. Sein Aufenthalt in Libanon war Teil einer gréfieren Orientreise,
verbunden mit der Pilgerschaft zu den heiligen Stitten des Christentums.”

Die Handlung des Textes vollzieht sich vor dem Hintergrund der Situation
der polnischen Verbannten in Sibirien. Der Ton ist postapokalyptisch: Die Kata-
strophe der Verbannung, des Novemberaufstandes und der Grofien Emigration
ist bereits eingetreten, obwohl die beide letzten Ereignisse im Text nicht explizit
benannt werden. Ein Anfithrer der sibirischen First Nations (,lud sibirskij““),
Schaman, erwahlt aus einer Gruppe neu angekommener Verbannter den Jiingling
Anhelli und macht ihn zu seinem Schiiler. Gemeinsam ziehen sie durch die sibiri-
sche Eiswiiste. Stowackis Sibirien mit seinen Phobotopen wie den Zuchthéusern,
Bergwerken und Gruben entstammt dem Imaginarium der polnischen Roman-
tik” und ist hermeneutisch iiberkodiert: Schaman erscheint zugleich als Moses
der israelitischen Wiistenwanderung, als Dantes Hollenflihrer Vergil, als Johan-
nes der Taufer oder sogar als Christus selbst. Leitmotivisch klingt das Thema der
Auferweckung an, die dem polnischen Volke zuteilwerden soll:

Aby was wskrzesil, méwie, i doby!t z mogily, i uczynil was narodem, ktéry drugi raz klad-
ziony jest w kolysce i spowity.®

Daf} er euch auferwecke, sage ich, und euch aus der Gruft hebe und euch zu einem Volk
mache, zum zweitenmal in die Wiege gelegt und gewickelt.?’

Vor diesem Aufscheinen der Auferweckungshoffnung wird aber das physische, mora-
lische und geistliche Martyrium der Verbannten beschrieben. So wird etwa die Poli-
tik der Russifizierung Polens, die nach dem niedergeschlagenem Novemberaufstand
noch intensiviert wurde, in Anhelli in einem dramatischen Bild kondensiert: Eine
Gruppe von polnischen Kindern soll von einem orthodoxen Priester zwangskonver-
tiert werden:

23 Diese Reise war auch in den damaligen Orientdiskurses eingeschrieben. Vgl. Ryszard Przybyl-
ski: Podroz Juliusza Stowackiego na Wschdd. Krakau 1982.

24 Juliusz Stowacki: Anhelli. In: ders.: Dziela wszystkie. Bd. 3, hg. v. Juliusz Kleiner. Breslau 1952,
S. 9-59, hier S. 11.

25 Vgl. Elzbieta Kislak: Car-trup i Krél-duch. Rosja w twérczosci Stowackiego. Warschau 1991;
Monika Kostaszuk-Romanowska: Sybir Anhellego — Przestrzenia mesjanistyczna? In: Przeglad
Wschodni 1 (1991), H. 2, S. 359-364.

26 Stowacki: Anhelli, S. 15.

27 Juliusz Stowacki: Anhelli. Ubers. v. Arnold Gahlberg. Leipzig/Wien. 1922, S. 11. Im Weiteren
wird im Fliefstext Anhelli mit der Abkiirzung A und Seitenzahlen zitiert, zuerst fiir die polnische,
dann die deutsche Ausgabe.



110 = Erik Martin

A we $rodku gromadki siedziat pop na tatarskim koniu, majacy u siodla dwa kosze z chle-
bem. / I zaczal owe dzieciatka naucza¢ podlug nowéj wiary ruskiéj i podlug nowego kate-
chizmu. / I pytal dzieci o rzeczy niegodne, a pacholeta odpowiadaly mu, przymilajac sie,
albowiem mial u siodla kosze z chlebem i mégt je nakarmi¢; a byly glodne.

Und in der Mitte der lieblichen Schar saf§ ein Pope auf einem Tartarenrof}, am Sattel zwei
Koérbe mit Broten. / Und er hub an, die Kindlein den neuen russischen Glauben zu lehren
und den neuen Katechismus. / Und er fragte nach unwiirdigen Dingen, und die Jungen
gaben ihm Antwort, indem sie ihm schon taten, denn er trug am Sattel Kérbe mit Brot und
konnte sie fiittern; und sie hatten Hunger. (A 16/12)

Biblische Teufelsmotive?® — Christi Versuchung in der Wiiste, Steine in Brot zu
verwandeln (vgl. Lk 4,3) — werden hier mit einer Insinuation des Kindesmiss-
brauchs (,unwiirdigen Dingen®, ,ihm schon taten“) verflochten, um das absolut
Bose zu evozieren. Gliicklicherweise kann Schaman einschreiten und das Unheil
abwehren, zu Anhelli gewendet sagt er:

Uzyje wiec przeciwko temu ksiedzu ognia niebieskiego, aby go spali¢, i strace go w oczach
dziecigtek. / A skoro wyrzek} Szaman slowo przeklenistwa, zapalil sie 6w pop na koniu i
wyszly mu z piersi plomienie, ktdre sie zlgczyly w powietrzu nad glowa.

Also werde ich himmlisches Feuer gegen diesen Priester senden und ihn verbrennen und
vor den Augen der Kindlein will ich ihn richten. / Und als der Schaman den Fluch gespro-
chen hatte, begann jener Pope auf dem Pferde zu brennen und Flammen kamen aus seiner
Brust und schlossen sich in den Liiften tiber ihm. (A 17/13)

Die erfolgreiche Intervention des Schamanen an dieser Stelle ist eher die Aus-
nahme denn die Regel. Der Fokus des Textes liegt nicht so sehr auf dem russischen
Imperium als Inkarnation des Bosen oder Gefangnis der Volker, als vielmehr auf
der polnischen ,Schuld‘, die zu dem Scheitern des Novemberaufstandes gefiihrt
hétte und ein entsprechendes Siihneopfer verlangen wiirde. Anders als bei Mickie-
wicz wird das Streben nach Stihne im Anhelli aber durchaus kritisch gesehen. Im
zehnten Kapitel wird eine Auseinandersetzung der Verbannten tber das richtige
politische Programm beschrieben. Es treten auf: eine Adelspartei, angefiihrt vom
Grafen Skir; eine demokratische Partei, angefiihrt ,vom verkommenen Soldaten mit
Namen Skartabella, der den Boden aufteilen und Freiheit der Bauern und Gleichheit
der Edlen mit Juden und Zigeunerns verkiinden“*® wollte; sowie schlieRlich eine re-
ligiose Partei mit dem Priester Bonifaz an ihrer Spitze, welcher ,zur Rettung der Hei-
mat ein einziges Mittel [empfahl]: hinzugehen und zu sterben, sich nicht zu wehren,

28 In die semantische Reihe des Diabolischen fallt nattirlich auch das , Tartarenrof3“.

29 Stowacki: Anhellj, S. 40. (,Zolnierza chudego, imieniem Skartabelle, ktory chcial ziemie pod-
zieli¢ i oglosi¢ wolno$¢ chlopéw i réwno$é szlachty z Zydami i z Cyganami.“) Stowacki: Anhelli,
S. 35.



Sinn des Endes - Ende des Sinns = 111

gleich den Martyrern.“*° Diese Positionen entsprechen, cum grano salis, durchaus
den politischen Standpunkten, welche in der Pariser Emigration als mogliche Optio-
nen fiir den zukiinftigen Weg Polens diskutiert worden sind. In der Darstellung Sto-
wackis sind sie freilich verfremdet und im Fortgang der Episode auf eine absurde
Spitze getrieben. Der Disput wird némlich auf folgende Weise entschieden:

I rzekl do nich 6w doradzca: oto postawmy trzy krzyze na nasladownictwo meki Pana nas-
zego, i na tych trzech drzewach przybijmy po jednemu z najmocniejszych w kazdéj gromad-
zie rycerzy; a kto najdluzéj zy¢ bedzie, przy tym zwycieztwo. / A ze umysly tych ludzi byly
jakoby w stanie pijanym, znaleZli sie trzej rycerze, ktérzy za swoje przekonanie $mier¢ po-
nies¢ chcieli i by¢ ukrzyzowanymi, jako Chrystus Pan przed wiekami. / [...] / I zawieszono na
krzyzach ludzie owe oblgkane, i przybito im rece ¢wiekami; a ten, co byl na prawo, krzyc-
zak: r6wno$c! a ten co byt z lewéj, krzyczak: krew! wiszacy za$ posrodku méwik: wiara!

Und der Berater sprach zu ihnen: wir wollen drei Kreuze aufstellen, als Zeugnis vom Leiden
des Herrn, und auf die drei Holzpfahle je einen der Starksten aus den drei Kriegerhaufen
schlagen: und wer am langsten lebt, dem ist der Sieg. / Und da die Gemiiter dieser Menschen
gleichsam berauscht [wortl. ,betrunken‘] waren, fanden sich drei Krieger, die fiir ihre Uber-
zeugung den Tod tragen und sich kreuzigen lassen wollten wie Christus der Herr vor Zei-
ten. / [...] / Und sie hdngten jene Irren an die Kreuze, und schlugen mit Négeln ihre Hénde
daran; und der zur Rechten schrie Gleichheit! und der zur Linken schrie: Blut! und der in
der Mitte hing, sprach: Glaube!®! (A 35-36/41-42)

Die Imitatio Christi wird hier als karnevaleskes Sakrileg** inszeniert und die Idee
des Sithneopfers wird nach dem nihilistischen Finale ihres Sinns beraubt:

Wtenczas strach jaki$ ogarngl thumy i rzekly: Zle czynimy! Godziz sie, aby za nasze wiary ci
ludzie gineli niewinnie? / [...] / Rzekli wiec do tych, co byli ukrzyzowani: chcecie, a zdej-
miemy was? Lecz ci im nic nie odpowiedzieli, bedac juz umartymi.

Da kam Furcht tiber die Menge und sie sagt: Boses tun wir! ist es denn recht, dafl wegen
unseres Glaubens diese unschuldig sterben. / [...] / Da redeten sie also zu den Gekreuzigten:
wollet ihr, so holen wir euch herab? / Aber sie hatten keine Antwort mehr, denn sie waren
tot. (A 36/42-43)

Diese Episode kann als Kritik des polnischen Messianismus mit seiner obsessiven
(Selbst-)Veropferung aufgefasst werden, scheint Stowacki doch auch den Messias,
sprich Mickiewicz oder seinen erkenntnistheoretischen Ort zu kritisieren. Ein Bei-
spiel dafiir ist das folgende Gleichnis Schamans:

30 Stowacki: Anhelli, S. 40 (,ktéry chciat kraj zbawi¢ modlitwg i na ocalenie kraju podawal spo-
sob jedyny: i$¢ i ging¢, nie bronigc sie, jak meczennicy.“) Stowacki: Anhelli, S. 35.

31 Zu den politischen Debatten der Groflen Emigration vgl. Stawomir Kalembka: Wielka Emi-
gracja. Polskie wychodzZstwo polityczne w latach 1831-1862. Warschau 1971, S. 76-144.

32 Vgl. Lubieniewska: Sen i przebudzenie Anhellego, S. 633.



112 = Erik Martin

A oto jednego wieczora przechodzili okoto cichéj i stojacéj wody, nad ktéra rosto kilka
wierzb lamentujacych i malo sosen. / A Szaman, ujrzawszy wyskakujace rybki ku zorzy
wieczornéj, rzekl: oto widzisz te plotke, co przeleciala przez powietrze i znéw utonela. / A
teraz opowiada siostrom swoim na dnie, ze zobaczyla niebo, i opowiada o niebie rézne
rzeczy, i z tego ma stawe miedzy inszymi rybkami. / Stuchajac wiec powiesci o niebiosach,
zaplyna do sieci i jutro beda sprzedawane na rynku.

Und eines Abends gingen sie an einem still stehenden Wasser vorbei, an dem Trauerweiden
standen und einzelne Tannen. / Und Schaman, als er die Fischlein sah, die in der Abendrote
sprangen, redete also: siehe den kleinen Fisch, der durch die Luft flog und wieder versank. /
Nun sagt er seinen Geschwistern in der Tiefe, dass er den Himmel sah und erzéhlt vom Him-
mel so mancherlei und hat seinen Ruhm vor den anderen. / Und da sie das Marchen vom
Himmel héren, schwimmen sie ins Netz und morgen wird man sie auf dem Marktplatz ver-
kaufen. (A 21/20)

Diese lakonische Parodie des platonischen Hohlengleichnisses im christologischen
Schliissel ist nicht nur grofStmoglicher metaphysischer Horror der Erlosungslosig-
Kkeit, sondern auch ein Seitenhieb gegen die Propheten in den Emigrantenkreisen,
die fir sich in Anspruch nehmen, Menschenfischer zu sein.

Aus einer solchen metaphysischen Ausganglage heraus kann es freilich auch
fir das Gesamtnarrativ des Anhelli nicht zu einem Happy Ending kommen. So
sterben auch alle Figuren am Schluss des Textes. Schaman stirbt an den Verlet-
zungen, die ihm eine aufgebrachte Menschenmenge beigebracht hatte und An-
helli zieht mit Schamans Rentieren in dessen abgelegenes Haus weit im Norden.
Ellenai, eine gelduterte Verbrecherin, wird seine Begleiterin. Doch auch sie stirbt
und Anhelli bleibt als eine Art Letzte-Mensch-Figur in der einsamen Eiswiiste zu-
riick. SchliefSlich stirbt auch er: ,Anhelli byt umarty.“ (A 75)

Doch der Tod hat ein Nachspiel. Am Grabe Anhellis sitzt der Engel Eloe, die
seinen Tod beweint, als ein Ritter auftaucht und ihn auferwecken will. Doch Eloe
erhebt Einspruch, womit der Text dann auch tatséchlich endet:

On byl przeznaczony na ofiare, nawet na ofiare serca. Rycerzu, le¢ daléj, nie budz go. /[...]/
I polecial 6w rycerz ognisty z szumem jakoby burzy wielkiéj; a Eloe usiadla nad cialem
martwego. / I uradowala sie, zZe serce jego nie obudzilo sie na glos rycerza i ze juz
spoczywal.

Er war bestimmt zum Opfer, ja, zu einem Opfer des Herzens. Ritter, wecke ihn nicht, denn
er schléft. / [...] / Und der feurige Ritter flog gleich dem Rauschen eines grofien Gewitters
davon; und Eloe lief sich nieder tiber dem Kérper des Toten. / Und sie freute sich, dafd sein
Herz nicht erwacht war auf den Ruf des Ritters und dafs er schon ruhte. (A 59/77-78)



Sinn des Endes - Ende des Sinns = 113

Exitus ohne finis

Welchen Sinn hat Anhellis Ende? Legt man den Literalsinn zugrunde, ist Anhelli
nun mal tot.>* Dieses geschlossene Ende der Narration impliziert zugleich ein of-
fenes Ende der (;realen‘ polnischen) Geschichte. Mit Anhellis ausbleibender Auf-
erstehung endet die Heilsverheiffung des Messianismus — aber mit ihm auch eine
schwer lastende Hypothek der polnischen Romantik. Der Opferkult und der
Glaube an die eigene Auserwdahltheit und weltgeschichtliche Mission wurde vor
allem in neuerer Forschung als ein toxisches Erbe der Romantik angesehen.** An-
hellis exitus ohne finis wére, mit Kermode gesprochen, das Ende eines Finalsinns
zugunsten einer wirklich offenen, zumindest imaginativen, Zukunft fiir Polen im
Jahre 1838. Eine solche Interpretation wird in der postkolonialen Leseweise von
Anbhelli gestiitzt.>® Zwar haben die sibirischen First Nations im Text keinen wirkli-
chen politischen Subjektstatus, doch die herausgestellte Position Schamans und
seine Hilfshereitschaft gegeniiber den Polen zeigt, dass zwischen den Opfern kolo-
nialer Regimes Solidaritdt und nicht Opferkonkurrenz um das gréfite Leid herr-
schen sollte.*®

Doch ist Anhelli wirklich tot? Was den Text selbst angeht sind serielle Aufer-
stehungen und Tode nicht uniiblich.*” Auch geht der Auferstehungshoffnung be-
kanntlich der Tiefpunkt existentieller Verzweiflung voraus.*® Solange Anhelli
auferstehungsfiahig und das Ende des Textes ein potenziell offenes ist, bleibt para-
doxerweise die Rahmenbedingung der messianischen Interpretation des Werkes
geschlossen; das Paradigma des Messianismus bleibt bestehen, und Anhelli schreibt
sich darin, wenn auch widerspenstig, ein.*

33 Sogar ziemlich tot; ,byl umarly“ statt des gebrauchlichen ,byl martwy* indiziert eine Art (im
Polnischen nicht vorhandenes) Plusquamperfekt.

34 Die grofle polnische Romantikforscherin Maria Janion bezeichnete den Messianismus als
sprzeklenstwl[o], zguba dla Polski“ (ein Fluch, ein Ungliick fiir Polen). Maria Janion: List do
Kongresu Kultury, 7 pazdziernika 2016. https://wyborcza.pl/7,75410,20813344,mesjanizm-to-
przeklenstwo-list-marii-janion-do-kongresu-kultury.html?disableRedirects=true, (letzter Zu-
griff: 31.03.2023).

35 Vgl. Tomasz Ewertowski: Anhelli Juliusza Stowackiego — Préba odczytania postkolonialnego.
In: Stowacki postkolonialny. Hg. v. Michal Kuziak. Bydgoszcz 2011, S. 101-126.

36 Diese Solidaritat wurde im Zuge des Novemberaufstandes auch in der Losung ,Za nasza i
waszg wolno$¢“ (Fiir unsere und eure [d. i. russische] Freiheit) gefordert, als deren Urheber Joa-
chim Lelewel, Mickiewiczs akademischer Lehrer, gilt.

37 Vgl. etwa Kapitel sieben, wo es zu einer mehrfachen Auferstehung und entsprechend einem
mehrfachen Sterben eines Verbannten kommt. Stowacki: Anhelli, S. 26-29.

38 Vgl. Jozef Ujejski: Glowne idee w Anhellim Slowackiego. Krakau 1916, S. 76.

39 Vgl. Lubieniewska: Sen i przebudzenie Anhellego, S. 626.


https://wyborcza.pl/7,75410,20813344,mesjanizm-to-przeklenstwo-list-marii-janion-do-kongresu-kultury.html?disableRedirects%3Dtrue
https://wyborcza.pl/7,75410,20813344,mesjanizm-to-przeklenstwo-list-marii-janion-do-kongresu-kultury.html?disableRedirects%3Dtrue

114 —— Erik Martin

Natiirlich ist es in der Regel miifSig, Uberlegungen dariiber anzustellen, was
mit dem Helden einer Geschichte nach deren Ende passiert, doch Slowacki hat
eine Art Fortsetzungstext zu Anhelli geschrieben, der allerdings erst postum he-
rausgegeben wurde. Es ist ein Gedicht, in dessen ersten Zeilen es gleich heifst:

I wstal Anhelli z grobu - za nim wszystkie duchy, / Szaman, Eloe ... cala ¢ma z grobéw wsta-
wala / I wszystkie braly dawno porzucone ciala. / [...] / WstaliSmy i ku Polszcze szli — a na
cmentarzu / Zatrzymal Szaman owg straszng duchéw zgraje / I spytat gtosno: ,Kogo z mogil-
nych nie staje?“ / A wszyscy byli; — straszny i zimny grabarzu / Smierci, gdziez jest twéj o0s-
cien, gdzie zwyciestwo twoje? / Wszyscy$my byli — i krwi naszej poszly zdroje.*°

Und Anbhelli erhob sich aus dem Grab — und nach ihm alle Geister, / Schaman, Eloe ... alle
erhoben sich aus den Grabern / Und alle nahmen die langst abgeworfenen Korper zuriick. /
[...] / Wir erhoben uns und machten uns auf in Richtung Polen — und auf dem Friedhof /
Hielt Schamane diese schreckliche Rotte von Geistern auf / Und fragte laut: ,Wer stand von
den Grébern nicht auf?“ / Doch alle waren sie da; schrecklicher und kalter Totengrédber /
Tod, wo ist dein Stachel, wo ist dein Sieg? / Da waren wir alle — und unser Blut floss in
Strémen.*!

Riickprojiziert auf Anhelli wiirde dieses Gedicht also eine Auferstehung des Prota-
gonisten und somit eine Einschreibung des Textes in den Messianismusdiskurs
befiirworten. Allerdings gibt es im Gedicht eine Nuance des Messianismusdiskur-
ses: Die Auferstehung wird ndmlich nicht nur mit dem Schliissel der Schauerro-
mantik gegeben - die ,,owa straszna duchéw zgraje“ erinnert mehr an eine Horde
Zombies*? als an eine Gruppe Auferstandener —, sondern transformiert das ,Ende
mit Schrecken“ zum ,Schrecken ohne Ende“. Die Strome des Bluts evozieren er-
neut die messianistische Opferthematik, die, so die nahegelegte Interpretation,
mit der Auferstehung nicht endet, sondern selbst durch die Apokalypse unab-
schlieSbar bleibt.

Die im Gedicht nur angedeutete Idee einer (Heils-)Geschichte als fortgesetzte
Katastrophe, entfaltet Stowacki auch in einem spéteren Text Genezis z ducha (Ge-
nesis aus dem Geist), der in der Forschung mehrfach mit Anhelli zusammengele-
sen wurde.*® In Genezis z ducha wird die (katastrophische) Geschichte der Welt

40 Juliusz Stowacki: I wstal Anhelli z grobu ... In: ders.: Dziela. Bd. 1: Liryki i inne wiersze, hg. v.
Julian Krzyzanowski. Warschau 1959, S. 248.

41 Soweit nicht anders angegeben sind alle Ubersetzungen vom Verfasser, E.M.

42 In die Romantik fallt ndmlich die (Wieder-)Entdeckung des Zombies, und zwar in einer Re-
zension Charles Nodiers von Pierre C. Blessebois Text Le Zombi du Grand Pérou, ou la comtesse
de Cocagne (1697). Vgl. Charles Nodier: Mélanges tirés d’une petite bibliothéque: ou Variétés lit-
téraires et philosophiques. Paris 1829, S. 266-370.

43 Vgl. etwa Jacek Lyszczyna: Anhelli genezyjski. In: Postscriptum Polonistyczne 4 (2009), H. 2,
S. 39-46. Genezis z ducha wurde von Stowacki mehrfach iiberarbeitet, blieb aber zu Lebzeiten



Sinn des Endes - Ende des Sinns = 115

als eine Naturgeschichte des Geistes erzihlt, in der sich in einer gleichsam auf-
steigenden Spirale die Evolution** von der Notwendigkeit zur Freiheit vollzieht.
Diese Evolution beschreibt Stowacki allerdings als eine Folge von schmerzhaften
Toden der Form, die sich als Selbstopfer ausnehmen. Beispielhaft fiir die Ver-
kntipfung von naturgeschichtlichen Narrativen und metaphysischer Spekulation,
sei hier die stipulierte phylogenetische Entwicklung der Schnecke angegeben:

Wtenczas to, o Panie, pierwsze a idace juz ku Tobie duchy w umeczeniu ognistem zlozyly ci
pierwsza ofiare. Ofiarowaty sie na Smierc. Co za$ dla nich $miercig bylo, to w oczach Twoich,
o! Boze, bylo tylko zasnieciem Ducha w jednej, a obudzeniem sie jego w drugiej, doskonals-
zej formie, bez zadnej wiedzy o przeszlosci i bez zadnej przedsennej pamieci. Pierwsza wiec
ofiara tego $limaczka, ktéry prosit Cie, Boze, aby$ mu w kawalku kamiennej materii pelnie-
jszym zywotem rozweseli¢ sie pozwolil, a potem $miercig zniszczyl, byla juz niby obrazem
ofiary Chrystusa Pana i niestracong zostala; albowiem Ty$, Panie, nagrodzit te $mier¢, poja-
wiong w naturze po raz pierwszy, darem, ktéry dzisiaj nazywamy organizmem. Z tej $mierci
jako z najpierwszej ofiary wyrodzilo sie najpierwsze zmartwychwstanie.*®

Damals, o Herr, haben die ersten schon von Dir emporsteigenden Geister in der feurigen
Ermiidung Dir das erste Opfer gebracht. Sie haben sich dem Tode geweiht. Was aber fiir sie
der Tod war, in Deinen Augen, o Herr, war es nur ein Einschlafen des Geistes in einer und
sein Erwachen in einer anderen vollkommeneren Form, ohne irgendwelche Kenntnis der
Vergangenheit und ohne irgendeine Erinnerung an das vor dem Schlaf liegende. Das erste
Opfer des Schneckleins, das Dich, o Gott, bat, ihm zu gestatten, dass es sich in einem Stiicke
felsiger Materie eines vollkommeneren Lebens erfreue und es dann durch den Tod zu ver-
nichten — war schon gewissermafien ein Abbild des Opfers Christi des Herrn, und es ist
nicht verloren gegangen; denn Du, o Herr, hast diesen in der Natur zum ersten Mal erschie-
nenen Tod mit einem Geschenke gelohnt, das wir heute Organismus nennen, Aus diesem
Tode als dem ersten Opfer ist die erste Auferstehung hervorgegangen.

unverdffentlicht; Ich zitiere im Folgenden die vierte und letzte Fassung: Juliusz Stowacki: Genezis
z ducha. In: ders.: Dziela wszystkie. Bd. 14, hg. v. Juliusz Kleiner. Breslau 1954, S. 47-64. Die deut-
sche Ubersetzung findet sich, ohne Angabe des Ubersetzers in der theosophischen Zeitschrift Lo-
tusbliiten; Juliusz Stowacki: Genesis aus dem Geist. In: Lotusbliiten 5 (1897), H. LII-LVI], S. 397-
408, 440-452.

44 Es ist anzunehmen, dass Stowacki zahlreiche Quellen zu biologischen Evolutionstheorien her-
anzog — eventuell Buffon, Bonnet, Lamarck, Geoffroy de Saint-Hilaire und Boucher de Perthes;
sie im Detail zu bestimmen bleibt schwierig, da er keine davon explizit zitiert. Vgl. Juliusz
Gromadzki: ,Genesis z ducha“ a teorie ewolucji przyrodnej. In: Przeglad humanistyczny 358
(2000), S. 57-66; Kacper Kutrzeba: Genezis z Ducha, czyli o podmiotowosci i naturze u Juliusza
Stowackiego. In: Ruch literacki 368 (2021), H. 5, S. 631-656. Lutostawski meint in Genezis z ducha
sogar eine Vorwegnahme Charles Darwins Theorien zu erkennen. Vgl. Wincenty Lutoslawski:
Darwin i Stowacki. Warschau 1909.

45 Stowacki: Genezis, S. 49.

46 Slowacki: Genesis, S. 400.



116 = Erik Martin

Die Idee hinter dieser Verwandlung ist, dass der Geist sich der tragen, aber
schiitzenden Materie entledigen soll, sodass durch die Beschleunigung des Todes
der Korper auch der geistige Schwung des Lebens beschleunigt werde,*” was letzt-
lich auch den Impetus der ganzen filozofia genezyjska ausmacht. Der Tod als
Recht der Form ($mier¢ jako prawo formy)*® hat hierbei eine ambivalente Funk-
tion: Einerseits ist er Mdglichkeitshedingung und Exekutionsorgan der Geistesge-
nesis, andererseits ist er, als Teil des gottlichen Plans, eine blofie ,krolowa mask,
powtlok i szat duchowych i dotychczas jest mara bez, zadnej rzeczywistej wladzy
nad stworzeniem.“ (Konigin der Masken, Verhiillungen und geistigen Gewander
und ist bis nun ein nichtiger Schatten ohne wirkliche Gewalt tiber die Schop-
fung.)* Gerade diese Einverleibung in die orthodoxe christliche Soteriologie ent-
scharft die Radikalitat des Todes als einer absoluten Form und so wendet sich
auch im verséhnlichen Ende der Genezis z ducha der Erzahler an Gott und bittet
ihn, dass der eine Weg des Geistes ,lud twdj wybrany a droga bole$na teraz
idacy, do krolestwa Bozego zaprowadzila“ (das erlesene Volk, das jetzt den
schmerzlichen Weg wandelt, in das Reich Gottes hinauffiihre).>°

Endlichkeit ohne Ende

Mit der gutkatholischen Entschdrfung des Todes als Form des Geistes am Ende
der Genezis z ducha verpasst Stowacki einen Gedanken, dessen Radikalitdt in dem
Gedicht I wstat Anhelli z grobu ... aufschien, ndmlich die Schépfung als eine unab-
schliefSbare Serie von Vernichtungen aufzufassen. Dieser Gedanke scheint sich
schon bei Friedrich Schlegel in der Transzendentalphilosophie (1800/01) anzudeu-
ten. Schlegel beschreibt darin das Werden der Welt, zwar nicht wie Slowacki als
Genese des Geistes, doch als eine fortwdhrende Selbstdarstellung Gottes: ,Man
konnte dies auch ausdriicken: Gott hat die Welt hervorgebracht, um sich selbst
darzustellen.“! Diese Darstellung ist aber nicht abgeschlossen, und auch prinzipi-
ell nicht abschliefSbar:

47 Vgl. ,bo przez przyspieszenie Smierci cial przyspieszal sie ped duchowy zywota.“ Stowacki:
Genezis, S. 53.

48 Slowacki: Genezis, S. 53.

49 Slowacki: Genezis, S. 53; Slowacki: Genesis, S. 407.

50 Slowacki: Genezis, S. 64; Stowacki: Genesis, S. 452.

51 Friedrich Schlegel: Transzendentalphilosophie. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe.
Bd. 12: Philosophische Vorlesungen I (1800-1807), hg. v. Jean-Jacques Anstett. Paderborn/Munchen/
Wien 1964, S. 1-105, hier S. 39.



Sinn des Endes - Ende des Sinns = 117

Dieser Satz, daf$ die Welt noch unvollendet ist, ist aufierordentlich wichtig fiir alles. Denken
wir uns die Welt als vollendet, so ist alles unser Thun nichts. Wissen wir aber, daf8 die Welt
unvollendet ist, so ist unsere Bestimmung wohl, an der Vollendung derselben mitzuarbei-
ten. Der Empirie wird dadurch ein unendlicher Spielraum gegeben. Wére die Welt voll-
endet, so gibe es dann nur ein Wissen derselben aber kein Handeln.

Um dieses Handeln geht es aber doch. Die Pointe nun ist, dass diese ,neuen
Worte‘ nicht nur additiv hinzukommen, sondern dass die Radikalitat des unferti-
gen Universums darin besteht, dass vorhandene, dargestellte, Individua zerstort
werden.> Eine Tatsache, die Schlegel in den Rang eines Axioms erhebt:

Axiom: Das wahre Leben ist nur im Tode. Namlich Tod ist das, was entsteht, wenn das
Leben sich neutralisirt, wenn sich die Entgegensetzung aufhebt. Das gemeine Leben (in der
Entgegensetzung) ist also nicht das wahre Leben, jenes mufd vernichtet werden, wenn dieses
hervorgehen soll. Hier haben wir die Punkte einer neuen Lehre — der Religion — beriihrt.
Die Punkte sind: Es giebt nur eine Welt, und das wahre Leben ist nur im Tode.>*

Diese Radikalisierung des Todes kann als ein absolutes Recht der Form des Todes
verstanden werden.

Abschliefiend lassen sich drei mégliche Sinnstiftungen des Endes von Anhelli
angeben. Ist das Ende des Textes geschlossen und Anhelli tot, so fiihrt dieses Ende
paradoxerweise aus dem geschlossenen System des Messianismus heraus in eine
offene polnische Historiographie. Ist wiederum das Ende des Textes offen, bleibt
Anhelli also auferstehungsfahig, fiihrt dieses Ende zur semantischen Schliefung
der messianischen Sinnstiftung; das messianische Narrativ bleibt erfiillt und damit
geschlossen. Als letzte Moglichkeit schliefilich kann das Ende tiberwunden werden,

52 Schlegel: Transzendentalphilosophie, S. 42.

53 David Wellbery bemerkt zur Allegorie bei Schlegel: ,Damit scheint sich der deMansche Inter-
pretationsvorschlag zu bewéhren: Allegoriebegriff und allegorische Praxis Schlegels tragen eine
zeitlich-sprachliche Problematik aus, die die der Briichigkeit dieser Domaéne ist. Wo das Bewuft-
sein an ein Da gebunden und also ein radikal endliches ist, stellt sich das Unendliche nur dar als
Destruktion der Darstellung.“ David E. Wellbery: Rhetorik und Literatur. Anmerkungen zur poe-
tologischen Begriffshbildung bei Friedrich Schlegel. In: Die Aktualitdt der Frithromantik. Hg. v.
Ernst Behler/Jochen Horisch. Paderborn/Miinchen/Wien u. a. 1987, S. 161-173, hier S. 165.

54 Schlegel: Transzendentalphilosophie, S. 42.



118 = Erik Martin

nicht aber die Endlichkeit. Jede Welt als Selbstdarstellung Gottes oder Genese des
Geistes, kann und muss in einer neuen Darstellung oder Form vernichtet werden,
ohne dass eine (unendliche) Vollkommenheit erreicht wird. Tod und Auferstehung
wechseln sich ab: die Weltgeschichte erscheint als fortwahrender ,Kosmoklysmus®=®
in totaler Kontingenz und Offenheit, aber ohne Offenbarung.>®

55 Vgl. Philipp Weber: Das Bild des Unendlichen bei Friedrich Schlegel. In: Ding und Bild in der
européischen Romantik. Hg. v. Jakob C. Heller/Erik Martin/Sebastian Schonbeck. Berlin/Boston
2021, S. 71-92.

56 Zum Schluss kann noch die Frage aufgeworfen werden, ob dies nicht eine schlechte Unend-
lichkeit sei, die Hegel in seiner Synthese des Endlichen und Unendlichen in der absoluten End-
lichkeit zu tiberwinden geglaubt hatte. Vgl. Daniel Unger: Schlechte Unendlichkeit. Zu einer
Schliisselfigur und ihrer Kritik in der Philosophie des Deutschen Idealismus. Miinchen 2015. Die
Pointe bei Stowacki und Schlegel wére aber in einer Umbesetzung der ,schlechten Unendlichkeit*
zu suchen: Endlichkeit muss als Darstellungsmedium stets bestehen — nicht dass man den Hori-
zont immer verschieben kann, ist wichtig, sondern dass jede (menschliche) Erfahrung sich nur
in einem horizontierten Medium vollzieht. Vgl. den Beitrag von Jana Schuster in diesem Band.



II Geschichte und Endlichkeit






Elisa Ronzheimer
Die Enden des romantischen Romans

Literarische Verfahren der Monumentalisierung in Ludwig Tiecks
Vittoria Accorombona (1840)

Das Ende ist in Ludwig Tiecks spatem Roman Vittoria Accorombona (1840) auf
vielen Ebenen imminent. Erzahlt wird die Lebensgeschichte der italienischen
Adeligen Vittoria Accoramboni (1557-1585), die — in Tiecks Darstellung zur Dichte-
rin stilisiert — in die Rénke intrigierender Adelsfamilien gerdt und aufgrund von
Erbstreitigkeiten ermordet wird. Ihre Biographie bildet den Rahmen fiir die Er-
zdhlung vom Untergang der Familie Accoromboni (wie sie im Roman heift): Vit-
torias Mutter sieht ihre ehrgeizigen Pléne fiir den gesellschaftlichen Aufstieg der
Familie zerstort, verfallt dem Wahnsinn und stirbt, ebenso wie ihr Bruder Otta-
vio, ein in kirchliche Intrigen verstrickter Bischof. Der Bruder Marcello, der sich
marodierenden Rduberbanden angeschlossen hat, wird fiir den Mord an Vittorias
erstem Ehemann, Francesco Peretti, verurteilt und hingerichtet, und der jlingste
Sohn der Familie, Flaminio, wird von den Handlangern des Grafen Luigi Or-
sini — Vittorias Morder — erstochen. Der Erzdhler kommentiert das Ende der Fa-
milie Accoromboni mit den Worten:

So war das ganze Geschlecht der Accoromboni, einst so bekannt, erloschen, untergegangen
und bald vergessen. Die Verleumdung verdunkelte den Namen der einst so hoch gepriese-
nen Vittoria, und nur mangelhafte zweideutige Zeugnisse werden von den Zeitgenossen
und den Nachkommen ihrem Namen beigefiigt. Nur zu oft wird das Edle und Grofie von
den kleinen Geistern so verkannt und geschméht.*

Literaturgeschichtlich gesehen deutet sich mit dieser Erzahlung vom Untergang
des Familiengeschlechts der Accoromboni das Ende eines fiir die Romanliteratur
des neunzehnten Jahrhunderts einflussreichen narrativen Paradigmas an, das
Patricia Tobin den ,genealogischen Imperativ® genannt hat. Darunter versteht
Tobin ein narratives Erzdhlmuster, das sich im ,klassischen Roman‘ des neun-
zehnten Jahrhunderts etabliere und das mit der genealogischen Erbfolge den Rah-
men fir eine auf Linearitdt und Kausalitdt hin ausgerichtete Narration von

1 Ludwig Tieck: Vittoria Accorombona. Ein Roman in fiinf Biichern. In: ders.: Schriften in zwolf
Bénden. Bd. 12: Schriften 1863-1852, hg. v. Uwe Schweikert. Frankfurt a. M. 1986, S. 527855,
hier S. 855.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-007


https://doi.org/10.1515/9783111426129-007

122 — Elisa Ronzheimer

Zeitverlaufen biete.” Im Anschluss an Tobin hat Ulrike Vedder die literarische
Produktivitat der Verweigerung des genealogischen Narrativs herausgearbeitet,
die sich um 1900 zur Untergattung des ,antigenealogischen Romans*® verdichtet,
als dessen Vorlaufer sich Tiecks Roman — mit seiner ostentativen Absage an ge-
nealogische Reproduktion - verstehen lasst.

Dass die Auflésung der ,narrativen Linien des Familienromans“* inhédrent
verkniipft ist mit einer Destabilisierung von Geschlechterrollen, die durch die
Familiengeschichten tiberhaupt erst hervorgebracht und festgeschrieben wurden,
hat Walter Erhart in seiner Studie zur narrativen Modellierung von Méannlichkeit
in Familienromanen des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhunderts gezeigt. Vit-
toria Accorombona setzt den durch die Dissoziation der Familie entfachten ,Gen-
der Trouble‘ eindriicklich in Szene: Die auffillige Abwesenheit des verstorbenen
Vaters, der als ,angesehener Rechtsgelehrter“5 ein Hiiter des Gesetzes gewesen
ist, bildet die Folie fiir den Auftritt einer Protagonistin, die zeitgendssische Kon-
ventionen von Weiblichkeit herausfordert, indem sie sich dem Ehevollzug ver-
weigert und sich durch ihre eigenstidndige Tatigkeit als Dichterin den Ruf einer
»poetischen Amazone“ erwirbt.® Neben Vittoria Accorombona ist hier auch die
Nebenfigur der Margarete von Parma zu erwdhnen, die als virago eingefithrt
wird: ,Sie war grof$ und stark, von mannlichem Ausdruck und braunlicher Farbe,
an Kinn und Oberlippe zeigte sich selbst ein leichtes Birtchen.<” Zugleich unter-
laufen die ménnlichen Figuren des Romans Geschlechterkonventionen — nicht
nur mit der Leerstelle des toten Familienvaters, sondern auch durch Erzéhler-
und Figurenkommentare, die die auf der Figurenebene als defizitdr dargestellte
Ménnlichkeit hervorheben.? Vittorias Bruder Flaminio wird als »schmiegsam,

«4

2 Vgl. Patricia Drechsel Tobin: Time and the Novel. The Genealogical Imperative. Princeton/New
Jersey 1978, S. 6.

3 Ulrike Vedder: Vererbung und ihre Verweigerung: Eine Form des Romans im 19. Jahrhundert.
In: Lebenswissen. Poetologien des Lebendigen im langen 19. Jahrhundert. Hg. v. Benjamin Briick-
ner/Judith Preif3/Peter Schnyder. Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2016, S. 169-184, hier S. 176.

4 Walter Erhart: Familienméanner. Uber den Ursprung moderner Mannlichkeit. Miinchen 2001,
S 111

5 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 531.

6 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 565. Vittoria Accorombona ist entsprechend als Kritik am Ver-
fall des biirgerlichen Familienmodells gelesen worden oder auch an der frithen Frauenemanzi-
pationsbewegung, die Gegenstand der Texte von Tiecks jungdeutschen Zeitgenossen war.
Vgl. Martina Schwarz: Die biirgerliche Familie im Spatwerk Ludwig Tiecks. ,Familie“ als Medium
der Zeitkritik. Wiirzburg 2002, S. 219-279.

7 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 577 f.

8 Zur ,Krise der Médnnlichkeit in Tiecks Roman vgl. Martina Wagner-Egelhaaf: Verque(e)r und
ungereimt. Zum Verhéltnis von Gesetz, Geschlecht und Gedicht in Tiecks Vittoria Accorom-



Die Enden des romantischen Romans = 123

fein gebaut, zart in seinem Wesen, fast madchenhaft“® beschrieben, ihr Ehemann,
Francesco Peretti, als ,,unreife[r] ]1"1ngling“10 bezeichnet und von den Versen Tor-
quato Tassos bemerkt der Gelehrte Sperone: ,,SUuf8 und lieblich, ja, aber die Mann-
lichkeit fehlt.<*

Martina Wagner-Egelhaaf hat herausgestellt, dass die Erschiitterung der Geset-
zesmacht, die sich in der unzureichenden Durchsetzung des romischen Rechtssys-
tems durch den zunehmend machtlosen Papst manifestiert und durch den toten
Vater symbolisiert wird, und die Destabilisierung der Geschlechterrollen in Tiecks
Roman auf der poetologischen Ebene verkniipft sind mit einer Infragestellung der
romantischen Romanpoetik.'* Mit den Dichterfiguren Vittoria Accorombona und
Torquato Tasso, dessen Biographie kontrapunktisch mit der Vittorias verschrankt
wird, indem sich die Erzédhlung ihrer Lebensgeschichte an entscheidenden Wende-
punkten mit der seinen kreuzt, sowie in zahlreichen poetologischen Gesprachen
der Romanfiguren nimmt der Roman das Ende der (romantischen) Poesie in den
Blick. So lasst sich Tiecks Roman als eine Erzdhlung vom Untergang zweier Dichter
in einem Zeitalter kultureller und asthetischer Dekadenz lesen — ein Dekadenznar-
rativ, das sich auch auf der Ebene der formalen Gestaltung auspragt, indem lyri-
sche Gedichte im Text ausschliefilich in prosaischer Form erscheinen. Wie in Tiecks
fritheren Kiinstlerromanen — den Herzergiefsungen eines kunstliebenden Klosterbru-
ders (1797) oder Franz Sternbalds Wanderungen (1798) — werden hier, mit den Ge-
dichten der Vittoria Accorombona, die Titel tragen wie ,Die Gewalt der Liebe®, ,Der
schwarzbraune Briutigam“ oder ,Ernst und Trauer des Lebens, lyrische Passagen
in den Romantext integriert." Vittoria Accorombona tritt damit — sowohl hinsicht-
lich ihrer Charakterisierung als freiheitsliebende und individualistische Kiinstlerin,
die sich den gesellschaftlichen Zwéngen der Ehe verweigert und am Ideal der Lie-
besheirat festhélt, als auch mit Blick auf die Topoi ihrer poetischen Produktion (me-
lancholische Liebesgedichte und fantastische Abenteuergeschichten) — als Prototyp
der romantischen Dichterin auf. IThr dramatischer Tod versinnbildlicht entspre-
chend das Ende der romantischen Poesie, das durch die Prosaisierung der poeti-
schen Passagen auf formaler Ebene prafiguriert wird. Denn im Unterschied zu
Tiecks fritheren Kiinstlerromanen vollzieht Vittoria Accorombona keine romanti-

bona (1840). In: Die Prosa Ludwig Tiecks. Hg. v. Detlef Kremer. Bielefeld 2005, S. 151-170,
bes. S. 162-166.

9 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 532.

10 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 652.

11 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 598.

12 Vgl. Wagner-Egelhaaf: Verque(e)r und ungereimt, S. 151-170.

13 Vgl. Tieck: Vittoria Accorombona, S. 581 f., 662—665, 761-763.



124 —— Elisa Ronzheimer

sche Synthese von Poesie und Prosa, vielmehr konsolidiert der Roman die Prosai-
sierung der Poesie, wie sie fiir Literatur des Realismus charakteristisch sein wird.**

Schliefllich wird die Endzeitperspektive des Romans durch den historischen
Kontext gerahmt, in den er sich einschreibt. Dabei ist von Bedeutung, dass Tieck
sich mit seiner Erzdhlung, die den Zeitraum zwischen den Jahren 1575 und 1585
umfasst, der Spatrenaissance zuwendet und damit einer Epoche, die — wie Tiecks
eigenes Leben — von politischen Unruhen geprigt war." Die politische Dekadenz
zeigt sich hier in den zwischen dem Kirchenstaat und den Adelsfamilien ausgetra-
genen Machtkdmpfen. Die rémische Kirche wird als ein korruptes System darge-
stellt, das auf Nepotimus und Intrigen beruht. Sein Oberhaupt, Papst Gregor XIII.,
hat sich aus der Politik weitgehend zurtickgezogen, sich vom drdngenden politi-
schen Tagesgeschaft abgewendet und ,bastelt [...] immer und ewig an seinem
neuen Kalender“'® wie eine der Romanfiguren, der mit Vittoria befreundete
Dichter Cesare Caporale, bemerkt. Dieses Machtvakuum wird gefiillt durch die
umherstreifenden Réauberbanden, die, von den Adelsfamilien engagiert, die be-
stehenden Gesetze aufier Kraft setzen.

Dass neben dem Mittelalter auch die Epoche der Renaissance ein wesentlicher
Referenzpunkt bereits fiir die frithromantische Theoriebildung war, hat die Roman-
tikforschung eingehend herausgestellt. Ernst Behler hat gezeigt, dass sich August
Wilhelm und Friedrich Schlegel in ihren frithen literaturtheoretischen Texten auf
die italienische Renaissance berufen — damit meinen sie in erster Linie Dante, Boc-
caccio und Petrarca —, um der eigenen Modernitét ein literaturgeschichtliches Fun-
dament zu verleihen. In Abgrenzung vom Kanon des Klassizismus, der sich auf die
griechische Antike griindete, nahmen die Briider Schlegel Bezug auf die ,alteren Mo-
dernen®, wie sie die Dichter der italienischen Renaissance auch nannten, und verlie-
hen damit der eigenen literarischen Richtung einen anders datierten historischen
Ursprung."” Karlheinz Stierle hat darauf hingewiesen, dass das Renaissancebild der
Frithromantiker sich als Alternative zu dem der Aufklarung verstand: Entscheidend
hierfiir war die neue Konzeption des Verhéltnisses von Renaissance und Mittelalter.
Anders als viele Autor:innen der Aufklarung fassten die Briider Schlegel die Epoche
der Renaissance nicht als einen Bruch mit dem Mittelalter und seiner vermeintli-

14 Vgl. Wagner-Egelhaaf: Verque(e)r und ungereimt, S. 167 f.

15 Zu Tiecks ,progressivem Konservatismus vgl. Stefan Nienhaus: Tiecks poetisches Vermécht-
nis. ,Vittoria Accorombona“. In: ders.: Tieck-Lektiiren. Von Peter Lebrecht zu Vittoria Accorom-
bona. Dresden 2021 (Tieck-Studien. Bd. 5), S. 201-230, hier S. 218.

16 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 563.

17 Vgl. Ernst Behler: Die italienische Renaissance in der Literaturtheorie der Bruder Schlegel.
In: Romantik und Renaissance. Die Rezeption der italienischen Renaissance in der deutschen Ro-
mantik. Hg. v. Silvio Vietta. Stuttgart 1994, S. 176-195, bes. S. 181.



Die Enden des romantischen Romans = 125

chen ,Dunkelheit‘ auf, sondern als eine moderne Epoche, die sich dem Mittelalter
geistig verpflichtet wusste.'®

Das Bild der Renaissance, das die Briider Schlegel entwarfen, um die Moder-
nitat der Frihromantik historisch zu legitimieren, entspricht allerdings nicht
dem, das Tieck in seinem Roman heraufbeschwort. Denn im ausgehenden sech-
zehnten Jahrhundert ist die Bliitezeit der Renaissance langst vergangen. Die lite-
raturgeschichtlichen Referenzen sind nicht ldnger die tre corone, sondern Ariost
und Tasso. Das der eigenen Kunst zugrunde liegende epigonale Verhéltnis zur Re-
naissance bringt die Protagonistin in einem kritischen Gesprach iiber das Wirken
der kirchlichen Inquisition und Gegenreformation zum Ausdruck:

Ja wohl sehne ich mich in jene heitere Vorzeit zurtick, in der unsre Eltern ohne Furcht vor
diesem dunkeln Geist der Kirche denken und sprechen durften. Hat das Leben doch schon
des Elends genug und des Grams, sind wir doch von allen Seiten beschrankt und gebun-
den, — so konnte man hier doch dem Spiel und dem Ernst, der Poesie wie Philosophie ihre
freie Rennbahn zu Entwickelung der edelsten Kréfte gestatten.”®

Festhalten lasst sich, dass die Romantik sich in ihren Anfiangen, auf der Suche
nach einem Griindungsnarrativ, wie auch gegen ihr Ende hin, mit der Reflexion
der eigenen Historizitét, auf die Renaissance besinnt — wobei die Renaissance der
Schlegels eine andere ist als die Tiecks. Deutlich wird auflerdem, dass Tieck in
seinem Roman mit der Auffaltung von multiplen — genealogischen und literatur-
geschichtlichen, sozialen und geschlechtertheoretischen, kunstphilosophischen,
politischen und historischen — Endszenarien die Endlichkeit des eigenen Werks
und seiner Epoche reflektiert. Dass Ludwig Tieck sich in seinem Spatwerk ,selbst
historisch wurde®, ist bereits mit Blick auf andere Texte, vor allem hinsichtlich
der Novellen der spiten 1830er Jahre, bemerkt worden.”® Die Frage, die sich mit

18 Vgl. Karlheinz Stierle: Italienische Renaissance und deutsche Romantik. In: ,Italien in Germa-
nien“. Deutsche Italien-Rezeption von 1750-1850 (Akten des Symposiums der Stiftung Weimarer
Klassik, Herzogin-Anna-Amalia-Bibliothek, Schiller-Museum, 24.-26. Mérz 1994). Hg. v. Frank-
Rutger Hausmann. Tiibingen 1996, S. 373-404, bes. S. 383 f.

19 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 722. Die Reflexion von Epigonalitét in Tiecks Roman hebt Bat-
tafarano hervor. Vgl. Italo Michele Battafarano: Ludwig Tiecks Spatroman ,Vittoria Accorom-
bona“. In: Romantik und Renaissance. Die Rezeption der italienischen Renaissance in der
deutschen Romantik. Hg. v. Silvio Vietta. Stuttgart 1994, S. 196-218, bes. S. 198 f. Zur Epigonalitat
als Textstrategie und Epochenbruch bei Tieck vgl. Gustav Frank: Tiecks Epochalitat (Spataufkla-
rung, Frithromantik, Klassik, Spatromantik, Biedermeier/Vormarz, Friithrealismus). In: Ludwig
Tieck. Leben — Werk — Wirkung. Hg. v. Claudia Stockinger/Stefan Scherer. Berlin/Boston 2001,
S.131-147, bes. S. 138 f.

20 Thomas Meifiner hat gezeigt, dass Tieck bereits im Phantasus beginnt, die eigene Epoche kri-
tisch zu reflektieren, sich von den katholisierenden Tendenzen der spiteren Romantik abzugren-
zen und Kritik an einer epigonalen Spatromantik zu tiben. Vgl. Thomas Meifiner: Erinnerte



126 —— Elisa Ronzheimer

dem Roman Vittoria Accorombona im Besonderen stellt, ist, mit welchen &stheti-
schen Verfahren Tieck das Ende — oder auch: die vielen Enden — seiner Kunste-
poche hier zur Darstellung bringt. In Vittoria Accorombona lassen sich zwei
gegenldufige asthetische Strategien beobachten: die Auflésung der romantischen
Kunst in einen prosaischen Realismus einerseits und die klassizistische Monu-
mentalisierung der Romantik andererseits. Damit verdichtet sich in der Figur der
Vittoria Accorombona und der Erzdhlung ihres Endes das Problem der literatur-
geschichtlichen Einordnung eines Autors, dessen Werk, wie Gustav Frank gezeigt
hat, von epochalen Briichen geprégt ist, die seine Kanonisierung bedeutend er-
schwert haben.”!

Das ,Zerfallen der romantischen Kunst“ und der
literarische Realismus

Die Prosaisierung der romantischen Poesie ist eines der Endszenarien, in das Georg
Wilhelm Friedrich Hegel die romantische Kunstform in seinen Vorlesungen iiber
die Asthetik einmiinden 14sst.* Hegel zufolge vollziehe sich der Zerfall der romanti-
schen Kunst auf zweierlei Weise: Entweder als ein Uberhandnehmen von Objekti-
vitit in der Kunst, die einem ungestalten Naturalismus anheimfalle, oder aber als
Exzess der unkontrollierten Subjektivitét, die sich den Launen des Witzes iiber-
lasse. Im ersteren Fall stelle die nachromantische Kunst die Wirklichkeit in ihrer
sprosaischen Objektivitdt“23 dar, d. h. ,der Inhalt des gewohnlichen téglichen Le-
bens, das nicht in seiner Substanz, in welcher es Sittliches und Gottliches enthélt,

Romantik. Ludwig Tiecks ,Phantasus. Wirzburg 2007. Anhand der zwischen 1835 und 1840 ver-
fassten Novellen hat Wolfgang Lukas argumentiert, dass Tieck die Romantik wiederaufleben
lasst, um sie letztlich endgiiltig zu verabschieden. Vgl. Wolfgang Lukas: Abschied von der Roman-
tik. Inszenierungen des Epochenwandels bei Tieck, Eichendorff und Biichner. In: Recherches ger-
maniques 31 (2001), S. 49-83. Auf &hnliche Weise versteht auch Matthias Buschmeier Tiecks spéte
Novellen als Distanzierung von der Romantik, die sich in ihrer Philologisierung und ironischen
Kontrafaktur bemerkbar mache. Vgl. Matthias Buschmeier: Wie beendet man eine Epoche? Uber-
legungen zum spaten Tieck. In: Altersstile im 19. Jahrhundert. Hg. v. Gerhard Neumann/Giinter
Oesterle. Wiirzburg 2014, S. 169-192. Zur selbstreflexiven Historisierung bei Tieck vgl. Frank:
Tiecks Epochalitat, S. 140.

21 Vgl. Frank: Tiecks Epochalitat, S. 131-133.

22 Zum ,Zerfallen der romantischen Kunst“ vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in zwanzig
Bénden. Bd. 14: Vorlesungen {iber die Asthetik II, hg. v. Eva Moldenhauer/Karl Markus Michel. Frank-
furt a. M. 1986, S. 220-242, bes. S. 222.

23 Hegel: Vorlesungen tiber die Asthetik II, S. 222.



Die Enden des romantischen Romans = 127

aufgefafit wird, sondern in seiner Verdnderlichkeit und endlichen Vergéanglich-
keit,** wird zum Gegenstand und &sthetischen Prinzip degenerativer romantischer
Kunst. Das Narrativ der Aufldsung der romantischen Kunstform in den literarischen
Realismus des neunzehnten Jahrhunderts ist in der Forschung immer wieder aufge-
griffen worden, prominent etwa von Erich Auerbach. Auerbach leitet den Realismus
ebenfalls aus der Romantik ab, begreift diesen aber nicht als Verfallserscheinung,
sondern als Vollendung der Romantik.”> Wie er in seinem Aufsatz Romantik und
Realismus, ausgehend von Stendhal und Honoré de Balzac, argumentiert, gelinge es
dem realistischen Roman, die Tragik der menschlichen Alltagsexistenz sichtbar zu
machen - das ,Pathos des irdischen Verlaufs“?® wie er es an anderer Stelle mit
Bezug auf Marcel Proust formuliert. Damit verwirkliche der realistische Roman ein
wesentlich romantisches Projekt. Gemeinsam sei Romantik und Realismus die Ab-
kehr vom Klassizistischen Prinzip der Stiltrennung, fiir die sich die Form des Ro-
mans inshesondere eigne. Dazu schreibt Auerbach:

Er [d.i. der Roman] ist, auch ohne den tragischen Realismus des Inhalts, wie ihn Stendhal
und Balzac gaben, keine klassische Kunstform; dazu fehlt ihm die strenge Einheit der Hand-
lung, die gleichsam monumentale Auspragung jedes einzelnen Wortes und Satzes, kurz die
eigentiimlich klassischen Eigenschaften der formalen Zucht und des Pathos. [...] Erst der ro-
mantische Historismus und noch stérker der tragische Realismus aktualisierten die ihm in-
newohnende romantische Natur, indem sie seine Fahigkeit, das Prinzip der Stilmischung
radikal und miihelos zu verwirklichen, offenbarten. Aber nicht nur mit einer der romanti-
schen Grundpositionen ist der realistische Roman verbunden; sondern wie diese eine mit

24 Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik II, S. 222.

25 Zur Adaption des Hegel’schen Narrativs in der Literaturgeschichtsschreibung des neunzehnten
Jahrhunderts vgl. Norman Kasper: Ende im Alltag — Anfang der Beliebigkeit. Die Auflésung der ro-
mantischen Kunstform bei Hegel und der Ausklang der Romantik in der vormaérzlichen Literatur-
historiografie. In: Die alltigliche Romantik. Gewdhnliches und Phantastisches, Lebenswelt und
Kunst. Hg. v. Walter Pape. Berlin/Boston 2016, S. 13-25. Die jiingere Forschung hat die vielfaltigen
und vielformigen Ubergéinge zwischen Romantik und Realismus eingehend herausgearbeitet.
Vgl. dazu den Sammelband von Dirk Gottsche/Nicholas Saul (Hg.): Realism and Romanticism in
German Literature/Realismus und Romantik in der deutschsprachigen Literatur. Bielefeld 2013. An-
hand von Tiecks Lyrik hat Stefan Scherer die Transformation von Romantik in Realismus (als
~Anti-Romantik®) als einen ,Wechsel von der Systemreferenz auf Umweltreferenz“ dargestellt.
Vgl. Stefan Scherer: Anti-Romantik (Tieck, Storm, Liliencron). In: Lyrik im 19. Jahrhundert. Gat-
tungspoetik als Reflexionsmedium der Kultur. Hg. v. Steffen Martus/Stefan Scherer/Claudia Stockin-
ger. Bern/Berlin/Frankfurt a. M. u. a. 2005, S. 205-236, bes. S. 205.

26 Erich Auerbach: Marcel Proust: Der Roman von der verlorenen Zeit. In: ders.: Gesammelte
Aufsatze zur romanischen Philologie. Hg. v. Matthias Bormuth/Martin Vialon. Tiibingen 2018,
S. 286-290, hier S. 290.



128 =— Elisa Ronzheimer

allen anderen Grundpositionen verwachsen ist, indem alle aus der gemeinsamen Quelle
eines Lebensgefithls stammen, so entstammt auch der realistische Roman der gleichen ge-
meinsamen Quelle.”’

In Teilen realisiert Tiecks Vittoria Accorombona die von Auerbach konstatierte
Fortfithrung der Romantik im Gewand des Realismus. Sie zeigt sich in der Verbin-
dung von Tragik und Realismus, die Auerbach als gemeinsame Quelle von Roman-
tik und Realismus ausmacht, sowie im ausdriicklichen Historismus des Romans
und dem Anspruch seines Autors, durch Geschichtsrevision die tatsdchliche histori-
sche Wahrheit ans Licht zu bringen. So erklart Tieck in seinem kurzen Vorwort, er
wolle das Bild seiner Protagonistin von den Liigen bereinigen, die sich darum rank-
ten. Damit bezieht er sich inshesondere auf die Tragodie The White Devil des engli-
schen Dramatikers John Webster aus dem Jahr 1612, in dem Vittoria Accorombona
als liederliche venezianische Kurtisane dargestellt wurde.

Ein Gemaélde der Zeit, des Verfalls der Italidnischen Staaten, sollte das Seelen-Gemaélde als
Schattenseite erhellen, und in das wahre Licht erheben. Diese Vittoria, oder Virginia Corom-
bona oder Accorombona wird, so hofft der Dichter, die Herzen der reinen und starken Gemii-
ter fir sich gewinnen, und so die Verleumdung des alten englischen Tragikers verdunkeln,
dessen poetischer Wert (im Gegensatz fritherer Tage) von manchen neueren Kritikern viel zu
hoch angeschlagen ist.2®

Auf der Ebene der formalen Gestaltung schlégt sich die Transformation des ro-
mantischen in den realistischen Roman (mit romantischen Wurzeln) in der be-
reits erwdhnten Prosaisierung der lyrischen Passagen nieder, die in den Text
eingelassen sind. Was im frithromantischen Roman noch in poetischer Faktur in
Erscheinung trat, wird hier aufgel6st in Prosa. Einige dieser Passagen sind durch
Kontext und Interpunktion eindeutig als Gedichtparaphrasen markiert, wie etwa
eine ,Canzone“, die Vittoria im Rahmen eines improvisierten Dichterwettstreits
entwirft:

Sie las eine Canzone, deren Inhalt ohngeféhr dieser war: —

,Gewalt der Liebe.“

»Alles, so sagen die Dichter und viele andre Sterbliche, wird von der Liebe regiert. Ich, zu jung,
um sie zu kennen, zu schiichtern, um sie heraus zu fordern, wie soll ich sie besingen? [...]“*°

27 Erich Auerbach: Romantik und Realismus. In: ders.: Gesammelte Aufsdtze zur romanischen
Philologie. Hg. v. Matthias Bormuth/Martin Vialon. Tiibingen 2018, S. 383-392, hier S. 386.

28 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 530.

29 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 581 (Herv. i. 0.).



Die Enden des romantischen Romans = 129

In Prosa paraphrasiert wird ebenfalls ein in Versen verfasster Text mit dem Titel
»Der schwarzbraune Brautigam®, iiber dessen Gattungszugehorigkeit — mdglicher-
weise eine Ballade — sich Vittoria selbst nicht im Klaren ist und dessen Umschrei-
bung mit den folgenden Worten beginnt:

Ich weif} nicht, soll ich diese Erfindung Ballata, oder wie die Spanier Romanze, oder nur
Grille betiteln. Sie las, und es waren in Versen ohngefahr folgende Worte: —
Der schwarzbraune Brdutigam.

,Der junge Fiirst nahm Abschied von der Braut. Sie war ihm seit einem Monat anverlobt. Er
dachte nur an sie, und ritt jetzt in das Gebirge hinein, um seinen Vater zu besuchen, und
ihn auf die Ankunft der Schwiegertochter vorzubereiten.«*°

Andere in Prosa gehaltene Gedichteinlagen lassen sich statt als Umschreibung
auch als direktes Zitat — und mithin als genuines Prosagedicht — lesen, wie etwa
in der folgenden Passage:

Als alles still und ruhig war, 6ffnete sie die Tlir zum Garten und betrachtete das Licht des
abnehmenden Mondes, das ratselhaft durch die Bdume schimmerte. Dann setzte sie sich
und schrieb in wehmiitiger Stimmung noch einige Gedichte nieder.

O du stifle Rosenknospe! so lauteten die Verse, warum zitterst du, den Kelch, den duftenden,
zu 6ffnen? Der Mondschein schlummert im Grase neben dir, und breitet seine weichen,
schlaftrunkenen Arme um deine griine kriftig schwellende Hiille.*!

Ob es sich dabei um ,meisterhafte Prosagedichte“32 handelt, mit denen Tieck das
moderne poéme en prose vorwegnimmt, wie es Stefan Nienhaus argumentiert
hat, darf wohl zurecht bezweifelt werden. Unstrittig ist in jedem Fall die prosai-
sche Transformation der Poesie, die anders als in den Verseinlagen der fritheren
romantischen Romane die gebundene Rede als ungebundene darstellt.

Die klassizistische Monumentalisierung
der Romantik

Der Dissolution der romantischen Kunstform in den realistischen Roman und der
Poesie in die Prosa steht in Tiecks Vittoria Accorombona zugleich eine andere

30 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 662 (Herv. i. 0.).
31 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 723.
32 Nienhaus: Tiecks poetisches Verméchtnis, S. 227.



130 = Elisa Ronzheimer

dsthetische Strategie des Zum-Ende-Kommens gegeniiber, die eine Monumentali-
sierung der Romantik mit den Mitteln des Klassizismus betreibt, die dem (roman-
tischen) Realismus fremd ist. Verstehen lésst sich die Monumentalisierung als der
Versuch, der eigenen Kunst selbstméchtig ein Ende zu setzen und damit die ei-
gene Endlichkeit insofern zu transzendieren, als die mittels des Monuments fi-
xierte Erinnerung die Ziige der kiinftigen Kommemoration des kiinstlerischen
Werks prospektiv vorwegnimmt. Asthetisch realisiert sich diese Monumentalisie-
rung romantischer Kunst in Tiecks Roman durch die Adaption klassizistischer
Formelemente. Bemerkenswert ist etwa, dass der Aufbau von Tiecks Roman mit
seinen finf Bichern an die Form der klassischen Tragodie angelehnt ist. Nicht
nur das Figureninventar mit seinen Helden aus dem Adelsstand konnte einem
Drama der franzosischen Klassik entstammen, auch die Anlage des Plots ent-
spricht dem Muster klassizistischer Tragddien des siebzehnten Jahrhunderts: In
der ,Exposition‘ im ersten Buch wird der Fall der Familie Accorombona motivisch
mit einem lebensgefahrlichen Sturz Vittorias in einen Fluss vorweggenommen;
das zweite Buch verschérft die Konflikte durch die Verwicklungen des Bruders
Marcello und den Druck von Vittorias Verehrern, die zur Heirat drangen; im drit-
ten Buch erfolgt die entscheidende — und tragische — Wendung durch die Begeg-
nung mit und die neu gefasste Liebe Vittorias zu dem Herzog von Bracciano, die
dann durch ihre Gefangenschaft eine voriilbergehende Retardierung erfahrt,
bevor im fiinften Buch die Katastrophe iiber Bracciano und Vittoria und die ande-
ren Mitglieder der Familie Accorombona hereinbricht. Diese an die klassizistische
Tragddie angelehnte Grundstruktur des Romans hat bislang vor allem in einer
Quellenstudie von Christiane Keck Beachtung gefunden.® In ihrer Textanalyse
weist Keck nicht nur auf das flinfaktige Grundmuster hin, sie zeigt auch, dass
dem Roman eine symmetrische Ordnung zugrunde liegt, die unter anderem
durch das Verhaltnis der Kapitelanzahl pro Buch (4 - 6 — 4 — 6 — 8) oder durch
spiegelbildliche Verweisungen auf der Ebene der Motivik hergestellt wird.**
Untermauert wird die symmetrische Anlage der Erzdhlung durch die Figu-
renkonstellation Vittoria Accorombona/Torquato Tasso.*® Tiecks Adaption des
Stoffes unterscheidet sich von anderen — der John Websters wie auch der Stend-
hals — vor allem dadurch, dass seine Protagonistin als Dichterin in Erscheinung
tritt und dass ihr mit Torquato Tasso eine Spiegelfigur zur Seite gestellt wird,
deren Lebensweg in mancherlei Hinsicht parallel zu dem Vittorias verlauft. Tasso

33 Vgl. Christiane E. Keck: Renaissance and Romanticism. Tieck’s Conception of Cultural Decline
as Portrayed in his ,Vittoria Accorombona“. Bern 1976, S. 55.

34 Vgl. Keck: Renaissance and Romanticism, S. 43-56.

35 Vgl. Keck: Renaissance and Romanticism, S. 82-97, sowie Nienhaus: Tiecks poetisches Ver-
machtnis, S. 222-225.



Die Enden des romantischen Romans = 131

selbst tritt nur zu Beginn des Romans, in einer kurzen Begegnung mit Vittoria,
auf, doch er wird an entscheidenden Wendepunkten der Erzdhlung erwahnt: Als
Vittoria sich nach der Heirat mit Francesco Peretti in Rom niedergelassen hat und
ihr kiinstlerischer und geistiger Ruhm wachst, wird von der Veréffentlichung von
Tassos Gerusalemme liberata (1581) berichtet, das von der Offentlichkeit mit gro-
Rem Wohlwollen aufgenommen wird.*® Der imminente Untergang der Familie Ac-
corombona — die ungliickliche Ehe, die Intrigen Perettis und Braccianos — werden
prafiguriert durch die Versuche Tassos, dem Fiirstenhof des Luigi d’Este in Ferrara
zu entkommen.*” Spiter gedenkt Vittoria als Gefangene in der Engelsburg des Dich-
ters, der zur selben Zeit in einem ,Narrenhause“ festgehalten wird: ,,Wie gliicklich,
armster Tasso, bin ich, wenn ich mein Schicksal an dem deinigen messe!“3®

Die Symmetrie der Figurenkonstellation bricht jedoch ab mit der Darstellung
der Enden von Vittoria und Tasso. Denn wahrend Tieck seine Heldin in der Schil-
derung ihres Todes monumentalisiert, verschwindet Tasso allméhlich im erzéhle-
rischen Nichts. Die narrative Unterschlagung des Endes von Torquato Tasso
musste vor allem den Leserinnen und Lesern Tiecks auffallen, die das imposante
Ende noch im Ohr hatten, das Goethe seinem Tasso im Jahr 1790 verliehen hatte:

Zerbrochen ist das Steuer und es kracht
Das Schiff an allen Seiten. Berstend reifst
Der Boden unter meinen Fiiffen auf!

Ich fasse dich mit beiden Armen an!

So klammert sich der Schiffer endlich noch
Am Felsen fest, an dem er scheitern sollte.>

Karl Heinz Bohrer hat Goethes Tasso als Ausdruck eines ,Modus [der] reflexiven
Gestimmtheit gegeniiber der erlebten Zeit** gelesen, der ein elegisches Sprechen
der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts vorwegnehme, das die eigene Gegen-
wart immer schon als bereits vergangene wahrnimmt.** Diese &sthetische Form
des apriorischen Abschieds, die Goethe in seinem Tasso kultiviert, findet aller-
dings keinen Eingang in Tiecks Endzeiterzahlung. Die paradigmatische Kuinstlerfi-

36 Vgl. Tieck: Vittoria Accorombona, S. 655.

37 Vgl. Tieck: Vittoria Accorombona, S. 703.

38 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 789, 788.

39 Johann Wolfgang Goethe: Torquato Tasso. Ein Schauspiel. In: ders.: Simtliche Werke, Briefe,
Tagebticher und Gespréache. Bd. 5: Klassische Dramen, hg. v. Dieter Borchmeyer. Frankfurt a. M.
1988, S. 731-834, hier S. 834, V. 3448-3453.

40 Karl Heinz Bohrer: Abschied — Eine Reflexionsfigur des je schon Gewesenen (Goethe, Nietz-
sche, Baudelaire). In: Das Ende. Figuren einer Denkform. Hg. v. Karlheinz Stierle/Rainer Warning.
Miinchen 1996, S. 59-79, hier S. 59.

41 Vgl. Bohrer: Abschied, S. 68.



132 = Elisa Ronzheimer

gur der Weimarer Klassik und ihre moderne ,Abschiedssprache“** werden hier

zunehmend ausgeblendet; an ihre Stelle tritt mit Vittoria Accorombonas monu-
mentaler Sterbeszene die Darstellung des Endes als Vollendung. Die Erzahlung
von ihrer Ermordung bildet die Kulmination der Romanhandlung und setzt der
romantischen Dichterfigur der Vittoria Accorombona ein Denkmal:

Wirf das Kleid, diese Gewander und Tiicher von der Brust zuriick, wenn du eines leichten
Todes sterben willst — sagte die dunkle Gestalt.

Folgsam wie ein gehorsames Kind warf sie das Nachtleibchen ab, denn sie hatte sich schon
zum Schlafen aus- und angekleidet. — Auch das Busentuch! - rief jener: - sie tat es — er zog
hierauf selbst das letzte Leinengewand von der Brust zurtick, und die edle Gestalt stand in
ihrer glanzenden Schénheit, nackt bis zu den Hiiften hinab, wie das herrlichste Marmor-
bildnis da, die festen, getrennten Briiste im Ddmmer des wenigen Kerzenlichtes schim-
mernd. So sank sie auf den Betschemel kniend nieder. Man hétte denken sollen, der roheste
Barbar, der Cannibal miifite sich bei diesem Anblick erweichen lassen. Da stief} er den
scharfen Dolch zielend neben der Brust in den Leib. Sie sank zu Boden. [...] Wie ist Dir?
fragte er. — Kiihl ist die Schneide, sprach sie lallend, — o laf jetzt — ich fiihle, das Herz ist
getroffen. — Noch nicht, sprach der Schreckliche mit entsetzlicher Kélte, — noch einmal: und
wieder an einer andern Stelle stach er in den edlen, marmorweiflen Korper. Da sank sie
ganz zu Boden, das Haar 16ste sich und schwamm in dem Blutstrom, der sich auf dem stei-
nernen Fufboden hingoR.**

Dass diese Szene sexualisierter Gewalt zugleich die Ermordung und die Vergewal-
tigung Vittoria Accorombonas darstellt, hat die Forschung vielfach herausgearbei-
tet.** Hinsichtlich der Frage nach der #sthetischen Inszenierung des Endes fallt
dabei die ausgeprégte Theatralik der Darstellung auf. Ganz anders als die Dichter-
figur Tasso, die allméhlich im Text verschwindet und in Vergessenheit gerat,
prégt sich mit der plastischen Schilderung der Gewaltszene das Ende Vittorias
den Lesenden ein; das Bild der Dichterin wird so vor dem Vergessen bewahrt.
Versteht man Vittoria als Vertreterin einer im Untergang begriffenen Kunstepo-
che — sei es die der Renaissance oder die der Romantik —, dann setzt Tieck dieser
Epoche ein Denkmal, das ihr Uberdauern in der Zeit sichern und ihr Ende aufhe-
ben soll. Zu diesem Zweck bedient er sich klassizistischer Gestaltungsmuster, die

42 Bohrer: Abschied, S. 78.

43 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 845 f.

44 Vgl. Wagner-Egelhaaf: Verque(e)r und ungereimt, S. 170; Nienhaus: Tiecks poetisches Ver-
machtnis, S. 213; Rita Morrien: ,0 du ewige, unbegreifliche Schonheit ..., wie roh gehn auch mit
dir die Menschen um*. Die Poesie der Gewalt in Ludwig Tiecks ,Vittoria Accorombona“. In: Au-
rora 60 (2000), S. 147-162.



Die Enden des romantischen Romans = 133

quer laufen zur Auflésung der romantischen Kunstform in die ,Prosa der Welt“*.

Deutlich tritt diese dsthetische Strategie der Monumentalisierung hervor, wenn
man den Text vergleicht mit Stendhals Novelle Vittoria Accoramboni, die wenige
Jahre vor Tiecks Roman erschien.

Das intertextuelle Verhaltnis zwischen Tiecks Roman und Stendhals Erzdhlung,
die im Mérz 1837 in der Revue des Deux Mondes veroffentlicht wurde, ist bis heute
nicht abschliefiend geklart. Obwohl belegt werden kann, dass Tieck die Zeitschrift
kannte, finden sich keine Hinweise auf die Novelle in seinen ansonsten umfangrei-
chen Lektiirenotizen, sodass nicht davon auszugehen ist, dass er sie gelesen hatte.*®
Stendhals Erzéhlung ist deutlich kiirzer als Tiecks Roman und stringenter in der
Entwicklung des Plots. Beiden gemeinsam ist der Anspruch des Erzdhlers auf die
Wiederherstellung der historischen Wahrheit, der sich bei Stendhal in einer Heraus-
geberfiktion duflert, die die Geschichte Vittorias als wiedergefundene Chronik aus
dem spiten sechzehnten Jahrhundert présentiert.*” Daneben aber tiberwiegen die
Unterschiede zwischen den Erzdhlungen: Wenngleich neben ihrer Schénheit auch
Vittoria Accorombonas aufiergewohnliche Eloquenz hervorgehoben wird, tritt sie in
Stendhals Darstellung nicht als Dichterin in Erscheinung. Insgesamt gilt die erzéhle-
rische AufmerksamkKkeit hier nicht ausschliefflich ihrer Figur, sondern in gleichem
Mafie etwa dem Charakter des Kardinals Montalto oder dem Prozess, der Vittorias
Mordern nach ihrem Tod gemacht wird und der die politische Ordnung durch das
Rechtssystem der Republik Venedig wiederherstellt. Nicht zuletzt treten die Diffe-
renzen in Stil und Form zwischen beiden Erzdhlungen im Vergleich der Darstellung
von Vittorias Ende hervor, das bei Stendhal auf folgende Weise geschildert wird:

La nuit suivante, quarante hommes entrerent dans la maison de ladite dame Accoramboni. IIs
étaient revétus d’habits de toile taillés d’'une maniére extravagante et arrangés de facon qu’ils
ne pouvaient étre reconnus, sinon par la voix; et, lorsqu’ils s’appelaient entre eux, ils faisaient
usage de certains noms de jargon. Ils cherchérent d’abord la personne de la duchesse, et, 'ay-
ant trouvé, 'un d’eux lui dit: ,Maintenant il faut mourir.“ Et, sans lui accorder un moment,
encore qu’elle demandat de se recommander a Dieu, il la perca d’un poignard étroit au-

45 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in zwanzig Banden. Bd. 13: Vorlesungen iiber die As-
thetik I, hg. v. Eva Moldenhauer/Karl Markus Michel. Frankfurt a. M. 1986, S. 199.

46 Vgl. dazu Keck: Renaissance and Romanticism, S. 26-30. Uwe Schweikert schlief3t in seinem
Kommentar zu Tiecks Roman einen Einfluss durch Stendhals Erzdhlung aus und verweist hinsicht-
lich der Gemeinsamkeiten zwischen beiden Adaptionen des Stoffs auf gemeinsame Quellen; hier
wird insbesondere der biographische Bericht von Johann Friedrich Le Bret: Magazin zum Ge-
brauch der Staaten- und Kirchengeschichte, wie auch des geistlichen Staatsrechtes catholischer
Fiirsten in Ansehung ihrer Geistlichkeit. Vierter Theil. Frankfurt/Leipzig 1774, genannt. Vgl. Uwe
Schweikert: Kommentar. In: Tieck: Vittoria Accorombona, S. 1241-1357, bes. S. 1259-1280, 1289.

47 Stendhal (Henri Beyle): Vittoria Accoramboni. In: ders.: (Euvres romanesques compleétes II,
hg. v. Yves Ansel. Paris 2007, S. 993-1016.



134 — Elisa Ronzheimer

dessous du sein gauche, et agitant le poignard en tout sens, le cruel demanda plusieurs fois a
la malheureuse de lui dire 'il lui touchait le cceur; enfin elle rendit le dernier soupir.*®

In der Nacht darauf drangen vierzig Manner in den Palast der Signora Accoramboni. In weite
Leinenkittel gehiillt, um sich unkenntlich zu machen, und sich mit Spitznamen rufend, such-
ten sie zunéchst nach der Person der Herzogin. Als sie diese gefunden hatte, sagte einer von
ihnen: ,Thr miifst jetzt sterben.“ Und ohne ihr auch nur eine Minute zu kurzem Gebet zu ver-
gonnen, durchbohrte er sie unter der linken Brust mit seinem Dolch und drehte mit der
Frage, ob er ihr Herz beriihre, die Waffe so lange hin und her, bis sie den Geist aufgab.*’

Stendhals fast lakonische Beschreibung der Ermordung Vittoria Accorombonas
setzt sich ab von der monumentalen Theatralik, die die Todesszene bei Tieck aus-
zeichnet. Zwar sind einige plastische Details zu bemerken, wie die Einstichstelle
unter der linken Brust (die deshalb von Bedeutung ist, weil der Moérder Vittorias,
in Stendhals Erzahlung ein Graf namens Paganello, spater auf dieselbe Weise fiir
ihren Tod gerdcht wird). Doch setzt diese Szene der sterbenden Vittoria kein
Denkmal, auch weil ihre Ermordung in der zweiten Hélfte der Erzahlung stattfin-
det und damit nicht deren finalen H6hepunkt bildet; stattdessen richtet sich der
Fokus des Erzédhlers am Ende auf die gerechte Bestrafung der Téter.

Was sich also im Vergleich von Tieck und Stendhal zeigt, sind zwei adstheti-
sche Strategien, das Ende der Romantik zu denken und kiinstlerisch zu realisie-
ren. Stendhal steht dabei fiir den Beginn eines romantischen Realismus, bei dem
das Ende der Romantik sich, entsprechend dem Narrativ Erich Auerbachs, als
Transformation in einen Realismus mit romantischen Wurzeln gestaltet.’® Auch
Tiecks Roman bedient sich dieses Verfahrens, doch verfolgt er daneben eine
Monumentalisierung der romantischen Kunst mit klassizistischen Mitteln.

Briichige Monumentalitat

Tiecks Versuch, mit literarischen Verfahren Geschichte zu schreiben, lasst sich in
Beziehung zu Uberlegungen der zeitgendssischen Geschichtswissenschaft setzen,

48 Stendhal: Vittoria Accoramboni, S. 1008 f.

49 Stendhal (Henri Beyle): Vittoria Accoramboni. Herzogin von Bracciano. In: ders.: Werke.
Bd. 5: Chroniken und Novellen. Ubers. v. Friedrich von Oppeln-Bronikowski/Elida Maria Szarota/
Paul Schlicht u. a. Hg. v. Carsten Peter Thiele. Berlin 1981, S. 285-308, hier S. 285 f.

50 Zum romantischen ,Formsubstrat‘ von Stendhals Romanen und deren Narrativierung des
Endes vgl. auch Karlheinz Stierle: Die Wiederkehr des Endes. Zur Anthropologie der Anschau-
ungsformen. In: Das Ende. Figuren einer Denkform. Hg. v. Karlheinz Stierle/Reiner Warning.
Miinchen 1996, S. 578-599, bes. S. 585.



Die Enden des romantischen Romans = 135

die sich im mittleren und spateren neunzehnten Jahrhundert ebenfalls fiir die
historiographische und erinnerungspolitische Funktionsweise des Monuments in-
teressiert.” Johann Gustav Droysen unterschied in seinen Vorlesungen zur Histo-
rik, die er ab 1857 hielt, zwischen Uberresten, Quellen und Denkmélern als den
primdren Materialien der Geschichtswissenschaft. Bei Quellen handle es sich um
intentionale Uberlieferungen, Uberreste hingegen stellten historische Objekte
dar, deren Quellenstatus urspriinglich nicht intendiert war und die zum Zwecke
der historischen Erkenntnis zu Quellen umfunktioniert wiirden.** Als Denkméler
fasst Droysen eine Schnittmenge zwischen Uberresten und Quellen; dazu zéhlen
fiir ihn Urkunden, Inschriften, Miinzen und Wappen, aber auch Kunstwerke.*®
»sMonumentaler Art“ seien Kunstwerke, die die Absicht verfolgten, einen histori-
schen Moment ,fiir kiinftige Zeiten fest[zu]halten:

Das Bildwerk, das Kunstwerk ist in solchen Uberresten das eigentliche Denkmal; es will in
seiner Darstellung den gefeierten Vorgang fiir kiinftige Zeiten festhalten, es ist recht eigent-
lich historischer Natur. Die Kunst in ihren grofien Schopfungen ist wesentlich monumenta-
ler Art, und das Kunstwerk ist erst in seiner geschichtlichen Beziehung ganz zu fassen, und
in vollendeten Darstellungen so faRbar, daf es auch ohne Inschrift versténdlich ist.>*

Lisa Regazzoni hat in einer Studie des franzosischen Diskurses zum Monument
im spéaten siebzehnten und frithen achtzehnten Jahrhundert, im Anschluss an
Droysens Kategorien, die zeittheoretischen Implikationen des Konzepts herausge-
arbeitet: Denn in seiner kommemorativen Funktion war das Monument zunachst
auf eine offene Zukunft hin konzipiert, fiir die es die Erinnerung an ein geschicht-
liches Ereignis festhalten sollte, bevor die Geschichtsschreibung des neunzehnten
Jahrhunderts es als Quelle und damit als Schliissel zu einer nun als offen begriffe-
nen Vergangenheit deutete.”

51 Zu Tiecks Bezug zum Historismus des neunzehnten Jahrhunderts vgl. Walter Schmitz: Ludwig
Tiecks Autorschaft. Zur Kontinuitatskonstruktion eines poetischen Lebens. In: Ludwig Tieck.
Werk — Familie — Zeitgenossenschaft. Hg. v. Achim Hélter/Walter Schmitz. Dresden 2021, S. 1-44,
bes. S. 20-22.

52 Vgl. Johann Gustav Droysen: Historik. Bd. 1: Rekonstruktion der ersten vollstandigen Fassung
der Vorlesungen (1857), Grundrifi der Historik in der ersten handschriftlichen (1857/1858) und in
der letzten gedruckten Fassung (1882). Hg. v. Peter Leyh. Stuttgart 1977, S. 70.

53 Vgl. Droysen: Historik, S. 79-87.

54 Droysen: Historik, S. 81.

55 Vgl. Lisa Regazzoni: Unintentional Monuments, or the Materializing of an Open Past.
In: History and Theory 61 (2022), H. 2, S. 242-268, bes. S. 243. In der theoretischen und methodolo-
gischen Reflexion der Geschichtswissenschaft des zwanzigsten Jahrhunderts ist die Gegeniiber-
stellung des als ,fingiert‘ begriffenen Monuments und des als ,faktual definierten Dokuments zu
einem zentralen Gegenstand geworden: Vgl. Michel Foucault: Archéologie des Wissens. Ubers. v.



136 = Elisa Ronzheimer

Fir Droysen erlangt das Kunstwerk seine zukunftswirksame Monumentalitat
nicht durch eine maglichst getreue Abbildung der historischen Wirklichkeit — d. h.
durch &sthetischen Realismus -, sondern durch sein Vermdgen, das gewisserma-
Ben uberzeitliche Wesen eines historischen Moments oder Akteurs in eine symbo-
lische Form zu bringen. In seinen Vorlesungen bemerkt er dazu:

Die Statue des Helden, sein malerisches Portrat soll gleichsam die Summe seines geschichtli-
chen Lebens in einer plastisch einfachen Gesamtschau reprasentieren, nicht, wie er in die-
sem oder jenem Moment war — die photographische Ahnlichkeit ist die allerelendeste }, sie
ist richtig, aber nicht wahr{ —, sondern wie ein kunstlerischer Geist ihn reproduzierte, wes-
halb wohl ein Maler sagen durfte: ein gutes Portrét sei eine Predigt, d. h. sie zeigt den Men-
schen, wie er nach seinem iiberdauernden Wesen und rechten Inhalt ist und sein sollte.>®

In diesem Sinne einer ,plastisch einfachen Gesamtschau“ lasst sich von einer
Monumentalisierung der Romantik in Tiecks Roman sprechen: Seine Figur Vitto-
ria Accorombona wird zum Sinnbild romantischer Dichtung stilisiert, das die ein-
driickliche Inszenierung ihres tragischen Endes dem kulturellen Gedédchtnis der
nachfolgenden Generationen einpréagt. Diese Monumentalisierung lasst sich mit-
hin als eine asthetische Strategie im Umgang mit dem Ende der eigenen Epoche
und der Endlichkeit des eigenen Werks fassen — ein Darstellungsverfahren, das in
Antizipation kiinftiger (Literatur-)Geschichtsschreibung die Erzdhlung des Endes
vorwegnimmt.>’

Dass Tieck zu diesem Zweck auch auf ein klassizistisches Formenrepertoire
zuruckgreift, mag darauf zurtickzufithren sein, dass die klassische Kunst in der
zeitgenossischen Asthetik mitunter als ein ,Nullpunkt‘ im Narrativ vom Ende der
Kunst konzipiert wurde. Das hat Eva Geulen in ihrer Lektiire von Hegels Vorle-
sungen iiber die Asthetik und deren Rede vom Ende der Kunst herausgearbeitet.
In seinen Uberlegungen zur klassischen Kunstform und ihrer ,,Auﬂt')sung“58 ver-
suche Hegel, dem endlosen Enden der Kunst ein Ende zu setzen. Die als Vollen-
dung begriffene klassische Kunstform verspreche eine Vereinheitlichung der

Ulrich Koppen. Frankfurt a. M. 1981, S. 14 f;; Jacques Le Goff: Documento/Monumento. In: Enciclo-
pedia Einaudi. Bd. 5, hg. v. Ruggiero Romano u. a., Turin 1978, S. 38-43.

56 Droysen: Historik, S. 87.

57 Zu Ludwig Tiecks ,Werkpolitik, vor allem hinsichtlich ihres Verhéltnisses zur Philologie
vgl. Steffen Martus: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte kritischer Kommunikation vom 17. bis
ins 20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goethe und George. Berlin/Boston 2007,
bes. S. 371-444.

58 Vgl. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik II, S. 107-126.



Die Enden des romantischen Romans = 137

vielfdltigen Enden der Kunst und damit eine Handhabe des Phdnomens des
Endes selbst.*® Wenn sich die Spatromantik an ihrem Ende also auf klassizistische
Formkonventionen besinnt, mag das auch dem Versuch geschuldet sein, sich
selbst ein endgiltiges Ende zu setzen — eines, das in seiner Monumentalitét die
kiinftige Tradierung des selbstgesetzten Narrativs bereits im Blick hat.*’

Gebrochen wird diese Monumentalitét freilich durch die eklatante Gewaltsam-
keit von Vittorias Ende, das jedweder ,klassischen Dadmpfung“®! entbehrt. Elisabeth
Bronfen hat das dem &sthetischen Topos des toten Frauenkérpers inhédrente Poten-
zial zur Subversion herausgearbeitet: An der Fixierung oder gar Kontrolle von
,Weiblichkeit‘ scheitere die dsthetische Mortifikation der Frau zwangsldufig.% Diese
unbeherrschbare Qualitét eignet auch Tiecks Versuch, die Romantik in der Figur der
Vittoria Accorombona zu monumentalisieren und das Ende der eigenen Epoche mit
ihrem Tod erzdhlbar zu machen: Die Monumentalisierung der romantischen Poesie
in Form der gewaltsamen Ermordung einer schonen Dichterin muss zwangslaufig
scheitern an der Gewaltsamkeit des Szenarios und an der Unkontrollierbarkeit der
evozierten Bilder. Die dem Text und seiner Bildwelt eigene Widerstdndigkeit zeigt
sich in der Todesszene in der Verfliissigung der plastisch konturierten Gestalt Vitto-
rias. Ihr ,edle[r], marmorweifde[r] I(('jrper“63 16st sich in einen Blutstrom auf, der sich
jeder klassizistischen Figuration verweigert und damit die Forciertheit des monu-
mentalisierenden Verfahrens offenlegt, das einem Ende vorgreift, das ihm selbst
nicht zur Verfiigung steht.%

59 Vgl. Eva Geulen: Das Ende der Kunst. Lesarten eines Gertichts nach Hegel. 2. Aufl. Frank-
furt a. M. 2016, S. 49: ,Die klassische Kunst als das organische und organisatorische Zentrum der
Vorlesungen ist keinem idealistischen Vorurteil geschuldet, sondern verdankt sich, wie Hama-
cher mit Recht argumentiert, Hegels Bediirfnis, die endlose Verganglichkeit der Kunst in ein
gleichsam handfestes, geographisch und historisch lokales (und in der Phdnomenologie auch gat-
tungspoetisch begrenztes) Ende zu tiberfithren und solchermafien einzuhegen. Der Primat der
Kklassischen Kunst ergibt sich aus Hegels Versuch, das Ende und die Enden der Kunst auf ein
Ende festzulegen und zu beschranken. Dieser Versuch darf gelungen und mifSlungen zugleich
heifen.”

60 Zur Konvention als dsthetischem Schnittpunkt zwischen der ,Prosa des Alltags“ und der klas-
sischen Kunst vgl. Geulen: Das Ende der Kunst, S. 58.

61 Vgl. Leo Spitzer: Die klassische Ddmpfung in Racines Stil. In: ders.: Romanische Stil- und Lite-
raturstudien. Bd. 1. Marburg 1931, S. 135-268.

62 Vgl. Elisabeth Bronfen: Over her Dead Body: Death, Femininity and the Aesthetic. Manchester
1992, S. xii.

63 Tieck: Vittoria Accorombona, S. 846.

64 Ein weitaus harmonischeres Bild von der Monumentalisierung des spéten Tieck, die auch
eine Versohnung der ,epochenbildenden Stilgegensdtze“ Klassizismus und Romantik herbei-
fiihre, entwirft Walter Schmitz in seinem Panorama von Tiecks Autorschaftsinszenierungen.
Vgl. Schmitz: Ludwig Tiecks Autorschaft, S. 2f.



138 = Elisa Ronzheimer

Tiecks Roman mag auf den ersten Blick unbertihrt von der ,Krise des Endes*®®

scheinen, in die das nachromantische Erzdhlen Karlheinz Stierles Diagnose zufolge
gerat.% Denn Vittoria Accorombona hat keine Schwierigkeit, zum Ende zu kom-
men - ganz im Gegenteil. Doch die ,4sthetische Doppelbddigkeit‘ seines Spatwerks,
in dem unterschiedliche Asthetiken des Endes — zwischen prosaischem Realismus
und klassizistischer Monumentalisierung — miteinander in Konkurrenz treten, 1asst
das narrative Unbehagen am Ende erahnen, dass das moderne Erzahlen vom neun-
zehnten Jahrhundert an begleiten wird.

65 Stierle: Die Wiederkehr des Endes, S. 586.
66 Vgl. Stierle: Die Wiederkehr des Endes, S. 592.



Jakob Christoph Heller
Enden der Romantik

Literaturpolitische Abschlisse des programmatisch
UnabschlieBbaren bei Heinrich Heine und Joseph von Eichendorff

Einleitung

Wie ldsst sich die Romantik zu Ende bringen? Man kann sie beispielsweise, wie
Joseph von Eichendorff, als Feuerwerk am Nachthimmel explodieren lassen:

Noch ist kein Menschenalter vergangen, seit die moderne Romantik, wie eine préachtige Ra-
kete, funkelnd zum Himmel emporstieg, und nach kurzer wunderbarer Beleuchtung der
néchtlichen Gegend, oben in tausend bunte Sterne spurlos zerplatzte. Der Pobel lacht, und
die Gebildeten, kaum noch vom Staunen und Entziicken erholt, reiben sich die Augen von
der Blendung und gehen gleichgtiltig wieder an ihre alten Geschafte. Woher der rasche
Wechsel? was hat diese Poesie verbrochen, daf sie tiberhaupt einmal Mode werden, und
eben so schnell wieder aus der Mode kommen konnte? Zur Verstdndigung dieser befrem-
denden Erscheinung und ihrer historischen Notwendigkeit, wollen wir Reichtum, Schuld
und BufSe der Romantik in folgenden kurzen Umrissen noch einmal an uns voriibergehen
lassen.!

Das 1847 erschienene populérliteraturhistorische Buch des Spétromantikers, Uber
die ethische und religiose Bedeutung der neueren romantischen Poesie in Deutsch-
land, dekretiert — ,noch einmal“ — das Ende der Romantik. Ereignishaft sei ihr Er-
scheinen, ,spurlos“ ihr Voriibergehen. Als ,Mode“ wird sie abgewertet zu einem
blofsen Unterhaltungsschein,2 als Erscheinung, die etwas ,verbrochen* hitte, um

1 Joseph von Eichendorff: Uber die ethische und religiose Bedeutung der neueren romantischen
Poesie in Deutschland. In: ders.: Werke in sechs Banden. Bd. 6: Geschichte der Poesie. Schriften
zur Literaturgeschichte, hg. v. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1990, S. 61-280, hier S. 62. Eichen-
dorff zitiert (man konnte auch von einem Selbstplagiat sprechen) mit diesem Einstieg seine 1846
erschienene Artikelserie Zur Geschichte der neuern romantischen Poesie in Deutschland. Vgl. Jo-
seph von Eichendorff: Zur Geschichte der neuern romantischen Poesie in Deutschland. In: ders.:
Werke in sechs Banden. Bd. 6: Geschichte der Poesie. Schriften zur Literaturgeschichte, hg. v.
Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1990, S. 13-60, hier S. 13.

2 Der Begriff ist bei Eichendorff negativ besetzt, wie etwa seine Verwendung zur positiven Be-
wertung Adalbert Stifters anzeigt, dessen Novellen ,sich eben durch das auszeichnen, was sie
von der jetzigen Modeliteratur unterscheidet“. Eichendorff: Uber die ethische und religitse Be-
deutung, S. 276.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-008


https://doi.org/10.1515/9783111426129-008

140 —— Jakob Christoph Heller

yuberhaupt einmal Mode [zu] werden®, wird sie aber auch in sich differenziert in
eine ,wesenhafte‘ und eine nur ,modische‘ Romantik. Eichendorffs furioser Abgesang,
der mit einem Arnim-Zitat ,Reichtum, Schuld und Bufse der Romantik“ darstellen
will, ist neueste Literaturgeschichtsschreibung und zugleich Gegenwartsliteraturkri-
tik; teleologische Rekonstruktion der literarischen Entwicklung der vergangenen Ge-
nerationen und aufgrund der Teleologie wertende Auseinandersetzung mit den
gegenwadrtigen Tendenzen. In diesem Sinne entspricht Eichendorffs Vorgehen
den implizit wie explizit hegelianisch argumentierenden Literaturhistoriogra-
phien seiner Zeit.?

Damit folgt der Text der Verzeitlichungs- und Entwicklungslogik, die die Ro-
mantik — und inshesondere einer ihrer Haupttheoretiker, Friedrich Schlegel -
selbst maRgeblich instituiert hatte.* Dass die prozessuale Perspektive von Eichen-
dorffs Literaturgeschichte sich einer frithromantischen Theoriebildung verdankt,
ist nicht tberraschend: Eichendorff verkehrte wahrend seiner Heidelberger und
Wiener Zeit in romantischen Kreisen, horte in Wien Friedrich Schlegels Vorlesun-
gen zur Geschichte der alten und neuen Literatur (1812) und beschreibt sich in sei-
nen Memoiren selbst als Romantiker.® Uberraschend vor diesem Hintergrund ist,
dass Eichendorffs Eroffnungsgeste mit der romantischen Begriffs- und Theoriebil-
dung nur schwer vereinbar ist, zielt doch die Schlegel’sche Definition des Romanti-
schen, wie er sie sowohl in seinen frithen Athendums-Fragmenten als auch in
seiner Wiener Vorlesung vornimmt, auf ihre Unabgeschlossenheit und ihr Werden.

3 Zu dieser Doppelgestalt der Literaturhistoriographie im neunzehnten Jahrhundert vgl. Jirgen
Fohrmann: Das Projekt der deutschen Literaturgeschichte. Entstehung und Scheitern einer natio-
nalen Poesiegeschichtsschreibung zwischen Humanismus und Deutschem Kaiserreich. Stuttgart
1989, S. 69-170.

4 Fir eine thetische Inblicknahme des Konnex Frithromantik und Idealismus vgl. Andreas
Arndt: Die Frithromantik als Bestandteil der klassischen deutschen Philosophie. In: Européische
Romantik. Interdisziplindre Perspektiven der Forschung. Hg. v. Helmut Hithn/Joachim Schieder-
mair. Berlin/Boston 2015, S. 143-156. Mit Bezug auf Friedrich Schlegels Einfluss auf Hegel vgl. Jo-
hannes Korngiebel: Schlegel und Hegel in Jena. Zur philosophischen Konstellation zwischen
Januar und November 1801. In: Idealismus und Romantik in Jena. Figuren und Konzepte zwi-
schen 1794 und 1807. Hg. v. Johannes Korngiebel/Klaus Vieweg/Michael N. Forster. Paderborn
2018, S. 181-209, hier S. 190-208; Michael N. Forster: Friedrich Schlegel and Hegel. In: Idealismus
und Romantik in Jena. Figuren und Konzepte zwischen 1794 und 1807. Hg. v. Johannes Korngie-
bel/Klaus Vieweg/Michael N. Forster. Paderborn 2018, S. 137-180.

5 Fiir die Wiener Zeit vgl. Joseph von Eichendorff: Tagebiicher 1798-1815. In: ders.: Werke in
sechs Bénden. Bd. 5: Tagebiicher — Autobiographische Dichtungen — Historische und Politische
Schriften, hg. v. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1993, S. 9-347, hier S. 316-345. Fiir die Heidelber-
ger Zeit vgl. Joseph von Eichendorff: Halle und Heidelberg. In: ders.: Werke in sechs Banden.
Bd. 5: Tagebiicher — Autobiographische Dichtungen — Historische und Politische Schriften, hg. v.
Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1993, S. 416-452.



Enden der Romantik = 141

Das bertihmte 116. Athendums-Fragment, das die romantische Poesie als ,progres-
sive Universalpoesie“® fasst, attestiert ihr nicht einfach eine Zukunft, sondern gera-
dewegs die Unmoglichkeit des Abschlusses: Die romantische Poesie habe eine
LBestimmung®, sie ,will, und soll auch Poesie und Prosa, Genialitdt und Kritik,
Kunstpoesie und Naturpoesie bald mischen, bald verschmelzen, die Poesie lebend
und gesellig, und das Leben und die Gesellschaft lebendig und poetisch machen®.”
Es sei ,ihr eigentliches Wesen, daf} sie ewig nur werden, nie vollendet sein kann.
Sie kann durch keine Theorie erschopft werden, und nur eine divinatorische Kritik
diirfte es wagen, ihr Ideal charakterisieren zu wollen.® In einem solch ,progressi-
ven‘ Konzept freilich kann ,ein Ende der ,Epoche‘ nicht vorgesehen sein; sie wird
nicht als Zeitraum, sondern als ein ,Projekt‘ (Friedrich Schlegel) gefafst, das sein
Ziel [...] erst jenseits des Historischen in der Utopie findet.“’ Eichendorff nun lasst
das Unabschliefshare, das dem Schlegel’schen Romantikbegriff eigen ist, gleich zu
Anfang seiner Literaturgeschichte explodieren und abbrennen; das ewig Werdende
wird zusammengestaucht zu einer kurzlebigen Erhellung des Nachthimmels.
Vergleichbare Momente inszenierter Epochenenden finden sich auch bei
dem Romantiker und Romantik-Kritiker Heinrich Heine. In einem Brief an Karl
August Varnhagen von Ense schreibt Heine unter Verwendung des von der Ro-
mantik selbst nahegelegten theologisch-politischen Vokabulars und mit Blick auf
sein Versepos Atta Troll (1841): ,Das tausendjihrige Reich der Romantik hat ein
Ende, und ich selbst war sein letzter und abgedankter Fabelkonig.'° Rund zehn
Jahre vor dem Brief und fiinf Jahre vor dem Atta Troll, dem ,Schwanengesang
der untergehenden Periode“™ beendete Heine die Romantik bereits auf den ers-
ten Seiten seiner polemischen Schrift Die romantische Schule: ,Was war aber die
romantische Schule in Deutschland? Sie war nichts anders als die Wiedererwe-

6 Friedrich Schlegel: Athendums-Fragmente. In: ders.: Charakteristiken und Kritiken (1796-1801).
Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), hg. v.
Hans Eichner. Paderborn/Miinchen/Wien 1967, S. 165-255, hier S. 182.

7 Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 182.

8 Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 183.

9 Walter Schmitz: ,Die Welt mufl romantisiert werden ...“ Zur Inszenierung einer Epochen-
schwelle durch die Gruppe der ,Romantiker‘ in Deutschland. In: Germanistik und Komparatistik.
DFG-Symposion 1993. Hg. v. Hendrik Birus. Stuttgart 1995, S. 290-308, hier S. 298.

10 Heinrich Heine: An Karl August Varnhagen von Ense, 03.01.1846 [Brief Nr. 1099]. In: ders.: S&-
kularausgabe. Werke, Briefwechsel, Lebenszeugnisse. Bd. 22: Briefe 18421849, hg. v. den Natio-
nalen Forschungs- und Gedenkstétten der klassischen deutschen Literatur in Weimar und dem
Centre National de la Recherche Scientifique in Paris. Berlin 1972, S. 180-181, hier S. 181.

11 Heine: Brief Nr. 1099, S. 181.



142 —— jakob Christoph Heller

ckung der Poesie des Mittelalters, wie sie sich in dessen Liedern, Bild- und Bau-
werken, in Kunst und Leben, manifestirt hatte.“*?

Mit den Texten von Eichendorff und Heine begegnen sich zwei ndher zu un-
tersuchende Relationierungen zu einem Diskurs, der mit Nachdruck die eigene
Epochalitdt inszeniert. Die Romantik betritt die Bithne mit dem Anspruch, eine
Epoche zu beenden und als bedingungslos modernes Projekt ad infinitum Schrei-
ben prozessual zu re- und ,de‘-definieren. Mein Anliegen in diesem Beitrag ist es,
die jeweilige Modellierung des Epochenendes bei den beiden Autoren zu analysie-
ren. Warum und wie wird das romantische Werden beendet oder zum Abschluss
gebracht? Wie inszenieren Eichendorff und Heine, zwei im romantischen Diskurs
situierte Autoren, den Abschluss? Wie wird die Opposition zur romantischen
Selbstbeschreibung begriindet, welche Funktion iibernimmt der romantische Dis-
kurs in den jeweiligen literaturhistorischen Entwiirfen? Knapp gesagt: Wie kann
ein Diskurs auf sich selbst die Leichenrede halten?

Zur Beantwortung dieser Fragen soll in einem ersten Schritt die frithromanti-
sche Konstruktion von Epochalitét in den Blick genommen werden. Sie bildet die
Folie, vor deren Hintergrund erst die Setzungen des Endes bei Eichendorff und
Heine in ihren Besonderheiten deutlich werden. Dass ich entgegen der Chronolo-
gie Eichendorff vor Heine bespreche, soll den systematischen Punkt meiner Frage
unterstreichen. Heine wie Eichendorff setzen sich in Relation zur Romantik auch
insofern als sie, selbst Teil des romantischen Diskurses, mit dieser fertig werden
wollen: Heine ist ,abgedankter Fabelkonig®, dessen Resignation offenbar iiber-
hoért wurde, Eichendorff ist dem vergleichbar teilnehmender Beobachter,™® der
die Notwendigkeit sieht, ,noch einmal“ die Geste des Abschlusses zu vollziehen.
Wiederholte Deklarationen und misslungene Sprechakte zeigen an, dass Chrono-
logien in der Bestimmung der mehrfachen, wiederholten, unvollendeten Enden
der Romantik vernachlassigbar sind.

12 Heinrich Heine: Die romantische Schule. In: ders.: Historisch-kritische Gesamtausgabe der
Werke [Diisseldorfer Ausgabe]. Bd. 8.1: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutsch-
land. Die romantische Schule, hg. v. Manfred Windfuhr. Hamburg 1979, S. 121-249, hier S. 126
(Herv. J.C.H.).

13 Die Position des teilnehmenden Beobachters — bzw. des Beobachters, der teilzunehmen trach-
tet —, inszeniert Eichendorff eindrucksvoll in seiner Erinnerungsschrift Halle und Heidelberg, wo
ein namenlos bleibender ,junge[r] Poet [...] vergeblich durch das Gittertor“ des Reichardt’schen
Gartens linst. Eichendorff: Halle und Heidelberg, S. 427-428.



Enden der Romantik = 143

Frithromantische Inszenierungen der
Epochenschwelle

Am Anfang des romantischen Diskurses steht eine Doppelbewegung: der Abschluss
der Klassik und die Eréffnung einer definitorisch unerschopflichen — tendenziell
unendlichen - romantischen Schreibweise; genauer gesagt: die terminologische
Festlegung einer Epoche, die ihren Anfang im Mittelalter nahm und erst in den Jah-
ren vor der Jahrhundertwende auf den Begriff gebracht wird. Es ist inshesondere
das Athendum, das zum Organ der programmatischen Doppelsetzung wird. Die sys-
tematische Grundlage dafiir leistet Friedrich Schlegel in seinem Aufsatz Uber das
Studium der griechischen Poesie (entstanden 1795, verdffentlicht 1797). Im Anschluss
an die Querelle behauptet Schlegel die antike Dichtkunst als ,allgemeine Naturge-
schichte der Dichtkunst; eine vollkommne und gesetzgebende Anschauung'* wo-
hingegen die moderne Poesie eine kiinstliche sei. Sie bediirfe der ,&sthetische[n]
Theorie“ als ,zuverlissige[n] Wegweiser der Bildung*,”> um das der griechi-
schen Poesie ,naturhaft’ Gegebene auf kiinstlichem und also bewusstem Wege
zu erreichen. Und zu ibertreffen: Denn wahrend das Maximum der antiken
Poesie schon erreicht — sie vollendet — sei,'® konnte die moderne Poesie potenzi-
ell hoherwertige Werke produzieren, da ,Kunst [...] unendlich perfektibel [ist]
und ein absolutes Maximum [...] in ihrer steten Entwicklung nicht moglich“*’
sei. Es ist dieses Moment der unendlichen Perfektibilitit, das Schlegel wenige
Jahre spéter im 116. Athendums-Fragment in seiner Definition der romantischen
Poesie wiederaufnimmt und universalisiert: Als ,progressive Universalpoesie“
sei die romantische — die moderne und aktuelle — Poesie der ,hochsten und allsei-
tigsten Bildung fahig; nicht blofd von innen heraus, sondern auch von aufien hinein,
indem sie jedem, was ein Ganzes in ihren Produkten sein soll, alle Teile dhnlich
organisiert, wodurch ihr die Aussicht auf eine grenzenlos wachsende Klassizitat er-
offnet wird.“!® Der Schein des Natiirlichen wird durch Selbstéhnlichkeit als Organi-
sationsprinzip erzeugt, deren ,grenzenlos wachsende Klassizitat“ die aemulatio der
Naturpoesie ankiindigt. Im Unterschied aber zur Formulierung im Studium-Aufsatz
kann sich hier die Poesie auf eine Theorie, die dort noch die Leitung der Produk-
tion leistet, nicht mehr beziehen:

14 Friedrich Schlegel: Uber das Studium der Griechischen Poesie. In: ders.: Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe. Bd. 1: Studien des klassischen Altertums, hg. v. Ernst Behler. Paderborn/Miin-
chen/Wien 1979, S. 217-366, hier S. 276.

15 Schlegel: Studium, S. 272.

16 Vgl. Schlegel: Studium, S. 287.

17 Schlegel: Studium, S. 288.

18 Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 182 f.



144 —— Jakob Christoph Heller

Andre Dichtarten sind fertig und kénnen nun vollstindig zergliedert werden. Die romanti-
sche Dichtart ist im Werden; ja das ist ihr eigentliches Wesen, daf sie ewig nur werden, nie
vollendet sein kann. Sie kann durch keine Theorie erschopft werden, und nur eine divinato-
rische Kritik diirfte es wagen, ihr Ideal charakterisieren zu wollen. Sie allein ist unendlich,
wie sie allein frei ist, und das als ihr erstes Gesetz anerkennt, dafl die Willkiir des Dichters
kein Gesetz iiber sich leide. Die romantische Dichtart ist die einzige, die mehr als Art, und
gleichsam die Dichtkunst selbst ist: denn in einem gewissen Sinn ist oder soll alle Poesie
romantisch sein."

Diese neue romantische Poesie, die fiir die Kritik unerschépflich ist (an der die Kri-
tik aber mitwirken kann), ist Aufgabe und Signum der sich konstituierenden
Gruppe der Romantiker:innen. Allenthalben inszenieren sie in ihren Texten den
Bruch mit der Vergangenheit; ,in den verschiedenen Genera kultureller Rede — in
der Geschichtsphilosophie, im literarischen Werk, in der Literaturkritik — wird
eine je entsprechende Rhetorik dieses Deutungsmusters der Zeitenwende entfal-
tet?° die von der soteriologischen Erwartung in Novalis’ Die Christenheit oder Eu-
ropa (1799) iiber Ludwig Tiecks Terzinen Die neue Zeit (1799)* bis hin zum kurzen
Abriss der Dichtungsepochen in Friedrich Schlegels Gesprdch iiber die Poesie (1800)

19 Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 183. Gegen die Annahme einer Diskontinuitdt zwischen dem
Klassischen und dem Romantischen setzt Matthias Buschmeier in seiner Lektiire der nach dem Stu-
dium-Aufsatz entstandenen altertumswissenschaftlichen Manuskripte Schlegels die These, dass das
Romantische mit Schlegel als ,Synthesebegriff der antithetischen Struktur von Antike und Moderne“
zu verstehen sei: ,Das Romantische, so liefie sich pointieren, ist das Klassische unter modernen Bedin-
gungen“. Matthias Buschmeier: Friedrich Schlegels Klassizismus. In: Antike — Philologie — Romantik.
Friedrich Schlegels altertumswissenschaftliche Manuskripte. Hg. v. Christian Benne/Ulrich Breuer. Pa-
derborn 2011, S. 227-250, hier S. 245. Buschmeiers tiberzeugende Interpretation stiitzt sich vor allem
auf Schlegels Auseinandersetzung mit Friedrich August Wolfs Prolegomena ad Homerum (1795). Auch
mit Bezug auf die Athendums-Fragmente hat die These explikative Kraft, etwa mit Blick auf das recht
dunkle Ende des 116. Fragments — ,,[I]n einem gewissen Sinn ist oder soll alle Poesie romantisch sein®.
Fiir die mich leitende Fragestellung erscheint mir die Unterscheidung zwischen einerseits revolutiona-
rem Bruch zwischen Antike und Moderne (die traditionelle Interpretation in der Romantikforschung)
und andererseits synthetischem Modell, der ,sich steigernde[n] Erfiillung“ im ,Geschichtsablauf*
(Buschmeier: Klassizismus, S. 245), nicht signifikant, bleibt doch Kennzeichen des von Schlegel formu-
lierten romantischen Diskurses die bewusste Arbeit von Philologie und Poesie an der Herstellung
einer solchen perfektiblen Klassizitét, die (mit Buschmeier) gleichermafien die antiken wie die moder-
nen Werke betreffen kann. Entscheidend ist somit das historisch neue Bewusstsein, an der unendli-
chen Perfektibilitdt der Poesie zu mitzuarbeiten; es stellt den (inszenierten) Epochenbruch dar. Auch
scheint mir die Differenziertheit der Schlegel’schen philologischen Arbeit in den literarischen und po-
lemischen Texten der Frithromantik nur bedingt gegeben; hier iiberwiegt die Innovationsrhetorik in
Verbindung mit dem Unendlichkeitstopos.

20 Schmitz: Epochenschwelle, S. 296.

21 ,Bald offnet sich der wundervollen Blume / Geheimnisreiche Knospe, plotzlich bricht / Der
Kelch der ewgen Kunst zu Deutschlands Ruhme.“ Ludwig Tieck: Schriften in zwdlf Banden. Bd. 7:
Gedichte, hg. v. Ruprecht Wimmer. Frankfurt a. M. 1995, S. 412.



Enden der Romantik = 145

und - die Gleichzeitigkeit von Praxis und Theorie ausstellend — zu August Wilhelm
Schlegels Berliner Vorlesungen iiber schone Literatur (1802/03) reicht. In allen die-
sen Texte wird aus der Teilnehmerrolle eine Beobachterperspektive auf die Gegen-
wart behauptet. Die Aufklarung und das achtzehnte Jahrhundert seien, so August
Wilhelm Schlegel, ,,gar nicht als etwas fiir sich bestehendes, sondern als ein[] Uber-
gang, eine Vorbereitung, eben als [...] VerbrennungsproceR“** zu betrachten, dessen
Abschluss mit den Romantikern erreicht sei:

Mehrere meiner Freunde und ich selbst haben den Anfang einer neuen Zeit auf mancherley
Art, in Gedichten und in Prosa, im Ernst und im Scherz verkiindigt, und gewisse ehrenfeste
Manner, die von keiner andern Zeit einen Begriff haben, als der, welche die Thurmglocken
anschlagen und die Nachtwéchter ausrufen, haben uns aus diesen frohen Hoffnungen ein
grofles Verbrechen gemacht. [...] Wir schmeicheln uns also keinesweges einer schon erfog-
ten [sic] allgemeinen Anerkennung; wir behaupten nur es seyen Keime eines neuen Wer-
dens ausgestreut: unter welchen Zeitbedingungen sie sich fruchtbar erweisen werden, 1af3t
sich nicht im voraus bestimmen.”

Flir August Wilhelm Schlegel haben die neue Zeit und die neue Dichtung begonnen;
ihre Rezeption ist noch von Unverstdndnis gepragt, bewegen sich ihre aufklareri-
schen Kritiker doch noch in den tiberkommenen Kategorien der vergangenen Epo-
che. Diese Ungleichzeitigkeit zwischen den Paradigmen der Produktion und denen
der Rezeption benennt August Wilhelm Schlegel als Problem der Kritik, nicht der
neuen Dichtung. Er verweist dabei auf die unvorhersehbaren Umstédnde zukunfti-
ger Rezeption. Sein Bruder Friedrich Schlegel gibt sich in seinem Aufsatz Uber die
Unverstdndlichkeit (1800) deutlich selbstbewusster, indem er das bei August Impli-
zite — die Wechselwirkung von Kritik und Schreibweise — ausbuchstabiert. Ironisch
setzt er sich mit der aufklarerischen Kritik an der Dunkelheit des Athendums aus-
einander und attestiert, dass es wohl die Ironie gewesen sei, die ,unverstandlich,
weil [..] noch neu war [..] in der Morgenddmmerung des neuen Jahrhunderts®,
nun aber an der ,Tagesordnung“ sei.** Mit revolutionérer Verve und in romanti-
scher Entwendung der Aufklarungsmetaphorik wird die Unverstdndlichkeit als

22 August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen tiber schéne Literatur (1802-1803). In: ders.: Kritische
Ausgabe der Vorlesungen. Bd. 1: Vorlesungen iiber Asthetik I (1798-1803), hg. v. Ernst Behler. Pa-
derborn/Miinchen/Wien 1989, S. 473-781, hier S. 537 f.

23 Schlegel: Vorlesungen, S. 538 f.

24 Friedrich Schlegel: Uber die Unverstindlichkeit. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe. Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), hg. v. Hans Eichner. Paderborn/Min-
chen/Wien 1967, S. 363-372, hier S. 368.

25 Zur Revolutionsmetaphorik, die der Aufsatz in verschiedensten Diskursfeldern in Anschlag
bringt, vgl. Eckhard Schumacher: Die Ironie der Unverstdndlichkeit. Johann Georg Hamann,
Friedrich Schlegel, Jacques Derrida, Paul de Man. Frankfurt a. M. 2000, S. 192-217.



146 —— Jakob Christoph Heller

Ubergangswahrnehmung unfihiger Leser:innen behauptet, die aber schlieflich zur
Heranbildung neuer Rezipient:innen beitrage:

Die neue Zeit kiindigt sich an als eine schnellfiiffige, sohlenbefliigelte; die Morgenréte hat
Siebenmeilenstiefel angezogen. — Lange hat es gewetterleuchtet am Horizont der Poesie; [...]
bald [...] werden euch alle eure kleinen Blitzableiter nicht mehr helfen. Dann nimmt das
neunzehnte Jahrhundert in der Tat seinen Anfang, und dann wird auch jenes kleine Rétsel
von der Unverstidndlichkeit des Athendums geldst sein. Welche Katastrophe! Dann wird es
Leser geben die lesen kénnen.”

Es ist die Naherwartung der Erfiillung der Zeitenwende, die mit den romanti-
schen Texten bereits angebrochen ist. Der romantische Diskurs behauptet sich
auf Produktions- und Rezeptionsseite als neue Epoche, die keinen Abschluss
kennt, sondern im ,sympoetischen‘ Zusammenwirken von Dichtung und Kritik
nur die Fortentwicklung. Die ,sich steigernde Erfiillung bestimmt [...] den Ge-
schichtsablauf; er vollzieht sich in fortschreitenden, immer mehr sich vergro-
fernden Evolutionen und die Zukunft liefert dabei gleichsam die Praxis zum Text
der Gegenwart.“*’

sWie eine prachtige Rakete“: Das romantische
Ende der Romantik bei Eichendorff

Als Joseph von Eichendorff im Jahr 1846 seinen ersten literaturhistorischen Ruick-
blick auf die Romantik in den Historisch-politischen Blittern fiir das katholische
Deutschland veroffentlicht, sind viele der Akteure und Akteurinnen der Romantik
bereits verstorben, so etwa Achim von Arnim, Clemens Brentano, Karoline von
Giinderrode und Friedrich Schlegel, andere — wie Ludwig Tieck, der seine letzte
Novelle 1840 veroffentlicht hatte — haben die literarische Bithne verlassen. Ei-
chendorff selbst war zu dem Zeitpunkt der Verdffentlichung in einer relativ un-
produktiven Schaffensphase; erst in den 1850er Jahren sollten die drei Versepen
Julian, Robert und Guiscard und Lucius erscheinen. Und so ist der Knall, mit dem
,die moderne Romantik, wie eine préachtige Rakete, funkelnd zum Himmel em-
porstieg, und nach kurzer wunderbarer Beleuchtung der nachtlichen Gegend,

oben in tausend bunte Sterne spurlos zerplatzte“,*® auch als Selbstkommentar auf

26 Schlegel: Vorlesungen, S. 370 f.
27 Schmitz: Epochenschwelle, S. 298.
28 Eichendorff: Uber die ethische und religiose Bedeutung, S. 62.



Enden der Romantik = 147

seine Novelle Aus dem Leben eines Taugenichts (1826) zu lesen, in der ein prachti-
ger Sommerabend samt beleuchtetem Himmel den Schlussakkord bildet:

Sie lachelte still und sah mich recht vergniigt und freundlich an, und von fern schallte im-
merfort die Musik heriiber, und Leuchtkugeln flogen vom Schloff durch die stille Nacht
iiber die Gérten, und die Donau rauschte dazwischen herauf — und es war alles, alles gut!*

Dem Schweigen der Akteure folgte die historiographische Einordnung: Eichen-
dorffs Artikelserie Zur Geschichte der neuern romantischen Poesie in Deutschland
fiel nicht in ein Vakuum, sondern war Teil der 6ffentlichen Deutungskdampfe um
die in der zeitgendssischen Kritik sowohl von den Junghegelianern als auch von
den Protestanten als katholisch-reaktiondr eingeschétzte Romantik. Eichendorffs
Artikelreihe ist dabei mafigeblich von einer konfessionell ,oppositionellen‘ Litera-
turgeschichte angeregt, namentlich von Heinrich Gelzers Die deutsche poetische
Literatur seit Klopstock und Lessing nach ihren ethischen und religiésen Gesichts-
punkten (1841) und wurde (wie auch das auf sie folgende Buch) primér im Kontext
der interkonfessionellen Polemiken rezipiert.30 Kurz nach den Artikeln, die in
Guido Gorres’ Magazin erschienen, veroffentlichte Eichendorff 1847 die katholi-
sche Verteidigung der Romantik in Buchform: Uber die ethische und religiése Be-
deutung der neueren romantischen Poesie in Deutschland.

Eichendorffs Buch vollzieht zwei Grundoperationen, die beide in Relation zu
Gelzers Literaturgeschichte stehen: die Zitation (von Zitaten) — Eichendorff {iber-
nimmt die meisten der behandelten Autoren und Werkausziige von diesem™ —
und die (zu Gelzer kontrdre) Wertung vor dem Hintergrund der konfessionellen
Zugehorigkeit — wo es Gelzer zu papistisch wird, sieht Eichendorff die Romantik
zu sich selbst kommen. Dies geht so weit, dass ein Autor wie Zacharias Werner,
der mit drei geschiedenen Ehen nur schwerlich als Musterkatholik gelten kann
und dem Gelzer so auch bescheinigt, ein ,innerlich zerrissene[r], von Leiden-
schaften aufgewiihlte[r] und herumgeschleuderte[r] Sklave[] seiner Sinne“** zu
sein, von Eichendorff aufgrund seiner Konfession verteidigt wird:

29 Joseph von Eichendorff: Aus dem Leben eines Taugenichts. In: ders.: Werke in sechs Banden.
Bd. 2: Ahnung und Gegenwart. Erzdhlungen I, hg. v. Wolfgang Frihwald/Brigitte Schillbach.
Frankfurt a. M. 1985, S. 445-561, hier S. 561.

30 Vgl. Hartwig Schultz: Kommentar. In: Joseph von Eichendorff: Werke in sechs Béanden. Bd. 6:
Geschichte der Poesie. Schriften zur Literaturgeschichte, hg. v. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M.
1990, S. 1075-1474, hier S. 1154-1168.

31 Eine Aufschliisselung der Ubernahmen bzw. Plagiate bietet der Stellenkommentar von Hart-
wig Schultz. Vgl. Schultz: Kommentar, S. 1168-1217.

32 Heinrich Gelzer: Die deutsche poetische Literatur seit Klopstock und Lessing. Nach ihren ethi-
schen und religiésen Gesichtspunkten. Leipzig 1841, S. 434.



148 —— Jakob Christoph Heller

Doch wenn wir im Obigen Werners Verirrungen zu beleuchten versucht, so ist es gerecht
und zur Herstellung des ganzen Bildes unerldfilich, eben so getreu und unbefangen nun
auch Ziel und Streben aus seinen letzteren Lebensjahren nédher nachzuweisen. Auch hier
sind es, wie gesagt, wiederum seine religiésen Uberzeugungen, die Alles beseelen und er-
Kliren [...].%°

Waéhrend Gelzer — konsequent im Rahmen der von ihm aufgestellten sittlichen Nor-
men — Werner, E.T.A. Hoffmann, Heinrich von Kleist und Clemens Brentano iiber
einen Kamm schert und ,charakterlich® aburteilt,** muss Eichendorff die diffizile
Operation vollbringen, Werner zu verteidigen und etwa Hoffmann abzulehnen —

aufgrund mangelnder Ernsthaftigkeit und fehlender katholischer Uberzeugung:

Hoffmann habe nur ,schwachgestimmte Innerlichkeit“ und ,vage Schwirmerei“®

gezeigt.

Was sich an solchen Detailurteilen zeigt, gilt auch fiir Eichendorffs Schrift als
Ganze: Das ,Wesen‘ der Romantik ist ihm eine heilsame Reorientierung hin zur po-
sitiven Religion — zum Katholischen — als Reaktion auf die mit der Reformation be-
ginnende und in der Aufklarung sowie im Sturm und Drang ihren Hohepunkt
findende ,Selbstvergdtterung“*® bzw. ,Vergotterung des Subjekts“.>’ Eichendorff
versteht, im Einklang mit zahlreichen literaturhistorischen Entwiirfen seiner Epo-
che® Dichtung als ,,Ausdruck, gleichsam der seelische Leib der inneren Geschichte
der Nation“* Im Unterschied zum Gros der zeitgendssischen Literaturhistoriogra-
phie allerdings ist ihm

die innere Geschichte der Nation [...] ihre Religion; es kann daher die Literatur eines Volkes nur
gewlirdigt und verstanden werden im Zusammenhange mit dem jedesmaligen religiésen Stand-
punkt derselben. So erscheint auch die deutsche Poesie der neuern Zeit von der sogenannten
Reformation und deren verschiedenen Entwickelungen und Verwickelungen wesentlich be-
dingt. Die Reformation aber hat einen, durch alle ihre Verwandlungen hindurchgehenden
Faden: sie hat die revolutiondre Emanzipation der Subjektivitat zu ihrem Prinzip erhoben,
indem sie die Forschung tiber die kirchliche Autoritit, das Individuum iiber das Dogma gesetzt;
und seitdem sind alle literarischen Bewegungen des nordlichen Deutschlands mehr oder min-
der kiihne Demonstrationen nach dieser Richtung hin gewesen.*’

33 Eichendorff: Uber die ethische und religiose Bedeutung, S. 160.

34 Vgl. Gelzer: Die deutsche poetische Literatur, S. 437 f.

35 Eichendorff: Uber die ethische und religidse Bedeutung, S. 250.

36 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 268.

37 Joseph von Eichendorff: Der deutsche Roman des achtzehnten Jahrhunderts in seinem Ver-
héltnis zum Christentum. In: ders.: Werke in sechs Bénden. Bd. 6: Geschichte der Poesie. Schrif-
ten zur Literaturgeschichte, hg. v. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M. 1990, S. 393-629, hier S. 616.

38 Vgl. Fohrmann: Das Projekt der deutschen Literaturgeschichte, S. 69-130.

39 Eichendorff: Uber die ethische und religitse Bedeutung, S. 13.

40 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 62.



Enden der Romantik = 149

Der Sturm und Drang habe das subjektiv-negative Prinzip radikalisiert und schlief3-
lich zum Umschlag gefiihrt:

Aber der deutsche Geist fand hierin kein Geniige und keine Ruhe; [...]. Die Vermittelung zwi-
schen der sichtbaren Natur, wie sie bei Goethe unter der schénsten Form in ihrer symboli-
schen Bedeutung erschienen war, und der Welt des Unsichtbaren, unternahm ein neues
Geschlecht. Allegorie und Symbolik geniigten ihm nicht mehr; es verlangte nach einem we-
sentlicheren Inhalte, nach einer nahrhafteren Speise fiir den hungernden, an sich selbst na-
genden Geist. So wurde es auf das Positive wieder hingefiihrt. Goethe’s Wirklichkeit und
Schillers Ideal hatten fiir dasselbe nur Bedeutung in Bezug auf ein Drittes {iber ihnen, wo
beide bereits verséhnt und Eins sind: auf die Menschwerdung Christi, des gottlichen Ver-
mittlers von Natur und Freiheit.*'

Eichendorff beschreibt, vergleichbar mit Friedrich Schlegels Wiener Vorlesungen
von 1812,*? einen historischen Prozess der Nation und Nationalliteratur, der sich
in radikaler Negation erschopft und in eine Positivitat fiihrt, die nicht dialektisch
zu verstehen ist, sondern als Riickkehr zum ,wahren‘ Weg — fiir ihn ist Geschichte
eine Pendelbewegung von Abweichung und Kurskorrektur.

Es ist offensichtlich, dass die von Eichendorff vorgenommene Koordination
der drei Grofsen — Nation, Konfession und Subjekt bzw. individuelles Werk — keine
innere Notwendigkeit hat, sondern von Setzungen des Verfassers abhingt. Exem-
plarisch — und tberdies informativ fiir die uns leitende Fragestellung nach den
literaturhistoriographischen Enden der Romantik — l&sst sich das an Eichendorffs
Behandlung von Novalis zeigen. An erster Stelle von Eichendorffs Ahnengalerie der
Romantik stehend — auf ihn folgt Wilhelm Heinrich Wackenroder —, hétte Novalis
erkannt und programmatisch postuliert, dass nur eine ,aufrichtige Riickkehr der
Vélker zur Religion [..] die alleinige Rettung“*® darstelle. Zeugnis dieser Position
sei, wenig tiberraschend, Die Christenheit oder Europa — ein Text, der offen transna-
tional argumentiert und als Einheiten nur das imaginiert-mittelalterliche ,katholi-
sche Europa‘ und das projektiert-utopische wiedervereinigte christliche Abendland
kennt, ,ein[e] sichtbare Kirche ohne Ricksicht auf Landesgn‘;inzcs'n“.44 Eichendorff

41 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 83.

42 Vgl. Andrea Polaschegg: Unbotmaéfiige Literaturgeschichtsschreibung deutsch. Friedrich Schle-
gels Wiener Vorlesungen Geschichte der alten und neuen Literatur (1812). In: Uber Wissenschaft
reden. Studien zu Sprachgebrauch, Darstellung und Adressierung in der deutschsprachigen Wis-
senschaftsprosa um 1800. Hg. v. Claude Haas/Daniel Weidner. Berlin/Boston 2020, S. 100-124; Jakob
Christoph Heller: Beschrénkte Universalitdt? Friedrich Schlegels Wiener Vorlesungen zwischen Na-
tion und Konfession. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 141 (2022), H. 4, S. 515-533.

43 Eichendorff: Uber die ethische und religidse Bedeutung, S. 91.

44 Novalis: Die Christenheit oder Europa. In: ders.: Werke, Tagebticher und Briefe Friedrich von
Hardenbergs. Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk, hg. v. Hans-Joachim Mahl. Darmstadt
1999, S. 732-750, hier S. 750.



150 —— Jakob Christoph Heller

muss in seiner Lektiire die Identitét der ,sichtbare[n] Kirche“ mit der katholischen
supplementieren, ,[nJur die Riickkehr zur wahren Religion daher, d. h. zur katholi-
schen Kirche*,® die Mehrdeutigkeit des Textes auflésen und vor allem die in No-
valis’ Modell angelegte — und in der Forschung breit diskutierte*® — triadische
Bewegung der Vereinigung zu hoéherer (und damit nicht mit der mittelalterli-
chen katholischen Kirche identischen) Religion ausblenden. Ahnlich selektiv
verfahrt er in seiner Lektiire des Poesieverstindnisses Novalis’: Zwar sei die ,,Erfiil-
lung dieser Hoffnung [...] unméglich, solange jene asthenische radikalprosaische Ge-
sinnung das Leben nieder[halte]“, und die ,als notwendig erkannte Rickkehr zur
Kirche [...] nur durch die Poesie“*” méglich. Allerdings sei Novalis iiber das Ziel
hinausgeschossen, indem bei ihm ,Poesie und Religion sich gewissermafien iden-
tifizierten.“*® Eichendorff kommt in seiner Novalis-Lektiire nicht umhin anzuer-
kennen, dass sich ,dem Dichter unvermerkt und wider seinen Willen [...] das
Christentum selbst in blofe Poesie“’® verwandle. Ob dies, wie Eichendorff be-
hauptet, Novalis tatsidchlich ,wider seinen Willen“ unterlaufe, sei dahingestellt.
Wogegen Eichendorff hier argumentiert ist die kunstreligiose Auffassung, die die
Forschung auf die Formel bringt, Kunst ermdgliche einen ,hinsichtlich existieren-
der Institutionen des Religiosen zwar andersartigen, jedoch zumindest gleichbe-
rechtigten Zugang[] zum Numinosen“.*° Die kunstreligiése Vorstellung geht in
der Regel — und so auch bei Novalis — von einer subjektiven Affizierung aus; das
Individuum empfindet im Kunstgenuss ,das Heilige‘, und zwar unabhéngig von
bestehenden Normen und Institutionen. Freilich ist diese Position Eichendorff in
seiner Katholisierung Novalis’ ein Dorn im Auge, den er als Mangel der Charak-
terentwicklung abzutun versucht:

45 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 95.

46 Aus der umfangreichen Forschungsliteratur sei exemplarisch verwiesen auf Herbert Uerlings:
Das Europa der Romantik. Novalis, Friedrich und August Wilhelm Schlegel, Manzoni. In: Das Eu-
ropa-Projekt der Romantik und die Moderne. Ansdtze zu einer deutsch-italienischen Mentalitétsge-
schichte. Hg. v. Dirk Kemper/Eugenio Spedicato/Silvio Vietta. Tiibingen 2005, S. 39-72, hier S. 43;
Wilfried Malsch: ,,Europa“. Poetische Rede des Novalis. Deutung der franzésischen Revolution und
Reflexion auf die Poesie in der Geschichte. Stuttgart 1965; Hans-Joachim Méhl: Die Idee des golde-
nen Zeitalters im Werk des Novalis. Studien zur Wesensbestimmung der frithromantischen Utopie
und zu ihren ideengeschichtlichen Voraussetzungen. Titbingen 1994, S. 372-385.

47 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 95.

48 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 98.

49 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 99.

50 Heinrich Detering: Was ist Kunstreligion? Systematische und historische Bemerkungen.
In: Kunstreligion. Ein &sthetisches Konzept der Moderne in seiner historischen Entfaltung.
Bd. 1: Der Ursprung des Konzepts um 1800. Hg. v. Albert Meier/Alessandro Costazza/Gérard Lau-
din. Berlin/New York 2011, S. 11-27, hier S. 12.



Enden der Romantik = 151

So sucht [Novalis], weil in sich selbst noch nicht fertig, unermiidlich die Wahrheit am Zwei-
fel, den Zweifel an der Wahrheit zu priifen, dann wieder beide miteinander in Konkordanz
zu bringen, zwischen unversohnlichen Widerspriichen mit dem Scharfsinn der Verzweif-
lung zuweilen die Kirche selbst willkiirlich zu deuten, ja eine neue Kirche in Aussicht zu
stellen; und es ist gradezu ein peinlicher Anblick, wie er — oft dem Verstédndnis so nahe, daf§
es nur noch des passenden Ausdrucks dafiir zu bediirfen scheint — sich plétzlich wieder
abwendet, um das offen zu Tage Liegende auf den ausschweifendsten Umwegen [...] immer
und immer wieder von neuem aufzusuchen.™

Die romantische Bewegung wird einer Purifikation unterworfen, die all das ver-
wirft, was einer Riickkehr zum Katholischen widerspricht. Deutlich spricht Eichen-
dorff diese Absage an Vorstellungen linearer Entwicklung in seiner Besprechung
Friedrich Schlegels aus:

Die Romantik wollte das ganze Leben religios heiligen; das wollte Schlegel auch; in dem
Grundgedanken also sind und waren beide einig. Aber die Romantik, nur noch ahnend und
ungewifs umhertastend, wollte es bis dahin mehr oder minder durch eine unklare symboli-
sche Umdeutung des Katholizismus. Schlegel dagegen erkannte, dafl das Werk der Heiligung
alles Lebens schon seit langer als einem Jahrtausend, griindlicher und auch schéner, in der
alten Kirche still fortwirke, und dafd die Romantik nur dann wahr sei und ihre Mission er-
flillen kdnne, wenn sie von der Kirche ihre Weihe und Berechtigung empfange. Durch Fr.
Schlegel daher, den eigentlichen Begriinder der Romantik, ist diese in der Tat eine religiose
Macht geworden, gleichsam das Gefiihl und poetische Gewissen des Katholizismus.*

Die Riickkehr zum tiberwunden Geglaubten wird so das Signum der Romantik;
genauer: die Erkenntnis der Wahrheit des félschlich Verworfenen. In Eichen-
dorffs Text hat das eine Spaltung zur Folge in einerseits eine ,falsche‘ und ande-
rerseits eine ,eigentliche Romantik‘, wobei letztere dadurch gekennzeichnet ist,
dass sie den unendlichen Progress, den der friihe Schlegel zum Kennzeichen der
romantischen Poesie erklarte, negiert: Nicht mehr Fortschreiten einer unendlich
wachsenden Klassizitit, sondern stattdessen Affirmation des katholischen Glau-
bens in seiner institutionellen, kirchlichen Form.

Es ist zu fragen, ob eine innere Notwendigkeit zwischen der Ausblendung der
Nation, deren Ausdruck die Literatur laut Eichendorff doch sei, und dem katho-
lisch-kirchlichen Anspruch Eichendorffs besteht. Sie spielt jedenfalls entgegen der
systematischen Ankiindigung der Einleitung keine Rolle in seiner Diskussion der
Autorenprofile. Einzig im Schlusskapitel, welches die Urteile iiber die romantischen
Schriftsteller Revue passieren lasst, hat sie einen weiteren programmatischen Auf-
tritt: ,[A]lle Nationalitét ist durchaus positiv. [...] Gegen diese gottliche Offenbarung
im Leben, wie gegen die geoffenbarte Religion, gegen diese héhere Waltung und

51 Eichendorff: Uber die ethische und religidse Bedeutung, S. 100.
52 Eichendorff: Uber die ethische und religiose Bedeutung, S. 115f.



152 —— Jakob Christoph Heller

Erziehung der Vélker-Individuen, straubt sich das fiir miindig erklarte Subjekt«>
Diese logische Unterordnung des Nationalen unter das Katholische bildet den
Schlussakkord, der freilich nicht die dortigen Invektiven gegen die Weltliteratur er-
lautert. Denn ebenso wenig wie die anfangs angekiindigte Interpretation der Natio-
nalliteratur vor dem Hintergrund der Religion es legitimiert, die Kategorie der
,Religion‘ auf eine Konfession zu verengen, legitimiert es umgedreht der katholische
Universalismus, den etwa Novalis an den Tag legt, die Nation (oder Nationallitera-
tur) als Subjekt der Geschichte zu verstehen. Eichendorffs Schlussakkord macht da-
riiber hinaus deutlich, wie hier Geschichte — und ihre Anfange und Enden -
gedacht wird, namlich figural.>* Die figurale Struktur von Typos und Antitypos
wird dabei erstens iiber Novalis’ Figura referenziert und zweitens selbst als Text-
strukturierung — durch den Verweis auf Novalis, der die Reihe der Romantiker er-
6ffnet und nun schlief3t — realisiert:

Ungeachtet dieser ephemeren Erscheinungen indes, ja zum Teil aus natiirlicher Opposition
dagegen, haben die Stimmungen der Welt seitdem sich mannigfach wieder anders verteilt
und gestaltet. Schon Novalis, wie wir oben gesehen, sagte prophetisch: daf} die Zeit der Aufer-
stehung gekommen, und grade die Begebenheiten, die gegen ihre Belebung gerichtet zu sein
schienen, die giinstigsten Zeichen ihrer Regeneration geworden. Aus der Vernichtung alles Po-
sitiven hebe die Religion ihr glorreiches Haupt als neue Weltstifterin empor; in Deutschland
koénne man schon mit voller GewiRSheit die Spuren einer neuen Welt aufzeigen.>

Die Romantik als kulturgeschichtliche Begebenheit ist fiir Eichendorff vorbei; das
heilsgeschichtliche Versprechen, das sie formulierte, bleibt und werde in Erfillung
gehen — ganz so, wie Novalis es in Die Christenheit oder Europa mit Bezug auf die
europdische (Religions-)Geschichte prophezeit hatte. Eichendorffs Arbeit ibertragt
somit die makrohistorische Triade Novalis’, die aus Mittelalter, ,zerrissener‘ Gegen-
wart und utopischer Vereinigung besteht, auf die Kultur- und Literaturgeschichte
der letzten fiinf Jahrzehnte. Damit setzt Eichendorff ein anderes Geschichtsmodell
als der friithe Friedrich Schlegel ein. An die Stelle des unendlichen Fortschreitens
tritt das in Diskontinuitdten operierende, deterministische heilsgeschichtliche Mo-
dell. Seiner Literaturgeschichte ist das Ende der Romantik kein Ende, sondern fol-
gerichtiges Ergebnis der verfehlten konfessionellen Selbsterkenntnis; ein aus der
»katholische[n] Gesinnung“56 heraus das ,Wesen‘ der Romantik realisierendes Dich-

53 Eichendorff: Uber die ethische und religise Bedeutung, S. 274.

54 Zur Figuraldeutung als Verfahren vgl. Erich Auerbach: Figura. In: ders.: Gesammelte Aufsatze
zur romanischen Philologie. Bern/Miinchen 1967, S. 55-92; Friedrich Ohly: Typologie als Denk-
form der Geschichtsbetrachtung. In: Typologie. Internationale Beitrage zur Poetik. Hg. v. Volker
Bohn. Frankfurt a. M. 1988, S. 22—63.

55 Eichendorff: Uber die ethische und religidse Bedeutung, S. 274 f.

56 Eichendorff: Uber die ethische und religiose Bedeutung, S. 275.



Enden der Romantik =—— 153

ten bleibt, alle historische Differenz negierend, zwangslaufig bestehen: ,Wandeln
doch die alten Sterne noch heut, wie sonst, die alten Bahnen und weisen noch
immer unverrickt nach dem Wunderlande, das jeder echte Dichter immer wieder
neu entdeckt. Wo daher ein tlichtiger Schiffer, der vertraue ihnen, und fahr’ in Got-
tes Namen!“’” An die Stelle der (tduschenden, ephemeren, modisch-spektakuldren)
Rakete des Eingangs treten die (ewig ruhenden, Orientierung bietenden) Sterne als
Leitmetapher. Eichendorff betreibt gewissermafien astronomisch-astrologische
Analysearbeit, indem er die Erscheinungen des literarischen Abendhimmels unter-
sucht, und den kiinstlichen Knall (Romantik als Modephédnomen) vom fixen Stern
(katholische Dichtung) zu unterscheiden weifs.

Periodisierung durch Personalisierung: Heines
Ende der Romantik

Rund zehn Jahre vor Eichendorffs Katholisierung der Romantik erschien 1835 (vor-
datiert auf 1836) mit der Buchfassung von Heinrich Heines Die romantische Schule
ein Werk, das als erste Generalabrechnung mit der romantischen Bewegung gelten
kann — und zugleich als ,erste zusammenfassende Darstellung der engeren Roman-
tik“ und damit ,Pionierarbeit innerhalb der Romantikgeschichtsschreibung“.58 Ei-
chendorff, der Heine vorwirft, das ,Christentum [...] fiir eine unausfithrbare Idee“
zu erklaren, ,weil es, als blofser Spiritualismus, die Sinnlichkeit vernichten wolle«>®
hat damit dessen Grundopposition angemessen wiedergegen: Heines zuerst an ein
franzosisches Publikum gerichtete und als Artikelserie erschienene Darstellung der

Romantik®® war eine Antwort auf die durch Madame de Staéls De Allemagne (1813)

57 Eichendorff: Uber die ethische und religiose Bedeutung, S. 280.

58 Manfred Windfuhr: Die romantische Schule [Kommentar]. In: Heinrich Heine: Historisch-
kritische Gesamtausgabe der Werke [Diisseldorfer Ausgabe]. Bd. 8.2: Zur Geschichte der Religion
und Philosophie in Deutschland. Die romantische Schule. Apparat, hg. v. Manfred Windfuhr.
Hamburg 1981, S. 1013-1461, hier S. 1048.

59 Eichendorff: Uber die ethische und religiése Bedeutung, S. 273. Bezeichnenderweise wird in
Eichendorffs Rekonstruktion Heines These in Beziehung zu Bettina von Arnims Konzept der
,Schwebereligion‘ gesetzt, ganz so, als hatte Heines Romantikkritik eine nur partikulare Geltung.
60 Die ersten Artikel erschienen nahezu zeitgleich auf Franzosisch in der Zeitschrift Europe lit-
téraire (ab Méarz 1833) und auf Deutsch (Ende Mérz 1833, die ersten drei Artikel in Buchform).
Zur Entstehungs- und Druckgeschichte vgl. Windfuhr: Die romantische Schule [Kommentar],
S.1013-1031.



154 —— Jakob Christoph Heller

ausgeloste Begeisterung fiir die deutsche Gegenwartsliteratur und die idealistische
Philosophie.®! Heine bezieht mit der Romantischen Schule doppelt Position gegen
das ,geistige‘ Deutschlandbild, zum einen, indem er die Verklarung vor allem der
deutschen Romantik als Verkennung ihrer lebens- und lustfeindlichen Herkunft aus
dem Christentum denunziert —

Was war aber die romantische Schule in Deutschland? Sie war nichts anders als die Wieder-
erweckung der Poesie des Mittelalters, wie sie sich in dessen Liedern, Bild- und Bauwerken,
in Kunst und Leben, manifestirt hatte. Diese Poesie aber war aus dem Christenthume her-
vorgegangen [...]. [...] Ich spreche von jener Religion in deren ersten Dogmen eine Verdamm-
nifS alles Fleisches enthalten ist, und die dem Geiste nicht bloff eine Obermacht iiber das
Fleisch zugesteht, sondern auch dieses abtodten will [...]%

— und zum anderen, indem er auf die politisch-sozialen Implikationen dieser
ideologischen Herkunft aufmerksam macht, den Bund der Romantiker mit der
kirchlichen Institution einerseits, dem Feudalsystem andererseits. Die polemi-
schen Kontraste, die Heine dabei — vor allem fiir eine franzosische Leserschaft —
ausgestaltet, bringt Gerhard Hohn treffend auf den Punkt:

Vor der Folie von Geistesfreiheit, Emanzipation und Kosmopolitismus muf die Romantische
Schule unmifiverstandlich als unfrei, feudal, katholisch, national und antifranzésisch er-
scheinen. Die taktische Anwendung dieses polemischen Ansatzes bewirkt, daf$ die Romanti-
ker im einzelnen kiinstlerisch epigonal oder ohnmaéchtig dastehen, philosophisch systemlos,
psychologisch wahnsinnig, medizinisch krank, politisch fiirstentreu, sexuell impotent und
geographisch als Miinchner oder Wiener.®*

Die ,Miinchner oder Wiener“ sind zum Entstehungszeitpunkt von Heines Decou-
vrierung der romantischen Katholizitdt noch recht lebendig, unter anderem Cle-
mens Brentano und Bettina von Arnim, August Wilhelm Schlegel, Ludwig Tieck
sind noch Teil der literarischen Offentlichkeit; letzterer befindet sich sogar in sei-
ner zweiten hochproduktiven Phase, die unter anderem auch eine polemische
Auseinandersetzung mit dem Jungen Deutschland bedeutet.

Wie also, mit welchen Argumenten und im Rahmen welcher Epochenkonstruk-
tion kommt Heine dazu, die Romantik fiir beendet zu erklaren? Einen Hinweis auf
eine mogliche Antwort liefert Heine selbst an einer Stelle der Romantischen Schule:
,Die Literaturgeschichte ist die grofe Morgue wo jeder seine Todten aufsucht, die
er liebt oder womit er verwandt ist.“** Literaturgeschichte ist bei ihm als Einfluss-

61 Vgl. Ruth L. Jacobi: Heines ,Romantische Schule“. Eine Antwort auf Madame de Staéls ,De
I’Allemagne“. In: Heine-Jahrbuch 19 (1980), S. 140-168.

62 Heine: Die romantische Schule, S. 126.

63 Gerhard Hohn: Heine-Handbuch. Zeit, Person, Werk. 3. Aufl. Stuttgart/Weimar 2004, S. 314.

64 Heine: Die romantische Schule, S. 135.



Enden der Romantik =—— 155

geschichte, als Geschichte der Wahlverwandtschaften konzipiert. Aus seiner eige-
nen Wunschgenealogie macht Heine keinen Hehl. Bereits 1828 behauptete er in sei-
ner Rezension von Wolfgang Menzels Die deutsche Literatur, die deutschsprachige
Literatur seiner Zeit habe Goethe zum Zentrum:

Ist doch die Idee der Kunst zugleich der Mittelpunkt jener ganzen Literaturperiode, die mit
dem Erscheinen Goethes anfédngt und erst jetzt ihr Ende erreicht hat, ist sie doch der eigent-
liche Mittelpunkt in Goethe selbst, dem grofen Reprasentanten dieser Periode [...].5

Friedrich Schlegel, der Goethes Rolle in seinen (von Heine hoch geschétzten) Wie-
ner Vorlesungen® — verglichen mit der frithromantischen Goethe-Begeisterung —
mafiger bewerte, habe so nur aus verletzter Eitelkeit geurteilt:

Die Schlegel, geleitet von der Idee der Kunst, erkannten die Objektivitét als das hochste Er-
fordernif$ eines Kunstwerks, und da sie diese im héchsten Grade bey Goethe fanden, hoben
sie ihn auf den Schild, die neue Schule huldigte ihm als Konig, und als er Kénig war, dankte
er, wie Konige zu danken pflegen, indem er die Schlegel krankend ablehnte und ihre Schule
in den Staub trat.*’

Es ist also weniger Goethe selbst — und noch weniger das Schlegel’sche Romantik-
Konzept — als vielmehr die Goethe-Rezeption,® die die neue Schule ausmacht. Die
Romantiker sind in Heines Verstindnis etwas verworrene Eleven der herausra-
gendsten Personifikation der Kunstperiode. Und wie die Romantische Schule mit
Goethes Tod beginnt und ihr erstes Buch mit ihm endet,% so auch die Kunstperiode,
die — wie Heine auf sich selbst verweisend formuliert — eigentlich die ,,,goethesche[]
Kunstperiode“’® zu heifen habe. Das Konzept der ,Kunstperiode‘ kann dabei mit

65 Heinrich Heine: Die deutsche Literatur von Wolfgang Menzel, 1828 [Rez.]. In: ders.: Histo-
risch-kritische Gesamtausgabe der Werke [Diisseldorfer Ausgabe]. Bd. 10: Shakespeares Madchen
und Frauen. Kleinere literaturkritische Schriften, hg. v. Jan-Christoph Hauschild. Hamburg 1993,
S. 238-248, hier S. 239.

66 Zum Verhdltnis — und sogar zur Abhéngigkeit — Heines zu Schlegels Wiener Vorlesungen
vgl. Peter Uwe Hohendahl: Geschichte und Modernitéit. Heines Kritik an der Romantik. In: ders.:
Literaturkritik und Offentlichkeit. Miinchen 1974, S. 50-101, hier S. 69-77.

67 Heine: Die deutsche Literatur von Wolfgang Menzel, S. 239.

68 Zu dieser Einschatzung mit Bezug auf die Romantische Schule vgl. Peter Uwe Hohendahl:
Heinrich Heine. Européischer Schriftsteller und Intellektueller. Berlin 2008, S. 164.

69 Vgl. Heine: Die romantische Schule, S. 125, S. 164.

70 Heine: Die romantische Schule, S. 125. Heine bezieht sich auf seine Rezension von Menzels
Literaturgeschichte. Vgl. Heine: Die deutsche Literatur von Wolfgang Menzel, S. 239. Michael
Ansel hat das Argument aufgenommen, die Beziige zwischen Gervinus und Heine detaillierter
ausgearbeitet sowie die Bedeutung von Heines Schrift fiir die disziplindr eindeutige zuzuord-
nende Literaturhistoriographie des neunzehnten Jahrhunderts verdeutlicht. Vgl. Michael Ansel:
Auf dem Weg zur Verwissenschaftlichung der Literaturgeschichtsschreibung. Heines Abhandlun-



156 —— Jakob Christoph Heller

Karl-Heinz Goétze, der Heines Romantische Schule in einen ideengeschichtlichen Zu-
sammenhang mit Georg Gottfried Gervinus’ Literaturgeschichte bringt, im Sinne der
hegelianischen Geschichtsphilosophie verstanden werden, die bei Gervinus wie bei
Heine eine dreiteilige Entwicklung ,von der religidsen iiber die literarische bis zur
politischen Befreiung“” impliziert. Goethe ist Héhe- und Schlusspunkt dieser litera-
rischen Periode‘ bzw. Kunstperiode,”” womit der Publikationszeitpunkt der Romanti-
schen Schule in die Ubergangsphase zwischen der literarischen und der politischen
Periode fallt.

Heines Epochenkonstruktion, die das Ende der Romantik verbtirgt, wird nun
deutlicher: Im Rahmen von Heines geschichtsphilosophischer Konstruktion steht
Goethe fiir den Hohepunkt der Kunstperiode, die mit seinem Tod endet. Die Ro-
mantik stellt gleichsam einen Nachziigler dar, begriindet als Goethe-Schule, die
den Meister — in Teilen — tiberlebte. Die romantische Epochenkonstruktion samt
ihrer unabschliefSbar wachsenden Klassizitat klassifiziert Heine implizit als Effekt
der Kunstperiode, der (immerhin) die spezifische Funktion der Kunst innerhalb
dieser Periode expliziert: Die Kunstkritik artikuliert die ,Befreiung‘ der Kunst in
der Epoche, da diese erreicht ist. Allerdings dndern sich mit der Ubergangsphase
zwischen der literarischen und der politischen Periode die Bewertungsmafistibe,
die der geschichtlichen Situation angemessen sind und die verdnderte — nunmehr
politische — Funktion auch der Kunst evaluieren kénnen. Heines Insistieren auf
die politische Dimension des romantischen Programms verdankt sich genau die-
ser ,Gegenwartigkeit‘ im geschichtsphilosophischen Moment. Die Romantik als Li-
teraturepoche war, weil mit Goethes Tod die Kunstperiode endete, als Index der
geschichtlichen Bewegung ist sie somit passé.

gen Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland und Die Romantische Schule.
In: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 17 (1992), H. 2, S. 61-94;
Michael Ansel: Die Bedeutung von Heines ,Romantischer Schule“ fiir die hegelianische Roman-
tik-Historiographie im 19. Jahrhundert. In: Heine-Jahrbuch 40 (2001), S. 46-78.

71 Karl Heinz Gotze: Grundpositionen der Literaturgeschichtsschreibung im Vormérz. Frankfurt
a. M. 1980, S. 430.

72 Und nebenbei bemerkt war Goethes Tod 1832 auch Anlass fiir die Abfassung der Romanti-
schen Schule, wie Heine in einem Brief an Heinrich Laube deutlich macht. Vgl. Heinrich Heine:
An Heinrich Laube, 08.04.1833 [Brief Nr. 428]. In: Sdkularausgabe. Werke, Briefwechsel, Lebens-
zeugnisse. Bd. 21: Briefe 1831-1841, hg. v. Nationale Forschungs- und Gedenkstétten der klassi-
schen deutschen Literatur in Weimar, Centre National de la Recherche Scientifique in Paris.
Berlin 1970, S. 52-53, hier S. 52.



Enden der Romantik = 157

Fazit

Wie also deklamiert man das Ende der Romantik in der Spatromantik? Wahrend
Heine dafiir eine hegelianisch inspirierte Geschichtsphilosophie auf die Romantik an-
wendet, greift Eichendorff auf ein figurales Geschichtsmodell zurtick. Beide negieren
den romantischen Eigenbegriff, der die unendliche Progressivitit im Mittelalter be-
ginnen lasst und die geschichtliche Bewegung der Kunst und Literatur von da an als
potenziell unabschliefShar konzipiert. Heine kann vor dem Hintergrund des Zu-sich-
selbst-Kommens des Geistes damit nichts anfangen, Eichendorff vor dem Hinter-
grund der heilsgeschichtlichen Triade — beide Modelle bedtirfen des Endpunktes.

Als einschneidenden geschichtsphilosophischen Marker greifen Heine wie Ei-
chendorff auf die Reformation zurtick, die freilich in den beiden Geschichtsmo-
dellen ginzlich unterschiedlich besetzt ist: hier leere Subjektivitat, dort Prozess
der Befreiung. Entsprechend dieser unterschiedlichen Evaluierung der Reforma-
tion hat auch das Ende der Romantik bei beiden eine unterschiedliche Begriin-
dung. Bei Heine ist sie eingespannt in die Bewegung des Geistes — Religion, Kunst,
Politik —, die Epoche ist mit Goethes Tod an ihr Ende gekommen, indem sie ihre
historische Aufgabe erfiillt hat. Eichendorffs Begriindung ist geradezu gegenteilig:
Die Romantik ist beendet, weil ihre Akteure und Akteurinnen ihre ,heilsgeschicht-
liche Aufgabe verkannt hétten.

An Heine und Eichendorff zeigt sich, welche strategische Funktion der pro-
grammatisch literaturkritisch-literaturgeschichtliche Schlussstrich unter die Ro-
mantik in den Werken ihrer spaten Akteure hat. Sowohl Eichendorff wie auch
(wenn auch anders gelagert) Heine sind zum Zeitpunkt der Publikation ihrer je-
weiligen Abschliisse prominente Akteure im literarischen Feld und behaupten
diese Position auch selbstbewusst: Heine mit der binationalen Publikation, die
den Franzosen wie den Deutschen die Bedeutung der deutschen Romantik er-
Kklart, Eichendorff als prononciert katholischer und volkstimlich-zugénglicher
Dichter, der in einer (konfessionellen) Teiloffentlichkeit der deutschsprachigen li-
terarischen Welt eine herausgehobene Position einnimmt.” Beide Gesten, so un-
terschiedlich ihr ,ideologischer‘ Gehalt, sind mdglich durch die programmatische
Offenheit und (zumindest proklamierte) literarische Unabgeschlossenheit und
kritische Uneinholbarkeit der Romantik. Heine und Eichendorff nahmen erste
Herausforderung auf und lehnten zweite Zumutung ab: Mit Schlegel gesprochen
treiben sie divinatorische Kritik.

73 Zur Bedeutung Eichendorffs als Modell einer katholischen Literatur und Alternative zu Goe-
the vgl. Jutta Osinski: Goethe oder Eichendorff? Katholische Literaturmodelle des 19. Jahrhun-
derts. In: German Life and Letters 53 (2000), S. 143-161.






Philipp Kohl
Die Enden der Erdgeschichte

Osip Senkovskijs Cuvier-Erzahlung Wissenschaftliche Reise zur
Bdéireninsel (1833)

Einleitung

Der vorliegende Aufsatz interessiert sich fiir die literarische Rezeption des Pariser
Naturforschers Georges Cuvier (1769-1832) in den spéten 1820er und frithen
1830er Jahren in Russland. Dessen Discours sur les révolutions du globe (1812) be-
schreibt die Erdgeschichte als serielle Abfolge von geologischen Umwalzungen
und Ausldschungen des Lebens, die in der apokalyptischen Imagination der russi-
schen Dichtung als finale, endzeitliche Szenarien umgedeutet werden. Wenn der
Aufsatztitel von ,Enden der Erdgeschichte“ spricht, dann lésst sich das auf dreier-
lei Weise verstehen: Zum einen als Widerspruch der wiederholten Ausléschungen
des Lebens zur christlichen Eschatologie, die das Ende nur im Singular kennt.
Zum zweiten — als Anspielung auf den deutschen Titel von Thomas Pynchons
Roman Die Enden der Parabel (Gravity’s Rainbow, 1973) —, als Metapher fiir Linea-
ritdt und Irreversibilitdt, die fiir die Geschichte der Geologie und die literarische
Narration von Zeit gleichermafien bedeutsam sind. Der dritte und wichtigste As-
pekt ist die Frage nach dem Wozu: Zu welchem Ende - im Sinne von Zweck —
liest die romantische Literatur die Erdgeschichte, welche Fragen und welche Ant-
worten richtet die literarische Imagination an sie?

Cuviers russische Rezeption wird in zwei Schritten betrachtet, zunachst mit
einem kurzen Blick auf Bilder der Apokalypse in der romantischen Lyrik, die von
einem populdren Wissen um Cuviers erdgeschichtliche Revolutionen gepragt sind.
Es folgt eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit einem Prosatext des Publizisten
Osip Senkovskij (1800-1858), der im Jahr 1833 einen grofsen Publikumserfolg feiert
und damit auch zur Popularitit Cuviers im lesenden Russland beitragt: Ucenoe pu-
tesestvie na medveZij ostrov (Wissenschaftliche Reise zur Bdreninsel) iiber zwei Na-
turforscher, die in Sibirien auf vermeintliche Zeugnisse des letzten Menschen vor
der Sintflut stofien. Senkovskijs Text 16st Cuvier aus dem apokalyptischen Para-
digma heraus: Die Vorstellung, eine Sintflut habe eine frithere Warmzeit beendet
und einem letzten Menschen den Garaus gemacht, wird der Lacherlichkeit preisge-
geben. Senkovskij kennt die naturwissenschaftlichen Diskurse der Zeit und macht
Cuviers vergleichende Anatomie zum ideellen Zentrum seiner Erzdhlung: als ein

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-009


https://doi.org/10.1515/9783111426129-009

160 —— Philipp Kohl

potentiell multiple Wissenshereiche der Welt durch die Operationen des Sammelns
und Vergleichens erschlieRendes Instrument, von dem die Figuren im Ubermaf
Gebrauch machen. Die dilettantische Wissensproduktion, die Senkovskij insze-
niert, erschliefit Geologie und Paldontologie fiir das russische Publikum und
bringt sie in Austausch mit Archdologie und Philologie. Sein Text lasst sich auf
verschiedene Arten lesen, als Gelehrtensatire, Proto-Science-Fiction und Antizi-
pation des lost world-Abenteuergenres, als Expeditionstext, als Petersburg- und
Sibirien-Imagination. Thomas Grob hat in seinen Arbeiten gezeigt, dass die
Frage der Endlichkeit in der Erzdhlung mit einem Umweg uber geologische und
astronomische Diskurse auch der Epoche der russischen Romantik zugeordnet
wird. Wenn innerfiktional das Weltende und der letzte Mensch vor der Sintflut
als fiktionales Konstrukt parodiert wird, geht es auf der Ebene der Epochenre-
flektion um nichts weniger als das Ende der Romantik, das mit dsthetischen und
politischen Umbrtichen in der russischen Gesellschaft einhergeht. Grob positio-
niert Senkovskij epochentypologisch als Grenzfigur einer ,Postromantik“ — der
Begriff ist hier einerseits analog zu ,Postmoderne“ zu verstehen,! andererseits
im Sinne der ,Zwischenzeit“ (promeZutok) des russischen Formalismus.?
Senkovskij veroffentlicht seine Fantasticeskie putesestvija Barona Brambeusa
(Phantastischen Reisen des Baron Brambeus), deren dritter Teil die Wissenschaftli-
che Reise ist, 1833 nicht unter seinem wirklichen Namen, sondern als Baron Bram-
beus, eine romantische Autormystifikation. Seine Stilisierung als wertkonservativer
und patriotischer Autor Brambeus ist notorisch unzuverlassig. Wegen dieses oszil-
lierenden self-fashioning wird Senkovskij als ddmonisch rezipiert und ,,Mephisto
der nikolaitischen Epoche genannt.? Gleichzeitig verhilft ihm seine wirtschaftlich
itberaus erfolgreiche Zeitschrift Biblioteka dlja ctenija (Lesebibliothek), die Literatur
und verschiedene Wissenschaften umfasst, auch zum Ruf eines Aufklarers. Seine
Cuvier-Erzdhlung soll im Folgenden als exemplarische Konstellation gelesen
werden, in der die spéte russische Romantik ihr Ende mit Beziigen zu auf3erlite-
rarischen Diskursen reflektiert. Sie erschopft sich nicht in der Persiflage eines
Missverstandnisses, eines einseitigen, gescheiterten Ideentransfers. Stattdessen
apostrophiert die Erzdhlung Sibirien, Schauplatz der fiktiven Expedition, als
Teil des russischen Imperiums und Wiege der empirischen Geologie, wie sie der
deutsche Naturforscher Peter Simon Pallas in den 1770er Jahren beschreibt, den
Cuvier spéater als Grindervater einer modernen Geologie bezeichnet. Erdge-
schichte wird dabei nicht nur als Modell-, Metaphern- und Parodieraum fiir Ge-

1 Thomas Grob: Russische Postromantik. Baron Brambeus und die Spaltungen romantischer Au-
torschaft. Frankfurt a. M. 2017, S. 15.

2 Grob: Russische Postromantik, S. 38—44.

3 Ein Aleksandr Gercen zugeschriebenes Zitat. Vgl. Grob: Russische Postromantik, S. 153.



Die Enden der Erdgeschichte =—— 161

schichte lesbar, sondern auch als eine Wissensordnung, die sich nicht von der
historischen Praxis in der imperialen Raumaneignung trennen lasst.

Ur- und Endzeit in der russischen Lyrik der 1820er
Jahre

Mit dem Discours sur les révolutions du globe (der spater separat verdffentlichte
erste Teil seiner Recherches sur les ossements fossiles des quadrupédes, 1812) tiber-
tragt Cuvier den Revolutionshegriff von der Geschichte zuriick auf die Natur. In
der Naturforschung hat er seinen Ausgang genommen, beschrieb doch Kopernikus
die revolutiones der Himmelskorper.* Im Frankreich der Restauration erscheint
der Revolutionsbegriff gewagt, auch in Russland gibt es Missverstandnisse. Alek-
sandr Gercen erzahlt eine Anekdote tiber seinen Mitstreiter Nikolaj Ogarev: Ein Po-
lizist habe bei einer Hausdurchsuchung Schriften beschlagnahmt, die im Titel das
Wort ,Revolution‘ trugen. Dem fiel auch ein Exemplar von Cuviers Discours zum
Opfer.® Friedrich Engels nennt seine Theorie spiter ,revolutionir in der Phrase
und reaktionar in der Sache“® Er wiederholt den oft vorgebrachten Vorwurf, Cu-
vier sei Kreationist, der an die Stelle einer gottlichen Schépfung wiederholte Schop-
fungsakte gesetzt habe. Wie jedoch Martin Rudwick gezeigt hat,” verwendet Cuvier
biblische Darstellungen nicht aus religiésen Griinden, sondern als historische Doku-
mente, um mit Erzdhlungen von Sintfluten seine These von der letzten Revolution
zu bhelegen, die da lautet: Diese letzte Katastrophe ist nicht so lange her, dass es
keine menschlichen Zeugnisse davon gébe. Das rezente Ereignis markiert den
Ubergang von der Erdgeschichte zur Geschichte. Die Faszination von Cuviers Theo-
rie liegt nicht in den grofien Zeitrdumen der geologischen Tiefenzeit, die um 1800
englische und schottische Forscher beschaftigt, vielmehr regen die groflen Maf3-
stdbe von Flora und Fauna der ausgestorbenen Welt die populdre Imagination an.

4 Vgl. Wolfert von Rahden: Revolution und Evolution. In: Forum Interdisziplindre Begriffsge-
schichte 20 (2012), H. 1, S. 1-20, hier S. 2—6.

5 Vgl. Aleksandr Gercen: Byloe i dumy. In: ders.: Sobranie so¢inenij. Bd. 8:. Byloe i dumy
1852-1868, hg. v. Dmitrij Blagoj. Moskau 1956, S. 112.

6 Friedrich Engels: Dialektik der Natur [1873-1883]. In: Karl Marx/Friedrich Engels: Werke.
Bd. 20, hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1975, S. 305-570,
hier S. 317.

7 Vgl. Martin J.S. Rudwick: Georges Cuvier, Fossil Bones, and Geological Catastrophes. New Trans-
lations and Interpretations of the Primary Texts. Chicago/London 1997, S. 257-259.



162 —— Philipp Kohl

Was den Menschen betrifft, so riickt das Ende der Tiefenzeit in den Mittelpunkt,
also der Ubergang zwischen dem, was Paldontologie und Archéologie erforschen.
Wie wird Cuvier in Russland rezipiert? Unter Zar Nikolaus I. herrscht zwischen
1825 und 1855 eine strenge Wissenschaftszensur, hier steht geologisches und paldon-
tologisches Wissen an sich unter Verdacht, da die Theorie einer langen Erdge-
schichte der biblischen Lehre widerspricht. Ein zwischen den 1820er und 1850er
Jahren wirksames Zensurdekret betraf inshesondere Publikationen, die aufgrund
ihrer Behandlung des zeitlichen Umfangs der Naturgeschichte von den 7000 Jahren
des Alten Testaments abwichen, also solche zur physischen Bildung der Erde, zu
geologischen Epochen, dem Ursprung der Arten, Neandertalern sowie menschlichen
Fossilien.® Da Cuvier sich mit der biblischen Schilderung in Einklang bringen lasst,
ist er im publizistischen Russland durchaus présent.’ Ein Rezensent von Cuviers Re-
cherches hebt in der Zeitschrift Moskovskij telegraf 1826 Cuviers Argument hervor,
die gegenwartige Zivilisation kdnne nicht sehr alt sein, da die Geologie die ,,btirgerli-
che Geschichte“ in einer ununterbrochenen Kette mit der Naturgeschichte ver-
binde." Es sind vor allem der populére publizistische Diskurs und die Dichtung, mit
denen Cuviers Ideen mehr oder weniger explizit Eingang in die Kultur Russlands
finden. Im Gegensatz zur Romantik im deutsch-, franzésisch- und englischsprachi-
gen Raum setzt die poetische Rezeption Cuviers in Russland Ende der 1820er Jahre
verspatet, aber konzentriert ein. Hier seien zwei prominente Beispiele kurz darge-
stellt, die Figuren des Letzten als ein endzeitliches Ereignis im Gewand eines neuen,
erdgeschichtlichen Diskurses imaginieren. Evgenij Baratynskijs Gedicht Poslednjaja
smert’ (Der letzte Tod, 1827) imaginiert die Endzeit als Urzeit, als einen Neubeginn
der Natur nach dem Tod des letzten Menschen. Die Natur hillt sich in einen ,wilden
Purpur® der Schépfung."! Wie zuvor schafft die Sonne Leben,"* doch kein menschli-
ches Wesen ist mehr da, um ihren Aufgang zu begriifien. Das Bild spielt auf das

8 Afanasij S¢apov: So¢inenija. Bd. 3. St. Petershurg 1908, S. 187. Vgl. dazu Alexander Vucinich:
Science in Russian Culture: A History to 1860. Stanford 1963, S. 248 f.

9 Eine ausfiihrliche Abhandlung zu den im Discours beschriebenen ausgestorbenen Tierarten
erscheint 1816 in der Zeitschrift Vestnik Evropy (Bote Europas): N.N.: O Zivotnych, koi sovsem
istrebilis’ na zemnom Sare. In: Vestnik Evropy 85 (1816), H. 1, S. 29-46. Ubersetzt wird das Werk
1840 und 1937. Vgl. dazu Eduard Kol¢inskij: Edinstvo évoljucionnoj teorii v razdelennom mire XX
veka. St. Petersburg 2015, S. 258.

10 ,[Y]To oHO 6GeclpepbIBHOM IeIIbI0 CBSI3bIBAeT MCTOPHIO IPaKAAHCKYI0 C UCTOPUeEH ecTecT-
BeHHoM“. N.N.: Discours sur les révolutions du globe [Rez.]. In: Moskovskij telegraf 12 (1826),
S. 84-102, hier S. 85.

11 ,U1 B auxyio nopdupy ApeBHUX JieT / lepkaBHasl IIpHpoza obaaumiack®. Evgenij Baratynskij:
Poslednjaja smert’. In: ders.: Polnoe sobranie stichotvorenij. Hg. v. Elizaveta Kuprejanova. Lenin-
grad 1957, S. 129-132, hier S. 131.

12 ,Ilo-mpe’KHEeMY >KUBOTBOPS Tpupoay“. Baratynskij: Poslednjaja smert’, S. 131.



Die Enden der Erdgeschichte =—— 163

scharlachrote Gewand der Hure Babylon aus der Johannesoffenbarung an — nun
tritt sie als ,wilde“ Natur auf, die vom Ende der Menschheit kiindet. Spater wird
Baratynskijs Bild des ,wilden Purpurs“ zum Namensgeber des ersten dezidiert
paldontologischen Werks der russischen Lyrik: 1913 benennt der Dichter Michail
Zenkevi¢ sein Buch Dikaja porfira danach.”® Der Titel des Vierzeilers Poslednij ka-
taklizm (Der letzte Kataklysmus, 1829)** von Fedor Tjutéev lasst sich als wortliches
Cuvier-Zitat lesen.”® Ahnlich wie Baratynskij imaginiert das Gedicht eine Erde ohne
Menschen. Es nimmt den Begriff Kataklysmus im Wortsinn (gr. kataklysmos‘: ,Uber-
schwemmung) und blickt auf einen rundum itberschwemmten Globus. Im letzten
Vers spiegelt sich das gottliche Antlitz in einem die Erde bedeckenden Ozean. Damit
spiegelt Tjutcev Cuviers Theorie einer katastrophischen planetarischen Vergangen-
heit in eine eschatologische Zukunft. Wahrend Cuvier mit dem letzten Kataklysmus
einen Endpunkt verschiedener sukzessiver Katastrophen aus der Erdgeschichte
meint, macht Tjutéev den Kataklysmus zum Sinnbild einer (wieder-)kommenden,
apokalyptischen Sintflut. Wenn bei Baratynskij das Aussterben durch Degeneration
und bei TjutCev durch die Sintflut geschieht, sind zwei éltere, fiir Bilder des Welt-
endes immens einflussreiche geologische Theorien zu erwdhnen: Der Vulkanismus,
der die Entstehung des Planeten aus unterirdischen Kréften erklart — im Gegensatz
zum Neptunismus, der die Bewegungen des Wassers dafiir verantwortlich macht.
Als wirkmaéchtiges Bild ist hier Karl Brjullovs Poslednij den’ Pompei (Der letzte Tag
Pompejis, 1833) zu nennen.

Cuviers Theorie der sich wiederholenden Umwaélzungen wird in ihrer poeti-
schen Deutung zum Bildspender fiir die finale Katastrophe. Ein Dazwischen der
Tiefenzeit gibt es hier nicht, nur einen Anfang und ein Ende. Das geologische und
paldontologische Wissen wird in der Lyrik also apokalyptisch umgedeutet. Auch

13 Vgl. Philipp Kohl: ,0 temnoe, utrobnoe rodstvo“: Dunkle Zeitrdume der Natur bei Michail
Zenkevic. In: Welt der Slaven (im Druck).

14 Fedor Tjutcev: Poslednij kataklizm. In: ders.: Polnoe sobranie so¢inenij i pis’'ma v $esti to-
mach. Bd. 1: Stichotvorenija 1813-1849, hg. v. Lidija Gromova-Opul’skaja. Moskau 2002, S. 74.

15 Es ist bezeichnend, dass Cuvier die Formulierung ,dernier cataclysme* in seinem Werk von
1812 — dem Jahr von Napoleons Russlandfeldzug — nur an einer Stelle verwendet, als er den Blick
nach Osten richtet. Hinter den ,tatarischen Steppen® lebe ein Volk mit einsilbigen Woértern und
willkiirlichen Hieroglyphen, ohne Religion und Moral. Nach der ,grofien Katastrophe®, so vermu-
tet er, habe es die Volker auf zwei verschiedene Seiten verschlagen. Es gibt fiir ihn also buchstéb-
lich ein vorsintflutliches Volk, dessen kulturelle Riickstdndigkeit er aus einer Umwélzung in der
Natur ableitet. Georges Cuvier: Recherches sur les ossemens fossiles de quadrupédes. Paris 1812,
S. 102 f. Zu ,Tatarien®, das zu dieser Zeit ein ausgedehntes asiatisches Territorium meint und
nicht mit der heutigen Region zu verwechseln ist, als geopolitischem Raum der Naturforschung
vgl. Svetlana Gorshenina: L’invention de I’Asie centrale. Histoire du concept de la Tartarie a 'Eu-
rasie. Genéve 2014.



164 —— Philipp Kohl

bei Aleksandr Pugkin, der Cuviers Werk besitzt,'® findet sich dies im Verspoem
Mednyj vsadnik (Der eherne Reiter, 1833) iiber die Petersburger Uberschwemmung
von 1824 wieder."” Zur Popularitit Cuviers tragt auch der in Russland vielgelesene
Roman La Peau de chagrin (Das Chagrinleder, 1831) von Honoré de Balzac bei.
Hier wird Cuvier als der ,grofite Dichter” des neunzehnten Jahrhunderts bezeich-
net. Zur imaginativen Kraft seiner Paldontologie heifst es:

Erwédrmt von seinem nach riickwérts schauenden Blick kénnen die klaglichen, gestern ge-
borenen Menschen das Chaos tiberschreiten, einen Hymnus ohne Ende anstimmen und sich
die Vergangenheit des Weltalls in einer Art riicklaufiger Apokalypse [Apocalypse rétro-
grade] vorstellen.'®

Senkovskijs Cuvier-Polemik zwischen Fiktion und
Populdarwissenschaft

Wahrend die Lyrik die Lehren Cuvier als Ur- und Endzeitwissenschaft rezipiert,
nimmt ein Prosatext diese Rezeption mit profunder Kenntnis der naturwissenschaft-
lichen Debatten aufs Korn, der im Folgenden genauer betrachtet werden soll. Er
stammt vom Publizisten Osip Senkovskij, geboren in einer Adelsfamilie als Jézef Ju-
lian Sekowski, der 1833 mit seinen Fantasticeskie putesSestvija Barona Brambeusa
(Phantastischen Reisen des Baron Brambeus) einen grofien Publikumserfolg feiert.
Die dritte der vier Erzahlungen, Ucenoe putesestvie na medveZij ostrov (Eine Wissen-
schaftliche Reise zur Bdreninsel, 1833) handelt von einer Expedition des Brambeus,
der als Ich-Erzéhler auftritt, mit seinem deutschen Begleiter an den sibirischen
Fluss Lena. Auf einer Insel im arktischen Ozean stofien die beiden auf eine Héhle
und entziffern, was sie fiir die Aufzeichnungen des letzten Menschen vor der Sint-
flut halten. Den Inhalt der Endzeiterzahlung verstehen sie als Beleg fiir Cuviers
Theorie von einer letzten Sintflut, die eine gesamte Population ausldscht. Die ver-
meintlichen Schrifttafeln, so die Schlusspointe, stellen sich jedoch als sonderbare Va-

16 Vgl. Aleksandr Formozov: Puskin i drevnosti. Nabljudenija archeologa. Moskau 1979, S. 22.

17 Vgl. dazu Thomas Grob/Riccardo Nicolosi: Russland zwischen Chaos und Kosmos. Die Uber-
schwemmung, der Petersburger Stadtmythos und A.S. Puskins Verspoem ,Der eherne Reiter.
In: Naturkatastrophen. Beitrdge zu ihrer Deutung, Wahrnehmung und Darstellung in Text und
Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert. Hg. v. Dieter Groh/Michael Kempe/Franz Mauelsha-
gen. Tubingen 2003, S. 367-394, hier S. 389.

18 Honoré de Balzac: Das Chagrinleder. Ubers. v. Ernst Sander. Miinchen 1998, S. 29; Honoré de
Balzac: La peau de chagrin. Hg. v. Sylvestre de Sacy. Paris 1974, S. 48.



Die Enden der Erdgeschichte =—— 165

rianten von Stalagmiten heraus, wie sie schliefdlich ein Begleiter belehrt. Der Erzéh-
lung ist ein Dialog aus zwei fiktiven Zitaten vorangestellt:

UraK, 4 /j0Ka3aj, YTo JIO/H, )KUBIINe [0 II0TOIa, OBIIM Topas3fio YMHee HBIHEIIHUX; KaK
’KaJIKo, YTO OHU IIOTOHYJH!..
bapon KioBre
Kaxoi B3zop!..
ToMep B cBoelt ,muane™
Und so habe ich bewiesen, dass die Menschen, die vor der Sintflut lebten, viel kltiger als die
heutigen waren; wie schade, dass sie ertrunken sind! ...
Baron Cuvier
Was fiir ein Unsinn! ...
Homer in seiner ,Ilias“

Die Vorstellung, dass vor der Katastrophe eine der heutigen Menschheit iiberle-
gene Zivilisation gelebt haben soll, stammt nicht von Cuvier. Es erscheint plausi-
bel, dass Senkovskij hier eine Cuvier-Fiktion von Byron aufgreift, der dessen
Ideen in seinem Drama Cain (1821) als degeneratives Weltmodell auffasst.” Die
Epigraphe bringen die Erzdhlung in ein Spannungsfeld aus naturwissenschaftli-
cher Theorie (Cuvier) und Epik (Homer), wobei sich das literarische Erzdhlen als
ein Korrektiv zur ebenfalls narrativ verfassten Theorie positioniert. Senkovskijs
Spott liber Cuvier ist wohlfundiert, beschéftigt er sich doch intensiv mit der geolo-
gischen Forschung der Zeit. In seinem populdrwissenschaftlichen Journal Biblio-
teka dlja ctenija (Lesebibliothek), mit dem Senkovskij ab 1834 die erste russische
Zeitschrift mit enzyklopddischem Charakter und enormem wirtschaftlichen Er-
folg herausgibt,? verfolgt er eine Doppelstrategie: Einerseits wird Cuviers Theorie
darin fiir ein breites Publikum zusammengefasst,” andererseits polemisiert Sen-
kovskij selbst gegen Cuvier, dessen Anhénger er als ,geologische Revolutiondre”

19 Osip Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija Barona Brambeusa. In: ders.: Sofinenija Barona
Brambeusa. Hg. v. Vjaceslav A. KoSelev/Aleksej E. Novikov. Moskau 1989, S. 25-18, hier S. 63.

20 So das Vorwort: ,The assertion of Lucifer, that the pre-adamite world was also peopled by ratio-
nal beings much more intelligent than man, and proportionably powerful to the mammoth, etc.
etc. is, of course, a poetical fiction to help him to make out his case.“ George Gordon Byron: Lord
Byron’s Cain: A Mystery. London 1830, S. viii. Zu Byrons Cuvier-Rezeption vgl. Ralph O’Connor:
Mammoths and Maggots: Byron and the Geology of Cuvier. In: Romanticism 5 (1999), S. 26-42.

21 Vgl. dazu Grob: Russische Postromantik, S. 274-304.

22 Vgl. 0.: Zemnoj Sar do potopa. Po sisteme Kjuv’e. Iz re¢i Doktora Parize. In: Biblioteka dlja
Ctenija 2 (1834), S. 169-175; Maksim Maksimovi¢: O granicach i perechodach carstv prirody. In: Bi-
blioteka dlja ¢tenija 2 (1834), S. 176-182.



166 —— Philipp Kohl

verspottet.” In einem Artikel aus dem Jahr 1836 berichtet er iiber die Entwicklung
von der Theorie plétzlicher Revolutionen Cuviers hin zur Theorie gleichformiger
Verdnderungen Lyells — spéter etablieren sich fiir diesen Gegensatz die Begriffe
,Katastrophismus‘ und ,Uniformitarismus‘. Lobend erwéhnt er — ohne die Mystifi-
kation aufzuldsen — die Erzahlung des Baron Brambeus, die bereits drei Jahre
zuvor Cuvier mit Spott {ibergossen habe, und verteidigt sie gegen die damaligen
Kritiker.?* Senkovskij wettert bildreich gegen die

daHTacTUUECKOe yUeHUe, KOTOpOoe, IJIs1 00BSICHEHUS KaKI0ro II0JJ06HOT0 II0CIe/[CTBYS, pa-
CIUTIaBJIsIeT 3eMHOM IIap B TUIJIE, PACTBOPSIET B CTAKaHe BOABIL, IIPUBOJUT BCe B Xa0TUYeCKOe
6posKeHIe U UTPaeT B IIOTOIIBL, BYJIKAHEI, B3PLIBEL, epPeBOPOTH], KaK B IIAIIKM. >

fantastische Lehre, die zur Erkldrung jeglicher derartiger Folgen die Erdkugel in einem
Schmelztiegel schmilzt, sie in einem Glas Wasser aufldst, alles in chaotische Garung versetzt
und mit Uberschwemmungen, Vulkanen, Explosionen, Umwélzungen wie Dame spielt.

Wie ein spielender Demiurg bringt Cuvier mit seiner spektakuldren Theorie Floren
und Faunen zu Fall, eine kosmologische Metapher, die Gustave Flaubert spéter in
der wohl bekanntesten Cuvier-Satire in theatraler Form entfaltet: In einer Episode
seines Romans Bouvard et Pécuchet (1881) ersteht Cuviers Theorie vor dem inneren
Auge der titelgebenden Protagonisten als Mérchenspiel, als ,féerie«.® Referiert
wird Cuvier in der Erzahlung von Brambeus’ Begleiter, dem deutschen Philosophen
Spurcmann,?’ in den spottischen Worten Brambeus’ ein ,personlicher Freund der

23 Osip Senkovskij: SoverSenie velikich perevorotov na zemnoj poverchnosti pri nasich glazach.
In: ders.: Sobranie so€inenij Senkovskogo (Barona Brambeusa). Bd. 9. St. Petershurg 1859, S. 69—
71, hier S. 70. Nikolaj Cerny$evskij wirft ihm spéter vor, er hitte diese Polemik in akademischen
Zeitschriften ausfechten sollen und sich stattdessen mit einer ,liliputskaja arena“ (Liliput-Arena)
begniigt. Vgl. Nikolaj Cernysevskij: Ocerki gogolevskogo perioda russkoj literatury. In: ders.: Pol-
noe sobranie socinenij. Bd. 3, hg. v. Valerij Kirpotin. Moskau 1947, S. 5-309, hier S. 52.

24 Osip Senkovskij: Drevnie perevoroty zemnogo Sara. In: ders.: Sobranie so¢inenij Senkovskogo
(Barona Brambeusa). Bd. 9. St. Petersburg 1859, S. 67-69, hier S. 67 £.

25 Senkovskij: Soversenie velikich perevorotov, S. 70.

26 ,Toutes ces époques avaient été séparées les unes des autres par des cataclysmes, dont le der-
nier est notre déluge. C’était comme une féerie en plusieurs actes, ayant ’homme pour apo-
théose.“ (Alle diese Epochen waren voneinander durch Katastrophen getrennt worden, deren
letzte unsere Sintflut ist. Es war wie ein Marchendrama in mehreren Akten, das den Menschen
zum Schlufibild hatte.) Gustave Flaubert: Bouvard et Pécuchet. (Euvre posthume. Hg. v. Alphonse
Lemerre. Paris 1881, S. 103; Gustave Flaubert: Bouvard und Pécuchet. Ubers. v. Erich Wolfgang
Skwara. Berlin 2010, S. 103 f.

27 Grob vermutet eine Anspielung auf Alexander von Humboldt, der 1829 nach Sibirien auf-
bricht, ein Jahr nach der Zeit der Handlung; Poljanskij und Schwartz verweisen auf Johann
Spurzheim, Begriinder der Craniologie. Vgl. Igor ]J. Poljanskij/Matthias Schwartz: Petersburg als
Unterwasserstadt. Geologie, Katastrophe und der Homo diluvii testis. Diskursive Ausgrabungen



Die Enden der Erdgeschichte =—— 167

Natur*, der zur Unterhaltung seiner Beziehungen zu ihr Mittel vom Hannoverschen
Konig erhalten habe. Der Deutsche erklart, die Natur habe das unwirtliche Klima
nicht freiwillig geschaffen:

OHa ObLIA IPUHYXK/IEHA K TOMY BHEIITHEI0 CHJIOK, OJJHAM U3 BEJMKUX M BHE3AMHbIX TIepe-
BOPOTOB, IIPEBPATHUBIINX HPe)KHIE TEIUIbIe KPau, I7ie POC/IH TaJbMBI U GaHAHEL, T/Ie JKIIN
MAaMOHTBI, CJIOHBI, MaCTO/[OHTEI, B XOJIOHbIE CTPAHbL, 3aBaJIEHHBIE BEUHBIM JIOM U CHe-
TOM, B KOTOPHIX Telleph MO0JI3al0T 6eTble Me[Be/IU 1 ¢ TPY/I0M Mpo3s6aloT cocHa 1 Gepesa.”®

[sondern] dazu von einer &ufSeren Kraft gezwungen worden, einer der grofien und plotzli-
chen Umwalzungen, welche die friiher warmen Gebiete, in denen Palmen und Bananen
wuchsen, in denen Mammuts, Elefanten, Mastodonten lebten, in kalte Lander verwandelt
habe, die von ewigem Eis und Schnee bedeckt sind, in denen nun Eisbédren klettern und Kie-
fer und Birke nur mit Mithe dahinvegetieren.

§purcmann erklart das Aussterben klimatisch, mit fossilen Funden, aus einer
fritheren Warmzeit, mit Skeletten ausgestorbener, elefantendhnlicher Arten und
kommt damit zu einer zivilisatorischen Verfallsthese. Er nimmt nidmlich an, dass
vor der ,Umwaélzung® auch eine antike, stiidliche Kultur im warmen Sibirien ge-
lebt habe.

Senkovskijs Gelehrtensatire ist eine paldontologische Donquijoterie: Zwei
Ménner ziehen aus, um Bestédtigung fiir das zu finden, was sie in Biichern gelesen
und falsch verstanden haben. Der Ich-Erzdhler Brambeus oszilliert zwischen Fas-
zination und Sarkasmus: Zunéchst der ansteckenden Wirkung von Cuviers Theo-
rie verfallen — Theorien seien ,,IpUINITYKUBEI, KaK THUIAS ropﬂqKa“29 (Klebrig
wie ein faules Fieber) —, gewinnt er anschliefSend wieder Distanz und beginnt, die
Idee der Sintflut zu verballhornen. Senkovskijs Erzdhlung pointiert das Verhéltnis
von Theorie und Empirie als ein krankhaftes, infektioses. Gleich einer Injektion
verandert Cuvier das Bewusstsein:

[OlxastHHBIM HeMer] [...] IPUBWII MHE CBOK TEOPHIO, UTO OHA BMeCTe C KPOBBI) PACXOLUTCS
110 BCEMY MOeMY TeJIy U CKOJIb3UT II0 BCEM JKHJIaM, UTO Jkap ee 6beT MHe B TOJIOBY, UTO S
6os1eH Teopuero. Ha pyToit eHb s yoke 6BLT B Opely: MHe GeclIpecTaHHO IPe3WINCh Besu-
KUe IIepeBOPOTHI 3eMHOTO IIlapa U CpaBHUTeIbHasl aHaTOMUS C MAMOHTOBBIMH UETIOCTSIMUY,
MacTOJOHTOBBIMU KJIBIKAMH, MeTajocaypaMy, Ile3rocaypaMy, Merajl0TepHOHaMH, IIepBo-
GBITHBIME, BTOPHMYHBIMI U TPeTHUHBIME HouBaMu]>’

bei Senkovskij, PuSkin und Odoevskij. In: Wiener Slawistischer Almanach 53 (2004), S. 5-42,
hier S. 8.

28 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 64.

29 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 64.

30 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 65.



168 —— Philipp Kohl

[Dler verfluchte Deutsche [...] hat mir seine Theorie derart eingeimpft, dass sie zusammen
mit dem Blut durch meinen ganzen Korper geht und durch alle Adern kriecht, dass ihre
Hitze mir zu Kopfe steigt, dass ich an der Theorie erkrankt bin. Anderntags war ich schon
im Fieber: ununterbrochen trdumte ich von groflen Umwélzungen des Globus, von der ver-
gleichenden Anatomie mit Mammutkiefern, Mastodonzédhnen, Megalosauriern, Plesiosauri-
ern, Megalotherien [sic], Primér-, Sekundér- und Tertidrboden.

Brambeus revanchiert sich bei Spurcmann mit ausfiihrlichen Erzédhlungen von sei-
ner wissenschaftlichen Faszination — der vom franzgsischen Sprachforscher Jean-
Francois Champollion entzifferten dgyptischen Hieroglyphenschrift, die der Deut-
sche zunéchst als ,prToIOruYeckiM MeuTaTeabcTBoM! (philologische Traumerei)
abtut, dann jedoch von ihren Ergebnissen begeistert ist. Dass die Figur Brambeus
Senkovskijs Alter Ego ist, &uflert sich hierin am deutlichsten: Der Autor lernt bereits
als Kind orientalische Sprachen, bereist unter anderem Agypten und lehrt bereits in
den 1820er Jahren Orientalistik an der Petersburger Universitat, gibt die Tatigkeit
jedoch in den 1830er Jahren zugunsten der Publizistik wieder auf.

Die Wissenschaftliche Reise inszeniert Senkovskij als eine pikareske Spuren-
suche in den Fufistapfen grofier europdischer Forscherautorititen. Er kniipft
dabei ein dichtes Netz aus (natur-)historischem Wissen und literarischer Imagina-
tion. Zur sagenumwobenen Hohle auf der Bareninsel gelangen die beiden durch
Hinweise von fritheren deutschen Sibirienreisenden. Tatsachlich erwéhnen Peter
Simon Pallas und Johann Georg Gmelin in ihren Reiseberichten Steine mit Schrift-
zeichen, was der Darstellung von Brambeus entspricht. Dass Pallas jedoch eine
Hoéhle mit der Bezeichnung ,Pisan[naja] komnat[a]“ (Schreibzimmer) erwahnt,*
ist eine Mystifikation Senkovskijs durch einen fingierten Verweis in einer Fufs-
note.® Die Bootsfahrt auf der Lena fiihrt die beiden ans Ende der Flora, in einen
kargen Norden, der als Schauplatz ewiger Konflikte zwischen der Erde und ihrer
Atmosphére beschrieben wird. Hier entblofit sich der Planet

CKUHYB CBOe KPacHBOe PaCTUTEILHOE IUIAThe, Harok IPyABI0 CGUpaeTcsl BCTPETUTh HeHc-
TOBBIE CTUXHH, CBUPEIIOCTh KOTOPHIX KaK GY/ITO XOUEeT OHa YCTPAIIUTh BUZOM OCTPBIX,
JePHBIX MCIIOMMHCKHUX WIEHOB U KeJle3HbIX pebp ceomx.*

der sein schones Pflanzenkleid abwirft, sich mit nackter Brust den gewalttatigen Elementen
entgegenstellt, deren Wildheit er gleichsam mit dem Anblick scharfer, schwarzer, riesiger
Glieder und eiserner Rippen erschrecken méchte.

31 Senkovskij: Fantastic¢eskie puteSestvija, S. 67.
32 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 70.
33 Vgl. Viktor Guminskij: Vzgljad skvoz’ stoletija. Moskau 1977, S. 312.
34 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 71.



Die Enden der Erdgeschichte =—— 169

Die Natur fasziniert hier nicht als erhaben, sondern als groteske Entstellung.
Kniipft die Wissenschaftliche Reise an deutsche Autoren wie E.T.A. Hoffmann und
Novalis an, die die raumliche und zeitliche Tiefendimension der Erde mit der Tiefe
der dichterischen Psyche in Resonanz bringen,* so ist diese Faszination hier mehr-
fach gebrochen. Die Wissenschaftliche Reise, so kiindigt Brambeus im vorhergehen-
den Teil an, sei derart langweilig, dass sie dem Publikum seine Gelehrsamkeit aufs
Trefflichste demonstrieren werde.*® Die Begeisterung der beiden Héhlenforscher
wird als Dilettantismus entlarvt — eine zentrale Wissenspraxis der Zeit der [jubomu-
dry (Weisheitsfreunde), die Schellings Naturphilosophie in Russland rezipieren. In
der darauffolgenden Erzdhlung der Phantastischen Reisen, die die russischen
Schellingianer parodiert, zeigt sich Brambeus erleichtert, dass ihn niemand mehr
mit Theorien iiber die Erdrevolutionen verwirre.” Die ,scenes from deep time*,
wie Martin Rudwick die zentrale Visualisierungsstrategie der geologischen und
paldontologischen Vorzeit nennt,*® erweisen sich hier als imaginative Abflle, als
Delirium von zwei durch eine Theorie ,infizierten‘ Dilettanten. Aus Cuviers Me-
thode der vergleichenden Anatomie schldgt Senkovskij in poetologischer Hinsicht
Profit — als eine auf einen prinzipiell grenzenlosen Phdnomenbereich anwendbare
Methode, die einerseits eine neue, induktive Sicht auf die Welt ermdglicht (von
einem Fragment kann auf einen ganzen Organismus geschlossen werden), anderer-
seits jedoch die dilettantischen Forscher in einen epistemologischen Groflenwahn
treibt.

Die Reise an den &uflersten Norden Sibiriens und die Riickschau auf eine my-
thische Warmzeit schreibt nicht nur das kulturgeschichtlich reiche Motiv der
warmen Arktis fort,* sondern geht auch an einen geologiegeschichtlich bedeutsa-
men Ort: Die seit dem siebzehnten Jahrhundert bekannt gewordenen Funde von
im Permafrost erhaltenen Mammuts dienen in der Zeit der Aufklarung zum Beleg
flir Diluvialtheorien. Ende des achtzehnten Jahrhunderts belegen Funde von Res-
ten tropischer Tiere, dass hier dereinst ein warmes Klima geherrscht hat. In der
Néhe der Lena st6ft der preuflische Naturforscher Peter Simon Pallas auf den
Kopf eines Rhinozeros. Dass hier eine plotzliche Uberschwemmung eine Fauna

35 Vgl. z.B. Inka Milder-Bach: Tiefe: Zur Dimension der Romantik. In: Rdume der Romantik.
Hg. v. Inka Miilder-Bach/Gerhard Neumann. Wiirzburg 2007, S. 83-102.

36 Vgl. Senkovskij: Fantasticeskie puteSestvija, S. 62.

37 Vgl. Senkovskij: Fantastic¢eskie puteSestvija, S. 141.

38 Vgl. Martin J.S. Rudwick: Scenes from Deep Time. Early Pictorial Representations of the
Prehistoric World. Chicago 1992.

39 Zur Erzdhlung im Kontext dieses Topos vgl. Sjuzanna Frank [Susanne Frank]: Teplaja arktika:
k istorii odnogo starogo literaturnogo motiva. In: Novoe literaturnoe obozrenie 108 (2011), S. 82—
97, hier S. 84.



170 —— Philipp Kohl

ausgeloscht habe, erscheint auch Cuvier in seiner Besprechung von Pallas’ Fund
plausibel. Aus seiner 1777 veroffentlichten Abhandlung Betrachtungen iiber die
Beschaffenheit der Gebirge wird in Cuviers Worten eine ,,nouvelle géologie“ (neue
Geologie) geboren.40 Anders als sein Zeitgenosse Buffon, der Paris selten verlasst,
kann Pallas durch seine ausgedehnten Russlandexpeditionen auf umfangreiches
Material aus erster Hand zuriickgreifen. Immer wieder hebt er hervor, welche
Bedeutung die geographische Weite und geologische Vielfalt des Katharinischen
Reiches fiir seine Theoriebildung hat:

Aus der Betrachtung der Kalk- und Tonfloze folgt, dafs alle die Ebenen, welche einst das Vater-
land der méchtigen russischen Nation, eine Pflanzschule von Helden, der letzte Zufluchtsort
der Wissenschaften und Kiinste, der Schauplatz fiir die Wunder des ausgebreiteten und
schopferischen Geistes Peters des GrofSen und fiir seine grofie Nachfolgerin ein Feld, um Mil-
lionen Untertanen zu begliicken und sich den Konigen der Erde zum Muster und den Vélkern
zur Bewunderung darzustellen, abgeben sollten, dafi, sage ich, alle Ebenen von Grof-RufSland
vorzeiten Meeresgrund gewesen sind.*!

Einerseits wird also in seiner vielgelesenen Schrift Russland als geologisches Impe-
rium beschrieben, andererseits die Erdgeschichte als ein dezidiert imperiales Un-
terfangen in Angriff genommen, der Erneuerer Peter der GrofSe mit Bildern einer
Naturgewalt besungen. Es ist dieser Raum, den Senkovskijs Figuren betreten.

Die Erfindung des letzten Menschen und die
Binnenerzahlung des homo diluvii testis

Zwar lautet der Titel von Senkovskijs Erzahlungszyklus Phantastische Reisen, doch
die Wissenschaftliche Reise ist nicht phantastisch motiviert. Senkovskij verlagert
den in Frankreich bereits drei Jahrzehnte alten Typus der Erzahlung vom letzten
Menschen®® an einen fiktiven, aber geographisch-geologisch plausiblen Ort. Und
auch die Manuskriptfiktion hat eine Motivierung: Brambeus entdeckt Schriftzei-
chen in der Héhle, die er rasch als Aufzeichnungen des letzten Menschen vor der
Sintflut identifiziert — was bei seinem deutschen Freund auf helle Begeisterung

40 ,On peut dire que ce grand fait, nettement exprimé, en 1777, dans un mémoire lu a 'académie
en présence du roi de Suede Gustave III, a donné naissance a toute la nouvelle géologie“. Georges
Cuvier: Eloges historiques. Paris 1860, S. 180.

41 Peter Simon Pallas: Uber die Beschaffenheit der Gebirge und die Verénderungen der Erdku-
gel [1777]. Hg. v. Folkwart Wendland. Leipzig 1986, S. 22-55, hier S. 44.

42 Vgl. den Beitrag von Sebastian Schonbeck in diesem Band.



Die Enden der Erdgeschichte =— 171

stofst. Dieser halt das Zeugnis fiir ein Dokument der ,vorsintflutlichen“ Kultur der
Agypter, die im warmen Sibirien gelebt hitten. Seine Bemerkung ergebe sich ganz
nattirlich aus der ,schonen, unvergleichlichen Theorie der vier Sintfluten, vier
Boden und vier ausgeldschten organischen Naturen“ (ecTeCTBEHHO U caMO C06010
IIPOMCTeKaeT U3 IIpeKpacHOH, 6ecIioflo6H0M TeOPHH 0 YeThIpex II0TOIIaX, YeThIpex
II0YBaxX M YeTHIPeX UCTpe6IeHHBIX OpraHMdeckux Ipupogax).”® Fir den Protago-
nisten der Erzdhlung hat der Deutsche einen wissenschaftlichen Namen parat, den
homo diluvii testis. Der Schweizer Naturforscher Andreas Scheuchzer hat damit ein
1726 gefundenes Fossil benannt und einem Menschen vor dem Diluvium zugeord-
net (Abb. 1). Die Erzdhlung, so der Deutsche, widerspreche Cuvier, denn fiir jenen
gebe es keine menschlichen Fossilien. Lapidar heifst es bei Cuvier: ,Il n’y a point
d’os humains fossiles“** (Es gibt keinerlei fossile Menschenknochen). Der Mensch
ist fiir ihn erst nach den groflen Umwalzungen in die Erdgeschichte eingetreten;
allenfalls die letzte grofse Revolution mag er erlebt haben, wovon am Meeresboden
Fossilien zeugen konnten.*> Cuvier selbst verwirft Scheuchzers Bestimmung des
Fossils als Mensch. Zu seinem Fund schreibt er, es handele sich um einen Proteus,*®
und sorgt dafiir, dass die Riesensalamander-Spezies 1831 in Andrias scheuchzeri
umbenannt wird — in Karel Capeks Science-Fiction-Roman Vilka s Mloky (Krieg mit
den Molchen, 1936) wird sie zur lebendigen literarischen Figur werden.

In der Binnenerzahlung, die Brambeus Zapiski poslednego dopotopnogo celoveka
(Aufzeichnungen des letzten vorsintftutlichen Menschen) nennt,*’ hat der vermeintlich
letzte Mensch sein Schicksal in der Hohle verewigt. Damit spielt Senkovskij auf die
zu dieser Zeit kontroversen Hinweise der Naturforschung an, dass es materielle
Zeugnisse von menschlichem Leben vor der Sintflut gibt, die von dem abweichen,
was in religiésen Schriften dazu geschrieben steht.*® Stein des AnstoRes sind dabei
weniger die Funde fossiler Tiere, die auf ausgestorbene Arten und damit auf eine
unfertige Schépfung hindeuten. Den grofieren Skandal stellt der fossile Urmensch
dar, der erahnen lasst, dass die menschliche Gattung weniger vollkommene Vor-
fahren hatte. Weit weniger Aufmerksamkeit als den vermeintlichen Schriftzeug-
nissen schenkt die Erzdhlung den fossilen Knochen des homo diluvii testis.

43 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 76.

44 Cuvier: Recherches, S. 82.

45 Vgl. Cuvier: Recherches, S. 84 f.

46 Vgl. Cuvier: Recherches, S. 83. Vgl. Martin J.S. Rudwick: Bursting the Limits of Time: The Re-
construction of Geohistory in the Age of Revolution. Chicago 2005, S. 275-277, 499-501.

47 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 77.

48 Vgl. Aleksandr Formozov: Problema drevnejSego celoveka v russkoj pecati XIX stoletija
(nauka, cerkov’, cenzura). In: ders.: Stranicy istorii russkoj archeologii. Moskau 1986, S. 175-202.



172 —— Philipp Kohl

Abb. 1: Der Homo diluvii testis, vom Schweizer Naturforscher Andreas Scheuchzer 1726 als Uberrest
eines vorsintflutlichen Menschen beschriebenes Fossil, heute nach ihm benannte Salamanderart
Andrias scheuchzeri, Exponat des Teylers Museum in Haarlem.

Nachdem die beiden die Tafeln entziffert haben, findet der enthusiastische
Spurcmann die Knochen des letzten Menschen und seiner Frau. Statt sie jedoch
einer vergleichend-anatomischen Analyse zu unterziehen, schldgt er sie im
Freudentaumel gegeneinander. Am weichen Klang eines Knochens meint er,



Die Enden der Erdgeschichte =— 173

weibliches Gebein zu erkennen.*’ Zweifach ist also der Topos der Naturfor-
schung als einer der empirischen Natur gegentiber blinden (Kultur-)Theorie rea-
lisiert — die Hohle wird gelesen, die Knochen werden gehort, und dabei ihre
materielle Phdnomenalitat ignoriert. Sowohl als Autor einer Erzdhlung als auch
in Form des Knochenfunds gibt es den ,letzten Menschen‘ nur als Fiktion.

Die Entdeckung des fossilen Menschen findet in Senkovskijs Zeitschrift Lesebi-
bliothek in den 1830er Jahren publizistisch statt. Der baltendeutsche Biologe Karl
Eduard Eichwald kiindigt dem Publikum 1838 an, die Entdeckung eines fossilen
Menschen sei nicht mehr weit. Er schldgt zwei Gattungsbezeichnungen vor, die
noch mit Funden zu belegen seien: palaeanthropos und megalanthropos, die sich
von den heutigen ,Neu“ oder ,Klein-Menschen“ unterschieden — analog zu Cuviers
Bezeichnungen palaeotherium und megatherium fiir Tiere.*® Ein Jahr spéter er-
scheint in einer populdren Zeitschrift eine Illustration eines als ,,fossil“ bezeichneten
préhistorischen Menschen.” Die allméhliche Bewusstwerdung der gleichzeitigen
Existenz frither Menschen und ausgestorbener Tiere lasst sich im weiteren Verlauf
des neunzehnten Jahrhunderts an populéren Urzeitdarstellungen nachverfolgen.*
Erst in den 1860er Jahren, als Thomas Henry Huxleys Evidence as to Man’s Place in
Nature (1863) und Charles Lyells Geological Evidences of the Antiquity of Man (1863)
die lange Genese der menschlichen Spezies betonen, weicht die Zasur zwischen der
antediluvianen und der gegenwartigen Welt auf, eine Verdnderung, die Thomas
R. Trautmann als ,revolution in ethnological time“ bezeichnet hat.>® Das Ergebnis
dieser Entwicklung lasst sich prominent an den verdnderten Illustrationen von
Louis Figuiers L’homme avant le déluge (1863)°* und der zweiten Ausgabe von Jules

49 Vgl. Senkovskij: Fantasticeskie puteSestvija, S. 131.

50 Vgl. Eduard Ejchvald [Karl Eduard Eichwald]: Drevnosti carstv Zivotnogo i rastite’nogo, prei-
muscestvenno v Rossii. In: Biblioteka dlja ctenija 31 (1838), H. 2, S. 77-128, hier S. 128.

51 Es handelt sich um eine Illustration aus Pierre Boitards Essay L’Homme fossile (1838) in der
Zeitschrift Zivopisnoe obozrenie (Malerische Umschau). Vgl. dazu Thomas Newlin: Tropical
Moscow. Narratives of Deep Time in Nineteenth-Century Russia. In: Russian Literature 114/115
(2020), S. 175-201, hier S. 182.

52 Vgl. zu dieser Entwicklung die Studie von Lena Kugler, die auch ein Kapitel zu Senkovskijs
Erzdhlung enthalt. Lena Kugler: Die Zeit der Tiere. Zur Polychronie und Biodiversitat der Mo-
derne. Konstanz 2021, S. 45-112.

53 Thomas R. Trautmann: The Revolution in Ethnological Time. In: Man. New Series 27 (1992),
H. 2, S. 379-397, hier S. 380.

54 Vgl. Peter Schnyder: Paldontopoetologie. Zur Emergenz der Urgeschichte des Lebens. In: Die
biologische Vorgeschichte des Menschen. Zu einem Schnittpunkt von Erzédhlordnung und Wis-
sensformation. Hg. v. Johannes F. Lehmann/Roland Borgards/Maximilian Bergengruen. Freiburg/
Berlin/Wien 2012, S. 109-131, hier S. 129-131.



174 —— Philipp Kohl

Vernes Voyage au centre de la terre (1864/67)> sehen, in der die Untergrundreisen-
den auf menschliche Fossilien und riesige Urzeitmenschen stofien. Die russische
Ubersetzung von Vernes erster Fassung weist 1865 in einem ausfiihrlichen An-
hang auf die fossilen Menschenfunde hin — und gerdt dadurch in Konflikt mit
der Zensur.>® Wie Aleksandr Formozov materialreich gezeigt hat, greift die Zensur
hauptséchlich dann, wenn es sich um Schriften handelt, die einer breiten Masse,
inshesondere jiingeren Lesern anschauliche Ideen von einer nicht-biblisch verbrief-
ten Tiefenzeit der menschlichen Spezies geben.”” Senkovskij, vor seiner literarischen
Karriere selbst als Zensor tétig, weifs um die Brisanz von erdgeschichtlichem Wis-
sen. Und er spielt ironisch mit der Selbstzensur: Spurcmann bittet Brambeus, bei
der Transkription des Worts ,Frauen“ das Epithet ,vorsintflutlich oder fossil“ zu er-
gdnzen, damit weder die heutigen Frauen noch die Zensur daran Anstofs nehmen
kénnten.*® Senkovskijs Binnenerzahlung schildert die gleichzeitige Existenz des
Menschen mit ausgestorbenen Tieren auf derart groteske Weise, dass sie aus einer
christlich-dogmatischen Sicht nicht beanstandet werden kann. Der vorsintflutliche
Mensch ist hier kein Wilder, sondern ein Edler. Die Endzeitgeschichte enthélt eine
Geschichte moralischen Verfalls, der auch den klimatischen Verfall Sibiriens und
seine heutige, menschenleere Gestalt erklaren soll. Damit klingt die anthropozentri-
sche Erklarung der Sintflut durch einen Stindenfall an — im Deutschen halt sich
dafiir lange die Volksetymologie der ,Siindflut".

Vor ihrem Untergang ist die vorsintflutliche Welt moralisch verkommen. Der
Konig entdeckt die Untreue seiner Frau, grofer als die Angst vor dem Weltende
erscheint ihm daraufhin sein Schmerz. Diese rhetorische amplificatio korrespon-
diert mit Cuviers Darstellung ausgestorbener Populationen mit ihren Megalosauri-
ern und Megatherien, die das Publikum ja vor allem dadurch faszinieren, dass sie
wesentlich grojfser als die Wesen der Gegenwart sind. Dem Discours sur les révoluti-
ons du globe, der den aus der Astronomie entlehnten politischen Revolutionsbegriff
wieder auf einen das menschliche Maf$ liberschreitenden Raum bezieht, wohnt
eine Skalierbarkeit zwischen grof$ und klein, zwischen allumfassenden und partiel-

55 Vgl. Allen A. Debus: Re-Framing the Science in Jules Verne’s ,Journey to the Center of the
Earth'. In: Science Fiction Studies 33 (2006), H. 3, S. 405-420; Jorg Diinne: Die katastrophische Fee-
rie. Geschichte, Geologie und Spektakel in der modernen franzésischen Literatur. Konstanz 2016,
S. 77-83.

56 Zjul’ Vern [Jules Verne]: Putesestvie k centru zemli. S priloZeniem stati: O¢erk proischoZdenija
i razvitija zemnogo $ara. St. Petersburg 1865. Zum Skandal um die Verne-Ubersetzung vgl. Ljud-
mila Saraskina: Besy. Roman-preduprezZdenie. Moskau 1990, S. 63-67.

57 Vgl. Formozov: Problema.

58 So liest Brambeus: ,Bce Hamu (IIpeIIOTONHbIE WIN UCKOIaeMble) >KeHIIUHEI Y>KacHbBIE KO-
keTKU.“ (Alle unsere (vorsintflutlichen oder fossilen) Frauen sind abscheuliche Koketten.) Sen-
kovskij: Fantasticeskie puteSestvija, S. 84.



Die Enden der Erdgeschichte =— 175

len Katastrophen inne, deren komisches Potenzial Senkovskij ausnutzt.>® So kom-

men die Forscher zum Schluss, schlichtweg alles miisse vor der Sintflut ungeheuer
grofs gewesen sein, auch die menschliche Untreue.®’ Nach vollendeter Transkrip-
tion merkt Brambeus an, man miisse noch einige versteinerte Adjektive zum Text
hinzufiigen, um ihn zu verschonern — eine Anspielung auf Senkovskijs publizisti-
sche Bemiihungen, die russische Sprache von Archaismen zu bereinigen.®* Mit dem
omniprasenten Attribut ,vorsintflutlich“®? parodiert Senkovskij die Sprache des
englischen Theologen und Geologen William Buckland, einem der Begriinder der
modernen Hohlenforschung.®® In den 1820er Jahren prigt Buckland den Begriff des
geologischen Diluviums — also eine am biblischen Wort orientierte Bezeichnung
fir die heute Pleistozén genannte Epoche — und rekonstruiert aus Sedimenten in
Stalagmiten eine antediluviale Fauna. Dass die Forscher ihren Text ausgerechnet
von Stalagmiten ablesen, ist also kein Zufall. Denkbar sind auch Anspielungen auf
Bucklands satirische Rezeption in England, eine berihmt gewordene, dem Geolo-
gen William Conybeare zugeschriebene Karikatur aus dem Jahr 1822 (Abb. 2). Da-
rauf leuchtet Buckland mit einer Fackel in eine Hohle, in der sich Hyénen tber
allerlei Knochen hermachen - als ob der Forscher selbst Zeuge der urzeitlichen
Szene gewesen sei.** Als Senkovskijs Figuren die Héhle entdecken, wirft sich Spurc-
mann auf die fossilen Knochen wie eine hungrige Hyane, wiahrend Brambeus ihm
leuchtet.®® Der deutsche Naturforscher wird so selbst zum wilden, vorzeitlichen Le-

59 Offen bleibe, ob die ,Umwilzung® eine allumfassende Sintflut oder eine der partiellen Uber-
schwemmungen, die die heilige Schrift nicht einmal erwéhne, sei (,BceobI1ii TOTOII UM OJUH
W3 YaCTHBIX II0TOIIOB, He YIIOMSHYTHIX fa’ke B CBSAIeHHOM IcaHUK®). Senkovskij: So€inenija,
S. 64. Im Russischen wird die geologische Umwélzung als perevorot wiedergegeben. Das Wort
kann auch einen politischen Umsturz meinen, wahrend die politische Revolution revoljucija
heifst. Eine lexikalische Unterscheidung zwischen partiell und umfassend gibt es also auf politi-
scher Ebene. Vgl. Viktor Vinogradov: ,Perevorot®. In: ders.: Istorija slov. Moskau 1994, S. 448-451.
60 Vgl. Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 132.

61 Vgl. Guminskij: Skvoz’ stoletija, S. 313.

62 ,[H]asepiBaliTe UX HBIHEITHUMU MMeHaMHU C IIPUCOBOKYIUIEHHEM O0Iero IIpuiaraTeJbHOro
antediluvianus, ,1ipeATIIOTONHBIA. MBI B CpaBHUTeILHOM aHaTOMHM TaK HasblBaeM BCe TO, 4TO
HeU3BeCTHO, KOI7[a OHO CyIIleCTBOBasI0. ITO oueHb yA06HO.“ Senkovskij: FantastiCeskie puteSest-
vija, S. 80.

63 Bucklands Name féllt in der Erzédhlung als Teil einer Aufzdhlung von Geologen, zu denen
§purcmann vermerkt, bei ihnen sei von ,,okameHesbIX KokeTKax“ (vorsintflutlichen Koketten)
keine Rede. Senkovskij: Fantasticeskie puteSestvija, S. 83.

64 Vgl. Rudwick: Scenes, S. 39: ,So this scene from the almost inconceivable recesses of deep ,an-
tediluvial‘ time is made conceivable by being at the same time a scene of the amiably eccentric
Buckland crawling into the cave like one of his hyenas. The scientist becomes an actor within the
scene that he has reconstructed.”

65 Vgl. Senkovskij: Fantasticeskie putesestvija, S. 73 f.



176 —— Philipp Kohl

bewesen — im Gegensatz zum edlen Urmenschen, den er zu entdecken meint. Der
letzte Mensch und sein Ende werden von den Entdeckern als kulturstiftende Fiktion
produziert. Es handelt sich dabei um eine Erfindung, deren Fiktivitat ihren Produ-
zenten nicht bewusst ist. Vollig tiberzeugt von der Authentizitdt ihrer Funde, proji-
zieren sie die Zeichensysteme der vergleichenden Anatomie auf die Welt. Wenn
Senkovskij mit der Wissenschaftlichen Reise eine Art paldontologisches Hoéhlen-
gleichnis schreibt, dann wird dies hier am deutlichsten. Das Ende der Erzdhlung
und die Desavouierung dieser Fiktion sind denn auch ,H6hlenausgange’, wie sie
Hans Blumenberg in seiner gleichnamigen Studie beschrieben hat.%

SOANY

b
4 <
A
S
N

= \\ \ _:_f

\
\\\~

BUCKLAND ENTERING THE KIRKDALE CAVERN. FROM A CARICATURE
BY THE REV. W. CONYBEARE.

Abb. 2: Als Illustration zum Gedicht The Hyaena’s Den at Kirkdale (1822) von William Conybeare
abgedruckte Karikatur, in der der Fossilienforscher William Buckland eine Hohle mit Hydnen betritt.

66 Vgl. Hans Blumenberg: Hohlenausgénge. Frankfurt a. M. 1989.



Die Enden der Erdgeschichte =— 177

Innenansicht der Katastrophe: Eine agyptisch-
sibirische Endzeitparodie

Die vorsintflutliche Welt der Binnenerzdhlung ist ein Goldenes Zeitalter. Der
Herrscher des Staates Barabija mit dem pseudodgyptischen Namen Sabachubo-
saar berichtet von einer bukolischen Welt, deren Bewohner auf Mammuts reiten
und vom warmen Klima profitieren. Die Erde ist von einem Kometen bedroht,
dessen kommender Aufprall vom Astronomen prophezeit und vom Oberpriester
geleugnet wird. Die globale Katastrophe tritt ein, der Komet loscht grofle Teile
der Erdbevolkerung aus. Im Gegensatz zu Cuviers Theorie der geologischen Kata-
strophen wird der Planet hier von einer astronomischen heimgesucht - ein Wi-
derspruch, der den beiden Reisenden nicht aufféllt. Der Astronom legt dar, dass
die Bildung der Erdoberflache wesentlich durch Einschldge von Kometen gepragt
sei — in der Bildungsphase des Planeten seien sie wie faulige Friichte auf die Erde
gefallen. Ohne sie wére sie glatt geblieben, was der Konig scherzhaft auf die Haut
des Astronomen bezieht.®” Senkovskij spielt hier offensichtlich auf eine von Cu-
vier selbst verworfene®® Theorie des englischen Physikotheologen William Whis-
ton an, die dieser in seiner Schrift A New Theory of Earth (1696) vertritt: Darin
wird die Verwiistung der Erde durch einen Kometen mit dem biblischen Siinden-
fall erklart.® Die Panik vor einem alles Leben ausléschenden Kometen hat im
Jahr 1833 einen konkreten Hintergrund: 1826 hat der Biela-Komet in Europa fiir
Aufsehen gesorgt, fiir das Jahr 1832 ist ein gewaltiger Komet prophezeit worden,
mit dessen Ankunft sich Endzeitphantasien verbinden. Michail Pogodin, Heraus-
geber des Moskovskij vestnik (Moskauer Boten), veroffentlicht 1828 — im Jahr der
Handlung der Wissenschaftlichen Reise — eine Meldung tiber eine drohende Kolli-
sion mit beruhigendem Kommentar’® und 1833 eine satirische Erzahlung iiber

67 Vgl. Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 91.

68 Cuvier zitiert die Ausgabe von 1708, Cuvier: Recherches, S. 26.

69 William Whiston: A New Theory of the Earth. London 1708, S. 345 ff.; vgl. James E. Force: Wil-
liam Whiston, honest Newtonian. Cambridge 1985, S. 46-48.

70 N.N.: O komete 1832 goda. Ubers. v. Michail Pogodin. In: Moskovskij vestnik 10 (1828), S. 96—
101. Diese Beruhigung verwirft der konigliche Astronom, der auf die Ahnlichkeit mit Pogodins
Meldung verweist. Vgl. Guminskij: Skvoz’ stoletija, S. 313. Zum Kometen erscheint im Jahr seiner
Prophezeiung ein Buch des franzosischen Astronomen Frangois Arago auf Russisch, das ein aus-
fuhrliches Kapitel zur Frage enthdlt, ob ein Komet eine weltumspannende Sintflut auslésen
konne — und diese am Schluss negativ beantwortet. Vgl. Fransua Arago: O kometach voobsce i v
osobennosti ob oZidaemom v 1832 godu i soverSajuscej svoj oborot v 6 3/4 goda, perevod Gr. Ja-
kovlev. St. Petersburg 1832, S. 187. Im gleichen Jahr erscheint eine satirische Erzdhlung dariiber:
Ivan Gur’janov: Kometa 1832 goda. Otryvok iz neizdannogo romana, osnovannyj na astrono-
miceskich nabljudenijach. Moskau 1832.



178 —— Philipp Kohl

den fiir 1835 angekiindigten Halleyschen Kometen.” Auf die Gegenwart popular-
kultureller apokalyptischer Erwartungen reagiert Senkovskij als Moralist. Er ver-
sieht seine Endzeiterzdhlung mit zahlreichen Seitenhieben auf die Sitten der
Petershurger Gesellschaft.”?

Der letzte Mensch, der den Einschlag zunéchst tiberlebt, schaut wie aus einer
kosmischen Vogelperspektive auf das Panorama einer postkatastrophischen Ruinen-
landschaft, die mit einem Mal zur archdologischen Grab(ungs)statte geworden ist:

Ha He0603pHMO#t MOTHJIe IATHAECATH CaMOJTIOOMBLIX HApOZ0B U TIATHCOT PAa3BPATHBIX T0-
POJIOB BAPYT COOPYAMJICS OTPOMHEIH, HEIIPHCTYIIHBIH, TPpeMSIMil CMepTeabHEIM 9X0M H
CKPHIBAIOIME KYTIOTBI CBOM 3a 06IaKaMM TPOGOBEI MAMATHHUK, Ha KOTOPOM Cyfb6a Bce-
JIeHHO} Pa36POCAHHEIMHU B GecIops/Ke FPAHUTHEIMI GYKBAMU HadepTajla TAMHCTBEHHYIO
HAJIIIHC: ,37[eCh TOKOMTCS TI0JI0BMHA OpTaHIUIeCKOH »KI3HH 3TOH TYCKIOH 3eJTeHoi ILIa-
HeTHI TPeTLero paspsisa. >

Auf dem untiberblickbaren Grab von filinfzig eitlen V6lkern und fiinfhundert verdorbenen
Stadten war mit einem Mal ein Sargdenkmal errichtet worden, riesig, unzugénglich, mit tod-
lichem Echo donnernd und seine Kuppeln hinter den Wolken verbergend. Darauf hatte das
Schicksal des Universums eine geheimnisvolle Inschrift in ungeordnet verstreuten Granit-
buchstaben hinterlassen: ,Hier ruht die Hélfte des organischen Lebens dieses mattgriinen
Planeten der dritten Kategorie.“

In einem Panorama liegt die ausgestorbene Population als planetarische Grabstétte
da, ihr Denkmal tréagt eine groteske Inschrift, aus der der Kosmos iiber das Schick-
sal der Erde zu urteilen scheint. Das spiegelt den archdologischen Diskurs der Geo-
logie wider, die die ,Archive der Natur‘ erforscht, eine Idee, die sich bereits in
Pallas’ Gebirgsschrift findet und sich in den 1770er Jahren durch Buffon durch-
setzt.”* Nachdem sich die ,blasse, hissliche Kometenleiche iiber den Planeten ge-
legt hat, beendet eine neue Eiszeit das Goldene Zeitalter der sibirischen Agypter

71 Michail Pogodin: Galleeva kometa. In: Kometa Bely, al’'manach na 1833 god. St. Petersburg
1833, S. 1-23.

72 Igor’ Poljanskij und Matthias Schwartz gehen sogar so weit, die Erzdhlung als eine Chiffre fiir
den seit Ende des achtzehnten Jahrhunderts etablierten Katastrophen- und Uberschwemmungs-
text Petersburg zu lesen. Dies leuchtet nicht nur literatur-, sondern auch wissensgeschichtlich
ein, hat doch Pallas seine Diluvialtheorie unter dem Eindruck mehrerer Uberschwemmungen in
Petersburg formuliert. Vgl. Pallas: Uber die Beschaffenheit der Gebirge, S. 51. Vgl. dazu auch Ryan
Tucker Jones: ,These plains of Great Russia were once the bottom of the sea“. Peter Simon Pallas,
Siberian geohistory, and empire. In: Russia in Asia. Imaginations, Interactions, and Realities.
Hg. v. Jane F. Hacking/Jeffrey S. Hardy/Matthew P. Romaniello. London/New York 2020, S. 13-27.
73 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 116.

74 Vgl. zum Konzept in Westeuropa (u. a. bei Soulavie und Buffon) Georg Toepfer: On Similari-
ties and Differences Between Cultural and Natural Archives. In: Arctic Archives. Ice, Memory and
Entropy. Hg. v. Susi K. Frank/Kjetil A. Jakobsen. Bielefeld 2019, S. 21-36.



Die Enden der Erdgeschichte =— 179

(im Hintergrund steht hier das ,Kéltejahr* 1816).”> Mit dem Finale der Endzeiterzih-
lung erreicht ihre Metareflexivitat ihren Hohepunkt: Der Konig findet seine abtriin-
nige Frau wieder, doch sie stirbt, und er verspeist ihre Leiche. Den Kaltetod
sterbend, ritzt er seine letzten Worte in die Hohlenwand: ,5I Mep3sHy, ymupa .76
(Ich friere, ich ster ...).

Mit den Aufzeichnungen des letzten Menschen liefert Senkovskij die Innenan-
sicht einer planetarischen Katastrophe durch die Augen ihres letzten Uberleben-
den - ein Herrscher, der durch das Weltende zum Hoéhlenmenschen wird und die
geologische Umwalzung als karnevaleske Umkehrung der Verhéltnisse erlebt. In
der Erzdhlung ist er nur in einer Manuskriptfiktion méglich, indem ein Beleg fiir
das Weltende fabriziert wird. Der Paldontologe Cuvier wird mit dem Agyptologen
Champollion gelesen — beide Forscher sind ein Jahr zuvor, 1832 gestorben. Und so
lisst sich Senkovskijs Satire auch als Gelehrtennekrolog lesen. Ahnlich satirisch
wie mit Cuviers Paldontologie verfahrt Senkovskij mit Jean-Frangois Champollions
Sprachwissenschaft. Die Verbindung von Agyptologie und Cuviers vergleichender
Anatomie ist keine zuféllige, denn Cuvier beansprucht fiir sich, eine neue Art von
Altertumswissenschaftler zu sein,”’ der sich nicht nur auf die Genesis als histori-
sches Zeugnis, sondern auch auf Zeugnisse der Agypter stiitzt. Mit astronomischen
Beobachtungen versucht er, die ,letzte Katastrophe‘ zu datieren, von Tierfiguren
der Hieroglyphenschrift auf ausgestorbene Arten zu schliefien. Die Faszination fiir
Agypten hat auch politische Griinde: Napoleons Agyptenkampagne macht zu Be-
ginn des neunzehnten Jahrhunderts wichtige Funde in Europa bekannt, zum
einen den Rosettastein, mit dessen Entzifferung Champollion 1822 berithmt wird,
zum anderen den Tierkreis von Dendera, der sowohl Champollion als auch Cuvier
beschéftigt.”® Senkovskij behauptet spéter, er habe bei einer Reise nach Kairo 1821
vergeblich versucht, den Tierkreis nach Russland zu bringen.”® Mit dem Erzéhlto-
pos der sibirischen Agypter bedient Senkovskij einen doppelten Orientalismus der

75 Vgl. Eva Horn: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a. M. 2014, S. 45-76.

76 Senkovskij: Fantasticeskie putedestvija, S. 130.

77 Cuvier nennt sich einen ,[alntiquaire d’une espece nouvelle“. Cuvier: Recherches, S. 1.

78 Vgl. Cuvier: Recherches, S. 106 f. Vgl. Jed Z. Buchwald/Diane Greco Josefowicz: The Zodiac of
Paris: How an Improbable Controversy over an Ancient Egyptian Artifact Provoked a Modern
Debate between Religion and Science. Princeton 2010, S. 212-221. Ich danke Andrea Polaschegg
fiir den Hinweis auf diesen Zusammenhang.

79 Vgl. Pavel S. Savel’ev: O Zizni i trudach O. I. Senkovskogo. In: Sobranie so¢inenij Senkovskogo
(Barona Brambeusa). Bd. 1. St. Petersburg 1858, S. 11-112, hier S. XXXIIL. Eine Mystifikation ist
dabei nicht ausgeschlossen. Vgl. Grob: Russische Postromantik, S. 186.



180 —— Philipp Kohl

europdischen Wissenschaften: Sibirien als eine Geburtsstatte der modernen Geolo-
gie, Agypten als Beginn der der modernen Archiologie.®’

Schriftfiguren des Endlichen im Buch der Natur

Die beiden Figuren des Endlichen, der ,letzte Kataklysmus‘ der Natur und der
Jetzte Mensch® vor der Sintflut, erweisen sich als Fiktionen. Den Schritt, sich die-
ser Fiktionalitidt bewusst zu werden, gehen Senkovskijs Figuren stellvertretend
fir die Wissenschaften des neunzehnten Jahrhunderts. Durch die Befunde der
Paldoanthropologie wird der Mensch Teil der Tiefenzeit, eine katastrophische
Zasur zwischen einem vorzeitlichen und einem heutigen Menschen lésst sich
nicht mehr behaupten. Senkovskijs Erzdhlung inszeniert nicht nur die Erfindung
dieser Zasur, sondern auch ihre schriftliche Verfassung als Problem des medialen
Aufschreibens: Um die Fiktionen erzeugen zu kdnnen, miissen seine Figuren das
Instrumentarium der Philologie auf die Natur tbertragen kénnen, die sie als
,Buch der Natur‘ in Schriftform codieren. Mit der Verschaltung von Geologie und
Philologie weist der Text auf eine wissenschaftsgeschichtliche Konjunktur voraus,
die sich erst Mitte des neunzehnten Jahrhunderts in ihren methodischen und in-
stitutionellen Gemeinsamkeiten sowie gegenseitigen epistemologischen Anleihen
zeigen wird.®!

Die Idee, eine Endzeiterzahlung von einem natiirlichen Schrifttrédger abzule-
sen, geht auf Mary Shelleys populdren Roman The Last Man (1826) zuriick: Wah-
rend es bei Shelley beschriebene Baumblétter und Rindenstiicke sind, die in der
durch ein Erdbeben verschlossenen sibyllinischen Hohle auf wundersame Weise
konserviert wurden,® finden Senkovskijs Forscher Schriftzeichen auf Stalagmiten.
Die Pointe, dass die vermeintlichen Hohleninschriften nur Ergebnisse natiirlicher
Kristallformationen sind, demonstriert die Grenzen der Epistemologie des Lesens
in den ,Archiven der Natur: Philologie findet dort Zeichen, wo nur zufillige visu-

80 Zur Geburt der Archdologie als einer modernen ,Spatenwissenschaft‘ (das Schlagwort der
,Wissenschaft des Spatens‘ wird Heinrich Schliemann zugeschrieben) und ihren Parallelen zur
Entwicklung der Geologie vgl. Christiane Zintzen: Von Pompeji nach Troja. Archéologie, Literatur
und Offentlichkeit im 19. Jahrhundert. Wien 1998, S. 25 ff.

81 Vgl. dazu Bernd Naumann/Frans Plank/Gottfried Hofbauer (Hg.): Language and Earth. Elec-
tive Affinities Between the Emerging Sciences of Linguistics and Geology. Amsterdam/Philadel-
phia 1992.

82 Mary Shelley: The Last Man. Vol. 1. Paris 1826, S. x.



Die Enden der Erdgeschichte =— 181

elle Formationen sind. Senkovskij weifs als Orientalist, wogegen er polemisiert. Die
Hieroglyphen des letzten Menschen nennen die Forscher ,vorsintflutliche Lettern
Jliterae antediluvianae“.® Die Regeln der Entzifferung beschreibt Brambeus als Pa-
rodie einer Hermeneutik, die buchstébliche, figurative und kombinierte Lesarten
zulasst:

1 pacToJIKOBaJI eMy, UTo, 110 Halllell CHCTeMe, BCIKHM Heporaud ecTb WIM 6yKBa, MIH Me-
TagopHuyeckas ¢uUrypa, u3obparkaroliasi U3sBeCTHOe IIOHSATHe, WK BMecTe 6yKBa U QHUIypa,
WM HU 6YKBa, HU QUTYPa, a TOHKO TIPOM3BOJILHOE YKpalleHue mouepka.t*

Ich legte ihm dar, dass in unserem System jede Hieroglyphe entweder ein Buchstabe ist
oder eine metaphorische Figur, die einen bekannten Begriff darstellt, oder Buchstabe und
Figur zusammen, oder weder Buchstabe noch Figur, sondern nur eine willkiirliche Aus-
schmiickung der Schrift.

Es kommt also nicht auf eine vollstdndige und liickenlose Rekonstruktion der
Schriftzeichen an, sondern auf eine je nach Belieben buchstablich oder metapho-
risch synthetisierte Ganzheit des Sinns. Nichtarbitraritat, Nattrlichkeit und Univer-
salitdt zéhlen, wie Jan und Aleida Assmann gezeigt haben, zu den grundlegenden
Eigenschaften, die Hieroglyphen inshesondere wéhrend ihrer romantischen Neu-
entdeckung zugeschrieben werden. Im Moment, als Champollion sie entziffert,
haben die ,heiligen dgyptischen Schriftzeichen diesen Status verloren — was der
romantischen Hieroglyphenfaszination jedoch keinen Abbruch tut,® die Senkovskij
hier ins Visier nimmt.

Das Motiv vom ,Buch der Natur‘ findet sich bei Cuvier nicht. Charles Lyell da-
gegen macht ausfithrlichen Gebrauch von bibliophilen Bildern. In seinen Principles
of Geology (1832) hat die Natur ihre gleichsam schriftlich dargelegte Chronologie in
Kapitel und Abschnitte gegliedert. Dass der Naturforscher bei Lyell auch ein Ar-
chéologe ist, der in den Ruinen der Natur liest, macht das Frontispiz zu seinem
Werk deutlich, auf dem ein einsamer Betrachter vor drei Sdulen des Serapis-
Tempels steht.®® In der russischen Ausgabe von 1866 ist dieser Betrachter wie in spé-
teren englischen Ausgaben abgeschnitten und nur die Sdulen, also das Symbol fiir

83 Senkovskij: Fantasticeskie puteSestvija, S. 75.

84 Senkovskij: FantastiCeskie puteSestvija, S. 67 f.

85 Vgl. Aleida Assmann/Jan Assmann: Einleitung: Hieroglyphen. Altagyptische Urspriinge abend-
landischer Grammatologie. In: Hieroglyphen. Stationen einer anderen abendldndischen Gram-
matologie. Archdologie der literarischen Kommunikation VIII. Hg. v. Aleida Assmann/Jan
Assmann. Miinchen 2003, S. 9-25, hier S. 15-23.

86 Vgl. den Beitrag von Oliver Volker in diesem Band.



182 —— Philipp Kohl

zZ
ZZ2

==

N
\

A

\\\
W
\\

\\
\

\

ey b pmam

EMLD XPAMA CEPANUCA BD OYUUYOIU B 1838 7

Abb. 3: Frontispiz zur russischen Ausgabe von Charles Lyells Principles of Geology (1832) mit einer
Darstellung des Serapistempels bei Neapel, wobei der im Original dargestellte Betrachter am Rand

abgeschnitten ist.



Die Enden der Erdgeschichte =— 183

die Ruinen der Vorzeit, sind zu sehen (Abb. 3).8” Bei Senkovskij schaut nicht ein ein-

samer Betrachter auf die Natur, sondern es sind zwei Dilettanten, die das Dokument
der Natur zuallererst produzieren. Das Lesen im Buch der Natur féllt mit seiner
Hervorbringung in eins.

Schluss

Im Gegensatz zu den poetischen Imaginationen der Apokalypse, die Cuviers Theorie
der Erdrevolutionen apokalyptisch umdeuten, zeugt Senkovskijs Wissenschaftssatire
von einer profunden Durchdringung von Geologiegeschichte und -gegenwart. Doch
Senkovskij, das wird aus seinen populdrwissenschaftlichen Schriften deutlich, lehnt
eine Theorie ab, die die Bildung des Planeten durch schnelle, plotzliche Verdanderun-
gen erklart — was heute als ,Katastrophismus‘ bezeichnet wird. Fiir seinen Erzahlzy-
Klus der Phantastischen Reisen lasst sich diese antikatastrophistische Position auch
gattungspoetologisch beobachten: Beginnt sie mit der Parodie einer elegischen
Kiinstlerreflexion Osenjaja skuka (Herbstmelancholie) und der Poéticeskoe puteSest-
vie po belu-svetu (Poetischen Reise durch die weite Welt), endet die Wissenschaftliche
Reise keinesfalls katastrophisch, sondern mit der Feststellung von Brambeus, fortan
keine wissenschaftlichen Expeditionen mehr zu unternehmen. Der letzte Teil, eine
Parodie der populdren Gattung der Untergrundreise, Sentimental’noe putesestvie na
goru Etnu (Sentimentale Reise auf den Berg Atna) endet damit, dass die Reisenden
von einem Vulkan ausgespuckt werden und dies — nun in der Tat so plétzlich und
unmotiviert wie Cuviers Darstellung, also phantastisch — unbeschadet uiberstehen.
Ubertragen auf die Epochendiagnose des ,Endes‘ der Romantik ergibt sich auch hier
kein endzeitliches, sondern ein serielles Modell. Nicht nur die ,Enden der Erdge-
schichte‘ sind multipel, auch die ,Enden der Romantik‘ sind es, in denen sich Sen-
kovskij als Grenzfigur situiert.

87 Carlz Ljajéll [Charles Lyell]: Osnovnye nacala geologii. Novejsie izmenenija zemli i ee obitate-
lej. Bd. 1. Ubers. v. Andrej Min. Moskau 1866.



184 —— Philipp Kohl

Bildnachweise

Abb. 1 Fossil Andrias scheuchzeri, Teylers Museum, Haarlem (Niederlande). https://commons.wiki
media.org/wiki/File:Andrias_scheuchzeri_Teylers_Museum_7112012.jpg, letzter Abruf
14.06.2024.

Abb. 2 E.O. Gordon: The Life and Correspondence of William Buckland. London 1894, S. 61.
Public Domain, Quelle: Wellcome Collection. https://wellcomeimages.org/indexplus/obf_
images/2d/4b/f8395f8929fdbd4e32e942e48200.jpg, letzter Abruf 14.06.2024.

Abb. 3 Frontispiz von Carlz Ljajéll [Charles Lyell]: Osnovnye natala geologii. Novejsie izmenenija
zemli i ee obitatelej. Bd. 1. Ubers. v. Andrej Min. Moskau 1866.


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrias_scheuchzeri_Teylers_Museum_7112012.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Andrias_scheuchzeri_Teylers_Museum_7112012.jpg
https://wellcomeimages.org/indexplus/obf_images/2d/4b/f8395f8929fdbd4e32e942e48200.jpg
https://wellcomeimages.org/indexplus/obf_images/2d/4b/f8395f8929fdbd4e32e942e48200.jpg

Dirk Uffelmann
Die Endlichkeit des Klassenfriedens

Krasinskis katastrofische ,Komodie*

Czlowiekiem by¢ nie warto — [...] Trza by¢ Bogiem lub nicoscia.
(Es lohnt nicht, Mensch zu sein. [...] Man soll Gott sein oder gar nichts.)!

Sens kazdej akcji i kazdego nowego zjawiska moze zostac
okres§lony w odniesieniu do obrazu konca.

(Der Sinn jeder Handlung und jedes Phdnomens

lasst sich in Bezug auf das Bild des Endes bestimmen.)?

Die Endlichkeit von Staatlichkeit

Seit dem 24. Februar 2022 ist die Weltoffentlichkeit Zeugin der brutalen Demontage
eines Staates. Dieser Angriff auf ihre Grundfesten wird die ukrainische Kultur tiber
lange Zeit pragen. Was bis in informierte diplomatische Kreise hinein bis zuletzt un-
denkbar schien — der Versuch der Ausloschung einer Kultur und eines Staatswe-
sens —, hat historische Vorlaufer, im éstlichen Europa etwa die drei Teilungen Polens
von 1772, 1793 und 1795 und das nachfolgende 123-jdhrige Fehlen polnischer Eigen-
staatlichkeit. Wie kaum eine andere Epoche der européischen Kulturgeschichten ist
die polnische Romantik gepragt von diesem Trauma der Endlichkeit von Eigenstaat-
lichkeit. Gegen diese Folie erfindet die romantische Literatur, allen voran die grofien
drei wieszcze (Dichter-Seher) Adam Mickiewicz, Juliusz Stowacki und Zygmunt Kra-
siniski, die Nation als kulturelle, religiose und literarische Tradition wieder.>
Wéhrend Mickiewicz und Stowacki dieses Nation-Building vorrangig pol-
nisch-aufstandisch entwerfen bzw. ironisieren, ist bei Krasinski die stindische Di-
mension — der Untergang des Adelsprimats — geeignet, die gesamteuropdische
Sozialgeschichte anzusprechen, inshesondere in seiner in Prosa geschriebenen

1 Poln. Zygmunt Krasinski: Nie-Boska komedia. In: Dzieta. Bd. VII, hg. v. Leon Piwinski. War-
schau 1931, S. 74; dt. Zygmunt Krasinski: Die ungottliche Komédie. 0.U. Weimar 1917, S. 162. Alle
weiteren Ubersetzungen aus dem Polnischen stammen, sofern nicht anders ausgewiesen, vom
Verfasser, D.U. Im Weiteren im FliefStext zitiert mit der Abkiirzung NBK und blofien Seitenzah-
len, zuerst fiir die polnische, dann die deutsche Ausgabe, z. B. NBK 74/162.

2 Michal Mastowski: Gest, symbol i rytualy polskiego teatru romantycznego. Warschau 1998,
S. 215.

3 Vgl. Dirk Uffelmann: Polska literatura postkolonialna. Od sarmatyzmu do migracji poakcesyj-
nej. Krakau 2020, S. 59-84.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-010


https://doi.org/10.1515/9783111426129-010

186 =— Dirk Uffelmann

Nie-Boska komedia (Ungottliche Komédie, 1833/35), in der es um Revolution und
Standekonflikte jenseits der Betonung polnischer Realia geht.* Dazu passt die in
der Sekundarliteratur verbreitete Einschatzung, dass, wenn Krasinskis Protago-
nisten den ,gldd rzemies$lnikéw — nedza wloscian“ (Hunger der Arbeiter — die Not
der Bauern) (NBK 58/122) beschwéren und eine geschichtliche Mission der unters-
ten Schichten postulieren (NBK 44/87), hier erstmals in der Weltliteratur proto-
marxistisch etwas wie Proletariat und Klassenkampf thematisiert werde.’

Die Endlichkeit der Adelsherrschaft

Zygmunt Krasinski (1812-1859), mit vollem Namen Napoleon Stanistaw Adam Fe-
liks Zygmunt Krasiniski herbu Slepowron, wurde kurz vor dem Russlandfeldzug
Napoleons in Paris geboren. Kein geringerer als Napoleon selbst fungierte als Tauf-
pate des hochadligen Knaben. Zygmunts dominanter Vater Wincenty (1782-1858)
jedoch lief von Napoleon zum Zaren liber und verdammte den russischen Dekab-
risten- wie den polnischen Novemberaufstand von 1825 bzw. 1830, worin er den
Sohn stark beeinflusste.® Indem Revolte und Aufstand im familidren Diskurs per-
horresziert werden, finden sich — im Kontrast zur Mickiewicz’schen national-
revolutiondren Teleologie’ — im geschichtsphilosophischen Denken des Sohnes in
vielen, gerade auch diskursiven, nicht-fiktionalen Werken eschatologische Re-
flexe.? Sein bedeutendstes Drama, die Nie-Boska komedia (Ungottliche Komddie, ge-
schrieben 1833 in Wien und Venedig im Alter von 20 bis 21 Jahren, verdffentlicht
1835, Urauffithrung aufgrund der bithnenfernen narrativen Vorspanne der Akte
erst 1902) erscheint als Serie von multiplen Endlichkeiten: Da enden die Liebe, das

4 Vgl. Monica M. Gardner: The Anonymous Poet of Poland, Zygmunt Krasinki. Cambridge 1919,
S. 95; Wladystaw Folkierski: Od Boskiej do Nieboskiej Komedii. Szkice z zakresu europejskiej psy-
chologii religijnej. London 1962, S. 339 f. Genau das stort Mickiewicz mit seiner nationalistischen
Hermeneutik an Krasinski. Vgl. Adam Mickiewicz: Literatura stowianska. Kurs trzeci i czwarty.
In: Dziela. Bd. XI. Warschau 1955, S. 89.

5 Vgl. Gardner: The Anonymous Poet, S. 93; Maria Janion: Zygmunt Krasinski. Debiut i dojrzalo$¢.
Warschau 1962, S. 210.

6 Vgl. Jadwiga Otwinowska: Ojciec i syn. In: Krasinski zywy. Ksigzka zbiorowa wydana stara-
niem Zwigzku Pisarzy Polskich na ObczyZnie. London 1959, S. 91-103; Folkierski: Od Boskiej do
Nieboskiej Komedii, S. 341; Alina Witkowska: Wielcy romantycy polscy. Sylwetki. Mickiewicz. Sto-
wacki. Krasinski. Norwid. Warschau 1980, S. 190-193.

7 Vgl. Dirk Uffelmann: Teleologie statt Kausalitat in Mickiewicz’ ,Dziady“. In: Wiener Slavisti-
sches Jahrbuch 39 (1993), S. 159-175.

8 Vgl. Marian Zdziechowski: Wizya Krasinskiego. Ze studiéw nad literatura i filozofia polska.
Krakau 1912.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens = 187

Dichten, die romantische Innerlichkeit, der Klassenfrieden und — zusammen mit
dem Dramentext — der Klassenkampf und die menschliche (,nicht-géttliche“) Welt
uberhaupt.

In der bisherigen Forschung sind die Registrierung der verschiedenen thema-
tischen Dimensionen des Dramas - ,a domestic drama, a personal drama, a
drama of the poet, a drama of the child, a social drama, a religious drama“’ — und
die Beobachtung von diversen Enden' nicht zur Gesamteinschétzung einer Proli-
feration von Endlichkeiten zusammengedacht worden. Das soll hier passieren.
Meine Lektiire der vielen Enden in Krasinskis ,menschlicher Komddie‘ fokussiert
dazu auf die diversen dramatischen wie epischen Mechanismen der Antizipation,
Metonymisierung und Rekapitulation von Enden. Besonderes Augenmerk gilt bei
meinem Beitrag zur ,Morphologie [der Denkform] des Endes“!! den metapoeti-
schen Ankiindigungen einer ,pie$n ostatnia“ (letztes Lied) (NBK 68/148), die an-
ders als die finale Apokalypse jedoch immer noch eine Fortsetzung erfahren.

Das Ende der Liebe und der romantischen
Innerlichkeit

Krasinski gliedert seine Ungdttliche Komddie in vier Akte, von denen, wie die
Sekundarliteratur fast einhellig festhélt, je zwei zusammenhéngen und ein ,Dramat
rodzinny“ (Familiendrama) und ein ,Dramat spoleczny“ (Gesellschaftsdrama),'? ein
,domestic drama“ und ein ,social drama“*®> bzw. ein ,drame du Poéte“ und ein
,drame du Chef!* bilden. Wenn diese Zweigliederung auch die soziale Dimension
des Privaten der des Offentlichen gegeniiberstellt, so werden doch die Dialoge aller
vier Teile metaphysisch durch die Anwesenheit von guten und bdsen Geistern und
deren Einfliisterungen moralisch-religios {iberhoht. Das gesamte dramatische Ge-
schehen ist damit nicht allein irdisch, sondern stets zusétzlich auch tibernatiirlich
motiviert; Sudolski spricht hier treffend von der ,dwuplaszczyznowosé“ (Zwei-

9 Wactaw Lednicki: The Undivine Comedy. In: The Polish Review 4 (1959), H. 3, S. 106-125,
hier S. 107.

10 Vgl. Lednicki: The Undivine Comedy, S. 123.

11 Karlheinz Stierle/Rainer Warning: Vorwort. In: Das Ende. Figuren einer Denkform. Hg. v.
Karlheinz Stierle/Rainer Warning. Miinchen 1996, S. IX-X, hier S. IX.

12 J6zef Kallenbach: Zygmunt Krasiriski. Zycie i twérczo$¢ mlodych lat (1812-1838). Bd. 2. Lwéw
1904, S. 70.

13 Gardner: The Anonymous Poet, S. 92, 115.

14 Edmond Marek: La ,,Comédie non-divine“ de Zygmunt Krasinski (Réflexions sur un drame ro-
mantique). Lille 1988, S. 5.



188 =— Dirk Uffelmann

Ebenen-Struktur) von Krasifiskis Drama.'® Darin orientiert sich die Nie-Boska kome-
dia nicht nur am romantischen ,,metaphysischen Drama“ sowie an Schillers ,Ideen-
drama“' sondern gemahnt an mittelalterliche Moralitaten."”

Wie Krasinskis endgiiltiger Dramentitel auf Dantes religioses Weltentheater
La Divina Commedia (1307-1321) anspielt, so erhebt Krasinskis erste Titelvariante
Mgz einen anthropologisch allgemeinen Anspruch. Im neunzehnten Jahrhundert
ist die Bedeutung von poln. mgz noch nicht ausschliefilich beschrankt auf ,Ehemann‘
(wie bei Gardner ,Husband“!® oder bei Marek ,Le Mari“'®), sondern bezeichnet
auch (patriarchal stellvertretend gedacht) ,Mensch‘ und mqz wsrdd ludzi (,;Fihrungs-
personlichkeit).”® Erst gegen Ende des dritten Akts erhélt der Protagonist Maz mit
der Anrede Pankracys ,Witam hrabiego Henryka“ (Ich grufie den Grafen Henryk)
(NBK 57/120) einen Eigennamen.

Im Ehedrama des ersten Aktes betriigt der Dichter Graf Henryk seine Frau aus
ehelicher Langeweile mit einer schon vor der Eheschlieffung begehrten ,naloznica“
(Dirne) (NBK 13/11), woraufhin die Ehefrau in geistige Umnachtung féllt und stirbt.
In den schnellen Wechseln kurzer Szenen ist die Ehe praktisch sofort nach ihrer
Schlieffung bereits wieder am Ende. Im Verhéltnis des Maz zu seiner Ehefrau
schlégt eine vehement frauenfeindliche Note durch, wenn er sie als ,Kobieto z
gliny i blota“ (Weib aus Lehm und Kot) (NBK 18/23) anspricht. Angeekelt von der
irdischen Materialitit des Eheverhaltnisses, strebt der romantische Dichterheld
nach einer geistigen Muse. Diese findet er in der Geliebten, die als Personifikation
namens Poezja (Dichtung) erscheint. Henryk erscheint sie als lebensschén, der be-
trogenen Ehefrau dagegen als Vampir:

Zona. [...] to widmo blade jak umarly — oczy zgasle, i glos jak skrzypienie woza, na ktérym
trup lezy. / Mgz. Twe czolo jasne, twdj wlos kwieciem przetykany, o luba. — Die Frau: [..] Es
ist das Gespenst einer Toten, — die Augen sind erloschen, und die Stimme klingt wie das
Knarren eines Leichenwagens. / Der Mann: Deine Stimme ist heiter, deine Haare sind mit
Blumen durchflochten, Geliebte! (NBK 18/22 f.)

Als Henryk der Geliebten in eine Hochgebirgslandschaft folgt, ist er versucht, in
den Abgrund zu springen, um sie zu erreichen (NBK 21/28 f.). Das Streben nach
dichterischer Vergeistigung zeigt sich so als thanatophiler Sog in den Abgrund

15 Zbigniew Sudolski: Zygmunt Krasinski. Warschau 1974, S. 153.

16 Sudolski: Zygmunt Krasinski, S. 132.

17 Vgl. Ljudmila A. Sofronova: Pol'skaja romanticeskaja drama. Mickevi¢ — Krasin’skij — Slovackij.
Moskau 1992, S. 191.

18 Gardner: The Anonymous Poet, S. 107.

19 Marek: La ,,Comédie non-divine, S. 4.

20 Vgl. Janion: Zygmunt Krasinski, S. 201.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens = 189

(NBK 21/31). Erst da erkennt auch der Mann, dass seine Idealprojektion von
Dichtung—Geliebter schon lange vor seiner Einsicht ihr Ende gefunden hat: ,Mqz.
Deszcz kapie z wlosdw — kosci nagie wyzieraja z lona. —“ (Der Mann: Von deinen
Haaren tropft Regen herab — nackte Knochen schauen dir aus der Brust hervor.)
(NBK 21/30).

Nachdem die Ehefrau verstorben und die Geliebte als tote Wiedergédngerin
enttarnt ist, bleibt der Mann mit seinem vierzehnjéhrigen Sohn Orcio zuriick. Die
sterbende Mutter formuliert refrainartig die Erwartung, der Sohn moge sich
durch seine Dichtergabe die ihr verwehrte Liebe des Vaters erwerben: Zona. By
ojciec twoj / Kochatl ciebie — (Die Frau: Es soll dir zum Lohn / Vaters Liebe wer-
den.) (NBK 31/52). Doch im zweiten Akt zeigt sich der dichtbegabte Sohn als krank-
lich, friith erblindet und lebensunfdhig. Das dichterische Talent ist hier nicht
Gabe, sondern Fluch und Zwang: ,,Orcio. Kiedy mi te slowa sie nawijaja i bolg w
glowie tak, ze, prosze Papy, musze je powiedzie¢. —“ (Orcio: Wenn mir aber diese
Worte von selbst zufliegen und mir im Kopfe schmerzen, mufs ich sie doch aus-
sprechen, Vater!) (NBK 29/48 f.). Krasifiski macht hier einen Antagonismus von
Lebenskraft einerseits und Denk- und Dichtgabe andererseits auf: ,Lekarz. Mysl
w nim cialo przepsuta“ (Der Doktor: Der Gedanke hat in ihm génzlich den Koérper
besiegt) (NBK 34/60). Das Drama nimmt dekadente Topoi wie ennui und Lebens-
unfihigkeit von &sthetisch Hochsensiblen vorweg: ,Zona. Kto jest poeta, ten nie
zyje dlugo.“ (Die Frau: Wer Dichter ist, der lebt nicht lange.) (NBK 25/41).

Orcios Krankheit verheifit in Krasinskis (anti-)romantischem Kontext keine
erstrebenswerte asthetische Verfeinerung, sondern bedeutet eine Strafe fiir den
Vater.?! Orcio und der Chor sprechen dem Vater als Angeklagtem beim Jiingsten
Gericht das Urteil:

Chdr gloséw. Zato, ze$ nie kochal, nic nie czcil, précz siebie, précz siebie i mysli twych, po-
tepion jeste$ — potepion na wieki. —

Chor von Stimmen: Dafiir, daf§ du nichts liebtest, nichts achtetest aufier dir selber, aufSer dir
und deinen Gedanken, bist du verdammt — verdammt fiir alle Ewigkeit. (NBK 69/152),

—und zwar zu ewigen Hoéllenfoltern (NBK 70/154). Das moralische Verdikt decou-
vriert die 4sthetische Welthaltung® als Egotismus.

Wir haben es, wie Maria Janion herausarbeitet, mit einer durchaus romanti-
schen ,[d]emaskacja“*® (Demaskierung) romantischer Topoi zu tun, die lediglich

21 Vgl. Stanistaw Tarnowski: Studia do historyi literatury polskiej. Wiek XIX. Zygmunt Krasinski.
Krakau 1892, S. 97 f.; Kallenbach: Zygmunt Krasinski, S. 77.

22 Vgl. Tarnowski: Studia, S. 87.

23 Janion: Zygmunt Krasinski, S. 204.



190 — Dirk Uffelmann

ein bestimmtes Paradigma der Romantik abwahlt, ndmlich das kontemplative. Es
ist dhnlich wie beim Wertherismus in Mickiewiczs Dziady** nicht die Abwahl der
Romantik als ganzer, sondern eines romantischen Paradigmas unter anderen —
hier des Paradigmas der Innerlichkeit und des egotistischen Individualismus.”

Der 21-jahrige romantische Dichter Krasinski verwirft die Hingabe ans Dich-
ten als Verderben, und zwar von Anfang an. Bereits im Prosavorspann zum ers-
ten Akt wéhlt er ein reines Dichterdasein ab:

Nie przeto wyrzekam na ciebie, Poezyo, matko Pieknosci i Zbawienia. — Ten tylko nieszczes-
liwy, kto na $wiatach poczetych, na Swiatach majacych zging¢, musi wspominac lub prze-
czuwac ciebie — bo jedno tych gubisz, ktérzy sie poswiecili tobie, ktérzy sie stali zywemi
glosami twej chwaly. —

Aber nicht darum klag ich dich an, Poesie, Mutter der Schonheit und der Erlésung. — Nur
der ist ungliicklich, der auf werdenden Welten oder auf Welten, die dem Untergang geweiht
sind, dazu verurteilt ist, sich deiner zu erinnern oder dich zu ahnen, — denn du stiirzest nur
den ins Verderben, der sich dir geweiht hat und eine lebendige Stimme deines Ruhmes ge-
worden ist. (NBK 12/8 f.)

Direkt vor seiner Entscheidung fiir die vita activa im politischen Kampf beklagt
dann auch der Mann die Lahmung der dsthetischen Existenz des Sohnes:

Maz. [...] Gdzie sie ty podziejesz, sam jeden i wérod stu przepasci, Slepy, bezsilny, dziecie i
poeto zarazem, biedny $piewaku bez stuchaczy, zyjacy duszg za obrebami ziemi, a cialem
przykuty do ziemi —

Der Mann: [..] Was wirst du tun, allein zwischen hundert Abgriinden, blind, kraftlos, Kind
und Dichter zugleich, armer Sénger ohne Zuhoérer, dessen Seele jenseits der irdischen Gren-
zen lebt und dessen Korper an die Erde gefesselt ist?! (NBK 37/68)

Die vorbereitende Funktion der Teile eins und zwei fiir die nachfolgenden poli-
tisch-eschatologischen Akte drei und vier von Krasinskis Ungottlicher Komadie ist
daher weniger, wie Tarnowski?® meint, durch das Zeitportrat einer romantischen
Dichterpersonlichkeit gerechtfertigt, als durch deren Austreibung. Krasinskis Ide-
endrama deklariert gleich in seiner ersten Hélfte ein doppeltes Ende — das Ende
privater Liebe und das Ende der Romantik als kontemplativer Welthaltung.

24 Vgl. Uffelmann: Teleologie.
25 Vgl. Andrzej Wasko: Zygmunt Krasinski. Oblicza poety. Krakau 2001, S. 161.
26 Vgl. Tarnowski: Studia, S. 101-103.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens = 191

Die Endlichkeit des Klassenfriedens

Wie die ersten beiden Akte der Ungottlichen Komddie sich am Ende romantischer
Liebe und romantischen Dichtens abarbeiten, so die zweite Hélfte des Dramas an
den sozialen Konflikten der Zeit, und zwar nicht minder von der Warte eines dop-
pelten Endes her — des Endes des sozialen Friedens und gleich darauf auch des
sozialen Kampfes. Der junge Verfasser steht in den frithen 1830er Jahren unter
dem Eindruck der europdischen Revolutionen und polnischen Aufstdnde, wofiir
die Sekundarliteratur gerne aus Krasinskis umfangreichem Briefwechsel zitiert.
Diese Privilegierung von extrafiktionalen Selbstzeugnissen des Verfassers verlei-
tet viele Forscher:innen zu biografistischen Lesarten,?’ sowohl im Hinblick auf
Krasinskis eigene Augenkrankheit als auch auf die Zerrissenheit zwischen seiner
Ehefrau Eliza Branicka und seiner Geliebten Delfina Potocka. Die fiktionalen Hel-
den Henryk und Pankracy werden zu Chiffren fiir Krasinskis Jugendfreunde
Henry Reeve und Edwin Handley erklart,”® sein ideologischer Gegner Leon Lu-
bienski als Vorlage fiir den Revolutionir Pankracy identifiziert*® und vieles mehr.
Graf Henryk ware in dieser biografistischen Lesart ein Portrét des Vaters, General
Wincenty Krasinski, aufgrund der Metareflexion tiber romantisches Lieben und
Dichten aber zugleich auch ein summarisches Selbstportrat, wenngleich Orcios
Erblindung auch auf Zygmunts eigene Augenkrankheit anspielen konnte und der
Dichter sich dann eher im dekadenten Sohn portratieren wiirde. Auch wenn
Frank Kermode Recht haben mag, dass ,[tlhe End they [i. e. men] imagine will
reflect their irreducibly intermediary preoccupations*,*® zeigen diese Ambiguita-
ten biografischer Identifikationen,® dass eine Eins-zu-eins-Zuordnung zwischen
Zeitgenoss:innen des Dichters und seinen fiktionalen Figuren wenig produktiv ist.

Wie Sudolski plausibel macht, bewegt sich der junge Krasinski sukzessive
weg von autobiografischer Selbstbespiegelung und hin zu historiosophischer Ein-
ordnung.* In seiner Ungéttlichen Komédie wird die Historiosophie stérker als im

27 Siehe dazu Maciej Szargot: ,Kochany Poeto Ruin ...“. Studia o Krasinskim. Lodz 2020, S. 215-226.
28 Vgl. Julian Baczynski: Zygmunt Krasinski (1812-1859). Jego zycie i dziela. W stuletnig rocznice
jego urodzin. Posen 1912; Folkierski: Od Boskiej do Nieboskiej Komedii u. a. m.

29 Vgl. Juliusz Kleiner: Zygmunt Krasinski. Dzieje mysli. 1. Lwéw 1912, S. 177 £,; Sudolski: Zygmunt
Krasinski, S. 101f.

30 Frank Kermode: The Sense of an Ending: Studies in the Theory of Fiction, with a New Epilo-
gue. 2. Aufl. Oxford 2000, S. 7.

31 Vgl. Szargot: ,Kochany Poeto Ruin ...%, S. 219.

32 Vgl. Sudolski: Zygmunt Krasinski, S. 90.



192 — Dirk Uffelmann

geschichtsphilosophischen Spatwerk von Krasinski®® sozial geerdet. Der hochad-
lige Autor laboriert dabei an einer bindren Gegeniiberstellung der historischen
Rollen von Elite und Volksmassen. Seine konservative Perspektive auf den Kon-
flikt der Stidnde, die sich nach kurzfristigem Schulterschluss beim Ko$ciuszko-
Aufstand 1794 wieder entfremdet hatten, insbesondere bei der Konfrontation
zwischen Hochadel und Warschauer Stadtbevilkerung im Novemberaufstand
1830/31, befordert eine Hochkonjunktur von akademischer Beschéftigung mit
Krasinski und seinem Drama um 1900 und in der Emigration nach 1945, wah-
rend das Interesse in der Zwischenkriegszeit und wéhrend des Sozialismus
abebbt.**

Von der marxistischen Sekundérliteratur wird statt des historischen Sténde-
begriffs die Kategorie sozialer Klassen veranschlagt, obwohl Krasifiskis Drama
vor dem Marxismus entstanden ist,>® auf den Saint-Simonismus rekurriert® und
eher den Stammes- bzw. Rassen-Begriff*’ verwendet: ,Leonard. [...] upadajace
rasy energii nie maja — mie¢ nie powinny, nie moga. —-“ (Leonard: [...] Die zugrun-
degehenden Rassen haben keine Energie - sie diirfen, sie konnen keine haben.)
(NBK 44/86).

In der Retrospektive mochte es vielen Interpret:innen so scheinen, dass Kra-
sifski in seiner Vision iiber Saint-Simon hinaus geht in Richtung (proto-)kommu-
nistischer Konzepte.*® Entsprechend wurde sein Drama politisch als vermeintlich
prophetisches Werk appropriiert.®® Unterstiitzt werden solche politisierenden
Lektiiren durch die literaturwissenschaftlich durchaus plausible These, dass die
Akte drei und vier in der Zukunft spielen, wenn sie den aktuellen Niedergang mit
kiinftiger Wiedergeburt verbinden: ,odrodzenie sie rodu ludzkiego przez krew i
zniszczenie form starych —“ (nahe Wiedergeburt des Menschengeschlechts durch
das Blut und [...] den Untergang aller alten Formen) (NBK 31/53).

33 Vgl. Dirk Uffelmann: Nationalstaat und Religion — direkt oder umgekehrt proportional? Die
gespannte Historiosophie von Zygmunt Krasinskis ,Przed$wit“ (1843). In: Nationalisierung der
Religion und Sakralisierung der Nation im dstlichen Europa. Hg. v. Martin Schulze Wessel. Stutt-
gart 2006, S. 255-272.

34 Vgl. Witkowska: Wielcy romantycy polscy, S. 189.

35 Vgl. Karel Krej¢i: Geschichte der polnischen Literatur. Halle 1958, S. 279.

36 Vgl. Kallenbach: Zygmunt Krasinski, S. 81-102; Kleiner: Zygmut Krasinski, S. 105-120, 171-174.
37 Der sich aus der sarmatischen Selbstnobilitierung des Adels durch eine imaginierte iranische
Herkunft speist.

38 Vgl. Kallenbach: Zygmunt Krasinski, S. 113.

39 Vgl. dazu Stefania Skwarczynska: U Zrédla nowatorskiego tematu ,Nie-Boskiej Komedii“.
In: Zygmunt Krasinski w stulecie $mierci. Warschau 1960, S. 7-31, hier S. 8-11.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens == 193

Dabei weist Vieles im Drama selbst auf dltere Konzepte und historische Revolu-
tionen zuriick.*’ Der Revolutionsbegriff selbst wird bei Krasiniski von Kopernikus
aus der Astronomie entlehnt (NBK 32/53 f.). Im dritten Akt werden aufklérerische
Emanzipationsideen zitiert: ,Filozof. [...] to jest nieodbitg, samowolng wiarg we
mnie, ze czas nadchodzi wyzwolenia kobiet i murzynéw —“ (Der Philosoph: [...] es
ist meine feste und freie Uberzeugung, daf die Emanzipation der Frauen und
Neger vor der Tiire steht.) (NBK 31/53).*' Weiter evoziert Krasifiski das Trauma der
Franzésischen Revolution; schon im ersten Teil ist von Jakobinern und der Guillo-
tine die Rede (NBK 23/35), im dritten und vierten Akt begegnet das Leitmotiv der
roten Freiheitsmiitze.

Auch Henryk setzt sich diese der Tarnung halber auf, als er inkognito das
Feldlager der Gegner inspiziert und sich auf den Kampf des alten Adels mit dem
Pobel vorbereitet. Der Abschied von der vita contemplativa und Henryks Selbst-
neuerfindung aus dem zweiten Teil war letztlich, was die &ltere Sekundérlitera-
tur nicht wahrhaben wollte, ein unmotivierter Wandel in der Einstellung des
Protagonisten,* ein abruptes Streben nach Beendigung aller fritheren Routinen:
~Maqz. [...] Matko naturo, badZ mi zdrowa - ide sie na czlowieka przetworzy¢,
walczy¢ ide z bracig moja. —“ (Der Mann: [...] Mutter Natur, lebe wohl! — Ich ver-
lasse dich, um Mensch zu werden, ich ziehe aus, um mit meinen Briidern zu
kampfen.) (NBK 33/58). Jetzt sei die Stunde der Tat: ,Mqz. [...] dobija godzina, w
ktdrej bede musial walczy¢, dziata¢ z kilkoma ludzmi, przeciwko wielu ludziom.“
(Der Mann: [...] Es schldgt die Stunde, die mich in den Kampf ruft, in den Kampf
Weniger gegen Viele.) (NBK 37/68). Im dritten Akt gewinnt der programmatische
Wandel des zweiten Teils nun wenigstens dufierliche Gestalt in Form von Hen-
ryks Abstieg in die sozialen Konflikte der Moderne.

Das von Henryk inkognito ,inspizierte‘ Feldlager des revolutiondren tanzen-
den ,mottoch” (Gesindel bzw. Pébel) (NBK 59, 62/126, 132) im Wald stellt sich als
eine postchristliche Farce dar, die an Dantes Inferno gemahnt.** Janions Ausle-
gung des Dramentitels geht in diese Richtung:

40 Vgl. Kermode: The Sense of an Ending, S. 30. Zur Politizitat von Krasinskis Gesamtwerk jiingst
Arkadiusz Baglajewski: Inny Krasinski. Lublin 2021, S. 81-99, bes. S. 85.

41 Auch Pankracy wirft dem korrupten Adel Misshandlung von Frauen und Juden vor: ,,Pan-
kracy. [...] Ow, starosta, baby strzelal po drzewach i zydéw piekt zywcem.“ (Pankracy: [...] Dieser
Landvogt da pflegte im Walde auf Weiber zu schiefen und Juden bei lebendigem Leibe zu ver-
brennen.) (NBK 62/133).

42 Vgl. Sofronova: Pol'skaja romanticeskaja drama, S. 203.

43 Vgl. Mastowski: Gest, S. 189.



194 — Dirk Uffelmann

Komedia, ktéra sie tutaj rozgrywa whrew Bogu i mimo Boga, jest przeciez jednoczesnie dialek-
tyczna czescig boskiego planu $wiata. Dlatego w tytule jest ,nie’, ale jest i ,boska‘ komedia.**

Die Komddie, die sich hier gegen Gott und an Gott vorbei abspielt, ist schliellich gleichzeitig
dialektischer Teil des géttlichen Heilsplans. Daher gibt es im Titel die ,Nicht-, aber auch die
,gottliche‘ Komodie.

Die postrevolutiondre Szene im Wald ist, wenn nicht ohnehin in der Zukunft an-
gesiedelt, so doch zumindest durch einen zeitlichen Hiat von den Akten eins und
zwei getrennt. Der dritte Teil spielt bereits nach dem grausamen, gar nicht mehr
im Detail geschilderten Endkampf der fritheren Stindeordnung, dessen Dauer
mit vierzig Tagen angegeben wird (NBK 50/102), fiir den Interpreten Mickiewicz
aber mehrere Jahre gedauert haben muss.”> Das Ende der jetzigen Ordnung ist
also fiir Krasinski in der Ungéttlichen Komddie nicht darstellbar, sondern ledig-
lich iiberspringbar.

Der getarnte Graf, den ein jiidischer Cicerone (Przerzchta) fiihrt,* erlebt, wie
die Revolutionédre die fritheren Herrschenden verfluchten (,Chdr chiopéw. [...]
Panom tyranom $mier¢ —“ (Chor der Bauern: [..] Tod den Herren und Tyrannen!),
NBK 49/100). Die Berufsgruppen, die Krasinski dabei anfiihrt, sind in der Tat schon
mehr in Klassen- als in Stdndehinsicht definiert: ,Rzemiesinik. Przekleristwo kup-
com, dyrektorom fabryki — (Handwerker: Fluch den Kaufleuten, den Fabrikherren!)
(NBK 48/96). Die Plebejer rithmen sich der eigenen Grausamkeiten gegen ihre friihe-
ren Herren (NBK 46/92), Konige (NBK 52/107) bzw. despotischen Eheménner (NBK
47/94). Auch Graf Henryk wird als Zielscheibe kiinftiger Rache genannt (NBK 54/113).

Die aufstdndischen Massen haben bereits neue rituelle Grufsformeln fir
ihren Blutdurst etabliert: ,Drugi. Przez $mier¢ panéw witam was obu. —“ (Ein An-
derer: Beim Tode der Herren begriifie ich euch beide.) (NBK 50/103). Aufnahme in
den revolutiondren Bund erhélt man durch ein ,$wiecenie zb6jeckie“ (Morder-
weihe) (NBK 52/108).

Zugleich erleben wir in Henryks Mauerschau die atheistische Verdammung
der unheiligen Allianz von Herrschenden und Kirche im Geiste der Anarchie:

Przerzchta. Na wolnosci bez ladu, na rzezi bez konca, na zatargach i zloéciach, na ich glup-
stwie i dumie osadzim potege Izraela — tylko tych panéw kilku — tych kilku jeszcze zepchna¢
w dot - trupy ich przysypac rozwalinami Krzyza. —

44 Janion: Zygmunt Krasinski, S. 229. Eine der fritheren Titelvarianten hatte ,Ludzka Komedia“
gelautet. Vgl. Baczynski: Zygmunt Krasinski, S. 10.

45 Vgl. Mickiewicz: Literatura stowianska, S. 82.

46 Zu antisemitischen Einfliisterungen in der Revolutionsfeindschaft durch den Vater vgl. Sudol-
ski: Zygmunt Krasinski, S. 148.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens == 195

Getaufter: Auf einer Freiheit ohne Ordnung, auf einem Schlachten ohne Ende, auf Zwist und
Bosheit, auf ihrer Dummbheit und ihrem Hochmut wollen wir die Macht Israels griinden —
nur diese wenigen Herren noch, — nur diese wenigen noch miissen wir in den Abgrund stiir-
zen — und ihre Leichen mit den Triimmern des Kreuzes zuschiitten. (NBK 41/78)

Mit dem Sturz des Kreuzes soll auch eine nochmalige, endgiltige Marterung Christi
(NBK 41/79) ohne Auferstehung einhergehen. Wahrend der neue orgiastische Kult
von Pankracys Gehilfen Leonard dirigiert wird (NBK 50-52/101-106), dirigiert der
Oberrevolutiondr den Pdbel mittels einer Kadertruppe mit absolutem Gehorsam
und instrumentellem Umgang mit den ,niitzlichen Idioten‘ (NBK 42, 44/81, 84 f.).
Aus Henryks angewiderter adliger Perspektive erscheint all dies wie das Ende
jeglichen politischen Anstands. Das Drama inszeniert in dieser unmissverstandli-
chen Wertung keine marxistische Geschichtsentelechie, sondern einen christlich-
strukturkonservativen ,moralitet[] o walce klas*“Y’ (Moralitit iiber den Kampf der
Klassen). Ganz im Sinne Kants, demzufolge ,die Idee eines Endes aller Dinge
ihren Ursprung nicht von dem Verniinfteln iiber den physischen, sondern tiber
den moralischen, Lauf der Dinge in der Welt hernimmt“,*® malt Krasinski das
Weltende als beispiellosen Niedergang sozialer Moral aus.

Die letzten Aristokraten haben sich vor dem Ansturm der revolutiondren
Massen unter Henryks Fithrung in einer Trutzburg eingeschlossen:

Leonard. [...] Arystokraty w bezsilnosci swojej zawarli sie w $w. Tréjcy i czekaja naszego
przybycia jak noza giliotyny.

Leonard: [...] Die Aristokraten haben sich in ihrer Ohnmacht in der Burg zur Heiligen Drei-
faltigkeit eingeschlossen und warten auf unsere Ankunft wie auf das Messer der Guillotine.
(NBK 43/84)

Dort kommt es zum geschichtsphilosophisch entscheidenden Streitgespriach von
Henryk und Pankracy in der Ahnengalerie der Adelsburg (NBK 56/119) vor Hen-
ryks Wappen (NBK 59/126) iiber das Erbe der alten Adelskultur und ihres ,jezyk[]
umarlych“ (Sprache der Toten) (NBK 57/121). Pankracy verwirft mittelalterliche
Ritterwerte — ,Pankracy. [...] honor rycerski wystgpil na scene — zwiedly to lach-
man w sztandarze ludzko$ci“ (Pankracy: [...] Ritterehre — sie ist ein vermoderter
Lumpen in der Standarte der Menschheit) (NBK 59/125) — und verlacht den Adel
als verarmt, isoliert, aber weiter in Diinkel befangen:

47 Janion: Zygmunt Krasinski, S. 213

48 Immanuel Kant: Das Ende aller Dinge. In: ders.: Werkausgabe in 12 Banden. Bd. 11: Schriften
zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pédagogik, hg. v. Wilhelm Weischedel.
Frankfurt a. M. 1977, S. 173-190, hier S. 176 (Herv. i. 0.).



196 — Dirk Uffelmann

Pankracy. Ot6z mi stara szlachta — zawsze pewna swego — dumna, uporczywa, kwitnaca
nadzieja, a bez grosza, bez oreza, bez zolierzy.

Pankracy: Daran erkenn ich den alten Adel — immer seines Sieges sicher — hochmiitig, eigen-
sinnig, vor Hoffnung blithend, doch ohne Geld, ohne Waffen und Soldaten. (NBK 57/121)

Wahrend Henryk als letzter Vertreter seines Standes personifiziert wird — ,ostatni
hrabi[a]“ (der letzte Graf) (NBK 59/124) —, erhebt Pankracy den Anspruch, selbst
~plemie, ostatnie, najwyzsze, najdzielniejsze“ (das letzte, hochste und tiichtigste Ge-
schlecht) (NBK 60/127) zu vertreten. Nach Jahrhunderten versaumten Ausgleichs
und dem Scheitern einer Verstdndigung tiber Pankracys Sicherheitsgarantien fir
Henryk im Falle von dessen Kapitulation ist Friede zwischen den jeweils subjektiv
letzten Klassenvertretern nicht mehr méglich: ,Mgz. [..] ale teraz, wiem — teraz
trza mordowac sie nawzajem — bo teraz im tylko chodzi o zmiane plemienia. —“
(Der Mann: [...] jetzt weif$ ich, jetzt mussen wir uns gegenseitig morden, — denn
jetzt ist es ihnen nur um die Ausrottung der Rasse zu tun.) (NBK 61/130).
Wieder wird ein letztes Wort der alten Dichtung beschworen:

Magz. [..] Ogarniam wzrokiem, raz ostatni podchwytuje mysla ten chaos, dobywajacy sie z
toni czasu, z tona ciemnosci, na zgube moja i wszystkich braci moich - [...] / [...] w jedno
stlowo zamkne $wiat ten nowy, ogromny — on siebie sam nie pojmuje. / Lecz to stowo moje
bedzie poezya calej przyszlosci. — / Glos w powietrzu. Dramat ukladasz. —

Der Mann: [...] Zum letztenmal umfasse ich mit meinem Blick, umfange ich mit meinem Ge-
danken dieses Chaos, das aus der Tiefe der Zeit, aus dem Schofle der Finsternis emporsteigt,
mir und meinen Briidern zum Verderben. [...] / [...] ich will diese ganze neue ungeheure
Welt, die sich selbst nicht begreift, in ein Wort einschlieflen. / — Aber dieses eine Wort wird
die Poesie der ganzen Vergangenheit sein. / Eine Stimme in der Luft: Du dichtest ein Dramal!
(NBK 55/114 £.)

Dies liest sich wie ein metapoetischer Kommentar Krasinskis zu seinem eigenen
Werk, der Ungéttlichen Komodie: Mit ,Drama“ hat selbst beim Krieg der Klassen
erneut die Dichtung das letzte Wort, wenn auch das letzte Wort vor dem End-
kampf. Obsiegt also — ganz entgegen Henryks eigenen Ankiindigungen im zweiten
Teil — doch der Dichter?

Monica Gardner erblickt auch im dritten Akt noch keinen existenziellen
Ernst bei Henryk, sondern eine dsthetische Perzeption des revolutiondren Trei-
bens als ,wild and romantic poem“.** Dagegen versuchen andere Interpret:innen,
die Krasinski’sche Poesie zu ,entpoetisieren‘. Fiir Sofronova identifiziert Krasinski
Poesie und Aristokratie (des Geistes).>® Und Mickiewicz erldutert, dass Krasinski

49 Gardner: The Anonymous Poet, S. 119.
50 Vgl. Sofronova: Pol’skaja romanticeskaja drama, S. 219.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens = 197

einen weiten Poesie-Begriff veranschlage, der iiber die kiinstlerische Sprache
hinausgehe:

Hrabia jest poeta w pospolitym tego stowa znaczeniu, lud bowiem nadaje miano poety kaz-
demu, kto swym postepowaniem wykracza poza ubite koleje Zycia, kto w dziataniu swym powo-
duje sie prawda wyzszg niz ta, ktéra gmin uznaje za prawidlo czynéw zycia codziennego.”

Der Graf ist ein Dichter im umgangssprachlichen Sinn. Das Volk verleiht ndmlich jedem den
Titel eines Poeten, der durch sein Verhalten die ausgetretenen Pfade des Lebens verlasst,
der in seinem Handeln von einer héheren Wahrheit geleitet ist als derjenigen, die das ge-
meine Volk als Verhaltensmafiregel fiir das alltdgliche Leben anerkennt.

Das Ende des Klassenkampfes, des Dramas und
der Welt

Der vierte Teil, der die Antwort auf die ungeloste Frage nach der Extension des
Poesie-Begriffs bringen muss, zerfallt in zwei Teile mit verschiedenen Protagonis-
ten. In der ersten Halfte schildert der vierte Akt den Endkampf aus der Perspek-
tive des letzten adligen Befehlshabers Henryk ,w tym zamku, ostatniem panstwie
naszem® (tiber diese Burg, unsern letzten Besitz) (NBK 65/142) und der letzten
Christen: ,,Chdr kaptandw. Ostatnie stugi Twoje, w ostatnim kosciele Syna Twego,
blagamy Cie za czcia ojcédw naszych.“ (Chor der Priester: Wir, Deine [d. i. Gottes]
letzten Diener, flehen in der letzten Kirche Deines Sohnes fiir die Ehre unserer
Vater zu Dir.) (NBK 65/141). Das Jingste Gericht dient zunéchst nur als Vergleich
flir diesen Endkampf: ,Lud ciggnie zewszad do niej, jak do réwniny Ostatniego
Sadu. —“ ([D]as Volk zieht von allen Seiten hin wie in das Tal des Jungsten Ge-
richts.“) (NBK 64/140). Vor dem Endkampf, der Henryk und seinen wenigen adli-
gen Mitkdmpfern den sicheren Tod bringen wird (immer wieder werden Henryks
Truppen Kapitulationsiiberlegungen ausgetrieben; NBK 66/144 f.), gibt Henryk
sich nun maximal entschieden:

Maqz. [..] Teraz juz nie marnym glosem, nie mdiem natchnieniem bede walczyl z wami, ale
zelazem i ludzmi, ktérzy mnie sie poddali. —

Der Mann: [...] Jetzt werde ich nicht mehr mit hohler Stimme und leerer Begeisterung gegen
euch kdmpfen, sondern mit dem Stahl und den Menschen, die sich mir unterworfen haben.
(NBK 67/147)

51 Mickiewicz: Literatura stowianska, S. 63.



198 — Dirk Uffelmann

Aber auch diese Abwahl der Poesie wird erneut als Dichtung metaphorisiert, als
»moja pies$n ostatnia“ (mein letztes Lied) (NBK 68/148) eingestuft.

Die grofie Endschlacht hat zwischen zwei Szenen bereits stattgefunden, die
letzte Munition ist verbraucht (NBK 73/161). Als Orcio in den Armen des Vaters
von einer Kugel getroffen wird (NBK 75/165) und die Gegner in die Burg eindrin-
gen, wirft Henryk den Sdbel weg und richtet sich selbst:

Mgq:z. Biegna, zobaczyli mnie - Jezus, Maryja! — Poezyo, badZ mi przekleta, jako sam bede na
wieki! — Ramiona, idZcie i przerzynajcie te waly! — (skacze w przepasc)

Der Mann: Sie rennen her, sie haben mich entdeckt — Jesus, Maria! — Sei mir verflucht, du
Poesie, wie ich es selbst sein werde in alle Ewigkeit. — Vorwérts, ihr Arme, durchschneidet
diese Wogen! — (wirft sich in den Abgrund.) (NBK 75 £./167)

Der Selbstmord Henryks erscheint als Autoverdikt Krasinskis tiber seine Klassen-
lage als Hochadliger, aufgrund der wiederholten Poesie-Metaphern, also der Fixa-
tion auf Dichtung an den scheinbar unpassendsten Stellen aber zugleich als
Verdammung seiner eigenen Rolle als romantischer ,Poetisierer*.

Nach Henryks Todessprung kippt das Setting endgiiltig ins Metaphysische, in
Richtung Jiingstes Gericht.>* Angebahnt wird dies durch Orcios Kerkervision:
,0rcio. Widze duchem blade ich postacie, powazne, kupigce sie na sad straszny.“
(Orcio: Ich sehe im Geiste die bleichen, strengen Gestalten, die sich zum Jingsten
Gericht versammelt haben.) (NBK 69/151). Gehalten wird Gericht iiber den Ange-
klagten Henryk, der einmal mehr als Letzter apostrophiert wird:

Glos jeden. Na tobie sie konczy réd przeklety — w tobie ostatnim zebral wszystkie sity swoje,
i wszystkie namietnosci swe, i calg dume swoja, by skonac. —

Eine Stimme: Mit dir endet das verdammte Geschlecht — in dir, dem Letzten hat es alle seine
Krifte, alle seine Leidenschaften, seinen ganzen Hochmut gesammelt, um zugrunde zu
gehen. (NBK 69/152)

Das Epizentrum der christlichen Vision vom katastrophischen Weltende ist der
Antichrist, das Zentrum die zweite Parusie Christi. Pankracy hatte gegentiber sei-
nen Gefolgsleuten bereits die Christusrolle fir sich beansprucht (NBK 61/129), wo-
gegen Henryk auf dem Sieg des Kreuzes beharrt (NBK 60/128). Der Atheismus des
dritten Akts soll damit tiberwunden werden, so Henryk im Streitgesprach mit
Pankracy: ,Mgqz. [...] Ateizm to stara formula“ (Der Mann: [...] Der Atheismus ist

52 Schon im ersten Teil verkindet ein ,Glos z za lewej Sciany. Kometa na niebie juz blyska —
dzien strasznego sadu sie zbliza. — (Stimme von links: Am Himmel strahlt schon der Komet — der
Tag des Jlingsten Gerichts naht!)] (NBK 23/36).



Die Endlichkeit des Klassenfriedens = 199

eine veraltete Formel) (NBK 58/122). Krasinski greift hier zur Kosmogonie des
christlichen Millenarismus, der zufolge innerweltlicher Fortschritt nicht mdglich
erscheint, sondern das Reich Gottes auf Erden allein durch Gott selbst herbeige-
fihrt wird. So splrt der siegreiche Pankracy im Gesprdch mit Leonard plotzlich
die Anwesenheit eines Dritten: ,Pankracy. [...] sami jesteSmy, a zda mi sie, jakoby
tu byt kto$ trzeci. —“ (Pankracy: [...] wir sind allein, und doch ist es mir, als wére
jemand dritter mit uns.) (NBK 77/171). Der Anfiihrer der Revolution hat die Vision
des Gekreuzigten am Himmel (den Leonard nicht sehen kann) und wird zum
Sprachrohr dieser Mauerschau der zweiten Parusie:

Pankracy. Jak stup $nieznej jasnosci, stoi ponad przepasciami — oburacz wspart na krzyzu,
jak na szabli Msciciel. — Ze splecionych piorunéw korona cierniowa. — Pankracy: Wie eine
Saule schneeigen Glanzes steht er iiber dem Abgrunde - stiitzt sich mit beiden Handen auf
das Kreuz wie ein Récher auf den Sabel. — Seine Dornenkrone ist aus Blitzen geflochten.
(NBK 78/173)

Wie Doktor August Bécu in Mickiewiczs Dziady (Szene III 8) als Strafe Gottes vom
Blitz getroffen wird, fillt Pankracy daraufhin tot um. Seine letzte Interjektion ist
ein Julian-Apostata-Zitat®® in der zweiten Person Singular Perfekt Aktiv: ,Galilaee
vicisti“ (NBK 78/174). Der thetisch behauptete Sieg des ,Galilders“ Christus er-
scheint in Krasinskis Drama als einzig mégliche Auflésung des sozialen Krieges.
Mit ihr endet der zu Beginn des dritten Akts begonnene Klassenkampf. Die Er-
scheinung des Gekreuzigten ist das einzige ideelle Ende, das sich im Drama pra-
sentisch ereignet.

Auch wenn Christus lediglich in Pankracys Vision erscheint, so bedeutet das
nicht, dass mit dieser nicht alles auf der Welt endet.>* Die Poetik der Kiirze be-
dingt, dass auch die Vision des Endes im Verbund mit dem Textende genug des
Endes fiir ein apokalyptisches Bild ist. Das Lebensende Pankracys koinzidiert mit
dem Ende der irdischen Welt> und zugleich des Dramas. Krasinski beendigt
damit die Welt und/als Komadie.

53 Vgl. Bogdan Burdziej: Izrael i krzyz. U podstaw ideowych Nie-Boskiej Komedii Zygmunta Kra-
siniskiego. In: Zygmunt Krasinski — nowe spojrzenia. Hg. v. Grazyna Halkiewicz-Sojak/Bogdan
Burdziej. Torun 2001, S. 201-249.

54 Wie Wasko: Zygmunt Krasinski, S. 175 und Burdziej: Izrael, S. 247 meinen.

55 Vgl. Burdziej: Izrael, S. 248.



200 —— Dirk Uffelmann

Zur literarischen Morphologie von Endlichkeit

Wie gesehen, serialisiert Krasinski in seiner Ungottlichen Komdodie einander tber-
bietende Enden. Bis auf Orcios und Pankracys Tod und das mit letzterem zusam-
menfallende Welt- und Dramenende sind diese diversen Enden aber immer nur
ex ante oder ex post sagbar. Das Ende des romantischen Egotismus und der Poesie
wird so oft beschworen, dass sie gianzlich unglaubwiirdig erscheinen. Aber auch
auf Henryks Tod wird bloR metonymisch geschlossen: ,Pankracy. [...] Slady krwi
na rekojesci (Pankracy: [...] Spuren von Blut auf dem Griff) seines Wappensébels
und Augenzeugenerzdhlungen (NBK 77/170). Dass das Ende selbst nicht erhascht
werden kann, sagen die Teilzeugen explizit: ,Rézne glosy. Zniknal przy samym
koncu.“ (Einige Stimmen: Er verschwand kurz vor dem Ende.) (NBK 76/168).

Die vielen Enden verdanken sich nicht zuletzt der skizzenhaften Rumpfartig-
keit des Dramas,*® einer fast avantgardistischen Poetik der lakonischen Kiirze
und der Personifizierung von sozialen Gruppen und Typen in den wenigen Prota-
gonist:innen.57 Die Tatsache, dass die diversen Enden nur angerissen, avisiert
oder aus Indizien geschlossen werden, sollte aber nicht iiber den kosmologischen
Anspruch des Dramas hinwegtduschen: Krasiniski gibt sich jede erdenkliche
Miihe, alles auf einmal abzuschlief3en.

Insofern scheint es nicht sehr plausibel, wenn die Forscher:innen sich die
Frage stellen, was nach dem Ende (des Klassenkampfs, des Dramas und der Welt)
komme. Mag dieses dreifache Ende auch nur durch den theatralischen Effekt des
Erscheinens des Gekreuzigten als deus ex machina®® erreichbar sein, so bleibt der
ideologische Paukenschlag dieses Verfahrens doch unabweisbar. Unter den Aus-
legungen des Dramenendes ist entsprechend der katastrophisch-apokalyptischen
Lesart™ der Vorzug zu geben vor der soteriologischen Interpretation der Vision
des Gekreuzigten als Anbruch eines Reiches der Liebe.®® Bezeichnenderweise
kann die Suggestion der Forschung, dass nach der apokalyptischen Allvernich-
tung ein neues Positives folgen miisse, ebenfalls nur mit doppelter Negation eines
unbeendeten Endes operieren: ,Zostaje wiec w konkluzji nico$¢ najzupelniejsza.
Ale nie nico$¢ nieskoriczona.“®* (Es bleibt also am Schluss das maximale Nichts.

56 Vgl Tarnowski: Studia, S. 114.

57 Vgl. Wasko: Zygmunt Krasinski, S. 151.

58 Vgl. Maslowski: Gest, S. 171.

59 Vgl. Janion: Zygmunt Krasinski, S. 231.

60 Vgl. Witkowska: Wielcy romantycy polscy, S. 219; Marek: La ,,Comédie non-divine“, S. 20.
61 Tarnowski: Studia, S. 146.



Die Endlichkeit des Klassenfriedens = 201

Aber kein unendliches Nichts.) Das Negiert-Negierte wird nicht inhaltlich gefiillt,
Krasinski bleibt bei der doppelten Negation (in meiner Lesart: einem doppelten,
dreifachen, vielfachen Ende) stehen.®* In der dritten und finalen Fassung des
Schlusses®® hat Christus auf jeden Fall blof} eine destruktive Funktion, keine erlo-
sende: ,Christ here appears an image of terror: an avenger, not a saviour.“®*
Schon Mickiewicz hélt dazu fest, Krasinski habe keine Losung denken kénnen;®
daher lasst er alles zu Ende gehen.

62 Vgl. Kallenbach: Zygmunt Krasinski, S. 126 f.
63 Vgl. Mastowski: Gest, S. 201.

64 Gardner: The Anonymous Poet, S. 133.

65 Vgl. Mickiewicz: Literatura stowianska, S. 109.






III Erfahrungsraume der Endlichkeit
und Endliche Naturen






Sebastian Schonbeck
Geteiltes Wissen vom Ende

Grainvilles Erster und Letzter Mensch

Wahrend Karoline von Giinderrode 1804 in Frankfurt am Main an ihrem Apoka-
liptischen Fragment arbeitet, in dem sich die Konturen des Endlichkeitsdenkens
der Friihromantik abzeichnen,' schreibt Jean-Baptiste Cousin de Grainville in
Amiens an seinem letzten Werk, dessen autorisierte Publikation nach seinem Sui-
zid am ersten Mai 1805 erfolgt. Der erste Band des Textes wird im selben Jahr als
Vorstufe und ,ouvrage posthume* unter dem Titel Le dernier homme in der Librai-
rie Deterville in Paris publiziert. Grainvilles letzter Text bleibt ein Fragment, das
in den Folgejahren ins Englische (1806)* und ins Deutsche (1807)* iibersetzt wird.
Es tragt einen sprechenden Titel: Der letzte Mensch. Im Paratext erscheint damit
prominent jene Figur, die aus dem Endlichkeitsdiskurs bis heute nicht mehr weg-
zudenken ist. Sie reprasentiert das Phantasma der unumkehrbar gewordenen
Selbstzerstorung des Menschen auf dem Planeten Erde; ihre Lebenszeit fallt mit
der Endzeit der menschlichen Spezies zusammen.

Im Kontrast zur heutigen Prominenz der Figur findet der Text ungeachtet sei-
ner unmittelbaren européischen Verbreitungs- und Ubersetzungsgeschichte unter
den Zeitgenossen vergleichsweise wenig Leser:innen: ,il y a eu seulement quatre
ou cingq exemplaires sortis du magasin de libraire®, schreibt Marta Sukiennicka im
Riickgriff auf Jules Michelet.* Nichtsdestotrotz fiihrt ihn die Forschung immer wie-
der als ersten Typ einer neuen Gattung an, einer neuen ,futuristic fiction, die die
Apokalypse sakularisiert’ und die zugleich als Initiation einer neuen Endlichkeits-
prosa sowie als Vorlaufer zu Mary Shelleys Roman The Last Man (1926) gilt. Paul

1 Vgl. die Einleitung zum vorliegenden Band.

2 Jean-Baptiste Francois Xavier Cousin de Grainville: The Last Man, or Omegarus and Syderia. A
Romance in Futurity. 2 Bde. London 1806.

3 Jean-Baptiste Francois Xavier Cousin de Grainville: Der letzte Mensch. Eine romantische Dich-
tung. Ubers. v. Johann Anton Wilhelm Gessner. Leipzig 1807.

4 Marta Sukiennicka: Les imaginaires de la fin de ’homme. Grainville et Nodier face a I’écono-
mie de la nature. In: Littérature francaise et savoirs biologiques au XIXe siécle. Traduction,
Transmission, Transposition. Hg. v. Thomas Klinkert/Giséle Séginger. Berlin/Boston 2020, S. 31-49,
hier S. 33.

5 Vgl. Paul K. Alkon: Origins of Futuristic Fiction. Athen 1987, S. 4, zu Grainville bes. S. 158-191.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-011


https://doi.org/10.1515/9783111426129-011

206 —— Sebastian Schénbeck

Atkin zufolge vollendet Shelley die von Grainville beschleunigte Sdkularisierung
der biblischen Apokalypse.®

Dartber hinaus soll — so etwa Amy Ransom — Grainvilles Text ,, The First Last
Man* zur Darstellung bringen.” Diese These aufgreifend zeige ich im Folgenden,
welche Diskursstrdnge Grainvilles Epos, sowohl auf der Ebene der Handlung als
auch auf formaler Ebene, verwebt, um damit an einer sédkularisierten Fassung
des Wissens iiber Endlichkeit zu arbeiten. Gerhard Poppenbergs Nachwort zur
Neuauflage des Romans (2015), die sich an der Edition von Charles Nodier (1811)
orientiert, weist in eine &dhnliche Richtung, wenn er mit Blick auf die Denkfigur
des Letzten Menschen schreibt, diese stehe ,im Spannungsfeld von religidser
Heilsgeschichte und politischer Weltgeschichte“ und sei ,aus dieser Spannung
[heraus] zu verstehen“.® Beim Letzten Menschen handele es sich also, so Poppen-
berg weiter, ,um die Konfiguration des Endes nach der religiosen Deutung der
Welt.«

Mein Beitrag richtet den Fokus auf genau diese Konfiguration des Endes.
Dabei geht es inshesondere um die Spezifik des sakularen Wissens vom Ende und
von der Endlichkeit. Die Ausfiithrungen Poppenbergs erganzend verfolge ich die
These, dass der Text im Rahmen der Spannung von religidser Heilsgeschichte und
sdkularer Weltgeschichte die Zeitvorstellung der Naturgeschichte der Aufklé-
rung — wie sie in Comte de Buffons Histoire naturelle (1749-1789) entwickelt
wird — aufgreift. Dabei bearbeitet der Text ein Problem poetologisch, das auch fiir
die Theorie der deutschsprachigen Frihromantik zentral ist: die Vermittlung des
Spannungsverhdltnisses zwischen Individualitdt und Allgemeinheit, Dinge und

6 Alkon: Origins of Futuristic Fiction, S. 190. Dass sich die Sdkularisierung der Apokalypse in
einer Vielzahl an Texten der Europédischen Romantik zeigt, verdeutlicht Werner von Koppenfels:
Le coucher du soleil romantique. Die Imagination des Weltendes aus dem Geist der visionéren
Romantik. In: Poetica 17 (1985), S. 255-298, hier S. 258: ,In bitter sdkularer Parodie der Offenba-
rung, wo die Verfinsterung der Sonne, das Blutigwerden des Mondes und das Herabfallen der
Sterne den Jiingsten Tag ankiindigen, sind es Bilder von auflerordentlicher, die Nationalliteratu-
ren ubergreifender Kontinuitat, die das Zeitende als materiellen und spirituellen Dunkel- und
Kaltetod der Erde, ja des Weltalls beschworen.“ Zur Bedeutung der Apokalypse fiir die Romantik
vgl. auch Ingrid Oesterle: Romantische Poesie der Poesie der Apokalypse. Neue Kunst, neue My-
thologie und Apokalyptik in der Heidelberger Romantik und im Spétwerk Friedrich Schlegels.
In: Poesie der Apokalypse. Hg. v. Gerhard R. Kaiser. Wiirzburg 1991, S. 103-128.

7 Amy J. Ransom: The First Last Man. Cousin de Grainville’s Le Dernier homme. In: Science Fic-
tion Studies 41 (2014), H. 2, S. 314-340.

8 Gerhard Poppenberg: Figuren des Endes. Der letzte Mensch — ein Mythos der Moderne.
In: Jean-Baptiste Cousin de Grainville: Der letzte Mensch. Ubers. v. Sylvia Schiewe. Berlin 2015,
S.209-253, hier S. 213.

9 Poppenberg: Figuren des Endes, S. 213.



Geteiltes Wissen vom Ende = 207

Unbedingtheit, Endlichkeit und Unendlichkeit.'® Grainvilles Le dernier homme
wird demnach im Folgenden als narrative Ausfaltung eines Vermittlungsversuchs
verstanden.

Das Fortpflanzungskriterium

Le dernier homme ist zwar als Epos im Stil von Miltons Paradise Lost (1667) ge-
plant, aber vor der Realisierung dieses Vorhabens hat Grainville nur den heute
bekannten Prosa-Entwurf fertiggestellt."! Der Text ist in zehn Gesingen unterteilt,
tragt somit strukturelle Ziige eines Epos, ist aber nicht in Versen verfasst, sondern
gleicht der Form nach einem Roman. Er stellt ein Endzeitszenario vor Augen und
wirft verschiedene Probleme der Erzdhlbarkeit von Endlichkeit auf. Am Beginn
der Handlung steht ein ,Ich’, das im syrischen Palmyra zunéchst in Begleitung ei-
niger Syrer vor den Eingang einer Hohle tritt, um sich daraufhin von einem ge-
heimnisvollen Mann unter vehementem Protest seiner Gefdhrten in die Tiefen
locken zu lassen. Der unheimliche Héhlenmensch wird dabei von der Erzhlin-
stanz der Rahmenhandlung als zeitlose Gestalt gedeutet, als jemand, der immer
schon in der Gegenwart gelebt haben musste. Nach langer Wanderung in die Tie-
fen der Hohle trifft der Ich-Erzahler in einem gréfieren Raum auf einen Thron
aus Saphir, einen Dreifuf8, an dessen Fuf$ ein Mann mit schlaffen Fliigeln gekettet
ist, iiber ihm schweben Wolken. An den Wanden des Raumes sind diverse ,miroir
magique“ (,magische Spiegel“) befestigt."* Dass eine defekte Uhr Teil dieses Ding-
Gebildes ist, spricht fiir jene Zeitlosigkeit, die die Ich-Figur mit dem ratselhaften
Mann assoziiert. Schliefilich spricht aus dem Ding-Gebilde heraus ein ,esprit cé-
leste“ (,himmlischer Geist“) zum Ich:

Jai puni de mort les téméraires qui méprisant la crainte que ma demeure inspire, crurent que
leur audace pouvoit s’en frayer 'entrée; ne crains pas la méme destinée, toi que j’y viens d’ap-
peler: je suis Pesprit céleste a qui 'éternel avenir est connu; tous les événements sont pour moi
comme s’ils étaient écoulés. Ici le temps est chargé de chaines, et son empire détruit. [...] Si jai

10 Die frihromantische Fragmentpoetik tréagt eine vergleichbare Spannung aus. Schlegel etwa be-
schreibt das Fragment in Analogie zum Igel so, dass es ,von der umgebenden Welt ganz abgeson-
dert, dabei aber ,in sich selbst vollendet sein“ soll ,wie ein Igel“ Friedrich Schlegel: Athendums-
Fragmente. In: ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I
(1796-1801), hg. v. Hans Eichner. Paderborn/Miinchen/Wien 1967, S. 165-255, hier S. 197.

11 Vgl. Poppenberg: Figuren des Endes, S. 219.

12 Jean-Baptiste Francois Xavier Cousin de Grainville: Le dernier homme. Bd. 1. Paris 1805, S. 4 f;
Jean-Baptiste Cousin de Grainville: Der letzte Mensch. Ubers. v. Sylvia Schiewe. Berlin 2015, S. 9.
Der Kurznachweis ,Granville: Der letzte Mensch® bezieht sich im Folgenden auf diese Ausgabe.



208 —— Sebastian Schénbeck

conduit tes pas dans cette caverne, j’ai voulu lever pour toi le voile qui dérobe aux mortels le
sombre avenir, et te rendre spectateur de la scene qui terminera les destins de 'univers. Dans
ces miroirs magiques qui t'environnent, le dernier homme va paroitre a tes yeux. La, comme
sur un théatre ou des acteurs représentent des héros qui ne sont plus, tu 'entendras converser
avec les personnages les plus illustres du dernier siécle de la terre; tu liras dans son ame ses
plus secrétes pensées, et tu seras le témoin et le juge de ses actions.”

Mit dem Tode habe ich die Verwegenen bestraft, die die Furcht, welche meine Behausung
einfl6fit, missachteten und glaubten, ihre Kithnheit kénne den Eintritt bahnen; flirchte
nicht das gleiche Schicksal, du, den ich soeben hereinrief: ich bin der himmlische Geist,
dem die ewige Zukunft bekannt ist; alle Ereignisse sind fiir mich so, als wéren sie bereits
vergangen. Hier liegt die Zeit in Ketten, und ihre Macht ist zerstort. [...] Wenn ich deine
Schritte in diese Kaverne gelenkt habe, so geschah es, weil ich fiir dich den Schleier, der
den Sterblichen die diistere Zukunft verhiillt, liiften und dich zum Zuschauer der Szene ma-
chen wollte, die die Geschicke des Universums beschlieffen wird. In diesen magischen Spie-
geln, die dich umgeben, wird vor deinen Augen der letzte Mensch erscheinen. Wie auf einer
Biihne, wo die Schauspieler Helden darstellen, die nicht mehr sind, wirst du ihn sich dort
mit den berithmtesten Personen des letzten Zeitalters der Erde unterhalten horen; du wirst
in seiner Seele seine geheimsten Gedanken lesen, und wirst der Zeuge und der Richter sei-
ner Handlungen sein.**

Angekiindigt wird also ein Wissen tiber die Zukunft, {iber den letzten Menschen am
Ende der Geschichte. Narratologisch betrachtet wird der himmlische Geist zum Me-
dium einer gewaltigen historischen Prolepse, in dessen Rahmen die Zukunft als be-
reits vergangene darstellbar ist. Das Ich — und mit ihm die Lesenden - sollen zu
Zeugen einer Figur des Letzten Menschen werden — dessen Taten kein Mensch mehr
bezeugen kénnen wird. Zentrales Anliegen des Geistes ist es, das drohende Unwissen
iiber den letzten Menschen mit seiner Zukunftserzdhlung zu kompensieren. Die
Menschen sollen sich schon jetzt an ihn erinnern, was der Vorstellung eines fiktiven
und hypothetischen Endes gleichkommt. Der Geist fordert das Ich auf, die Geschichte
vom letzten Menschen weiterzuerzéhlen, bevor das Ich seine Bewegung zurticker-
langt, der Mann seine Fliigel wieder anlegt, die Ketten sprengt und davonfliegt.

Eine Stimme hinter den Spiegeln prasentiert darauthin die beiden zukiinfti-
gen ,derniers habitants de la terre“ (,letzten Bewohner der Erde)® - Omégare
und Sydérie — sowie nach einem Szenenwechsel ,Adam, le premier pere des hom-
mes* (,der erste Vater der Menschen<),"® der wiederum von einem Engel (Ituriel)
auf die Erde geschickt wird, um eine geheime Mission zu erfiillen. Auf der Erde
angekommen trifft Adam auf Omégare und Sydérie. Die beiden Letzte-Mensch-

13 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 5-7.

14 Grainville: Der letzte Mensch, S. 9f.

15 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 9; Grainville: Der letzte Mensch, S. 11.
16 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 13; Grainville: Der letzte Mensch, S. 13.



Geteiltes Wissen vom Ende = 209

Figuren werden also mit der des ersten Menschen konstelliert. Nach Adams Riick-
kehr auf die Erde bemerkt er, dass der Planet sich nunmehr am Ende einer fata-
len Entwicklung befindet (,tu n’es plus qu'une ruine immense“ (,du bist nur
mehr eine grofie Ruine“))!” und bittet, als er auf Omégare und Sydérie trifft,
ersterer moge ihm die ,,Geheimnisse seines Lebens“!® enthiillen. Adam will erfah-
ren, wie die Erde in ihren versehrten Zustand geraten war, woraufthin Omégare
am Beginn des zweiten Gesanges sein Leben im Rahmen einer Binnenerzihlung
rekapituliert:

Lorsque je vis le jour, ’hymen depuis vingt ans n’étoit plus fécond. Les hommes avancant
tristement vers le terme de leur course, sans étre suivis d'une jeune postérité qui dit les
remplacer, pensoient que la terre alloit perdre en eux ses derniers habitans. Ma naissance
fut un phénomene qui causa leur surprise et les transports de leur joie : ils la célébrerent par
des fétes. On dit que des femmes accoururent des extrémités de I’Europe pour voir ’'homme
enfant: c’est ainsi qu’elles me nommeérent. Mon pere me prit dans ses bras, et s’écria: le genre
humain vit encore ! O Dieu I'®

Als ich das Licht der Welt erblickte, hatte es bereits seit zwanzig Jahren keine fruchtbare
Vermahlung mehr gegeben. Die Menschen, die traurig auf das Ende ihres Weges zuschrit-
ten, ohne dass eine junge Nachwelt ihnen folgte, die dereinst ihren Platz einnehmen sollte,
dachten, die Erde verliere mit ihnen ihre letzten Bewohner. Meine Geburt war ein Phéno-
men, das ihr Erstaunen und ihren Freudentaumel ausloste: sie begingen sie mit Festen. Man
sagt, die Frauen seien von den dufiersten Rdndern Europas herbeigestromt, um das Men-
schenkind zu sehen: so nannten sie mich. Mein Vater nahm mich in seine Arme und rief:
,Die menschliche Gattung lebt weiter! O Gott!“?°

Nach der Prolepse des Geistes, der hinter den Spiegeln zum Protagonisten spricht,
erzahlt uns Omégare sein Leben in Form einer Analepse. Durch diese Wende mag
sich die erzéhlte Zeit wieder dem Zeitpunkt des Erzahlens in der Rahmenhandlung
anndhern. Zudem wechselt mit dieser erneuten Binnenerzahlung die Rolle des Er-
zdhlers vom Ich-Erzéhler zu Omégare, dessen direkte Rede wiedergegeben wird,
bevor wieder das Ich und andere Figuren erzahlen. Wichtiger als diese verschach-
telte Erzahlstruktur, die an die spétere Prosa E.T.A. Hoffmanns erinnert, ist indes,
dass hier erstmals das Hauptproblem der prekaren Fruchtbarkeit fiir den Fortbe-
stand der menschlichen Spezies beschrieben wird. Die Menschen scheinen ihre Fer-
tilitdt eingebiifst zu haben, sodass Geburten zu seltenen und gefeierten Anldssen
geworden sind. Die Geburt Omégares wird als Ereignis, das Hoffnung auf den Fort-
bestand der Gattung stiftet, wahrgenommen. Die Bezeichnung ,I’homme enfant“

17 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 22; Grainville: Der letzte Mensch, S. 18.
18 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 32; Grainville: Der letzte Mensch, S. 23.
19 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 33 f.

20 Grainville: Der letzte Mensch, S. 24.



210 —— Sebastian Schonbeck

(,Menschenkind®) fiir Omégare schiirt den Verdacht, dass der generische Singular,
der sich im Titel des Buches findet, diese Figur bezeichnen kénnte.

Mit dem Fortpflanzungskriterium trégt der Text das naturgeschichtliche Krite-
rium zur essentialistischen Definition einer Art in den Text, das in der Naturge-
schichte der Neuzeit an Bedeutung gewinnt. Mafigeblich gepragt wurde es durch
den englischen Naturhistoriker John Ray, der in seiner Historia plantarum genera-
lis (1686) eine Art folgenreich als jene Individuen von Pflanzen (und von Tieren)
versteht, die ihre Unterscheidungsmerkmale tiber den Samen — und also tber Fort-
pflanzung — weitergeben. Carl von Linné greift diese Definition in seinem Systema
naturae (1735) auf, indem er seiner Vorstellung des Naturreichs das Prinzip der
Fortpflanzung zugrunde legt, wenn er schreibt, dass jedes Lebewesen einer Art
einen Nachkommen zeugt, der dem Erzeuger dhnelt.”! Zugleich rubriziert Linné
im Systema naturae den Menschen als erster Naturforscher als Teil des Tierrei-
ches neben Faultieren und Affen. Das Tier- und Pflanzenreich (nicht hingegen das
Steinreich) setzt sich seiner Ansicht nach aus nebeneinander existierenden, rea-
len Artgemeinschaften zusammen, deren einzelne Vertreter auf gemeinsame ,,Ab-
stammungslinien“?® zuriickzufiihren sind. Georges-Louis Leclerc de Buffon nimmt
den linnéischen Artbegriff in seiner Histoire naturelle (1749-1789) auf, gewichtet
dabei aber die individuelle Sukzession von Vertretern einer Art und damit die
Reproduktionslogik starker, wobei religiose Bestande in der Erklarung in den Hin-
tergrund riicken. Im ersten Band, der 1749 in Paris erscheint und dessen deutsche
Ubersetzung durch Albrecht von Haller ein Jahr spéter vorgelegt wird, heift es
zum Artbegriff:

[OIn doit regarder comme la méme espéce celle qui, au moyen de la copulation, se perpétue
& conserve la similitude de cette espéce, & comme des espéces differentes celles qui, par
les mémes moyens, ne peuvent rien produire ensemble.”®

Aufierdem hat man noch einen Vortheil, die Arten der Thiere zu erkennen, und sie von ei-
nander zu unterscheiden, weil man naemlich diejenigen als Thiere von einer Art ansehen
kann, die das Aehnliche ihrer Art durch die Vermischung fortpflanzen und erhalten; da Ge-

21 Vgl. Carl von Linné: Natur-Systema oder Die in ordentlichem Zusammenhange vorgetragene
Drey Reiche der Natur, nach ihren Classen, Ordnungen, Geschlechtern und Arten. Ubers. v. Jo-
hann Joachim Lange. Halle 1740, S. 1.

22 Georg Toepfer: Art. In: ders.: Historisches Worterbuch der Biologie. Geschichte und Theorie
der biologischen Grundbegriffe. Bd. 1: Analogie — Ganzheit. Stuttgart/Weimar 2011, S. 61-131,
hier S. 66.

23 Georges Louis Leclerc de Buffon: Histoire des Animaux. In: ders.: Euvres, hg. u. {ibers. v. Sté-
phane Schmitt. Paris 2007, S. 133-178, hier S. 139.



Geteiltes Wissen vom Ende = 211

gentheils die, welche durch die Vermischung nichts zusammen vorbringen koennen, als ver-
schiedene Arten anzusehen sind.**

In dieser Erkldrung wird die Fortpflanzungsfahigkeit zum entscheidenden Krite-
rium. Legt man diese Definition der Art — wie sie weitldufig in der Naturge-
schichte des spaten achtzehnten Jahrhunderts vertreten wird® — zugrunde und
wendet den Blick zurtick auf Grainvilles Le dernier homme, so gelten darin, wie
sich im Verlauf des Textes zeigt, ausschliefdlich Omégare und Sydérie als Vertre-
ter — und in ihrer Singularitat eben als Stellvertreter — der Art homo sapiens. Im
Rahmen der Handlung sind also lediglich zwei Vertreter der Art zu finden:
Omégare und Sydérie. Mit ihnen verbindet sich die entscheidende Frage, ob die
Art fortbestehen oder aussterben wird.

Schon als Omégare seine Geburt im Rahmen seiner Lebensgeschichte rekapi-
tuliert, stellt er sie als Ausnahmefall dar. Die Nachricht verbreitet sich rasant
unter den noch lebenden Individuen. Denn dass die Zeugungsfahigkeit keines-
wegs mehr selbstverstdndlich ist und der Fortbestand der menschlichen Spezies
auf dem Spiel steht, ist geteiltes Wissen. Auf dieser epistemologischen Grundlage
wird die Geburt Omégares zum populdren Naturereignis. Mit ihr verbindet sich
die Hoffnung, dass er nicht nur der letzte geborene Mensch, sondern auch ein po-
tentieller Anfang einer neuen Genealogie des Menschen sein konnte.

Das Wissen um den maglichen Fortbestand wird durch den sogenannten
~génie terrestre“ (,Genius der Erde“), eine metaphysische Figur, die die Erde er-
halten will, bereitgestellt. Nach dem Tod seiner Eltern will Omégare aufbrechen,
um nach letzten Menschen in Europa zu suchen. Dann erscheint ihm in einem
Wirbel der Genius der Erde, der an die Erzdhlinstanz aus der Rahmenhandlung
erinnert, wobei unklar bleibt, ob er mit dieser identisch ist:

[Tl n’est plus qu’une seule femme et toi qui pouvez aujourd’hui perpétuer la race des hu-
mains. Qu’elle périsse ou que tu meures, la terre va se dissoudre, rentrer dans le chaos, et je
suis anéanti pour jamais.®

24 Georges Louis Leclerc de Buffon: Geschichte der Thiere. In: ders.: Allgemeine Historie der
Natur: nach allen ihren besonderen Theilen abgehandelt; nebst einer Beschreibung der Naturali-
enkammer Sr. Majestéit des Koniges von Frankreich. Bd. 1.2. Ubers. v. Albrecht von Haller. Ham-
burg/Leipzig 1750, S. 3-198, hier S. 9.

25 Vgl. Ernst Mayr: Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt. Vielfalt, Evolution und Ver-
erbung. Ubers. v. Karin de Sousa Ferreira. Berlin u. a. 2002, S. 296-298.

26 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 41.



212 —— Sebastian Schénbeck

[H]eute gibt es nur noch eine einzige Frau und dich, die ihr das Menschengeschlecht fortbe-
stehen lassen kénnt. Wenn sie umkommen wird oder du stirbst, wird die Erde sich auflésen,
ins Chaos zuriickkehren, und ich bin auf immer vernichtet.?’

Der Schopfer selbst hatte ihm angekiindigt, dass sein Tod zugleich das Ende der
Erde bedeuten wirde. Der Genius verfolgt also mit seiner Unterstiitzung Oméga-
res das Ziel, sein eigenes Uberleben zu sichern. So offenbart der Genius auch den
anderen Figuren (Palémos, Idamas) den Auftrag Omégares, Sydérie, den letzten
fruchtbaren weiblichen Menschen des Planeten, zu finden. Omégare ist sich bewusst,
dass diese Suche keinen Aufschub erlaubt und macht anderen gegeniiber deutlich,
dass er eine immense Verantwortung tragt: ,Mes momens [..] ne m’appartiennent
Plus, ils sont au genre humain.“ (,Meine Zeit [...] gehort nicht mehr mir, sie gehort
der menschlichen Gattung.“)*®

Zeitliche Abstraktionen

Zum Problem-Komplex der Erkennbarkeit und Unterscheidbarkeit von Arten ge-
hort indes nicht nur die Fortpflanzungsfahigkeit der Individuen einer Art, son-
dern auch die Frage nach ihrem Ursprung und ihrem potentiellen Ende. Bei
beiden Aspekten handelt es sich um naturgeschichtliche Probleme der zeitlichen
Abstraktion. In der Zeit, in der Grainville Le dernier homme schreibt, war die zeit-
liche Veranderbarkeit von Arten bereits durch die Popularitdt der europdischen
Naturgeschichte ins Bewusstsein geriickt. Exemplarisch dafiir stehen etwa die in
Paris in den 1790er Jahren gefiihrte Debatte um das Aussterben von Arten, in die
auch Jean Baptiste Lamarck verwickelt war,”® sowie die Arbeiten Georges Cu-
viers, der anhand von fossilen Knochenfunden die Umrisse einer ,untergegange-
nen Urzeitfauna“*° skizzierten wollte.

Das Problem einer Darstellung der Frih- oder Vorzeit von Arten erkennen
aber im achtzehnten Jahrhundert schon Linné und Buffon. Zwar hélt Linné die
Arten noch fiir unverdnderbar und — abgesehen von reversiblen Umwelteinflis-
sen — konsistent, aber auf der Basis des Fortpflanzungsprinzips stellt sich ihm der
Artursprung auch als Problem dar. Denn wenn nur durch Reproduktion hervor-

27 Grainville: Der letzte Mensch, S. 28.

28 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 51; Grainville: Der letzte Mensch, S. 34.

29 Vgl. Richard W. Burkhardt: The Spirit of the System. Lamarck and Evolutionary Biology. Cam-
bridge, Mass. 1995, S. 130 ff.

30 Lena Kugler: Die Zeit der Tiere. Zur Polychronie und Biodiversitidt der Moderne. Konstanz
2021, S. 33.



Geteiltes Wissen vom Ende = 213

gebrachte, zeugungsfahige Vertreter:innen zu einer Art gehdren, wie wurden
dann die allerersten Individua einer Art hervorgebracht? Linné, der im Systema
naturae davon ausgeht, ,daf$ alles, was lebet durch ein Ey fortgepflanzet werdet*
und demnach die Anzahl der Arten sich nicht vergréfern kann, sieht ,in einem
einzigen Erzeugungs-Ursprung” einen ,einzigen Zwitter®, der sich in beide Ge-
schlechter geteilt hitte.®! Die Schopfungsinstanz, die diesen Zwitter hervorge-
bracht habe, findet er in ,Gott, dessen WErck die Schépfung genennet wird«%?
Linnés Naturgeschichte bedient sich also indirekt der christlichen Schépfungsge-
schichte (des Buches Genesis), um den Ursprung der Arten vorzustellen. Das ada-
mitische Urpaar, das keine real existierenden Vorfahren haben kann, wurde
Linné zufolge vom Schopfer selbst gezeugt.

Auch Buffon hélt an der These von der Stabilitdt und Invarianz der Arten bis
zu einem bestimmten Punkt fest und beschreibt Anomalien als individuelle Ab-
weichungen, ausgelost etwa durch geographische und klimatische Bedingungen,
die jedoch den zugrundeliegenden Typus einer Art niemals verdndern kénnen.*
Gleichwohl bedient sich auch Buffon im Rahmen seiner Histoire naturelle der
Figur des ersten Menschen, wenn er in einem epistemologischen Gedankenexpe-
riment die menschlichen Erkenntnisfahigkeiten reflektiert. In der Histoire natu-
relle de ’'homme, einem Teil, der im dritten Band der Histoire naturelle im Jahr
1749 erscheint, denkt Buffon grundsitzlich tber die Epistemologie der Sinne
nach. Zunéchst richtet sich sein Interesse auf die ontogenetische Entwicklung des
Menschen, bevor er den Fokus auf die menschliche Phylogenese richtet und hier-
bei eine Adam-Figur imaginiert:

J'imagine donc un homme tel qu’on peut croire qu’était le premier homme au moment de la
création, c’est-a-dire, un homme dont le corps et les organes seraient parfaitement formés,
mais qui s’éveillerait tout neuf pour lui-méme et pour tout ce qui 'environne. Quels seraient
ses premiers mouvements, ses premiéres sensations, ses premiers jugements? Si cet homme
voulait nous faire ’histoire de ses premiéres pensées, qu'aurait-il a nous dire?**

Ich stelle mir einen solchen Menschen, wie den ersten Menschen in dem Augenblick seiner
Schopfung, oder wie einen Menschen, vor, welcher, bey vollkommen ausgebildeten sinnli-
chen Werkzeugen, zum erstenmal erwacht, um sich selbst, und alles, was ihn umgiebt, zu
betrachten. Wie mogten wohl die ersten Bewegungen, die ersten Empfindungen, und ersten

31 Linné: Natur-Systema, S. 1.

32 Linné: Natur-Systema, S. 1.

33 Vgl. Hans-Jorg Rheinberger: Buffon: Zeit, Veranderung und Geschichte. In: History and Philo-
sophy of Life Sciences 12 (1990), H. 2, S. 203-223, hier S. 205 f.

34 Georges Louis Leclerc Comte de Buffon: Histoire naturelle de '’homme. In: ders.: Euvres,
hg. v. Stéphane Schmitt. Paris 2007, S. 179-407, hier S. 302:



214 —— Sebastian Schénbeck

Urtheile desselben beschaffen seyn? Was wiirde wohl ein solcher Mensch, wenn er uns die
Geschichte seiner ersten Gedanken erzihlen wollte, uns zu sagen haben?*

Im weiteren Verlauf wird allein anhand der Ich-Form, die Buffon verwendet, deut-
lich,* dass er als Prothese seines eigentlichen naturgeschichtlichen Vorgehens sich
der poetologischen Mittel des Erzédhlens — genauer einer Prosopopoiia — bedient.”
Den Anfang naturgeschichtlich zu denken schiirt den Bedarf an Fiktionalisierung,
die dem Text eine sdkulare Note verleiht und die aus der vollen Einsicht in die empi-
rische Unzugénglichkeit des Ersten, Urspringlichen hervorgeht. Strukturell gilt diese
Angewiesenheit auf Fiktionalisierung nicht nur fiir die Figur des ersten, sondern
eben auch fiir die des letzten Menschen, worauf spéter zuriickzukommen sein wird.

Vor diesem naturgeschichtlichen Hintergrund ist verstdndlich, weshalb Grain-
ville Adam und Omégare fiktional zusammenfiihren kann und die Figuren des ers-
ten und des letzten Menschen — Alpha und Omega — im ersten Gesang in eine
Konstellation bringt, die zugleich Beginn und Ende der genealogischen Reihe der
Art Homo sapiens reprasentiert. So wie sich Linné den Beginn der Spezies gedacht
hatte, so imaginiert Grainville den ersten und zugleich den letzten Menschen.
So wie Buffon dem ersten Menschen eine Stimme gibt, so gibt Grainville sie dem
ersten und den letzten Menschen. Und diese Operationen deuten auf die Moglich-
keit hin, dass die letzten zu den ersten Menschen avancieren konnten. Bei Grainville
sind die ersten/letzten Menschen, die Figuren Adam, Omégare und spéter auch Sy-
dérie, umzingelt von menschlichen Helferfiguren und von metaphysischen Kréften.
Hinzu kommt, dass die Lesenden am Ende des ersten Gesangs von Le dernier
homme bereits wissen, dass Adam und Omégare verschiedene Interessen vertreten.
Adam weifS vom Engel Ituriel, dass seine Befreiung von jener Insel, auf die er ver-
bannt wurde, ,am Tage der Zerstorung der Erde“®® eintreten soll. Omégare dage-
gen — so fiihrt es seine Lebensgeschichte vor — will das Ende aufhalten, indem er
durch die Zeugung eines neuen Nachkommens mit Sydérie wieder zum ersten Men-
schen wird. Damit wird der Fortbestand der Erde zu einem Problem, das nicht
mehr allein aus einer ,prophetischen-eschatologischen Perspektive“ als unabander-
lich vorherbestimmt gezeigt wird, sondern Eva Horn zufolge zu einem individuel-

35 Georges Louis Leclerc Comte de Buffon: Naturgeschichte des Menschen. In: ders.: Herrn von
Buffons allgemeine Naturgeschichte. Eine freye mit Anmerkungen vermehrte Uebersetzung.
Bd. 5. Ubers. v. Friedrich Heinrich Wilhelm Martini. Berlin 1773, S. 330.

36 Vgl. Buffon: Naturgeschichte des Menschen, S. 277-281.

37 Vgl. Frederike Middelhoff: Literarische Autozoographien. Figurationen des autobiographi-
schen Tieres im langen 19. Jahrhundert. Stuttgart 2020, S. 193 f.

38 Grainville: Der letzte Mensch, S. 15. Vgl. Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 16: ,Du succeés
de ta mission va dépendre ta délivrance, qui doit arriver le jour méme de la destruction de la
terre; le reste m’est inconnu.”



Geteiltes Wissen vom Ende = 215

len. Die Handlungen von Individuen kénnen hier die Zukunft der Erde erméglichen
oder sie werden das Schicksal des Menschen zu verantworten haben. Der Text be-
diene sich zwar aus dem ,Motivarsenal der Apokalypse“, weiche aber eben durch
seine Individualisierung von der Vorlage ab, so Horn weiter.® Erstaunlich sei, dass
die Figuren im Roman ,eine Wahl“‘® hitten. Die Zukunftsvision, die Gott Omégare
vor Augen fithrt, um ihn von seiner Entscheidung, die Erde forthestehen zu lassen,
abzubringen, gleiche einer modernen Theorie der Pravention, die darauf abziele,
eine katastrophale Zukunft zu verhindern.*

Diese subjektiv-individuelle Perspektive liefie sich néher als eine duale be-
schreiben. Sie wird im Figurenarsenal des Textes anhand von zwei einander ent-
gegenlaufenden Interessenverbiinden ausgestaltet. Der erste Mensch — Adam —
agiert im Verbund mit Gott, der Figur Ormus und dem personifizierten Tod, sie
wollen das Ende der Erde besiegeln. Der letzte Mensch — Omégare — handelt ge-
meinsam mit dem Genius der Natur und den Figuren Idamas, Palémos aber vor
allem mit Sydérie — sie wollen den Erhalt der Gattung homo sapiens organisieren.

Aus der Perspektive des Endes des Textes erscheint es als eine Notwendigkeit
des Plots, dass dieser in der Auslgschung des Menschen kulminiert, da Gott letzt-
lich die Geschicke der Menschen lenkt und schliefflich auch Omégare manipu-
liert. Auf diese Weise wird auch die Handlungsmacht des Menschen wieder
fragwiirdig. Der Rahmenhandlung zufolge lesen wir Zukunftswissen, mit dem uns
der Genius der Natur zum ,témoin“ (,Zeugen) und ,juge“ (,Richter*) machen will,**
was die Offenheit des Geschichtsverlaufs an die Freiheit und Handlungsmacht
menschlicher Individuen, Figuren wie Leser:innen, disponiert. Die Handlung lehrt
dabei aber zugleich auch eine deutliche Skepsis gegeniiber metaphysischen Instan-
zen, denn Gott will hier den Untergang der Erde.*”® Grainvilles apokalyptisches Den-
ken lauft darauf hinaus, dass die Heilsgeschichte erst dann an ihr Ende kommt,
wenn der Mensch von der Erde getilgt wird. Die Offenheit des Plots wird iiber weite
Strecken des Textes liber den Konflikt der Figuren des ersten und des letzten Men-
schen produziert. Dass Buffon auch die Erzahlbarkeit des Letzten, der Endlichkeit,
bereits in seiner Naturgeschichte erprobt, wird im Folgenden dargelegt.

39 Eva Horn: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a. M. 2014, S. 101.

40 Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 105.

41 Vgl. Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 106 f.

42 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 7; Grainville: Der letzte Mensch, S. 10.
43 Vgl. Grainville: Der letzte Mensch, S. 153 f.



216 —— Sebastian Schonbeck

Abkiithlung der Erde

In Grainvilles Le dernier homme spiegelt sich der verheerende Zustand des Plane-
ten und der des Menschen. Der Zusammenhang von Mensch und Erde wird im
Roman iiber verschiedene Instanzen hergestellt. Aufschlussreich fiir den Zustand
der Erde ist Adams Ankunft und seine Bemerkungen tiber ihre ,décadence* (,Ver-
fall“),** vom Zustand des Menschen auf der Erde zeugt wiederum Omégares Lebens-
geschichte. Omégare berichtet, wie sich ihm der Schépfer mitteilt, der in seiner
Rede zwischen der abnehmenden Fruchtbarkeit des Menschen und der Erkaltung
der Erde bzw. — umgekehrt — der potentiellen Reproduktion durch Omégare und
Sydérie und der Wiedererwdrmung der Erde eine Verbindung herstellt.*> Initiiert
durch eine Reihe von gottlichen Weissagungen und Ankiindigen bildet sich eine Rei-
segruppe, die sich mit einem HeifSluftballon auf den Weg nach Brasilien macht, um
dort Sydérie zu finden. Auf der Reise werden weitere Binnenerzdhlungen wiederge-
geben, in denen abermals vom Verfall der Erde die Rede ist. Idamas berichtet etwa
von Philantor, der die Unsterblichkeit erfinden sowie vom Klima-Ingenieur Ormus,
der durch die Trockenlegung von Flussbetten die Fruchtbarkeit des Bodens zurtick-
gewinnen wollte, bis schlieflich die Menschen einen Mangel an Arbeitskraft zeigten.
Zugleich berichtet Idamas von einem unvorhergesehenen Ereignis, das alle Projekte
zum Erliegen brachte:

Le soleil donna tout-a-coup des signes de vieillesse, son front pélit et ses rayons se refroi-
dirent. Le nord de la terre craignit de périr, ses habitans se hatérent de quitter des climats
dont la froidure augmentoit de jour en jour, ils emportent leurs richesses, et courent a la
zone torride se presser sous les regards du soleil.*®

Die Sonne zeigte plotzlich Anzeichen ihres Alters, ihre Stirn erblasste, und ihre Strahlen
erkalteten. Der Nordteil der Erde flirchtete den Untergang, seine Einwohner beeilten sich,
die Klimazone zu verlassen, deren Kélte mit jedem Tag zunahm, sie schleppen ihre Reich-
tiimer mit sich und hasten in die tropische Zone, um sich unter den Blicken der Sonne
zusammenzudrangen.*’

44 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 21; Grainville: Der letzte Mensch, S. 27.

45 Vgl. Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 42: ,Mais je suis instruit que l’astre qui doit rallu-
mer les soleils prés de s’éteindre descendra bient6t sur notre sphére pour rendre a ’astre du
jour sa chaleur et son premier éclat.“ (,Doch bin ich dartiber unterrichtet, dass der Stern, der die
nahezu verléschenden Sonnen neu entfachen soll, bald in unsere Sphére hinabsteigen wird, um
dem Taggestirn seine Warme und seinen ersten Glanz zuriickzugeben.“) Grainville: Der letzte
Mensch, S. 29.

46 Grainville: Le dernier homme. Bd. 1, S. 109 f.

47 Grainville: Der letzte Mensch, S. 64 f.



Geteiltes Wissen vom Ende = 217

Dass die Erde sich abgekiihlt hatte, wissen die Leser:innen an dieser Stelle schon
durch Adam, durch die gottliche Stimme, die zu Omégare gesprochen hat, durch
das heilige Buch, das sich der Reisegruppe im Ballon mitteilt. Nun erfahren sie es
noch einmal durch Idamas’ Bericht von Ormus’ Klimaprojekten (spéter noch ein-
mal durch Eupolis nach ihrer Ankunft in Brasilien). Die Wiederholungsstruktur
zeigt, dass es sich um einen Gemeinplatz der Diegese handelt: Die Sonne ist fahl
geworden und die Erde hat eine Abkithlung erfahren, auf die umfassende klima-
bedingte Migrationsbewegungen und Hungerkrisen folgten. Alle Figuren, mensch-
liche wie metaphysische, wissen es.

Dass die Geschichte der Erde in Epochen verlduft und ihr Entwicklungspro-
zess mafigeblich als klimatische Abkihlung beschreibbar ist, dieser Gedanke
wurde bereits in Buffon Epoques de la nature (1778) formuliert. Hier stellt Buffon
sich die Entwicklung von Sonnensystem, Erde und Organismen als Prozess der
Abkuhlung vor, als einen — wie Hans-Jorg Rheinberger es beschreibt — ,nicht-
zyklischen, gerichteten, irreversiblen Verlauf“,*® der sich in sieben Epochen voll-
ziehe. Im Rahmen dieses Geschichtsverlaufs findet sich nun jedoch — und darauf
haben Eva Horn* und Noah Heringman® hingewiesen — der Gedanke des Men-
schen als geophysischer Kraft. Der Grundgedanke des Anthropozans, auf dem die
Spannung von Le dernier homme basiert, findet also vor Grainville erstmals in
Buffons Epoques Erwadhnung:

Je donnerais aisément plusieurs autres exemples, qui tous concourent a démontrer que
I’homme peut modifier les influences du climat qu’il habite, et en fixer pour ainsi dire la tem-
pérature au point qui lui convient: et ce qu’il y a de singulier, c’est qu’il lui serait plus difficile
de refroidir la Terre que de la réchauffer; maitre de I'élément du feu, qu’il peut augmenter et
propager a son gré, il ne I'est pas de I'éléement du froid, qu’il ne peut saisir ni communicquer.*

Ich koennte leicht noch mehrere Beyspiele anfuehren, welche alle beweysen, daff der
Mensch den Einflufs der Himmelsgegend, welche er bewohnt, veraendern, und ihr gleich-
sam die Temperatur geben kann, welche er will. Sonderbar ist es aber, daff es ihm weit
schwerer ist, die Erde kaelter zu machen, als sie zu erwaermen; er ist Herr des Elements
des Feuers, welches er nach Gefallen vermehren und verbreiten kann, aber nicht Herr des
Elements der Kaelte, welche er weder anfangen, noch mittheilen kann.>

48 Rheinberger: Buffon, S. 217.

49 Vgl. Eva Horn: Klimatologie um 1800. Zur Genealogie des Anthropozéns. In: Zeitschrift fir
Kulturwissenschaften 1 (2016), S. 87-102.

50 Vgl. Noah Heringman: Buffons Epoques de la Nature (1778) und die Tiefenzeit im Anthropo-
zan. In: Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 1 (2016), S. 73-85.

51 Vgl. Georges Louis Leclerc de Buffon: Des époques de la Nature. In: ders.: (Euvres, hg. v. Sté-
phane Schmitt. Paris 2007, S. 1191-1342, hier S. 1337.

52 Georgs-Louis Leclerc de Buffon: Epochen der Natur. Ubers. aus dem Franzosischen. St. Peters-
burg 1781, S. 161-165.



218 = Sebastian Schonbeck

Buffons Argument steht demjenigen Grainvilles diametral gegeniiber: ,[slon dis-
cours parait comme le négatif (dans le sens photographique du terme) de I'image
enthousiastique de I’économie de la nature du XVIII® siécle.“*® Bei Grainville
schafft es der Mensch gerade nicht, Warme zu produzieren und damit der Kalte
etwas entgegenzusetzen. Vielmehr geht die Erde ihrem Untergang entgegen, bis
zu dem Punkt, an dem das Ende gerade noch abzuwenden wére. Gleichwohl
gehen sowohl Buffon als auch Grainville in ihren Darstellungen von einem Pro-
zess der sukzessiven Abkiihlung aus, auf den der Mensch seinen Einfluss austiben
kann. Diese mogliche Einflussnahme geht bei Buffon mit einem anthropozentri-
schen Optimismus einher, der Prozess der globalen Abkiihlung kénne némlich
durch die besondere Gabe des Menschen, Wiarme zu erzeugen, verlangsamt oder
gar rickgangig gemacht werden. Diesen Optimismus teilt Grainville offensichtlich
nicht, wenngleich auch er dem Menschen (also Omégare und Sydérie) zunéchst
die Moglichkeit zuschreibt, den Verfall menschlichen Lebens aufzuhalten und
umzukehren. Doch Gott und sein Gehilfe Adam trennen Omégare und Sydérie im
siebten Gesang, was sie potenziell zugrunde richtet. Die auf den Wunsch Oméga-
res, Sydérie wiederzusehen, folgende Apostrophe Adams zeugt von einer tiefen
Verachtung gegentiber den Menschen, die er fiir den Niedergang der Erde verant-
wortlich macht

0 mon Dieu! ’homme créé par toi n’est pas changé! je le retrouve encore tel que je fus moi-
méme, toujours présomptueux lorsqu’il promet, et le plus foible des &tres si-tot qu’il agit.>*

O mein Gott! Der Mensch, den du erschufst, hat sich nicht verandert! Ich finde ihn noch
immer so vor, wie ich selbst war, stets anmafiend, wahrend er verspricht, und das
schwichste Wesen, sobald er handelt.”

Am Ende des Textes steht folglich das selbstverschuldete Ende des Menschen.
Zwar entscheidet sich Omégare zunéchst gegen den Rat Adams, wird kurz darauf
jedoch von einer goéttlichen Vision tiberrascht, die ihm ein abgriindiges Bild sei-
ner Nachkommen liefert, das seine Kinder als blutbeschmierte, monstrése Kanni-
balen zeigt. Im zehnten und letzten Gesang trifft der Genius der Erde, dem der
Text immer noch zutraut, die Erde fortbestehen zu lassen, auf den figurierten
Tod, der ihm ,le terme de toutes les choses“ (,das Ende aller Dinge“)56 verkiindet.
Gegenstand des letzten Gesangs ist daraufhin ein abschlieSender finaler Schlag-
abtausch zwischen dem Tod und dem Genius der Erde, an dessen Ende die Hand-

53 Sukiennicka: Les imaginaires de la fin de ’homme, S. 39.

54 Grainville: Le dernier homme. Bd. 2, S. 69.

55 Grainville: Der letzte Mensch, S. 151.

56 Grainville: Le dernier homme. Bd. 2, S. 146; Grainville: Der letzte Mensch, S. 191.



Geteiltes Wissen vom Ende = 219

lung wieder in jene Kaverne zuriickkehrt, in der sie ihren Ausgang nahm. Am
Boden des Altars liegt Sydérie von Omégare verlassen und schlaft. Diese poetologi-
sche Klammer verbindet Anfang und Ende des Textes. Wurde in der Rahmener-
zahlung die Geschichte vom letzten Menschen als Wissen einer entfernten Zukunft
angekiindigt, scheint der damit angezeigte Aufschub am Textende schon ver-
braucht. Der Genius der Erde schwenkt in seinem Endkampf mit dem Tod so heftig
seine Fackeln, dass die Kaverne explodiert und die Erde aus ihrer Umlaufbahn ge-
schleudert wird.

Ende

Der schwer allegorische und als Endzeitepos geplante Text Le dernier homme
zeichnet sich durch eine komplexe Figurenkonstellation und eine verwickelte mit
starkem Pathos beladene Handlung aus. Es treten sowohl weltliche als auch meta-
physische Figuren in zwei konfligierenden Interessenverbiinden auf. Weltliche
und metaphysische Figuren bilden aber keine Fronten, sondern Allianzen und
Kooperationen mit den Menschen, die wiederum am Ende oder am Fortbestand
des Menschen und mit ihm der Erde arbeiten. Mit seiner literarischen Figuration
der Darstellungsprobleme zeitlicher Abstraktion, wie sie die wenigen Lesenden
der Zeit etwa aus Buffons Histoire naturelle und seinen Epoques de la nature ken-
nen konnten, zeigt Grainville ungeachtet des literarischen Niveaus seines geplan-
ten Epos zumindest die Umrisse der Darstellungsspielrdume von Endlichkeit an
und mag damit bis in die Narrative der Climate Fiction, wie sie im zwanzigsten
Jahrhundert entstehen, hineinwirken.>’

Das Wissen, dass der Mensch seine Zeugungsfahigkeit eingebiifst hat und
dass mit ihm die Erde ihrem Ende entgegengeht, ist unter den Figuren und - liefSe
sich erganzen — unter einer moglichen zeitgendssischen Leserschaft geteiltes Wis-
sen, wohingegen die Hoffnung in die letzten zeugungsfahigen Vertreter:innen der
Gattung homo sapiens mit divergierenden Werten versehen ist. Die variablen Be-
wertungen und Notwendigkeiten der Darstellung eines méglichen zukiinftigen
Endes bleiben Teil der Wissensgeschichte der Figuren des ersten und letzten Men-
schen. Ankniipfungspunkte fiir eine optimistische und eine pessimistische Spielart
der Rezeption von Le dernier homme finden sich dabei im Text selbst. Optimisti-
sche Lektiiren haben die Mdglichkeit, auf die Handlungsspielrdume jener Figuren
hinzuweisen, die an einem Fortbestand des Menschen arbeiten. Zudem koénnen sie

57 Zur Climate Fiction vgl. u.a. Axel Goodbody/Adeline Johns-Putra (Hg.): Cli-Fi. A Companion.
Oxford 2019.



220 —— Sebastian Schénbeck

darauf deuten, dass zumindest der Tod Omégares nicht erzéhlt wird und die Mor-
genrdte am Ende des Textes auf einen neuen Anfang verweisen kdnnte. Pessimisti-
sche Lektiiren wéren in der Lage zu unterstreichen, dass sich das Ende in der
Handlung nie abwenden lief, da Gott es wollte und letztlich auch herbeigefiihrt
hat. Schliefdlich konnte die zweifelhafte Qualitdt des Textes das notwendige Nach-
denken tiiber den menschlichen Einfluss auf dem Planeten, dessen Dringlichkeit
keine rein literaturhistorische Beobachtung ist, sondern eine 6kokritische Lektiire
motiviert, unterminieren.

Der zentrale Gegenstand des ,Epos‘ ist also der Handlungsspielraum ange-
sichts eines geteilten Wissens von der Endlichkeit des menschlichen Daseins und
des Planeten. Damit zeigt sich der Text nicht nur hochaktuell, er greift zudem
eine Hauptbestimmung des Epos nach Schelling auf. Schelling beschreibt in sei-
nen Vorlesungen zur Philosophie der Kunst, die er ebenfalls 1804/1805 in Wiirz-
burg wiederholt (erstmals 1802/03 in Jena), ein Epos misse die ,Identitdit der
Freiheit und Nothwendigkeit“ darstellen, ohne ,Gegensatz des Unendlichen und
Endlichen, ohne Streit und deswegen ohne Schicksal.“*® Grainville verhandelt
genau diese systematischen Bestandteile der Schelling’schen Gattungspoetik,
indem er deren Vorgaben auf der Ebene des Plots in ihr Gegenteil zu verkehren
scheint. Das Schicksal ist gerade die drohende Endlichkeit des Menschen und des
Planeten, die auch eine Fille an Unendlichkeitspathos nicht zu kompensieren
vermag. Nur insofern, als es bei Grainville um die Halbwertszeit von allem geht,
handelt es sich in einem Schelling’schen Sinne um die ,objektivste[] und allge-
meinste[] Dichtart“.*® Verglichen mit den gattungstheoretischen Gedanken Schel-
lings ist also Grainvilles Text unter anderem auch deshalb kein vollendetes Epos,
da er den Konflikt zwischen menschlicher Handlungsmacht und metaphysischem
Schicksal zu seinem Hauptanliegen macht und dabei den Menschen an sein Ende
kommen l&sst.

58 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Philosophie der Kunst. In: ders.: Historisch-kritische Aus-
gabe. Nachlass 6.1, hg. v. Christoph Binkelmann/Daniel Unger. Stuttgart 2018, S. 1-405, hier S. 334
(Herv. i. Original).

59 Schelling: Philosophie der Kunst, S. 340.



Rebekka Rohleder
Endliche Zeiten, Raume und Ressourcen
in Mary Shelleys The Last Man (1826)

Einleitung

Eine der Formen von Endlichkeit, die in der englischen wie auch in anderen Lite-
raturen der Romantik eine Rolle spielen, ist die Vorstellung, dass die Menschheit
endlich sein kann, dass das unerwartete Eintreten einer Katastrophe zu ihrem
Aussterben fithren kann. Mary Shelleys Roman The Last Man (1826) ist einer der
Texte, die diese Spielart von Endlichkeit thematisch zentral machen. Der Roman
spielt in der Zukunft, gegen Ende des einundzwanzigsten Jahrhunderts; es ist al-
lerdings eine Zukunft, die mit Shelleys Gegenwart Anfang des neunzehnten Jahr-
hunderts immer noch vieles gemeinsam hat. An Science Fiction ist dieser Roman
kaum interessiert; technischer Fortschritt spielt nur eine duferst geringe Rolle.
Gesellschaftspolitische Entwicklungen interessieren schon mehr, aber hier dndert
sich im Roman zwischen dem neunzehnten und dem einundzwanzigsten Jahr-
hundert verhdltnisméafig wenig. In dieser imaginierten Zukunft bricht im Roman
jedoch die Pest aus, und einige Jahre spéter ist der Erzdhler des Romans, Lionel
Verney, soweit er das nach dem Zusammenbrechen aller Kommunikationsstruk-
turen wissen kann jedenfalls, der letzte Uberlebende auf der Welt. Das heifit: der
letzte Vertreter der Gattung Mensch — umgeben von einer im Wesentlichen unbe-
eindruckten Natur.

Es handelt sich bei diesem auf eine Gattung begrenzten Aussterben aufSer-
dem um ein rein weltliches: Der Katastrophe fehlt jeder heilsgeschichtliche Rah-
men. Es gibt zwar Figuren, die einen solchen zu sehen meinen, deren Perspektive
ist im Roman jedoch als fehlgeleitet markiert. Eine biblische Apokalypse bleibt
aus. Die Griinde fiir das Ende der Menschheit sind zwar als aufiergewdhnlich
aber doch als natiirlich markiert." Anstelle einer heilsgeschichtlichen Einbettung
wie sie etwa noch in Jean-Baptiste Cousin de Grainvilles Le dernier Homme eine
Rolle spielt, liegt das Hauptinteresse dieses Romans, wie etwa auch in Lord By-
rons Gedicht Darkness (1816), auf dem Erleben der letzten Menschen. Es bleibt je-
doch nicht bei dessen psychologischer Grenzerfahrung. In The Last Man markiert
das Ende der Menschheit nicht allein eine zeitliche Grenze, sondern auch eine
raumliche. Diesen Zusammenhang mochte ich im Folgenden als einen Chronoto-

1 Vgl. Kaitlin Mondello: The ,,Grim Unreality“: Mary Shelley’s Extinction Narrative in The Last
Man. In: Essays in Romanticism 24 (2017), H. 2, S. 163-178, bes. S. 163 f.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-012


https://doi.org/10.1515/9783111426129-012

222 —— Rebekka Rohleder

pos der Endlichkeit analysieren und auf politische Diskurse der Endlichkeit rtick-
beziehen, spezifisch auf einen politisch-6konomischen Chronotopos der Endlich-
keit, der sich in Thomas Robert Malthus’ Theorie des Bevolkerungswachstums
beobachten lédsst. Die Endlichkeit der Menschheit, des Raumes und der Ressour-
cen als Chronotopos im Bachtin’schen Sinne zu lesen bietet sich dabei aus zwei
Grinden an. Zum einen, weil in Bachtins Konzept des Chronotopos, des Zusam-
menspiels von Raum und Zeit im Roman, die ,sich historisch entwickelnd[e]
sozial[e] Welt“? immer schon mitgedacht ist: Die Zeit, um die es geht, ist auch his-
torische Zeit, und steht in Zusammenhang mit sozialen und politischen Gegeben-
heiten. Vor allem jedoch macht das Konzept des Chronotopos im vorliegenden
Fall Parallelen zwischen verschiedenen Formen von Endlichkeit sichtbar. Diese
Parallelen zwischen eigentlich unterschiedlichen Formen von Endlichkeit erlau-
ben es dem Roman, scheinbar absolute Grenzen und die damit verbundenen sozi-
alpolitischen Setzungen zu hinterfragen, wie ich im Folgenden zeigen werde.
Zunichst jedoch werde ich konkret auf die rdumlichen und zeitlichen Grenzen
eingehen, die The Last Man zusammenbringt, und auf die Art und Weise, wie der
Roman diese Grenzen miteinander verbindet.

The Last Man und der Chronotopos der
Endlichkeit

Die bedeutsamste zeitliche Grenze des Romans, das Ende der Menschheit, ist in
diesem Text zwar auf das Jahr 2100 terminiert, ist aber eigentlich doch wieder
gar nicht endgtltig festgelegt. Die Geschichte ist hier gerade nicht teleologisch.
Uber weite Strecken ist zwar der letzte Mensch selbst Erzahler, und fiir ihn ist, da
er im Ruckblick erzihlt, beim Erzéhlen bereits klar, dass seine Geschichte mit
dem Ende der Menschheit enden wird. Auch fiir die Lesenden ist das bei einem
Roman, der The Last Man heifdt, nicht eben eine I'Jberraschung. Vorangestellt ist
diesem Bericht aber eine Rahmenhandlung, in der zwei Personen im friihen
neunzehnten Jahrhundert auf einem touristischen Besuch in Italien die Hohle der
Sibylle entdecken. Die Erzahlfigur dieser Rahmenhandlung setzt den Bericht Lio-
nel Verneys, der den Hauptteil des Romans bildet, dann aus Fragmenten in meh-
reren Sprachen zusammen, die die beiden in dieser Hohle gefunden haben. Der
Bericht des letzten Menschen wird also fast 300 Jahre vor seiner Abfassung gefun-

2 Michail Bachtin: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik. Frank-
furt a. M. 1989, S. 205.



Endliche Zeiten, Raume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) = 223

den — oder moglicherweise auch innerhalb der fiktionalen Welt der Rahmen-
handlung ganz oder teilweise erfunden. Welche Anteile des aus den Fragmenten
entstandenen Textes Prophezeiungen sind und welche Fiktionen, das weifs die Er-
zahlerfigur der Rahmenhandlung selbst nicht genau, sondern sie 1asst den ge-
nauen Status dieser Geschichte in ihrer Einleitung im Unklaren: ,Sometimes I
have thought, that, obscure and chaotic as they are, they owe their present form
to me, their decipherer.“* Eine genauere Bestimmung des Fiktionalititsstatus des
Berichts des letzten Menschen im Roman erfolgt nicht.

Wahrend die Erzdhlerfigur der Rahmenhandlung sich also nicht sicher ist,
was genau das ist, was sie erzahlt, weifd Verney, der letzte Mensch in der Binnen-
handlung, nicht, fiir wen genau er seine Geschichte eigentlich erzahlt. Verney
denkt die eigene Autorschaft ausschliefflich mit Blick auf eine Nachwelt — aber
genau die ist ja fir ihn nicht mehr gegeben. Endlichkeit ist hier wie in der Rah-
menhandlung und wie bei anderen Letzter-Mensch-Texten der Romantik auch
unter anderem ein erzahlerisches Problem. Besonders am Ende seiner Erzahlung
macht Verney diesen Mangel an Nachwelt sichtbar. Das Ende des Textes und das
Ende der Menschheit gehdren dabei nicht nur inhaltlich zusammen:

Now - soft awhile — have I arrived so near the end? [...] Can I streak my paper with words
capacious of the grand conclusion? Arise, black Melancholy! quit thy Cimmerian solitude!
Bring with thee murky fogs from hell, which may drink up the day; bring blight and pestife-
rous exhalations, which, entering the hollow caverns and breathing places of earth, may fill
her stony veins with corruption, so that not only herbage may no longer flourish, the trees
may rot, and the rivers run with gall — but the everlasting mountains be decomposed, and
the mighty deep putrefy, and the genial atmosphere which clips the globe, lose all powers of
generation and sustenance. Do this, sad-visaged power, while I write, while eyes read these
pages. And who will read them?*

Hier und anderswo beschwort der Erzahler die Unmoglichkeit, sich eine intakte
Erde vorzustellen, nur ohne Menschen - oder eben die Unmdéglichkeit, zu tun, was
er tatsdchlich gerade tut, ndmlich auf einer solchen Erde tiberhaupt noch zu schrei-
ben. Die beiden Problematiken sind in dieser Passage verbunden: Das Ende der
Menschheit sollte in Verneys Wahrnehmung das Ende einer (selbst als potenzieller
Leichnam gedachten) Erde einschliefSen; das geschieht jedoch nicht. Ebenso sollte
es das Ende jeder Kommunikation bedeuten; aber Verney schreibt trotzdem weiter.
Und dabei sucht er mehrfach nach Losungen fiir das Problem, dass er nicht damit
rechnen kann, dass sein Bericht gelesen wird, weil es ja keine Menschen mehr gibt:
»~And who will read them?“ Fiir diese Frage findet er im Laufe des Romans Antwor-

3 Mary Shelley: The Last Man. Hg. v. Pamela Bickley. Ware 2004, S. 4.
4 Shelley: The Last Man, S. 348.



224 —— Rebekka Rohleder

ten, die jedoch alle als nicht besonders wahrscheinlich markiert sind. Die Mdglich-
keit, dass es doch andere Uberlebende gibt, die die Erde erneut bevolkern kénnten,
oder dass jedenfalls noch intelligentes, nicht notwendigerweise menschliches, aber
zum Lesen beféahigtes Leben auf der Erde existiert, werden beide angesprochen,
aber nicht weiter ausgefiihrt,” und Verney findet bis zum Schluss seines Berichts
keine anderen iiberlebenden Menschen. Er findet auch keine nichtmenschlichen
zum Lesen befahigten Wesen. Es gibt also keine Hinweise auf die tatsdchliche Mog-
lichkeit der von ihm gewtinschten Leserschaft.

Zuletzt geht Verney am Ende seiner Erzdhlung an den Anfang zuriick, und
damit einher geht eine weitere Version von Leserschaft. Er berichtet am Schluss,
dass am Anfang seines Manuskriptes die Niederschrift einer Widmung an die
Toten stand — die jedoch nicht tatsdchlich am Anfang des Romans steht, sondern
erst an der Stelle, sehr spdt im Roman, an der Verney davon berichtet, wie er nach
dem Tod aller anderen Menschen damit anfangt, seine Geschichte aufzuschreiben:

DEDICATION
TO THE ILLUSTRIOUS DEAD.
SHADOWS, ARISE, AND READ YOUR FALL!
BEHOLD THE HISTORY OF THE
LAST MAN®

Das ist die letzte Antwort Verneys auf die wiederholte Frage, ,for whom to read?“,’
fir wen er eigentlich schreibt. Da sein Manuskript in der Rahmenhandlung als Pro-
phezeiung iiber 250 Jahre in der Vergangenheit auftaucht, schreibt er unwissentlich
sogar tatsachlich fiir Lesende, die zu seiner Zeit bereits tot sein miissten. ,,The spirits
of the dead“ stehen auch noch einmal ganz am Ende des Berichts, als Verney, der
sich beim Schreiben in Rom befindet, eine Reise entlang der Kiisten des Mittelmeers
plant, auf der Suche nach Beschiftigung und nach anderen Uberlebenden: ,Thus
around the shores of deserted earth [...] angels, the spirits of the dead, and the ever-
open eye of the Supreme, will behold the tiny bark, freighted with Verney - the
LAST MAN¢, lautet der letzte Satz des Romans.® Diese letzte Benennung des eigenen
Status als der letzte Mensch — und damit die Wiederholung des Romantitels — fiihrt
jedoch auch aus Verneys Text hinaus, auf eine Reise, mit deren Ankiindigung er den
Bericht beendet und die sich entlang von Kiisten abspielen soll.

Kisten jedoch sind schon vorher bedeutsame Riume in diesem Roman. Tat-
séchlich bildet das Ende der Menschheit ndmlich nicht nur eine zeitliche Grenze

5 Shelley: The Last Man, S. 372, 348.
6 Shelley: The Last Man, S. 371.
7 Shelley: The Last Man, S. 371.
8 Shelley: The Last Man, S. 375.



Endliche Zeiten, Raume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) = 225

und Begrenzung des Textes, sondern in der Kette von Ereignissen, die zu dieser
zeitlichen Grenze hinfithren, werden raumliche Grenzen bedeutsam, und darun-
ter ganz besonders Kiisten. Verney beendet nicht nur seinen Text mit einem Aus-
blick auf seine geplante Zukunft als Kustenseefahrer; er beginnt ihn auch mit der
Feststellung, dass er gebirtiger Inselbewohner sei: ,I am the native of a sea-
surrounded nook, a cloud-enshadowed land“ — so stellt er sich im ersten Satz als
Englidnder vor und grenzt seine Insel gleich darauf in der Erinnerung noch kate-
gorischer von der ubrigen Welt ab:

England, seated far north in the turbid sea, now visits my dreams in the semblance of a vast
and well-manned ship [...]. In my boyish days [...] the earth’s very centre was fixed for me in
that spot, and the rest of her orb was as a fable, to have forgotten which would have cost
neither my imagination nor understanding an effort.?

Ein eng umgrenzter, vom Rest der Welt abgetrennter Raum: So stellt sich fiir Verney
als Erzéhler seine Heimat gleich zu Beginn seines Berichtes und seines Lebens dar.
Auch als spéter im Roman die Pest zuerst im Osmanischen Reich und in einem nicht
mehr osmanischen, aber im Roman deutlich als orientalisch markierten Griechen-
land auftritt, fihlen sich Verney und seine Landsleute ,,in our cloudy isle“ weiterhin
sicher.'® Diese Einstellung entspricht grundsatzlich einer weit zurtickreichenden kul-
turellen Tradition auf den Britischen Inseln; Julia Wright argumentiert jedoch, dass
diese Tradition im frithen neunzehnten Jahrhundert neue Bedeutung gewinnt, als
Ausdruck des Versuchs, der Verunsicherung durch den schieren Grofienunterschied
zwischen Grofibritannien und seinen Kolonien etwas entgegenzusetzen. Die Pest halt
sich jedoch, wie Wright feststellt, nicht an nationale Grenzen, auch nicht an solche,
die Kiisten sind.™

Dennoch sind im Roman Kisten, also liminale Rdume, als bedeutsam mar-
kiert. Zum Ende der Menschheit hin, also zur bedeutsamsten zeitlichen Grenze
im Roman, werden diese Kustenlinien sogar immer wichtigere, schwerer zu tiber-
schreitende Grenzen. Zu Beginn von Verneys Bericht sind sie ndmlich noch leicht

9 Shelley: The Last Man, S. 5.

10 Shelley: The Last Man, S. 179.

11 Vgl. Julia M. Wright: ,Little England‘. Anxieties of Space in Mary Shelley’s The Last Man.
In: Mary Shelley’s Fictions: From Frankenstein to Falkner. Hg. v. Michael Eberle-Sinatra. Hound-
mills 2000, S. 129-149. Als wirkmachtiges Beispiel fiir die kulturelle Tradition kann etwa John of
Gaunts ,sceptred isle“-Monolog in William Shakespeares Richard II dienen, in dem England als
y[tlhis fortress built by nature for herself / Against infection and the hand of war“ bezeichnet
wird. William Shakespeare: Richard II. Hg. v. Stanley Wells. London 2008, S. 43 f. Siehe auch Jiir-
gen Kamm/Gerold Sedlmayr (Hg.): Insular Mentalities: Mental Maps of Britain. Essays in Honour
of Bernd Lenz. Passau 2007.



226 —— Rebekka Rohleder

zu Uberwinden: Eine der wenigen im Roman erwdhnten neuen Technologien ist
ein steuerbarer Ballon, der ohne auf Hindernisse achten zu miissen, ,the unoppo-
sing atmosphere“ durchquert.' Jedoch ist das Fliegen auch die erste Technologie,
die wieder verlorengeht. Mit dem Beginn der Pest geht im Roman ein schwerer
Sturm einher, der vier Monate dauert und die Benutzung von Ballons unmoéglich
macht.”® Sie werden aber auch nach dem Ende dieses Sturms im Roman nie wie-
der eingesetzt. Bereits tiberwundene Grenzen entstehen neu. Es gibt danach zum
Uberqueren des Meeres wieder nur noch Schiffe, eine Ersetzung, die Siobhan Car-
roll als Ausdruck einer Konkurrenzsituation zwischen dem grenzenlosen, nie-
mandem gehorenden internationalen Luftraum und dem durch die britische
Flotte kontrollierbaren Meer liest.* Es bleibt dabei allerdings festzuhalten, dass
die Benutzung von Schiffen im Roman nach Ausbruch der Pest ebenfalls grund-
satzlich mit grofien Schwierigkeiten einhergeht, nicht zuletzt dann, wenn England
erreicht oder verlassen werden soll. So versuchen wéhrend der Pest Menschen
aus Irland per Schiff nach England zu gelangen, und obwohl die Uberfahrt vielen
von ihnen gelingt, konzentriert sich Verneys Beschreibung vor allem auf ein
Schiff, das dabei untergeht. Als Verney und andere Uberlebende sich spéter ent-
scheiden, England in Richtung Frankreich zu verlassen, stellen sich ihnen in
Dover, vor der Uberquerung der ,watery barrier> eine Reihe von Hindernissen
in den Weg: Ein Sturm mit Fluten, die einen Teil der Schiffe zerstéren und die
von weiteren bedngstigenden Naturerscheinungen begleitet sind. Die Auswan-
dernden bheziehen diese Ereignisse auf die eine oder andere Art direkt auf ihr ei-
genes Vorhaben:

The greater part thought it a judgment of God, to prevent or punish our emigration from
our native land. Many were doubly eager to quit a nook of ground now become their prison,
which appeared unable to resist the inroads of ocean’s giant waves.'®

Die eigene Insellage erscheint vorher tliber weite Strecken des Romans als méglicher
Schutz vor der Pest — eine Annahme, die sich freilich nicht bewahrheitet. Nach-
dem jedoch die Krankheit das Meer langst ohne Schwierigkeiten tiberwunden
hat, ist die Insel nunmehr ein bedrohter und bedrohlicher Ort, den zu verlassen
kaum mehr moglich scheint.

12 Shelley: The Last Man, S. 55.

13 Vgl. Shelley: The Last Man, S. 184.

14 Vgl. Siobhan Carroll: Mary Shelley’s Global Atmosphere. In: European Romantic Review 25
(2014), H. 1, S. 3-17, hier S. 4.

15 Shelley: The Last Man, S. 294.

16 Shelley: The Last Man, S. 295.



Endliche Zeiten, RGume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) = 227

Mit dem Bewusstsein der zeitlichen Endlichkeit der Menschheit durch das Vo-
ranschreiten der Pest verengt sich so auch der geographische Raum, der den ver-
bliebenen Menschen zugdnglich ist. Zuletzt verengt er sich in Verneys Metapher
fir seine beispiellose Lage als letzter Mensch auf einen einzelnen Punkt:

The generations I had conjured up to my fancy, contrasted more strongly with the end of
all - the single point in which, as a pyramid, the mighty fabric of society had ended, while I,
on the giddy height, saw vacant space around me."”

Der Letzte zu sein ist hier ein zeitlicher Zustand, der sich nur als rdumlicher
Zustand darstellen ldsst — beziehungsweise als Chronotopos im Bachtin’schen
Sinn: als bedeutsame Einheit von Raum und Zeit. Michail Bachtin unterscheidet
bekanntlich eine Reihe von Raum-Zeit-Verbindungen, die jeweils zu unter-
schiedlichen Genres gehoren, etwa den Weg (dessen zeitliche Dimension die
Reise wire), das Schloss (historische Zeit) und die Schwelle (die iiberschritten
werden kann). In allen diesen Fallen sind Raum und Zeit untrennbar miteinan-
der verbunden.'® Diese Verbindung ist jedoch nicht nur an das jeweilige Genre
gebunden, sondern hat auch soziale Bedeutung: Der Chronotopos des Weges er-
moglicht Begegnungen und damit die Uberwindung sozialer Distanzen," der
Chronotopos des Schlosses im Schauerroman macht die Spuren und das Erbe
vergangener politischer Verhéltnisse sichtbar,?® und die Schwelle bezeichnet
metaphorisch Krisen und Wendepunkte.?!

In Shelleys Roman sind es zumindest in Verneys Bericht jedoch nicht so sehr
Schwellen, die relevant sind, sondern vielmehr Grenzen, die den Eindruck erwe-
cken, dass man sie nicht iiberschreiten kann - ein Eindruck, der sich allerdings
mehrfach als falsch erweist. Auch dieser Befund lésst sich metaphorisch lesen,
sogar auf zwei Arten. Erstens: Die Pest im Roman tberschreitet stdndig raumliche
und zeitliche Grenzen, von denen die Figuren bis dahin jeweils glauben, sie konne
sie nicht tiberschreiten, bis hin zur Ausrottung fast der gesamten Menschheit, ein
Ergebnis, das sehr lange niemand im Roman tiberhaupt als Moglichkeit in Betracht
zieht. Die zeitliche Endlichkeit, nicht des Einzelnen, sondern der gesamten Mensch-
heit, verbindet sich hier jedoch zweitens auch mit Formen von rdumlicher Endlich-
keit, die den Zustand der Isolation, in dem sich der letzte Mensch wiederfindet, in
Form begrenzter Rdume darstellen. Solange es noch andere Uberlebende gibt, sind
das vor allen Dingen Inseln; zum Ende von Verneys Bericht, als er der letzte Uberle-

17 Shelley: The Last Man, S. 269.

18 Vgl. Bachtin: Formen der Zeit, S. 192-200.
19 Vgl. Bachtin: Formen der Zeit, S. 192 f.

20 Vgl. Bachtin: Formen der Zeit, S. 195 f.

21 Vgl. Bachtin: Formen der Zeit, S. 198.



228 —— Rebekka Rohleder

bende ist und einen Vergleich der eigenen Situation mit derjenigen Robinson Cru-
soes auf der einsamen Insel als mittlerweile unzureichend verwirft, weil er auch
jenseits des Meeres keine anderen Menschen mehr vermuten kann,? ist Verney
selbst im metaphorischen Sinne die kleinste mégliche Insel auf einer ansonsten
menschenleeren Welt.

Die ,Author’s Introduction“ dagegen erdffnet eine alternativen Raumlichkeit,
die ebenfalls als ein Chronotopos der Schwelle beginnt, aber nicht damit endet:
Durch das Erkunden der Hohle — eines zundchst durch andere Figuren, die die
dorthin fiihrenden Gange fiir nicht betretbar halten, als unzuganglich markierten
Ortes, der sich dann jedoch als fir die Erzahlfigur der Rahmenhandlung als sehr
wohl zugénglich erweist — wird historische und zukinftige Zeit gleichzeitig ent-
deckt: die Knochen einer Ziege, diverse Pflanzenteile, und auf diesen Pflanzenteilen
(Baumrinde und Blatter) die Prophezeiung, die jedoch nur vielleicht als Aussage
iiber die Zukunft zu verstehen ist. Diese Konfiguration von Funden ist in jingerer
Zeit vor allen Dingen im Zusammenhang mit der Zeitlichkeit der Geologie gelesen
worden.” So liest Melissa Bailes die Rekonstruktion der Prophezeiung aus Frag-
menten als analog zur Arbeit Georges Cuviers mit Fossilien, und bemerkt, dass in
beiden Fallen das Aussterben zentral ist.* Diese Lesart ergibt auch einen Chronoto-
Pos, in dem aus dem historisch aufgeladenen nattirlichen Raum der Héhle Erkennt-
nisse iiber eine Zukunft gezogen werden kénnen, in der sich Muster aus der
Vergangenheit wiederholen werden. Jedoch bleibt dieser Chronotopos dennoch
nur eine Moglichkeit; schliefdlich weif§ die Erzéhlfigur der Rahmenhandlung selbst
nicht, inwieweit sie ihr Material gefunden und inwieweit sie es erfunden hat. ,In
short,“ wie Betty T. Bennett bemerkt, ,we are in a world in which anything can
happen, which after all turns out to be the whole idea“.* Innerhalb der Grenzen
von Verneys Bericht selbst gilt damit eine grundsatzlich andere Zeitlichkeit als in
der Rahmenhandlung. Hier sind es rdumliche und zeitliche Grenzen, die im Vor-
dergrund stehen, ndmlich das Ende der Menschheit und die Grenzlinien von Inseln.
Die in der Rahmenhandlung eingefiihrte hypothetische Zeitlichkeit stellt jedoch die
Bedeutung dieser Endlichkeit direkt wieder auf den Priifstand. Sie kann unter Um-
stinden auch nur eine Schwelle sein, die tUberschritten werden kann. IThr Status

22 Vgl. Shelley: The Last Man, S. 357 f.

23 Vgl. Melissa Bailes: The Psychologization of Geological Catastrophe in Mary Shelley’s The Last
Man. In: ELH 82 (2015), S. 671-699; Andrew Sargent: Citation and the No Future of Romanticism
in Mary Shelley’s The Last Man. In: European Romantic Review 31 (2020), H. 3, S. 313-324,
bes. S. 314-318.

24 Vgl. Bailes: Psychologziation, S. 674 f.

25 Betty T. Bennett: Radical Imaginings: Mary Shelley’s The Last Man. In: The Wordsworth Circle
26 (1995), H. 3, S. 147-152, hier S. 150.



Endliche Zeiten, Rdume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) = 229

bleibt ungeklart, und diese Ungeklartheit ist bedeutsam fiir den Umgang des Ro-
mans mit der Frage der Endlichkeit.

Endlichkeit als politisch-6konomischer
Chronotopos

Dieses Infragestellen von Grenzen hat vor allen Dingen politische Bedeutung. Im
Zusammenhang mit der Frage der Bevolkerungszahl kdnnen Inseln in der briti-
schen Romantik nadmlich nicht allein als Metapher zur Beschreibung einer psy-
chologischen Grenzerfahrung dienen, sondern auch als politischer Chronotopos.
Denn endliche Rdume mit endlichen Ressourcen waren seit Thomas Robert Mal-
thus’ Essay on the Principle of Population von 1798 ein politisches Argument —
zuerst ein allgemeines, anti-utopisches, spater zunehmend auch ein tagespoliti-
sches, namlich in Bezug auf die Poor Laws, die Sozialgesetzgebung sowie die Corn
Laws, die den Import von Getreide regelten. Bereits 1798 ist es ein Teil von Mal-
thus’ Argumentation, dass diese Poor Laws und damit die staatliche finanzielle
Unterstiitzung Bediirftiger weitestgehend abgeschafft werden sollten. In spateren
Auflagen des Essay on the Principle of Population positioniert sich Malthus noch
radikaler gegen die staatliche Unterstiitzung Bediirftiger und sogar gegen private
Spenden fiir diese und mischte sich gleichzeitig zunehmend selbst in konkrete po-
litische Debatten ein, etwa 1814/15 in diejenige um die Corn Laws. Malthus’ Essay
spielte 1817 bei der Diskussion der Poor Laws und deren méglicher Reform eine
bedeutsame Rolle.?

Um einen auf die Umwelt bezogenen Diskurs handelte es sich dagegen zu-
néchst nicht, obwohl in der Folge auch neue Naturvorstellungen unter dem Ein-
fluss von und auch in Abgrenzung zu Malthus entwickelt wurden, wie Tim Fulford
herausgearbeitet hat.*” Malthus hatte seine Uberlegungen zur Uberbevélkerung als
Antwort auf das utopische Denken von unter anderem Mary Shelleys Vater William
Godwin konzipiert, der in seinen politischen Schriften aus den 1790er Jahren eine
Gesellschaft entworfen hatte, die ohne politische Machtaustibung auskommen
sollte, ohne Privateigentum, ohne Ausbeutung und ohne die Institution Ehe. Zu
Godwins Setzungen in Enquiry Concerning Political Justice (1793) hatte unter ande-
rem gehort, dass die Menschen unter solchen Bedingungen praktisch unbegrenzt

26 Vgl. James P. Huzel: The Popularization of Malthus in Early Nineteenth-Century England: Mar-
tineau, Cobbett and the Pauper Press. Aldershot 2006, S. 21f., 25, 31-33.

27 Vgl. Tim Fulford: Apocalyptic Economics and Prophetic Politics: Radical and Romantic Re-
sponses to Malthus and Burke. In: Studies in Romanticism 40 (2001), S. 345-368, hier S. 346.



230 —— Rebekka Rohleder

intelligenter und moralisch besser werden wiirden. Malthus zweifelte die Mog-
lichkeit einer solchen Entwicklung an.?® Seine eigenen Setzungen beginnen bei
den Naturgesetzen, den ,inevitable laws of nature“,?® nicht bei der menschli-
chen Gesellschaft, und zu seiner Darstellung der Naturgesetze gehért nicht nur,
dass Menschen Nahrung bendétigen, um zu tiberleben, sondern auch, dass die
dafiir notwendigen Ressourcen sich niemals im selben Mafl vermehren lassen
wie die menschliche Bevilkerung sich vermehren kann, wenn sie das ohne von
auRen gesetzte Begrenzung tut.*® Die Natur wird in dieser Darstellung zu einer
gesetzgebenden Institution, die streng darauf achtet, dass sich alle und alles in

vorgegebenen Grenzen bewegt:

Through the animal and vegetable kingdoms, nature has scattered the seeds of life abroad
with the most profuse and liberal hand. She has been comparatively sparing in the room
and the nourishment necessary to rear them. The germs of existence contained in this spot
of earth, with ample food and ample room to expand in, would fill millions of worlds in the
course of a few thousand years. Necessity, that imperious all pervading law of nature,
restrains them within the prescribed bounds.*

»Prescribed bounds®, festgelegte Grenzen, interessieren Malthus in der ersten
und spéateren Versionen seines Essays und in jedem Sinne: Die Kiisten von Inseln
koénnen solche Grenzen darstellen, und die gesamte Erde wird in Bezug auf die
zur Verfiigung stehenden Ressourcen mit einer Insel analog gesetzt: ,the whole
earth is in this respect like an island“.* In der Gesellschaft beschreibt Malthus die
Besitzenden und die Besitzlosen als jeweils eigene begrenzte Teilbereiche der Ge-
sellschaft, denen jeweils eigene Ressourcen zur Verfiigung stehen; gidbe man
einem Armen Geld, schreibt er, dann wiirden die Ressourcen, die dieser nun ver-
brauchen konnte, spezifisch den anderen Armen fehlen, so als wéren diese ihre
eigene Insel.*® Alles in allem l4sst sich mit Alison Bashford feststellen: ,Malthus
liked writing about islands“.** Der politische Gegensatz zwischen Malthus’ Ableh-
nung gesellschaftlicher und sozialer Reformen und Godwins Forderung nach sol-

28 Vgl. Thomas Robert Malthus: An Essay on the Principle of Population. Hg. v. Geoffrey Gilbert.
Oxford 2008, S. 111-113.

29 Malthus: Principle of Population, S. 86.

30 Vgl. Malthus: Principle of Population, S. 12.

31 Malthus: Principle of Population, S. 13 f.

32 Thomas Robert Malthus: An Essay on the Principle of Population. The Sixth Edition (1826).
With Variant Readings from the Second Edition (1803). In: The Works of Thomas Robert Malthus.
Bd. 2. Hg. v. E.A. Wrigley/David Souden. London 1986, S. 46.

33 Vgl. Malthus: Principle of Population, S. 38.

34 Alison Bashford: Global Populations. History, Geopolitics, and Life on Earth. New York 2014,
S.29.



Endliche Zeiten, RGume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) =— 231

chen Reformen wird an der Endlichkeit von Ressourcen und Rdumen festge-
macht. Hatte Godwin noch argumentiert, dass so grofie Teile der Erde noch gar
nicht landwirtschaftlich genutzt wiirden, dass die zu erwartende Bevélkerung
unter allen Umsténden noch viele Jahrhunderte lang versorgt werden kénnte,*
so hélt Malthus dagegen, dass nur die Beibehaltung von Privateigentum und von
Ungleichheit bereits in der Gegenwart garantieren kénnte, dass ,in this island“*
nicht innerhalb von wenigen Jahrzehnten bereits Uberbevélkerung entstehen
wiirde, aufgrund derer Ungleichheit zwangslaufig zuriickkehren misste, wenn
sie je abgeschafft wiirde.”’

Die Debatte zwischen Godwin und Malthus blieb in den 1820er Jahren aktuell;
Malthus veroéffentlichte periodisch tiberarbeitete Neuauflagen des Essays, und
Godwin seinerseits setzte sich 1820 in Of Population: An Enquiry Concerning the
Power of Increase in the Numbers of Mankind mit Malthus’ Argumenten auseinan-
der. Der Ton der Diskussion wurde in den 1820ern deutlich scharfer,®® und er
wurde auch endzeitlicher: In Of Population vergleicht Godwin Malthus’ Theorie
mit dem Tier aus der Offenbarung des Johannes;*> Malthus seinerseits beschrieb
die Begrenztheit der Ressourcen inzwischen als notwendig, weil sonst die Erde so
voll mit Menschen sein wiirde, dass ihnen einfach der Platz ausgehen wiirde:
yfour should stand on every square yard“, wie Godwin Malthus’ Berechnungen
paraphrasiert und ins Lécherliche zieht:*® Offensichtlich eine unhaltbare Situa-
tion und ein Beispiel fiir die Effekte der von Gary Harrison beobachtete Rhetorik
des apokalyptischen Erhabenen bei Malthus, die suggeriert, dass Bevolkerungs-
wachstum ein enorm dringliches Problem ist und mit allen Mitteln verhindert
werden muss.*! Im Essay on the Principle of Population hatte Malthus fiir die briti-
schen Inseln bei ungebremstem Bevélkerungswachstum hundertzw6lf Millionen
Menschen aber Ressourcen fiir nur fiinfunddreifiig Millionen innerhalb von hun-
dert Jahren prognostiziert, wiahrend fiir die gesamte Welt und einen Zeitraum

35 Vgl. William Godwin: An Enquiry Concerning Political Justice. Bd. 3: Political and Philosophi-
cal Writings of William Godwin. Hg. v. Mark Philp. London 1993, S. 459 f.

36 Malthus: Principle of Population, S. 77.

37 Vgl. Malthus: Principle of Population, S. 86.

38 Vgl. William St Clair: The Godwins and the Shelleys. The Biography of a Family. London 1989,
S. 456.

39 Vgl. William Godwin: Of Population: An Enquiry Concerning the Power of Increase in the
Numbers of Mankind, Being an Answer to Mr. Malthus’s Essay on that Subject. London 1820,
S. 142.

40 Godwin: Population, S. 484.

41 Vgl. Gary Harrison: Ecological Apocalypse. Privation, Alterity and Catastrophe in the Work of
Arthur Young and Thomas Robert Malthus. In: Romanticism and Millenarianism. Hg. v. Tim Ful-
ford. New York 2002, S. 103-119, bes. S. 107-116.



232 —— Rebekka Rohleder

von zweitausend Jahren die Diskrepanz ,almost incalculable“ werden wiirde,
,though the produce in that time would have increased to an immense extent.“**
Der aus einer solchen Situation resultierende gesellschaftliche Zusammenbruch
wird bei Malthus ausgelost, wenn von der Natur vorgegebene Grenzen nicht be-
achtet werden. Gleichzeitig bleiben die Grenzen des nutzbaren Landes auf der
Erde und das Recht, dieses zu besitzen, der konkrete strittige politische Punkt; die
Ressourcen selbst der britischen Inseln seien, schreibt Godwin, noch lange nicht
ausgeschopft, wie ein Blick auf ,our heaths and our forests, our parks, and our
pleasure-grounds*, also auf das landwirtschaftlich nicht genutzte Land, zeige.**

Der politische Chronotopos der Endlichkeit in The
Last Man

Shelleys Roman greift dieses Argument auf, im Zusammenhang sowohl mit End-
zeitlichkeit als auch der Frage der Begrenztheit von Rdumen und Ressourcen. An
einem Punkt der Handlung, an dem fiir sehr kurze Zeit mehr Menschen auf den
britischen Inseln leben als dort bis dahin erndhrt werden kénnen und durch Qua-
rantdneregeln und damit einhergehende Lieferschwierigkeiten eine weltweite
wirtschaftliche Krise dazu kommt, wird tatsdchlich bis dahin nicht landwirt-
schaftlich genutztes Land einfach umgewidmet; Landschaftsgarten werden zu
Ackerflichen.** Anderswo stellt Verney als Erzdhler fest, dass es in der Welt des
spaten einundzwanzigsten Jahrhunderts, in dem der Roman spielt, ldngst Maschi-
nen gibt, die dafiir sorgen, dass genug Essen fiir alle da sein kdnnte — wenn es
denn gerecht verteilt wire, was jedoch weiterhin nicht der Fall ist.** Die Details
dieser Maschinen bleiben im Unklaren. Ernsthafte Versorgungsprobleme gibt es
jedoch erst, als infolge der Pest nicht mehr geniigend Arbeitskréfte zur Verfiigung
stehen. Es stellt sich, wie Konstantinos Pozoukidis bemerkt, unter anderem an
diesem Punkt heraus, dass niemandes Arbeit iiberfliissig ist.* Zu wenige Men-
schen sind hier das Problem, nicht zu wenige Ressourcen. Das ist auch der Grund,
aus dem im Roman die letzten Uberlebenden die britischen Inseln aufgeben,
denn ,the labour of hundreds of thousands alone could make this inclement nook

42 Malthus: Principle of Population, S. 17.

43 Godwin: Population, S. 466 f.

44 Vgl. Shelley: The Last Man, S. 189.

45 Vgl. Shelley: The Last Man, S. 84.

46 Vgl. Konstantinos Pozoukidis: The Survival of Non-Productive Labour in Mary Shelley’s The
Last Man. In: Eighteenth-Century Fiction 33 (2021), H. 3, S. 393-412, hier S. 403.



Endliche Zeiten, RGume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) = 233

fit habitation for one man“.*” Auch wenn sich Shelleys Roman nicht unbedingt
auf Seiten von Godwins Theorie einer zwangslaufig zur Perfektion hinstrebenden
Menschheit positioniert, positioniert sich der Text doch erst recht nicht auf Seiten
von Malthus.*®

Gegen Malthus stellt sich The Last Man gerade auch mit der durch die Pest aus-
gelosten Mobilitdt und mit den rdumlichen Grenzen, an die diese stof3t. Mobilitat
ist, wie Charlotte Sussman herausgearbeitet hat, zentral fiir diesen Roman*® ebenso
wie fiir die britischen sozialpolitischen Debatten um 1800.° In The Last Man fiihrt
sie die Figuren unter anderem an raumliche Grenzen, die mit der zeitlichen Grenze
der Endlichkeit der Menschheit verkniipft sind, speziell in den Kiistenszenen des
Romans. Diese Vorgehensweise erinnert an den Moment in Shelleys erstem Roman,
Frankenstein (1818), als Victor Frankenstein das Ende der Menschheit durch die
Verbreitung der von ihm geschaffenen neuen Spezies befiirchtet, einem Moment,
den Maureen McLane als von Malthus inspirierte ,reproductive panic“ liest”' — und
der auf einer sehr kleinen und unfruchtbaren Insel stattfindet, deren Ressourcen-
armut ausgiebig thematisiert wird. Die Insel ist ,hardly more than a rock [...]. The
soil was barren, scarecely affording pasture for a few miserable cows, and oatmeal
for its inhabitants, which consisted of five persons, whose gaunt and scraggy limbs
gave tokens of their miserable fare“.* Hier versucht sich Victor Frankenstein
daran, ein zweites, diesmal weibliches Geschdépf zu machen, bricht diese Arbeit
dann jedoch ab, weil er die Verbreitung einer von diesem und dem ersten Geschopf
gezeugten ,race of devils“ befiirchtet, ,who might make the very existence of the
species of man a condition precarious and full of terror.“>* Das fllt ihm nicht in

47 Shelley: The Last Man, S. 258.

48 Vgl. Lauren Cameron: Mary Shelley’s Malthusian Objections in The Last Man. In: Nineteenth-
Century Literature 67 (2012), H. 2, S. 177-203; Robert Mitchell: Infectious Liberty. Biopolitics be-
tween Romanticism and Liberalism. Duke 2021, S. 6; Rebekka Rohleder: ,A Different Earth“. Lite-
rary Space in Mary Shelley’s Novels. Heidelberg 2019, S. 162-167.

49 Vgl. Charlotte Sussman: ,Islanded in the World“. Cultural Memory and Human Mobility in
The Last Man. In: PMLA 118 (2003), H. 2, S. 286-301, bes. S. 289-295.

50 Vgl. Charlotte Sussman: Peopling the World. Representing Human Mobility from Milton to
Malthus. Philadelphia 2020, S. 4.

51 Maureen McLane: Romanticism and the Human Sciences. Poetry, Population, and the Dis-
course of the Species. Cambridge 2000, S. 103; vgl. dazu auch Maureen McLane: Literate Species.
Populations, ,Humanities,“ and Frankenstein. In: ELH 63 (1996), H. 4, S. 959-988, hier S. 977-979;
Clara Tuite: Frankenstein’s Monster and Malthus’s ,Jaundiced Eye“. Population, Body Politics,
and the Monstrous Sublime. In: Eighteenth-Century Life 22 (1998), H. 1, S. 141-155; Rohleder: A
Different Earth, S. 168.

52 Mary Shelley: Frankenstein or The Modern Prometheus. Hg. v. Marilyn Butler. Oxford 2008,
S. 136.

53 Shelley: Frankenstein, S. 138.



234 —— Rebekka Rohleder

den Alpen ein, wo er seinem ersten Geschopf eine Gefahrtin verspricht, oder auf
einer ausgedehnten Reise durch Europa, die auf dieses Versprechen folgt, sondern
erst auf der unfruchtbaren kleinen Insel.

Die meisten rdumlichen Begrenzungen in The Last Man sind nicht ganz so
eng. Sie sind vor allen Dingen als ein von Verney propagiertes Gegenmodell zu
globalem Handel und global verbreiteten Krankheiten gelesen worden.* Sie kén-
nen jedoch als eine sozialpolitische Figur der Endlichkeit verstanden werden.
Denn in begrenzten Rdumen — Inseln, aber auch die gesamte Erde als begrenzter
Raum - erscheint hier nicht etwa, wie bei Malthus, die Natur als strenge aber
planvolle Gesetzgeberin. Sondern in genau solchen Rdumen werden in The Last
Man gegen Ende der Romanhandlung sogar die Naturgesetze bedeutungslos, wie
Verney als Erzdhler mehrfach betont:

Nature, our mother, and our friend, had turned on us a brow of menace. She shewed us
plainly, that, though she permitted us to assign her laws and subdue her apparent powers,
yet, if she put forth but a finger, we must quake. She could take our globe, fringed with
mountains, girded by the atmosphere, containing the condition of our being, and all that
man’s mind could invent or his force achieve; she could take the ball in her hand, and cast
it into space, where life would be drunk up, and man and all his efforts for ever
annihilated.

Die Grenzen der Erde werden hier sichtbar gemacht und zugleich bedeutsam: Die
Erdkugel, umgeben von Gebirgen und der Atmosphére, wird zum Spielball einer
Natur, die sich Gesetze nur zum Schein auferlegen lasst; die scheinbaren Gesetze
der Natur werden hier als menschliche Konstrukte ausgewiesen und sind — aller-
dings nur durch die Natur selbst — verdnderbar. Zusatzlich begegnen die Figuren
besonders an den Kiisten Erscheinungen, die sich mit den bekannten Naturgeset-
zen nicht in Ubereinstimmung bringen lassen. Dover etwa wird vor der Uberfahrt
nach Frankreich zum liminalen Raum, in dem liminale Phdnomene auftreten;
unter anderem sehen die Reisenden die Sonne verdreifacht, eine Erscheinung,
fiir die der Roman keine Erklarung anbietet.®® Das heift, genau in denjenigen
Arten von Réumen, die Malthus zum Beweis seiner Theorie heranzieht, greift
seine Logik, die grundsatzlich mit fiir allgemeingiiltig genommenen Naturgeset-
zen operiert, nicht.

54 Vgl. Ben Richardson: Cosmopolis Fever. Regionalism and Disease Ecology in Mary Shelley’s
The Last Man. In: Gothic Britain. Dark Places in the Provinces and Margins of the British Isles.
Hg. v.William Hughes/Ruth Heholt. Cardiff 2018, S. 179-194, hier S. 192; siehe auch Wright: ,Little
England".

55 Shelley: The Last Man, S. 185.

56 Vgl. Shelley: The Last Man, S. 296.



Endliche Zeiten, RGume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826) = 235

Endliche Rdume und Zeiten sorgen in The Last Man damit nicht fiir narrative
Verlasslichkeit oder soziale Stabilitdt — ganz im Gegenteil. Trotz des scheinbar te-
leologischen Romantitels entwirft The Last Man gerade in seinen Erkundungen
von Endlichkeit Moglichkeitsrdume, die zwar bedrohlich sein konnen, die jedoch
auch utopische Entwicklungen nie ganzlich ausschlieSen. Endlichkeit engt nicht,
wie bei Malthus, die Méglichkeiten einer Gesellschaft ein,”” sondern gerade an
rdumlichen Grenzen herrscht keinerlei Zwangslaufigkeit, wéhrend die zeitliche
Grenze im Roman gar nicht notwendigerweise eine ist. Ebenso wie sich in der
Rahmenhandlung bei der Erkundung der Héhle ein Gang, der noch nie betreten
wurde und laut den Einheimischen auch keinesfalls betreten werden soll, letzt-
endlich als ein richtiger Weg herausstellt, konnen die tibrigen rdumlichen und
zeitlichen Grenzen im Roman, auch wenn sie untberschreitbar erscheinen, sehr
wohl ebenfalls nur scheinbare Grenzen sein. Diese rdumlichen und zeitlichen
Grenzen, die The Last Man pragen, konnen daher produktiv im Kontext der
Bevolkerungsdebatte des frithen neunzehnten Jahrhunderts gelesen werden. Der
Chronotopos der Endlichkeit in diesem Roman ist ein politischer, und zwar einer,
bei dem aus einer rdumlichen Begrenzung nicht etwa, wie bei Malthus, zwangs-
laufig weitere Begrenzungen folgen. Und es sind gerade die liminalen Rdume im
Roman, an denen Endlichkeit sichtbar gemacht wird, dabei aber immer potenziell
vorlaufig bleibt. Das Zusammentreffen zeitlicher und rdumlicher Endlichkeit pro-
duziert hier Instabilitdt, keine Gesetzméafigkeiten.

57 Harrison spricht von Malthus’ ,myth of ending“. Harrison: Ecological Apocalypse, S. 104.






Jennifer Stevens

Apokalyptische Verdunklung der
Menschheitsgeschichte in Byrons
Darkness (1816)

Aktualitat der Apokalyptik

Klima, Pandemie, Krieg — in Zeiten, in denen sich die Krisen nur so tiberschlagen,
hat die Apokalyptik Konjunktur. Kaum eine zeitgendssische Abhandlung zur Apo-
kalypse beginnt nicht mit diesem Bild, verweist es doch auf die frappierende Ak-
tualitit von Untergangsphantasien. Vielleicht ist es aber an der Zeit, sich von der
Metapher eines Konjunkturzyklus zu verabschieden, denn es sind geschichtlich
weder Abschwung noch Rezession von Endzeitdeutungen zu beobachten. Viel-
mehr begleiten sie uns als allzu vertrautes Hintergrundrauschen, das sich zum
Tinnitus spadtmoderner Gesellschaften verdichtet hat.

Einst war die Apokalypse, ihrer etymologischen Bedeutung als Enthiillung
nach, noch mit der Offenbarungshoffnung verbunden, dass das Leiden mit dem
Ende aller Tage verschwinde und die Menschheit ihre erlésende Ruhe in der
Obhut Gottes wiederfinde. Mit der Aufkldrung galt die Apokalyptik allerdings
zunehmend als ,falsifizierbare[r] Ausdruck eines vormodernen Welthildes, als
restaurative Gesellschaftskritik, als fromme Kompensation erlittener Enttdu-
schungen oder als blofies Produkt menschlicher Traume, Wunschbilder und
Fantasien.! Der evangelische Theologe Friedrich Liicke (1791-1855) wandte sich An-
fang des neunzehnten Jahrhunderts allerdings kritisch gegen ein derart rationalisti-
sches Programm, entdeckte die vernachlassigten apokalyptischen Schriften wieder
und wurde so zum Griindervater der Apokalyptik-Forschung.? Mit seiner Wieder-
entdeckung war der Theologe aber alles andere als allein. Der Schiiler Friedrich
Schleiermachers und enge Freund der Briider Grimm? reihte sich in die zuneh-
mende Apokalypse-Begeisterung der europdischen Romantik ein. Wahrend sich Li-
ckes theologisches Forschungsinteresse auf die jiidisch-christlichen Uberlieferungen
konzentrierte, begannen in ganz Europa Romantiker:innen neue Endzeitszenarien
zu entwerfen. Eva Horn bringt ein zentrales Ergebnis dieser Entwicklungen treffend

1 Michael Tilly: Kurze Geschichte der Apokalyptik. In: APuZ 62 (2012), H. 51/52, S. 17-24,
hier S. 24.

2 Vgl. Alf Christophersen: Friedrich Liicke (1791-1855). Teil 1: Neutestamentliche Hermeneutik
und Exegese im Zusammenhang mit seinem Leben und Werk. Berlin/New York 1999, S. 469, 361.
3 Vgl. Christophersen: Friedrich Liicke, S. 346.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-013


https://doi.org/10.1515/9783111426129-013

238 =— Jennifer Stevens

auf den Punkt: ,Seit der Romantik traumt die Moderne den Traum vom Ende des
Menschen als ultimativen Untergang.“* Demnach ist die Entstehung der ,,kupierten®
Apokalypse“ weitaus frither anzusetzen als ihr Wortschépfer, Klaus Vondung, es
tut.® Knapp 150 Jahre vor Hiroshima und Nagasaki war die Vorstellung vom Weltun-
tergang als alles und jeden vernichtende Katastrophe langst in der Welt. Das wohl
eindringlichste Beispiel fir eine romantische Imagination vom Ende der Welt lie-
ferte 1816 Lord Byron mit seinem Gedicht Darkness, das die erste bisher bekannte
Apokalypse ohne Heilsperspektive diister ausmalt.” Seinerzeit noch recht unbeach-
tet geblieben,® zieht das Gedicht in jiingerer Zeit wieder grofere Aufmerksamkeit
auf sich und wird als modernes Beispiel, Zukunft als Katastrophe zu denken,
diskutiert.’

Apokalypsen als literarische Problemreaktion

Katastrophen sind der Menschheitsgeschichte seit jeher bekannt, und doch kon-
nen die von ihnen ausgeldsten Krisen allenfalls eine Ahnung vom Ende aller
Dinge geben. Trotz der Antriebskraft, die eschatologische Vorstellungen fiir indi-
viduelles wie kollektives Handeln haben, bleibt das Bild vom Ende aller Zeiten
eine, wenn auch sehr wirkméchtige, Fiktion. Es ist uns nicht als reales, erfahrungs-
basiertes Wissen, sondern als Imagindres, als Fantasie vom Ende der Geschichte,
gegeben. Die europdische Romantik kann als epochaler Ausgangspunkt verstanden
werden, in dem die apokalyptische Fiktion vor allem in der Literatur neu model-
liert wird. Die Endzeiterzahlung, so die Grundannahme, dient den europédischen
Romantiker:innen als Medium — auch als Medium der Zivilisationskritik —, um die
vielfaltigen Umwalzungen der modern-biirgerlichen Vergesellschaftung durch ihre
apokalyptische Verdichtung zu reflektieren.

4 Eva Horn: Der Untergang als Experimentalraum. Zukunftsfiktionen vom Ende des Menschen.
In: APuZ 62 (2012), H. 51/52, S. 32-38, hier S. 32.

5 Klaus Vondung: Apokalypse in Deutschland. Miinchen 1988, S. 12.

6 Vgl. Klaus Vondung: Apokalypse ohne Ende. Heidelberg 2018, S. 27.

7 Vgl. Morton D. Paley: Apocalypse and Millennium in English Romantic Poetry. Oxford 2003,
S.1,198f1.

8 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 209.

9 Vgl. Eva Horn: Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a. M. 2014; Christian Zolles: Die symbolische
Macht der Apokalypse. Eine kritisch-materialistische Kulturgeschichte politischer Endzeit. Berlin/
Boston 2016, S. 119 f.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness = 239

Vor diesem Hintergrund soll die vorwiegend diskursanalytisch gepréagte For-
schung zur Apokalyptik in der Romantik um eine literatursoziologische Perspektive
ergdnzt werden. Hierzu schlief$t die folgende Analyse an Leo Léwenthals methodi-
schen Zugang an, der Literatur als Reaktion auf ,realweltlich fundierte Probleme“?®
begreift. Eine solche Analyse, die einem problemgeschichtlichen ,Suchbefehl“!*
folgt, hat den ,Anspruch, die Kluft zwischen der Beschreibung gesellschaftlicher
Strukturen und literarischer Texte zu minimieren.“? Dabei ist hervorzuheben, dass
Literat:innen durch ihre spezifische Auswahl von Problemen ein einmaliges Werk
schaffen, das ,wirklicher ist als die Wirklichkeit selbst.® So ist es an einer Litera-
tursoziologie, die Probleme, die die Menschen durch ihre gesellschaftliche Situation
miteinander teilen, zu destillieren, auf die jeweils die literarischen Schopfun-
gen — und dies muss gegen jeden Ableitungsverdacht betont werden - sehr ver-
schiedene Antworten geben konnen. Ein solcher Ansatz verabschiedet sich von
dem Vorhaben, eine einheitliche apokalyptische Antwort der Romantik aus einer
spezifischen Wissensordnung ableiten zu wollen. Sie schenkt der Beobachtung die
notwendige Aufmerksamkeit, dass die Apokalyptik gerade durch ihre Literarisie-
rung in der Romantik den Facettenreichtum gewinnt, der heute als selbstverstand-
lich gilt, wenn wir von der Apokalypse sprechen. Die literarische Apokalypse der
Romantik driickt damit nicht einfach eine sékulare oder biopolitische Wissensord-
nung aus, vielmehr kann eine solche selbst zum Problem werden, die die Romantik
auch zur Entwicklung von neuen, wie zur Rehabilitation von alten religiosen Ant-
worten fiihrt."* So bedient sich Jean-Baptiste Cousin de Grainvilles Le dernier
Homme (1805) religioser Versohnungsvorstellungen, die mehr als ,Dekor“®® sind:
seine Apokalypse gibt durchaus eine transzendierende Antwort auf die moderne
Erfahrung der ,Gottverlassenheit".

10 Dirk Werle: Frage und Antwort, Problem und Losung. Zweigliedrige Rekonstruktionskonzepte
literaturwissenschaftlicher Ideenhistoriographie. In: Scientia Poetica 13 (2009), S. 255-303,
hier S. 292.

11 Sandra Kerschbaumer: ,Perspektivendifferenz‘ als soziologische Diagnose und ,Problem‘ in
der erzéhlenden Literatur der Gegenwart. In: IASL 1 (2021), H. 46, S. 40-65, hier S. 48.

12 Kerschbaumer: Perspektivendifferenz‘ als soziologische Diagnose, S. 48.

13 Leo Léwenthal: Das Bild des Menschen in der Literatur. Neuwied 1966, S. 11.

14 Vgl. Jennifer Stevens: Die Romantik vom Ende der Welt zwischen Aufkldrung und Verkldrung
der Naturgeschichte. In: Klimawandel und Gesellschaftskritik. Hg. v. Robin Forstenhdusler/Jakob
Hoffmann/Helena Post u. a. Berlin 2024 (im Erscheinen).

15 Eva Horn: Die romantische Verdunklung. In: Abendlédndische Apokalyptik. Kompendium zur
Genealogie der Endzeit: Kulturgeschichte der Apokalypse. Bd. 1. Hg. v. Catherine Feik/Leopold
Schléndorff/Veronika Wieser u. a. Berlin 2013, S. 101-124, hier S. 124.



240 —— Jennifer Stevens

Dennoch ist zu beobachten, dass sich die meisten der romantischen Endzeit-
darstellungen nicht mehr auf einen klassisch religiésen Deutungsrahmen be-
schrianken lassen. Daher sticht Byrons Darkness besonders heraus, gerade weil es
sich von religiosen Heilsvorstellungen verabschiedet hat. Literatursoziologisch re-
flektiert, lasst sich diese Besonderheit nicht nur als materialistische Einsicht in
die erste Natur erkldren; auch scheint die romantische Erfindung des letzten
Menschen'® in Byrons Dichtung eher eine Nebensichlichkeit darzustellen. In
Riickgriff auf Byrons Jungfernrede vor dem britischen Parlament kann sie ebenso
als resignative Verarbeitung der zweiten Natur der Menschen gelesen werden.
Darkness leitet so eine moderne Form der Apokalyptik ein: Die Apokalypse wird
zur resignativ-fatalistischen Zuspitzung des bellum omnium contra omnes. Sie of-
fenbart kein Ende vom Leiden, gibt ihre tréstende, quietistische Funktion auf. By-
rons Blick verharrt beim apokalyptischen Ausdruck der Ohnmacht, weil die
nachrevolutiondre Gesellschaftsgeschichte als Naturgeschichte erscheint. Die Mo-
derne wird zur Apokalypse ohne Ende, ein Danach ist nicht mehr.

The Enlightenment of Darkness: Die Aufklarung
der Dunkelheit

The bright sun was extinguish’d, and the stars

Did wander darkling in the eternal space,

Rayless, and pathless, and the icy earth

Swung blind and blackening in the moonless air;" 5

Kritische Leser:innen werden zu Recht einwenden, dass Darkness ausdriicklich
die christliche Eschatologie bespielt. Das Weltuntergangsszenario erinnert an die
berithmte Johannesoffenbarung: Die Sonne ist erloschen, der Himmel verdunkelt,
die Welt steht in Flammen. Catherine Redford weist auf Byrons breite Rezeption
biblischer Naherwartungen von Daniel, Jeremias iiber Matthdus und Johannes
von Patmos hin."® Doch laufen all die christlichen Beziige in seiner Dichtung ins
Leere."” Eine Interpretation, die in der Dichtung die Strafe Gottes fiir das siind-

16 Vgl den Beitrag von Sebastian Schénbeck im diesem Band.

17 George Gordon Byron: Darkness. In: Complete Poetical Works. Bd. 4, hg. v. Jerome J. McGann.
Oxford 1986, S. 40-43. Im Folgenden entsprechend dieser Ausgabe mit Versangaben im Text
zitiert.

18 Vgl. Catherine Redford: ,No love was left: The failure of Christianity in Byron’s ,Darkness".
In: Byron Journal 2 (2015), H. 43, S. 131-140, hier S. 132.

19 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 6.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness =—— 241

hafte Verhalten der Menschheit und die endgiiltige Verweigerung des Aufstiegs in
den Himmel erkennen will,?® versucht einen straftheologischen Zusammenhang
kiinstlich zu restaurieren, der in der Dichtung selbst nicht mehr angelegt ist. Die-
ses Bemiihen verkennt die durchschlagende, neue Qualitat der Apokalyptik in
Darkness. Diese schimmerte schon zu seiner Zeit in einer Kontroverse mit Tho-
mas Campbell durch.

Campbell, der 1823 sein Gedicht The Last Man verdffentlichte, wollte die ei-
gentlich wohlwollend gemeinte Kritik, sein Gedicht sei Byrons Darkness entlehnt,
nicht auf sich sitzen lassen. Er publizierte einen 6ffentlichen Brief, in dem er
kundtat, der eigentliche Schopfer der Figur eines letzten Menschen und daher
auch derjenige zu sein, der Byron zur Idee der endgiiltigen Ausléschung der
menschlichen Gattung inspiriert habe.! Campbells Dichtung iiberzeugte die Lite-
raturkritik allerdings nicht, was auch an dem leicht zu entlarvenden Schwindel
hinsichtlich seines Erfindungsreichtums lag. Grainvilles knapp zwanzig Jahre
zuvor entstandener Le dernier Homme war in England zu diesem Zeitpunkt langst
bekannt; immerhin lag er schon ein Jahr nach seiner Verdffentlichung als engli-
scher Raubdruck vor.”? Auf inhaltlicher Ebene ist es aber die konventionelle
christlich-religiose Gebundenheit, die Campbells Dichtung um ihren Innovations-
grad bringt.

Thou saw’st the last of Adam’s race
On Earth’s sepulchral clod,

The darkening universe defy

To quench his Immortality,

Or shake his trust in God!*

Mit Morton Paley lasst sich hervorheben, dass Campbells The Last Man eigentlich
Grainvilles Le dernier Homme weitaus néhersteht als Byrons Darkness. Denn in
Darkness wird die Apokalypse gerade nicht in die Form einer prophetischen Zu-
kunftsvision gegossen, wie es bei Campbell und Grainville der Fall ist.** Byrons
Dichtung kommt im Vergleich zu der Grainvilles ganz ohne die Darstellung eines
sortierenden Weltenrichters, eines Jiingsten Gerichts und einer Offenbarung gottli-
cher Ewigkeit aus. Gewissermafien kehren die biblischen Motive in Darkness
ebenso beildufig wie die ,,mass of holy things* (59) auf dem fast verglithten Altar

20 Vgl. Redford: ,No love was left’, S. 132.

21 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 197.

22 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 197 ff.; Horn: Die romantische Verdunklung, S. 109.
23 Thomas Campbell: The Last Man. In: The Poetical Works of Thomas Campbell. Hg. v. Alfred
Hill. London 1875, S. 90, V. 76-80.

24 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 197.



242 —— |ennifer Stevens

wieder, die zu ihrem unheiligen Gebrauch - ,,unholy usage“ (60) — zweckentfrem-
det werden. Ein religioser Rest mag als antiquierte Reliquie verbleiben, doch seine
Verehrung bleibt aus. Hierdurch kiindigt sich ein neues Verhaltnis zur Apokalypse
an, das einerseits den christlichen Ursprung der Endzeitvision referenziert, sie ihm
andererseits aber entreifdt und so eine neue Bedeutung der Apokalypse konstitu-
iert: die Apokalypse als ein radikal immanenter Weltuntergang.

Zu Beginn der Dichtung kiindigt sich das problematisch gewordene Verhalt-
nis von apokalyptischer Deutung und krisenhafter Realitdt durch die Rahmung
des Gedichtes an. Die folgenden Verse sind zugleich Traum als auch Nicht-Traum
eines nicht weiter bestimmten lyrischen Subjekts: ,I had a dream, which was not
all a dream* (1). Damit l&sst das Gedicht zwar die biblische Tradition der apoka-
lyptischen Prophezeiung anklingen, in der Traume nicht nur subjektive, phantas-
tische Vorstellungen sind.”® Doch das, was iber die Traumhaftigkeit hinausgeht,
ist nicht eine transzendente, géttlich angewiesene Eingebung, sondern eine radi-
kal empirische Krisenerfahrung. Die Verdunklung der Sonne ist fiir die Zeitge-
noss:innen Byrons finstere Realitét.

Das Jahr ohne Sommer

One night we enjoyed a finer storm than I had ever before beheld. The lake was lit up — the
pines on Jura made visible, and all the scene illuminated for an instant, when a pitchy
blackness succeeded, and the thunder came in frightful bursts over our heads amid the
darkness.”®

So heifst es in einem Brief von Mary Godwin, die sich im Juni 1816 mit ihrer Halb-
schwester Claire Clairmont, ihrem spateren Mann Percy Shelley, Lord Byron und
seinem Leibarzt Polidori am Genfersee aufhélt.?’ Vergleichbare Naturphanomene
sind im Jahr ohne Sommer keine Ausnahme und stellen nicht nur fiir die Idee zu
Frankenstein (1818), sondern auch fiir Byrons Darkness die einzigartigen klimati-
schen Bedingungen bereit.”®

25 Vgl. Redford: ,No love was left’, S. 133.

26 Mary W. Shelley: Letters written in Geneva. In: The Prose Works of Percy Bysshe Shelley.
Bd. 1. Hg. v. Eugene Bernard Murray. Oxford 1993, S. 206228, hier S. 210 (Herv. i. 0.).

27 Vgl. Mary Shelley/Percy Shelley: Flucht aus England. Reiseerinnerungen und Briefe 1814-1816.
Ubers. u. hg. v. Alexander Pechmann. Hamburg 2002, S. 63.

28 Vgl. Wolfgang Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer. Wie ein Vulkan die Welt in
die Krise stiirzte. Miinchen 2018, S. 259 ff.; Morton D. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 198;
Eva Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 73.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness =—— 243

Die Verse ,,Happy were those who dwelt within the eye / Of the volcanos, and
their mountain-torch® (16 f.) mdgen aus heutiger Sicht recht zynisch klingen.
Denn der Ursprung der ungewohnlichen Naturphdnomene lag gerade in dem
Ausbruch des indonesischen Vulkans Tambora. Der Byron noch unbekannte Zu-
sammenhang sollte erst Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts durch William
Jackson Humphreys entdeckt werden.?® So fiihrte der massive Vulkanaushruch
nicht nur zu Glut- und Lavastrémen, Tsunamis, Ascheniederschlag und saurem
Regen. Auch katapultierte er Aerosole in die Luft, was eine globale Abkiihlung
zur Folge hatte. In weiten Teilen Asiens fithrte der Héhenrauch zu einer ein bis
zwei Tage anhaltenden Verdunklung der Sonne, auf die sintflutartige Starkregen-
falle folgten.*® Zu den giinstigeren Nebeneffekten gehorten die auRergewdhnlich
farbenfrohen Sonnenunterginge, die die Malerei William Turners und Caspar
David Friedrichs inspirierte.®!

Einschlédgiger ist aber die weltumgreifende Erfahrung, dass die Natur dem
Menschen feindlich gegentibertritt. Sie ist wild, unberechenbar geworden und
damit ein geeigneter Projektionsraum fir zeitgendssische Krisenerfahrungen.
Der unnachgiebige Regen, die gewaltigen Gewitterstiirme und die ungewdhnliche
Kélte bannten die englischen Literat:innen ins Haus vor den Kamin.** Und so ent-
stand Darkness wahrend des im Schnitt vier Grad zu kalten und aufiergewdhnlich
verregneten Juli 1816.>* Der englische Dichter notierte, dass ihm die Idee an
einem Tag gekommen sei, an dem es am Mittag derart dunkel war, dass sich die
Tiere schlafen legten und Kerzen angeziindet werden mussten.>* Diese Schilde-
rung erinnert sehr an seine lyrische Beschreibung der Dunkelheit, die keinen Tag
brachte: ,Morn came and went — and came, and brought no day*“ (6). So wird in
Darkness eine Faszination fiir die Naturgewalt deutlich, die gerade in ihrer tragi-
schen Zuspitzung zum Ausdruck kommt. Es kann vermutet werden, dass Byron
die von den Naturkatastrophen angestoenen Angste in Europa durch die Presse
bekannt waren und er auf die weitverbreiteten wissenschaftlichen Hochrechnun-

29 Vgl. Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer, S. 13.

30 Vgl. Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer, S. 9.

31 Vgl. Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer, S. 277; Clive Oppenheimer: Climatic, en-
vironmental and human consequences of the largest known historic eruption: Tambora volcano
(Indonesia) 1815. In: Progress in Physical Geography 2 (2003), H. 27, S. 230-259, hier S. 244.

32 Vgl. Mary Shelley: Preference. Frankenstein or, The Modern Prometheus. The 1818 Text. Hg. v.
Nick Groom. Oxford 2018, S. 6.

33 Vgl. Christian Pfister: Wetternachhersage. 500 Jahre Klimavariationen und Naturkatastro-
phen. Bern/Stuttgart/Wien 1999, S. 153.

34 Vgl. Morton D. Paley: Envisioning Lastness: Byron’s ,Darkness‘, Campbell’s ,The Last Man,
and the Critical Aftermath. In: Romanticism 1 (1995), H. 1, S. 1-14, hier S. 3.



244 —— Jennifer Stevens

gen stiefs, die das endgiiltige Erloschen der Sonne, aufgrund der sichtbaren Son-
nenflecken, prognostizierten.*

Die Entstehung von Darkness ist so mit der Klimageschichte eng verzahnt.
Das ,Jahr ohne Sommer* liefert sicherlich nicht nur den Anlass, sondern auch
viele der ausdrucksstarken Naturbilder, die Byron in seiner Dichtung apokalyp-
tisch tlibersetzt. Doch ebenso wie die Tamborakrise nicht einfach nur eine Natur-
katastrophe darstellt, sondern auch eine spirituelle Krise ausléste, bedeutete sie
auf okonomischer Ebene eine umfassende, gesellschaftliche Subsistenzkrise: Die
sommerlichen Schneefélle und Nachtfroste liefSen die frische Saat verderben und
Ernten verrotten, was Hungersnéte zur Folge hatte und Seuchen begiinstigte.*®

Auch Byrons Darkness bleibt nicht bei der Inszenierung eines katastrophalen
Naturereignisses stehen. Im Laufe der Dichtung riickt das Verhéltnis der Men-
schen weniger zu- als vielmehr gegeneinander in den Mittelpunkt. Sie fithrt uns
dazu, ,die Naturkatastrophe [auch] als soziale Katastrophe“37 zu betrachten. By-
rons Dichtung soll dabei nicht nur als ein ,Experimentalraum“*®, als ein ,Stress-
experiment fir die bedrohte Menschheit“*® verstanden werden, in dem sich das
zeitgendssische anthropologische Wissen lediglich umsetzt.*® Darkness ist nicht
einfach Ausdruck ,der tiberhitzten Phantasie eines romantischen Biirgerschrecks,
der zu viel Malthus gelesen haben kénnte“.** Darkness ist vielmehr ein kritischer
Kommentar auf die biirgerlichen Ideologie des Malthusianismus, indem er sie zur
apokalyptischen Darstellung und Zuspitzung bringt. Dies setzt voraus, Darkness
nicht als rein diskursives Produkt, sondern als Reaktion auf die soziale Katastro-
phe zu begreifen, die mit dem Fortschreiten der kapitalistischen Produktions-
weise im England des beginnenden neunzehnten Jahrhunderts omniprésent ist.
Sie dréngt Byron auf politischer Ebene zur Kritik an den sozialen Verhéltnissen.
Diese Tatsache riickt die Diskussion hin zum sozialgeschichtlichen Kontext seiner
Endzeitdarstellung.

35 Vgl. Jeffrey Vail: The bright sun was extinguis’d. The Bologna Prophecy and Byron’s Darkness.
In: The Wordsworth Circle 3 (1997), H. 28, S. 183-192, hier S. 183 f.

36 Vgl. Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer, S. 9 £., 29.

37 Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 69.

38 Horn: Der Untergang als Experimentalraum, S. 32.

39 Horn: Die romantische Verdunklung, S. 121.

40 Vgl. Horn: Die romantische Verdunklung, S. 123.

41 Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 73.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness =—— 245

The Darkness of Enlightenment: Die Dunkelheit der
Aufklarung

Dass die Tamborakrise zu einem ,mit Leid verbundenen Erfahrungszuwachs be-
ziiglich Klimatischer Verhéltnisse“** fiihrte, ist eine Untertreibung. Sie bedeutete
eher eine drastische Zuspitzung des Leidens. Schon vor dem Vulkanausbruch war
die Versorgungssituation weiter Teile der Bevolkerung prekér, da die 1810er
Jahre von strengen und langen Wintern gekennzeichnet waren.** Hinzu trat das
Ende der Kriegswirtschaft 1815, das GrofShritannien zu protektionistischen Mafi-
nahmen veranlasste und die Corn Laws einfithren lief}, um Getreideimporte zu-
rick und Getreidepreise kiinstlich auf hohem Niveau zu halten. Arbeiter:innen
litten stark unter den hohen Lebenserhaltungskosten, die bei zunehmender Ar-
beitslosigkeit und weiteren Lohnkiirzungen rasant stiegen. Dabei hatten Besitz-
lose keine parlamentarische Vertretung, wortiber sich zunehmend Unmut breit
machte.** Die gewaltsame Niederschlagung einer hieraus resultierenden Protestbe-
wegung beim Peterloo-Massaker wird Percy Shelley in seiner Masque of Anar-
chy (1832) lyrisch verarbeiten.”> Doch auch Byron, der als Lord der ersten Kammer
des britischen Parlaments angehorte, verfolgte die Situation der Textilarbeiter:
innen aufmerksam.*® Zeugnis davon legt seine Jungfernrede im Februar 1812 im bri-
tischen Parlament ab, die er in einem Brief an seinen Mentor Lord Holland wie folgt
ankiindigt: ,My own motive for opposing ye. [the] bill is founded on it’s palpable
injustice, & it’s certain inefficacy. — I have seen the state of these miserable men, & it
is a disgrace to a civilized country. — Their excesses may be condemned, but cannot
be subject of wonder.“*’

Mit den nicht {iberraschenden Ausschreitungen meint er den 1811 beginnenden
Arbeiter:innenprotest, wahrend dessen vorwiegend Maschinen (vor allem Webstiihle)
zertriimmert wurden, da ihre Einfiihrung fiir die steigende Arbeitslosigkeit und den
zunehmenden Druck auf den Lohn der verbleibenden Arbeiter:innen verantwortlich
gemacht wurde. Die Bewegung, die aufgrund des Decknamens Ned Ludd als Luddis-
mus in die Geschichte eingehen sollte, zerstorte in der Anfangsphase Produktionsmit-

42 Rudiger Gorner: Romantik. Ein européisches Ereignis. Ditzingen 2021, S. 185.

43 Vgl. Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer, S. 33 f.

44 Vgl. Behringer: Tambora und das Jahr ohne Sommer, S. 37 f., 242.

45 Vgl. Ian Ward: Shelley’s Mask. In: Pélemos 1 (2018), H. 20, S. 21-34, hier S. 23.

46 George Gordon Byron zitiert nach Robert C. Dallas: Recollections of The Life of Lord Byron.
From the Year 1808 to the end of 1814. London 1824, S. 199 f. Die Jungfernrede ist nur durch das
hier abgedruckte Manuskript in Dellas Byron-Biografie tiberliefert.

47 George Gordon Byron: Letter to Lord Holland. In: Byron’s Letters and Journals. Hg. v. Richard
Lansdown. Oxford 2015, S. 100-101, hier S. 100.



246 —— Jennifer Stevens

tel in einem Wert von schitzungsweise 100.000 Pfund.*® Nachdem exekutive Unter-
driickungsversuche seitens der britischen Regierung erfolglos geblieben waren,
wurde ein Gesetzesvorhaben vorgeschlagen: Der Frame Breaking Act sollte den
Maschinensturm als Kapitalverbrechen unter Todesstrafe setzen.*® Byron zeigte
sich empdrt tber die willfdhrigen Parlamentarier, die sich anldsslich von Steu-
ererleichterungen oder Emanzipationsansatzen jahrelang berieten, aber eine
folgenschwere, gesetzliche Billigung der Todesstrafe unverziiglich verabschie-
den wollten.’® Er hingegen ,consider[s] the manufacturers as a much injured
body of men sacrificed to ye. [the] views of certain individuals who have enri-
ched themselves by those practices which have deprived the frame workers of
employment.“”! In seiner Rede ergreift Byron ausdriicklich Partei fiir den Ma-
schinensturm, die ihn ein Postskriptum unter den Brief an Holland setzen lasst:
»P. S. — I am a little apprehensive that your Lordship will think me too lenient
towards these men, & half a framebreaker myself.“52

Die Sorge hélt Byron, der 1812 der oppositionellen (und dem radikalliberalen
Fliigel) Whig-Partei beitrat, nicht davon ab, seine Jungfernrede vor den Lordschaften
im Parlament zu halten. Die Rede sticht aus dem iiblichen Parlamentsbetrieb nicht
nur durch die hervorragende Eloquenz, sondern auch durch das tiefe Mitgefiihl fir
das Leiden der Arbeiter:innenschaft heraus, und betont, dass ihre Beharrlichkeit
und Risikobereitschaft einzig und allein aus der Tragweite ihrer ékonomischen Ver-
zweiflung heraus verstanden werden kann.>* Byron geht noch einen Schritt weiter
und polemisiert gegen die Polizei, die ,however useless, were by no means idle«
die Menschen des Kapitalverbrechens der Armut bezichtige, weil sie sich schuldig
gemacht hatten, Kinder in die Welt zu setzen, die sie — ,thanks to the times!“>® —
nicht erndhren konnten. Hieran wird deutlich, was in der bisherigen Kontextualisie-
rung von Darkness weitestgehend unbeachtet geblieben ist, und erst in der jingsten
Darstellung Riidiger Gorners anklingt: ,Sein [d. i. Byrons] Gedicht sieht ausgeldschte
Menschen, jeglicher Hoffnung beraubt, des Lichts entwdhnt. Die ,Nachtseite‘ der

48 Vgl. Jeff Horn: Machine-Breaking in England and France during the Age of Revolution. In: La-
bour / Le Travail 1 (2005), H. 55, S. 143-166, hier S. 147.

49 Vgl. Horn: Machine-Breaking in England, S. 148.

50 Vgl. Edward P. Thompson: Die Entstehung der englischen Arbeiterklasse. Bd. 2. Frankfurt a. M.
1987, S. 641 ff.

51 Byron: Letters and Journals. S. 100.

52 Byron: Letters and Journals, S. 101 (Herv. i. 0.).

53 Vgl. Malcolm Kelsall: Byron’s politics. In: The Cambridge Companion to Byron. Hg. v. Drum-
mond Bone. Cambridge 2004, S. 44-54, hier S. 47.

54 Vgl. Kelsall: Byron’s politics, S. 47.

55 Byron zitiert nach Dallas: Recollections, S. 207.

56 Byron zitiert nach Dallas: Recollections, S. 207.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness =—— 247

Existenz entsprach nun einer realen Erfahrung. Das Dunkle wurde zur Atmosphére
eines kiimmerlichen Lebens.“>” Konkret bringt Byron das kiimmerliche Leben der
Notleidenden, ,,meagre with famine, sullen with despair, careless of a life which
your lordships are perhaps about to value at something less than the price of a
stocking-frame*,*® auf den Punkt. Das Grauen einer existenziellen Not begegnet
uns in Darkness wieder, das die Hungernden zur letzten, kannibalistischen Ver-
zweiflungstat treibt: ,,0f famine fed upon all entrails — men / Died, and their
bones were tombless as their flesh; / The meagre by the meagre were de-
vour’d“ (44-46). Die verzweifelte Notlage findet ihre Allegorie in der Kalte,
Blindheit und dem Hunger, deren Bekdmpfungsversuche — wie auch der Ma-
schinensturm - irrational und unzuldnglich scheinen. Doch den Menschen
bleibt nichts anderes tibrig. Sie sind gezwungen, ihre Lebensgrundlage restlos
zu zerstoren. In Darkness wird alles, bis auf das letzte Holz, niedergebrannt. Die
Naturkatastrophe entblof3t zunehmend die menschengemachte Katastrophe.

Byron steht hier nicht einfach im Zeichen eines frithen Erklarungsmodells
fiir das Massenelend, wie es vom Okonomen Thomas Robert Malthus entwickelt
wurde und in bis heute existierenden sozialdarwinistischen Vorstellungen des
survival of the fittest iiberlebt.>® Im Gegenteil, der Schriftsteller grenzt sich dezi-
diert von einer Position ab, die das soziale Verhiltnis zum Naturverhéltnis ver-
Kklart. Byron zieht die Parlamentarier fiir ihre Kriegspolitik, fiir das Generationen
iibergreifende Elend zur Verantwortung.®® Anstatt die Aufstindischen als Pobel
zu betrachten, sollten sie sich ihrer Abhdngigkeit bewusst werden:

It is the mob that labour in your fields, and serve in your houses - that man your navy, and
recruit your army — that have enabled you to defy all the world, — and can also defy you,
when neglect and calamity have driven them to despair. You may call the people a mob, but
do not forget that a mob too often speaks the sentiments of the people.®

Byrons Einsicht in die Arbeitsteilung und Klassenlage der englischen Gesellschaft,
die revolutiondre Drohung, der sogenannte Pdbel konne den Herrschenden trot-
zen, kehrt in Darkness in besonderer Weise wieder. Die materielle Existenzkrise
fihrt letztlich zur Aufthebung der sozialen Unterschiede. Wie es flir die meisten
Endzeitvorstellungen tiblich ist, wird auch in Byrons Apokalypse der gesellschaft-
liche, weltliche Unterschied nivelliert, und so brennen in der unmittelbaren Not

57 Gorner: Romantik, S. 186.

58 Byron zitiert nach Dellas: Recollections, S. 217.

59 Vgl. dagegen Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 63 f.
60 Vgl. Byron zitiert nach Dallas: Recollections, S. 209.
61 Byron zitiert nach Dallas: Recollections, S. 213 f.



248 —— Jennifer Stevens

Paléste ebenso wie Hiitten: , The palaces of crowned kings — the huts, / The habita-
tions of all things which dwell / Were burnt for beacons* (11 ff.).

Seine schlichten Forderungen, das Strafmafs und die Beweggriinde fiir den Ma-
schinensturm zu tiberdenken und nach Losungen fir die Missstande, die die Re-
volte provozierten, zu suchen, blieben erfolglos.%* Die emphatische Rede konnte die
Inkraftsetzung des Gesetzes und die Erhdngung von tber dreiffig Maschinenstiir-
mer:innen 1812 und 1813 (sowie weitere Exekutionen in den darauffolgenden Jah-
ren) nicht verhindern.%® Dieser Misserfolg und die Einsicht in die kurzsichtigen
Entscheidungen der Parlamentarier mogen ein Grund sein, warum sich Byron zu-
nehmend aus dem politischen Geschéaft und von einem optimistischen Geschichts-
bild verabschiedete. Ein anderer und bekannterer Grund war die Niederlage
Napoleons.

Apokalypse ohne Ende

Grundsétzlich ist Byrons politische Haltung tief verwurzelt im Mythos der Glorious
Revolution.** Aus ihr ging die Whig-Partei als Gegnerin der ,Tyrannei der Stuarts
hervor. Im Selbstverstandnis der Whigs als ,Krafte der Freiheit‘ richten sie sich
gegen den ,passiven Gehorsam‘ der Tories als Anhénger der Krone.*® Hierzu stiit-
zen sich die Whigs auf ein teleologisches Geschichtshild (Whig-history*), das die Ge-
schichte als Geschichte des Fortschritts zur Verwirklichung der Freiheit konzipiert.
Hieraus erklért sich auch Byrons Begeisterung fiir die Franzdsische Revolution, die
von einem Teil, der Foxite Whigs,? als Wiederholung der Englischen Revolution
von 1688/89 betrachtet wurde. Sie erkannten in den Bourbonen die Stuarts als mon-
archistisch-despotische Tyrannen wieder, von denen sich die Franzosen entledig-
ten. Weiter galt ihnen Napoleon, wie Wilhelm III., als Befreier und dazu berufen,
im Namen des Volkes zu regieren und als Hoffnungstrager fiir den Liberalismus.®’
Schon nach der Kapitulation der franzdsischen Truppen bei Leipzig steht fir
den gliihenden Napoleon-Anhénger fest, dass er seine parlamentarischen Ambitio-
nen aufgeben und ins Exil gehen wird. Der langsame Niedergang Napoleons habe
sein ,system of fatalism“®® zerstort, wie er am 23. November 1813 notiert. Er habe

62 Vgl. Kelsall: Byron’s politics, S. 48.

63 Vgl. Horn: Machine-Breaking in England, S. 148.

64 Vgl. Kelsall: Byron’s politics, S. 48.

65 Vgl. Kelsall: Byron’s politics, S. 45.

66 Benannt nach Charles James Fox, dessen bekanntester Gegenspieler Edmund Burke war.
67 Vgl. Kelsall: Byron’s politics, S. 49.

68 Byron: Letters and Journals, S. 150.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness =—— 249

gedacht, dass dies nicht ein einfaches Spiel der Gotter gewesen sei, sondern ein
Vorspiel zu grofieren Verdanderungen und gewaltigen Ereignissen. ,But Men never
advance beyond a certain point; — and here we are, retrograding to the dull, stupid
old system, — balance of Europe — poising straws upon king’s noses, instead of wrin-
ging them off!“®® Mit dem endgiiltigen Sturz Napoleons 1815 und der Restauration
nach dem Wiener Kongress gehéren Byrons Hoffnungen und Zukunftsvisionen der
Vergangenheit an, wie Paley bereits ausfiihrlich gezeigt hat.”® Vor diesem Hinter-
grund kann Darkness als Ausdruck eines postrevolutiondren Geschichtshewusst-
seins gelesen werden, das die Apokalypse nur noch als Krise, aber nicht mehr als
gewaltige Umwélzung zu etwas radikal Neuem begreift.”

~And War, which for a moment was no more, / Did glut himself again: a meal
was bought / With blood*“ (38 ff.). Diese Verse erscheinen vor diesem Hintergrund
in neuem Licht. Weniger wird ein soziales oder gar anthropologisches Phinomen
geschildert, das die Menschen im Angesicht einer Existenzkrise zusammenrtiicken
und spéter tber sich herfallen lasst. Sozialpolitisch reflektiert, konnen sie als Ab-
sage gegeniiber der neuen, aulenpolitischen Friedensordnung verstanden wer-
den: Ein Frieden, der mit Blut erkauft wird und den Kriegszustand unter den
Menschen, wie Byron ihn vier Jahre zuvor schon in seiner Rede angeklagt hatte,
endgultig verewigt hat.

Darkness treibt den inszenierten Hobbes’schen Naturzustand des bellum om-
nium contra omnes apokalyptisch auf die Spitze, nicht um die erste, sondern gerade
die zweite Natur des Menschen zur Darstellung zu bringen: ,no love was left“ (41).
Den Menschen als gesellschaftlichen Wesen bleibt nichts anderes tibrig als sich als
Feinde zu begegnen, die ihr Selbsterhaltungsbediirfnis gewaltsam gegeneinander
durchsetzen: ,Unknowing who he was upon whose brow / Famine had written
Fiend“ (68 f.). Das aber bedeutet nicht eine kritische ,Abrechnung mit der [huma-
nistischen] Anthropologie der Aufkldrung“’%, sondern ihren trauernden, dramati-
schen Abschied. Nunmehr erscheint der Kampf ums Dasein naturgeméf und der
Mensch dem Menschen ein Wolf zu sein. Ganz treffend liegt hierzu das Bild des
Hundes kontrér, der als letzte Verkorperung der Sittlichkeit auftritt. Er wacht iiber
und trauert um den Leichnam seines Herren, verscheucht alles, was ihm zu nahe
kommt: ,And a quick desolate cry, licking the hand / Which answer’d not with a
caress — he died.“ (53 f) Mit dem Hund als Symbolbild einer Kultur, ein durch die
menschliche Zivilisation domestizierter Wolf, stirbt auch der letzte Rest humanisti-

69 Byron: Letters and Journals, S. 150.

70 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 202.
71 Vgl. Paley: Apocalypse and Millennium, S. 202.
72 Horn: Zukunft als Katastrophe, S. 70.



250 —— Jennifer Stevens

scher Moral. Was bleibt, ist die totale Vereinzelung; die Menschlichkeit verfallt zur
Scheufilichkeit, an der die Menschen zu Grunde gehen.

Darkness prasentiert nicht nur ein exklusives Ende einer partikularen Zivili-
sationsgeschichte; es berichtet vom dufiersten Ende einer menschlichen Gattungs-
geschichte. Die revolutiondre Hoffnung auf einen universellen, menschlicheren
Zusammenhang — was fiir Byron konkret ,a republic, or a despotism of one, ra-
ther than the mixed government of one, two, three“”* bedeutete — ist vergangen.
Die Weltgeschichte scheint fiir Byron mit dem Untergang Napoleons zum Still-
stand gekommen: ,,The world was void“ (69). Im Bild der stillstehenden Fliisse
und des unbewegten Meeres, in deren schweigender Tiefe sich nichts mehr regt,
alles verrottet, stellt Byron ein Ende der Geschichte vor, das sich verewigt hat.
Damit kulminiert eine resignative, nicht trostende Haltung in der Apokalyptik,
die nichts mehr offenbart, sondern die grausame Krisenhaftigkeit der verfestig-
ten, gesellschaftlichen Verhéltnisse in endzeitlicher Ewigkeit ausschmickt. Byron
bleibt selbst zundchst nur noch tibrig, ,to make life an amusement, and look on,
while others play. After all — even the highest game of crowns and sceptres, what
is it?"* Das Gedicht wird zum Ausdruck eines modernen gesellschaftlichen Be-
wusstseins ochne Hoffnung, ohne Utopia.

In Darkness wird die gesellschaftliche Unheilsgeschichte als Naturgeschichte
erzahlt. Wahrend diese Erzdhlung dem Volksokonomen Thomas Robert Malthus in
seinem Principle of Population (1798) zur Rechtfertigung der gesellschaftlichen Ver-
héltnisse dient, schafft Byron ein Bild fiir das Elend einer solchen gesellschaftlichen
Bewusstlosigkeit. In seiner Apokalypse entwirft er ein einmaliges poetisches Bild
fiir einen zur zweiten Natur erstarrten gesellschaftlichen Zusammenhang, der dem
postrevolutiondren Bewusstsein als unumstofilich gilt. Der Blick in die Zukunft
wird blind und aussichtslos: ,Darkness [...] / — She was the Universe.“ (81f.) Die Mo-
dernisierung der Apokalypse nach Byron steht damit in einem direkten Verhéltnis
zur Entsagung der Utopie in der Moderne. Einst war die Apokalypse noch mit der
sicheren Aussicht auf das Ende vom Leiden verschmolzen. Nun ist sich das mo-
derne Bewusstsein nicht mehr so sicher, ob das Leiden tiberhaupt noch ein Ende
finden kann. Adorno brachte diese Entwicklung in einem Gesprach mit Bloch tref-
fend auf den Punkt:

Mir will es so vorkommen, als ob das, was subjektiv, dem Bewuf$tsein nach, dem Menschen
abhanden gekommen ist, die Fahigkeit ist, ganz einfach, das Ganze sich vorzustellen, als
etwas, das vollig anders sein konnte. [...] Daf die Menschen vereidigt sind auf die Welt, wie
sie ist, [...] dafd im Innersten alle Menschen, ob sie es sich zugestehen oder nicht, wissen: Es

73 Byron: Letters and Journals, S. 150.
74 Byron: Letters and Journals, S. 150.



Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness =——— 251

ware moglich, es konnte anders sein. Sie konnten nicht nur ohne Hunger und wahrschein-
lich ohne Angst leben, sondern auch als Freie leben. Gleichzeitig hat ihnen gegeniiber, und
zwar auf der ganzen Erde, die gesellschaftliche Apparatur sich so verhértet, daf$ das, was
als greifbare Moglichkeit, als die offenbare Moglichkeit der Erfiillung ihnen vor Augen
steht, ihnen sich als radikal unméglich prasentiert.”

Schon Anfang des neunzehnten Jahrhunderts driickt sich diese Ohnmacht gegen-
uber den verhérteten gesellschaftlichen Verhéltnissen in einem apokalyptischen
Bewusstsein aus, das uns Byron als frither Zeuge der Entstehung der modernen
Gesellschaft hinterlassen hat. In Darkness wurde hierfiir erstmals die Figur der
unendlichen Endlichkeit der Menschlichkeit entworfen, einer Apokalypse chne
Ende, ohne millenaristische Aussicht. Das Ende der Geschichte bedeutet nichts
weiter als die Wiederkehr des Immergleichen, in dem nichts mehr bleibt als ein
harter Uberlebenskampf. Es ist ein Endzeitszenario, das, kulturindustriell unzih-
lige Male im postapokalyptischen Genre verwertet, zum gegenwartigen apokalyp-
tischen Hintergrundrauschen beitragt.

Schluss

Byrons Darkness ist weit mehr als ein literarisches Krisenexperiment, das die Anth-
ropologie des homo homini lupus mittels eschatologischer Figuren elegant durch-
spielt. Es kann vielmehr als Ausdruck einer neuen, modernen Form der Apokalyptik
verstanden werden, die als Krisenreaktion auf klimatische, soziale und politische
Probleme antwortet und hierzu die Apokalypse aus einem religiosen Deutungshori-
zont 16st. Im Jahr 1816 ist vermutlich keine Erfahrung umfassender als die drastische
Abhéngigkeit der Menschen von der Natur, die ihnen als unbeherrschbar gewordene
Katastrophenbringerin gegeniibertritt. Das dunkle Jahr ohne Sommer gibt dem ge-
waltigen Naturphédnomen von Darkness seine radikal empirische Entsprechung.
Doch Byrons Dichtung lasst sich nicht nur auf die radikale Naturerfahrung beschran-
ken; ihre besondere Qualitét liegt in der Ver-Dichtung der verschiedenen Problem-
komplexe, indem sie die klimatischen, sozialen und politischen Krisen apokalyptisch
zuspitzt. Das Bild der verdunkelten Sonne ist damit zwar einerseits der realen Natur-
erfahrung Anfang des neunzehnten Jahrhunderts entlehnt, andererseits figuriert es
als Metapher fiir die humanistische und revolutiondre Hoffnungslosigkeit. Byrons
Parteinahme fiir den Maschinensturm verweist auf eine eindrtickliche Kenntnis

75 Ernst Bloch: Etwas fehlt ... Uber die Widerspriiche der utopischen Sehnsucht. In: Ernst Bloch.
Viele Kammern im Welthaus. Eine Auswahl aus dem Werk. Hg. v. Friedrich Dieckmann/Jirgen
Teller. Leipzig 1994, S. 687-703, hier S. 689 f.



252 —— |ennifer Stevens

vom Massenelend in der englischen Arbeiter:innenschaft, das in den drastischen Bil-
dern der Hungernden wiederkehrt. 1815, mit dem Sturz Napoleons und dem Wiener
Kongress, tritt das Bewusstsein hinzu, das von der Aussichtslosigkeit einer anderen
gesellschaftlichen Ordnung zeugt. In Darkness verallgemeinert sich der Eindruck
ihrer existenziellen Not zur allumfassenden Katastrophe, die um jede Aussicht auf
Besserung gebracht ist — was bleibt, ist der nackte Uberlebenskampf, der Kampf
aller gegen alle. Byrons Apokalypse erzahlt vom endlosen Ende der Humanitét: eine
Apokalypse ohne Ende. Wahrend Byron damit zum poetischen Schopfer einer defa-
tistischen Apokalyptik wird, ist er es selbst, der das resignative System des Fatalis-
mus ein weiteres Mal sprengt — wovon sein Song for the Luddites zeugt, der knapp
ein halbes Jahr nach Darkness entsteht.

As the Liberty lads o’er the sea

Bought their freedom, and cheaply, with blood,
So we, boys, we

Will die fighting, or live free,

And down with all kings but King Ludd!

When the web that we weave is complete,
And the shuttle exchanged for the sword,

We will fling the winding-sheet

O’er the despot at our feet,

And dye it deep in the gore he has pour’d.

Though black as his heart its hue,
Since his veins are corrupted to mud,
Yet this is the dew

Which the tree shall renew

Of Liberty, planted by Ludd!’®

76 Byron: Letters and Journals, S. 258 (Herv. i. 0.).



Clemens Glinther
Verfall der Fulle

Die Ressourcen der Steppe im Schaffen Sergej Aksakovs

Imaginarien der Steppe

Betrachtet man Alexander von Humboldts 1808 erstverdffentlichte Abhandlung
Ueber die Steppen und Wiisten, so féllt ein Spannungsverhéltnis ins Auge. In seinen
Ausfiihrungen ist die Steppe ,ein wilder Schauplatz des freien Thier- und Pflanzen-
lebens“ und des ,ippigen saftstrotzenden Pflanzenwuchses®, in deren ,grofie[r]
und wilde[r] Natur [...] mannigfaltige Geschlechter der Menschen“ leben.! Gleichzei-
tig liegt sie ,[tlodt und starr [...] hingestreckt, wie die nackte Felsrinde eines verode-
ten Planeten.“? ,Kein Thau, kein Regen benetzt diese dden Flachen, und entwikkelt
im glithenden Schoof der Erde den Keim des Pflanzenlebens.® In ihr Lverkindigt
Diirre den Tod“ durch Verdurstung und bringt ,Unheil und Verwistung [...] iber
den Erdkreis“.*

Humboldts Beschreibung erscheint widerspruchlich, ist die Steppe doch gleich-
zeitig ein Ort Uberspriefiender Fiille und unwirtlicher Kargheit, des Lebens und des
Todes. Ottmar Ette zufolge illustriert dieser Gegensatz das grofiere Spannungsver-
héltnis zwischen organischer und anorganischer Natur, das Humboldts Abhandlung
uber die Erdgeschichte durchzieht und in eine kreisformige, geschichtsphilosophisch
motivierte Erzahlung eingebettet ist.> Gleichzeitig ist die Erkenntnis dieser Spannung
auch Ergebnis einer neuen Beobachtungskonstellation. Indem Humboldt eine globale
Perspektive einnimmt, die die Steppen des siidamerikanischen Llano ebenso umfasst
wie die Zentralasiens und einen zeitlichen Horizont aufspannt, der vom Beginn der
Erdgeschichte bis in die Gegenwart reicht, entwickelt er eine neue, zutiefst ambiva-
lente Perspektive auf die natiirlichen Ressourcen der Steppenvegetation.

1 Alexander von Humboldt: Ansichten der Natur mit wissenschaftlichen Erlauterungen. Tiibin-
gen 1808, S. 43.

2 Humboldt: Ansichten der Natur, S. 15.

3 Humboldt: Ansichten der Natur, S. 5.

4 Humboldt: Ansichten der Natur, S. 30 f.

5 Vgl. Ottmar Ette: Eine ,Gemiitsverfassung moralischer Unruhe“ — ,Humboldtian Writing*. Ale-
xander von Humboldt und das Schreiben in der Moderne. In: Alexander von Humboldt — Auf-
bruch in die Moderne. Hg. v. Ottmar Ette/Ute Hermanns/Bernd Scherer u. a. Berlin 2001, S. 33-55,
hier S. 43f.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-014


https://doi.org/10.1515/9783111426129-014

254 —— C(lemens Giinther

Humboldts Abhandlung besitzt auch fiir den russischen Diskurs tiber die Steppe
grundlegende Bedeutung. Bis 1852 erschienen allein fiinf (Teil-)Ubersetzungen,® die
wiederum russische Forscher zu Abhandlungen iiber Steppen motivierten.” In ihren
literarischen und wissenschaftlichen Texten tritt auch der charakteristische Gegen-
satz zwischen Fille und Kargheit wieder auf. Wie Willard Sunderland am Beispiel
Taras Sevcenkos, Andrej Filonovs, Aleksandr Gercens und anderer postuliert hat,
fithrte dies zur Herausbildung gegensétzlicher Imaginarien der Steppe, die gleichzei-
tig fiir Langeweile, Menschenleere und Wildheit sowie fiir Uberfiille, Siie, Frische
und Freiheit stehen konnte.® Besonders einflussreich erwies sich dieser Gegensatz
fir die zentralasiatischen Steppen, die im Laufe des achtzehnten und neunzehnten
Jahrhunderts sukzessive unter russischen Einfluss gerieten.? Jennifer Keating spricht
diesbeziiglich von der Entstehung eines ,narrative arc of sorts [...], tacking from Tur-
kestan as a barren land, to one of vast abundance, before returning again to anxie-
ties over scarcity and depletion in the dying days of empire.“!® Zwar hatte es bereits
zuvor &hnliche, indigene Zuschreibungen gegeben, aber der koloniale Blickwinkel
etablierte einen neuen Bedeutungsrahmen, weil die Ressourcen nun mit einem (6ko-
nomischen) Wert und einem extraktivistischen Diskurs verkniipft wurden, durch
den die Steppenlandschaft zum Gegenstand imperialer Geopolitik werden konnte,
zu einem ,projection screen for identities, and a space for self-realization.* Dies
wiederum resultierte nicht allein aus der kartographischen und statistischen Erfas-
sung der natirlichen Reichtiimer der Steppe, sondern wesentlich auch aus geopoeti-
schen® Narrativen.

6 Vgl. Oliver Lubrich/Thomas Nehrlich: Vom Orinoco nach Sibirien. Alexander von Humboldts
russische Schriften. In: Alexander von Humboldt. Die russischen Schriften. Hg. v. Oliver Lubrich/
Thomas Nehrlich. Berlin 2021, S. 9-31, hier S. 16.

7 Vgl. Aleksandr Cibilev/Ol'ga Groseva: Evoljucija vzgljadov na stepnoj landsaft v otecestvennoj
geografii. In: Vestnik VoroneZskogo gosudarstvennogo universiteta. Serija Geografija. Geoékolo-
gija 1(2004), S. 51-57, hier S. 54.

8 Vgl. Willard Sunderland: Taming the Wild Field. Colonization and Empire on the Russian
Steppe. Ithaca 2004, S. 163.

9 Vgl. Alexander Morrison: The Russian Conquest of Central Asia. A Study in Imperial Expansion,
1814-1914. Cambridge 2021.

10 Jennifer Keating: On Arid Ground. Political Ecologies of Empire in Russian Central Asia. Ox-
ford 2022, S. 22.

11 Vgl. Keating: On Arid Ground, S. 139.

12 Christine Bichsel/Ekaterina Filep/Julia Obertreis: The Soviet Steppe: Transformations and
Imaginaries — Introduction. In: Slavic Review 81 (2022), H. 1, S. 1-7, hier S. 1.

13 Zum Begriff der Geopoetik vgl. Magdalena Marszalek/Sylvia Sasse (Hg.): Geopoetiken. Geogra-
phische Entwiirfe in den mittel- und osteuropéischen Literaturen. Berlin 2010.



Verfall der Fillle =—— 255

Die Verschrankungen zwischen diesen Diskursfeldern sollen in diesem Bei-
trag exemplarisch am Beispiel Sergej Aksakovs verfolgt werden. Sein publizisti-
sches und erzédhlerisches Werk ist wie kein anderes mit den Ressourcen und
Imaginationen der Orenburger Steppe an der heutigen russisch-kasachischen
Grenze verbunden. Er ist einer der ersten russischen Autoren, der sich kritisch
mit der Ausbeutung und Abnahme natiirlicher Ressourcen auseinandersetzt und
ein Bewusstsein von deren Endlichkeit entwickelt.'* Dieser Erkenntnisprozess ist
eingebettet in eine literarische Entwicklung, die ihn von seinem lyrisch geprag-
ten, romantischen Frithwerk zu einem prosaisch und publizistisch dominierten
realistischen Spédtwerk fiihrt. In der gemeinsamen Betrachtung beider Werkpha-
sen lassen sich die ,konstitutiven Wechselwirkungen“15 zwischen romantischen
und realistischen Okologien studieren, die Romantik und Realismus als ,vielfaltig
miteinander verwobene[n] GroRkomplex“!® konstituieren.

Der folgende Beitrag vertritt die These, dass die Selbsttranspositionen in Ak-
sakovs Spatwerk, in dem er seine frithen, romantisch geprégten lyrischen Versu-
che prosaisierte, wesentlich von einem neuen Verstindnis der Natur der Steppe
motiviert wurden. Die Reflexion des Schwindens nattirlicher Ressourcen wie
Wasser, Walder und Wildtiere erforderte eine neue Form der Darstellung, die
eine Historisierung dieses Prozesses und eine andere Leseransprache erlaubte.
Diese Reflexion lautete das Ende der Epoche imperialer Panegyrik ein, die durch
einen neuen, kritischen und zutiefst ambivalenten Blick auf das Verhiltnis von
Zentrum und Peripherie abgeldst wurde. Dieser Prozess korrelierte mit der bio-
graphischen Modellierung des Ubergangs von Kindheit zum Alter und der ékolo-
gischen Modellierung des Ubergangs von einem symbiotischen, paradiesischen
Urzustand zu einem konfrontativen, von Kargheit gepragten Gegenwartszustand.

14 Vgl. Ian Helfant: S.T. Aksakov: The Ambivalent Proto-Ecological Consciousness of a Nine-
teenth-Century Russian Hunter. In: Interdisciplinary Studies in Literature and Environment 13
(2006), H. 2, S. 57-71.

15 Michael Neumann/Marcus Twellmann: Ressourcenpolitik, Unterhaltungskultur. Knappe Res-
sourcen, hoherer Sinn: Zur literarischen Selbstverstdndigung der Gesellschaft. In: Modernisierung
und Reserve. Zur Aktualitdt des 19. Jahrhunderts. Hg. v. Michael Neumann/Marcus Twellmann/
Anna-Maria Post u. a. Stuttgart 2017, S. 79-95, hier S. 88.

16 Klara Schubenz: Der Wald in der Literatur des 19. Jahrhunderts. Geschichte einer roman-
tisch-realistischen Ressource. Konstanz 2020, S. 7.



256 =—— Clemens Giinther

Politische und poetische Implikationen der
Dialektik von Fiille und Kargheit

Das Versprechen der Fiille gehort zu den wirkméchtigsten Narrativen der Neuzeit."”
Wie Fredrik Jonsson in einer ideengeschichtlichen Untersuchung der cornucopia-
Metapher gezeigt hat, tritt sie zunédchst zu Beginn des siebzehnten Jahrhunderts bei
Francis Bacon und Samuel Hartlib auf. Dort verspricht sie ein Neues Atlantis, die
Hoffnung auf eine Wiedergewinnung des verlorenen paradiesischen Reichtums.
Zum 6konomischen Prinzip wird sie dann zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts
bei David Ricardo, der annimmt, dass durch den Einsatz von Arbeit und Kapital die
Produktivitdt des Bodens unendlich gesteigert werden kénne. Bevorzugtes Objekt
solcher Visionen waren die kolonialen und semikolonialen Peripherien inner- und
aufSerhalb Europas, die man besiedeln und ausbeuten und nach deren Erschépfung
man die Grenze der jeweiligen frontier weiter verschieben konnte. Mit der Meta-
pher der cornucopia kam jedoch gleichzeitig ein Krisenbewusstsein auf, das die Er-
schopfung der Ressourcen registrierte und in der Notwendigkeit der imperialen
Expansion implizit anerkannte, dass es lokale Grenzen des Wachstums gab."®
Idealtpyisch lasst sich die Wirkméachtigkeit der cornucopia-Diskurse in den
Vereinigten Staaten studieren. Fiir William Cronon ist die ,dialectic between scar-
city and abundance“!? zentral fiir die Wahrnehmung, aber auch den Umgang mit
der Landschaft im Prozess der kolonialen Aneignung des Landes im Verlauf des
neunzehnten Jahrhunderts. Zwar traf man im Zuge des Vordringens gen Westen
nur in seltenen Fallen auf die erhofften Reichtiimer und hatte es stattdessen mit
einer kargen Vegetation zu tun, aber das triibte die Vorstellungen der Fiille
kaum. Indem man die frontier verschob, konnte das Narrativ seine Gilltigkeit be-
halten, denn jenseits der jeweils aktuellen Grenze meinte man ganz sicher die an-
tizipierten fruchtbaren Boden und reichhaltigen Mineralvorkommen zu finden.

17 Vgl. exemplarisch die These vom ,Prinzip der Fiille“ (principle of plenitude) bei Arthur Love-
joy, der dessen Aufkommen in der Frithen Neuzeit lokalisiert und in Differenz zum mittelalterli-
chen Denken setzt, siehe Arthur Lovejoy: The Great Chain of Being. A Study of the History of an
Idea. Cambridge 1964, bes. S. 99-143. Fiille bezieht sich laut Lovejoy dabei nicht nur auf die An-
zahl der Arten, sondern auch auf kosmologische Aspekte wie die Grofie des Universums und die
Verbreitung des Lebens. Vgl. Lovejoy: The Great Chain of Being, S. 111.

18 Vgl. Fredrik Jonsson: The Origins of Cornucopianism. A Preliminary Genealogy. In: Critical
Historical Studies 1 (2014), H. 1, S. 151-168.

19 William Cronon: Landscapes of Abundance and Scarcity. In: The Oxford History of the Ameri-
can West. Hg. v. Clyde Milner II/Carol O’Connor/Martha A. Sandweiss. New York 1994, S. 603-637,
hier S. 605.



Verfall der Fillle = 257

Und am Ort des Geschehens entwickelte sich ein Diskurs der reclamation, der der
Idee folgte, dass durch den Einsatz menschlicher Arbeit und Klugheit die ur-
spriingliche Fiille, an deren Vorstellung man weiter festhielt, schliefilich doch
noch ausgeschopft werden konnte.?’

Die Parallelen zum russischen Vordringen in die zentralasiatischen Steppen
sind frappierend. Auch dort dominierten Vorstellungen reichhaltiger Rohstoffvor-
kommen und Auffassungen, dass durch kluge Agrarpolitik das Neuland (celina)
schlussendlich doch noch genutzt werden kénne: ,Russians and Slavic settlers ap-
proached Central Asian environments with a good deal of caution, as time passed
they made increasingly bold prognostications that presumed the inherent mallea-
bility of landscape and the tacit superiority of their visions and labour.“*" Ahnli-
che Narrative ziehen sich bis weit in die sowjetische Zeit hinein.?? Die Kargheit
der Landschaft wurde in diesem Zusammenhang als noch nicht realisierte Fiille
narrativiert, wodurch es gelang, den neu eroberten Raum symbolisch in das Im-
perium einzugliedern. Dass die Kargheit gleichzeitig aber auch auf das Ende des
Vordringens und die Endlichkeit der Ressourcen hindeuten kénnte, wurde hinge-
gen systematisch verdrangt. Die karge Landschaft wurde in diesem Prozess zu-
gleich ausgebeutet, etwa im Umgang mit Rohstoffvorkommen und Tierbestdnden,
und angereichert, etwa in der Entwicklung von Bewasserungsinfrastrukturen.

Dem franzosischen Philosophen Pierre Charbonnier zufolge sind solche Formen
des kolonialen Extraktivismus zentral fiir die Genese der Aufkldrung und des westli-
chen Verstandnisses von Freiheit. Er spricht von ,Autonomie-Extraktion“ und meint
damit, dass ,Autonomie und Uberfluss im Westen“ auf Kosten von ,Heteronomie
und Prekaritit im Rest der Welt“ gehen,23 ein Zusammenhang, dessen Reflexion er
in der politischen Theorie der ersten Hélfte des neunzehnten Jahrhunderts unter
anderem am Beispiel Johann Gottlieb Fichtes und Alexis de Tocquevilles verfolgt.
Insbesondere Fichtes Abhandlung Der geschlossene Handelsstaat (1800) verdient
hier Beachtung, kritisiert dieser doch als einer der ersten, dass mit der kolonialen
Expansion ,die 6kologische und politische Realitdt dieser Nationen [gemeint sind
die europédischen Nationen mit kolonialen Ambitionen, C.G.] auseinanderfalle[].**
Moderne Nationen sind gepragt von einer ,territoriale[n] Zweideutigkeit“,25 deren

20 Vgl. Cronon: Landscapes of Abundance and Scarcity, S. 605, 616 f.

21 Keating: On Arid Ground, S. 20.

22 Vgl. fiir den Neulanddiskurs und seine Bedeutung fiir eine imperiale politische Okologie
Mieka Erley: On Russian Soil. Myth and Materiality. Ithaca 2021, S. 113 f.

23 Pierre Charbonnier: Uberfluss und Freiheit. Eine 6kologische Geschichte der politischen
Ideen. Frankfurt a. M. 2022, S. 152, 150.

24 Charbonnier: Uberfluss und Freiheit, S. 119.

25 Charbonnier: Uberfluss und Freiheit, S. 122.



258 = C(Clemens Giinther

geodkologischer, nationaler Raum als homogen imaginiert wird,® ékonomisch auf-
grund seiner imperialen Verfasstheit aber zutiefst heterogen ist.

Inwiefern kénnen solche ideengeschichtlichen Betrachtungen zu einem &astheti-
schen Verstandnis der (russischen) Romantik beitragen? Der Diskurs der Fiille ver-
kniipft die beiden Bereiche der copia rerum und copia verborum. Fiille ist nicht nur
ein quantitatives Urteil, sondern auch ein rhetorisches Verfahren.”” Auch wenn die
Diskussion um das richtige Maf8 der copia verborum bis in die Antike zurickrei-
chen, so erfahrt der Begriff der Fiille um 1800 eine ,semantische Transformation“?®
und wird ,Teil einer textiibergreifenden diskursiven Praxis“* Der Giiltigkeitsver-
lust des kosmologischen Weltmodells in der Sattelzeit® fiihrt zur Subjektivierung
der Ursachen und Formen von Fiille und zur Heraushildung von ,dynamische[n]
Strategien der Fiillebewiltigung“>! Die explosionsartig steigende Fiille an duferen
Phdnomenen und inneren Ausdrucksméglichkeiten zwingt zur Reflexion von Regu-
lationsmechanismen, um Uberforderung und Chaos zu vermeiden.*?

Dies hat in der hier interessierenden Epoche der Romantik auch Konsequen-
zen fir die Naturbeschreibung. Humboldt treibt die Frage um, in welcher Form
man am besten liber die Natur schreiben kann und soll. Er blickt in seiner 1849
verfassten Vorrede zur Neuauflage der Ansichten der Natur kritisch auf die erste
Fassung zurtck:

Diese asthetische Behandlung naturhistorischer Gegenstande hat, trotz der herrlichen Kraft
und Biegsamkeit unserer vaterlandischen Sprache, grosse Schwierigkeiten der Composition.
Der Reichthum der Natur veranlasst Anhdufung einzelner Bilder. Diese Anhdufung aber
stort die Ruhe und den Totaleindruck des Naturgemaldes.*®

Der Autor tendierte 1808, wie er selbstkritisch zusammenfasst, noch dazu, die
Fulle der Natur rhetorisch zu spiegeln, ndherte sich dieser allerdings dadurch
nicht an, sondern entfernte sich. Copia rerum und copia verborum stehen, so lasst
sich aus dieser Anmerkung schliefien, nicht in einem einfachen Korrespondenz-
verhdltnis, sondern bediirfen einer sorgsamen Abwagung. Eine solche reflektiert

26 Vgl. Rainer Guldin. Politische Landschaften. Zum Verhéltnis von Raum und nationaler Identi-
tét. Bielefeld 2014.

27 Vgl. Jean-Claude Margolin: Copia. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik. Bd. 2: Bie-Eul.
Hg. v. Gert Ueding. Tiibingen 1994, Sp. 385-394.

28 Victoria Niehle: Die Poetik der Fiille: Bewéltigungsstrategien &sthetischer Uberschiisse
1750-1810. Géttingen 2018, S. 12.

29 Niehle: Die Poetik der Fiille, S. 112.

30 Vgl. Niehle: Die Poetik der Fiille, S. 113.

31 Niehle: Die Poetik der Fiille, S. 239.

32 Vgl. Niehle: Die Poetik der Fiille, S. 15.

33 Humboldt zitiert nach Ette: Eine ,Gemiitsverfassung moralischer Unruhe*, S. 47.



Verfall der Fillle = 259

in der Abwagung von Poesie und Prosa, Romantik und Realismus, copia und bre-
vitas nicht nur poetische Verfahren, sondern immer auch die politischen und
okologischen Ordnungen, die in der Dialektik von Fiille und Kargheit impli-
zit sind.

Eine Botschaft an das Dorf und das Imperium

Als Sergej Aksakov 1856 seine Semejnaja Chronika (Eine Familienchronik) veroffent-
lichte, konnte er auf ein langes Leben in der Provinz Orenburg zuriickblicken. Ge-
boren 1791 im — zumindest fiir russische Verhiltnisse — nicht weit entfernten Ufa,
zog es ihn immer wieder in die dortigen Steppen, in denen sein Grofivater ein
Landgut besaf} und wohin er, nach Aufenthalten in den Hauptstadten St. Petersburg
und Moskau, spater auch seinen Lebensmittelpunkt verlagern sollte. Orenburg war
1743 als Festungsstadt gegriindet worden und im Laufe des achtzehnten Jahrhun-
derts zu einer der bedeutendsten Provinzstidte des russischen Imperiums avan-
ciert.3* Dies lag nicht nur an seiner herausragenden milit4rischen Stellung als
Herzstiick der Verteidigungslinie zu den zentralasiatischen Steppen im Siiden, son-
dern auch an seiner wirtschaftlichen Bedeutung als ,Hauptsitz des Asiatischen Ca-
ravanenhandels, wie Gustav Rose anldsslich der Russlandreise Alexander von
Humboldts 1829 vermerkte.*® In seinem Spatwerk sollte Aksakov zum Chronisten
dieser Entwicklung werden, die seine Familiengeschichte mit der des Imperiums
verband.*

Wer allerdings erwartete, hier eine koloniale Erfolgsgeschichte zu lesen,
sollte enttduscht werden. Zumindest in 6kologischer Hinsicht bekam das Publi-
kum vielmehr eine (An)Klageschrift iiberreicht:

34 Zur Bedeutung Orenburgs im achtzehnten Jahrhundert vgl. Grigorii Kosach: A Russian City
Between Two Continents. The Tatars of Orenburg and State Power. In: Russia at a Crossroads.
History, Memory and Political Practice. Hg. v. Nurit Shleifman. London/New York 1998, S. 33-88.
35 Gustav Rose: Reise nach dem Ural, dem Altai und dem Kaspischen Meere auf Befehl Sr. Majes-
tat des Kaisers von Rufiland im Jahre 1829 ausgefiihrt von A. v. Humboldt, G. Ehrenberg und
G. Rose. Bd. 2: Mineralogisch-geognostischer Theil und historischer Bericht der Reise. Berlin
1837-1842, S. 197.

36 Vgl. zur Lektiire der Trilogie als frontier novel Ingrid Kleespies: The Kumys Cure: Sergei Ak-
sakov on Frontier Medicine, Settler Colonialism, and Imperial Rejuvenation. In: The Russian Re-
view 81 (2022), S. 226-246.



260 —— Clemens Giinther

HeT, THI y>Ke He Ta Tellepb, He Ta, KAKOK JTaXKe U s 3a3HaJI TeOST — CBEXKEI0, I[BETYIIEIO,
HeM3MSsITOI0 OTBCIO/Ty HaGesKaBIIMM PasHOPOJHEIM HapooHace eHueM!>

Nein, du bist nicht mehr, was du einst warst, wie selbst ich dich noch als Kind gekannt
habe, frisch und blithend, noch unberiihrt von den Pfliigen der neuen Ansiedler!*®

Die drei Generationen russischer Siedler, die sich das Gebiet seit Mitte des acht-
zehnten Jahrhunderts angeeignet hatten, hatten ganze Arbeit geleistet. Das freie,
prachtige Land mit seinen klaren Wassergriinden, dicht bewachsenen Uferbé-
schungen, bliihenden Blumen und reichen Tierbestinden war weitgehend ver-
schwunden. Zwar besaf8 Orenburg fiir Aksakov weiterhin seine Reize, aber die
anfangliche Fiille war unwiederbringlich verloren.

Dabei hatte es Mahner gegeben, die diese Entwicklung vorhergesehen hatten.
Aksakov berichtet von einem der Séhne Orenburgs, der bereits vor dreifig Jahren
in lyrischer Form vor sinkenden landwirtschaftlichen Ertrdgen, abnehmenden
Waldbestdnden und verschmutzten Wasserquellen gewarnt hatte. Mittlerweile
hatte sich vieles davon erfiillt oder war im Begriff, sich gegenwiértig zu erfiillen.*’
Wie man vielleicht ahnen kann, meint Aksakov hier sich selbst. Zwei Strophen
seines Gedichts Poslanie v derevnju (Eine Botschaft an das Dorf) von 1830 inte-
grierte er in seine Familienchronik, die der Gegenwartsdiagnose historische Tiefe
verliehen.

YymeCcHBIN Kpaii, 6;1arocI0BeHHBIH,
XpaHUJIHIIE 3eMHBIX 60raTCTB,

He BeuHO 6y/ellIb ThI, 3a0BEeHHBIH,
CIJIy>KUTH IS TIaCTHIPeN U I1acTB!
U moau HaberyT ToJIaMU,

TBOe IPUBOJIbE T10JTI00,

U He y3HaeIIb THI cebst

ITof UX HEUUCTHIMU pyKaMHU!
IIoMHYT JIyTa, IOpyo6T JIec,
B3MyTST B Bofiax Jasypb Hebec!

U TOpHI COJIHBIX KPUCTAJLIOB
Io Ty3/ykaM TBOMM HaHAyT
U pyabpI JOPOTHX MeTaJIoB
W3 Hefip IIyO0KKUX U3BJIEKYT!

37 Sergej Aksakov: Semejnaja chronika. In: ders.: Sobranie So€inenij v €etyrech tomach. Bd. 1,
hg. v. Semen I. MaSinskij. Moskau 1955, S. 73-280, hier S. 83.

38 Sergej Aksakow: Am Rande der Steppe. Eine Familienchronik aus dem alten Ruflland. Augs-
burg 1966, S. 14.

39 Vgl. Askakov: Semejnaja chronika, S. 84.



Verfall der Fillle = 261

U TyK 3eMJIM He UCTOIeHHBIN
BcocyT uy)xue ceMeHa,

Yyxye CHUMYT IJIEMeHa

HX 11of, cTOpUIel BO3BPAllleHHBI!
U BIIy6Bb JIeCOB U B aJIb
PasToHSAT OPOTuX 3Bepeii!*

Gesegnet Land du, dessen Erde
Reichtiimer birgt so wunderbar,

ach, nicht mehr lange treibt die Herde
durch dein Gefild’ der Hirten Schar!
Denn Menschen eilen her in Mengen
zu deinem Reichtum voller Gier!
Geliebtes Land, was wird aus dir,
wenn sie nach deinen Giitern drangen?
Es stirbt die Flur, es stiirzt der Wald,
der Strome Klarheit triibt sich bald.

Und Berge kostlicher Kristalle
entreifSt man deiner Erde Schofs,
raubt dir die seltensten Metalle

und Edelsteine klar und grof3!

In deine unverbrauchten Erden
senkt fremden Samen fremde Hand,
von fremden Stimmen wird im Land
die reiche Frucht geerntet werden.
Im tiefen Wald, fern im Gefild’
Verbirgt sich scheu das edle Wild!**

Mit dem Einschluss des Gedichts spannte Aksakov nicht nur den biographischen
Bogen von seinen Jugendjahren — mit der nur scheinbar prézisen Datierung ,jeT
TpUAIIATh ToMy Hasag“*” (vor etwa dreiRig Jahren) macht sich Aksakov knapp fiinf
Jahre jlinger, als er zum Zeitpunkt der Niederschrift war — zu seinem Alterswerk,
sondern auch einen gattungspoetischen Bogen von der Poesie zur Prosa und damit
vom romantischen Friih- zum realistischen Spatwerk. Die dadurch suggerierte Kon-
tinuitdt im eigenen Lebens- und Schaffensweg erweist sich bei genauerer Lektiire
allerdings als mehrfach gebrochen, wobei die Ursache dieses Bruchs in der thema-
tisch dominierenden Dialektik von Uberfluss und Freiheit auf der einen und Er-
schopfung und Unfreiheit auf der anderen Seite ausgemacht werden kann.

40 Aksakov: Semejnaja chronika, S. 83.
41 Aksakow: Am Rande der Steppe, S. 14 f.
42 Aksakov: Semejnaja chronika, S. 84.



262 =—— C(lemens Giinther

Mit der titelgebenden Bezeichnung poslanie ruft Aksakov die Gattungstradition
der Epistel auf. Diese stand urspriinglich in einem religiosen Kontext und erlebte
im beginnenden neunzehnten Jahrhundert in der russischen Romantik, unter an-
derem bei Vasilij Zukovskij und Aleksandr Pugkin, eine Bliite. Die Epistel erlaubte
Experimente in Lexik und Metrum® und wurde auf diese Weise, wie Lidija Ginz-
burg gezeigt hat, zu einem ,promezuto¢nyj Zzanr“** (Genre der Zwischenzeit) und
wichtigen Vorldufer des spiteren Realismus.*> Aksakovs Epistel ist ein besonders
interessantes, bisher im Gattungskontext allerdings noch nicht beachtetes Beispiel,
da es nicht den fiir die Epistel typischen ,rosy worldview*4® transportiert, sondern
explizit gesellschafskritisch argumentiert. Wenn der Erzédhler der Semejnaja Chro-
nika diagnostiziert, dass sich seine fritheren Mahnungen erfiillt hétten, so nimmt
er eine gattungspoetische Verschiebung von der Epistel zur Prophezeiung vor,*’ die
nicht nur die religidsen Gattungsbeziige restituiert, sondern auch einen anderen
Adressatenbezug konstituiert. Der Einbruch der ungehobelten Menge in die pasto-
rale Idylle der Steppe wird, religiés aufgeladen, zum Sakrileg. Das dezidiert private
Genre der freundschaftlichen Epistel, das auf einer personlichen Beziehung beruht,
wird in eine Botschaft an die Gesellschaft transformiert. Erst in diesem Kontext ge-
winnt die personliche Klage des Kiinstlers iiber seine Einsamkeit und Entfremdung
in der Stadt politische Bedeutung. Gleichzeitig dndert sich die Positionalitit der
Aussage. Wahrend die Poslanie v derevnju in Moskau verfasst wird und sich vom
Zentrum an die Peripherie wendet, ist sie als Teil der Semejnaja Chronika eine Bot-
schaft aus der Peripherie, in der sich der Erzahler verortet, an das Zentrum.

Peripherie und Zentrum bilden dabei keine Einheit, sondern einen Gegen-
satz. Das Gedicht ist dominiert von der Gegeniiberstellung Moskaus und Peters-
burgs auf der einen und der siidlichen Steppe auf der anderen Seite. Bereits ganz
zu Beginn heifdt es: ,BecHa, BecHa! ThI IIpeJsiecTh rojia, Ho He B CTOJIMYHOU Tec-
HoTe“*® (O Friihling, Frithling, du Zierde des Jahres / Jedoch nicht in der Enge der

43 Vgl. Romy Taylor: The Friendly Epistle in Russian Poetry. University of Southern California
2002 (E-Pub), S. 137.

44 Lidija Ginzburg: O lirike. Leningrad 1974, S. 39. Der Begriff promeZutok lasst sich mit ,Zwi-
schenzeit‘ tibersetzen und entstammt der Theorie literarischer Evolution Jurij Tynjanovs. Vgl. Ju-
rij Tynjanov: Die Zwischenzeit. In: ders.: Der Affe und die Glocke. Erzahlungen, Dramas, Essays.
Hg. v. Fritz Mierau. Berlin 1975, S. 450-497.

45 Vgl. fiir diese Deutung Taylor: The Friendly Epistle, S. 13.

46 Taylor: The Friendly Epistle, S. 269.

47 Zur Tradition des Dichter-Sehers in der russischen Romantik vgl. Bodo Zelinsky: Russische
Romantik. K6ln/Wien 1975, S. 13-39.

48 Sergej Aksakov: Poslanie v derevnju. In: ders.: Sobranie so€inenij v Cetyrech tomach. Bd. 3,
hg. v. Semen I. MasSinskij. Moskau 1956, S. 673-675, hier S. 673. Hier und im Folgenden sofern
nicht anders angegeben Ubersetzungen vom Verfasser, C.G.



Verfall der Fillle = 263

Hauptstadt). Die hier gedufierte Abneigung gegeniiber der Stadt wird spéter wie-
derholt (,He Tam most Becua“*® (nicht dort ist mein Friihling)) und kulminiert im
Werturteil: ,[IpoTuBHBI MHe 6pera HeBsl, / [la U pa3sBaIvuHbI Mockasr!“*® (Wider-
wartig sind mir die Ufer der Neva, / Ja und die Tdler Moskaus!) Solche antizentra-
listischen Aversionen sind eine Seltenheit in einem diskursiven Umfeld, in dem
das provinziale Setting entweder pars pro toto fur die Nation steht oder die Diffe-
renz zwischen Zentrum und Peripherie gegenteilig normativ codiert ist.”!

In der Semejnaja Chronika tritt das Motiv der Fremdheit erneut auf, erscheint
nun aber in einem anderen Licht:

TeI He Ta, HO BCe ellle IpeKpacHa, TaK ke 00LIMpPHA, IUI0/JOHOCHA U 6eCKOHEYHO PasHOo-
6pasHa, OpeHbyprckas rydepHus!.. IUKo 3ByJaT iBa 3TU IocjaefHUe cIoBa! Bor 3HaeT, Kak
U OTKy7a 3aIes Tyga 6ypr!.. Ho s 3a3Hau Te6d, 6;1arocioBeHHBIN Kpal, emre YOUMCKUM
HaMeCTHIHJIeCTBOM!*

Du bist nicht mehr wie ehedem, und doch auch jetzt noch herrlich — weit, fruchtbar und
mannigfaltig — du Orenburgisches Land! Fremd klingt uns dieser Name! Weif§ Gott, woher
es zu uns kam, dieses > ... burg<? Als ich dich kennenlernte, hieflest du noch die Statthalter-
schaft Ufa!*

Bleibt der ldndliche Sehnsuchtsort des lyrischen Ichs im Gedicht noch unbenannt,
so wird er nun als Orenburgisches Gouvernement benannt und lokalisiert. Der
Akt der (Um-)Benennung wird zur gewaltsamen Aneignung. Erinnert der Beginn
der Sequenz in seiner rhythmischen Gliederung und poetisierten Assonanz (,Iipe-
KpacHa — pasHoo6pasHa“) noch an die lyrische Idylle vor der Kolonialisierung, so
stellt die ganz und gar unpoetische Bezeichnung ,Orenburger Gouvernement’
einen schmerzhaften (Satz-)Bruch dar, dessen fremdklingende Bezeichnungen
(,burg’, gubernija)®* die Idylle zerstéren.

49 Aksakov: Poslanie v derevnju, S. 673.

50 Aksakov: Poslanie v derevnju, S. 675.

51 Vgl. Anne Lounsbery: Life Is Elsewhere: Symbolic Geography in the Russian Provinces,
1800-1917. Ithaca 2019, S. 23.

52 Aksakov: Semejnaja chronika, S. 83.

53 Aksakow: Am Rande der Steppe, S. 14.

54 Zu beachten ist, dass Ufa noch eine Statthalterschaft (namestnicestvo) war, kein Gouverne-
ment. Gouvernements als Verwaltungseinheiten wurden im russischen Imperium von Peter I
1708 eingefiihrt, die Statthalterschaft Ufa bestand jedoch als solche bis 1781. Die zitierte Passage
lasst sich als implizite Kritik dieser Verwaltungsreform und damit auch an den Petrinischen Re-
formen lesen.



264 —— Clemens Giinther

Das Schliisselwort ,burg* steht hier fiir dreierlei.® Im Namen Orenburgs hallt
die russische Hauptstadt St. Petersburg nach, die ebenfalls der wilden Natur
durch einen Akt quasikolonialer Landnahme abgerungen wurde.*® Als fremdlén-
disches Lexem steht ,burg fiir auslandische Einfliisse und hier insbesondere das
Deutsche, was insofern von Interesse ist, als es vor allem Deutsche wie Peter
Simon Pallas waren, die die wissenschaftliche und wirtschaftliche Erschlieffung
des Gebiets in Expeditionen verantworteten.”” Deutsche Kolonisten erhielten spa-
ter umfangreiche Privilegien durch den russischen Staat, was zu Verstimmungen
fithrte.® Burg* steht schlieRlich fiir die Militarisierung des Gebiets, fiir die Uber-
bauung der Flusslandschaft durch Festungen. Orenburg setzt sich zusammen aus
,0r, dem Namen des ortlichen Flusses und ,Burg‘. Der Fluss und mit ihm die
grine, fruchtbare Natur, verschwindet, es bleibt nur der graue, unfruchtbare
Stein der Burg. Die Reduktion der natiirlichen Ressourcen spiegelt sich in der Re-
duktion des Kompositums Orenburg auf sein Basisnomen, copia rerum und copia
verborum Korrespondieren in ihrer Abnahme.

Eine Differenz zwischen Gedicht und Chronik zeigt sich auch im Hinblick auf
die Form der Verzeitlichung. Das Gedicht folgt in seiner zeitlichen Struktur dem
Lauf der Jahreszeiten, es ist eine Hymne an den Frithling und seine lebensspen-
dende Kraft. Die zyklische Zeitstruktur der anbrechenden Jahreszeiten wird kom-
plementiert durch Ankldnge an die mythische Zeit in Form von Evokationen
paradiesischer Urspriinglichkeit (,BecHa Ha /[eMe, rjie npupoja / B mepBoobpas-
HO# umcToTe / TOpAUTCS AeBCTBeHHOM Kpacoro!“”® (Frithling an der Dema [d. i.
ein Fluss im Gouvernement Orenburg], wo die Natur noch in urspriinglicher
Reinheit stolz ist auf ihre jungfrauliche Schonheit) Der grundsétzliche Konflikt
zwischen dem lyrischen Ich des Kiinstlers und der rohen Masse, zwischen Ein-
samkeit und Geselligkeit wird narrativiert und naturalisiert. So wie sich das Wild
vor den Eindringlingen verbirgt, verbirgt sich der Dichter vor der Gesellschaft.

55 Vgl. hierzu auch meine Ausfithrungen in Clemens Giinther: Forms of imperial knowledge.
The Orenburg steppes as a cultural contact zone around 1830. In: Expeditions in the Long Nine-
teenth Century Discovering, Surveying, and Ordering. Hg. v. Jorn Happel, Melanie Hussinger und
Hajo Raupach. New York 2024, S. 72-93, hier S. 78 f.

56 Sowohl im Gedicht als auch im Roman wird die Landnahme dabei auch als sexueller Akt — zuge-
spitzt sogar als Vergewaltigung — semantisiert, wenn von der ,jungfraulichen Natur“ (,gorditsja
devstvennoj krasoju, Aksakov: Poslanie v derevnju, S. 673) oder von den noch von den Pfliigen der
Ansiedler unbertihrten Natur die Rede ist. Vgl. Aksakov: Semejnaja Chronika, S. 83. Zur libidindsen
Logik des Neulanddiskurses vgl. auch Erley: On Russian Soil, S. 117 f.

57 Vgl. David Moon: The Russian Academy of Sciences Expeditions to the Steppes in the Late
Eighteenth Century. In: The Slavonic and East European Review 88 (2010), H. 1/2, S. 204-236.

58 Vgl. Sunderland: Taming the Wild Field, S. 173 f.

59 Aksakov: Poslanie v derevnju, S. 673.



Verfall der Fillle = 265

Der zeitliche Gegensatz zwischen Natur und Gesellschaft ist der zwischen Ewig-
keit und Evolution,® der allerdings noch nicht in eine historische Erzahlung ein-
gebettet ist. Eine solche findet sich erst im Roman, der prézise Zeitangaben macht
(,JIeT TpUALIATH TOMY Hasag“ (vor etwa dreiffig Jahren)), auf historische Ereig-
nisse wie die Umbenennung des Gebiets rekurriert und Akteure der Umgestal-
tung wie die neuen Ansiedler benennt. Indem der Verlust der natiirlichen Fiille
als historischer Prozess narrativiert wird, gewinnt er politische Bedeutung, etwa,
wenn sich der Erzdhler als impliziter Kritiker der Petrinischen Verwaltungsrefor-
men zu erkennen gibt oder die Ausweitung der Siedlungsaktivitdten aus 6kologi-
schen Griinden fiir bedenklich hélt.

Aksakov reinterpretiert in seinem realistischen Spatwerk die Dialektik von
Fiillle und Kargheit als Resultat eines historischen, auf einem neuen Zeithewusst-
sein aufbauenden Prozesses, im Zuge dessen die urspriingliche pastorale Idylle
und der natiirliche Ressourcenreichtum durch innere und &ufiere Kolonisation
iberformt und zerstort wird. Dass die Ressourcen der Orenburger Steppe bedroht
waren und im Begriff waren abzunehmen, hatte Aksakov bereits in seinen Za-
piski ob uZen’e ryby (Aufzeichnungen iiber den Fischfang, 1847) und seinen Zapiski
ruZejnogo ochotnika Orenburgskoj gubernii (Aufzeichnungen eines bewaffneten Jd-
gers des Orenburger Gouvernements, 1852) diagnostiziert. Wahrend er dort als
Grund fir den Riickgang von Wild und Fischfang jedoch vor allem noch die
schnell anwachsende Bevolkerung anfithrte® und ratselte, woran es sonst noch
liegen kénnte,* gliederte er die Bedrohung der Natur in seiner Familienchronik
in die grofie Erzdhlung der imperialen Expansion in die Steppe ein. Um dieser Er-
zdhlung von der Endlichkeit der Ressourcen rhetorische Wirkméchtigkeit zu ver-
leihen, verliefs er die in den 1840er Jahren ausfiihrlich betretenen publizistischen
Pfade und bediente sich seines romantischen Frithwerks, dessen politische Bot-
schaft er transformierte.

60 Vgl. Aksakov: Poslanie v derevnju, S 673: ,He BeuHo OGy/jeIllb ThI, 3a0BeHHBIN .

61 Vgl. Sergej Aksakov: Zapiski ob uZen’e ryby. In: ders.: Sobranie socinenii v ¢etyrech tomach.
Bd. 4, hg. v. Semen I. MaSinskij. Moskau 1956, S. 9144, hier S. 75, 87.

62 In den Zapiski ruzejnogo ochotnika heifdt es: ,Ho HeMHOIrHue y>Ke U3 0XOTHHKOB IIOMHST
TaKye ITPUJIeTH! ITUIB B OpeH6yprckoi ry6epHuu. Bee mepeMeHusIocs! U B [IeCATYIO JOJTI0 HET
TIpe)XHero 6ecurcIeHHOT0 MHOKeCTBa JUYH B IUIO0HOCHOM OpeH6YprckoM Kpae. Kakue Tomy
TIPpUYMHEI — He 3Hat0.“ (Aber nur wenige Jager erinnern sich an solche Vogelankiinfte im Gouver-
neement Orenburg. Alles hat sich gedndert! In der fruchtbaren Orenburger Region gibt es nicht ein-
mal mehr ein Zehntel des fritheren Wildbestandes. Was die Griinde dafiir sind - ich weif} es nicht.)
Sergej Aksakov: Zapiski ruZejnogo ochotnika Orenburgskoj gubernii. In: ders.: Sobranie sochinenii v
Cetyrech tomach. Bd. 4, hg. v. Semen I. MaSinskij. Moskau 1956, S. 145-462, hier S. 174. Dieses ver-
meintliche Nichtwissen mag auch dazu gedient haben, die eigene Mittaterschaft als leidenschaftli-
cher Jager zu verschleiern; vgl. fiir eine Lektiire in diese Richtung Helfant: S.T. Aksakov, S. 66.



266 —— Clemens Giinther

Fiir ein besseres Verstandnis dieser Transformation soll nun abschlieffend
der Zusammenhang von Uberfluss und Freiheit diskutiert werden, den Charbon-
nier ins Zentrum seiner ¢kologischen Ideengeschichte der Moderne stellt. Uber
die Motivation der russischen Kolonisatoren heifdt es in der Poslanie v derevnju:
LV JII0U HaberyT Tosnamy, / TBoe IpuBoJIbe 10064 ... “ (Denn Menschen eilen
her in Mengen / zu deinem Reichtum voller Gier!) Die deutsche Ubersetzung sug-
geriert eine 6konomische Motivation, eine solche Lesart des Schliisselworts pri-
vol’e fiihrt jedoch in die Irre. Dmitrij Lichaev riickt privol’e ins Zentrum seiner
Untersuchung des russischen Naturverstdndnisses und zeigt an lyrischen Beispie-
len, wie inshesondere die Wahrnehmung der Steppe von einem emphatischen
Verstdndnis von privol’e dominiert wird: ,, 11 pycCKUX IIpUpofa Bcerga Obliaa
cBO6OJ[0H, Boeit, mpuBoabeM.“® (Fiir die Russen war die Natur immer gleichbe-
deutend mit Freiheit, freiem Willen, freiem Raum.) Privol’e ragt aus den verschie-
denen Formen von Freiheit, die Lichacev hier mit der Natur verkniipft, insofern
heraus, als sie direkt im Raum verwurzelt ist:

UYeM, HaIIpUMep, OTJIMYAETCS BOJISI OT CBOGOZABI? TeM, UTO BOJIL BOJIBHAS — 3TO CBOGOJA, COe-
IVHEHHasl ¢ TIPOCTOPOM, C HMYeM He TIperpas<ieHHbIM IIpocTpaHcTBoM. ™

Worin unterscheidet sich der Willen von der Freiheit? Darin, dass der der freie Wille gewis-
sermafien eine Freiheit ist, die mit dem Raum verbunden ist, mit dem in keiner Hinsicht
versperrten Raum.

Wenn Lichacev in der Folge diese Freiheit ndher spezifiziert, sind deutlich die po-
litischen Hoffnungen herauszulesen, mit denen die freie Bewegung im Raum ver-
bunden ist. Es ist also nicht die Gier nach Reichtum, sondern die Sehnsucht nach
Freiheit, die die Kolonisten Aksakovs in die siidlichen Steppen treibt. Durch ihre
Migrationshewegung unterminieren sie jedoch die Voraussetzungen jener Frei-
heit, die in der unberiihrten tberflieBenden Natur liegen. Ist in Charbonniers
Theorie der Autonomie-Extraktion der aus der Peripherie ins Zentrum impor-
tierte Uberfluss die Voraussetzung der Entwicklung von Autonomie und von
Emanzipation, schildert Aksakov einen tragischen Prozess der Heteronomie-
Extraktion. Die koloniale Expansion fiihrt bei ihm nicht zu einem Freiheitsge-
winn, sondern zu einem Freiheitsverlust in Zentrum und Peripherie.

63 Dmitrij Lichacev: O russkoj prirode. In: ders.: Izbrannye trudy po russkoj i mirovoj kul'ture.
St. Petershug 2015, S. 438-444, hier S. 441.
64 Lichacev: O russkoj prirode, S. 442.



Verfall der Fillle = 267

Epilog: Natur und Nation

In seiner klassischen Studie This Meager Nature. Landscape and National Identity in
Imperial Russia® hat Christopher Ely gezeigt, wie im Verlauf des neunzehnten Jahr-
hunderts die unwirtliche, karge Vegetation des russischen Imperiums sukzessive
zu einer Quelle nationaler Identifikation wurde. Seinen Titel entlehnt Ely Fedor Tjut-
¢evs Poem Eti bednye selen’ja (1855), das als eines der ersten die ,skudnaja pri-
roda“®® (karge Natur) Russlands emphatisch besang und als geheimnisvoll verklérte.
Indem es deren Erkenntnis an die Verwurzelung in der Heimaterde koppelte und
Sfremdstimmigen versalgte,67 mystifizierte es die Natur und machte jene zu einem
wichtigen Identifikationsobjekt im Prozess nationaler Identitatsbildung.

Diesen Weg der essentialistischen Verklarung der nationalen Landschaft
konnte und wollte Aksakov nicht mitgehen.®® Fiir ihn war die Kargheit kein Aus-
druck natiirlicher Bescheidenheit, sondern Resultat eines historischen Prozesses,
den er selbst gestaltet, miterlebt und reflektiert hatte und den er nun nicht essen-
tialistisch aufheben wollte. Die Fremdstdmmigen, denen Tjutlev die Naturer-
kenntnis absprach, waren Aksakovs Erfahrung nach zu einem guten Teil die
Russen selbst, die als Kolonisatoren achtlos die urspriingliche natiirliche Fiille
zerstort hatten. Obgleich auch Aksakov den verderblichen Einfluss auslandischer
Akteure beklagte, so bestimmte der Gegensatz zwischen In- und Ausland seiner
Ansicht nach doch nicht den Umgang mit der Natur, der vielmehr weiterhin vom
innerrussischen Gegensatz zwischen Zentrum und Peripherie gepragt wurde. Ak-
sakov distanzierte sich als einer der ersten von der transformatorischen Logik
und Semantik des Umgangs mit der kargen Steppennatur und erkannte implizit
an, dass die 6konomischen und imperialen Versprechen von Reichtum und Fiille
hier an ein Ende kamen. Diese Anerkennung der Endlichkeit konnte er jedoch
nicht mit einer romantischen Asthetik in Einklang bringen, sondern musste eine
neue, realistische Form der Betrachtung finden. Das Ende der Natur im Sinne der
Endlichkeit ihrer natiirlichen Ressourcen préafigurierte und bedingte fiir ihn das
Ende der Romantik.

Nachdem Aksakov die Arbeit an der Semejnaja Chronika beendet hatte, ver-
fasste er Literaturnye i teatral’nye vospominanija (Erinnerungen an Theater und

65 Christopher Ely: This Meager Nature. Landscape and National Identity in Imperial Russia. De-
Kalb 2002.

66 Fedor Tjutcev: Eti bednye selen’ja. In: ders.: Sobranie soinenii i pis’'ma v Sesti tomach. Bd. 2:
Stichotvorenija 1850-1873, hg. v. Lidija Dmitrevna Gromova-Opul’skaja. Moskau 2003, S. 71.

67 Im Gedicht heifit es: ,He moiimMeT u He 3aMeTHUT / ['OpZbIif B30p MHOIIEMEHHBIH, / UTO CKBO-
3UT ¥ TaHO CBETHUT / B HaroTe TBoell CMUpPEeHHOM.

68 Eine konstruktivere Lesart der Nationalpoetik Aksakovs vertritt Kleespies: The Kumys Cure.



268 = Clemens Giinther

Literatur, 1858), in denen er erneut lber die Bedeutung seiner Jugendjahre fiir
die Gegenwart nachdachte. Diese Erinnerungen enthalten eine Episode iiber eine
Landpartie mit einigen Freunden aus dem Jahre 1827, die Aksakov, frustriert ob
der langen Abwesenheit von seiner geliebten Orenburger Heimat, enthusiastisch
begrifst:

g IIpUIies B yIloeHue, HeCMOTPSA Ha CKYJAHYI0 IIOAMOCKOBHYIO IIPHUPOAY, KOUYKOBATYIO
II0YBY U He3aBUIHYI0 PaCTUTE/IbHOCTD. Bce cMmesuch HaJao MHOIO, TOBOPS, YTO /II/IKI/II‘;I

opEHGypeu IIoMelIajICd OT PafZoCTH, BRIPBABIINMCH Ha IIPOCTOP M3 CTOJIMYHOM TeCHOTHI, U

TIIPUMEHSUIM KO MHe CTUXU IIyIkuHa: , MHe AyIIHO 37ieCh, S B JIeC xonry“.69

Trotz der kargen Umgebung der Vorstadte, des zerfurchten Bodens und der wenig benei-
denswerten Vegetation kam ich ins Schwérmen. Alle lachten iiber mich und sagten, ein wil-
der Orenburger sei vor Freude verriickt geworden, weil er aus der Enge der Hauptstadt in
die Weite des Raums gefliichtet sei, und tibertrugen das Gedicht von Puschkin auf mich:
,Mir ist stickig hier, ich will in den Wald gehen*.

Die Flucht aus der Enge der Hauptstadt in die Weite der Natur wiederholt wort-
gleich ein zentrales Motiv aus der Poslanie v derevnju. Aufierhalb der Hauptstadt
findet Aksakov aber keine Idylle, sondern eine karge Umgebung mit verbrauchten
Boden und wenig Pflanzenwuchs. Fiir seine biographisch nur allzu verstandliche
Sehnsucht nach der Natur erntet der junge Aksakov nur Geldchter, lediglich einer
seiner Begleiter hort ihm aufmerksam zu und beneidet ihn ob seiner Naturndhe
sogar. Dass eine gemeinsame Naturerfahrung zum Fundament erlebter nationaler
Gemeinschaftlichkeit werden konnte, erscheint hier abwegig. Die despektierliche
Geringschatzung des Besuchers aus der Provinz als ,wilde[n] Orenburger* wirft
diesen nicht nur aus der Enge der Hauptstadt, sondern auch aus dem Kreis der Ge-
meinschaft. Dass sie ihr Geldchter durch ein Zitat Puskins abzumildern versuchen,
macht die Sache nicht besser. Die Identifikation von Natur und Wald zeigt vielmehr
eine zentralrussische Perspektive, die fiir die Orenburger Steppen nur bedingt Gil-
tigkeit beanspruchen kann. Die aphoristische Form des Zitats verfangt bei Aksakov
nicht, der darauf nicht eingeht und stattdessen mit seinem aufmerksamen Begleiter
Pisarev das personliche Gespréch sucht. Dieses erstreckt sich tiber den ganzen Weg
und bedarf offensichtlich vieler Worte, um die eigene Naturerfahrung zu vermitteln.
Die Opposition zwischen Zentrum und Peripherie gewinnt neben der gesellschaftli-
chen somit auch eine generische Dimension und offenbart sich als Opposition zwi-

69 Sergej Aksakov: Literaturnye i teatral’nye vospominanija. In: ders.: Sobranie So¢inenij v Cety-
rech tomach. Bd. 3, hg. v. Semen I. MaSinskij. Moskau 1956, S. 7-148, hier S. 93.



Verfall der Fillle = 269

schen Lyrik und Prosa, im Rahmen derer das Puskin’sche romantische Pathos der
Flucht in die Natur’® im narrativierten Dialog gebrochen wird.

In seinen letzten Lebensjahren avancierte Aksakov zum biographischen Gra-
phomanen, der in den verschiedensten Formen tber den Verlust der Symbiose
zwischen Mensch und Natur klagte. Wahrend eine solche Imagination urspringli-
cher Einheit noch auf die lyrische Form und die romantische Naturwahrnehmung
Bezug nehmen konnte, so war diese Option nun ob der leidvollen historischen
okologischen Erfahrung” versperrt. Dass solche Einheitsvorstellungen bei Tjutéev
zeitgleich eine zweite Karriere im Dienst einer Nationsgrindung tiber einen er-
neuerten Naturbezug erlebten, ist eine andere Geschichte, an der Aksakov in sei-
nen letzten Jahren nicht mehr mitschreiben wollte.

70 Aksakov zitiert die Verse ,MHe AyIIHO 37ech ... 1 B Jiec Xouy“ (Mir ist so schwil hier ... ich
will in den Wald) aus Puskins Gedicht Brat’ja razbojniki (Die Réuberbriider, 1827).

71 Aksakov ist nicht der einzige, der in den 1830er und 1840er Jahren einen neuen, kritischen
Blick auf Kolonisierung, Industrialisierung und die Intensivierung der Landwirtschaft im Impe-
rium warf. Vgl. fiir weitere Krisendiagnosen u. a. Marina Loskutova: Quantifying Scarcity. Defo-
restation in the Upper Volga Region and Early Debates over Climate Change in Nineteenth-
century Russia. In: European Review of History: Revue européenne d’histoire 27 (2020), H. 3,
S. 253-272.






Lea Liese
Die auf Dauer gestellte Krise

Zur zeitlichen Modellierung von Krankheit in der romantischen
Medizin und bei Heinrich von Kleist (Der Findling, 1811)

Absolut unheilbare Krankheiten sind nothwendig,
damit das Endliche nicht unendlich werde.!

Einleitung: Zum zeitlichen Index von Krankheiten

Als existenzielle Krisenerfahrung konfrontieren individuelle Krankheitsgeschich-
ten den Menschen mit der eigenen Endlichkeit. Dass Krankheit als zeitlicher Pro-
zess aber immer auch uber das rein Private hinausgeht und die Faktizitat eines
infizierten und/oder versehrten Korpers Gegenstand diskursiver und narrativer
Verhandlung ist, hat jiingst die COVID-19-Pandemie wieder ins Bewusstsein geru-
fen. Nicht nur tragt die Art und Weise, wie Krankheiten 6ffentlich diskutiert wer-
den, erheblichen Anteil daran, in welchem MafSe zukiinftige Praventions- und
Behandlungsmoglichkeiten in einer Gesellschaft anerkannt sind.* Auch dynami-
siert die Konfrontation mit Krankheiten, inshesondere mit pandemischen, zeitli-
che Krisennarrative — von der Beschwrung eines irreversibel vergangenen
Normalzustandes tiber Schockreaktionen und das Ausrufen einer Ausnahmesi-
tuation bis zu apokalyptischen oder aber auch restabilisierten (,Neue Normalitat‘)
Szenarien in der Zukunft.

1 Johann Christian Reil: Entwurf einer allgemeinen Pathologie. Bd. 2. Halle 1815, S. 115.

2 Das heifst: Wenn aufgrund von Ressentiments und Machthierarchien angenommen wird, dass
eine Krankheit nur bestimmte Menschen befiele, dann lassen sich iiber diese Grenzziehungen
auch Ein- und Ausschlusskriterien ableiten, wer zu einer Bevilkerung gehort — und wer nicht —
und fiir wen ein Medikament, eine Therapie entwickelt und finanziert wird — und fiir wen nicht.
Vgl. hierzu insbesondere Ute Frevert: Krankheit als politisches Problem 1770-1880. Soziale Unter-
schichten in Preufien zwischen medizinischer Polizei und staatlicher Sozialversicherung. Gottingen
1984; Susan Sontag: Krankheit als Metapher. Frankfurt a. M. 1989; Donna Haraway: The Biopolitics
of Postmodern Bodies: Determinations of Self in Immune System Discourse. In: Feminist Theory
and the Body. A Reader. Hg. v. Janet Price/Margrit Shildrick. Edinburgh 1999, S. 203-214 sowie Bri-
gitte Weingart: Ansteckende Worter. Reprasentationen von AIDS. Frankfurt a. M. 2002.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-015


https://doi.org/10.1515/9783111426129-015

272 —— lealiese

Unter einem zeitlichen Gesichtspunkt machen (letale) Krankheiten also nicht
nur die dauerhafte Gefaihrdung des Daseins spiirbar und konfrontieren mit indi-
vidueller und kollektiver Endlichkeit, sondern sie teilen das Leben auch in ein
Vorher und Nachher. Denn Krankheit wird als Zustandsveranderung erzahlt, die
es prophylaktisch abzuwenden, anamnetisch zu diagnostizieren oder therapeu-
tisch zu behandeln gilt.

Besonders deutlich tritt dieser Zeitlichkeitsindex im Fall von Ansteckungs-
krankheiten hervor: Am Anfang steht der unbemerkte Moment der Infektion,
dann folgt die Latenzzeit als retardierendes Moment und schliefdlich ereignet sich
der Symptomausbrauch als plotzlicher Kulminationspunkt. Da sich das Stadium
zwischen Ansteckung und Symptomausbruch aber weder eindeutig dem Bereich
des Gesunden noch des Kranken zuschreiben ldsst, man den genauen Anste-
ckungsmoment im Nachhinein selten eruieren kann und Krankheiten nicht nur
akut sind, sondern auch chronisch, also dauerhaft werden kénnen, gerat die zeit-
liche Gegentiberstellung zwischen Vorher und Nachher ins Wanken.

Vielmehr kénnen Krankheiten gleichsam in ihrer Prozess- und Ereignishaftig-
keit begriffen werden,® wie auch der medizinische Krisenbegriff impliziert: Bei
der Krise einer Krankheit handelt es sich, so fasst Reinhart Koselleck zusammen,
sowohl ,um den beobachtbaren Befund wie auch um das Urteil (judicium) iiber
den Verlauf, der an bestimmten Tagen zur Entscheidung treibt, ob der Kranke
iiberlebt oder stirbt“.* Dabei unterschied man in der von Galen begriindeten me-
dizinischen Krisenlehre zwischen ,perfekten Krisen, die zur ,volligen Gesun-
dung“ fithrten und ,imperfekten®, die weitere Krisen nach sich ziehen kénnten.®

3 Thomas Henkelmann bezieht die Bedeutung dieser Beobachtung dezidiert auf zwei gegensatz-
liche Denkmuster in der romantischen Krankheitslehre: Indem z. B. die Reizlehre des Brownia-
nismus von einer Prozesshaftigkeit von Krankheit ausgeht, bildet sie die Gegenposition zur
Vorstellung von Krankheit als Ereignis ,in Gestalt des UnregelmiRigen, Uberraschenden, Einma-
ligen“. Diese Vorstellung beférdert mitunter das romantische Bild von Krankheit als — instantane —
Bewusstseinserweiterung, wahrend die Annahme einer Prozesshaftigkeit vielmehr die flief3en-
den, nur graduellen Uberginge zwischen Gesundheit und Krankheit betont. Beide Denkmuster
aber durchdringen die (medizinische) Romantik. Vgl. Thomas Henkelmann: Zur Geschichte des
pathophysiologischen Denkens. John Brown (1735-1788) und sein System der Medizin. Heidelberg
1981, S. 86.

4 Reinhart Koselleck: Krise. In: Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 3: H-Me. Hg. v. Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Kosel-
leck. Stuttgart 1982, S. 617-650, hier S. 619.

5 Vgl. Koselleck: Krise, S. 619.



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 273

In der romantischen Medizin gewinnen Verzeitlichungstendenzen und
-narrative dieser Art an Bedeutung: Man systematisierte nicht nur die — bereits
auf Galen zuriickgehende — Beobachtung, dass Dauer, Auftreten und Abklingen
von Krankheitssymptomen einer spezifischen Zeitspanne unterliegen,® sondern
Zeitlichkeit avanciert zum wichtigsten Unterschiedskriterium im nur mehr gra-
duell gedachten Verhdltnis von Gesundheit und Krankheit.

In diesem Sinne will der folgende Beitrag zum einen Reflexionen von Zeit-
lichkeit und Endlichkeit sowie von Transgression und Beschranktheit in der ro-
mantischen Krankheitslehre beleuchten. Zum anderen soll diesen pathologischen
Temporalitdtslogiken in der Literatur nachgespiirt werden, und zwar exempla-
risch an Heinrich von Kleists Erzdhlung Der Findling (1811). Denn diese kann, so
die zugrundeliegende Beobachtung, als Krankheitsgeschichte gelesen werden, die
uber den vermeintlichen Initiationsmoment der Ansteckung, Nicolos ,Invasion in
die Familie‘, iber Elvires chronische Fiebererkrankung als eine auf Dauer ge-
stellte Krise bis zur endgiiltigen Entscheidung der Krise, nidmlich den Tod aller
Familienmitglieder, reicht. Dabei sollen einerseits die Zeitlichkeitsmodellierun-
gen in der romantischen Medizin, allen voran die Unterscheidung zwischen Pro-
zess (Krise) und Ereignis (Auslésung und Entscheidung der Krise), andererseits
die erzahllogische parasitar-transgressive Identitaitsunterwanderung qua Konta-
mination seitens Nicolo die Grundlage fiir die Untersuchung der krankmachen-
den Konstellation Elvire/Nicolo bilden. Schliefdlich soll herausgestellt werden,
inwiefern die spezifische Eigenzeitlichkeit der Krankheit — von ihrer ,Aktivie-
rung’ iiber die Latenzphase’ bis zum (tédlichen) Wiederausbruch — der zeitlichen
Struktur der Erzdhlung entspricht, die ihren Figuren die Aussicht auf Heilung
konsequent verweigert.

6 Von dieser Erkenntnis erhoffte man sich, Krankheitsverlaufe exakter beschreiben und vorher-
sehen zu konnen. Um 1800 konnte die Komplexitat der vielfaltigen Krankheitsformen namlich
kaum noch in eine sinnvolle, d. h. iberschaubare Ordnung gebracht werden. Als Reaktion auf
diese Krise hat Wolf Lepenies die Bedeutung von Verzeitlichungstendenzen in der Wissenschafts-
geschichte hervorgehoben. Vgl. Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller
Selbstverstandlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts. Minchen 1976,
S. 19, 78-87.

7 Der Latenzbegriff bezeichnet sowohl die Verzégerung einer sichtbaren (symptomatischen)
Reaktion auf einen Krankheitsreiz als auch allgemeiner das Verborgensein (lat. latere: ,verborgen
sein‘) von Krankheit.



274 —— lealiese

Romantische Perspektiven auf Krankheit und
Gesundheit im epistemischen Wandel um 1800

Bis ins achtzehnte Jahrhundert hinein war die Medizin weitgehend bestimmt
durch humoralpathologische Konzepte: Krankheit bedeutete das Ungleichgewicht
der Korpersafte, ausgelost durch faulige Substanzen aus der Luft oder der Erde,
den sogenannten Miasmen.

Mit der Erforschung des Nervensystems und der organologischen Zusammen-
hénge im achtzehnten Jahrhundert wurde zunehmend Abstand von diesem Mo-
dell genommen - die Haut wurde nicht langer als Einfallstor krankmachender
Substanzen, sondern als semi-permeable Korpergrenze figuriert, wie unter ande-
rem Albrecht Koschorke erlautert hat.® Wenn bisher Therapiemafnahmen wie
Aderlass oder Schropfung auf eine Ausscheidung pathogener Substanzen zielten,
sollten nun injizierte oder eingenommene Medikamente die Krankheit im Inne-
ren bekdmpfen.? Die Krankheitsursache lag nicht weiter in den Miasmen bzw. in
einem Missverhaltnis der Safte, sondern in nicht ndher definierten Krankheitskei-
men, den Kontagien. Hieraus resultierte auch die Erkenntnis, dass Infektions-
krankheiten nicht ein kérperschaftlich gedachtes Kollektiv befallen, sondern den
Einzelnen, der sie weiterverbreitet, so Koschorke.*

8 Vgl. Albrecht Koschorke: Kérperstrome und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts.
Miinchen 1999, S. 48-50 sowie Albrecht Koschorke: Poiesis des Leibes. Johann Christian Reils ro-
mantische Medizin. In: Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die Wissenschaften um 1800.
Hg. v. Gabriele Brandstetter/Gerhard Neumann. Wiirzburg 2004, S. 259-272, hier S. 260-262.

9 Vgl. Koschorke: Kérperstrome und Schriftverkehr, S. 50.

10 Vgl. Koschorke: Korperstrome und Schriftverkehr, S. 52. In dieser Zeit nahm die medizinische
Semiotik auch Abstand von der Vorstellung eines unmittelbaren Zusammenhangs zwischen un-
sichtbarer Krankheitsursache und sichtbarer Symptomatik. Demnach konnte auch der vermeint-
lich gesunde Mensch bereits infiziert und damit ansteckend sein. Der medizinische Blick erfasste
somit das ganze Bevolkerungsspektrum als potenziellen Krankheitsempfanger und -sender. Der
Gesellschaftsapparat mutierte somit zum selbstbeobachtenden System, dem Gesundheit Kontroll-
und Steuerungsmechanismus ist. Dafiir befasst sich die Biopolitik mit Phdnomenen, die individu-
ell betrachtet zuféllig erscheinen und erst auf der Ebene der Masse und in zeitlicher Kontinuitéat
zu kalkulierbaren Gréfien werden, zum Beispiel das Verhéaltnis von Geburten- und Sterberate,
Krankheitshédufigkeit, Lebensdauer. Krisenintervention wurde auf Dauer gestellt, um korperliche
Produktivitat und Reproduktion, also Fortschritt, zu gewéhrleisten. Vgl. hierzu Ramoén Reichert:
Der Diskurs der Seuche. Sozialpathologien 1700-1900. Miinchen 1997; Martin Dinges: Pest und
Staat: Von der Institutionengeschichte zur sozialen Konstruktion? In: Neue Wege in der Seuchen-
geschichte. Hg. v. Martin Dinges/Thomas Schlich. Stuttgart 1995, S. 71-103 sowie Philipp Sarasin:
Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Korpers 1765-1914. Frankfurt a. M. 2001, bes. S. 173-176.



Die auf Dauer gestellte Krise =— 275

Wahrend das Phanomen der Ansteckung als Kommunikationseffekt in der
humoralpathologischen Terminologie noch marginalisiert wurde, weil Krank-
heitsursachen aus dem Organismus selbst hergeleitet wurden, beginnen sich im
ausgehenden achtzehnten Jahrhundert medien- und medizinanthropologische
Modelle wechselseitig zu beeinflussen. Eine entscheidende Rolle spielte hier die
Lehre der Sympathie." Sympathie bezeichnet in der Nervenphysiologie das un-
sichtbare Zusammenspiel der Organe im Menschen, in der psychosomatischen
Betrachtungsweise tiber den Menschen das Wechselverhéltnis zwischen Leib
und Seele und dariiber hinaus noch die Korrespondenz zwischen Makrokosmos
(Umwelt) und Mikrokosmos (menschlichem Organismus).'? Dahinter steckt die
Idee, das quasikontagidse Stoffe, die aus einem rein medizinischen Blickwinkel
als pathologisch eingestuft wiirden, tatsdchlich den ,Kosmos im Verborgenen
zusammenf[halten]“,® so Cornelia Zumbusch. Hierin offenbart sich die Gleichur-
spriinglichkeit von Ansteckungs- und Netzwerkmodell; die Netzwerkkorper sind
als potentiell ansteckend, multisensuell und kontingent aufeinander bezogen.
Der Organismus selbst wird als Kommunikationssystem begriffen und das Ver-
héltnis von Reiz und Organismus analog zum Verhdltnis von Sender und Emp-
fanger im Kommunikationsmodell (und im Ansteckungsverhéltnis) konzipiert.**
Damit avancierte Ansteckung als eine Form des Magnetismus zum Modell fiir
die Mitteilbarkeit von Affekten und Leidenschaften.”

11 Sympathie meint bei Hippokrates das Zusammenwirken aller Teile des menschlichen Korpers
und im humoralpathologischen Kontext nach Galen die durch ein benachbartes Organ verur-
sachte Erkrankung eines anderen Organs. Vgl. Gudrun Debriacher: Die Rede der Seele tiber den
Korper. Das commercium corporis et animae bei Heinrich von Kleist. Wien 2007, S. 105 f.

12 Vgl. Debriacher: Die Rede der Seele iiber den Korper, S. 106. Debriacher bezieht sich hier auf
Rudolph E. Siegel: Galen’s System of Physiology and Medicine. An Analysis of his Doctrines. Basel
1968, S. 316 f.

13 Cornelia Zumbusch: Die Immunitét der Klassik. Frankfurt a. M. 2014, S. 62.

14 Vgl. Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750-1938. Miin-
chen 2012, S. 404.

15 Dass der Ansteckungsbegriff um 1800 zur Generalmetapher fiir die Mitteilbarkeit von Affek-
ten avanciert, provozierte dsthetische Abwehrstrategien. In diesem Sinne hat Cornelia Zumbusch
aufgezeigt, wie eine immunologisch inspirierte Asthetik in der Weimarer Klassik Formen von ,ge-
sunder‘ Leidenschaftskontrolle etablierte. Nach Zumbusch erhalt die medizinische Idee von Im-
munitdt ihren Anstof§ von der Pockenimpfung, die man im achtzehnten Jahrhundert in Europa
zu erproben beginnt. Sie inspiriert Schiller und Goethe zu einer Neumodellierung der Katharsis,
die darin besteht, dass Affekte nicht nur Krankheitsursache, sondern auch Heilmittel sein kon-
nen. Eine Befreiung von pathogenen Einfliissen erfolgt nach Zumbusch nicht durch deren Auslei-
tung, sondern liegt in einer — dsthetisch — erworbenen Unempfindlichkeit. Vgl. Zumbusch: Die
Immunitét der Klassik, bes. S. 9-11, 113-115, 129 f.



276 —— Lea lLiese

Vor diesem Hintergrund vertrat die medizinische Reformbewegung des Brow-
nianismus, ausgehend von dem schottischen Arzt John Brown, die These, dass sich
das Leben eines Organismus durch seine Reaktionsfahigkeit auf Reize auszeichnet,
wobei alle Krankheiten auf Reizmangel (asthenische Krankheiten) oder -tiberfluss
(sthenische Krankheiten) bzw. einem Missverhdltnis zwischen &ufieren und inne-
ren Reizen im Erregungshaushalt zuriickzufiihren seien.’® Diesem Krankheitskon-
zept zufolge besteht Gesundheit im Gleichgewicht zwischen Reiz und Reizbarkeit.
Brown erweiterte damit Albrecht von Hallers Thesen iiber die Irritabilitdt der Ner-
ven in der Muskulatur auf das gesamte Nervensystem — und damit auch auf das
Gehirn."”

Die epistemische Erschlieffung des zentralen Nervensystems in Verbindung
mit mesmeristischen/magnetistischen Stromungen'® eréffnet um 1800 auch neue
diskursive Spielrdume fiir die Ansteckungstheorie.’ Fiir Brown etwa stellt die An-
steckung eine Abweichung von seiner Regel des blof$ graduellen Unterschieds zwi-
schen Krankheit und Gesundheit dar — Ansteckung wird als Reiz Klassifiziert.’
Auch Friedrich Christian Bach, der von einer Ubereinstimmung zwischen kontagié-
sen und magnetischen Wechselwirkungen ausging, konzipierte das Ubertragungs-
geschehen als elektrische Umpolung.21 So Bach: ,An der Stelle, an welcher das
Contagium in Beriihrung mit dem Kérper kommt, geschieht eine Uménderung der
Polaritét, so wie durch den starkern Magnet die Polaritit der Schwéchern umgean-

16 Vgl zum Brownianismus z. B. Debriacher: Die Rede der Seele iiber den Korper, S. 118; Sarasin:
Reizbare Maschinen, S. 63 sowie Daniela Watzke: Hirnanatomische Grundlagen der Reizleitung
und die bewusstlose ,Sensibilitat im Werk des Hallenser Klinikers Johann Christian Reil. In: Reiz —
Imagination — Aufmerksamkeit. Uber Erregung und Steuerung von Einbildungskraft im klassi-
schen Zeitalter (1680-1830). Hg. v. Jorn Steigerwald/Daniela Watzke. Wiirzburg 2003, S. 248-267,
hier S. 261. Watzke bezieht sich auf John Brown: Elementa medicinae. Edinburgh 1780.

17 Vgl. Henkelmann: Zur Geschichte des pathophysiologischen Denkens, S. 26 f.

18 Der animalische Magnetismus oder Mesmerismus, benannt nach dem Wiener Arzt Franz
Anton Mesmer, der magnetische Kuren durchfiihrte, beruht auf der Annahme eines feinen, flui-
dalen, unsichtbaren Stoffs, die in Verbindung mit der Idee durchlassiger Korpergrenzen ein
transgressives Kommunikationsmodell befordert, so Katharine Weder. GeméfS dieser Annahme
wirke das Fluidum auf das Nervensystem und in ihm (denn die Nerven gelten als bester Leiter
des magnetischen Fluidums) und beeinflusse damit das Lebensprinzip. Vgl. Katharine Weder:
Kleists magnetische Poesie. Experimente des Mesmerismus. Gottingen 2008, S. 12.

19 Vgl. Zumbusch: Die Immunitat der Klassik, S. 61.

20 Vgl. Henkelmann: Zur Geschichte des pathophysiologischen Denkens, S. 62.

21 Vgl. hierzu insbesondere Friedrich Christian Bach: Grundziige zu einer Pathologie der anste-
ckenden Krankheiten. Berlin 1810, S. 204-207. Vgl. hierzu auch Zumbusch: Die Immunitat der
Klassik, bes. S. 60-62.



Die auf Dauer gestellte Krise = 277

dert wird.“* Dabei setzen die Wirkungen des Contagiums einerseits instantan ein
und begriinden andererseits einen langerfristigen Prozess der Veranderung:

Sobald das Contagium auf das Lebendige, welches fiir seinen Eindruck empfanglich war,
eingewirkt hat, hort seine Wirkung auf. Bey der nun anfangenden Ausbhildung der Krank-
heit, ist das Contagium aufler Thétigkeit. Die verdnderte Stelle kann nicht wieder durch die
Einwirkung des tibrigen Organismus zu der ursprunglichen Mischung zurtickgefiihrt wer-
den, sondern sie reproducirt sich weiter fort in der fehlerhaften Richtung, zu welcher das
Contagium den ersten Anstof3 gab, und zieht sogar immer mehrere Stellen zu ihrer Repro-
ductionsreise hiniiber.”®

Krankheiten gehen demnach ,Schritt fiir Schritt weiter®, ziehen zunéchst nur die an-
grenzenden Organe in den krankhaften Prozess mit hinein, dann auch entferntere.?*

Auch der Hallenser Arzt und Hirnchirurg Johann Christan Reil stellt einen Zu-
sammenhang zwischen Krankheit und Erregbarkeit her, betont dabei aber im Gegen-
satz zu Brown noch stirker die zeitliche Komponente der pathogenen Erregbarkeit.
Demnach machten Reize nicht unmittelbar und monokausal krank, sondern indirekt,
indem sie zunéchst die Reizbarkeit der Organe verénderten.” Somit erfolgen die pa-
thogenen Symptome nicht unmittelbar auf den Reiz und ein Organ kann auch zeit-
verzégernd erkranken.”® Der Reiz fungiert nach Reil also immer nur als entfernte
Ursache, die ,langsam die inneren Kréfte der Organe ab[dndert], erhéht oder [...]
ihre Reizbarkeit [erniedrigt].“*’ Eine Verbindung zwischen Reiz und Krankheit be-
steht darin, dass die Reizschwelle fiir erkrankte Organismen niedriger ist — sie sind
schneller gereizt.28 Hieraus folgt, dass Krankheiten auch fortwirken kénnen, wenn
ihre dufdere Ursache behoben ist — die Krankheit wird gewissermafien im Verborge-
nen auf Dauer gestellt.?’

Unter anderem aus dieser Beobachtung leitet Reil ab, dass die pauschale De-
Kklarierung von Reizen als pathogen problematisch ist. Vielmehr differenziert er
seine Reiztheorie mit dem Aspekt der Verzeitlichung, wonach plotzliche und neue
Reize der Gesundheit schaden konnen, wohingegen ihre allméhliche Wirksamkeit
ganz natlirlich sei, weil sich in dem Fall die Kréfte zu einem Gleichgewicht ord-

22 Bach: Grundziige zu einer Pathologie der ansteckenden Krankheiten, S. 215.

23 Bach: Grundziige zu einer Pathologie der ansteckenden Krankheiten, S. 244.

24 Vgl. Bach: Grundziige zu einer Pathologie der ansteckenden Krankheiten, S. 244 f.

25 Vgl. Johann Christian Reil: Von der Lebenskraft [1795]. Leipzig 1910, S. 51.

26 Vgl. Reil: Von der Lebenskraft, S. 51.

27 Reil: Von der Lebenskraft, S. 55.

28 Vgl. Johann Christian Reil: Von dem Grunde und der Erscheinung der Krankheit. Erster Theil.
Halle 1815, S. 281.

29 Vgl. Reil: Von dem Grunde und der Erscheinung der Krankheit, S. 280.



278 = Lea Liese

nen konnten.®° Krankheiten seien zwar ~Abweichungen von dem Normal der Mi-
schung und Bildung,“ aber auch Krankheiten, etwa den Pocken, konne Normalitdt
zugeschrieben werden, wenn sich ein regulativer Krankheitsverlauf modellieren
lasse.® Bei Reil sehen wir somit anstelle einer bindren Unterscheidung von ge-
sund/krank ein Kontinuum, das sich mafgeblich tiber temporale Bestimmungen
herleiten ldsst — ,normale Krankheiten“3? Auch die Letalitit von Krankheiten
konne nicht pauschal festgelegt werden, sondern bestimme sich nach der indivi-
duellen Disposition der Erkrankten.*® Hieraus folgt, dass fiir Reil auch der Begriff
von ,Heilung’ relativiert werden muss: Bei bestimmten Krankheitstypen sei die
Vorstellung einer ,volligen Heilung“ unzuverléssig, denn die Symptome konnten
die primére Krankheitsursache auch iiberdauern.® Dass Gesundheit und Krank-
heit, Leben und Tod in der romantischen Medizin und Naturphilosophie also ge-
wissermafien ein Spektrum und keine bindren Kategorien bilden, kann nicht
ausschliefSlich unter den Aspekten von Entgrenzung, Potenzierung und Unend-
lichkeit betrachtet werden. Die romantische Vorstellung, dass Krankheit im Sinne
eines korperlich-geistigen liminalen Zustandes zu einer gesteigerten Erfahrung
und Erkenntnis privilegierte,® birgt vielmehr mit der potenziellen Unméglichkeit
einer vollstindigen Heilung auch eine Kehrseite: die Absage an kosmologisch fun-
dierte Ganzheitlichkeit und eine permanent drohende Endlichkeit.

Kleist und die romantische Medizin

Fur die romantische Literatur war die Idee durchléssiger Kérpergrenzen beson-
ders attraktiv.*® In Deutschland sorgten unter anderem Novalis, Friedrich Schel-
ling, E.T.A. Hoffmann und Heinrich von Kleist fiir eine starke Popularisierung der
Theorien romantischer Medizin, inshesondere des Brownianismus und des Mag-
netismus.*” Damit zusammenhéngend fanden aber auch die ,Abgriinde‘ einer

30 Vgl. Reil: Von der Lebenskraft, S. 70.

31 Vgl. Reil: Von dem Grunde und der Erscheinung der Krankheit, S. 276.

32 Vgl. Reil: Von dem Grunde und der Erscheinung der Krankheit, S. 277, 284 £., 289.

33 Vgl. Reil: Entwurf einer allgemeinen Pathologie, S. 118.

34 Vgl. Reil: Entwurf einer allgemeinen Pathologie, S. 98 f.

35 Vgl. hierzu z. B. Frank Degler/Christian Kohlrof3: Einleitung: Epochenkrankheiten in der Lite-
ratur. In: Epochen / Krankheiten. Hg. v. Frank Degler/Christian Kohlrof. St. Ingbert 2006, S. 15—
20, hier S. 15f.

36 Vgl. hierzu auch Jirgen Barkhoff: Magnetische Fiktionen. Literarisierung des Mesmerismus
in der Romantik. Stuttgart/Weimar 1995, S. 122.

37 Vgl. hierzu auch Henkelmann: Zur Geschichte des pathophysiologischen Denkens, S. 19.



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 279

,Nachtseite der Naturwissenschaft«3® Einzug in die literarischen Texte, also For-
men psychischer Erkrankungen und Dispositionen von der Melancholie iiber den
Somnambulismus bis zur ,gespaltenen Personlichkeit'.

Kleists Texte wurden unter diesen Aspekten bereits ausfiihrlich interpretiert,
zum Beispiel der Zusammenhang von Affekttheorie und Experimentalphysik.*’
Fir Gudrun Debriacher etwa findet Kleists Affinitit zu Phdnomenen der Elektrizi-
tdt dramaturgischen Niederschlag in seinen oftmals affektgeleiteten Figuren,
deren Rétselhaftigkeit aus den inneren und dufieren Polaritdten, denen sie ausge-
setzt sind, resultieren.*® Dabei diene der Magnetismus Kleist ,als Moglichkeit, um
in seiner Dichtung jenes utopisch-illusionére Bild der idealen, ungestorten Kom-
munikation, jene uneinholbare Sehnsucht nach direkter, unmittelbarer Mittei-
lung, aufzuzeigen.“** Dem gegeniiber steht die ,dunkle‘ Seite des Magnetismus,
der Fremdeinwirkung und Kontrollverlust bedeutet (wie etwa im Kdthchen von
Heilbronn, 1807/08). Und dem gegeniiber steht die wachsende Einsicht, dass auch
die ,Geflihlssprache‘ keine hinreichende Garantie auf Wahrheit bietet, weil die
Gefiihle genau wie der Verstand getduscht werden konnen und selbst ein vertraut
scheinender Korper ein fremder sein kann (wie in Amphitryon, 1803).

Weil um 1800 sukzessive die Vorstellung heranreift, dass Korper nicht (mehr)
leshar sind, entsteht eine epistemische Liicke in den Prozessen der Wahrheitsfin-
dung, die Kleist immer wieder zum Zentrum seiner literarischen Texte macht:** So

38 Vgl. Gotthilf Heinrich Schubert: Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft. Dresden
1808.

39 Einen Forschungsiiberblick bietet u. a. Sigrid Weigel: Der ,Findling* als ,gefahrliches Supple-
ment‘. Der Schrecken der Bilder und die physikalische Affekttheorie in Kleists Inszenierung dis-
kursiver Uberginge um 1800. In: Kleist-Jahrbuch (2001), S. 120-134, bes. S. 130-132.

40 Vgl. Debriacher: Die Rede der Seele iiber den Kérper, S. 59. Nach Roland Borgards entfaltet
Kleist mit der Publikation Allerneuester Erziehungsplan nicht weniger als die ,,Urszene moderner
Experimentalliteratur®. In wissensgeschichtlicher Hinsicht konstatiert die Schrift den Ubergang
von einem unelektrischen zum elektrischen Zustand des Korpers, der gemdf einer beobachten-
den Aufienperspektive ,plétzlich“ erfolge, also eine Zasur und Diskontinuitdt im Ereignis mar-
kierte. So griffen bei Kleist Wissen und Nicht-Wissen in der Experimentalsituation immer
ineinander, womit auch eine klare Distinktion von Fiktivem und Faktischem von Beginn an kon-
sequent unterlaufen werde. Vgl. Roland Borgards: ,Allerneuester Erziehungsplan®. Ein Beitrag
Heinrich von Kleists zur Experimentalkultur um 1800 (Literatur, Physik). In: Literarische Experi-
mentalkulturen. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert. Hg. v. Marcus Krause/Nicolas
Pethes. Wiirzburg 2005, S. 75-102, hier S. 75-78.

41 Debriacher: Die Rede der Seele iiber den Kérper, S. 81.

42 Vgl. zum Thema Korperzeichen bei Kleist neben der bereits zitierten Literatur z. B. Anja
Lemke: ,Gemiitshewegungen®. Affektzeichen in Kleists Aufsatz ,Uber das Marionettentheater®.
In: Kleist-Jahrbuch (2008/09), S. 183-201; Harald Neumeyer: Magnetische Félle um 1800. Experi-
menten-Schriften-Kultur zur Produktion eines Unbewuf$ten. In: Literarische Experimentalkultu-



280 —— Lea liese

inspirieren Wahrheitssuche und Rechtsprechung in der Kleist’schen Literatur inqui-
sitorische Verhor-Szenarien (Prinz Friedrich von Homburg, 1809/10; Der zerbrochne
Krug, 1811) {iber die Folter (Familie Schroffenstein, 1803) bis zur mittelalterlichen
Probe (Der Zweikampf, 1811). Zudem zeigt Kleist ein starkes Interesse an den so
beobachteten Transformationen des Korpers zwischen Wahrheit und Liige, die als
Symptomsprache lesbar wird. Auch die Ansteckungslogik spielt in diesem Zusam-
menhang von (Korper-)Sprache und (Kérper-)Wissen eine entscheidende Rolle. So
zum Beispiel im Dramenfragment Robert Guiskard (1808), in dem der Konig mut-
mafilich an der Pest erkrankt ist und sich vor dem Volk verbirgt, weil er einen
Autoritétsverlust befiirchtet. Das Volk verliert aber gerade dadurch das Vertrauen
in den Konig und eine unsichere, verdachtgesteuerte Gertichtekommunikation,
ausgehend von verraterischen Koérperzeichen, bringt ihn schliefdlich zu Fall, nicht
die vermeintliche Krankheit selbst.

Gerhard Neumann identifiziert in diesem Zusammenhang die ,Infizierung“
als eine Generalmetapher im Kleist’schen Werk, die veranlasst, das Verhéltnis
von Sprache und Kérper zu differenzieren.* So entspricht zum Beispiel im Zwei-
kampf das Verhdltnis vom ungelésten Verbrechen und manifester Schuldenthiil-
lung der zeitlichen Formel, die der Infektion zugrunde liegt — von der zunachst
kaum sichtbaren Ansteckung/Verwundung im Duell tiber den Latenzzustand bis
zum sichtbaren Krankheitsausbruch, der sich als Symptom von Schuld darlegt.**
Kleist greift hier einerseits die seit dem Mittelalter bestehende Vorstellung auf,
dass Krankheit wie eine unsichtbar arbeitende Folter die Wahrheit symptoma-
tisch zutage befordere.*® Die korperliche Krise fiihrt, dhnlich einem juristischen

ren. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert. Hg. v. Marcus Kraus/Nicolas Pethes. Wiirz-
burg 2005, S. 251-285; Sophie Witt: Psychosomatik und Theater: Das prekére ,Gesetz der Gattung“
bei Schiller und Kleist. In: Unarten. Kleist und das Gesetz der Gattung. Hg. v. Andrea Allerkamp/
Matthias Preuss/Sebastian Schonbeck. Bielefeld 2019, S. 93-112 sowie Anne Fleig: Korper/Korper-
sprache. In: Kleist-Handbuch. Epoche — Werk — Wirkung. Hg. v. Ingo Breuer. Stuttgart/Weimar
2009, S. 340-342.

43 Vgl. Gerhard Neumann: Das Stocken der Sprache und das Straucheln des Korpers. Umrisse
von Kleists kultureller Anthropologie. In: Heinrich von Kleist. Kriegsfall — Rechtsfall - Stindenfall.
Hg. v. Gerhard Neumann. Freiburg i.Br. 1994, S. 13-30, hier S. 26.

44 Vgl. hierzu auflerdem Debriacher: Die Rede der Seele {iber den Korper, S. 163-166 sowie Ir-
mela Kruger-Firhoff: Der versehrte Korper. Revisionen des klassizistischen Schénheitsideals.
Gottingen 2001, S. 177.

45 Vgl. Manfred Schneider: Die Inquisition der Oberflache. In: Leib-Zeichen. Kérperbilder, Rheto-
rik und Anthropologie im 18. Jahrhundert. Hg. v. Rudolf Behrens/Roland Galle. Wiirzburg 1993,
S. 23-40, hier S. 29.



Die auf Dauer gestellte Krise =— 281

Prozess, auf eine Entscheidung (zwischen Leben und Tod, Begnadigung oder Be-
strafung) zu.*® Andererseits inszeniert Kleist eine Art pathologische Eigenzeitlich-
keit, die mit der narrativen Darstellung korrespondiert.” Denn nicht nur bleibt
unklar, was der Ausloser fir den tédlichen Verlauf war und warum die harmlos
scheinende Verletzung zur letalen Krankheit wird, sondern die Latenz wird zum
treibenden Faktor der Erzdhlhandlung, indem sie ihr eine unvorhergesehene Wen-
dung gibt und den Prozess der Wahrheitsfindung von Prasenz- und Oberflachener-
scheinungen entkoppelt. Die Diagnose der wuchernden Wunde, die medizinisch
auf eine letale Entziindung und metaphorisch auf Schuld verweist, kann dabei nur
ex post gestellt werden. In diesem Sinne l&sst sich ein Initialereignis — ,ein vergifte-
ter Anfang“ nach Neumann®® — narratologisch als Ansteckung begreifen, die erst
nach einer zeitlichen Differenz ihre vernichtenden Konsequenzen zeitigt.

Auch in Kleists Erzédhlung Der Findling bilden instantane Ansteckung und dau-
erhafte, immer wieder entziindbare Krankheit bis zu Transgressionsfantasien ein
Kompositum, das sich sowohl im Bereich des Korperlichen als auch im Affekthaus-
halt der Charaktere niederschlagt, allen voran bei der weiblichen Protagonistin El-
vire. Dies soll im Folgenden unter temporalen Aspekten und unter Bezugnahme
auf die Theorien der romantischen Medizin genauer aufgezeigt werden.

46 Vgl. Koselleck: Krise, S. 619.

47 Michael Gamper und Helmut Hithn definieren Asthetische Eigenzeiten als ,exponierte und
wahrnehmbare Formen komplexer Zeitgestaltung, -modellierung und -reflexion [...], wie sie einzel-
nen Gegenstdnden bzw. Subjekt- Ding-Konstellationen eigen sind“. Als solche Gebilde formierten
sie Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft anders, als sie in der linearen Zeit erschienen. Vgl. Mi-
chael Gamper/Helmut Hiihn: Einleitung. In: Formen der Zeit. Ein Worterbuch der asthetischen Ei-
genzeiten. Hg. v. Michael Gamper/Helmut Hithn/Steffen Richter. Hannover 2020, S. 7-14, hier S. 8.
Auf Grundlage dieser Definition verfiigen auch Krankheiten, inshesondere chronische und anste-
ckende, iiber eine idiosynkratische Zeitlichkeit, denn sie verlaufen — wie herausgestellt wurde —
nicht linear. Krankheitsgeschichten verfiigen wiederum iber eine &dsthetische Eigenzeitlichkeit,
denn narrative Verzeitlichung erfiillt in der medizinischen Lehre die Funktion der Ordnung und
Strukturierung ,chaotisch“ (Gamper/Hithn: Einleitung, S. 8) wahrgenommener Zeitverldufe. In
Kleists literarischen Krankheitsgeschichten, inshesondere im Zweikampf und im Findling, wird
aber umgekehrt — so die Beobachtung — die Unordnung der latenten und plétzlichen Krankheits-
verlaufe auch in die Erzahlstruktur integriert.

48 Vgl. Neumann: Das Stocken der Sprache und das Straucheln des Korpers, S. 25.



282 = Lealiese

Krankheitsnarrative zwischen Transgression und
Endlichkeit: Kleists Der Findling

Zu Beginn der Erzahlung reist der wohlhabende Giliterhdndler Antonio Piachi fir
Handelsgeschéafte mit seinem Sohn Paolo von Rom nach Ragusa, wo sie tiberra-
schend mit ,eine[r] pestartigen Krankheit“*° und damit verbundenen Einreise-
und Quarantdnemafinahmen konfrontiert werden. Piachi will direkt wieder ab-
reisen, wird aber von einem angesteckten Waisenjungen, Nicolo, aufgehalten, der
ihn ,nach Art der Flehenden“®° bittet, ihn mitzunehmen. Aus Mitleid, aber nicht
ohne Widerstreben (,Piachi wollte in der ersten Regung des Entsetzens, den Jun-
gen weit von sich schleudern“!) und vielleicht auch aus Schicksalsergebenheit
nimmt Piachi Nicolo auf, denn dieser hatte bereits seine Hand gedriickt, gekiisst
und darauf niedergeweint,52 also ihn mutmaflich ohnehin bereits infiziert — af-
fektiv und korperlich.

Die Polizei lasst die drei aber nicht abreisen, sondern nimmt sie in Ragusa in
Quaranténeschutz. Wahrend Piachi ,gesund bleibt“ und Nicolo ,sich von dem
Ubel wieder erholte®, steckt sich Paolo an und stirbt innerhalb von drei Tagen an
der Seuche.”® Piachi, in Trauer, nimmt Nicolo anstelle seines leiblichen Sohnes
mit nach Rom und in die Familie auf. Seine junge Frau Elvire (die nicht Paolos
leibliche Mutter war) akzeptiert Nicolo ohne Zogern.

Diethelm Briiggemann beschreibt die Begegnung Piachis und Nicolos, die
letztendlich zu der paradoxen Ersetzung des leiblichen durch den Adoptivsohn
fiihren wird — paradox, weil Nicolo fiir Paolos Ansteckung und Tod verantwort-
lich sei —, als einen Prozess kontinuierlicher Gegenbewegungen, also gepragt von
Abwehrreaktionen und Annéherungen, Anziehung und AbstoRung.>* Briigge-

49 Heinrich von Kleist: Der Findling. In: Sdmtliche Werke und Briefe in vier Banden. Bd. 3: Erzéh-
lungen. Anekdoten. Gedichte. Schriften, hg. v. Klaus Miiller-Salget. Frankfurt a. M. 1990, S. 265—
283, hier S. 265.

50 Kleist: Der Findling, S. 265.

51 Kleist: Der Findling, S. 265.

52 Vgl. Kleist: Der Findling, S. 265.

53 Kleist: Der Findling, S. 266.

54 In Hinblick auf ein so beobachtetes hermetisch verschliisseltes alchemistisches Wissen im
Werk Kleists hat Diethelm Briiggemann die Figur des Vaters, Piachi, als eigentliche Christus-
Allegorie identifiziert, wohingegen Nicolo — alchemistisch codiert als ,Gottes Sohn“ — dessen Ge-
genpart als Lapis-Inkarnation einnehme. Vgl. Diethelm Briiggemann: Kleist. Die Magie. Wiirzburg
2004, S. 18-26.



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 283

mann erklart die supplementédre Funktionslogik, die hier deutliche parasitare Im-
plikationen hat, wie folgt:

Fiir Piachi stellt er [d.i. Nicolo] sich dar als Inkorporation konzentrierter Realitat: statt der
Leere, die die Stelle Paolos ausfiillen miifite, steht nun Nicolo da; Paolos Krankheit verkor-
pert sich in Nicolos Gesundheit, sein Tod in Nicolos Leben. Paolo ersteht durch seine Um-
kehrung neu, und Piachis emotionale Reaktion — wie sie genannt werden konnte —
empfiangt ihn wie den eigenen Sohn. In der Kélte der Katastrophe sucht er nach warmender
personaler Nahe und klammert sich an den Ausléser der Katastrophe. Unter Trdnen und
Schluchzen hebt er ihn in den Wagen. Er hat Nicolo nicht abschiitteln konnen. Der Lapis
heftet sich an die Fersen; man wird ihn nicht los.®

Auch ohne ein angeblich hermetisch verschliisseltes alchemistisches Wissen im
Werk Kleists zur hauptsachlichen Interpretationsgrundlage zu erheben, wie Briig-
gemann es tut, ist seine Beobachtung einer wechselseitigen Durchdringung von
Tod und Leben, Krankheit und Gesundheit hier aufschlussreich, um Krankheit,
im Sinne Reils, als ein dem Leben inhdrentes Moment zu deuten. Fiir Reil stehen
Krankheit und Leben in einem graduellen Zusammenhang, insofern er das Leben
als einen sich selbst reproduzierenden und selbstzerstorenden Prozess begreift.*®
Das Prinzip von Kontaminationskrankheiten, die nicht nur Kraftedynamiken im
Inneren einer Einzelperson ausldsen, sondern eine Verbindung zwischen den In-
dividuen schaffen und also als Grenziiberschreitung visualisiert werden kénnen®’
— dhnlich wie die so vorgestellte magnetische Kraft nicht nur die Interaktion zwi-
schen einzelnen Korperregionen, sondern auch zwischen dem Menschen und sei-
ner Umwelt vermittelt — wird nun bei Kleist eingebettet in eine Erzdhllogik des
Supplementéren (ein totes Kind wird durch ein lebendiges ersetzt) bis Parasitdren
(Nicolo setzt sich selbst an die Stelle Paolos).”® Im Sinne Neumanns begriindet
hier ein ,vergifteter Anfang“ das Erzdhlgeschehen, das mit dem Tod aller Famili-
enmitglieder enden wird. Denn nicht nur ersetzt der adoptierte Sohn fiir Piachi

55 Briiggemann: Kleist. Die Magie, S. 26 f.

56 Vgl. Reil: Von dem Grunde und der Erscheinung der Krankheit, S. 87.

57 Vgl. Anne Seitz: Wimmeln und Wabern. Ansteckung und Gesellschaft im franzosischen
Roman des Naturalismus und Fin de siécle. Bielefeld 2015, S. 34.

58 Zur Bedeutung des Adoptionsmotivs im Findling und im Kleis’schen Werk vgl. u. a. Klaus Miil-
ler-Salget: Kommentar. In: Heinrich von Kleist: Sdmtliche Werke und Briefe in vier Banden.
Bd. 3: Erzédhlungen. Anekdoten. Gedichte. Schriften, hg. v. Klaus Miiller-Salget. Frankfurt a. M.
1990, S. 675-1236, hier S. 869 f,; Nicolas Pethes: Poetik der Adoption. Illegitime Kinder, ungewisse
Viter und juristische Elternschaft als Figurationen von Kleists Asthetik (,Die Familie Schroffen-
stein®, ,Das Kathchen von Heilbronn“, ,Der Findling*). In: Ausnahmezustand der Literatur. Neue
Lektiiren zu Heinrich von Kleist. Hg. v. Nicolas Pethes. Gottingen 2011, S. 325-346 sowie Jiirgen
Schroder: Kleists Novelle Der Findling. Ein Pladoyer fiir Nicolo. In: Kleist-Jahrbuch (1985), S. 109-
127, bes. S. 121-126.



284 —— |ealiese

den leiblichen, auch wird sich Nicolo an die Stelle des von Elvire begehrten Ob-
jekts setzen, worauf zuriickzukommen sein wird. Das Ansteckungsmoment setzt
also nicht nur eine Kette von Ereignissen in Gang, sondern katalysiert auch die
supplementére Ordnung in der Figurenkonstellation.

Nicolo wird als Erbe eingesetzt und ihernimmt, als Piachi mit sechzig Jahren
in den Ruhestand geht, die Geschéfte und auch einen Grofsteil des Vermégens,
obwohl Piachi ein Unbehagen in Bezug auf Nicolos ,Hang fiir das weibliche Ge-
schlecht* empfindet.59 So hat dieser eine Affdare mit Xaviera Tartini, der ,Bei-
schlaferin ihres Bischofs«,®° die er trotz der (arrangierten) Heirat mit Constanze
Parquet aufrechterhalt.

Zundchst aber erfahrt die Leserin durch einen Riickblick von einem trauma-
tischen Ereignis in Elvires Jugend: Sie wurde aus einem Hausbrand von einem
jungen Genueser, Colino, gerettet, der dabei schlimme Verletzungen erlitt und
nach drei Jahren im Krankenlager starb. Elvire war in diesem Zeitraum nicht von
Colinos Seite gewichen. Sie heiratete bald den viel alteren Piachi, verfiel darauf-
hin erstmals in ein ,hitzige[s] Fieber und wird bis in die Erzdhlgegenwart von
ysonderbaren und héufigen Erschiitterungen®, einem ,Riickbleibsel‘ ihres ,iiber-
reizten Nervensystems* in Folge des tragischen Vorfalls, heimgesucht.®!

Bevor wir uns diesen chronischen fieberhaften Erschiitterungen zuwenden,
soll das anfangliche traumatische Ereignis, der Brandunfall, genauer betrachtet
werden:

Einst, in einer ungliicklichen Nacht, da Feuer das Haus ergriff, und gleich, als ob es von
Pech und Schwefel erbaut wére, zu gleicher Zeit in allen Geméchern, aus welchen es zusam-
mengesetzt war, emporknitterte, fliichtete sich, {iberall von Flammen geschreckt, die drei-
zehnjahrige Elvire von Treppe zu Treppe, und befand sich, sie wufite selbst nicht wie, auf
einem dieser Balken. Das arme Kind wufite, zwischen Himmel und Erde schwebend, gar
nicht, wie es sich retten sollte; hinter ihr der brennende Giebel, dessen Glut, vom Winde
gepeitscht, schon den Balken angefressen hatte, und unter ihr die weite, dde, entsetzliche
See. Schon wollte sie sich allen Heiligen empfehlen und unter zwei Ubeln das kleinere wih-
lend, in die Fluten hinabspringen; als plétzlich ein junger Genueser, vom Geschlecht der
Patrizier, am Eingang erschien, seinen Mantel tiber den Balken warf, sie umfafite, und sich,
mit eben so viel Mut als Gewandtheit, an einem der feuchten Tiicher, die von dem Balken
niederhingen, in die See mit ihr herablieR.®*

59 Kleist: Der Findling, S. 267.

60 Kleist: Der Findling, S. 268.

61 Kleist: Der Findling, S. 270. Die Forschung hat weitgehend erschlossen, dass bei Kleist das Fie-
ber als iibliche Reaktion von Frauen auf starke Gemtuitshewegungen folgt. Vgl. hierzu z. B. Miiller-
Salget: Kommentar, S. 799.

62 Kleist: Der Findling, S. 268 £.



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 285

Diese Rettungsszene kann, in Anlehnung an Magnetismusdiskurse und die ihnen
innewohnende latente Erotik bis zur sexuellen Gewalt,’® auf ihre evidenten sexu-
ellen Implikationen als auch auf das Motiv des Feuers hin analysiert werden: So
werden die fluidal gedachten Seelenausstromungen im Magnetismus als elektri-
sche Feuer modelliert, wie unter anderem Katharine Weder herausgestellt hat.%*
In diesem Sinne suggeriert das Bild des Feuers neben seiner destruktiven Meta-
phorik auch immer das Freiwerden bestimmter Krafte und Substanzen — etwa
eines iiber den Tod hinausreichenden magnetischen Rapports zwischen Colino
und Elvire.*

Diese Szene bildet aber auch die Komplementédrszene zum ,Austausch‘ von
Nicolo/Paolo. Auch hier durchdringen sich Leben und Tod, Reproduktion und Zer-
storung, worauf das krisenhafte Bild von der auf dem Balken ,zwischen Himmel
und Erde schwebend[en]“®® Elvire hinweist. Colino aber setzt sich nicht leiblich
an die Stelle Elvires, weil er nicht — wie in der Konstellation Nicolo/Paolo — ihren
Tod auslost. Stattdessen verhindert er ihren Tod, mehr noch: Er stirbt an ihrer
Stelle. Diese Rettung ist aber nur eine scheinbare und bildet tatsachlich den Initia-
tionsmoment fiir Elvires jahrelanges, und schliefdlich tédliches Leiden. Klaus Miil-
ler-Salget kommentiert sogar in Anlehnung an Jirgen Schrdder, nicht ,Nicolos
Bosheit, sondern Elvires Fixierung auf Colino“ fiihre die Katastrophe herbei.’” In
dieser Argumentationslinie miisste der Figuration Nicolos als anfédnglichem ,Ur-
keim‘ in der pathogenen triadischen Familienkonstellation widersprochen wer-
den, denn sein Rapport zu Elvire lasst sich vielmehr als ,Wieder-Ansteckung’ in
einem seit jeher ,vergifteten‘ Szenario beschreiben.

So kommt es etwa zu einem heftigen nervlichen Anfall, als Nicolo in einem
(zuféllig gewdahlten) Kostiim eines Genueser Ritters, also dhnlich wie die einstige
Kleidung Colinos, nachts vom Karneval zuriickkehrt und Elvire begegnet. Diese
ist von seiner Erscheinung ,wie vom Blitz getroffen“ und ,starr vor Entsetzen,
sie zittert ,an allen Gliedern“ und leidet noch ,mehrere Tage an einem heftigen
Fieber«.®® Auch in der Folgezeit bleibt sie schwermiitig.

63 Vgl. Barkhoff: Darstellungsformen von Leib und Seele, S. 230-232.

64 Vgl. Weder: Kleists magnetische Poesie, S. 41f.

65 Vgl. Weder: Kleists magnetische Poesie, S. 309. Sigrid Weigel liest Elvires tiberreiztes Nerven-
system, dessen Urspriinge zeitlich mit der Hochzeit mit dem ,[a]lten®, mutmaflich impotenten
Piachi (Kleist: Der Findling, S. 267) zusammenfallen, in Analogie zum Diskurs iiber die Hysterie,
die um 1800 vermehrt als weibliche Nervenkrankheit beschrieben wurde. Vgl. Weigel: Der ,Find-
ling* als ,gefahrliches Supplement’, S. 128.

66 Kleist: Der Findling, S. 269.

67 Vgl. Miller-Salget: Kommentar, S. 869 f. sowie Schréder: Kleists Novelle Der Findling,
bes. S. 121-126.

68 Kleist: Der Findling, S. 270 f.



286 = Lea Liese

Das Karnevalsmoment steht im Kontext der nach Temporalitatslogiken aufge-
bauten Erzdhlung — zwischen Schockereignissen und aufgeschobener Katastrophe,
zwischen Endlichkeitskonfrontationen und Transgressionsversuchen — nicht zufallig.
Wie Michail Bachtin schreibt, ist der Karneval ,,das Fest der all vernichtenden und
allerneuernden Zeit“%® was bedeutet, dass in diesem zeitlichen Ausnahmezustand
(wie in der Groteske, der ein karnevalistisches Weltempfinden zugrunde liegt)”
Leben und Tod, Anfang und Ende nicht einander entgegengesetzt sind, sondern der
Tod ,ins Lebensganze als dessen unentbehrliches Moment, als dessen Bedingung der
standigen Erneuerung und Verjiingung des Lebens*’ tritt. Die Symbole und Gestal-
ten des Karnevals ,schliefen stets die Perspektive der Verneinung und des Todes in
sich ein — oder umgekehrt. Die Geburt geht mit dem Tod schwanger, der Tod mit
einer neuen Geburt.“”” Bachtin demonstriert dies an der — in der Romantik sehr be-
liebten — Figur des Doppelgéingers, die der Karneval archetypisch hervorbringt und
die auch im Findling auftritt. Der alles und alle, quasikontagios, ,vereinig[endende],
vermeng[ende] und verméahl[ende]“”® Karneval gebiert Doppelgéinger, aber in jedem
seiner Doppelgénger, also in den ,Kopien', stirbt das ,Original’, ,stirbt der Held (das
heif$t, er wird negiert), um sich zu erneuern (das heifit, um sich zu reinigen und
iber sich hinauszugehen)“, so Bachtin.” Der Karneval bzw. Nicolos Karnevalsbesuch
und die damit verbundene Maskerade konnen also im Erzdhlkontext als ,Krise des
Wechsels*” gedeutet werden, in der sich das Alte (das Abbild eines Toten, Colino)
und das Neue (Nicolo in all seiner Potenz) dynamisch durchdringen. Dieses krisen-
hafte Moment der karnevalesken Kontamination steht somit zum einen fiir eine in-
stabil gewordene, weil leicht zu ,raubende’, also endliche Identitat, zum anderen fir
die Mdglichkeit von invasiven Identitdtsuntergrabungen und Verwechslungsintrigen,
also fiir Transgressionsfantasien — ein Komplex, der im romantischen Grenzgebiet
zwischen Literatur und Medizin vielfaltig behandelt wurde.”

69 Michail Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Miinchen 1969,
S. 50.

70 Vgl. Bachtin: Literatur und Karneval, S. 29.

71 Bachtin: Literatur und Karneval, S. 29.

72 Bachtin: Literatur und Karneval, S. 51.

73 Bachtin: Literatur und Karneval, S. 49.

74 Bachtin: Literatur und Karneval, S. 55.

75 Bachtin: Literatur und Karneval, S. 29.

76 Fir diesen Komplex vgl. z. B. Degler/Kohlrof3: Einleitung: Epochenkrankheiten in der Litera-
tur; Barkhoff: Magnetische Fiktionen sowie Nicolas Pethes: Literarische Fallgeschichten. Zur Poe-
tik einer epistemischen Schreibweise. Konstanz 2016, S. 19-36. Fiir Kleist im Speziellen vgl. z. B.
Georg Mein: Identitat und Aquilibration. Von Metaphern und Goldwaagen bei Heinrich von
Kleist. In: Kleist-Jahrbuch (2000), S. 180-197; Hinrich Seeba: Der Siindenfall des Verdachts. Iden-
titdtskrise und Sprachskepsis in Kleists Familie Schroffenstein. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 287

Nachdem Nicolos Frau Constanze und das gemeinsame Kind bei der Geburt
sterben, setzt Nicolo ungertihrt sein Verhéltnis zu Xaviera fort, was Piachi so sehr
erzirnt, dass er eine Intrige einfadelt: Er bestellt Nicolo in Xavieras Namen zu
einem Treffen in die Magdalenenkirche, wo Constanze aufgebahrt liegt, dann ord-
net er deren Leichenzug - einen Tag frither als geplant — an und veranlasst, dass
man dem eintreffenden Nicolo auf seine Frage, wen man hier trage, ,Xaviera Tar-
tini“ antworte. Nicolo ist gedemditigt und sein Hass richtet sich vor allem gegen
Elvire, die ihn einige Zeit zuvor gemeinsam mit Xaviera erwischt hatte und die er
als Initiatorin der Intrige wéhnt. Sein Zorn wird noch mehr entfacht, als er
glaubt, Elvire durch den Tirspalt wiederum mit einem anderen Mann zu be-
obachten: ,Da lag sie, in der Stellung der Verziickung zu Jemandes Fiifien, und ob
er gleich die Person nicht erkennen konnte, so vernahm er doch ganz deutlich,
recht mit dem Accent der Liebe ausgesprochen, das gefliisterte Wort Colino.«””
Als sie kurz darauf ,mit einem ganz gleichgiiltigen und ruhigen Blick, den sie aus
der Ferne auf ihn warf*, das Zimmer verladsst, erscheint Nicolo diese vermeintli-
che ,Verstellung“ als ,,Gipfel der Frechheit und Arglist“.78 Er verschafft sich Zu-
gang zu Elvires Zimmer, findet dort aber nur das ,Bild eines jungen Ritters in
Lebensgrofie“ vor, also von Colino, ,das in einer Nische der Wand, hinter einem
rotseidenen Vorhang, von einem besondern Lichte bestrahlt, aufgestellt war«.”

In Nicolo reift ein Gedanke, der zu einer (tédlichen) Entscheidung der (Ner-
ven-)Krise Elvires fithren wird:

Er erinnerte sich, mit vieler Freude, der sonderbaren und lebhaften Erschiitterung, in wel-
che er, durch die phantastische Erscheinung jener Nacht, Elviren versetzt hatte. Der Ge-
danke, die Leidenschaft dieser, als ein Muster der Tugend umwandelnden Frau erweckt zu
haben, schmeichelte ihn fast eben so sehr, als die Begierde, sich an ihr zu rachen, [...].2°

Nicolo lauert Elvire sodann in seinem einstigen Karnevalsaufzug auf, mit ,Mantel,
Kollett und Federhut, genuesischen Zuschnitts®, ,genau so, wie sie das Bild trug*,
und ,wartet[], einen Stab in der Hand, ganz in der Stellung des gemalten jungen
Patriziers, Elvirens Vergétterung ab“.® Als Elvire ihn so beim Zubettgehen vorfin-
det, glaubt sie, Colinos Abbild stiinde ihr lebendig vor Augen und sinkt ,,chnméch-

Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 44 (1970), H. 1, S. 64-100 sowie Arndt Niebisch:
Kleists Medien. Berlin/Boston 2019, hier insbesondere das Kapitel Von Boten und Doppelgdngern:
Kleists frithe Dramen, S. 57-104.

77 Kleist: Der Findling, S. 273.

78 Kleist: Der Findling, S. 274.

79 Kleist: Der Findling, S. 274.

80 Kleist: Der Findling, S. 276.

81 Kleist: Der Findling, S. 279.



288 = Lea Liese

tig auf das Getafel des Bodens nieder[]“.®* Nicolo versucht die ohnméchtige Elvire
zu vergewaltigen, was der zufdllig heimkommende Piachi verhindern kann. El-
vire aber stirbt ,an Folgen eines hitzigen Fiebers, das ihr jener Vorfall zugezogen
hatte.«®?

Elvires ,Verziickung®, wie sie sich Nicolo — und auch der Leserin — darbietet,
kann, so hat Weder analysiert, ihrer Definition gema®* sowohl eine zuckende Bewe-
gung als auch eine seelische Entriicktheit bedeuten, also zugleich auf ein kérperlich-
geistiges Nervenleiden verweisen als auch auf ein (quasi-)religioses Moment zwi-
schen schwérmerischer Apotheose und mystischem Ritual® In ihrer Vergbtterung
bewegt sich Elvire dabei selbst in einem psychopathologischen Spektrum zwischen
getriibtem und erweitertem Geisteszustand. In diesem Sinne kann die Szene auch so
gedeutet werden, dass Elvire Nicolo in der Maskerade mit Colino verwechselt, ihr
aber sonst eine physiognomische Ahnlichkeit zwischen beiden nicht aufzufallen
scheint,® sich die Erkenntnis also auf somnambule Zustinde beschrankt, in der El-
vire starker reizbar, ,wieder-ansteckbar‘ ist. Man konnte sagen, Elvires so beschrie-
bene Position wihrend des traumatischen Brandunfalls, ndmlich ,zwischen Himmel
und Erde schwebend“®” wurde erzdhlmetaphorisch auf Dauer gestellt, indem sie
zwischen Momenten der Verziickung und Vergoétterung (Himmel) einerseits und der
Gleichgiiltig- und Schwermiitigkeit (Erde) andererseits oszilliert. Diesen Schwebezu-
stand nutzt Nicolo aus und befordert somit bei Elvire einen Rickfall — den Reil im
Allgemeinen als gefahrlicher als die urspriingliche Krankheit beurteilt® —, an dem
sie letztendlich stirbt. Ruickblickend erweist sich also Elvires erste ,Verwechslung’

82 Kleist: Der Findling, S. 280.

83 Kleist: Der Findling, S. 281.

84 Weder bezieht sich hier auf die mesmeristischen Schriften des Heilbronner Stadtarztes Eber-
hard Gmelin, der die ,von Magnetisten hervorgebrachten Krampfe“ als ,Verziickungen“ bezeich-
net, als auch auf Reil, der im Kontext somnambuler Zustdnde ebenfalls von ,Anféallen [..] des
Entziickens* spricht. Vgl. Weder: Kleists magnetische Poesie, S. 310; Eberhard Gmelin: Ueber Thie-
rischen Magnetismus. In einem Brief an Herrn Geheimen Rath Hoffmann zu Mainz. Tiibingen
1787, S. 123.

85 Vgl. Weder: Kleists magnetische Poesie, S. 310 f.

86 Tatséchlich wird auf der Erzéhlebene die Ahnlichkeit zwischen Colino und Nicolo nur sekun-
dér vermittelt, ndmlich durch die Geméldebetrachtung, die Maskerade oder den anagrammati-
schen Bezug beider Namen. Vgl. Weder: Kleists magnetische Poesie, S. 312.

87 Kleist: Der Findling, S. 269.

88 Vgl. Reil: Entwurf einer allgemeinen Pathologie, S. 65.



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 289

von Nicolo mit Colino und ihre anschliefende Erschiitterung als, im Sinne Reils,
,Vorbote“®® der Entscheidung ihrer Krise, als Endlichkeitsvorzeichen.

Aber nicht nur fiir Elvire endet der Vorfall tédlich. Piachi will Nicolo enter-
ben, aber dieser weigert sich, das Haus zu verlassen, woraufhin Piachi ihn totet,

indem er ihm ,das Gehirn an der Wand ein[driickt]“.*° Er wird dazu verurteilt,

,mit dem Strange vom Leben zum Tode gebracht zu werden*,”* verweigert aber

die Absolution mit den Worten, ,sein einziger Wunsch sei, gerichtet und ver-
dammt zu werden, und versicherte, er wiirde noch dem ersten, besten Priester
an den Hals kommen, um des Nicolo in der Holle wieder habhaft zu werden!“%?
Schliefdlich wird er ohne priesterlichen Beirat hingerichtet.

Auf der einen Seite wird mit dem Tod Nicolos und der blasphemischen Verwei-
gerung Piachis der Topos der Wiederauferstehung durchkreuzt und ein Schluss-
strich unter das supplementare Ersetzungsprinzip gesetzt. Auf der anderen Seite
werden mit dem Verweis auf die Holle die infektiosen Logiken wiederum auf
Dauer gestellt — allerdings auflerhalb des Erzdhlgeschehens, denn das absolute
Ende erweist sich als unerzédhlbar; die Ausrufung des Héllenszenarios als nicht
mehr steigerbar.”®

89 Reil schreibt, besonders schreckliche Krankheitsanfalle kiindigen eine Verdnderung im allge-
meinen Verlauf an, sie gelten als Vorboten bevorstehender Krisen. Vgl. Reil: Entwurf einer allge-
meinen Pathologie, S. 49.

90 Kleist: Der Findling, S. 281.

91 Kleist: Der Findling, S. 281f.

92 Kleist: Der Findling, S. 282 f.

93 Ein dhnlicher Umstand lésst sich im Dramenfragment Robert Guiskard beobachten, wenn an-
gesichts der grassierenden Pest und des mutmaflich infizierten Konigs der absolute Ausnahme-
zustand ausgerufen wird. Torsten Hahn hat in diesem Zusammenhang herausgearbeitet, dass
den zwei wesentlichen Erkennungsmerkmalen des politischen Ausnahmezustandes das Moment
der Rede inhdriert: Zum einen seien der extreme Notfall oder die absolute Ausnahme, die den
Ausnahmezustand ausrufbar machten, sprachlich nicht mehr steigerbar. Zum anderen sei es die
alleinige Entscheidung des Souveréns, ob und wann der Ausnahmezustand ausgerufen werden
soll. Infolgedessen bezeichnet Hahn die souverdne Macht als eine aufhaltende Macht, als Ka-
techon, dessen Modell im Mittelalter als Erklarung fiir das Ausbleiben der (Wieder-)Erscheinung
des Messias galt. Vgl. Torsten Hahn: Auferstehungslos. Absolute Ausnahme und Apokalypse in
Kleists Drama Robert Guiskard. Herzog der Normdnner. In: Ausnahmezustand der Literatur,
S. 21-41, hier S. 23-25.



290 — Lealiese

Fazit: Unmaogliche Heilung

Kleists Erzahlung Der Findling lésst sich aufgrund der strukturierenden Tempora-
litatseffekte, die aus der einfachen ,Vorher/Nachher*Logik ausbrechen, als kom-
plexe Krankheitsgeschichte lesen. Dabei stellt sich Elvires chronisches Nervenleiden
als eine Krise heraus, die nicht mit Nicolos Adoption, sondern durch ein auf vielen
Ebenen traumatisches Ereignis in der Vergangenheit ausgeldst wurde. Dass Elvire in
Folge dieses Ereignisses, bei dem sie fast gestorben wéare und Colino an ihrer Stelle
sein Leben lassen musste, an immer wiederkehrenden erschépfenden Fieberschi-
ben leidet, relativiert die Rettung im Nachhinein — Elvire ist dem Tod nur vorerst
entronnen. Eine ,vollige Heilung® bleibt ihr verwehrt, auch weil sie jene Facetten
der Krise, die ihre (projektiven) Erinnerungen an Colino betreffen, selbst rituell auf
Dauer stellt. Eine strenge Unterscheidung zwischen Gesundheit und Krankheit ist
bei ihr nicht moglich, hochstens kann zwischen Latenzphasen und akuten Ereignis-
sen differenziert werden. Hinsichtlich des diisteren Ausgangs der Erzéhlung lassen
sich die akuten Ereignisse bzw. Krankheitsschiibe wiederum als konsequente End-
lichkeitsvorzeichen deuten.

Kleists Erzahlung entfaltet somit einen romantischen Krankheitshegriff, der
keine Gesundheit als Normalzustand mehr voraussetzt. Krankheit ist hier nicht das
Gegenstiick zu einer Gesundheit, die — gemafs dem medizinischen Wortgebrauch
von Krise als Entscheidung — entweder ,wieder zu erlangen ist oder die in einer
bestimmbaren Frist durch den Tod tiberholt wird“* sondern sie hat seit jeher als
yvergifteter Anfang“ den Erzdhlverlauf préfiguriert, weswegen die zweite Op-
tion — die Uberholung durch den Tod — zur einzigen geworden ist.

In Kleists Erzdhlung wird somit ,Heilung‘ (als medizinische Genesung und
metaphorische Versohnung) nicht nur auf der diegetischen Ebene verweigert,
sondern — in Form einer umfassenden Anamnese — auch auf der Rezeptionsseite.
Denn trotz der diskursgeschichtlich mdglichen Beziige auf die Lehren der roman-
tischen Medizin, insbesondere auf das Wissen um die Zeitlichkeit von Krankhei-
ten, bleibt Elvires Krankheitsverlauf ein Stiick weit ratselhaft. Laslo F. Féldenyi
hat in diesem Zusammenhang Kleist eine Fixierung auf Ansteckung und Krank-
heit attestiert, die sich auch poetologisch niederschlage: Jene Topoi liefSen die
Texte dramaturgisch ,anschwellen‘ (im Sinne einer Vervielfaltigung der Interpre-
tationsanséatze), sodass sie genauso ,fiebrig“ wiirden wie die Figuren.95 Ein Uber-

94 Koselleck: Krise, S. 619.
95 Vgl. Laslo F. Foldenyi: Heinrich von Kleist. Im Netz der Worter. Miinchen 1999, S. 134.



Die auf Dauer gestellte Krise =—— 291

blick tber die moglichen literarischen Deutungsversuche in Anlehnung an die
Theorien der romantischen Medizin (Brownianismus, Magnetismus, Ansteckungs-
und Affekttheorie, Hysteriediskurs) hat dies am Beispiel des Findlings unter Be-
weis gestellt. Der ,fiebrige‘ Bedeutungstiberschuss des endlichen Textes gebiert
auf diese Weise nicht weniger als die unendliche Interpretation.






Oliver Volker
Ruine, Monument, Epitaph

Zur Lesbarkeit der Erdgeschichte in Charles Lyells Principles
of Geology (1830-1833) und Charlotte Smiths Beachy Head (1807)

Rickblick

Die spate Phase der englischen Romantik weist eine Reihe an literarischen Texten
auf, in deren Zentrum die Figur eines letzten Menschen steht, der den Untergang
der Menschheit tiberlebt, um sich anschliefiend in einer leeren, unbewegten Welt
wiederzufinden.! In diesen Fiktionen ist der wesentliche Teil im geschichtsphilo-
sophischen Modell der christlich-judischen Apokalypse bereits ausgeblieben. An-
stelle einer Erfilllung der Schépfung folgt auf das Moment der Zerstdrung eine
leere, von keinem Rhythmus, keiner menschlichen Bedeutung geordnete Zeit. Ein
wichtiger Ausgangspunkt fiir diese Erzahlform ist Jean-Baptiste Cousin de Grain-
villes fantastisches Romanepos Le dernier homme aus dem Jahr 1805, das bereits
ein Jahr spater unter dem Titel The Last Man, or, Omegarus and Syderia, a Ro-
mance of Futurity in einer anonymen englischen Ubersetzung erschien. Der Text
steuert auf die Erzdhl- und Wahrnehmungsperspektive eines letzten Menschen
hin, der von einem Endpunkt der menschlichen Geschichte aus eine zu Ruinen
verfallene Welt betrachtet. Anders als es der Titel suggerieren mag, handelt es
sich dabei nicht allein um die Uberreste der menschlichen Zivilisation. Es ist
schliefilich die Erde selbst, die als endlich beschrieben wird. In ihrem geschichtli-
chen Verlauf hat sie einen Punkt erreicht, an dem sie von Adam, der im Roman
als Figur auftritt, als eine Ruine, als Tote, als ein gewaltiger Leichenkdrper be-
klagt wird:

0 terre, [...] que je vue sortir si belle des mains du Créateur! Que sont devenues tes riants
coteaux, tes prés émaillés de fleurs, et tes berceaux de verdure? Tu n’es plus qu'une ruine
immense.?

1 Einen Uberblick bietet A.J. Sambrook: A Romantic Theme: The Last Man. In: Forum for Modern
Language Studies 2 (1966), S. 25-33.

2 Jean-Baptiste Cousin de Grainville: Le dernier homme. Paris 2010, S. 53. Hier und im Folgenden
stammen die Ubersetzungen, sofern nicht anders angegeben, vom Verfasser, 0. V.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111426129-016


https://doi.org/10.1515/9783111426129-016

294 —— Oliver Volker

Oh Erde [...]! Ich sah, wie schén Du warst, als Du aus den Handen des Schopfers hervor-
tratst! Was ist mit deinen lieblichen Hiigeln geschehen, deinen von Blumen geschmiickten
Wiesen und deinen Quellen des Griins? Du bist nur noch eine gewaltige Ruine.

Was sich als zeitlos erscheinender Unter- und Hintergrund vom Verlauf historischer
Ereignisse still abzuheben schien, die Erde, wird zeitlichen Wandlungen unterwor-
fen und als eine Ruine dargestellt, einem Emblem geschichtlicher Unbestindigkeit.?
Wahrend die Rahmenhandlung von Le dernier homme eine prophetische Zukunfts-
vision vom Aussterben der Menschheit erdffnet, lauft die darin eingefiigte Handlung
auf einen Punkt hin, von dem aus sie nur noch in die Vergangenheit zuriickbli-
cken kann.

Die narrative Konstellation eines solchen Erzdhlens vom Ende her wird in
Mary Shelleys Roman The Last Man (1826) umfassend ausgearbeitet. Vor dem Hin-
tergrund einer globalen Pest-Pandemie, von der allein der Ich-Erzdhler Lionel
Verney verschont bleibt, wandert dieser durch Gréber- und Ruinenlandschaften,
die ihn durchweg auf die Vergangenheit verweisen: ,Time and experience have
placed me on a height from which I can comprehend the past as a whole; and in
this way I must describe it.“* Verney ist demnach der Name einer Beobachtungs-
und Erzéhlform, die anhand von eigenen Erinnerungen und zerstreuten materiel-
len Resten eine Vergangenheit zu rekonstruieren versucht, die in der Tiefe veror-
tet ist. Der resultierende Bericht ist nicht allein den Toten gewidmet. Indem sich
der Roman als ,monument of the foregone race*® bezeichnet, wird er selbst zu
einem Grabmal.®

3 Zur geschichtlichen Entwicklung der Ruine als Emblem von Zeit sieche Moshe Barash: Die
Ruine - ein historisches Emblem. In: Historische Sinnbildung. Problemstellungen, Zeitkonzepte,
Wahrnehmungshorizonte, Darstellungsstrategien. Hg. v. Klaus E. Miiller/Jérn Riisen. Reinbek bei
Hamburg 1997, S. 519-535.

4 Mary Shelley: The Last Man. Hg. v. Morton D. Paley. Oxford 1994, S. 267.

5 Shelley: The Last Man, S. 399.

6 Diese Aufladung des Untergrunds mit Geschichte gleicht der ,Projektion des zeitlichen Ver-
laufs in den Raum®, die Walter Benjamin in Der Ursprung des deutschen Trauerspiels anhand des
Barocktheaters rekonstruiert. Walter Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels.
In: ders.: Gesammelte Schriften 1.1, hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhéuser. Frank-
furt a.M 1991, S. 203-409, hier S. 273. Indem Verneys Position als letzter Mensch keine Zukunfts-
perspektive mehr ibrigldsst — und zudem alle apokalyptischen Heilserwartungen ins Leere
laufen -, ist sein Blick auf den Untergrund als Erinnerungsraum der Vergangenheit gerichtet.
Dadurch erscheint er als Melancholiker im Sinne Benjamins: ,,[A]lle Weisheit des Melancholikers
ist der Tiefe horig; sie ist gewonnen aus der Versenkung ins Leben der kreatiirlichen Dinge und
von dem Laut der Offenbarung dringt nichts zu ihr.“ Benjamin: Der Ursprung des deutschen
Trauerspiels, S. 330.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 295

Verdoppelt wird diese Perspektive des Riickblicks durch die Rahmenhandlung.
Wahrend Grainvilles extradiegetischer Erzéhler in den Ruinen von Palmyra in die
,cavernes de la mort“’ hinabsteigt, um dort in einem Spiegel das zukiinftige Ende
der Menschheit zu erblicken, entdeckt Shelleys Rahmenerzahlerin in einer Hohle
bei Neapel eine heterogene Sammlung von in unterschiedlichen Sprachen und Al-
phabeten verfassten Schriftstiicken, ,ancient Chaldee, and Egyptian hieroglyphics,
old as the Pyramids“? die sie als sybillinische Prophezeiungen erkennt. Den Rui-
nen- und Graberlandschaften innerhalb von Shelleys Binnenerzdhlung entspre-
chen so die in der Rahmenerzéhlung aufgefundenen Fragmente und schriftlichen
Uberreste bereits untergegangener Zivilisationen, die in einer mithsamen Arbeit
entziffert und ibersetzt werden miissen:

Since that period, [...] I have been employed in deciphering these sacred remains. [...] Scatte-
red and unconnected as they were, I have been obliged to add links, and model the work
into a consistent form.’

Obschon Shelleys Roman ein Bild der Zukunft entwirft, konstituieren beide Erzahl-
ebenen eine Perspektive, die anhand verstreuter Reste die Vergangenheit zu
rekonstruieren sucht. In der Forschung wurde bereits aufgezeigt, inwieweit diese
archéologische Arbeit der Nachlese, des Ordnens von Uberresten und Bruchstii-
cken einen spezifischen historischen Moment zu Beginn des neunzehnten Jahrhun-
derts bertihrt, der sich als eine umfassende Erfahrung von Endlichkeit beschreiben
lasst.'* Dies betrifft sowohl den politischen Erfahrungshorizont als auch das sich
grundlegend dndernde Verstdndnis von Zeitlichkeit in den sich ausbildenden Na-
turwissenschaften, besonders Geologie und Paldontologie. Hatten Autor:innen der
englischen Romantik die Ereignisse der Franzdsischen Revolution zu deren Beginn
mitunter in eine apokalyptische Geschichtsvorstellung zu integrieren versucht und
als volligen Neubeginn gedacht," war diese Euphorie zu Beginn des neunzehnten

7 Grainville: Le dernier homme, S. 45.

8 Shelley: The Last Man, S. 5.

9 Shelley: The Last Man, S. 6.

10 Vgl. besonders das Kapitel ,Ruins“ in Peter Fritzsche: Stranded in the Present. Modern Time
and the Melancholy of History. Cambridge, Mass. 2004; Paule Petitier: Memory Strata, Geology
and Change of Historical Paradigm in France Around 1830. In: Biological Time, Historical Time.
Transfers and Transformations in 19th Century Literature. Hg. v. Niklas Bender/Gisele Séginger.
Leiden/Boston 2019, S. 29-44; Thomas McFarland: Romanticism and the Form of Ruins. Princeton,
New York. 1981; Goran Blix: From Paris to Pompeii: French Romanticism and the Cultural Politics
of Archaeology. Philadelphia 2013.

11 Vgl. etwa William Wordsworths riickblickende Einschitzung seiner Reise nach Frankreich im
Jahr 1790 in The Prelude: ,[...] ‘twas a time when Europe was rejoiced, / France standing on the top
of golden hours, / and human nature seeming born again.“ William Wordsworth: The Prelude,



296 — Oliver Volker

Jahrhunderts einer Vorstellung gewichen, die Geschichte zunehmend als diskonti-
nuierliche Abfolge prinzipiell endlicher Epochen verstand.'” Im Nachhinein er-
schien die Revolution als ein Ereignis des Umbruchs, das die Vorstellung einer
kontinuierlichen Geschichte aushebelte und auf dessen Vorgeschichte die Gegen-
wart wie iiber einen tiefen Abgrund hinweg zuriickblickte."®

Dartiiber hinaus entsteht ein dhnliches Bewusstsein fiir die Endlichkeit von
Epochen in den zeitgendssischen naturwissenschaftlichen Diskursen. Der vom
Ende der menschlichen Geschichte aus auf die Vergangenheit gerichtete Riick-
blick, wie er fiir Shelleys Roman bestimmend ist,'* dhnelt einer Verzeitlichung und
Historisierung der Natur, die sich parallel in den neu entstehenden naturwissen-
schaftlichen Disziplinen der Geologie und der Paldontologie vollzieht. Wahrend
der vergleichende Anatom Georges Cuvier zu zeigen versucht, dass die Erdge-
schichte immer wieder katastrophale Umbriiche durchlaufen hat, in deren Folge
ganze Spezies ausgestorben sind, blickt Verney auf das Ende der Menschheit zu-
ruck. Obgleich sie in grundlegend anderen zeitlichen Skalierungen operieren, han-
delt es sich in beiden Féllen um eine Perspektive, die anhand der materiellen
Beschaffenheit von Uberresten die Vergangenheit zu rekonstruieren sucht.”®

Der folgende Artikel untersucht diese zurtickblickende Perspektive in literari-
schen und geologischen Diskursen des frithen neunzehnten Jahrhunderts und ar-
beitet dabei eine Metaphorik von Schriftlichkeit und Lesbarkeit heraus, die in
einem engen Zusammenhang mit einer Zeitlichkeit von Endlichkeit steht. In
einem ersten Schritt untersuche ich anhand von Charles Lyells Principles of Geo-
logy (1830-1833) und William Wordsworths Essays upon Epitaphs (1810), wie die
Metaphern von Ruine, Monument und Grabinschrift eine Erweiterung des Ge-

1799, 1805, 1850. Hg. v. Jonathan Wordsworth/Mayer Howard Abrams/Stephen Gill. New York/ Lon-
don 1979, S. 204. Zitiert wird aus der Ausgabe von 1805. Unterstrichen wird diese Vorstellung eines
Neubeginns durch den Umstand, dass in der Folge der Franzosischen Revolution neue Zeiteinhei-
ten fiir Monate und Jahreszeiten eingefiihrt wurden. Vgl. dazu Fritzsche: Stranded in the Present,
S.19.

12 Vgl. Meyer Howard Abrams: Natural Supernaturalism: Tradition and Revolution in Romantic
Literature. New York 1973, S. 332.

13 Zur Bedeutung der Franzosischen Revolution fiir Shelleys The Last Man vgl. Morton D. Paley:
Le dernier homme: The French Revolution as the Failure of Typology. In: Mosaic: A Journal for
the Interdisciplinary Study of Literature 24 (1991), S. 67-76. Vgl. auch Lee Sterrenburg: The Last
Man: Anatomy of Failed Revolutions. In: Nineteenth Century Fiction 33 (1987), S. 324-347.

14 Zum Verhaltnis von zeitgendssischen paldontologischen Diskursen und der narrativen Rekon-
struktion der Vergangenheit in Shelleys The Last Man vgl. auch Melissa Bailes: The Psychologiza-
tion of Geological Catastrophe in Mary Shelley’s The Last Man. In: ELH 82 (2015), H. 2, S. 671-699.
15 Zum engen Verhéltnis von Archéologie und Geologie um 1800 vgl. Alexandra Warwick: Rui-
ned Paradise: Geology and the Emergence of Archaeology. In: Nineteenth-Century Contexts 39
(2017), H. 1, S. 49-62.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 297

schichts- und Archivbegriffs auf eine Zeitlichkeit der Erde vollziehen.'® Ahnlich
wie in Shelleys Roman ist bei Lyell der Raum von Triimmern und Grabstétten
durchzogen, die zum Gegenstand einer geschichtlichen Rekonstruktionsarbeit
und metaphorischen Lektiire werden. In einem zweiten Schritt zeige ich an Char-
lotte Smiths Langgedicht Beachy Head (1807), wie die Arbeit an den materiellen
Spuren einer iiber den Menschen hinausweisenden Geschichte zugleich die litera-
rische Poetik und Zeitstruktur verdndert. Beachy Head zeigt nicht allein eine Aus-
einandersetzung mit zeitgendssischen erdgeschichtlichen Modellen, in seiner
Form bildet es zudem ein heterogenes Archiv von Texten und &hnelt sich dadurch
auf einer strukturellen Ebene dem geologischen Phdnomenbereich an.

Zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts bilden Ruine, Monument und Epi-
taph demnach Metaphern der Endlichkeit, die Archédologie, Geologie und Poetik
in ein Wechselverhaltnis setzen. Alle drei Gegenstinde dhneln sich darin, dass sie
sich insofern als geschichtliche Dokumente lesen lassen, als sie einen Moment des
Todes und der Arretierung durchlaufen haben. So ist im Bild der Ruine ein Arte-
fakt aufgerufen, dessen Beschaffenheit auf einen zeitlichen Prozess des Verfalls
und der Verwitterung verweist. Ihre Ndhe zur Schrift besteht auf doppelte Weise
darin, dass aus ihr ein geschichtlicher Prozess ,abgelesen‘ werden kann, das Ver-
stdndnis von Schriftlichkeit als Medium aber umgekehrt durch die Abwesenheit
von vergangenem Leben und lebendigem Sinn geprégt ist, sodass sich der in der
Ruine erhaltene materielle Rest an das bloRe Uberdauern des Schrifttrigers an-
gleicht. ,Die Schrift im geldufigen Sinn ist toter Buchstabe, sie trdgt den Tod in
sich. Sie benimmt dem Leben den Atem.“'” In Kontinuitat hierzu steht ,monu-
ment‘, das im Englischen bis weit ins achtzehnte Jahrhundert hinein weniger
Denk- als Grabmal meint, in einer strukturellen Beziehung zur Schrift. Beides fun-
giert als zeitbestdndige rdumliche Markierung, in der eine Erinnerung an etwas
Abwesendes festgehalten sein soll.'® Epitaph oder Grabinschrift bilden diesem
Verstdndnis zufolge die Grundform von Schriftlichkeit. Vor diesem Hintergrund
zeigen die folgenden zwei Abschnitte auf, wie ,Lesbarkeit‘ in einem doppelten
Transfer einerseits aus dem Bereich der Schriftlichkeit in den Phdnomenbereich
der Geologie iibertragen wird, etwa in das Verstdndnis von Erdschichten und

16 Zum Verstandnis der Erde als Archiv vgl. David Sepkoski: The Earth as Archive. Contingency,
Narrative and the History of Life. In: Science in the Archives. Past, Present, Futures. Hg. v. Lor-
raine Daston. Chicago 2017, S. 53-83.

17 Jacques Derrida: Grammatologie. Ubers. v. Hans-Jérg Rheinberger. Frankfurt a. M., S. 33.

18 Zum generellen Verhdltnis von Schriftlichkeit und Begréabnis vgl. Robert Pogue Harrison: The
Dominion of the Dead. Chicago 2003, S. 20 f.; Peter Friedrich: Schrift und Grab. Literalitdt und
Liminalitat in der epitaphischen Texttradition. In: Grenzrdume der Schrift. Hg. v. Achim Geisen-
hansliike/Georg Mein. Bielefeld 2008, S. 167-188.



298 — Oliver Volker

darin eingelagerten Fossilien als einem geschichtlichen Archiv, von dort aber ande-
rerseits als poetologisches Modell in die Lyrik exportiert wird. In dieser Bewegung
eines Chiasmus wird der Begriff des literarischen Textes zunehmend mit einem ma-
teriellen Phanomenbereich der Geologie angereichert, der Anspriiche einer intentio-
nalen Uberlieferung gerade nicht erfiillt. Im Spannungsfeld von Poetik und Geologie
zeichnet sich damit um 1800 ein widerspriichlicher Begriff von Schriftlichkeit ab, der
in dem Mafie Bedeutungs- und Erinnerungstrager ist, als er an ein Moment des
Todes, der Arretierung und des Verlusts eines einheitlichen Sinns gebunden ist.

Ruine, Monument, Epitaph

Gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts entwickelt sich die Ruine in antiquari-
schen' und archéologischen Diskursen zu einem iiberdeterminierten Gegenstand,
an dem verschiedene Zeitmodelle und Geschichtsphilosophien durchgearbeitet wer-
den. Besonders einflussreich ist dabei die Monographie Les Ruines, ou méditation sur
les révolutions des empires des franzosischen Orientalisten und Altertumswissen-
schaftler Constantin Francois Volney, der darin unter anderem seine Reisen nach
Agypten und Syrien dokumentiert. 1791 vor dem unmittelbaren Hintergrund der
Franzosischen Revolution erschienen, ist es eine Abhandlung uber die Vergénglich-
keit friiherer Zivilisationen, die aber jenseits dieser melancholischen Inventur eine
utopische Zukunft entwirft. Die materiellen Reste der Geschichte sind bei Volney
nicht lediglich Gegenstand der Beschreibung. In der ,Invocation“ werden Ruinen
und Gréaber als Zeugen der Vergangenheit angerufen: ,Je vous salue, ruines soli-
taires, tombeaux saint, murs silencieux! c’est vous que j’invoque“®’ (Ich griifSe euch,
einsame Ruinen, heilige Graber, stille Mauern! Ihr seid es, die ich anrufe). Dieser An-
rufung antwortend, treten die materiellen Zeugen der Vergangenheit ihrerseits als
eigenstindige Sprechinstanzen auf; in der Gestalt eines ,fantdme“, das sich aus den
Grébern erhebt, belehren sie den Reisenden tiber die Ignoranz und Fehlbarkeit des
Menschen.? Letztlich bleiben diese Szenen der Geisterbeschwérung und eines ge-
spenstischen Sprechens jedoch stets an einen materiellen Trager gebunden, der die

19 Zu antiquarischen Praktiken und Diskursen um 1800 vgl. Noah Heringman: Sciences of Anti-
quity: Romantic Antiquarianism, Natural History, and Knowledge Work. Oxford 2013. Heringman
geht dabei auch auf die besondere Bedeutung der Bucht von Neapel ein. Als Landschaft, die ei-
nerseits durch vulkanische Aktivititen gepragt ist, andererseits als Fundstatte von rémischen An-
tiken dient, wird sie um 1800 zum Gegenstand von geologischen und archéologischen Praktiken.
20 Constantin Francois Volney: Les Ruines, ou méditation sur les révolutions des empires. Nou-
velle édition corrigée. Paris 1792, S. XIIL

21 Volney: Les Ruines, S. 18.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 299

Zeit iiberdauert. Stein und Erde dienen als die notwendigen Schrifttrager und Me-
dien, in die sich die Geschichte einschreibt: ,combien de vérités profondes sont
écrites sur la surface de cette terre! Souvenirs des temps passés, revenez a ma pen-
sée!“*? (Wie viele tiefe Wahrheiten sind doch der Oberfliche dieser Erde einge-
schrieben! Erinnerungen vergangener Zeiten, kehrt zurtick in meinen Geist). Die
Vergangenheit wird zu einer im Raum verstreuten Schrift, die der als Erzédhler des
Berichts auftretende Reisende zu entziffern sucht.

In dieser Position des Riickblicks, in der sich Vergangenheit und Wahrheit — ,,vé-
rités“ und ,temps passés“ — reimen, erscheint Volney nicht allein als Vorlage von
Lionel Verney, dem Ich-Erzdhler von Mary Shelleys The Last Man. Als einflussreich
erweist sich auch das Frontispiz, das den einsamen Betrachter einer Ruinenland-
schaft darstellt, der, geméaf} Volneys Verstandnis der Erdoberflache als eines Schrift-
tragers, zugleich als ein Leser verstanden werden kann (Abb. 1).

Volney entwirft in der weitreichenden Katalogisierung von Ruinen eine Ge-
schichtsphilosophie, die sich aus der melancholischen Betrachtung der zerfallenen
Weltreiche herausarbeitet. Die Ruine erscheint als das Ergebnis eines rickwértsge-
wandten, von Volney in den Orient verlagerten Despotismus, aus dem sich eine ver-
nunftgeleitete Gegenwart vor dem unmittelbaren Hintergrund der Franzésischen
Revolution befreien soll.* Dieses utopische Potential halt indes nicht lange vor.
Schon in Shelleys The Last Man sind die Ruinen von Palmyra zu einem Modell von
Endlichkeit geworden, das beispielsweise zur Beschreibung einer sterbenden Ro-
manfigur aufgerufen wird: ,For quickly the fair proportion of this edifice would be
more defaced, than are the sand-choked ruins of the desert temples of Palmyra.“**

Es ist indes der in Volneys Frontispiz abgebildete Beobachter einer men-
schenleeren Ruinenlandschaft, der in der ersten Hélfte des neunzehnten Jahr-
hunderts, nachdem die mitunter eschatologischen Hoffnungen in Bezug auf die
Franzosische Revolution bereits merklich verblasst sind, wieder aufgerufen
wird. So entwirft das Frontispiz von Volneys Les Ruines eine Bildaufteilung, die
spiegelverkehrt auf dem Frontispiz des ersten Teils von Charles Lyells Principles
of Geology (1830-1833)* als eine Art Denkbild des geologischen Gradualismus
wieder in Erscheinung tritt (Abb. 2).

22 Volney: Les Ruines, S. 24.

23 Zur Rolle der Ruine fiir das Geschichtsmodell von Volney vgl. Paul Strohmaier: Bauformen
der Geschichte: Ruinenlektiiren im Umfeld der Franzdsischen Revolution (Gibbon, Volney, Cha-
teaubriand). In: Asthetik und Poetik der Ruinen: Rekonstruktion — Imagination — Gedéchtnis.
Hg. v. Giulia Lombardi/Simona Oberto/Paul Strohmaier. Berlin 2022, S. 117-140.

24 Shelley: The Last Man, S. 341.

25 Charles Lyell: Principles of Geology. Being an Attempt to Exlain the Former Changes of the
Earth’s Surface, by Reference to Causes Now in Operation. Vol. 1. London 1830.



300 —— Oliver Vélker

Abb. 1: Constantin Francois Volney: Les Ruines, ou méditation sur les révolutions des empires. Frontispiz.



Ruine, Monument, Epitaph —— 301

T. Bradiey. Se.

o 7 = . /
7 . /s 5 7~ /
r‘/&fﬂw{f als o her ot /
o /

. o :
lerafoid a/ <, 9/2(////, L(é”/l//:
o 7

o Sohns Hurray, Albemarle S¢ June. 1630.

Abb. 2: ,Present State of the Temple of Serapis at Puzzuoli“. Charles Lyell: Principles of Geology.
Volume 1. Frontispiz.



302 — Oliver Vélker

Die Radierung zeigt eine Ruine der romischen Antike, die sich in Pozzuoli befindet,
einem Dorf in der Bucht von Neapel. Die Sdulenstruktur war Mitte des achtzehnten
Jahrhunderts ausgegraben und fiir den Uberrest eines Serapistempel gehalten wor-
den. In Lyells Grindungsdokument der modernen Geologie hat die abgebildete Be-
obachtungsszene eine doppelte Funktion. Erstens fungieren die unmittelbar am
Meer gelegenen Sdulen im rechten Bildfeld als materielle Zeugen erdgeschichtli-
cher Prozesse. Auf mittlerer Héhe weisen sie die Spuren von in Salzwasser leben-
den Bohrmuscheln auf und dieser erklarungsbediirftige Umstand provozierte ab
der zweiten Halfte des achtzehnten Jahrhunderts eine Debatte, in der sich die all-
mahlich ausdifferenzierenden Disziplinen der Archédologie und Geologie iiberla-
gern. Goethe etwa hatte die Ruinen 1787 besucht und distanziert sich in seinem
Aufsatz iiber den Tempel zu Puzzuol (1823) von der Annahme, dass die Muschelspu-
ren durch einen Anstieg des Meeresspiegels entstanden seien. Seinerseits geht er
davon aus, dass das untere Drittel der Sdulen durch einen ,dichten Ascheregen“
bedeckt wurde, auf der sich dann ein Teich gebildet habe.”® Demgegeniiber argu-
mentiert Lyell, dass nicht der Meeresspiegel gestiegen sei, sondern sich die Erde in
einem Zeitraum von knapp 2000 Jahren zunéchst abgesenkt und dann wieder an-
gehoben habe, und sich die Sdulen so fiir einen langeren Zeitraum unterhalb der
Meeresoberflache befunden haben. Diesen Vorgang aber fasst Lyell im Bild der Ein-
schreibung. Die von den Muscheln in den Stein gegrabenen Locher bezeichnet er
als ,the memorials of physical changes, inscribed on the three standing columns in
most legible characters by the hand of nature“.*’ Die Bewegung der Erde muss
indes so langsam erfolgt sein, dass die Sdulen selbst nicht eingestiirzt sind und so
als ein dauerhafter Schrifttriger fungieren konnten.”®

Zweitens ist auffallig, dass das Frontispiz keine geologisch relevante Land-
schafts- oder Gesteinsformation, sondern eine Ruine der romischen Antike abbil-
det. In dieser Uberblendung von Geologie und Archéologie ist Lyells zentrales
Argument verdichtet. So wie aus den rezenten Ausgrabungen in Agypten oder in
Pompeji, 1asst sich aus der Beschaffenheit der Erdoberflache ein kontingenter Ge-

26 Johann Wolfgang Goethe: Tempel zu Puzzuol. In: ders.: Johann Wolfgang von Goethes Werke,
Kommentare und Register. Hamburger Ausgabe in 14 Banden. Bd. 13: Naturwissenschaftliche
Schriften I, hg. v. Dorothea Kuhn/Rike Wankmiiller. Miinchen 2002, S. 287-295. Zu Goethes Erkla-
rung vgl. Peter Schnyder: Die Dynamisierung des Statischen. Geologisches Wissen bei Goethe und
Stifter. In: Zeitschrift fiir Germanistik 19 (2009), H. 3, S. 540-555.

27 Lyell: Principles of Geology, S. 453.

28 Vgl. Martin ].S. Rudwick: Worlds Before Adam: The Reconstruction of Geohistory in the Age
of Reform. Chicago 2010, S. 298; Peter Schnyder: Die Dynamisierung des Statischen, S. 543; Ste-
phen J. Gould: Pozzuoli’s Pillars Revisited. In: Natural History 108 (1999), H. 5, S. 24, 81-83, 88, 90 {.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 303

schichtsverlauf ablesen, eine vergangene Welt rekonstruieren.?’ Entsprechend ist
vor allem der erste Teil der Principles durch eine Darstellung bestimmt, in der die
materiellen Spuren erdgeschichtlicher Prozesse konsequent in Analogie zu ar-
chéologischen Ausgrabungen in Pompeji, Herculaneum oder Agypten gestellt
werden. Ohne die Annahme einer erdgeschichtlichen Tiefenzeit, so Lyells Argu-
ment, sei die gegenwartige Beschaffenheit der Erde und die Existenz von Fossilien
ebenso wenig zu verstehen wie die am Nil entdeckten Artefakte ohne die An-
nahme eines alten Agyptens. Ubereinandergelegt werden beide Ebenen durch
den Begriff des Monuments:

Let us imagine, for example, that Champollion, and the French and Tuscan literati lately
engaged in exploring the antiquities of Egypt, had visited that country with a firm belief
that the banks of the Nile were never peopled by the human race before the beginning of
the nineteenth century, and that their faith in this dogma was as difficult to shake as the
opinion of our ancestors that the earth was never the abode of living beings until the crea-
tion of the present continents, and of the species now existing, — it is easy to perceive what
extravagant systems they would frame, while under the influence of this delusion, to ac-
count for the monuments discovered in Egypt.*°

Obschon Lyells Gradualismus davon ausgeht, dass die zentralen Prozesse der Erd-
geschichte allméhlich verlaufen und auch in der Gegenwart noch zu beobachten
sind, tritt hier eine radikale Historisierung der Natur zutage; die Annahme, dass
sich die Erdoberflache und das Klima in ihrer Geschichte weitreichend veréndert
haben und eine Fiille an Spezies in diesem Verlauf ausgestorben sein muss. Zu-
gleich wird diese Historisierung mit der Ubersetzung eines fremden Schriftsystems
verglichen. Lyell verweist hier auf den franzésischen Altertumswissenschaftler
Jean-Francois Champollion, der mithilfe des Steins der Rosetta zum ersten Mal in
der Lage war, Ubersetzungen von Hieroglyphen anzufertigen. Hieroglyphen bilde-
ten demnach nicht ausschliefilich Piktogramme, wie zuvor vermutet, ihre Bedeu-
tung basiere vielmehr auf einem Alphabet. In diesem Resonanzraum erscheinen
Fossilien und geologische Landschaftsmerkmale als erhaltene Bruchstiicke eines
unbekannten Schriftsystems, aus denen, sobald sie einmal entziffert sind, vergan-
gene Welten rekonstruiert werden konnen, etwa die Klimageschichte von Sibirien.
Im Zusammenspiel mit dem Frontispiz des ersten Teils etablieren die Principles da-
durch einen Blick auf die erdgeschichtliche Vergangenheit, die der Perspektive der
Ich-Erzéhlerin aus Shelleys Rahmenerzahlung dhnelt. Wahrend Lyell die Rekon-
struktion einer erdgeschichtlichen Vergangenheit mit Champollions Entzifferung

29 Vgl. Martin J.S. Rudwick: Bursting the Limits of Time: The Reconstruction of Geohistory in the
Age of Revolution. Chicago 2005, S. 188.
30 Lyell: Principles of Geology, S. 76.



304 —— Oliver Volker

von Hieroglyphen vergleicht, tibersetzt diese ,ancient Chaldee, and Egyptian hiero-
glyphics, old as the Pyramids“, die sie gemeinsam mit einem Begleiter in einer Hohle
in der Nahe von Neapel findet. Die erfolgende Annaherung der erdgeschichtlichen
Spuren an eine unbekannte, erst zu entziffernde Schrift ist entscheidend fiir Lyell.31
Mehr noch als die entstehende Archdologie und Agyptologie kann die Geologie ihr
Wissen nicht auf schriftliche Quellen oder intentional angelegte Archive stiitzen. Die
Bedingungen, unter denen die Sdulen von Pozzuoli tiberhaupt bis in die Gegenwart
hin fortexistieren konnten, sind demnach ebenso wichtig wie diese selbst. Zugleich
aber wird durch den Bezug auf eine schreibende Hand der Natur dieser Begriff
einer schriftlichen Quelle und eines Archivs auf die Tiefendimension des Erdraums
erweitert. Verstiarkt durch den Umstand, dass durch den Bezug auf die dgyptischen
Ausgrabungen eine ausgepragte Begrabnis- und Monumentalkultur aufgerufen wird,
die durch die Errichtung des Grabs eine Spur im Erinnern zu hinterlassen sucht,*
tritt Lyells Metapher der Schriftlichkeit in eine unmittelbare Ndhe zum Tod. Nicht
zuletzt sind es die in den Erdschichten ,begrabenen‘ Reste ausgestorbener Spezies, ,a
very distinct assemblage of organized fossils [..] entombed*>* die das Erdreich zu
einem Schrifttriger machen. Ahnlich wie im Fall des im Laufe des achtzehnten
Jahrhunderts ausgegrabenen Herculaneum, das durch den pldtzlichen Ausbruch
des Vesuvs im Jahr 79 verschiittet und zugleich konserviert wurde, bilden Tod und
Arretierung die Bedingung der Moglichkeit einer medialen Fortdauer in der Zeit.

Dieser Bezug auf Praktiken des Begrabnisses erfolgt indes nicht allein tiber
den Vergleich mit Entdeckungen der rémischen oder &gyptischen Antike. Durch
den Begriff des Monuments rufen die Principles eine Durchdringung der Land-
schaft mit Erinnerung und Geschichte auf, die sich in Texten der englischen Ro-
mantik aus einer Auseinandersetzung mit dem Epitaph entwickelt. In William
Wordsworths umfassendster Auseinandersetzung mit der materiellen Beerdi-
gungskultur, seinen Essays Upon Epitaphs (1810), ist die Grabinschrift gleichur-
springlich mit Schriftlichkeit. Zu Beginn des ersten Essays schreibt Wordsworth
hierzu:

It need scarcely be said, that an Epitaph presupposes a Monumente, upon which it is to be
engraven. Almost all Nations have wished that certain external signs should point out the
places were their dead are interred. Among savage tribes unacquainted with letters this has

31 Zu Metaphern des Buchs und der Schrift sowie der Rolle von Literatur in der britischen Geo-
logie wéhrend der ersten Halfte des neunzehnten Jahrhunderts vgl. das Kapitel ,Formations® in
Adelene Buckland: Novel Science: Fiction and the Invention of Nineteenth-Century Geology. Chi-
cago/London 2013, S. 1-30.

32 Vgl. Jan Assmann: Das kulturelle Gedéchtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitét in
frithen Hochkulturen. Miinchen 2018, S. 87 f.

33 Lyell: Principles of Geology, S. 100.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 305

mostly been done either by rude stones placed near the graves, or by mounds of earth rai-
sed over them. This custom proceeded obviously from a twofold desire; first, to guard the
remains of the deceased from irreverent approach or from savage violation: and, secondly,
to preserve their memory.>*

In Wordsworths Bestimmung des Epitaphs bildet das Grab die Grundstruktur eines
Zeichenzusammenhangs, indem ,external signs“ diejenigen Orte bezeichnen, an
denen die Toten beerdigt sind, dadurch aber zugleich eine Erinnerung sichern und
verstetigen sollen. Es bildet die sichtbare Markierung eines Abwesenden.* Das
Grab ist insofern eine Protoschrift, als es ein externalisiertes Gedéchtnis erzeugt,
das in die Landschaft eingelassen ist. Entsprechend wird das Verhéltnis von Schrift
und Grabinschrift in den Essays als ein sehr enges gedacht: ,As soon as nations
had learned the use of letters, epitaphs were inscribed upon these monuments; in
order that their intention might be more surely and adequately fulfilled.“*® Schrift
und Gedéchtnis werden dadurch in einen unmittelbaren Zusammenhang mit dem
Tod und dem Begrdbnis gebracht. Den Begriff des Monuments aufgreifend, sieht
Lyell den Tiefenraum der Erde von einer Vielzahl an Grabinschriften durchzogen,
die so eine vertikal in die Vergangenheit hinabreichende Erinnerungsspur bilden.
Zugleich wird in der damit vollzogenen Erweiterung eine menschliche und bewusst
handelnde Instanz getilgt, die im Grabmal eine Erinnerung festschreiben und er-
halten will. In dieser Aufkiindigung einer singuldren Schreibinstanz vollzieht sich
eine Pluralisierung, die sowohl den Begriff der Natur als auch die literarische Poe-
tik betrifft.

Beachy Head

Zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts stellten Paldontologie und Geologie Diszi-
plinen dar, die ihren Gegenstandsbereich nicht einfach vorfanden. Auf Basis einer
unsicheren Datenlage entwarfen sie die Geschichte eines Gegenstandes, von dem

34 William Wordsworth: Essay Upon Epitaphs. In: ders.: The Prose Works: In Three Volumes.
Bd. 2, hg. v. Warwick Jack Burgoyne Owen/Jane W. Smyser. Oxford 1974, S. 50.

35 Zu diesem Wechselverhiltnis von Grab und Zeichen im antiken Agypten vgl. Jan Assmann:
Stein und Zeit. Mensch und Gesellschaft im alten Agypten. Miinchen 2003, S. 169: ,In Agypten
bezieht sich der transformierende Zugriff der Schrift, lange bevor er die mundlich iiberlieferte
Dichtung erfafit, auf die Gréber. Das Grab ist das ,Zeichen‘ (sema) einer Personalitdt; durch die
Inschrift entfaltet sich das Zeichen zum Text, zur Erzahlung.“ Vgl. auch Harrison: The Dominion
of the Dead, S. 20.

36 Wordsworth: Essays Upon Epitaphs, S. 50.



306 — Oliver Vélker

zuvor geglaubt worden war, dass er genau diese Dimension nicht aufweise: eine
Geschichte. Wissenspoetologische Ansidtze haben vor diesem Hintergrund eine
strukturelle Nahe und wechselseitige Anziehungskraft zwischen erdgeschichtlichen
Modellen und literarischer Figuration aufgezeigt.’ Dieses Wechselverhaltnis lasst
sich auch anhand von Metaphern der Ruine, des Monuments und der Schriftlich-
keit verfolgen. Sie pragen nicht allein Modelle der friihen Geologie, sondern finden
sich auch in zeitgendssischen literarischen Imaginationen einer geologischen Ge-
schichtlichkeit. Besonders dicht ist diese Konstellation von unterschiedlichen Me-
dien der Endlichkeit in Charlotte Smiths (1749-1806) Langgedicht Beachy Head.
Literaturgeschichtlich nimmt Charlotte Smith eine eigenartige Stellung ein. Stu-
art Curran bezeichnet sie als ,the first poet in England whom in retrospect we
would call Romantic“*® Besonders durch ihre Sonette hat sie innerhalb der engli-
schen Romantik eine grofe Wirkung entfaltet, wie sich etwa an William Words-
worths Rezeption ihrer Lyrik nachvollziehen ldsst.® Trotz dieser Sonderstellung
und der Popularitdt, die sie zudem als Autorin von elf Romanen zu Lebzeiten
besafs, war sie bereits Mitte des neunzehnten Jahrhunderts wieder grofitenteils in
Vergessenheit geraten. In der jiingeren Forschung ist demgegeniiber ein erneutes
Interesse an ihrer Lyrik entstanden und besonders in Bezug auf Beachy Head
wurde die Bedeutung von geologischen und paldontologischen Wissensbestdnden
fiir dessen formale Beschaffenheit betont.*® Demnach arbeitet sich das Gedicht
durch unterschiedliche Konstruktionsformen einer nationalen und geologischen
Geschichte, setzt diese aber in ein Verhéltnis zur literarischen Rekonstruktion von
Vergangenheit. Denn wo die im Gedicht aufgerufenen wissenschaftlichen Perspek-
tiven um eine Identifikation von Vergangenheit bemiiht sind, gibt das Gedicht
Raum fiir Mehrdeutigkeiten und Widerspriiche.* Jenseits von Fragen, inwieweit

37 Vgl. Peter Schnyder: Einleitung. In: Erdgeschichten. Literatur und Geologie im langen 19. Jahr-
hundert. Wiirzburg 2020, S. 7-25.

38 Charlotte Smith: The Poems of Charlotte Smith. Hg. v. Stuart Curran. Oxford 1993, S. XIX.

39 Vgl. bereits: Bishop C. Hunt, Jr.: Wordsworth and Charlotte Smith. In: The Wordsworth Circle
1(1970), S. 85-103.

40 Vgl. Noah Heringman: Romantic Rocks, Aesthetic Geology. Ithaca 2004 S. 68 f; Alexandra Pa-
terson: Tracing the Earth: Narratives of Personal and Geological History in Charlotte Smith’s
Beachy Head. In: Romanticism 25 (2019), H. 1, S. 22-31; Theresa M. Kelley: Romantic Histories:
Charlotte Smith and Beachy Head. In: Nineteenth-Century Literature 59 (2004), H. 3, S. 281-314.

41 So ruft das Gedicht einerseits erdgeschichtliche Modelle tiber die Beschaffenheit der Kiiste
und die Herkunft maritimer Fossilien auf, kokettiert iiber eine Fuffnote andererseits aber mit
dem eigenen Nichtwissen: ,The appearance of sea-shells so far from the sea excited my surprise,
though I then knew nothing of natural history. I have never read any of the late theories of the
earth, nor was I ever satisfied with the attempts to explain many of the phenomena which call
forth conjecture in those books I happened to have had access to on this subject.“ (232) Wie Kevis



Ruine, Monument, Epitaph =—— 307

Beachy Head auf seiner inhaltlichen Ebene geologische Modelle der Erdgeschichte
affirmativ aufgreift, soll der folgende Abschnitt die Bedeutung von Grab und Be-
grabnis in Smiths Text hervorheben und dabei eine Vertauschung zwischen meta-
phorischem Bildspender und literarischer Poetik aufzeigen. Entwerfen geologische
Diskurse die Abfolge von Erdschichten als fragmentarisch erhaltene Schrift oder
verwittertes Archiv einer geologischen Geschichte, wird dieses Bild in Beachy Head
zum poetologischen Modell eines Gedichts, das sich nicht allein mit geologischen
und naturgeschichtlichen Wissensformen auseinandersetzt, sondern aus unter-
schiedlichen Texten zusammenfligt. Diese lassen sich als Text-Fossilien verstehen,
sodass das Gedicht eine stratigraphische und heterogene Form bildet.

Ein Jahr nach Charlotte Smiths Tod wurde Beachy Head 1807 im Gedichtband
Beachy Head, Fables and other Poems veroffentlicht. Der Gedichttitel bezeichnet
einen real existierenden Ort, einen exponierten Kreidefelsen an der Kiiste von
East Sussex, der einen dufieren Rand, eine deutlich hervorgehobene Grenze von
Festland und Meer bildet. Bereits die im Titel aufgerufene Topographie steht in
einem Bezug zur geologischen Forschung des frithen neunzehnten Jahrhunderts,
fiir die der Ubergangsbereich zwischen Erde und Meer eine besondere Rolle
spielt.* Vom Meer aus emporragend, erscheint die Steilkiiste als natiirlicher
Querschnitt einer stratigraphischen Anordnung, die sich ansonsten dem Blick ent-
zieht. Der von den Wellen ausgewaschene Schichtenaufbau tritt demnach als Mo-
nument und Archiv einer erdgeschichtlichen Vergangenheit vor Augen, wie etwa
Charles Darwin in On the Origin of Species (1859) schreibt:

A man must for years examine for himself great piles of superimposed strata, and watch
the sea at work grinding down old rocks and making fresh sediment, before he can hope to
comprehend anything of the lapse of time, the monuments of which we see around us.*?

Trotz der Uberschneidung von Titel und geographischen Eigennamen erzeugt das
Gedicht vor diesem Hintergrund eine Bewegung der Perspektiverweiterung und
der Verschrankung von unterschiedlichen Rdumen und Zeiten. Deutlich wird dies

Goodman argumentiert, ist dies nicht als Skepsis gegentiber erdgeschichtlichen Modellen zu
lesen, wohl aber als Erinnerung, dass diese von sichtbaren Phdnomenen auf unsichtbare Ursa-
chen schlieffen und somit immer auch als ,conjecture“ zu sehen sind. Vgl. Kevis Goodman: Con-
jectures on Beachy Head: Charlotte Smith’s Geological Poetics and the Grounds of the Present.
In: ELH 81 (2014), S. 983-1006.

42 Zur besonderen Bedeutung der Kiistenlandschaft und seiner stratigraphischen Gestalt fiir die
Britische Geologie um 1800 vgl. auch Patrick Stoffel: Die nachtrégliche Entdeckung der Tiefenzeit
wihrend eines Bootsausflugs an der schottischen Ostkiiste. Uber eine Urszene der modernen
Geologie. In: Asthetische Eigenzeiten der Wissenschaften. Hg. v. Michael Camper. Hannover 2020,
S. 267-282.

43 Charles Darwin: On the Origin of Species. Hg. v. Gillian Beer. Oxford 1996, S. 208.



308 — Oliver Vélker

bereits dadurch, dass der Beginn der ersten Strophe im erdgeschichtlichen Maf3-
stab eine komprimierte Entstehungsgeschichte des Armelkanals liefert:

On thy stupendous summit, rock sublime!

That o’er the channel rear’d, half way at sea

The mariner at early morning hails,

I would recline; while Fancy should go forth,

and represent the strange and awful hour 5
Of vast concussion; when the Omnipotent

Stretch’d forth his arm, and rent the solid hills,

Bidding the impetuous main flood rush between

The rifted shores, and from the continent

Eternally divided this green isle.** 10

Wie in einer Miniatur einer das gesamte Gedicht bestimmenden Dynamik weisen
bereits die ersten fiinf Verse vier unterschiedliche Richtungen und Bewegungen
auf. Vom Meer aus wird das KIiff durch den Matrosen begriifit. Dem sprechenden
Ich dient es als exponierter Aussichtspunkt, von dem aus sich die als ,[flancy“ (V.
4) selbst thematisierende Rede des Gedichts, tiber die Bruchkante des Kliffs hinaus-
drdngend, in die tiefenzeitliche Dimension der Landschaft hinabbewegt, die durch
den Arm eines allméchtigen Schopfergottes in Bewegung versetzt wurde. Die ,solid
hills“ (V. 7) von denen das Gedicht spricht, werden ihrem Attribut also gerade nicht
gerecht. In einem ahnlichen Spannungsverhéltnis wird zwar der Gegenstand der
lyrischen Rede durch das erdffnende Possessivpronomen ,,thy“ (V. 1) zu einem ,du’
personifiziert, zu einem einzelnen Gegeniiber. Dieser Hervorhebung des Singuldren
genau entgegengesetzt, entwirft das Gedicht in seinem Verlauf von 731 Blankversen
und 21 Strophen jedoch einen pluralen, mehrfachcodierten Ort, der sowohl auf
einer raumlich-geographischen als auch einer zeitlich-historischen Achse eine
Reihe von unterschiedlichen Ebenen eréffnet und miteinander verbindet. So setzt
Beachy Head uber die Beschreibung der Landschaftsformation eine zurtickblickende
Auseinandersetzung mit dem eigenen Leben der Ich-Perspektive in Bewegung.
Indem sich die biographische Riickschau tiber die Beschreibung des Landschaftsge-
fiiges, der Kiiste und ihrer unterschiedlichen Lebensrdume realisiert, entsteht jedoch
keine eindeutige, ein fiir alle Mal festgeschriebene Identitat. Beachy Head betont
stattdessen Momente der Instabilitdt in den sowohl zeitlichen als auch rdumlichen
Beziehungen von unterschiedlichen Komponenten.

44 Charlotte Smith: Beachy Head. In: dies.: The Poems of Charlotte Smith. Hg. v. Stuart Curran.
Oxford 1993, S. 217-250, hier S. 217. Im Folgenden wird nach dieser Ausgabe mit Angabe der
Verse direkt im Text zitiert.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 309

Bereits in der ersten Strophe wird Beachy Head als ein Aussichtspunkt evo-
ziert: ,,On thy stupendous summit, rock sublime! [...] I would recline“ (V. 1-4). Un-
geachtet dieses expliziten Bezugs auf den Begriff, wird das Meer aber nicht in
einer Asthetik des Erhabenen dargestellt, als Topos des Grenzenlosen oder Un-
endlichen. Stattdessen ist es, und das gilt fiir die Darstellung der Natur in diesem
Gedicht insgesamt, durch konkrete Vorgdnge bestimmt, fiir die Smith eine um
Prézision bemiihte Sprache entwickelt. Dieser Beobachtungsperspektive bietet
sich nun nicht nur eine grofie Vielzahl an Lebewesen, Gegenstdnden, Bewegun-
gen und zeitlichen Prozessen dar. Die Bestandteile dieser Vielfalt sind dartber hi-
naus auch jeweils fiir sich dadurch bestimmt, dass sie beweglich sind. Dies
umfasst unter anderem den Rhythmus der Gezeiten, den Flug der Wolken, den
Flug der auf dem Kliff anlandenden und nistenden Zugvdgel, umherstreifende
Schéfer, den Schiffs- und Handelsverkehr, sodass vielleicht die einzige gemein-
same Eigenschaft all dieser unterschiedlichen Gegenstandsbereiche eine beson-
ders ausgepragte Mobilitat ist. Natiirliche und kulturelle Prozesse verschrankend,
ist der Kustenabschnitt Kontaktfliche des Ungleichartigen und der Ort eines Aus-
tauschs, der sich der Kontrolle entzieht.** In der Nacht legen Schmuggler an,
s[cllandestine traffic“, im Zusammenhang der napoleonischen Kriege besteht die
reale Gefahr einer Invasion durch Frankreich.*®

In einer zeitlichen Entsprechung dieser rdumlichen Austauschbeziehungen
wird die Kiiste als eine Landschaft thematisiert, die mehrere Zeitschichten in sich
tragt. Der Boden wird als ein Medium evoziert. Vor dem Hintergrund einer Reihe
von Invasionen, die tiber die Landspitze erfolgt sind, wird die Kiiste zum archéo-
logischen Speicher, aus dem die zur Rekonstruktion der eigenen Geschichte noti-
gen Spuren ausgegraben werden konnen. Der Untergrund ist ein kaum noch zu
erkennendes Begrabnisfeld, das als eine Art Gegenarchiv den schriftlichen Ge-
schichtsquellen gegeniibergestellt wird und die Spuren derjenigen enthalt, deren
Namen nicht verzeichnet wurde:

[...] deep beneath

Rest the remains of men, of whom is left

No traces in the records of mankind,

Save what these half obliterated mounds

And half fill’d trenches doubtfully impart 405
To some lone antiquary; [...]

45 Vgl. den Beitrag von Rebekka Rohleder in diesem Band.

46 Zu diesen politischen Kontexten vgl. das Kapitel ,That Something Living is Abroad‘. Missing
the Point in Beachy Head“ in Lily Gurton-Wachter: Watchwords: Romanticism and the Poetics of
Attention. Redwood City 2014, S. 110-140.



310 —— Oliver Vélker

Die Figur des ,lone antiquary“ (406), dessen Aufmerksamkeit sich auf die kaum
noch sichtbaren Grabhiigel richtet, dhnelt den einsamen Beobachter-Figuren in
Volneys und Lyells Frontispizen. Sie rekonstruiert eine Vergangenheit, die keine
Spur (trace) in den historischen Aufzeichnungen hinterlassen hat, wohl aber im
Erdreich. Zudem erinnert diese Perspektive an eine friihere Stelle innerhalb des
Gedichts, an der eine personifizierte Beobachtung, ,[c]Jontemplation“ (V. 118), aus
einer raumlich erhdhten Position der Nachlese die Geschichte des Kiistenab-
schnitts zusammensucht (retrace). Ahnlich wie in den Frontispizen von Volney
und Lyell, wird diese archéologische Perspektive zu einer Instanz des Lesens:

Contemplation here,

high on her throne of rock, aloof may sit,

and bid recording Memory unfold

Her scroll voluminous — bid her retrace 120
The period, when from Neustria’s hostile shore

The norman launch’d his galleys [...]

In einer Weitung dieser materiellen Spurensuche wird das Kliff als das Speicher-
medium einer geologisch-erdgeschichtlichen Entwicklungsgeschichte apostrophiert.
Dem Meer gegeniibergestellt und vertikal von dessen planer Flache aufragend, er-
scheint die Kiiste als eine Art natirlicher Schrifttrager. Wird das Meer als symboli-
scher Gegenraum von Geschichte und Kultur verstanden, so ist das Festland
demgegentiber ein dauerhafter Untergrund, Monument im Sinne von Wordsworth,
in das sich Zeit einschreibt. Dieser erdgeschichtliche Aspekt wird durch die bereits
zu Beginn genannte Entstehungsgeschichte des Armelkanals aufgerufen, verdichtet
sich aber besonders in der Auseinandersetzung mit fossilen Resten und Abdrticken,
die im Untergrund des Bodens gefunden und als fremdartige Formen beschrieben
werden:

And still, observing objects more minute,

Wondering remark the strange and foreign forms

Of sea-shells; with the pale and calcareous soil

Mingled, and seeming of resembling substance. 375
Tho’ surely the blue Ocean (from the heights

Where the downs westward trend, but dimly seen)

Here never roll’d its surge. [...]

An der Beschreibung der fossilen Muscheln macht sich bemerkbar, wie die Uberbri-
ckung zeitlicher Distanzen auch eine rdumliche Bedeutung annimmt. Als ,strange
and foreign forms“ (V. 373), erscheinen die fossilen Reste fritherer Erdzeitalter und
vollig andersartiger Okosysteme einerseits wie die naturgeschichtliche Entspre-
chung der emigrants, die sich in Smiths Lyrik meist am Strand aufhalten. Anderer-



Ruine, Monument, Epitaph =— 311

seits ist die Prasenz der fremdartigen Lebensformen Metapher fiir Erinnerungen,
die an die Oberfliche des Bewusstseins treten, aber auch fiir die literarischen Ver-
fahren des Gedichts. Denn fiir das schreibende Ich ist die Gegend von Beachy Head
im landlichen Gegensatz zum urbanen Raum zugleich Erinnerungsmaschine einer
idealen Kindheit, als deren Exilantin es sich beschreibt:

And childhood scarcely passed, I was condemned,

A guiltless exile, silently to sigh,

While Memory, with faithful pencil, drew

The contrast; and regretting, I compar’d 290
With the polluted smoky atmosphere

And dark and stifling streets, the southern hills

That to the setting Sun, their graceful heads

Rearing, o’erlook the frith, where Vecta breaks

With her white rocks, the strong impetuous tide, 295
When western winds the vast Atlantic urge

To thunder on the coast[.] - Haunts of my youth!

Scenes of fond day dreams, I behold ye yet!

In der Formulierung ,Haunts of my youth!“ (V. 297) wird deutlich, wie Raum,
Zeit, Idealisierung und Unbehagen sich vermischen, ist haunt als Substantiv doch
einerseits ein vertrauter und gewohnter Ort, als Verb aber Wiederkehr des Toten
und entsprechend Besuch derer, die eigentlich nicht mehr anwesend sind oder
auch nicht anwesend sein sollen, also ,visits and molestation of disembodied spi-
rits*, wie das OED das Verb to haunt erlautert.*’

Diese Doppelung von haunt ist auch eine intertextuelle. Die Kiiste ist nicht
allein eine Verbindungslinie der Verkehrs-, Handels-, Schmuggel- und Ausbeu-
tungsrouten in ferne ,orient climates“ (V. 44). Sie bildet eine Kontakt- und Inter-
aktionsflaiche mit Smiths eigenem lyrischen Werk, in dem die Topographie aus
Strand, Meer und Klippen ein wiederkehrendes Motiv bildet. Wie die Forschung
gezeigt hat, ist das Gedicht durch die Wiederaufnahme eigener Formulierungen
aus fritheren Sonetten bestimmt,*® sodass die Prisenz geologischer und archéolo-
gischer Fragmente im Untergrund des Erdreichs auf der poetologischen Ebene

47 Oxford English Dictionary. Oxford 2001. https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Ent
ries&q=haunt, (letzter Zugriff: 23.03.2023).

48 Charlotte Smiths Written on the Sea Shore. October (1784) etwa entwirft im Verhéltnis von
Schiffbruch, Ufer und vergeblichem Blick ins Meer als Horizont méglicher Rettung eine nautische
Metaphorik des Scheiterns. Dort heifdt es in der dritten Strophe: ,Already shipwreck’d by the
storms of Fate, / Like the poor mariner, methinks, I stand, / Cast on a rock; who sees the distant
land / From whence no succour comes — or comes too late.“ Charlottes Smith: Written on the sea
shore. — October, 1784. In: dies.: The Poems od Charlotte Smith. Hg. v. Stuart Curran, S. 20.


https://www.oed.com/search/dictionary/?scope%3DEntries%26q%3Dhaunt
https://www.oed.com/search/dictionary/?scope%3DEntries%26q%3Dhaunt

312 — Oliver Vélker

durch die Integration &lterer Textmaterialien gespiegelt wird, die wie Fossilien
im eigenen Untergrund eingelagert sind. Die Erde als Archiv geschichtlicher Spu-
ren beschreibend, ist das Gedicht zugleich Gedichtspeicher.

Diese Intertextualitédt betrifft indes nicht allein Referenzen auf das eigene Werk.
Auffallig ist dariiber hinaus die heterogene Beschaffenheit des Textes, die den Kus-
tenabschnitt als einen pluralen Raum unterschiedlicher Lebewesen und zeitlicher
Rhythmen lesbar macht.** Der heterogenen Beschaffenheit des Gedichts entspricht
ein dichtes Ineinander von unterschiedlichen Lebensformen, das es schildert. So
werden zum einen Begriffe durch einen umfangreichen Fufinotenapparat kommen-
tiert, in dem unter anderem die lokale Flora und Fauna erldutert und mit lateini-
schen Namen genau bezeichnet wird. In dieser Raumaufteilung des Textes werden
geologische, botanische und ornithologische Wissensbestdnde eingebaut, sodass die
Lesefluss von einer linearen Richtung abgelenkt wird. Sowohl auf der synchronen
Ebene der rdumlichen Gleichzeitigkeit und Nachbarschaft unterschiedlicher Lebens-
formen als auch auf der diachronen der Geologie und der Archéologie erscheint die
fir das Gedicht zentrale Landschaftsform als ein heterogener, offener Lebensraum,
in dem sich natiirliche und kulturelle, literarische, biographische, aber auch politi-
sche und gewaltsame Zusammenhédnge begegnen, in Interkation zueinander treten.
Zum anderen enthalt das Gedicht zwei Binnengedichte, die von einem umherwan-
dernden ,hermit“ (V. 560) stammen. Dessen Aufenthaltsort sind nicht allein ,,ruins*
sowie ,fragments gray of towers and buttresses“ (V. 509), seine Dichtung besteht ih-
rerseits aus ,scatter’d rhymes, / Unfinish’d sentences, or half erased (V. 575). Mithin
zeigt sich in der Néhe von literarischer Form und materiellen Resten oder Bruchsti-
cken ein dhnliches poetologisches Modell, wie es Walter Benjamin in Der Ursprung
des deutschen Trauerspiels (1928) anhand der Figur der Ruine herausarbeitet und
von organischen Modellen des Kunstwerks unterscheidet: ,Was die Antike ihnen
[den Dichtern des Barock] gelassen hat, sind ihnen Stiick fiir Stiick die Elemente, aus
welchen sich das neue Ganze mischt. Nein: baut. Denn die vollendete Vision von die-
sem Neuen war: Ruine.“*’ In einer Entsprechung der einzelnen Ebenen, verweisen
der als zerfallene Ruine beschriebene Ort und die fragmentarische Verfasstheit der
dort entstehenden Dichtungen zugleich auf die heterogene Verfasstheit des Textes, in
den sie eingefiigt sind.*

Die aus dem kalkigen Untergrund von Beachy Head gegrabenen Muschelfossi-
lien sind demnach Metapher fiir die Erinnerungen der lyrischen Ich-Perspektive,

49 Vgl. Anne D. Wallace: Interfusing Living and Nonliving in Charlotte Smith’s Beachy Head.
In: The Wordsworth Circle 50 (2019), H. 1, S. 3-19.

50 Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 354 f.

51 Zu dieser fragmentarischen Form vgl. John M. Anderson: Beachy Head: The Romantic Frag-
ment Poem as Mosaic. In: Huntington Library Quarterly 63 (2000), H. 4, S. 547-574.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 313

die von der Hohe des Kliffs auf ihr Leben zuriickblickt, zugleich aber poetologische
Kennzeichnung fir die heterogene Verfasstheit des Gedichttextes. Noch einmal ver-
dichtet wird dieser poetologische Aspekt in der letzten Strophe, die von einem wei-
teren Einsiedler berichtet, der am Fuf$ des Kliffs lebt und Schiffbriichige rettet, bis
er dabei schliefilich selbst ertrinkt. Von diesem hermit heifdt es ganz am Ende:

[...] his drowned cor’se

By the waves wafted, near his former home 725
Receiv’d the rites of burial. Those who read

Chisel’d within the rock, these mournful lines,
Memorials of his suffering, did not grieve,

That dying in the cause of charity

His spirit, from its earthly bondage freed, 730
Had to some better region fled for ever.

Mit der Praxis des Begrabnisses und der Formulierung ,,chisel’d within the rock,
these mournful lines“ (V. 727) wird die handwerkliche Verfertigung eines Epitaphs
evoziert, in der sich das Gedicht selbst thematisiert. Es evoziert sich als eine Selbst-
einschreibung in den materiellen Schrifttrager der Landschaft und des Erdreichs,
wobei der umfassende Fufinotenapparat die Schriftlichkeit des Gedichts zusatzlich
hervorhebt und seine Klangdimension in den Hintergrund riickt. Wenngleich das
Gedicht damit eine nachtragliche Zeitlichkeit von Lesenden setzt (,Those who
read®, V. 726), ist die Zeitbestandigkeit der in den ,mournful lines“ festgehaltenen
Erinnerung keineswegs gesichert, wie ein abschlieflender Blick auf Lyells Principles
verdeutlichen mag. In einem Kapitel iiber die Kiistenlandschaften von Grof$britan-
nien beschreibt Lyell einen Friedhof, der nach und nach durch den Wellengang
und die Gezeiten abgegraben wurde:

The waves have almost isolated the promontory, and invaded the cemetery, where they
have made sport with the mortal relics, and thrown up a skull upon the beach. In the fore-
ground is seen a broken tombstone, erected, as its legend tells, ,,to perpetuate the memory*“
of one whose name is obliterated, as is that of the county for which he was , Custos Rotulo-
rum.“ A cormorant is perched on the monument, defiling it, as if to remind some moralizer
like Hamlet of ,the base uses“ to which things sacred may be turned. Had this excellent ar-
tist desired to satirize certain popular theories of geology, he might have inscribed the stone
to the memory of some philosopher who taught ,the permanency of existing* continents.>

52 Lyell: Principles of Geology, S. 274. Beachy Head selbst beschreibt Lyell ebenfalls als eine sehr
unbestidndige Landschaft: ,South Coast of England. — To pass over some points near Hastings,
where the cliffs have wasted at several periods, we arrive at the promontory of Beachy Head.
Here a mass of chalk, three hundred feet in length, and from seventy to eighty in breadth, fell, in



314 — Oliver Volker

In dieser merkwiirdig dichten Stelle, die sich selbst in den Raum der Theaterkulisse
ruckt, lassen sich mehrere Faden zusammenfithren. Das offenbar namenlose Grab
soll die Erinnerung an einen ,,Custos Rotulorum® festhalten, dem qua Amt die Auf-
gabe zukommt, die schriftlichen Dokumente einer rechtlichen Institution zu ver-
wahren. Im erdgeschichtlichen Kontext bildet der Wellengang eine Dynamik,
welche diese doppelte Institution der schriftlichen Erinnerung und Festschreibung
allméhlich ausloscht. Gegeniiber der geologischen Dynamik im Grenzverlauf zwi-
schen Ozean und Festland, wie er in Smiths Beachy Head entworfen wird, kann das
Grab nur noch das Scheitern der eigenen Uberlieferung bekunden und wird unfrei-
willig ironisch. Die Bedeutung der Grabinschrift ist demnach genauso wenig zu
kontrollieren wie der Verbleib der Knochen, die von den Wellen aus dem Erdreich
gespiilt werden.

Beachy Head verzeichnet somit unterschiedliche Formen, in denen Vergan-
genheit erinnert, aufgelesen und rekonstruiert wird, ohne dabei einen einzelnen
Standpunkt zu priorisieren. Unterschiedliche Perspektiven stehen nebeneinan-
der, einen privilegierten Erkenntniszugang weist das Gedicht jedoch nicht aus. In
einer Verschrankung unterschiedlicher Skalierungen betrifft dies erdgeschichtli-
che und archéologische Zeitrdume, die Erinnerung der eigenen Kindheit, aber
auch des eigenen Schreibens. Vermittelt wird dies stets {iber ein Geldnde, das sei-
nerseits durch Dynamik und Vielschichtigkeit bestimmt ist. Die Ich-Perspektive
des Gedichts ist in einem Netzwerk von unterschiedlichen Prozessen und Zeiten
der Natur und Kultur situiert. Dariiber hinaus zeichnet sich durch die heterogene
Beschaffenheit des Gedichts auf einer poetologischen Ebene eine Pluralisierung
von Zeitlichkeit ab, wie sie auch in zeitgendssischen Diskursen der Geologie und
der Paldontologie zu beobachten ist.

Ein verbindendes Element der Texte von Lyell, Wordsworth und Smith ist
demnach eine Bildlichkeit von Ruine, Monument und Epitaph, aus der eine Er-
weiterung des Schrift- und Archivbegriffs auf Naturrdume hervorgeht. Alle Texte
setzen eine Beobachtungsperspektive der Lektiire, die sich auf diese verstreut lie-
genden Bruchstiicke, Ruinen und Griber bezieht. Erfolgt diese Ubertragung aus
dem Raum der Kultur in ein sich verdnderndes Verstandnis von Natur und ihrer
zeitlichen Dimension, so hat sie umgekehrt aber auch Folgen fiir den Bildspender:
das Verstdndnis von Schrift und Lesbarkeit. Im geologischen und paldontologi-
schen Zusammenhang werden fossile Bruchstiicke oder Erdschichten in der Meta-
pher der Schrift und des Archivs als ,Dokumente‘ einer Erdgeschichte in den
Blick genommen, sind aber gerade nicht Teil einer intentionalen Uberlieferung

the year 1813, with a tremendous crash; and similar slips have since been frequent.“ Lyell: Princi-
ples of Geology, S. 278.



Ruine, Monument, Epitaph =—— 315

oder Hinterlassenschaft. Obschon Beachy Head genau wie das darin beschriebene
Epitaph mit Blick auf eine spitere Rezeption entstanden ist und eine nachtragli-
che Zeitlichkeit von Lesenden setzt (,Those who read®), fithrt die strukturelle
Néhe zum materiellen Gegenstandsbereich von Begrdbniskultur, Geologie und
Paldontologie ein Moment des Sinnentzugs und der Verselbstdndigung mit sich, das
die Vorstellung einer einheitlichen Bedeutung destabilisiert. Darin zeigt sich wie-
derum die Nahe zwischen der hier untersuchten Perspektive des zeitlichen Riick-
blicks und einem allegorischen Lektiiremodell, wie es Benjamin in den Abschnitten
zum Verhéltnis von Symbol und Allegorie in der Romantik herausgearbeitet und
unter dem Begriff des ,allegorischen Tiefblicks® gefasst hat: ,Wo die Romantik in
dem Namen der Unendlichkeit, der Form und der Idee das vollendete Gebilde Kkri-
tisch potenziert, da verwandelt mit einem Schlage der allegorische Tiefblick Dinge
und Werke in erregende Schrift.** Vor diesem Hintergrund lésst sich der hier un-
tersuchte Komplex der Endlichkeit, wie er sich in Ruine, Monument und Epitaph
realisiert, mit dem Lektiire-Modell verbinden, wie ihn das Trauerspiel-Buch skiz-
ziert. In Abgrenzung von der Vorstellung eines organisch-ganzheitlich verfassten
Kunst- und Symbolbegriffs, wie er innerhalb der Romantik etwa von Samuel Taylor
Coleridge vertreten wird,>* und einer komplementir dazu verlebendigenden und
auf das Ganze ausgerichteten Lektiire,” entwirft Benjamin einen Begriff der allego-
rischen Kritik, der sich auf das Bruchstiick richtet, um es mit Wissen anzureichern:
»Mortifikation der Werke: nicht also — romantisch — Erweckung des Bewufstseins
in den lebendigen, sondern Ansiedlung des Wissens, in ihnen, den abgestorbe-
nen.“>® An der hier untersuchten Perspektive des Riickblicks zeigt sich im Wechsel-
verhdltnis von Erdgeschichte und literarischer Poetik eine Lektiireform, in der
Schrift in dem MafSe bedeutsam wird, in dem sie einen einheitlichen lebendigen

53 Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 154.

54 Samuel Taylor Coleridge: Life. In: ders.: Coleridge’s Poetry and Prose. Hg. v. Nicholas Halmi/
Paul Magnuson/Raimonda Modiano. New York/London 2004, S. 596 f. ,,[A] Symbol is characterized
by a translucence of the Special in the Individual or of the Universal in the General. Above all by
the translucence of the Eternal through and in the Temporal. It always partakes of the Reality
which it renders intelligible; and while it enunciates the whole, abides itself as a living part in
that Unity, of which it is the representative.”

55 Zum Gegensatz von Allegorie und Symbol und der Kontinuitdt von Romantik und Barock in
der Priorisierung des Allegorischen schreibt Benjamin an gleicher Stelle: ,Kein harterer Gegen-
satz zum Kunstsymbol, dem plastischen Symbol, dem Bilde der organischen Totalitét ist denkbar
als dies amorphe Buchsttick, als welches das allegorische Schriftbild sich zeigt. In ihm erweist
sich das Barock als souverdnes Gegenspiel der Klassik, wie man bisher in der Romantik nur es
anerkennen wollte.“ Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 154.

56 Benjamin: Der Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 159.



316 —— Oliver Vélker

Ursprung einbiifdt und, mehrdeutig geworden, zum Gegenstand von Wissen und
Bedeutungszuschreibungen wird.

Bildnachweise

Abb. 1 Frontispiz von Constantin Frangois Volney: Les Ruines, ou méditation sur les révolutions
des empires. Paris 1792 <https://digital.library.cornell.edu/catalog/ss:12591030>, letzter
Abruf 14.06.2024.

Abb. 2 Titelblatt von Charles Lyell: Principles of Geology, being an Attempt to Explain the
Former Changes of the Earth’s Surface, by Reference to Causes now in Operation.
London 1830, Volume 1. Royal Society Picture Library.


https://digital.library.cornell.edu/catalog/ss:12591030

Personenregister

Accoramboni, Vittoria 121, 133-134
Adorno, Theodor W. 250

Aksakov, Sergej 15, 253, 255, 259-269
Arago, Francois 177

Ariost (Ariosto, Ludovico) 125
Aristoteles 96, 105-106

Arnim, Bettina von 8, 153-154

Ast, Georg Anton Friedrich 71-72
Auerbach, Erich 107, 127-128, 134, 152

Bachtin, Michail 222, 227, 286

Bacon, Francis 256

Balzac, Honoré de 127, 164

Baratynskij, Evgenij 162-163

Benjamin, Walter 66, 69, 294, 312, 315

Bergson, Henri-Louis 70

Blanckenburg, Christian Friedrich von 5

Bloch, Ernst 250-251

Boccaccio, Giovanni 124

Béhme, Jacob 47

Bonnet, Charles 51

Brecht, Bertolt 26

Breme, Ludovico di 87

Brentano, Clemens 5, 10, 22-23, 27-28, 31-35,
42, 62,146, 148, 154

Brjullov, Karl 163

Brockes, Barthold Heinrich 13, 46-47, 49, 51,
56, 63

Bruno, Giordano 44-45, 47-48, 50

Buckland, William 175-176

Buffon, Georges-Louis Leclerc de 11-12, 15, 115,

170, 178, 206, 210-215, 217-219

Buonaparte, Napoleon 163, 179, 186,
248-250, 252

Birger, Gottfried August 26

Byron, George Gordon 15, 165, 221, 237-238,
240-252

Campbell, Thomas 241

Carus, Carl Gustav 63

Chamisso, Adelbert von 24, 26

Champollion, Jean-Francois 168, 179, 181, 303
Chézy, Helmina von 24-25, 35

Coleridge, Samuel Taylor 315

Conybeare, William 175-176

Cuvier, Georges 11-12, 159-167, 169-171,
173-174, 177,179, 181, 183, 212, 228, 296

Dante (Alighieri, Dante) 79, 109, 124, 188, 193
Darwin, Charles 12,115, 307
Droste-Hdlshoff, Annette von 33

Droysen, Johann Gustav 135-136

Eichendorff, Joseph von 10, 14, 21, 24, 29-30,
35-40, 42, 69, 77,126, 139-142,
146-153, 157

Eichwald, Eduard Karl 173

Engels, Friedrich 161

Ense, Karl August Varnhagen von 10, 141

Feuerbach, Ludwig 3

Fichte, Johann Gottlieb 65-66, 70, 76, 257
Figuier, Louis 173

Filonov, Andrej 254

Flaubert, Gustav 166

Fontane, Theodor 26

Franckenberg, Abraham von 47
Franziskus von Assisi 97

Friedrich, Caspar David 243

Galenos von Pergamon 15, 272-273, 275

Gelzer, Heinrich 147-148

Gercen, Aleksandr 160-161, 254

Gervinus, Georg Gottfried 155-156

Gmelin, Eberhard 288

Gmelin, Johann Georg 168

Godwin, William 229-233

Goethe, Johann Wolfgang von 11, 26, 61-63, 66,
76-78, 82,131, 149, 155-157, 275, 302

Gorres, Guido 147

Grainville, Jean-Baptiste Cousin de 15, 205-209,
211-212, 214-221, 239, 241, 293, 295

Gregor von Nyssa 45, 106

Grimm, Jacob 33, 50, 58, 105, 237

Grimm, Wilhelm 33, 50, 58, 105, 237

Gryphius, Andreas 83

Cicero 93 Gunderrode, Karoline von 6-8, 24, 28, 146, 205
@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111426129-017


https://doi.org/10.1515/9783111426129-017

318 —— Personenregister

Haller, Albrecht von 13, 47, 210-211, 276

Hartlib, Samuel 256

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 2-3,9,
22,30, 70, 73, 118, 126-127, 133,
136-137, 140

Heidegger, Martin 92

Heine, Heinrich 10, 14, 26, 40-41, 139, 141-142,
153-157

Hemsterhuis, Frans 46

Herder, Johann Gottfried 26, 29, 43, 53

Herschel, Friedrich Wilhelm 43, 48, 50, 52-54

Hippokrates von Kos 275

Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus 65, 67,
69-71, 83-85, 148, 169, 209, 278

Holderlin, Friedrich 23

Homer 165

Humboldt, Alexander von 43-45, 56, 58, 62, 89,
166, 253-254, 258-259

Humphrey, William Jackson 243

Huxley, Thomas Henry 173

Jacobi, Friedrich Heinrich 1-2, 45

Kant, Immanuel 9, 47, 52-53, 102, 105, 195

Kepler, Johannes 51

Kerner, Justinus 24, 36, 41

Kierkegaard, Seren 3

Kleist, Heinrich von 15, 68, 148, 271, 273,
278-281, 282-290

Klopstock, Friedrich Gottlieb 29, 46, 49, 147

Kolmar, Gertrud 26

Kopernikus, Nikolaus 44, 58, 92, 161,193

Krasinski, Zygmunt 14, 185-196, 198-201

Laktanz (Lucius Caecilius Firmianus
Lactantius) 93

Lamarck, Jean-Baptiste de 115, 212

Lenau, Nikolaus 41

Leopardi, Giacomo 13, 87-103

Linné, Carl von 11, 210, 212-214

Lucke, Friedrich 237

Lukacs, Gyorgy 77

Lukrez (Titus Lukretius Carus) 43

Lyell, Charles 166, 173, 181-184, 293, 296-297,
299, 301-305, 310, 313-314, 316

Malthus, Thomas Robert 12,15, 222, 229-235,
244, 247, 250

Manzoni, Alessandro 87, 150

Marx, Karl 3,161

Menzel, Wolfgang 155

Mesmer, Franz Anton 276

Michelet, Jules 205

Mickiewicz, Adam 108, 110-111, 113, 185-186,
190, 194, 196, 199, 201

Milton, John 207

Newton, Isaac 44

Nikolaus von Kues 44

Nodier, Charles 114, 206

Novalis (Friedrich von Hardenberg) 1, 4-5,
9, 23, 28, 45, 67, 69-70, 144, 149-152,
169, 278

Ogarev, Nikolaj 161
Oken, Lorenz 53

Pallas, Peter Simon 160, 168-170, 178, 264

Paul, Jean (Richter, Johann Paul Friedrich) 13,
43, 48-57, 59-60, 63, 66, 68-69, 72-74, 84

Petrarca, Francesco 124

Platon 106

Plinius (Gaius Plinius Secundus) 93

Pogodin, Michail 177-178

Polidori, John 242

Puskin, Aleksandr 164, 262, 268-269

Pynchon, Thomas 159

Reil, Johann Christian 271, 274, 276-278, 283,
288-289
Ricardo, David 256

Saint-Hilaire, Etienne Geoffroy 115

Saint-Simon, Henri de 192

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1-2, 4, 6-7,
45, 67-68, 76, 169, 220, 278

Scheuchzer, Andreas 171-172

Schiller, Friedrich 22, 26, 52, 100, 149, 188, 275

Schlegel, August Wilhelm 30, 67-69, 71, 145,
150, 154

Schlegel, Dorothea 5



Schlegel, Friedrich 1-3, 5,7, 9-10, 23, 28, 70, 78,
108, 116-118, 124, 140-141, 143-146, 149,
151-152, 155, 206-207

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst 45, 47,
49, 54, 67-68, 237

Schliemann, Heinrich 180

Schopenhauer, Arthur 90, 101

Schubert, Franz 23

Schubert, Gotthilf Heinrich 279

Schiitze, Stephan 70, 72-76, 80

Senkovskij, Osip Julian Ivanovi¢ (Sekowski, J6zef
Julian) 14, 159-160, 164-171, 173-181, 183

Sevéenko, Taras 254

Shakespeare, William 81, 83, 85, 225

Shelley, Mary 12, 15, 180, 205-206, 221, 223-229,
232-234,242-243, 294-297, 299, 303

Shelley, Percy Bysshe 242, 245

Stowacki, Juliusz 14, 105, 108-111, 113-116, 118, 185

Smith, Charlotte 16, 293, 297, 306-312, 314

Solger, Karl Wilhelm Ferdinand 77-78

Spinoza, Baruch de 1-2, 45

Staél, Germaine de 87, 153-154

Steffens, Henrik 65-66

Stendhal (Beyle, Marie-Henri) 127,130, 133-134

Stifter, Adalbert 13, 43, 48-49, 56-63, 139

Straton von Lampsakos 98-99

Personenregister =—— 319

Tasso, Torquato 123, 125, 130-132

Thales von Milet 66, 71,76

Theophrast
(Theophrastos von Eresos) 98

Tieck, Ludwig 5, 9-10, 13-14, 22-24, 65, 67,
76-85, 121-138, 144, 146, 154

TjutCev, Fedor 163, 267, 269

Tocqueville, Alexis de 257

Turner, William 243

Uhland, Ludwig 26, 36

Vergil (Publius Vergilius Maro) 109
Verne, Jules 173-174

Vischer, Friedrich Theodor 73,75

Volney, Constantin Frangois 298-300, 310

Wackenroder, Wilhelm Heinrich 149

Webster, John 128, 130

Werner, Zacharias 22, 147-148

Whiston, William 177

Wittgenstein, Ludwig 88

Wordsworth, William 295-296, 304-306,
310, 314

Zukovskij, Vasilij 262






	Inhaltsverzeichnis
	Potenzen und Logarithmen
	I Poetologien der Endlichkeit
	„Da wär’s auf einmal still“
	Grenzen des Himmels, Ende der Schau
	Angewandte Endlichkeit
	(Paen)ultima verba
	Sinn des Endes – Ende des Sinns
	II Geschichte und Endlichkeit
	Die Enden des romantischen Romans
	Enden der Romantik
	Die Enden der Erdgeschichte
	Die Endlichkeit des Klassenfriedens
	III Erfahrungsräume der Endlichkeit und Endliche Naturen
	Geteiltes Wissen vom Ende
	Endliche Zeiten, Räume und Ressourcen in Mary Shelleys The Last Man (1826)
	Apokalyptische Verdunklung der Menschheitsgeschichte in Byrons Darkness (1816)
	Verfall der Fülle
	Die auf Dauer gestellte Krise
	Ruine, Monument, Epitaph
	Personenregister



