Renate Schlesier
Mischungen beim antiken Gelage



Miinchner Vorlesungen zu
Antiken Welten

Herausgegeben vom
Munchner Zentrum flr Antike Welten (MZAW)

Band 7



Renate Schlesier

Mischungen beim
antiken Gelage

Reflexionen des frihgriechischen Symposions

DE GRUYTER



ISBN 978-3-11-141674-8

e-ISBN (PDF) 978-3-11-142522-1

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-142549-8

ISSN 2198-9664

DOI https://doi.org/10.1515/9783111425221

©

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz fiir die Weiterverwendung gelten nicht fiir Inhalte,
die nicht Teil der Open-Access-Publikation sind (z. B. Grafiken, Abbildungen, Fotos, Ausziige usw.).
Diese erfordern ggf. die Einholung einer weiteren Genehmigung des Rechteinhabers. Die
Verpflichtung zur Recherche und Kldrung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2024932382

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 Renate Schlesier, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfligbhar Giber www.degruyter.com.

Einbandabbildung: ,Nestorbecher“. Geometrische Kotyle, Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae
166788. Abbildung oben nach Gigante et al. 2021, 4 Abb. 3, https://doi.org/10.1371/journal.pone.
0257368.9003, zur Verfligung gestellt von der Soprintendenza Archeologia, Belle Arti e Paesaggio
per 'area metropolitana di Napoli. Abbildung unten nach Pugliese Caratelli 1996, Kat. 21, 192.
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com


https://doi.org/10.1515/9783111425221
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368.g003
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368.g003
http://www.degruyter.com

Zum Gedenken

an meinen Vater Willi, den Handwerker (1903-1980),
und an meinen Sohn William (1977-1982)






Inhalt

Vorwort — IX

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite.
Trinkgelage und antike griechische Kulturgeschichte — 1

2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions — 25
3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente — 57
4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen — 91

Resultate, Fragen, Perspektiven.
Der ,Nestorbecher“ von Ischia und die Geschichte des Symposions — 125

Zitierte Literatur — 133
Abkiirzungen — 149
Abbildungsverzeichnis — 151

Index — 153






Vorwort

Dank zahlreicher Arbeiten hat das antike griechische Symposion seit einiger Zeit in
der internationalen Forschung Konjunktur. Doch viele damit zusammenhéngende
Interpretationsprobleme bleiben noch ungeklart und werden kontrovers diskutiert.
So habe ich gern die Chance der Einladung zu einer zweisemestrigen Gastprofessur
am Miinchner Zentrum fiir Antike Welten (MZAW) ergriffen, um einige dieser auch
kulturanthropologisch anschlussfahigen Fragen gemeinsam mit Doktorandinnen,
Doktoranden und Postdoc-Fellows aus verschiedenen altertumswissenschaftlichen
Disziplinen in Seminaren zu behandeln und zentrale Aspekte der Problematik vor
einem gréfieren Publikum 6ffentlich zur Diskussion zu stellen.

Mein Interesse an der Institution des Symposions wurde schon vor langer Zeit
geweckt, als ich begann, mich in Berlin und Paris mit den Gottheiten Dionysos und
Aphrodite und ihrem Verhaltnis zueinander innerhalb der antiken griechischen
Religion und Kultur zu beschéftigen. In Studium und Lehre, bei stimulierendem
Austausch mit Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen aus einer Reihe von
Landern in drei Kontinenten und auch innerhalb von Berliner Forschungsverbiin-
den - an der Freien Universitit und der Humboldt-Universitat — hatte ich immer
wieder mannigfaltige Moglichkeiten, grindlich tiber die Institution des antiken
griechischen Symposions nachzudenken und von Anregungen zum Weiterdenken
und Uberpriifen von Deutungsmodellen zu profitieren. Ein Querschnitt aus den
dabei gewonnenen Resultaten, Fragestellungen und Perspektiven liegt nun in die-
sem Opusculum vor. Es beschrankt sich in Form von vier Kapiteln auf den wenig
verdnderten Wortlaut der vier Vortrage, die ich zwischen Oktober 2017 und Juni
2018 in Miinchen als Professorin fiir Kulturgeschichte des Altertums hielt, und die
antiken Text- und Bildzeugnisse aus dem 8.-6. Jahrhundert v. Chr., die darin zur
Sprache kamen. Die Anmerkungen und die Bibliographie der zitierten Literatur do-
kumentieren jedoch nicht allein eine moglichst konzise Auswahl der thematisch
und methodisch relevanten Lektiiren und Forschungen wéhrend dieser Zeit und
im Verlauf einiger Jahrzehnte zuvor, sondern auch und gerade die Auseinanderset-
zung mit einigen neueren, danach erschienenen Publikationen, die als weitere
mafSgebliche Beitrdge zum Verstdndnis der Institution des Symposions anzusehen
sind. Das im Herbst 2023 entstandene Schlusskapitel soll dazu dienen, den von mir
unter dem Titel ,Mischungen beim antiken Gelage“ analytisch und programmatisch
gewdahlten Zugang zum Thema und die Konzentration auf frithgriechisches Mate-
rial zu erldutern sowie die dabei erzielten Ergebnisse zusammenzufassen und die
neu zu verfolgenden Fragen zu skizzieren.

Es wiirde zu weit fithren, alle oder auch nur die wichtigsten Gespréachspart-
ner und Gesprachspartnerinnen zu nennen, von denen ich seit dem Ende der
siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts fruchtbare Impulse bei meinen Uberlegun-

@ Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-203


https://doi.org/10.1515/9783111425221-203

X = Vorwort

gen zum Symposion empfing. Erwahnt sei nur, dass ich 1979, direkt nach Abgabe
meiner Doktordissertation, durch ein sechsmonatiges Forschungsstipendium und
spatere Gastaufenthalte in Paris an dem von Jean-Pierre Vernant geleiteten
Centre de recherches comparées sur les sociétés anciennes auch mit den so rich-
tungweisenden Vasenforschern dieses Zentrums langfristig ins Gespréach kam,
allen voran Francgois Lissarrague. Doch hier soll geniigen, mich nun besonders
bei den Diskutanten meiner Miinchner Vortrage fast vierzig Jahre danach und allen
Mitgliedern meiner dortigen Seminare zu bedanken, durch deren Projekte ich We-
sentliches tiber die antiken kulturellen Kontexte meines Themas hinzulernen konnte,
und sodann bei Kolleginnen und Kollegen, von denen ich zusatzliche Denkanstofie
und ermunternde Unterstiitzung erfuhr: dem damaligen Sprecher des MZAW, Chris-
tof Schuler, und seiner Nachfolgerin in diesem Amt, Ruth Bielfeldt, sowie dem Spre-
cher der Miinchner Graduate School Distant Worlds, Martin Hose, und nicht zuletzt
Therese Fuhrer, die schon im Exzellenzcluster TOPOI wahrend ihrer Berliner Zeit
und anschliefSend an der Miinchner Ludwig-Maximilians-Universitdt meinen Sympo-
sionsstudien wohlwollendes Interesse entgegenbrachte. Nicht unerwahnt soll blei-
ben, wie dankbar ich Caroline Veit bin, der Koordinatorin des MZAW, nicht allein
fiir ihre grofie Miihe, Zuverlassigkeit und Freundlichkeit in allen technischen Zusam-
menhéngen, mit denen ich sie wihrend der Zeit der Gastprofessur und der Druck-
vorbereitung des vorliegenden Buches konfrontierte, sondern vor allem auch fiir die
so intensiven Gesprache mit ihr tiber Symposionsgefafie bei gemeinsamen Be-
suchen der Miinchner Antikensammlung und bei anderen Ausstellungsbesu-
chen seitdem. Und ebenso mdchte ich den Kolleginnen und Kollegen der Freien
Universitidt und der Humboldt-Universitat aus den Disziplinen Religionswissen-
schaft, Klassische Archdologie und Klassische Philologie herzlich dafiir danken,
dass sie mir Ende 2019 und 2023 Gelegenheit gaben, die vier Miinchner Vortrage
spater — unmittelbar vor und schlieflich nach der Covid-Epidemie — auch
einem jeweils anders zusammengesetzten Berliner Publikum zu présentieren.
Den Mitarbeitern des Verlages de Gruyter, inshesondere Jessica Bartz und
Mirko Vonderstein, sei ebenfalls gedankt fiir die hilfreiche, angenehme und
verstandnisvolle Kooperation bei der Drucklegung des Bandes.

Berlin, im Januar 2024



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos
und Aphrodite. Trinkgelage und antike
griechische Kulturgeschichte

Die Institution des Symposions (wortlich: ,gemeinsames Trinken“) genief3t mittler-
weile eine Vorrangstellung in der Forschung auf dem Gebiet der Kulturgeschichte
des antiken Griechenlands. Dafiir hat mit besonderer Verve und Energie der Oxfor-
der Althistoriker Oswyn Murray gesorgt.! Nach eigenem Bekunden? wurde er so-
wohl durch den britischen sozialwissenschaftlichen Funktionalismus als auch
durch die Verbindung von Kultur- und Kunstgeschichte des von Hamburg nach
London geretteten Warburg-Instituts gepragt. Murray gebiihrt das Verdienst, als
einer der ersten die zentrale kulturhistorische Bedeutung des Symposions nicht
nur in zahlreichen Abhandlungen seit mehr als vier Jahrzehnten vehement unter-
strichen und in vielen Einzelaspekten untersucht zu haben. Er hat auflerdem mas-
siv dazu beigetragen, ein Netzwerk von Forschern aus verschiedenen Landern,
Disziplinen und Wissenschaftstraditionen auszubauen. Die um ihn versammelten
Pioniere haben das Verstindnis des Symposions entscheidend vorangetrieben. Sie
einte von Anfang an, so schrieb Murray 2003 im Riickblick auf die ersten zwanzig
Jahre dieses neuen internationalen und interdisziplindren Forschungsgebiets, ein
begeisterndes Gefiithl, ndmlich dass eine Fiille von ,unterschiedlichen Aspekten der
antiken Kultur durch das Studium des Symposions illustriert werden® kénnten.?
Tatsdchlich zeigte sich dies dann 1990 in einem von ihm selbst herausgegebenen
Tagungsband (Sympotica. A Symposium on the symposion),* aber auch in vielen an-
deren (im modernen wissenschaftlichen Sinne) symposiastischen Konferenzen, an
denen er seit den achtziger Jahren beteiligt war oder die er mitorganisiert hat.>

1 Inzwischen hat er eine Sammlung der meisten seiner bis 2017 verfafiten Aufsatze zum Thema
Symposion vorgelegt: Murray 2018.

2 Murray 2003, 14 f. (= Chapter 5 in Murray 2018, 43-52, hier 45).

3 Murray 2003, 13 (= 2018, 43): , The main element of excitement [...] was surely the realization of
the existence of so many different aspects of ancient culture which could be illuminated through
study of the symposion®.

4 Murray 1990.

5 Die weiteren sechs wichtigsten sind: Slater 1991 (darin: ,War and the symposion“ = Chapter 13 in
Murray 2018); Aurell et al 1992 (darin: ,Les régles du symposion ou comment problématiser le plai-
sir“, englisch in Murray 2018, 183-188 = erster Teil von Chapter 15); Murray/Tecusan 1995 (darin:
,History of pleasure“ = Chapter 26 in Murray 2018); Sauzeau 2000 (darin: ,La convivialité dans les
cultures de I'Antiquité: la Méditerranée et la Chine“, englisch in Murray 2018, 53-60 = Chapter 6);
Orfanos/Carriere 2003 (darin: ,Sympotica — twenty years on“ = Chapter 5 in Murray 2018); Cazzato
et al 2016 (darin: ,,The symposion between East and West“ = Chapter 8 in Murray 2018).

@ Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-001


https://doi.org/10.1515/9783111425221-001

2 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

Es versteht sich von selbst, dass die Institution des Symposions und seine in
der antiken Uberlieferung nicht zu iibersehenden engen Beziige zur antiken Bild-
kunst, Literatur und Religion auch die Aufmerksamkeit fritherer Forscher in der
ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts erregt haben, wobei allerdings das antike Sym-
posion eher als ein nur fiir begrenzte Bereiche giiltiges, lebensweltliches Randpha-
nomen betrachtet wurde, ohne es mit einem universalistischen Anspruch auf
Kulturerklirung zu koppeln.® Vorwiegend von klassisch-archaologischer Seite sind
dann seit den siebziger Jahren bis ins zweite Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts, auch
vor und unabhéngig von Murray und seinen Mitstreitern, wichtige Quellen und In-
terpretationen zur materiellen Symposionskultur und ihrer Geschichte prasentiert
worden.” Hervorzuheben ist hier auch der auf eine Miinchner Ausstellung von
1990 zuriickgehende Katalog Kunst der Schale — Kultur des Trinkens® sowie die 2016
erschienene Monographie von Alexander Heinemann, die der Dionysos-Sphére in
der attischen Vasenmalerei des 5. Jahrhunderts v. Chr. gewidmet ist.?

Am ehesten richtungweisend war jedoch die dezidiert kultur- und sozialan-
thropologisch geprégte, komparatistisch anschlussfahige Auffassung des Symposi-
ons, wie sie Murray und vor allem seine Kooperationspartner aus der Pariser
Vernant-Schule in den Mittelpunkt ihrer Forschungsinteressen gestellt haben, und
zwar in auch monographisch exponierter Weise: Francois Lissarrague (Un flot d’i-
mages, 1987)'° und Pauline Schmitt Pantel (La cité au banquet, 1992)"". Von einem
Abflauen des Interesses an der weiteren Erforschung des Symposions kann im tib-
rigen keine Rede sein. Davon zeugen nicht allein die bereits erwdhnten, seit 2010
publizierten klassisch-archdologischen Kompendien und viele Einzelstudien auch
anderer Disziplinen, sondern besonders zwei weitere Monographien aus dem ver-
gangenen Jahrzehnt, The Symposion in Ancient Greek Society and Thought, verfasst
von der Kulturhistorikerin Fiona Hobden von der Universitit Liverpool,’? und das
Buch The Rise of the Greek Aristocratic Banquet des Althistorikers Marek Wecowski
von der Universitit Warschau.”®

6 Jacobsthal 1912; Von der Muhll 1926/1976; Bielohlawek 1940; Nilsson 1951.

7 Darunter in monographischer Form, inshesondere: Fehr 1971; Dentzer 1982; Schafer 1997; Ca-
toni 2010; Lynch 2011; Topper 2012. Auch im jetzigen dritten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts wird
diese Debatte fortgesetzt (siehe dazu in den folgenden Kapiteln zitierte Forschungsliteratur).

8 Vierneisel/Kaeser 1990.

9 Heinemann 2016.

10 Lissarrague 1987a.

11 Schmitt Pantel 1992; eine Bilanz nach zwanzig Jahren zur Forschung tiber antike Gastméhler
(wobei die Institution des Symposions nicht im Zentrum steht): Schmitt Pantel 2012. Zu weiterer
Forschung zum Symposion siehe auch (lexikalisch) Bruit et al. 2004; vgl. Corner 2015.

12 Hobden 2013.

13 Wecowski 2014.



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =— 3

Gerade die beiden letztgenannten Arbeiten machen deutlich, dass der von
bisherigen Symposionsforschern etablierte Konsens teilweise ins Wanken geraten
ist, und zwar unter durchaus gegenséatzlichen Blickwinkeln: Fiona Hobden etwa
vertritt die Position, dass das Symposion ,als prazises historisches Phdanomen ein
mirage“'* sei, also eine Fata-Morgana-artige Luftspiegelung, wihrend Marek We-
cowski die raumzeitlichen Bedingungen fiir die Entstehung und Entwicklung die-
ser Institution zu rekonstruieren beansprucht und es ablehnt, das von Murray
verteidigte ausschlaggebende Kriterium fiir ein genuin griechisches Symposion,
seine Qualitat als Gelage von auf Sofas (,Klinen®) liegenden Teilnehmern (im
Sinne von Dentzers ,banquet couché®), zu akzeptieren.15

Von diesen (hier stellvertretend genannten) und anderen Einspriichen gegen
den Konsens bleiben allerdings bisher seine wesentlichen Elemente unberiihrt, die
auch in Handbiicher Eingang gefunden haben. Dieser generelle Konsens, der im tib-
rigen bemerkenswerterweise — trotz Divergenzen in Detailfragen — die eher kultur-
anthropologisch orientierten kaum von Forschern anderer methodischer Richtungen
unterscheidet, lasst sich in folgenden drei definitorischen Aspekten zusammenfas-
sen: Das Symposion ist demnach erstens ein ritualisiertes Gelage, dessen kommuni-
kative Funktion in einem lustbetonten, von orientalischen Sitten inspirierten und
auf gemeinsamen, geregelten Weingenuss fokussierten Zeitvertreib besteht. Bei den
Teilnehmern des Symposions, den Symposiasten, handele es sich zweitens um An-
gehorige einer elitdren ,leisure class®, die jeweils eine relativ kleine, iiberschaubare
Gruppe von ménnlichen Mitgliedern der Aristokratie bilden, sich mit oder ohne du-
feren Anlass zur Nachtzeit in dem dafiir vorgesehenen speziellen Raum eines Privat-
hauses treffen und sich mehr oder weniger gepflegten oder politisch relevanten
Gesprachen, musischer und anderer Unterhaltung, einschliefSlich erotischen Prakti-
ken, tberlassen, vor allem homoerotischen, und zwar zu padagogischen Zwecken.
Drittens diene das Symposion der Durchsetzung ethischer und religidser Normen
und besitze deshalb gesamtgesellschaftlichen Nutzen bei der Herstellung verbindli-
cher Identitatskonstruktionen.

Die hier (zugegebenermafien verkiirzt) restimierte Auffassung des antiken
Symposions entspricht, so scheint mir, cum grano salis dem heute weitverbreiteten
Kanon. Wie aber ldsst sich die so charakterisierte Institution zeitlich, geographisch
sowie sozial- und geistesgeschichtlich lokalisieren? Zu den wesentlichen Ergebnis-
sen der bisherigen Symposionsforschung gehoért zweifellos, dass die eben genann-
ten drei definitorischen Aspekte auf alle Falle nicht tberall und immer giltig

14 Hobden 2013 passim und 14: ,The plurality of possibilities for sympotic activity [...] demons-
trates the extent to which the symposion as a precise historical phenomenon is a mirage*.
15 Wecowski 2014 passim.



4 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

waren. Die kanonische Auffassung beruht tatsachlich auf einem Amalgam, das aus
ganz unterschiedlichen textlichen und bildlichen Quellen weit auseinander liegen-
der antiker Kulturepochen und -rdume mosaikartig zusammengesetzt ist. Und auch
fiir das Symposion gilt, was die Vorstellungen iiber die Antike zum Bedauern vieler
moderner Gelehrter weiterhin geradezu hegemonial beherrscht: ndmlich die vor
allem vom klassischen Athen — und damit dem besonders umfangreichen und ein-
flussreichen Teil der Quellen — bestimmte Perspektive, die ein Deutungsraster bietet,
in das die frithere wie die spitere Uberlieferung eingeordnet werden kann. Ande-
rerseits ergibt sich aus den Forschungen zum Symposion in den vergangenen Jahr-
zehnten, dass Deutungsraster, auch diejenigen aktueller Theorien, im giinstigsten
Fall Hilfskonstruktionen bei der Erkenntnisfindung erméglichen, im ungtinstigen
Fall aber eher neue Erkenntnis verhindern — jedenfalls sofern dabei vernachléssigt
wird, dass in den Quellen selbst mannigfaltige Erkenntnisse und Erkenntnisansprii-
che dargestellt und geformt sind, die nicht allein als vom Zeitgeist abhangige Dis-
kurse einzuschdtzen sind, sondern vor allem als Interpretationen unterschiedlicher
Individuen, insbhesondere antiker Kiinstler und Intellektueller, ernstgenommen und
analysiert werden sollten.

Angesichts dieser Problemlage wird es im Folgenden darum gehen, Reflexionen
des friihgriechischen Symposions (so der Untertitel des Buches) zu rekonstruieren,
und zwar in einem mehrfachen Sinne. Zunéchst im Sinn der Spiegelung: Wodurch
wird das Symposion gespiegelt, als Objekt, in welchen Texten und Bildzeugnissen,
und was spiegelt dabei das Symposion selber, sozusagen als Subjekt, in Gestalt die-
ser Bildzeugnisse und Texte? In welchem Verhéltnis steht diese doppelte Spiege-
lung zu Realitdt und Imagination? Handelt es sich um Zerrspiegel oder um kreative
Transformationen? Doch wie schon im obigen forschungsgeschichtlichen Uberblick
deutlich werden konnte, geht es mir auch um Reflexion im Sinne des Nachdenkens.
Wie haben Forscher und Forscherinnen iiber das Symposion nachgedacht, in der
Gegenwart, aber schon in der Antike? Welche verschiedenen Formen des Nachden-
kens manifestieren sich in den antiken Quellen zum Symposion?

Solche Arten von Reflexion werden, wie vorab kurz erlautert werden soll,
konkret und mit Hilfe ausgewahlter Beispiele in vier Kapiteln zur Sprache kom-
men. Wahrend im vierten und letzten Kapitel, zum Thema Sappho beim Gelage
und das Namensspiel mit dem Schionen, aufzuzeigen ist, welche Desiderate sich in
meinen Augen aus der bisherigen Symposionsforschung ergeben, kniipfen die
Themen der ersten drei Kapitel an Fragen an, die im bestehenden kulturhistori-
schen Konsens zu kurz kommen oder nicht ausreichend differenziert zu sein
scheinen, und zwar kritisch bezogen auf die von mir zuvor skizzierten drei defi-
nitorischen Aspekte des gegenwartig allgemein anerkannten Kanons: Das dritte
und vorletzte Kapitel, zum Thema Ein Ambiente kultureller Experimente, wird
sich daher vorzugsweise den subversiven und antinormativen Symposionsprakti-



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 5

ken und -reflexionen der Dichter und Bildkiinstler widmen. Das zweite Kapitel,
zum Thema Mdnner und Frauen als Akteure und Objekte, stellt die kanonische
Meinung auf den Priifstand, dass das Symposion grundsatzlich als eine auf Man-
ner beschrénkte oder im Dienst mannlicher Autoritét stehende Institution zu cha-
rakterisieren sei. Das Thema des ersten Kapitels, Mischungen im Zeichen von
Dionysos und Aphrodite, das nun ins Zentrum riicken soll, lasst aber sicher nicht
auf Anhieb erkennen, was hier vor allem aufs Korn genommen werden soll: ndm-
lich die herrschende definitorische Auffassung des Symposions als eine vermeint-
lich fundamental aristokratische Institution. Dazu werde ich hier eine Fallstudie
vorstellen.

Doch zunéchst zum Titel des Kapitels: Dionysos, dessen Qualifikation als kon-
kurrenzloser griechischer Weingott bis in die Zeit der mykenischen Fiirsten- und
Palastkultur, also bis ins vorchristliche 2. Jahrtausend zuriickreicht,'® besitzt fiir die
Tatigkeit des gemeinsamen Trinkens, die dem Symposion den Namen gegeben hat,
unverkennbar eine zentrale Bedeutung. Fiir die Gottin Aphrodite aber ist dies nicht
so selbstverstandlich. Sie ist zwar in den altesten dichterischen Zeugnissen der
Griechen, den wohl im 8. Jahrhundert v. Chr. entstandenen homerischen Epen, als
Tochter des Zeus und Mitglied der olympischen Gotterfamilie prasent, doch &ltere
Spuren von ihr fehlen, weshalb sie innerhalb der Religionsgeschichte als eine Adap-
tion nicht-griechischer, levantinisch-orientalischer Gottheiten eingeschétzt wird."”
Im Zeichen nicht allein des Dionysos, sondern auch der Aphrodite steht das Sympo-
sion jedoch nur insofern, als auch die von ihr dominierte erotische Praxis (deren
Inbegriff, der Koitus, wurde bekanntlich im Griechischen aphrodisia, ,die aphrodi-
sischen Sachen®, genannt) mit dem von Dionysos erzeugten Rausch verbunden
werden kann. Dem entspricht es sprachlich, dass die fiir das Symposion relevanten
Vorgange des Mischens im Griechischen auf beide Gottheiten beziehbar sind: die
mixis, die ,Mischung“ der Sexualpartner im Zeichen der Aphrodite, und die krasis,
die ,Mischung“ des Weins (gewdhnlich mit Wasser) im Zeichen des Dionysos: Das
fir die letztgenannte Mischung vorgesehene Geschirr, der Krater (wortlich: ,Misch-
gefafd“), wird in der Tat in vielen bildlichen wie schriftlichen Quellen zum antiken
griechischen Symposion zum unverzichtbaren Bestandteil des Trinkgelages, ja zu
seinem Emblem erklért (Abb. 1a).'®

16 Zur Dionysos-Uberlieferung zusammenfassend Schlesier 1997.

17 Zum Problem der erst in nach-mykenischer Zeit belegten Aphrodite und der religionshistori-
schen Beziehungen der Géttin zum Orient siehe z. B. Burkert 2011, 235-240.

18 Zur metaphorischen und emblematischen Vielseitigkeit des Kraters: Schlesier 2016a (mit weite-
rer Literatur). Zu Abb. 1a (Paris, Louvre E629) siehe ausfiihrlich Kapitel 2. Zur Vielféltigkeit von Mi-
schungen im Umkreis von Dionysos und Aphrodite vgl. auch Schlesier 1993a und Schlesier 1993b.



6 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

Abb. 1a: Korinthischer Kolonettenkrater (590-575 v.Chr.) aus Cerveteri (BAPD 9019327), Paris, Musée
du Louvre E629 [Seite Al.



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =— 7

Meine These ist nun, dass der (reale und imaginierte) Vorgang der Mischung in an-
tiken Reflexionen des Symposions als Modell dient, um im Zeichen von Dionysos
und Aphrodite auch zahlreiche andere Praktiken oder Diskurse zu charakterisie-
ren, metaphorisch aufeinander zu beziehen oder miteinander zu vergleichen und
zum kommunikativen Austausch dariiber anzuregen (daher der Obertitel meines
Buches: Mischungen beim antiken Gelage). Dies mochte ich in einer Fallstudie zuerst
an einem der frihesten Zeugnisse der griechischen vokalisierten Alphabetschrift
demonstrieren, der Inschrift des sogenannten ,Nestorbechers“ (Abb. 2a) aus der
zweiten Halfte des 8. Jahrhunderts v. Chr."

Das dreizeilige, poetisch geformte Graffito befindet sich auf einem mit geo-
metrischen Ornamenten verzierten, tonernen Trinkgefafs (Abb. 2b),%° das wohl um
735 v. Chr. auf der Insel Rhodos produziert worden war und 1954 auf der betracht-
lich weit davon entfernten Insel Ischia gefunden wurde, die den Namen Pithekous-
sai (,Affeninsel®) trug, mit der seit ca. 800 v. Chr. bestehenden éltesten griechischen
Siedlung im westlichen Mittelmeer. Dieses nicht mehr als zehn Zentimeter hohe ke-
ramische Gefafs musste von den Ausgrabern aus unvollstindigen Fragmenten zu-
sammengesetzt werden, denn es gehorte neben anderen Gegenstinden zu einem
Scheiterhaufen, auf dem um 720 v. Chr. eine rituelle Leichenverbrennung stattfand.
Die Inschrift nimmt mehrfach explizit Bezug auf die Funktion der Vase als Trinkge-
fafs und endet mit der Nennung der Gottin Aphrodite, dem &ltesten direkten Zeug-
nis dieses Namens. Der Text selbst ist trotz der teilweisen Zerstérung des Geféfdes
gut lesbar. Nur in vier Wortern waren jeweils Einzel- bzw. Doppelbuchstaben pro-
blemlos zu erganzen, von denen mit einer Ausnahme alle unstrittig sind. Allerdings
hat im Falle dieser Ausnahme jede der Erganzungsalternativen erhebliche Konse-
quenzen fiir die Interpretation des gesamten Textes.?"

Es tberrascht nicht, dass diese Inschrift, die bereits durch ihr hohes Alter
und ihre formale wie inhaltliche Komplexitét als sensationell bezeichnet werden
muss, seit fast siebzig Jahren eine kaum tberschaubare Vielzahl gelehrter Deu-
tungen provoziert hat, deren griindliche Diskussion den Rahmen dieses Kapitels
sprengen wiirde. Und es iiberrascht ebenfalls nicht, dass manche Interpreten die-
ses Textzeugnis als einen Beleg fiir die Rekonstruktion der Frithgeschichte des

19 Jeffery 1961/1990, 235f£., 239, Tafel 47.1; Hansen 1983, 252 f. = CEG 454; Dubois 1995, 22-28. Die
Literatur zu dieser Inschrift ist extrem umfangreich, seit ihrer Entdeckung in den fiinfziger Jah-
ren des 20. Jahrhunderts. Siehe auch die folgenden Anmerkungen.

20 ,Nestorbecher“: Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae 166788, Erstpublikation: Buchner/
Russo 1955. Zum Ausgrabungsbefund (Grabkomplex no. 168): Bartonék/Buchner 1995, 146-154;
zur Dekoration des Geféfies: e.g. Arrington 2021, 188 f. Siehe auch unten, Anm. 30.

21 Zu Ergadnzungsalternativen der ersten Zeile der Inschrift siehe bereits ausfiihrlich Heubeck
1979, 109-116. Vgl. dazu jetzt auch Gaunt 2017, 96 mit n. 15.



8 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

Abb. 2a: Inschrift des ,,Nestorbechers®.

Symposions herangezogen haben.” Bevor ich mich im Folgenden damit und mit
der darauf zu beziehenden, umfassenden sozialhistorischen Konstellation ausein-
andersetze, empfiehlt es sich jedoch, zumindest kursorisch auf den engeren loka-
len und den weiteren geographisch-kulturellen Kontext einzugehen, in dem diese
Gefaflinschrift angesiedelt ist.

Zundchst der engere lokale Kontext, der mit der Besonderheit des Fundorts
und den dortigen Ausgrabungsbefunden zusammenhéngt:* Die Siedlung auf Pithe-
koussai wurde zu Beginn des 8. Jahrhunderts v. Chr. von Griechen der Insel Euboia
gegrundet, die — neben und in Kontakt mit den Phéniziern — zu den aktivsten See-
leuten und Handlern im damaligen Mittelmeerraum gehérten.?* Heutige Forscher

22 Der ,Nestorbecher“ aus Ischia als Rekonstruktionsbeleg fiir das frithgriechische Symposion:
vgl. dazu vor allem (mit unterschiedlichen Akzenten) Murray 1994 und Wecowski 2014 passim
sowie Wecowski 2017. Siehe jetzt auch Arrington 2021, 187-191.

23 Barton&k/Buchner 1995, 131-136: Uberblick iiber die Fundstitten (Nekropole im am Meer gele-
genen Tal von San Montano; Schutthalde am nahen Monte di Vico; Reste metallurgischer Werks-
tatten am Mezzavia-Hiigel von Mazzola). Zum lokalen Kontext vgl. e.g. Ridgway 1992 passim;
Ridgway 2003; Lane Fox 2009, 130-151; Antonaccio 2009, 322. Eine umfassende Katalog-
Dokumentation zu den ,Western Greeks“: Pugliese Carratelli 1996.

24 Die beispielhafte Besonderheit der Siedlung auf Ischia wahrend des 8. Jahrhunderts v. Chr.
wurde lange Zeit kontrovers diskutiert. Dazu gehoért auch die exzeptionelle Vielfalt materieller



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 9

Abb. 2b: ,Nestorbecher*. Geometrische Kotyle (um 735 v.Chr.) aus Rhodos, Ischia, Museo
Archeologico di Pithecusae 166788.

sind sich einig, dass die in dieser Zeit erheblich intensivierten Kontakte zwischen
Phéniziern und Griechen die Umformung semitischer Schrift in die griechische vo-
kalisierte Alphabetschrift ermdglicht haben.” Schon die &ltesten auf Pithekoussai
gefundenen, meist im 8. Jahrhundert v. Chr. produzierten, vor allem keramischen
Gegenstande dokumentieren tatsdchlich duflerst weitgespannte Handels- und Kul-
turkontakte. Diese Objekte wurden nicht allein aus Rhodos, wie der ,Nestorbe-
cher®, oder aus Korinth, Attika und der kolonialen Mutter-Insel Euboia importiert

Objekte und ihrer weitverstreuten Herkunft, die ,keine Entsprechung in anderen Nekropolen so-
wohl Griechenlands wie der Magna Grecia findet“ (Bartonék/Buchner 1995, 134). Mittlerweile
wurde ein gewisser Konsens herausgearbeitet, den Arrington 2021, 98 wie folgt zusammengefafst
hat: ,A site like Pithekoussai, an island off the Bay of Naples, shows the rich potential for western
contexts to promote cross-cultural interaction, with material evidence pointing to Levantines, Sy-
rians, and Greeks living side-by-side and intermarrying with the local population.“

25 Das griechische Alphabet: phoinikeia grammata, nach Herodot, Hist. 5.58. Zur Bedeutung der
phonizisch-griechischen Kulturkontakte fiir die Entstehung der griechischen Alphabetschrift
siehe e.g. Burkert 1984; 1992, 25-40 und 169-177; 2003, 23-27 und 139. Zur Debatte iiber die Ent-
stehung, Verbreitung und Funktion dieser neuen Schrift: e.g. Wachter 1989; Powell 1989; Murray
1993, 95-98; Sherratt 2003; Teodorsson 2006; Woodard 2010; Bourogiannis 2018. Zum aktuellen
Forschungsstand, ankniipfend an die Pionierarbeit von Jeffery 1961: Parker/Steele 2021b sowie
2021a (siehe vor allem die Beitrdge von Thomas 2021, Wachter 2021 und Woodard 2021). Zum Ver-
héltnis von Literazitdt und Oralitit vgl. Thomas 1992. Generell zu Inschriften auf frithgriechi-
schen Vasen: Snodgrass 2000; Osborne/Pappas 2007; Gerleigner 2012.



10 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

oder imitieren solche Importe. Zu den Funden ist auflerdem Keramik aus Mittel-
und Stditalien zu rechnen sowie auch Importe oder Importimitate aus Phénizien
oder den phonizischen Kolonien Karthago und Sardinien, sogar aus Nordsyrien,
Agypten und Kilikien in Kleinasien.

Wie umfangreich die frithe griechische Siedlung auf Pithekoussai gewesen
sein muss, zeigt die Tatsache, dass die Nekropole, aus der der ,Nestorbecher*
stammt, zwar bisher nur zu einem geringen Teil ausgegraben werden konnte,
dass aber allein ca. fiinfhundert Gréaber in die zweite Hélfte des 8. Jahrhunderts
v. Chr. zu datieren sind.?® Nur eine verschwindend kleine Anzahl von ihnen ent-
hielt Objekte, die mit Inschriften versehen sind, darunter auch einige wenige mit
einzelnen semitischen Buchstaben. Da die Ausgrabungen bisher keinerlei Sied-
lungsanlagen ans Tageslicht beférdert haben, bleiben jedoch die Lebensumstande
der Siedler einschlieRlich ihrer Gotterkulte?” ganz ungewiss. Uberraschend ist al-
lerdings der Befund zur Sozialstruktur der Siedlung, der sich aus den ausgegrabe-
nen Teilen der Nekropole ergibt. Denn anders als in vergleichbaren griechischen
Nekropolen, die gleichzeitige, wenig altere oder wenig jiingere materielle Hinter-
lassenschaften enthalten, fanden sich auf Pithekoussai keine Waffen, auch nur
wenige andere Metallgegenstinde und kein Geschmeide aus Gold.”® Was vielmehr
unter den Grabbeigaben auf Pithekoussai (sowie in Schutthalden der Insel) domi-
niert, sind einfache TongefafSe, die hauptséchlich in den Zusammenhang des ritu-
ellen Weintrinkens und einer darauf bezogener Festkultur gehdren.

26 Buchner/Ridgway 1993. Siehe auch die kritische Rezension von Ridgway 2009 zu Nizzo 2007.
Zu weiteren Ausgrabungsbefunden: Cinquantaquattro 2012/13; vgl. auch Maudet 2021.

27 Die bisher publizierten Ausgrabungen enthielten keine Spuren von Kultstdtten. Der einzige
(ratselhafte) Hinweis auf Gotterverehrung findet sich - in der Grabanlage, in der sich auch der
,Nestorbecher“ befand — auf dem Fuf$ eines importierten eubdischen Kraters mit geometrischer
Dekoration (Bartonék/Buchner 1995, 177f.) in Form der Inschrift ,ex theo“ (,auf Veranlassung
einer Gottheit“?). Die drei Buchstaben OEO: auch auf einer zeitgleichen Amphore in Methone
(Tzifopoulos et al. 2012, no. 5/M8 2238, 347-349); Wecowski 2014, 254 n. 15 hélt eine Anspielung
auf ,the tutelary god of the symposion, Dionysus,“ fiir mdglich. Siehe auch die doppelte Besitzer-
inschrift auf Fragmenten einer um 740 v. Chr. datierten (ostgriechischen?) Amphora (Bartonék/
Buchner 1995, 165 f.), die unterschiedlich gelesen wurde: Arena 1989, 16 (siehe auch Arena 1996b,
189) liest ,Mimal < [ > onos emi“ (,ich gehore der Mimallon“), mit Verweis auf eine Glosse bei He-
sych, der ,mimallones“ als ein makedonisches Synonym fiir ,bakchai“ anfiihrt. Bartonék/Buchner
lesen dagegen ,Mimaionos emi“; dhnlich Dubois 1995, 21£.,, denn: ,une glose macédonienne assu-
rée [...] n’a rien a voir avec la Grande Grece“. Dieses Argument sticht jedoch nicht mehr, seit im
makedonischen Methone, einer anderen eubdischen Siedlung, keramische Inschriften gefunden
wurden, die mit pithekusanischen zeitlich und inhaltlich vergleichbar sind (dazu unten, mit
Anm. 60-62).

28 Ausnahme: ein goldenes Stirnband im Grab eines Babys; siehe Lane Fox 2009, 135.



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 11

Keines dieser Graber lasst also darauf schliefSen, dass die Toten einer begi-
terten Elite, einer aristokratischen Oberschicht angehérten.” Gilt dies auch fiir
den Fundkontext, in dem sich der ,Nestorbecher* befand?*’ Dieser Kontext stellt
wohl in mehrfacher Hinsicht einen Sonderfall dar. Vor allem fand sich hier eine
einzigartig grofe Zahl von Beigaben,* insgesamt 28 Objekte, darunter allein 26
Tongeféafie, von denen viele direkt funktionell dem kommunikativen Trinken zu-
geordnet sind: vor allem vier Mischgefafe fiir Wein und Wasser (Kratere), drei
Weinkannen (Oinochoen) und vier Trinkgefdfle, darunter der ,Nestorbecher,
dazu noch mehrere Parfiim- und Salbgefifie (Aryballoi), deren Funktion ebenfalls
auf Festkultur verweist. AufSerdem enthielt der Befund eine silberne Gewand-
spange — ein Indiz, dass eventuell auf einen Leichnam ménnlichen Geschlechts
verweist.*

Ob die exzeptionelle Vielzahl von Beigaben erlaubt, die in diesem Grabkom-
plex bestatteten Toten einer aristokratischen Oberschicht zuzuordnen, ist jedoch
durchaus fraglich. Qualitativ handelt es sich bei keiner der Beigaben um ein mate-
riell kostbares Prestigeobjekt. Die entscheidende Besonderheit innerhalb dieses
Fundkontextes ist vielmehr die Inschrift, die auf dem heute zu Recht besonders
prominenten Trinkgefaf3, dem ,Nestorbecher®, eingetragen wurde (Abb. 2¢).3 Dass
diese als Graffito nachtréglich eingeritzte, zeitgendssische Inschrift als das alteste

29 Bartonék/Buchner 1995, 134: ,die Sozialstruktur der Nekropole, ,eine mittelstdndische“. Vgl. Ar-
rington 2021, 191: ,Nestor’s Cup comes from a subelite cemetary.“ Murray 1994 (= Murray 2018, 74),
der die Institution des griechischen Symposions generell mit aristokratischem Lebensstil assoziiert,
betont, dass die Siedlung von Pithekoussai ein ,Problem* darstellt: ,All the signs are that this com-
munity was not itself aristocratic, sondern ,a society dominated by traders rather than aristo-
crats“. Wecowski 2014 (z. B. 261 ) versucht, dieses Problem mit Hilfe eines Aristokratie-Begriffs zu
losen, der auch Héndler umfassen kann; siehe auch Wecowski 2017, 322: ,I assume that the main
force behind the long-range Greek trade were aristocrats.“ Kritik an Wecowskis Beibehaltung des
Aristokratie-Begriffs: Duplouy 2019, 265 f. Vgl. dartiber hinaus jetzt Wecowski 2022, wo gestiitzt auf
fragwiirdige sozialtheoretische Préamissen, jedoch ohne ausreichende Belege und Argumente das
Etikett ,aristokratisch auf die gesamte antike griechische Kultur der archaischen und klassischen
Zeit ausgedehnt wird.

30 Zum Ausgrabungsbefund vgl. oben, Anm. 20. Mittlerweile kann allerdings nicht mehr davon
ausgegangen werden, dass hier ein einzelner Jugendlicher bestattet wurde. Vielmehr haben neue
Untersuchungen der Knochenreste von Menschen in diesem Feuerbestattungskomplex den Nach-
weis von etwa drei erwachsenen Individuen erbracht; siehe dazu jetzt Gigante et al. 2021.

31 Zu den Beigaben des Grabes no. 168, im Vergleich mit anderen pithekusanischen Grabinhal-
ten: Wecowski 2014, 252 f. und passim.

32 Bartonék/Buchner 1995, 147 n. 7.

33 Vgl. zur Interpretation e.g. Powell 1991, 163-167; Malkin 1998, 156-160. Zu einer weiteren In-
terpretation sowie einem Uberblick tiber Publikationen zur Inschrift des ,Nestorbechers“ bis
2012: Steinhart 2012, 7. Siehe auflerdem Wecowski 2014, vor allem 127-141 und 251-257, sowie
Gaunt 2017, 93-98.



12 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

Abb. 2c: ,Nestorbecher, mit Inschrift/Umschrift extra.

Zeugnis fur die kulturell partikulare Trinkgemeinschaft des antiken griechischen
Symposions angesehen werden kann, ist in der Forschung heute unumstritten. Al-
lerdings sind viele der Probleme, die mit dem Sinn dieser Inschrift, ihrer Interpre-
tation und den daraus zu ziehenden Konsequenzen zusammenhédngen, nach wie
vor kontrovers, und einige davon sollen noch im Folgenden behandelt werden.
Hier der Text in der inzwischen von den meisten Experten akzeptierten Form,**
mit meiner Ubersetzung in zwei Versionen:

Neotopog: [p]L: evmot[ov]: moTeplov
hog & av tode mieou: motept[o]: avTika KEVOV
hwpepog hapeoet: kaAlote[palvo: Appoditeg

Nestor’s Trinkgefaf3 bin ich, gut zum Trinken,
wer immer aus diesem Trinkgefaf trinkt, den wird sofort
die Begierde der schénbekrdnzten Aphrodite ergreifen.

34 D.h. mit der Lesart €[u]t (,ich bin“) in der ersten Zeile. Zu anderen (weniger plausiblen) Les-
arten siehe oben, Anm. 21.



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 13

Oder, unter genauerer Beachtung der Wortfolge:

Nestor’s bin ich, ein zum Trinken gutes Trinkgefaf,
wer aber aus diesem Trinkgefdf trinkt, sofort wird jenen
die Begierde ergreifen der schonbekrénzten Aphrodite.

Es handelt sich hier bemerkenswerterweise um einen formal und inhaltlich hoch-
elaborierten, in sich geschlossenen Text. Er wurde retrograd (von rechts nach links,
wie semitische Texte und auch die meisten anderen der altesten griechischen In-
schriften) in einer eubdischen Variante der frithen griechischen Alphabetschrift
(noch ohne die Vokalzeichen Omega und Eta, auch noch mit H als spater aufgegebe-
nem Aspirationsbuchstaben, aber schon mit dem neuen Konsonanten Phi) von
einem offenbar erfahrenen Schreiber geschrieben, sorgféltig durch Trennungszei-
chen (doppelte Punkte) gegliedert und in ebenfalls lesefreundlicher Manier optisch
als poetischer Dreizeiler markiert.® Die erste Zeile ist metrisch schwer zu bestim-
men, enthalt wohl iambische Elemente und ist vielleicht als Prosatext konzipiert,
wéhrend die beiden weiteren Zeilen eindeutig im Versmaf} des Hexameters ge-
formt sind, also in dem Metrum, in dem auch die homerische Ilias und Odyssee
sowie andere frithgriechische Epen, ja noch lyrische und frithe philosophische
Texte abgefasst sind. Die beiden Namen, die in dem Dreizeiler vorkommen — der
Menschenname Nestor, mit dem er beginnt, und der Gottinnenname Aphrodite,
mit dem er endet, — gehdren zum Repertoire der homerischen Epen, wie auch die
Mehrzahl der tibrigen Woérter und Wortformen. Das generisch-verallgemeinernde
Wort poterion (,Trinkgefaf3“) kommt allerdings bei Homer nicht vor und findet sich
dann erst wieder in der Symposionslyrik spaterer Zeit.*®

Bereits aus diesen Beobachtungen geht hervor, dass der Dreizeiler eine intime
Kenntnis epischer Techniken und epischen Vokabulars voraussetzt und als eine
kreative, selbstandige Auseinandersetzung damit angesehen werden muss — und
zwar auch unabhéngig davon, ob die Ilias und die Odyssee in Schriftform existier-
ten.*” Doch damit nicht genug: Das erste Wort des Dreizeilers, der Menschenname
Nestor, und seine Zuordnung zu einem Trinkgeféafy, verweist auf den legendéren

35 Dies setzt voraus, dass es schriftlich fixierte poetische Texte bereits gegeben haben muss.
Vgl. Burkert 1992, 33: ,the inscription on the Nestor cup evidently was made by someone who
knew what a book of Greek verse looked like*.

36 Zu eupoton (das ebenfalls bei Homer nicht vorkommt) siehe auch eupot- auf der Scherbe
eines zeitgleichen lokalen Trinkgefdfies: Bartonék/Buchner 1995, 154-156. Literarische Belege fiir
poterion: seit Semonides, fr. 26 West (Plural), Sappho, fr. 44.10 Voigt (Plural), und Alkaios, fr. 376
Voigt (Singular).

37 Siehe dazu e.g. Hackstein 2010, 418-420. Homer als ,frame of reference“ bei den Griechen des
8. Jahrhunderts v. Chr. auf Ischia: Malkin 1998, 160. Auch nicht-homerische epische Traditionen
als Anregung geometrischer Objekte: so Ridgway 1992, 89 f. zum figiirlichen Stempelabdruck auf



14 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

Herrscher des peloponnesischen Pylos, den bis heute sprichwértlichen Altesten
und ehemaligen heroischen Kampfer, der als Ratgeber beim Kampf gegen Troja zu
der im 8. Jahrhundert v. Chr. wohl seit langem miindlich iiberlieferten narrativen
Geschichtserinnerung der Griechen gehdrte. In der homerischen Ilias wird ihm ein
besonders kostbares und schweres, metallenes Trinkgefafd zugeordnet (depas), von
dem es heifdt, dass nur Nestor selbst es im gefiillten Zustand miihelos anheben
konnte.*® Falls nun der Dreizeiler auf dem in Pithekoussai gefundenen, etwa zehn
Zentimeter hohen Becher eben darauf anspielt — und das halten heute die meisten
Forscher fiir moglich —, dann ist diese Allusion zugleich ein kommunikativ effekt-
voll einsetzbarer Scherz. Denn als Inschrift auf einem ziemlich kleinen und un-
scheinbaren Becher aus diinnwandigem Ton erweist sich seine Zuordnung zu
Nestor als eine ironische Volte, die bei den iiberraschten Horern oder Lesern der
ersten Textzeile zwangslaufig Heiterkeit provoziert haben muss.

Das schliefdt nicht aus, dass es auf Pithekoussai einen Mann namens Nestor
gab, dem dieses Trinkgefafs gehorte, denn die ersten beiden Worter des Dreizei-
lers sind in Form einer Besitzerinschrift gestaltet, bei der das Gefafd selbst die
Rolle des Sprechers tibernimmt - so jedenfalls dann, wenn das einzige strittige,
unvollstindige zweite Wort des Textes als emi (,ich bin“) ergénzt wird, wovon die
Mehrzahl der heutigen Interpreten ausgeht. Die Anspielung auf den homerischen
Nestor und sein beriihmtes Trinkgefdfs wéire aber auch dann wirksam, wenn
einer der Teilnehmer eines Symposions auf Pithekoussai tatséchlich Nestor hief3
oder auch nur, wenn dies der Spitzname eines dortigen Symposiasten war, der
vielleicht sogar kontrafaktisch — zum Amisement der anderen Symposiasten —
gerade nicht besonders alt, sondern eher jung war, also wie etwa ein Jiingling, zu
dessen Ehren der ,Nestorbecher“ moglicherweise beim Begrabnisritus mit ver-
brannt wurde und der zu Lebzeiten durchaus die Rolle eines Mundschenks beim
Symposion gespielt haben kénnte.*

Wenn nun im Anschluss an ein polyvalentes Spiel mit der Besitzerinschrift in
der ersten Zeile der Inschrift mit dem Adjektiv eupoton (,gut zum Trinken®) die

einer in Pithekoussai gefundenen, nicht beschrifteten Amphore, der deutbar sei als Darstellung
des Ajax, der den toten Achill trégt; vgl. Malkin 1998, 159.

38 Homer, Il 11.624-641. Zur Rezeption dieser Homer-Stelle in der antiken Literatur und Kunst
siehe Gaunt 2017.

39 Die jetzt nachgewiesene Prasenz nur von Knochenresten mehrerer Erwachsener, jedoch Ab-
senz von Knochenresten eines Kindes im Grabkomplex (siehe Gigante et al. 2021 und oben,
Anm. 30) macht es nunmehr vollends unwahrscheinlich, dass hier Eltern aus sentimentalen
Griinden das Symposionsgeschirr im Grab deponiert haben, um darauf zu verweisen, dass einem
Knaben durch seinen Tod die Zukunftsperspektive als erwachsener Symposiast verwehrt wurde.
Solche Vermutungen (vgl. e.g. Wecowski 2014, 131) basierten auf der — inzwischen falsifizierten —
Voraussetzung, dass der ,Nestorbecher“ zum Begréabnis eines Kindes gehorte.



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 15

funktionale Qualitdt des vorliegenden Trinkgefafies spezifiziert wird, so ist dies
nicht einfach nur als eine banale oder blof selbstreferentielle Aussage zu verste-
hen. Denn einerseits erleichtert das problemlos zu handhabende pithekusanische
Gefafd zwar das Trinken, verglichen mit dem schweren homerischen Nestorbe-
cher. Andererseits ist damit noch nicht gesagt, was fiir eine Trinksubstanz es ent-
hélt. Bei Homer handelt es sich signifikanterweise nicht einfach um Wein oder
die gewohnliche Mischung von Wein und Wasser, sondern um eine ganz spezielle
Mixtur aus Honig, Mehl und geriebenem Ziegenkise, unter Hinzufiigung von
Wein und je nach Wunsch sogar einer Zwiebel. Dieses Gebrau (kykeon) bereitet
eine Frau, Hekamede (,die fernhin Ratende“), die (wie Goéttinnen) ,schonhaa-
rige“*° und medizinisch kompetente Sklavin des Nestor, um ihren Herrn wie
gleichzeitig den in der Schlacht verletzten Arzt Machaon zu erfrischen.*

Vor dem Hintergrund dieser partikularen Funktion des homerischen Nestor-
becher-Getranks ergibt sich also bereits aus der ersten Zeile des pithekusanischen
Gefafles die Frage, welches Getrdank hier, und zwar fiir welche genaue Funktion,
vorgesehen ist. Der Anfang der zweiten Zeile der Inschrift lenkt jedoch weg von
dieser Frage, wirkt also wie eine Art von ,suspense’, denn hier ist eine Fluchfor-
mel variiert, die im Griechischen noch viele Jahrhunderte lang, bis in die spatan-
tiken magischen Papyri hinein, in Gebrauch bleiben wird, und die auf ,wer
immer ...“ eine Drohung folgen 14f3t, was als Inschrift auf einem Gegenstand oft
explizit auf die Warnung vor dessen Diebstahl und die Drohung mit Blendung be-
zogen ist.*?

In der dritten Zeile folgt dann eine weitere Uberraschung: Die Inschrift warnt
wider Erwarten nicht vor einer unberechtigten Aneignung des Geféfies und droht
auch nicht mit einem daraus resultierenden Verlust korperlicher Integritat. Viel-
mehr wird hier die Aussicht formuliert, beim Trinken aus diesem so simplen
»Nestorbecher augenblicklich von Begierde (himeros) ergriffen zu werden, und

40 Homer, Il. 11.624: euplokamos.

41 Siehe oben, Anm. 38.

42 Ein anderer frither Beleg dafiir stammt wiederum aus Stditalien, ndmlich aus der Siedlung
Cumae, die Ischia gegeniiber auf dem Festland liegt (zur Beziehung und zum Vergleich zwischen
Pithekoussai und Cumae siehe e.g. D’Agostino 2011): ,Tataie’s Lekythos bin ich, wer mich stiehlt,
wird blind“. Diese Inschrift wurde auf einem Parfiimflaschchen, dem lokalen Aryballos einer
weiblichen Besitzerin eingeritzt, spatestens um die Mitte des 7. Jahrhunderts v. Chr. (siehe dazu
Jeffery 1961/1990, 238, 240, Tafel 47.3; Bartonék/Buchner 1995, 199-200; Dubois 1995, 41f., mit aus-
flihrlicher Bibliographie; Wecowski 2017, 318 f.: Zugehorigkeit solcher Parflimgefafie zur Sympo-
sionsausstattung). Zu Tataies Aryballos siehe auch Kapitel 2 mit Anm. 38 und Abb. 4. Vgl. auch
die wohl etwas frithere Inschrift auf der lokalen Oinochoe einer jungen Frau aus einem Grab in
Pithekoussai: ,Ames emi“ (,der Ame gehore ich“), Bartonék/Buchner 1995, 163 f. Tataie und Ame
als Hetdrennamen, so Wecowski 2017, 319.



16 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

zwar ausdriicklich als etwas, das mit der Liebesgottin zu tun hat, wobei das Adjek-
tiv ,schonbekrinzt“ (kallistephanos)43 sie so kennzeichnet, als sei sie in diesem
Punkt von den iibrigen Symposiasten nicht zu unterscheiden.** Der hier ebenso
wie Nestor in einen Genitiv gesetzte Name der Aphrodite ist allerdings gramma-
tisch und daher semantisch zweideutig: Geht es um die Begierde, die dem Herr-
schaftsbereich der Liebesgottin untersteht (genitivus subiectivus), oder geht es um
die Begierde nach der Gottin selbst (genitivus obiectivus)? Die Formulierung des
Textes macht beide Lesarten méglich.* Doch ist diese doppelt verstehbare Begierde
ein Versprechen oder eher eine — scherzhafte wie ernst gemeinte — Drohung? Geht
es hier nicht zugleich um das reizvolle Risiko, das in jedem Liebesspiel liegt? In
dem Text schwingt dies alles, so scheint mir, mit.

Ich halte hier inne. Ohne Zweifel ist es erstaunlich, wie raffiniert, wie ,so-
phisticated‘ dieser kurze Text ist, der wohl nur wenige Jahrzehnte nach Erfindung
der griechischen Alphabetschrift, der Urform aller européischen Schriften, ent-
stand. Geradezu atemberaubend ist es, den Windungen und Wendungen des Drei-
zeilers nachzugehen und sich klar zu werden, mit welchen sprachlichen Mitteln
hier operiert wird (abgesehen davon, dass man sich das Ganze wohl auch gesun-
gen vorstellen muss).*® Virtuos und extrem verdichtet werden in diesem Graffito
Vieldeutigkeit und Ambivalenz zum Einsatz gebracht, zusammen mit dem Rekurs
auf poetisch-narratives Wissen, aber auch auf aufierpoetische Sprachformeln;
verwendet werden effektvolle rhetorische Techniken wie etwa Wortwiederho-
lung und kontrastive Anspielung; benutzt sind ,suspense‘ und Uberraschung,
Witz, Ironie und Rétselhaftigkeit; in summa: das von Mischungen inspirierte und
diese wiederum neuartig inspirierende Spiel auf einer sprachlichen und gedankli-
chen Klaviatur unter den Vorzeichen des Weins und der Erotik.

Die mannigfaltigen Dimensionen dieses knappen Textes, von denen hier
sogar nur eine Auswahl prasentiert wurde, machen ihn zu einer dichterischen,
also verdichteten Meisterleistung. Mir erscheint es unwahrscheinlich, wie zuwei-
len in der Forschung postuliert wurde, dass der Text sozusagen eine Mitschrift
ist, also das Stenogramm einer spontanen Improvisation bei Gelegenheit eines

43 Vgl. eustephanos (,gutbekranzt®), seit Homer, Od. 8.267, vor allem fiir Aphrodite.

44 Murray 1994 zufolge ist wegen des inschriftlichen Verweises auf Aphrodite der ,Nestorbecher
ein Beleg dafiir, dass zu dieser Zeit Symposien bereits Klinen-Gelage waren (= Murray 2018, 70).

45 Haufig wird jedoch die Textaussage auf die zweite Bedeutung eingeschrénkt. Siehe z. B. Hack-
stein 2010, 419: ,longing for Aphrodite®.

46 Auflerdem muss das Gefafl gedreht werden, damit der ganze Text abgelesen werden kann.
Zur Praxis des Drehens von Trinkgefdfien beim Symposion, die dadurch als ,performance piece“
einsetzbar sind, ob unbeschriftet oder beschriftet, siehe Arrington 2021, 191-196 (,the spinning
cup“).



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 17

real stattgefundenen Symposions.*’ Doch auch wenn dies so wire: Wer nach dem
Brand die Inschrift auf das rhodische Importgefaf} eingeritzt hat — und nichts ver-
rat uns, wo dies geschah, ob auf dem Schiff nach Pithekoussai oder auf der Insel
selbst —, war ein Experte auf dem Gebiet des damals neuesten Mediums, einer
die miindliche Rede Laut fiir Laut reproduzierenden Schreibkunst. Ob dieser
Schreibexperte zugleich auch der Autor des Textes war, konnen wir nicht wissen.
Wohl aber ist es méglich zu fragen, welche Voraussetzungen vorhanden gewesen
sein missen, um diesen Text zu verfassen. Die Antwort darauf ist vielleicht weni-
ger schwierig, als man zunédchst annehmen wiirde. Denn trotz der emblemati-
schen Figur des erfindungsreichen Odysseus in der homerischen Odyssee — dem
im dbrigen auch der &lteste Lobpreis des festlichen gemeinsamen Weintrinkens
in den Mund gelegt wird,*® das noch in vielen spéteren Lobpreisungen der Insti-
tution des Symposions widerhallen wird: Es geniigte offenbar nicht, ein Seefahrer
und Abenteurer und Krieger zu sein, und auch nicht blof} ein Handler oder Bauer
oder Hirte, um poetische Kreationen zu komponieren. Ohne gottliche Privilegie-
rung durch die Musen war dies, so Homer und Hesiod, nicht mdoglich, aber auch
nicht ohne ,autodidaktische“ Ausbildung durch Lernen, ﬂbung, Training, wo-
durch die Fahigkeit, Gotter und Menschen zu erfreuen, erst zur Meisterschaft ge-
bracht werden kann. Dies jedenfalls gibt der Sdnger Phemios auf Ithaka dem
homerischen Odysseus zu bedenken,*® weshalb er sich dann davor retten kann —
so die dramatisch-sarkastische Pointe der homerischen Darstellung —, wie die
Freier der Penelope von deren Gatten Odysseus erschlagen zu werden.

Aber ebensowenig gentigte es, reich und méachtig zu sein, um eine solche
sprachliche Meisterschaft zu erwerben, wie sie die Sdnger bei Homer nicht an-
ders als der Autor der ,Nestorbecher“-Inschrift besitzen. In der schriftlosen ho-
merischen Welt jedoch scheinen die sozialen Grenzen zwischen Besitzenden und
Besitzlosen (oder zwischen Herrschenden und Beherrschten) noch intakt zu sein.
Eben dies aber dnderte sich durch die Erfindung der griechischen vokalisierten
Alphabetschrift, denn anders als die Schreibkunst in den Hochkulturen des Ori-
ents war sie sehr leicht zu erlernen und erméglichte die Uberwindung sozialer
Distanzen, indem sie soziale Differenzierungen durcheinanderwirbelte und neue,
nicht auf Besitz und Herrschaft, sondern priméar auf kultureller Expertise beru-
hende Hierarchien herstellbar machte. Genauso wie die Sangeskunst und andere
musische Kiinste setzte diese neue Schreibkunst eben nicht die Zugehorigkeit zu
einer 6konomisch fiihrenden Elite voraus. Deshalb sollte, so mein Vorschlag,

47 Dazu e.g. Powell 1989, 340; contra: Wecowski 2017, 316.
48 Homer, Od. 9.3-11.
49 Homer, Od. 22.344-349 (dazu Schlesier 2004, 187-190).



18 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

nicht mehr angenommen werden, dass das antike griechische Symposion als eine
Einrichtung der aristokratischen Oberschicht entstand.*® Denn zweifellos haben
im frithen ersten Jahrtausend v. Chr. die Reichen und Méchtigen opulente und lu-
xuriose Gastmdhler gefeiert, von denen nicht allein die homerischen Epen zeu-
gen, sondern auch die Hinterlassenschaft prachtig ausgestatteter Grabanlagen
mit imposanten monumentalen Krateren, ohne dass die Fiirsten dabei auf die Be-
herrschung der Schreibkunst angewiesen waren, ja nicht einmal auf den Ruhm
des Namens — den verdanken sie schon bei Homer allein dem Sanger.

Ein Symposion im pithekusanischen Stil, mit simplen TongefédfSen und ohne
Schmuck aus Edelmetallen, wirkt demgegeniiber vergleichsweise schabig. Die ela-
borierte Form des Schriftgebrauchs aber, wie sie der pithekusanische ,Nestorbe-
cher“ vorfiihrt, war, so meine ich, imstande, das soziale Machtgefiige in Bewegung,
vielleicht sogar in Auflésung zu bringen, wenn auch nur in einem besonderen Am-
biente, in dem Dionysos und Aphrodite regierten. Das iiberkommene kriegerische
und sportliche Wettkampfprinzip, ,immer der Beste zu sein“>! war von ménnlich-
jugendlicher Korperkraft bestimmt. Durch die Schrift verschoben sich jedoch die
Voraussetzungen und Kriterien fiir Exzellenz. Wie das Beispiel der Inschrift des ex-
zellenten pithekusanischen Dichtungs- und Schriftexperten zu zeigen scheint, war
in einem dazu gehérigen Symposion ein Wettkampf angesagt, den man nicht auf-
grund starker Korperkraft oder materiellen Reichtums bestehen konnte, sondern
nur aufgrund intellektueller Fahigkeiten und kultureller Wissenspotentiale. Anders
gesagt: die genuinen Angehdrigen einer aristokratischen Elite hétten kein solches
Symposion ,im griechischen Stil** benétigt. Erst als performative Sprachkiinstler,

50 Zum Problem der Verwendung des Aristokratiebegriffs in der Forschung zur griechischen Ar-
chaik und Klassik vgl. Ober 1989 sowie Fisher/van Wees 2015a und 2015b; siehe auch die folgen-
den beiden Anmerkungen.

51 So der Lykier Glaukos an Diomedes, Homer, I 6.208: ai¢v dptotevelv kal vmelpoyov éppevat
6A\Awv, und ebenso Il. 11.784: Nestor an Patroklos, als Zitat des Peleus an dessen Sohn Achill. Zum
vieldiskutierten ,agonalen Prinzip‘ siehe Duplouy 2006, 271-287, gegen die einflussreiche Position
von Jacob Burckhardt 1898-1902, der dies als aristokratisches Spezifikum verstanden wissen
wollte, und die eher universelle von dessen Basler Kollegen Nietzsche, der im Anschluff an He-
siod, Erga 11-26, den Wetteifer als humanes Grundprinzip der antiken Griechen gedeutet hatte
(Nietzsche 1872). Duplouy versucht demgegeniiber, die ,culture de 'agén“ auf eine Orientierung
an sozialem Aufstieg zu beschrdnken und das elitdre Prestige-Konzept mit einem Modus sozialer
Anerkennung gleichzusetzen, eine Auffassung, die allerdings die Gefahr des Reduktionismus
ebensowenig vermeiden kann; zumal der Konkurrenz zwischen Kiinstlern und in anderen Be-
rufsgruppen wird diese rigide Auffassung nicht gerecht.

52 Unter dem Motto ,,The Symposion: Drinking Greek Style“ — so der pointierte Titel von Murray
2018 - stehen alle seiner dort versammelten Aufsitze. Nachdem Murray lange Zeit die Institution
des Symposions als elitdre, aristokratische Praxis charakterisiert hatte, gab er 2017 zu bedenken:
»an aristocratic class never fully emerged in early Greece“ (= Murray 2018, 140) und betont er-



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 19

also Sanger und Dichter, auf einen dominanten Autoritatsstatus katapultiert worden
waren — und dies, so scheint mir, wére ohne die innovative griechische Alphabet-
schrift nicht méglich gewesen —, konnte das Symposion zum Kristallisationspunkt
einer kulturell-experimentellen, anspruchsvoll-vergniiglichen und agonal-riskanten
Unterhaltung werden, bei der die alte Elite mit keiner besseren Startposition und
keiner grofieren Aussicht auf Erfolg rechnen konnte als besitzlose Newcomer oder
wandernde Handwerker und andere unaristokratische Fachleute.

Ob Mitglieder der aristokratischen Oberschicht der Insel Euboia nach dem
fernen Westen ausgewandert sind, um auf der vulkanischen und dem Weinbau
besonders giinstigen, ansonsten aber landwirtschaftlich eher unattraktiven Insel
Ischia eine Kolonie zu griinden, ldsst sich bislang nicht beweisen. Tépfer aus Eu-
boia gehorten aber sicher schon der ersten Griindergeneration an. Das belegen
zahlreiche Trinkgeféfie in eubdischem Stil, die aus dem Ton der Insel Pithekous-
sai gefertigt wurden. Wie selbstbewufSt diese Handwerker waren, wie friih sie
sich die Schreibkunst angeeignet und fiir den eigenen Ruhm nutzbar gemacht
haben, manifestiert sich in der Tatsache, dass die erste europdische Kiinstlersi-
gnatur Ende des 8. Jahrhunderts v. Chr. auf einem Weingefaf$ aus Pithekoussai,
einem figurlich bemalten Krater lokaler Produktion, iiberliefert ist (von dem vor
dem Brand eingetragenen Namen des Handwerkers sind zwar nur die beiden
Schlusssilben erhalten, doch er benutzte bereits die Signaturformel, die dann
jahrhundertelang in Griechenland giiltig bleiben wird: ,-inos hat mich gemacht®,
-inos m’epoiese).” Dass dieser Topfer oder Maler und andere Handwerker von

neut die ,fluidity“ und ,permeability of the group of sympotic aristoi“, was er bereits zuvor, wie
Wecowski 2014, getan hatte, wobei beide am Begriff ,Aristokratie‘ festhalten. Anders Duplouy
2006, 282284, der dafiir pladiert, den Begriff ganz und gar aufzugeben (aber ebenso den Begriff
,Adel, wie etwa bei Stein-Holkeskamp 1989) und stattdessen den Begriff ,Elite‘ zu verwenden. Im
Zentrum steht dabei fiir Duplouy die longue durée kontinuierlicher sozialer Aushandlungspro-
zesse, bei denen es um mobile und performative Zugehdrigkeit zur Elite geht. Dies zwingt ihn
jedoch dazu, die Bedeutung der Transformationen des 8. Jahrhunderts v. Chr. (Entstehung der
vokalisierten Alphabetschrift und deren besonders frithe und héufige Verwendung auf Sympo-
sionsgefdfien; massive Siedlungsbewegungen im Mittelmeerraum; verstidrkte Dynamiken des
Panhellenismus, aber auch der Multikulturalitdt und des Kulturaustauschs) zu unterschéitzen
und die Institution des Symposions als Einrichtung zu bewerten, die primar der Erziehung
von ménnlichen Jugendlichen zum Zweck der Stabilisierung der gesellschaftlichen Gemeinschaft
dient (vgl. Duplouy 2019, 273). Ahnlich funktionalistisch: das symposiastische Elite-Modell in We-
cowski 2022, mit dem Unterschied, dass dafiir ein Aristokratie-Konzept in Anspruch genommen
wird, das definitorisch die gesamte antike Kultur umfasst (vgl. oben, Anm. 29).

53 Bartonék/Buchner 1995, 177 (Fundort: Werkstatt-Reste am Mazzola-Huigel); Dubois 1995, 32 1.
(mit Abb.); Wachter 2001, 171 = EUC 1. Dazu Mannack 2019, 31: ,It is generally assumed that ,epoie-
sen‘ refers to the potter, but it is possible that it also denoted ,potted and painted; the artist re-
sponsible for the fragment may have been particularly proud of his frontal face, the earliest in



20 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

Symposien auf Pithekoussai ausgeschlossen waren, ist ebensowenig anzunehmen
wie ein Ausschluss von Poesie- und Schreibexperten, zu denen der Verfasser des
,Nestorbecher“-Graffitos wohl zu zdhlen ist.>* In diesem Milieu von gebildeten
und freiziigigen, wohl oft mehrsprachigen Kennern, die neue Kulturtechniken
virtuos beherrschten, mégen — anders als spater — eher Angehorige alter 6kono-
misch-politischer Eliten als Banausen erachtet worden sein.

Das 8. Jahrhundert v. Chr. war ja, dies bestéatigt sich durch die Forschungen der
vergangenen Jahrzehnte immer mehr und auf immer detailliertere Weise, eine
grandiose Umwaélzungsperiode der griechischen Welt, die durch sensationelle Neue-
rungen wie die Schrift und andere aus dem Orient stammende, aber transformierte
und fir die griechische Kultur adaptierte Techniken und Kunststile charakterisiert
war, dartber hinaus aber durch rasante Veranderungen wie die polyzentrische
Entstehung der Polis oder der diese Gesellschaftsform voraussetzenden und Mobili-
tét> geradezu institutionalisierenden panhellenischen Wettkampf-Spiele. Der Aus-
druck ,Greek Renaissance®>® der sich zur komparatistischen Kennzeichnung dieser
Epoche eingebiirgert hat, erscheint also durchaus berechtigt. Zu den Besonderhei-
ten dieser griechischen Renaissance gehoren aber inshesondere Grenziiberschrei-
tungen und Mischungsvorgénge in mannigfachem Sinne: Zu nennen sind hier vor
allem die Griindung von griechischen Siedlungen®’ in allen Himmelrichtungen des

Greek vase painting®; vgl. auch Arrington 2021, 161 (mit 279 n. 14 zu anderen Signaturen auf
Vasen des spaten 8.-7. Jahrhunderts v. Chr.). Nach Wecowski 2017, 323 kann der signierende
Handwerker zwar schreiben, aber nicht selber zur ,Elite“ gehort haben (also auch nicht zu einer
Gruppe von Symposiasten?). Vgl. Wecowski 2014, 138, wo diese &lteste europdische Handwerker-
Signatur (wie auch die poetische Inschrift des ,Nestorbechers*) gedeutet wird als blofie Dienst-
leistung fiir schreibkundige ,,customers“ aus einer ,local élite“. Zu Signaturen auf Symposionsge-
fafien siehe auch Kapitel 3, Anm. 43.

54 Dubois 1995, 28, zum ,rédacteur” des dreizeiligen Graffitos: ,il est sir qu’il a été inspiré par
une école d’aédes qui, vraisemblablement en Eubée, au tout début du VIII® siécle, puisaient dans
la [méme] matiére épique qu’Homere.“

55 Zur schon bei Homer betonten generellen Bedeutung von Mobilitdt in der antiken griechi-
schen Kultur siehe den Uberblick bei Schlesier 2000. Zu ,travelling potters“ (und insbesondere
Jtravelling pots“) siehe e.g. Johnston 1991; Osborne 1996.

56 Siehe Snodgrass 1971, 416-436; vgl. die Aufsitze in Hégg 1983; ausfiihrlicher regionaler Uber-
blick zur ,Greek Renaissance“: Coldstream 2003, 109-292. Skepsis gegeniiber dieser Epochenbe-
zeichnung: Duplouy 2006, 284 f.

57 Diese werden weiterhin gewdhnlich ,Kolonien‘ genannt. Zu méglichen Vorbehalten gegen-
iiber diesem Sprachgebrauch: Malkin 1998, 11-14 (mit einer Verteidigung der Begriffe , protocolo-
nization“ und ,colonization“); Osborne 1998 pladiert seinerseits rigoros fiir einen Verzicht auf
die Termini ,Kolonie‘ und ,Kolonisierung‘. Siehe die Akzentverschiebung bei Malkin 2011: Anwen-
dung von Netzwerktheorien auf frithgriechische Siedlungen und maritime Kontakte (kulturelle
Vermischungsvorgange stehen dabei jedoch nicht im Zentrum). Vgl. auch Arrington 2021, 89 zu
einer doppelten Typologie von ,network*, wobei die Siedlung Pithekoussai, die ihm zufolge zu



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =— 21

Mittelmeers und die Verschmelzung der lokalen Mythen und Kulte in einem
poetisch komponierten, narrativ memorierbaren Religionskonglomerat, wie es
erstmals in den homerischen Epen iiberliefert ist. Welche zusétzliche Dynamik
innerhalb all dieser Prozesse durch die Erfindung der Schrift bewirkt wurde,
wird zunehmend deutlicher und weiterhin lebhaft und kontrovers diskutiert.

Zu solchen dynamischen Prozessen gehorte aber auch die Aushildung der In-
stitution des Symposions. Falls es, wie ich vermute, zutrifft, dass wir es hierbei
mit einem Symptom und zugleich einem Katalysator dieser spezifischen Umwaél-
zungsperiode zu tun haben, dann handelt es sich bei dem schon friih auf ganz
partikulare Weise ausgeprégten griechischen Symposion nicht um eine originér
von Aristokraten bestimmte Einrichtung. Gerade die zugleich egalitdre und kom-
petitive Grundkonstruktion des Symposions,*® bei der es nicht zuletzt auf geistige
Uberlegenheit und kreative Flexibilitit ankam, aber Reichtum oder Kérperkraft
als Wetthewerbsvorteile wirkungslos blieben, zeigt, dass die Zusammensetzung
der Symposiasten vielfaltige soziale Mischungen ermoglichte. Und dies entsprach
den sozialen Auswirkungen der Schrift, der neuen medialen Kulturtechnik, die
sofort potentiell allen sozialen Schichten — und den Frauen wie den Mannern —
zugédnglich war und die im Symposion eines ihrer ersten und unterhaltsamsten
Experimentierfelder fand.*

Ein 2017 verdffentlichter Tagungsband hat dazu weitere gewichtige Bausteine
geliefert.%" Er basiert auf fast fiinfzig neuen Inschriften unspektakulérer tonerner
Gefédfle, insbesondere Trinkgeschirr, des spaten 8. und frithen 7. Jahrhunderts

anderen ,multicultural overseas sites“ im Westen des Mittelmeers gehort, als Beispiel fiir einen
ersten Typus fungiert (charakteristisch dafiir: ,sites functioned as nodes*); zum zweiten Typus
(,objects functioned as nodes“) siehe ebd. passim. Zu sozio-dkonomischen Aspekten der ,mixed
iconography“ der Werkstatte von Pithekoussai sieche Maudet 2021. Zu Kolonien in der Magna Gre-
cia als ,mixtures“: Malkin 2017; siehe dazu auch Malkin 2021, 64: ,,Greek colonisation was a grand
Mediterranean phenomenon and it involved mixture on a very large scale. But those who were
actively ,mixing‘ were the Greek immigrants moving along maritime network lines. Mobility of
traders, soldiers, craftsmen, migrants, seers and poets is a well-recognised phenomenon of the
Archaic Mediterranean.“ Kaum berticksichtigt wird bei Malkin allerdings die gleichzeitige medi-
terrane Mobilitdt von Sklaven, Arzten, Musikern oder Hetdren und von Angehérigen anderer
Kulturen, wodurch die Mischungsvorgénge ja noch verkompliziert wurden; zudem hélt er die
kulturellen Auswirkungen moglicher ,mixed marriages‘ fiir eher vernachléssigbar.

58 Wecowski 2014 (z. B. 122 und 304 sowie passim) kommt das Verdienst zu, diese doppelte Quali-
tat als ein bestimmendes Charakteristikum des Symposions unterstrichen zu haben. Sein Festhal-
ten am Aristokratie-Begriff als einem angeblich ebenfalls bestimmenden Charakteristikum des
Symposions reduziert jedoch diese spannungsreiche Doppelung von Gleichheit und Rivalitat ten-
denziell auf etwas Aristokratisches.

59 Siehe dazu kursorisch Schlesier 2014.

60 Clay et al. 2017.



22 —— 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite

v. Chr. aus einer anderen eubdbischen Siedlung, Methone in Pierien, dem Mutter-
land der Musen, die von den griechischen Ausgriabern 2012 publiziert worden
waren® und nicht allein quantitativ dem Befund von Pithekoussai entsprechen.
Die Herausgeber des Tagungsbandes restimieren die Ergebnisse wie folgt:

The level of literacy as revealed by the Methone inscriptions is nothing less than astounding.
The potters themselves seem to have been literate [...] as well as those expected to read
what was on the pot. Neither scribes, nor scholars, nor aristocrats: anachronistic assumpti-
ons that literacy was limited only to the elite or to professionals need to be re-evaluated.®

Zu den Graffiti aus dem makedonischen Methone zdhlt auch ein die Sprecherrolle
ubernehmendes Trinkgefaf, das mit einer Besitzerangabe beginnt (hakesandré
em[i, ,dem Hakesandros bin ich zugehorig“). Ob Realname oder Spitzname: der
Besitzer des Skyphos wird hier ominés als ,Heiler von Ménnern“ definiert.®® Die
Inschrift besteht dhnlich wie der wohl einige Jahrzehnte éltere pithekusanische
,Nestorbecher“ aus mehreren, aber leider nur verstiimmelt erhaltenen Zeilen,
deren Aussage in Versform als Warnung vor Diebstahl und Drohung mit dem Ver-
lust des Augenlichts rekonstruiert wurde, in der Funktion eines humorvollen
Sprachspiels, eine Funktion, die schon den pithekusanischen ,Nestorbecher*
kennzeichnet und dann jahrhundertelang bei symposiastischer Kommunikation
besonders favorisiert wurde.

Und ein letzter Aspekt zur frithen von Euboiern gepragten Symposionskultur
sei noch hinzugefiigt: Als Schriftkenner und clevere Schrifthenutzer weisen sich in
den Graffiti — durch Namen oder Spitznamen oder durch die Beherrschung poeti-
scher Techniken — nicht allein Arzte, Topfer und Rhapsoden aus. Auch Frauen (al-
lerdings keine sittsamen Ehefrauen, sondern eher freiziigige Liebespartnerinnen)
scheinen ebenfalls zur Gruppe der Symposiasten gehort zu haben, wie dies bildlich
erst spater bezeugt ist* und wie bekanntlich der Ausdruck hetaira deutlich macht,
analog zu dem Ausdruck hetairos fiir ein mannliches Mitglied der Symposionsge-
meinschaft. Ob an den pithekusanischen Symposien auch solche Frauen beteiligt

61 Tzifopoulos et al. 2012; ein knapper Uberblick zum schriftgeschichtlichen Forschungsstand:
Powell 2017 (auch mit Kommentaren der Ausgraber von Methone zu den kulturhistorischen
Ergebnissen).

62 Clay et al. 2017, 4.

63 Pappas 2017, 291: ,an implied joke seems to hinge on the relationship between the threat of
harm to any potential kleptomaniac and the meaning of the cup’s owner’s name, which likely
comes from akeomai and therefore means something like ,healer of men‘.“ Vgl. auch Panayotou-
Triantaphyllopoulou 2017, 238 f. (die Schreibweise des Namens als Zeugnis fiir die Entwicklung
des frithen eubdischen Alphabets).

64 Siehe dazu Kapitel 2 (mit einer Analyse des korinthischen Kraters Louvre E629 aus dem
6. Jahrhundert v. Chr. und Abb. 1b).



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite =—— 23

waren, lasst sich bisher nicht zweifelsfrei belegen. Allerdings fand sich ein solcher
Beleg tatsdchlich in Eretria, der eubdischen Mutterstadt von Pithekoussai, auf
einem wéhrend der siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts im antiken Wohngebiet
entdeckten, stark fragmentierten Trinkgefaf$ gleichen Typs und gleicher ostgriechi-
scher Herkunft wie der pithekusanische _Nestorbecher“5 Die auf dem eretrischen
Trinkgefafd eingeritzte Inschrift, eine formal relativ genaue Parallele zur etwa
gleichzeitigen auf dem ,Nestorbecher®, besteht ebenfalls aus drei Zeilen, allerdings
sehr schlecht erhaltenen, beginnend mit einem Hinweis auf den Besitzer des Gefa-
f3es, dessen Name auf den griechischen Zentralbegriff fiir Psycho-Physisches, thy-
mos, verweist und wohl entweder Thymokartes bzw. Thymokrates (,der den
Thymos Beherrschende“) oder Euthymos (,der mit dem guten Thymos“) lautete.
Der Anfang der zweiten Zeile entspricht wortlich dem auf dem ,Nestorbecher*,
doch hier wird unmissverstandlich auf eine Frau verwiesen: ,welche Frau auch
immer von diesem (Trinkgefaf) ...“ (hé d’an to ..). Was mit ihr geschehen soll, muss
leider spekulativ bleiben, weil der Rest des Textes nicht rekonstruierbar ist.

Festzuhalten ist aber: Anders als die meisten Forscher und Forscherinnen bis
dato anzunehmen gewillt sind, spricht viel dafir, dass die zum spezifisch griechi-
schen Symposion von Anfang an gehérende kulturelle Kompetenz auch weibli-
chen Entertainern zugénglich war, dass also zu den Akteuren und Objekten des
Symposions nicht allein Manner und Jiinglinge, sondern auch Frauen zu rechnen
sind. Doch dies ist ein anderes Thema, das im Mittelpunkt des zweiten Kapitels
stehen wird.

65 Erstpublikation: Johnston/Andriomenou 1989. Vgl. dazu auch Bartonék/Buchner 1995, 190-192;
Wecowski 2014, 129 mit n. 6; Wecowski 2017, 316 £.






2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte
des Symposions

Ménner und Frauen, genauer gesagt: das jeweilige Verhaltnis der Ménner, aber auch
der Frauen zueinander und das Verhéltnis zwischen Mannern und Frauen gehoren
zu den besonders verzwickten Aspekten des antiken griechischen Symposions. Den
Reflexionen dieser Verhéltnisse sind die folgenden Uberlegungen gewidmet. Aus-
gangspunkt dafiir ist die Beobachtung, dass es sich hierbei erstaunlicherweise um
ein bislang nur selten behandeltes, ja in seiner Komplexitat kaum wahrgenommenes
Desiderat der Forschung handelt.

Dies gilt auch und bereits fiir den Inaugurator der neueren kulturhistori-
schen Symposionsforschung, den britischen Althistoriker Oswyn Murray, auf den
ich im ersten Kapitel dankbar verwiesen habe, der 2018 seine gesammelten Auf-
sitze zu diesem Thema in Buchform verdffentlicht hat' und auf dessen maRgeb-
liche Symposionskonzeption ich in diesem zweiten Kapitel gleich zurtiickkommen
werde. Ob es mir gelingen wird, die disparaten Bestandteile analytisch freizule-
gen, aus denen das Gewebe des gegenwadrtig vorherrschenden Symposionshildes
gekniipft ist, kann ich jedoch weiterhin nicht versprechen — zumal ich mich hier,
was die Materialbasis betrifft, aus sachlichen Griinden auf einige wenige Schrift-
und Bildzeugnisse der archaischen Epoche bis zum spéten 6. Jahrhundert v. Chr.
beschréanken muss.

Festzuhalten ist zunéchst, dass die von Murray und den meisten anderen
Forschern vertretene Interpretation der Rollen und Funktionen von Madnnern
und Frauen beim antiken griechischen Symposion auf dem Postulat basiert,
dass es sich bei dieser Institution um ein spezifisch aristokratisches, und damit
genuin ménnliches, Kulturphdnomen handele.” Murray beruft sich hierfiir
immer wieder auf das 1902 erschienene Mammutwerk Altersklassen und Mdn-
nerbiinde. Eine Darstellung der Grundformen der Gesellschaft von Heinrich
Schurtz (1863-1903). Hierbei handelt es sich um eines der ersten Produkte des
modernen kulturanthropologischen Komparatismus. Dem Autor zufolge, einem
bis heute international einflussreichen Ethnologen und Historiker des deut-
schen Kaiserreichs, lasst sich aus den , Erscheinungsformen des Mannerhauses*
bei sogenannten Naturvolkern und aus den ,Resten und Spuren“ von Initiati-
onsriten (,Knaben- und Madchenweihen®) bei sogenannten Kulturvélkern ablei-

1 Murray 2018.
2 Siehe dazu und zur Kritik daran Kapitel 1.
3 Schurtz 1902.

@ Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-002


https://doi.org/10.1515/9783111425221-002

26 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

ten, dass Mannerbiinde die ,,Urformen“ menschlicher Gesellschaft bildeten, und
nicht etwa Institutionen, die auf der Familie oder anderen blutsverwandtschaftli-
chen Beziehungen beruhen. Davon ausgehend lokalisiert Murray den Ursprung
des antiken griechischen Symposions in einer ménnlich-aristokratischen sozialen
Gruppe mit ,spezifisch militarischer Funktion.* Seine seit den siebziger Jahren
des 20. Jahrhunderts entwickelte Position — die weiterhin dem Konsens vieler an-
derer Forscher entspricht — hat Murray 2009 wie folgt konzise zusammengefasst,
unter Berufung auch auf den US-amerikanischen Okonomen und Soziologen Thor-
stein Veblen (1857-1929)° und seine Theorie der ,leisure class®:

Although the sympotic culture seems to have originated in the practices of a warrior elite,
under the influence of luxury and the pleasure principle it became essentially a spectacle
apart, a separate world opposed to that of the public sphere. Within the aristocratic polis
the symposion therefore developed a dual function: on the one hand it was a place of eu-
phrosyne devoted to pleasure, a lifestyle designating the privilege of the leisure class (Ve-
blen 1899), basically outside the structures of family and kinship, and an alternative to the
polis. On the other hand, because the archaic polis was essentially controlled by the aristo-
cracy, the symposion was interwoven with all the structures of the polis, and provided a
focal space for common action both on behalf of and against the polis. Greek society thus
displays the fundamental opposition recognized by anthropologists between kinship and
the Ménnerbund or brotherhood.®

Und er fiigt hinzu, dass eine solche Auffassung auch von Platon in seinen Geset-
zen bestétigt werde. Vor diesem Hintergrund ist es nur konsequent, dass Frauen
im Symposion allenfalls als Objekte im Dienst von ,pleasure“ und ,leisure“ der
Manner klassifiziert werden konnten. Nach Murray steht dies im Einklang mit
einem niederen sozialen Status dieser Frauen, im Unterschied zu den homoero-
tisch begehrten Knaben, die als Angehorige der Oberschicht anzusehen seien:

The atmosphere was male and aristocratic; women were merely slaves, dancing-girls, flute-
players, an accompaniment to the wine and the song. But boys were a different matter, to
be taken seriously.’

Allerdings hat Murray in spiteren Arbeiten® Formulierungen gewihlt, die zur Ab-
qualifizierung der Frauen des Symposions in gewissem Widerspruch stehen. Mit
Rekurs auf den Ausdruck hetairai, wortlich: ,Gefahrtinnen“ — den er als ,Reflex*

4 Siehe z. B. Murray 1982 und 1983.

5 Veblen 1899.

6 Murray 2009, 521.

7 Murray 1983 = Murray 2018, 17.

8 Murray z. B. 2009, 518 f.; vgl. aber bereits Murray 1990, 7.



2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 27

des entsprechenden Ausdrucks hetairoi fir die mannlichen Gefahrten versteht —,
hat er betont, dass die damit bezeichneten Frauen nicht so sehr als Prostituierte
anzusehen sind, sondern eher als Kurtisanen mit grofem Prestige und Einkom-
men, mit kunstfertiger Aktivitit auf mannigfachen Gebieten, nicht allein dem se-
xuellen, und einer relativ selbstdndigen Lebenshaltung, die, wie er schreibt, ,in
vieler Hinsicht freier war als die der verheirateten (citizen) Frauen“ (die bei den
Griechen am Symposion nicht teilnehmen durften).’

Folgt daraus, dass diese hetairai vielleicht doch nicht nur als Objekte zu kenn-
zeichnen sind, dass sie also mehr waren als eine materielle ,Begleitung“ des von
Ménnern genossenen Weins und Gesangs? Diese Frage wurde allerdings, soweit
ich sehe, von Murray selbst nicht explizit aufgeworfen und hat auch bisher in der
Symposionsforschung keine Spuren hinterlassen. Vielmehr dominiert dort fast
ausnahmslos die Rede vom sogenannten ,mannlichen“ Symposion, also einer Ins-
titution, die prinzipiell als ,all-male“ zu definieren sei. Als Symposiasten diirften
demnach nur Médnner bezeichnet werden. Da aber dennoch in Bild- und Text-
zeugnissen zum Symposion Frauen vorkommen, ergab sich das Problem, wie
diese Tatsache zu deuten ist. Gewohnlich wird vermieden, sich diesem Problem
zu stellen, indem auf die vermeintliche Seltenheit der Darstellung von Frauen in
symposiastischen Zusammenhangen hingewiesen wird. Aber ist dies tatsachlich
der Fall, oder handelt es sich dabei eher um einen auf nicht iiberpriiften Voran-
nahmen basierenden Zirkelschluss?

Eine andere Form, das Problem zu umgehen, besteht darin, die angebliche
quantitative Seltenheit durch eine angebliche qualitative Zweitrangigkeit zu un-
termauern: Dieses Verfahren findet sich etwa bei Francois Lissarrague, einem
neben Murray besonders tonangebenden Symposionsforscher, der das Studium
vor allem klassischer griechischer Keramik durch seine subtilen und prazisen
Bildanalysen in vielerlei Hinsicht erneuert hat, kaum allerdings auf dem Gebiet
der Frauen-Ikonographie: Thm zufolge lief3e sich aus den Darstellungsformen von
Frauen auf Symposionsgefafien ableiten, dass ihnen nur ,un réle secondaire, et

9 Murray 2009, 519: ,,Hetairai were courtesans rather than prostitutes: they were often highly
trained in the various skills of the symposion, and commanded great prestige and high prices. [...]
Their lives were in many respects more free than those of citizen women, and their opportunities
greater®. Zur Absenz ,respektabler Frauen beim Symposion siehe e.g. Corner 2012. Vgl. auch We-
cowski 2014, 34, der einerseits (wie Murray) unterstreicht, dass Kurtisanen auf gleiche Weise wie
die hetairoi an symposiastischen Kunstfertigkeiten und Tétigkeiten (z. B. dem Kottabos-Spiel) teil-
nahmen, aber andererseits den Ausdruck hetairai als ,euphemistic“ bewertet, da die mannlichen
Symposiasten ihm zufolge immer Aristokraten sind. Zur Kritik an Wecowskis Auffassung von
Aristokratie siehe Kapitel 1, mit Anm. 29.



28 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

quasi instrumental“ eingerdumt wird, dass sie allenfalls als gegenstdndliche ,ac-
cessoires du symposion® einzuschétzen sind."

Diese Position hat den Protest seiner Pariser Kollegin Pauline Schmitt Pantel
hervorgerufen, einer ebenfalls renommierten Symposionsforscherin.” Sie hat
nachzuweisen versucht, dass diese Objektrolle von Frauen sich nicht grundsatz-
lich von der Objektrolle junger Ménner auf Symposionsgefifen unterscheidet."
Fur diese Autorin sind aber, ebenso wie fiir Lissarrague und Murray, allein die
dargestellten erwachsenen Ménner ausdriicklich die mafigeblichen Akteure und
entscheidenden ,,Protagonisten“,13 da diese die in der Polis herrschenden Gesell-
schaftsverhdltnisse reprasentieren. Im Unterschied zu Lissarrague und Murray
stellt Pauline Schmitt Pantel zwar diesen ménnlichen Protagonisten nicht allein
die Frauen gegentber, sondern auch die jungen Ménner. Damit aber wird ihr zu-
folge die bestehende soziale und politische Gewichtsverteilung und Hierarchie
exakt widergespiegelt, denn junge Madnner besafien wie die Frauen nur einge-
schriankte Rechte und einen geringeren Status als die ménnlichen Erwachsenen:

La hiérarchie est certes présente au banquet, mais elle sépare a mon sens les hommes adul-
tes qui menent le jeu et les autres, homme jeunes et femmes. Le clivage ne passe pas de
fagon simple entre le masculin et le féminin mais de fagon plus subtile entre ceux pour les-
quels la représentation au banquet est un signe de statut (social ou/et politique) et les au-
tres. Ainsi on percoit combien la construction du genre est indissociable d’autres formes de
construction identitaire, sociale ou politique. Ce qui me parait important de relever dans ce
dossier sur les femmes et les jeunes hommes au banquet est qu’ils sont les uns et les autres
des comparses qui permettent de mieux préciser I'identité de ceux qui, au banquet comme
dans d’autres lieux, pratiques sociales et institutions, faconnent la maniére d’étre en cité.*

10 Lissarrague 1987a, 27. Vgl. auch seinen hundert Seiten langen Uberblick iiber die Darstellung
von Frauen in der attischen Vasenmalerei (Lissarrague 1991/2002), wo allerdings Frauen beim
Symposion nur auf acht Seiten vorkommen (286-293, mit Abb. 52-54); siehe dann zusammenfas-
send zur Funktion der Frau in jeglicher Rolle (ebd. 301): ,elle est & chaque fois donnée en specta-
cle comme un objet aux yeux de 'homme grec, le sujet regardant®. Seltsamerweise ist hier
ausgeschlossen, dass eine Frau den Vasenbildern gegentiber ein ,sujet regardant“ sein konnte
und dann auch ein Mann in ihren Augen ein Objekt wére.

11 Schmitt Pantel 1992.

12 Schmitt Pantel 2003; zitiert nach der leicht verdnderten Fassung in Schmitt Pantel 2009,
145-161, unter dem Titel ,Jeunes garcons et jeunes femmes sur les images du symposion“, mit 13
Abbildungen.

13 So Lissarrague 1987a, 27 und ebenso Schmitt Pantel 2009, 156: ,protagonistes*.

14 Schmitt Pantel 2009, 157. Ubers. R.S.: ,Hierarchie ist sicherlich beim Gastmahl anwesend,
doch meiner Auffassung nach trennt sie die erwachsenen Manner, die das Spiel bestimmen, von
den anderen, den jungen Médnnern und den Frauen. Die Spaltung geschieht nicht einfach zwi-
schen dem Mannlichen und dem Weiblichen, sondern auf subtilere Weise zwischen denen,
deren Darstellung beim Gastmahl ein Zeichen ihres Status ist (des sozialen oder/und des politi-



2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 29

Bemerkenswerterweise ist es der von der Autorin explizit betonte feministische
Standpunkt ihrer Arbeit, der es ihr nicht gestattet, in den Frauen des Symposi-
ons etwas anderes zu sehen als ,Komparsen®, die nur dazu da seien, die Identi-
tat der herrschenden Ménner zu unterstreichen. Dass es sich bei den Frauen
auf den von ihr behandelten Vasen vielleicht um hetairai handelt, denen die
Vasenmaler moglicherweise keine blofe Komparsenrolle zuweisen, wird von
ihr nicht in Erwégung gezogen. Den Ausdruck ,Hetédre“ verwendet sie jedenfalls
in dem zitierten Aufsatz nicht.”” Signifikanterweise ist auch in vielen anderen
gegenwadrtigen Arbeiten, vor allem von Forscherinnen, die Tendenz zu finden,
das Thema und das Wort ,Hetdre“ zu vermeiden oder allenfalls fiir ein Phanta-
sieprodukt antiker Mannergesellschaft zu halten.'®

schen), und den anderen. Man stellt also fest, dass die Konstruktion des Geschlechts von anderen
Formen identitédrer, sozialer oder politischer Konstruktion gar nicht loszuldsen ist. Was mir bei
diesem Dossier zu den Frauen und den jungen Méannern beim Gastmahl wichtig erscheint her-
vorzuheben, ist, dass sowohl die einen als auch die anderen Komparsen sind, die erlauben, die
Identitét derjenigen zu prézisieren, die beim Gastmahl, wie in anderen Ortlichkeiten, sozialen
Praktiken und Institutionen, die stadtische Seinsweise gestalten.“

15 Den Grund dafiir scheint sie ebd. n. 40 mit ihrer Berufung auf Bérard 1984a, 85 anzudeuten:
scomme le remarque C. Bérard, ,devant nombre d’images qui ne correspondent pas au modéle
du type < femmes au foyer > les archéologues s’en tirent par une pirouette. Soit ils les repoussent
vers le bas de I’échelle sociale: les femmes mises en scéne ne sont que des esclaves, des prosti-
tuées ou des hétaires, soit ils les évacuent par le haut: elles figurent des héroines, des muses, des
déesses. Dans les deux cas, on leur dénie un statut social normal. Faut-il alors admettre que les
honnétes femmes n’existent pas?‘“. Ankniipfend an Bérard suggeriert Schmitt Pantel offenbar,
dass die Vasenmaler mit ihren Gastmahlbildern neben den erwachsenen Ménnern auch Frauen
mit ,normalem sozialen Status“ (also ,ehrbare Frauen) hétten darstellen mussen. So kann sie
darauf verzichten, von Hetédren zu sprechen und gleichzeitig deren moralische und soziale Dis-
qualifizierung unangetastet lassen.

16 Das von Schmitt Pantel 2003 und 2009 affirmativ verwendete Bérard-Zitat fungiert auch in
noch ausfiihrlicherer Form (zusammen mit den anschlieffenden weiteren rhetorischen Fragen)
als Motto fiir Kreilinger 2007, 1. Bérard, Schmitt Pantel und Kreilinger (und vielen anderen For-
schern und Forscherinnen) ist gemeinsam, dass sie nach Hinweisen erwiinschter realistischer
Darstellung in den Vasenbildern suchen und mit Hilfe dieses Kriteriums diejenigen Auffassungen
ablehnen, die ebenfalls von einem erwtinschten Realismus der Vasenbilder ausgehen, ihn aber
anders deuten. Das dabei entstehende methodische Problem macht gerade der Umgang mit dem
Begriff ,Hetére‘ deutlich; Kreilinger 2007, 60 f. beruft sich einerseits auf Kurke 1999, derzufolge
»das ganze Hetdrenwesen eine Erfindung der spétarchaischen Symposionsdichter® ist, und sie
raumt andererseits ein, dass étaipa im Unterschied zu anderen Bezeichnungen fiir Prostituierte
»als ein euphemistischer Ausdruck anzusehen® ist. Diese Aporie wird auch bei Kapparis 2019
nicht aufgeldst. Einerseits dekretiert er (ebd. 342f.): ,the usage of the term ,hetaira‘ to describe
prostitutes in vase paintings is anachronistic, inaccurate and euphemistic“, und er unterstreicht
(mit Berufung auf Kreilinger), ,that nudity in itself is not an indication of prostitutional iconogra-
phy“. Andererseits konzediert er (ebd. 359), ,that some of our vase iconography actually portrays



30 —— 2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

Stattdessen werde ich mich nun in den ibrigen drei Vierteln dieses Kapitels
auf primir materialanalytische Uberlegungen konzentrieren. Zu den Bildzeugnis-
sen, die Pauline Schmitt Pantel fiir ihre Argumentation heranzieht, gehért auch
ein im Pariser Louvre aufbewahrter und in Etrurien gefundener korinthischer
Krater (Hohe: 39 cm) aus dem frithen 6. Jahrhundert v. Chr. (Abb. 1b)."” Dies ist
einer der altesten ikonographischen Belege fiir das Arrangement eines buchstab-
lichen Gelages (,banquet couché“'®), wie es die Darstellung antiker griechischer
Symposia jahrhundertelang pragen wird, mit Speisesofas, den ,Klinen®, die Platz
flir zwei Personen bieten und vor denen Fufibdnke sowie Beistelltische stehen
(der friheste textliche Beleg findet sich im 7. Jahrhundert v. Chr., also mehrere
Jahrzehnte zuvor, bei Alkman).’® Vom Beginn dieser ikonographischen Tradition
an kann das auf den Klinen liegende Paar entweder aus zwei Mdnnern oder aus
einem Mann und einer Frau bestehen, wie hier. Pauline Schmitt Pantel hat mit
Recht auf zeitlich und sachlich parallele Bildzeugnisse hingewiesen, die zwei
Ménner, einen bartlosen jungen und einen bértigen élteren, auf ganz dhnliche
Weise darstellen,”’ wie auf dem hier gezeigten Beispiel, das nun etwas néiher be-
trachtet werden soll.**

Der Bildtrager selbst, der Krater (wortlich: ,Mischgefaf3“), ist fiir das spezi-
fisch griechische Symposion unverzichtbar, denn zum Gelage gehort die (in meh-
reren Runden jeweils neu festgelegte) Mischung von Wein und Wasser und die

real hetairai from time to time*“. Kapparis und Kreilinger verkennen jedoch, dass die Suche nach
einem Realismus eindeutiger ikonographischer Markierungen von Identitdten den Vasenbildern
nicht gerecht werden kann; deren Potenz imaginativer Vieldeutigkeit lasst sich nicht einfach mit
den Etiketten Phantasie, Ambiguitit und Unwahrscheinlicheit verrechnen.

17 Paris, Louvre E629, aus Cerveteri (BAPD 9019327): Schmitt Pantel 2009, 158, Abb. 4; siehe auch
Schmitt Pantel 1990, 27 Appendix no. 6 und Tafel 2a; Schmitt Pantel 1992, 22, mit Annexe 5,
Abb. 6; auch in Murray 2009, 510, Abb. 26.1; vgl. Fehr 1971, 31f£., 139 no. 19.

18 Vgl. Dentzer 1982.

19 Alkman fr. 19 PMG: sieben klinai. Ungefahr zeitgleich sind die altesten archéologischen Zeug-
nisse, Kyrieleis 1969, 116 und 118: ,Um die Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert erscheinen auf grie-
chischen Vasenbildern die ersten Darstellungen von Symposien, bei denen die Symposiasten auf
Klinen gelagert sind. [...] Die frithesten Beispiele sind auf korinthischen Geféfien dargestellt, was
auf die fithrende Rolle der korinthischen Keramik im 7. und 6. Jahrhundert zuriickzufiihren ist.
Dies sei jedoch, so Lorber 1979, 24 n. 130, eher anders zu erkldren: ,Weil die orientalische Sitte
des Liegens beim Symposion und wohl auch zur gleichen Zeit die orientalischen Klinen zunachst
in Korinth eingefiihrt wurden, erscheinen sie als besondere Neuheit auch zuerst auf den korin-
thischen Vasen.“ Generell zum Verhéltnis zwischen orientalischen und griechischen Gelagen
vgl. Fehr 1971, Burkert 1991 und Murray 2016b.

20 Schmitt Pantel 2009, 150-152, vor allem mit 158, Abb. 3 (Louvre E623).

21 Zur Typologie der ménnlichen und weiblichen Symposiasten vgl. auch Fehr 1971 passim.



2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 31

Abb. 1b: Symposion. Korinthischer Kolonettenkrater (590-575 v. Chr.) aus Cerveteri (BAPD 9019327),
Paris, Musée du Louvre E629 [Detail von Seite A].

Verteilung der gleichen Wein-Wasser-Mischung an alle Symposiasten.”” Nach die-
sem Modell wird das Prinzip der Gleichheit auch auf andere Elemente des Sympo-
sions l'ibertragen.23 Hier etwa ist deutlich, dass sowohl die vier Minner als auch
die vier Frauen ihren linken Ellenbogen auf ein Kissen stiitzen und dass alle Per-

22 Lissarrague 1987a, 23: ,Le symposion s’organise en communauté, avec ses regles propres, qui
visent a établir un ordre du plaisir partagé. On s’y rend pour s’intégrer a un groupe temporaire-
ment défini par sa facon de boire, de mélanger I’eau et le vin. Pour étre réussi, le symposion doit
viser le bon mélange, mélange des liquides, mais aussi des convives qui s’accorderont entre eux,
comme les cordes d’un instrument, mélange des plaisirs dont on cherchera I'équilibre et la vari-
été“. Eine solche idealtypische, harmonisierende Charakteristik der Mischungsformen beim Ge-
lage ist oft in Handbiichern und Einzelstudien iibernommen worden, kann allerdings dem
Variantenreichtum der Symposionsdarstellungen nicht gerecht werden.

23 Vgl. Schmitt Pantel 1990, 18 (,homoiotes“ der Symposiasten); Schéafer 1997, 25.



32 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

sonen mit Kranzen oder Binden im Haar ausgestattet sind.>* Auch eine privile-
gierte Benutzung von Trinkgefdfien ist nicht zu erkennen: Die beiden Frauen an
den Aufienseiten halten jeweils eine Weinschale in ihrer rechten Hand, ebenso
wie der Mann auf der zweiten Kline von rechts. Fir das jeweilige Partner-
Pendant steht indessen ein analoges Trinkgefafs (neben der gleichen Zahl von Ess-
waren) ebenfalls auf dem Beistelltisch bereit.

Dass der Mann auf der zweiten Kline von links mit seiner rechten Hand eine
Lyra ergreift, so als wiirde er darauf spielen wollen oder die Lyra seiner Partne-
rin auf der Kline tberreichen, ist offenbar kein Zeichen fiir seine Privilegierung,
denn die weiteren hinter den Frauen an der Wand hdngenden Lyren verweisen
demonstrativ darauf, dass auch die anderen an diesem Gelage Beteiligten, Méan-
ner wie Frauen, sich dieser Musikinstrumente bedienen konnten — wobei da-
durch zugleich das zweite Grundprinzip der Symposionspraxis angedeutet ist,
namlich das der Konkurrenz, nicht zuletzt beim musischen Wettstreit. Deutlicher
noch wird eine weitere Potentialitit des vom Wein- und Kunstgenuss animierten
Gelages: die erotische Mischung, die hier als Perspektive durch das ,face-to-face
der Paare, die innere Frontalitat der sich gegenseitig in die Augen blickenden
Partner, signalisiert wird. Die Darstellungsweise markiert also auf verschiedenen
Ebenen, dass weder die Frauen noch die Manner auf einen starren Status als Ob-
jekt oder als Subjekt reduzierbar sind, dass sowohl die Frauen als auch die Man-
ner die Subjektrolle wie die Objektrolle ihernehmen konnen.

Auf eine solche Weise stellt also dieser korinthische Krater ohne Einschran-
kung eine kommunikative Gleichartigkeit zwischen Gefdhrten und Gefdhrtinnen
zur Schau, griechisch gesagt: zwischen hetairoi und hetairai. Der gesellschaftliche
Status der Frauen und Méanner jedoch wird als different markiert, freilich nicht als
Gegensatz zwischen Unterschicht und Oberschicht. Bei den dargestellten Mannern
scheint es sich um Krieger zu handeln, die ihre Riistung abgelegt haben: Es sei
denn, dass die auffillig geringe Zahl der an der Wand befindlichen militarischen
Gegenstiande — keine Waffen, nur zwei Helme, ein Schild und ein Brustpanzer fiir
vier Ménner — dazu dienen soll, auf unterschiedliche gesellschaftliche oder profes-
sionelle Positionen der Médnner zu verweisen. Bei den vier Frauen aber wird gerade
ihre einheitliche soziale Position betont. Die Exposition ihres nackten Oberkorpers,
die ihnen gemeinsam ist, wird als unverkennbare Chiffre dafiir eingesetzt, dass
hier keine ,respektablen Ehefrauen gemeint sind. Diese Gefdhrtinnen beim Sympo-
sion konnen nur hetairai im Sinne der spateren Verwendung des Wortes als Termi-

24 Siehe die modellhafte ,schonbekrdnzte Aphrodite“ in der Inschrift des ,Nestorbechers“
(vgl. dazu Kapitel 1).



2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 33

nus technicus sein.”® Und es mag sein, dass der imposante Eindruck, den dieser ko-
rinthische Krater ihnen verleiht, etwas mit seinem Herstellungsort, Korinth, zu tun
hat, der Stadt, die damals die fiihrende Produktionsstiatte von Keramik, nicht zuletzt
fir die Beduirfnisse der Symposien, war, und die auch nachdem sie diesen wirt-
schaftlichen Vorrang verloren hatte, noch viele Jahrhunderte lang fiir ihren tiberre-
gional attraktiven Aphroditekult und die damit assoziierten erotischen Expertinnen
berithmt blieb.?®

Die exquisite Qualitét, die das auf diesem Krater dargestellte Gelage auszeich-
net, macht auch verstindlich, dass mit Hilfe etwa dieses Beispiels das antike grie-
chische Symposion als genuin aristokratische Einrichtung gedeutet werden konnte.
Die Ausstattung durch Mobel, Stoffe und Kleidung ist hier tiberaus luxurios gestal-
tet, einschlieflich der Trinkschalen, deren formale Struktur die Kostbarkeit von
Metall (Bronze, Silber oder gar Gold) visualisiert. Die Tatsache, dass dieser Krater
sowie vergleichbare Stiicke aus dem frithen 6. Jahrhundert v. Chr. von zeitgendssi-
schen Aristokraten der etruskischen Metropole Caere erworben wurden,” schliet
wohl nicht aus, dass auch griechische Aristokraten zu dieser Zeit solche Geféfse be-
nutzt und nicht allein in ihrer Phantasie, sondern auch in der Realitét tippige Sym-
posia gefeiert haben. Dass dies aber angeblich bereits fiir die Entstehung der
Institution des antiken griechischen Symposions im 8. Jahrhundert v. Chr. konstitu-
tiv war, ist zu bezweifeln. Im ersten Kapitel habe ich versucht zu zeigen, warum
stattdessen davon ausgegangen werden kann, dass der spezifische historische Kon-
text des 8. Jahrhunderts — besonders die Erfindung der vokalisierten Alphabet-

25 Dem entsprechen auch die Namensbeischriften auf dem analogen korinthischen Krater (siehe
Abb. 3) mit ebenfalls vier aus einer Frau und einem Mann bestehenden Paaren (Florenz, Museo
Archeologico Nazionale 4198, aus Cerveteri?); die lesbaren Frauennamen lauten dort Doro, Selino
und Erato, die als Hetdrennamen gedeutet wurden. Vgl. dazu (und zu den als [Xen]Fon, Hermaios,
Sphortos und [Her]magoras bzw. [Dalmagoras gelesenen Mannernamen) Lorber 1979, 76 £., no. 120,
mit Tafel 35-36; Wachter 2001, 95-97 = COR 92 (und 327 f., § 478). Siehe auch unten, mit Anm. 41.

26 Zur besonderen Bedeutung des Aphrodite-Kultes in Korinth siehe Pirenne-Delforge 1994,
93-127; sie beschliefst dieses Kapitel mit folgendem Satz: ,concernant la prostitution a Corinthe: il
n’y a pas dans la cité des prostituées sacrées et d’autres qui ne le sont pas; toutes les prostituées
sont des fideles de la déesse et requiérent sa protection.”

27 Der hervorragende Erhaltungszustand dieser Geféfle lasst sich dadurch erkldren, dass sie
schliefilich als Grabbeigaben fiir reiche Etrusker verwendet wurden. Vgl. de la Geniére 1988; ihr
zufolge (ebd. 90) sind die haufigen Bankettszenen auf korinthischen Krateren ein Beleg fiir ,influ-
ence orientale“ und mit der gleichzeitigen frithgriechischen Lyrik zu parallelisieren. Dartiber hi-
naus betont sie, dass Namensbeischriften bei den figiirlichen Darstellungen meistens fehlen,
woraus sie ,une sorte d’ ,internationale aristocratique‘ ableitet und behauptet, dass daraus keiner-
lei Riickschliisse auf Erfahrungen der Vasenmaler mit korinthischen oder anderen griechischen
Gastméahlern zu ziehen seien. Auf die inschriftlich markierten (griechischen) Namen von Zechern
und Hetéren auf dem korinthischen Krater aus Florenz (siehe oben, Anm. 25) geht sie nicht ein.



34 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

Abb. 3: Symposion. Korinthischer Kolonettenkrater (575-550 v. Chr.) aus Etrurien, Florenz, Museo
Archeologico Nazionale 4198.



2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 35

schrift und die griechische Siedlungstatigkeit im Mittelmeerraum — zu den charak-
teristischen Elementen dieser Institution entscheidend beigetragen hat, also zur
Verbindung von Gleichheit und Konkurrenz auf musisch-geistigem, nicht auf kor-
perlichem oder materiellem Gebiet.

Die Frage ist, ob nicht deshalb bisherige Modelle der Entstehung und der fri-
hen Entwicklung des Symposions modifiziert werden missen. Murray etwa hatte
seit den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts das Symposion als genuin aristokra-
tische Einrichtung eingeschétzt, die auf die Abldsung einer Krieger-Aristokratie
durch eine Aristokratie von Miiiggdngern zuriickgefiihrt werden kénne.”® Doch
auch er rdumt ein, dass die griechischen Kolonisten, die das Symposion nach Wes-
ten brachten, etwa nach Pithekoussai, also auf die heutige Insel Ischia, ,,urspriing-
lich keine Aristokraten waren“ — wobei er hinzuftgt, dass ,sie dann sehr bald
Aristokraten im Mayflower-Stil wurden“?’ Damit kann er natiirlich kaum gemeint
haben, dass der Lebensstil der griechischen Kolonisten mit dem der frommen Pil-
gervater gleichzusetzen wiére, die als Siedler zu Beginn des 17. Jahrhunderts auf
dem Schiff Mayflower an der nordamerikanischen Ostkiiste landeten.

Puritanisch jedenfalls waren diese umtriebigen Griechen keineswegs, und in-
wiefern sie zu Aristokraten wurden, kann hier nicht weiter untersucht werden.
Aber damit diese Pioniere die Partikularitat der Symposion-Institution ausbilden
und gestalten konnten, war nicht eine Privilegierung durch altehrwiirdigen Grund-
besitz und Macht oder militdrische Kampfkraft entscheidend, denn dies waren
keine Triimpfe, iber die sie verfiigten. Seefahrt, Handel und Handwerk bestimm-
ten ihren sozialen Status, aber erst durch die Expertise auf dem Gebiet schriftli-
cher, und nicht allein miindlicher, Ausdrucksformen und deren kreativen Einsatz
zu einer spielerischen (und also auch riskanten) Kommunikation in einem von
Wein, Musik und Erotik bestimmten kulturellen Ambiente wurde das Symposion
zu einem so ungemein erfolgreichen Exportartikel des ,Greek style.*° Dieser ritu-
elle Festmodus war eben nicht auf die Oberschicht beschrénkt oder fiir sie spezi-
fisch, sondern alle sozialen Schichten konnten von Anfang an zu ihm, wie zur
vokalisierten Alphabetschrift, Zugang haben. Anders als goldenes oder silbernes
Trinkgeschirr waren Tongefifie Massenware und nichts Exklusives. Tépfer trugen

28 Murray 1983 = Murray 2018, 16: ,The aristocracy of warriors had become an aristocracy of
leisure“. Siehe auch das Kapitel ,Life Styles: the Aristocracy“ in Murray 1993, 201-219.

29 Murray 1983 = Murray 2018, 17: ,certainly the symposion itself went west with men who were
not initially aristocrats, though aristocrats in the Mayflower style they very soon became*.

30 ,Drinking Greek style“: so Murrays konzise Formel fiir das Symposion (siehe Kapitel 1,
Anm. 52).

31 Das schliefdt natiirlich nicht aus, dass es fiir Symposien bestimmte ,Luxuskeramik“ gegeben
hat, die wie bereits die frithen korinthischen Gefdfie (und dann viele der schwarz- und rotfiguri-



36 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

mafigeblich zum Siegeszug des symposiastischen ,Greek style“ bei und wurden
reich, weil ihre Produkte im ganzen Mittelmeerraum Absatz fanden und weder
ihre Herstellung noch ihr Erwerb groRe Kosten verursachten.* Fiir die soziale Zu-
sammensetzung der Benutzer des tonernen Trinkgeschirrs hatte dies entschei-
dende Konsequenzen.** Um ein Symposion in griechischem Stil zu feiern, waren
keine kostbaren Metallgefafie, Textilien oder Mobel (ja nicht einmal der Innenraum
eines Hauses) erforderlich. Militarische, 6konomische oder politische Potenz kann
nicht als conditio sine qua non dafiir angesehen werden.

Die inschriftlichen Zeugnisse der frithen archaischen Zeit seit dem 8. Jahrhun-
dert v. Chr. sprechen dafiir, wie ich im ersten Kapitel ausfiihrlich dargelegt habe,
dass es sich bei der buntgemischten Symposionsgesellschaft, die durchweg unspek-
takulére, anfangs nicht figtirlich dekorierte Gefafie benutzte (siehe im 8. Jahrhun-
dert v. Chr. den ,Nestorbecher aus Pithekoussai auf Ischia und die Ausgrabungen
in der nordgriechischen Siedlung Methone), nicht allein um Tépfer, Vasenmaler,
Rhapsoden, Arzte und andere Angehérige einer sozialen Mittelschicht handelte. Als
hetairai gehérten auch freiziigige Frauen dazu,* die wohl ebenfalls schreiben und
lesen konnten. Hier sei noch auf zwei andere frithe Symposionsgeféafie hingewiesen,
von denen jedes einen Frauennamen verzeichnet (Lallnamen? nicht-griechische
Namen?). Aus Pithekoussai stammt eines davon, eine um 700 v. Chr. zu datie-
rende, figiirlich unverzierte schlichte Weinkanne mit der Besitzinschrift ,Ameés
emi“ (,der Ame gehore ich“), die zusammen mit einem TrinkgefafS und zwei einfa-
chen Bronzefibeln im Grab einer jungen Frau gefunden wurde - vielleicht das erste

gen aus Athen) nicht zuletzt bei Kdufern in Etrurien reiffenden Absatz fand. Vgl. dazu Oshorne
2001; Bundrick 2019.

32 Die massive Verbreitung der frithgriechischen Symposionskultur war also nicht priméar von
aristokratischen Auftraggebern bzw. Abnehmern der dazu gehérigen Geféfie abhdngig, wie etwa
Murray 1983 = Murray 2018, 17 postuliert: ,The archaic age was the great age of sympotic pottery:
potters and painters became rich and famous, producing shapes and painting designs which
echoed the sympotic preoccupartions of their aristocratic patrons.“

33 Arrington 2021, 191 kommt bei seiner Untersuchung der protoattischen und anderer zeitge-
noéssischer Keramik zu dem Ergebnis, das bisher vorherrschende Elite-Modell des Symposions in
Frage zu stellen: ,A fundamental problem with a strictly elite view of the symposium is that
there are plenty of subelite drinking vases. The material culture we will look at below includes
vases that were relatively plain, with the exception of their graffiti, und even this type of basic
literacy was not confined to an elite class. The simple vases belonged to literate persons who
engaged in commensal drinking practices that entailed humor, jest, and sex, and we have no rea-
son not to think of these events as symposia, as social gatherings involving the consumption of
alcohol.“

34 Siehe das Trinkgeféafd aus Eretria, zeitgleich mit dem ,Nestorbecher“: Johnston/Andriomenou
1989 (dazu Kapitel 1, mit Anm. 65).

35 Zu diesen beiden Gefafien aus Pithekoussai und Cumae siehe auch Kapitel 1, mit Anm. 42.



2 Ménner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 37

griechische Schriftzeugnis einer Mundschenkin. Als weiteres ist ein etwas jiingeres
Kkleines Parflimgefafs des British Museum aus dem friihen 7. Jahrhundert zu nennen
(Hohe: ca. 5cm), das in der direkt gegeniiber Pithekoussai auf dem italischen Fest-
land liegenden, ebenfalls eubdischen Kolonie Cumae gefunden wurde (Abb. 4). Das
darauf spiralférmig eingeritzte Graffito verweist nicht allein auf den Namen der Be-
sitzerin, sondern der daran anschlieffende Text (in chalkidischer Schrift) ist, &hnlich
wie beim ,Nestorbecher“ aus Pithekoussai (und bei den beiden anderen im ersten
Kapitel erwéhnten, zeitgleichen eubdischen TrinkgefiRen, dem des Hakesandros®
und dem des Thymokrates®’), als bedingter Fluch formuliert: ,der Tataie gehore
ich, der Lekythos, wer aber mich stiehlt, wird blind“*®

Diese (archéologisch als ,protokorinthisch® taxierten) Gefafle sind bereits ein
Zeugnis fir die Bedeutung korinthischer Keramik, die sich dann bis ins 6. Jahrhundert
v. Chr. geltend macht, also bis zur Durchsetzung attischer Keramik auf den mittel-
meerischen Absatzmarkten. Einen Hohepunkt der zuvor von Korinth eingenomme-
nen Rolle als Marktfiihrer beim Keramikexport reprasentiert der oben behandelte
Krater,® der allerdings keine Inschriften aufweist. Dass auf vielen anderen in Korinth
produzierten Tongefdflen des 7. und 6. Jahrhunderts v. Chr. - und zwar vor allem
Krateren, Trinkgefafien und Parfiimflaschchen (Letztere fiir Symposien ebenfalls un-
verzichtbar) — haufig Inschriften mit Frauennamen zu finden sind,*° ist bisher in der
Symposionsforschung weitgehend unbeachtet geblieben. Inschriftenforscher stim-
men meist darin iiberein, dass diese (redenden) Namen gewohnlich Hetaren (im tech-
nischen Sinne) bezeichnen. Zu nennen ist hier etwa ein korinthischer Krater aus dem
frithen 6. Jahrhundert v. Chr. in Florenz (Abb. 3), dessen Gelagefries ikonographisch
dem oben behandelten, zeitgleichen Krater des Louvre mit vier Paaren von je einer
Frau und einem Mann auf vier Symposionsklinen auf den ersten Blick zum Verwech-

36 Aus der eubodischen Griindung Methone in Makedonien, siehe Kapitel 1, mit Anm. 63.

37 Aus Eretria auf Euboia, siehe oben, Anm. 34.

38 Protokorinthischer Aryballos aus Cumae, London, British Museum 1885.0613.1, mit der In-
schrift , Tataiés emi lekythos, hos d’an me klephsei thyphlos estai“ (retrograd lesbar: oben ,leky-
thos hos, unten ,thyphlos“); siehe Jeffery 1961/1990, 240 no. 3, 409 (Umschrift), Tafel 47. Der
Name Tataia ist auch fiir Illyrien belegt: Steinhart 2003, 210.

39 Paris, Louvre E629 (Abb. 1b): dazu oben, mit Anm. 17.

40 Siehe Lorber 1979, 30, im Kommentar zu dem Aineta-Aryballos (siehe unten, Anm. 43 und
Abb. 5): ,Die Mehrzahl dieser Vasen mit Hetdrennamen entstammt dem Mittelkorinthischen, einer
Zeit, in der wir auf den Krateren eine besondere Vorliebe fiir Symposienbilder festgestellt hatten.
Dass die Hetdren auch am Symposion teilnahmen, zeigen eben die Bilder auf den Krateren; man-
chen Krater ziert zudem ein Bild eines Frauenkopfes — wohl ebenfalls einer Hetdre — auf den Hen-
kelplatten“ (mit Verweis auf den Krater Florenz 4198 [dazu oben, Anm. 25 und Abb. 3] sowie auf
weitere Geféfie, eine Trinkschale und eine Pyxis); vgl. Wachter 2001, 280 £. (§ 308).



38 —— 2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

Abb. 4: Tataie. Protokorinthischer Aryballos (um 670 v. Chr.) aus Cumae, London, British Museum
1885.0613.1.



2 Ménner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 39

seln ahnlich ist.* Hier jedoch sind alle Figuren vom Kopf ausgehend mit (redenden)
Namen gekennzeichnet, darunter Erato (,die Liebliche®, zugleich ein Musenname,
der auch auf anderen korinthischen Vasen dieser Zeit generisch Hetdren bezeich-
net),*? mit dem ménnlichen Pendant Sphortos (,der Hungrige®), und Selino (,,die Sel-
lerie-Bekranzte®), mit dem Partner Hermaios, dessen Name eine Relation zum Gott
Hermes herstellt.

Als ein besonders markantes — und gewissermafien unzweideutiges — Beispiel
soll hier ein nicht nach Italien exportiertes, sondern direkt aus Korinth stammendes
und im British Museum aufbewahrtes, bauchiges Parfiimgeféf} dienen, das ins spéte
7. Jahrhundert v. Chr. datiert wird (Abb. 5).** Auf dem Henkel befindet sich ein weib-
licher Kopf im Profil, neben dem senkrecht die Inschrift ,Aineta emi“ (,Aineta bin
ich®) aufgemalt ist, so als kimen diese beiden Worter aus dem Mund der Frau (viel-
leicht die erste Sprechblase in der européischen Schriftbildtradition). Darunter sind
waagerecht, als Liste von links nach rechts und umgeben von einem Ornament aus
Lotos-Palmetten, nicht weniger als neun Mannernamen ebenfalls vor dem Brand ein-
getragen, darunter auch solche, die eine Herkunft aus verschiedenen Regionen, nicht
allein griechischen, bezeichnen (etwa Theron, ,der von der Insel Thera“, und Phryx,
sder Phryger) oder die vielleicht als Spitznamen anzusehen sind (wie Myrmidas,
»der Ameisen-Mann®). Die Interpreten sind sich weitgehend dariiber einig, dass es
sich hier um keine Besitzinschrift handelt — denn dann wére der Name im Genitiv
zu erwarten, und nicht im Nominativ —, sondern um eine Benennung des Frauen-
kopfes als Portrét einer gewissen Aineta (der Name bedeutet wortlich ,die Geprie-
sene, die ,Berithmte“), deren neun Liebhaber sich ebenfalls namentlich verewigten
und ihrer gemeinsamen Geliebten dieses wohl mit kostbarem Salbél gefiillte kleine
Gefaf} (Hohe: ca. 7 cm) zum Geschenk machten.**

Auf einem anderen, vielleicht schon um 700 v. Chr., aber spatestens im 7. Jahr-
hundert v. Chr. entstandenen korinthischen SalbgefiR*> wird mit dem eingeritzten
Graffito ausdriicklich betont, dass es als Geschenk verwendet wurde. Dieses bei den

41 Zu diesem Krater (Florenz 4198) siehe auch oben, Anm. 25 und 40. Im Unterschied zum Pari-
ser Krater (Louvre E629) sind hier aber keine Riistungsgegenstdnde, begleitet von Lyren, zwi-
schen den Paaren angebracht, sondern ausschliefflich Saiteninstrumente: Die Namensinschriften
nehmen also den Platz ein, den auf dem Pariser Krater militdrische Objekte beanspruchen.

42 7.B. Krater-Fragment aus Caere im Louvre, Wachter 2001, 105 f. = COR 110: Erato als Namens-
beischrift einer nackten Tédnzerin mit Dickbauchtdnzer (namens Simos?) als Begleitung.

43 Aryballos aus Korinth, London, British Museum 1865.12-13.1 (spétes 7. oder frithes 6. Jahrhun-
dert v. Chr.); dazu (sowie zu anderen korinthischen Gefaflen mit Frauenkopfen) Lorber 1979,
28-30, no. 28, Tafel 8; siehe auch Wachter 2001, 47 f. = COR 18; Steinhart 2003, 211.

44 Zu anderen (Kollektiv-)Geschenken vgl. Steinhart/Wirbelauer 2000.

45 Erstpublikation (mit Abbildung): Lullies 1956; SEG 19:614; Lorber 1979, 31 no. 33; Heubeck
1979, 122; Amyx 1988, 86 (,Columbus Painter®, no. A-12) und 596 f. no. Gr8; Arena 1996a, 83 f.



2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

40

British Museum

)

Abb. 5: Aineta. Korinthischer Aryballos (um 625 v. Chr.) aus Korinth, London

1865.12-13.1.



2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 41

Tempeln im sizilischen Selinunt gefundene, groRe Alabastron (Hohe: ca. 27 cm)*®

nimmt hier wiederum selbst die Sprecherrolle ein — nach einer bei antiken Inschrif-
ten, und zwar zuerst in der Symposionskeramik, verwendeten Konvention, die in
der Kommunikation beim lauten Vorlesen performativ einsetzbar war und dadurch
Menschen ermgglichte, sich verbal gewissermafen als Gefafl zu maskieren. Die zwi-
schen zwei Tierfriesen auf zwei Trennlinien angebrachte, um das halbe Gefaf$ her-
umlaufende Inschrift lautet: ,,Foinantha m’edoke M]..]Jtichai kai tainian® (,0Oinantha
hat mich der Meticha (oder: Myrticha) gegeben und eine/die Ténie“). Zwar hat der
Text die Aufmerksamkeit vieler Inschriftenforscher auf sich gezogen, bisher jedoch
kaum der Symposionsexperten, wenn auch die Zugehorigkeit von Parfim- und
Salbgefafien, insbesondere mit inschriftlichen Frauennamen, zur Symposionskultur
nun zuweilen ins Blickfeld mancher Gelehrter gerit.”’ Im Falle dieses GefiRes be-
steht unter den Namensforschern Einigkeit dartiber, dass es sich hier um redende
Namen handelt. ,,(V)oinantha“ bedeutet ,,Weinblume*, ist also ein fiir den Symposi-
onskontext geradezu pradestinierter Name, der so beliebt war, dass er noch jahr-
hundertelang in der Symposionskeramik auch fiir andere Frauen verwendet wurde,
eine Namens- oder genauer: Berufsnamenspraxis, die flir zahlreiche weitere Heté-
rennamen belegt ist. Ahnliches gilt fiir den néchsten Namen, bei dem allerdings ein
zweiter (und vielleicht auch ein dritter) Buchstabe unlesbar ist. Beide vorgeschlage-
nen Lesarten dieses Namens sind auch spéater als Hetdrennamen dokumentiert: Me-
ticha (,die kleine Ratgeberin“) oder Myrticha (,die kleine Myrte“ — eine Anspielung
darauf, dass dieser Pflanzenname als Synonym fiir das weibliche Genitale verwen-
det wurde). Das dritte Substantiv der Inschrift, tainia, das ,Band“ (z. B. Haarband
oder Busenband) bedeutet, ist ebenfalls als Hetdrenname tberliefert, kann hier also
sowohl im materiellen wértlichen Sinne wie als Personenname gemeint sein.*®

Wie ist jedoch die Aussage dieser Inschrift genau zu verstehen? Relativ klar
scheint zu sein, dass eine gewisse Oinantha einer gewissen Meticha (oder Myr-
ticha) dieses Salbgefafs und aufSerdem eine Tanie (oder eine Sklavin namens Tai-
nia?) geschenkt hat. Klar ist auch, dass die Inschrift zumindest Lesekompetenz

no. 80; siehe auch Powell 1991, 138 f.; Steinhart/Wirbelauer 2000, 281 no. 13. Leider ist das Gefaf,
das Reinhard Lullies, damals Hauptkonservator der Miinchner Antikensammlung, 1956 publiziert
hat, wohl weiterhin im Privatbesitz; eine gute Foto-Dokumentation des Geféfies existiert meines
Wissens bis heute nicht.

46 Dieses Alabastron ist also geradezu monumental im Vergleich zu den Aryballoi der Tataie
und der Aineta oder dem ,Nestorbecher*.

47 Siehe z. B. Wecowski 2017, 318 f. (ausgehend vom Aryballos der Tataie). Vgl. auch Heinemann
2009 (zum Kontext und Gebrauch von Salbgefdfien spaterer Zeit).

48 Zur Bedeutung — und der sonstigen Dokumentation — der Namen auf diesem korinthischen
Alabastron (generell aufgefasst als Hetdrennamen) vgl. oben, Anm. 45; nur Amyx 1988, 597 bleibt,
allerdings ohne Begriindung, skeptisch: ,The two women are not necessarily hetairai.”



42 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

(wenn nicht auch Schreibkompetenz) der beteiligten Frauen, auf jeden Fall der
Schenkerin und der Beschenkten, voraussetzt. Dies ist also ein weiterer Beleg
dafiir, dass es schon friih in der archaischen griechischen Epoche Frauen gab, die
keineswegs Analphabetinnen waren, und zwar einschlieflich Hetiren.*’

Ganz unbeachtet ist indessen bisher ein anderer Aspekt geblieben, der diese
Inschrift zugleich zu einem Dokument fiir Beziehungen zwischen Frauen, hier
wohl eindeutig Hetdren, macht. Betrachtet man die Inschrift im Kontext anderer
Geschenkinschriften aus dem Symposionsambiente (wie etwa auf dem Salbgefafd
der Aineta), so kann das Graffito auf dem Salbgefafd der Oinantha kaum eine blof3
ideelle Freundschaftsheziehung zwischen den Frauen evozieren, sondern kann
als erotische Werbung der Schenkerin um die Beschenkte oder sogar als Manifes-
tation eines sexuellen Verhdltnisses der beiden Hetdren zueinander verstanden
werden. Hier sei nur am Rande erwdahnt, dass bereits die Moglichkeit einer sol-
chen homoerotischen Praxis bei antiken Hetdren von heutigen mannlichen Ge-
lehrten, aber auch von fast allen weiblichen, entweder vollstandig ignoriert oder
vehement zuriickgewiesen wird,*® gestiitzt auf die historisch leicht widerlegbare
Behauptung, dass es so etwas vor dem 20. Jahrhundert n. Chr. bei Prostituierten
und Kurtisanen angeblich weltweit nicht gegeben habe. Auch Autoren, die sich
um die Ehrenrettung des Beitrags der Hetdren zur antiken Kultur verdient ge-
macht haben, wie nicht zuletzt James Davidson,* schweigen von bisexuellen
Hetéren ganz und gar. Dass deren Darstellungen bei den antiken Reflexionen des
Symposions durch Texte und Bilder nicht vernachléssigt werden sollten, werde
ich gleich noch versuchen, an weiteren Beispielen zu demonstrieren.

An dieser Stelle ist es aber zuvor vielleicht angebracht, einen kleinen Exkurs zur
modernen Deutungsgeschichte antiker Sexualitit einzuschalten, da dadurch auch
und gerade die bisherige Symposionsforschung gepragt wurde und weiterhin wird.
Es darf nicht vergessen werden, dass alles, was in der antiken bildlichen und textli-
chen Tradition direkt auf sexuelle Praktiken hinweist, im modernen Universitéts-
und Schulbetrieb bis weit ins 20. Jahrhundert hinein fast vollstindig tabuisiert war.
Texte wurden fiir den Unterricht ,bereinigt’, Objekte wurden, wenn sie zu eindeutig
,zweideutig‘ waren, in den Giftschrank der Museen und der universitdren Instituts-

49 Zu schreibkundigen und reichen Frauen in der Archaik: Steinhart 2003 passim (auch zur
Schwierigkeit der Status-Zuordnung der Frauen und der archédologischen Rekonstruktion sozia-
ler Kontexte).

50 Moglichkeit homoerotischer Praxis von Hetdren beim Symposion: so Cantarella 1992, 86-88;
contra: Parker 1993, 342-343 n. 85. Siehe Schlesier 2014, 96 nn. 58-59: mit Hinweis auf den Psykter
des Euphronios in Sankt Petersburg, Hermitage B1650 (dazu auch unten, Anm. 73, mit Abb. 8,
sowie Kapitel 4, Anm. 66, mit Abb. 18).

51 Davidson 1997. Vgl. auch Frel 1996.



2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 43

sammlungen verbannt.** Im Zuge gesellschaftlicher Umwélzungen des 19. Jahrhun-
derts — und nicht ohne grofse, auch juristische und medizinische Widerstdnde — arti-
kulierte sich aber unter den (zunachst ausschliefSlich mannlichen) Forschern eine
immer stirkere Faszination durch médnnliche Homoerotik, insbesondere Péiderastie,
oft mit Berufung auf Platon und die dann sprichwoértlich werdende ,platonische
Liebe als padagogisches Ideal. Fiir die zahe Dauerhaftigkeit dieses Paradigmas ist
signifikant, wie haufig in wissenschaftlichen Présentationen zum praktizierten grie-
chischen Eros-Konzept bis heute auf Platon und sein primér homoerotisches Erzie-
hungsmodell zuriickgegriffen wird,>® wobei dann oft unterstellt wird, dass sich aus
den bei ihm zu findenden Aussagen ein zeitentibergreifendes Spiegelbild antiker Se-
xualitat ableiten liefSe.

Die mittlerweile eingetretenen gesellschaftlichen Verdnderungen (wie nicht
zuletzt die Legalisierung der Homosexualitit, neuerdings auch mit ehe- und fami-
lienrechtlichen Konsequenzen, in westlichen Landern) haben jedoch bemer-
kenswerterweise nur wenig, so scheint mir, an den Grundprinzipien und
Deutungsmodellen des altertumswissenschaftlichen Umgangs mit antiker Se-
xualitit gedndert.>* Ein Grund dafiir kénnte vielleicht darin liegen, dass in den
vergangenen Jahrzehnten die Auffassung von scharf zu trennenden sexuellen
Praferenzen als Identitdtsmerkmal praktisch und theoretisch immer einflussreicher
geworden ist. Dementsprechend begannen viele Wissenschaftler und Wissenschaft-
lerinnen, und nicht nur diejenigen, die sich in der Schwulen- und Leshenbewegung
engagieren, nach identitdren und kulturell konsensfahigen, antiken Modellen zu su-
chen. Auf dem Gebiet der mannlichen Homosexualitdt hat dies, dank Foucaults
Schriften zur Sexualititsgeschichte und in seinen Fuf$stapfen, dazu gefiihrt, die kul-
turhistorische Bedeutung der antiken Pdderastie immer genauer zu erfassen. Was
die weibliche Homosexualitat betrifft, wurde oft versucht, mit Rekurs auf die Dichte-
rin Sappho aus der Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert v. Chr., ein kulturhistorisches
Pendant zur Knabenliebe zu konstruieren, ein Versuch, der letztlich auf die Analogi-
sierung des Eros bei Sokrates und bei Sappho durch den platonisierenden Rhetorik-
lehrer Maximos Tyrios aus der romischen Kaiserzeit zuriickzufiihren ist und als
verfehlt betrachtet werden muss.>

Vor diesem Hintergrund tiberrascht es nicht, dass diejenigen Phdnomene anti-
ker Sexualitét, die sich nicht fiir eine starre Identitdtszuschreibung eignen oder die

52 Eine ironische Referenz darauf: die ,chambre séparée’, die im Berliner Antikenmuseum als
Extra-Kabinett mit expliziten Erotica eingerichtet wurde, als ,Garten der Liiste“ (mit Anspielung
auf den nahen Berliner Lustgarten).

53 Siehe e.g. Calame 1996 passim.

54 Vgl. Scheer 2011, mit Forschungsiiberblick.

55 Siehe dazu Schlesier 2017; zu Sappho dann ausfiihrlich im Kapitel 4.



44 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

nicht einem normativen sozialen Verhaltensmodell wie der Ehe entsprechen, bis-
lang keine ausreichende altertumswissenschaftliche Beachtung gefunden haben
oder sogar unterschlagen und wegdiskutiert, allenfalls als quantité négligeable be-
handelt worden sind. Dazu gehdren inshesondere zwei gerade im Symposionskon-
text anzutreffende Charakteristika antiker griechischer Sexualitdtsvorstellung und -
praxis, namlich Bisexualitdt (nicht allein von Méannern, sondern auch von Frauen)
und die Prasenz von Hetéren, weshalb dartiber nun zum Abschluss dieses Kapitels
noch einmal etwas genauer reflektiert werden soll. Wenn diese Phanomene in die
Analyse einbezogen werden, so meine These, dann ist der gegenwdrtige wissen-
schaftliche Konsens nicht mehr aufrechtzuerhalten, dass es sich beim antiken grie-
chischen Symposion um eine exklusiv ménnliche Institution handelt und dass
die mannliche Paderastie, die Knabenliebe, definitorisch diese Institution bestimmt.

Die imaginative Darstellung von Hetédren als gleichberechtigten Teilnehmerin-
nen symposiastischer Gelage manifestiert sich nicht allein in der korinthischen Ke-
ramik, wie es am Beispiel des Kraters aus dem Louvre (Abb. 1a-b) und dem aus
Florenz (Abb. 3) gezeigt worden ist, sondern auch in der Keramik der Vasenmaler
und Topfer Athens. Hier soll ein wenige Jahrzehnte jingeres Symposionsgefafs (um
540 v. Chr.),>® eine in der Miinchner Antikensammlung ausgestellte Weinamphore
(Abb. 6), als ein Beispiel dafiir fungieren, dass in der attischen Vasenkunst nicht
allein die emblematische Rolle des Weingottes Dionysos fiir das Trinkgelage in den
Vordergrund tritt,” sondern dass auch die in seinem Kult so dominierenden
Frauen der Hetiren-Ikonographie angeglichen werden konnten:*® Die hier wie
auch auf anderen Vasen hetdrenhaft dargestellte Frau mit nacktem Oberkérper
und einer Ténie im Haar dreht sich zu dem mit seinem charakteristischen Trinkge-
fafs, dem Kantharos, versehenen Dionysos um und lagert gemeinsam mit dem efeu-
bekrdnzten Gott in freier Natur auf Polstern unter einer Weinlaube mit Satyrn, die
zwischen Trauben herumklettern. Dieses modellhafte Paar des ménnlichen Sympo-

56 Schwarzfigurige attische Amphora aus Vulci, Miinchen, Antikensammlungen 1562. Die dortige Part-
nerin des Dionysos wird meist als Ariadne gedeutet, vgl. BAPD 1160; siehe dazu auch unten, Anm. 59.
57 Zu Dionysos als Gott des Symposions siehe e.g. Carpenter 1995, 147: ,he is pre-eminently the
god who reclines“; Wein, Tanz und Erotik als emblematisch fiir Dionysos: Henrichs 2008.

58 Vgl. dazu Moraw 1998, 118 (zu Frauen mit Satyrn in symposiastischem Ambiente, analog zu
Hetéren: sie versucht allerdings, diese Darstellungen als Ausdruck weiblicher Verfiigharkeit zu
deuten und damit auf die Funktion zu reduzieren, die ,Erwartungen“ mannlicher Symposiasten
zu erfiillen), und 247 (zu ,Thiasostédnzerinnen in hetdrenhafter Nacktheit“); vgl.,, ohne solche
ideologische Pramissen, Isler-Kerényi 2007 passim und 2015, 6: ,Dionysiac women belong neither
just to the mythical nor exclusively to the human world. In the context of the symposium, they
could be identified with the hetaerae.“ Siehe auch Diez-Platas 2013, 512 und passim zur ,mixed
world“, welche die Darstellungen des symposiastischen Dionysos und seiner Partnerinnen und
Partner imaginér erfahrbar machen.



2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =——

Abb. 6: Dionysos und Partnerin. Schwarzfigurige attische Amphora (um 540 v. Chr.) aus Vulci (BAPD
1160), Miinchen, Antikensammlungen 1562 [Seite A].

45



46 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

Abb. 7a: Schwarzfigurige attische Bauch-Amphora (540-530) aus Etrurien (BAPD 10707), Paris, Louvre
F2 [Seite A].



2 Ménner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 47

Abb. 7b: Schwarzfigurige attische Bauch-Amphora (540-530) aus Etrurien (BAPD 10707), Paris, Louvre
F2 [Seite B].



48 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

siasten Dionysos und einer freiziigigen Frau als symposiastischer Gefahrtin und
keineswegs deklassierter, sondern egalisierter Partnerin® wird dann, mit einer
Langzeitwirkung bis in die hellenistische suiditalienische Keramik, ja bis zu den ro-
mischen Mosaiken und Sarkophagen, in zahlreichen Variationen durchgespielt, zu-
néchst in der schwarzfigurigen, dann in der rotfigurigen Keramik Athens.®

Dabei kénnen im tiibrigen auch direkte ikonographische Hinweise auf die
Dionysos-Sphére fehlen. Als Exemplum dafir fiige ich eine zeitgleiche, im Louvre
aufbewahrte attische Amphora hinzu, deren Bildfelder auf beiden Seiten der
Vase ein Gelage evozieren, an dem Frauen und Méanner beteiligt sind (Abb. 7a
und 7h).%" Auf der einen Seite der Vase ist das liegende Paar eines Mannes und
einer Frau zu sehen, deren Kline links und rechts von je einer stehenden Jing-
lingsfigur flankiert wird. Die Frau mit nacktem Oberkorper, die auf einer Flite
(genauer: einem Doppelaulos) spielt, bildet auch narrativ das Zentrum der Szene:
Der von ihr durch ein Kissen getrennte, hinter ihr liegende Mann, ebenfalls mit
nacktem Oberkérper, hat eine nicht mehr komplett gefiillte metallene Trink-
schale (eine Phiale) in der rechten Hand. Seine Kérperhaltung jedoch, mit dem
erhobenen Arm und dem nach hinten gebogenen Kopf, lasst erkennen, dass nicht
allein der Wein, die Gabe des Dionysos, sondern vor allem die Flotenmusik ihn in
einen ekstatischen Zustand versetzt, der ihm nicht erlaubt, auf die Bertihrung der
hinter ihm stehenden, vollstandig bekleideten Jiinglingsfigur zu reagieren. Die
Aulosspielerin selbst aber kommuniziert mit dem vor ihr stehenden, leicht beklei-
deten anderen jungen Mann, der hier als Mundschenk agiert:*> Wahrend er ihr
mit seiner linken Hand ein Trinkgefafl reicht,®® das er offenbar soeben mit dem
Weinkrug in seiner rechten Hand gefiillt hat, bezieht sie ihn wie einen Adressaten

59 Bildzeugnisse fiir dieses Paar weisen keine Namensbeischriften auf; dennoch wird die weibli-
che Partnerin des symposiastischen Dionysos in der Forschung gewdhnlich als Ariadne etiket-
tiert; siehe dazu kritisch Schlesier 2008, 142. Zu den Problemen einer solchen Zuschreibung
vgl. Schmitt Pantel 2011, die aber gleichwohl die Identifizierung mit Ariadne letztlich fiir wahr-
scheinlicher halt als diejenige mit einer Hetdre (denn sie versteht diese Bildzeugnisse als funktio-
nale Reprasentationen von ,social and civic values“, ebd. 136).

60 Die Untersuchung von Fehr 2003 zum Symposionsbezug des Dionysos und zur reprasentati-
ven Darstellung des Gottes als ,single symposiast“ lasst die ebenfalls reprasentative Darstellung
des Dionysos als symposiastischen Partner einer Frau aufer Acht.

61 Schwarzfigurige attische Amphora (540-530 v. Chr.) aus Etrurien, Paris, Louvre F2 (BAPD
10707, AVI 6276). Siehe auch unten, Anm. 65.

62 Zwischen dem Mundschenk und der Kline befindet sich im iibrigen eine senkrechte sowie zwi-
schen seinem Kopf und dem der Auletin eine waagerechte Inschrift (wohl eine ,nonsense inscription).
63 Moglicherweise handelt es sich hier um einen Kantharos, also um ein sonst speziell dem Gott
Dionysos assoziiertes Trinkgefdfd (siehe dazu z. B. die Miinchner Amphore, oben Anm. 56, mit
Abb. 6).



2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 49

in ihr musisch-erotisches Spiel ein, indem sie ihren Blick auf ihn richtet. Bei sons-
tigen Darstellungen von gemeinsam auf Klinen liegenden symposiastischen Paa-
ren — entweder zwei Manner oder ein Mann und eine Frau — signalisieren die
aufeinander gerichteten Blicke nicht allein Reziprozitat, sondern auch partner-
schaftliche Egalitit.%* Hier jedoch besteht kein Blickkontakt beim Paar auf der
Kline, sondern zwischen dem davor stehenden Mann und der Auletin. Dieses Ar-
rangement der Blicke ist zwar ebenfalls ein Verweis auf Reziprozitat, nicht aber
auf realisierte Egalitdt, denn der junge Mann nimmt als Mundschenk eine die-
nende Rolle ein, die musizierende Frau aber liegt auf der Kline.

Die andere Seite der Vase zeigt einen Wechsel der Szenerie: Auf der
Kline befinden sich nun zwei Paare, je ein bartiger Mann und eine Frau, alle vier
mit nacktem Oberkt')rper.65 Beide Frauen halten Phialen in der rechten Hand, wie
der liegende Mann auf der zuerst behandelten Vasenseite. Die auch hier links
und rechts von der Kline angeordneten ménnlichen bartlosen Figuren sind eben-
falls in die Handlung einbezogen: Die rechte stehende Figur berithrt auch hier
und ohne eine Wirkung zu erzielen den rechts auf der Kline liegenden Mann,
doch jetzt ist diese Nebenfigur nicht ein bekleideter, sondern ein vollstindig
nackter Jingling. Links steht nun ein elegant und iippig bekleideter Jingling, der
seinerseits den Aulos blast und dadurch bei der ihn anschauenden und vom
Klang des Instruments animierten Frau fast die gleiche ekstatische Reaktion pro-
voziert wie die des Mannes der anderen Amphorenseite auf die Aulos-spielende
Frau.® Der hinter der Adressatin des Aulosspielers liegende Mann wendet sich
der zweiten Frau zu und beriihrt sie am Kinn, wobei durch den Blickkontakt zwi-

64 Vgl. Schmitt Pantel 2003 passim sowie 85 (= Schmitt Pantel 2009, 147), mit (von ihr erganztem,
aber auch verkiirzten) Zitat von Frontisi-Ducroux 1998a, 218/220: ,,(D)ans la plupart des contextes
érotiques (P.S. Pantel: dans I'iconographie des vases) la fréquence de la réciprocité (P.S.P.: des
regards) [hier dann eine von P.S.P. nicht markierte Text-Auslassung] suggere les avantages de 1'é-
change, sinon de la réversibilité, entre les deux partenaires: pas d’Eros sans Antéros ... Au stade
du désir et de I'approche cette observation vaut autant pour la cour homo-érotique que pour la
cour hétéro-érotique.“ Ob allerdings das spéter oft rezipierte platonische Konzept der Eros/Ante-
ros-Beziehung (Platon, Phaidros 255d-e) dem Verstdndnis der archaischen und klassischen Vasen-
bilder dient, ist zu bezweifeln.

65 Gewohnlich wird in Forschungsarbeiten nur diese Seite der Vase abgebildet, siehe z. B. Sché-
fer 1997, Tafel 12.2; Filser 2017, 141 Abb. 30; beide Seiten: Reinsberg 1989, 106, Abb. 54a-b. Vgl. zu
Louvre F2 auch weitere, in BAPD 10707 angegebene Literaturnachweise.

66 Vgl. dazu Fehr 1971, 60: ,die Armhaltung der Gelagerten ganz links macht den Eindruck, als
wollte sie einen Rest des Weines davonschleudern — dhnlich wie beim Kottabosspiel.



50 —— 2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

schen diesem Mann und dieser Frau der hinter ihr liegende ménnliche Partner
entprivilegiert wird und, jedenfalls vorlaufig, als Akteur auszufallen scheint.’’

Es ist sicher deutlich geworden, dass diese Symposionsszenerie mehrere, einan-
der nicht ausschlieffende und auch zeitlich simultan mégliche Varianten erotisch
und musisch gepragter Kommunikation zwischen mehreren Personen weiblichen
und méannlichen Geschlechts kombiniert. Die Subjekt- und Objektrollen kénnen
dabei wechseln, weder sind die Médnner auf die Subjektrolle festgelegt noch die
Frauen auf die Objektrolle. Allerdings tritt in den beiden Bildfeldern dieser Am-
phora die durchaus angedeutete homoerotische Spannung in der Hintergrund,
wéhrend eine fast alle Personen einbeziehende hetero-erotische Spannung domi-
niert.%® Wichtig ist aber hier noch etwas Spezifischeres, dass namlich auf dieser
Vase das Interesse der bértigen, dlteren Manner sich auf die Hetédren konzentriert,
wahrend das Interesse von zweien dieser Frauen ganz und gar durch junge Manner
in Anspruch genommen wird, wofiir es zeitgleich und spéter zahlreiche weitere
bildliche Beispiele gibt.

Variantenreiche erotische Spannungen, wie die hier visuell umgesetzten zwi-
schen Méannern und Frauen, jingeren Mannern und &lteren Mannern, Frauen und
jungen Méannern werden auch in der archaischen Lyrik des 7. und 6. Jahrhunderts
v. Chr. durchgespielt. Es ist ndmlich keineswegs so, wie oft zu lesen ist, dass das aus-
schliefiliche oder normative erotische Modell in der zu dieser Zeit von Mannern ver-
fassten Lyrik die Knabenliebe ist, ebensowenig wie es zutrifft, dass in der Lyrik der
Sappho nur von der Liebe zu Méddchen die Rede ist. Auch muss der weitverbreiteten
Behauptung widersprochen werden, dass die mdnnlichen Dichter die im Symposion
ermdglichten polymorphen Liebeserfahrungen mit zahlreichen wechselnden Part-
nern und Partnerinnen einfach als unkompliziertes, leicht zu findendes Vergntligen
konzipiert hétten.% Schalheit und Reizlosigkeit stand im Symposion nicht auf dem
Programm, im Gegenteil. Es ist fiir diese Dichter keine blofSe facon de parler, wenn

67 Diese Darstellung ist auch deshalb exzeptionell, da hier zwei Paare auf einer einzigen Kline
liegen; vgl. dazu Filser 2017, 142 (mit der eher unplausiblen Vermutung, dass fiir dieses unkon-
ventionelle Detail die mangelnde Symposionserfahrung des Vasenmalers verantwortlich sein
konnte). In die Uberlegungen zur Szenerie der beiden Vasenseiten kénnten noch andere, auch
sonst bei schwarzfigurigen Gelagebildern haufig verwendete darstellerische Aspekte mit einbe-
zogen werden, wie etwa die auf beiden Seiten der Vase zu sehenden Hunde oder das Schwert
und die Ténien an der Wand.

68 Bei anderen Vasen kann dies im tibrigen genau umgekehrt sein und die homoerotische Span-
nung dominieren.

69 Insbesondere bei Anakreon wére ,lack of genuine feeling®, ja ,sense of decadence* zu finden,
so e.g. Murray 1993, 211; differenzierter: Murray 2016a = Murray 2018, 201-205. Zur Rezeption
Anakreons im klassischen Athen: Shapiro 2012.



2 Ménner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 51

sie Dionysos und die Liebesgottheiten Aphrodite und Eros als machtvolle und kei-
neswegs ungefahrliche Gewalten présentieren.

Welche raffinierten Formen die Reflexion dariiber annehmen kann, hat
tatsdchlich Anakreon demonstriert, der zu den Géasten und Entertainern der Ban-
kette des Tyrannen Polykrates von der Insel Samos zdhlte und nach dessen Sturz
die letzten Jahre seines Lebens, am Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr., vor allem in
Athen verbrachte, wo er auch starb. Was Anakreons Person betrifft, so ist zwar
seine geographische Herkunft aus dem kleinasiatischen Teos in der heutigen
Westtiirkei dokumentiert, jedoch nicht seine soziale Herkunft, so dass nichts
dafir spricht, dass er von Geburt an der Oberschicht angehdrte. Gegen sein bise-
xuell-promiskues, also ganz ,unplatonisches‘ Erotik-Programm hat erst ein Jahr-
hundert nach ihm ein anderer Unterschichtsangehdriger, der Bildhauer- und
Hebammensohn Sokrates, Front gemacht, ohne jedoch die tiberwéltigende Préage-
kraft von Anakreons Erotik-Modell aufser Kraft setzen zu konnen, die bis in die
Neuzeit andauerte.”’ Und solange wie das Griechische das zentrale sprachliche
Medium der Kulturvermittlung im Mittelmeerraum blieb, war Anakreon eine der
beiden unangefochtenen Leitfiguren der Symposionsdichtung, vor allem der sie
bestimmenden Liebeslyrik — gemeinsam mit Sappho, der Dichterin aus Lesbos,
die manche antike Autoren, unter Verkennung des Altersabstands von mehreren
Generationen zwischen ihr und ihm, zu seiner Geliebten stilisierten.” Fiir die Ent-
stehung dieser biographischen Fiktion musste im ubrigen auch Anakreons nun
zu betrachtendes Gedicht’* herhalten:

opaipnt SniTé pe mopeupit

B wv xpuaokdung "Epwg

VAVL ToKAooapBdAwt
oupnaifey mpokaAelTal -

1} 8, oty yap &’ evktitov (5)

AéaBou, TV pev Uiy kouny,

AEUKI) Yap, KATAUEUPETAL,
TPOG 8 AAANVY TIVA XAOKEL.

70 Diese liebestheoretische Differenz wird durch Sokrates’ ironische Berufung auf den ,weisen®
Anakreon (und im gleichen Atemzug auf die ,schone“ Sappho) verdeckt: Platon, Phaidros 235c.

71 Vgl. Schlesier 2020, 361-363.

72 Anakreon fr. 358 PMG (dazu und auch zur umfangreichen Forschungsliteratur: Schlesier 2024).
Ubersetzung: R.S.



52 —— 2 Manner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

Mit einem Ball schon wieder, einem purpurnen,

bewirft mich der goldhaarige Eros,

mit einer jungen Frau, einer buntsandaligen,
gemeinsam zu spielen ruft er auf.

Die aber, denn sie ist aus dem wohlgebauten

Lesbos, die Haartracht, die meinige,

denn (sie ist) weif3, verschmaht sie vollig,
auf eine andere starrt sie.

Die Erwahnung einer namenlosen jungen Frau aus Lesbos, neben dem Gott Eros
die Protagonistin der hier entworfenen Szene, 16st fiir ein antikes Publikum nicht
etwa umstandslos die Assoziation weiblicher Homoerotik aus. Die im griechischen
Sprachgebrauch néiherliegende Assoziation war vielmehr das Verb lesbiadsein, das
die sexuelle Praxis der Fellatio bezeichnet, also etwas, das mit Lesbhischem im mo-
dernen Sinne kaum korrespondiert und vielmehr, damals wie heute, gerade auch
zum Standard-Repertoire von Prostituierten gerechnet wird. Anakreon charakteri-
siert jedoch die Leshierin seines Gedichts zwar als erotisch freiziigig, so dass der
Gott Eros sie zu einer Spielgefahrtin des Sprechers bestellen kann, aber er betont
zugleich das besonders luxurigse Schuhwerk der jungen Frau. Eine billige Hure
kann sie also nicht sein, eher eine elegante Hetére. Dafiir spricht auch ihre Selb-
stdndigkeit, denn sie lasst sich nicht einfach zum Liebesspiel abkommandieren,
nicht einmal durch den Gott Eros hdochstpersonlich. Sie hat ihren eigenen Willen,
mit dem Ergebnis, dass, trotz der Schiitzenhilfe des Gottes, der Sprecher leer aus-
geht. Doch warum lésst sie ihn abblitzen? Weil er, der schon weifShaarige, zu alt ist
und sie einen jiingeren Mann vorzieht? Oder weil es eine andere Frau ist, auf die
sie mit Begierde starrt? Das Gedicht verweigert sich dieser Alternative. Denn Ana-
kreon nutzt eine grammatische Zweideutigkeit aus, dass ndmlich der Ausdruck
weine andere“ (allén tina) sich sowohl auf das (im Griechischen weibliche) Haar,
komé, beziehen kann als auch auf eine weibliche Person. Wenn aber der Liebhaber
nicht etwa nur scheitert, weil er zu alt ist, sondern auch und gerade, weil er mit
einer weiblichen Rivalin konkurriert, welche die von ihr faszinierte junge Frau
ihm vorzieht, dann wird damit betont, dass das Sexualleben einer Hetédre keines-
wegs allein auf Heterosexualitat festgelegt ist und also homoerotische Interessen
durchaus nicht ausschliefst. Damit aber wird am Ende zugleich die Erinnerung an
die Liebeslyrik von Anakreons Vorgéngerin, Sappho von Lesbos, aufgerufen, bei
der solche Interessen (wenn auch nicht als einzige) dominieren. Wie sophisticated
die poetische Reflexionskunst des Anakreon war, und warum er fiir seine Raffi-
nesse so dauerhaft berithmt blieb, lasst dieses Gedicht ohne Zweifel erahnen.

Am Schluss dieses Kapitels méchte ich aber nicht verschweigen, dass ein Zeit-
genosse des Anakreon, der Athener Vasenmaler Euphronios, sich durchaus mit sol-



2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 53

Abb. 8: Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, mit Maler-Signatur des
Euphronios (BAPD 200078), St. Petersburg, Hermitage B1650 (nach Furtwangler/Reichhold).

cher dichterischen Subtilitit in Sachen Sexualitdt auf symposiastischem Gebiet
messen konnte: Ein in Sankt Petersburg befindlicher, am Ende des 6. Jahrhunderts
v. Chr. in Athen entstandener, von dem Maler selbst signierter Psykter, also ein
Gefaf3, das dazu bestimmt war, in einen Krater zur Kihlung der Wein-Wasser-
Mischung platziert zu werden, zeigt auf dem das Gefaf umrundenden Bildfries
(Abb. 8) ein Gelage von vier nackten Hetiren,”® die auf Matratzen ruhen und auf
Kissen, deren Form suggestiv auf Weinschlduche und zugleich auf weibliche Briiste
verweist. Zwei von ihnen haben jeweils zwei grofie Trinkgefafle (Skyphoi) in den
Hénden, eine dritte ist frontal beim Trinken aus einem Skyphos dargestellt und
hélt auflerdem eine Trinkschale in ihrer linken Hand, und die vierte musiziert auf

73 Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, St. Petersburg, Hermitage B1650,
mit Signatur des Malers Euphronios (BAPD 200078). Dazu ausfithrlicher in Kapitel 4 (mit
Abb. 18). Vgl. Schlesier 2014, 96 f.; zur Typologie von Hetdrennamen: Schlesier 2013a.



54 —— 2 Mainner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions

einem Doppelaulos.” Alle Frauen sind inschriftlich mit typischen Hetirennamen
benannt (von links nach rechts: Sekline, Agapa, Smikra und Palaisto). Dass hier ein
Spiel mit Geschlechterrollen, aber auch mit deren Vertauschung, Summierung und
Simultaneitat beabsichtigt ist, wird durch das kompositorische Arrangement un-
missverstandlich deutlich gemacht. Denn einer der Hetdren ist inschriftlich als
Trinkspruch die Anpreisung eines Jiinglings zugeordnet, der auf zahlreichen zeit-
gendssischen Symposionsgefafien als Liebling homoerotischer Manner gerithmt
wird, der notorisch schéne (kalos) Leagros.”” Ubersehen wurde allerdings bislang,
dass die Blickrichtung dieser Hetére dabei direkt auf das Genitale ihrer Nachbarin
zielt. Auf diese Weise variiert hier also Euphonios die doppeldeutig verdichtete For-
mulierung: ,auf eine andere starrt sie, die bei Anakreon heterosexuelle wie homo-
sexuelle Hetiren-Interessen zugleich zum Ausdruck bringt.”®

Der Lobpreis des (bildlich absenten) Leagros durch diese Hetédre ist jedoch
nichts Abstraktes oder Ideelles. Er wird hier mit ihrer praktischen Benutzung der
Weinreste ihres TrinkgefiRes fiir das kottabos-Spiel”’ verbunden, ein im Sympo-
sion beliebtes Spiel um die erotische Gunst anderer begehrter Gelage-Teilnehmer
und -Teilnehmerinnen, das die fiir das Symposion kennzeichnenden kulturellen
Experimente besonders markant reprasentiert. Bei Darstellungen solcher Experi-
mente zeigt sich bemerkenswerterweise, dass es nicht darum geht, das Idealbild
eines Oberschichtverhaltens als etwas auch fiir die Unterschicht Normatives zu
vermitteln oder die Abweichungen von einem solchen Idealbild anzuprangern
(wie dies von vielen heutigen Forschern und Forscherinnen behauptet wird).”®

74 Nota bene: Solange der Krater noch gefiillt war, drehte sich der in der Fliissigkeit schwebende
Psykter, so dass der Bildfries wie ein Perpetuum mobile wirkte.

75 Contra: Denoyelle 1998. Zur besonderen Prominenz des Namens Leagros siehe Kapitel 4.

76 Vgl. auch das ,face-to-face‘ der Frauenbuisten, inschriftlich benannt als Nebris und Klyka: Innen-
bild einer korinthischen Schale aus dem friithen 6. Jahrhundert v. Chr., Athen, Nationalmuseum
992; dazu Lorber 1979, 33 f. (wegen der Namen ,wohl Hetérenbilder®), no. 35, Tafel 8; Wachter 2001,
54f.=COR 25. Die Reziprozitit der Blicke beider Frauen verweist auf erotische Implikationen
(siehe allgemein dazu oben). Vgl. Isler-Kerényi 2007, 162: ,Outside Attic pottery the iconographic
precedents of the motif of the female bust are found, for example, in medallions of Middle Corin-
thian kylikes. In one case [...] there are two busts, facing each other, accompanied by the names
,Nebris‘ and ,Glyka“: the second (,the sweet one‘) suitable for a hetaera, the first for a Dionysian
nymph.“ Zu einem (auf fragwiirdigen Argumenten — wie etwa der fehlenden Nacktheit — beruhen-
den) Versuch, bereits die Moglichkeit wegzudiskutieren, dass es sich bei Darstellungen wie der von
Nebris und Klyka um Hetérenbilder handeln konnte, vgl. Klinger 2009, 100-103.

77 E.g. Csapo/Miller 1991. Auf anderen Vasen finden sich ebenfalls Darstellungen von Frauen,
die das kottabos-Spiel beim Symposion genauso praktizieren wie die Mdnner. Auch deshalb ist
die konventionelle Bezeichnung ,mannliches Symposion‘ innerhalb der modernen Forschung
nicht gerechtfertigt (vgl. Schlesier 2011b, 200 mit n. 78). Zum Kottabos siehe auch Kapitel 4.

78 Siehe dazu Kapitel 3.



2 Maénner und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions =—— 55

Vielmehr sieht es so aus, als seien gerade diese Experimente ein Modell fiir ein
status- wie gendertibergreifendes und grenziiberschreitendes Verhalten, fiir das
die Institution des Symposions ein Laboratorium bereitstellte, dem keine politi-
sche und legalistische Realitat korrespondieren konnte, wohl aber eine pragmati-
sche und imaginative, die nicht allein bis in die rémische Literatur und Bildkunst,
sondern bis heute wirksam blieb. Doch dies ist ein anderes Thema, das im dritten
Kapitel behandelt wird.






3 Das Symposion als Ambiente kultureller
Experimente

Das antike griechische Symposion als Ambiente kultureller Experimente zu bezeich-
nen, mag verwunderlich erscheinen, denn dieser Aspekt findet innerhalb der heuti-
gen internationalen Forschung nur selten Beachtung. Zwar wird die Institution des
Symposions auf dem Gebiet antiker Kultur- und Sozialgeschichte mittlerweile als
zentrale kommunikative Einrichtung der Polisgesellschaften, inshesondere des ar-
chaischen und Kklassischen Athen, anerkannt.! Allerdings ist die weiterhin vorherr-
schende Tendenz nicht zu tibersehen, die antiken Texte und Bildzeugnisse zum
Symposion primér als Bestdtigungen fiir ein normatives Gesamthild antiker griechi-
scher Kultur und Gesellschaft aufzufassen,? wobei der Normenzwang allenfalls ver-
siit wiirde durch nicht zuletzt kérperlichen Genuss.?

Bei dieser idealtypischen Gesamtvorstellung handelt es sich jedoch um eine
moderne, mosaikartige Konstruktion. Die tonangebenden Forscher stellen ihr ge-
ringfligig variiertes Deutungsmuster gewohnlich mit Hilfe von Bausteinen ganz
unterschiedlicher Epochen und Traditionen her, in erster Linie aus Platons
bertihmtem Dialog mit dem Titel Symposion, aus einer programmatischen Elegie
des vorsokratischen Philosophen Xenophanes (fr. 21 B1 DK) und aus Versatzsti-
cken eines mit dem Namen Theognis verbundenen, aber iiber einen mehrere
Jahrhunderte umfassenden Zeitraum entstandenen Elegie-Konglomerats (Theogn-
idea) — und dies im ubrigen meistens der Einfachheit halber unter Absehung von
allem, was sich bei Platon, Xenophanes, in den Theognidea oder anderswo im Pro-
krustesbett einer normativen Ideologie nicht unterbringen lisst. Vorausgesetzt
wird dabei gewdhnlich, dass das Symposion als Institution mit den kulturellen
und politischen Normen dominierender sozialer Schichten und anderer gesell-
schaftlicher Einrichtungen tibereinstimmt, ja, dass es der Festigung oder gar
Durchsetzung solcher Normen dient. An dieser Voraussetzung wird haufig auch

1 Siehe Kapitel 1 und 2 sowie die dort diskutierten Forschungspositionen.

2 Kritisch dazu: Powell 2012, 439 und passim.

3 Nach Murray wird ,,Greek pleasure“ geradezu emblematisch durch die Institution des Sympo-
sions représentiert: Murray 2018; siehe dazu auch historiographisch Murray 1995 und Murray
2011: Ankniipfung an und Auseinandersetzung mit fritheren Lustprinzip- und Genuss-Theorien.
Er betont allerdings, mit Rekurs auf Rossi 1983 und Pellizer 1990 und im Unterschied zu vielen
anderen Symposionsforschern, dass das Symposion nicht so sehr im Dienst gesellschaftlicher
Normen stand, sondern eher spektakuldres Vergniigen um seiner selbst willen erlaubte; es sei als
»,a world apart“ anzusehen, ,separate from the external world of the polis: its aim was pleasure,
its rituals were rules designed to enhance pleasure by complicating it; many of its customs were
distinct from and in opposition to the conventions of society“ (Murray 1995 = Murray 2018, 379).

@ Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-003


https://doi.org/10.1515/9783111425221-003

58 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

dann unbeirrt festgehalten, wenn in den Bild- und Textzeugnissen Abweichungen
von diesen Normen zu finden sind. In der Regel werden solche Abweichungen ent-
weder ideologisch, wenn nicht moralisch, als abschreckende Beispiele interpretiert,
die zwar vorkommen, aber von den Rezipienten der Texte und Bilder in der Reali-
tit vermieden werden miissten. Oder man greift auf ein anderes weitverbreitetes
Deutungsmuster zurtick, indem man Norm-Abweichungen als absurde und deshalb
komische Ubertreibungen und Parodien versteht oder sie gar als historisch-soziale
Unwahrscheinlichkeiten wegdiskutiert.*

Demgegentiiber werde ich mich in diesem Kapitel der Frage zuwenden, ob und,
wenn ja, in welcher Weise wir es bei Bild- und Textzeugnissen zum Symposion mit
spielerischen und ernstgemeinten kulturellen Experimenten zu tun haben, bei
denen es sich zwar auch um Experimente mit kulturellen Normen der eigenen oder
fremder Kultur handelt, vor allem aber um ein eher subversives und relativ freiziigi-
ges Ausprobieren und Reflektieren von Moglichkeiten kultureller Praktiken mannig-
facher Art, seien es kultische und asthetische, sinnliche und intellektuelle, musische
und handwerkliche. Methodisch heifdt dies jedoch, méglichst nicht Spekulationen
iber anonyme gesamtgesellschaftliche Diskurse und Vorgaben zur Richtschnur zu
nehmen, sondern vielmehr die Experimentatoren mit ihrer jeweiligen Agenda in
den Mittelpunkt zu stellen, also die unterschiedlichen Produzenten der textlichen
und bildlichen Produkte. Mit anderen Worten: Im Folgenden wird es um Individuali-
tidt im Ambiente des Symposions gehen, anhand von individuellen Verfahren und
Gegenstanden, jedoch nicht um ein angeblich darin zum Ausdruck kommendes ,in-
neres Selbst* oder gar um eine Genie-Asthetik, sondern um reale und imaginére
Spielrdume von Individualitit, die im Kontext der kulturellen und kiinstlerischen
Tradition wie auch ihrer Innovationspotentiale genutzt und eréffnet wurden.

Dabei kann an die Ergebnisse der bisherigen Kapitel angekniipft werden. Die
im ersten Kapitel thematisierten ,Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aph-
rodite*, die auf materielle und metaphorische Weise das antike griechische Sym-
posion von Anfang an kennzeichnen, bildeten die Grundlage dafiir, auf die
kulturspezifischen wie kultur- und gesellschaftsiibergreifenden Partikularititen
dieser Institution aufmerksam zu machen, einschliefilich der in ihr agierenden
und sie formenden Personen. Zu den Resultaten des ersten Kapitels gehorte, dass
eine entscheidende Besonderheit der symposiastischen Gruppe, die dynamische
Verbindung von Gleichheit und Konkurrenz beim Trinkgelage, sich erst dank der
Erfindung der vokalisierten griechischen Alphabetschrift herausbilden konnte.

4 Solche Deutungsmuster basieren gewohnlich auf dem stillschweigend vorausgesetzten Axiom,
dass bildliche und textliche Produktion antiker Werke keinerlei kreative Freiheit erlaubte, son-
dern nur als Widerspiegelung herrschender Ideologie zu deuten sei; siehe dazu im Folgenden die
Debatte zur Einschatzung der antiken Handwerker in der Forschung.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente = 59

Folglich kann das Symposion jedoch nicht als eine per definitionem aristokrati-
sche Einrichtung angesehen werden, wie dies bis heute von den meisten For-
schern behauptet wird.” Aus der im zweiten Kapitel gewéhlten Perspektive auf
»sMéanner und Frauen als Akteure und Objekte“ ergab sich dann, dass auch die ka-
nonisch gewordene Bestimmung des Symposions als per definitionem mannliches
Ambiente in Frage zu stellen ist. Denn dies ware in einer solchen Absolutheit nur
dann aufrechtzuerhalten, wenn allein ménnliche Homoerotik in den Blick genom-
men wird, aber die poetischen und bildnerischen Reflexionen weiblicher Homo-
erotik sowie heterosexueller Aktivititen — und Passivitidten — mé&nnlicher wie
weiblicher Symposionsgefdahrten, der hetairoi und der hetairai, verkannt oder
vernachlassigt werden.

Im dritten Kapitel sollen nun einige der bisher behandelten Themen neu fo-
kussiert werden, wobei auch unter dem jetzt im Zentrum stehenden Gesichts-
punkt der kulturell experimentellen Qualitidt des Symposions der chronologische
Akzent der exemplarisch zu betrachtenden Text- und Bildzeugnisse auf der Ar-
chaik liegt,® diesmal vor allem auf dem Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr. Dies ge-
schieht nicht bloff wegen der zeitlichen Beschrankung meiner Darstellung auf
frihgriechische Zeugnisse, sondern auch deshalb, weil die gegenwartig kanoni-
schen Auffassungen des Symposions primér auf spatere Epochen rekurrieren,
von der Klassik bis zur Spatantike.

Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen ist die Feststellung, dass zwei
anthropologisch-soziale Praktiken, das Weintrinken und die erotische Erfahrung,’
in der antiken frithgriechischen Gesellschaft nur im Symposion auf kommunika-
tive Weise kombiniert wurden, und zwar in einer relativ kleinen und tber-
schaubaren Gruppe, deren soziale Zusammensetzung nicht auf aristokratische
erwachsene Manner beschrankt war, sondern auch Jinglinge sowie Sklaven und
musische Entertainer beiderlei Geschlechts einschliefen konnte. Das impliziert
zugleich, dass das Symposion ein ritueller Raum war, der nicht allein in kulturel-
lem, sondern auch in kultischem Kontext zu betrachten ist, denn Wein und Erotik
gehoren im Rahmen der antiken griechischen Kultur und Religion zur Domédne
des Weingotts und der Liebesgottin. Daraus ergibt sich die Frage danach, wie im

5 Erst seit wenigen Jahren nehmen einige Forscher zuweilen Abstand von der ,aristokratischen’
Deutung des Symposions, siehe z. B. Fehr 2015 sowie die Aufsitze zu Vaseninschriften in Yatro-
manolakis 2016.

6 Zur Archaik als Zeitalter der Experimente vgl. die Pionierarbeit von Snodgrass 1980; zu den
,limits of polysemy* in verdnderten zeitlichen und kulturellen Kontexten siehe Osbhorne 2012.

7 Vgl. zur dabei gemeinschaftlich angestrebten spielerischen Lust und dem kollektiven Rausch,
dessen Amplitude zwischen moderat und exzessiv schwanken kann: Oshorne 2014; Murray
2016a. Siehe auch Sutton 2000.



60 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Symposion die Kombination von Wein und Erotik kulturelle Experimente affiziert
oder gar auslést, und wie dies in Text- und Bildzeugnissen reflektiert ist, und
zwar im doppelten Sinne, dabei jedoch auch — was in der Forschung selten
bertuicksichtigt wird — explizit oder implizit auf die emblematischen symposiasti-
schen Gottheiten Dionysos, Aphrodite und Eros bezogen ist. Dieser Frage soll nun
an einigen Beispielen nachgegangen werden.

Zuallererst muss man sich jedoch vergegenwartigen, dass der rituelle Raum
des Symposions ein eminent sinnlicher Raum war, der alle fiinf Sinne reizen
konnte: Das Symposion war nicht einfach ein Ort mehr oder minder sublimierter
Asthetik, sondern ein Ort realer aisthesis, ja sogar synaisthesis,® also ein ganz par-
tikularer Spielraum fir vielfaltige Wahrnehmungen inklusive des Schmeckens,
Tastens und Riechens, die iibrigens gewiss nicht alle angenehm und genussvoll
waren. Der reale Symposionsraum (fiir den sich in der Forschung der zu Missver-
stdndnissen und Fehlurteilen Anlass gebende Ausdruck andron, ,Mannersaal®,
eingebiirgert hat”) war ebenfalls ein Resonanzboden vielféltigster Gerdusche,
sprachlich und musikalisch geformter, aber auch eher unartikulierter und kruder
oder nicht allein von Menschen erzeugter Laute, und nicht zuletzt: ein Schauplatz
performativer Handlungen, der potentiell alle Anwesenden zu Subjekten und Ob-
jekten des Sehens wie des Sprechens machte.

Zu den Besonderheiten des Symposions gehort aber ebenso, dass es, mehr und
anders als andere situativ besetzte Riume, das kulturelle Ambiente einer geschlos-
senen Sphdre zur Verfligung stellte, in der Liebe als ein Experiment praktiziert
werden konnte, mit allen erdenklichen emotionalen Risiken und Exaltationen, als
Gelegenheit zu hetero- wie homoerotischer Promiskuitit, unabhéngig von gesell-
schaftlichen Einrichtungen wie der Ehe. Fiir diese Potentialitit des Symposions, die
seltsamerweise von modernen Forschern hdchstens mit mannlich-aristokratischer

8 Erstaunlicherweise fehlt die Institution des Symposions in dem verdienstvollen Sammelband
(Butler/Purves 2013), der dem Thema der Synésthesie in der Antike gewidmet ist. Auch in den
daran anschliefenden Einzelbdnden der Serie The Senses in Antiquity (2015-2019) zu den fiinf Sin-
nen kommt das Symposion in den Bénden zu ,smell, ,touch“ und ,sound“ gar nicht vor; es wird
nur unter dem Gesichtspunkt des ,,sight“ (Grethlein 2016 passim; vgl. Bielfeldt 2016, 126 zu den ,Au-
genschalen®) etwas ausfiihrlicher behandelt und wird im Band zum ,taste“ blofs kurz gestreift, ja
sogar im Beitrag zum Wein (Boulay 2018, 197 und passim) geht es, nach einem Hinweis auf die
ersten sieben Verse von Xenophanes fr. 21 B1 DK, fast ausschliefilich um medizinische Literatur.

9 Das Wort av8pwv (im Sinne von ,Gemach fiir Manner und ménnliche Géste‘) ist erstmals bei
Aischylos belegt (und zwar im Plural, Ag. 244 und Ch. 712), sowie bei Herodot (av8pewv, seit Hist.
1.34.3 zunéchst ebenfalls im Plural und sodann im Singular, Hist. 3.77.3, 3.78.3, 3.121.1, 3.123.1, 4.95.3),
als Waffenkammer und/oder Bankettsaal. Architektonische Zeugnisse eines eindeutig fiir Gastmah-
ler reservierten Raumes lassen sich zwar in Heiligtlimern nachweisen (vgl. e.g. Murray 1990 pas-
sim), in Privathdusern jedoch scheinen eher Multifunktionsrdume die Regel gewesen zu sein.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 61

Machtideologie und Elitebewusstsein verrechnet und deshalb kaum griindlich
durchdacht wurde, ist entscheidend, dass keiner der Anwesenden davon ausge-
schlossen war, zu einem Subjekt oder Objekt des Sehens — und damit auch der ero-
tischen Begierde — zu werden. Und aus dieser Qualitit des Symposions als einer Art
von Liebes-Laboratorium folgt, dass auch Angehorige einer sozialen Oberschicht
das Risiko eines erotischen Misserfolgs eingehen mussten.

Noch deutlicher gesagt: Ob jemand, ménnlichen oder weiblichen Geschlechts,
im Symposion zu einem begehrenden Subjekt oder/und zu einem begehrten Objekt
wurde, hing nicht vom jeweiligen sozialen Status ab, betraf also potentiell auch
Sklaven und Sklavinnen, professionelle Musiker und Musikerinnen und womdglich
auch Handwerker wie Topfer und Vasenmaler, nicht etwa blofs Angehorige einer
Elite aristokratischer Mdnner und Jiinglinge, deren Lebensunterhalt keine eigene
Handarbeit erforderte. Die sexuelle Vereinigung, ,,die Dinge der Aphrodite, aphro-
disia, wie der griechische Terminus technicus lautet, und alle ihre Vor- und Nach-
spiele konnten im Symposion jedenfalls fiir alle Beteiligten zum Gegenstand von
praktischen Reflexionen werden, die eine riesige Spannweite von Wunsch-, Wahr-
nehmungs-, Verhinderungs- und Realisierungsmdglichkeiten umfassten. Und nicht
zu vergessen: dies wurde befeuert vom Wein, dessen Genuss zusatzliche und inshe-
sondere transgressive Erfahrungs- und Erkenntnischancen und -risiken erdffnete.
Hierzu gehort jedoch, was nun in den ubrigen drei Vierteln dieses Kapitels behan-
delt werden soll, gerade auch die besondere Rolle der experimentell eingesetzten
Sprache, in gesprochener, gesungener und nicht zuletzt in schriftlicher Form auf
den Symposionsgefafien, damit aber dauerhaft und in sichtbarer wie mobiler
Weise dargestellt, wahrnehmbar, lesbar und miindlich reproduzierbar wie trans-
formierbar. Da die vokalisierte griechische Alphabetschrift aber als eine Umfor-
mung und Adaption phénizischer Konsonantenschrift anzusehen ist, verweist ihr
Einsatz im Symposion auf eine grundlegende GemeinsamKkeit mit dieser Institution:
Die Schrift wie das Symposion, so lief3e sich thesenartig formulieren, demonstrie-
ren die Produktivitat kultureller Experimente.'

10 Vgl. dazu bereits Kapitel 1. Zu betonen ist, dass diese kulturellen Experimente Subjekte als krea-
tive Produzenten voraussetzen. Ein Symposionsgefaf z. B. ist nicht etwa ein ontologisch selbstandi-
ges Ding, so verfithrerisch es fiir moderne Forscher auch sein mag, es als solches theoretisch zu
manipulieren, wie dies e.g. Neer 2019 auf anregende Weise tut. Siehe auch die detaillierten Analy-
sen von Lissarrague zum vielfdltigen Einsatz der Schrift in der Vasenmalerei — tiber Signaturen
und Benennungen von menschlichen und mythischen Figuren hinaus — bei Beschriftungen von Ge-
genstdnden oder Tieren und des GefafSraums selbst: e.g. Lissarrague 1985; Lissarrague 1992; Lissar-
rague 2015b; Gerleigner/Lissarrague 2022. Vgl. auch zum Problem des Verhéltnisses von Text und
Bild: Lissarrague 2009. Zu der Jahrzehnte zuvor entwickelten methodisch-theoretischen Position,
bei der die Macher (als blofRe ,imagiers) gegentiber dem Gemachten (der homogenisierten ,image-
rie“) programmatisch in den Hintergrund treten, vgl. Lissarrague/Schnapp 1981; Bron/Lissarrague



62 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Es kann kaum ein Zufall sein, dass solche Experimente im Symposion gerade
die Protektion zweier Gottheiten genieRen, die die Uberschreitung kultureller Gren-
zen religionshistorisch wie konzeptionell reprasentieren. Der Weingott Dionysos
wirkte im Symposion zudem bereits vor Entstehung des attischen Dramas als Ek-
stase-, Spektakel- und Maskengott, unter dessen Auspizien die vielfaltigsten Experi-
mente mit Rollenspiel und Rollentausch praktiziert werden konnten." Dass dies
auch fiir die Wirkung der Aphrodite gilt, zeigt bereits eines der altesten Zeugnisse
fir Symposionslyrik, die ins 8. Jahrhundert v. Chr. zu datierende, von einem ano-
nym bleibenden Verfasser aus der westgriechischen Kolonie Pithekoussai auf der
Insel Ischia stammende Inschrift des ,Nestorbechers“ in Form eines dreizeiligen
Gedichts, das mit der Nennung der Liebesgéttin endet und das im ersten Kapitel
genauer untersucht wurde. Was fiir ein immenser Stimulus von der Entstehung
der Schrift ausging, wie wesentlich dies fiir die Entstehung des Symposions, und
ebenso der Symposionslyrik, war, ist in Forschungen der vergangenen Jahrzehnte
mit Recht immer wieder hervorgehoben worden.'*

Wie eng die dafiir zentrale Bedeutung des Dionysos und der Aphrodite damit
zusammenhangt, klingt bereits bei friihgriechischen Dichtern an, etwa im 7. Jahr-
hundert v. Chr. bei Archilochos und Alkman, die keineswegs auf bestimmte poeti-
sche Genres (wie Iambos und Chorlyrik) zu reduzieren sind, vor allem aber bei
etwas jungeren Dichtern aus der Wende vom 7. zum 6. und aus dem 6. Jahrhundert,
wie vor allem Alkaios, Sappho und Anakreon. Obwohl die Produktion all dieser
Dichter nur sehr verstiimmelt tradiert ist, 1asst sich an zahlreichen Fragmenten zei-
gen, auf welche Weise, schon mehrere Generationen vor der Institutionalisierung
des Theaters in Athen,” experimentiert wird mit dem performativen Rollentausch
zwischen Mannern und Frauen oder der Unbestimmtheit und dem Wechsel der
Sprecherrolle, mit der Ubernahme von Verhaltensweisen geheimer Kulte oder
fremder Kulturen, mit der Modellhaftigkeit von Gottheiten, Heroen oder gar Tieren
und materiellen Gegenstanden fiir Menschen beiderlei Geschlechts. Auf welche
spezifische Weise solche kulturellen Experimente dann auch von Vasenmalern in
den Dekor von Symposionsgefiafien {ibertragen wurden, soll gleich noch exemplifi-
ziert werden. Den Kreationen sowohl von Vasenmalern als auch von Lyrikern tite
man allerdings Unrecht, wenn man sie schlicht als Anleitung zu normativ wohltem-
periertem Verhalten oder pseudo-soziologisch als auf eine Oberschicht beschrank-
tes Bildungsgut deuten wiirde. Dass es sich dabei oft eher um experimentelle,

1984; Bérard 1984b, 163 (,imagerie als ,systéme fermé“). Zur Kritik daran und an Vernant et al.
1984 generell siehe Osborne 1991 und Osborne 2012.

11 Zu Dionysos als Ekstasegott und nicht allein Weingott siehe Schlesier 2011b.

12 E.g. Latacz 1990.

13 Siehe dazu die Pionierarbeit von Herington 1985.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 63

kulturanalytisch wirksame Reflexionen handelt, soll zunédchst an den Beispielen
eines poetischen Textes, genauer: eines Trinkliedes, und dann einer mit Inschriften
versehenen Weinschale demonstriert werden.

Der Text (fr. 356 PMG) stammt von dem Dichter Anakreon™ aus dem klein-
asiatischen Teos, der schon im zweiten Kapitel mit einem symposiastischen Ex-
empel fiir das experimentelle Spiel mit poetischer Geschlechtsambivalenz zu
Wort kam. Anakreon, dessen Lebensdaten zwischen der ersten Halfte des 6. Jahr-
hunderts und dem frithen 5. Jahrhundert v. Chr. lokalisiert werden, gehérte mit
seinen wichtigsten Wirkungsstdtten Samos und Athen als Teilnehmer auch von
Tyrannen-Gastméhlern zu den kosmopolitisch besonders mobilen Dichtern der
Archaik, wobei im tbrigen nichts dafiir spricht, dass er selbst ein Aristokrat war.
Die Uberlieferung des Fragments ist dem kaiserzeitlichen griechischen Prosa-
schriftsteller Athenaios aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. zu verdanken, einem Ver-
treter der sogenannten zweiten Sophistik, der in seinem Werk Das Gelehrtenmahl
(Deipnosophistai) zur Ilustration von antiken Sitten bei Banketten und Trinkgela-
gen eine Fiille von Text-Zitaten griechischer Autoren heranzieht.® Ohne dieses
aus flinfzehn Buichern, also Papyrusrollen, bestehende Werk des Athenaios - das
sei hier betont — wére nicht blof§ unsere Kenntnis der Institution des Symposions
und seiner Funktion in der antiken Kulturgeschichte viel liickenhafter, als sie oh-
nehin ist, sondern auch unsere Vorstellung von der frithgriechischen Lyrik, nicht
zuletzt der Sappho,'® und von der umfangreichen Komédienproduktion Athens
vor, wahrend und nach der Lebenszeit des Aristophanes ware fast vollstdndig auf
Spekulationen angewiesen.

Das bei Athenaios zitierte, nun zu untersuchende Anakreon-Fragment von
insgesamt elf Versen mit je acht Silben'’ besteht aus zwei Teilen, die in der For-
schung meist als Abschnitte desselben Trinkliedes eingeschétzt werden.'® Angere-
det wird jeweils in beiden Teilen des Fragments der anonym bleibende junge
Mundschenk, gewohnlich ein (ménnlicher oder weiblicher) Sklave, der im ersten
Teil des Textes generisch als pais bezeichnet ist (ein Wort, das ,,Kind“, im Sinne
von ,Knabe“ oder ,Madchen®, aber auch schlicht ,Sklave“ bedeutet)."® Hier der
Wortlaut beider Teile:

14 Ubersetzung von fr. 356 PMG: R. S. Zu Anakreon siehe Shapiro 2012 sowie vor allem die um-
fangreiche Edition von Bernsdorff 2020 (mit ausgiebiger Einbeziehung der Forschungsliteratur).
15 Dazu e.g. Braund/Wilkins 2000.

16 Zu Sappho bei Athenaios vgl. Schlesier 2020.

17 Anaklastische Ioniker (U U - U - U - -), siehe dazu West 1982, 59.

18 Anders z. B. Hobden 2013, 51. Zu Text und Interpretation von Anakreon fr. 356 PMG und zur
Forschungsdebatte dariiber siehe Bernsdorff 2020, 172 f. und 421-434.

19 Golden 1985.



64 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

(@

Gye 81 @ép’ Nuiv @ Tal
KeAEBNV, OkwG duvaTY
npoTiw, T Hev 8€K’ Eyxéag
véartog, Ta mévte & oivou
KvdBoug wg &v TuppLoTiGH
ava Sndte Bacoapriow.

Komm schon, bring uns, o Knabe,

ein Gefafs, damit ohne abzusetzen

ich zutrinke, einerseits eingiefend zehn (Kellen)
vom Wasser, andererseits vom Wein fiinf

Kellen, so dass mutwillig

ich schon wieder wie eine Bassaride* lostoben mége.

(b)

Gye 8n0Te UNKET oUTW
natdywt te KAAAANToOL
ZxvBwnv méov map’ otvwt
UEAET@UEY, BAAA KOAOTG
vnomivovteg év buvolg.

Komm schon wieder, aber nicht weiter so, dass
mit Larm und Geschrei

skythisches Trinken beim Wein

wir anstreben, sondern

gemachlich trinken bei schonen Hymnen.

Der zweite Teil des Fragments wird gerne als Beleg fiir normative Trinkanweisun-
gen zitiert, die sich vermeintlich bei Anakreon wie bei anderen Symposionslyri-

20 Vgl. zu VBplotig Bernsdorff 2020, 429 £.; er halt allerdings exzentrisches Verhalten im Zei-
chen von hybris fiir etwas, das im Symposion grundsétzlich als Regelverstof$ sanktioniert war,
und behauptet irrtimlich, ,the religious connotation of the word [shows]: excessive drinking
would be sacrilege against Dionysus.“ Dagegen spricht e.g. die Aufforderung im Einzugslied des
Chors von Euripides’ Bakchen (v. 113), dass die Stadt Theben zu Ehren des Dionysos ,mutwillige
Narthexstdbe“ (vapOnkag UBpLotag) tragen solle; die positive Bedeutung des mutwilligen Rau-
sches in Anakreon fr. 356.5 unterstreicht auch der folgende Vers, der dies als ,Lostoben wie eine
Bassaride“ kommentiert (dvaBacoaprjow). Siehe auch unten, Anm. 21 und 25.

21 Vgl. dazu Bernsdorff 2020, 203 und 681 f. Im Dionysoskult war bassaris die Bezeichnung fir
eine mit Fuchsfellen bekleidete thrakische Méanade; als Terminus technicus auch in Anakreon, fr.
411b PMG: Aovioou cadAal Baccapibeg (,Dionysos’ Hiften schwingende Bassariden®); siehe
auch die erotische Konnotation in Anakreon, fr. 458 PMG: catAa Baivewv, im Sinne von effemi-
niertem Gang (auch bei Ménnern, nach Hetaren-Vorbild).



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 65

kern finden.”” Betrachtet man diesen zweiten Fragment-Teil jedoch genauer, so
ist deutlich, dass es sich nicht darum handelt, rowdyhaftes Trinken prinzipiell zu
verdammen, sondern um etwas ganz anderes, ndmlich darum, dass hier zwei
symposiastische Formen als Moglichkeiten dargestellt sind, die beide geradezu
experimentell gewéhlt werden konnen, aber nicht etwa als sich gegenseitig aus-
schlieflende Alternativen: einerseits das von ,.schénen®, also kunstvoll geformten
Hymnen begleitete ,geméchliche Trinken“, andererseits ,skythisches Weintrin-
ken“, das unartikuliertes Gebriill hervorruft. Die Pointe dabei ist jedoch, dass die
kulturelle Markierung als etwas Skythisches, also Nicht-Griechisches, nicht blof§
adversativ gemeint ist, sondern unverkennbar den Anspruch formuliert, dass die
griechischen Symposiasten (,wir“) mit nicht-griechischen Trinksitten experimen-
tieren — als mit einem Modus, der freiwillig gewdhlt werden kann, ebenso wie
eine andere Praxis. Der angeredete Knabe soll nun ,schon wieder“ dazu beitra-
gen, dass die skythische Praxis eines von Getdse orchestrierten Weintrinkens
jetzt erst einmal durch eine zivilisierte, eine anders artikulierte Akustik ersetzt
wird.?® Im tibrigen schwingt in der Adressierung des Mundschenks in diesem
zweiten Teil auch ein Verweis auf eine mogliche erotische Attraktivitat des Kna-
ben mit, denn die verwendete Formel Snote (,schon wieder<)** bezeichnet seit
fritheren Lyrikern wie Sappho, und auch bei Anakreon selbst, sonst vorwiegend
die stindig wiederholte erotische Erfahrung mit wechselnden Liebespartnern bei-
derlei Geschlechts und tiber Statusgrenzen hinweg.

Der erste Teil des Fragments setzt den Sprecher selbst als Protagonisten in
den Fokus und bezieht sich nur indirekt auf andere Personen, denen dieser beim
Symposion ,zutrinken“ mdchte. Die Ich-Persona prazisiert jedoch exakt die ge-
winschte, relativ grofie Starke des Getranks: Der Wein soll im Verhéltnis eins zu
zwei im Krater, dem emblematischen Mischgefafs des Symposions, mit Wasser ge-
mischt werden (fiir ein geméchliches Trinken, wie im zweiten Fragment-Teil,
waére ubrigens die Wassermenge auf jeden Fall betrachtlich zu erhéhen). Auch

22 Bernsdorff 2020, 422 behauptet, der Teil b des Fragments ,starts negatively by first (1-4a) bla-
ming the whole group of symposiasts (including the narrator himself) for their present beha-
viour; eine Stiitze fiir diese Behauptung ist im Text nicht zu erkennen. Und auch nicht fir
Berndorffs Deutung (ebd. 425) der beiden Teile des Fragments als ,instructions concerning the
proper course of drinking and behaviour*.

23 Bernsdorff 2020, 431 versucht, in seiner Behandlung von Anakreon fr. 356 PMG das Wort
8nOte in Teil a (v. 6) und dann in Teil b (v. 7) unterschiedlich zu deuten: nur in Teil a sei der
Ausdruck repetitiv zu interpretieren, in Teil b jedoch sei stattdessen dadurch ,the idea of trans-
gression“ gemeint. Dies ergibt sich jedoch nicht aus dem Text selbst, sondern nur aus der An-
nahme, dass es sich bei diesem zweiteiligen Fragment um eine angebliche Propagierung des
normativen Symposions handele, im Gegensatz zu einem nicht zu empfehlenden.

24 Zu diesem fiir friihgriechische Lyrik emblematischen Terminus: Mace 1993.



66 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

der beabsichtigte Effekt dieser relativ starken Mischung wird genau angegeben:
Der Sprecher kiindigt an, unter dem Einfluss des Rauschgetrénks hybris praktizieren
zu wollen,” was hiefe, auf ubermiitige Weise menschliche Grenzen zu iiberschrei-
ten, ja, noch konkreter im Text formuliert: Das Ich will wie eine Bassaride, also eine
thrakische, in Fuchsfelle gehiillte Mé&nade (wortlich: ,rasende Frau®), lostoben (&vo-
Baooapriow). Damit wird signalisiert, dass die — wohl ménnlich vorzustellende — Ich-
Persona sich von der Einwirkung des Weingottes und der fiir ihn emblematischen
Substanz etwas besonders Spektakuldres verspricht, namlich die Rolle einer Verehre-
rin des Ekstase-Gottes Dionysos iibernehmen zu kénnen.”® Das stellt Anakreon in die-
sem Text nun zugleich als ein kultisches wie als ein kulturelles Experiment dar, und
zwar sogar in dreifachem Sinne, ndmlich sowohl in Form der Adaption einer nicht-
griechischen, thrakischen Kultpraxis, die jedoch in der Verehrung eines griechischen
Gottes besteht, als auch in Form des Tauschs einer mannlichen mit einer weiblichen
Rolle. Hinzufiigen bleibt, dass auch hier durch die Formel 8note (,schon wieder®) da-
rauf verwiesen wird, dass das Ich ein solches kultisch-kulturelles Experiment nicht
zum ersten Mal praktiziert, wobei zudem wiederum ein diskreter Hinweis auf die
primér erotische Markierung dieser Formel mitschwingt.

Elemente einer vergleichbaren, aber ebenfalls ganz partikularen Mischung
von kulturellen Experimenten finden sich auf den Bildfeldern einer auch Schrift
mit einbeziehenden, attischen Weinschale aus dem British Museum in London
(Abb. 9).” Das in der damals neuerfundenen rotfigurigen Technik gefertigte
Trinkgefaf§ wird zwischen 520 und 510 v. Chr. datiert, kann also noch wahrend
des Aufenthalts von Anakreon in Athen entstanden sein, und ist auf den beiden
AufSenseiten jeweils vom Topfer Python (Python epoiesen) und vom Maler Epikte-
tos (Epiktetos egraphse[n]) signiert, enthalt sonst jedoch keine weiteren alphabeti-
schen Zeichen oder schriftlichen Aussagen. Der Name des Malers scheint im
ubrigen seinen sozialen Status zu bezeichnen, denn er bedeutet ,Der zusatzlich

25 Anders Hobden 2011, 43 f. und 2013, 45-53, mit Rekurs auf Pauws negierende Emendation évv-
Bplotwg (die auch Gentili 1958, 26 f. und 147 sowie Campbell 1988, 54 f. iibernommen hatten und
daher v. 5-6 so libersetzen: ,celebri senza violenza Dioniso“ bzw. ,play the Bacchant with deco-
rum®). Vgl. Bernsdorff 2020, 172 f., der zwar in seinem Text Pauws Emendation oder dementspre-
chende Konjekturen nicht tibernimmt, aber f0ppiotid¢t dennoch als ,in frenzy, but moderately“
ubersetzt. Die Positivitit dionysischer Hybris wird dabei verkannt, siehe dazu oben, Anm. 20, mit
Verweis auf Euripides, Bakch. 113.

26 Zum Symposion als ,chance to become other“ — vor allem: nicht-griechisch ,Werden’, weib-
lich ,Werden‘ - siehe Frontisi-Ducroux/Lissarrague 1990, 229 und passim. Vgl. auch das Sprechen
mit ,the voice of a woman“ (bei Theognis und Anakreon: Hedreen 2016a, 61 f.).

27 Attische rotfigurige Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, London, British Museum E38 =1843.1103.9,
mit Signaturen des Topfers Python und des Malers Epiktetos (BAPD 200460, AVI 4451).



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 67

Abb. 9: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Topfers Python und des
Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 =1843.1103.9 (nach Furtwangler/Reichhold).

Erworbene“, kennzeichnet ihn also moglicherweise als einen Sklaven, der als
Neugekaufter zur Erganzung anderer Haussklaven angeschafft wurde.”

Der Tondo (Abb. 10¢), also das Innenbild, das beim Symposion erst nach und
nach sichtbar wurde, wihrend die trinkende Person die Schale Zug um Zug
leerte, prasentiert die Imagination einer Szenerie, deren Ort sowohl im Symposi-
onsraum selbst als auch bei einem Umzug im Anschluss an ein Symposion, dem
sogenannten Komos, lokalisiert werden kann. Zwei musische Virtuosen, ein ju-
gendlicher, bis auf einen Uber die linke Schulter geworfenen Mantel nackter
Aulet und eine sich zu ihm umwendende, ebenfalls jugendliche und kaum beklei-

28 Vgl. Paléothodoros 2004, 119; zur Londoner Schale des Epiktetos: ebd. 41-43 und 117, sowie
167, Katalog-No. 144, mit Tafel XLIII, 1-3. Zu einem Vasenmaler namens Lydos (,der Lyder), der
explizit als Sklave signiert hat: Canciani/Neumann 1978.



68 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

dete Tanzerin,? die zugleich mit kastagnettenartigen Perkussionsinstrumenten,
den Krotalen, den Takt dazu angibt, sind wie auf einer Auffithrungsplattform ar-
rangiert und in rhythmischer Vorwartshewegung dargestellt. Der von dem be-
kranzten Jingling geblasene Doppelaulos ist professionell fachgerecht mit einem
Lederriemen (phorbeia) an dem dadurch wie eine Maske wirkenden Kopf befes-
tigt. Der leicht gedffnete Mund der tanzenden Krotala-Spielerin deutet vielleicht
an, dass sie die Aulosmusik ihres Tanzpartners mit Gesang begleitet, wahrend
ihre kunstvollen Armdrehungen sowohl nach oben als auch nach unten weisen.

Abb. 10c: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Topfers Python und
des Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 =1843.1103.9 [Innenbild].

29 Fiir Olsen 2017, 23 ist die Ténzerin hier blofies ,objet érotique“ fiir ménnliche Betrachter.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 69

Im Vergleich mit dem eben zitierten Trinklied des Anakreon ist hier dem Tierfell
der Ténzerin besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Es ist diagonal um ihren an-
sonsten nackten Korper geschlungen, verhindert allein die Sichtbarkeit ihrer Geni-
talregion, unterstreicht jedoch die Unbedecktheit ihrer Briiste und ihres Hinterns.*
Dieses Tierfell, das wahlweise als Rehfell*! oder als Leopardenfell* gedeutet wurde,
verweist nun unmissverstidndlich auf die dionysische Kultsphére, in der ekstatische
Frauen, die sogenannten Manaden oder Bakchen, mit solchen Fellen wilder Tiere
umhiillt sind.** Doch die hier dargestellte Frau soll wohlweislich nicht als wirkliche
Mainade verstanden werden, sondern stattdessen als artistische, erotisch aufrei-
zende Symposionsexpertin, die keineswegs die Kontrolle tiber sich verloren hat, son-
dern im Gegenteil kunstvoll und elegant tanzt und musiziert und dabei keinen
pornographisch kruden Voyeurismus bedient. Das hier von dem Vasenmaler Epikte-
tos veranstaltete — und nicht unbedingt als Nachahmung einer realen symposiasti-
schen Situation gemeinte — kulturelle Experiment zitiert das méinadische Tierfell als
ein Kostlim, das wie bei einer surrealistische Bricolage aus seinem origindren kulti-
schen Funktionszusammenhang in einen anderen transferiert werden kann. Dass es
hier um ein kulturelles Experiment mit Mixturen geht, machen zudem die Musikin-
strumente deutlich, denn Doppelaulos und Krotalen sind auch im dionysischen Kult
wie in anderen performativen Zusammenhéngen — darunter nicht zuletzt dem Sym-
posion — einsetzbar. Der Maler betont die von ihm vorgenommene experimentelle
Mischung noch mit einem weiteren Bricolage-Element, der turbanartigen Kopfhede-
ckung der Frau (wohl einem sakkos,* kombiniert mit einem Ohrring), die ganz und
gar nicht zur Manadensphare zu passen scheint,®® sondern von diesem piktoralen
Experimentator dazu verwendet wird, auf eine exotisch-erotische Luxuskultur und
die im Symposionszusammenhang dafiir reprasentativen, vielseitigen Unterhal-
tungskinstlerinnen, die Hetéren, hinzuweisen.

Die beiden Aufienseiten der Schale, die ja im Unterschied zum Innenbild schon
beim Eingiefien des Getrdnks deutlich sichtbar sind, zeigen zum einen eine mythi-
sche, zum anderen eine symposiastische Szene (Abb. 10a und 10b). Dass die Aufien-

30 Anders Lissarrague 1994, 19, der eine kurze Hose (,some kind of shorts“) mit Saum erkennen
will; vgl. Paléothodoros 2004, 42: ihm zufolge ist hier unter dem Hintern der Frau ein (Quer-)Band
aus Leder oder Metall dargestellt.

31 ,Fawn-skin“: so z. B. Lissarrague 1994, 19.

32 ,Pardalide“: so z. B. Paléothodoros 2004, 42.

33 Zur innovativen Behandlung der Dionysos-Sphéare durch Epiktetos, vor allem bei der Darstel-
lung von Ménaden, siehe Paléothodoros 2004, 80-95. Vgl. auch Neils 2000, 222.

34 Zur problematischen Identifizierbarkeit von Kopfbedeckungen als sakkos siehe Lee 2015,
159 f. mit 295 nn. 218-222.

35 Speziell bei Epiktetos ist eine solche Kopfbedeckung allerdings sowohl der Sphére der Heta-
ren als auch derjenigen der Médnaden zugeordnet (siehe dazu auch oben, Anm. 33).



70 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Abb. 10a: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Topfers Python und
des Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 = 1843.1103.9 [Seite A].

seiten hier aufeinander verweisen und auch kompositorisch mit dem Innenbild asso-
ziiert sind, ist in der Forschung oft bemerkt worden.* Einige Interpreten haben
diese Schale als Beleg daftir herangezogen, dass beim Symposion gebrauchte Gegen-
stdnde wie vor allem die bemalten Vasen angeblich dazu dienen, ein normatives Ge-
samthild griechischer Kultur zu legitimieren. In diesem Sinne wurde dann die
Ermordung des dgyptischen Konigs Busiris durch den griechischen Helden Herakles
auf der einen Aufienseite der Kylix und das friedliche Gelage auf der anderen Au-
RBenseite als — negative bzw. positive — Spiegelung eines realen Symposions gedeutet,
in dem diese Trinkschale Verwendung fand. Die US-amerikanische Archéologin Ann
Steiner hat sich sogar dazu hinreifien lassen, die Darstellungen auf dieser Schale des
Epiktetos als padagogische ,Lektion“ zu deuten,®’ die vermeintlich ein vorbildliches
griechisches Symposion einem barbarischen Fest paradigmatisch gegentiberstellt.
Bei der mythischen Szene handelt es sich tatsdchlich um eine Gewaltdarstel-
lung: Herakles totet den Busiris an eben dem Altar, an dem er selbst von den Agyp-
tern geopfert werden sollte, worauf der am Boden liegende Opferkorb und das

36 Vgl. e.g. Schefold 1978, 134; Lissarrague 1994, 18 f.; Steiner 2007, 216-219.

37 ,Lesson¢, so Steiner 2007, 218. Ahnlich bereits Durand/Lissarrague 1983, 159 mit Abb. 6 und
passim: der Vergleich dieser und zahlreicher anderer Darstellungen der Opferszene mit Herakles
und Busiris ergébe, so die Autoren, eine identische ,lecon“ (ebd. 167). Eine solche normative Auf-
fassung haben auch viele andere Vasen-Interpreten tibernommen.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 71

Abb. 10b: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Topfers Python
und des Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 =1843.1103.9 [Seite B].

Opfermesser in der Hand des ganz links davonrennenden Opferdieners verweisen.
Diese Opfer-Utensilien sind aber nicht die einzigen Gegenstande dieser Szene, die
als typisch griechische und zum griechischen Gastmahl gehorige markiert sind.
Dazu gehoren auch ein Saiteninstrument, ndmlich die rechts am Boden liegende
Kithara, und die Weinkanne, die der erste rechts vom Altar weglaufende Agypter
tragt, sowie das Flotenfutteral und die lederne Mundbinde, die darauf hindeuten,
dass der links von Herakles Fortrennende ein Aulet ist, der seinen Aulos verloren
hat, und nicht zuletzt die Krénze, mit denen alle an diesem Opferfest Beteiligten
geschmiickt sind. Dies wirkt so, als ginge es dem Maler darum, ein von Agyptern
praktiziertes Experiment kultureller Aneignung darzustellen, genauer gesagt: als
hitten sich die Agypter (deren Fremdartigkeit fast ausschlieRlich durch ihre ritu-
elle Kahlkopfigkeit markiert ist) einer Angleichung an griechische Sitten unterzo-
gen. Diese Akkulturation misslingt jedoch, so zeigt sich hier, denn Herakles, der in
das Lowenfell wie in ein anti-zivilisatorisches Kostiim gehiillt ist, hat sich auf diese
Weise seinerseits das von ihm getotete wilde Tier zu eigen gemacht und kann so
ausgestattet die zivilisatorisch experimentellen Agypter mit roher Gewalt besiegen.

Es kann also keine Rede davon sein, dass hier einfach barbarisches Scheitern
vorgefiihrt wird. Ebensowenig aber ist die symposiastische Szene der anderen Au-
fenseite blofd plakativ als positives Gegenmodell dazu zu verstehen. Mit Rekurs auf
das zuvor zitierte Anakreon-Fragment lief3e sich sagen, dass nur eine der dort ent-
worfenen Symposionssituationen dazu assoziiert werden kann, namlich das friedli-



72 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

che Trinken und Hymnen-Singen. Denn der gedffnete Mund des links aufien liegen-
den Symposiasten signalisiert, dass er zum Aulosspiel der vor ihm stehenden Virtu-
osin ein Lied intoniert. Doch sein zurtckgebogener Kopf, den er mit seinem
rechten Arm stiitzt, macht deutlich, dass dieses so geruhsam erscheinende Sympo-
sion auch die Potentialitit von ekstatischem Verhalten enthélt.*® Die Auletin stellt
zudem eine Verbindung zu den Figuren auf dem Tondo her: Der tiber ihre linke
Schulter geworfene Mantel ,zitiert’ den des fast nackten Auleten im Innenbild, und
ihre Kopfbedeckung ,zitiert* diejenige der nur mit einem ménadischen Tierfell be-
kleideten Tanz- und Musikexpertin des Tondos.

Unter dem Gesichtspunkt des Symposions als Ambiente kultureller Experi-
mente manifestiert diese Schale also, dhnlich wie das vorher behandelte Ana-
kreon-Fragment, nicht etwa starre und ideologisch fixierte Dichotomien, sondern
flexible Momentaufnahmen mdéglicher Situationen, gewalttitiger und friedlicher,
bei denen zeitlich ephemere kulturelle Mischungen als Reflexionsangebote, ima-
gindr wie praktisch, mit keineswegs eindeutiger Botschaft, prasentiert werden,
und gerade nicht als normativ zu befolgende Handlungsanweisung. Hieran hat
auch die vom Maler vor dem Brand auf den AuSenseiten eingefligte Schrift einen
wichtigen Anteil. Francois Lissarrague hat die Spezifitdt und Unterschiedlichkeit
der Schriftverwendung auf dieser Schale unterstrichen:** In der mythischen
Szene ist die Signatur des Python wie eine Uberschrift iber Herakles’ Tétung des
Busiris angeordnet, wobei der Blick der Betrachter durch die sich von links wie
von rechts umwendenden Figuren direkt auf die Topfersignatur als zentrales
Aussage-Element gelenkt wird. In der Symposionsszene hingegen verlduft die Ma-
lersignatur wie ein integratives Dekorationshand — zwischen der Auletin und hin-
ter dem nackten Mundschenk sowie den mit ihnen interagierenden zwei einzeln
lagernden Symposiasten bis zu dem in innovativer Riickenansicht dargestellten
dritten und letzten (ebenfalls partnerlosen) Trinker.

Doch nicht allein das Arrangement der Topfersignatur zeigt, dass hier eine
herausragende Rolle fiir handwerkliche ,Macher‘ beansprucht wird, die mindes-
tens genauso wichtig ist wie das Gefafd selbst und das auf ihm Dargestellte. Dies
geschieht noch spezifischer im Falle der die Symposionsszene hinterfangenden
Malersignatur, und dies in doppelter Hinsicht: Einerseits ist der Name des Epiktetos
von links nach rechts eingetragen, wodurch es so aussieht, als kime der Name (je-
denfalls dessen Beginn: EPIKTE-) wie ein Laut direkt aus dem Instrument der Aule-
tin. Indem der Malername andererseits von rechts aus gesehen optisch in direkter

38 Vgl. die im Kapitel 2 interpretierte schwarzfigurige Amphora (Louvre F2), mit Abb. 7a. Anders
als dort liegen aber signifikanterweise auf der Londoner Schale des Epiktetos alle (hier: drei)
Symposiasten allein auf je einer (unbequemen, weil meist ungepolsterten) Kline.

39 Zum Folgenden siehe auch Lissarrague 1994, 15 f.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente = 73

Linie links an den Mund des singenden Symposiasten anschliefst, wird der Eindruck
erweckt, als sprache der Sdnger den Malernamen zu dessen Ruhme aus, analog
zum Zitat einer Gedichtzeile.** Dieses Arrangement des Malernamens entspricht
némlich tatsdchlich anderen zeitgendssischen Vasenbildern, auf denen schriftliche
Verse wie Sprechblasen aus dem Mund von Séngern hervortreten (meist wie hier
von rechts nach links),* wofiir gleich noch ein Beispiel folgen wird.

Auf diese Weise beansprucht also Epiktetos hier mit Hilfe der von ihm bemalten
und in zweifachem Sinne selbstreflexiven Schale eine zentrale, ja sogar zeit- und
raumunabhéngige Rolle bei einem jeglichen Symposion, fiir das dieses Gefafs bestimmt
sein konnte,*? ohne dass es dazu eines Selbstportrats bedurfte. Dass schon die Entste-
hung des griechischen Symposions eng mit der selbstbewussten Individualisierung
von Vasenproduzenten zusammenhéngt, habe ich im ersten Kapitel mit dem Faktum
belegt, dass die alteste europdische Kiinstlersignatur einen griechischen Topfer nennt,
der im 8. Jahrhundert v. Chr. auf Ischia seinen Namen auf einem Weingefaf$ zu ver-
ewigen suchte.”® Eine solche Individualisierung der Produzenten von Symposionsge-
schirr mit Hilfe darauf angebrachter eigener Signaturen hat allerdings viele Forscher
irritiert, denn die bis heute vorherrschende These, das Symposion sei von Anfang an
und kontinuierlich eine exklusiv aristokratische Angelegenheit gewesen, an der Hand-
werker als Nicht-Aristokraten angeblich niemals hétten teilnehmen koénnen,** geriet

40 Das inschriftliche Ende des Malernamens, -TOS, hinter dem Sdngerkopf sowie die Signatur
EGRAPHSEN rechts davon — so als kdme sie aus dem Mund des Mundschenks — wirken dann in
exzeptioneller Weise wie ein Kommentar dazu, vgl. Lissarrague 1994, 15 und passim.

41 Beispiele fur Versinschriften auf Vasen, analog zu Sprechblasen: Lissarrague 1987a, 124-128;
siehe auch ebd. 128 mit Abb. 104, Tondo einer rotfigurigen Schale des Antiphon-Malers, Erlangen
454: Gesangstext vom Fuf$ aus bis in den Mund hinein, bewusst unvollstandig, ,eimi ko(ma)zon
hyp’ auflou]“ - als ob der Wortlaut noch im Moment des Singens erfasst wurde: ,comme s’il n’é-
tait pas encore complétement sorti de la bouche du chanteur®. Zur Erlanger Schale siehe auch
Yatromanolakis 2007, 101 mit n. 161; Hobden 2013, 42-44.

42 Hier kann auf die Konsequenzen aus dem etruskischen Fundort dieser und zahlreicher ande-
rer Symposionsgefafie nicht ndher eingegangen werden; siehe dazu e.g. Lissarrague 1987b; Os-
borne 2001; Bundrick 2019.

43 Siehe dazu Kapitel 1, mit Anm. 53. Zu weiteren friihgriechischen Signaturen von Topfern und
Vasenmalern: e.g. Schnapp-Gourbillon 2002, 298 f.; zum ,Nestorbecher“ sowie zur zeitgleichen
Topfersignatur: ,Le kléos du potier, & une date aussi haute, est é&tonnant, et atteste de la diffusion
d’une pratique de I’écrit dans des couches plus diversifiées que la seule aristocratie* (ebd. 271).
Schriftzeugnisse von Handwerkern sind allerdings frither tiberliefert als die von ,Aristokraten’.
Zur Geschichte und Funktion der Signaturen antiker griechischer Kiinstler vgl. Osborne 2010;
Hurwit 2015 und Hurwit 2017. Siehe jetzt auch, zu den besonders haufigen Signaturen auf den in
Penteskouphia gefundenen Téfelchen korinthischer Tépfer vor allem im 6. Jahrhundert v. Chr.
(oft Weihungen an Poseidon), Hasaki 2021, 218-222 und passim.

44 Diese Position wird besonders vehement und einflussreich von Neer 2002 vertreten; dazu
siehe unten.



74 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

dadurch ins Wanken. Hier mdchte ich nun die selbstbewusste Signatur des Malers
Epiktetos, dessen Name einen Sklaven-Status anklingen lasst, zum Anlass nehmen, um
abschliefsend die inschriftliche Verwendung von Handwerkernamen auf Symposions-
gefafien als ein kulturelles Experiment zu wiirdigen und anhand von einigen weiteren
exemplarischen Beispielen zu untersuchen.

Signaturen von Vasenproduzenten finden sich nun besonders haufig in der atti-
schen Vasenmalerei der letzten Jahrzehnte des 6. Jahrhunderts v. Chr., zu der ja
auch die von Python und Epiktetos signierte Schale gehort. Es ist oft bemerkt wor-
den, dass die wéhrend dieser Zeit im Kerameikos, also, wie der Name sagt, im Top-
ferviertel Athens aktiven Maler ganz besonders intensiv mit einem vielféltigen
Einsatz der Schrift im Bildprogramm der Vasen experimentiert haben, und zwar so-
wohl in der schwarzfigurigen als auch in der neuen rotfigurigen Vasenmalerei, die
zum Teil von denselben Tépfern und Malern dieser Ubergangszeit praktiziert wurde.
Dazu gehoren nicht allein Signaturen der Vasenproduzenten, sondern auch die Be-
nennung mythischer und vor allem nicht-mythischer Figuren, nicht zuletzt in direk-
tem oder indirektem Zusammenhang mit Darstellungen symposiastischer Szenen.*

Viel diskutiert wird in jingerer Zeit gerade die Frage, wie die Nennung von
Namen anderer Vasenmaler des spiten 6. Jahrhunderts v. Chr. aus der Gruppe
der sogenannten ,Pioniere‘, oft gemeinsam mit weiteren nicht-mythischen Figu-
ren, zu verstehen ist. Instruktiv fiir diese Frage und die Diskussion dariiber ist
nicht zuletzt eines der Highlights der Miinchner Antikensammlung, ein Kelchkra-
ter mit der Darstellung eines Symposions, der dem Maler Euphronios zugeschrie-
ben wird.*® Da ein Krater ein Mischgef4R fiir Wein und Wasser ist, gehért er ja zu
jedem griechischen Symposion und wird dhnlich wie die Trinkschalen oft mit
selbstreferentiellen Darstellungen von Trinkgelagen dekoriert, so auch hier. Auf
diesem teilweise fragmentierten und unsignierten, mittlerweile durch einen re-
konstruierten Fuf ergénzten, aus zwischen 1966 und 1988 gefundenen Einzelstii-
cken zusammengesetzten Gefafs sind dariiber hinaus viele nun zu behandelnde
Inschriften angebracht — die aber leider auf den meisten bisher publizierten Ab-
bildungen nicht bzw. kaum sichtbar sind (Abb. 11a und 11 b).

45 Zu Topfer- und Malersignaturen siehe oben, Anm. 43; zur Gruppe der ,Pioniere‘ und zu ihrer
Verwendung von Schrift siehe unten, Anm. 63. Das hier noch ausgesparte Problem der sogenann-
ten Lieblingsinschriften, bei denen oft ein ménnlicher oder auch ein weiblicher Name mit dem
Zusatz kalos oder kale — ,der schone“ bzw. ,die schone“ — versehen wird, wird in Kapitel 4
behandelt.

46 Attischer rotfiguriger Kelchkrater unbekannter Herkunft, dem Euphronios zugeschrieben
(520-510 v. Chr.), Antikensammlungen Miinchen 8935 (BAPD 275007, AVI 5363); Heilmeyer et al.
1991, 88-92 (= franzosisch in Pasquier/Denoyelle 1990, 89-95); Knauss 2017, 155-159 mit Abb.
Vgl. dazu jetzt Kreuzer 2020, 63-71, Tafel 26-29, und Kreuzer 2021 (mit weiterer Literatur). Siehe
auch Korshak 1987, 11 (zur Frontalitat eines der Symposiasten, Thodemos).



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente = 75

Im Mittelpunkt der einen Seite des Kraters befindet sich eine elegant geklei-
dete und frisierte, mit Ohrringen und einem kostbaren, metallenen Haarreif ge-
schmiickte Frau, die den Doppelaulos spielt.*” Links und rechts hinter ihr liegen
je zwei ménnliche Symposiasten auf zwei {ippig ausgestatteten Speisesofas, den
Klinen, vor denen Fuflbdnke und Beistelltische mit jeweils unterschiedlichen
Trinkschalen installiert sind. Wie entscheidend hier das Weintrinken ist, machen
auch die ebenfalls unterschiedlichen Trinkschalen deutlich, die drei der vier Mén-
ner — die bértigen, also alteren der Gruppe — in den Hénden halten.*® Unter ihnen
ist allein der links aufSen Lagernde von den anderen Personen isoliert und ganz in
den Akt des Trinkens versunken, wobei aber durch seine frontale Darstellung ein
epiphanisch-ekstatischer Blickkontakt mit externen Betrachtern in einem potentiell
realen Symposion provoziert wird.

Dass aber nicht das Trinken selbst, sondern die Musik bei diesem Gelage
buchstéblich den Ton angibt, zeigt sich, abgesehen von dem an der Wand hangen-
den, also fiir einen anderen Zeitpunkt reservierten Saiteninstrument, an der zen-
tralen Rolle der Auletin und an der Wirkung der von ihr erzeugten Klinge: Die
beiden rechts und links von ihr lagernden Ménner reagieren darauf durch hefti-
ges Gestikulieren, durch fast tdnzerische, dirigierend oder modifizierend eingrei-
fende Bewegungen mit ihren rechten Armen. Und der ganz rechts aufien liegende
Mann beriithrt auf dhnliche Weise seinen ekstatisch zuriickgeworfenen Kopf, wie
dies als visuelle Umsetzung der Wirkung der Musik auf der zuvor behandelten
Londoner Kylix des Epiktetos (Abb. 9 und 10b), aber auch auf vielen vergleichba-
ren Symposionsdarstellungen zu sehen ist.** Anders aber als bei der Schale des
Epiktetos handelt es sich bei dem Text des ekstatischen Sdngers auf dem Miinch-
ner Krater um einen direkt nach links aus dem Mund hervortretenden, dem Got-
terkult zugehorigen Gesangsvers: O Pollon se te kai makai ... (,0 Apollon, dich
und die selige ...“), vielleicht die erste Zeile eines verlorenen Hymnos auf Apollon
und seine Mutter Leto oder seine Schwester Artemis.>

47 Ohne phorbeia, wie die Auletin auf der oben behandelten Londoner Schale des Epiktetos, wo
jedoch der ménnliche Aulos-Spieler im Tondo mit einer solchen ledernen Befestigung des Instru-
ments ausgestattet ist (siehe Abb. 10c und 10b).

48 Alle Trinkschalen auf diesem Krater sind (meist nicht figiirlich dekorierte) Einzelstticke, ,als
Teile der Produktpalette zeitgendssischer Topfer*: Kreuzer 2021, 185.

49 Zu einem schwarzfigurigen, mehrere Jahrzehnte alteren Beispiel fiir diese ekstatische Kopf-
haltung (Louvre F2) siehe Kapitel 2 und Abb. 7a.

50 Inhaltlich vergleichbar: Theognidea 1-14. Die Glykoneen, das Versmafd der auf dem Krater do-
kumentierten Zeile, verweisen jedoch eher auf die in attischen Symposia prominente &olische
Lyrik von Alkaios und Sappho. Zu Parallelen mit attischen skolia siehe Jones 2016, 170 f. Siehe
dazu und zu anderen Gotteranrufungen auf Vasen: Gerleigner 2021, 62-64.



76 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Abb. 11a: Rotfiguriger attischer Kelchkrater (520-510 v. Chr.) unbekannter Herkunft, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 275007), Miinchen, Antikensammlungen 8935 [Seite A].



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente = 77

Abb. 11b: Rotfiguriger attischer Kelchkrater (520-510 v. Chr.) unbekannter Herkunft, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 275007), Miinchen, Antikensammlungen 8935 [Seite B].



78 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Die Verwendung von Menschennamen auf diesem Symposionsgefafd dokumentiert
aber noch ein weitaus signifikanteres kulturelles Experiment als die schriftliche
Anrufung von Goéttern mit Hilfe der tonernen, aber tonlosen Vasenmalerei. Denn
alle finf in diesem Symposion agierenden menschlichen Figuren sind mit Namen
gekennzeichnet, deren onomastische Zuordnung keineswegs eindeutig ist. Die Aule-
tin wird Syko genannt, und die Méanner heiflen, der Reihe nach von links nach
rechts, Thodemos, Melas, Smikros und Ekphantides. Der Frauenname Syko bedeu-
tet ,die Feige“ — eine metaphorische Anspielung auf das weibliche Genitale — und
wird deshalb gewohnlich als generischer Hetdrenname aufgefasst. Was die Mén-
nernamen betrifft, so gingen die meisten Fachleute hier wie auch in anderen
Fallen lange Zeit davon aus, dass es sich bei nicht-mythischen Namen auf Vasen
in der Regel um historische Personlichkeiten handeln miisste. Die geradezu ob-
sessive Suche nach Belegen dafiir war allerdings kaum von Erfolg gekront. Der
US-amerikanische Archdologe Guy Hedreen hat sich dartiber lustig gemacht,
dass man z. B. nur wegen eines zwei Generationen jingeren Athener Komddien-
dichters namens Ekphantides die Hypothese aufstellte, der auf dem Miinchner
Krater beim Singen dargestellte Ekphantides (,der Hervorscheinende®) sei des-
sen Grofsvater gewesen.51 Doch auch fiir Thodemos (,Volksantreiber“?) oder
Melas (wortlich: ,der Schwarze“) war kein entsprechender historischer Zeitge-
nosse aufzufinden. In jedem Fall eignen sich diese drei Mdnnernamen nicht als
Bestatigung der weit verbreiteten These, beim Symposion hétten nur Angeho-
rige der aristokratischen Elite anwesend sein konnen. Viele Forscher halten
freilich dennoch daran fest, mit dem allerdings nicht beweiskraftigen Argu-
ment, dass iiber die Oberschichtfamilien Athens zu wenig Quellen existieren.*
Der vierte Mdnnername jedoch, Smikros (Abb. 11c), der den bartlosen und
also jiingsten der Symposiasten bezeichnet,” konnte nicht einmal hypothetisch
der Aristokratie zugeordnet werden. Denn dies ist der Name eines Vasenmalers,
der mehrfach als ,Smikros“ signiert hat, und zwar zeitgendssisch mit den von Eu-
phronios signierten Gefdfsen. Eine der von ihm signierten Vasen, ein Stamnos, hat
nicht zuletzt deshalb Berithmtheit erlangt, weil diese Vase das vermeintlich ein-
zige Selbstportrat eines antiken griechischen Vasenmalers bezeugt. Denn auf die-

51 Hedreen 2016a, 241f.

52 Der héufige Verweis auf Davies 1971 hilft dabei nicht weiter, denn dort sind zu den ,proper-
tied families“ im Athen des 6. Jahrhunderts v. Chr. nur Namen aus fiinfzehn Familien belegt
(siehe ebd., xxvii).

53 ,Smikros® ist hier der einzige der vier Symposiasten, der keine Trinkschale in der Hand hilt.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente —— 79

Abb. 11c: Smikros. Rotfiguriger attischer Kelchkrater (520-510 v. Chr.) unbekannter Herkunft, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 275007), Miinchen, Antikensammlungen 8935 [Detail von Seite A].

ser in Briissel befindlichen Vase,>* wiederum einer Symposionsdarstellung, ist
nicht allein die Malersignatur ,Smikros“ eingetragen, sondern auch einer der
Symposiasten ist selber mit dem Namen ,,Smikros“ benannt (Abb. 12a).% Die Ahn-
lichkeiten und Unterschiede zu dem etwa zeitgleichen Miinchner Krater fallen so-
fort ins Auge: Die Speisesofas und die Beistelltische variieren kaum merklich die
entsprechenden Gegenstinde des Munchner Kraters, und auch hier wird die
Mitte des Bildfelds von einer elegant gekleideten Auletin dominiert, deren Spiel
einen Mann, der allerdings jung ist und offenbar nicht singt, in einen ekstatischen

54 Attischer rotfiguriger Stamnos unbekannter Herkunft (ca. 520-500 v. Chr.), Briissel, Musées
Royaux d’Art et Histoire A717 (BAPD 200102, AVI 2893). Zum Vergleich mit dem Miinchner Kelch-
krater: e.g. Simon 1976, 100 f,, no. 110-111; Kreuzer 2021, 183.

55 Zusétzlich zu den sichtbar eingetragenen Namensinschriften ist das Gefdfs auch unter dem
Fufd mit kalos-Inschriften ausgestattet.



80 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Abb. 12a: Rotfiguriger attischer Stamnos (520-500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit Signatur des
Malers Smikros (BAPD 200102), Briissel, Musées Royaux d'Art et Histoire A717 [Seite A].



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente —— 81

Abb. 12b: Rotfiguriger attischer Stamnos (520-500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit Signatur des
Malers Smikros (BAPD 200102), Briissel, Musées Royaux d'Art et Histoire A717 [Seite B].



82 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Zustand versetzt, unter Verwendung einer Bildformel, die ihn auch mit dem bér-
tigen Ekphantides auf dem Krater in Miinchen vergleichbar macht. Dieser enthu-
siasmierte junge Mann heifst hier Smikros. Im Unterschied zu dem Miinchner
Geféafl sind aber auf dem Briisseler Stamnos auch die anderen Manner jung,
wobei das gleichaltrig markierte rechte wie linke Paar aus einer Frau und einem
Mann besteht und eindeutig mit Vorbereitungen erotischer Handlungen beschaf-
tigt ist. Auch auf dieser Vase sind alle Personen benannt: Die iibrigen jungen Man-
ner heifden Pheidiades (,der am Sparen Gefallen findet“) und Automenes (,der
bei sich Bleibende®), und die Frauen tragen generische Hetdrennamen: die mit
Smikros verbundene Auletin heifst Helike (,die Jugendliche*), die Namen der bei-
den anderen lauten Choro (,die Tanzerin®) und Rhode (,die Rose®).®

Das grofite Problem fiir die in der archadologischen Forschung gefiihrte De-
batte iiber diese beiden Gefdfie, den von Smikros signierten Briisseler Stamnos
und den Minchner Euphronios-Krater, stellt die beide Male inschriftlich betonte
Darstellung des Smikros als Teilnehmer eines Symposions dar. Fiir die Anhanger
des Dogmas vom angeblich exklusiv aristokratischen Symposion kann dies kaum
einer realen Erfahrung entsprechen und sei auf alle Félle ,ideologisch unmog-
lich“” Dass hier ein Vasenmaler als Symposiast erscheint, wire also diesen For-
schern zufolge mit anderen Griinden zu erkléren, etwa damit, dass dies bei den
gewohnlichen aristokratischen Symposiasten Heiterkeit erzeugt, weil es so un-
wahrscheinlich sei. Einen etwas raffinierteren Weg hat Guy Hedreen in seinem
Buch zu antiken Kiinstler-Darstellungen eingeschlagen, indem er Smikros ganz
einfach zu einer Fiktion erklért, zu einem Pseudo-Maler, den sich der Vasenmaler
Euphronios als Pseudonym ausgedacht hat.>® Das kultursoziologische Problem
der Beteiligung oder Nicht-Beteiligung von Handwerkern am Symposion ist damit
allerdings nicht geldst.>® Jedoch beharren zahlreiche heutige Forscher weiterhin

56 Auch die beiden Diener des Symposions sind (im Unterschied zum Munchner Krater) auf der
Riickseite der Briissler Vase benannt (Abb. 12b): Euarchos, ,der gute Fihrer, und Euelthon, ,der
gute Kommende*. Es fragt sich, ob vielleicht alle Namen auf diesem Stamnos als Spitznamen auf-
zufassen sind. Zu samtlichen dortigen Namen vgl. auch Hedreen 2016a, 278 f.

57 ,Mingling“ von Handwerkern mit Aristokraten beim Symposion sei ,ideologically impossi-
ble“: so apodiktisch Neer 2002, 91 und passim. Dagegen, mit guten Argumenten: Jones 2016, 173
mit n. 60; vgl. auch Jones 2014 (zu ,,popular symposia“).

58 So Hedreen 2014 und 2016a, 51 und passim. Contra: Williams 2019, 179 f.

59 Dass der soziale Status der Topfer und Vasenmaler als banausoi angeblich zu ihrer Exklusion
aus der Institution des Symposions gefiihrt habe, wird besonders rigoros postuliert von Neer
2002, der dies gerade an der — ihm zufolge zumindest ,ideologisch“ unmdglichen — Darstellung
des Malers Smikros als Symposiast auf dem Miinchner Kelchkrater und dem Briisseler Stamnos
zu demonstrieren versucht (ebd. 87-91 und 111-117); an Neers generalisierende Position ankntip-
fend siehe e.g. Steiner 2007, Catoni 2010 sowie Hedreen 2009, 2016a und 2016b; in diesem Sinne



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 83

darauf, dass die Institution des Symposions ein Phdnomen sei, das die Mitglied-
schaft in der Oberschicht voraussetzt, zu der allenfalls Euphronios gerechnet wer-
den kénne, da er spater wohl als Topfer und Werkstattbesitzer Reichtum erwarb
und seine Dedikation von Weihgeschenken auf der Athener Akropolis dokumen-
tarisch gesichert ist.*°

Was bei solchen Hypothesen und bei sonstigen Debatten tiber die Historizitat
und den sozialen Status von Vasenmalern® gewdhnlich in den Hintergrund tritt,
ist die Frage nach der Art und Weise, wie der individuell gepragte Umgang mit
bildlichen wie sprachlichen Imaginationen in der griechischen Archaik einzu-
schatzen ist. Aufféllig ist jedenfalls, dass die differenzierte und oft spielerische
Verwendung von Namen seit den ersten Zeugnissen der vokalisierten griechi-
schen Alphabetschrift auf Symposionsgefafen dominiert. Schon der Verfasser der
Inschrift des ,Nestorbechers®, die mit dem Namen Nestor beginnt und mit dem
Namen der Aphrodite endet, hat im 8. Jahrhundert v. Chr. die vielversprechenden
textlich-poetischen Potenzen der Namensverwendung beispielhaft ausprobiert.®

Das vielseitig verwendbare Instrument der Namensgebung gehort sicher zu
den zeit- und raumiibergreifenden, anthropologisch besonders grundlegenden
sprachlich-semantischen Techniken. In der antiken griechischen Tradition haben
sich die frihgriechischen Dichter seit Archilochos (wenn nicht schon seit Homer)
das kreative Potential dieses sprachlichen Instruments besonders fiir die poetische
Erfindung von Namen massiv zu eigen gemacht. Die Mdoglichkeit, durch einen
Namen eine erfundene Person zu charakterisieren oder eine reale Person durch

auch Arrington 2017, 34. Zur Kritik an einer solchen ,new orthodoxy“ vgl. Murray 2017 = Murray
2018, 144-148.

60 Vgl. Raubitschek 1949, 457 f. Zu den Akropolis-Weihungen siehe jetzt Scholl (im Druck).

61 Das Problem des gesellschaftlichen Status insbesondere attischer Vasenmaler und Tépfer
wird seit langem diskutiert: siehe in der fritheren Forschung vor allem Beazley 1944, Webster
1972 und Scheibler 1983 sowie, bezogen auch auf literarische und philosophische Quellen zu Bild-
kiinstlern, Philipp 1968 und Frontisi-Ducroux 1975; zur spédteren Debatte iiber die Darstellung
von Handwerkern in der Vasenmalerei: Himmelmann 1994; Keuls 1997; Williams 2009; vor dem
Hintergrund der Verwendung von Inschriften: Wachter 2016; korinthische Tépferszenen und In-
schriften: Hasaki 2021; im Zusammenhang mit dem Problem bildlicher Narrativitét versus Repro-
duktion von Alltagserfahrungen: Giuliani 2016/2017 und 2022. Siehe jetzt auch Hélscher 2022:
ankniipfend an Haug 2011 und ohne Rekurs auf die (letztlich auf Platon und Aristoteles zurtickge-
henden) neueren, von Neer und Hedreen vertretenen Postulate zum ,banausischen‘ Handwer-
ker-Status im archaischen und klassischen Athen, definiert er zwar wie diese das Symposion als
aristokratische Institution, jedoch anders als diese schliefit er nicht prinzipiell aus, dass Hand-
werker daran teilnehmen konnten; Darstellungen von Vasenmalern beim Symposion seien nicht
wegzudiskutieren, vielmehr ist ihm zufolge die Prasenz von Handwerkern auf Symposionsgefa-
Ren als bildliches ,Nobilitieren‘ zu verstehen.

62 Siehe dazu Kapitel 1.



84 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

die Erfindung eines zusétzlichen Namens, wurde jedoch auch von den attischen Va-
senmalern, nicht zuletzt den besonders experimentierfreudigen ,Pionieren‘ aus
dem Umkreis des Euphronios,63 zu darstellerischen und interpretatorischen Zwe-
cken genutzt und in mannigfache inszenatorische Arrangements eingebaut.** Wer
die Aufmerksamkeit darauf richtet, kann erfassen, welches Ausmafl von Freiheit
der Imagination gegeniiber der Realitit die Dichter und Vasenproduzenten in An-
spruch nahmen, wie sie gegenseitig aufeinander eingingen und miteinander kon-
kurrierten, zugespitzt gesagt: welche kulturellen Experimente im performativen
Reflexionsraum des Symposions ermoglicht wurden und welchen besonders akti-
ven und kreativen Beitrag die professionellen Experimentatoren, vor allem die
Kiinstler, dazu leisteten.

Um dies zu materialisieren und zu veranschaulichen, habe ich mich hier nur
auf wenige Exempel beschrankt. Doch ein letztes Beispiel sei noch hinzugeftigt: Wer
auch immer der Vasenmaler war, der die nun zu behandelnde — leider seit Jahren
nicht mehr ausgestellte — Berliner Amphora mit dem Namen Smikros signiert hat:*
Er, der den spottisch, selbstironisch oder kontrafaktisch zu verstehenden Spitzna-
men ,der Kleine“ (Smikros) trug oder ihn buchstéblich als Kiinstlername angenom-
men hat, war sich zweifellos dariiber im Klaren und wollte bildlich zeigen, dass
seine Kunst etwas mit personlicher Zeugung, und damit auch mit erotischer — zu-
mindest mit autoerotischer — Lust, zu tun hat. Denn er lasst seine Signatur auf einer
Seite dieses Gefdfies (Abb. 13a und 13b) wie einen Samenerguss aus dem erigierten
Penis eines mit halbrundem Kampfschild (einer Pelta)®® und knotigem Holzspeer be-
waffneten, tanzenden Satyrs entspringen und bringt auf diese Weise den von ihm

63 Zu dieser Gruppe um den Vasenkiinstler Euphronios und zum zeitgenossischen gesellschaftli-
chen Kontext vgl. e.g. Giuliani 1991, Williams 1992 sowie die Beitrége in Cygielman et al. 1992,
Denoyelle 1992 und Wehgartner 1992.

64 Neer 2002 sowie Hedreen 2016a und 2016b kommt das Verdienst zu, die Namenserfindung bei
attischen Vasenmalern, insbesondere aus dem Umkreis des Euphronios, in den Kontext der Na-
menserfindung bei frithgriechischen Dichtern zu stellen sowie beides mit Uberlegungen zur Ins-
titution des Symposions zu verbinden. Allerdings versuchen sie, dies mit einer angeblich
gesellschaftlich zwingend vorgegebenen, normativen Abwertung der Vasenmaler gegentiber den
Dichtern in Einklang zu bringen, was sie zu spekulativen Hilfskonstruktionen zwingt. Siehe dazu
auch oben, Anm. 59.

65 Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora unbekannter Herkunft (ca. 510-500 v. Chr.), Berlin,
Antikensammlung 1966.19 (BAPD 352401, AVI 2497); dazu Schwarzmaier (im Druck). Hedreen
2016a, 29-33 vermutet, dass es sich bei dem Vasenmaler in Wirklichkeit um Euphronios handelt,
der zuweilen die Signatur ,Smikros“ als Pseudonym benutzt habe; beweisbar ist dies allerdings
nicht (siehe auch Hedreen 2016b); vgl. Pifiol-Villanueva 2020, mit Rekurs auf Hedreen.

66 Zur Darstellung dieser Waffe generell in der attischen Vasenmalerei siehe Lissarrague 1990,
151-189.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 85

Abb. 13a: Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (510-500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit
Signatur des Malers Smikros (BAPD 352401), Berlin, Antikensammlung 1966.19 [Seite A].



86 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

Abb. 13b: Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (510-500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit
Signatur des Malers Smikros (BAPD 352401), Berlin, Antikensammlung 1966.19 [Detail Seite A].




3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente = 87

Abb. 13c: Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (510-500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit
Signatur des Malers Smikros (BAPD 352401), Berlin, Antikensammlung 1966.19 [Detail Seite B].




88 —— 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente

gemalten Penis als kiinstlerische Selbstreferenz zum Reden.®” Zugleich aber demons-
triert der Maler damit die agonale und ludische Kraft seiner artistischen Imagina-
tion, indem er dies strategisch der Darstellung eines spielerischen Kdmpfers aus
dem Kreis des Gottes Dionysos anvertraut.

Fur den Aulos-spielenden, ebenfalls nackten Satyr auf der anderen Seite der
Amphora (Abb. 13c) hat der Maler dann den Namen Terpaulos, ,der mit dem
Aulos Erfreuende“,®® als dessen Signatur erfunden, womit sprachlich verdichtet
ist, was bildlich zu sehen ist. Doch das mediale Organon der Schrift erhélt hier
noch eine zusétzliche Funktion: Die Zeugungskraft wird auf die einem Penis so
analoge, symposiastisch-dionysische Flote, den Aulos, tibertragen, denn dessen
Tone sind es, die hier eine Ejakulation verkérpern, genauso wie die Malersigna-
tur, die direkt aus dem umseitig dargestellten anderen Satyr-Penis ,tropft‘. Der
Klang des Instruments wird dabei nun buchstablich in bildlich wirksame, vom
Aulos aus bis zum erigierten Penis und parallel zu ihm schrag nach unten lau-
fende Schriftzeichen umgesetzt: NETENARENETENETO.

Manche Interpreten haben in diesen Zeichen keinen Sinn erkennen kénnen
und sie als eine ,non-sense inscription‘®® gedeutet oder auf die lautmalerische Qua-
litdt’® dieses Textes hingewiesen. Doch es wére durchaus méglich, diese Inschrift
auch als einen Kommentar zu dem ithyphallischen Satyr-Penis in Form einer kruden
»jokingly feigned question“ zu lesen, wie dies Kyriakos Tsantsanoglou getan hat:" vij
TV, ap’ éveteivero; (,bei der [Gottin], steht er nicht steif?«). Vielleicht kénnen diese
griechischen Schriftzeichen aber sogar als ein kunstgerechter Vers, ein Glykoneus,
gelesen werden,”” wofiir Martin Steinriick noch eine andere Lesart vorgeschlagen
hat (- - - UU-UX, vV dp<p>ev &teivero), ,er spannte das mannliche Glied wie
die unterste (Lyra-)Saite“73 (also die mit dem hochsten Ton). Damit wiirde dieser
Maler nicht allein seine Schriftkompetenz manifestieren, sondern auch mit zuséatzli-

67 Der tiber dem Satyr aufgemalte Name der Figur scheint direkt auf dessen Penis zu verweisen,
ist aber nur unvollstandig lesbar: Stysi ... s; Gerleigner 2015, 217 schlégt die Lesart , Stysi[ppo]s“
vor, im Sinne von ,steif wie ein Pferd“. Vgl. auch Hedreen 2016a, 34.

68 Vgl. Lissarrague 1987a, 122: ,celui qui charme avec sa flite; Steinrtick 1998, 187: ,celui qui
entretient un public a la flate“.

69 So etwa Lissarrague 1987a, 122: ,,incompréhensible“.

70 So Gerleigner 2015, 222 (dort auch zur kommunikativen Moglichkeit des lauten Lesens der In-
schrift beim Symposion).

71 Vgl. Tsantsanoglou 2010, 32 f.

72 Ebd. 33.

73 Steinrtick 1998, 187: ,il tendait son sexe comme corde inférieure“. Gegen Steinrtick und
Tsantsanoglou (sowie zu weiterer Literatur): Pifiol-Villanueva 2020, der die untere Lyra-Saite
(viTn) als direkte Metapher fiir den Phallus deutet. Vgl. auch Immerwahr 1990, 69 no. 404; Stei-
ner 2007, 189 f. mit 297 n. 36.



3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente =—— 89

chem phallischen Stolz, ja ,in héchsten Ténen‘ demonstrieren, dass er selbst iiber
dichterische Potenz (oder zumindest Zitierfahigkeit) verfiigt und dabei sogar — jen-
seits von jeglichem Realismus, aber in Form einer satyrhaft dionysischen, komischen
und durchaus ernst gemeinten Performance — Flote, Penis und Saiteninstrument
bildlich-lautmalerisch-textlich miteinander amalgamieren kann. Denn Dichten mit
den Mitteln der Malerei ist ja ebensowenig ein erst in der Neuzeit mdgliches Phéno-
men wie Malen mit den Mitteln der Dichtung — und hier, auf der Berliner Amphora
des Smikros, wird beides vielleicht sogar auf besonders phantasievolle und extrava-
gante Weise kombiniert.

Die sich aus solchen und weiteren experimentellen Misch-Prozeduren erge-
benden forschungsgeschichtlichen Perspektiven werden noch genauer im vierten
und letzten Kapitel zur Sprache kommen. Dabei geht es dann vor allem um die
Frage, was die poetischen und bildlichen Reflexionen der Schénheit und der
Schénheitskonkurrenz mit der spezifischen Dynamik, Flexibilitat und Kreativitat
des symposiastischen Ambientes zu tun haben — und inwiefern dafiir auch die
Dichterin Sappho nicht zu vernachlassigen ist.






4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel
mit dem Schénen

Ich beginne mit einer Frage, die sicher mein Titel sofort provoziert: Gehort die Dich-
terin und Lyraspielerin Sappho, die um die Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert
v. Chr. auf der Insel Lesbos lebte, mit ihrem Werk tatsdchlich zur Interpretationsge-
schichte des frithgriechischen Symposions? Diese Frage wird innerhalb der vorherr-
schenden Symposionsdeutungen selten gestellt und, wenn ja, meistens verneint. In
diesem vierten und letzten Kapitel werde ich diese Frage nicht allein bejahen, son-
dern auch zu zeigen versuchen, warum die Bedeutung von Sapphos Dichtung fiir
die symposiastische Praxis bislang weitgehend ignoriert oder iibersehen wurde,"
ganz im Gegensatz zur Bedeutung von anderen, und zwar den ménnlichen, Dich-
tern der archaischen Epoche, also den &lteren, gleichaltrigen oder jiingeren Zeitge-
nossen der Sappho, wie vor allem Archilochos, Alkaios und Anakreon.

Vor diesem Hintergrund soll es jetzt darum gehen, inwiefern auch fiir Sap-
phos Produktion und Rezeption gilt, dass das antike griechische Symposion als Am-
biente kultureller Experimente zu bhetrachten ist, wie dies in meinem dritten
Kapitel untersucht wurde, in dem Kiunstler des 6. Jahrhunderts v. Chr. als Akteure
des Gelages im Mittelpunkt standen. Der Akzent lag dabei auf dem Symposion als
intimem Erfahrungsraum, den Dichter wie Vasenmaler zu einem Schauplatz und
einer Arena fiir Rollenspiele mannigfaltiger Art ausgestalteten,” — wenn etwa
Anakreon in Trinkliedern die Wahlméglichkeit ganz unterschiedlicher kultureller
Experimente propagiert, oder wenn Epiktetos oder andere Vasenmaler das krea-
tive und polyvalente Potential von Kiinstlersignaturen und anderen sozial nicht
eindeutigen Namensinschriften entwickeln.®

In Ankniipfung daran soll im Folgenden die Aufmerksamkeit auf weitere In-
schriften mit poetischen oder onomastischen Beziigen gelenkt werden, nicht zuletzt
solche, die mit Sappho in Beziehung stehen, sowie generell auf das Verhéltnis zwi-
schen frithgriechischer Dichtung und Vasenmalerei und auf die Bedeutung, die die
auffallige Betonung der Schonheit — und der darauf verweisenden Konkurrenz — in
beiden Genres erhalt. Dies wird auch erlauben, andere sich aus der Interpretations-
geschichte ergebende Perspektiven zu konkretisieren und dabei die drei Thesen
weiter zu uberpriifen, die in den ersten drei Kapiteln im Mittelpunkt standen und

1 Vorarbeiten dazu: Schlesier 2013a und 2014.

2 Das Symposion als theatralischer Schauplatz: siehe dazu die Pionierarbeit von Lissarrague
1987a sowie Murray 2018 (mit Auswahl seiner Aufsdtze zwischen 1983 und 2017); vgl. auch Du-
rand et al. 1984; Frontisi-Ducroux 1995, 95-103; Neer 2011, 208/210; Lissarrague 2015a.

3 Siehe dazu Kapitel 3.

@ Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-004


https://doi.org/10.1515/9783111425221-004

92 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

die der vorherrschenden kanonischen Auffassung widersprechen: dass das friih-
griechische Symposion 1) keine von Anfang an und exKklusiv aristokratische Angele-
genheit war; dass es 2) kein ausschliefSlich ménnlich determinierter sozialer Raum
war; und dass es 3) keine primar paddagogisch und normativ funktionalisierte Insti-
tution war.

Zu den besonders vielversprechenden Perspektiven der rezenten Interpreta-
tionsgeschichte sind einige anspruchsvolle Forschungsarbeiten zu zihlen, die
zwar die kanonische Auffassung zu stiitzen suchen, dabei jedoch zugleich manche
vernachlassigte Aspekte einbeziehen.* So wird neuerdings etwa die Inspiration
von Vasenmalern durch frithgriechische Dichtung® oder die Rolle von Vasenma-
lern als Erfindern von fiktiven Personen betont (einschliefflich von Namen even-
tuell erfundener Vasenkiinstler). Hervorzuheben ist gerade in jiingerer Zeit die
Bemiihung um genauere Betrachtung und Evaluierung von Vaseninschriften in
ihrem jeweiligen Kontext, wobei, entgegen bis dato vorherrschender Identifikati-
onsschemata, die Komplexitdt und Mehrdeutigkeit der Inschriften und ihre oft
ironische oder kommentierende Dimension immer deutlicher wird.” Wenn man
bedenkt, dass bei Analysen der grofien Mehrheit von Vasenbildern die darauf an-
gebrachten Inschriften bisher nur unzureichend dokumentiert sind und meist
gar nicht in die Untersuchung einbezogen werden,® wird klar, welche noch kaum
genutzten perspektivischen Mdglichkeiten der zukiinftigen Symposionsforschung
auf diesem Gebiet offenstehen.

Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen ist nun eine Auseinandersetzung
mit neueren materialreichen Untersuchungen, in denen Analogien zwischen sym-
posiastisch produktiven kiinstlerischen Strategien in Dichtungen inshesondere von
Archilochos, Hipponax und Anakreon einerseits, in Vasenbildern andererseits her-
ausgearbeitet wurden, wie etwa Verspottung oder terminologische und bildliche
poikilia (Buntheit, Kunstfertigkeit)’ und der kreative Umgang mit Namen oder die

4 Vgl. vor allem Neer 2002; Yatromanolakis 2007; Hedreen 2016a.

5 Inshesondere Iambos und Elegie: Neer 2002 passim; Homers Odysseus sowie Archilochos und
Hipponax: Hedreen 2016a passim. Zu kurz kommen dabei die Meliker (Alkaios, Sappho, Ana-
kreon), die meist als blofSe Sprachrohre der ,Eliten aufgefasst werden (ankniipfend an Kurke
1997 und Kurke 1999).

6 Zu Namenserfindungen bei und von Vasenmalern: Hedreen 2016a passim.

7 E.g. Yatromanolakis 2016; Wachter 2016, inshesondere anhand der Basler Datenbank Attic Vase
Inscriptions (= AVI) sowie anhand von Beazley Archive Pottery Database (= BAPD).

8 Trotz und auch nach der Pionierarbeit von Lissarrague 1985.

9 Zum theoretisch-analytischen Potential des poikilia-Konzepts siehe Neer 2002 passim, z. B. ebd.
33f. bei der Analyse des Ubergangs von der schwarzfigurigen zur rotfigurigen Vasenmalerei. Mit
Rekurs auf die Bestimmung des poikilon ethos in Theognidea 212 (= 1071) versucht er allerdings
(ebd. 14-23), die fiir poikilia spezifische Beweglichkeit und Mixtur mit einer Askese-Norm in Ein-



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 93

besondere Betonung der Schonheit von Menschen ménnlichen und weiblichen Ge-
schlechts (kalos / kale). Dabei wird in aktuellen Untersuchungen jedoch auffalliger-
weise nicht darauf eingegangen, dass sich solche kiinstlerischen Strategien auch
und schon bei Sappho finden, also Jahrzehnte vor der Bliitezeit der Symposions-
dichtung und -malerei vom 6. bis zum 5. Jahrhundert v. Chr.*°

Wie ist es zu erkldren, dass Sappho dennoch innerhalb der tonangebenden
Symposionsforschung ignoriert wird? Der Grund dafiir liegt wohl in einem biogra-
phistischen Konsens tiber die historische Person Sappho, den der US-amerikanische
klassische Philologe Gregory Nagy besonders lapidar ausgesprochen hat: ,only
women of questionable character could be imagined as attending [a symposium].
So a sympotic role for Sappho could not have been performed by Sappho even in
the time of Sappho.“" In dieser Aussage wird schlagartig deutlich, dass hier gleich
zwei spekulative Postulate als historisch korrekt verteidigt werden sollen: zum
einen das Postulat des ,rein ménnlichen“ Symposions, bei dem Hetdren und andere
freiziigige Musikerinnen als quantité négligeable zu betrachten seien, die allenfalls,
im Dienst der Manner, zum Gelage zugelassen waren; zum anderen das Postulat
der historischen Sappho als einer Frau, die keineswegs zur Kategorie solcher Enter-
tainerinnen gehort haben kénne.” Betont werden muss jedoch an dieser Stelle,
dass das letztere, bis heute erstaunlich beharrungskraftige Postulat erst im frithen
19. Jahrhundert entwickelt und seitdem zu der durch keinen antiken Beleg gestiit-
zten philistrosen Konstruktion einer wohlanstandigen Lehrerin Sappho ausgebaut
wurde, die angeblich junge Méadchen auf die Ehe vorbereitete."

klang zu bringen sowie mit einem vermeintlich sozial vorgegebenen Konformititsdruck, dem
die — ihm zufolge ausschliefSlich ménnlichen und aristokratischen — Symposiasten ausgesetzt ge-
wesen seien. Dadurch entgeht ihm die mdgliche Freiheit und Freiziigigkeit auf dem Gebiet von
dichterischer und bildlicher Produktion bei frithgriechischen Kiinstlern. Auf Anakreon verweist
Neer vor allem, wenn er dessen ,persona“ als ,analogous“ zu Theognis einschétzt (ebd. 220 n. 50).
10 Siehe z. B. Sapphos Verwendung weiblicher Personennamen: Schlesier 2013a.

11 Nagy 2007, 225; vgl. auch ebd. 219 (Sappho als angeblich ausschlief}liche Chorlyrikerin, und
nur in ,protected contexts®).

12 Sappho als symposiastische Entertainerin: so, nach Schlesier 2013a und 2014, jetzt Bowie 2016;
Murray 2016a = Murray 2018, 199-201; Mueller 2021, 46. Vgl. dagegen Kurke 2021, 95, mit der Be-
hauptung, ,nowhere in Sappho’s extant oeuvre is there any mention of wine“ — was nicht der
Textiiberlieferung entspricht. Signifikant ist auch, dass oinos, das griechische Wort fiir Wein,
durch gelehrte Intervention seit der Renaissance aus dem Text von fr. 104a.2 Voigt in allen bishe-
rigen Sappho-Editionen verschwunden ist und durch ein fiir nachantike Sappho-Rezipienten of-
fenbar weniger anstofliges Wort ersetzt wurde; siehe dazu Schlesier 2018, 107 f.

13 Zu Sappho als vermeintlicher Schulleiterin und Ehevorbereiterin von Welcker und Wilamo-
witz bis zu heutigen Forschern siehe den Uberblick bei Schlesier 2013b, 849-854.



94 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Die friiheste, aus der Antike iiberlieferte biographische Deutung der Sappho'*

stammt aus dem Agyptenbuch der Historien des Herodot (2.135). Dessen erzahleri-
sche Darstellung, Sappho habe eine Hetdre namens Rhodopis geschmaht, da diese
ihrem Bruder grofie Kosten verursacht habe, kann zwar keine nachweisbare his-
torische Faktizitét fir sich in Anspruch nehmen, zeigt jedoch, dass es spétestens
hundert Jahre nach Sapphos Tod nahe lag, die Dichterin mit der Welt der Hetdren
in Zusammenhang zu bringen. Und dies blieb zumindest bis in byzantinische Zeit
giltig. Dazu kommt, dass Sappho als fiktionalisierte historische Person bei den
attischen Komddiendichtern des 5. bis 3. Jahrhunderts v. Chr. mit Abstand populé-
rer war als jeder andere vorklassische Dichter, nicht allein als Titelfigur in sechs
Stiicken, sondern auch als Protagonistin in zahlreichen anderen Komddien. Zum
Beispiel tritt sie in einem Symposionsambiente als Rétselstellerin auf (bei Anti-
phanes) oder fungiert als Liebhaberin gleich mehrerer Manner, darunter der
Spottdichter Archilochos und Hipponax (bei Diphilos). Bemerkenswerterweise
fehlt andererseits in der antiken Uberlieferung vor Ovid jeder Hinweis darauf,
dass sie als Frauenliebhaberin angesehen werden konnte.

Prominenter als jeder andere frithgriechische Dichter ist Sappho ebenfalls
bei den attischen Vasenkiinstlern, bei denen sie auf vier Gefafden mit Namensbhei-
schrift gekennzeichnet ist (von denen hier zwei genauer zu betrachten sind),"
zuerst gegen Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr. auf einem — besonders von Frauen
benutzten und auch fiir Gelage unverzichtbaren — Gefafs zum Wasser-Holen,
einer schwarzfigurigen Six-Technik-Hydria in Warschau (Abb. 14). ,PHSAPHO*
(sic)'® wird dort unzweideutig und ohne weitere bildliche Begleitung als Entertai-

14 Zur antiken Sappho-Rezeption seit Herodot und zum Folgenden: Schlesier 2013b, 837-843;
vgl. Yatromanolakis 2007.

15 Die vier Vasen, inschriftlich mit Namen der Sappho: schwarzfigurige Hydria unbekannter
Herkunft des Sappho-Malers, in Six-Technik (525-500 v. Chr.), Warschau, Nationalmuseum 142333
(BAPD 510, AVI 8002); rotfiguriger Krater/Psykter aus Agrigento (500470 v. Chr.), Miinchen, Anti-
kensammlungen 2416 (BAPD 204129, AVI 5283); rotfiguriger Kelchkrater unbekannter Herkunft
(500-450 v. Chr.), Bochum, Kunstsammlungen der Ruhr-Universitat S508 (BAPD 4979, AVI 2534);
rotfigurige Hydria aus Vari in Attika (475-425 v. Chr.), Athen, Nationalmuseum 1260 (BAPD
213777, AVI 0764). Zu Sappho in der attischen Vasenmalerei: Schefold 1997, 74 f. Abb. 12 (Hydria
in Warschau), 84 f. Abb. 19 (Krater in Miinchen), 86 f. Abb. 20 (Krater in Bochum), 114 f. Abb. 45
(Hydria in Athen); vgl.,, ebenfalls mit Abb., McIntosh Snyder 1997; Yatromanolakis 2001 und 2007
passim; sowie Schlesier 2014, 88 mit Abb. 3 (Hydria Warschau); Kivilo 2021, 19 n. 52 (mit Tafel 4
[Hydria Warschaul, 5 und 6 [Krater Bochum], 7 [Hydria Athen]).

16 Der Anfangsbuchstabe ist nicht mit Psi geschrieben, sondern mit den zwei Buchstaben Phi
und Sigma: ®XZADO (sic), also nicht in der Form WAIIDQ, wie in der Textiiberlieferung dolischer
Dichtung. (Omega, der letzte Buchstabe des Alphabets, war zwar im 6. Jahrhundert v. Chr. bereits
erfunden, wurde aber als Zeichen fiir den langen O-Laut und Alternative zum kurzen, dem Omi-
kron, erst seit dem Zeitalter der griechischen Klassik verbindlich.)



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen —— 95

Abb. 14: Sappho. Schwarzfigurige attische Hydria (525-500 v. Chr.) unbekannter Herkunft,
in Six-Technik (BAPD 510), Warschau, Nationalmuseum 142333.



96 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Abb. 15a: Sappho und Alkaios. Rotfiguriger attischer Krater/Psykter (500-470 v. Chr.) aus Agrigento
(BAPD 204129), Miinchen, Antikensammlungen 2416 [Seite A].



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 97

AN IR N INTA IR TN TN TN TNTATNTNININTNINTNT
— e e ————

Abb. 15b: Rotfiguriger attischer Krater/Psykter (500-470 v. Chr.) aus Agrigento (BAPD 204129),
Munchen, Antikensammlungen 2416 [Detail von Seite A].

nerin dargestellt, die geradezu emblematisch das Ambiente des Symposions und
eines dazu gehorigen Umzugs, des Komos, reprasentiert: Sie ist mit iippigen Ge-
wéndern, Haarbdndern und Geschmeide ausgestattet und spielt, wahrend sie sich
mit nackten Fiflen tdnzerisch nach rechts vorwartshewegt, auf einem exquisiten
Saiteninstrument (barbitos)."”

17 Die bisher ausfiihrlichste Interpretation dieses frithesten Gefafies mit Sapphos Namen (Hydria,
Warschau 142333) bot Yatromanolakis 2007, 68-73. Er betont zu Recht (70): ,the barbitos is most
closely associated with the world of the symposion and kémos*. Er ignoriert jedoch die deutlich auf
Symposion und Komos verweisenden ikonographischen Elemente der Darstellung, zumal er es
grundsatzlich fiir unwahrscheinlich hélt, dass attische Vasenmaler Sappho mit einem solchen Kon-
text — der seiner Auffassung nach ausschliefdlich ménnlich bestimmt ist — hétten assoziieren kén-
nen; allenfalls sei zu konzedieren (73): ,the Warsaw Sappho might perhaps be viewed as an
indication that her songs had not been unknown in symposiastic contexts too.“ Ihm zufolge belegen
aber erst die beiden anderen Sappho benennenden Kratere (Miinchen 2416 und vor allem Bochum
S508, beide von ihm auf 480-470 v. Chr. datiert), dass Sapphos Dichtung nun in Symposien vorge-
tragen wurde, so ebd. 81: ,The images on the Munich kalathoid vase but, more importantly, the



98 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Einen anderen, jedoch vergleichbaren Akzent setzt ein wohl mehrere Jahrzehnte
jiingeres, im sizilischen Agrigento gefundenes rotfiguriges Gefaf$ mit ganz aufSerge-
wohnlicher Form, ein Prachtstiick der Miinchner Antikensammlung (Abb. 15a-b
und 15¢).*® Es handelt sich um einen Krater," also ein beim Symposion unverzichtba-
res Mischgef4f fiir Wein und Wasser, das allerdings in singulirer Weise gestaltet™
und noch dazu, auf der hier zunéchst gezeigten A-Seite, mit einem verschliefSharen
Ausguss fiir die Entnahme des Getrinks® versehen ist. Dargestellt und mit Namens-
beischriften gekennzeichnet sind Alkaios (AAKAIOY) und Sappho (EA®O [sic]), die
zur gleichen Zeit, und zwar etwa hundert Jahre vor der Herstellung dieses Gefafies,
auf der Insel Leshos als Poeten und Musiker gewirkt haben. Signifikant sind hier
nicht zuletzt die Ahnlichkeiten und Unterschiede zwischen den Figuren: Beiden
wird, wie der Sappho auf der Warschauer Hydria, das gleiche kunstvolle Musikinst-
rument (barbitos) zugeordnet,22 dessen Saiten mit einem am Instrument durch einen
Faden befestigten Plektron anzuschlagen sind, was hier mit Hilfe der Parallelstellung
der beiden rechten Hande unterstrichen wird. Und die Figuren sind lppig ge-

Bochum kalyx-krater indicate that Sappho’s songs, for the first time in our record, were associated
with the performative context of symposia.“ Dies trifft nicht zu; siehe unten, Anm. 53.

18 Zu Miinchen 2416 jetzt Kreuzer 2020 (mit umfangreicher Bibliographie friitherer Interpretatio-
nen sowie zur umstrittenen Zuschreibung an den Brygos-Maler). Vgl. auch Yatromanolakis 2007,
73-81; Knauss 2017, 199-202, mit Abb.

19 Vielleicht diente das Gefafs, das Gebrauchsspuren aufweist, auch multifunktional als Krater/
Psykter, vgl. Kreuzer 2020, 141-143. Anders Yatromanolakis 2007, 76: die Verwendung dieses Ge-
fafles sei allenfalls ,hypothetisch mit einem Symposionszusammenhang zu verbinden, und: ,the
vase should not, a priori, be taken as a sympotic vessel“, denn dagegen sprache die (angebliche)
kalathos-Form.

20 Gegen die héufige Bezeichnung dieser Vase als kalathos (,[Woll-]JKorb“): Kreuzer 2020, 143,
mit guten Argumenten.

21 Oder zum Ablassen des Kithlwassers, wenn das Gefdf als Psykter fungiert.

22 Der Barbitos der ,Sappho“: mit acht Saiten, der des ,Alkaios“: mit sieben Saiten. Zu diesem —
im Vergleich zur Lyra — relativ groffen und tieftonigen Instrument siehe Bundrick 2005, 21-25
mit 205f; vgl. auch Power 2010, 408-416 und passim (zu Pindar, fr. 125 Snell-Maehler, wo dem
Dichter Terpandros von Lesbos aus dem 7. Jahrhundert v. Chr. die Erfindung des Barbitos zuge-
schrieben wird). Auch auf den beiden anderen frithen Vasen, auf denen Sappho mit Namensbei-
schrift dargestellt ist (Hydria Warschau, BAPD 510, und Krater Bochum, BAPD 4979), ist ihr ein
Barbitos zugeordnet. Siehe auch oben, Anm. 15 und 17. Auf dem vierten und spatesten Gefafd (Hy-
dria Athen, um 440 v. Chr., BAPD 213777) mit Sapphos Namen (im Genitiv: ZAIIIQY [sic]) fehlt
hingegen ein Barbitos. Sie selbst sitzt auf einem Lehnstuhl und liest in einer Schriftrolle (mit auf
epische und andere Dichtung verweisendem Text), links von ihr hélt eine Frau mit Namen , Niko-
polis“ einen Kranz tiber ihrem Kopf, rechts von ihr reicht ihr eine Frau mit Namen ,Kallis“ eine
Lyra (also keinen Barbitos); eine weitere Frau dahinter ist unbenannt. Die Darstellung gehért zu
einer Serie von dhnlichen Vasenbildern klassischer Zeit ohne direkten Symposion-Bezug, siehe
Yatromanolakis 2007, 144-160; vgl. auch Williams 1983, 100 und passim.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =— 99

schmiickt, beide mit den fiir ein Symposion charakteristischen Kopfhinden (Ténien),
die der Sappho zusétzlich noch mit Blattern verziert, und beide mit elaborierten und
teilweise durchsichtigen Gewéndern, so dass der Penis des Alkaios und die Briiste
der Sappho deutlich sichtbar gemacht sind.

Die entscheidende Differenz besteht nun darin, dass zwar auch Sappho wie Al-
kaios mit ihrer linken Hand in die Saiten greift, dass jedoch nur die mannliche
Figur beim Singen dargestellt ist, reprasentiert durch fiinf Kreise (in zwei Gruppen:
00 000),% die aus dem leicht geoffnetem Mund nach rechts bis zum oberen Rand
des Saiteninstruments in Richtung der Sappho verlaufen. Eine kommunikativ dyna-
mische Situation wird allerdings vor allem durch die weibliche Figur hergestellt:
Wahrend Alkaios starr stehend mit gesenktem Kopf auf sein Instrument hinunter-
schaut, setzt die Darstellung der Sappho — mittels einer innovativen Dreiviertelan-
sicht des Kopfes — deren Bewegung in den Fokus, ihr plétzliches Umwenden zu
dem von ihr angeblickten und akustisch wahrgenommenen Alkaios. Die hier zum
Ausdruck kommende und beide Figuren verbindende Spannung ist offensichtlich
zugleich eine erotische und eine musikalische, deren auf Konkurrenz wie auf Ver-
mischung verweisende Signale auf subtile Weise in der Schwebe bleiben.

Viele Interpreten haben diese Darstellung, im Anschluss an ein poetisches
Zitat bei Aristoteles,?* moralisch verstanden und aus ihr die angebliche Keusch-
heit der Sappho im Gegensatz zur angeblichen Aufdringlichkeit des Alkaios her-
ausgelesen, was, wie mir scheint, abwegig ist.2 Wenig beachtet wurde bisher
aber die zusatzlich zu den Namen ALKAIOS und SAPHO? im Bildfeld zu findende
weitere Namensbeischrift, die zwischen den beiden Unterkérpern der Figuren
senkrecht angebracht ist. Sie lautet: DAMA<S>KALOS, also ,Damas (wortlich: ,der
Bezwinger*) [ist] schon«.?’

23 Dadurch wird jedoch nur die tonale Qualitat des Gesangs abstrakt visualisiert, unabhangig
von seinem poetischen Inhalt.

24 Aristoteles, Rhetorik 1367a = Sappho fr. 137 Voigt. Gegen Aristoteles’ Deutung und entspre-
chende Zuordnungen in modernen Sappho-Editionen siehe Rdsler 2021, 66: ,the identification of
the two participants in this dialogue as ,Alcaeus‘ and ,Sappho‘ may have been a secondary inter-
vention, reframing a poem with two speakers“.

25 Zur Kritik an einer moralischen Deutung der Vase vgl. Simon 1976, 113 f. no. 150; Yatromanola-
kis 2007, 77-79.

26 = LA®O: in der Vaseninschrift ist also das Psi zu Beginn der dolischen Form von Sapphos
Namen hier durch ein Sigma ersetzt, und das Pi vor dem Phi fehlt.

27 Zu dieser Inschrift (AAMA<X>KAAOZX) siehe die Datenbank AVI, no. 5283; zum Namen Damas
(mit kalos) Brenne 2000, 35; vgl. auch (chne kalos) Immerwahr 1990, 65 no. 371 (rotfigurige Am-
phora, Louvre G44); Wachter 2001, 92 (schwarzfigurige Hydria, Berlin F1657 = COR 85e).



100 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schonen

Diese Inschrift gehért in die Kategorie der sogenannten Lieblingsinschriften®®
und damit zu einem sich seit der Mitte des 6. Jahrhunderts v. Chr. vor allem in
der attischen Vasenmalerei ausbreitenden Phdnomen, das die archdologische For-
schung seit langem beschaftigt und dessen Deutung weiterhin umstritten ist.
Quantitativ dominiert das Wort kalos als Zusatz vor allem zu madnnlichen Namen
oder als Bestandteil der generisch namenlosen Formel HO PAIS KALOS (,der
Knabe [ist] schon®), doch stellt sich mittlerweile mehr und mehr heraus, dass das
korrespondierende Wort kale als Zusatz zu weiblichen Namen und als Teil der
namenlosen Formel HE PAIS KALE (,das Madchen [ist] schon“) keineswegs so sel-
ten ist, wie oft behauptet wurde.” In jiingerer Zeit wird im {ibrigen zunehmend
das friuher vorherrschende Deutungsmuster in Frage gestellt, dass alle nicht-
mythischen Namen mit dem Zusatz kalos auf Vasen sich gewohnlich auf real exis-
tierende historische Personen bezégen,*® und zwar auf paderastisch begehrte
Knaben und Jiinglinge aus der Aristokratie (von modernen Forschern gern als
wjeunesse dorée“ etikettiert), wahrend der Zusatz kale hdufig auf real existierende
Hetéren verweise. Allerdings findet sich dieses Deutungsmuster nach wie vor in
zahlreichen Handbiichern, Katalogen, Lexika und auch in gelehrten Abhandlun-
gen, obwohl schon oft vermerkt wurde, dass fiir zahlreiche Namen mit dem Zu-
satz kalos keinerlei Bezug zu aristokratischen Familien Athens nachweisbar ist.*!

Fest steht nur, dass die kalos/kale-Inschriften in einen Zusammenhang geho-
ren, in dem die Preisung der Schonheit zugleich eine Preisung erotischer Attrakti-

28 Zu den ,Lieblingsinschriften / ,Love names’, inshesondere auf attischen Vasen (bisher sind
ca. 900 bekannt, aus der Zeit zwischen dem spéten 6. und dem frithen 5. Jahrhundert v. Chr.),
vgl. (vorldufige) Listen bei Wernicke 1890; Klein 1898; Robinson/Fluck 1937; Brenne 2000; bei
Euphronios: Boardman 1992; mit Patronym: Shapiro 1987; speziell zu kale-Inschriften: Frontisi-
Ducroux 1998b; Hedreen 2016¢; zu kalos- und kale-Inschriften auf nicht-attischen Vasen: Wachter
2001, 281 § 309; speziell auf Gefédfien fiir den Grabkult (weifigrundige Lekythen), also nicht fiir
das Trinkgelage: Mannack 2014.

29 Beide Formeln sind auch ohne die Qualifikation kalos bzw. kale belegt; siehe z. B. auf der
Riickseite des Bochumer Kraters (mit ,Sappho* auf der Vorderseite): HE ITAIZ (,das Méadchen®);
dazu Yatromanolakis 2007, 104. Siehe Lissarrague 1999, 373, generell zur Erklarung der besonde-
ren Haufigkeit namenloser ,Lieblingsinschriften‘ ,,of the ho pais kalos type“: ,the painters allow
the spectators to give the generic inscriptions whatever specific sense suits them, and to put the
inscriptions to work as they please in a particular situation.“

30 Siehe Slater 1999, 160 (und passim): ,Ultimately kalos-inscriptions cannot be reduced to a sin-
gle practice®.

31 Kritisch gegentiber der einseitigen Interpretation von kalos-Namen als Zeugnis fiir historisch
reale Junglinge aristokratischer Herkunft: Mannack 2014, mit vielen Vasen-Beispielen und weite-
rer Literatur (dort auch zu Tépfer- und Vasenmaler-Namen mit hdufigem kalos-Zusatz); siehe
auch (ebd. 116) seinen Verweis auf die Herkunft des langlebigen Deutungsmusters aus dem spa-
ten 19. Jahrhundert (,accepted view* seit Klein 1898).



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 101

vitat bedeutet, was impliziert, dass solche Anpreisungen — und erst recht die den
Vergleich herausfordernde superlativische Anpreisung als ,der schonste“ oder
die schonste — sich der Konkurrenz mit anderen zu stellen haben.*? Und fest
steht auch, dass es am ehesten die Institution des Symposions ist, in der derartige
Bewertungen in einer tiberschaubaren Gruppe performativ anwendbar und ver-
handelbar waren, und zwar in einem Ambiente, in dem die Anpreisung von
Schonheit und erotischer Attraktivitdt auch unabhéngig von sozialem Status in
praktizierte promiskue Homo- und Heterosexualitidt umgesetzt werden konnte.

Die fritheren Erforscher der kalos-Inschriften haben meist vorausgesetzt,
dass solche Inschriften, zumal wenn sie nicht direkt als Beischrift fungieren, in
der Regel von den jeweils auf den Vasen dargestellten Personen und narrativ zu
deutenden Themen unabhéngig sind und vielmehr auf eine bild-externe Referenz
verweisen, ndmlich auf zeitgendssische junge Athener Aristokraten, die als homo-
erotische Lieblinge erwachsener Médnner aus der Oberschicht fungierten. Da die-
ses Deutungsmuster inzwischen nicht mehr als absolut giltig betrachtet werden
kann, wird mittlerweile eher danach gefragt, wie sich die jeweilige kalos-Inschrift
formal und &sthetisch in das sie umgebende Bildfeld einfiigt.*

In dieser Hinsicht ist die Damas-kalos-Inschrift auf dem Miinchner Gefaf be-
sonders instruktiv. Denn einerseits gilt fiir sie wie flir zahlreiche andere kalos-
und kale-Inschriften, dass sie auch auf anderen Vasen und in anderen Zusam-
menhéngen iiber teilweise grofere Zeitrdume hinweg vorkommt,** was darauf
hindeuten konnte, dass ihre Platzierung auf dieser Vase eher arbitrar ist. Ande-
rerseits aber spricht einiges dafiir, dass hier vielmehr das Gegenteil der Fall ist.
Denn der Mdnnername ,Damas“ wirkt wie eine Abkiirzung des Mannernamens
sDamoanaktidas®, der in der Anfangszeile eines Gedichts genannt ist, das auf
einem im 20. Jahrhundert gefundenen Papyrus bezeugt ist und dem Alkaios zuge-
schrieben wird.* Da in dieser Gedichtzeile (im Anschluss an die Anrede der Gét-
tin Aphrodite) unmittelbar vor dem Namen des Jiinglings Damoanaktidas auch
das Wort kalos erscheint (allerdings, anders als der Name, in einem von der Pra-
position en abhangigen Dativ), wird es kaum ein Zufall sein, dass auf der Miinch-
ner Vase die Damas-kalos-Inschrift senkrecht vor dem Unterkorper des Alkaios
angebracht ist. Gleichzeitig ist diese Inschrift jedoch auch vor dem Unterkérper

32 Agonal-kulturell ist dies kontextualisiert durch Schonheitswettbewerbe, oft im Gotterkult,
hauptséchlich fiir Manner und Jiinglinge, aber auch fiir Frauen; vgl. Crowther 1985; Gherchanoc
2016.

33 Dazu richtungweisend: Gerleigner/Lissarrague 2022.

34 Siehe Kreuzer 2020, 145; vgl. oben, Anm. 27.

35 Alkaios, fr. 296b Voigt. Zum Suffix -anaktidas vgl., mit anderem Préafix, den Namen ,Archean-
aktidas“ in Alkaios, fr. 112.24 Voigt; siehe dazu Schlesier 2013a, 204.



102 — 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

der Sappho arrangiert, so als ob es hier auch um erotische Konkurrenz zwischen
dem Dichter und der Dichterin ginge und der schéne Damas ebensogut ein poten-
tielles Liebesobjekt der Sappho wie des Alkaios reprasentieren kénnte und zwi-
schen beiden buchstablich vermittelt.

Welche zentrale Rolle der Thematik des Schonen, der Schonen und der Schon-
heit in Sapphos Dichtung zugesprochen wird, und zwar mehr und mannigfaltiger
als bei allen anderen frithgriechischen Dichtern einschliefdlich ihres Landmanns
und Zeitgenossen Alkaios, lisst sich sogar der nur duRerst fragmentarischen Uber-
lieferung von Sapphos Dichtung ablesen (maximal 4-5% ihres auf ca. 8000 Verse
geschatzten Werkes). Terminologisch kommt das kalos-Wortfeld in iiber zwanzig
Fragmenten vor. Auf zwei davon sei hier etwas ndher eingegangen, um zu unter-
suchen, ob die dort zu findenden poetischen Formulierungen der Sappho symposi-
astisch zu kontextualisieren sind.

Zunichst die erste Strophe (v. 1-4) der beriihmten Priamel,*® wo die poeti-
sche Persona den Anspruch einer unangreifbaren Autoritit in Sachen Schénheit
formuliert:

ot pév inmwv otpétov ot 8¢ méadwv

oi 8¢ vawv @alo’ &mt yav uérawvav

gupeval KaAlatov, £yw 8¢ kijv’ 6t-
T TIG Epatat -

Die einen sagen, eine Streitmacht von Reitern, die andern, eine von Fufisoldaten,
noch andre, eine von Schiffen auf der schwarzen Erde
sei das Schonste, ich aber: jenes was auch immer

jemand liebt.

Bei Deutungen dieses Fragments wurde oft die Behauptung aufgestellt, dass es Sap-
pho hier darum ginge, die Uberlegenheit einer weiblichen Perspektive zu propagie-
ren, die die Liebe in den Mittelpunkt stellt, gegeniiber einer ménnlichen, die den
Krieg favorisiert. Mir scheint es vielmehr so, dass Sappho das gemeinsame affektive
Kriterium anzugeben sucht, welches allen Bewertungen des Schonsten zugrunde
liegt, unabhéngig von den als schon oder gar als Schénstes bewerteten Gegenstin-
den und Personen, und auch unabhéngig davon, ob die bewertende und verglei-
chende Person ein Mann oder eine Frau ist: Dieses Kriterium, so Sappho, sei
generell immer die Liebe und Begierde, damit aber etwas radikal Subjektives —

36 Sappho, fr. 16 Voigt (Papyri-Zeugnisse von v. 1-20: dazu Obbink 2016, 17 £.); Ubers. R. S. Bezeich-
nenderweise ist das mit Autoritdtsanspruch sprechende Ich der poetischen Persona in diesem
Fragment (jedenfalls in der iberlieferten Form) nirgends als weiblich — und auch nicht
als mannlich - ,gegendert’; siehe dazu Schlesier im Druck.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 103

was allerdings nicht, wie in der philologischen Forschung héufig geschehen, mit
einer relativistischen Position verwechselt werden sollte.

Sapphos Formulierung enthdlt jedoch nicht allein eine Aussage dartber,
warum etwas als Schénstes, also als allem anderen Schénen Uberlegenes angese-
hen wird, sondern ist zugleich eine Demonstration der poetischen Uberlegenheit,
welche die analytisch reflektierende Dichterin fir sich selbst reklamiert, wie dies
als Anspruch bereits durch die poetische Form der Priamel vorgegeben ist. Die
Pointe dabei ist, dass der Sieg im Konkurrenzkampf auf diesem poetischen Gebiet
nicht von physischer Schénheit eines Objekts und nicht von den partikularen Lie-
besneigungen eines Subjekts abhéngig ist, aber auch und schon gar nicht von abso-
luter Wahrheit, sondern davon, ob die in der Priamel geduflerten Argumente
kommunikativ {iberzeugen konnen. Daher eignet sich eine Priamel auch, was in
der Forschung nicht unbemerkt geblieben ist,*’ besonders fiir eine Kommunikati-
onssituation im Symposion, um so mehr als der Gegenstand der Priamel, wie hier
bei Sappho, eine zentrale Erfahrungsdimension des Symposions, die Erotik, betrifft.

Das Beispiel eines zweiten Fragments der Sappho® kann zeigen, dass die
kalos/kale-Inschriften der attischen Vasenmaler, die jahrzehntelang so zahlreiche
Symposionsgefafie seit Mitte des 6. Jahrhunderts v. Chr. schmiicken, dem Modell
eines Verfahrens folgen, das die Dichterin aus Lesbos bereits zuvor kiinstlerisch
operationalisiert hat:

£0TL HoL KaAa Tdug xpuacioloy avbépoloy
EUQEPN<V> Eyoloa uopeav KAELS < > ayamdta,
avtl Tég Eywide Avdiav maloav ovs Epavvay ...

Es gehort mir ein schones Médchen, eine goldenen Blumen
ahnliche Gestalt hat sie, Kleis, geliebte,
gegen die wiirde ich aber weder ganz Lydien noch die liebliche [Lesbos?] ...

Die Formel, die Sappho in der ersten Zeile des Fragments verwendet, kala pais
(,schones Madchen®), wird in einer solchen weiblichen Variante (attisch als kale
pais) und vor allem mit grammatisch maskulinem Adjektiv, kalos pais (,schoner
Knabe/Jiingling*), bald nicht allein in der frithgriechischen Lyrik prominent, son-
dern auch in der Vasenmalerei. Es muss hier betont werden, dass die Formel
keine Aussage tiber den sozialen Status eines damit bezeichneten Menschen weib-
lichen oder mannlichen Geschlechts enthdlt und auch offen lasst, ob mit dem
Wort pais ein Kind oder eine erwachsene Person, ein Sklave oder eine freie Per-

37 Vgl. Powell 1991, 176 n.140.
38 Sappho, fr. 132 Voigt (Ubers. R. S.); vgl. Campbell 1990, 148 f. Siehe Neri 2021, 808-810 (Kom-
mentar, auch zur Forschungsdebatte).



104 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Abb. 16a: Kallistanthe (1). Schwarzfigurige Kleinmeisterschale (um 560 v. Chr.) aus Vulci (BAPD
306480), Miinchen, Antikensammlungen 2167 [Seite A].

Abb. 16b: Kallistanthe (2). Schwarzfigurige Kleinmeisterschale (um 560 v. Chr.) aus Vulci (BAPD
306480), Minchen, Antikensammlungen 2167 [Seite B].



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 105

son bezeichnet werden soll. Was das Sappho-Fragment betrifft, so hat sich schon
frith, wenn auch erst Jahrhunderte nach dem Tod der Dichterin, eine biographi-
sche Lesart eingebiirgert, die dazu diente, die hier genannte Person Kleis als ihre
Tochter aufzufassen und die Bedeutung des Namens, der im ibrigen historisch
sowohl fiir Ménner als auch fiir Frauen belegt ist,* fiir Spekulationen iiber eine
angeblich aristokratische Herkunft der Sappho zu instrumentalisieren.*® Anhand
dieses Fragments und auch durch andere Testimonien lassen sich solche hiogra-
phischen Spekulationen jedoch nicht stiitzen. Der preisende Wortlaut des Frag-
ments selbst stellt zweifellos die erotische Qualitdt der gepriesenen Person in den
Mittelpunkt und lasst auch anklingen, dass sie zum Besitz der sprechenden Per-
son gehort und einen erheblichen (Tausch-)Wert besitzt, so dass hier durchaus
eine Sklavin (oder ein Transgender-Sklave) gemeint sein kann.

Vor dem Hintergrund dieses Sappho-Fragments, in dem eine kala pais mit
goldenen Blumen verglichen wird, soll nun ein schwarzfiguriges attisches Trink-
gefafs fiir Wein betrachtet werden (Abb. 16a und 16b), das um 560 v. Chr. datiert
ist und auf dem der Name KALLISTANTHE, wortlich: ,die schonste Blume* (auf
der Vorder- wie der Riickseite) noch zusétzlich mit dem Adjektiv KALE, ,die
schone“ versehen ist.*! Besonders bemerkenswert ist hier, dass die beiden in-
schriftlich identisch benannten Frauenkdpfe physiognomisch unterschiedlich
sind, der eine zeigt ein Lacheln, der andere einen eher neutralen oder abweisen-
den Blick.** Es handelt sich dabei vielleicht um das alteste Testimonium einer
kale-Inschrift {iberhaupt (sogar einer verdoppelten).** Das GefaR gehért zu dem
auRerordentlich umfangreichen Corpus der attischen Kleinmeisterschalen,** von
denen Miinchen eine grofie Sammlung besitzt, die 1990 im Zentrum der Ausstel-

39 Kleis: ,Schliissel®, ,Bolzen“?; Bezug zu kleos, ,Ruhm*? Vgl. Schlesier 2013a, 205 und 208 f.

40 So etwa Ferrari 2010, 17.

41 Schwarzfigurige attische Kleinmeisterschale aus Vulci (um 560 v. Chr.), Miinchen, Antiken-
sammlungen 2167 (BAPD 306480, AVI 5233), auf beiden Seiten: KAA<A>IZTANGOE: KAAE. Durch
dieses rhetorische Mittel der Hyperbel — wortlich: ,die schonste Blume, die schéne“ — wird eine
unerhorte Steigerung des Superlativs erreicht; zu einem vom Sappho oft verwendeten, vergleich-
baren Stilmittel siehe Zellner 2006 (,supra-superlative®). Generell zu rhetorischen Mitteln in der
antiken griechischen Bildkunst siehe Schmidt 2005 (ebd. 222-278 zu Hydrien als Frauengefifle,
die jedoch nicht eindeutig sozial zuzuordnen sind).

42 Mackay 2021, 81, mit Abb. 3a-b.

43 Hedreen 2016c, 71, mit Abb. 9 (nur der ,Jdchelnde‘ Gesichtsausdruck). Vgl. Frontisi-Ducroux
1998b, 174, mit Abb. 1, die analog dazu nur ein ,redoublement“ der beiden Frauenképfe vermerkt,
nicht aber die Differenz im Ausdruck (obwohl ihre Illustration beide Képfe dokumentiert).

44 Heesen 2011. Die Kallistanthe-Schale (ohne Abbildung): 108, n. 648 (mit Hinweis auf eine wei-
tere Schale, Basel Lul8, mit der ebenfalls zweimaligen Inschrift kalistanthe kale); siehe dazu
auch Isler-Kerényi 2007, 161 n. 20, mit Abb. 100-101 (Basel Lu18).



106 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schonen

lung Kunst der Schale — Kultur des Trinkens stand und deren Katalog weiterhin
eine der nitzlichsten Material-Zusammenstellungen zum Verstdndnis des friih-
griechischen Symposions ist.*’ Die Dekoration der Kleinmeisterschalen besteht
oft wie hier aus zwei mit einer deutlichen Linie getrennten Feldern, wobei das
untere Feld gewohnlich fiir eine Inschrift reserviert ist, oft eine Kiinstlersignatur,
im Unterschied zu einer figiirlichen Darstellung im oberen Feld.*® Die Kallistan-
the-Schale ist zu den zahlreichen Beispielen zu rechnen, bei denen das Bildfeld
einen Menschenkopf im Profil, besonders hiufig eine weibliche Biste, zeigt.

Der hier verwendete Frauenname ist wie die meisten anderen Frauennamen auf
Symposionsgefafien onomastisch als generischer Hetdrenname markiert, was auch
durch den Zusatz kale unterstrichen ist. Dies wird allerdings gerade in jingerer Zeit
héufig in Frage gestellt, da viele gegenwartige Forscherinnen und Forscher oft lieber
aus ideologischen und wohlmeinenden Griinden ihre eigenen Schénheitsvorstellungen
auf antike Gegenstinde projizieren,”’ statt zur Kenntnis zu nehmen, dass das kale-
Beiwort verwendungsgeschichtlich markiert ist, ndmlich als kulturell determinierter
Terminus technicus fiir die Entertainerinnen des Symposions, und dies wéhrend der
longue durée eines erstaunlich umfangreichen Zeitraums, von der friihgriechischen
Lyrik bis in Athenaios’ Gelehrtenmahl aus der romischen Kaiserzeit.*®

Verwiesen sei hier noch auf ein weiteres Detail der Kallistanthe-Schale, das an
die Uberlegungen zu den in meinem dritten Kapitel als kulturelle Experimente be-
handelten Maler- und Topfersignaturen anschlieft. Denn dass die kale-Inschrift auf
dieser Vase (und auch anderswo) an die Stelle einer Kunstlersignatur tritt, die
sonst oft im Textfeld der Kleinmeisterschalen angebracht ist, wirkt so, als habe der
Maler hier spielerisch und vielleicht auch selbstironisch auf eine Analogie zwi-
schen der Preisung seiner eigenen Professionalitét als Kiinstler und der Preisung
der Schonheit einer professionellen Symposionsexpertin hinweisen wollen.

Dass die Person der Dichterin Sappho fiir die attischen Vasenkiinstler der
Wende vom 6. zum 5. Jahrhundert v. Chr. keine Unbekannte war, zeigen beispiel-
haft die Warschauer Hydria (Abb. 14) und der besonders eigentiimliche Miinch-
ner Krater (Abb. 15a-b). Ob die wohl mehr als ein halbes Jahrhundert frither
entstandene Kallistanthe-Schale dariiber hinaus die Kenntnis der poetischen Pro-
duktion der Sappho voraussetzt und daher auch impliziert, dass der Vasenmaler

45 Vierneisel/Kaeser 1990. Die Kallistanthe-Schale: 91, Abb. 11.5, sowie 143, Abb. 21.4 (nur die La-
chelnde); 158, Abb. 25.3a und 3b (beide Seiten, mit Hinweis auf unterschiedliche Frisur und Dra-
pierung des Kopfputzes, nicht aber auf die Unterschiede im Gesichtsausdruck).

46 Zu weiteren Typen siehe Vierneisel/Kaeser 1990 passim und Heesen 2011 passim.

47 E.g. Kreilinger 2007 passim.

48 Siehe dazu Schlesier 2020 passim. Zur zeitentiibergreifenden Funktion der hetaira, als ,bon a
penser, good to think with“, vgl. Goldhill 2014, 192.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =— 107

diese Kenntnis allusiv verarbeitet hat, ldsst sich nicht beweisen. Eine solche
Kenntnis ist allerdings fiir Euphronios belegt, den besonders innovativen Vasen-
kiinstler aus der Gruppe der sogenannten ,Pioniere, deren fiir die Symposionskultur
so exzeptionell produktive Experimente, und zwar nicht zuletzt auf inschriftlichem
Gebiet, im dritten Kapitel zur Sprache kamen. Auf einem Gefdf§ des Euphronios, am
Hals einer Strickhenkel-Amphora im Louvre (Abb. 17a),*° ist namlich ein Vers der
Sappho dokumentiert. Der Vers ist als Zitat einem jugendlichen, bekrdnzten Lyraspie-
ler*® zugeordnet, der in der Haltung eines typischen Symposiasten mit nacktem Ober-
korper und mit aufgestellten, angewinkelten Knien auf Kissen lagert.>! Die Inschrift
beginnt als Gesangsvers an seinem Mund und umgibt seinen Kopf wie eine Aureole
aus Buchstaben. Sie lautet: MAME<K>APOTEO (udpe xal motéw) und dhnelt dem erst
wieder in der Spatantike (Etymologicum Genuinum) bezeugten dolischen Vers xat
mo8fw kail pdopay, ,sowohl ersehne ich als auch verfolge ich“* — eine Ich-Aussage,
die auf kein bestimmtes grammatisches Geschlecht bezogen ist, also sowohl einer
Frau als auch einem Mann (wie hier) in den Mund gelegt werden kann und als exem-
plarisch fiir erotisch aufregende Symposionssituationen anzusehen ist.

Die Tragweite der spektakuldren Tatsache, dass dies der fritheste antike Origi-
nalbeleg eines Sappho-Zitats ist — wenige Jahrzehnte nach ihrem Lebensende -, ja,
dass dieser Sappho-Vers noch jahrhundertelang das einzige antike Testimonium
eines direkten Zitats aus dem Corpus der gesamten friithgriechischen Lyrik bleiben
wird, ist bisher noch kaum erfasst worden. Dies unterstreicht namlich, dass bereits
fir Griechen der Archaik, nicht erst fiir die Gebildeten der klassischen Epoche
Athens und fiir hellenistische Gelehrte oder romische Dichter augusteischer Zeit,

49 Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora aus Vulci (515-510 v. Chr.), dem Euphronios zuge-
schrieben, Louvre G30 (BAPD 200071, AVI no. 6406). Siehe dazu Pasquier/Denoyelle 1990, 140-142,
no. 20 (deutsch in Heilmeyer et al. 1991, 154-156). Vgl. Lissarrague 1987a, 127 (mit Nachzeichnung
des Schildkrotenleier-Spielers, Abb. 103). Zu dem auf beiden Seiten dargestellten klinenlosen Ge-
lage zweier einzelner Symposiasten siehe die differenzierte Analyse bei Heinrich 2007, 128 f. (mit
Tafel 15.3-4), die zu Recht darauf verweist, dass man bei solchen Bildern ,nicht den ikonographi-
schen Bezug zum Dionysosgelage vernachléssigen“ darf.

50 Nach Isler-Kerényi 2015, 29 n. 48 handelt es sich nicht um eine Lyra, sondern um einen Barbi-
tos (so bereits Denoyelle, in: Pasquier/Denoyelle 1990, 140). Allerdings hat das Instrument hier
nur sechs Saiten (statt sonst mindestens sieben) und einen Resonanzkorper aus bzw. in Form
einer Schildkrdtenschale, wie die Lyra.

51 Nicht auf einer Kline, und allein, wie ein Mono-Symposiast.

52 Sappho, fr. 36 Voigt. Der Text auf der Vase kann als kreative Variation angesehen werden:
Statt einer Gleichzeitigkeit der von den beiden Verben bezeichneten Aktivitdten bewirkt die Weg-
lassung eines der beiden kai (,und/auch“) am Anfang, dass hier eine klare Abfolge ausgedriickt
ist, denn das ,Verfolgen“ geht dabei dem ,Ersehnen“ voraus. Vgl. zum Problem der Vasenin-
schrift als Zitat: Gerleigner 2021, 60.



108 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schonen

= W L m— A
YNNIV Vv YV vV Irevrr ey

Abb. 17a: Lyra-Spiel. Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (515-510 v. Chr.) aus Vulci, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 200071), Paris, Louvre G30 [Halsbild, Seite A].

Sapphos Lieder aus einem symposiastischen Ambiente nicht wegzudenken waren.*
Ja, hier wird deutlich, dass man schon im 6. Jahrhundert v. Chr. sogar anonym da-
rauf verweisen konnte und es nicht nétig hatte, den wohlbekannten Namen der
Dichterin extra zu nennen — und zwar besonders dann, wenn es um Erotisches geht.
Denn die aufs engste zum Symposion gehorige riskante und provokatorische Refle-
xion tiber die Liebe und deren gespanntes Verhdltnis zu Schonheit und Konkurrenz
ist offenbar — das bezeugt sogar die so verstimmelte und dufSerst fragmentarische

53 Damit wird auch die These von Yatromanolakis (siehe oben, Anm. 17) hinfallig, der zufolge erst
die beiden von ihm ins 5. Jahrhundert v. Chr. datierten, den Namen der Sappho dokumentierenden
Kratere (Miinchen 2416 und Bochum S508) belegen wiirden, dass Sapphos Dichtung auch Athener
Symposiasten bekannt gewesen ware; Yatromanolakis 2007 erwédhnt die Pariser Amphora G30
nicht; in Yatromanolakis 2001, 166 konzediert er zwar, dass diese Vase ,possibly suggests familia-
rity on the part of painters with certain Sapphic songs“, geht aber nicht weiter darauf ein.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen —— 109

Abb. 17b: Kottabos-Spiel. Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (515-510 v. Chr.) aus Vulci, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 200071), Paris, Louvre G30 [Halsbild, Seite B].

Uberlieferung aller Lyriker der Archaik — in den dichterischen Kompositionen der
Sappho am raffiniertesten prasent.

Im Bildfeld des Halshildes der Amphora des Euphronios ist nun links von dem
Saiteninstrument noch eine weitere Inschrift untergebracht, als wiirde sie die Tone
des Instruments in Buchstaben umsetzen, und zwar eine kalos-Inschrift, die ,Le-
agros, den schonen“ (LEAGROS KALOS) preist. Die gleiche Inschrift in erweiterter
Form findet sich auch auf der anderen Seite der Amphore (Abb. 17b): PAIS LE-
AGROS KALOS (,der Knabe/Jiingling Leagros, der schone“). Diese Inschrift ist wie
eine direkt etikettierende Figurenbenennung (,tag-inscription, nach dem Bezeich-
nungsvorschlag von Beazley) iiber einem ebenfalls mit nacktem Oberkérper auf
Kissen lagernden, jedoch in lebhafterer Bewegung befindlichen Jingling ange-
bracht, der sich zu dem auf der anderen Vasenseite dargestellten Lyraspieler zu-
rickwendet, den er mit seiner linken Hand zu griiflen scheint, wédhrend er mit



110 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

seiner rechten Hand eine Weinschale balanciert.>* Genauer gesagt: Er ist damit be-
schéftigt, das sogenannte Kottabos-Spiel> zu praktizieren, ein aus Sizilien stam-
mendes, erstmals bei Alkaios®® und dann sehr héufig in der antiken Literatur
erwahntes Geschicklichkeits-, Konkurrenz- und Wettspiel, das den textlichen und
bildlichen Zeugnissen zufolge wéhrend vieler Jahrhunderte bei Symposien duferst
beliebt war. Dabei ging es darum, die restlichen Weintropfen aus einem Trinkgefaf}
hin zu einer locker auf einem Stdnder liegenden Metallschale zu schleudern, die
dadurch zum Fallen gebracht werden sollte. Zu diesem Zweck musste die Wein-
schale, wie bei der Darstellung auf dieser Amphora, mit dem Zeigefinger an einem
der beiden Henkel festgehalten und aus dem Handgelenk in eine schnelle Drehbe-
wegung versetzt werden. Das setzte erhebliche Fingerfertigkeit voraus, wobei er-
schwerend hinzukam, dass das jeweilige Maf$ des vorherigen Weinkonsums das
Gelingen beeintrachtigen konnte. Professionelles Fingertraining — wie es bei Hand-
werkern, Musikern und Musikerinnen besonders ausgepragt ist — war natirlich
von Vorteil bei diesem Spiel, wie ja tbrigens auch bei erotischer Praxis und nicht
zuletzt bei Expertinnen und Experten auf diesem Gebiet.

Die Kombination zwischen dem Kottabos-Spiel und der Preisung einer Person
durch eine kalos-Inschrift, wie hier, ist nicht zuféllig. Denn beides, die Preisung wie
der Kottabos-Wurf, galten nicht allein dem Ruhm der dadurch geehrten Person,
sondern zielten auf ganz praktischen Erfolg, im gilinstigsten Fall eine erotische Gra-
tifikation — was allerdings kein Automatismus war und auch nicht nur von der Ri-
valitit mit den Mitspielern und anderen Verwendern einer kalos-Inschrift abhing,
sondern auch von der inkommensurablen Laune des begehrten mannlichen oder
weiblichen Objekts, ein nicht zu vernachléssigender Umstand, der immer wieder
in Gedichten frithgriechischer Dichter beklagt wurde. Und dies bezeugt ja auch der
Sappho-Vers, der von dem singenden Lyraspieler auf dieser Amphora zitiert wird.

Mit dem Namen Leagros, der auf beiden Seiten der Amphora als kalos-
Inschrift angebracht ist, hat es nun seine besondere Bewandtnis.”” Es ist der mit
Abstand populérste Lieblingsname innerhalb der attischen Vasenmalerei und
kommt sage und schreibe auf ca. achtzig Vasen, und zwar immer Symposionsge-

54 Erst von dieser Vasenseite aus gesehen handelt es sich also um eine kommunikative Situa-
tion, die die Figuren beider Seiten verbindet.

55 Zum Kottabos-Spiel vgl. e.g. Sartori 1893; Sparkes 1960; Csapo/Miller 1991; Jacquet-Rimassa
1995; Jacquet-Rimassa/Pouyadou 2003; Jacquet-Rimassa 2008.

56 Alkaios, fr. 322 Voigt.

57 Zu Leagros vgl. e.g. Francis/Vickers 1981; (speziell bei Euphronios) Boardman 1992, 47-50;
Neer 2002 passim; Shapiro 2004; Mannack 2014, 119; Hedreen 2016a passim.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 111

fiRen, vor.® Der Name ist am héufigsten bei Euphronios zu finden, und zwar
sechzehn Mal,*® wofiir hier die Pariser Strickhenkel-Amphora (Abb. 17a und 17b)
und gleich noch ein weiteres Gefafs (Abb. 18) als Exempel dienen. Lange Zeit
wurde der Name Leagros in der archdologischen Forschung als zentrale Rechtfer-
tigung fir das Deutungsmuster verwendet, dem zufolge es sich bei den kalos-
Namen um Mitglieder einer jeunesse dorée handele, die von anderen Angehdrigen
der Athener Oberschicht paderastisch hofiert wurden. Tatséchlich ist der Name
Leagros inschriftlich fiir einen Athener dokumentiert, der eine Statue auf der
Agora gestiftet hat. Als sein Geburtsjahr wird 535 v. Chr. vermutet, da kalos-
Inschriften mit seinem Namen um 520 v. Chr. beginnen, was sich allerdings nur
schwer mit der Nachricht vereinbaren 14#t, dass ein gewisser Leagros um 465
v. Chr. als Heerfiihrer (strategos) gefallen ist.°® Das Problem besteht aber vor
allem darin, dass kalos-Inschriften mit seinem Namen fiir mehrere Jahrzehnte be-
legt sind und also nicht, wie es der paderastischen Norm entspriache, nur dazu
verwendet wurden, einen umworbenen Teenager zu rihmen.

Mit Blick auf die bildlichen Kontexte, in denen die Inschrift Leagros kalos tiber
einen extrem langen Zeitraum vorkommt, hat der US-amerikanische klassische Ar-
chédologe Alan Shapiro vorgeschlagen, ,Leagros“ als Prototyp eines ,aristocratic
playboy“ und Sexprotz zu verstehen, dessen Name so sprichwdrtlich geworden sei
wie in der Neuzeit Don Juan oder Casanova.®! Vor dem Hintergrund der dennoch

58 Siehe die AVI-Datenbank s.v. ,Leagros“ (Nachweise von 75 Vasen); Shapiro 2000, 27: ,Leagros
is by far the most popular kalos (;beautiful boy) in all of Attic vase-painting®, und zwar iiber
einen Zeitraum von mehreren Jahrzehnten, vom spéten 6. bis zum frithen 5. Jahrhundert v. Chr.
(besonders bei den sogenannten ,Pionieren‘). Der inschriftliche Name ,Leagros kann sich also
kaum - wie oft behauptet wurde — auf einen bestimmten, historisch zu verortenden Jiingling be-
ziehen, der ja nur zu einer eng begrenzten Zeit von erwachsenen Liebhabern hitte umworben
werden konnen. (Eine noch ldngere Verwendung einer kalos-Inschrift — und zwar sechzig
Jahre - ist fiir den Namen Hippon dokumentiert; siehe dazu Mannack 2014, 117.) Von den ca. 80
Nennungen des Namens Leagros weisen ca. vier Fiinftel den Zusatz kalos auf, bei ca. einem Fiinf-
tel fehlt er; siehe dazu Shapiro 2004, 3-5.

59 Leagros inschriftlich bei Euphronios: sechzehn Mal, vgl. Shapiro 2000, 27; Hedreen 2016a, 43.
60 Stiftung einer Statue durch Leagros: SEG 19.319; Leagros, gefallen als stategos: Herodot, Hist.
9.75; zu seinem vermuteten Geburtsjahr: Shapiro 2004, 6 f.

61 Siehe Shapiro 2004, 7 und 9. Sprichwortlich ,schén“ ist Leagros jedoch, anders als Don Juan
und Casanova, primdr als homoerotischer Liebling. Das unterscheidet ihn von dem sprichwort-
lich schonen Jingling Adonis, dessen kultische und poetische Tradition bis auf Sappho (ja bis auf
Hesiod, fr. 139 Merkelbach/West) zurtickreicht (dazu Schlesier 2013c und 2014, 84-86). Adonis ist
aber — &hnlich wie der Leagros der attischen Vasenmaler — auch fiir Verspottungen bestens ge-
eignet (wie dann zahlreiche attische Komddien des 5.-3. Jahrhunderts v. Chr. zeigen). Um die
Gunst der Avatare des Adonis, der schonen Jiinglinge, konkurrierten indessen beim Symposion —
anders als auf der Paldstra, dem Ubungsplatz fiir Ringer, — die hetairoi nicht allein miteinander,



112 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

festgehaltenen Historizitit des Leagros kann dann aber auch die Darstellung einer
Figur mit diesem Namen in (vor allem erotischer) Gemeinschaft mit dem Vasenmaler
Euphronios (wie etwa auf einem um 520 entstandenen, dem Euphronios zugeschrie-
benen Berliner Krater des Euphronios oder einem dem Smikros zugeschriebenen
Psykter in Malibu)®* nur als Darstellung von etwas Unméglichem, als komische Ab-
surditat aufgefasst werden, da ein ,banausischer* Handwerker niemals ungestraft
einen jungen Aristokraten habe paderastisch bedrangen kénnen.*> Um an einer sol-
chen dogmatischen Voraussetzung festhalten zu konnen, wurde mittlerweile vorge-
schlagen, dass es sich bei solchen Darstellungen darum handelt, dass der Maler seine
eigene Darstellung des Leagros liebt, und nicht etwa, dass hier eine homoerotische
Beziehung zwischen Euphronios und Leagros thematisiert sei.5*

Die so auffillige Haufigkeit der Verwendung des Namens Leagros fiir Vasen-
inschriften (zu vier Finfteln mit, zu einem Fiinftel ohne kalos) hangt indessen
vielleicht auch mit der Tatsache zusammen, dass dieser Name tatsachlich fir eine
Familie des attischen Demos Kerameis aus dem Athener Topferviertel in mehre-
ren Generationen zwischen dem 6. und dem 4. Jahrhundert v. Chr. belegt ist -
was die angebliche Zugehorigkeit eines historischen Leagros zur Aristokratie
eher fragwiirdig macht, andererseits aber die iiberwaltigende Beliebtheit des Na-
mens Leagros bei den Vasenproduzenten des Kerameikos erkliaren konnte, die
diesen Namen geradezu experimentell in die unterschiedlichsten Kontexte ein-
bauten, einschliefflich in den Umkreis des Dionysos mit seinem Gefolge von Sa-
tyrn und Ménaden.®

Zu den so vielféltigen Kontexten des Namens Leagros gehort auch der um 505
v. Chr. entstandene, von Euphronios signierte Psykter aus Sankt Petershurg, auf

sondern ebenso mit den hetairai, den Hetéren (vgl. dazu auch die Komodie mit dem Namen Ado-
nis, in der der Titelheld sowohl zum passiven Liebling des Dionysos als auch zum aktiven Gelieb-
ten der Aphrodite bestimmt ist). Dass der Name des Leagros bei dem Hetdrensymposion des
Euphronios erscheint (siehe unten, mit Anm. 66 und Abb. 18) kann wohl auch als Anspielung auf
das ebenfalls in attischen Komddien traktierte Fest der Adonia verstanden werden, bei dem
Hetdren nach dem Modell der Aphrodite Hetaira — durchaus gemeinsam mit verheirateten
Frauen und wohl auch mit Ménnern — den Tod und die Wiederbelebung des schénen Adonis
begingen und das zuerst bei Sappho (fr. 140 Voigt) belegt ist.

62 Rotfiguriger Kelchkrater aus Capua, dem Euphronios zugeschrieben (um 505 v. Chr.), Berlin,
Antikensammlung F2180 (BAPD 200063); rotfiguriger Psykter unbekannter Herkunft, dem Smi-
kros zugeschrieben (525-475 v. Chr.), Malibu, Getty Museum 82.AE.53 (BAPD 30685).

63 So auch Neer 2002, 100 f. Zum Problem einer solchen Deutung, die auf dem vorgeblichen Aus-
schluss von Handwerkern aus dem vermeintlich ausschlief8lich ,aristokratischen‘ Symposion ba-
siert, siehe ausfiihrlich Kapitel 3.

64 Hedreen 2016a, 43.

65 Vgl. dazu Shapiro 2004. Zu den héufigen Belegen des Namens Leagros im Athen archaischer
und Kklassischer Zeit siehe Davies 1971 passim.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 113

den ich bereits am Ende des zweiten Kapitels kurz hingewiesen habe.®® Es han-
delt sich hier um ein Beispiel des in der Forschung oft und kontrovers diskutier-
ten sogenannten Hetérensymposions,®’ dessen Darstellung weiterhin in der Regel
als komische Absurditdt abgetan wird, eine Einschdtzung, die bezeichnender-
weise oft analog auf die Présentation von Vasenmalern in symposiastischem und
paderastischem Ambiente angewendet wird. Hier soll nun noch einmal genauer
auf die Namen der dargestellten vier nackten®® Hetéren sowie auf das Kottabos-
Spiel und den dazu gehorigen Spruch eingegangen werden, der der Symposiastin
namens Smikra zugeordnet ist (Abb. 18).

Der Kottabos-Spruch der Smikra lautet wie folgt: tiv tdv6e Aatdoco (,dir
schleudere ich dies“).*® Er geht von ihrem Kopf aus, setzt sich hinter ihrer rechten
Hand fort und endet nach der vorherrschenden Lesart mit dem Wort LEAGRE, also
einer Anrede des Leagros im Vokativ (ohne kalos). Eine derartige Preisung des Le-
agros durch eine Hetdre wird von den meisten Forschern als etwas in der Realitdt
vollig Unwahrscheinliches erachtet, etwa mit dem leicht widerlegbaren Argument,
dass eine Hetdre ebenso wie ein Vasenmaler ,auf keinen Fall zur begiiterten Gesell-

66 Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, St. Petershurg, Hermitage B1650
(BAPD 200078, AVI 7353). Vgl. dazu auch Kapitel 2, mit Abb. 8.

67 ,Reine Hetdren-Symposia“ als realistische Darstellungen: so Peschel 1987, 70-74, 110-112;
Reinsberg 1989, 112-114. Die von diesen beiden Autorinnen vertretene interpretatorische Ein-
schédtzung, dass es sich dabei um Imitation ménnlicher Symposiasten und Verhaltensmuster des
normativen ,minnlichen‘ Symposions handelt, wird signifikanterweise auch dann beibehalten,
wenn solche Darstellungen als komplett unrealistisch — weil anti-normativ — gedeutet werden;
siehe die einflussreiche Deutung des St. Petershurger Psykter und der Miinchner Phintias-Hydria
(dazu unten, Anm. 82) in Kurke 1999, 205-208, als ,fantasies painted for the gaze of male sympo-
siasts“ (ebd. 206); vgl. in diesem Sinne e.g. Topper 2012, 118-121; Glazebrook 2012 passim. Siehe
auch unten, Anm. 70-74.

68 Stahli 2009 behandelt diese und andere Symposionsdarstellungen nicht, sondern untersucht in
seinem Aufsatz mit dem Titel ,Nackte Frauen“ ausschliefilich Louterionszenen und Brunnenhaus-
bilder; er geht im tibrigen wie die meisten anderen Interpreten davon aus, dass im Symposion nur
der ménnliche Blick auf die Gefafe z&hlt, namlich ,sich als Symposiast weibliche (und ménnliche)
Korper als imaginére Objekte des Begehrens vor Augen zu fithren“ (ebd. 50). Petersen 1997 behan-
delt ebenfalls keine Symposionsdarstellungen und konzentriert sich auf Brunnenhaus- und Bade-
szenen sowie auch auf Bilder weiblicher Handarbeit, Vorbereitung der Braut und Musikpraxis im
Kreise anderer Frauen; anders als bisher die meisten anderen Forscher und Forscherinnen fragt
sie aber danach, wie der Blick von Frauen auf diese Gefafie einzuschédtzen ware und bezieht die
Moglichkeit mit ein, dass manche Darstellungen auch homoerotisch gelesen werden kénnten,
»from a Sapphic point of view“ (ebd. 66). Vgl. im Anschluf} daran Rabinowitz 2002, die homoeroti-
sche Aspekte auch hinsichtlich von Frauen auf Symposionsgeféfien diskutiert.

69 Zum dorischen Dialekt dieses Kottabos-Spruchs vgl. Ferrari 2002, 19 f. (mit Abb. 10).



114 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Abb. 18: Smikra. Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, mit Maler-Signatur des
Euphronios (BAPD 200078), St. Petersburg, Hermitage B1650 [Detail].

schaft“ gehéren kénnte,”” und dass Hetdrensymposien iiberhaupt allenfalls als Pa-
rodie,” Mystifikation,”* Paradox” oder ,fantaisie antinomique*’* einzuschétzen
seien. Aus dem Faktum, dass der Name der Kottabos-Spielerin Smikra (,,die Kleine“)
lautet, kann allerdings tatséchlich der Schluss gezogen werden, dass die Verwen-
dung dieser weiblichen Namensform vom Maler Euphronios dazu benutzt wurde,
den Méannernamen Smikros (,der Kleine“) zu persiflieren, mit dem ein zeitgendssi-
scher Vasenmaler mehrfach signiert hat.”®

Hier sei nun noch auf eine weitere Dimension der Verwendung des Namens
Smikra auf diesem GeféfS aufmerksam gemacht, die mit der (durch die Beischrift
noch betonten) Blickrichtung dieser Figur zusammenhéngt, denn in der bisherigen
Forschung wurde tibersehen, dass der Blick der Smikra direkt das Genitale ihrer
Nachbarin Palaisto (,die Ringerin®) fixiert. Dass Smikra ein generischer Hetaren-
name ist, der nicht allein von Euphronios, sondern auch von anderen zeitgendssi-

70 So etwa Hedreen 2016a, 43: ,,a person who decidedly does not belong to wealthy society*.

71 So z.B. Steiner 2007, 208.

72 So Neer 2002, 130.

73 So Ferrari 2002, 20.

74 So Denoyelle 1998, 12.

75 Smikros als fiktiver Name: so die Interpretation von Hedreen 2014 und Hedreen 2016a,
263-267 sowie Hedreen 2016b. Zu den damit zusammenhdngenden methodischen Problemen
siehe ausfiihrlicher in Kapitel 3.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 115

schen Vasenmalern gebraucht wird,’® wurde zwar innerhalb der Archéologie nicht
ignoriert. Unbeachtet ist allerdings bislang geblieben, dass der Name bereits vor
seiner Verwendung durch Euphronios in eine weiblich-homoerotische — oder gar
bisexuelle — Tradition gehort, die auf die Dichterin Sappho zurtickgeht. Bei Sappho
steht dieser Name (in der Form ,Mika“)”” dhnlich wie dann bei Euphronios und
wie noch spéter in der attischen Komddie im Kontext anderer generischer Hetdren-
namen, die in erster Linie zu den Kategorien Spitznamen, Spottnamen und Kosena-
men gehéren.”® Ja, auch ein weiterer Name der auf dem Psykter des Euphronios
monumentalisierten Hetéren, Agapa (,die Geliebte), liefSe sich mit der fiir Sappho
spezifischen Liebesterminologie assoziieren, denn das Beiwort der kala pais (Kleis)
in dem zuvor von mir zitierten Fragment lautet agapata.” Einem Vasenmaler, dem
das alteste direkte Zitat eines Sappho-Verses zu verdanken ist — wie es die vorher
behandelte Pariser Strickhenkel-Amphora (Abb. 17a) dokumentiert —, ist, so meine
ich, zuzutrauen, dass er auch Anspielungen auf von Sappho verwendete Frauenna-
men in seine fiir Symposien bestimmten kiinstlerischen Kompositionen experimen-
tell und spielerisch integriert hat.

Dass der Kottabos-Spruch der Smikra sich an Leagros richtet, also an den bei
attischen Topfern, wenn nicht bei den Konsumenten ihrer Gefdfie, mit Abstand be-
liebtesten ,schonen Jingling, ist allerdings keineswegs sicher. Martine Denoyelle,
eine nicht zuletzt mit dem Werk des Euphronios wohlvertraute Kuratorin des
Louvre, hat in Frage gestellt, dass der Name Leagros auf dem Petershurger Psykter
als Vokativ (LEAGR<E>) gelesen werden konne und vorgeschlagen, diese Namensin-
schrift vielmehr als einen Nominativ (Leagros) zu verstehen, der eventuell sogar
noch durch das Adjektiv kalos, ,der Schone“, zu erganzen ware.®® Daraus wiirde
sich dann ergeben, dass die Preisung dieses Jinglings keine Verbindung mit der
Szenerie auf dem Psykter aufweist und dass der Kottabos-Spruch der Smikra sich

76 Siehe z.B. die rotfigurige attische Schale aus Vulci (525-475 v. Chr.), dem Thalia-Maler zuge-
schrieben, Berlin, Antikensammlung 3251 (BAPD 200964, AVI 2457), auf der Innenseite mit einer
Sexorgie, an der zwei nackte Frauen aktiv beteiligt sind (eine von ihnen, mit Namensinschrift
»Smika“, unter der Kline masturbierend, die andere, mit Namensbeischrift ,Thalia“, auf der
Kline beim Coitus mit einem unter ihr liegenden dlteren Mann, den sie mit einer zum Schlag be-
reiten Sandale stimuliert, widhrend daneben ein junger Mann masturbiert); iiber dieser Szene
die Inschrift ,Leagros kalos“. Vgl. Hedreen 2016a, 267 f. mit Abb. 58 und Tafel 24.

77 Sappho, fr. 71.1 Voigt.

78 Dazu und zu anderen weiblichen Personennamen bei Sappho siehe Schlesier 2013a.

79 Sappho, fr. 132.2 Voigt; vgl. auch Sappho, fr. 62.8 Voigt (Uyxa § ayamdracv, ,und die Seele, die
geliebte, du ...).

80 Denoyelle 1998.



116 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Abb. 19a: Rotfigurige attische Hydria (550-500 v. Chr.) aus Vulci, dem Maler Phintias zugeschrieben
(BAPD 200126), Munchen, Antikensammlungen 2421 [Gesamt].



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 117

Abb. 19b: Rotfigurige attische Hydria (550-500 v. Chr.) aus Vulci, dem Maler Phintias zugeschrieben
(BAPD 200126), Miinchen, Antikensammlungen 2421 [Halsbild].

nicht an den auf dem Gefa® unsichtbaren Leagros richtet,*! sondern an die eindeu-
tig sichthare Nachbarin der Smikra, Palaisto. Mit der rithmenden Widmung ,dir
schleudere ich dies“ wére demnach die exponierte Herrin dieses Hetdrensymposi-
ons, die ,Ringerin“ Palaisto gemeint.

Eine vergleichbare Szenerie méchte Denoyelle in einem zeitgleichen Objekt,
dem Halshild der dem Phintias zugeschriebenen Miinchner Hydria erkennen,®
einem Maler, der ebenfalls zu der Gruppe der ,Pioniere‘ um Euphronios gehorte.

81 Allerdings ist die Inschrift ,Leagros kalos“ auf vielen anderen Vasen eindeutig nicht auf eine
dargestellte, also sichtbare Person bezogen. Vgl. auch die Inschrift in verdoppelter Form auf dem
beiden Halsbildern der Pariser Strickhenkel-Amphora (Louvre G30), siehe oben, mit Anm. 49
sowie Abb. 17a und 17b.

82 Rotfigurige attische Hydria aus Vulci (550-500 v. Chr.), dem Phintias zugeschrieben, Miinchen,
Antikensammlungen 2421 (BAPD 200126, AVI 5285); vgl. Knauss 2017, 154 mit Abb. Zu den Inschrif-
ten gehoren die Benennungen der Figuren auf dem Hauptbild; aufSerdem am Halsbild: links kalos,
rechts Euthymidei, zwischen den Frauen: <s>oi ten<d>i. Vgl. Lissarrague 1987a, 80 f., mit Abb. 70.



118 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Auch dieses Gefafd (Abb. 19a und 19b), das oft mit dem von Euphronios signierten
Petershurger Psykter in Beziehung gesetzt wurde, hat in der archéologischen For-
schung viel Verwirrung gestiftet, besonders dann, wenn es als angeblich stichhalti-
ger Beleg gebraucht wurde, und zwar nicht allein fiir oder gegen die Realexistenz
von Hetirensymposien.®* Das Halsbild zeigt zwei (allerdings namenlose) Hetéren,
die wie die Protagonistinnen des Euphronios-Psykters auf iippigen Kissen lagern
und von denen eine, wie drei der Petersburger Hetdren, mit einer oft fiir Hetaren-
darstellungen verwendeten Haarbedeckung (sakkos)®* und die andere mit einer
fiir Symposionsteilnehmer typischen Kopfhinde ausgestattet ist. Im Unterschied zu
den Petershurger Hetdren ist nur ihr Oberkorper nackt, ihr Unterkorper aber ver-
hiillt — wie haufig bei Darstellungen auch von Mannern beim Gelage,®® z. B. den
Jinglingen auf der Pariser Strickhenkel-Amphora -, und beide Frauen, nicht nur
eine wie auf dem Euphronios-Psykter, sind mit dem Kottabos-Spiel beschéftigt.
Vom gedffneten Mund der linken, auffillig mobilen Hetire ausgehend ist ein
abbreviatorischer Kottabos-Spruch angebracht,®® der in einer wellenférmigen Be-
wegung bis zum Gesicht ihrer Nachbarin reicht und wie folgt lautet: <£>0I TEN<A>I
(,fiir dich dies“).¥” Aber wer ist angeredet? Da hinter dem Kopf der rechten Hetére
der Name des Euthymides (im Dativ) eingetragen ist, liegt es nahe, diesen Namen

83 Dazu auch oben, Anm. 67. Zur Diskussion der Phintias-Hydria siehe e.g. Neer 2002, 102-107;
Steiner 2007, 206-211; Hedreen 2016a, 262 f. mit Tafel 23 (Halsbild).

84 Zum sakkos siehe Kapitel 3, Anm. 34.

85 Allerdings zeigt die erste tliberlieferte Vasen-Darstellung von Frauen beim Symposion sie mit
nacktem Oberkérper, wiahrend die Madnner vollstandig bekleidet sind: siehe die Diskussion des
korinthischen Kraters, Louvre E629 (Abb. 1a und 1b), im Kapitel 2. Wenn dann oft bei vergleich-
baren Symposien von Frauen und Ménnern auf Klinen beide Gruppen mit unverhiilltem Ober-
korper und bedecktem Unterkdrper dargestellt sind (z. B. Louvre F2, Abb. 7a und 7b), betont dies
die egalitire Bezeichnung von Symposionsteilnehmern als hetairos (mannlich) und hetaira
(weiblich), ist also nicht einfach als Imitation von Mdnnern durch Frauen zu deuten (sieche mo-
dellhaft: Dionysos und Partnerin, Miinchen 1562, Abb. 6).

86 Wie auf dem St. Petersburger Psykter ist der Kottabos-Spruch auf der Miinchner Hydria nicht
einer Trinkschale, sondern einem Skyphos assoziiert, einem Gefdfstypus, der hier beiden Hetdren
zugeordnet ist.

87 Siehe den gleichen Kottabos-Spruch (TOI TENA<E>) einer fast vollstdndig nackten, allein auf einer
Kline lagernden Frau mit Trinkschale, im Innenbild einer rotfigurige Kylix aus Vulci (um 500 v. Chr.),
Minchen, Antikensammlungen 2636 (BAPD 203254, AVI 5327). Vgl. auch im Aufienbild einer dem
Oltos zugeschriebenen, gleichzeitigen Kylix aus Vulci, Madrid, Museo Arqueoldgico Nacional L151/
11267 (BAPD 200443, AVI 4903), die Inschrift ITINE KAI XY (,trink auch du®) tiber zwei nackten, auf
Kissen lagernden Hetéren, von denen die eine den Doppelaulos spielt, wahrend ihr die andere eine
Kylix reicht (und in der linken Hand einen Skyphos halt); siehe Lissarrague 1987a, 58 f., mit Abb. 41,
und Lissarrague 1991/2002, 290 f., mit Abb. 54. Zur Madrider Trinkschale, im Vergleich mit dem Hals-
bild der Phintias-Hydria in Miinchen, als eventuelle Darstellung homoerotischer Partnerschaft zwi-
schen zwei Frauen: Rabinowitz 2002, 135 f., mit Abb. 5.15 und 5.16.



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 119

als den des Adressaten zu identifizieren. Doch das inschriftliche Arrangement er-
laubt auch eine weitere, die Nachbarin ebenfalls als Adressatin einbeziehende Mog-
lichkeit, die mit der mehrdeutigen Kontextualisierung vergleichbar ist, mit der
Euphronios den Kottabos-Spruch der Smikra ausgestattet zu haben scheint.

Eine weitere und besonders vieldiskutierte Komplikation bei der Analyse dieser
Vase ergibt sich daraus, dass der Name des Euthymides auch in der Mitte des Haupt-
bilds der Hydria erscheint, und zwar als Beischrift des lyraspielenden jungen Man-
nes, dem der rechts sitzende bartige Lehrer eine Musiklektion erteilt, dies aber der
Name eines weiteren Vasenmalers aus der Gruppe der ,Pioniere‘ ist (wie im tibrigen
auch der Name des rechts neben ihm stehenden, in einen Mantel gehiillten Jinglings,
Tlempolemos). So konnte diese Miinchner Hydria nicht allein als stichhaltiger Beleg
fiir und gegen die Realexistenz von Hetdrensymposien, sondern auch fiir und gegen
die Realexistenz von musischer Bildung bei Handwerkern verwendet werden.®

Wenn man sich allerdings von der Obsession befreit, Vasenbilder (oder auch
Gedichte) als deckungsgleiche Abbilder von Wirklichkeit zu verstehen, dann ist
man nicht mehr gezwungen, die Bild- und Textzeugnisse an einem vorgegebenen
und angeblich absolut giltigen normativen Muster zu messen, das andere Mog-
lichkeiten rigoros ausschliefit — wie etwa die, dass Hetdren oder Handwerker
Symposien begingen oder dass Bildkiinstler musische Fertigkeiten und literari-
sche Bildung erwerben konnten. Vor allem aber ist man dann frei dafiir, die so
aufierordentlich vielféltige, polyvalente, erkenntnistrachtige und alle Sinne anre-
gende Imaginationswelt zu erfassen, die im Symposion auf performative Weise
und mittels oft hochkomplexer und zugleich lustvoller Text- und Bildzeugnisse er-
zeugt, reflektiert und experimentell weiter ausgestaltet wurde, und zwar im krea-
tiven Kontext einer Rivalitit zwischen allen Beteiligten. So etwas war jedoch kein
Privileg von Aristokraten (und auch nicht von Ménnern). Schon im 7. Jahrhundert
v. Chr. hatte der Epiker Hesiod, der erste antike Dichter, der in seinem eigenen
Werk seinen Namen nennt (und es soll nicht unerwéhnt bleiben, dass Sappho die
zweite war),®® als Beispiele fiir die Produktivitit von Konkurrenzkdmpfen (bei
ihm: ,die gute Eris“) gerade folgende Berufskategorien anfithrt: den Topfer (kera-
meus), den Baumeister (tekton), den Bettler (ptochos) und den Sanger (aoidos).*®

88 Zu Ersterem vgl. e.g. (eher pro) Frel 1996 und Faraone 1996; Letzteres (eher contra) besonders
in jlingerer Zeit, e.g. Neer 2002 und Hedreen 2016a passim.

89 Hesiod, Theogonie 22; Sappho, fr. 1.20 Voigt (,Psappho“ von Aphrodite namentlich angeredet);
vgl. aber auch Alkman, fr. 39.1 PMG; Solon, fr. 33.1 West.

90 Hesiod, Erga 25-26: kai kepapeLg Kepapel KOTEEL Kal TEKTOVL TEKTWY, / Kal TTwX0G MTwX®
@Bovéel xal ao180¢ aot8®. Zur darin zum Ausdruck kommenden gesellschaftsiibergreifenden
Agonalitat siehe auch Anm. 51 zu Kapitel 1.



120 — 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Fiir das Symposion aber (das bei Hesiod nur allusiv vorkommt)* gilt, dass eine

Rivalitat zwischen Séngern von erotischer Spannung nicht zu trennen ist, wie der
Minchner Krater mit der Darstellung des Alkaios und der Sappho zeigt (Abb. 15a-b).
Dass eine vergleichbare Spannung etwas mit der dionysischen Sphére des Symposi-
ons zu tun hat, zeigt die Ruickseite dieses Gefafies (Abb. 15¢). Auf den ersten Blick
nimmt Dionysos hier die Position des Alkaios ein und die Manade die Position der
Sappho. Und dennoch wird gleich bei einem zweiten Blick deutlich, dass die Parallele
nicht so einfach ist und es sich lohnt, gerade tiber die hier evozierten Unterschiede
nachzudenken, die materiellen wie die geistigen, und tiber die Moglichkeiten, im Ge-
sprach dartber rivalisierend zu kommunizieren. Dies jedenfalls scheint mir charak-
teristisch fiir das zu sein, was die Besonderheit des antiken griechischen Symposions
ausmacht, nicht zuletzt die Stimulierung von Reflexionen der an ihm beteiligten
Personen, im Zeichen des Weingottes und der Liebesgottin. Dieser Minchner
Krater demonstriert zugleich, wie wesentlich dafiir sowohl die vokalisierte grie-
chische Alphabetschrift ist als auch die von Erotik nicht zu trennende, Men-
schen und Gotter verbindende Schénheit, denn zwischen Dionysos und seiner
Partnerin steht zweimal namenlos das Wort kalos.”* Und das kann sowohl gele-
sen werden als ,,der schéne“ (kaAdg) wie als ,,auf schone Weise“ (Ku)\(bq).% Doch
was — welche Figur, welcher Gegenstand, welches Attribut —, so konnte man
vielleicht als rhetorische Frage formulieren, wére hier nicht als ,schon“ zu be-
zeichnen und als ,auf schone Weise“ buchstiblich imaginiert?94

91 Siehe Hesiod, Erga 582-596, mit dem (auf einen Bauern gemiinzten) Ratschlag, im heifien ar-
beitsintensiven Sommer nach dem Essen eine milde Mischung von Wasser und Wein (3:1) zu trin-
ken (als ,Mono-Symposiast?).

92 Kreuzer 2020, 145: ,KaAdg ist das Wort, das beide sprechen.“ Vgl. Isler-Kerényi 2015, 56 mit
Abb. 29. Zu einem Beispiel fiir eine Verdoppelung des Wortes kala (bezogen auf ein Gefaf$ und
auch auf eine Frau) in der Inschrift auf einer im sizilischen Selinunt gefundenen schwarzfigu-
rigen — ,redenden‘ — Lekythos aus dem 6. Jahrhundert v. Chr. (,Der Aristokleia gehére ich, der
schonen, als schéne) vgl. Masson/Taillardat 1985.

93 Denn da zu dieser Zeit der Buchstabe Omikron noch den Lautwert des Omega mitbezeichnete
(vgl. oben, Anm. 16), kann dieses Wort hier auch als ein Adverb verstanden werden, und nicht
allein als ein grammatisch maskulines und generisch auf beide Geschlechter anwendbares Adjek-
tiv. Siehe auch kalos-Inschriften bei Frauennamen bzw. kale-Inschriften bei Mdnnernamen: Ro-
binson/Fluck 1937 passim.

94 Das Arrangement des Wortes kalos als verbindendes Zwischenglied auf diesem Geféf} (sowohl
zwischen Dionysos und seiner anonymen Geféhrtin als auch zwischen den inschriftlich benannten
musischen Personen Sappho und Alkaios) kann als bildliche Umsetzung von bei Sappho bezeugten
poetischen Reflexionsverfahren aufgefasst werden; siehe etwa das anonyme bzw. onomastisch
markierte Spiel mit Namen (dazu Schlesier 2013a) und mit ,Gendering/,Nicht-Gendering‘ (dazu
Schlesier im Druck) sowie nicht zuletzt die geschlechtertibergreifende, analytische Verwendung
des Begriffs kalliston (,,das Schonste*) in Sappho, fr. 16.3 Voigt (oben, mit Anm. 36) oder ihre betonte



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =—— 121

Abb. 15c: Dionysos und Mdnade. Rotfiguriger attischer Krater/Psykter (500-470 v. Chr.) aus Agrigento
(BAPD 204129), Miinchen, Antikensammlungen 2416 [Seite B].



122 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

Abb. 20: Rotfigurige attische Kylix (520-500 v. Chr.) aus Vulci, mit Signatur des Topfers Kachrylion,
dem Maler Euphronios bzw. dem Maler Oltos zugeschrieben (BAPD 200441), London, British Museum
E41=1837.6-9.58 [Innenbild].



4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen =— 123

Ein letztes Bild sei noch hinzugefiigt (Abb. 20). Dieses Innenbild einer in Etrurien
gefundenen und in London aufbewahrten Trinkschale® aus dem letzten Viertel des
6. Jahrhunderts v. Chr., die wohl zum Friuhwerk des Euphronios gehort, konnte den
Eindruck erwecken, als hatte der Maler hier in grandioser Verdichtung beide Sei-
ten des nach Sizilien exportierten Miinchner Kraters zugleich antizipiert. Ein ju-
gendlicher Lyraspieler steht hier einer mit Symposionshinde ausgestatteten Frau in
elegantem Aufzug gegeniiber, deren ausgefallene Sandalen (signifikanterweise ein
fiir Sapphos Lyrik geradezu emblematisches Kleidungsstiick)®® von seinen nackten
Fiflen bertihrt werden und die sich ihm verfiihrerisch prasentiert, indem sie ihr
Gewand tber die Knochel hebt. Der Vorwurf, zu einer solchen graziosen Geste
nicht fahig zu sein, den Sappho einer anderen Frau gegeniiber in einem ihrer Ge-
dichte formuliert hat,”” wiirde also auf die schéne Partnerin dieses schénen Jiing-
lings gewiss nicht zutreffen.

Kalos- oder Namensinschriften fehlen auf dem Tondo, doch zwischen den
Kopfen der beiden Figuren — die sich ebenso wie die Ménade und Dionysos auf
dem Miinchner Krater gegenseitig in die Augen blicken®® — ist eine Aufforderung

Kennzeichnung vor allem von Frauen als kala (z. B. in fr. 132.1, dazu oben, mit Anm. 38), aber auch
ihre gnomische Bestimmung eines Mannes als kalos (fr. 50).

95 Rotfigurige attische Kylix aus Vulci, dem Euphronios bzw. dem Oltos zugeschrieben (520-500
v. Chr.), London, British Museum 1837.6-9.58 (BAPD 200441, AVI 4454). Auf einer der Auflenseiten
der Schale ist eine mythologische Szene dargestellt (inschriftlich mit den Namen [@EXEY]Z und
ANTIOIIEIA). Schefold 1978, 152-154 mit Abb. 205, will auch das Tondo-Bild auf den Theseus-
Mythos beziehen und deutet es als Darstellung von Theseus mit Ariadne, doch dies ist keineswegs
zwingend. Vgl. auch Heilmeyer et al. 1991, 190-192, no. 36: ,Theseus und Helena mit den Diosku-
ren (?)“ (zur anderen Aufienseite, auf der nur die Topfersignatur des Kachrylion eingetragen ist);
»Theseus und eine vor dem Minotaurus gerettete Athenerin (?)“ (zum Tondo).

96 Luxuridse Sandalen kommen in mehreren Fragmenten Sapphos vor, worauf auch Anakreon in
seinem Gedicht tiber das Madchen von Leshos (fr. 358 PMG) anspielt (siehe dazu jetzt Schlesier 2024).
97 Siehe Sappho, fr. 57 Voigt.

98 Diese Darstellungsform (die in der Archéologie gewtéhnlich mit dem missverstdndlichen Aus-
druck ,antithetisch“ bezeichnet wird und die eher als face-to-face zu bezeichnen ware) ist von Anfang
an exemplarisch fiir liegende Symposiasten beiderlei Geschlechts (siehe bereits den korinthischen
Krater im Louvre, E629, mit Abb. 1a und 1b, vgl. vor allem Kapitel 2) und findet sich dann ebenso
auf zahlreichen Darstellungen des stehenden Dionysos und der mit ihm einzeln oder als Gruppe
kommunizierenden Figuren — Frauen und Ménner, Satyrn und Ménaden —, besonders auf schwarzfi-
gurigen Gefdflen; dazu Isler-Kerényi 2007 passim, auch mit vielen Bildbeispielen; allerdings ist fiir
sie, wie bisher konventionell fiir die meisten Forscher und Forscherinnen, das Symposium ,,mascu-
line by definition“ (ebd. 44).



124 —— 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schénen

eingetragen, XAIPE XY (,gegrifit seist du®), die beiden Figuren gemeinsam anzu-
gehoren scheint.

Und diesen generds auf Namen ganz verzichtenden und auch von mehreren
Personen gleichzeitig aussprechbaren Grufs mochte ich mir ebenfalls zu eigen
machen und damit die hier in vier Kapiteln umkreisten Reflexionen vorerst
beschliefSen.



Resultate, Fragen, Perspektiven.
Der ,Nestorbecher“ von Ischia und die
Geschichte des Symposions

Um die Mitte des 8. Jahrhunderts v.Chr. entstand ein kleines diinnwandiges, mit
geometrischen Ornamenten dekoriertes, zweihenkliges Trinkgefdf}, das wenig
spater in der Siedlung Pithekoussai auf der Insel Ischia im Grabkult rituell zer-
brochen und teilweise verbrannt worden war. Ahnliche TongefiRe sind zeitgleich
auch aus anderen Gegenden des Mittelmeerraums tberliefert. Was jedoch den
Trinkbecher aus Ischia zu einem einzigartigen Kulturdokument macht, ist die da-
rauf nach seiner Fertigstellung eingeritzte, dreizeilige Inschrift — das erste Zeug-
nis eines in der neuen vokalisierten griechischen Alphabetschrift verfassten
poetischen Textes, der mit dem aus der epischen Tradition stammenden Namen
Nestor beginnt und mit dem Namen der Gottin Aphrodite endet.

Dieser sogenannte ,Nestorbecher“ wurde nach seiner Auffindung 1954 rasch
berihmt und oft diskutiert. Viele Forscher haben tibereinstimmend betont, dass
er gerade wegen der auf ihm angebrachten Inschrift, die das Gefaf$ selbst und
lustvolle Effekte des Trinkens buchstéblich umkreist, zugleich als erstes Testimo-
nium fiir eine neue griechische Institution, das auf kommunikativen Weingenuf
und Erotik zentrierte Trinkgelage, das Symposion, angesehen werden kann. Was
dies indessen fiir das Verstdndnis des griechischen Symposions und seiner Ge-
schichte bedeutet, ist nach wie vor umstritten, unklar und fragwiirdig.

Vor diesem Hintergrund habe ich mich in dem vorliegenden Buch auf das
frithgriechische Symposion konzentriert. Der Fokus der vier Kapitel lag daher auf
Text- und Bildzeugnissen des 8.-6. Jahrhunderts v.Chr. Zwar hat die bisherige
Symposionsforschung durchaus auch Bild- und Textzeugnisse aus vorklassischer
Zeit und jenseits von Athen in den Blick genommen, das Schwergewicht lag aller-
dings auf der klassischen Zeit Athens. Zeugnisse aus der Zeit davor wurden dabei
oft mit denen klassischer Zeit egalisiert und mit Hilfe spaterer antiker Konzepte
gedeutet.

Wenn nun der ,Nestorbecher“ zum ersten Mal die Existenz der Institution des
spezifisch griechischen Trinkgelages und ebenfalls zum ersten Mal einen poeti-
schen Text in der neuen griechischen Alphabetschrift dokumentiert, dann drangt
sich die Frage auf, unter welchen Voraussetzungen dies geschah und in welchem
Verhéltnis beides mdglicherweise zueinander steht. Diese Frage ist nicht zuletzt
deshalb virulent, weil auch die sonstigen friihen Zeugnisse des Alphabets ebenfalls
gewoOhnlich auf Symposionsgefafien iiberliefert sind. Aufierdem ist fir diese In-
schriften das Spiel mit Namen — besonders mit Personennamen, aber auch mit

@ Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-005


https://doi.org/10.1515/9783111425221-005

126 —— Resultate, Fragen, Perspektiven

Namen mythischer Figuren — charakteristisch, was dann vor allem bis zum Ende
des 6. Jahrhunderts v.Chr. den symposiastischen Schriftgebrauch innerhalb der
Bildkunst dominieren wird. Dies gilt auch fiir die (lehr- und lernbaren) poetischen
Techniken, die bereits in den drei Verszeilen des ,Nestorbechers“ auf engstem
Raum virtuos eingesetzt und kombiniert werden, vor allem der provozierende Um-
gang mit iberraschenden Wendungen, mit transformierten Dichtungstraditionen,
mit Scherz, Verwirrung und mehrdeutigem Vergntigen — Techniken also, die sicher
schon lange zuvor miindlich praktiziert wurden und auch noch lange danach prak-
tiziert werden, vorzugsweise in einem von Weingenuf$ und Erotik bestimmten Am-
biente. Der Einsatz solcher Verse bei einem Trinkgelage setzt im ubrigen damals
wie spéter keineswegs eine uppige Raumausstattung voraus, und, wie der un-
scheinbare ,Nestorbecher materiell verdeutlicht, auch kein kostbares Geschirr.

Die schriftliche Fixierung der Verse auf dem ,Nestorbecher* selbst ist eben-
falls von luxuridsen Voraussetzungen ganz unabhédngig. Was sie jedoch bezeugt,
ist eine leicht zu erlernende Schreib- und Lesepraxis als neue Kulturtechnik, ndm-
lich die vokalisierte griechische Alphabetschrift, die eine Adaption phénizischer
Schriftzeichen darstellt und ohne den Austausch zwischen Griechen und Phonizi-
ern nicht hatte entstehen kénnen. Unabhéngig davon, dass bis heute ungewiss
bleibt, wo genau diese Erfindung sich ereignete, lasst sich feststellen, dass ein sol-
cher Austausch jedenfalls in Pithekoussai, der seit ca. 800 v.Chr. bestehenden, &l-
testen griechischen Siedlung im westlichen Mittelmeer, stattgefunden haben
muss. Das Gréaberfeld, in dem der ,Nestorbecher“ gefunden wurde, enthdlt auch
Gefafle mit semitischen Schriftzeichen. Zu den Hinterlassenschaften der schon
frih sehr zahlreichen, wohl zum grofien Teil aus der Insel Euboia eingewander-
ten Bewohner dieser Siedlung gehoren viele an Ort und Stelle hergestellte oder
aus dem ganzen Mittelmeerraum importierte, vor allem im Symposion zu gebrau-
chende Tongefafle, aber keine kostbaren Metallgegenstinde oder Waffen. Aus
den bhisherigen Ausgrabungsbefunden ergeben sich keine Belege dafiir, dass in Pi-
thekoussai eine reiche Oberschicht existierte. Am wahrscheinlichsten ist, dass die
Siedlung aus Menschen verschiedener kultureller, ethnischer, sozialer Herkunft
bestand, aus Handlern und Handwerkern, aus Immigranten und Indigenen, aus
Seeleuten und Abenteurern. Ein verbindendes Element scheint dabei gerade die
neue Alphabetschrift gewesen zu sein. Die Tatsache, dass die alteste europdische
Kinstlersignatur ebenfalls aus Pithekoussai stammt und auf einem Weingefaf§
den Namen eines Topfers und/oder Vasenmalers verewigt, zeigt, wie friith das
Selbstbewusstsein von Handwerkern in dieser Siedlung ausgeprégt war.

Welche Konsequenzen ergdben sich daraus fiir die Rekonstruktion der Ge-
schichte des friihgriechischen Symposions? Vieles spricht dafiir, dass der ,Nestor-
becher“ und seine Inschrift eine in vielfacher Hinsicht gemischte Gesellschaft
voraussetzen. In einer solchen Gesellschaft konnten Trinkgelage gefeiert werden,



Resultate, Fragen, Perspektiven =— 127

in der das Vergniigen der daran Beteiligten nicht allein durch physischen Genuss,
sondern gerade auch durch schriftlich fixierbare Kompositionen stimuliert wurde,
als deren wichtigste Bedingung ein Mischungsprozess verschiedener poetischer
und kultureller Traditionen betrachtet werden muss.

Andere Funde weisen in eine vergleichbare Richtung. Um 700 v.Chr. sind
Symposionsgefafse zu datieren, die in Methone, einer ebenfalls von Euboia aus
gegrindeten makedonischen Siedlung ausgegraben wurden und deren Inschrif-
ten dhnliche Charakteristika aufweisen wie der ,Nestorbecher®. Auch dieses
Material erlaubt nicht, das friihgriechische Symposion als eine spezifisch aristo-
kratische Einrichtung zu Kklassifizieren. Dazu kommt ein in Eretria auf Euboia
gefundener Trinkbecher, der bezeugt, dass das frithgriechische Symposion auch
keine auf Manner beschrinkte Institution gewesen sein kann. Er ist noch éalter
als der ,Nestorbecher und ist wie dieser und auch ein vergleichbares Trinkge-
fafl aus Methone ebenfalls mit einer dreizeiligen, allerdings extrem fragmen-
tierten Versinschrift beschrieben. Die Inschrift auf allen diesen drei Gefdfsen
verwendet die Ich-Form, die sie als Besitz namentlich gekennzeichneter Madnner
bestimmt, doch auf dem Trinkbecher aus Eretria ist die Aussage explizit auf
eine Frau bezogen, die daraus trinken kénnte.

Solche besonders frithen beschrifteten Symposionsgefdfie dokumentieren
also historische Mischungsprozesse, die nicht allein Grenzen zwischen Sprachen,
Kulturen und sozialen Zuordnungen iiberschreiten, sondern auch die zwischen
den Geschlechtern. Der Zeitraum des 8. bis 7. Jahrhunderts v.Chr., in dem sie loka-
lisiert sind, wird seit langem als grandiose Umwalzungsperiode gewtrdigt, und
sowohl die Erfindung der vokalisierten griechischen Alphabetschrift als auch die
Installierung des griechischen Trinkgelages sind mittlerweile als wesentliche Ka-
talysatoren dieser Epoche anerkannt. Daraus ergibt sich jedoch die Frage, ob
nicht gerade die Beziehung zwischen der Institution des Symposions und der
dabei — zu poetischen und sonstigen Zwecken — geiibte Gebrauch der Schrift die
Dynamik jener frithen Umwaélzungsepoche auf besondere Weise begiinstigt hat.

Ausgehend vom ,Nestorbecher®, der ausfithrlich im ersten Kapitel behandelt
wurde, habe ich daher in den restlichen drei Kapiteln das Verhéltnis zwischen
Schriftgebrauch und Symposion anhand von drei Problembereichen analysiert,
die zwar in der bisherigen Forschung keineswegs ignoriert wurden, die aber
unter diesem Gesichtspunkt noch nicht eingehend untersucht worden waren. Der
Akzent lag dabei zunédchst auf den Subjekt- und Objektrollen von Frauen und
Ménnern, sodann auf Signaturen und anderen kulturellen Experimenten und
schliefdlich auf mit Namen und Namenlosigkeit verbundener Schonheit.

Es ist nicht zu verkennen, dass die vokalisierte griechische Alphabetschrift
von Anfang an dazu verwendet wurde, Personennamen aufzuschreiben, und
zwar vorzugsweise auf Symposionsgefafien. Das diente nicht allein dazu, Objekte



128 —— Resultate, Fragen, Perspektiven

als Besitz einer bestimmten Person zu kennzeichnen und dem inschriftlich fixier-
ten Personennamen dabei eine fast magische, personen- und zeitunabhéngige
Kraft zu verleihen. Oft wurde zugleich mittels der sprachlichen Formulierung
eine Umwandlung, oder anders gesagt: Verdoppelung des beschrifteten Objekts in
ein sprechendes Subjekt vollzogen, das selber ,Ich“ sagt und eine bestimmte Per-
son benennt, der es zugehorig ist. Eine solche Gleichzeitigkeit unterschiedlicher
Rollen kennzeichnet auch die im Symposion prasenten Personen. Thre sinnliche
und geistige Kommunikation miteinander, die auf dem Genuss einer Mixtur von
Wein und Wasser basiert und von musischen Geniissen unterstiitzt wurde, um-
fasst auch mannigfaltige andere Mischungen, so dass der jeweilige Subjekt-Status
zugleich ein potentieller Objekt-Status ist und umgekehrt, also beide Zuordnun-
gen miteinander vertauscht werden konnen.

Das betrifft ebenfalls das Verhdltnis zwischen Frauen und Ménnern beim
Symposion. Um so erstaunlicher ist es, dass dieses fiir beide Geschlechter giiltige
Oszillieren zwischen dem Objekt-Status und dem Subjekt-Status in der modernen
Forschung meist tibersehen wird. Die Rede vom angeblich definitorisch ,ménnli-
chen Symposion“ wird gewdhnlich explizit mit dem Postulat gerechtfertigt, dass
fiir Frauen beim Gelage ausschliefilich eine Rolle als Objekt reserviert gewesen
sei, wiahrend die Subjektrolle auf Manner beschrankt geblieben wére. Dies lasst
sich jedoch nicht mit der Tatsache vereinbaren, dass der Gebrauch von Sympo-
sionsgefdfien durch Frauen schon seit den frithesten materiellen und dichteri-
schen Zeugnissen dokumentiert ist. Inschriften von Namen auf solchen Gefafien
belegen zudem, dass sowohl Frauen als auch Manner das kommunikative Poten-
tial solcher Inschriften nutzten.

Dazu gehort auch die Frage nach dem zu Recht oft betonten, spannungsreichen
Zusammenhang von Gleichheit und Konkurrenz als Charakteristikum des Symposi-
ons. Die reale Ungleichheit der beteiligten Menschen war offenbar durch Vorkehrun-
gen flankiert, mit denen Gleichheit hergestellt wurde — hinsichtlich der jeweiligen,
gemeinsam genossenen Mischung von Wein und Wasser, aber auch durch andere
materielle Vorgaben, ohne dass dabei jedoch samtliche Ungleichheiten zum Ver-
schwinden gebracht werden konnten oder sollten. Im Gegenteil. Gerade die Mi-
schung zwischen Gleichheit und Ungleichheit machte die Konkurrenz zwischen den
am Symposion Beteiligten zu einem reizvollen und wohl oft genug riskanten Spiel.
Schon der ,Nestorbecher“ signalisiert, dass das erotische Begehren dafiir bestim-
mend gewesen sein muss, und in eben diese Richtung geht auch das wenig spater
dokumentierte, Kottabos genannte Wettspiel um erotische Gratifikationen. Doch
hatte man es dabei mit aufoktroyierten Siegespreisen zu tun? Auf Symposionserfah-
rungen bezogene friihgriechische Gedichte zeigen vielmehr, auch im Vergleich mit
bildlichen Darstellungen, dass die Befriedigung des auf wechselnde Objekte bezoge-
nen Liebesverlangens nicht zuletzt von dem subjektiven Einverstdndnis dieser



Resultate, Fragen, Perspektiven =— 129

menschlichen Objekte abhadngig war und gerade auch innerhalb eines Konkurrenz-
Ambientes konterkariert werden konnte.

Diese Qualitit des Symposions als Liebeslaboratorium unterschied es von
anderen gesellschaftlichen Kommunikations- und Erfahrungsbereichen wie ins-
besondere der Ehe und Familie, den politischen Versammlungen oder den 6f-
fentlichen Gotterfesten. Innerhalb des auf eine buchstédblich tiberschaubare
Gruppe beschrankten Gelages schloss erotisches Begehren potentiell alle Anwe-
senden ein, so dass keine prinzipielle Grenze zwischen heterosexuellen und ho-
mosexuellen Interessen bestand. In der frihgriechischen Dichtung — sowohl bei
den méannlichen Dichtern als auch bei Sappho — kommt dies deutlich zum Aus-
druck. Das Faktum, dass an einem griechischen Symposion aufler erwachsenen
und jungen Méannern auch Frauen teilnehmen konnten, weibliche Familienangeho-
rige jedoch davon ausgeschlossen waren, hat viel Verwirrung in der modernen For-
schung gestiftet. Dabei ist leicht zu verstehen, dass die fiir symposiastische Erotik
konstitutive Unabhéngigkeit von patriarchalen Ehe- und Familienverhdltnissen
zwar eine (zeitlich begrenzte) Wahlméglichkeit flir Médnner war, nicht jedoch fiir
in solche Verhéltnisse fest eingebundene Frauen. Dies erklart, warum die Praxis
symposiastischer Erotik nur freiziigigen Frauen zur Verfligung stand, also Frauen,
die nicht dem Zwang solcher Verhéltnisse unterlagen. Dies bedeutete selbstver-
stdndlich keine komplette Unabhéngigkeit, sondern konnte ein ganzes Spektrum
von Prostitutionsformen umgreifen, assoziiert mit unterschiedlichen professionel-
len Qualifikationen, und zwar besonders musischen. Und es ist nicht wegzudisku-
tieren, dass diese Qualifikationen gerade einen aktiv ausgeiibten Subjekt-Status
demonstrieren. Daher sind solche Frauen nicht einfach zu gegenstindlichen ,acces-
soires“ zu degradieren.

Es ist also nicht verwunderlich, dass diese Frauen in die spezifische symposi-
astische Spannung von Gleichheit und Konkurrenz ebenso involviert waren wie
die Médnner — was nur von denjenigen Forscherinnen und Forschern ignoriert
werden konnte, die sich von vorurteilsheladener Verachtung gegentiber Prostitu-
ierten leiten lassen. Dass der Ausdruck fiir die Gefdhrten und Geféhrtinnen der
Symposionsgruppe dementsprechend hetairoi und hetairai lautet, also deren Ana-
logie manifestiert, sollte daher nicht einfach, wie es oft geschieht, als Ideologie
dekonstruiert werden. Ein derartiges ideologisches Verstdndnis der Hetdren hat
bisher verhindert, dass eine bestimmte Analogie zwischen den Symposionsge-
fahrten und -gefahrtinnen nicht oder nur selten wahrgenommen wurde, namlich
die beiden Gruppen gemeinsame Tendenz zu Bisexualitat, also homoerotischen
wie heteroerotischen Interessen nicht allein bei den Madnnern, sondern auch bei
den Frauen. Diese gleichermafien bisexuelle Orientierung hatte im ibrigen zur
Folge, dass auch die Konkurrenz im Symposion sich vervielféltigte, denn sowohl



130 —— Resultate, Fragen, Perspektiven

die Ménner als auch die Frauen konnten deshalb um dieselben Frauen und Mén-
ner (am ehesten wohl die jungen) konkurrieren.

Die Flexibilitat der erotischen Orientierungen zeigt sich auch an der Vermi-
schung und der Austauschbarkeit weiblicher und ménnlicher Verhaltensmodelle,
wie sie in poetischen und bildlichen Darstellungen von symposiastischen Prakti-
ken zum Ausdruck kommen. Nicht zufallig geschieht dies in Form von Maskierun-
gen und Kostiimkombinationen, wie sie im Dionysoskult eingesetzt wurden und
dann im Theater Athens die dramatischen Handlungen bestimmen. Anders als
auf der o6ffentlichen Theaterbiihne jedoch, auf der mannliche Schauspieler und
Chore auch weibliche Figuren und Gruppen représentieren, agieren im nicht-6f-
fentlichen Raum des Symposions Manner und Frauen potentiell gemeinsam und
praktizieren spielerische — bis hin zu ekstatischen — Grenziiberschreitungen, die
vom Wein, der Gabe des Dionysos, befeuert werden und auch den Umgang mit
den Gaben der Aphrodite forcieren.

Beim Trinkgelage kommt aber zugleich von Anfang an eine weitere Kategorie
von Akteuren ins Spiel, ndmlich die Tépfer und Vasenmaler. Die von ihnen gestal-
teten Gefdfle missen als conditio sine qua non des Symposions betrachtet werden.
Diese Gebrauchsgegenstédnde — vor allem der Krater, das unabdingbare Mischge-
faf fiilr Wein und Wasser, und die diese Mischung aufnehmenden und zum Ein-
satz bringenden Trinkgefdfse — sind spétestens seit dem 7. Jahrhundert v.Chr.
selber zu Gestaltern des Symposions geworden. Die Produzenten dieser Geféafe,
die Topfer und Vasenmaler, erweisen sich erstaunlich oft als kreative Experimen-
tatoren. Den frithgriechischen Dichtern vergleichbar, integrieren, transformieren
und kombinieren sie zahlreiche Techniken und Wissenselemente der eigenen
und fremder Kultur und kommentieren sie mit den Mitteln von Gefafsform, Male-
rei und Schrift. Sie arbeiten mit einem Material, das unvergleichlich dauerhafter
ist als jede muindliche Performanz und eignen sich auch den analogen - vielsei-
tige Verwendbarkeit und Bestindigkeit verbiirgenden — Nutzen der vokalisierten
Alphabetschrift an, fast unmittelbar nach deren Erfindung. Die iiber den ganzen
Mittelmeerraum verteilte GefafSproduktion macht das Symposion ,im griechi-
schen Stil“ publik und prominent als eine gern tibernommene Form des Trinkge-
lages, die unter den unterschiedlichsten Bedingungen drinnen oder draufien
realisiert werden kann, denn nur ein paar unscheinbare Gefife, eine beliebige
Weinsorte und eine kleine Gruppe von Feiernden reichen dazu aus, was aber na-
tirlich nicht ausschliefst, dass es auch als luxurids-exklusives Event veranstaltet
werden konnte.

Dass die frithgriechischen Dichter eigene Symposionserfahrungen in ihren
poetischen Kompositionen verarbeiteten und imagindr umspielten, wird in der
Forschung allgemein anerkannt. Dass dies auch fiir die zeitgendssischen Vasen-
maler gelten konnte, wird jedoch von einigen einflussreichen Interpreten vehe-



Resultate, Fragen, Perspektiven =— 131

ment verneint. Dies ist wohl vor allem dadurch zu erklaren, dass diese Forscher
sich die negative Auffassung von Handwerkern als banausoi zu eigen machen,
die Jahrhunderte spéter von Philosophen wie Platon und Aristoteles entwickelt
wurde und die sie normativ auf die archaische Zeit zurtickprojizieren. Die histori-
schen Trugschliisse und methodischen Méngel, auf denen dies beruht, wiirden
verdienen, genauer analysiert zu werden. Nur so viel sei hier angedeutet: Es geht
offenbar um das Verhéltnis von Realitidt und Imagination, genauer gesagt: um die
Anerkennung von kreativen Moglichkeiten, darstellerisch mit diesem Verhdltnis
umzugehen.

Die frithgriechischen Bild- und Textzeugnisse, die in diesem Buch untersucht
wurden, sind, so scheint mir, nicht einfach Widerspiegelungen von Wirklichkeit
oder erzieherische Handlungsanweisungen fiir richtiges oder falsches Verhalten
beim Symposion. Sie zeigen nicht so sehr Reflexe, sondern eher Reflexionen iiber
Moglichkeiten von Wirklichkeit, also tiber das, was durch kiinstlerische Formung
mit und aus vorhandenem Material und den Vexierbildern menschlicher Erfahrun-
gen ,gemacht’ werden kann. Das friihgriechische Symposion war offenbar ein be-
sonders produktiver Spielraum fiir das Entwerfen, Erfinden, Kombinieren und
nicht zuletzt: Mischen solcher Reflexionen und Gestaltungen, flankiert vom Wett-
streit iiber deren Ergebnisse und beginstigt durch Wirkungen des Weins und der
Erotik. Verhandelt wurden dabei Namen, aber auch mit Namenlosigkeit zu erzie-
lende Effekte. Kriterien fiir Exzellenz standen zur Disposition, ohne dass es etwa
auf ein endgiiltiges Ergebnis ankam. Diese Verfahren sind unvereinbar mit philo-
sophischen Prinzipien. Jeder Absolutheitsanspruch wird vielmehr desavouiert,
ganz besonders derjenige auf absolut Gutes oder absolut Wahres. Dies wird zumal
am spielerischen Umgang mit dem Schonen deutlich, der sich explizit bei frithgrie-
chischen Dichtern wie vor allem Sappho und frithgriechischen Vasenmalern wie
etwa dem inschriftlich auf Sappho anspielenden Euphronios zeigt: Ein Schoner
(kalos), eine Schone (kale) konnen grenzenlos viele, etwas Schones (kalon) oder gar
Schonstes (kalliston) kann unendlich vieles sein, das wird durch symposiastische
Erfahrungen immer wieder erneut den begehrenden und begehrten Personen ver-
mittelt und zwingt nicht zu Relativierungen, sondern ermoglicht unvordenkliche
Relationen - enttduschende oder begliickende —, und dies im Zeichen der fiir Dio-
nysos und Aphrodite spezifischen Mixturen.






Zitierte Literatur

Amyx (1988): Darrell A. Amyx, Corinthian Vase-Painting of the Archaic Period, Vol. I-III, Berkeley/Los
Angeles/London.

Antonaccio (2009): Carla M. Antonaccio, ,,The Western Mediterranean®, in: Raaflaub/van Wees,
314-329.

Arena (1989): Renato Arena, ,La documentazione epigrafica antica delle colonie greche della Magna
Grecia“, Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia, Serie 111/19,
15-48.

Arena (1996a): Renato Arena, Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia. Iscrizioni di Sicilia
I. Iscrizioni di Megara Iblea e Selinunte. Seconda edizione (1989), Pisa.

Arena (1996b): Renato Arena, ,,The Greek colonization of the West. Dialects, in: Pugliese Carratelli,
189-200.

Arrington (2017): Nathan T. Arrington, ,Connoisseurship, vases, and Greek art and archaeology*, in:
J. Michael Padgett (Hg.), The Berlin Painter and His World. Athenian Vase-Painting in the Early Fifth
Century B.C., New Haven/London, 21-39.

Arrington (2021): Nathan T. Arrington, Athens at the Margins. Pottery and People in the Early
Mediterranean World, Princeton/Oxford.

Aurell et al. (1992): Martin Aurell / Olivier Dumoulin / Francoise Thelamon (Hg.), La sociabilité a table.

Bakker (2010): Egbert ). Bakker (Hg.), A Companion to the Ancient Greek Language, Oxford.

Barringer/Lissarrague (2022): Judith M. Barringer / Franqois Lissarrague (Hg.), Images at the
Crossroads. Media and Meaning in Greek Art, Edinburgh.

Bartonék/Buchner (1995): Antonin Bartonék / Giorgio Buchner, ,Die dltesten griechischen Inschriften
von Pithekoussai (2. Hélfte des VIIL. bis 1. Halfte des VL. Jh.)“, Die Sprache 37, 129-231.

Beazley (1944): John D. Beazley, Potter and Painter in Ancient Athens, London.

Bérard (1984a): Claude Bérard, ,L’ordre des femmes*, in: Vernant et al., 85-104.

Bérard (1984b): Claude Bérard, ,,Postface®, in: Vernant et al., 162 f.

Bernsdorff (2020): Hans Bernsdorff (Hg.), Anacreon of Teos. Testimonia and Fragments, Vol. I-II,
Oxford.

Bielfeldt (2016): Ruth Bielfeldt, ,Sight and light. Reified gaze and looking artefacts in the Greek
cultural imagination, in: Squire, 123-142.

Bielohlawek (1940): Karl Bielohlawek, ,Gastmahls- und Symposionslehren bei griechischen Dichtern,
Wiener Studien 58, 11-30.

Bierl/Lardinois (2016): Anton Bierl / André Lardinois (Hg.), The Newest Sappho. P. Sapph. Obbink and
P. GCinv. 105, frs. 1-4 (= Studies in Archaic and Classical Greek Song 2), Leiden/Boston.

Boardman (1992): John Boardman, ,Kaloi and other names on Euphronios’ vases®, in: Cygielman
et al., 45-50.

Boulay (2018): Thibaut Boulay, ,Tastes of wine. Sensorial wine analysis in ancient Greece*, in: Kelli
C. Rudolph (Hg.), Taste and the Ancient Senses, Milton Park/New York, 197-211.

Bourogiannis (2018): Giorgos Bourogiannis, ,, The transmission of the alphabet to the Aegean, in:
tukasz Niesiotowski-Spano / Marek Wecowski (Hg.), Change, Continuity, and Connectivity. Nord-
Eastern Mediterranean at the Turn of the Bronze Age and in the Early Iron Age, Wiesbaden, 235-257.

Bowie (2016): Ewen Bowie, ,How did Sappho’s songs get into the male sympotic repertoire?<, in:
Bierl/Lardinois, 148-164.

@ Open Access. ©2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-006


https://doi.org/10.1515/9783111425221-006

134 — Zitierte Literatur

Braund/Wilkins (2000): David Braund / John Wilkins (Hg.), Athenaeus and His World. Reading Greek
Culture in the Roman Empire, Exeter.

Brenne (2000): Stefan Brenne, ,,Indices zu Kalos-Namen*, Tyche. Beitrdge zur Alten Geschichte,
Papyrologie und Epigraphik 15, 31-53.

Bron/Lissarrague (1984): Christiane Bron / Francois Lissarrague, ,Le vase a voir®, in: Vernant et al.,
7-17.

Bruit et al. (2004): Louise Bruit / Francois Lissarrague / Pauline Schmitt Pantel / Athanassia
Zographou, ,Le banquet en Gréce*, in: Thesaurus Cultus et Rituum Antiquorum 11, Los Angeles,
218-250.

Buchner/Ridgway (1993): Giorgio Buchner / David Ridgway, Pithekoussai I. La necropoli, tombe 1-723,
scavate dal 1952 al 1961, Rom.

Buchner/Russo (1955): Giorgio Buchner / Carlo Ferdinando Russo, ,La coppa di Nestore e
un’iscrizione metrica da Pitecusa dell’VIII secolo av. Cr., Rendiconti della Accademia Nazionale dei
Lincei. Classe di Scienze morali, storiche e filologiche, Serie VIII/10, 215-234, Tafel I-IV.

Bundrick (2005): Sheramy D. Bundrick, Music and Image in Classical Athens, Cambridge.

Bundrick (2019): Sheramy D. Bundrick, Athens, Etruria, and the Many Lives of Greek Figured Pottery,
Madison.

Burckhardt (1898-1902): Jacob Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte [4 Bde., postum],
Berlin/Stuttgart.

Burkert (1984): Walter Burkert, Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion und Literatur,
Heidelberg.

Burkert (1991): Walter Burkert, ,,Oriental Symposia. Contrasts and Parallels, in: Slater, 7-24.

Burkert (1992): Walter Burkert, The Orientalizing Revolution. Near Eastern Influence on Greek Culture in
the Early Archaic Age, Cambridge, Mass./London [erweiterte englische Fassung von
Burkert 1984].

Burkert (2003): Walter Burkert, Die Griechen und der Orient. Von Homer bis zu den Magiern, Minchen.

Burkert (2011): Walter Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche. Zweite
Auflage (11977), Stuttgart.

Butler/Purves (2013): Shane Butler / Alex Purves (Hg.), Synaesthesia and the Ancient Senses, Durham.

Calame (1996): Claude Calame, L’Eros dans la Gréce antique, Paris.

Campbell (1988): David A. Campbell (Hg.), Greek Lyric II. Anacreon, Anacreontea. Choral Lyric from
Olympus to Alcman, Cambridge, Mass./London.

Campbell (1990): David A. Campbell (Hg.), Greek Lyric I Sappho and Alcaeus (*1982), Cambridge,
Mass./London.

Canciani/Neumann (1978): Fulvio Canciani / Giinter Neumann, ,Lydos, der Sklave?“, Antike Kunst 21,
17-20.

Cantarella (1992): Eva Cantarella, Bisexuality in the Ancient World, New Haven/London [zuerst
italienisch 1988].

Carpenter (1995): Thomas H. Carpenter, ,A symposion of gods?“, in: Murray/Tecusan, 145-163.

Catoni (2010): Maria Luisa Catoni, Bere vino puro. Immagini del simposio, Mailand.

Cazzato et al. (2016): Vanessa Cazzato / Dirk Obbink / Enrico Emanuele Prodi (Hg.), The Cup of Song.
Studies on Poetry and the Symposion, Oxford.

Cinquantaquattro (2012/13): Teresa Elena Cinquantaquattro, ,La necropoli di Pithekoussai (scavi
1965-1967). Variabilita funeraria e dinamiche identitarie, tra norme e devianze*, Annali di
archeologia e storia antica, Nuova Serie 19/20, 31-58.



Zitierte Literatur = 135

Clay et al. (2017): Jenny Strauss Clay / Irad Malkin / Yannis Z. Tzifopoulos (Hg.), Panhellenes at
Methone. Graphé in Late Geometric and Protoarchaic Methone, Macedonia (ca. 700 BCE),
Berlin/Boston.

Cohen (2000): Beth Cohen (Hg.), Not the Classical Ideal. Athens and the Construction of the Other in
Greek Art, Leiden/Boston/Koln.

Coldstream (2003): John Nicolas Coldstream, Geometric Greece, 900-700 BC. Second Edition (11977),
London/New York.

Corner (2012): Sean Corner, ,Did ,respectable‘ women attend symposia?*, Greece & Rome 59, 34-45.

Corner (2015): Sean Corner, ,Symposium¢, in: Wilkins/Nadeau, 234-242.

Crowther (1985): N. B. Crowther, ,Male ,beauty‘ contests in Greece. The Euandria and Euexia“,
Antiquité Classique 54, 285-291.

Csapo/Miller (1991): Eric Csapo / Margaret C. Miller, ,The ,Kottabos-toast‘ and an inscribed red-
figured cup, Hesperia 60, 367-382, Tafel 97-100.

Cygielman et al. (1992): Mario Cygielman / Mario Iozzo / Francesco Nicosia / Paola Zamarchi Grassi
(Hg.), Euphronios. Atti del Seminario Internazionale di Studi, Arezzo 27-28 Maggio 1990,
Florenz/Mailand.

D’Agostino (2011): Bruno d’Agostino, ,,Pithecusae e Cuma nel quadro della Campania di eta arcaica“,
Mitteilungen des Deutschen Archdologischen Instituts, Romische Abteilung 117, 35-53.

Davidson (1997): James Davidson, Courtesans and Fishcakes. The Consuming Passions of Classical Athens,
London.

Davies (1971): John K. Davies, Athenian Propertied Families, 600-300 B.C., Oxford.

de La Geniére (1988): Juliette de la Geniére, ,Les acheteurs des crateres corinthiens®, Bulletin de
correspondance hellénique 112, 83-90.

Denoyelle (1992): Martine Denoyelle (Hg.), Euphronios peintre, Paris.

Denoyelle (1998): Martine Denoyelle, ,,Euphronios et Léagros. Un couple impossible. Deux
inscriptions euphroniennes a relire“, Métis 13, 7-15.

Dentzer (1982): Jean-Marie Dentzer, Le motif du banquet couché dans le Proche-Orient et le monde grec
du VI au 1V siécle avant J.-C., Paris/Rom.

Diez-Platas (2013): Fatima Diez-Platas, ,The symposiast Dionysos. A god like ourselves®, in: Alberto
Bernabé et al. (Hg.), Redefining Dionysos, Berlin/Boston, 504-525.

Dubois (1995): Laurent Dubois, Inscriptions grecques dialectales de Grande Gréce I Colonies eubéennes,
Colonies ioniennes, Emporia, Genf.

Duplouy (2006): Alain Duplouy, Le prestige des élites. Recherches sur les modes de reconnaissance sociale
en Gréce entre les X° et V¢ siécles avant J.-C., Paris.

Duplouy (2019): Alain Duplouy, Construire la cité. Essai de sociologie historique sur les communautés de
Parchaisme grec, Paris.

Durand/Lissarrague (1983): Jean-Louis Durand / Francois Lissarrague, ,Héros cru ou hote cuit.
Histoire quasi cannibale d’Héraklés chez Busiris*, in: Francois Lissarrague / Frangoise Thelamon
(Hg.), Image et céramique grecque. Actes du Colloque de Rouen, 25-26 novembre 1982, Rouen,
153-167.

Durand et al. (1984): Jean-Louis Durand / Frangoise Frontisi-Ducroux / Frangois Lissarrague,
LLentre-deux-vins®, in: Vernant et al., 117-125.

Faraone (1996): Christopher A. Faraone, ,The masculine arts of the ancient Greek courtesan. Male
phantasy or female self-representation?*, in: Martha Feldman / Bonnie Gordon (Hg.), The
Courtesan’s Arts. Cross-Cultural Perspectives, Oxford, 209-220.

Fehr (1971): Burkhard Fehr, Orientalische und griechische Gelage, Bonn.

Fehr (2003): Burkhard Fehr, ,What has Dionysos to do with the symposion?, Pallas 61, 23-37.



136 — Zitierte Literatur

Fehr (2015): Burkhard Fehr, ,Sociohistorical approaches®, in: Clemente Marconi (Hg.), The Oxford
Handbook of Greek and Roman Art and Architecture, Oxford, 579-600.

Ferrari (2002): Gloria Ferrari, Figures of Speech. Men and Maidens in Ancient Greece, Chicago/London.

Ferrari (2010): Franco Ferrari, Sappho’s Gift. The Poet and Her Community, Ann Arbor [zuerst
italienisch 20071.

Filser (2017): Wolfgang Filser, Die Elite Athens auf der attischen Luxuskeramik, Berlin/Minchen/Boston.

Finglass/Kelly (2021): Patrick J. Finglass / Adrian Kelly (Hg.), The Cambridge Companion to Sappho,
Cambridge.

Fisher/van Wees (2015a): Nick Fisher / Hans van Wees (Hg.), ,Aristocracy in Antiquity. Redefining Greek
and Roman Elites, Swansea.

Fisher/van Wees (2015b): Nick Fisher / Hans van Wees, ,The trouble with ,aristocracy*, in: Fisher/van
Wees 2015a, 1-57.

Francis/Vickers (1981): E. D. Francis / Michael Vickers, ,Leagros Kalos*, Proceedings of the Cambridge
Philological Society 207, 97-136.

Frel (1996): Jiri Frel, ,La céramique et la splendeur des courtisanes®, Rivista di Archeologia 20, 38-53.

Frontisi-Ducroux (1975): Francoise Frontisi-Ducroux, Dédale. Mythologie de I'artisan en Gréce ancienne,
Paris.

Frontisi-Ducroux (1995): Frangoise Frontisi-Ducroux, Du masque au visage. Aspects de I’identité en Gréce
ancienne, Paris.

Frontisi-Ducroux (1998a): Frangoise Frontisi-Ducroux, ,Le sexe du regard, in: Paul Veyne / Frangois
Lissarrague / Frangoise Frontisi-Ducroux, Les mystéres du gynécée, Paris, 199-276 und 307-317.

Frontisi-Ducroux (1998b): Francoise Frontisi-Ducroux, ,Kalé. Le féminin facultatif*, Métis 13, 173-185.

Frontisi-Ducroux/Lissarrague (1990): Francoise Frontisi-Ducroux / Francois Lissarrague, ,From
ambiguity to ambivalence. A dionysiac excursion through the ,Anacreontic vases*, in: David
M. Halperin / John J. Winkler / Froma I. Zeitlin (Hg.), Before Sexuality. The Construction of Erotic
Experience in the Ancient Greek World, Princeton, 211-256.

Furtwangler/Reichhold (1909): Adolf Furtwangler / Karl Reichhold, Griechische Vasenmalerei. Auswah!
hervorragender Vasenbilder, Serie II. Tafeln, Miinchen.

Gaunt (2017): Jasper Gaunt, ,Nestor’s cup and its reception®, in: Niall W. Slater (Hg.), Voice and Voices
in Antiquity. Orality and Literacy in the Ancient World, Vol. XI, Leiden/Boston, 92-120.

Gentili (1958): Bruno Gentili (Hg.), Anacreonte, Rom.

Gerleigner (2012): Georg Simon Gerleigner, Writing on Archaic Athenian Pottery. Studies on the
Relationship between Images and Inscriptions on Greek Vases, Diss. Cambridge.

Gerleigner (2015): Georg Simon Garleigner, ,Smikros hat’s gemalt. Zur Schriftbildlichkeit griechischer
Vaseninschriften®, in: Annette Kehnel / Diamantis Panagiotopoulos (Hg.), Schrifttrdger -
Texttrdger. Zur materialen Préisenz des Geschriebenen in friihen Gesellschaften, Berlin/Miinchen/
Boston, 209-228.

Gerleigner (2021): Georg Simon Gerleigner, ,,Gotteranrufungen in der direkten Rede von Figuren auf
griechischen Vasenbildern®, in: Lang-Auinger/Trinkl, 59-76.

Gerleigner/Lissarrague (2022): Georg Simon Gerleigner / Frangois Lissarrague, ,Monumentalising
vase-inscriptions. Writing on architectural structures and bodies in Greek vase-painting®, in:
Nikolaus Dietrich / Johannes Fouquet (Hg.), Image, Text, Stone. Intermedial Perspectives on Graeco-
Roman Sculpture, Berlin/Boston, 259-301.

Gherchanoc (2016): Florence Gherchanoc, Concours de beauté et beauté du corps en Gréce ancienne.
Discours et pratiques, Bordeaux.

Gigante et al. (2021): Melania Gigante et al., ,Who was buried with Nestor’s Cup? Macroscopic and
microscopic analyses of the cremated remains from Tomb 168 (second half of the 8th century



Zitierte Literatur = 137

BCE, Pithekoussai, Ischia Island, Italy“, PLOS ONE 16(10), https://doi.org/10.1371/journal.pone.
0257368.

Giuliani (1991): Luca Giuliani, ,Euphronios, ein Maler im Wandel*, in: Heilmeyer et al., 14-24.

Giuliani (2016/2017): Luca Giuliani, ,The emergence and function of narrative images in ancient
Greece“, RES: Anthropology and Aesthetics 67-68, 1-14.

Giuliani (2022): Luca Giuliani, ,Images and storytelling®, in: Barringer/Lissarrague, 71-88.

Glazebroock (2012): Allison Glazebrook, ,Prostitutes, plonk, and play. Female banqueters on a red-
figure psykter from the Hermitage“, Classical World 105, 497-524, Abb. 1-7.

Golden (1985): Mark Golden, ,Pais, ,child‘ and ,slave‘“, Antiquité Classique 54, 91-104.

Goldhill (2014): Simon Goldhill, ,Is there a history of prostitution?*, in: Mark Masterson / Nancy
Sorkin Rabinowitz / James Robson (Hg.), Sex in Antiquity. Exploring Gender and Sexuality in the
Ancient World, London/New York, 179-197.

Grethlein (2016): Jonas Grethlein, ,,Sight and reflexivity. Theorizing vision in Greek vase-painting®, in:
Squire, 85-106.

Hackstein (2010): Olav Hackstein, ,The Greek of Epic*, in: Bakker, 401-423.

Hégg (1983): Robin Hagg (Hg.), The Greek Renaissance of the Eigth Century B.C., Tradition and
Innovation, Stockholm.

Hansen (1983): Petrus Allanus Hansen, Carmina Epigraphica Graeca, Saeculorum VIII-V a.Chr.n.,
Berlin/New York. [= CEG]

Hasaki (2021): Eleni Hasaki, Potters at Work in Ancient Corinth. Industry, Religion, and the Penteskouphia
Pinakes (= Hesperia, Suppl. 51), Princeton, New Jersey.

Haug (2011): Annette Haug, ,Handwerkerszenen auf attischen Vasen des 6. und 5. Jhs. v. Chr.*,
Jahrbuch des Deutschen Archdologischen Instituts 126, 1-31.

Hedreen (2009): Guy Hedreen, ,Jambic caricature and self-representation as a model for
understanding internal references among red-figure vase-painters and potters of the Pioneer
group, in: Dimitrios Yatromanolakis (Hg.), An Archaeology of Representations. Ancient Greek Vase-
Painting and Contemporary Methodologies, Athen, 200-239.

Hedreen (2014): Guy Hedreen, ,Smikros and Epilykos. Two comic inventions in Athenian vase-
painting®, in: Oakley, 49-62.

Hedreen (2016a): Guy Hedreen, The Image of the Artist in Archaic and Classical Greece. Art, Poetry, and
Subjectivity, Cambridge.

Hedreen (2016b): Guy Hedreen, ,,Smikros. Fictional portrait of an artist as symposiast by
Euphronios®, in: Cazzato et al., 113-139.

Hedreen (2016¢): Guy Hedreen, ,, ,S0-and-so KaAr‘. A reexamination, in: Yatromanolakis, 53-72.

Heesen (2011): Pieter Heesen, Athenian Little-Master Cups, Vol. I-II, Alkmaar.

Heilmeyer et al. (1991): Wolf-Dieter Heilmeyer et al., Euphronios der Maler (Ausstellungskatalog Berlin),
Mailand.

Heinemann (2009): Alexander Heinemann, ,,Bild, Gef4R, Praxis. Uberlegungen zu attischen
Salbgefden®, in: Schmidt/Oakley, 161-175.

Heinemann (2016): Alexander Heinemann, Der Gott des Gelages. Dionysos, Satyrn und Mdnaden auf
attischem Trinkgeschirr des 5. Jahrhunderts v. Chr., Berlin/Boston.

Heinrich (2007): Frauke Heinrich, ,Bodengelage im Reich des Dionysos. Gelagebilder ohne Klinen in
der attischen Bilderwelt des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr., in: Marion Meyer (Hg.), Besorgte
Miitter und sorglose Zecher. Mythische Exempel in der Bilderwelt Athens, Wien, 101-156, Tafel 1-15.

Henrichs (2008): Albert Henrichs, ,,Dionysische Imaginationswelten. Wein, Tanz, Erotik®, in: Renate
Schlesier / Agnes Schwarzmaier (Hg.), Dionysos - Verwandlung und Ekstase (Ausstellungskatalog
Berlin), Regensburg, 18-27.


https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368

138 — Zitierte Literatur

Herington (1985): John Herington, Poetry into Drama. Early Tragedy and the Greek Poetic Tradition,
Berkeley/Los Angeles/London.

Heubeck (1979): Alfred Heubeck, Schrift (= Archaeologia Homerica, Bd. 3, Kapitel X), G6ttingen.

Himmelmann (1994): Nikolaus Himmelmann, Realistische Themen in der griechischen Kunst der
archaischen und klassischen Zeit, Berlin.

Hobden (2011): Fiona Hobden, ,Enter the divine. Sympotic performance and religious experience®, in:
André P. M. H. Lardinois / Josine H. Blok / Marc G. M. van der Poel (Hg.), Sacred Words. Orality,
Literacy and Religion, Leiden/Boston, 37-57.

Hobden (2013): Fiona Hobden, The Symposion in Ancient Greek Society and Thought, Cambridge.

Hélscher (2022): Tonio Holscher, ,Again: Working scenes on Athenian vases - Images between social
values and aesthetic reality, in: Barringer/Lissarrague, 179-200.

Hurwit (2015): Jeffrey M. Hurwit, Artists and Signatures in Ancient Greece, Cambridge.

Hurwit (2017): Jeffrey M. Hurwit, ,Response: Reflections on identity, personality, and originality*, in:
Kristen Seaman / Peter Schultz (Hg.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece, Cambridge,
177-205.

Immerwahr (1990): Henry R. Immerwahr, Attic Script. A Survey, Oxford.

Isler-Kerényi (2007): Cornelia Isler-Kerényi, Dionysos in Archaic Greece. An Understanding through
Images, Leiden/Boston [zuerst italienisch 2001].

Isler-Kerényi (2015): Cornelia Isler-Kerényi, Dionysos in Classical Athens. An Understanding through
Images, Leiden/Boston.

Jacobsthal (1912): Paul Jacobsthal, ,SYMPOSIAKA®, Abhandlungen der Kéniglichen Gesellschaft der
Wissenschaften zu Gottingen, Philologisch-Historische Klasse, Neue Folge 14, 31-70, Tafel I-XXII.

Jacquet-Rimassa (1995): Pascale Jacquet-Rimassa, ,KOTTABOS. Recherches iconographiques.
Céramique italiote, 440-300 av. J.-C., Pallas 42, 129-170.

Jacquet-Rimassa (2008): Pascale Jacquet-Rimassa, ,L’image en jeu ou I'offrande dionysiaque (le
kottabe, dix ans apres ... )<, Pallas 76, 67-80.

Jacquet-Rimassa/Pouyadou (2003): Pascale Jacquet-Rimassa / V. Pouyadou, ,Cratére et kottabe,
objets symposiaques? ... Certes, mais aussi dionysiaques*, Pallas 63, 55-75, XI-XVI, Abb. 19-30.

Jeffery (1961/1990): Lilian H. Jeffery, The Local Scripts of Archaic Greece. A Study of the Origin of the Greek
Alphabet and Its Development from the Eighth to the Fifth Centuries B.C. (1961). Revised Edition with
Supplement by Alan W. Johnston, Oxford 1990.

Johnston (1991): Alan W. Johnston, ,,Greek vases in the marketplace®, in: Tom Rasmussen / Nigel
Spivey (Hg.), Looking at Greek Vases, Cambridge, 203-231.

Johnston/Andriomenou (1989): Alan W. Johnston / Angeliki K. Andriomenou, ,,A geometric graffito
from Eretria“, Annual of the British School of Athens 84, 217-220.

Jones (2014): Gregory S. Jones, ,,Voice of the people. Popular symposia and the non-elite origins of
the Attic skolia“, Transactions of the American Philological Association 144, 229-262.

Jones (2016): Gregory S. Jones, ,,Observing genre in archaic Greek skolia and vase-painting®, in:
Vanessa Cazzato / André Lardinois (Hg.), The Look of Lyric. Greek Song and the Visual (= Studies in
Archaic and Classical Greek Song 1), Leiden/Boston, 146-184.

Kapparis (2019): Konstantinos Kapparis, Prostitution in the Ancient Greek World, Berlin/Boston.

Keuls (1997): Eva C. Keuls, Painter and Poet in Ancient Greece. Iconography and the Literary Arts,
Stuttgart/Leipzig.

Kivilo (2021): Maarit Kivilo, ,Sappho’s lives®, in: Finglass/Kelly, 11-21.

Klein (1898): Wilhelm Klein, Die griechischen Vasen mit Lieblingsinschriften. Zweite Auflage, Leipzig.

Klinger (2009): Sonia Klinger, ,Women and deer. From Athens to Corinth and back, in: Oakley/
Palagia, 100-107.



Zitierte Literatur = 139

Knauss (2017): Florian Knauss, Die Kunst der Antike. Meisterwerke der Miinchner Antikensammlungen,
Miinchen.

Korshak (1987): Yvonne Korshak, Frontal Faces in Attic Vase Painting of the Archaic Period, Chicago.

Kreilinger (2007): Ulla Kreilinger, Anstdndige Nacktheit. Kérperpflege, Reinigungsriten und das Phdnomen
weiblicher Nacktheit im archaisch-klassischen Athen, Rahden/Westf.

Kreuzer (2020): Bettina Kreuzer, Corpus Vasorum Antiquorum. Deutschland. Miinchen,
Antikensammlungen (ehemals Museum antiken Kleinkunst), Bd. 21: Attisch rotfigurige Mischgefdje,
Miinchen.

Kreuzer (2021): Bettina Kreuzer, ,Ein Fest fiir Smikros. Kommunikative Strategien auf dem
Kelchkrater des Euphronios in Miinchen®, in: Lang-Auinger/Trinkl, 1779-192.

Kurke (1997): Leslie Kurke, ,Inventing the hetaira. Sex, politics, and discursive conflict in archaic
Greece“, Classical Antiquity 16, 106-150.

Kurke (1999): Leslie Kurke, Coins, Bodies, Games, and Gold. The Politics of Meaning in Archaic Greece,
Princeton, New Jersey.

Kurke (2021): Leslie Kurke, ,Sappho and genre, in: Finglass/Kelly, 93-106.

Kyrieleis (1969): Helmut Kyrieleis, Throne und Klinen. Studien zur Formgeschichte altorientalischer und
griechischer Sitz- und Liegemdbel vorhellenistischer Zeit, Berlin.

Lane Fox (2009): Robin Lane Fox, Travelling Heroes. In the Epic Age of Homer, New York.

Lang-Auinger/Trinkl (2021): Claudia Lang-Auinger / Elisabeth Trinkl (Hg.), Griechische Vasen als
Medium fiir Kommunikation. Ausgewdhlte Aspekte (= Corpus Vasorum Antiquorum. Osterreich, Beiheft
3), Wien.

Latacz (1990): Joachim Latacz, ,,Die Funktion des Symposions fiir die entstehende griechische
Literatur®, in: Wolfgang Kullmann / Michael Reichel (Hg.), Der Ubergang von der Miindlichkeit zur
Literatur bei den Griechen, Tiibingen, 227-264.

Lee (2015): Mireille M. Lee, Body, Dress, and Identity in Ancient Greece, Cambridge.

Lissarrague (1985): Francgois Lissarrague, ,Paroles d’images. Remarques sur le fonctionnement de
Pécriture dans imagerie attique, in: Anne-Marie Christin (Hg.), Ecritures II, Paris, 71-89, Abb.
1-10.

Lissarrague (1987a): Francois Lissarrague, Un flot d’images. Une esthétique du banquet grec, Paris.

Lissarrague (1987b): Frangois Lissarrague, ,Voyages d’images. Iconographie et aires culturelles,
Revue des Ftudes Anciennes 89, 261-269.

Lissarrague (1990): Francgois Lissarrague, L’autre guerrier. Archers, peltastes, cavaliers dans 'imagerie
attique, Paris.

Lissarrague (1991/2002): Francois Lissarrague, ,Femmes au figuré, in: Pauline Schmitt Pantel (Hg.),
Histoire des femmes en Occident L. L’Antiquité (11991), Paris 22002 (mit ,Bibliographie additionelle
1989-2001¢), 203-301.

Lissarrague (1992): Francois Lissarrague, ,Graphein. Ecrire et dessiner<, in: Christiane Bron / Effy
Kassapoglou (Hg.), L’image en jeu, de I’Antiquité & Paul Klee, Yens-sur-Morges, 189-203.

Lissarrague (1994): Francois Lissarrague, ,Epiktetos egraphsen. The writing on the cup, in: Simon
Goldhill / Robin Osborne (Hg.), Art and Text in Ancient Greek Culture, Cambridge, 12-27.

Lissarrague (1999): Frangois Lissarrague, ,,Publicity and performance. Kalos inscriptions in Attic vase-
painting®, in: Simon Goldhill / Robin Osborne (Hg.), Performance Culture and Athenian Democracy,
Cambridge, 359-373.

Lissarrague (2009): Francois Lissarrague, ,Reading images, looking at pictures, and after, in:
Schmidt/Oakley, 15-22.

Lissarrague (2015a): Frangois Lissarrague, ,Art and images. Feasting in ancient Greece and Rome*,
in: Wilkins/Nadeau, 123-131.



140 — Zitierte Literatur

Lissarrague (2015b): Francois Lissarrague, ,Nommer les choses. Sur quelques inscriptions peintes
dans la céramique attique archaique®, Revista Tempo 21, https://doi.org/10.1590/TEM-1980-
542X2015v213808.

Lissarrague/Schnapp (1981): Francois Lissarrague / Alain Schnapp, ,,Imagerie des Grecs ou Gréce des
imagiers?“, Le Temps de la Réflexion 2, 275-297.

Lorber (1979): Fritz Lorber, Inschriften auf korinthischen Vasen. Archdologisch-epigraphische
Untersuchungen zur korinthischen Vasenmalerei im 7. und 6. Jh. v. Chr., Berlin.

Lullies (1956): Reinhard Lullies, ,Ein korinthisches Alabastron®, Mitteilungen des Deutschen
Archdologischen Instituts, Athenische Abteilung 71 (Beilage 119), 208-210, mit Tafel.

Lynch (2011): Kathleen M. Lynch, The Symposium in Context. Pottery from a Late Archaic House near the
Athenian Agora, Princeton.

Mace (1993): Sarah T. Mace, ,Amour, encore! The development of note in archaic lyric*, Greek,
Roman and Byzantine Studies 34, 335-364.

Mackay (2021): Anne Mackay, ,Polysemy in the Attic black-figure vase-painting tradition®, in: Lang-
Auinger/Trinkl, 79-88.

Malkin (1998): Irak Malkin, The Returns of Odysseus. Colonization and Ethnicity, Berkeley/Los Angeles/
London.

Malkin (2011): Irad Malkin, A Small Greek World. Networks in the Ancient Mediterranean, Oxford.

Malkin (2017): Irad Malkin, ,,Hybridity and mixture®, in: Ibridazione e Integrazione in Magna Grecia.
Forme, Modelli, Dinamiche. Atti del Cinquantaquattresimo Convegno di Studi sulla Magna Grecia,
Taranto, 11-27.

Malkin (2021): Irad Malkin, ,,Greek networks vs regional hybridity? Greek women and Greek
colonies®, Ancient West & East 20, 51-69.

Mannack (2014): Thomas Mannack, ,,Beautiful men on vases for the dead®, in: Oakley, 116-124.

Mannack (2019): Thomas Mannack, ,The good, the bad, and the misleading. A network of names on
(mainly) Athenian vases®, in: Rui Morais / Delfim Ledo / Diana Rodriguez Pérez (Hg.), Greek Art in
Motion. Studies in Honour of Sir John Boardman on the Occasion of His 90th Birthday, Oxford, 31-36.

Masson/Taillardat (1985): Olivier Masson / Jean Taillardat, ,Un vase parlant de Sélinonte (SEG XXIX,
938)¢, Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 59, 137-140.

Maudet (2021): Ségoléne Maudet, ,The geometric workshop of Pithekoussai in Campania. A socio-
economic history of the reception of a mixed iconography between Greeks, Phoenicians and
local elites*, in: Lang-Auinger/Trinkl, 341-355.

McIntosh Snyder (1997): Jane McIntosh Snyder, ,Sappho in Attic vase painting®, in: Ann Olga Koloski-
Ostrow / Claire L. Lyons (Hg.), Naked Truths. Women, Sexuality, and Gender in Classical Art and
Archaeology, Milton Park/New York, 108-119.

Moraw (1998): Susanne Moraw, Die Mdnade in der attischen Vasenmalerei des 6. und 5. Jahrhunderts
v. Chr. Rezeptionsdsthetische Analyse eines antiken Wirklichkeitsentwurfs, Mainz.

Mueller (2021): Melissa Mueller, ,Sappho and sexuality, in: Finglass/Kelly, 36-52.

Murray (1982): Oswyn Murray, ,,Symposion and Médnnerbund (1982)“ = Murray 2018, Chapter 3, 25-29.

Murray (1983): Oswyn Murray, ,The Greek symposion in history (1983)“ = Murray 2018, Chapter 2,
11-23.

Murray (1990): Oswyn Murray (Hg.), Sympotica. A Symposium on the symposion, Oxford.

Murray (1991): Oswyn Murray, ,War and the symposion (1991)“ = Murray 2018, Chapter 13, 155-172.

Murray (1993): Oswyn Murray, Early Greece. Second Edition ('1980), Cambridge, Mass.

Murray (1994): Oswyn Murray, ,Nestor’s cup and the origins of the Greek symposion (1994)“ = Murray
2018, Chapter 7, 63-75.

Murray (1995): Oswyn Murray, ,Histories of pleasure (1995)“ = Murray 2018, Chapter 26, 369-382.


https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213808
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213808

Zitierte Literatur = 141

Murray (2003): Oswyn Murray, ,,Sympotica - twenty years on (2003), Pallas 61, 13-21 = Murray 2018,
Chapter 5, 43-52.

Murray (2009): Oswyn Murray, ,, The culture of the symposion“, in: Raaflaub/van Wees, 508-523.

Murray (2011): Oswyn Murray, ,Hedonism and history (2011)“ = Murray 2018, Chapter 27, 383-398.

Murray (2016a): Oswyn Murray, ,,£ros and the symposion (2016)“ = Murray 2018, Chapter 16, 197-214.

Murray (2016b): Oswyn Murray, ,The symposion between East and West (2016)“ = Murray 2018,
Chapter 8, 77-88.

Murray (2017): Oswyn Murray, ,The symposion and social status (2017)“ = Murray 2018, Chapter 12,
139-153.

Murray (2018): Oswyn Murray, The Symposion: Drinking Greek Style. Essays on Greek Pleasure 1983-2017,
hg. von Vanessa Cazzato, Oxford.

Murray/Tecusan (1995): Oswyn Murray / Manuela Tecusan (Hg.), In Vino Veritas, London.

Nagy (2007): Gregory Nagy, ,Did Sappho and Alcaeus ever meet? Symmetries of myth and ritual in
performing the songs of ancient Lesbos®, in: Anton Bierl / Rebecca Ldmmle / Katharina
Wesselmann (Hg.), Literatur und Religion I. Wege zu einer mythisch-rituellen Poetik bei den Griechen,
Berlin/New York, 211-269.

Neer (2002): Richard T. Neer, Style and Politics in Athenian Vase-Painting. The Craft of Democracy, ca.
530-460 B.C.E., Cambridge.

Neer (2011): Richard T. Neer, Greek Art and Archaeology. A New History, c. 2500-c. 150 BCE, London/
New York.

Neer (2019): Richard T. Neer, ,Ancient Greek vessels between sea, earth, and clouds, in: Claudia
Brittenham (Hg.), Vessels. The Object as Container, Oxford, 6-49.

Neils (2000): Jenifer Neils, ,,Others within the other. An intimate look at hetairai and maenads*, in:
Cohen, 203-226.

Neri (2021): Camillo Neri (Hg.), Saffo, testimonianze e frammenti. Introduzione, testo critico, traduzione e
commento, Berlin/Boston.

Nietzsche (1872): Friedrich Nietzsche, ,Homer’s Wettkampf“ (1872), in: Friedrich Nietzsche,
Nachgelassene Schriften 1870-1873 (= Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio
Colli / Mazzino Montinari, Dritte Abteilung, Bd. 2), Berlin/New York 1973, 277-286.

Nilsson (1951): Martin P. Nilsson, ,,Die Gétter des Symposions®, in: M. P. N., Opuscula Selecta 1, Lund,
428-442.

Nizzo (2007): Valentino Nizzo, Ritorno ad Ischia. Dalla stratigrafia della necropoli di Pithekoussai alla
tipologia dei materiali, Neapel.

Oakley (2014): John H. Oakley (Hg.), Athenian Potters and Painters, Vol. 111, Oxford/Philadelphia.

Oakley/Palagia (2009): John H. Oakley / Olga Palagia (Hg.), Athenian Potters and Painters, Vol. II,
Oxford.

Obbink (2016): Dirk Obbink, ,The Newest Sappho. Text, apparatus criticus, and translation®, in: Bierl/
Lardinois, 13-33.

Ober (1989): Josiah Ober, Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and the Power of the
People, Princeton.

Olsen (2017): Sarah Olsen, ,Les danseuses en Gréce ancienne. Performance, capacité d’agir et
divertissement®, Clio 46, 19-42.

Orfanos/Carriére (2003): Charalampos Orfanos / Jean-Claude Carriére (Hg.), Symposium. Banquet et
représentations en Greéce et @ Rome (= Pallas 61), Toulouse.

Osborne (1991): Robin Osborne, ,Whose image and superscription is this?“ (review of: Vernant et al.,
A City of Images. Iconography and Society in Ancient Greece, Princeton 1989 = engl. Ubersetzung
von Vernant et al. [1984]), Arion, Third Series 1, 255-275.



142 — Zitierte Literatur

Osborne (1996): Robin Osborne, ,Pots, trade and the archaic Greek economy*, Antiquity 70, 31-44.

Osborne (1998): Robin Osborne, ,Early Greek colonization? The nature of Greek settlement in the
West®, in: Nick Fisher / Hans van Wees (Hg.), Archaic Greece. New Approaches and New Evidence,
London, 251-269.

Osborne (2001): Robin Osborne, ,Why did Athenian pots appeal to the Etruscans?“, World Archaeology
33, 277-295.

Osborne (2010): Robin Osborne, ,The art of signing in ancient Greece, Arethusa 43, 231-251.

Osborne (2012): Robin Osborne, ,Polysemy and its limits. Controlling the interpretation of Greek
vases in changing cultural contexts®, in: Stefan Schmidt / Adrian Stahli (Hg.), Vasenbilder im
Kulturtransfer - Zirkulation und Rezeption griechischer Keramik im Mittelmeerraum (= Corpus
Vasorum Antiquorum. Deutschland, Beiheft 5), Miinchen, 177-186.
Osborne (2014): Robin Osborne, ,Intoxication and sociality. The symposium in the ancient Greek
world®, in: Phil Withington / Angela McShane (Hg.), Cultures of Intoxication, Oxford, 34-60.
Osborne/Pappas (2007): Robin Osborne / Alexandra Pappas, ,Writing on archaic Greek pottery*, in:
Zahra Newby / Ruth Leader-Newby (Hg.), Art and Inscription in the Ancient World, Cambridge,
131-155.

Page (1962): Denys L. Page (Hg.), Poetae Melici Graeci, Oxford. [= PMG]

Paléothodoros (2004): Dimitris Paléothodoros, Epictétos, Louvain et al.

Panayotou-Triantaphyllopoulou (2017): Anna Panayotou-Triantaphyllopoulou, ,The impact of late
geometric Greek inscriptions from Methone on understanding the development of early
Euboean alphabet®, in: Clay et al., 232-241.

Pappas (2017): Alexandra Pappas, ,Form follows function? Toward an aesthetics of early Greek
inscriptions at Methone®, in: Clay et al., 285-308.

Parker (1993): Holt N. Parker, ,Sappho schoolmistress®, Transactions of the American Philological
Association 123, 309-351.

Parker/Steele (2021a): Robert Parker / Philippa M. Steele (Hg.), Early Greek Alphabets. Origin, Diffusion,
Uses, Oxford.

Parker/Steele (2021b): Robert Parker / Philippa M. Steele, ,Introduction, in: Parker/Steele 2021a,
1-18.

Pasquier/Denoyelle (1990): Alain Pasquier / Martine Denoyelle et al., Euphronios peintre a Athénes au
VI siécle avant J.-C. (Ausstellungskatalog Louvre), Paris.

Pellizer (1990): Ezio Pellizer, ,,Outlines of a morphology of sympotic entertainment, in: Murray,
177-184.

Peschel (1987): Ingeborg Peschel, Die Hetdre bei Symposion und Komos in der attisch-rotfigurigen
Vasenmalerei des 6.-4. Jahrh. v. Chr., Frankfurt am Main et al.

Petersen (1997): Lauren Hackworth Petersen, ,Divided consciousness and female companionship.
Reconstructing female subjectivity on Greek vases®, Arethusa 30, 35-74.

Philipp (1968): Hanna Philipp, TEKTONON DAIDALA. Der bildende Kiinstler und sein Werk im
vorplatonischen Schrifttum, Berlin.

Pifiol-Villanueva (2020): Adria Pifiol-Villanueva, ,,An inscription on an amphora by Smikros revisited,
Zeitschrift fiir Papyrologie und Epigraphik 215, 95-103.

Pirenne-Delforge (1994): Vinciane Pirenne-Delforge, L’Aphrodite grecque. Contribution a I’étude de ses
cultes et de sa personnalité dans le panthéon archaique et classique, Athen/Liége.

Powell (1989): Barry B. Powell, ,Why was the Greek alphabet invented? The epigraphical evidence®,
Classical Antiquity 8, 321-350.

Powell (1991): Barry B. Powell, Homer and the Origin of the Greek Alphabet, Cambridge.



Zitierte Literatur = 143

Powell (2012): Anton Powell, ,Kosmos ou désordre? L’euphémisme au coeur du sumposion®, in:
Vincent Azoulay / Florence Gherchanoc / Sophie Lalanne (Hg.), Le banquet de Pauline Schmitt
Pantel. Genre, meceurs et politique dans I’Antiquité grecque et romaine, Paris, 439-453.

Powell (2017): Eric A. Powell, ,When the ancient Greeks began to write. Newly discovered inscriptions
help explain how literacy spread“, Archaeology 70/3, 44-49.

Power (2010): Timothy Power, The Culture of Kitharéidia, Cambridge, Mass./London.

Pugliese Carratelli (1996): Giovanni Pugliese Carratelli (Hg.), The Western Greeks. Classical Civilization in
the Western Mediterranean, London.

Raaflaub/van Wees (2009): Kurt A. Raaflaub / Hans van Wees (Hg.), A Companion to Archaic Greece,
Oxford.

Rabinowitz (2002): Nancy Sorkin Rabinowitz, , Excavating women’s homoeroticism in ancient Greece.
The evidence from Attic vase painting®, in: Nancy Sorkin Rabinowitz / Lisa Auanger (Hg.), Among
Women. From the Homosocial to the Homoerotic in the Ancient World, Austin, 106-166.

Raubitschek (1949): Antony E. Raubitschek, Dedications from the Athenian Akropolis. A Catalogue of the
Inscriptions of the Sixth and Fifth Centuries B.C., Cambridge, Mass.

Reinsberg (1989): Carola Reinsberg, Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe im antiken Griechenland,
Minchen.

Ridgway (1992): David Ridgway, The First Western Greeks, Cambridge [zuerst italienisch 1984].

Ridgway (2003): David Ridgway, ,Euboeans and others along the Tyrrhenian seabord in the 8th
century B.C.%, in: Kathryn Lomas (Hg.), Greek Identity in the Western Mediterranean. Papers in
Honour of Brian Shefton, Boston, 15-33.

Ridgway (2009): David Ridgway, ,,Pithekoussai I again“, Journal of Roman Archaeology 22, 444-446.

Robinson/Fluck (1937): David M. Robinson / Edward ). Fluck, A Study of the Greek Love-Names. Including
a Discussion of Paederasty and a Prosopographia, Baltimore.

Résler (2021): Wolfgang Résler, ,,Sappho and Alcaeus®, in: Finglass/Kelly, 65-76.

Rossi (1983): Luigi Enrico Rossi, ,,Il simposio greco arcaico e classico come spettacolo a se stesso, in:
Spettacoli conviviali dallantichita classica alle corti italiane del *400. Atti del VII Convegno di Studio,
Viterbo, 41-50.

Sartori (1893): Karl Sartori, Das Kottabos-Spiel der alten Griechen, Miinchen.

Sauzeau (2000): Pierre Sauzeau (Hg.), Bacchanales. Actes des Colloques 1996-1998 (= Cahiers du Gita
13), Montpellier.

Schéfer (1997): Alfred Schéfer, Unterhaltung beim griechischen Symposion. Darbietungen, Spiele und
Wettkdmpfe von homerischer bis in spdtklassische Zeit, Mainz.

Scheer (2011): Tanja S. Scheer, Griechische Geschlechtergeschichte, Miinchen.

Schefold (1978): Karl Schefold, Gétter- und Heldensagen der Griechen in der spétarchaischen Kunst,
Minchen.

Schefold (1997): Karl Schefold, Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker, Basel.

Scheibler (1983): Ingeborg Scheibler, Griechische Tépferkunst. Herstellung, Handel und Gebrauch der
antiken Tongefdfe, Minchen.

Schlesier (1993a): Renate Schlesier, ,Mixtures of masks. Maenads as tragic models®, in: Thomas
H. Carpenter / Christopher A. Faraone (Hg.), Masks of Dionysus, Ithaca/London, 89-114.

Schlesier (1993b): Renate Schlesier, ,Mischungen von Bakche und Bakchos. Zur Erotik der Manaden
in der antiken griechischen Tradition®, in: Horst Albert Glaser (Hg.), Anndherungsversuche. Zur
Geschichte und Asthetik des Erotischen in der Literatur, Bern et al., 7-30.

Schlesier (1997): Renate Schlesier, s.v. ,,Dionysos 1. Religion®, in: Hubert Cancik / Helmuth Schneider
(Hg.), Der Neue Pauly. Enzyklopddie der Antike, Bd. 3, Stuttgart/Weimar, 651-662.



144 — Zitierte Literatur

Schlesier (2000): Renate Schlesier, ,Menschen und Goétter unterwegs. Ritual und Reise in der
griechischen Antike®, in: Tonio Hélscher (Hg.), Gegenwelten zu den Kulturen Griechenlands und
Roms in der Antike, Miinchen/Leipzig, 129-157.

Schlesier (2004): Renate Schlesier, ,Klnstliche Kreation und religiose Erfahrung.
Verwendungsgeschichtliche Anmerkungen zum Begriff der Inspiration®, in: Gert Mattenklott
(Hg.), Asthetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Kiinste. Epistemische, dsthetische und
religiése Formen von Erfahrung im Vergleich, Hamburg, 177-194.

Schlesier (2008): Renate Schlesier, s.v. ,Ariadne®, in: Maria Moog-Griinewald (Hg.), Mythenrezeption.
Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfdngen bis zur Gegenwart (= Der Neue
Pauly, Suppl. 5), Stuttgart/Weimar, 140-150.

Schlesier (2011a): Renate Schlesier (Hg.), A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin/
Boston.

Schlesier (2011b): Renate Schlesier, ,,Der bakchische Gott“, in: Schlesier 2011a, 173-202.

Schlesier (2013a): Renate Schlesier, ,Attis, Gyrinno, and other hetairai. Female personal names in
Sappho’s poetry*, Philologus 157, 199-222.

Schlesier (2013b): Renate Schlesier, s.v. ,Sappho*, in: Peter von Méllendorff / Annette Simonis / Linda
Simonis (Hg.), Historische Gestalten der Antike. Rezeption in Literatur, Kunst und Musik (= Der Neue
Pauly, Suppl. 8), Stuttgart/Weimar, 835-860.

Schlesier (2013c): Renate Schlesier, ,Der schéne Adonis und die Frauen®, Asthetik & Kommunikation 44
(Heft 160: Schénheit), 57-65.

Schlesier (2014): Renate Schlesier, ,Symposion, Kult und frihgriechische Dichtung. Sappho im
Kontext®, in: Ortwin Dally / Tonio Holscher / Susanne Muth / Rolf Michael Schneider (Hg.),
Medlien der Geschichte - Antikes Griechenland und Rom, Berlin/Boston, 74-106.

Schlesier (2016a): Renate Schlesier, ,KRATER. The mixing-vessel as metaphorical space in ancient
Greek tradition®, in: Fabian Horn / Cilliers Breytenbach (Hg.), Spatial Metaphors. Ancient Texts and
Transformations (= Berlin Studies of the Ancient World 39), Berlin, 69-84.

Schlesier (2016b): Renate Schlesier, ,Loving, but not loved. The new Kypris song in the context of
Sappho’s poetry“, in: Bierl/Lardinois, 368-395.

Schlesier (2017): Renate Schlesier, ,How to make fragments. Maximus Tyrius’ Sappho®, in: Tomasz
Derda / Jennifer Hilder / Jan Kwapisz (Hg.), Fragments, Holes, and Wholes. Reconstructing the
Ancient World in Theory and Practice, Warsaw, 141-162.

Schlesier (2018): Renate Schlesier, ,Sappho bei Nacht, in: Angelos Chaniotis (Hg.), La nuit. Imaginaire
et réalités nocturnes dans le monde gréco-romain (= Fondation Hardt, Entretiens 64), Vandceuvres,
91-121.

Schlesier (2020): Renate Schlesier, ,A sophisticated hetaira at table. Athenaeus’ Sappho®, in: Bruno
Currie / Ian Rutherford (Hg.), The Reception of Greek Lyric Poetry in the Ancient World. Transmission,
Canonization and Paratext (= Studies in Archaic and Classical Greek Song 5), Leiden/Boston,
342-372.

Schlesier (2024): Renate Schlesier, ,Anakreons multiple Lesbierin. Eine spielerische Hommage an
Sappho®, in: Lisa Cordes / Marco Formisano / Janja Soldo (Hg.), Lightness, Quickness, Multiplicity.
Three Memos for Classicists, Leiden/Boston.

Schlesier (im Druck): Renate Schlesier, ,Verwirrspiel mit dem Genus. Zur Flexibilitdt von Gender und
Genre in Sapphos Lyrik®, in: Beate Kellner / Alexander Rudolph (Hg.), Mittelalterliche Lyrik im
Kontext.

Schmidt (2005): Stefan Schmidt, Rhetorische Bilder auf attischen Vasen. Visuelle Kommunikation im 5.
Jahrhundert v. Chr., Berlin.



Zitierte Literatur = 145

Schmidt/Oakley (2009): Stefan Schmidt / John H. Oakley (Hg.), Hermeneutik der Bilder. Beitrdge zu
Ikonographie und Interpretation griechischer Vasenmalerei (= Corpus Vasorum Antiquorum.
Deutschland, Beiheft 4), Minchen.

Schmitt Pantel (1990): Pauline Schmitt Pantel, ,Sacrificial meal and symposion. Two models of civic
institutions in the archaic city?, in: Murray, 14-33.

Schmitt Pantel (1992): Pauline Schmitt Pantel, La cité au banquet. Histoire des repas publics dans les
cités grecques, Paris.

Schmitt Pantel (2003): Pauline Schmitt Pantel, ,Le banquet et le ,genre* sur les images grecques,
propos sur les compagnes et les compagnons®, Pallas 61, 83-95, Tafel I-1V.

Schmitt Pantel (2009): Pauline Schmitt Pantel, Aithra et Pandora. Femmes, genre et cité dans la Gréce
antique, Paris.

Schmitt Pantel (2011): Pauline Schmitt Pantel, ,Dionysos, the banquet and gender®, in: Schlesier
2011a, 119-136, Tafel XV-XXIL.

Schmitt Pantel (2012): Pauline Schmitt Pantel, ,Les banquets dans les cités grecques. Bilan
historiographique®, Dialogues d’histoire ancienne, Supplément 7, 73-93.

Schnapp-Gourbeillon (2002): Annie Schnapp-Gourbeillon, Aux origines de la Gréce (XIII°-VIII® siécles
avant notre ére). La genése du politique, Paris.

Scholl (im Druck): Andreas Scholl, Die archaischen Akropolis-Votive. Die Weihgeschenke auf der Athener
Burg und die Geschichte der Stadt von der Zeit Solons bis zum Persersturm, Berlin.

Schurtz (1902): Heinrich Schurtz, Altersklassen und Mdnnerbiinde. Eine Darstellung der Grundformen der
Gesellschaft, Berlin [reprographischer Nachdruck: Berlin/Boston 2018].

Schwarzmaier (im Druck): Agnes Schwarzmaier, Corpus Vasorum Antiquorum. Deutschland. Berlin,
Antikensammiung (ehemals Antiquarium), Bd.: Attisch rotfigurige Amphoren, Miinchen.

Shapiro (1987): Alan Shapiro, ,Kalos-inscriptions with patronymic®, Zeitschrift fiir Papyrologie und
Epigraphik 68, 107-118.

Shapiro (2000): Alan Shapiro, ,Leagros and Euphronios. Painting pederasty in Athens, in: Thomas
K. Hubbard (Hg.), Greek Love Reconsidered, New York, 12-32.

Shapiro (2004): Alan Shapiro, ,Leagros the satyr, in: Clemente Marconi (Hg.), Greek Vases. Images,
Contexts and Controversies. Proceedings of the Conference Sponsored by the Center for the Ancient
Mediterranean at Columbia University, Leiden, 1-12.

Shapiro (2012): Alan Shapiro, Re-Fashioning Anakreon in Classical Athens, Miinchen.

Sherratt (2003): Susan Sherratt, ,,Visible writing. Questions of script and identity in early Iron Age
Greece and Cyprus*, Oxford Journal of Archaeology 22, 225-242.

Simon (1976): Erika Simon, Die griechischen Vasen, Miinchen.

Slater (1991): William J. Slater (Hg.), Dining in a Classical Context, Ann Arbor.

Slater (1999): Niall W. Slater, ,The vase as ventriloquist. Kalos-inscriptions and the culture of fame*,
in: E. Anne Mackay (Hg.), Signs of Orality. The Oral Tradition and Its Influence in the Greek and
Roman World (= Mnemosyne, Suppl. 188), Leiden/Boston/KélIn, 143-161.

Snodgrass (1971): Antony M. Snodgrass, The Dark Age of Greece. An Archaeological Survey of the
Eleventh to the Eighth Centuries BC, Edinburgh.

Snodgrass (1980): Anthony M. Snodgrass, Archaic Greece. The Age of Experiment, Berkeley/Los Angeles.

Snodgrass (2000): Antony M. Snodgrass, ,The uses of writing on early Greek painted pottery*, in:
N. Keith Rutter / Brian A. Sparkes (Hg.), Word and Image in Ancient Greece, Edinburgh, 22-34.

Sparkes (1960): Brian A. Sparkes, ,Kottabos. An Athenian after-dinner game*, Archaeology 13,
202-207.

Squire (2016): Michael Squire (Hg.), Sight and the Ancient Senses, Milton Park/New York.

Stahli (2009): Adrian Stahli, ,Nackte Frauen®, in: Schmidt/Oakley, 43-51.



146 — Zitierte Literatur

Stein-Holkeskamp (1989): Elke Stein-Holkeskamp, Adelskultur und Polisgesellschaft. Studien zum
griechischen Adel in archaischer und klassischer Zeit, Stuttgart.

Steiner (2007): Ann Steiner, Reading Greek Vases, Cambridge.

Steinhart (2003): Matthias Steinhart, ,Literate and wealthy women in archaic Greece. Some thoughts
on the ,Telesstas‘ hydria“, in: Eric Csapo / Margaret C. Miller (Hg.), Poetry, Theory, Praxis. The
Social Life of Myth, Word and Image in Ancient Greece. Essays in Honour of William J. Slater, Oxford,
204-231.

Steinhart (2012): Matthias Steinhart, ,Zwei ,Becher des Nestor‘ und der Zauber der Aphrodite,
Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissenschaft, Neue Folge 36, 7-37.

Steinhart/Wirbelauer (2000): Matthias Steinhart / Eckhard Wirbelauer, ,Par Peisistratou.
Epigraphische Zeugnisse zur Geschichte des Schenkens®, Chiron 30, 255-289.

Steinriick (1998): Martin Steinrtick, ,Un glyconien sur une amphore de Smikros*, Métis 13, 187-189.

Sutton (2000): Robert F. Sutton, ,The good, the base, and the ugly. The drunken orgy in Attic vase
painting and the Athenian self¢, in: Cohen, 180-202.

Teodorsson (2006): Sven-Tage Teodorsson, ,Eastern literacy, Greek alphabet, and Homer®,
Mnemosyne 59, 161-187.

Thomas (1992): Rosalind Thomas, Literacy and Orality in Ancient Greece, Cambridge.

Thomas (2021): Rosalind Thomas, ,Writing and pre-writing in early archaic Methone and Eretria“, in:
Parker/Steele 2021a, 58-73.

Topper (2012): Kathryn Topper, The Imagery of the Athenian Symposium, Cambridge.

Tsantsanoglou (2010): Kyriakos Tsantsanoglou, ,,Two obscene vase-inscriptions®, Zeitschrift fiir
Papyrologie und Epigraphik 173, 32-34.

Tzifopoulos et al. (2012): Yannis Z. Tzifopoulos (Hg.) / Matthaios Besios / Antonis Kotsonas, Methone
Pierias I, Thessaloniki.

Veblen (1899): Thorstein Veblen, The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of the Evolution of
Institutions, London/New York [reprint: Oxford/New York 2007].

Vernant et al. (1984): Jean-Pierre Vernant et al., La cité des images. Religion et société en Gréce antique,
Paris/Lausanne.

Vierneisel/Kaeser (1990): Klaus Vierneisel / Bert Kaeser (Hg.), Kunst der Schale - Kultur des Trinkens,
Minchen.

Voigt (1971): Eva-Maria Voigt (Hg.), Sappho et Alcaeus Fragmenta, Amsterdam. [= Voigt]

Von der Muhll (1926/1976): Peter Von der Mihll, ,,Das griechische Symposion“ (zuerst: Vortrag 1926),
in: P. V. d. M., Ausgewdhlte Kleine Schriften, hg. von Bernhard Wyss, Basel 1976, 483-505.

Wachter (1989): Rudolf Wachter, ,,Zur Vorgeschichte des griechischen Alphabets® (mit Appendix: ,Wie
alt ist das griechische Alphabet?“), Kadmos 28, 19-78.

Wachter (2001): Rudolf Wachter, Non-Attic Greek Vase Inscriptions, Oxford.

Wachter (2016): Rudolf Wachter (Hg.), Potters - Painters - Scribes. Inscriptions on Attic Vases, Kilchberg.

Wachter (2021): Rudolf Wachter, ,The genesis of the local alphabets of archaic Greece®, in: Parker/
Steele 2021a, 21-31.

Webster (1972): Thomas B. L. Webster, Potter and Patron in Classical Athens, London.

Wecowski (2014): Marek Wecowski, The Rise of the Greek Aristocratic Banquet, Oxford.

Wecowski (2017): Marek Wecowski, ,Wine and the early history of the Greek alphabet. Early Greek
vase-inscriptions and the symposion®, in: Clay et al., 309-328.

Wecowski (2022): Marek Wecowski, ,Aristocracy, aristocratic culture, and the symposium¢, in: Laura
Swift (Hg.), A Companion to Greek Lyric, Hoboken/Oxford, 62-75.

Wehgartner (1992): Irma Wehgartner (Hg.), Euphronios und seine Zeit, Berlin.



Zitierte Literatur = 147

Wernicke (1890): Konrad Wernicke, Die griechischen Vasen mit Lieblingsnamen. Eine archéologische
Studie, Berlin.

West (1982): Martin L. West, Greek Metre, Oxford.

West (1989-1992): Martin L. West (Hg.), Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum cantati. Editio altera, Vol.
I-11 (M971-1972), Oxford. [= West]

Wilkins/Nadeau (2015): John Wilkins / Robin Nadeau (Hg.), A Companion to Food in the Ancient World,
Oxford.

Williams (1983): Dyfri Williams, ,Women on Athenian vases. Problems of interpretation®, in: Averil
Cameron / Amélie Kuhrt (Hg.), Images of Women in Antiquity, London/Sydney, 92-106.

Williams (1992): Dyfri Williams, ,,Euphronios’ contemporary companions and followers®, in:
Denoyelle, 79-95.

Williams (2009): Dyfri Williams, ,,Picturing potters and painters®, in: Oakley/Palagia, 306-317.

Williams (2019): Dyfri Williams, ,,Villard and the Campana collection. Euphronios and Smikros*, in:
Francoise Gaultier / Pierre Rouillard / Agnés Rouveret (Hg.), Céramique et peinture grecques dans
la Méditerranée antique, du terrain au musée. Hommage a Francois Villard, Paris, 161-189.

Woodard (2010): Roger D. Woodard, ,,Phoinikéia Grammata. An Alphabet for the Greek Language®, in:
Bakker, 25-46.

Woodard (2021): Roger D. Woodard, ,,Contextualizing the origin of the Greek alphabet®, in: Parker/
Steele 2021a, 74-103.

Yatromanolakis (2001): Dimitrios Yatromanolakis, ,Visualizing poetry. An early representation of
Sappho¢, Classical Philology 96, 159-168.

Yatromanolakis (2007): Dimitrios Yatromanolakis, Sappho in the Making. The Early Reception,
Cambridge, Mass./London.

Yatromanolakis (2016): Dimitrios Yatromanolakis (Hg.), Epigraphy of Art. Ancient Greek Vase-Inscriptions
and Vase-Paintings, Oxford.

Zellner (2006): Harold Zellner, ,Sappho’s supra-superlatives®, Classical Quarterly 56, 292-297.






Abkurzungen

AVI Attische Vaseninschriften (Datenbank)

BAPD Beazley Archive Pottery Database

CEG Petrus Allanus Hansen, Carmina Epigraphica Graeca, Saeculorum VIII-V a.Chr.n.,
Berlin/New York 1983

DK Hermann Diels / Walther Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1-3, 6. Auflage,

Zurich 1951-1952
PMG Denys Page, Poetae Melici Graeci, Oxford 1962

SEG Supplementum Epigraphicum Graecum
Voigt Eva-Maria Voigt, Sappho et Alcaeus Fragmenta, Amsterdam 1971
West Martin L. West, Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum cantati. Editio altera, Vol. I-II,

Oxford 1989-1992

@ Open Access. ©2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-007


https://doi.org/10.1515/9783111425221-007




Abbildungsverzeichnis

Abb. 1a-1b Korinthischer Kolonettenkrater, Paris, Louvre E629, Fotos: © RMN-Grand
Palais (Musée du Louvre) / Stéphane Maréchalle, https://collections.
louvre.fr/ark:/53355/cl010268227 [Seite A und Detail von Seite Al

Abb. 2a/2b/2c Geometrische Kotyle, Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae 166788
(Abb. 2a und 2c: nach Pugliese Caratelli 1996, Kat. 21, 192; Abb. 2b: nach
Gigante et al. 2021, 4 Abb. 3) [Inschrift extra, Gefal3, Gefall mit Inschrift/

Umschrift]

Abb. 3 Korinthischer Kolonettenkrater, Florenz, Museo Archeologico Nazionale
4198, Foto: Museo Archeologico Nazionale, Archivio Fotografico

Abb. 4 Protokorinthischer Aryballos, London, British Museum 1885.0613.1,

Foto: CC BY-NC-SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1885-0613-1
Abb. 5 Korinthischer Aryballos, London, British Museum 1865.12-13.1,
Foto: CC BY-NC-SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1865-1213-1

Abb. 6 Schwarzfigurige attische Amphora, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek Minchen SH 1562, Foto: Renate Kiihling [Seite A]
Abb. 7a-7b Schwarzfigurige attische Bauch-Amphora, Paris, Louvre F2,

Fotos: © RMN-Grand Palais (Musée du Louvre) / Stéphane Maréchalle
[Seite A und Seite B]

Abb. 8 Rotfiguriger attischer Psykter, St. Petersburg, Hermitage B1650 (nach
Furtwangler/Reichhold 1909, Tafel 63)
Abb. 9 Rotfigurige attische Kylix, London, British Museum E38 = 1843.1103.9

(nach Furtwéngler/Reichhold 1909, Tafel 73.2, Bildquelle:
Universitatsbibliothek Heidelberg, https://doi.org/10.11588/diglit.
828#0017)

Abb. 10a/10b/10c Rotfigurige attische Kylix, London, British Museum E38 = 1843.1103.9,
Fotos: CC BY-NC-SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1843-1103-9 [Seite
A/Seite B/Innenbild]

Abb. 11a/11b/11c  Rotfiguriger attischer Kelchkrater, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek Miinchen NI 8935, Fotos: Christa Koppermann und Renate
Kiihling [Seite A/Seite B/Detail von Seite A]

Abb. 12a-12b Rotfiguriger attischer Stamnos, Briissel A717, Fotos: CC BY-MRAH /
© ImageStudio Musées Royaux d’Art et Histoire, Bruxelles [Seite A und
Seite B]

Abb. 13a/13b/13c  Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora, Berlin 1966.19, Fotos: CC
BY-SA 4.0, Staatliche Museen zu Berlin, Antikensammlung / Johannes
Laurentius, https://id.smb.museum/object/676902/attische-halsamphora
[Seite A/Detail von Seite A/Detail von Seite B]

Abb. 14 Schwarzfigurige attische Hydria, Warschau, Nationalmuseum 142333,
Foto: Piotr Ligier, https://cyfrowe.mnw.art.pl/en/catalog/486246

@ Open Access. ©2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-008


https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010268227
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010268227
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1885-0613-1
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1885-0613-1
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1865-1213-1
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1865-1213-1
https://doi.org/10.11588/diglit.828#0017
https://doi.org/10.11588/diglit.828#0017
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1843-1103-9
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1843-1103-9
https://id.smb.museum/object/676902/attische-halsamphora
https://cyfrowe.mnw.art.pl/en/catalog/486246
https://doi.org/10.1515/9783111425221-008

152 —— Abbildungsverzeichnis

Abb. 15a/15b/15¢c  Rotfiguriger attischer Krater/Psykter, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek Minchen SH 2416, Fotos: Renate Kiihling [Seite A/Detail von
Seite A/Seite B]

Abb. 16a-16b Schwarzfigurige Kleinmeisterschale, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek Muinchen 2167, Fotos: Renate Kiihling [Seite A und Seite B]
Abb. 17a-17b Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora, Paris, Louvre G30,

Fotos: © RMN-Grand Palais (Musée du Louvre) / Hervé Lewandowski,
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010270176 [Halsbilder Seite A

und Seite B]

Abb. 18 Rotfiguriger attischer Psykter, St. Petersburg, Hermitage B1650 (nach
Pasquier/Denoyelle 1990, Kat. 33, 165, Abb. unten) [Detail]

Abb. 19a-19b Rotfigurige attische Hydria, Staatliche Antikensammlungen und

Glyptothek Muinchen SH 2421, Fotos: Christa Koppermann [Gesamt und
Halsbild extra]

Abb. 20 Rotfigurige attische Kylix, London, British Museum E41 = 1837.6-9.58,
Foto: CC BY-NC-SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1837-0609-58
[Innenbild]


https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010270176
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010270176
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1837-0609-58
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1837-0609-58

Index

Abenteurer 17,126

Agypten 10, 70, 71, 94

Agapa 54,115

agonal, Agon 18 n.51,19, 88
[siehe auch Wettkampf]

Agrigento 98

Aineta 39, 40, 42

Aischylos 60 n.9

Alkaios 62, 91, 96-99, 101, 102, 110, 120

- fr. 296b.1 Voigt 101

- fr. 322 Voigt 110

Alkman 30, 62

- fr. 19 PMG 30

Alphabet 7,9, 13,16, 17, 19, 33, 35, 58, 61, 83,
120, 125-127, 130

Ame 15n.42, 36

Amphora 44-48, 84-89, 107-111, 115, 118

Anakreon 51, 52, 54, 62-66, 69, 71, 72, 91, 92

- fr. 356 PMG 63-66

- fr. 358 PMG 51, 52

andron 60

Antiphanes 94

aphrodisia 5, 61

Aphrodite 5,7, 12,13, 16, 18, 33, 51, 58-62, 83,
101, 120, 125, 130, 131

Apollon 75

Archilochos 62, 83,91, 92, 94

Aristokratie, Aristokraten 3,5, 11,18, 19, 21, 25,
26, 33, 35, 59-61, 63, 73, 78, 82, 92, 100,
101, 105, 112, 119, 127

Aristophanes 63

Aristoteles 83 n.61, 99, 131

Artemis 75

Athen 4, 44, 48, 51, 52, 57, 62, 63, 66, 74, 78, 83,

100, 101, 107, 111, 112, 125, 130
Athenaios 63, 106
Attika, attisch 2, 9, 37, 44, 62, 94, 100, 106, 115

Aulos 48, 49, 54, 67-69, 71,72, 75,78, 79, 88, 89

Automenes 82

banausoi 20, 82 n.59, 112, 131
banquet couché 3,30
Barbitos 97, 98, 107 n.50
Bassaride 64, 66

Beazley, John 109
Bildkiinstler 5,119

[siehe auch Vasenmaler]
Bisexualitat 42, 44, 115, 129
Blickkontakt

[siehe face-to-face]
Bronze 33,36
Burckhardt, Jacob 18 n.51
Busiris 70, 72

Caere 33
Choro 82
Cumae 15n.42,37

Damas 99, 101, 102

Damoanaktidas 101

Davidson, James 42

Denoyelle, Martine 115

Dentzer, Jean-Marie 3

Dichter 5, 16,19, 43, 50, 51, 62, 63, 78, 83, 84,
89, 91, 92, 94, 98, 102, 103, 105-108, 110,
119, 126, 129-131

Dionysos 2, 5,7, 18, 44, 45, 48, 51, 58-60,
62, 66, 69, 88, 89, 112, 120, 121, 123,
130, 131

Diphilos 94

Ekphantides 78, 82

Ekstase 48, 49, 62, 66, 69, 72, 75, 79, 130

Elite 3, 11,17-20, 22, 26, 36 n.33, 61, 78
[siehe auch Aristokratie]

Entertainerinnen und Entertainer 23, 51, 59,
93,106

Epiktetos 66-75, 91

Erato 39

Eretria 23,127

Eris 119

Eros 43,51, 52, 60

Etrurien 30, 33,123

Euboia, eubdisch 8,9, 13,19, 22, 23, 37, 126, 127

Euphronios 52-54, 74, 76-79, 82-84, 107-115,
117-119, 122, 123, 131

Euripides 64 n.20

Euthymides 118, 119

@ Open Access. ©2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111425221-009


https://doi.org/10.1515/9783111425221-009

154 — Index

Euthymos 23

face-to-face 32,49, 75,123

Familie 26, 43,129

Foucault, Michel 43

Frauen 21-23, 25-32, 36, 42, 44, 48-50, 59, 75,
94,123, 127-130

Frauennamen 33 n.25, 37, 41, 106, 115

Gefale 10, 11,18, 21, 27, 28, 33, 35-37, 41, 54,
61, 62, 64, 74, 83, 94, 100 n.28, 103, 106,
126-128, 130
[siehe auch Amphora, Hydria, Krater, Oino-
choe, Psykter, SalbgefaR(e), Stamnos,
TrinkgefaR(e)]

Gleichheit 21, 31, 32, 35, 49, 58, 128, 129

Gotterkulte 10

Gold 10, 33, 35, 103, 105

Greek Renaissance 20

Greek style 18, 35, 36, 130

Handler 8,9, 17, 35,126

Hakesandros 22, 37

Handwerker 19, 35, 58, 61, 72, 73, 82, 83 n.61,
110, 112, 119, 126, 131

Handwerkernamen 72-74

Hedreen, Guy 78, 82

Heinemann, Alexander 2

Hekamede 15

Helike 82

Herakles 70-72

Hermaios 39

Herodot 60 n.9, 94

- Historien 1.34 60 n.9

- Historien 2.135 94

- Historien 5.58 9 n.25

- Historien 9.75 111 n.60

Hesiod 17,111 n.61, 119, 120

- Erga 11-26 18 n.51

- Erga 25-26 119 n.90

- Erga 582-596 120 n.91

- Theogonie 22 119 n.89

Hetdre(n) 29, 42, 44, 50, 52-54, 69, 93, 94, 100,
113-115, 117-119, 129

Hetdrennamen 15 n.42, 33 n.25, 37, 39, 41, 53
n.73, 54, 78, 82, 106, 113-115

hetaira, hetairai 22, 26, 27, 29, 32, 36, 59, 106
n.48, 129

hetairos, hetairoi 22,27, 32, 59, 129

Heterosexualitat 50, 52, 54, 59, 60, 101, 129

himeros 12,15

Hipponax 92, 94

Hobden, Fiona 2, 3

Homer 5, 13-15, 17, 18, 21, 83

- Ilias 6.208 18

- Ilias 11.624-641 14,15

- Ilias 11.784 18

- Odyssee 9.3-11 17

- Odyssee 22.344-349 17

Homosexualitat 43, 60, 101, 129

- mannliche 3, 26, 43, 50, 54, 59, 112
[siehe auch Paderastie]

- weibliche 42,43, 52, 54, 59, 113 n.68, 115

hybris 64, 66

Hydria 94, 95, 106, 116, 117, 119

Initiationsriten 25

Inschrift(en) 7, 8,10-12, 14, 15, 17, 18, 21, 22, 36,
37,39, 41, 42, 63, 74, 82, 83, 88, 91, 92, 100,
103, 105-107, 109-111, 125-128

Ischia
[siehe Pithekoussail

Italien 10

Ithaka 17

jeunesse dorée 100, 111

Kachrylion 122
kale 93,100, 101, 103, 105, 106, 115
Kallistanthe 104-106
kalos 54,93, 99-103, 109-112, 115, 120
Kantharos 44
Karthago 10
Kerameikos 74, 112
Kilikien 10
Kithara 71
Kleis 103, 105, 115
Klinen 3,16 n.44, 30, 32, 37, 48, 49, 75
Knabenliebe
[siehe Paderastie]
Kolonien
[siehe Siedlungen]



Komaodien 63,78, 94, 115

Komos 67, 97

Konkurrenz 32, 35, 58, 89, 91, 99, 101-103, 108,
110, 119, 128, 129
[siehe auch Wettkampf]

Korinth, korinthisch 6, 9, 30-34, 37, 39, 40, 44,
73 n.43

kottabos 54, 109, 110, 113-115, 118, 119, 128

Kranze 12,13, 16, 32, 44, 68, 71, 107

Krater 5,6, 11,18, 19, 30-34, 44, 53, 54 n.74, 65,
74,76-79, 82, 96-98, 106, 120, 121, 123, 130

Krotalen 68, 69

Kurtisane(n)
[siehe Hetdre(n)]

kykeon 15

Kylix 66-68, 70, 71, 75, 122

Leagros 54, 109-113, 115, 117
leisure class 3, 26
Lesbos 51, 52, 91, 98, 103
Leto 75
Lieblingsinschriften 100
[siehe auch kalos und kale]
Lissarrague, Francois 2, 27, 28,72
Lydien 103
Lyra 32, 88, 91, 107-110, 119, 123
Lyrik 13, 50-52, 62, 63, 65, 75 n.50, 103, 106,
107,123

Machaon 15

Manade(n) 66, 69, 72, 112, 120, 121, 123

Manner (erwachsene) 23, 25, 28-32, 39, 48-50,
59, 61, 75, 78, 101, 118, 127, 129, 130

Manner (junge) 23, 28, 30, 48-50, 52, 54, 59,
61, 68,78, 79, 82,101, 107, 115, 119, 123,
129,130

Ménnerbund 26

Mannernamen 39,78

Makedonien 22,127

male symposium 3,5, 27, 44, 54 n.77, 59, 92, 93,
113 n.67, 128

Maske(n) 41, 62, 68, 130

Maximos Tyrios 43

Melas 78

Metall 10, 14, 18, 33, 36, 48, 75, 110, 126

Methone 10 n.27, 22, 36, 127

Meticha 41

Index = 155

Mika 115

Mischung(en) 5,7, 15, 16, 20, 21, 30-32, 58, 66,
69, 72, 99, 126-128, 130, 131

Mobilitat 20, 63

Mundschenk 14, 37, 48, 49, 63, 65, 72

Murray, Oswyn 1, 2, 3,18 n.52, 25-28, 35

Musen 17, 22, 39

Musik 17, 32, 49, 50, 58, 60, 69, 72, 75, 99, 119,
128,129

Musikerinnen und Musiker 61, 93, 98, 110

Musikinstrumente
[siehe Aulos, Barbitos, Kithara, Krotalen,
Lyra]

Mykene 5

Myrmidas 39

Myrticha 41

Nacktheit 32, 44, 48, 49, 53, 67, 69, 72, 88, 107,
109, 113,115 n.76, 118

Nagy, Gregory 93

Namen 4,18, 22, 37, 39, 41,74, 78, 82-84, 91, 92,
94, 98, 105, 111, 115, 119, 125-128, 131
[siehe auch Frauennamen, Handwerker-
namen, Hetarennamen, Lieblingsinschriften,
Mannernamen]

Nekropolen 10, 18

Nestor 12-16, 83, 125

»Nestorbecher“ 7-18, 20, 22, 23, 36, 37, 62, 83,
125-128

Nietzsche, Friedrich 18 n.51

Normen 3, 4, 44, 50, 54, 57, 58, 62, 64, 65 n.23,
70, 72, 84 n.64, 92, 111, 113 n.67, 119, 131

Odysseus 17
Oinantha 41, 42
Oinochoe 11, 36, 48,71
Opfer 70, 71

Ovid 94

Paderastie 26, 43, 44,100, 111-113
pais 63, 64,100, 103, 105, 109, 115
Palastra 111 n.61
Palaisto 54, 114, 117
Parflimgefal(e)

[siehe Salbgefal3(e)]
Penelope 17
Pheidiades 82



156 = Index

Phemios 17

Phiale 48, 49

Phintias 116-119

Phénizier, phonizisch 8-10, 61, 126

phorbeia 68,71

Phryx 39

Pierien 22

,Pioniere‘ 74, 84,107, 117, 119

Pithekoussai 7-10, 14, 17-20, 22, 23, 35-37, 62,
125, 126

Platon 26, 43, 49 n.64, 51 n.70, 57, 83 n.61, 131

poikilia 92

Polis 20, 28, 57

Polykrates 51

Poseidon 73 n.43

poterion 12,13

Priamel 102, 103

Promiskuitat 51, 60, 101

Prostitution 27, 42, 52, 129

Psykter 53,54 n.74,112-115, 118

Pylos 14

Python 66-72,74

Reziprozitat 49
Rhode 82
Rhodopis 94
Rhodos 7
Risiko 16,19, 35, 60, 61, 108, 128
Rivalitat 52,119, 120

[siehe auch Konkurrenz]
rémisch 43, 48, 55, 106, 107
Rollentausch 54, 62, 66, 128, 130

Sanger 17-19, 73, 75, 99, 107, 110, 119, 120
Saiteninstrument(e) 39 n.41, 71, 75, 89, 97-99
[siehe auch Barbitos, Kithara, Lyra]

sakkos 69,72, 118

Salbgefal(e) 11, 37,39, 41

Samos 51, 63

Sandalen 52,123

Sappho 4, 43, 50-52, 62, 63, 65, 89, 91, 93-99,
102, 103, 105-108, 112 n.61, 115, 119, 120,
123,129, 131

- fr. 1.20 Voigt 119 n.89

- fr. 16.1-4 Voigt 102

- fr. 36 Voigt 107

- fr. 57 Voigt 123 n.97

- fr. 71.1 Voigt 115 n.77

- fr. 132 Voigt 103

- fr. 137 Voigt 99 n.24

Sardinien 10

Satyr(n) 44, 84-89, 112

Schonheit 4,12, 13, 16, 54, 64, 65, 89, 91, 93,
100-103, 106, 108, 115, 120, 127, 131
[siehe auch kalos und kale]

,schon wieder* (déute) 51, 52, 64-66

Schmitt Pantel, Pauline 2, 28-30

Schreibkunst 13,17-19, 126

Schrift 9, 13, 16-18, 20-22, 37, 39, 61, 62, 66,
72-74,78, 88, 126, 127,130
[siehe auch Alphabet]

Schurtz, Heinrich 25, 26

Sekline 54

Selino 39

Selinunt 41

Shapiro, Alan 111

Siedlung(en), Siedler 7,10, 19, 20, 22, 35-37,
125, 126

Signatur(en) 19, 53, 66, 72-74, 78, 79, 84, 88, 91,
106, 112, 126, 127

Silber 11,33, 35

Sizilien 41, 98, 110, 123

Sklave(n) 15, 59, 61, 63, 67, 74, 103, 105

Skyphos 22, 53

skythisch 64, 65

Smikra 54, 113-115, 117, 119

Smikros 78-82, 84-89, 112, 114

Sokrates 43, 51

Sphortos 39

Spiel 4,14,16, 20, 22, 28, 35, 52, 54, 58, 61-63,
83, 88, 91, 106, 110, 125, 128, 130, 131

Sprecherrolle 14, 22, 41, 62

Stamnos 78-82

Status 19, 26, 28, 32, 35, 42 n.49, 55, 61, 65, 66,
74, 83,101, 103, 128, 129

Steiner, Ann 70

Steinrtick, Martin 88

Syko 78

synaisthesis 60

Syrien 10

tainia 41, 44, 99
Tanz 68, 69,72, 82, 84
Tataie 15 n.42,37,38



Teos 51, 63

Terpaulos 88

Theater 62,130

Theognis 57

Theron 39

Thodemos 78

thrakisch 66

Thymokrates 23, 37

Tierfell 64 n.21, 66, 69, 71, 72

Tlempolemos 119

Topfer 19, 22, 35, 36, 44, 61, 66, 72-74, 83, 115,
119, 126, 130

TrinkgefaB(e) 7, 11-15, 19, 21-23, 32, 36, 37, 48,
53, 63, 74, 104-106, 110, 123, 125, 130
[siehe auch Kantharos, Kylix, Phiale,
Skyphos]

Troja 14

Tsantsanoglou, Kyriakos 88

Vasen-Inventarnummern der Illustrationen
- Berlin, Antikensammlung
SMPK 1966.19 (Abb. 13a/13b/13c) 84-89
- Briissel, Musées Royaux d’Art et Histoire
A717 (Abb. 12a-12b) 79-82
- Florenz, Museo Archeologico Nazionale
4198 (Abb. 3) 33 n.25, 34, 37 n.40, 39, 44
- Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae
166788 (Abb. 2a/2b/2c) 7-9, 12
- London, British Museum
1837.6-9.58 = E41 (Abb. 20) 122,123
1843.1103.9 = E38 (Abb. 9 und Abb. 10a/10b/
10c) 66-75
1865.12-13.1 (Abb. 5) 39, 40
1885.0613.1 (Abb. 4) 37,38

Index = 157

- Munchen, Staatliche Antikensammlungen
1562 (Abb. 6) 44, 45
2167 (Abb. 16a-16b) 104, 105
2416 (Abb. 15a/15b/15¢) 94 n.15, 96-99,
120,121
2421 (Abb. 19a-19b) 116-119
8935 (Abb. 11a/11b/11c) 74-79, 82
- Paris, Musée du Louvre
E629 (Abb. 1a-1b) 5, 6, 30, 31, 37, 44
F2 (Abb. 7a-7b) 46-48
G30 (Abb. 17a-17b) 107-111, 115, 118
- Sankt Petersburg, Hermitage
B1650 (Abb. 8 und Abb. 18) 53, 112-115
- Warschau, Nationalmuseum
142333 (Abb. 14) 94, 95, 97, 98, 106
Vasenmaler 2,19, 29, 36, 44, 52, 61, 62, 66, 69,
71,72,74,78, 82-84, 88, 91, 92, 94, 100,
103, 106, 110, 112-115, 117, 119, 123, 126,
130, 131
Veblen, Thorstein 26
Vernant, Jean-Pierre 2

Waffen 10, 32, 84, 126

Warburg, Aby 1

Wecowski, Marek 2, 3,21 n.58
Weihungen 73 n.43, 83

Wettkampf 18, 20, 21, 32, 110, 128, 131

Xenophanes 57

Zeus 5






	Inhalt
	Vorwort
	1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite. Trinkgelage und antike griechische Kulturgeschichte
	2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions
	3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente
	4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen
	Resultate, Fragen, Perspektiven. Der „Nestorbecher“ von Ischia und die Geschichte des Symposions
	Zitierte Literatur
	Abkürzungen
	Abbildungsverzeichnis
	Index



