
Renate Schlesier
Mischungen beim antiken Gelage



Münchner Vorlesungen zu
Antiken Welten

Herausgegeben vom
Münchner Zentrum für Antike Welten (MZAW)

Band 7



Renate Schlesier

Mischungen beim
antiken Gelage

Reflexionen des frühgriechischen Symposions



ISBN 978-3-11-141674-8
e-ISBN (PDF) 978-3-11-142522-1
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-142549-8
ISSN 2198-9664
DOI https://doi.org/10.1515/9783111425221

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte,
die nicht Teil der Open-Access-Publikation sind (z. B. Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.).
Diese erfordern ggf. die Einholung einer weiteren Genehmigung des Rechteinhabers. Die
Verpflichtung zur Recherche und Klärung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2024932382

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 Renate Schlesier, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Einbandabbildung: „Nestorbecher“. Geometrische Kotyle, Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae
166788. Abbildung oben nach Gigante et al. 2021, 4 Abb. 3, https://doi.org/10.1371/journal.pone.
0257368.g003, zur Verfügung gestellt von der Soprintendenza Archeologia, Belle Arti e Paesaggio
per l’area metropolitana di Napoli. Abbildung unten nach Pugliese Caratelli 1996, Kat. 21, 192.
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783111425221
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368.g003
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368.g003
http://www.degruyter.com


Zum Gedenken
an meinen Vater Willi, den Handwerker (1903–1980),
und an meinen Sohn William (1977–1982)





Inhalt

Vorwort IX

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite.
Trinkgelage und antike griechische Kulturgeschichte 1

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 25

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 57

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 91

Resultate, Fragen, Perspektiven.
Der „Nestorbecher“ von Ischia und die Geschichte des Symposions 125

Zitierte Literatur 133

Abkürzungen 149

Abbildungsverzeichnis 151

Index 153





Vorwort

Dank zahlreicher Arbeiten hat das antike griechische Symposion seit einiger Zeit in
der internationalen Forschung Konjunktur. Doch viele damit zusammenhängende
Interpretationsprobleme bleiben noch ungeklärt und werden kontrovers diskutiert.
So habe ich gern die Chance der Einladung zu einer zweisemestrigen Gastprofessur
am Münchner Zentrum für Antike Welten (MZAW) ergriffen, um einige dieser auch
kulturanthropologisch anschlussfähigen Fragen gemeinsam mit Doktorandinnen,
Doktoranden und Postdoc-Fellows aus verschiedenen altertumswissenschaftlichen
Disziplinen in Seminaren zu behandeln und zentrale Aspekte der Problematik vor
einem größeren Publikum öffentlich zur Diskussion zu stellen.

Mein Interesse an der Institution des Symposions wurde schon vor langer Zeit
geweckt, als ich begann, mich in Berlin und Paris mit den Gottheiten Dionysos und
Aphrodite und ihrem Verhältnis zueinander innerhalb der antiken griechischen
Religion und Kultur zu beschäftigen. In Studium und Lehre, bei stimulierendem
Austausch mit Wissenschaftlern und Wissenschaftlerinnen aus einer Reihe von
Ländern in drei Kontinenten und auch innerhalb von Berliner Forschungsverbün-
den – an der Freien Universität und der Humboldt-Universität – hatte ich immer
wieder mannigfaltige Möglichkeiten, gründlich über die Institution des antiken
griechischen Symposions nachzudenken und von Anregungen zum Weiterdenken
und Überprüfen von Deutungsmodellen zu profitieren. Ein Querschnitt aus den
dabei gewonnenen Resultaten, Fragestellungen und Perspektiven liegt nun in die-
sem Opusculum vor. Es beschränkt sich in Form von vier Kapiteln auf den wenig
veränderten Wortlaut der vier Vorträge, die ich zwischen Oktober 2017 und Juni
2018 in München als Professorin für Kulturgeschichte des Altertums hielt, und die
antiken Text- und Bildzeugnisse aus dem 8.-6. Jahrhundert v. Chr., die darin zur
Sprache kamen. Die Anmerkungen und die Bibliographie der zitierten Literatur do-
kumentieren jedoch nicht allein eine möglichst konzise Auswahl der thematisch
und methodisch relevanten Lektüren und Forschungen während dieser Zeit und
im Verlauf einiger Jahrzehnte zuvor, sondern auch und gerade die Auseinanderset-
zung mit einigen neueren, danach erschienenen Publikationen, die als weitere
maßgebliche Beiträge zum Verständnis der Institution des Symposions anzusehen
sind. Das im Herbst 2023 entstandene Schlusskapitel soll dazu dienen, den von mir
unter dem Titel „Mischungen beim antiken Gelage“ analytisch und programmatisch
gewählten Zugang zum Thema und die Konzentration auf frühgriechisches Mate-
rial zu erläutern sowie die dabei erzielten Ergebnisse zusammenzufassen und die
neu zu verfolgenden Fragen zu skizzieren.

Es würde zu weit führen, alle oder auch nur die wichtigsten Gesprächspart-
ner und Gesprächspartnerinnen zu nennen, von denen ich seit dem Ende der
siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts fruchtbare Impulse bei meinen Überlegun-

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-203

https://doi.org/10.1515/9783111425221-203


gen zum Symposion empfing. Erwähnt sei nur, dass ich 1979, direkt nach Abgabe
meiner Doktordissertation, durch ein sechsmonatiges Forschungsstipendium und
spätere Gastaufenthalte in Paris an dem von Jean-Pierre Vernant geleiteten
Centre de recherches comparées sur les sociétés anciennes auch mit den so rich-
tungweisenden Vasenforschern dieses Zentrums langfristig ins Gespräch kam,
allen voran François Lissarrague. Doch hier soll genügen, mich nun besonders
bei den Diskutanten meiner Münchner Vorträge fast vierzig Jahre danach und allen
Mitgliedern meiner dortigen Seminare zu bedanken, durch deren Projekte ich We-
sentliches über die antiken kulturellen Kontexte meines Themas hinzulernen konnte,
und sodann bei Kolleginnen und Kollegen, von denen ich zusätzliche Denkanstöße
und ermunternde Unterstützung erfuhr: dem damaligen Sprecher des MZAW, Chris-
tof Schuler, und seiner Nachfolgerin in diesem Amt, Ruth Bielfeldt, sowie dem Spre-
cher der Münchner Graduate School Distant Worlds, Martin Hose, und nicht zuletzt
Therese Fuhrer, die schon im Exzellenzcluster TOPOI während ihrer Berliner Zeit
und anschließend an der Münchner Ludwig-Maximilians-Universität meinen Sympo-
sionsstudien wohlwollendes Interesse entgegenbrachte. Nicht unerwähnt soll blei-
ben, wie dankbar ich Caroline Veit bin, der Koordinatorin des MZAW, nicht allein
für ihre große Mühe, Zuverlässigkeit und Freundlichkeit in allen technischen Zusam-
menhängen, mit denen ich sie während der Zeit der Gastprofessur und der Druck-
vorbereitung des vorliegenden Buches konfrontierte, sondern vor allem auch für die
so intensiven Gespräche mit ihr über Symposionsgefäße bei gemeinsamen Be-
suchen der Münchner Antikensammlung und bei anderen Ausstellungsbesu-
chen seitdem. Und ebenso möchte ich den Kolleginnen und Kollegen der Freien
Universität und der Humboldt-Universität aus den Disziplinen Religionswissen-
schaft, Klassische Archäologie und Klassische Philologie herzlich dafür danken,
dass sie mir Ende 2019 und 2023 Gelegenheit gaben, die vier Münchner Vorträge
später – unmittelbar vor und schließlich nach der Covid-Epidemie – auch
einem jeweils anders zusammengesetzten Berliner Publikum zu präsentieren.
Den Mitarbeitern des Verlages de Gruyter, insbesondere Jessica Bartz und
Mirko Vonderstein, sei ebenfalls gedankt für die hilfreiche, angenehme und
verständnisvolle Kooperation bei der Drucklegung des Bandes.

Berlin, im Januar 2024

X Vorwort



1 Mischungen im Zeichen von Dionysos
und Aphrodite. Trinkgelage und antike
griechische Kulturgeschichte

Die Institution des Symposions (wörtlich: „gemeinsames Trinken“) genießt mittler-
weile eine Vorrangstellung in der Forschung auf dem Gebiet der Kulturgeschichte
des antiken Griechenlands. Dafür hat mit besonderer Verve und Energie der Oxfor-
der Althistoriker Oswyn Murray gesorgt.1 Nach eigenem Bekunden2 wurde er so-
wohl durch den britischen sozialwissenschaftlichen Funktionalismus als auch
durch die Verbindung von Kultur- und Kunstgeschichte des von Hamburg nach
London geretteten Warburg-Instituts geprägt. Murray gebührt das Verdienst, als
einer der ersten die zentrale kulturhistorische Bedeutung des Symposions nicht
nur in zahlreichen Abhandlungen seit mehr als vier Jahrzehnten vehement unter-
strichen und in vielen Einzelaspekten untersucht zu haben. Er hat außerdem mas-
siv dazu beigetragen, ein Netzwerk von Forschern aus verschiedenen Ländern,
Disziplinen und Wissenschaftstraditionen auszubauen. Die um ihn versammelten
Pioniere haben das Verständnis des Symposions entscheidend vorangetrieben. Sie
einte von Anfang an, so schrieb Murray 2003 im Rückblick auf die ersten zwanzig
Jahre dieses neuen internationalen und interdisziplinären Forschungsgebiets, ein
begeisterndes Gefühl, nämlich dass eine Fülle von „unterschiedlichen Aspekten der
antiken Kultur durch das Studium des Symposions illustriert werden“ könnten.3

Tatsächlich zeigte sich dies dann 1990 in einem von ihm selbst herausgegebenen
Tagungsband (Sympotica. A Symposium on the symposion),4 aber auch in vielen an-
deren (im modernen wissenschaftlichen Sinne) symposiastischen Konferenzen, an
denen er seit den achtziger Jahren beteiligt war oder die er mitorganisiert hat.5

 Inzwischen hat er eine Sammlung der meisten seiner bis 2017 verfaßten Aufsätze zum Thema
Symposion vorgelegt: Murray 2018.
 Murray 2003, 14 f. (= Chapter 5 in Murray 2018, 43–52, hier 45).
 Murray 2003, 13 (= 2018, 43): „The main element of excitement [...] was surely the realization of
the existence of so many different aspects of ancient culture which could be illuminated through
study of the symposion“.
 Murray 1990.
 Die weiteren sechs wichtigsten sind: Slater 1991 (darin: „War and the symposion“ = Chapter 13 in
Murray 2018); Aurell et al. 1992 (darin: „Les règles du symposion ou comment problématiser le plai-
sir“, englisch in Murray 2018, 183–188 = erster Teil von Chapter 15); Murray/Tecuşan 1995 (darin:
„History of pleasure“ = Chapter 26 in Murray 2018); Sauzeau 2000 (darin: „La convivialité dans les
cultures de l’Antiquité: la Méditerranée et la Chine“, englisch in Murray 2018, 53–60 = Chapter 6);
Orfanos/Carrière 2003 (darin: „Sympotica – twenty years on“ = Chapter 5 in Murray 2018); Cazzato
et al. 2016 (darin: „The symposion between East and West“ = Chapter 8 in Murray 2018).

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-001

https://doi.org/10.1515/9783111425221-001


Es versteht sich von selbst, dass die Institution des Symposions und seine in
der antiken Überlieferung nicht zu übersehenden engen Bezüge zur antiken Bild-
kunst, Literatur und Religion auch die Aufmerksamkeit früherer Forscher in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts erregt haben, wobei allerdings das antike Sym-
posion eher als ein nur für begrenzte Bereiche gültiges, lebensweltliches Randphä-
nomen betrachtet wurde, ohne es mit einem universalistischen Anspruch auf
Kulturerklärung zu koppeln.6 Vorwiegend von klassisch-archäologischer Seite sind
dann seit den siebziger Jahren bis ins zweite Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts, auch
vor und unabhängig von Murray und seinen Mitstreitern, wichtige Quellen und In-
terpretationen zur materiellen Symposionskultur und ihrer Geschichte präsentiert
worden.7 Hervorzuheben ist hier auch der auf eine Münchner Ausstellung von
1990 zurückgehende Katalog Kunst der Schale – Kultur des Trinkens8 sowie die 2016
erschienene Monographie von Alexander Heinemann, die der Dionysos-Sphäre in
der attischen Vasenmalerei des 5. Jahrhunderts v. Chr. gewidmet ist.9

Am ehesten richtungweisend war jedoch die dezidiert kultur- und sozialan-
thropologisch geprägte, komparatistisch anschlussfähige Auffassung des Symposi-
ons, wie sie Murray und vor allem seine Kooperationspartner aus der Pariser
Vernant-Schule in den Mittelpunkt ihrer Forschungsinteressen gestellt haben, und
zwar in auch monographisch exponierter Weise: François Lissarrague (Un flot d’i-
mages, 1987)10 und Pauline Schmitt Pantel (La cité au banquet, 1992)11. Von einem
Abflauen des Interesses an der weiteren Erforschung des Symposions kann im üb-
rigen keine Rede sein. Davon zeugen nicht allein die bereits erwähnten, seit 2010
publizierten klassisch-archäologischen Kompendien und viele Einzelstudien auch
anderer Disziplinen, sondern besonders zwei weitere Monographien aus dem ver-
gangenen Jahrzehnt, The Symposion in Ancient Greek Society and Thought, verfasst
von der Kulturhistorikerin Fiona Hobden von der Universität Liverpool,12 und das
Buch The Rise of the Greek Aristocratic Banquet des Althistorikers Marek Węcowski
von der Universität Warschau.13

 Jacobsthal 1912; Von der Mühll 1926/1976; Bielohlawek 1940; Nilsson 1951.
 Darunter in monographischer Form, insbesondere: Fehr 1971; Dentzer 1982; Schäfer 1997; Ca-
toni 2010; Lynch 2011; Topper 2012. Auch im jetzigen dritten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts wird
diese Debatte fortgesetzt (siehe dazu in den folgenden Kapiteln zitierte Forschungsliteratur).
 Vierneisel/Kaeser 1990.
 Heinemann 2016.
 Lissarrague 1987a.
 Schmitt Pantel 1992; eine Bilanz nach zwanzig Jahren zur Forschung über antike Gastmähler
(wobei die Institution des Symposions nicht im Zentrum steht): Schmitt Pantel 2012. Zu weiterer
Forschung zum Symposion siehe auch (lexikalisch) Bruit et al. 2004; vgl. Corner 2015.
 Hobden 2013.
 Węcowski 2014.

2 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



Gerade die beiden letztgenannten Arbeiten machen deutlich, dass der von
bisherigen Symposionsforschern etablierte Konsens teilweise ins Wanken geraten
ist, und zwar unter durchaus gegensätzlichen Blickwinkeln: Fiona Hobden etwa
vertritt die Position, dass das Symposion „als präzises historisches Phänomen ein
mirage“14 sei, also eine Fata-Morgana-artige Luftspiegelung, während Marek Wę-
cowski die raumzeitlichen Bedingungen für die Entstehung und Entwicklung die-
ser Institution zu rekonstruieren beansprucht und es ablehnt, das von Murray
verteidigte ausschlaggebende Kriterium für ein genuin griechisches Symposion,
seine Qualität als Gelage von auf Sofas („Klinen“) liegenden Teilnehmern (im
Sinne von Dentzers „banquet couché“), zu akzeptieren.15

Von diesen (hier stellvertretend genannten) und anderen Einsprüchen gegen
den Konsens bleiben allerdings bisher seine wesentlichen Elemente unberührt, die
auch in Handbücher Eingang gefunden haben. Dieser generelle Konsens, der im üb-
rigen bemerkenswerterweise – trotz Divergenzen in Detailfragen – die eher kultur-
anthropologisch orientierten kaum von Forschern anderer methodischer Richtungen
unterscheidet, lässt sich in folgenden drei definitorischen Aspekten zusammenfas-
sen: Das Symposion ist demnach erstens ein ritualisiertes Gelage, dessen kommuni-
kative Funktion in einem lustbetonten, von orientalischen Sitten inspirierten und
auf gemeinsamen, geregelten Weingenuss fokussierten Zeitvertreib besteht. Bei den
Teilnehmern des Symposions, den Symposiasten, handele es sich zweitens um An-
gehörige einer elitären „leisure class“, die jeweils eine relativ kleine, überschaubare
Gruppe von männlichen Mitgliedern der Aristokratie bilden, sich mit oder ohne äu-
ßeren Anlass zur Nachtzeit in dem dafür vorgesehenen speziellen Raum eines Privat-
hauses treffen und sich mehr oder weniger gepflegten oder politisch relevanten
Gesprächen, musischer und anderer Unterhaltung, einschließlich erotischen Prakti-
ken, überlassen, vor allem homoerotischen, und zwar zu pädagogischen Zwecken.
Drittens diene das Symposion der Durchsetzung ethischer und religiöser Normen
und besitze deshalb gesamtgesellschaftlichen Nutzen bei der Herstellung verbindli-
cher Identitätskonstruktionen.

Die hier (zugegebenermaßen verkürzt) resümierte Auffassung des antiken
Symposions entspricht, so scheint mir, cum grano salis dem heute weitverbreiteten
Kanon. Wie aber lässt sich die so charakterisierte Institution zeitlich, geographisch
sowie sozial- und geistesgeschichtlich lokalisieren? Zu den wesentlichen Ergebnis-
sen der bisherigen Symposionsforschung gehört zweifellos, dass die eben genann-
ten drei definitorischen Aspekte auf alle Fälle nicht überall und immer gültig

 Hobden 2013 passim und 14: „The plurality of possibilities for sympotic activity [...] demons-
trates the extent to which the symposion as a precise historical phenomenon is a mirage“.
 Węcowski 2014 passim.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 3



waren. Die kanonische Auffassung beruht tatsächlich auf einem Amalgam, das aus
ganz unterschiedlichen textlichen und bildlichen Quellen weit auseinander liegen-
der antiker Kulturepochen und -räume mosaikartig zusammengesetzt ist. Und auch
für das Symposion gilt, was die Vorstellungen über die Antike zum Bedauern vieler
moderner Gelehrter weiterhin geradezu hegemonial beherrscht: nämlich die vor
allem vom klassischen Athen – und damit dem besonders umfangreichen und ein-
flussreichen Teil der Quellen – bestimmte Perspektive, die ein Deutungsraster bietet,
in das die frühere wie die spätere Überlieferung eingeordnet werden kann. Ande-
rerseits ergibt sich aus den Forschungen zum Symposion in den vergangenen Jahr-
zehnten, dass Deutungsraster, auch diejenigen aktueller Theorien, im günstigsten
Fall Hilfskonstruktionen bei der Erkenntnisfindung ermöglichen, im ungünstigen
Fall aber eher neue Erkenntnis verhindern – jedenfalls sofern dabei vernachlässigt
wird, dass in den Quellen selbst mannigfaltige Erkenntnisse und Erkenntnisansprü-
che dargestellt und geformt sind, die nicht allein als vom Zeitgeist abhängige Dis-
kurse einzuschätzen sind, sondern vor allem als Interpretationen unterschiedlicher
Individuen, insbesondere antiker Künstler und Intellektueller, ernstgenommen und
analysiert werden sollten.

Angesichts dieser Problemlage wird es im Folgenden darum gehen, Reflexionen
des frühgriechischen Symposions (so der Untertitel des Buches) zu rekonstruieren,
und zwar in einem mehrfachen Sinne. Zunächst im Sinn der Spiegelung: Wodurch
wird das Symposion gespiegelt, als Objekt, in welchen Texten und Bildzeugnissen,
und was spiegelt dabei das Symposion selber, sozusagen als Subjekt, in Gestalt die-
ser Bildzeugnisse und Texte? In welchem Verhältnis steht diese doppelte Spiege-
lung zu Realität und Imagination? Handelt es sich um Zerrspiegel oder um kreative
Transformationen? Doch wie schon im obigen forschungsgeschichtlichen Überblick
deutlich werden konnte, geht es mir auch um Reflexion im Sinne des Nachdenkens.
Wie haben Forscher und Forscherinnen über das Symposion nachgedacht, in der
Gegenwart, aber schon in der Antike? Welche verschiedenen Formen des Nachden-
kens manifestieren sich in den antiken Quellen zum Symposion?

Solche Arten von Reflexion werden, wie vorab kurz erläutert werden soll,
konkret und mit Hilfe ausgewählter Beispiele in vier Kapiteln zur Sprache kom-
men. Während im vierten und letzten Kapitel, zum Thema Sappho beim Gelage
und das Namensspiel mit dem Schönen, aufzuzeigen ist, welche Desiderate sich in
meinen Augen aus der bisherigen Symposionsforschung ergeben, knüpfen die
Themen der ersten drei Kapitel an Fragen an, die im bestehenden kulturhistori-
schen Konsens zu kurz kommen oder nicht ausreichend differenziert zu sein
scheinen, und zwar kritisch bezogen auf die von mir zuvor skizzierten drei defi-
nitorischen Aspekte des gegenwärtig allgemein anerkannten Kanons: Das dritte
und vorletzte Kapitel, zum Thema Ein Ambiente kultureller Experimente, wird
sich daher vorzugsweise den subversiven und antinormativen Symposionsprakti-

4 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



ken und -reflexionen der Dichter und Bildkünstler widmen. Das zweite Kapitel,
zum Thema Männer und Frauen als Akteure und Objekte, stellt die kanonische
Meinung auf den Prüfstand, dass das Symposion grundsätzlich als eine auf Män-
ner beschränkte oder im Dienst männlicher Autorität stehende Institution zu cha-
rakterisieren sei. Das Thema des ersten Kapitels, Mischungen im Zeichen von
Dionysos und Aphrodite, das nun ins Zentrum rücken soll, lässt aber sicher nicht
auf Anhieb erkennen, was hier vor allem aufs Korn genommen werden soll: näm-
lich die herrschende definitorische Auffassung des Symposions als eine vermeint-
lich fundamental aristokratische Institution. Dazu werde ich hier eine Fallstudie
vorstellen.

Doch zunächst zum Titel des Kapitels: Dionysos, dessen Qualifikation als kon-
kurrenzloser griechischer Weingott bis in die Zeit der mykenischen Fürsten- und
Palastkultur, also bis ins vorchristliche 2. Jahrtausend zurückreicht,16 besitzt für die
Tätigkeit des gemeinsamen Trinkens, die dem Symposion den Namen gegeben hat,
unverkennbar eine zentrale Bedeutung. Für die Göttin Aphrodite aber ist dies nicht
so selbstverständlich. Sie ist zwar in den ältesten dichterischen Zeugnissen der
Griechen, den wohl im 8. Jahrhundert v. Chr. entstandenen homerischen Epen, als
Tochter des Zeus und Mitglied der olympischen Götterfamilie präsent, doch ältere
Spuren von ihr fehlen, weshalb sie innerhalb der Religionsgeschichte als eine Adap-
tion nicht-griechischer, levantinisch-orientalischer Gottheiten eingeschätzt wird.17

Im Zeichen nicht allein des Dionysos, sondern auch der Aphrodite steht das Sympo-
sion jedoch nur insofern, als auch die von ihr dominierte erotische Praxis (deren
Inbegriff, der Koitus, wurde bekanntlich im Griechischen aphrodisia, „die aphrodi-
sischen Sachen“, genannt) mit dem von Dionysos erzeugten Rausch verbunden
werden kann. Dem entspricht es sprachlich, dass die für das Symposion relevanten
Vorgänge des Mischens im Griechischen auf beide Gottheiten beziehbar sind: die
mixis, die „Mischung“ der Sexualpartner im Zeichen der Aphrodite, und die krasis,
die „Mischung“ des Weins (gewöhnlich mit Wasser) im Zeichen des Dionysos: Das
für die letztgenannte Mischung vorgesehene Geschirr, der Krater (wörtlich: „Misch-
gefäß“), wird in der Tat in vielen bildlichen wie schriftlichen Quellen zum antiken
griechischen Symposion zum unverzichtbaren Bestandteil des Trinkgelages, ja zu
seinem Emblem erklärt (Abb. 1a).18

 Zur Dionysos-Überlieferung zusammenfassend Schlesier 1997.
 Zum Problem der erst in nach-mykenischer Zeit belegten Aphrodite und der religionshistori-
schen Beziehungen der Göttin zum Orient siehe z. B. Burkert 2011, 235–240.
 Zur metaphorischen und emblematischen Vielseitigkeit des Kraters: Schlesier 2016a (mit weite-
rer Literatur). Zu Abb. 1a (Paris, Louvre E629) siehe ausführlich Kapitel 2. Zur Vielfältigkeit von Mi-
schungen im Umkreis von Dionysos und Aphrodite vgl. auch Schlesier 1993a und Schlesier 1993b.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 5



Abb. 1a: Korinthischer Kolonettenkrater (590–575 v.Chr.) aus Cerveteri (BAPD 9019327), Paris, Musée
du Louvre E629 [Seite A].

6 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



Meine These ist nun, dass der (reale und imaginierte) Vorgang der Mischung in an-
tiken Reflexionen des Symposions als Modell dient, um im Zeichen von Dionysos
und Aphrodite auch zahlreiche andere Praktiken oder Diskurse zu charakterisie-
ren, metaphorisch aufeinander zu beziehen oder miteinander zu vergleichen und
zum kommunikativen Austausch darüber anzuregen (daher der Obertitel meines
Buches:Mischungen beim antiken Gelage). Dies möchte ich in einer Fallstudie zuerst
an einem der frühesten Zeugnisse der griechischen vokalisierten Alphabetschrift
demonstrieren, der Inschrift des sogenannten „Nestorbechers“ (Abb. 2a) aus der
zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts v. Chr.19

Das dreizeilige, poetisch geformte Graffito befindet sich auf einem mit geo-
metrischen Ornamenten verzierten, tönernen Trinkgefäß (Abb. 2b),20 das wohl um
735 v. Chr. auf der Insel Rhodos produziert worden war und 1954 auf der beträcht-
lich weit davon entfernten Insel Ischia gefunden wurde, die den Namen Pithekous-
sai („Affeninsel“) trug, mit der seit ca. 800 v. Chr. bestehenden ältesten griechischen
Siedlung im westlichen Mittelmeer. Dieses nicht mehr als zehn Zentimeter hohe ke-
ramische Gefäß musste von den Ausgräbern aus unvollständigen Fragmenten zu-
sammengesetzt werden, denn es gehörte neben anderen Gegenständen zu einem
Scheiterhaufen, auf dem um 720 v. Chr. eine rituelle Leichenverbrennung stattfand.
Die Inschrift nimmt mehrfach explizit Bezug auf die Funktion der Vase als Trinkge-
fäß und endet mit der Nennung der Göttin Aphrodite, dem ältesten direkten Zeug-
nis dieses Namens. Der Text selbst ist trotz der teilweisen Zerstörung des Gefäßes
gut lesbar. Nur in vier Wörtern waren jeweils Einzel- bzw. Doppelbuchstaben pro-
blemlos zu ergänzen, von denen mit einer Ausnahme alle unstrittig sind. Allerdings
hat im Falle dieser Ausnahme jede der Ergänzungsalternativen erhebliche Konse-
quenzen für die Interpretation des gesamten Textes.21

Es überrascht nicht, dass diese Inschrift, die bereits durch ihr hohes Alter
und ihre formale wie inhaltliche Komplexität als sensationell bezeichnet werden
muss, seit fast siebzig Jahren eine kaum überschaubare Vielzahl gelehrter Deu-
tungen provoziert hat, deren gründliche Diskussion den Rahmen dieses Kapitels
sprengen würde. Und es überrascht ebenfalls nicht, dass manche Interpreten die-
ses Textzeugnis als einen Beleg für die Rekonstruktion der Frühgeschichte des

 Jeffery 1961/1990, 235 f., 239, Tafel 47.1; Hansen 1983, 252 f. = CEG 454; Dubois 1995, 22–28. Die
Literatur zu dieser Inschrift ist extrem umfangreich, seit ihrer Entdeckung in den fünfziger Jah-
ren des 20. Jahrhunderts. Siehe auch die folgenden Anmerkungen.
 „Nestorbecher“: Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae 166788, Erstpublikation: Buchner/
Russo 1955. Zum Ausgrabungsbefund (Grabkomplex no. 168): Bartoněk/Buchner 1995, 146–154;
zur Dekoration des Gefäßes: e.g. Arrington 2021, 188 f. Siehe auch unten, Anm. 30.
 Zu Ergänzungsalternativen der ersten Zeile der Inschrift siehe bereits ausführlich Heubeck
1979, 109–116. Vgl. dazu jetzt auch Gaunt 2017, 96 mit n. 15.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 7



Symposions herangezogen haben.22 Bevor ich mich im Folgenden damit und mit
der darauf zu beziehenden, umfassenden sozialhistorischen Konstellation ausein-
andersetze, empfiehlt es sich jedoch, zumindest kursorisch auf den engeren loka-
len und den weiteren geographisch-kulturellen Kontext einzugehen, in dem diese
Gefäßinschrift angesiedelt ist.

Zunächst der engere lokale Kontext, der mit der Besonderheit des Fundorts
und den dortigen Ausgrabungsbefunden zusammenhängt:23 Die Siedlung auf Pithe-
koussai wurde zu Beginn des 8. Jahrhunderts v. Chr. von Griechen der Insel Euboia
gegründet, die – neben und in Kontakt mit den Phöniziern – zu den aktivsten See-
leuten und Händlern im damaligen Mittelmeerraum gehörten.24 Heutige Forscher

Abb. 2a: Inschrift des „Nestorbechers“.

 Der „Nestorbecher“ aus Ischia als Rekonstruktionsbeleg für das frühgriechische Symposion:
vgl. dazu vor allem (mit unterschiedlichen Akzenten) Murray 1994 und Węcowski 2014 passim
sowie Węcowski 2017. Siehe jetzt auch Arrington 2021, 187–191.
 Bartoněk/Buchner 1995, 131–136: Überblick über die Fundstätten (Nekropole im am Meer gele-
genen Tal von San Montano; Schutthalde am nahen Monte di Vico; Reste metallurgischer Werks-
tätten am Mezzavia-Hügel von Mazzola). Zum lokalen Kontext vgl. e.g. Ridgway 1992 passim;
Ridgway 2003; Lane Fox 2009, 130–151; Antonaccio 2009, 322. Eine umfassende Katalog-
Dokumentation zu den „Western Greeks“: Pugliese Carratelli 1996.
 Die beispielhafte Besonderheit der Siedlung auf Ischia während des 8. Jahrhunderts v. Chr.
wurde lange Zeit kontrovers diskutiert. Dazu gehört auch die exzeptionelle Vielfalt materieller

8 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



sind sich einig, dass die in dieser Zeit erheblich intensivierten Kontakte zwischen
Phöniziern und Griechen die Umformung semitischer Schrift in die griechische vo-
kalisierte Alphabetschrift ermöglicht haben.25 Schon die ältesten auf Pithekoussai
gefundenen, meist im 8. Jahrhundert v. Chr. produzierten, vor allem keramischen
Gegenstände dokumentieren tatsächlich äußerst weitgespannte Handels- und Kul-
turkontakte. Diese Objekte wurden nicht allein aus Rhodos, wie der „Nestorbe-
cher“, oder aus Korinth, Attika und der kolonialen Mutter-Insel Euboia importiert

Abb. 2b: „Nestorbecher“. Geometrische Kotyle (um 735 v.Chr.) aus Rhodos, Ischia, Museo
Archeologico di Pithecusae 166788.

Objekte und ihrer weitverstreuten Herkunft, die „keine Entsprechung in anderen Nekropolen so-
wohl Griechenlands wie der Magna Grecia findet“ (Bartoněk/Buchner 1995, 134). Mittlerweile
wurde ein gewisser Konsens herausgearbeitet, den Arrington 2021, 98 wie folgt zusammengefaßt
hat: „A site like Pithekoussai, an island off the Bay of Naples, shows the rich potential for western
contexts to promote cross-cultural interaction, with material evidence pointing to Levantines, Sy-
rians, and Greeks living side-by-side and intermarrying with the local population.“
 Das griechische Alphabet: phoinikeia grammata, nach Herodot, Hist. 5.58. Zur Bedeutung der
phönizisch-griechischen Kulturkontakte für die Entstehung der griechischen Alphabetschrift
siehe e.g. Burkert 1984; 1992, 25–40 und 169–177; 2003, 23–27 und 139. Zur Debatte über die Ent-
stehung, Verbreitung und Funktion dieser neuen Schrift: e.g. Wachter 1989; Powell 1989; Murray
1993, 95–98; Sherratt 2003; Teodorsson 2006; Woodard 2010; Bourogiannis 2018. Zum aktuellen
Forschungsstand, anknüpfend an die Pionierarbeit von Jeffery 1961: Parker/Steele 2021b sowie
2021a (siehe vor allem die Beiträge von Thomas 2021, Wachter 2021 und Woodard 2021). Zum Ver-
hältnis von Literazität und Oralität vgl. Thomas 1992. Generell zu Inschriften auf frühgriechi-
schen Vasen: Snodgrass 2000; Osborne/Pappas 2007; Gerleigner 2012.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 9



oder imitieren solche Importe. Zu den Funden ist außerdem Keramik aus Mittel-
und Süditalien zu rechnen sowie auch Importe oder Importimitate aus Phönizien
oder den phönizischen Kolonien Karthago und Sardinien, sogar aus Nordsyrien,
Ägypten und Kilikien in Kleinasien.

Wie umfangreich die frühe griechische Siedlung auf Pithekoussai gewesen
sein muss, zeigt die Tatsache, dass die Nekropole, aus der der „Nestorbecher“
stammt, zwar bisher nur zu einem geringen Teil ausgegraben werden konnte,
dass aber allein ca. fünfhundert Gräber in die zweite Hälfte des 8. Jahrhunderts
v. Chr. zu datieren sind.26 Nur eine verschwindend kleine Anzahl von ihnen ent-
hielt Objekte, die mit Inschriften versehen sind, darunter auch einige wenige mit
einzelnen semitischen Buchstaben. Da die Ausgrabungen bisher keinerlei Sied-
lungsanlagen ans Tageslicht befördert haben, bleiben jedoch die Lebensumstände
der Siedler einschließlich ihrer Götterkulte27 ganz ungewiss. Überraschend ist al-
lerdings der Befund zur Sozialstruktur der Siedlung, der sich aus den ausgegrabe-
nen Teilen der Nekropole ergibt. Denn anders als in vergleichbaren griechischen
Nekropolen, die gleichzeitige, wenig ältere oder wenig jüngere materielle Hinter-
lassenschaften enthalten, fanden sich auf Pithekoussai keine Waffen, auch nur
wenige andere Metallgegenstände und kein Geschmeide aus Gold.28 Was vielmehr
unter den Grabbeigaben auf Pithekoussai (sowie in Schutthalden der Insel) domi-
niert, sind einfache Tongefäße, die hauptsächlich in den Zusammenhang des ritu-
ellen Weintrinkens und einer darauf bezogener Festkultur gehören.

 Buchner/Ridgway 1993. Siehe auch die kritische Rezension von Ridgway 2009 zu Nizzo 2007.
Zu weiteren Ausgrabungsbefunden: Cinquantaquattro 2012/13; vgl. auch Maudet 2021.
 Die bisher publizierten Ausgrabungen enthielten keine Spuren von Kultstätten. Der einzige
(rätselhafte) Hinweis auf Götterverehrung findet sich – in der Grabanlage, in der sich auch der
„Nestorbecher“ befand – auf dem Fuß eines importierten euböischen Kraters mit geometrischer
Dekoration (Bartoněk/Buchner 1995, 177 f.) in Form der Inschrift „ex theō“ („auf Veranlassung
einer Gottheit“?). Die drei Buchstaben ΘΕΟ: auch auf einer zeitgleichen Amphore in Methone
(Tzifopoulos et al. 2012, no. 5/Mθ 2238, 347–349); Węcowski 2014, 254 n. 15 hält eine Anspielung
auf „the tutelary god of the symposion, Dionysus,“ für möglich. Siehe auch die doppelte Besitzer-
inschrift auf Fragmenten einer um 740 v. Chr. datierten (ostgriechischen?) Amphora (Bartoněk/
Buchner 1995, 165 f.), die unterschiedlich gelesen wurde: Arena 1989, 16 (siehe auch Arena 1996b,
189) liest „Mimal < l > onos emi“ („ich gehöre der Mimallōn“), mit Verweis auf eine Glosse bei He-
sych, der „mimallones“ als ein makedonisches Synonym für „bakchai“ anführt. Bartoněk/Buchner
lesen dagegen „Mimaionos emi“; ähnlich Dubois 1995, 21 f., denn: „une glose macédonienne assu-
rée [...] n’a rien à voir avec la Grande Grèce“. Dieses Argument sticht jedoch nicht mehr, seit im
makedonischen Methone, einer anderen euböischen Siedlung, keramische Inschriften gefunden
wurden, die mit pithekusanischen zeitlich und inhaltlich vergleichbar sind (dazu unten, mit
Anm. 60–62).
 Ausnahme: ein goldenes Stirnband im Grab eines Babys; siehe Lane Fox 2009, 135.

10 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



Keines dieser Gräber lässt also darauf schließen, dass die Toten einer begü-
terten Elite, einer aristokratischen Oberschicht angehörten.29 Gilt dies auch für
den Fundkontext, in dem sich der „Nestorbecher“ befand?30 Dieser Kontext stellt
wohl in mehrfacher Hinsicht einen Sonderfall dar. Vor allem fand sich hier eine
einzigartig große Zahl von Beigaben,31 insgesamt 28 Objekte, darunter allein 26
Tongefäße, von denen viele direkt funktionell dem kommunikativen Trinken zu-
geordnet sind: vor allem vier Mischgefäße für Wein und Wasser (Kratere), drei
Weinkannen (Oinochoen) und vier Trinkgefäße, darunter der „Nestorbecher“,
dazu noch mehrere Parfüm- und Salbgefäße (Aryballoi), deren Funktion ebenfalls
auf Festkultur verweist. Außerdem enthielt der Befund eine silberne Gewand-
spange – ein Indiz, dass eventuell auf einen Leichnam männlichen Geschlechts
verweist.32

Ob die exzeptionelle Vielzahl von Beigaben erlaubt, die in diesem Grabkom-
plex bestatteten Toten einer aristokratischen Oberschicht zuzuordnen, ist jedoch
durchaus fraglich. Qualitativ handelt es sich bei keiner der Beigaben um ein mate-
riell kostbares Prestigeobjekt. Die entscheidende Besonderheit innerhalb dieses
Fundkontextes ist vielmehr die Inschrift, die auf dem heute zu Recht besonders
prominenten Trinkgefäß, dem „Nestorbecher“, eingetragen wurde (Abb. 2c).33 Dass
diese als Graffito nachträglich eingeritzte, zeitgenössische Inschrift als das älteste

 Bartoněk/Buchner 1995, 134: „die Sozialstruktur der Nekropole“, „eine mittelständische“. Vgl. Ar-
rington 2021, 191: „Nestor’s Cup comes from a subelite cemetary.“ Murray 1994 (= Murray 2018, 74),
der die Institution des griechischen Symposions generell mit aristokratischem Lebensstil assoziiert,
betont, dass die Siedlung von Pithekoussai ein „Problem“ darstellt: „All the signs are that this com-
munity was not itself aristocratic“, sondern „a society dominated by traders rather than aristo-
crats“. Węcowski 2014 (z. B. 261 f.) versucht, dieses Problem mit Hilfe eines Aristokratie-Begriffs zu
lösen, der auch Händler umfassen kann; siehe auch Węcowski 2017, 322: „I assume that the main
force behind the long-range Greek trade were aristocrats.“ Kritik an Węcowskis Beibehaltung des
Aristokratie-Begriffs: Duplouy 2019, 265 f. Vgl. darüber hinaus jetzt Węcowski 2022, wo gestützt auf
fragwürdige sozialtheoretische Prämissen, jedoch ohne ausreichende Belege und Argumente das
Etikett „aristokratisch“ auf die gesamte antike griechische Kultur der archaischen und klassischen
Zeit ausgedehnt wird.
 Zum Ausgrabungsbefund vgl. oben, Anm. 20. Mittlerweile kann allerdings nicht mehr davon
ausgegangen werden, dass hier ein einzelner Jugendlicher bestattet wurde. Vielmehr haben neue
Untersuchungen der Knochenreste von Menschen in diesem Feuerbestattungskomplex den Nach-
weis von etwa drei erwachsenen Individuen erbracht; siehe dazu jetzt Gigante et al. 2021.
 Zu den Beigaben des Grabes no. 168, im Vergleich mit anderen pithekusanischen Grabinhal-
ten: Węcowski 2014, 252 f. und passim.
 Bartoněk/Buchner 1995, 147 n. 7.
 Vgl. zur Interpretation e.g. Powell 1991, 163–167; Malkin 1998, 156–160. Zu einer weiteren In-
terpretation sowie einem Überblick über Publikationen zur Inschrift des „Nestorbechers“ bis
2012: Steinhart 2012, 7. Siehe außerdem Węcowski 2014, vor allem 127–141 und 251–257, sowie
Gaunt 2017, 93–98.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 11



Zeugnis für die kulturell partikulare Trinkgemeinschaft des antiken griechischen
Symposions angesehen werden kann, ist in der Forschung heute unumstritten. Al-
lerdings sind viele der Probleme, die mit dem Sinn dieser Inschrift, ihrer Interpre-
tation und den daraus zu ziehenden Konsequenzen zusammenhängen, nach wie
vor kontrovers, und einige davon sollen noch im Folgenden behandelt werden.
Hier der Text in der inzwischen von den meisten Experten akzeptierten Form,34

mit meiner Übersetzung in zwei Versionen:

Νεστορος: ε[μ]ι: ευποτ[ον]: ποτεριον
hος δ’ αν τοδε πιεσι: ποτερι[ο]: αυτικα κενον
hιμερος hαιρεσει: καλλιστε[φα]νο: Αφροδιτες

Nestor’s Trinkgefäß bin ich, gut zum Trinken,
wer immer aus diesem Trinkgefäß trinkt, den wird sofort
die Begierde der schönbekränzten Aphrodite ergreifen.

Abb. 2c: „Nestorbecher“, mit Inschrift/Umschrift extra.

 D. h. mit der Lesart ε[μ]ι („ich bin“) in der ersten Zeile. Zu anderen (weniger plausiblen) Les-
arten siehe oben, Anm. 21.

12 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



Oder, unter genauerer Beachtung der Wortfolge:

Nestor’s bin ich, ein zum Trinken gutes Trinkgefäß,
wer aber aus diesem Trinkgefäß trinkt, sofort wird jenen
die Begierde ergreifen der schönbekränzten Aphrodite.

Es handelt sich hier bemerkenswerterweise um einen formal und inhaltlich hoch-
elaborierten, in sich geschlossenen Text. Er wurde retrograd (von rechts nach links,
wie semitische Texte und auch die meisten anderen der ältesten griechischen In-
schriften) in einer euböischen Variante der frühen griechischen Alphabetschrift
(noch ohne die Vokalzeichen Omega und Eta, auch noch mit H als später aufgegebe-
nem Aspirationsbuchstaben, aber schon mit dem neuen Konsonanten Phi) von
einem offenbar erfahrenen Schreiber geschrieben, sorgfältig durch Trennungszei-
chen (doppelte Punkte) gegliedert und in ebenfalls lesefreundlicher Manier optisch
als poetischer Dreizeiler markiert.35 Die erste Zeile ist metrisch schwer zu bestim-
men, enthält wohl iambische Elemente und ist vielleicht als Prosatext konzipiert,
während die beiden weiteren Zeilen eindeutig im Versmaß des Hexameters ge-
formt sind, also in dem Metrum, in dem auch die homerische Ilias und Odyssee
sowie andere frühgriechische Epen, ja noch lyrische und frühe philosophische
Texte abgefasst sind. Die beiden Namen, die in dem Dreizeiler vorkommen – der
Menschenname Nestor, mit dem er beginnt, und der Göttinnenname Aphrodite,
mit dem er endet, – gehören zum Repertoire der homerischen Epen, wie auch die
Mehrzahl der übrigen Wörter und Wortformen. Das generisch-verallgemeinernde
Wort poterion („Trinkgefäß“) kommt allerdings bei Homer nicht vor und findet sich
dann erst wieder in der Symposionslyrik späterer Zeit.36

Bereits aus diesen Beobachtungen geht hervor, dass der Dreizeiler eine intime
Kenntnis epischer Techniken und epischen Vokabulars voraussetzt und als eine
kreative, selbständige Auseinandersetzung damit angesehen werden muss – und
zwar auch unabhängig davon, ob die Ilias und die Odyssee in Schriftform existier-
ten.37 Doch damit nicht genug: Das erste Wort des Dreizeilers, der Menschenname
Nestor, und seine Zuordnung zu einem Trinkgefäß, verweist auf den legendären

 Dies setzt voraus, dass es schriftlich fixierte poetische Texte bereits gegeben haben muss.
Vgl. Burkert 1992, 33: „the inscription on the Nestor cup evidently was made by someone who
knew what a book of Greek verse looked like“.
 Zu eupoton (das ebenfalls bei Homer nicht vorkommt) siehe auch eupot- auf der Scherbe
eines zeitgleichen lokalen Trinkgefäßes: Bartoněk/Buchner 1995, 154–156. Literarische Belege für
poterion: seit Semonides, fr. 26 West (Plural), Sappho, fr. 44.10 Voigt (Plural), und Alkaios, fr. 376
Voigt (Singular).
 Siehe dazu e.g. Hackstein 2010, 418–420. Homer als „frame of reference“ bei den Griechen des
8. Jahrhunderts v. Chr. auf Ischia: Malkin 1998, 160. Auch nicht-homerische epische Traditionen
als Anregung geometrischer Objekte: so Ridgway 1992, 89 f. zum figürlichen Stempelabdruck auf

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 13



Herrscher des peloponnesischen Pylos, den bis heute sprichwörtlichen Ältesten
und ehemaligen heroischen Kämpfer, der als Ratgeber beim Kampf gegen Troja zu
der im 8. Jahrhundert v. Chr. wohl seit langem mündlich überlieferten narrativen
Geschichtserinnerung der Griechen gehörte. In der homerischen Ilias wird ihm ein
besonders kostbares und schweres, metallenes Trinkgefäß zugeordnet (depas), von
dem es heißt, dass nur Nestor selbst es im gefüllten Zustand mühelos anheben
konnte.38 Falls nun der Dreizeiler auf dem in Pithekoussai gefundenen, etwa zehn
Zentimeter hohen Becher eben darauf anspielt – und das halten heute die meisten
Forscher für möglich –, dann ist diese Allusion zugleich ein kommunikativ effekt-
voll einsetzbarer Scherz. Denn als Inschrift auf einem ziemlich kleinen und un-
scheinbaren Becher aus dünnwandigem Ton erweist sich seine Zuordnung zu
Nestor als eine ironische Volte, die bei den überraschten Hörern oder Lesern der
ersten Textzeile zwangsläufig Heiterkeit provoziert haben muss.

Das schließt nicht aus, dass es auf Pithekoussai einen Mann namens Nestor
gab, dem dieses Trinkgefäß gehörte, denn die ersten beiden Wörter des Dreizei-
lers sind in Form einer Besitzerinschrift gestaltet, bei der das Gefäß selbst die
Rolle des Sprechers übernimmt – so jedenfalls dann, wenn das einzige strittige,
unvollständige zweite Wort des Textes als emi („ich bin“) ergänzt wird, wovon die
Mehrzahl der heutigen Interpreten ausgeht. Die Anspielung auf den homerischen
Nestor und sein berühmtes Trinkgefäß wäre aber auch dann wirksam, wenn
einer der Teilnehmer eines Symposions auf Pithekoussai tatsächlich Nestor hieß
oder auch nur, wenn dies der Spitzname eines dortigen Symposiasten war, der
vielleicht sogar kontrafaktisch – zum Amüsement der anderen Symposiasten –

gerade nicht besonders alt, sondern eher jung war, also wie etwa ein Jüngling, zu
dessen Ehren der „Nestorbecher“ möglicherweise beim Begräbnisritus mit ver-
brannt wurde und der zu Lebzeiten durchaus die Rolle eines Mundschenks beim
Symposion gespielt haben könnte.39

Wenn nun im Anschluss an ein polyvalentes Spiel mit der Besitzerinschrift in
der ersten Zeile der Inschrift mit dem Adjektiv eupoton („gut zum Trinken“) die

einer in Pithekoussai gefundenen, nicht beschrifteten Amphore, der deutbar sei als Darstellung
des Ajax, der den toten Achill trägt; vgl. Malkin 1998, 159.
 Homer, Il. 11.624–641. Zur Rezeption dieser Homer-Stelle in der antiken Literatur und Kunst
siehe Gaunt 2017.
 Die jetzt nachgewiesene Präsenz nur von Knochenresten mehrerer Erwachsener, jedoch Ab-
senz von Knochenresten eines Kindes im Grabkomplex (siehe Gigante et al. 2021 und oben,
Anm. 30) macht es nunmehr vollends unwahrscheinlich, dass hier Eltern aus sentimentalen
Gründen das Symposionsgeschirr im Grab deponiert haben, um darauf zu verweisen, dass einem
Knaben durch seinen Tod die Zukunftsperspektive als erwachsener Symposiast verwehrt wurde.
Solche Vermutungen (vgl. e.g. Węcowski 2014, 131) basierten auf der – inzwischen falsifizierten –

Voraussetzung, dass der „Nestorbecher“ zum Begräbnis eines Kindes gehörte.

14 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



funktionale Qualität des vorliegenden Trinkgefäßes spezifiziert wird, so ist dies
nicht einfach nur als eine banale oder bloß selbstreferentielle Aussage zu verste-
hen. Denn einerseits erleichtert das problemlos zu handhabende pithekusanische
Gefäß zwar das Trinken, verglichen mit dem schweren homerischen Nestorbe-
cher. Andererseits ist damit noch nicht gesagt, was für eine Trinksubstanz es ent-
hält. Bei Homer handelt es sich signifikanterweise nicht einfach um Wein oder
die gewöhnliche Mischung von Wein und Wasser, sondern um eine ganz spezielle
Mixtur aus Honig, Mehl und geriebenem Ziegenkäse, unter Hinzufügung von
Wein und je nach Wunsch sogar einer Zwiebel. Dieses Gebräu (kykeōn) bereitet
eine Frau, Hekamede („die fernhin Ratende“), die (wie Göttinnen) „schönhaa-
rige“40 und medizinisch kompetente Sklavin des Nestor, um ihren Herrn wie
gleichzeitig den in der Schlacht verletzten Arzt Machaon zu erfrischen.41

Vor dem Hintergrund dieser partikularen Funktion des homerischen Nestor-
becher-Getränks ergibt sich also bereits aus der ersten Zeile des pithekusanischen
Gefäßes die Frage, welches Getränk hier, und zwar für welche genaue Funktion,
vorgesehen ist. Der Anfang der zweiten Zeile der Inschrift lenkt jedoch weg von
dieser Frage, wirkt also wie eine Art von ‚suspense‘, denn hier ist eine Fluchfor-
mel variiert, die im Griechischen noch viele Jahrhunderte lang, bis in die spätan-
tiken magischen Papyri hinein, in Gebrauch bleiben wird, und die auf „wer
immer ...“ eine Drohung folgen läßt, was als Inschrift auf einem Gegenstand oft
explizit auf die Warnung vor dessen Diebstahl und die Drohung mit Blendung be-
zogen ist.42

In der dritten Zeile folgt dann eine weitere Überraschung: Die Inschrift warnt
wider Erwarten nicht vor einer unberechtigten Aneignung des Gefäßes und droht
auch nicht mit einem daraus resultierenden Verlust körperlicher Integrität. Viel-
mehr wird hier die Aussicht formuliert, beim Trinken aus diesem so simplen
„Nestorbecher“ augenblicklich von Begierde (himeros) ergriffen zu werden, und

 Homer, Il. 11.624: euplokamos.
 Siehe oben, Anm. 38.
 Ein anderer früher Beleg dafür stammt wiederum aus Süditalien, nämlich aus der Siedlung
Cumae, die Ischia gegenüber auf dem Festland liegt (zur Beziehung und zum Vergleich zwischen
Pithekoussai und Cumae siehe e.g. D’Agostino 2011): „Tataie’s Lekythos bin ich, wer mich stiehlt,
wird blind“. Diese Inschrift wurde auf einem Parfümfläschchen, dem lokalen Aryballos einer
weiblichen Besitzerin eingeritzt, spätestens um die Mitte des 7. Jahrhunderts v. Chr. (siehe dazu
Jeffery 1961/1990, 238, 240, Tafel 47.3; Bartoněk/Buchner 1995, 199–200; Dubois 1995, 41 f., mit aus-
führlicher Bibliographie; Węcowski 2017, 318 f.: Zugehörigkeit solcher Parfümgefäße zur Sympo-
sionsausstattung). Zu Tataies Aryballos siehe auch Kapitel 2 mit Anm. 38 und Abb. 4. Vgl. auch
die wohl etwas frühere Inschrift auf der lokalen Oinochoe einer jungen Frau aus einem Grab in
Pithekoussai: „Amēs emi“ („der Ame gehöre ich“), Bartoněk/Buchner 1995, 163 f. Tataie und Ame
als Hetärennamen, so Węcowski 2017, 319.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 15



zwar ausdrücklich als etwas, das mit der Liebesgöttin zu tun hat, wobei das Adjek-
tiv „schönbekränzt“ (kallistephanos)43 sie so kennzeichnet, als sei sie in diesem
Punkt von den übrigen Symposiasten nicht zu unterscheiden.44 Der hier ebenso
wie Nestor in einen Genitiv gesetzte Name der Aphrodite ist allerdings gramma-
tisch und daher semantisch zweideutig: Geht es um die Begierde, die dem Herr-
schaftsbereich der Liebesgöttin untersteht (genitivus subiectivus), oder geht es um
die Begierde nach der Göttin selbst (genitivus obiectivus)? Die Formulierung des
Textes macht beide Lesarten möglich.45 Doch ist diese doppelt verstehbare Begierde
ein Versprechen oder eher eine – scherzhafte wie ernst gemeinte – Drohung? Geht
es hier nicht zugleich um das reizvolle Risiko, das in jedem Liebesspiel liegt? In
dem Text schwingt dies alles, so scheint mir, mit.

Ich halte hier inne. Ohne Zweifel ist es erstaunlich, wie raffiniert, wie ‚so-
phisticated‘ dieser kurze Text ist, der wohl nur wenige Jahrzehnte nach Erfindung
der griechischen Alphabetschrift, der Urform aller europäischen Schriften, ent-
stand. Geradezu atemberaubend ist es, den Windungen und Wendungen des Drei-
zeilers nachzugehen und sich klar zu werden, mit welchen sprachlichen Mitteln
hier operiert wird (abgesehen davon, dass man sich das Ganze wohl auch gesun-
gen vorstellen muss).46 Virtuos und extrem verdichtet werden in diesem Graffito
Vieldeutigkeit und Ambivalenz zum Einsatz gebracht, zusammen mit dem Rekurs
auf poetisch-narratives Wissen, aber auch auf außerpoetische Sprachformeln;
verwendet werden effektvolle rhetorische Techniken wie etwa Wortwiederho-
lung und kontrastive Anspielung; benutzt sind ‚suspense‘ und Überraschung,
Witz, Ironie und Rätselhaftigkeit; in summa: das von Mischungen inspirierte und
diese wiederum neuartig inspirierende Spiel auf einer sprachlichen und gedankli-
chen Klaviatur unter den Vorzeichen des Weins und der Erotik.

Die mannigfaltigen Dimensionen dieses knappen Textes, von denen hier
sogar nur eine Auswahl präsentiert wurde, machen ihn zu einer dichterischen,
also verdichteten Meisterleistung. Mir erscheint es unwahrscheinlich, wie zuwei-
len in der Forschung postuliert wurde, dass der Text sozusagen eine Mitschrift
ist, also das Stenogramm einer spontanen Improvisation bei Gelegenheit eines

 Vgl. eustephanos („gutbekränzt“), seit Homer, Od. 8.267, vor allem für Aphrodite.
 Murray 1994 zufolge ist wegen des inschriftlichen Verweises auf Aphrodite der „Nestorbecher“
ein Beleg dafür, dass zu dieser Zeit Symposien bereits Klinen-Gelage waren (= Murray 2018, 70).
 Häufig wird jedoch die Textaussage auf die zweite Bedeutung eingeschränkt. Siehe z. B. Hack-
stein 2010, 419: „longing for Aphrodite“.
 Außerdem muss das Gefäß gedreht werden, damit der ganze Text abgelesen werden kann.
Zur Praxis des Drehens von Trinkgefäßen beim Symposion, die dadurch als „performance piece“
einsetzbar sind, ob unbeschriftet oder beschriftet, siehe Arrington 2021, 191–196 („the spinning
cup“).

16 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



real stattgefundenen Symposions.47 Doch auch wenn dies so wäre: Wer nach dem
Brand die Inschrift auf das rhodische Importgefäß eingeritzt hat – und nichts ver-
rät uns, wo dies geschah, ob auf dem Schiff nach Pithekoussai oder auf der Insel
selbst –, war ein Experte auf dem Gebiet des damals neuesten Mediums, einer
die mündliche Rede Laut für Laut reproduzierenden Schreibkunst. Ob dieser
Schreibexperte zugleich auch der Autor des Textes war, können wir nicht wissen.
Wohl aber ist es möglich zu fragen, welche Voraussetzungen vorhanden gewesen
sein müssen, um diesen Text zu verfassen. Die Antwort darauf ist vielleicht weni-
ger schwierig, als man zunächst annehmen würde. Denn trotz der emblemati-
schen Figur des erfindungsreichen Odysseus in der homerischen Odyssee – dem
im übrigen auch der älteste Lobpreis des festlichen gemeinsamen Weintrinkens
in den Mund gelegt wird,48 das noch in vielen späteren Lobpreisungen der Insti-
tution des Symposions widerhallen wird: Es genügte offenbar nicht, ein Seefahrer
und Abenteurer und Krieger zu sein, und auch nicht bloß ein Händler oder Bauer
oder Hirte, um poetische Kreationen zu komponieren. Ohne göttliche Privilegie-
rung durch die Musen war dies, so Homer und Hesiod, nicht möglich, aber auch
nicht ohne „autodidaktische“ Ausbildung durch Lernen, Übung, Training, wo-
durch die Fähigkeit, Götter und Menschen zu erfreuen, erst zur Meisterschaft ge-
bracht werden kann. Dies jedenfalls gibt der Sänger Phemios auf Ithaka dem
homerischen Odysseus zu bedenken,49 weshalb er sich dann davor retten kann –

so die dramatisch-sarkastische Pointe der homerischen Darstellung –, wie die
Freier der Penelope von deren Gatten Odysseus erschlagen zu werden.

Aber ebensowenig genügte es, reich und mächtig zu sein, um eine solche
sprachliche Meisterschaft zu erwerben, wie sie die Sänger bei Homer nicht an-
ders als der Autor der „Nestorbecher“-Inschrift besitzen. In der schriftlosen ho-
merischen Welt jedoch scheinen die sozialen Grenzen zwischen Besitzenden und
Besitzlosen (oder zwischen Herrschenden und Beherrschten) noch intakt zu sein.
Eben dies aber änderte sich durch die Erfindung der griechischen vokalisierten
Alphabetschrift, denn anders als die Schreibkunst in den Hochkulturen des Ori-
ents war sie sehr leicht zu erlernen und ermöglichte die Überwindung sozialer
Distanzen, indem sie soziale Differenzierungen durcheinanderwirbelte und neue,
nicht auf Besitz und Herrschaft, sondern primär auf kultureller Expertise beru-
hende Hierarchien herstellbar machte. Genauso wie die Sangeskunst und andere
musische Künste setzte diese neue Schreibkunst eben nicht die Zugehörigkeit zu
einer ökonomisch führenden Elite voraus. Deshalb sollte, so mein Vorschlag,

 Dazu e.g. Powell 1989, 340; contra: Węcowski 2017, 316.
 Homer, Od. 9.3–11.
 Homer, Od. 22.344–349 (dazu Schlesier 2004, 187–190).

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 17



nicht mehr angenommen werden, dass das antike griechische Symposion als eine
Einrichtung der aristokratischen Oberschicht entstand.50 Denn zweifellos haben
im frühen ersten Jahrtausend v. Chr. die Reichen und Mächtigen opulente und lu-
xuriöse Gastmähler gefeiert, von denen nicht allein die homerischen Epen zeu-
gen, sondern auch die Hinterlassenschaft prächtig ausgestatteter Grabanlagen
mit imposanten monumentalen Krateren, ohne dass die Fürsten dabei auf die Be-
herrschung der Schreibkunst angewiesen waren, ja nicht einmal auf den Ruhm
des Namens – den verdanken sie schon bei Homer allein dem Sänger.

Ein Symposion im pithekusanischen Stil, mit simplen Tongefäßen und ohne
Schmuck aus Edelmetallen, wirkt demgegenüber vergleichsweise schäbig. Die ela-
borierte Form des Schriftgebrauchs aber, wie sie der pithekusanische „Nestorbe-
cher“ vorführt, war, so meine ich, imstande, das soziale Machtgefüge in Bewegung,
vielleicht sogar in Auflösung zu bringen, wenn auch nur in einem besonderen Am-
biente, in dem Dionysos und Aphrodite regierten. Das überkommene kriegerische
und sportliche Wettkampfprinzip, „immer der Beste zu sein“,51 war von männlich-
jugendlicher Körperkraft bestimmt. Durch die Schrift verschoben sich jedoch die
Voraussetzungen und Kriterien für Exzellenz. Wie das Beispiel der Inschrift des ex-
zellenten pithekusanischen Dichtungs- und Schriftexperten zu zeigen scheint, war
in einem dazu gehörigen Symposion ein Wettkampf angesagt, den man nicht auf-
grund starker Körperkraft oder materiellen Reichtums bestehen konnte, sondern
nur aufgrund intellektueller Fähigkeiten und kultureller Wissenspotentiale. Anders
gesagt: die genuinen Angehörigen einer aristokratischen Elite hätten kein solches
Symposion ‚im griechischen Stil‘52 benötigt. Erst als performative Sprachkünstler,

 Zum Problem der Verwendung des Aristokratiebegriffs in der Forschung zur griechischen Ar-
chaik und Klassik vgl. Ober 1989 sowie Fisher/van Wees 2015a und 2015b; siehe auch die folgen-
den beiden Anmerkungen.
 So der Lykier Glaukos an Diomedes, Homer, Il. 6.208: αἰὲν ἀριστεύειν καὶ ὑπείροχον ἔμμεναι
ἄλλων, und ebenso Il. 11.784: Nestor an Patroklos, als Zitat des Peleus an dessen Sohn Achill. Zum
vieldiskutierten ‚agonalen Prinzip‘ siehe Duplouy 2006, 271–287, gegen die einflussreiche Position
von Jacob Burckhardt 1898–1902, der dies als aristokratisches Spezifikum verstanden wissen
wollte, und die eher universelle von dessen Basler Kollegen Nietzsche, der im Anschluß an He-
siod, Erga 11–26, den Wetteifer als humanes Grundprinzip der antiken Griechen gedeutet hatte
(Nietzsche 1872). Duplouy versucht demgegenüber, die „culture de l’agôn“ auf eine Orientierung
an sozialem Aufstieg zu beschränken und das elitäre Prestige-Konzept mit einem Modus sozialer
Anerkennung gleichzusetzen, eine Auffassung, die allerdings die Gefahr des Reduktionismus
ebensowenig vermeiden kann; zumal der Konkurrenz zwischen Künstlern und in anderen Be-
rufsgruppen wird diese rigide Auffassung nicht gerecht.
 Unter dem Motto „The Symposion: Drinking Greek Style“ – so der pointierte Titel von Murray
2018 – stehen alle seiner dort versammelten Aufsätze. Nachdem Murray lange Zeit die Institution
des Symposions als elitäre, aristokratische Praxis charakterisiert hatte, gab er 2017 zu bedenken:
„an aristocratic class never fully emerged in early Greece“ (= Murray 2018, 140) und betont er-

18 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



also Sänger und Dichter, auf einen dominanten Autoritätsstatus katapultiert worden
waren – und dies, so scheint mir, wäre ohne die innovative griechische Alphabet-
schrift nicht möglich gewesen –, konnte das Symposion zum Kristallisationspunkt
einer kulturell-experimentellen, anspruchsvoll-vergnüglichen und agonal-riskanten
Unterhaltung werden, bei der die alte Elite mit keiner besseren Startposition und
keiner größeren Aussicht auf Erfolg rechnen konnte als besitzlose Newcomer oder
wandernde Handwerker und andere unaristokratische Fachleute.

Ob Mitglieder der aristokratischen Oberschicht der Insel Euboia nach dem
fernen Westen ausgewandert sind, um auf der vulkanischen und dem Weinbau
besonders günstigen, ansonsten aber landwirtschaftlich eher unattraktiven Insel
Ischia eine Kolonie zu gründen, lässt sich bislang nicht beweisen. Töpfer aus Eu-
boia gehörten aber sicher schon der ersten Gründergeneration an. Das belegen
zahlreiche Trinkgefäße in euböischem Stil, die aus dem Ton der Insel Pithekous-
sai gefertigt wurden. Wie selbstbewußt diese Handwerker waren, wie früh sie
sich die Schreibkunst angeeignet und für den eigenen Ruhm nutzbar gemacht
haben, manifestiert sich in der Tatsache, dass die erste europäische Künstlersi-
gnatur Ende des 8. Jahrhunderts v. Chr. auf einem Weingefäß aus Pithekoussai,
einem figürlich bemalten Krater lokaler Produktion, überliefert ist (von dem vor
dem Brand eingetragenen Namen des Handwerkers sind zwar nur die beiden
Schlusssilben erhalten, doch er benutzte bereits die Signaturformel, die dann
jahrhundertelang in Griechenland gültig bleiben wird: „-inos hat mich gemacht“,
-inos m’epoiese).53 Dass dieser Töpfer oder Maler und andere Handwerker von

neut die „fluidity“ und „permeability of the group of sympotic aristoi“, was er bereits zuvor, wie
Węcowski 2014, getan hatte, wobei beide am Begriff ‚Aristokratie‘ festhalten. Anders Duplouy
2006, 282–284, der dafür plädiert, den Begriff ganz und gar aufzugeben (aber ebenso den Begriff
‚Adel‘, wie etwa bei Stein-Hölkeskamp 1989) und stattdessen den Begriff ‚Elite‘ zu verwenden. Im
Zentrum steht dabei für Duplouy die longue durée kontinuierlicher sozialer Aushandlungspro-
zesse, bei denen es um mobile und performative Zugehörigkeit zur Elite geht. Dies zwingt ihn
jedoch dazu, die Bedeutung der Transformationen des 8. Jahrhunderts v. Chr. (Entstehung der
vokalisierten Alphabetschrift und deren besonders frühe und häufige Verwendung auf Sympo-
sionsgefäßen; massive Siedlungsbewegungen im Mittelmeerraum; verstärkte Dynamiken des
Panhellenismus, aber auch der Multikulturalität und des Kulturaustauschs) zu unterschätzen
und die Institution des Symposions als Einrichtung zu bewerten, die primär der Erziehung
von männlichen Jugendlichen zum Zweck der Stabilisierung der gesellschaftlichen Gemeinschaft
dient (vgl. Duplouy 2019, 273). Ähnlich funktionalistisch: das symposiastische Elite-Modell in Wę-
cowski 2022, mit dem Unterschied, dass dafür ein Aristokratie-Konzept in Anspruch genommen
wird, das definitorisch die gesamte antike Kultur umfasst (vgl. oben, Anm. 29).
 Bartoněk/Buchner 1995, 177 (Fundort: Werkstatt-Reste am Mazzola-Hügel); Dubois 1995, 32 f.
(mit Abb.); Wachter 2001, 171 = EUC 1. Dazu Mannack 2019, 31: „It is generally assumed that ‚epoie-
sen‘ refers to the potter, but it is possible that it also denoted ‚potted and painted‘; the artist re-
sponsible for the fragment may have been particularly proud of his frontal face, the earliest in

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 19



Symposien auf Pithekoussai ausgeschlossen waren, ist ebensowenig anzunehmen
wie ein Ausschluss von Poesie- und Schreibexperten, zu denen der Verfasser des
„Nestorbecher“-Graffitos wohl zu zählen ist.54 In diesem Milieu von gebildeten
und freizügigen, wohl oft mehrsprachigen Kennern, die neue Kulturtechniken
virtuos beherrschten, mögen – anders als später – eher Angehörige alter ökono-
misch-politischer Eliten als Banausen erachtet worden sein.

Das 8. Jahrhundert v. Chr. war ja, dies bestätigt sich durch die Forschungen der
vergangenen Jahrzehnte immer mehr und auf immer detailliertere Weise, eine
grandiose Umwälzungsperiode der griechischen Welt, die durch sensationelle Neue-
rungen wie die Schrift und andere aus dem Orient stammende, aber transformierte
und für die griechische Kultur adaptierte Techniken und Kunststile charakterisiert
war, darüber hinaus aber durch rasante Veränderungen wie die polyzentrische
Entstehung der Polis oder der diese Gesellschaftsform voraussetzenden und Mobili-
tät55 geradezu institutionalisierenden panhellenischen Wettkampf-Spiele. Der Aus-
druck „Greek Renaissance“,56 der sich zur komparatistischen Kennzeichnung dieser
Epoche eingebürgert hat, erscheint also durchaus berechtigt. Zu den Besonderhei-
ten dieser griechischen Renaissance gehören aber insbesondere Grenzüberschrei-
tungen und Mischungsvorgänge in mannigfachem Sinne: Zu nennen sind hier vor
allem die Gründung von griechischen Siedlungen57 in allen Himmelrichtungen des

Greek vase painting“; vgl. auch Arrington 2021, 161 (mit 279 n. 14 zu anderen Signaturen auf
Vasen des späten 8.-7. Jahrhunderts v. Chr.). Nach Węcowski 2017, 323 kann der signierende
Handwerker zwar schreiben, aber nicht selber zur „Elite“ gehört haben (also auch nicht zu einer
Gruppe von Symposiasten?). Vgl. Węcowski 2014, 138, wo diese älteste europäische Handwerker-
Signatur (wie auch die poetische Inschrift des „Nestorbechers“) gedeutet wird als bloße Dienst-
leistung für schreibkundige „customers“ aus einer „local élite“. Zu Signaturen auf Symposionsge-
fäßen siehe auch Kapitel 3, Anm. 43.
 Dubois 1995, 28, zum „rédacteur“ des dreizeiligen Graffitos: „il est sûr qu’il a été inspiré par
une école d’aèdes qui, vraisemblablement en Eubée, au tout début du VIIIe siècle, puisaient dans
la [même] matière épique qu’Homère.“
 Zur schon bei Homer betonten generellen Bedeutung von Mobilität in der antiken griechi-
schen Kultur siehe den Überblick bei Schlesier 2000. Zu „travelling potters“ (und insbesondere
„travelling pots“) siehe e.g. Johnston 1991; Osborne 1996.
 Siehe Snodgrass 1971, 416–436; vgl. die Aufsätze in Hägg 1983; ausführlicher regionaler Über-
blick zur „Greek Renaissance“: Coldstream 2003, 109–292. Skepsis gegenüber dieser Epochenbe-
zeichnung: Duplouy 2006, 284 f.
 Diese werden weiterhin gewöhnlich ‚Kolonien‘ genannt. Zu möglichen Vorbehalten gegen-
über diesem Sprachgebrauch: Malkin 1998, 11–14 (mit einer Verteidigung der Begriffe „protocolo-
nization“ und „colonization“); Osborne 1998 plädiert seinerseits rigoros für einen Verzicht auf
die Termini ‚Kolonie‘ und ‚Kolonisierung‘. Siehe die Akzentverschiebung bei Malkin 2011: Anwen-
dung von Netzwerktheorien auf frühgriechische Siedlungen und maritime Kontakte (kulturelle
Vermischungsvorgänge stehen dabei jedoch nicht im Zentrum). Vgl. auch Arrington 2021, 89 zu
einer doppelten Typologie von „network“, wobei die Siedlung Pithekoussai, die ihm zufolge zu

20 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



Mittelmeers und die Verschmelzung der lokalen Mythen und Kulte in einem
poetisch komponierten, narrativ memorierbaren Religionskonglomerat, wie es
erstmals in den homerischen Epen überliefert ist. Welche zusätzliche Dynamik
innerhalb all dieser Prozesse durch die Erfindung der Schrift bewirkt wurde,
wird zunehmend deutlicher und weiterhin lebhaft und kontrovers diskutiert.

Zu solchen dynamischen Prozessen gehörte aber auch die Ausbildung der In-
stitution des Symposions. Falls es, wie ich vermute, zutrifft, dass wir es hierbei
mit einem Symptom und zugleich einem Katalysator dieser spezifischen Umwäl-
zungsperiode zu tun haben, dann handelt es sich bei dem schon früh auf ganz
partikulare Weise ausgeprägten griechischen Symposion nicht um eine originär
von Aristokraten bestimmte Einrichtung. Gerade die zugleich egalitäre und kom-
petitive Grundkonstruktion des Symposions,58 bei der es nicht zuletzt auf geistige
Überlegenheit und kreative Flexibilität ankam, aber Reichtum oder Körperkraft
als Wettbewerbsvorteile wirkungslos blieben, zeigt, dass die Zusammensetzung
der Symposiasten vielfältige soziale Mischungen ermöglichte. Und dies entsprach
den sozialen Auswirkungen der Schrift, der neuen medialen Kulturtechnik, die
sofort potentiell allen sozialen Schichten – und den Frauen wie den Männern –

zugänglich war und die im Symposion eines ihrer ersten und unterhaltsamsten
Experimentierfelder fand.59

Ein 2017 veröffentlichter Tagungsband hat dazu weitere gewichtige Bausteine
geliefert.60 Er basiert auf fast fünfzig neuen Inschriften unspektakulärer tönerner
Gefäße, insbesondere Trinkgeschirr, des späten 8. und frühen 7. Jahrhunderts

anderen „multicultural overseas sites“ im Westen des Mittelmeers gehört, als Beispiel für einen
ersten Typus fungiert (charakteristisch dafür: „sites functioned as nodes“); zum zweiten Typus
(„objects functioned as nodes“) siehe ebd. passim. Zu sozio-ökonomischen Aspekten der „mixed
iconography“ der Werkstätte von Pithekoussai siehe Maudet 2021. Zu Kolonien in der Magna Gre-
cia als „mixtures“: Malkin 2017; siehe dazu auch Malkin 2021, 64: „Greek colonisation was a grand
Mediterranean phenomenon and it involved mixture on a very large scale. But those who were
actively ‚mixing‘ were the Greek immigrants moving along maritime network lines. Mobility of
traders, soldiers, craftsmen, migrants, seers and poets is a well-recognised phenomenon of the
Archaic Mediterranean.“ Kaum berücksichtigt wird bei Malkin allerdings die gleichzeitige medi-
terrane Mobilität von Sklaven, Ärzten, Musikern oder Hetären und von Angehörigen anderer
Kulturen, wodurch die Mischungsvorgänge ja noch verkompliziert wurden; zudem hält er die
kulturellen Auswirkungen möglicher ‚mixed marriages‘ für eher vernachlässigbar.
 Węcowski 2014 (z. B. 122 und 304 sowie passim) kommt das Verdienst zu, diese doppelte Quali-
tät als ein bestimmendes Charakteristikum des Symposions unterstrichen zu haben. Sein Festhal-
ten am Aristokratie-Begriff als einem angeblich ebenfalls bestimmenden Charakteristikum des
Symposions reduziert jedoch diese spannungsreiche Doppelung von Gleichheit und Rivalität ten-
denziell auf etwas Aristokratisches.
 Siehe dazu kursorisch Schlesier 2014.
 Clay et al. 2017.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 21



v. Chr. aus einer anderen euböischen Siedlung, Methone in Pierien, dem Mutter-
land der Musen, die von den griechischen Ausgräbern 2012 publiziert worden
waren61 und nicht allein quantitativ dem Befund von Pithekoussai entsprechen.
Die Herausgeber des Tagungsbandes resümieren die Ergebnisse wie folgt:

The level of literacy as revealed by the Methone inscriptions is nothing less than astounding.
The potters themselves seem to have been literate [...] as well as those expected to read
what was on the pot. Neither scribes, nor scholars, nor aristocrats: anachronistic assumpti-
ons that literacy was limited only to the elite or to professionals need to be re-evaluated.62

Zu den Graffiti aus dem makedonischen Methone zählt auch ein die Sprecherrolle
übernehmendes Trinkgefäß, das mit einer Besitzerangabe beginnt (hakesandrô
em[i, „dem Hakesandros bin ich zugehörig“). Ob Realname oder Spitzname: der
Besitzer des Skyphos wird hier ominös als „Heiler von Männern“ definiert.63 Die
Inschrift besteht ähnlich wie der wohl einige Jahrzehnte ältere pithekusanische
„Nestorbecher“ aus mehreren, aber leider nur verstümmelt erhaltenen Zeilen,
deren Aussage in Versform als Warnung vor Diebstahl und Drohung mit dem Ver-
lust des Augenlichts rekonstruiert wurde, in der Funktion eines humorvollen
Sprachspiels, eine Funktion, die schon den pithekusanischen „Nestorbecher“
kennzeichnet und dann jahrhundertelang bei symposiastischer Kommunikation
besonders favorisiert wurde.

Und ein letzter Aspekt zur frühen von Euboiern geprägten Symposionskultur
sei noch hinzugefügt: Als Schriftkenner und clevere Schriftbenutzer weisen sich in
den Graffiti – durch Namen oder Spitznamen oder durch die Beherrschung poeti-
scher Techniken – nicht allein Ärzte, Töpfer und Rhapsoden aus. Auch Frauen (al-
lerdings keine sittsamen Ehefrauen, sondern eher freizügige Liebespartnerinnen)
scheinen ebenfalls zur Gruppe der Symposiasten gehört zu haben, wie dies bildlich
erst später bezeugt ist64 und wie bekanntlich der Ausdruck hetaira deutlich macht,
analog zu dem Ausdruck hetairos für ein männliches Mitglied der Symposionsge-
meinschaft. Ob an den pithekusanischen Symposien auch solche Frauen beteiligt

 Tzifopoulos et al. 2012; ein knapper Überblick zum schriftgeschichtlichen Forschungsstand:
Powell 2017 (auch mit Kommentaren der Ausgräber von Methone zu den kulturhistorischen
Ergebnissen).
 Clay et al. 2017, 4.
 Pappas 2017, 291: „an implied joke seems to hinge on the relationship between the threat of
harm to any potential kleptomaniac and the meaning of the cup’s owner’s name, which likely
comes from akeomai and therefore means something like ‚healer of men‘.“ Vgl. auch Panayotou-
Triantaphyllopoulou 2017, 238 f. (die Schreibweise des Namens als Zeugnis für die Entwicklung
des frühen euböischen Alphabets).
 Siehe dazu Kapitel 2 (mit einer Analyse des korinthischen Kraters Louvre E629 aus dem
6. Jahrhundert v. Chr. und Abb. 1b).

22 1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite



waren, lässt sich bisher nicht zweifelsfrei belegen. Allerdings fand sich ein solcher
Beleg tatsächlich in Eretria, der euböischen Mutterstadt von Pithekoussai, auf
einem während der siebziger Jahre des 20. Jahrhunderts im antiken Wohngebiet
entdeckten, stark fragmentierten Trinkgefäß gleichen Typs und gleicher ostgriechi-
scher Herkunft wie der pithekusanische „Nestorbecher“.65 Die auf dem eretrischen
Trinkgefäß eingeritzte Inschrift, eine formal relativ genaue Parallele zur etwa
gleichzeitigen auf dem „Nestorbecher“, besteht ebenfalls aus drei Zeilen, allerdings
sehr schlecht erhaltenen, beginnend mit einem Hinweis auf den Besitzer des Gefä-
ßes, dessen Name auf den griechischen Zentralbegriff für Psycho-Physisches, thy-
mos, verweist und wohl entweder Thymokartes bzw. Thymokrates („der den
Thymos Beherrschende“) oder Euthymos („der mit dem guten Thymos“) lautete.
Der Anfang der zweiten Zeile entspricht wörtlich dem auf dem „Nestorbecher“,
doch hier wird unmissverständlich auf eine Frau verwiesen: „welche Frau auch
immer von diesem (Trinkgefäß) ...“ (hê d’an to ...). Was mit ihr geschehen soll, muss
leider spekulativ bleiben, weil der Rest des Textes nicht rekonstruierbar ist.

Festzuhalten ist aber: Anders als die meisten Forscher und Forscherinnen bis
dato anzunehmen gewillt sind, spricht viel dafür, dass die zum spezifisch griechi-
schen Symposion von Anfang an gehörende kulturelle Kompetenz auch weibli-
chen Entertainern zugänglich war, dass also zu den Akteuren und Objekten des
Symposions nicht allein Männer und Jünglinge, sondern auch Frauen zu rechnen
sind. Doch dies ist ein anderes Thema, das im Mittelpunkt des zweiten Kapitels
stehen wird.

 Erstpublikation: Johnston/Andriomenou 1989. Vgl. dazu auch Bartoněk/Buchner 1995, 190–192;
Węcowski 2014, 129 mit n. 6; Węcowski 2017, 316 f.

1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite 23





2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte
des Symposions

Männer und Frauen, genauer gesagt: das jeweilige Verhältnis der Männer, aber auch
der Frauen zueinander und das Verhältnis zwischen Männern und Frauen gehören
zu den besonders verzwickten Aspekten des antiken griechischen Symposions. Den
Reflexionen dieser Verhältnisse sind die folgenden Überlegungen gewidmet. Aus-
gangspunkt dafür ist die Beobachtung, dass es sich hierbei erstaunlicherweise um
ein bislang nur selten behandeltes, ja in seiner Komplexität kaum wahrgenommenes
Desiderat der Forschung handelt.

Dies gilt auch und bereits für den Inaugurator der neueren kulturhistori-
schen Symposionsforschung, den britischen Althistoriker Oswyn Murray, auf den
ich im ersten Kapitel dankbar verwiesen habe, der 2018 seine gesammelten Auf-
sätze zu diesem Thema in Buchform veröffentlicht hat1 und auf dessen maßgeb-
liche Symposionskonzeption ich in diesem zweiten Kapitel gleich zurückkommen
werde. Ob es mir gelingen wird, die disparaten Bestandteile analytisch freizule-
gen, aus denen das Gewebe des gegenwärtig vorherrschenden Symposionsbildes
geknüpft ist, kann ich jedoch weiterhin nicht versprechen – zumal ich mich hier,
was die Materialbasis betrifft, aus sachlichen Gründen auf einige wenige Schrift-
und Bildzeugnisse der archaischen Epoche bis zum späten 6. Jahrhundert v. Chr.
beschränken muss.

Festzuhalten ist zunächst, dass die von Murray und den meisten anderen
Forschern vertretene Interpretation der Rollen und Funktionen von Männern
und Frauen beim antiken griechischen Symposion auf dem Postulat basiert,
dass es sich bei dieser Institution um ein spezifisch aristokratisches, und damit
genuin männliches, Kulturphänomen handele.2 Murray beruft sich hierfür
immer wieder auf das 1902 erschienene Mammutwerk Altersklassen und Män-
nerbünde. Eine Darstellung der Grundformen der Gesellschaft von Heinrich
Schurtz (1863–1903).3 Hierbei handelt es sich um eines der ersten Produkte des
modernen kulturanthropologischen Komparatismus. Dem Autor zufolge, einem
bis heute international einflussreichen Ethnologen und Historiker des deut-
schen Kaiserreichs, lässt sich aus den „Erscheinungsformen des Männerhauses“
bei sogenannten Naturvölkern und aus den „Resten und Spuren“ von Initiati-
onsriten („Knaben- und Mädchenweihen“) bei sogenannten Kulturvölkern ablei-

 Murray 2018.
 Siehe dazu und zur Kritik daran Kapitel 1.
 Schurtz 1902.

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-002

https://doi.org/10.1515/9783111425221-002


ten, dass Männerbünde die „Urformen“ menschlicher Gesellschaft bildeten, und
nicht etwa Institutionen, die auf der Familie oder anderen blutsverwandtschaftli-
chen Beziehungen beruhen. Davon ausgehend lokalisiert Murray den Ursprung
des antiken griechischen Symposions in einer männlich-aristokratischen sozialen
Gruppe mit „spezifisch militärischer Funktion“.4 Seine seit den siebziger Jahren
des 20. Jahrhunderts entwickelte Position – die weiterhin dem Konsens vieler an-
derer Forscher entspricht – hat Murray 2009 wie folgt konzise zusammengefasst,
unter Berufung auch auf den US-amerikanischen Ökonomen und Soziologen Thor-
stein Veblen (1857–1929)5 und seine Theorie der „leisure class“:

Although the sympotic culture seems to have originated in the practices of a warrior elite,
under the influence of luxury and the pleasure principle it became essentially a spectacle
apart, a separate world opposed to that of the public sphere. Within the aristocratic polis
the symposion therefore developed a dual function: on the one hand it was a place of eu-
phrosyne devoted to pleasure, a lifestyle designating the privilege of the leisure class (Ve-
blen 1899), basically outside the structures of family and kinship, and an alternative to the
polis. On the other hand, because the archaic polis was essentially controlled by the aristo-
cracy, the symposion was interwoven with all the structures of the polis, and provided a
focal space for common action both on behalf of and against the polis. Greek society thus
displays the fundamental opposition recognized by anthropologists between kinship and
the Männerbund or brotherhood.6

Und er fügt hinzu, dass eine solche Auffassung auch von Platon in seinen Geset-
zen bestätigt werde. Vor diesem Hintergrund ist es nur konsequent, dass Frauen
im Symposion allenfalls als Objekte im Dienst von „pleasure“ und „leisure“ der
Männer klassifiziert werden könnten. Nach Murray steht dies im Einklang mit
einem niederen sozialen Status dieser Frauen, im Unterschied zu den homoero-
tisch begehrten Knaben, die als Angehörige der Oberschicht anzusehen seien:

The atmosphere was male and aristocratic; women were merely slaves, dancing-girls, flute-
players, an accompaniment to the wine and the song. But boys were a different matter, to
be taken seriously.7

Allerdings hat Murray in späteren Arbeiten8 Formulierungen gewählt, die zur Ab-
qualifizierung der Frauen des Symposions in gewissem Widerspruch stehen. Mit
Rekurs auf den Ausdruck hetairai, wörtlich: „Gefährtinnen“ – den er als „Reflex“

 Siehe z. B. Murray 1982 und 1983.
 Veblen 1899.
 Murray 2009, 521.
 Murray 1983 = Murray 2018, 17.
 Murray z. B. 2009, 518 f.; vgl. aber bereits Murray 1990, 7.

26 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



des entsprechenden Ausdrucks hetairoi für die männlichen Gefährten versteht –,
hat er betont, dass die damit bezeichneten Frauen nicht so sehr als Prostituierte
anzusehen sind, sondern eher als Kurtisanen mit großem Prestige und Einkom-
men, mit kunstfertiger Aktivität auf mannigfachen Gebieten, nicht allein dem se-
xuellen, und einer relativ selbständigen Lebenshaltung, die, wie er schreibt, „in
vieler Hinsicht freier war als die der verheirateten (citizen) Frauen“ (die bei den
Griechen am Symposion nicht teilnehmen durften).9

Folgt daraus, dass diese hetairai vielleicht doch nicht nur als Objekte zu kenn-
zeichnen sind, dass sie also mehr waren als eine materielle „Begleitung“ des von
Männern genossenen Weins und Gesangs? Diese Frage wurde allerdings, soweit
ich sehe, von Murray selbst nicht explizit aufgeworfen und hat auch bisher in der
Symposionsforschung keine Spuren hinterlassen. Vielmehr dominiert dort fast
ausnahmslos die Rede vom sogenannten „männlichen“ Symposion, also einer Ins-
titution, die prinzipiell als „all-male“ zu definieren sei. Als Symposiasten dürften
demnach nur Männer bezeichnet werden. Da aber dennoch in Bild- und Text-
zeugnissen zum Symposion Frauen vorkommen, ergab sich das Problem, wie
diese Tatsache zu deuten ist. Gewöhnlich wird vermieden, sich diesem Problem
zu stellen, indem auf die vermeintliche Seltenheit der Darstellung von Frauen in
symposiastischen Zusammenhängen hingewiesen wird. Aber ist dies tatsächlich
der Fall, oder handelt es sich dabei eher um einen auf nicht überprüften Voran-
nahmen basierenden Zirkelschluss?

Eine andere Form, das Problem zu umgehen, besteht darin, die angebliche
quantitative Seltenheit durch eine angebliche qualitative Zweitrangigkeit zu un-
termauern: Dieses Verfahren findet sich etwa bei François Lissarrague, einem
neben Murray besonders tonangebenden Symposionsforscher, der das Studium
vor allem klassischer griechischer Keramik durch seine subtilen und präzisen
Bildanalysen in vielerlei Hinsicht erneuert hat, kaum allerdings auf dem Gebiet
der Frauen-Ikonographie: Ihm zufolge ließe sich aus den Darstellungsformen von
Frauen auf Symposionsgefäßen ableiten, dass ihnen nur „un rôle secondaire, et

 Murray 2009, 519: „Hetairai were courtesans rather than prostitutes: they were often highly
trained in the various skills of the symposion, and commanded great prestige and high prices. [...]
Their lives were in many respects more free than those of citizen women, and their opportunities
greater“. Zur Absenz ‚respektabler‘ Frauen beim Symposion siehe e.g. Corner 2012. Vgl. auch Wę-
cowski 2014, 34, der einerseits (wie Murray) unterstreicht, dass Kurtisanen auf gleiche Weise wie
die hetairoi an symposiastischen Kunstfertigkeiten und Tätigkeiten (z. B. dem Kottabos-Spiel) teil-
nahmen, aber andererseits den Ausdruck hetairai als „euphemistic“ bewertet, da die männlichen
Symposiasten ihm zufolge immer Aristokraten sind. Zur Kritik an Węcowskis Auffassung von
Aristokratie siehe Kapitel 1, mit Anm. 29.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 27



quasi instrumental“ eingeräumt wird, dass sie allenfalls als gegenständliche „ac-
cessoires du symposion“ einzuschätzen sind.10

Diese Position hat den Protest seiner Pariser Kollegin Pauline Schmitt Pantel
hervorgerufen, einer ebenfalls renommierten Symposionsforscherin.11 Sie hat
nachzuweisen versucht, dass diese Objektrolle von Frauen sich nicht grundsätz-
lich von der Objektrolle junger Männer auf Symposionsgefäßen unterscheidet.12

Für diese Autorin sind aber, ebenso wie für Lissarrague und Murray, allein die
dargestellten erwachsenen Männer ausdrücklich die maßgeblichen Akteure und
entscheidenden „Protagonisten“,13 da diese die in der Polis herrschenden Gesell-
schaftsverhältnisse repräsentieren. Im Unterschied zu Lissarrague und Murray
stellt Pauline Schmitt Pantel zwar diesen männlichen Protagonisten nicht allein
die Frauen gegenüber, sondern auch die jungen Männer. Damit aber wird ihr zu-
folge die bestehende soziale und politische Gewichtsverteilung und Hierarchie
exakt widergespiegelt, denn junge Männer besaßen wie die Frauen nur einge-
schränkte Rechte und einen geringeren Status als die männlichen Erwachsenen:

La hiérarchie est certes présente au banquet, mais elle sépare à mon sens les hommes adul-
tes qui mènent le jeu et les autres, homme jeunes et femmes. Le clivage ne passe pas de
façon simple entre le masculin et le féminin mais de façon plus subtile entre ceux pour les-
quels la représentation au banquet est un signe de statut (social ou/et politique) et les au-
tres. Ainsi on perçoit combien la construction du genre est indissociable d’autres formes de
construction identitaire, sociale ou politique. Ce qui me paraît important de relever dans ce
dossier sur les femmes et les jeunes hommes au banquet est qu’ils sont les uns et les autres
des comparses qui permettent de mieux préciser l’identité de ceux qui, au banquet comme
dans d’autres lieux, pratiques sociales et institutions, façonnent la manière d’être en cité.14

 Lissarrague 1987a, 27. Vgl. auch seinen hundert Seiten langen Überblick über die Darstellung
von Frauen in der attischen Vasenmalerei (Lissarrague 1991/2002), wo allerdings Frauen beim
Symposion nur auf acht Seiten vorkommen (286–293, mit Abb. 52–54); siehe dann zusammenfas-
send zur Funktion der Frau in jeglicher Rolle (ebd. 301): „elle est à chaque fois donnée en specta-
cle comme un objet aux yeux de l’homme grec, le sujet regardant“. Seltsamerweise ist hier
ausgeschlossen, dass eine Frau den Vasenbildern gegenüber ein „sujet regardant“ sein könnte
und dann auch ein Mann in ihren Augen ein Objekt wäre.
 Schmitt Pantel 1992.
 Schmitt Pantel 2003; zitiert nach der leicht veränderten Fassung in Schmitt Pantel 2009,
145–161, unter dem Titel „Jeunes garçons et jeunes femmes sur les images du symposion“, mit 13
Abbildungen.
 So Lissarrague 1987a, 27 und ebenso Schmitt Pantel 2009, 156: „protagonistes“.
 Schmitt Pantel 2009, 157. Übers. R.S.: „Hierarchie ist sicherlich beim Gastmahl anwesend,
doch meiner Auffassung nach trennt sie die erwachsenen Männer, die das Spiel bestimmen, von
den anderen, den jungen Männern und den Frauen. Die Spaltung geschieht nicht einfach zwi-
schen dem Männlichen und dem Weiblichen, sondern auf subtilere Weise zwischen denen,
deren Darstellung beim Gastmahl ein Zeichen ihres Status ist (des sozialen oder/und des politi-

28 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



Bemerkenswerterweise ist es der von der Autorin explizit betonte feministische
Standpunkt ihrer Arbeit, der es ihr nicht gestattet, in den Frauen des Symposi-
ons etwas anderes zu sehen als „Komparsen“, die nur dazu da seien, die Identi-
tät der herrschenden Männer zu unterstreichen. Dass es sich bei den Frauen
auf den von ihr behandelten Vasen vielleicht um hetairai handelt, denen die
Vasenmaler möglicherweise keine bloße Komparsenrolle zuweisen, wird von
ihr nicht in Erwägung gezogen. Den Ausdruck „Hetäre“ verwendet sie jedenfalls
in dem zitierten Aufsatz nicht.15 Signifikanterweise ist auch in vielen anderen
gegenwärtigen Arbeiten, vor allem von Forscherinnen, die Tendenz zu finden,
das Thema und das Wort „Hetäre“ zu vermeiden oder allenfalls für ein Phanta-
sieprodukt antiker Männergesellschaft zu halten.16

schen), und den anderen. Man stellt also fest, dass die Konstruktion des Geschlechts von anderen
Formen identitärer, sozialer oder politischer Konstruktion gar nicht loszulösen ist. Was mir bei
diesem Dossier zu den Frauen und den jungen Männern beim Gastmahl wichtig erscheint her-
vorzuheben, ist, dass sowohl die einen als auch die anderen Komparsen sind, die erlauben, die
Identität derjenigen zu präzisieren, die beim Gastmahl, wie in anderen Örtlichkeiten, sozialen
Praktiken und Institutionen, die städtische Seinsweise gestalten.“
 Den Grund dafür scheint sie ebd. n. 40 mit ihrer Berufung auf Bérard 1984a, 85 anzudeuten:
„comme le remarque C. Bérard, ‚devant nombre d’images qui ne correspondent pas au modèle
du type < femmes au foyer > les archéologues s’en tirent par une pirouette. Soit ils les repoussent
vers le bas de l’échelle sociale: les femmes mises en scène ne sont que des esclaves, des prosti-
tuées ou des hétaïres, soit ils les évacuent par le haut: elles figurent des héroïnes, des muses, des
déesses. Dans les deux cas, on leur dénie un statut social normal. Faut-il alors admettre que les
honnêtes femmes n’existent pas?‘“. Anknüpfend an Bérard suggeriert Schmitt Pantel offenbar,
dass die Vasenmaler mit ihren Gastmahlbildern neben den erwachsenen Männern auch Frauen
mit „normalem sozialen Status“ (also „ehrbare Frauen“) hätten darstellen müssen. So kann sie
darauf verzichten, von Hetären zu sprechen und gleichzeitig deren moralische und soziale Dis-
qualifizierung unangetastet lassen.
 Das von Schmitt Pantel 2003 und 2009 affirmativ verwendete Bérard-Zitat fungiert auch in
noch ausführlicherer Form (zusammen mit den anschließenden weiteren rhetorischen Fragen)
als Motto für Kreilinger 2007, 1. Bérard, Schmitt Pantel und Kreilinger (und vielen anderen For-
schern und Forscherinnen) ist gemeinsam, dass sie nach Hinweisen erwünschter realistischer
Darstellung in den Vasenbildern suchen und mit Hilfe dieses Kriteriums diejenigen Auffassungen
ablehnen, die ebenfalls von einem erwünschten Realismus der Vasenbilder ausgehen, ihn aber
anders deuten. Das dabei entstehende methodische Problem macht gerade der Umgang mit dem
Begriff ‚Hetäre‘ deutlich; Kreilinger 2007, 60 f. beruft sich einerseits auf Kurke 1999, derzufolge
„das ganze Hetärenwesen eine Erfindung der spätarchaischen Symposionsdichter“ ist, und sie
räumt andererseits ein, dass ἑταίρα im Unterschied zu anderen Bezeichnungen für Prostituierte
„als ein euphemistischer Ausdruck anzusehen“ ist. Diese Aporie wird auch bei Kapparis 2019
nicht aufgelöst. Einerseits dekretiert er (ebd. 342 f.): „the usage of the term ‚hetaira‘ to describe
prostitutes in vase paintings is anachronistic, inaccurate and euphemistic“, und er unterstreicht
(mit Berufung auf Kreilinger), „that nudity in itself is not an indication of prostitutional iconogra-
phy“. Andererseits konzediert er (ebd. 359), „that some of our vase iconography actually portrays

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 29



Stattdessen werde ich mich nun in den übrigen drei Vierteln dieses Kapitels
auf primär materialanalytische Überlegungen konzentrieren. Zu den Bildzeugnis-
sen, die Pauline Schmitt Pantel für ihre Argumentation heranzieht, gehört auch
ein im Pariser Louvre aufbewahrter und in Etrurien gefundener korinthischer
Krater (Höhe: 39 cm) aus dem frühen 6. Jahrhundert v. Chr. (Abb. 1b).17 Dies ist
einer der ältesten ikonographischen Belege für das Arrangement eines buchstäb-
lichen Gelages („banquet couché“18), wie es die Darstellung antiker griechischer
Symposia jahrhundertelang prägen wird, mit Speisesofas, den „Klinen“, die Platz
für zwei Personen bieten und vor denen Fußbänke sowie Beistelltische stehen
(der früheste textliche Beleg findet sich im 7. Jahrhundert v. Chr., also mehrere
Jahrzehnte zuvor, bei Alkman).19 Vom Beginn dieser ikonographischen Tradition
an kann das auf den Klinen liegende Paar entweder aus zwei Männern oder aus
einem Mann und einer Frau bestehen, wie hier. Pauline Schmitt Pantel hat mit
Recht auf zeitlich und sachlich parallele Bildzeugnisse hingewiesen, die zwei
Männer, einen bartlosen jungen und einen bärtigen älteren, auf ganz ähnliche
Weise darstellen,20 wie auf dem hier gezeigten Beispiel, das nun etwas näher be-
trachtet werden soll.21

Der Bildträger selbst, der Krater (wörtlich: „Mischgefäß“), ist für das spezi-
fisch griechische Symposion unverzichtbar, denn zum Gelage gehört die (in meh-
reren Runden jeweils neu festgelegte) Mischung von Wein und Wasser und die

real hetairai from time to time“. Kapparis und Kreilinger verkennen jedoch, dass die Suche nach
einem Realismus eindeutiger ikonographischer Markierungen von Identitäten den Vasenbildern
nicht gerecht werden kann; deren Potenz imaginativer Vieldeutigkeit lässt sich nicht einfach mit
den Etiketten Phantasie, Ambiguität und Unwahrscheinlicheit verrechnen.
 Paris, Louvre E629, aus Cerveteri (BAPD 9019327): Schmitt Pantel 2009, 158, Abb. 4; siehe auch
Schmitt Pantel 1990, 27 Appendix no. 6 und Tafel 2a; Schmitt Pantel 1992, 22, mit Annexe 5,
Abb. 6; auch in Murray 2009, 510, Abb. 26.1; vgl. Fehr 1971, 31 f., 139 no. 19.
 Vgl. Dentzer 1982.
 Alkman fr. 19 PMG: sieben klinai. Ungefähr zeitgleich sind die ältesten archäologischen Zeug-
nisse, Kyrieleis 1969, 116 und 118: „Um die Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert erscheinen auf grie-
chischen Vasenbildern die ersten Darstellungen von Symposien, bei denen die Symposiasten auf
Klinen gelagert sind. [...] Die frühesten Beispiele sind auf korinthischen Gefäßen dargestellt, was
auf die führende Rolle der korinthischen Keramik im 7. und 6. Jahrhundert zurückzuführen ist.“
Dies sei jedoch, so Lorber 1979, 24 n. 130, eher anders zu erklären: „Weil die orientalische Sitte
des Liegens beim Symposion und wohl auch zur gleichen Zeit die orientalischen Klinen zunächst
in Korinth eingeführt wurden, erscheinen sie als besondere Neuheit auch zuerst auf den korin-
thischen Vasen.“ Generell zum Verhältnis zwischen orientalischen und griechischen Gelagen
vgl. Fehr 1971, Burkert 1991 und Murray 2016b.
 Schmitt Pantel 2009, 150–152, vor allem mit 158, Abb. 3 (Louvre E623).
 Zur Typologie der männlichen und weiblichen Symposiasten vgl. auch Fehr 1971 passim.

30 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



Verteilung der gleichen Wein-Wasser-Mischung an alle Symposiasten.22 Nach die-
sem Modell wird das Prinzip der Gleichheit auch auf andere Elemente des Sympo-
sions übertragen.23 Hier etwa ist deutlich, dass sowohl die vier Männer als auch
die vier Frauen ihren linken Ellenbogen auf ein Kissen stützen und dass alle Per-

Abb. 1b: Symposion. Korinthischer Kolonettenkrater (590–575 v. Chr.) aus Cerveteri (BAPD 9019327),
Paris, Musée du Louvre E629 [Detail von Seite A].

 Lissarrague 1987a, 23: „Le symposion s’organise en communauté, avec ses règles propres, qui
visent à établir un ordre du plaisir partagé. On s’y rend pour s’intégrer à un groupe temporaire-
ment défini par sa façon de boire, de mélanger l’eau et le vin. Pour être réussi, le symposion doit
viser le bon mélange, mélange des liquides, mais aussi des convives qui s’accorderont entre eux,
comme les cordes d’un instrument, mélange des plaisirs dont on cherchera l’équilibre et la vari-
été“. Eine solche idealtypische, harmonisierende Charakteristik der Mischungsformen beim Ge-
lage ist oft in Handbüchern und Einzelstudien übernommen worden, kann allerdings dem
Variantenreichtum der Symposionsdarstellungen nicht gerecht werden.
 Vgl. Schmitt Pantel 1990, 18 („homoiotes“ der Symposiasten); Schäfer 1997, 25.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 31



sonen mit Kränzen oder Binden im Haar ausgestattet sind.24 Auch eine privile-
gierte Benutzung von Trinkgefäßen ist nicht zu erkennen: Die beiden Frauen an
den Außenseiten halten jeweils eine Weinschale in ihrer rechten Hand, ebenso
wie der Mann auf der zweiten Kline von rechts. Für das jeweilige Partner-
Pendant steht indessen ein analoges Trinkgefäß (neben der gleichen Zahl von Ess-
waren) ebenfalls auf dem Beistelltisch bereit.

Dass der Mann auf der zweiten Kline von links mit seiner rechten Hand eine
Lyra ergreift, so als würde er darauf spielen wollen oder die Lyra seiner Partne-
rin auf der Kline überreichen, ist offenbar kein Zeichen für seine Privilegierung,
denn die weiteren hinter den Frauen an der Wand hängenden Lyren verweisen
demonstrativ darauf, dass auch die anderen an diesem Gelage Beteiligten, Män-
ner wie Frauen, sich dieser Musikinstrumente bedienen könnten – wobei da-
durch zugleich das zweite Grundprinzip der Symposionspraxis angedeutet ist,
nämlich das der Konkurrenz, nicht zuletzt beim musischen Wettstreit. Deutlicher
noch wird eine weitere Potentialität des vom Wein- und Kunstgenuss animierten
Gelages: die erotische Mischung, die hier als Perspektive durch das ‚face-to-face‘
der Paare, die innere Frontalität der sich gegenseitig in die Augen blickenden
Partner, signalisiert wird. Die Darstellungsweise markiert also auf verschiedenen
Ebenen, dass weder die Frauen noch die Männer auf einen starren Status als Ob-
jekt oder als Subjekt reduzierbar sind, dass sowohl die Frauen als auch die Män-
ner die Subjektrolle wie die Objektrolle übernehmen können.

Auf eine solche Weise stellt also dieser korinthische Krater ohne Einschrän-
kung eine kommunikative Gleichartigkeit zwischen Gefährten und Gefährtinnen
zur Schau, griechisch gesagt: zwischen hetairoi und hetairai. Der gesellschaftliche
Status der Frauen und Männer jedoch wird als different markiert, freilich nicht als
Gegensatz zwischen Unterschicht und Oberschicht. Bei den dargestellten Männern
scheint es sich um Krieger zu handeln, die ihre Rüstung abgelegt haben: Es sei
denn, dass die auffällig geringe Zahl der an der Wand befindlichen militärischen
Gegenstände – keine Waffen, nur zwei Helme, ein Schild und ein Brustpanzer für
vier Männer – dazu dienen soll, auf unterschiedliche gesellschaftliche oder profes-
sionelle Positionen der Männer zu verweisen. Bei den vier Frauen aber wird gerade
ihre einheitliche soziale Position betont. Die Exposition ihres nackten Oberkörpers,
die ihnen gemeinsam ist, wird als unverkennbare Chiffre dafür eingesetzt, dass
hier keine ‚respektablen‘ Ehefrauen gemeint sind. Diese Gefährtinnen beim Sympo-
sion können nur hetairai im Sinne der späteren Verwendung des Wortes als Termi-

 Siehe die modellhafte „schönbekränzte Aphrodite“ in der Inschrift des „Nestorbechers“
(vgl. dazu Kapitel 1).

32 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



nus technicus sein.25 Und es mag sein, dass der imposante Eindruck, den dieser ko-
rinthische Krater ihnen verleiht, etwas mit seinem Herstellungsort, Korinth, zu tun
hat, der Stadt, die damals die führende Produktionsstätte von Keramik, nicht zuletzt
für die Bedürfnisse der Symposien, war, und die auch nachdem sie diesen wirt-
schaftlichen Vorrang verloren hatte, noch viele Jahrhunderte lang für ihren überre-
gional attraktiven Aphroditekult und die damit assoziierten erotischen Expertinnen
berühmt blieb.26

Die exquisite Qualität, die das auf diesem Krater dargestellte Gelage auszeich-
net, macht auch verständlich, dass mit Hilfe etwa dieses Beispiels das antike grie-
chische Symposion als genuin aristokratische Einrichtung gedeutet werden konnte.
Die Ausstattung durch Möbel, Stoffe und Kleidung ist hier überaus luxuriös gestal-
tet, einschließlich der Trinkschalen, deren formale Struktur die Kostbarkeit von
Metall (Bronze, Silber oder gar Gold) visualisiert. Die Tatsache, dass dieser Krater
sowie vergleichbare Stücke aus dem frühen 6. Jahrhundert v. Chr. von zeitgenössi-
schen Aristokraten der etruskischen Metropole Caere erworben wurden,27 schließt
wohl nicht aus, dass auch griechische Aristokraten zu dieser Zeit solche Gefäße be-
nutzt und nicht allein in ihrer Phantasie, sondern auch in der Realität üppige Sym-
posia gefeiert haben. Dass dies aber angeblich bereits für die Entstehung der
Institution des antiken griechischen Symposions im 8. Jahrhundert v. Chr. konstitu-
tiv war, ist zu bezweifeln. Im ersten Kapitel habe ich versucht zu zeigen, warum
stattdessen davon ausgegangen werden kann, dass der spezifische historische Kon-
text des 8. Jahrhunderts – besonders die Erfindung der vokalisierten Alphabet-

 Dem entsprechen auch die Namensbeischriften auf dem analogen korinthischen Krater (siehe
Abb. 3) mit ebenfalls vier aus einer Frau und einem Mann bestehenden Paaren (Florenz, Museo
Archeologico Nazionale 4198, aus Cerveteri?); die lesbaren Frauennamen lauten dort Doro, Selino
und Erato, die als Hetärennamen gedeutet wurden. Vgl. dazu (und zu den als [Xen]Ϝōn, Hermaios,
Sphortos und [Her]magoras bzw. [Da]magoras gelesenen Männernamen) Lorber 1979, 76 f., no. 120,
mit Tafel 35–36; Wachter 2001, 95–97 = COR 92 (und 327 f., § 478). Siehe auch unten, mit Anm. 41.
 Zur besonderen Bedeutung des Aphrodite-Kultes in Korinth siehe Pirenne-Delforge 1994,
93–127; sie beschließt dieses Kapitel mit folgendem Satz: „concernant la prostitution à Corinthe: il
n’y a pas dans la cité des prostituées sacrées et d’autres qui ne le sont pas; toutes les prostituées
sont des fidèles de la déesse et requièrent sa protection.“
 Der hervorragende Erhaltungszustand dieser Gefäße lässt sich dadurch erklären, dass sie
schließlich als Grabbeigaben für reiche Etrusker verwendet wurden. Vgl. de la Genière 1988; ihr
zufolge (ebd. 90) sind die häufigen Bankettszenen auf korinthischen Krateren ein Beleg für „influ-
ence orientale“ und mit der gleichzeitigen frühgriechischen Lyrik zu parallelisieren. Darüber hi-
naus betont sie, dass Namensbeischriften bei den figürlichen Darstellungen meistens fehlen,
woraus sie „une sorte d’ ‚internationale aristocratique‘“ ableitet und behauptet, dass daraus keiner-
lei Rückschlüsse auf Erfahrungen der Vasenmaler mit korinthischen oder anderen griechischen
Gastmählern zu ziehen seien. Auf die inschriftlich markierten (griechischen) Namen von Zechern
und Hetären auf dem korinthischen Krater aus Florenz (siehe oben, Anm. 25) geht sie nicht ein.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 33



Abb. 3: Symposion. Korinthischer Kolonettenkrater (575–550 v. Chr.) aus Etrurien, Florenz, Museo
Archeologico Nazionale 4198.

34 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



schrift und die griechische Siedlungstätigkeit im Mittelmeerraum – zu den charak-
teristischen Elementen dieser Institution entscheidend beigetragen hat, also zur
Verbindung von Gleichheit und Konkurrenz auf musisch-geistigem, nicht auf kör-
perlichem oder materiellem Gebiet.

Die Frage ist, ob nicht deshalb bisherige Modelle der Entstehung und der frü-
hen Entwicklung des Symposions modifiziert werden müssen. Murray etwa hatte
seit den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts das Symposion als genuin aristokra-
tische Einrichtung eingeschätzt, die auf die Ablösung einer Krieger-Aristokratie
durch eine Aristokratie von Müßiggängern zurückgeführt werden könne.28 Doch
auch er räumt ein, dass die griechischen Kolonisten, die das Symposion nach Wes-
ten brachten, etwa nach Pithekoussai, also auf die heutige Insel Ischia, „ursprüng-
lich keine Aristokraten waren“ – wobei er hinzufügt, dass „sie dann sehr bald
Aristokraten im Mayflower-Stil wurden“.29 Damit kann er natürlich kaum gemeint
haben, dass der Lebensstil der griechischen Kolonisten mit dem der frommen Pil-
gerväter gleichzusetzen wäre, die als Siedler zu Beginn des 17. Jahrhunderts auf
dem Schiff Mayflower an der nordamerikanischen Ostküste landeten.

Puritanisch jedenfalls waren diese umtriebigen Griechen keineswegs, und in-
wiefern sie zu Aristokraten wurden, kann hier nicht weiter untersucht werden.
Aber damit diese Pioniere die Partikularität der Symposion-Institution ausbilden
und gestalten konnten, war nicht eine Privilegierung durch altehrwürdigen Grund-
besitz und Macht oder militärische Kampfkraft entscheidend, denn dies waren
keine Trümpfe, über die sie verfügten. Seefahrt, Handel und Handwerk bestimm-
ten ihren sozialen Status, aber erst durch die Expertise auf dem Gebiet schriftli-
cher, und nicht allein mündlicher, Ausdrucksformen und deren kreativen Einsatz
zu einer spielerischen (und also auch riskanten) Kommunikation in einem von
Wein, Musik und Erotik bestimmten kulturellen Ambiente wurde das Symposion
zu einem so ungemein erfolgreichen Exportartikel des „Greek style.30 Dieser ritu-
elle Festmodus war eben nicht auf die Oberschicht beschränkt oder für sie spezi-
fisch, sondern alle sozialen Schichten konnten von Anfang an zu ihm, wie zur
vokalisierten Alphabetschrift, Zugang haben. Anders als goldenes oder silbernes
Trinkgeschirr waren Tongefäße Massenware und nichts Exklusives.31 Töpfer trugen

 Murray 1983 = Murray 2018, 16: „The aristocracy of warriors had become an aristocracy of
leisure“. Siehe auch das Kapitel „Life Styles: the Aristocracy“ in Murray 1993, 201–219.
 Murray 1983 = Murray 2018, 17: „certainly the symposion itself went west with men who were
not initially aristocrats, though aristocrats in theMayflower style they very soon became“.
 „Drinking Greek style“: so Murrays konzise Formel für das Symposion (siehe Kapitel 1,
Anm. 52).
 Das schließt natürlich nicht aus, dass es für Symposien bestimmte „Luxuskeramik“ gegeben
hat, die wie bereits die frühen korinthischen Gefäße (und dann viele der schwarz- und rotfiguri-

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 35



maßgeblich zum Siegeszug des symposiastischen „Greek style“ bei und wurden
reich, weil ihre Produkte im ganzen Mittelmeerraum Absatz fanden und weder
ihre Herstellung noch ihr Erwerb große Kosten verursachten.32 Für die soziale Zu-
sammensetzung der Benutzer des tönernen Trinkgeschirrs hatte dies entschei-
dende Konsequenzen.33 Um ein Symposion in griechischem Stil zu feiern, waren
keine kostbaren Metallgefäße, Textilien oder Möbel (ja nicht einmal der Innenraum
eines Hauses) erforderlich. Militärische, ökonomische oder politische Potenz kann
nicht als conditio sine qua non dafür angesehen werden.

Die inschriftlichen Zeugnisse der frühen archaischen Zeit seit dem 8. Jahrhun-
dert v. Chr. sprechen dafür, wie ich im ersten Kapitel ausführlich dargelegt habe,
dass es sich bei der buntgemischten Symposionsgesellschaft, die durchweg unspek-
takuläre, anfangs nicht figürlich dekorierte Gefäße benutzte (siehe im 8. Jahrhun-
dert v. Chr. den „Nestorbecher“ aus Pithekoussai auf Ischia und die Ausgrabungen
in der nordgriechischen Siedlung Methone), nicht allein um Töpfer, Vasenmaler,
Rhapsoden, Ärzte und andere Angehörige einer sozialen Mittelschicht handelte. Als
hetairai gehörten auch freizügige Frauen dazu,34 die wohl ebenfalls schreiben und
lesen konnten. Hier sei noch auf zwei andere frühe Symposionsgefäße hingewiesen,
von denen jedes einen Frauennamen verzeichnet (Lallnamen? nicht-griechische
Namen?).35 Aus Pithekoussai stammt eines davon, eine um 700 v. Chr. zu datie-
rende, figürlich unverzierte schlichte Weinkanne mit der Besitzinschrift „Amēs
emi“ („der Ame gehöre ich“), die zusammen mit einem Trinkgefäß und zwei einfa-
chen Bronzefibeln im Grab einer jungen Frau gefunden wurde – vielleicht das erste

gen aus Athen) nicht zuletzt bei Käufern in Etrurien reißenden Absatz fand. Vgl. dazu Osborne
2001; Bundrick 2019.
 Die massive Verbreitung der frühgriechischen Symposionskultur war also nicht primär von
aristokratischen Auftraggebern bzw. Abnehmern der dazu gehörigen Gefäße abhängig, wie etwa
Murray 1983 = Murray 2018, 17 postuliert: „The archaic age was the great age of sympotic pottery:
potters and painters became rich and famous, producing shapes and painting designs which
echoed the sympotic preoccupartions of their aristocratic patrons.“
 Arrington 2021, 191 kommt bei seiner Untersuchung der protoattischen und anderer zeitge-
nössischer Keramik zu dem Ergebnis, das bisher vorherrschende Elite-Modell des Symposions in
Frage zu stellen: „A fundamental problem with a strictly elite view of the symposium is that
there are plenty of subelite drinking vases. The material culture we will look at below includes
vases that were relatively plain, with the exception of their graffiti, und even this type of basic
literacy was not confined to an elite class. The simple vases belonged to literate persons who
engaged in commensal drinking practices that entailed humor, jest, and sex, and we have no rea-
son not to think of these events as symposia, as social gatherings involving the consumption of
alcohol.“
 Siehe das Trinkgefäß aus Eretria, zeitgleich mit dem „Nestorbecher“: Johnston/Andriomenou
1989 (dazu Kapitel 1, mit Anm. 65).
 Zu diesen beiden Gefäßen aus Pithekoussai und Cumae siehe auch Kapitel 1, mit Anm. 42.

36 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



griechische Schriftzeugnis einer Mundschenkin. Als weiteres ist ein etwas jüngeres
kleines Parfümgefäß des British Museum aus dem frühen 7. Jahrhundert zu nennen
(Höhe: ca. 5 cm), das in der direkt gegenüber Pithekoussai auf dem italischen Fest-
land liegenden, ebenfalls euböischen Kolonie Cumae gefunden wurde (Abb. 4). Das
darauf spiralförmig eingeritzte Graffito verweist nicht allein auf den Namen der Be-
sitzerin, sondern der daran anschließende Text (in chalkidischer Schrift) ist, ähnlich
wie beim „Nestorbecher“ aus Pithekoussai (und bei den beiden anderen im ersten
Kapitel erwähnten, zeitgleichen euböischen Trinkgefäßen, dem des Hakesandros36

und dem des Thymokrates37), als bedingter Fluch formuliert: „der Tataie gehöre
ich, der Lekythos, wer aber mich stiehlt, wird blind“.38

Diese (archäologisch als „protokorinthisch“ taxierten) Gefäße sind bereits ein
Zeugnis für die Bedeutung korinthischer Keramik, die sich dann bis ins 6. Jahrhundert
v. Chr. geltend macht, also bis zur Durchsetzung attischer Keramik auf den mittel-
meerischen Absatzmärkten. Einen Höhepunkt der zuvor von Korinth eingenomme-
nen Rolle als Marktführer beim Keramikexport repräsentiert der oben behandelte
Krater,39 der allerdings keine Inschriften aufweist. Dass auf vielen anderen in Korinth
produzierten Tongefäßen des 7. und 6. Jahrhunderts v. Chr. – und zwar vor allem
Krateren, Trinkgefäßen und Parfümfläschchen (Letztere für Symposien ebenfalls un-
verzichtbar) – häufig Inschriften mit Frauennamen zu finden sind,40 ist bisher in der
Symposionsforschung weitgehend unbeachtet geblieben. Inschriftenforscher stim-
men meist darin überein, dass diese (redenden) Namen gewöhnlich Hetären (im tech-
nischen Sinne) bezeichnen. Zu nennen ist hier etwa ein korinthischer Krater aus dem
frühen 6. Jahrhundert v. Chr. in Florenz (Abb. 3), dessen Gelagefries ikonographisch
dem oben behandelten, zeitgleichen Krater des Louvre mit vier Paaren von je einer
Frau und einem Mann auf vier Symposionsklinen auf den ersten Blick zum Verwech-

 Aus der euböischen Gründung Methone in Makedonien, siehe Kapitel 1, mit Anm. 63.
 Aus Eretria auf Euboia, siehe oben, Anm. 34.
 Protokorinthischer Aryballos aus Cumae, London, British Museum 1885.0613.1, mit der In-
schrift „Tataiês emi lekythos, hos d’an me klephsei thyphlos estai“ (retrograd lesbar: oben „leky-
thos hos“, unten „thyphlos“); siehe Jeffery 1961/1990, 240 no. 3, 409 (Umschrift), Tafel 47. Der
Name Tataia ist auch für Illyrien belegt: Steinhart 2003, 210.
 Paris, Louvre E629 (Abb. 1b): dazu oben, mit Anm. 17.
 Siehe Lorber 1979, 30, im Kommentar zu dem Aineta-Aryballos (siehe unten, Anm. 43 und
Abb. 5): „Die Mehrzahl dieser Vasen mit Hetärennamen entstammt dem Mittelkorinthischen, einer
Zeit, in der wir auf den Krateren eine besondere Vorliebe für Symposienbilder festgestellt hatten.
Dass die Hetären auch am Symposion teilnahmen, zeigen eben die Bilder auf den Krateren; man-
chen Krater ziert zudem ein Bild eines Frauenkopfes – wohl ebenfalls einer Hetäre – auf den Hen-
kelplatten“ (mit Verweis auf den Krater Florenz 4198 [dazu oben, Anm. 25 und Abb. 3] sowie auf
weitere Gefäße, eine Trinkschale und eine Pyxis); vgl. Wachter 2001, 280 f. (§ 308).

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 37



Abb. 4: Tataie. Protokorinthischer Aryballos (um 670 v. Chr.) aus Cumae, London, British Museum
1885.0613.1.

38 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



seln ähnlich ist.41 Hier jedoch sind alle Figuren vom Kopf ausgehend mit (redenden)
Namen gekennzeichnet, darunter Erato („die Liebliche“, zugleich ein Musenname,
der auch auf anderen korinthischen Vasen dieser Zeit generisch Hetären bezeich-
net),42 mit dem männlichen Pendant Sphortos („der Hungrige“), und Selino („die Sel-
lerie-Bekränzte“), mit dem Partner Hermaios, dessen Name eine Relation zum Gott
Hermes herstellt.

Als ein besonders markantes – und gewissermaßen unzweideutiges – Beispiel
soll hier ein nicht nach Italien exportiertes, sondern direkt aus Korinth stammendes
und im British Museum aufbewahrtes, bauchiges Parfümgefäß dienen, das ins späte
7. Jahrhundert v. Chr. datiert wird (Abb. 5).43 Auf dem Henkel befindet sich ein weib-
licher Kopf im Profil, neben dem senkrecht die Inschrift „Aineta emi“ („Aineta bin
ich“) aufgemalt ist, so als kämen diese beiden Wörter aus dem Mund der Frau (viel-
leicht die erste Sprechblase in der europäischen Schriftbildtradition). Darunter sind
waagerecht, als Liste von links nach rechts und umgeben von einem Ornament aus
Lotos-Palmetten, nicht weniger als neun Männernamen ebenfalls vor dem Brand ein-
getragen, darunter auch solche, die eine Herkunft aus verschiedenen Regionen, nicht
allein griechischen, bezeichnen (etwa Theron, „der von der Insel Thera“, und Phryx,
„der Phryger“) oder die vielleicht als Spitznamen anzusehen sind (wie Myrmidas,
„der Ameisen-Mann“). Die Interpreten sind sich weitgehend darüber einig, dass es
sich hier um keine Besitzinschrift handelt – denn dann wäre der Name im Genitiv
zu erwarten, und nicht im Nominativ –, sondern um eine Benennung des Frauen-
kopfes als Porträt einer gewissen Aineta (der Name bedeutet wörtlich „die Geprie-
sene“, die „Berühmte“), deren neun Liebhaber sich ebenfalls namentlich verewigten
und ihrer gemeinsamen Geliebten dieses wohl mit kostbarem Salböl gefüllte kleine
Gefäß (Höhe: ca. 7 cm) zum Geschenk machten.44

Auf einem anderen, vielleicht schon um 700 v. Chr., aber spätestens im 7. Jahr-
hundert v. Chr. entstandenen korinthischen Salbgefäß45 wird mit dem eingeritzten
Graffito ausdrücklich betont, dass es als Geschenk verwendet wurde. Dieses bei den

 Zu diesem Krater (Florenz 4198) siehe auch oben, Anm. 25 und 40. Im Unterschied zum Pari-
ser Krater (Louvre E629) sind hier aber keine Rüstungsgegenstände, begleitet von Lyren, zwi-
schen den Paaren angebracht, sondern ausschließlich Saiteninstrumente: Die Namensinschriften
nehmen also den Platz ein, den auf dem Pariser Krater militärische Objekte beanspruchen.
 Z.B. Krater-Fragment aus Caere im Louvre, Wachter 2001, 105 f. = COR 110: Erato als Namens-
beischrift einer nackten Tänzerin mit Dickbauchtänzer (namens Simos?) als Begleitung.
 Aryballos aus Korinth, London, British Museum 1865.12-13.1 (spätes 7. oder frühes 6. Jahrhun-
dert v. Chr.); dazu (sowie zu anderen korinthischen Gefäßen mit Frauenköpfen) Lorber 1979,
28–30, no. 28, Tafel 8; siehe auch Wachter 2001, 47 f. = COR 18; Steinhart 2003, 211.
 Zu anderen (Kollektiv-)Geschenken vgl. Steinhart/Wirbelauer 2000.
 Erstpublikation (mit Abbildung): Lullies 1956; SEG 19:614; Lorber 1979, 31 no. 33; Heubeck
1979, 122; Amyx 1988, 86 („Columbus Painter“, no. A-12) und 596 f. no. Gr8; Arena 1996a, 83 f.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 39



Abb. 5: Aineta. Korinthischer Aryballos (um 625 v. Chr.) aus Korinth, London, British Museum
1865.12-13.1.

40 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



Tempeln im sizilischen Selinunt gefundene, große Alabastron (Höhe: ca. 27 cm)46

nimmt hier wiederum selbst die Sprecherrolle ein – nach einer bei antiken Inschrif-
ten, und zwar zuerst in der Symposionskeramik, verwendeten Konvention, die in
der Kommunikation beim lauten Vorlesen performativ einsetzbar war und dadurch
Menschen ermöglichte, sich verbal gewissermaßen als Gefäß zu maskieren. Die zwi-
schen zwei Tierfriesen auf zwei Trennlinien angebrachte, um das halbe Gefäß her-
umlaufende Inschrift lautet: „Ϝoinantha m’edoke M[..]tichai kai tainian“ („Oinantha
hat mich der Meticha (oder: Myrticha) gegeben und eine/die Tänie“). Zwar hat der
Text die Aufmerksamkeit vieler Inschriftenforscher auf sich gezogen, bisher jedoch
kaum der Symposionsexperten, wenn auch die Zugehörigkeit von Parfüm- und
Salbgefäßen, insbesondere mit inschriftlichen Frauennamen, zur Symposionskultur
nun zuweilen ins Blickfeld mancher Gelehrter gerät.47 Im Falle dieses Gefäßes be-
steht unter den Namensforschern Einigkeit darüber, dass es sich hier um redende
Namen handelt. „(V)oinantha“ bedeutet „Weinblume“, ist also ein für den Symposi-
onskontext geradezu prädestinierter Name, der so beliebt war, dass er noch jahr-
hundertelang in der Symposionskeramik auch für andere Frauen verwendet wurde,
eine Namens- oder genauer: Berufsnamenspraxis, die für zahlreiche weitere Hetä-
rennamen belegt ist. Ähnliches gilt für den nächsten Namen, bei dem allerdings ein
zweiter (und vielleicht auch ein dritter) Buchstabe unlesbar ist. Beide vorgeschlage-
nen Lesarten dieses Namens sind auch später als Hetärennamen dokumentiert: Me-
ticha („die kleine Ratgeberin“) oder Myrticha („die kleine Myrte“ – eine Anspielung
darauf, dass dieser Pflanzenname als Synonym für das weibliche Genitale verwen-
det wurde). Das dritte Substantiv der Inschrift, tainia, das „Band“ (z. B. Haarband
oder Busenband) bedeutet, ist ebenfalls als Hetärenname überliefert, kann hier also
sowohl im materiellen wörtlichen Sinne wie als Personenname gemeint sein.48

Wie ist jedoch die Aussage dieser Inschrift genau zu verstehen? Relativ klar
scheint zu sein, dass eine gewisse Oinantha einer gewissen Meticha (oder Myr-
ticha) dieses Salbgefäß und außerdem eine Tänie (oder eine Sklavin namens Tai-
nia?) geschenkt hat. Klar ist auch, dass die Inschrift zumindest Lesekompetenz

no. 80; siehe auch Powell 1991, 138 f.; Steinhart/Wirbelauer 2000, 281 no. 13. Leider ist das Gefäß,
das Reinhard Lullies, damals Hauptkonservator der Münchner Antikensammlung, 1956 publiziert
hat, wohl weiterhin im Privatbesitz; eine gute Foto-Dokumentation des Gefäßes existiert meines
Wissens bis heute nicht.
 Dieses Alabastron ist also geradezu monumental im Vergleich zu den Aryballoi der Tataie
und der Aineta oder dem „Nestorbecher“.
 Siehe z. B. Węcowski 2017, 318 f. (ausgehend vom Aryballos der Tataie). Vgl. auch Heinemann
2009 (zum Kontext und Gebrauch von Salbgefäßen späterer Zeit).
 Zur Bedeutung – und der sonstigen Dokumentation – der Namen auf diesem korinthischen
Alabastron (generell aufgefasst als Hetärennamen) vgl. oben, Anm. 45; nur Amyx 1988, 597 bleibt,
allerdings ohne Begründung, skeptisch: „The two women are not necessarily hetairai.“

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 41



(wenn nicht auch Schreibkompetenz) der beteiligten Frauen, auf jeden Fall der
Schenkerin und der Beschenkten, voraussetzt. Dies ist also ein weiterer Beleg
dafür, dass es schon früh in der archaischen griechischen Epoche Frauen gab, die
keineswegs Analphabetinnen waren, und zwar einschließlich Hetären.49

Ganz unbeachtet ist indessen bisher ein anderer Aspekt geblieben, der diese
Inschrift zugleich zu einem Dokument für Beziehungen zwischen Frauen, hier
wohl eindeutig Hetären, macht. Betrachtet man die Inschrift im Kontext anderer
Geschenkinschriften aus dem Symposionsambiente (wie etwa auf dem Salbgefäß
der Aineta), so kann das Graffito auf dem Salbgefäß der Oinantha kaum eine bloß
ideelle Freundschaftsbeziehung zwischen den Frauen evozieren, sondern kann
als erotische Werbung der Schenkerin um die Beschenkte oder sogar als Manifes-
tation eines sexuellen Verhältnisses der beiden Hetären zueinander verstanden
werden. Hier sei nur am Rande erwähnt, dass bereits die Möglichkeit einer sol-
chen homoerotischen Praxis bei antiken Hetären von heutigen männlichen Ge-
lehrten, aber auch von fast allen weiblichen, entweder vollständig ignoriert oder
vehement zurückgewiesen wird,50 gestützt auf die historisch leicht widerlegbare
Behauptung, dass es so etwas vor dem 20. Jahrhundert n. Chr. bei Prostituierten
und Kurtisanen angeblich weltweit nicht gegeben habe. Auch Autoren, die sich
um die Ehrenrettung des Beitrags der Hetären zur antiken Kultur verdient ge-
macht haben, wie nicht zuletzt James Davidson,51 schweigen von bisexuellen
Hetären ganz und gar. Dass deren Darstellungen bei den antiken Reflexionen des
Symposions durch Texte und Bilder nicht vernachlässigt werden sollten, werde
ich gleich noch versuchen, an weiteren Beispielen zu demonstrieren.

An dieser Stelle ist es aber zuvor vielleicht angebracht, einen kleinen Exkurs zur
modernen Deutungsgeschichte antiker Sexualität einzuschalten, da dadurch auch
und gerade die bisherige Symposionsforschung geprägt wurde und weiterhin wird.
Es darf nicht vergessen werden, dass alles, was in der antiken bildlichen und textli-
chen Tradition direkt auf sexuelle Praktiken hinweist, im modernen Universitäts-
und Schulbetrieb bis weit ins 20. Jahrhundert hinein fast vollständig tabuisiert war.
Texte wurden für den Unterricht ‚bereinigt‘, Objekte wurden, wenn sie zu eindeutig
‚zweideutig‘ waren, in den Giftschrank der Museen und der universitären Instituts-

 Zu schreibkundigen und reichen Frauen in der Archaik: Steinhart 2003 passim (auch zur
Schwierigkeit der Status-Zuordnung der Frauen und der archäologischen Rekonstruktion sozia-
ler Kontexte).
 Möglichkeit homoerotischer Praxis von Hetären beim Symposion: so Cantarella 1992, 86–88;
contra: Parker 1993, 342–343 n. 85. Siehe Schlesier 2014, 96 nn. 58–59: mit Hinweis auf den Psykter
des Euphronios in Sankt Petersburg, Hermitage B1650 (dazu auch unten, Anm. 73, mit Abb. 8,
sowie Kapitel 4, Anm. 66, mit Abb. 18).
 Davidson 1997. Vgl. auch Frel 1996.

42 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



sammlungen verbannt.52 Im Zuge gesellschaftlicher Umwälzungen des 19. Jahrhun-
derts – und nicht ohne große, auch juristische und medizinische Widerstände – arti-
kulierte sich aber unter den (zunächst ausschließlich männlichen) Forschern eine
immer stärkere Faszination durch männliche Homoerotik, insbesondere Päderastie,
oft mit Berufung auf Platon und die dann sprichwörtlich werdende ‚platonische
Liebe‘ als pädagogisches Ideal. Für die zähe Dauerhaftigkeit dieses Paradigmas ist
signifikant, wie häufig in wissenschaftlichen Präsentationen zum praktizierten grie-
chischen Eros-Konzept bis heute auf Platon und sein primär homoerotisches Erzie-
hungsmodell zurückgegriffen wird,53 wobei dann oft unterstellt wird, dass sich aus
den bei ihm zu findenden Aussagen ein zeitenübergreifendes Spiegelbild antiker Se-
xualität ableiten ließe.

Die mittlerweile eingetretenen gesellschaftlichen Veränderungen (wie nicht
zuletzt die Legalisierung der Homosexualität, neuerdings auch mit ehe- und fami-
lienrechtlichen Konsequenzen, in westlichen Ländern) haben jedoch bemer-
kenswerterweise nur wenig, so scheint mir, an den Grundprinzipien und
Deutungsmodellen des altertumswissenschaftlichen Umgangs mit antiker Se-
xualität geändert.54 Ein Grund dafür könnte vielleicht darin liegen, dass in den
vergangenen Jahrzehnten die Auffassung von scharf zu trennenden sexuellen
Präferenzen als Identitätsmerkmal praktisch und theoretisch immer einflussreicher
geworden ist. Dementsprechend begannen viele Wissenschaftler und Wissenschaft-
lerinnen, und nicht nur diejenigen, die sich in der Schwulen- und Lesbenbewegung
engagieren, nach identitären und kulturell konsensfähigen, antiken Modellen zu su-
chen. Auf dem Gebiet der männlichen Homosexualität hat dies, dank Foucaults
Schriften zur Sexualitätsgeschichte und in seinen Fußstapfen, dazu geführt, die kul-
turhistorische Bedeutung der antiken Päderastie immer genauer zu erfassen. Was
die weibliche Homosexualität betrifft, wurde oft versucht, mit Rekurs auf die Dichte-
rin Sappho aus der Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert v. Chr., ein kulturhistorisches
Pendant zur Knabenliebe zu konstruieren, ein Versuch, der letztlich auf die Analogi-
sierung des Eros bei Sokrates und bei Sappho durch den platonisierenden Rhetorik-
lehrer Maximos Tyrios aus der römischen Kaiserzeit zurückzuführen ist und als
verfehlt betrachtet werden muss.55

Vor diesem Hintergrund überrascht es nicht, dass diejenigen Phänomene anti-
ker Sexualität, die sich nicht für eine starre Identitätszuschreibung eignen oder die

 Eine ironische Referenz darauf: die ‚chambre séparée‘, die im Berliner Antikenmuseum als
Extra-Kabinett mit expliziten Erotica eingerichtet wurde, als „Garten der Lüste“ (mit Anspielung
auf den nahen Berliner Lustgarten).
 Siehe e.g. Calame 1996 passim.
 Vgl. Scheer 2011, mit Forschungsüberblick.
 Siehe dazu Schlesier 2017; zu Sappho dann ausführlich im Kapitel 4.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 43



nicht einem normativen sozialen Verhaltensmodell wie der Ehe entsprechen, bis-
lang keine ausreichende altertumswissenschaftliche Beachtung gefunden haben
oder sogar unterschlagen und wegdiskutiert, allenfalls als quantité négligeable be-
handelt worden sind. Dazu gehören insbesondere zwei gerade im Symposionskon-
text anzutreffende Charakteristika antiker griechischer Sexualitätsvorstellung und -
praxis, nämlich Bisexualität (nicht allein von Männern, sondern auch von Frauen)
und die Präsenz von Hetären, weshalb darüber nun zum Abschluss dieses Kapitels
noch einmal etwas genauer reflektiert werden soll. Wenn diese Phänomene in die
Analyse einbezogen werden, so meine These, dann ist der gegenwärtige wissen-
schaftliche Konsens nicht mehr aufrechtzuerhalten, dass es sich beim antiken grie-
chischen Symposion um eine exklusiv männliche Institution handelt und dass
die männliche Päderastie, die Knabenliebe, definitorisch diese Institution bestimmt.

Die imaginative Darstellung von Hetären als gleichberechtigten Teilnehmerin-
nen symposiastischer Gelage manifestiert sich nicht allein in der korinthischen Ke-
ramik, wie es am Beispiel des Kraters aus dem Louvre (Abb. 1a–b) und dem aus
Florenz (Abb. 3) gezeigt worden ist, sondern auch in der Keramik der Vasenmaler
und Töpfer Athens. Hier soll ein wenige Jahrzehnte jüngeres Symposionsgefäß (um
540 v. Chr.),56 eine in der Münchner Antikensammlung ausgestellte Weinamphore
(Abb. 6), als ein Beispiel dafür fungieren, dass in der attischen Vasenkunst nicht
allein die emblematische Rolle des Weingottes Dionysos für das Trinkgelage in den
Vordergrund tritt,57 sondern dass auch die in seinem Kult so dominierenden
Frauen der Hetären-Ikonographie angeglichen werden konnten:58 Die hier wie
auch auf anderen Vasen hetärenhaft dargestellte Frau mit nacktem Oberkörper
und einer Tänie im Haar dreht sich zu dem mit seinem charakteristischen Trinkge-
fäß, dem Kantharos, versehenen Dionysos um und lagert gemeinsam mit dem efeu-
bekränzten Gott in freier Natur auf Polstern unter einer Weinlaube mit Satyrn, die
zwischen Trauben herumklettern. Dieses modellhafte Paar des männlichen Sympo-

 Schwarzfigurige attische Amphora aus Vulci, München, Antikensammlungen 1562. Die dortige Part-
nerin des Dionysos wird meist als Ariadne gedeutet, vgl. BAPD 1160; siehe dazu auch unten, Anm. 59.
 Zu Dionysos als Gott des Symposions siehe e.g. Carpenter 1995, 147: „he is pre-eminently the
god who reclines“; Wein, Tanz und Erotik als emblematisch für Dionysos: Henrichs 2008.
 Vgl. dazu Moraw 1998, 118 (zu Frauen mit Satyrn in symposiastischem Ambiente, analog zu
Hetären: sie versucht allerdings, diese Darstellungen als Ausdruck weiblicher Verfügbarkeit zu
deuten und damit auf die Funktion zu reduzieren, die „Erwartungen“ männlicher Symposiasten
zu erfüllen), und 247 (zu „Thiasostänzerinnen in hetärenhafter Nacktheit“); vgl., ohne solche
ideologische Prämissen, Isler-Kerényi 2007 passim und 2015, 6: „Dionysiac women belong neither
just to the mythical nor exclusively to the human world. In the context of the symposium, they
could be identified with the hetaerae.“ Siehe auch Díez-Platas 2013, 512 und passim zur „mixed
world“, welche die Darstellungen des symposiastischen Dionysos und seiner Partnerinnen und
Partner imaginär erfahrbar machen.

44 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



Abb. 6: Dionysos und Partnerin. Schwarzfigurige attische Amphora (um 540 v. Chr.) aus Vulci (BAPD
1160), München, Antikensammlungen 1562 [Seite A].

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 45



Abb. 7a: Schwarzfigurige attische Bauch-Amphora (540–530) aus Etrurien (BAPD 10707), Paris, Louvre
F2 [Seite A].

46 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



Abb. 7b: Schwarzfigurige attische Bauch-Amphora (540–530) aus Etrurien (BAPD 10707), Paris, Louvre
F2 [Seite B].

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 47



siasten Dionysos und einer freizügigen Frau als symposiastischer Gefährtin und
keineswegs deklassierter, sondern egalisierter Partnerin59 wird dann, mit einer
Langzeitwirkung bis in die hellenistische süditalienische Keramik, ja bis zu den rö-
mischen Mosaiken und Sarkophagen, in zahlreichen Variationen durchgespielt, zu-
nächst in der schwarzfigurigen, dann in der rotfigurigen Keramik Athens.60

Dabei können im übrigen auch direkte ikonographische Hinweise auf die
Dionysos-Sphäre fehlen. Als Exemplum dafür füge ich eine zeitgleiche, im Louvre
aufbewahrte attische Amphora hinzu, deren Bildfelder auf beiden Seiten der
Vase ein Gelage evozieren, an dem Frauen und Männer beteiligt sind (Abb. 7a
und 7b).61 Auf der einen Seite der Vase ist das liegende Paar eines Mannes und
einer Frau zu sehen, deren Kline links und rechts von je einer stehenden Jüng-
lingsfigur flankiert wird. Die Frau mit nacktem Oberkörper, die auf einer Flöte
(genauer: einem Doppelaulos) spielt, bildet auch narrativ das Zentrum der Szene:
Der von ihr durch ein Kissen getrennte, hinter ihr liegende Mann, ebenfalls mit
nacktem Oberkörper, hat eine nicht mehr komplett gefüllte metallene Trink-
schale (eine Phiale) in der rechten Hand. Seine Körperhaltung jedoch, mit dem
erhobenen Arm und dem nach hinten gebogenen Kopf, lässt erkennen, dass nicht
allein der Wein, die Gabe des Dionysos, sondern vor allem die Flötenmusik ihn in
einen ekstatischen Zustand versetzt, der ihm nicht erlaubt, auf die Berührung der
hinter ihm stehenden, vollständig bekleideten Jünglingsfigur zu reagieren. Die
Aulosspielerin selbst aber kommuniziert mit dem vor ihr stehenden, leicht beklei-
deten anderen jungen Mann, der hier als Mundschenk agiert:62 Während er ihr
mit seiner linken Hand ein Trinkgefäß reicht,63 das er offenbar soeben mit dem
Weinkrug in seiner rechten Hand gefüllt hat, bezieht sie ihn wie einen Adressaten

 Bildzeugnisse für dieses Paar weisen keine Namensbeischriften auf; dennoch wird die weibli-
che Partnerin des symposiastischen Dionysos in der Forschung gewöhnlich als Ariadne etiket-
tiert; siehe dazu kritisch Schlesier 2008, 142. Zu den Problemen einer solchen Zuschreibung
vgl. Schmitt Pantel 2011, die aber gleichwohl die Identifizierung mit Ariadne letztlich für wahr-
scheinlicher hält als diejenige mit einer Hetäre (denn sie versteht diese Bildzeugnisse als funktio-
nale Repräsentationen von „social and civic values“, ebd. 136).
 Die Untersuchung von Fehr 2003 zum Symposionsbezug des Dionysos und zur repräsentati-
ven Darstellung des Gottes als „single symposiast“ lässt die ebenfalls repräsentative Darstellung
des Dionysos als symposiastischen Partner einer Frau außer Acht.
 Schwarzfigurige attische Amphora (540–530 v. Chr.) aus Etrurien, Paris, Louvre F2 (BAPD
10707, AVI 6276). Siehe auch unten, Anm. 65.
 Zwischen dem Mundschenk und der Kline befindet sich im übrigen eine senkrechte sowie zwi-
schen seinem Kopf und dem der Auletin eine waagerechte Inschrift (wohl eine ‚nonsense inscription‘).
 Möglicherweise handelt es sich hier um einen Kantharos, also um ein sonst speziell dem Gott
Dionysos assoziiertes Trinkgefäß (siehe dazu z. B. die Münchner Amphore, oben Anm. 56, mit
Abb. 6).

48 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



in ihr musisch-erotisches Spiel ein, indem sie ihren Blick auf ihn richtet. Bei sons-
tigen Darstellungen von gemeinsam auf Klinen liegenden symposiastischen Paa-
ren – entweder zwei Männer oder ein Mann und eine Frau – signalisieren die
aufeinander gerichteten Blicke nicht allein Reziprozität, sondern auch partner-
schaftliche Egalität.64 Hier jedoch besteht kein Blickkontakt beim Paar auf der
Kline, sondern zwischen dem davor stehenden Mann und der Auletin. Dieses Ar-
rangement der Blicke ist zwar ebenfalls ein Verweis auf Reziprozität, nicht aber
auf realisierte Egalität, denn der junge Mann nimmt als Mundschenk eine die-
nende Rolle ein, die musizierende Frau aber liegt auf der Kline.

Die andere Seite der Vase zeigt einen Wechsel der Szenerie: Auf der
Kline befinden sich nun zwei Paare, je ein bärtiger Mann und eine Frau, alle vier
mit nacktem Oberkörper.65 Beide Frauen halten Phialen in der rechten Hand, wie
der liegende Mann auf der zuerst behandelten Vasenseite. Die auch hier links
und rechts von der Kline angeordneten männlichen bartlosen Figuren sind eben-
falls in die Handlung einbezogen: Die rechte stehende Figur berührt auch hier
und ohne eine Wirkung zu erzielen den rechts auf der Kline liegenden Mann,
doch jetzt ist diese Nebenfigur nicht ein bekleideter, sondern ein vollständig
nackter Jüngling. Links steht nun ein elegant und üppig bekleideter Jüngling, der
seinerseits den Aulos bläst und dadurch bei der ihn anschauenden und vom
Klang des Instruments animierten Frau fast die gleiche ekstatische Reaktion pro-
voziert wie die des Mannes der anderen Amphorenseite auf die Aulos-spielende
Frau.66 Der hinter der Adressatin des Aulosspielers liegende Mann wendet sich
der zweiten Frau zu und berührt sie am Kinn, wobei durch den Blickkontakt zwi-

 Vgl. Schmitt Pantel 2003 passim sowie 85 (= Schmitt Pantel 2009, 147), mit (von ihr ergänztem,
aber auch verkürzten) Zitat von Frontisi-Ducroux 1998a, 218/220: „(D)ans la plupart des contextes
érotiques (P.S. Pantel: dans l’iconographie des vases) la fréquence de la réciprocité (P.S.P.: des
regards) [hier dann eine von P.S.P. nicht markierte Text-Auslassung] suggère les avantages de l’é-
change, sinon de la réversibilité, entre les deux partenaires: pas d’Eros sans Antéros ... Au stade
du désir et de l’approche cette observation vaut autant pour la cour homo-érotique que pour la
cour hétéro-érotique.“ Ob allerdings das später oft rezipierte platonische Konzept der Eros/Ante-
ros-Beziehung (Platon, Phaidros 255d-e) dem Verständnis der archaischen und klassischen Vasen-
bilder dient, ist zu bezweifeln.
 Gewöhnlich wird in Forschungsarbeiten nur diese Seite der Vase abgebildet, siehe z. B. Schä-
fer 1997, Tafel 12.2; Filser 2017, 141 Abb. 30; beide Seiten: Reinsberg 1989, 106, Abb. 54a–b. Vgl. zu
Louvre F2 auch weitere, in BAPD 10707 angegebene Literaturnachweise.
 Vgl. dazu Fehr 1971, 60: „die Armhaltung der Gelagerten ganz links macht den Eindruck, als
wollte sie einen Rest des Weines davonschleudern – ähnlich wie beim Kottabosspiel.“

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 49



schen diesem Mann und dieser Frau der hinter ihr liegende männliche Partner
entprivilegiert wird und, jedenfalls vorläufig, als Akteur auszufallen scheint.67

Es ist sicher deutlich geworden, dass diese Symposionsszenerie mehrere, einan-
der nicht ausschließende und auch zeitlich simultan mögliche Varianten erotisch
und musisch geprägter Kommunikation zwischen mehreren Personen weiblichen
und männlichen Geschlechts kombiniert. Die Subjekt- und Objektrollen können
dabei wechseln, weder sind die Männer auf die Subjektrolle festgelegt noch die
Frauen auf die Objektrolle. Allerdings tritt in den beiden Bildfeldern dieser Am-
phora die durchaus angedeutete homoerotische Spannung in der Hintergrund,
während eine fast alle Personen einbeziehende hetero-erotische Spannung domi-
niert.68 Wichtig ist aber hier noch etwas Spezifischeres, dass nämlich auf dieser
Vase das Interesse der bärtigen, älteren Männer sich auf die Hetären konzentriert,
während das Interesse von zweien dieser Frauen ganz und gar durch junge Männer
in Anspruch genommen wird, wofür es zeitgleich und später zahlreiche weitere
bildliche Beispiele gibt.

Variantenreiche erotische Spannungen, wie die hier visuell umgesetzten zwi-
schen Männern und Frauen, jüngeren Männern und älteren Männern, Frauen und
jungen Männern werden auch in der archaischen Lyrik des 7. und 6. Jahrhunderts
v. Chr. durchgespielt. Es ist nämlich keineswegs so, wie oft zu lesen ist, dass das aus-
schließliche oder normative erotische Modell in der zu dieser Zeit von Männern ver-
fassten Lyrik die Knabenliebe ist, ebensowenig wie es zutrifft, dass in der Lyrik der
Sappho nur von der Liebe zu Mädchen die Rede ist. Auch muss der weitverbreiteten
Behauptung widersprochen werden, dass die männlichen Dichter die im Symposion
ermöglichten polymorphen Liebeserfahrungen mit zahlreichen wechselnden Part-
nern und Partnerinnen einfach als unkompliziertes, leicht zu findendes Vergnügen
konzipiert hätten.69 Schalheit und Reizlosigkeit stand im Symposion nicht auf dem
Programm, im Gegenteil. Es ist für diese Dichter keine bloße façon de parler, wenn

 Diese Darstellung ist auch deshalb exzeptionell, da hier zwei Paare auf einer einzigen Kline
liegen; vgl. dazu Filser 2017, 142 (mit der eher unplausiblen Vermutung, dass für dieses unkon-
ventionelle Detail die mangelnde Symposionserfahrung des Vasenmalers verantwortlich sein
könnte). In die Überlegungen zur Szenerie der beiden Vasenseiten könnten noch andere, auch
sonst bei schwarzfigurigen Gelagebildern häufig verwendete darstellerische Aspekte mit einbe-
zogen werden, wie etwa die auf beiden Seiten der Vase zu sehenden Hunde oder das Schwert
und die Tänien an der Wand.
 Bei anderen Vasen kann dies im übrigen genau umgekehrt sein und die homoerotische Span-
nung dominieren.
 Insbesondere bei Anakreon wäre „lack of genuine feeling“, ja „sense of decadence“ zu finden,
so e.g. Murray 1993, 211; differenzierter: Murray 2016a = Murray 2018, 201–205. Zur Rezeption
Anakreons im klassischen Athen: Shapiro 2012.

50 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



sie Dionysos und die Liebesgottheiten Aphrodite und Eros als machtvolle und kei-
neswegs ungefährliche Gewalten präsentieren.

Welche raffinierten Formen die Reflexion darüber annehmen kann, hat
tatsächlich Anakreon demonstriert, der zu den Gästen und Entertainern der Ban-
kette des Tyrannen Polykrates von der Insel Samos zählte und nach dessen Sturz
die letzten Jahre seines Lebens, am Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr., vor allem in
Athen verbrachte, wo er auch starb. Was Anakreons Person betrifft, so ist zwar
seine geographische Herkunft aus dem kleinasiatischen Teos in der heutigen
Westtürkei dokumentiert, jedoch nicht seine soziale Herkunft, so dass nichts
dafür spricht, dass er von Geburt an der Oberschicht angehörte. Gegen sein bise-
xuell-promiskues, also ganz ‚unplatonisches‘ Erotik-Programm hat erst ein Jahr-
hundert nach ihm ein anderer Unterschichtsangehöriger, der Bildhauer- und
Hebammensohn Sokrates, Front gemacht, ohne jedoch die überwältigende Präge-
kraft von Anakreons Erotik-Modell außer Kraft setzen zu können, die bis in die
Neuzeit andauerte.70 Und solange wie das Griechische das zentrale sprachliche
Medium der Kulturvermittlung im Mittelmeerraum blieb, war Anakreon eine der
beiden unangefochtenen Leitfiguren der Symposionsdichtung, vor allem der sie
bestimmenden Liebeslyrik – gemeinsam mit Sappho, der Dichterin aus Lesbos,
die manche antike Autoren, unter Verkennung des Altersabstands von mehreren
Generationen zwischen ihr und ihm, zu seiner Geliebten stilisierten.71 Für die Ent-
stehung dieser biographischen Fiktion musste im übrigen auch Anakreons nun
zu betrachtendes Gedicht72 herhalten:

σφαίρηι δηὖτέ με πορφυρῆι
βάλλων χρυσοκόμης Ἔρως
νήνι ποικιλοσαμβάλωι

συμπαίζειν προκαλεῖται ·

ἡ δ’, ἐστὶν γὰρ ἀπ’ εὐκτίτου (5)
Λέσβου, τὴν μὲν ἐμὴν κόμην,
λευκὴ γάρ, καταμέμφεται,

πρὸς δ’ ἄλλην τινὰ χάσκει.

 Diese liebestheoretische Differenz wird durch Sokrates’ ironische Berufung auf den „weisen“
Anakreon (und im gleichen Atemzug auf die „schöne“ Sappho) verdeckt: Platon, Phaidros 235c.
 Vgl. Schlesier 2020, 361–363.
 Anakreon fr. 358 PMG (dazu und auch zur umfangreichen Forschungsliteratur: Schlesier 2024).
Übersetzung: R.S.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 51



Mit einem Ball schon wieder, einem purpurnen,
bewirft mich der goldhaarige Eros,
mit einer jungen Frau, einer buntsandaligen,

gemeinsam zu spielen ruft er auf.

Die aber, denn sie ist aus dem wohlgebauten
Lesbos, die Haartracht, die meinige,
denn (sie ist) weiß, verschmäht sie völlig,

auf eine andere starrt sie.

Die Erwähnung einer namenlosen jungen Frau aus Lesbos, neben dem Gott Eros
die Protagonistin der hier entworfenen Szene, löst für ein antikes Publikum nicht
etwa umstandslos die Assoziation weiblicher Homoerotik aus. Die im griechischen
Sprachgebrauch näherliegende Assoziation war vielmehr das Verb lesbiadsein, das
die sexuelle Praxis der Fellatio bezeichnet, also etwas, das mit Lesbischem im mo-
dernen Sinne kaum korrespondiert und vielmehr, damals wie heute, gerade auch
zum Standard-Repertoire von Prostituierten gerechnet wird. Anakreon charakteri-
siert jedoch die Lesbierin seines Gedichts zwar als erotisch freizügig, so dass der
Gott Eros sie zu einer Spielgefährtin des Sprechers bestellen kann, aber er betont
zugleich das besonders luxuriöse Schuhwerk der jungen Frau. Eine billige Hure
kann sie also nicht sein, eher eine elegante Hetäre. Dafür spricht auch ihre Selb-
ständigkeit, denn sie lässt sich nicht einfach zum Liebesspiel abkommandieren,
nicht einmal durch den Gott Eros höchstpersönlich. Sie hat ihren eigenen Willen,
mit dem Ergebnis, dass, trotz der Schützenhilfe des Gottes, der Sprecher leer aus-
geht. Doch warum lässt sie ihn abblitzen? Weil er, der schon weißhaarige, zu alt ist
und sie einen jüngeren Mann vorzieht? Oder weil es eine andere Frau ist, auf die
sie mit Begierde starrt? Das Gedicht verweigert sich dieser Alternative. Denn Ana-
kreon nutzt eine grammatische Zweideutigkeit aus, dass nämlich der Ausdruck
„eine andere“ (allên tina) sich sowohl auf das (im Griechischen weibliche) Haar,
komê, beziehen kann als auch auf eine weibliche Person. Wenn aber der Liebhaber
nicht etwa nur scheitert, weil er zu alt ist, sondern auch und gerade, weil er mit
einer weiblichen Rivalin konkurriert, welche die von ihr faszinierte junge Frau
ihm vorzieht, dann wird damit betont, dass das Sexualleben einer Hetäre keines-
wegs allein auf Heterosexualität festgelegt ist und also homoerotische Interessen
durchaus nicht ausschließt. Damit aber wird am Ende zugleich die Erinnerung an
die Liebeslyrik von Anakreons Vorgängerin, Sappho von Lesbos, aufgerufen, bei
der solche Interessen (wenn auch nicht als einzige) dominieren. Wie sophisticated
die poetische Reflexionskunst des Anakreon war, und warum er für seine Raffi-
nesse so dauerhaft berühmt blieb, lässt dieses Gedicht ohne Zweifel erahnen.

Am Schluss dieses Kapitels möchte ich aber nicht verschweigen, dass ein Zeit-
genosse des Anakreon, der Athener Vasenmaler Euphronios, sich durchaus mit sol-

52 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



cher dichterischen Subtilität in Sachen Sexualität auf symposiastischem Gebiet
messen konnte: Ein in Sankt Petersburg befindlicher, am Ende des 6. Jahrhunderts
v. Chr. in Athen entstandener, von dem Maler selbst signierter Psykter, also ein
Gefäß, das dazu bestimmt war, in einen Krater zur Kühlung der Wein-Wasser-
Mischung platziert zu werden, zeigt auf dem das Gefäß umrundenden Bildfries
(Abb. 8) ein Gelage von vier nackten Hetären,73 die auf Matratzen ruhen und auf
Kissen, deren Form suggestiv auf Weinschläuche und zugleich auf weibliche Brüste
verweist. Zwei von ihnen haben jeweils zwei große Trinkgefäße (Skyphoi) in den
Händen, eine dritte ist frontal beim Trinken aus einem Skyphos dargestellt und
hält außerdem eine Trinkschale in ihrer linken Hand, und die vierte musiziert auf

Abb. 8: Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, mit Maler-Signatur des
Euphronios (BAPD 200078), St. Petersburg, Hermitage B1650 (nach Furtwängler/Reichhold).

 Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, St. Petersburg, Hermitage B1650,
mit Signatur des Malers Euphronios (BAPD 200078). Dazu ausführlicher in Kapitel 4 (mit
Abb. 18). Vgl. Schlesier 2014, 96 f.; zur Typologie von Hetärennamen: Schlesier 2013a.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 53



einem Doppelaulos.74 Alle Frauen sind inschriftlich mit typischen Hetärennamen
benannt (von links nach rechts: Sekline, Agapa, Smikra und Palaisto). Dass hier ein
Spiel mit Geschlechterrollen, aber auch mit deren Vertauschung, Summierung und
Simultaneität beabsichtigt ist, wird durch das kompositorische Arrangement un-
missverständlich deutlich gemacht. Denn einer der Hetären ist inschriftlich als
Trinkspruch die Anpreisung eines Jünglings zugeordnet, der auf zahlreichen zeit-
genössischen Symposionsgefäßen als Liebling homoerotischer Männer gerühmt
wird, der notorisch schöne (kalos) Leagros.75 Übersehen wurde allerdings bislang,
dass die Blickrichtung dieser Hetäre dabei direkt auf das Genitale ihrer Nachbarin
zielt. Auf diese Weise variiert hier also Euphonios die doppeldeutig verdichtete For-
mulierung: „auf eine andere starrt sie“, die bei Anakreon heterosexuelle wie homo-
sexuelle Hetären-Interessen zugleich zum Ausdruck bringt.76

Der Lobpreis des (bildlich absenten) Leagros durch diese Hetäre ist jedoch
nichts Abstraktes oder Ideelles. Er wird hier mit ihrer praktischen Benutzung der
Weinreste ihres Trinkgefäßes für das kottabos-Spiel77 verbunden, ein im Sympo-
sion beliebtes Spiel um die erotische Gunst anderer begehrter Gelage-Teilnehmer
und -Teilnehmerinnen, das die für das Symposion kennzeichnenden kulturellen
Experimente besonders markant repräsentiert. Bei Darstellungen solcher Experi-
mente zeigt sich bemerkenswerterweise, dass es nicht darum geht, das Idealbild
eines Oberschichtverhaltens als etwas auch für die Unterschicht Normatives zu
vermitteln oder die Abweichungen von einem solchen Idealbild anzuprangern
(wie dies von vielen heutigen Forschern und Forscherinnen behauptet wird).78

 Nota bene: Solange der Krater noch gefüllt war, drehte sich der in der Flüssigkeit schwebende
Psykter, so dass der Bildfries wie ein Perpetuum mobile wirkte.
 Contra: Denoyelle 1998. Zur besonderen Prominenz des Namens Leagros siehe Kapitel 4.
 Vgl. auch das ‚face-to-face‘ der Frauenbüsten, inschriftlich benannt als Nebris und Klyka: Innen-
bild einer korinthischen Schale aus dem frühen 6. Jahrhundert v. Chr., Athen, Nationalmuseum
992; dazu Lorber 1979, 33 f. (wegen der Namen „wohl Hetärenbilder“), no. 35, Tafel 8; Wachter 2001,
54 f. = COR 25. Die Reziprozität der Blicke beider Frauen verweist auf erotische Implikationen
(siehe allgemein dazu oben). Vgl. Isler-Kerényi 2007, 162: „Outside Attic pottery the iconographic
precedents of the motif of the female bust are found, for example, in medallions of Middle Corin-
thian kylikes. In one case [...] there are two busts, facing each other, accompanied by the names
‚Nebris‘ and ‚Glyka‘: the second (‚the sweet one‘) suitable for a hetaera, the first for a Dionysian
nymph.“ Zu einem (auf fragwürdigen Argumenten – wie etwa der fehlenden Nacktheit – beruhen-
den) Versuch, bereits die Möglichkeit wegzudiskutieren, dass es sich bei Darstellungen wie der von
Nebris und Klyka um Hetärenbilder handeln könnte, vgl. Klinger 2009, 100–103.
 E.g. Csapo/Miller 1991. Auf anderen Vasen finden sich ebenfalls Darstellungen von Frauen,
die das kottabos-Spiel beim Symposion genauso praktizieren wie die Männer. Auch deshalb ist
die konventionelle Bezeichnung ‚männliches Symposion‘ innerhalb der modernen Forschung
nicht gerechtfertigt (vgl. Schlesier 2011b, 200 mit n. 78). Zum Kottabos siehe auch Kapitel 4.
 Siehe dazu Kapitel 3.

54 2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions



Vielmehr sieht es so aus, als seien gerade diese Experimente ein Modell für ein
status- wie genderübergreifendes und grenzüberschreitendes Verhalten, für das
die Institution des Symposions ein Laboratorium bereitstellte, dem keine politi-
sche und legalistische Realität korrespondieren konnte, wohl aber eine pragmati-
sche und imaginative, die nicht allein bis in die römische Literatur und Bildkunst,
sondern bis heute wirksam blieb. Doch dies ist ein anderes Thema, das im dritten
Kapitel behandelt wird.

2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions 55





3 Das Symposion als Ambiente kultureller
Experimente

Das antike griechische Symposion als Ambiente kultureller Experimente zu bezeich-
nen, mag verwunderlich erscheinen, denn dieser Aspekt findet innerhalb der heuti-
gen internationalen Forschung nur selten Beachtung. Zwar wird die Institution des
Symposions auf dem Gebiet antiker Kultur- und Sozialgeschichte mittlerweile als
zentrale kommunikative Einrichtung der Polisgesellschaften, insbesondere des ar-
chaischen und klassischen Athen, anerkannt.1 Allerdings ist die weiterhin vorherr-
schende Tendenz nicht zu übersehen, die antiken Texte und Bildzeugnisse zum
Symposion primär als Bestätigungen für ein normatives Gesamtbild antiker griechi-
scher Kultur und Gesellschaft aufzufassen,2 wobei der Normenzwang allenfalls ver-
süßt würde durch nicht zuletzt körperlichen Genuss.3

Bei dieser idealtypischen Gesamtvorstellung handelt es sich jedoch um eine
moderne, mosaikartige Konstruktion. Die tonangebenden Forscher stellen ihr ge-
ringfügig variiertes Deutungsmuster gewöhnlich mit Hilfe von Bausteinen ganz
unterschiedlicher Epochen und Traditionen her, in erster Linie aus Platons
berühmtem Dialog mit dem Titel Symposion, aus einer programmatischen Elegie
des vorsokratischen Philosophen Xenophanes (fr. 21 B1 DK) und aus Versatzstü-
cken eines mit dem Namen Theognis verbundenen, aber über einen mehrere
Jahrhunderte umfassenden Zeitraum entstandenen Elegie-Konglomerats (Theogn-
idea) – und dies im übrigen meistens der Einfachheit halber unter Absehung von
allem, was sich bei Platon, Xenophanes, in den Theognidea oder anderswo im Pro-
krustesbett einer normativen Ideologie nicht unterbringen lässt. Vorausgesetzt
wird dabei gewöhnlich, dass das Symposion als Institution mit den kulturellen
und politischen Normen dominierender sozialer Schichten und anderer gesell-
schaftlicher Einrichtungen übereinstimmt, ja, dass es der Festigung oder gar
Durchsetzung solcher Normen dient. An dieser Voraussetzung wird häufig auch

 Siehe Kapitel 1 und 2 sowie die dort diskutierten Forschungspositionen.
 Kritisch dazu: Powell 2012, 439 und passim.
 Nach Murray wird „Greek pleasure“ geradezu emblematisch durch die Institution des Sympo-
sions repräsentiert: Murray 2018; siehe dazu auch historiographisch Murray 1995 und Murray
2011: Anknüpfung an und Auseinandersetzung mit früheren Lustprinzip- und Genuss-Theorien.
Er betont allerdings, mit Rekurs auf Rossi 1983 und Pellizer 1990 und im Unterschied zu vielen
anderen Symposionsforschern, dass das Symposion nicht so sehr im Dienst gesellschaftlicher
Normen stand, sondern eher spektakuläres Vergnügen um seiner selbst willen erlaubte; es sei als
„a world apart“ anzusehen, „separate from the external world of the polis: its aim was pleasure,
its rituals were rules designed to enhance pleasure by complicating it; many of its customs were
distinct from and in opposition to the conventions of society“ (Murray 1995 = Murray 2018, 379).

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-003

https://doi.org/10.1515/9783111425221-003


dann unbeirrt festgehalten, wenn in den Bild- und Textzeugnissen Abweichungen
von diesen Normen zu finden sind. In der Regel werden solche Abweichungen ent-
weder ideologisch, wenn nicht moralisch, als abschreckende Beispiele interpretiert,
die zwar vorkommen, aber von den Rezipienten der Texte und Bilder in der Reali-
tät vermieden werden müssten. Oder man greift auf ein anderes weitverbreitetes
Deutungsmuster zurück, indem man Norm-Abweichungen als absurde und deshalb
komische Übertreibungen und Parodien versteht oder sie gar als historisch-soziale
Unwahrscheinlichkeiten wegdiskutiert.4

Demgegenüber werde ich mich in diesem Kapitel der Frage zuwenden, ob und,
wenn ja, in welcher Weise wir es bei Bild- und Textzeugnissen zum Symposion mit
spielerischen und ernstgemeinten kulturellen Experimenten zu tun haben, bei
denen es sich zwar auch um Experimente mit kulturellen Normen der eigenen oder
fremder Kultur handelt, vor allem aber um ein eher subversives und relativ freizügi-
ges Ausprobieren und Reflektieren von Möglichkeiten kultureller Praktiken mannig-
facher Art, seien es kultische und ästhetische, sinnliche und intellektuelle, musische
und handwerkliche. Methodisch heißt dies jedoch, möglichst nicht Spekulationen
über anonyme gesamtgesellschaftliche Diskurse und Vorgaben zur Richtschnur zu
nehmen, sondern vielmehr die Experimentatoren mit ihrer jeweiligen Agenda in
den Mittelpunkt zu stellen, also die unterschiedlichen Produzenten der textlichen
und bildlichen Produkte. Mit anderen Worten: Im Folgenden wird es um Individuali-
tät im Ambiente des Symposions gehen, anhand von individuellen Verfahren und
Gegenständen, jedoch nicht um ein angeblich darin zum Ausdruck kommendes ‚in-
neres Selbst‘ oder gar um eine Genie-Ästhetik, sondern um reale und imaginäre
Spielräume von Individualität, die im Kontext der kulturellen und künstlerischen
Tradition wie auch ihrer Innovationspotentiale genutzt und eröffnet wurden.

Dabei kann an die Ergebnisse der bisherigen Kapitel angeknüpft werden. Die
im ersten Kapitel thematisierten „Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aph-
rodite“, die auf materielle und metaphorische Weise das antike griechische Sym-
posion von Anfang an kennzeichnen, bildeten die Grundlage dafür, auf die
kulturspezifischen wie kultur- und gesellschaftsübergreifenden Partikularitäten
dieser Institution aufmerksam zu machen, einschließlich der in ihr agierenden
und sie formenden Personen. Zu den Resultaten des ersten Kapitels gehörte, dass
eine entscheidende Besonderheit der symposiastischen Gruppe, die dynamische
Verbindung von Gleichheit und Konkurrenz beim Trinkgelage, sich erst dank der
Erfindung der vokalisierten griechischen Alphabetschrift herausbilden konnte.

 Solche Deutungsmuster basieren gewöhnlich auf dem stillschweigend vorausgesetzten Axiom,
dass bildliche und textliche Produktion antiker Werke keinerlei kreative Freiheit erlaubte, son-
dern nur als Widerspiegelung herrschender Ideologie zu deuten sei; siehe dazu im Folgenden die
Debatte zur Einschätzung der antiken Handwerker in der Forschung.

58 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Folglich kann das Symposion jedoch nicht als eine per definitionem aristokrati-
sche Einrichtung angesehen werden, wie dies bis heute von den meisten For-
schern behauptet wird.5 Aus der im zweiten Kapitel gewählten Perspektive auf
„Männer und Frauen als Akteure und Objekte“ ergab sich dann, dass auch die ka-
nonisch gewordene Bestimmung des Symposions als per definitionem männliches
Ambiente in Frage zu stellen ist. Denn dies wäre in einer solchen Absolutheit nur
dann aufrechtzuerhalten, wenn allein männliche Homoerotik in den Blick genom-
men wird, aber die poetischen und bildnerischen Reflexionen weiblicher Homo-
erotik sowie heterosexueller Aktivitäten – und Passivitäten – männlicher wie
weiblicher Symposionsgefährten, der hetairoi und der hetairai, verkannt oder
vernachlässigt werden.

Im dritten Kapitel sollen nun einige der bisher behandelten Themen neu fo-
kussiert werden, wobei auch unter dem jetzt im Zentrum stehenden Gesichts-
punkt der kulturell experimentellen Qualität des Symposions der chronologische
Akzent der exemplarisch zu betrachtenden Text- und Bildzeugnisse auf der Ar-
chaik liegt,6 diesmal vor allem auf dem Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr. Dies ge-
schieht nicht bloß wegen der zeitlichen Beschränkung meiner Darstellung auf
frühgriechische Zeugnisse, sondern auch deshalb, weil die gegenwärtig kanoni-
schen Auffassungen des Symposions primär auf spätere Epochen rekurrieren,
von der Klassik bis zur Spätantike.

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist die Feststellung, dass zwei
anthropologisch-soziale Praktiken, das Weintrinken und die erotische Erfahrung,7

in der antiken frühgriechischen Gesellschaft nur im Symposion auf kommunika-
tive Weise kombiniert wurden, und zwar in einer relativ kleinen und über-
schaubaren Gruppe, deren soziale Zusammensetzung nicht auf aristokratische
erwachsene Männer beschränkt war, sondern auch Jünglinge sowie Sklaven und
musische Entertainer beiderlei Geschlechts einschließen konnte. Das impliziert
zugleich, dass das Symposion ein ritueller Raum war, der nicht allein in kulturel-
lem, sondern auch in kultischem Kontext zu betrachten ist, denn Wein und Erotik
gehören im Rahmen der antiken griechischen Kultur und Religion zur Domäne
des Weingotts und der Liebesgöttin. Daraus ergibt sich die Frage danach, wie im

 Erst seit wenigen Jahren nehmen einige Forscher zuweilen Abstand von der ‚aristokratischen‘
Deutung des Symposions, siehe z. B. Fehr 2015 sowie die Aufsätze zu Vaseninschriften in Yatro-
manolakis 2016.
 Zur Archaik als Zeitalter der Experimente vgl. die Pionierarbeit von Snodgrass 1980; zu den
„limits of polysemy“ in veränderten zeitlichen und kulturellen Kontexten siehe Osborne 2012.
 Vgl. zur dabei gemeinschaftlich angestrebten spielerischen Lust und dem kollektiven Rausch,
dessen Amplitude zwischen moderat und exzessiv schwanken kann: Osborne 2014; Murray
2016a. Siehe auch Sutton 2000.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 59



Symposion die Kombination von Wein und Erotik kulturelle Experimente affiziert
oder gar auslöst, und wie dies in Text- und Bildzeugnissen reflektiert ist, und
zwar im doppelten Sinne, dabei jedoch auch – was in der Forschung selten
berücksichtigt wird – explizit oder implizit auf die emblematischen symposiasti-
schen Gottheiten Dionysos, Aphrodite und Eros bezogen ist. Dieser Frage soll nun
an einigen Beispielen nachgegangen werden.

Zuallererst muss man sich jedoch vergegenwärtigen, dass der rituelle Raum
des Symposions ein eminent sinnlicher Raum war, der alle fünf Sinne reizen
konnte: Das Symposion war nicht einfach ein Ort mehr oder minder sublimierter
Ästhetik, sondern ein Ort realer aisthesis, ja sogar synaisthesis,8 also ein ganz par-
tikularer Spielraum für vielfältige Wahrnehmungen inklusive des Schmeckens,
Tastens und Riechens, die übrigens gewiss nicht alle angenehm und genussvoll
waren. Der reale Symposionsraum (für den sich in der Forschung der zu Missver-
ständnissen und Fehlurteilen Anlass gebende Ausdruck andrōn, „Männersaal“,
eingebürgert hat9) war ebenfalls ein Resonanzboden vielfältigster Geräusche,
sprachlich und musikalisch geformter, aber auch eher unartikulierter und kruder
oder nicht allein von Menschen erzeugter Laute, und nicht zuletzt: ein Schauplatz
performativer Handlungen, der potentiell alle Anwesenden zu Subjekten und Ob-
jekten des Sehens wie des Sprechens machte.

Zu den Besonderheiten des Symposions gehört aber ebenso, dass es, mehr und
anders als andere situativ besetzte Räume, das kulturelle Ambiente einer geschlos-
senen Sphäre zur Verfügung stellte, in der Liebe als ein Experiment praktiziert
werden konnte, mit allen erdenklichen emotionalen Risiken und Exaltationen, als
Gelegenheit zu hetero- wie homoerotischer Promiskuität, unabhängig von gesell-
schaftlichen Einrichtungen wie der Ehe. Für diese Potentialität des Symposions, die
seltsamerweise von modernen Forschern höchstens mit männlich-aristokratischer

 Erstaunlicherweise fehlt die Institution des Symposions in dem verdienstvollen Sammelband
(Butler/Purves 2013), der dem Thema der Synästhesie in der Antike gewidmet ist. Auch in den
daran anschließenden Einzelbänden der Serie The Senses in Antiquity (2015–2019) zu den fünf Sin-
nen kommt das Symposion in den Bänden zu „smell“, „touch“ und „sound“ gar nicht vor; es wird
nur unter dem Gesichtspunkt des „sight“ (Grethlein 2016 passim; vgl. Bielfeldt 2016, 126 zu den „Au-
genschalen“) etwas ausführlicher behandelt und wird im Band zum „taste“ bloß kurz gestreift, ja
sogar im Beitrag zum Wein (Boulay 2018, 197 und passim) geht es, nach einem Hinweis auf die
ersten sieben Verse von Xenophanes fr. 21 B1 DK, fast ausschließlich um medizinische Literatur.
 Das Wort ἀνδρών (im Sinne von ‚Gemach für Männer und männliche Gäste‘) ist erstmals bei
Aischylos belegt (und zwar im Plural, Ag. 244 und Ch. 712), sowie bei Herodot (ἀνδρεών, seit Hist.
1.34.3 zunächst ebenfalls im Plural und sodann im Singular, Hist. 3.77.3, 3.78.3, 3.121.1, 3.123.1, 4.95.3),
als Waffenkammer und/oder Bankettsaal. Architektonische Zeugnisse eines eindeutig für Gastmäh-
ler reservierten Raumes lassen sich zwar in Heiligtümern nachweisen (vgl. e.g. Murray 1990 pas-
sim), in Privathäusern jedoch scheinen eher Multifunktionsräume die Regel gewesen zu sein.

60 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Machtideologie und Elitebewusstsein verrechnet und deshalb kaum gründlich
durchdacht wurde, ist entscheidend, dass keiner der Anwesenden davon ausge-
schlossen war, zu einem Subjekt oder Objekt des Sehens – und damit auch der ero-
tischen Begierde – zu werden. Und aus dieser Qualität des Symposions als einer Art
von Liebes-Laboratorium folgt, dass auch Angehörige einer sozialen Oberschicht
das Risiko eines erotischen Misserfolgs eingehen mussten.

Noch deutlicher gesagt: Ob jemand, männlichen oder weiblichen Geschlechts,
im Symposion zu einem begehrenden Subjekt oder/und zu einem begehrten Objekt
wurde, hing nicht vom jeweiligen sozialen Status ab, betraf also potentiell auch
Sklaven und Sklavinnen, professionelle Musiker und Musikerinnen und womöglich
auch Handwerker wie Töpfer und Vasenmaler, nicht etwa bloß Angehörige einer
Elite aristokratischer Männer und Jünglinge, deren Lebensunterhalt keine eigene
Handarbeit erforderte. Die sexuelle Vereinigung, „die Dinge der Aphrodite“, aphro-
disia, wie der griechische Terminus technicus lautet, und alle ihre Vor- und Nach-
spiele konnten im Symposion jedenfalls für alle Beteiligten zum Gegenstand von
praktischen Reflexionen werden, die eine riesige Spannweite von Wunsch-, Wahr-
nehmungs-, Verhinderungs- und Realisierungsmöglichkeiten umfassten. Und nicht
zu vergessen: dies wurde befeuert vom Wein, dessen Genuss zusätzliche und insbe-
sondere transgressive Erfahrungs- und Erkenntnischancen und -risiken eröffnete.
Hierzu gehört jedoch, was nun in den übrigen drei Vierteln dieses Kapitels behan-
delt werden soll, gerade auch die besondere Rolle der experimentell eingesetzten
Sprache, in gesprochener, gesungener und nicht zuletzt in schriftlicher Form auf
den Symposionsgefäßen, damit aber dauerhaft und in sichtbarer wie mobiler
Weise dargestellt, wahrnehmbar, lesbar und mündlich reproduzierbar wie trans-
formierbar. Da die vokalisierte griechische Alphabetschrift aber als eine Umfor-
mung und Adaption phönizischer Konsonantenschrift anzusehen ist, verweist ihr
Einsatz im Symposion auf eine grundlegende Gemeinsamkeit mit dieser Institution:
Die Schrift wie das Symposion, so ließe sich thesenartig formulieren, demonstrie-
ren die Produktivität kultureller Experimente.10

 Vgl. dazu bereits Kapitel 1. Zu betonen ist, dass diese kulturellen Experimente Subjekte als krea-
tive Produzenten voraussetzen. Ein Symposionsgefäß z. B. ist nicht etwa ein ontologisch selbständi-
ges Ding, so verführerisch es für moderne Forscher auch sein mag, es als solches theoretisch zu
manipulieren, wie dies e.g. Neer 2019 auf anregende Weise tut. Siehe auch die detaillierten Analy-
sen von Lissarrague zum vielfältigen Einsatz der Schrift in der Vasenmalerei – über Signaturen
und Benennungen von menschlichen und mythischen Figuren hinaus – bei Beschriftungen von Ge-
genständen oder Tieren und des Gefäßraums selbst: e.g. Lissarrague 1985; Lissarrague 1992; Lissar-
rague 2015b; Gerleigner/Lissarrague 2022. Vgl. auch zum Problem des Verhältnisses von Text und
Bild: Lissarrague 2009. Zu der Jahrzehnte zuvor entwickelten methodisch-theoretischen Position,
bei der die Macher (als bloße „imagiers“) gegenüber dem Gemachten (der homogenisierten „image-
rie“) programmatisch in den Hintergrund treten, vgl. Lissarrague/Schnapp 1981; Bron/Lissarrague

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 61



Es kann kaum ein Zufall sein, dass solche Experimente im Symposion gerade
die Protektion zweier Gottheiten genießen, die die Überschreitung kultureller Gren-
zen religionshistorisch wie konzeptionell repräsentieren. Der Weingott Dionysos
wirkte im Symposion zudem bereits vor Entstehung des attischen Dramas als Ek-
stase-, Spektakel- und Maskengott, unter dessen Auspizien die vielfältigsten Experi-
mente mit Rollenspiel und Rollentausch praktiziert werden konnten.11 Dass dies
auch für die Wirkung der Aphrodite gilt, zeigt bereits eines der ältesten Zeugnisse
für Symposionslyrik, die ins 8. Jahrhundert v. Chr. zu datierende, von einem ano-
nym bleibenden Verfasser aus der westgriechischen Kolonie Pithekoussai auf der
Insel Ischia stammende Inschrift des „Nestorbechers“ in Form eines dreizeiligen
Gedichts, das mit der Nennung der Liebesgöttin endet und das im ersten Kapitel
genauer untersucht wurde. Was für ein immenser Stimulus von der Entstehung
der Schrift ausging, wie wesentlich dies für die Entstehung des Symposions, und
ebenso der Symposionslyrik, war, ist in Forschungen der vergangenen Jahrzehnte
mit Recht immer wieder hervorgehoben worden.12

Wie eng die dafür zentrale Bedeutung des Dionysos und der Aphrodite damit
zusammenhängt, klingt bereits bei frühgriechischen Dichtern an, etwa im 7. Jahr-
hundert v. Chr. bei Archilochos und Alkman, die keineswegs auf bestimmte poeti-
sche Genres (wie Iambos und Chorlyrik) zu reduzieren sind, vor allem aber bei
etwas jüngeren Dichtern aus der Wende vom 7. zum 6. und aus dem 6. Jahrhundert,
wie vor allem Alkaios, Sappho und Anakreon. Obwohl die Produktion all dieser
Dichter nur sehr verstümmelt tradiert ist, lässt sich an zahlreichen Fragmenten zei-
gen, auf welche Weise, schon mehrere Generationen vor der Institutionalisierung
des Theaters in Athen,13 experimentiert wird mit dem performativen Rollentausch
zwischen Männern und Frauen oder der Unbestimmtheit und dem Wechsel der
Sprecherrolle, mit der Übernahme von Verhaltensweisen geheimer Kulte oder
fremder Kulturen, mit der Modellhaftigkeit von Gottheiten, Heroen oder gar Tieren
und materiellen Gegenständen für Menschen beiderlei Geschlechts. Auf welche
spezifische Weise solche kulturellen Experimente dann auch von Vasenmalern in
den Dekor von Symposionsgefäßen übertragen wurden, soll gleich noch exemplifi-
ziert werden. Den Kreationen sowohl von Vasenmalern als auch von Lyrikern täte
man allerdings Unrecht, wenn man sie schlicht als Anleitung zu normativ wohltem-
periertem Verhalten oder pseudo-soziologisch als auf eine Oberschicht beschränk-
tes Bildungsgut deuten würde. Dass es sich dabei oft eher um experimentelle,

1984; Bérard 1984b, 163 („imagerie“ als „système fermé“). Zur Kritik daran und an Vernant et al.
1984 generell siehe Osborne 1991 und Osborne 2012.
 Zu Dionysos als Ekstasegott und nicht allein Weingott siehe Schlesier 2011b.
 E.g. Latacz 1990.
 Siehe dazu die Pionierarbeit von Herington 1985.

62 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



kulturanalytisch wirksame Reflexionen handelt, soll zunächst an den Beispielen
eines poetischen Textes, genauer: eines Trinkliedes, und dann einer mit Inschriften
versehenen Weinschale demonstriert werden.

Der Text (fr. 356 PMG) stammt von dem Dichter Anakreon14 aus dem klein-
asiatischen Teos, der schon im zweiten Kapitel mit einem symposiastischen Ex-
empel für das experimentelle Spiel mit poetischer Geschlechtsambivalenz zu
Wort kam. Anakreon, dessen Lebensdaten zwischen der ersten Hälfte des 6. Jahr-
hunderts und dem frühen 5. Jahrhundert v. Chr. lokalisiert werden, gehörte mit
seinen wichtigsten Wirkungsstätten Samos und Athen als Teilnehmer auch von
Tyrannen-Gastmählern zu den kosmopolitisch besonders mobilen Dichtern der
Archaik, wobei im übrigen nichts dafür spricht, dass er selbst ein Aristokrat war.
Die Überlieferung des Fragments ist dem kaiserzeitlichen griechischen Prosa-
schriftsteller Athenaios aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. zu verdanken, einem Ver-
treter der sogenannten zweiten Sophistik, der in seinem Werk Das Gelehrtenmahl
(Deipnosophistai) zur Illustration von antiken Sitten bei Banketten und Trinkgela-
gen eine Fülle von Text-Zitaten griechischer Autoren heranzieht.15 Ohne dieses
aus fünfzehn Büchern, also Papyrusrollen, bestehende Werk des Athenaios – das
sei hier betont – wäre nicht bloß unsere Kenntnis der Institution des Symposions
und seiner Funktion in der antiken Kulturgeschichte viel lückenhafter, als sie oh-
nehin ist, sondern auch unsere Vorstellung von der frühgriechischen Lyrik, nicht
zuletzt der Sappho,16 und von der umfangreichen Komödienproduktion Athens
vor, während und nach der Lebenszeit des Aristophanes wäre fast vollständig auf
Spekulationen angewiesen.

Das bei Athenaios zitierte, nun zu untersuchende Anakreon-Fragment von
insgesamt elf Versen mit je acht Silben17 besteht aus zwei Teilen, die in der For-
schung meist als Abschnitte desselben Trinkliedes eingeschätzt werden.18 Angere-
det wird jeweils in beiden Teilen des Fragments der anonym bleibende junge
Mundschenk, gewöhnlich ein (männlicher oder weiblicher) Sklave, der im ersten
Teil des Textes generisch als pais bezeichnet ist (ein Wort, das „Kind“, im Sinne
von „Knabe“ oder „Mädchen“, aber auch schlicht „Sklave“ bedeutet).19 Hier der
Wortlaut beider Teile:

 Übersetzung von fr. 356 PMG: R. S. Zu Anakreon siehe Shapiro 2012 sowie vor allem die um-
fangreiche Edition von Bernsdorff 2020 (mit ausgiebiger Einbeziehung der Forschungsliteratur).
 Dazu e.g. Braund/Wilkins 2000.
 Zu Sappho bei Athenaios vgl. Schlesier 2020.
 Anaklastische Ioniker (U U – U – U – –), siehe dazu West 1982, 59.
 Anders z. B. Hobden 2013, 51. Zu Text und Interpretation von Anakreon fr. 356 PMG und zur
Forschungsdebatte darüber siehe Bernsdorff 2020, 172 f. und 421–434.
 Golden 1985.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 63



(a)
ἄγε δὴ φέρ’ ἡμὶν ὦ παῖ
κελέβην, ὅκως ἄμυστιν
προπίω, τὰ μὲν δέκ’ ἐγχέας
ὕδατος, τὰ πέντε δ’ οἴνου
κυάθους ὡς ἂν †ὑβριστιῶς†
ἀνὰ δηὖτε βασσαρήσω.

Komm schon, bring uns, o Knabe,
ein Gefäß, damit ohne abzusetzen
ich zutrinke, einerseits eingießend zehn (Kellen)
vom Wasser, andererseits vom Wein fünf
Kellen, so dass mutwillig20

ich schon wieder wie eine Bassaride21 lostoben möge.

(b)
ἄγε δηὖτε μηκέτ’ οὕτω
πατάγωι τε κἀλαλητῶι
Σκυθικὴν πόσιν παρ’ οἴνωι
μελετῶμεν, ἀλλὰ καλοῖς
ὑποπίνοντες ἐν ὕμνοις.

Komm schon wieder, aber nicht weiter so, dass
mit Lärm und Geschrei
skythisches Trinken beim Wein
wir anstreben, sondern
gemächlich trinken bei schönen Hymnen.

Der zweite Teil des Fragments wird gerne als Beleg für normative Trinkanweisun-
gen zitiert, die sich vermeintlich bei Anakreon wie bei anderen Symposionslyri-

 Vgl. zu ὑβριστιῶς Bernsdorff 2020, 429 f.; er hält allerdings exzentrisches Verhalten im Zei-
chen von hybris für etwas, das im Symposion grundsätzlich als Regelverstoß sanktioniert war,
und behauptet irrtümlich, „the religious connotation of the word [shows]: excessive drinking
would be sacrilege against Dionysus.“ Dagegen spricht e.g. die Aufforderung im Einzugslied des
Chors von Euripides’ Bakchen (v. 113), dass die Stadt Theben zu Ehren des Dionysos „mutwillige
Narthexstäbe“ (νάρθηκας ὑβριστάς) tragen solle; die positive Bedeutung des mutwilligen Rau-
sches in Anakreon fr. 356.5 unterstreicht auch der folgende Vers, der dies als „Lostoben wie eine
Bassaride“ kommentiert (ἀναβασσαρήσω). Siehe auch unten, Anm. 21 und 25.
 Vgl. dazu Bernsdorff 2020, 203 und 681 f. Im Dionysoskult war bassaris die Bezeichnung für
eine mit Fuchsfellen bekleidete thrakische Mänade; als Terminus technicus auch in Anakreon, fr.
411b PMG: Διονύσου σαῦλαι βασσαρίδες („Dionysos’ Hüften schwingende Bassariden“); siehe
auch die erotische Konnotation in Anakreon, fr. 458 PMG: σαῦλα βαίνειν, im Sinne von effemi-
niertem Gang (auch bei Männern, nach Hetären-Vorbild).

64 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



kern finden.22 Betrachtet man diesen zweiten Fragment-Teil jedoch genauer, so
ist deutlich, dass es sich nicht darum handelt, rowdyhaftes Trinken prinzipiell zu
verdammen, sondern um etwas ganz anderes, nämlich darum, dass hier zwei
symposiastische Formen als Möglichkeiten dargestellt sind, die beide geradezu
experimentell gewählt werden können, aber nicht etwa als sich gegenseitig aus-
schließende Alternativen: einerseits das von „schönen“, also kunstvoll geformten
Hymnen begleitete „gemächliche Trinken“, andererseits „skythisches Weintrin-
ken“, das unartikuliertes Gebrüll hervorruft. Die Pointe dabei ist jedoch, dass die
kulturelle Markierung als etwas Skythisches, also Nicht-Griechisches, nicht bloß
adversativ gemeint ist, sondern unverkennbar den Anspruch formuliert, dass die
griechischen Symposiasten („wir“) mit nicht-griechischen Trinksitten experimen-
tieren – als mit einem Modus, der freiwillig gewählt werden kann, ebenso wie
eine andere Praxis. Der angeredete Knabe soll nun „schon wieder“ dazu beitra-
gen, dass die skythische Praxis eines von Getöse orchestrierten Weintrinkens
jetzt erst einmal durch eine zivilisierte, eine anders artikulierte Akustik ersetzt
wird.23 Im übrigen schwingt in der Adressierung des Mundschenks in diesem
zweiten Teil auch ein Verweis auf eine mögliche erotische Attraktivität des Kna-
ben mit, denn die verwendete Formel δηὖτε („schon wieder“)24 bezeichnet seit
früheren Lyrikern wie Sappho, und auch bei Anakreon selbst, sonst vorwiegend
die ständig wiederholte erotische Erfahrung mit wechselnden Liebespartnern bei-
derlei Geschlechts und über Statusgrenzen hinweg.

Der erste Teil des Fragments setzt den Sprecher selbst als Protagonisten in
den Fokus und bezieht sich nur indirekt auf andere Personen, denen dieser beim
Symposion „zutrinken“ möchte. Die Ich-Persona präzisiert jedoch exakt die ge-
wünschte, relativ große Stärke des Getränks: Der Wein soll im Verhältnis eins zu
zwei im Krater, dem emblematischen Mischgefäß des Symposions, mit Wasser ge-
mischt werden (für ein gemächliches Trinken, wie im zweiten Fragment-Teil,
wäre übrigens die Wassermenge auf jeden Fall beträchtlich zu erhöhen). Auch

 Bernsdorff 2020, 422 behauptet, der Teil b des Fragments „starts negatively by first (1–4a) bla-
ming the whole group of symposiasts (including the narrator himself) for their present beha-
viour“; eine Stütze für diese Behauptung ist im Text nicht zu erkennen. Und auch nicht für
Berndorffs Deutung (ebd. 425) der beiden Teile des Fragments als „instructions concerning the
proper course of drinking and behaviour“.
 Bernsdorff 2020, 431 versucht, in seiner Behandlung von Anakreon fr. 356 PMG das Wort
δηὖτε in Teil a (v. 6) und dann in Teil b (v. 7) unterschiedlich zu deuten: nur in Teil a sei der
Ausdruck repetitiv zu interpretieren, in Teil b jedoch sei stattdessen dadurch „the idea of trans-
gression“ gemeint. Dies ergibt sich jedoch nicht aus dem Text selbst, sondern nur aus der An-
nahme, dass es sich bei diesem zweiteiligen Fragment um eine angebliche Propagierung des
normativen Symposions handele, im Gegensatz zu einem nicht zu empfehlenden.
 Zu diesem für frühgriechische Lyrik emblematischen Terminus: Mace 1993.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 65



der beabsichtigte Effekt dieser relativ starken Mischung wird genau angegeben:
Der Sprecher kündigt an, unter dem Einfluss des Rauschgetränks hybris praktizieren
zu wollen,25 was hieße, auf übermütige Weise menschliche Grenzen zu überschrei-
ten, ja, noch konkreter im Text formuliert: Das Ich will wie eine Bassaride, also eine
thrakische, in Fuchsfelle gehüllte Mänade (wörtlich: „rasende Frau“), lostoben (ἀνα-
βασσαρήσω). Damit wird signalisiert, dass die – wohl männlich vorzustellende – Ich-
Persona sich von der Einwirkung des Weingottes und der für ihn emblematischen
Substanz etwas besonders Spektakuläres verspricht, nämlich die Rolle einer Verehre-
rin des Ekstase-Gottes Dionysos übernehmen zu können.26 Das stellt Anakreon in die-
sem Text nun zugleich als ein kultisches wie als ein kulturelles Experiment dar, und
zwar sogar in dreifachem Sinne, nämlich sowohl in Form der Adaption einer nicht-
griechischen, thrakischen Kultpraxis, die jedoch in der Verehrung eines griechischen
Gottes besteht, als auch in Form des Tauschs einer männlichen mit einer weiblichen
Rolle. Hinzufügen bleibt, dass auch hier durch die Formel δηὖτε („schon wieder“) da-
rauf verwiesen wird, dass das Ich ein solches kultisch-kulturelles Experiment nicht
zum ersten Mal praktiziert, wobei zudem wiederum ein diskreter Hinweis auf die
primär erotische Markierung dieser Formel mitschwingt.

Elemente einer vergleichbaren, aber ebenfalls ganz partikularen Mischung
von kulturellen Experimenten finden sich auf den Bildfeldern einer auch Schrift
mit einbeziehenden, attischen Weinschale aus dem British Museum in London
(Abb. 9).27 Das in der damals neuerfundenen rotfigurigen Technik gefertigte
Trinkgefäß wird zwischen 520 und 510 v. Chr. datiert, kann also noch während
des Aufenthalts von Anakreon in Athen entstanden sein, und ist auf den beiden
Außenseiten jeweils vom Töpfer Python (Python epoiesen) und vom Maler Epikte-
tos (Epiktetos egraphse[n]) signiert, enthält sonst jedoch keine weiteren alphabeti-
schen Zeichen oder schriftlichen Aussagen. Der Name des Malers scheint im
übrigen seinen sozialen Status zu bezeichnen, denn er bedeutet „Der zusätzlich

 Anders Hobden 2011, 43 f. und 2013, 45–53, mit Rekurs auf Pauws negierende Emendation ἀνυ-
βρίστως (die auch Gentili 1958, 26 f. und 147 sowie Campbell 1988, 54 f. übernommen hatten und
daher v. 5–6 so übersetzen: „celebri senza violenza Dioniso“ bzw. „play the Bacchant with deco-
rum“). Vgl. Bernsdorff 2020, 172 f., der zwar in seinem Text Pauws Emendation oder dementspre-
chende Konjekturen nicht übernimmt, aber †ὑβριστιῶς† dennoch als „in frenzy, but moderately“
übersetzt. Die Positivität dionysischer Hybris wird dabei verkannt, siehe dazu oben, Anm. 20, mit
Verweis auf Euripides, Bakch. 113.
 Zum Symposion als „chance to become other“ – vor allem: nicht-griechisch ‚Werden‘, weib-
lich ‚Werden‘ – siehe Frontisi-Ducroux/Lissarrague 1990, 229 und passim. Vgl. auch das Sprechen
mit „the voice of a woman“ (bei Theognis und Anakreon: Hedreen 2016a, 61 f.).
 Attische rotfigurige Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, London, British Museum E38 = 1843.1103.9,
mit Signaturen des Töpfers Python und des Malers Epiktetos (BAPD 200460, AVI 4451).

66 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Erworbene“, kennzeichnet ihn also möglicherweise als einen Sklaven, der als
Neugekaufter zur Ergänzung anderer Haussklaven angeschafft wurde.28

Der Tondo (Abb. 10c), also das Innenbild, das beim Symposion erst nach und
nach sichtbar wurde, während die trinkende Person die Schale Zug um Zug
leerte, präsentiert die Imagination einer Szenerie, deren Ort sowohl im Symposi-
onsraum selbst als auch bei einem Umzug im Anschluss an ein Symposion, dem
sogenannten Komos, lokalisiert werden kann. Zwei musische Virtuosen, ein ju-
gendlicher, bis auf einen über die linke Schulter geworfenen Mantel nackter
Aulet und eine sich zu ihm umwendende, ebenfalls jugendliche und kaum beklei-

Abb. 9: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Töpfers Python und des
Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 = 1843.1103.9 (nach Furtwängler/Reichhold).

 Vgl. Paléothodoros 2004, 119; zur Londoner Schale des Epiktetos: ebd. 41–43 und 117, sowie
167, Katalog-No. 144, mit Tafel XLIII, 1–3. Zu einem Vasenmaler namens Lydos („der Lyder“), der
explizit als Sklave signiert hat: Canciani/Neumann 1978.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 67



dete Tänzerin,29 die zugleich mit kastagnettenartigen Perkussionsinstrumenten,
den Krotalen, den Takt dazu angibt, sind wie auf einer Aufführungsplattform ar-
rangiert und in rhythmischer Vorwärtsbewegung dargestellt. Der von dem be-
kränzten Jüngling geblasene Doppelaulos ist professionell fachgerecht mit einem
Lederriemen (phorbeia) an dem dadurch wie eine Maske wirkenden Kopf befes-
tigt. Der leicht geöffnete Mund der tanzenden Krotala-Spielerin deutet vielleicht
an, dass sie die Aulosmusik ihres Tanzpartners mit Gesang begleitet, während
ihre kunstvollen Armdrehungen sowohl nach oben als auch nach unten weisen.

Abb. 10c: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Töpfers Python und
des Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 = 1843.1103.9 [Innenbild].

 Für Olsen 2017, 23 ist die Tänzerin hier bloßes „objet érotique“ für männliche Betrachter.

68 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Im Vergleich mit dem eben zitierten Trinklied des Anakreon ist hier dem Tierfell
der Tänzerin besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Es ist diagonal um ihren an-
sonsten nackten Körper geschlungen, verhindert allein die Sichtbarkeit ihrer Geni-
talregion, unterstreicht jedoch die Unbedecktheit ihrer Brüste und ihres Hinterns.30

Dieses Tierfell, das wahlweise als Rehfell31 oder als Leopardenfell32 gedeutet wurde,
verweist nun unmissverständlich auf die dionysische Kultsphäre, in der ekstatische
Frauen, die sogenannten Mänaden oder Bakchen, mit solchen Fellen wilder Tiere
umhüllt sind.33 Doch die hier dargestellte Frau soll wohlweislich nicht als wirkliche
Mänade verstanden werden, sondern stattdessen als artistische, erotisch aufrei-
zende Symposionsexpertin, die keineswegs die Kontrolle über sich verloren hat, son-
dern im Gegenteil kunstvoll und elegant tanzt und musiziert und dabei keinen
pornographisch kruden Voyeurismus bedient. Das hier von dem Vasenmaler Epikte-
tos veranstaltete – und nicht unbedingt als Nachahmung einer realen symposiasti-
schen Situation gemeinte – kulturelle Experiment zitiert das mänadische Tierfell als
ein Kostüm, das wie bei einer surrealistische Bricolage aus seinem originären kulti-
schen Funktionszusammenhang in einen anderen transferiert werden kann. Dass es
hier um ein kulturelles Experiment mit Mixturen geht, machen zudem die Musikin-
strumente deutlich, denn Doppelaulos und Krotalen sind auch im dionysischen Kult
wie in anderen performativen Zusammenhängen – darunter nicht zuletzt dem Sym-
posion – einsetzbar. Der Maler betont die von ihm vorgenommene experimentelle
Mischung noch mit einem weiteren Bricolage-Element, der turbanartigen Kopfbede-
ckung der Frau (wohl einem sakkos,34 kombiniert mit einem Ohrring), die ganz und
gar nicht zur Mänadensphäre zu passen scheint,35 sondern von diesem piktoralen
Experimentator dazu verwendet wird, auf eine exotisch-erotische Luxuskultur und
die im Symposionszusammenhang dafür repräsentativen, vielseitigen Unterhal-
tungskünstlerinnen, die Hetären, hinzuweisen.

Die beiden Außenseiten der Schale, die ja im Unterschied zum Innenbild schon
beim Eingießen des Getränks deutlich sichtbar sind, zeigen zum einen eine mythi-
sche, zum anderen eine symposiastische Szene (Abb. 10a und 10b). Dass die Außen-

 Anders Lissarrague 1994, 19, der eine kurze Hose („some kind of shorts“) mit Saum erkennen
will; vgl. Paléothodoros 2004, 42: ihm zufolge ist hier unter dem Hintern der Frau ein (Quer-)Band
aus Leder oder Metall dargestellt.
 „Fawn-skin“: so z. B. Lissarrague 1994, 19.
 „Pardalide“: so z. B. Paléothodoros 2004, 42.
 Zur innovativen Behandlung der Dionysos-Sphäre durch Epiktetos, vor allem bei der Darstel-
lung von Mänaden, siehe Paléothodoros 2004, 80–95. Vgl. auch Neils 2000, 222.
 Zur problematischen Identifizierbarkeit von Kopfbedeckungen als sakkos siehe Lee 2015,
159 f. mit 295 nn. 218–222.
 Speziell bei Epiktetos ist eine solche Kopfbedeckung allerdings sowohl der Sphäre der Hetä-
ren als auch derjenigen der Mänaden zugeordnet (siehe dazu auch oben, Anm. 33).

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 69



seiten hier aufeinander verweisen und auch kompositorisch mit dem Innenbild asso-
ziiert sind, ist in der Forschung oft bemerkt worden.36 Einige Interpreten haben
diese Schale als Beleg dafür herangezogen, dass beim Symposion gebrauchte Gegen-
stände wie vor allem die bemalten Vasen angeblich dazu dienen, ein normatives Ge-
samtbild griechischer Kultur zu legitimieren. In diesem Sinne wurde dann die
Ermordung des ägyptischen Königs Busiris durch den griechischen Helden Herakles
auf der einen Außenseite der Kylix und das friedliche Gelage auf der anderen Au-
ßenseite als – negative bzw. positive – Spiegelung eines realen Symposions gedeutet,
in dem diese Trinkschale Verwendung fand. Die US-amerikanische Archäologin Ann
Steiner hat sich sogar dazu hinreißen lassen, die Darstellungen auf dieser Schale des
Epiktetos als pädagogische „Lektion“ zu deuten,37 die vermeintlich ein vorbildliches
griechisches Symposion einem barbarischen Fest paradigmatisch gegenüberstellt.

Bei der mythischen Szene handelt es sich tatsächlich um eine Gewaltdarstel-
lung: Herakles tötet den Busiris an eben dem Altar, an dem er selbst von den Ägyp-
tern geopfert werden sollte, worauf der am Boden liegende Opferkorb und das

Abb. 10a: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Töpfers Python und
des Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 = 1843.1103.9 [Seite A].

 Vgl. e.g. Schefold 1978, 134; Lissarrague 1994, 18 f.; Steiner 2007, 216–219.
 „Lesson“, so Steiner 2007, 218. Ähnlich bereits Durand/Lissarrague 1983, 159 mit Abb. 6 und
passim: der Vergleich dieser und zahlreicher anderer Darstellungen der Opferszene mit Herakles
und Busiris ergäbe, so die Autoren, eine identische „leçon“ (ebd. 167). Eine solche normative Auf-
fassung haben auch viele andere Vasen-Interpreten übernommen.

70 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Opfermesser in der Hand des ganz links davonrennenden Opferdieners verweisen.
Diese Opfer-Utensilien sind aber nicht die einzigen Gegenstände dieser Szene, die
als typisch griechische und zum griechischen Gastmahl gehörige markiert sind.
Dazu gehören auch ein Saiteninstrument, nämlich die rechts am Boden liegende
Kithara, und die Weinkanne, die der erste rechts vom Altar weglaufende Ägypter
trägt, sowie das Flötenfutteral und die lederne Mundbinde, die darauf hindeuten,
dass der links von Herakles Fortrennende ein Aulet ist, der seinen Aulos verloren
hat, und nicht zuletzt die Kränze, mit denen alle an diesem Opferfest Beteiligten
geschmückt sind. Dies wirkt so, als ginge es dem Maler darum, ein von Ägyptern
praktiziertes Experiment kultureller Aneignung darzustellen, genauer gesagt: als
hätten sich die Ägypter (deren Fremdartigkeit fast ausschließlich durch ihre ritu-
elle Kahlköpfigkeit markiert ist) einer Angleichung an griechische Sitten unterzo-
gen. Diese Akkulturation misslingt jedoch, so zeigt sich hier, denn Herakles, der in
das Löwenfell wie in ein anti-zivilisatorisches Kostüm gehüllt ist, hat sich auf diese
Weise seinerseits das von ihm getötete wilde Tier zu eigen gemacht und kann so
ausgestattet die zivilisatorisch experimentellen Ägypter mit roher Gewalt besiegen.

Es kann also keine Rede davon sein, dass hier einfach barbarisches Scheitern
vorgeführt wird. Ebensowenig aber ist die symposiastische Szene der anderen Au-
ßenseite bloß plakativ als positives Gegenmodell dazu zu verstehen. Mit Rekurs auf
das zuvor zitierte Anakreon-Fragment ließe sich sagen, dass nur eine der dort ent-
worfenen Symposionssituationen dazu assoziiert werden kann, nämlich das friedli-

Abb. 10b: Rotfigurige attische Kylix (um 510 v. Chr.) aus Vulci, mit Signaturen des Töpfers Python
und des Maler Epiktetos (BAPD 200460), London, British Museum E38 = 1843.1103.9 [Seite B].

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 71



che Trinken und Hymnen-Singen. Denn der geöffnete Mund des links außen liegen-
den Symposiasten signalisiert, dass er zum Aulosspiel der vor ihm stehenden Virtu-
osin ein Lied intoniert. Doch sein zurückgebogener Kopf, den er mit seinem
rechten Arm stützt, macht deutlich, dass dieses so geruhsam erscheinende Sympo-
sion auch die Potentialität von ekstatischem Verhalten enthält.38 Die Auletin stellt
zudem eine Verbindung zu den Figuren auf dem Tondo her: Der über ihre linke
Schulter geworfene Mantel ‚zitiert‘ den des fast nackten Auleten im Innenbild, und
ihre Kopfbedeckung ‚zitiert‘ diejenige der nur mit einem mänadischen Tierfell be-
kleideten Tanz- und Musikexpertin des Tondos.

Unter dem Gesichtspunkt des Symposions als Ambiente kultureller Experi-
mente manifestiert diese Schale also, ähnlich wie das vorher behandelte Ana-
kreon-Fragment, nicht etwa starre und ideologisch fixierte Dichotomien, sondern
flexible Momentaufnahmen möglicher Situationen, gewalttätiger und friedlicher,
bei denen zeitlich ephemere kulturelle Mischungen als Reflexionsangebote, ima-
ginär wie praktisch, mit keineswegs eindeutiger Botschaft, präsentiert werden,
und gerade nicht als normativ zu befolgende Handlungsanweisung. Hieran hat
auch die vom Maler vor dem Brand auf den Außenseiten eingefügte Schrift einen
wichtigen Anteil. François Lissarrague hat die Spezifität und Unterschiedlichkeit
der Schriftverwendung auf dieser Schale unterstrichen:39 In der mythischen
Szene ist die Signatur des Python wie eine Überschrift über Herakles’ Tötung des
Busiris angeordnet, wobei der Blick der Betrachter durch die sich von links wie
von rechts umwendenden Figuren direkt auf die Töpfersignatur als zentrales
Aussage-Element gelenkt wird. In der Symposionsszene hingegen verläuft die Ma-
lersignatur wie ein integratives Dekorationsband – zwischen der Auletin und hin-
ter dem nackten Mundschenk sowie den mit ihnen interagierenden zwei einzeln
lagernden Symposiasten bis zu dem in innovativer Rückenansicht dargestellten
dritten und letzten (ebenfalls partnerlosen) Trinker.

Doch nicht allein das Arrangement der Töpfersignatur zeigt, dass hier eine
herausragende Rolle für handwerkliche ‚Macher‘ beansprucht wird, die mindes-
tens genauso wichtig ist wie das Gefäß selbst und das auf ihm Dargestellte. Dies
geschieht noch spezifischer im Falle der die Symposionsszene hinterfangenden
Malersignatur, und dies in doppelter Hinsicht: Einerseits ist der Name des Epiktetos
von links nach rechts eingetragen, wodurch es so aussieht, als käme der Name (je-
denfalls dessen Beginn: EPIKTE-) wie ein Laut direkt aus dem Instrument der Aule-
tin. Indem der Malername andererseits von rechts aus gesehen optisch in direkter

 Vgl. die im Kapitel 2 interpretierte schwarzfigurige Amphora (Louvre F2), mit Abb. 7a. Anders
als dort liegen aber signifikanterweise auf der Londoner Schale des Epiktetos alle (hier: drei)
Symposiasten allein auf je einer (unbequemen, weil meist ungepolsterten) Kline.
 Zum Folgenden siehe auch Lissarrague 1994, 15 f.

72 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Linie links an den Mund des singenden Symposiasten anschließt, wird der Eindruck
erweckt, als spräche der Sänger den Malernamen zu dessen Ruhme aus, analog
zum Zitat einer Gedichtzeile.40 Dieses Arrangement des Malernamens entspricht
nämlich tatsächlich anderen zeitgenössischen Vasenbildern, auf denen schriftliche
Verse wie Sprechblasen aus dem Mund von Sängern hervortreten (meist wie hier
von rechts nach links),41 wofür gleich noch ein Beispiel folgen wird.

Auf diese Weise beansprucht also Epiktetos hier mit Hilfe der von ihm bemalten
und in zweifachem Sinne selbstreflexiven Schale eine zentrale, ja sogar zeit- und
raumunabhängige Rolle bei einem jeglichen Symposion, für das dieses Gefäß bestimmt
sein konnte,42 ohne dass es dazu eines Selbstporträts bedurfte. Dass schon die Entste-
hung des griechischen Symposions eng mit der selbstbewussten Individualisierung
von Vasenproduzenten zusammenhängt, habe ich im ersten Kapitel mit dem Faktum
belegt, dass die älteste europäische Künstlersignatur einen griechischen Töpfer nennt,
der im 8. Jahrhundert v. Chr. auf Ischia seinen Namen auf einem Weingefäß zu ver-
ewigen suchte.43 Eine solche Individualisierung der Produzenten von Symposionsge-
schirr mit Hilfe darauf angebrachter eigener Signaturen hat allerdings viele Forscher
irritiert, denn die bis heute vorherrschende These, das Symposion sei von Anfang an
und kontinuierlich eine exklusiv aristokratische Angelegenheit gewesen, an der Hand-
werker als Nicht-Aristokraten angeblich niemals hätten teilnehmen können,44 geriet

 Das inschriftliche Ende des Malernamens, -TOS, hinter dem Sängerkopf sowie die Signatur
EGRAPHSEN rechts davon – so als käme sie aus dem Mund des Mundschenks – wirken dann in
exzeptioneller Weise wie ein Kommentar dazu, vgl. Lissarrague 1994, 15 und passim.
 Beispiele für Versinschriften auf Vasen, analog zu Sprechblasen: Lissarrague 1987a, 124–128;
siehe auch ebd. 128 mit Abb. 104, Tondo einer rotfigurigen Schale des Antiphon-Malers, Erlangen
454: Gesangstext vom Fuß aus bis in den Mund hinein, bewusst unvollständig, „eimi ko(ma)zon
hyp’ au[lou]“ – als ob der Wortlaut noch im Moment des Singens erfasst wurde: „comme s’il n’é-
tait pas encore complètement sorti de la bouche du chanteur“. Zur Erlanger Schale siehe auch
Yatromanolakis 2007, 101 mit n. 161; Hobden 2013, 42–44.
 Hier kann auf die Konsequenzen aus dem etruskischen Fundort dieser und zahlreicher ande-
rer Symposionsgefäße nicht näher eingegangen werden; siehe dazu e.g. Lissarrague 1987b; Os-
borne 2001; Bundrick 2019.
 Siehe dazu Kapitel 1, mit Anm. 53. Zu weiteren frühgriechischen Signaturen von Töpfern und
Vasenmalern: e.g. Schnapp-Gourbillon 2002, 298 f.; zum „Nestorbecher“ sowie zur zeitgleichen
Töpfersignatur: „Le kléos du potier, à une date aussi haute, est étonnant, et atteste de la diffusion
d’une pratique de l’écrit dans des couches plus diversifiées que la seule aristocratie“ (ebd. 271).
Schriftzeugnisse von Handwerkern sind allerdings früher überliefert als die von ‚Aristokraten‘.
Zur Geschichte und Funktion der Signaturen antiker griechischer Künstler vgl. Osborne 2010;
Hurwit 2015 und Hurwit 2017. Siehe jetzt auch, zu den besonders häufigen Signaturen auf den in
Penteskouphia gefundenen Täfelchen korinthischer Töpfer vor allem im 6. Jahrhundert v. Chr.
(oft Weihungen an Poseidon), Hasaki 2021, 218–222 und passim.
 Diese Position wird besonders vehement und einflussreich von Neer 2002 vertreten; dazu
siehe unten.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 73



dadurch ins Wanken. Hier möchte ich nun die selbstbewusste Signatur des Malers
Epiktetos, dessen Name einen Sklaven-Status anklingen lässt, zum Anlass nehmen, um
abschließend die inschriftliche Verwendung von Handwerkernamen auf Symposions-
gefäßen als ein kulturelles Experiment zu würdigen und anhand von einigen weiteren
exemplarischen Beispielen zu untersuchen.

Signaturen von Vasenproduzenten finden sich nun besonders häufig in der atti-
schen Vasenmalerei der letzten Jahrzehnte des 6. Jahrhunderts v. Chr., zu der ja
auch die von Python und Epiktetos signierte Schale gehört. Es ist oft bemerkt wor-
den, dass die während dieser Zeit im Kerameikos, also, wie der Name sagt, im Töp-
ferviertel Athens aktiven Maler ganz besonders intensiv mit einem vielfältigen
Einsatz der Schrift im Bildprogramm der Vasen experimentiert haben, und zwar so-
wohl in der schwarzfigurigen als auch in der neuen rotfigurigen Vasenmalerei, die
zum Teil von denselben Töpfern und Malern dieser Übergangszeit praktiziert wurde.
Dazu gehören nicht allein Signaturen der Vasenproduzenten, sondern auch die Be-
nennung mythischer und vor allem nicht-mythischer Figuren, nicht zuletzt in direk-
tem oder indirektem Zusammenhang mit Darstellungen symposiastischer Szenen.45

Viel diskutiert wird in jüngerer Zeit gerade die Frage, wie die Nennung von
Namen anderer Vasenmaler des späten 6. Jahrhunderts v. Chr. aus der Gruppe
der sogenannten ‚Pioniere‘, oft gemeinsam mit weiteren nicht-mythischen Figu-
ren, zu verstehen ist. Instruktiv für diese Frage und die Diskussion darüber ist
nicht zuletzt eines der Highlights der Münchner Antikensammlung, ein Kelchkra-
ter mit der Darstellung eines Symposions, der dem Maler Euphronios zugeschrie-
ben wird.46 Da ein Krater ein Mischgefäß für Wein und Wasser ist, gehört er ja zu
jedem griechischen Symposion und wird ähnlich wie die Trinkschalen oft mit
selbstreferentiellen Darstellungen von Trinkgelagen dekoriert, so auch hier. Auf
diesem teilweise fragmentierten und unsignierten, mittlerweile durch einen re-
konstruierten Fuß ergänzten, aus zwischen 1966 und 1988 gefundenen Einzelstü-
cken zusammengesetzten Gefäß sind darüber hinaus viele nun zu behandelnde
Inschriften angebracht – die aber leider auf den meisten bisher publizierten Ab-
bildungen nicht bzw. kaum sichtbar sind (Abb. 11a und 11 b).

 Zu Töpfer- und Malersignaturen siehe oben, Anm. 43; zur Gruppe der ‚Pioniere‘ und zu ihrer
Verwendung von Schrift siehe unten, Anm. 63. Das hier noch ausgesparte Problem der sogenann-
ten Lieblingsinschriften, bei denen oft ein männlicher oder auch ein weiblicher Name mit dem
Zusatz kalos oder kale – „der schöne“ bzw. „die schöne“ – versehen wird, wird in Kapitel 4
behandelt.
 Attischer rotfiguriger Kelchkrater unbekannter Herkunft, dem Euphronios zugeschrieben
(520–510 v. Chr.), Antikensammlungen München 8935 (BAPD 275007, AVI 5363); Heilmeyer et al.
1991, 88–92 (= französisch in Pasquier/Denoyelle 1990, 89–95); Knauss 2017, 155–159 mit Abb.
Vgl. dazu jetzt Kreuzer 2020, 63–71, Tafel 26–29, und Kreuzer 2021 (mit weiterer Literatur). Siehe
auch Korshak 1987, 11 (zur Frontalität eines der Symposiasten, Thodemos).

74 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Im Mittelpunkt der einen Seite des Kraters befindet sich eine elegant geklei-
dete und frisierte, mit Ohrringen und einem kostbaren, metallenen Haarreif ge-
schmückte Frau, die den Doppelaulos spielt.47 Links und rechts hinter ihr liegen
je zwei männliche Symposiasten auf zwei üppig ausgestatteten Speisesofas, den
Klinen, vor denen Fußbänke und Beistelltische mit jeweils unterschiedlichen
Trinkschalen installiert sind. Wie entscheidend hier das Weintrinken ist, machen
auch die ebenfalls unterschiedlichen Trinkschalen deutlich, die drei der vier Män-
ner – die bärtigen, also älteren der Gruppe – in den Händen halten.48 Unter ihnen
ist allein der links außen Lagernde von den anderen Personen isoliert und ganz in
den Akt des Trinkens versunken, wobei aber durch seine frontale Darstellung ein
epiphanisch-ekstatischer Blickkontakt mit externen Betrachtern in einem potentiell
realen Symposion provoziert wird.

Dass aber nicht das Trinken selbst, sondern die Musik bei diesem Gelage
buchstäblich den Ton angibt, zeigt sich, abgesehen von dem an der Wand hängen-
den, also für einen anderen Zeitpunkt reservierten Saiteninstrument, an der zen-
tralen Rolle der Auletin und an der Wirkung der von ihr erzeugten Klänge: Die
beiden rechts und links von ihr lagernden Männer reagieren darauf durch hefti-
ges Gestikulieren, durch fast tänzerische, dirigierend oder modifizierend eingrei-
fende Bewegungen mit ihren rechten Armen. Und der ganz rechts außen liegende
Mann berührt auf ähnliche Weise seinen ekstatisch zurückgeworfenen Kopf, wie
dies als visuelle Umsetzung der Wirkung der Musik auf der zuvor behandelten
Londoner Kylix des Epiktetos (Abb. 9 und 10b), aber auch auf vielen vergleichba-
ren Symposionsdarstellungen zu sehen ist.49 Anders aber als bei der Schale des
Epiktetos handelt es sich bei dem Text des ekstatischen Sängers auf dem Münch-
ner Krater um einen direkt nach links aus dem Mund hervortretenden, dem Göt-
terkult zugehörigen Gesangsvers: O Pollon se te kai makai ... („O Apollon, dich
und die selige ...“), vielleicht die erste Zeile eines verlorenen Hymnos auf Apollon
und seine Mutter Leto oder seine Schwester Artemis.50

 Ohne phorbeia, wie die Auletin auf der oben behandelten Londoner Schale des Epiktetos, wo
jedoch der männliche Aulos-Spieler im Tondo mit einer solchen ledernen Befestigung des Instru-
ments ausgestattet ist (siehe Abb. 10c und 10b).
 Alle Trinkschalen auf diesem Krater sind (meist nicht figürlich dekorierte) Einzelstücke, „als
Teile der Produktpalette zeitgenössischer Töpfer“: Kreuzer 2021, 185.
 Zu einem schwarzfigurigen, mehrere Jahrzehnte älteren Beispiel für diese ekstatische Kopf-
haltung (Louvre F2) siehe Kapitel 2 und Abb. 7a.
 Inhaltlich vergleichbar: Theognidea 1–14. Die Glykoneen, das Versmaß der auf dem Krater do-
kumentierten Zeile, verweisen jedoch eher auf die in attischen Symposia prominente äolische
Lyrik von Alkaios und Sappho. Zu Parallelen mit attischen skolia siehe Jones 2016, 170 f. Siehe
dazu und zu anderen Götteranrufungen auf Vasen: Gerleigner 2021, 62–64.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 75



Abb. 11a: Rotfiguriger attischer Kelchkrater (520–510 v. Chr.) unbekannter Herkunft, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 275007), München, Antikensammlungen 8935 [Seite A].

76 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Abb. 11b: Rotfiguriger attischer Kelchkrater (520–510 v. Chr.) unbekannter Herkunft, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 275007), München, Antikensammlungen 8935 [Seite B].

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 77



Die Verwendung von Menschennamen auf diesem Symposionsgefäß dokumentiert
aber noch ein weitaus signifikanteres kulturelles Experiment als die schriftliche
Anrufung von Göttern mit Hilfe der tönernen, aber tonlosen Vasenmalerei. Denn
alle fünf in diesem Symposion agierenden menschlichen Figuren sind mit Namen
gekennzeichnet, deren onomastische Zuordnung keineswegs eindeutig ist. Die Aule-
tin wird Syko genannt, und die Männer heißen, der Reihe nach von links nach
rechts, Thodemos, Melas, Smikros und Ekphantides. Der Frauenname Syko bedeu-
tet „die Feige“ – eine metaphorische Anspielung auf das weibliche Genitale – und
wird deshalb gewöhnlich als generischer Hetärenname aufgefasst. Was die Män-
nernamen betrifft, so gingen die meisten Fachleute hier wie auch in anderen
Fällen lange Zeit davon aus, dass es sich bei nicht-mythischen Namen auf Vasen
in der Regel um historische Persönlichkeiten handeln müsste. Die geradezu ob-
sessive Suche nach Belegen dafür war allerdings kaum von Erfolg gekrönt. Der
US-amerikanische Archäologe Guy Hedreen hat sich darüber lustig gemacht,
dass man z. B. nur wegen eines zwei Generationen jüngeren Athener Komödien-
dichters namens Ekphantides die Hypothese aufstellte, der auf dem Münchner
Krater beim Singen dargestellte Ekphantides („der Hervorscheinende“) sei des-
sen Großvater gewesen.51 Doch auch für Thodemos („Volksantreiber“?) oder
Melas (wörtlich: „der Schwarze“) war kein entsprechender historischer Zeitge-
nosse aufzufinden. In jedem Fall eignen sich diese drei Männernamen nicht als
Bestätigung der weit verbreiteten These, beim Symposion hätten nur Angehö-
rige der aristokratischen Elite anwesend sein können. Viele Forscher halten
freilich dennoch daran fest, mit dem allerdings nicht beweiskräftigen Argu-
ment, dass über die Oberschichtfamilien Athens zu wenig Quellen existieren.52

Der vierte Männername jedoch, Smikros (Abb. 11c), der den bartlosen und
also jüngsten der Symposiasten bezeichnet,53 konnte nicht einmal hypothetisch
der Aristokratie zugeordnet werden. Denn dies ist der Name eines Vasenmalers,
der mehrfach als „Smikros“ signiert hat, und zwar zeitgenössisch mit den von Eu-
phronios signierten Gefäßen. Eine der von ihm signierten Vasen, ein Stamnos, hat
nicht zuletzt deshalb Berühmtheit erlangt, weil diese Vase das vermeintlich ein-
zige Selbstporträt eines antiken griechischen Vasenmalers bezeugt. Denn auf die-

 Hedreen 2016a, 241 f.
 Der häufige Verweis auf Davies 1971 hilft dabei nicht weiter, denn dort sind zu den „proper-
tied families“ im Athen des 6. Jahrhunderts v. Chr. nur Namen aus fünfzehn Familien belegt
(siehe ebd., xxvii).
 „Smikros“ ist hier der einzige der vier Symposiasten, der keine Trinkschale in der Hand hält.

78 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



ser in Brüssel befindlichen Vase,54 wiederum einer Symposionsdarstellung, ist
nicht allein die Malersignatur „Smikros“ eingetragen, sondern auch einer der
Symposiasten ist selber mit dem Namen „Smikros“ benannt (Abb. 12a).55 Die Ähn-
lichkeiten und Unterschiede zu dem etwa zeitgleichen Münchner Krater fallen so-
fort ins Auge: Die Speisesofas und die Beistelltische variieren kaum merklich die
entsprechenden Gegenstände des Münchner Kraters, und auch hier wird die
Mitte des Bildfelds von einer elegant gekleideten Auletin dominiert, deren Spiel
einen Mann, der allerdings jung ist und offenbar nicht singt, in einen ekstatischen

Abb. 11c: Smikros. Rotfiguriger attischer Kelchkrater (520–510 v. Chr.) unbekannter Herkunft, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 275007), München, Antikensammlungen 8935 [Detail von Seite A].

 Attischer rotfiguriger Stamnos unbekannter Herkunft (ca. 520–500 v. Chr.), Brüssel, Musées
Royaux d’Art et Histoire A717 (BAPD 200102, AVI 2893). Zum Vergleich mit dem Münchner Kelch-
krater: e.g. Simon 1976, 100 f., no. 110–111; Kreuzer 2021, 183.
 Zusätzlich zu den sichtbar eingetragenen Namensinschriften ist das Gefäß auch unter dem
Fuß mit kalos-Inschriften ausgestattet.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 79



Abb. 12a: Rotfiguriger attischer Stamnos (520–500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit Signatur des
Malers Smikros (BAPD 200102), Brüssel, Musées Royaux d'Art et Histoire A717 [Seite A].

80 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Abb. 12b: Rotfiguriger attischer Stamnos (520–500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit Signatur des
Malers Smikros (BAPD 200102), Brüssel, Musées Royaux d'Art et Histoire A717 [Seite B].

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 81



Zustand versetzt, unter Verwendung einer Bildformel, die ihn auch mit dem bär-
tigen Ekphantides auf dem Krater in München vergleichbar macht. Dieser enthu-
siasmierte junge Mann heißt hier Smikros. Im Unterschied zu dem Münchner
Gefäß sind aber auf dem Brüsseler Stamnos auch die anderen Männer jung,
wobei das gleichaltrig markierte rechte wie linke Paar aus einer Frau und einem
Mann besteht und eindeutig mit Vorbereitungen erotischer Handlungen beschäf-
tigt ist. Auch auf dieser Vase sind alle Personen benannt: Die übrigen jungen Män-
ner heißen Pheidiades („der am Sparen Gefallen findet“) und Automenes („der
bei sich Bleibende“), und die Frauen tragen generische Hetärennamen: die mit
Smikros verbundene Auletin heißt Helike („die Jugendliche“), die Namen der bei-
den anderen lauten Choro („die Tänzerin“) und Rhode („die Rose“).56

Das größte Problem für die in der archäologischen Forschung geführte De-
batte über diese beiden Gefäße, den von Smikros signierten Brüsseler Stamnos
und den Münchner Euphronios-Krater, stellt die beide Male inschriftlich betonte
Darstellung des Smikros als Teilnehmer eines Symposions dar. Für die Anhänger
des Dogmas vom angeblich exklusiv aristokratischen Symposion kann dies kaum
einer realen Erfahrung entsprechen und sei auf alle Fälle „ideologisch unmög-
lich“.57 Dass hier ein Vasenmaler als Symposiast erscheint, wäre also diesen For-
schern zufolge mit anderen Gründen zu erklären, etwa damit, dass dies bei den
gewöhnlichen aristokratischen Symposiasten Heiterkeit erzeugt, weil es so un-
wahrscheinlich sei. Einen etwas raffinierteren Weg hat Guy Hedreen in seinem
Buch zu antiken Künstler-Darstellungen eingeschlagen, indem er Smikros ganz
einfach zu einer Fiktion erklärt, zu einem Pseudo-Maler, den sich der Vasenmaler
Euphronios als Pseudonym ausgedacht hat.58 Das kultursoziologische Problem
der Beteiligung oder Nicht-Beteiligung von Handwerkern am Symposion ist damit
allerdings nicht gelöst.59 Jedoch beharren zahlreiche heutige Forscher weiterhin

 Auch die beiden Diener des Symposions sind (im Unterschied zum Münchner Krater) auf der
Rückseite der Brüssler Vase benannt (Abb. 12b): Euarchos, „der gute Führer“, und Euelthon, „der
gute Kommende“. Es fragt sich, ob vielleicht alle Namen auf diesem Stamnos als Spitznamen auf-
zufassen sind. Zu sämtlichen dortigen Namen vgl. auch Hedreen 2016a, 278 f.
 „Mingling“ von Handwerkern mit Aristokraten beim Symposion sei „ideologically impossi-
ble“: so apodiktisch Neer 2002, 91 und passim. Dagegen, mit guten Argumenten: Jones 2016, 173
mit n. 60; vgl. auch Jones 2014 (zu „popular symposia“).
 So Hedreen 2014 und 2016a, 51 und passim. Contra: Williams 2019, 179 f.
 Dass der soziale Status der Töpfer und Vasenmaler als banausoi angeblich zu ihrer Exklusion
aus der Institution des Symposions geführt habe, wird besonders rigoros postuliert von Neer
2002, der dies gerade an der – ihm zufolge zumindest „ideologisch“ unmöglichen – Darstellung
des Malers Smikros als Symposiast auf dem Münchner Kelchkrater und dem Brüsseler Stamnos
zu demonstrieren versucht (ebd. 87–91 und 111–117); an Neers generalisierende Position anknüp-
fend siehe e.g. Steiner 2007, Catoni 2010 sowie Hedreen 2009, 2016a und 2016b; in diesem Sinne

82 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



darauf, dass die Institution des Symposions ein Phänomen sei, das die Mitglied-
schaft in der Oberschicht voraussetzt, zu der allenfalls Euphronios gerechnet wer-
den könne, da er später wohl als Töpfer und Werkstattbesitzer Reichtum erwarb
und seine Dedikation von Weihgeschenken auf der Athener Akropolis dokumen-
tarisch gesichert ist.60

Was bei solchen Hypothesen und bei sonstigen Debatten über die Historizität
und den sozialen Status von Vasenmalern61 gewöhnlich in den Hintergrund tritt,
ist die Frage nach der Art und Weise, wie der individuell geprägte Umgang mit
bildlichen wie sprachlichen Imaginationen in der griechischen Archaik einzu-
schätzen ist. Auffällig ist jedenfalls, dass die differenzierte und oft spielerische
Verwendung von Namen seit den ersten Zeugnissen der vokalisierten griechi-
schen Alphabetschrift auf Symposionsgefäßen dominiert. Schon der Verfasser der
Inschrift des „Nestorbechers“, die mit dem Namen Nestor beginnt und mit dem
Namen der Aphrodite endet, hat im 8. Jahrhundert v. Chr. die vielversprechenden
textlich-poetischen Potenzen der Namensverwendung beispielhaft ausprobiert.62

Das vielseitig verwendbare Instrument der Namensgebung gehört sicher zu
den zeit- und raumübergreifenden, anthropologisch besonders grundlegenden
sprachlich-semantischen Techniken. In der antiken griechischen Tradition haben
sich die frühgriechischen Dichter seit Archilochos (wenn nicht schon seit Homer)
das kreative Potential dieses sprachlichen Instruments besonders für die poetische
Erfindung von Namen massiv zu eigen gemacht. Die Möglichkeit, durch einen
Namen eine erfundene Person zu charakterisieren oder eine reale Person durch

auch Arrington 2017, 34. Zur Kritik an einer solchen „new orthodoxy“ vgl. Murray 2017 = Murray
2018, 144–148.
 Vgl. Raubitschek 1949, 457 f. Zu den Akropolis-Weihungen siehe jetzt Scholl (im Druck).
 Das Problem des gesellschaftlichen Status insbesondere attischer Vasenmaler und Töpfer
wird seit langem diskutiert: siehe in der früheren Forschung vor allem Beazley 1944, Webster
1972 und Scheibler 1983 sowie, bezogen auch auf literarische und philosophische Quellen zu Bild-
künstlern, Philipp 1968 und Frontisi-Ducroux 1975; zur späteren Debatte über die Darstellung
von Handwerkern in der Vasenmalerei: Himmelmann 1994; Keuls 1997; Williams 2009; vor dem
Hintergrund der Verwendung von Inschriften: Wachter 2016; korinthische Töpferszenen und In-
schriften: Hasaki 2021; im Zusammenhang mit dem Problem bildlicher Narrativität versus Repro-
duktion von Alltagserfahrungen: Giuliani 2016/2017 und 2022. Siehe jetzt auch Hölscher 2022:
anknüpfend an Haug 2011 und ohne Rekurs auf die (letztlich auf Platon und Aristoteles zurückge-
henden) neueren, von Neer und Hedreen vertretenen Postulate zum ‚banausischen‘ Handwer-
ker-Status im archaischen und klassischen Athen, definiert er zwar wie diese das Symposion als
aristokratische Institution, jedoch anders als diese schließt er nicht prinzipiell aus, dass Hand-
werker daran teilnehmen konnten; Darstellungen von Vasenmalern beim Symposion seien nicht
wegzudiskutieren, vielmehr ist ihm zufolge die Präsenz von Handwerkern auf Symposionsgefä-
ßen als bildliches ‚Nobilitieren‘ zu verstehen.
 Siehe dazu Kapitel 1.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 83



die Erfindung eines zusätzlichen Namens, wurde jedoch auch von den attischen Va-
senmalern, nicht zuletzt den besonders experimentierfreudigen ‚Pionieren‘ aus
dem Umkreis des Euphronios,63 zu darstellerischen und interpretatorischen Zwe-
cken genutzt und in mannigfache inszenatorische Arrangements eingebaut.64 Wer
die Aufmerksamkeit darauf richtet, kann erfassen, welches Ausmaß von Freiheit
der Imagination gegenüber der Realität die Dichter und Vasenproduzenten in An-
spruch nahmen, wie sie gegenseitig aufeinander eingingen und miteinander kon-
kurrierten, zugespitzt gesagt: welche kulturellen Experimente im performativen
Reflexionsraum des Symposions ermöglicht wurden und welchen besonders akti-
ven und kreativen Beitrag die professionellen Experimentatoren, vor allem die
Künstler, dazu leisteten.

Um dies zu materialisieren und zu veranschaulichen, habe ich mich hier nur
auf wenige Exempel beschränkt. Doch ein letztes Beispiel sei noch hinzugefügt: Wer
auch immer der Vasenmaler war, der die nun zu behandelnde – leider seit Jahren
nicht mehr ausgestellte – Berliner Amphora mit dem Namen Smikros signiert hat:65

Er, der den spöttisch, selbstironisch oder kontrafaktisch zu verstehenden Spitzna-
men „der Kleine“ (Smikros) trug oder ihn buchstäblich als Künstlername angenom-
men hat, war sich zweifellos darüber im Klaren und wollte bildlich zeigen, dass
seine Kunst etwas mit persönlicher Zeugung, und damit auch mit erotischer – zu-
mindest mit autoerotischer – Lust, zu tun hat. Denn er lässt seine Signatur auf einer
Seite dieses Gefäßes (Abb. 13a und 13b) wie einen Samenerguss aus dem erigierten
Penis eines mit halbrundem Kampfschild (einer Pelta)66 und knotigem Holzspeer be-
waffneten, tanzenden Satyrs entspringen und bringt auf diese Weise den von ihm

 Zu dieser Gruppe um den Vasenkünstler Euphronios und zum zeitgenössischen gesellschaftli-
chen Kontext vgl. e.g. Giuliani 1991, Williams 1992 sowie die Beiträge in Cygielman et al. 1992,
Denoyelle 1992 und Wehgartner 1992.
 Neer 2002 sowie Hedreen 2016a und 2016b kommt das Verdienst zu, die Namenserfindung bei
attischen Vasenmalern, insbesondere aus dem Umkreis des Euphronios, in den Kontext der Na-
menserfindung bei frühgriechischen Dichtern zu stellen sowie beides mit Überlegungen zur Ins-
titution des Symposions zu verbinden. Allerdings versuchen sie, dies mit einer angeblich
gesellschaftlich zwingend vorgegebenen, normativen Abwertung der Vasenmaler gegenüber den
Dichtern in Einklang zu bringen, was sie zu spekulativen Hilfskonstruktionen zwingt. Siehe dazu
auch oben, Anm. 59.
 Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora unbekannter Herkunft (ca. 510–500 v. Chr.), Berlin,
Antikensammlung 1966.19 (BAPD 352401, AVI 2497); dazu Schwarzmaier (im Druck). Hedreen
2016a, 29–33 vermutet, dass es sich bei dem Vasenmaler in Wirklichkeit um Euphronios handelt,
der zuweilen die Signatur „Smikros“ als Pseudonym benutzt habe; beweisbar ist dies allerdings
nicht (siehe auch Hedreen 2016b); vgl. Piñol-Villanueva 2020, mit Rekurs auf Hedreen.
 Zur Darstellung dieser Waffe generell in der attischen Vasenmalerei siehe Lissarrague 1990,
151–189.

84 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Abb. 13a: Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (510–500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit
Signatur des Malers Smikros (BAPD 352401), Berlin, Antikensammlung 1966.19 [Seite A].

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 85



Abb. 13b: Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (510–500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit
Signatur des Malers Smikros (BAPD 352401), Berlin, Antikensammlung 1966.19 [Detail Seite A].

86 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



Abb. 13c: Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (510–500 v. Chr.) unbekannter Herkunft, mit
Signatur des Malers Smikros (BAPD 352401), Berlin, Antikensammlung 1966.19 [Detail Seite B].

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 87



gemalten Penis als künstlerische Selbstreferenz zum Reden.67 Zugleich aber demons-
triert der Maler damit die agonale und ludische Kraft seiner artistischen Imagina-
tion, indem er dies strategisch der Darstellung eines spielerischen Kämpfers aus
dem Kreis des Gottes Dionysos anvertraut.

Für den Aulos-spielenden, ebenfalls nackten Satyr auf der anderen Seite der
Amphora (Abb. 13c) hat der Maler dann den Namen Terpaulos, „der mit dem
Aulos Erfreuende“,68 als dessen Signatur erfunden, womit sprachlich verdichtet
ist, was bildlich zu sehen ist. Doch das mediale Organon der Schrift erhält hier
noch eine zusätzliche Funktion: Die Zeugungskraft wird auf die einem Penis so
analoge, symposiastisch-dionysische Flöte, den Aulos, übertragen, denn dessen
Töne sind es, die hier eine Ejakulation verkörpern, genauso wie die Malersigna-
tur, die direkt aus dem umseitig dargestellten anderen Satyr-Penis ‚tropft‘. Der
Klang des Instruments wird dabei nun buchstäblich in bildlich wirksame, vom
Aulos aus bis zum erigierten Penis und parallel zu ihm schräg nach unten lau-
fende Schriftzeichen umgesetzt: NETENARENETENETO.

Manche Interpreten haben in diesen Zeichen keinen Sinn erkennen können
und sie als eine ‚non-sense inscription‘69 gedeutet oder auf die lautmalerische Qua-
lität70 dieses Textes hingewiesen. Doch es wäre durchaus möglich, diese Inschrift
auch als einen Kommentar zu dem ithyphallischen Satyr-Penis in Form einer kruden
„jokingly feigned question“ zu lesen, wie dies Kyriakos Tsantsanoglou getan hat:71 νὴ
τήν, ἆρ’ ἐνετείνετο; („bei der [Göttin], steht er nicht steif?“). Vielleicht können diese
griechischen Schriftzeichen aber sogar als ein kunstgerechter Vers, ein Glykoneus,
gelesen werden,72 wofür Martin Steinrück noch eine andere Lesart vorgeschlagen
hat (– – – U U – U X, νήτην ἄρ<ρ>εν ἐτείνετο), „er spannte das männliche Glied wie
die unterste (Lyra-)Saite“73 (also die mit dem höchsten Ton). Damit würde dieser
Maler nicht allein seine Schriftkompetenz manifestieren, sondern auch mit zusätzli-

 Der über dem Satyr aufgemalte Name der Figur scheint direkt auf dessen Penis zu verweisen,
ist aber nur unvollständig lesbar: Stysi ... s; Gerleigner 2015, 217 schlägt die Lesart „Stysi[ppo]s“
vor, im Sinne von „steif wie ein Pferd“. Vgl. auch Hedreen 2016a, 34.
 Vgl. Lissarrague 1987a, 122: „celui qui charme avec sa flûte“; Steinrück 1998, 187: „celui qui
entretient un public à la flûte“.
 So etwa Lissarrague 1987a, 122: „incompréhensible“.
 So Gerleigner 2015, 222 (dort auch zur kommunikativen Möglichkeit des lauten Lesens der In-
schrift beim Symposion).
 Vgl. Tsantsanoglou 2010, 32 f.
 Ebd. 33.
 Steinrück 1998, 187: „il tendait son sexe comme corde inférieure“. Gegen Steinrück und
Tsantsanoglou (sowie zu weiterer Literatur): Piñol-Villanueva 2020, der die untere Lyra-Saite
(νήτη) als direkte Metapher für den Phallus deutet. Vgl. auch Immerwahr 1990, 69 no. 404; Stei-
ner 2007, 189 f. mit 297 n. 36.

88 3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente



chem phallischen Stolz, ja ‚in höchsten Tönen‘ demonstrieren, dass er selbst über
dichterische Potenz (oder zumindest Zitierfähigkeit) verfügt und dabei sogar – jen-
seits von jeglichem Realismus, aber in Form einer satyrhaft dionysischen, komischen
und durchaus ernst gemeinten Performance – Flöte, Penis und Saiteninstrument
bildlich-lautmalerisch-textlich miteinander amalgamieren kann. Denn Dichten mit
den Mitteln der Malerei ist ja ebensowenig ein erst in der Neuzeit mögliches Phäno-
men wie Malen mit den Mitteln der Dichtung – und hier, auf der Berliner Amphora
des Smikros, wird beides vielleicht sogar auf besonders phantasievolle und extrava-
gante Weise kombiniert.

Die sich aus solchen und weiteren experimentellen Misch-Prozeduren erge-
benden forschungsgeschichtlichen Perspektiven werden noch genauer im vierten
und letzten Kapitel zur Sprache kommen. Dabei geht es dann vor allem um die
Frage, was die poetischen und bildlichen Reflexionen der Schönheit und der
Schönheitskonkurrenz mit der spezifischen Dynamik, Flexibilität und Kreativität
des symposiastischen Ambientes zu tun haben – und inwiefern dafür auch die
Dichterin Sappho nicht zu vernachlässigen ist.

3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente 89





4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel
mit dem Schönen

Ich beginne mit einer Frage, die sicher mein Titel sofort provoziert: Gehört die Dich-
terin und Lyraspielerin Sappho, die um die Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert
v. Chr. auf der Insel Lesbos lebte, mit ihrem Werk tatsächlich zur Interpretationsge-
schichte des frühgriechischen Symposions? Diese Frage wird innerhalb der vorherr-
schenden Symposionsdeutungen selten gestellt und, wenn ja, meistens verneint. In
diesem vierten und letzten Kapitel werde ich diese Frage nicht allein bejahen, son-
dern auch zu zeigen versuchen, warum die Bedeutung von Sapphos Dichtung für
die symposiastische Praxis bislang weitgehend ignoriert oder übersehen wurde,1

ganz im Gegensatz zur Bedeutung von anderen, und zwar den männlichen, Dich-
tern der archaischen Epoche, also den älteren, gleichaltrigen oder jüngeren Zeitge-
nossen der Sappho, wie vor allem Archilochos, Alkaios und Anakreon.

Vor diesem Hintergrund soll es jetzt darum gehen, inwiefern auch für Sap-
phos Produktion und Rezeption gilt, dass das antike griechische Symposion als Am-
biente kultureller Experimente zu betrachten ist, wie dies in meinem dritten
Kapitel untersucht wurde, in dem Künstler des 6. Jahrhunderts v. Chr. als Akteure
des Gelages im Mittelpunkt standen. Der Akzent lag dabei auf dem Symposion als
intimem Erfahrungsraum, den Dichter wie Vasenmaler zu einem Schauplatz und
einer Arena für Rollenspiele mannigfaltiger Art ausgestalteten,2 – wenn etwa
Anakreon in Trinkliedern die Wahlmöglichkeit ganz unterschiedlicher kultureller
Experimente propagiert, oder wenn Epiktetos oder andere Vasenmaler das krea-
tive und polyvalente Potential von Künstlersignaturen und anderen sozial nicht
eindeutigen Namensinschriften entwickeln.3

In Anknüpfung daran soll im Folgenden die Aufmerksamkeit auf weitere In-
schriften mit poetischen oder onomastischen Bezügen gelenkt werden, nicht zuletzt
solche, die mit Sappho in Beziehung stehen, sowie generell auf das Verhältnis zwi-
schen frühgriechischer Dichtung und Vasenmalerei und auf die Bedeutung, die die
auffällige Betonung der Schönheit – und der darauf verweisenden Konkurrenz – in
beiden Genres erhält. Dies wird auch erlauben, andere sich aus der Interpretations-
geschichte ergebende Perspektiven zu konkretisieren und dabei die drei Thesen
weiter zu überprüfen, die in den ersten drei Kapiteln im Mittelpunkt standen und

 Vorarbeiten dazu: Schlesier 2013a und 2014.
 Das Symposion als theatralischer Schauplatz: siehe dazu die Pionierarbeit von Lissarrague
1987a sowie Murray 2018 (mit Auswahl seiner Aufsätze zwischen 1983 und 2017); vgl. auch Du-
rand et al. 1984; Frontisi-Ducroux 1995, 95–103; Neer 2011, 208/210; Lissarrague 2015a.
 Siehe dazu Kapitel 3.

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-004

https://doi.org/10.1515/9783111425221-004


die der vorherrschenden kanonischen Auffassung widersprechen: dass das früh-
griechische Symposion 1) keine von Anfang an und exklusiv aristokratische Angele-
genheit war; dass es 2) kein ausschließlich männlich determinierter sozialer Raum
war; und dass es 3) keine primär pädagogisch und normativ funktionalisierte Insti-
tution war.

Zu den besonders vielversprechenden Perspektiven der rezenten Interpreta-
tionsgeschichte sind einige anspruchsvolle Forschungsarbeiten zu zählen, die
zwar die kanonische Auffassung zu stützen suchen, dabei jedoch zugleich manche
vernachlässigte Aspekte einbeziehen.4 So wird neuerdings etwa die Inspiration
von Vasenmalern durch frühgriechische Dichtung5 oder die Rolle von Vasenma-
lern als Erfindern von fiktiven Personen betont (einschließlich von Namen even-
tuell erfundener Vasenkünstler).6 Hervorzuheben ist gerade in jüngerer Zeit die
Bemühung um genauere Betrachtung und Evaluierung von Vaseninschriften in
ihrem jeweiligen Kontext, wobei, entgegen bis dato vorherrschender Identifikati-
onsschemata, die Komplexität und Mehrdeutigkeit der Inschriften und ihre oft
ironische oder kommentierende Dimension immer deutlicher wird.7 Wenn man
bedenkt, dass bei Analysen der großen Mehrheit von Vasenbildern die darauf an-
gebrachten Inschriften bisher nur unzureichend dokumentiert sind und meist
gar nicht in die Untersuchung einbezogen werden,8 wird klar, welche noch kaum
genutzten perspektivischen Möglichkeiten der zukünftigen Symposionsforschung
auf diesem Gebiet offenstehen.

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist nun eine Auseinandersetzung
mit neueren materialreichen Untersuchungen, in denen Analogien zwischen sym-
posiastisch produktiven künstlerischen Strategien in Dichtungen insbesondere von
Archilochos, Hipponax und Anakreon einerseits, in Vasenbildern andererseits her-
ausgearbeitet wurden, wie etwa Verspottung oder terminologische und bildliche
poikilia (Buntheit, Kunstfertigkeit)9 und der kreative Umgang mit Namen oder die

 Vgl. vor allem Neer 2002; Yatromanolakis 2007; Hedreen 2016a.
 Insbesondere Iambos und Elegie: Neer 2002 passim; Homers Odysseus sowie Archilochos und
Hipponax: Hedreen 2016a passim. Zu kurz kommen dabei die Meliker (Alkaios, Sappho, Ana-
kreon), die meist als bloße Sprachrohre der „Eliten“ aufgefasst werden (anknüpfend an Kurke
1997 und Kurke 1999).
 Zu Namenserfindungen bei und von Vasenmalern: Hedreen 2016a passim.
 E.g. Yatromanolakis 2016; Wachter 2016, insbesondere anhand der Basler Datenbank Attic Vase
Inscriptions (= AVI) sowie anhand von Beazley Archive Pottery Database (= BAPD).
 Trotz und auch nach der Pionierarbeit von Lissarrague 1985.
 Zum theoretisch-analytischen Potential des poikilia-Konzepts siehe Neer 2002 passim, z. B. ebd.
33 f. bei der Analyse des Übergangs von der schwarzfigurigen zur rotfigurigen Vasenmalerei. Mit
Rekurs auf die Bestimmung des poikilon ethos in Theognidea 212 (= 1071) versucht er allerdings
(ebd. 14–23), die für poikilia spezifische Beweglichkeit und Mixtur mit einer Askese-Norm in Ein-

92 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



besondere Betonung der Schönheit von Menschen männlichen und weiblichen Ge-
schlechts (kalos / kale). Dabei wird in aktuellen Untersuchungen jedoch auffälliger-
weise nicht darauf eingegangen, dass sich solche künstlerischen Strategien auch
und schon bei Sappho finden, also Jahrzehnte vor der Blütezeit der Symposions-
dichtung und -malerei vom 6. bis zum 5. Jahrhundert v. Chr.10

Wie ist es zu erklären, dass Sappho dennoch innerhalb der tonangebenden
Symposionsforschung ignoriert wird? Der Grund dafür liegt wohl in einem biogra-
phistischen Konsens über die historische Person Sappho, den der US-amerikanische
klassische Philologe Gregory Nagy besonders lapidar ausgesprochen hat: „only
women of questionable character could be imagined as attending [a symposium].
So a sympotic role for Sappho could not have been performed by Sappho even in
the time of Sappho.“11 In dieser Aussage wird schlagartig deutlich, dass hier gleich
zwei spekulative Postulate als historisch korrekt verteidigt werden sollen: zum
einen das Postulat des „rein männlichen“ Symposions, bei dem Hetären und andere
freizügige Musikerinnen als quantité négligeable zu betrachten seien, die allenfalls,
im Dienst der Männer, zum Gelage zugelassen waren; zum anderen das Postulat
der historischen Sappho als einer Frau, die keineswegs zur Kategorie solcher Enter-
tainerinnen gehört haben könne.12 Betont werden muss jedoch an dieser Stelle,
dass das letztere, bis heute erstaunlich beharrungskräftige Postulat erst im frühen
19. Jahrhundert entwickelt und seitdem zu der durch keinen antiken Beleg gestüt-
zten philiströsen Konstruktion einer wohlanständigen Lehrerin Sappho ausgebaut
wurde, die angeblich junge Mädchen auf die Ehe vorbereitete.13

klang zu bringen sowie mit einem vermeintlich sozial vorgegebenen Konformitätsdruck, dem
die – ihm zufolge ausschließlich männlichen und aristokratischen – Symposiasten ausgesetzt ge-
wesen seien. Dadurch entgeht ihm die mögliche Freiheit und Freizügigkeit auf dem Gebiet von
dichterischer und bildlicher Produktion bei frühgriechischen Künstlern. Auf Anakreon verweist
Neer vor allem, wenn er dessen „persona“ als „analogous“ zu Theognis einschätzt (ebd. 220 n. 50).
 Siehe z. B. Sapphos Verwendung weiblicher Personennamen: Schlesier 2013a.
 Nagy 2007, 225; vgl. auch ebd. 219 (Sappho als angeblich ausschließliche Chorlyrikerin, und
nur in „protected contexts“).
 Sappho als symposiastische Entertainerin: so, nach Schlesier 2013a und 2014, jetzt Bowie 2016;
Murray 2016a = Murray 2018, 199–201; Mueller 2021, 46. Vgl. dagegen Kurke 2021, 95, mit der Be-
hauptung, „nowhere in Sappho’s extant oeuvre is there any mention of wine“ – was nicht der
Textüberlieferung entspricht. Signifikant ist auch, dass oinos, das griechische Wort für Wein,
durch gelehrte Intervention seit der Renaissance aus dem Text von fr. 104a.2 Voigt in allen bishe-
rigen Sappho-Editionen verschwunden ist und durch ein für nachantike Sappho-Rezipienten of-
fenbar weniger anstößiges Wort ersetzt wurde; siehe dazu Schlesier 2018, 107 f.
 Zu Sappho als vermeintlicher Schulleiterin und Ehevorbereiterin von Welcker und Wilamo-
witz bis zu heutigen Forschern siehe den Überblick bei Schlesier 2013b, 849–854.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 93



Die früheste, aus der Antike überlieferte biographische Deutung der Sappho14

stammt aus dem Ägyptenbuch der Historien des Herodot (2.135). Dessen erzähleri-
sche Darstellung, Sappho habe eine Hetäre namens Rhodopis geschmäht, da diese
ihrem Bruder große Kosten verursacht habe, kann zwar keine nachweisbare his-
torische Faktizität für sich in Anspruch nehmen, zeigt jedoch, dass es spätestens
hundert Jahre nach Sapphos Tod nahe lag, die Dichterin mit der Welt der Hetären
in Zusammenhang zu bringen. Und dies blieb zumindest bis in byzantinische Zeit
gültig. Dazu kommt, dass Sappho als fiktionalisierte historische Person bei den
attischen Komödiendichtern des 5. bis 3. Jahrhunderts v. Chr. mit Abstand populä-
rer war als jeder andere vorklassische Dichter, nicht allein als Titelfigur in sechs
Stücken, sondern auch als Protagonistin in zahlreichen anderen Komödien. Zum
Beispiel tritt sie in einem Symposionsambiente als Rätselstellerin auf (bei Anti-
phanes) oder fungiert als Liebhaberin gleich mehrerer Männer, darunter der
Spottdichter Archilochos und Hipponax (bei Diphilos). Bemerkenswerterweise
fehlt andererseits in der antiken Überlieferung vor Ovid jeder Hinweis darauf,
dass sie als Frauenliebhaberin angesehen werden könnte.

Prominenter als jeder andere frühgriechische Dichter ist Sappho ebenfalls
bei den attischen Vasenkünstlern, bei denen sie auf vier Gefäßen mit Namensbei-
schrift gekennzeichnet ist (von denen hier zwei genauer zu betrachten sind),15

zuerst gegen Ende des 6. Jahrhunderts v. Chr. auf einem – besonders von Frauen
benutzten und auch für Gelage unverzichtbaren – Gefäß zum Wasser-Holen,
einer schwarzfigurigen Six-Technik-Hydria in Warschau (Abb. 14). „PHSAPHO“
(sic)16 wird dort unzweideutig und ohne weitere bildliche Begleitung als Entertai-

 Zur antiken Sappho-Rezeption seit Herodot und zum Folgenden: Schlesier 2013b, 837–843;
vgl. Yatromanolakis 2007.
 Die vier Vasen, inschriftlich mit Namen der Sappho: schwarzfigurige Hydria unbekannter
Herkunft des Sappho-Malers, in Six-Technik (525–500 v. Chr.), Warschau, Nationalmuseum 142333
(BAPD 510, AVI 8002); rotfiguriger Krater/Psykter aus Agrigento (500–470 v. Chr.), München, Anti-
kensammlungen 2416 (BAPD 204129, AVI 5283); rotfiguriger Kelchkrater unbekannter Herkunft
(500–450 v. Chr.), Bochum, Kunstsammlungen der Ruhr-Universität S508 (BAPD 4979, AVI 2534);
rotfigurige Hydria aus Vari in Attika (475–425 v. Chr.), Athen, Nationalmuseum 1260 (BAPD
213777, AVI 0764). Zu Sappho in der attischen Vasenmalerei: Schefold 1997, 74 f. Abb. 12 (Hydria
in Warschau), 84 f. Abb. 19 (Krater in München), 86 f. Abb. 20 (Krater in Bochum), 114 f. Abb. 45
(Hydria in Athen); vgl., ebenfalls mit Abb., McIntosh Snyder 1997; Yatromanolakis 2001 und 2007
passim; sowie Schlesier 2014, 88 mit Abb. 3 (Hydria Warschau); Kivilo 2021, 19 n. 52 (mit Tafel 4
[Hydria Warschau], 5 und 6 [Krater Bochum], 7 [Hydria Athen]).
 Der Anfangsbuchstabe ist nicht mit Psi geschrieben, sondern mit den zwei Buchstaben Phi
und Sigma: ΦΣΑΦΟ (sic), also nicht in der Form ΨΑΠΦΩ, wie in der Textüberlieferung äolischer
Dichtung. (Omega, der letzte Buchstabe des Alphabets, war zwar im 6. Jahrhundert v. Chr. bereits
erfunden, wurde aber als Zeichen für den langen O-Laut und Alternative zum kurzen, dem Omi-
kron, erst seit dem Zeitalter der griechischen Klassik verbindlich.)

94 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



Abb. 14: Sappho. Schwarzfigurige attische Hydria (525–500 v. Chr.) unbekannter Herkunft,
in Six-Technik (BAPD 510), Warschau, Nationalmuseum 142333.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 95



Abb. 15a: Sappho und Alkaios. Rotfiguriger attischer Krater/Psykter (500–470 v. Chr.) aus Agrigento
(BAPD 204129), München, Antikensammlungen 2416 [Seite A].

96 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



nerin dargestellt, die geradezu emblematisch das Ambiente des Symposions und
eines dazu gehörigen Umzugs, des Komos, repräsentiert: Sie ist mit üppigen Ge-
wändern, Haarbändern und Geschmeide ausgestattet und spielt, während sie sich
mit nackten Füßen tänzerisch nach rechts vorwärtsbewegt, auf einem exquisiten
Saiteninstrument (barbitos).17

Abb. 15b: Rotfiguriger attischer Krater/Psykter (500–470 v. Chr.) aus Agrigento (BAPD 204129),
München, Antikensammlungen 2416 [Detail von Seite A].

 Die bisher ausführlichste Interpretation dieses frühesten Gefäßes mit Sapphos Namen (Hydria,
Warschau 142333) bot Yatromanolakis 2007, 68–73. Er betont zu Recht (70): „the barbitos is most
closely associated with the world of the symposion and kômos“. Er ignoriert jedoch die deutlich auf
Symposion und Komos verweisenden ikonographischen Elemente der Darstellung, zumal er es
grundsätzlich für unwahrscheinlich hält, dass attische Vasenmaler Sappho mit einem solchen Kon-
text – der seiner Auffassung nach ausschließlich männlich bestimmt ist – hätten assoziieren kön-
nen; allenfalls sei zu konzedieren (73): „the Warsaw Sappho might perhaps be viewed as an
indication that her songs had not been unknown in symposiastic contexts too.“ Ihm zufolge belegen
aber erst die beiden anderen Sappho benennenden Kratere (München 2416 und vor allem Bochum
S508, beide von ihm auf 480–470 v. Chr. datiert), dass Sapphos Dichtung nun in Symposien vorge-
tragen wurde, so ebd. 81: „The images on the Munich kalathoid vase but, more importantly, the

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 97



Einen anderen, jedoch vergleichbaren Akzent setzt ein wohl mehrere Jahrzehnte
jüngeres, im sizilischen Agrigento gefundenes rotfiguriges Gefäß mit ganz außerge-
wöhnlicher Form, ein Prachtstück der Münchner Antikensammlung (Abb. 15a–b
und 15c).18 Es handelt sich um einen Krater,19 also ein beim Symposion unverzichtba-
res Mischgefäß für Wein und Wasser, das allerdings in singulärer Weise gestaltet20

und noch dazu, auf der hier zunächst gezeigten A-Seite, mit einem verschließbaren
Ausguss für die Entnahme des Getränks21 versehen ist. Dargestellt und mit Namens-
beischriften gekennzeichnet sind Alkaios (ΑΛΚΑΙΟΣ) und Sappho (ΣΑΦΟ [sic]), die
zur gleichen Zeit, und zwar etwa hundert Jahre vor der Herstellung dieses Gefäßes,
auf der Insel Lesbos als Poeten und Musiker gewirkt haben. Signifikant sind hier
nicht zuletzt die Ähnlichkeiten und Unterschiede zwischen den Figuren: Beiden
wird, wie der Sappho auf der Warschauer Hydria, das gleiche kunstvolle Musikinst-
rument (barbitos) zugeordnet,22 dessen Saiten mit einem am Instrument durch einen
Faden befestigten Plektron anzuschlagen sind, was hier mit Hilfe der Parallelstellung
der beiden rechten Hände unterstrichen wird. Und die Figuren sind üppig ge-

Bochum kalyx-krater indicate that Sappho’s songs, for the first time in our record, were associated
with the performative context of symposia.“ Dies trifft nicht zu; siehe unten, Anm. 53.
 Zu München 2416 jetzt Kreuzer 2020 (mit umfangreicher Bibliographie früherer Interpretatio-
nen sowie zur umstrittenen Zuschreibung an den Brygos-Maler). Vgl. auch Yatromanolakis 2007,
73–81; Knauss 2017, 199–202, mit Abb.
 Vielleicht diente das Gefäß, das Gebrauchsspuren aufweist, auch multifunktional als Krater/
Psykter, vgl. Kreuzer 2020, 141–143. Anders Yatromanolakis 2007, 76: die Verwendung dieses Ge-
fäßes sei allenfalls „hypothetisch“ mit einem Symposionszusammenhang zu verbinden, und: „the
vase should not, a priori, be taken as a sympotic vessel“, denn dagegen spräche die (angebliche)
kalathos-Form.
 Gegen die häufige Bezeichnung dieser Vase als kalathos („[Woll-]Korb“): Kreuzer 2020, 143,
mit guten Argumenten.
 Oder zum Ablassen des Kühlwassers, wenn das Gefäß als Psykter fungiert.
 Der Barbitos der „Sappho“: mit acht Saiten, der des „Alkaios“: mit sieben Saiten. Zu diesem –

im Vergleich zur Lyra – relativ großen und tieftönigen Instrument siehe Bundrick 2005, 21–25
mit 205 f.; vgl. auch Power 2010, 408–416 und passim (zu Pindar, fr. 125 Snell-Maehler, wo dem
Dichter Terpandros von Lesbos aus dem 7. Jahrhundert v. Chr. die Erfindung des Barbitos zuge-
schrieben wird). Auch auf den beiden anderen frühen Vasen, auf denen Sappho mit Namensbei-
schrift dargestellt ist (Hydria Warschau, BAPD 510, und Krater Bochum, BAPD 4979), ist ihr ein
Barbitos zugeordnet. Siehe auch oben, Anm. 15 und 17. Auf dem vierten und spätesten Gefäß (Hy-
dria Athen, um 440 v. Chr., BAPD 213777) mit Sapphos Namen (im Genitiv: ΣΑΠΠΩΣ [sic]) fehlt
hingegen ein Barbitos. Sie selbst sitzt auf einem Lehnstuhl und liest in einer Schriftrolle (mit auf
epische und andere Dichtung verweisendem Text), links von ihr hält eine Frau mit Namen „Niko-
polis“ einen Kranz über ihrem Kopf, rechts von ihr reicht ihr eine Frau mit Namen „Kallis“ eine
Lyra (also keinen Barbitos); eine weitere Frau dahinter ist unbenannt. Die Darstellung gehört zu
einer Serie von ähnlichen Vasenbildern klassischer Zeit ohne direkten Symposion-Bezug, siehe
Yatromanolakis 2007, 144–160; vgl. auch Williams 1983, 100 und passim.

98 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



schmückt, beide mit den für ein Symposion charakteristischen Kopfbinden (Tänien),
die der Sappho zusätzlich noch mit Blättern verziert, und beide mit elaborierten und
teilweise durchsichtigen Gewändern, so dass der Penis des Alkaios und die Brüste
der Sappho deutlich sichtbar gemacht sind.

Die entscheidende Differenz besteht nun darin, dass zwar auch Sappho wie Al-
kaios mit ihrer linken Hand in die Saiten greift, dass jedoch nur die männliche
Figur beim Singen dargestellt ist, repräsentiert durch fünf Kreise (in zwei Gruppen:
OO OOO),23 die aus dem leicht geöffnetem Mund nach rechts bis zum oberen Rand
des Saiteninstruments in Richtung der Sappho verlaufen. Eine kommunikativ dyna-
mische Situation wird allerdings vor allem durch die weibliche Figur hergestellt:
Während Alkaios starr stehend mit gesenktem Kopf auf sein Instrument hinunter-
schaut, setzt die Darstellung der Sappho – mittels einer innovativen Dreiviertelan-
sicht des Kopfes – deren Bewegung in den Fokus, ihr plötzliches Umwenden zu
dem von ihr angeblickten und akustisch wahrgenommenen Alkaios. Die hier zum
Ausdruck kommende und beide Figuren verbindende Spannung ist offensichtlich
zugleich eine erotische und eine musikalische, deren auf Konkurrenz wie auf Ver-
mischung verweisende Signale auf subtile Weise in der Schwebe bleiben.

Viele Interpreten haben diese Darstellung, im Anschluss an ein poetisches
Zitat bei Aristoteles,24 moralisch verstanden und aus ihr die angebliche Keusch-
heit der Sappho im Gegensatz zur angeblichen Aufdringlichkeit des Alkaios her-
ausgelesen, was, wie mir scheint, abwegig ist.25 Wenig beachtet wurde bisher
aber die zusätzlich zu den Namen ALKAIOS und SAPHO26 im Bildfeld zu findende
weitere Namensbeischrift, die zwischen den beiden Unterkörpern der Figuren
senkrecht angebracht ist. Sie lautet: DAMA<S>KALOS, also „Damas (wörtlich: „der
Bezwinger“) [ist] schön“.27

 Dadurch wird jedoch nur die tonale Qualität des Gesangs abstrakt visualisiert, unabhängig
von seinem poetischen Inhalt.
 Aristoteles, Rhetorik 1367a = Sappho fr. 137 Voigt. Gegen Aristoteles’ Deutung und entspre-
chende Zuordnungen in modernen Sappho-Editionen siehe Rösler 2021, 66: „the identification of
the two participants in this dialogue as ‚Alcaeus‘ and ‚Sappho‘ may have been a secondary inter-
vention, reframing a poem with two speakers“.
 Zur Kritik an einer moralischen Deutung der Vase vgl. Simon 1976, 113 f. no. 150; Yatromanola-
kis 2007, 77–79.
 = ΣΑΦΟ: in der Vaseninschrift ist also das Psi zu Beginn der äolischen Form von Sapphos
Namen hier durch ein Sigma ersetzt, und das Pi vor dem Phi fehlt.
 Zu dieser Inschrift (ΔΑΜΑ<Σ>ΚΑΛΟΣ) siehe die Datenbank AVI, no. 5283; zum Namen Damas
(mit kalos) Brenne 2000, 35; vgl. auch (ohne kalos) Immerwahr 1990, 65 no. 371 (rotfigurige Am-
phora, Louvre G44); Wachter 2001, 92 (schwarzfigurige Hydria, Berlin F1657 = COR 85e).

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 99



Diese Inschrift gehört in die Kategorie der sogenannten Lieblingsinschriften28

und damit zu einem sich seit der Mitte des 6. Jahrhunderts v. Chr. vor allem in
der attischen Vasenmalerei ausbreitenden Phänomen, das die archäologische For-
schung seit langem beschäftigt und dessen Deutung weiterhin umstritten ist.
Quantitativ dominiert das Wort kalos als Zusatz vor allem zu männlichen Namen
oder als Bestandteil der generisch namenlosen Formel HO PAIS KALOS („der
Knabe [ist] schön“), doch stellt sich mittlerweile mehr und mehr heraus, dass das
korrespondierende Wort kale als Zusatz zu weiblichen Namen und als Teil der
namenlosen Formel HE PAIS KALE („das Mädchen [ist] schön“) keineswegs so sel-
ten ist, wie oft behauptet wurde.29 In jüngerer Zeit wird im übrigen zunehmend
das früher vorherrschende Deutungsmuster in Frage gestellt, dass alle nicht-
mythischen Namen mit dem Zusatz kalos auf Vasen sich gewöhnlich auf real exis-
tierende historische Personen bezögen,30 und zwar auf päderastisch begehrte
Knaben und Jünglinge aus der Aristokratie (von modernen Forschern gern als
„jeunesse dorée“ etikettiert), während der Zusatz kale häufig auf real existierende
Hetären verweise. Allerdings findet sich dieses Deutungsmuster nach wie vor in
zahlreichen Handbüchern, Katalogen, Lexika und auch in gelehrten Abhandlun-
gen, obwohl schon oft vermerkt wurde, dass für zahlreiche Namen mit dem Zu-
satz kalos keinerlei Bezug zu aristokratischen Familien Athens nachweisbar ist.31

Fest steht nur, dass die kalos/kale-Inschriften in einen Zusammenhang gehö-
ren, in dem die Preisung der Schönheit zugleich eine Preisung erotischer Attrakti-

 Zu den ‚Lieblingsinschriften‘ / ‚Love names‘, insbesondere auf attischen Vasen (bisher sind
ca. 900 bekannt, aus der Zeit zwischen dem späten 6. und dem frühen 5. Jahrhundert v. Chr.),
vgl. (vorläufige) Listen bei Wernicke 1890; Klein 1898; Robinson/Fluck 1937; Brenne 2000; bei
Euphronios: Boardman 1992; mit Patronym: Shapiro 1987; speziell zu kale-Inschriften: Frontisi-
Ducroux 1998b; Hedreen 2016c; zu kalos- und kale-Inschriften auf nicht-attischen Vasen: Wachter
2001, 281 § 309; speziell auf Gefäßen für den Grabkult (weißgrundige Lekythen), also nicht für
das Trinkgelage: Mannack 2014.
 Beide Formeln sind auch ohne die Qualifikation kalos bzw. kale belegt; siehe z. B. auf der
Rückseite des Bochumer Kraters (mit „Sappho“ auf der Vorderseite): HΕ ΠΑΙΣ („das Mädchen“);
dazu Yatromanolakis 2007, 104. Siehe Lissarrague 1999, 373, generell zur Erklärung der besonde-
ren Häufigkeit namenloser ‚Lieblingsinschriften‘ „of the ho pais kalos type“: „the painters allow
the spectators to give the generic inscriptions whatever specific sense suits them, and to put the
inscriptions to work as they please in a particular situation.“
 Siehe Slater 1999, 160 (und passim): „Ultimately kalos-inscriptions cannot be reduced to a sin-
gle practice“.
 Kritisch gegenüber der einseitigen Interpretation von kalos-Namen als Zeugnis für historisch
reale Jünglinge aristokratischer Herkunft: Mannack 2014, mit vielen Vasen-Beispielen und weite-
rer Literatur (dort auch zu Töpfer- und Vasenmaler-Namen mit häufigem kalos-Zusatz); siehe
auch (ebd. 116) seinen Verweis auf die Herkunft des langlebigen Deutungsmusters aus dem spä-
ten 19. Jahrhundert („accepted view“ seit Klein 1898).

100 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



vität bedeutet, was impliziert, dass solche Anpreisungen – und erst recht die den
Vergleich herausfordernde superlativische Anpreisung als „der schönste“ oder
„die schönste“ – sich der Konkurrenz mit anderen zu stellen haben.32 Und fest
steht auch, dass es am ehesten die Institution des Symposions ist, in der derartige
Bewertungen in einer überschaubaren Gruppe performativ anwendbar und ver-
handelbar waren, und zwar in einem Ambiente, in dem die Anpreisung von
Schönheit und erotischer Attraktivität auch unabhängig von sozialem Status in
praktizierte promiskue Homo- und Heterosexualität umgesetzt werden konnte.

Die früheren Erforscher der kalos-Inschriften haben meist vorausgesetzt,
dass solche Inschriften, zumal wenn sie nicht direkt als Beischrift fungieren, in
der Regel von den jeweils auf den Vasen dargestellten Personen und narrativ zu
deutenden Themen unabhängig sind und vielmehr auf eine bild-externe Referenz
verweisen, nämlich auf zeitgenössische junge Athener Aristokraten, die als homo-
erotische Lieblinge erwachsener Männer aus der Oberschicht fungierten. Da die-
ses Deutungsmuster inzwischen nicht mehr als absolut gültig betrachtet werden
kann, wird mittlerweile eher danach gefragt, wie sich die jeweilige kalos-Inschrift
formal und ästhetisch in das sie umgebende Bildfeld einfügt.33

In dieser Hinsicht ist die Damas-kalos-Inschrift auf dem Münchner Gefäß be-
sonders instruktiv. Denn einerseits gilt für sie wie für zahlreiche andere kalos-
und kale-Inschriften, dass sie auch auf anderen Vasen und in anderen Zusam-
menhängen über teilweise größere Zeiträume hinweg vorkommt,34 was darauf
hindeuten könnte, dass ihre Platzierung auf dieser Vase eher arbiträr ist. Ande-
rerseits aber spricht einiges dafür, dass hier vielmehr das Gegenteil der Fall ist.
Denn der Männername „Damas“ wirkt wie eine Abkürzung des Männernamens
„Damoanaktidas“, der in der Anfangszeile eines Gedichts genannt ist, das auf
einem im 20. Jahrhundert gefundenen Papyrus bezeugt ist und dem Alkaios zuge-
schrieben wird.35 Da in dieser Gedichtzeile (im Anschluss an die Anrede der Göt-
tin Aphrodite) unmittelbar vor dem Namen des Jünglings Damoanaktidas auch
das Wort kalos erscheint (allerdings, anders als der Name, in einem von der Prä-
position en abhängigen Dativ), wird es kaum ein Zufall sein, dass auf der Münch-
ner Vase die Damas-kalos-Inschrift senkrecht vor dem Unterkörper des Alkaios
angebracht ist. Gleichzeitig ist diese Inschrift jedoch auch vor dem Unterkörper

 Agonal-kulturell ist dies kontextualisiert durch Schönheitswettbewerbe, oft im Götterkult,
hauptsächlich für Männer und Jünglinge, aber auch für Frauen; vgl. Crowther 1985; Gherchanoc
2016.
 Dazu richtungweisend: Gerleigner/Lissarrague 2022.
 Siehe Kreuzer 2020, 145; vgl. oben, Anm. 27.
 Alkaios, fr. 296b Voigt. Zum Suffix -anaktidas vgl., mit anderem Präfix, den Namen „Archean-
aktidas“ in Alkaios, fr. 112.24 Voigt; siehe dazu Schlesier 2013a, 204.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 101



der Sappho arrangiert, so als ob es hier auch um erotische Konkurrenz zwischen
dem Dichter und der Dichterin ginge und der schöne Damas ebensogut ein poten-
tielles Liebesobjekt der Sappho wie des Alkaios repräsentieren könnte und zwi-
schen beiden buchstäblich vermittelt.

Welche zentrale Rolle der Thematik des Schönen, der Schönen und der Schön-
heit in Sapphos Dichtung zugesprochen wird, und zwar mehr und mannigfaltiger
als bei allen anderen frühgriechischen Dichtern einschließlich ihres Landmanns
und Zeitgenossen Alkaios, lässt sich sogar der nur äußerst fragmentarischen Über-
lieferung von Sapphos Dichtung ablesen (maximal 4–5% ihres auf ca. 8000 Verse
geschätzten Werkes). Terminologisch kommt das kalos-Wortfeld in über zwanzig
Fragmenten vor. Auf zwei davon sei hier etwas näher eingegangen, um zu unter-
suchen, ob die dort zu findenden poetischen Formulierungen der Sappho symposi-
astisch zu kontextualisieren sind.

Zunächst die erste Strophe (v. 1–4) der berühmten Priamel,36 wo die poeti-
sche Persona den Anspruch einer unangreifbaren Autorität in Sachen Schönheit
formuliert:

οἰ μὲν ἰππήων στρότον οἰ δὲ πέσδων
οἰ δὲ νάων φαῖσ’ ἐπὶ γᾶν μέλαιναν
ἔμμεναι κάλλιστον, ἔγω δὲ κῆν’ ὄτ-

τω τις ἔραται ·

Die einen sagen, eine Streitmacht von Reitern, die andern, eine von Fußsoldaten,
noch andre, eine von Schiffen auf der schwarzen Erde
sei das Schönste, ich aber: jenes was auch immer

jemand liebt.

Bei Deutungen dieses Fragments wurde oft die Behauptung aufgestellt, dass es Sap-
pho hier darum ginge, die Überlegenheit einer weiblichen Perspektive zu propagie-
ren, die die Liebe in den Mittelpunkt stellt, gegenüber einer männlichen, die den
Krieg favorisiert. Mir scheint es vielmehr so, dass Sappho das gemeinsame affektive
Kriterium anzugeben sucht, welches allen Bewertungen des Schönsten zugrunde
liegt, unabhängig von den als schön oder gar als Schönstes bewerteten Gegenstän-
den und Personen, und auch unabhängig davon, ob die bewertende und verglei-
chende Person ein Mann oder eine Frau ist: Dieses Kriterium, so Sappho, sei
generell immer die Liebe und Begierde, damit aber etwas radikal Subjektives –

 Sappho, fr. 16 Voigt (Papyri-Zeugnisse von v. 1–20: dazu Obbink 2016, 17 f.); Übers. R. S. Bezeich-
nenderweise ist das mit Autoritätsanspruch sprechende Ich der poetischen Persona in diesem
Fragment (jedenfalls in der überlieferten Form) nirgends als weiblich – und auch nicht
als männlich – ‚gegendert‘; siehe dazu Schlesier im Druck.

102 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



was allerdings nicht, wie in der philologischen Forschung häufig geschehen, mit
einer relativistischen Position verwechselt werden sollte.

Sapphos Formulierung enthält jedoch nicht allein eine Aussage darüber,
warum etwas als Schönstes, also als allem anderen Schönen Überlegenes angese-
hen wird, sondern ist zugleich eine Demonstration der poetischen Überlegenheit,
welche die analytisch reflektierende Dichterin für sich selbst reklamiert, wie dies
als Anspruch bereits durch die poetische Form der Priamel vorgegeben ist. Die
Pointe dabei ist, dass der Sieg im Konkurrenzkampf auf diesem poetischen Gebiet
nicht von physischer Schönheit eines Objekts und nicht von den partikularen Lie-
besneigungen eines Subjekts abhängig ist, aber auch und schon gar nicht von abso-
luter Wahrheit, sondern davon, ob die in der Priamel geäußerten Argumente
kommunikativ überzeugen können. Daher eignet sich eine Priamel auch, was in
der Forschung nicht unbemerkt geblieben ist,37 besonders für eine Kommunikati-
onssituation im Symposion, um so mehr als der Gegenstand der Priamel, wie hier
bei Sappho, eine zentrale Erfahrungsdimension des Symposions, die Erotik, betrifft.

Das Beispiel eines zweiten Fragments der Sappho38 kann zeigen, dass die
kalos/kale-Inschriften der attischen Vasenmaler, die jahrzehntelang so zahlreiche
Symposionsgefäße seit Mitte des 6. Jahrhunderts v. Chr. schmücken, dem Modell
eines Verfahrens folgen, das die Dichterin aus Lesbos bereits zuvor künstlerisch
operationalisiert hat:

ἔστι μοι κάλα πάις χρυσίοισιν ἀνθέμοισιν
ἐμφέρη<ν> ἔχοισα μόρφαν Κλέις < > ἀγαπάτα,
ἀντὶ τᾶς ἔγωὐδὲ Λυδίαν παῖσαν οὐδ’ ἐράνναν ...

Es gehört mir ein schönes Mädchen, eine goldenen Blumen
ähnliche Gestalt hat sie, Kleis, geliebte,
gegen die würde ich aber weder ganz Lydien noch die liebliche [Lesbos?] ...

Die Formel, die Sappho in der ersten Zeile des Fragments verwendet, kala pais
(„schönes Mädchen“), wird in einer solchen weiblichen Variante (attisch als kale
pais) und vor allem mit grammatisch maskulinem Adjektiv, kalos pais („schöner
Knabe/Jüngling“), bald nicht allein in der frühgriechischen Lyrik prominent, son-
dern auch in der Vasenmalerei. Es muss hier betont werden, dass die Formel
keine Aussage über den sozialen Status eines damit bezeichneten Menschen weib-
lichen oder männlichen Geschlechts enthält und auch offen lässt, ob mit dem
Wort pais ein Kind oder eine erwachsene Person, ein Sklave oder eine freie Per-

 Vgl. Powell 1991, 176 n.140.
 Sappho, fr. 132 Voigt (Übers. R. S.); vgl. Campbell 1990, 148 f. Siehe Neri 2021, 808–810 (Kom-
mentar, auch zur Forschungsdebatte).

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 103



Abb. 16a: Kallistanthe (1). Schwarzfigurige Kleinmeisterschale (um 560 v. Chr.) aus Vulci (BAPD
306480), München, Antikensammlungen 2167 [Seite A].

Abb. 16b: Kallistanthe (2). Schwarzfigurige Kleinmeisterschale (um 560 v. Chr.) aus Vulci (BAPD
306480), München, Antikensammlungen 2167 [Seite B].

104 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



son bezeichnet werden soll. Was das Sappho-Fragment betrifft, so hat sich schon
früh, wenn auch erst Jahrhunderte nach dem Tod der Dichterin, eine biographi-
sche Lesart eingebürgert, die dazu diente, die hier genannte Person Kleis als ihre
Tochter aufzufassen und die Bedeutung des Namens, der im übrigen historisch
sowohl für Männer als auch für Frauen belegt ist,39 für Spekulationen über eine
angeblich aristokratische Herkunft der Sappho zu instrumentalisieren.40 Anhand
dieses Fragments und auch durch andere Testimonien lassen sich solche biogra-
phischen Spekulationen jedoch nicht stützen. Der preisende Wortlaut des Frag-
ments selbst stellt zweifellos die erotische Qualität der gepriesenen Person in den
Mittelpunkt und lässt auch anklingen, dass sie zum Besitz der sprechenden Per-
son gehört und einen erheblichen (Tausch-)Wert besitzt, so dass hier durchaus
eine Sklavin (oder ein Transgender-Sklave) gemeint sein kann.

Vor dem Hintergrund dieses Sappho-Fragments, in dem eine kala pais mit
goldenen Blumen verglichen wird, soll nun ein schwarzfiguriges attisches Trink-
gefäß für Wein betrachtet werden (Abb. 16a und 16b), das um 560 v. Chr. datiert
ist und auf dem der Name KALLISTANTHE, wörtlich: „die schönste Blume“ (auf
der Vorder- wie der Rückseite) noch zusätzlich mit dem Adjektiv KALE, „die
schöne“ versehen ist.41 Besonders bemerkenswert ist hier, dass die beiden in-
schriftlich identisch benannten Frauenköpfe physiognomisch unterschiedlich
sind, der eine zeigt ein Lächeln, der andere einen eher neutralen oder abweisen-
den Blick.42 Es handelt sich dabei vielleicht um das älteste Testimonium einer
kale-Inschrift überhaupt (sogar einer verdoppelten).43 Das Gefäß gehört zu dem
außerordentlich umfangreichen Corpus der attischen Kleinmeisterschalen,44 von
denen München eine große Sammlung besitzt, die 1990 im Zentrum der Ausstel-

 Kleis: „Schlüssel“, „Bolzen“?; Bezug zu kleos, „Ruhm“? Vgl. Schlesier 2013a, 205 und 208 f.
 So etwa Ferrari 2010, 17.
 Schwarzfigurige attische Kleinmeisterschale aus Vulci (um 560 v. Chr.), München, Antiken-
sammlungen 2167 (BAPD 306480, AVI 5233), auf beiden Seiten: ΚΑΛ<Λ>ΙΣΤΑΝΘΕ: ΚΑΛΕ. Durch
dieses rhetorische Mittel der Hyperbel – wörtlich: „die schönste Blume, die schöne“ – wird eine
unerhörte Steigerung des Superlativs erreicht; zu einem vom Sappho oft verwendeten, vergleich-
baren Stilmittel siehe Zellner 2006 („supra-superlative“). Generell zu rhetorischen Mitteln in der
antiken griechischen Bildkunst siehe Schmidt 2005 (ebd. 222–278 zu Hydrien als Frauengefäße,
die jedoch nicht eindeutig sozial zuzuordnen sind).
 Mackay 2021, 81, mit Abb. 3a–b.
 Hedreen 2016c, 71, mit Abb. 9 (nur der ‚lächelnde‘ Gesichtsausdruck). Vgl. Frontisi-Ducroux
1998b, 174, mit Abb. 1, die analog dazu nur ein „redoublement“ der beiden Frauenköpfe vermerkt,
nicht aber die Differenz im Ausdruck (obwohl ihre Illustration beide Köpfe dokumentiert).
 Heesen 2011. Die Kallistanthe-Schale (ohne Abbildung): 108, n. 648 (mit Hinweis auf eine wei-
tere Schale, Basel Lu18, mit der ebenfalls zweimaligen Inschrift kalistanthe kale); siehe dazu
auch Isler-Kerényi 2007, 161 n. 20, mit Abb. 100–101 (Basel Lu18).

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 105



lung Kunst der Schale – Kultur des Trinkens stand und deren Katalog weiterhin
eine der nützlichsten Material-Zusammenstellungen zum Verständnis des früh-
griechischen Symposions ist.45 Die Dekoration der Kleinmeisterschalen besteht
oft wie hier aus zwei mit einer deutlichen Linie getrennten Feldern, wobei das
untere Feld gewöhnlich für eine Inschrift reserviert ist, oft eine Künstlersignatur,
im Unterschied zu einer figürlichen Darstellung im oberen Feld.46 Die Kallistan-
the-Schale ist zu den zahlreichen Beispielen zu rechnen, bei denen das Bildfeld
einen Menschenkopf im Profil, besonders häufig eine weibliche Büste, zeigt.

Der hier verwendete Frauenname ist wie die meisten anderen Frauennamen auf
Symposionsgefäßen onomastisch als generischer Hetärenname markiert, was auch
durch den Zusatz kale unterstrichen ist. Dies wird allerdings gerade in jüngerer Zeit
häufig in Frage gestellt, da viele gegenwärtige Forscherinnen und Forscher oft lieber
aus ideologischen und wohlmeinenden Gründen ihre eigenen Schönheitsvorstellungen
auf antike Gegenstände projizieren,47 statt zur Kenntnis zu nehmen, dass das kale-
Beiwort verwendungsgeschichtlich markiert ist, nämlich als kulturell determinierter
Terminus technicus für die Entertainerinnen des Symposions, und dies während der
longue durée eines erstaunlich umfangreichen Zeitraums, von der frühgriechischen
Lyrik bis in Athenaios’ Gelehrtenmahl aus der römischen Kaiserzeit.48

Verwiesen sei hier noch auf ein weiteres Detail der Kallistanthe-Schale, das an
die Überlegungen zu den in meinem dritten Kapitel als kulturelle Experimente be-
handelten Maler- und Töpfersignaturen anschließt. Denn dass die kale-Inschrift auf
dieser Vase (und auch anderswo) an die Stelle einer Künstlersignatur tritt, die
sonst oft im Textfeld der Kleinmeisterschalen angebracht ist, wirkt so, als habe der
Maler hier spielerisch und vielleicht auch selbstironisch auf eine Analogie zwi-
schen der Preisung seiner eigenen Professionalität als Künstler und der Preisung
der Schönheit einer professionellen Symposionsexpertin hinweisen wollen.

Dass die Person der Dichterin Sappho für die attischen Vasenkünstler der
Wende vom 6. zum 5. Jahrhundert v. Chr. keine Unbekannte war, zeigen beispiel-
haft die Warschauer Hydria (Abb. 14) und der besonders eigentümliche Münch-
ner Krater (Abb. 15a–b). Ob die wohl mehr als ein halbes Jahrhundert früher
entstandene Kallistanthe-Schale darüber hinaus die Kenntnis der poetischen Pro-
duktion der Sappho voraussetzt und daher auch impliziert, dass der Vasenmaler

 Vierneisel/Kaeser 1990. Die Kallistanthe-Schale: 91, Abb. 11.5, sowie 143, Abb. 21.4 (nur die Lä-
chelnde); 158, Abb. 25.3a und 3b (beide Seiten, mit Hinweis auf unterschiedliche Frisur und Dra-
pierung des Kopfputzes, nicht aber auf die Unterschiede im Gesichtsausdruck).
 Zu weiteren Typen siehe Vierneisel/Kaeser 1990 passim und Heesen 2011 passim.
 E.g. Kreilinger 2007 passim.
 Siehe dazu Schlesier 2020 passim. Zur zeitenübergreifenden Funktion der hetaira, als „bon à
penser, good to think with“, vgl. Goldhill 2014, 192.

106 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



diese Kenntnis allusiv verarbeitet hat, lässt sich nicht beweisen. Eine solche
Kenntnis ist allerdings für Euphronios belegt, den besonders innovativen Vasen-
künstler aus der Gruppe der sogenannten ‚Pioniere‘, deren für die Symposionskultur
so exzeptionell produktive Experimente, und zwar nicht zuletzt auf inschriftlichem
Gebiet, im dritten Kapitel zur Sprache kamen. Auf einem Gefäß des Euphronios, am
Hals einer Strickhenkel-Amphora im Louvre (Abb. 17a),49 ist nämlich ein Vers der
Sappho dokumentiert. Der Vers ist als Zitat einem jugendlichen, bekränzten Lyraspie-
ler50 zugeordnet, der in der Haltung eines typischen Symposiasten mit nacktem Ober-
körper und mit aufgestellten, angewinkelten Knien auf Kissen lagert.51 Die Inschrift
beginnt als Gesangsvers an seinem Mund und umgibt seinen Kopf wie eine Aureole
aus Buchstaben. Sie lautet: MAME<K>APOTEO (μάμε καὶ ποτέω) und ähnelt dem erst
wieder in der Spätantike (Etymologicum Genuinum) bezeugten äolischen Vers καὶ
ποθήω καὶ μάομαι, „sowohl ersehne ich als auch verfolge ich“52 – eine Ich-Aussage,
die auf kein bestimmtes grammatisches Geschlecht bezogen ist, also sowohl einer
Frau als auch einemMann (wie hier) in den Mund gelegt werden kann und als exem-
plarisch für erotisch aufregende Symposionssituationen anzusehen ist.

Die Tragweite der spektakulären Tatsache, dass dies der früheste antike Origi-
nalbeleg eines Sappho-Zitats ist – wenige Jahrzehnte nach ihrem Lebensende –, ja,
dass dieser Sappho-Vers noch jahrhundertelang das einzige antike Testimonium
eines direkten Zitats aus dem Corpus der gesamten frühgriechischen Lyrik bleiben
wird, ist bisher noch kaum erfasst worden. Dies unterstreicht nämlich, dass bereits
für Griechen der Archaik, nicht erst für die Gebildeten der klassischen Epoche
Athens und für hellenistische Gelehrte oder römische Dichter augusteischer Zeit,

 Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora aus Vulci (515–510 v. Chr.), dem Euphronios zuge-
schrieben, Louvre G30 (BAPD 200071, AVI no. 6406). Siehe dazu Pasquier/Denoyelle 1990, 140–142,
no. 20 (deutsch in Heilmeyer et al. 1991, 154–156). Vgl. Lissarrague 1987a, 127 (mit Nachzeichnung
des Schildkrötenleier-Spielers, Abb. 103). Zu dem auf beiden Seiten dargestellten klinenlosen Ge-
lage zweier einzelner Symposiasten siehe die differenzierte Analyse bei Heinrich 2007, 128 f. (mit
Tafel 15.3-4), die zu Recht darauf verweist, dass man bei solchen Bildern „nicht den ikonographi-
schen Bezug zum Dionysosgelage vernachlässigen“ darf.
 Nach Isler-Kerényi 2015, 29 n. 48 handelt es sich nicht um eine Lyra, sondern um einen Barbi-
tos (so bereits Denoyelle, in: Pasquier/Denoyelle 1990, 140). Allerdings hat das Instrument hier
nur sechs Saiten (statt sonst mindestens sieben) und einen Resonanzkörper aus bzw. in Form
einer Schildkrötenschale, wie die Lyra.
 Nicht auf einer Kline, und allein, wie ein Mono-Symposiast.
 Sappho, fr. 36 Voigt. Der Text auf der Vase kann als kreative Variation angesehen werden:
Statt einer Gleichzeitigkeit der von den beiden Verben bezeichneten Aktivitäten bewirkt die Weg-
lassung eines der beiden kai („und/auch“) am Anfang, dass hier eine klare Abfolge ausgedrückt
ist, denn das „Verfolgen“ geht dabei dem „Ersehnen“ voraus. Vgl. zum Problem der Vasenin-
schrift als Zitat: Gerleigner 2021, 60.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 107



Sapphos Lieder aus einem symposiastischen Ambiente nicht wegzudenken waren.53

Ja, hier wird deutlich, dass man schon im 6. Jahrhundert v. Chr. sogar anonym da-
rauf verweisen konnte und es nicht nötig hatte, den wohlbekannten Namen der
Dichterin extra zu nennen – und zwar besonders dann, wenn es um Erotisches geht.
Denn die aufs engste zum Symposion gehörige riskante und provokatorische Refle-
xion über die Liebe und deren gespanntes Verhältnis zu Schönheit und Konkurrenz
ist offenbar – das bezeugt sogar die so verstümmelte und äußerst fragmentarische

Abb. 17a: Lyra-Spiel. Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (515–510 v. Chr.) aus Vulci, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 200071), Paris, Louvre G30 [Halsbild, Seite A].

 Damit wird auch die These von Yatromanolakis (siehe oben, Anm. 17) hinfällig, der zufolge erst
die beiden von ihm ins 5. Jahrhundert v. Chr. datierten, den Namen der Sappho dokumentierenden
Kratere (München 2416 und Bochum S508) belegen würden, dass Sapphos Dichtung auch Athener
Symposiasten bekannt gewesen wäre; Yatromanolakis 2007 erwähnt die Pariser Amphora G30
nicht; in Yatromanolakis 2001, 166 konzediert er zwar, dass diese Vase „possibly suggests familia-
rity on the part of painters with certain Sapphic songs“, geht aber nicht weiter darauf ein.

108 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



Überlieferung aller Lyriker der Archaik – in den dichterischen Kompositionen der
Sappho am raffiniertesten präsent.

Im Bildfeld des Halsbildes der Amphora des Euphronios ist nun links von dem
Saiteninstrument noch eine weitere Inschrift untergebracht, als würde sie die Töne
des Instruments in Buchstaben umsetzen, und zwar eine kalos-Inschrift, die „Le-
agros, den schönen“ (LEAGROS KALOS) preist. Die gleiche Inschrift in erweiterter
Form findet sich auch auf der anderen Seite der Amphore (Abb. 17b): PAIS LE-
AGROS KALOS („der Knabe/Jüngling Leagros, der schöne“). Diese Inschrift ist wie
eine direkt etikettierende Figurenbenennung (‚tag‘-inscription, nach dem Bezeich-
nungsvorschlag von Beazley) über einem ebenfalls mit nacktem Oberkörper auf
Kissen lagernden, jedoch in lebhafterer Bewegung befindlichen Jüngling ange-
bracht, der sich zu dem auf der anderen Vasenseite dargestellten Lyraspieler zu-
rückwendet, den er mit seiner linken Hand zu grüßen scheint, während er mit

Abb. 17b: Kottabos-Spiel. Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora (515–510 v. Chr.) aus Vulci, dem
Euphronios zugeschrieben (BAPD 200071), Paris, Louvre G30 [Halsbild, Seite B].

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 109



seiner rechten Hand eine Weinschale balanciert.54 Genauer gesagt: Er ist damit be-
schäftigt, das sogenannte Kottabos-Spiel55 zu praktizieren, ein aus Sizilien stam-
mendes, erstmals bei Alkaios56 und dann sehr häufig in der antiken Literatur
erwähntes Geschicklichkeits-, Konkurrenz- und Wettspiel, das den textlichen und
bildlichen Zeugnissen zufolge während vieler Jahrhunderte bei Symposien äußerst
beliebt war. Dabei ging es darum, die restlichen Weintropfen aus einem Trinkgefäß
hin zu einer locker auf einem Ständer liegenden Metallschale zu schleudern, die
dadurch zum Fallen gebracht werden sollte. Zu diesem Zweck musste die Wein-
schale, wie bei der Darstellung auf dieser Amphora, mit dem Zeigefinger an einem
der beiden Henkel festgehalten und aus dem Handgelenk in eine schnelle Drehbe-
wegung versetzt werden. Das setzte erhebliche Fingerfertigkeit voraus, wobei er-
schwerend hinzukam, dass das jeweilige Maß des vorherigen Weinkonsums das
Gelingen beeinträchtigen konnte. Professionelles Fingertraining – wie es bei Hand-
werkern, Musikern und Musikerinnen besonders ausgeprägt ist – war natürlich
von Vorteil bei diesem Spiel, wie ja übrigens auch bei erotischer Praxis und nicht
zuletzt bei Expertinnen und Experten auf diesem Gebiet.

Die Kombination zwischen dem Kottabos-Spiel und der Preisung einer Person
durch eine kalos-Inschrift, wie hier, ist nicht zufällig. Denn beides, die Preisung wie
der Kottabos-Wurf, galten nicht allein dem Ruhm der dadurch geehrten Person,
sondern zielten auf ganz praktischen Erfolg, im günstigsten Fall eine erotische Gra-
tifikation – was allerdings kein Automatismus war und auch nicht nur von der Ri-
valität mit den Mitspielern und anderen Verwendern einer kalos-Inschrift abhing,
sondern auch von der inkommensurablen Laune des begehrten männlichen oder
weiblichen Objekts, ein nicht zu vernachlässigender Umstand, der immer wieder
in Gedichten frühgriechischer Dichter beklagt wurde. Und dies bezeugt ja auch der
Sappho-Vers, der von dem singenden Lyraspieler auf dieser Amphora zitiert wird.

Mit dem Namen Leagros, der auf beiden Seiten der Amphora als kalos-
Inschrift angebracht ist, hat es nun seine besondere Bewandtnis.57 Es ist der mit
Abstand populärste Lieblingsname innerhalb der attischen Vasenmalerei und
kommt sage und schreibe auf ca. achtzig Vasen, und zwar immer Symposionsge-

 Erst von dieser Vasenseite aus gesehen handelt es sich also um eine kommunikative Situa-
tion, die die Figuren beider Seiten verbindet.
 Zum Kottabos-Spiel vgl. e.g. Sartori 1893; Sparkes 1960; Csapo/Miller 1991; Jacquet-Rimassa
1995; Jacquet-Rimassa/Pouyadou 2003; Jacquet-Rimassa 2008.
 Alkaios, fr. 322 Voigt.
 Zu Leagros vgl. e.g. Francis/Vickers 1981; (speziell bei Euphronios) Boardman 1992, 47–50;
Neer 2002 passim; Shapiro 2004; Mannack 2014, 119; Hedreen 2016a passim.

110 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



fäßen, vor.58 Der Name ist am häufigsten bei Euphronios zu finden, und zwar
sechzehn Mal,59 wofür hier die Pariser Strickhenkel-Amphora (Abb. 17a und 17b)
und gleich noch ein weiteres Gefäß (Abb. 18) als Exempel dienen. Lange Zeit
wurde der Name Leagros in der archäologischen Forschung als zentrale Rechtfer-
tigung für das Deutungsmuster verwendet, dem zufolge es sich bei den kalos-
Namen um Mitglieder einer jeunesse dorée handele, die von anderen Angehörigen
der Athener Oberschicht päderastisch hofiert wurden. Tatsächlich ist der Name
Leagros inschriftlich für einen Athener dokumentiert, der eine Statue auf der
Agora gestiftet hat. Als sein Geburtsjahr wird 535 v. Chr. vermutet, da kalos-
Inschriften mit seinem Namen um 520 v. Chr. beginnen, was sich allerdings nur
schwer mit der Nachricht vereinbaren läßt, dass ein gewisser Leagros um 465
v. Chr. als Heerführer (strategos) gefallen ist.60 Das Problem besteht aber vor
allem darin, dass kalos-Inschriften mit seinem Namen für mehrere Jahrzehnte be-
legt sind und also nicht, wie es der päderastischen Norm entspräche, nur dazu
verwendet wurden, einen umworbenen Teenager zu rühmen.

Mit Blick auf die bildlichen Kontexte, in denen die Inschrift Leagros kalos über
einen extrem langen Zeitraum vorkommt, hat der US-amerikanische klassische Ar-
chäologe Alan Shapiro vorgeschlagen, „Leagros“ als Prototyp eines „aristocratic
playboy“ und Sexprotz zu verstehen, dessen Name so sprichwörtlich geworden sei
wie in der Neuzeit Don Juan oder Casanova.61 Vor dem Hintergrund der dennoch

 Siehe die AVI-Datenbank s.v. „Leagros“ (Nachweise von 75 Vasen); Shapiro 2000, 27: „Leagros
is by far the most popular kalos (‚beautiful boy‘) in all of Attic vase-painting“, und zwar über
einen Zeitraum von mehreren Jahrzehnten, vom späten 6. bis zum frühen 5. Jahrhundert v. Chr.
(besonders bei den sogenannten ‚Pionieren‘). Der inschriftliche Name „Leagros“ kann sich also
kaum – wie oft behauptet wurde – auf einen bestimmten, historisch zu verortenden Jüngling be-
ziehen, der ja nur zu einer eng begrenzten Zeit von erwachsenen Liebhabern hätte umworben
werden können. (Eine noch längere Verwendung einer kalos-Inschrift – und zwar sechzig
Jahre – ist für den Namen Hippon dokumentiert; siehe dazu Mannack 2014, 117.) Von den ca. 80
Nennungen des Namens Leagros weisen ca. vier Fünftel den Zusatz kalos auf, bei ca. einem Fünf-
tel fehlt er; siehe dazu Shapiro 2004, 3–5.
 Leagros inschriftlich bei Euphronios: sechzehn Mal, vgl. Shapiro 2000, 27; Hedreen 2016a, 43.
 Stiftung einer Statue durch Leagros: SEG 19.319; Leagros, gefallen als stategos: Herodot, Hist.
9.75; zu seinem vermuteten Geburtsjahr: Shapiro 2004, 6 f.
 Siehe Shapiro 2004, 7 und 9. Sprichwörtlich „schön“ ist Leagros jedoch, anders als Don Juan
und Casanova, primär als homoerotischer Liebling. Das unterscheidet ihn von dem sprichwört-
lich schönen Jüngling Adonis, dessen kultische und poetische Tradition bis auf Sappho (ja bis auf
Hesiod, fr. 139 Merkelbach/West) zurückreicht (dazu Schlesier 2013c und 2014, 84–86). Adonis ist
aber – ähnlich wie der Leagros der attischen Vasenmaler – auch für Verspottungen bestens ge-
eignet (wie dann zahlreiche attische Komödien des 5.-3. Jahrhunderts v. Chr. zeigen). Um die
Gunst der Avatare des Adonis, der schönen Jünglinge, konkurrierten indessen beim Symposion –

anders als auf der Palästra, dem Übungsplatz für Ringer, – die hetairoi nicht allein miteinander,

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 111



festgehaltenen Historizität des Leagros kann dann aber auch die Darstellung einer
Figur mit diesem Namen in (vor allem erotischer) Gemeinschaft mit dem Vasenmaler
Euphronios (wie etwa auf einem um 520 entstandenen, dem Euphronios zugeschrie-
benen Berliner Krater des Euphronios oder einem dem Smikros zugeschriebenen
Psykter in Malibu)62 nur als Darstellung von etwas Unmöglichem, als komische Ab-
surdität aufgefasst werden, da ein ‚banausischer‘ Handwerker niemals ungestraft
einen jungen Aristokraten habe päderastisch bedrängen können.63 Um an einer sol-
chen dogmatischen Voraussetzung festhalten zu können, wurde mittlerweile vorge-
schlagen, dass es sich bei solchen Darstellungen darum handelt, dass der Maler seine
eigene Darstellung des Leagros liebt, und nicht etwa, dass hier eine homoerotische
Beziehung zwischen Euphronios und Leagros thematisiert sei.64

Die so auffällige Häufigkeit der Verwendung des Namens Leagros für Vasen-
inschriften (zu vier Fünfteln mit, zu einem Fünftel ohne kalos) hängt indessen
vielleicht auch mit der Tatsache zusammen, dass dieser Name tatsächlich für eine
Familie des attischen Demos Kerameis aus dem Athener Töpferviertel in mehre-
ren Generationen zwischen dem 6. und dem 4. Jahrhundert v. Chr. belegt ist –
was die angebliche Zugehörigkeit eines historischen Leagros zur Aristokratie
eher fragwürdig macht, andererseits aber die überwältigende Beliebtheit des Na-
mens Leagros bei den Vasenproduzenten des Kerameikos erklären könnte, die
diesen Namen geradezu experimentell in die unterschiedlichsten Kontexte ein-
bauten, einschließlich in den Umkreis des Dionysos mit seinem Gefolge von Sa-
tyrn und Mänaden.65

Zu den so vielfältigen Kontexten des Namens Leagros gehört auch der um 505
v. Chr. entstandene, von Euphronios signierte Psykter aus Sankt Petersburg, auf

sondern ebenso mit den hetairai, den Hetären (vgl. dazu auch die Komödie mit dem Namen Ado-
nis, in der der Titelheld sowohl zum passiven Liebling des Dionysos als auch zum aktiven Gelieb-
ten der Aphrodite bestimmt ist). Dass der Name des Leagros bei dem Hetärensymposion des
Euphronios erscheint (siehe unten, mit Anm. 66 und Abb. 18) kann wohl auch als Anspielung auf
das ebenfalls in attischen Komödien traktierte Fest der Adonia verstanden werden, bei dem
Hetären nach dem Modell der Aphrodite Hetaira – durchaus gemeinsam mit verheirateten
Frauen und wohl auch mit Männern – den Tod und die Wiederbelebung des schönen Adonis
begingen und das zuerst bei Sappho (fr. 140 Voigt) belegt ist.
 Rotfiguriger Kelchkrater aus Capua, dem Euphronios zugeschrieben (um 505 v. Chr.), Berlin,
Antikensammlung F2180 (BAPD 200063); rotfiguriger Psykter unbekannter Herkunft, dem Smi-
kros zugeschrieben (525–475 v. Chr.), Malibu, Getty Museum 82.AE.53 (BAPD 30685).
 So auch Neer 2002, 100 f. Zum Problem einer solchen Deutung, die auf dem vorgeblichen Aus-
schluss von Handwerkern aus dem vermeintlich ausschließlich ‚aristokratischen‘ Symposion ba-
siert, siehe ausführlich Kapitel 3.
 Hedreen 2016a, 43.
 Vgl. dazu Shapiro 2004. Zu den häufigen Belegen des Namens Leagros im Athen archaischer
und klassischer Zeit siehe Davies 1971 passim.

112 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



den ich bereits am Ende des zweiten Kapitels kurz hingewiesen habe.66 Es han-
delt sich hier um ein Beispiel des in der Forschung oft und kontrovers diskutier-
ten sogenannten Hetärensymposions,67 dessen Darstellung weiterhin in der Regel
als komische Absurdität abgetan wird, eine Einschätzung, die bezeichnender-
weise oft analog auf die Präsentation von Vasenmalern in symposiastischem und
päderastischem Ambiente angewendet wird. Hier soll nun noch einmal genauer
auf die Namen der dargestellten vier nackten68 Hetären sowie auf das Kottabos-
Spiel und den dazu gehörigen Spruch eingegangen werden, der der Symposiastin
namens Smikra zugeordnet ist (Abb. 18).

Der Kottabos-Spruch der Smikra lautet wie folgt: τὶν τάνδε λατάσσο („dir
schleudere ich dies“).69 Er geht von ihrem Kopf aus, setzt sich hinter ihrer rechten
Hand fort und endet nach der vorherrschenden Lesart mit dem Wort LEAGRE, also
einer Anrede des Leagros im Vokativ (ohne kalos). Eine derartige Preisung des Le-
agros durch eine Hetäre wird von den meisten Forschern als etwas in der Realität
völlig Unwahrscheinliches erachtet, etwa mit dem leicht widerlegbaren Argument,
dass eine Hetäre ebenso wie ein Vasenmaler „auf keinen Fall zur begüterten Gesell-

 Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, St. Petersburg, Hermitage B1650
(BAPD 200078, AVI 7353). Vgl. dazu auch Kapitel 2, mit Abb. 8.
 „Reine Hetären-Symposia“ als realistische Darstellungen: so Peschel 1987, 70–74, 110–112;
Reinsberg 1989, 112–114. Die von diesen beiden Autorinnen vertretene interpretatorische Ein-
schätzung, dass es sich dabei um Imitation männlicher Symposiasten und Verhaltensmuster des
normativen ‚männlichen‘ Symposions handelt, wird signifikanterweise auch dann beibehalten,
wenn solche Darstellungen als komplett unrealistisch – weil anti-normativ – gedeutet werden;
siehe die einflussreiche Deutung des St. Petersburger Psykter und der Münchner Phintias-Hydria
(dazu unten, Anm. 82) in Kurke 1999, 205–208, als „fantasies painted for the gaze of male sympo-
siasts“ (ebd. 206); vgl. in diesem Sinne e.g. Topper 2012, 118–121; Glazebrook 2012 passim. Siehe
auch unten, Anm. 70–74.
 Stähli 2009 behandelt diese und andere Symposionsdarstellungen nicht, sondern untersucht in
seinem Aufsatz mit dem Titel „Nackte Frauen“ ausschließlich Louterionszenen und Brunnenhaus-
bilder; er geht im übrigen wie die meisten anderen Interpreten davon aus, dass im Symposion nur
der männliche Blick auf die Gefäße zählt, nämlich „sich als Symposiast weibliche (und männliche)
Körper als imaginäre Objekte des Begehrens vor Augen zu führen“ (ebd. 50). Petersen 1997 behan-
delt ebenfalls keine Symposionsdarstellungen und konzentriert sich auf Brunnenhaus- und Bade-
szenen sowie auch auf Bilder weiblicher Handarbeit, Vorbereitung der Braut und Musikpraxis im
Kreise anderer Frauen; anders als bisher die meisten anderen Forscher und Forscherinnen fragt
sie aber danach, wie der Blick von Frauen auf diese Gefäße einzuschätzen wäre und bezieht die
Möglichkeit mit ein, dass manche Darstellungen auch homoerotisch gelesen werden könnten,
„from a Sapphic point of view“ (ebd. 66). Vgl. im Anschluß daran Rabinowitz 2002, die homoeroti-
sche Aspekte auch hinsichtlich von Frauen auf Symposionsgefäßen diskutiert.
 Zum dorischen Dialekt dieses Kottabos-Spruchs vgl. Ferrari 2002, 19 f. (mit Abb. 10).

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 113



schaft“ gehören könnte,70 und dass Hetärensymposien überhaupt allenfalls als Pa-
rodie,71 Mystifikation,72 Paradox73 oder „fantaisie antinomique“74 einzuschätzen
seien. Aus dem Faktum, dass der Name der Kottabos-Spielerin Smikra („die Kleine“)
lautet, kann allerdings tatsächlich der Schluss gezogen werden, dass die Verwen-
dung dieser weiblichen Namensform vom Maler Euphronios dazu benutzt wurde,
den Männernamen Smikros („der Kleine“) zu persiflieren, mit dem ein zeitgenössi-
scher Vasenmaler mehrfach signiert hat.75

Hier sei nun noch auf eine weitere Dimension der Verwendung des Namens
Smikra auf diesem Gefäß aufmerksam gemacht, die mit der (durch die Beischrift
noch betonten) Blickrichtung dieser Figur zusammenhängt, denn in der bisherigen
Forschung wurde übersehen, dass der Blick der Smikra direkt das Genitale ihrer
Nachbarin Palaisto („die Ringerin“) fixiert. Dass Smikra ein generischer Hetären-
name ist, der nicht allein von Euphronios, sondern auch von anderen zeitgenössi-

Abb. 18: Smikra. Rotfiguriger attischer Psykter (um 505 v. Chr.) aus Cerveteri, mit Maler-Signatur des
Euphronios (BAPD 200078), St. Petersburg, Hermitage B1650 [Detail].

 So etwa Hedreen 2016a, 43: „a person who decidedly does not belong to wealthy society“.
 So z. B. Steiner 2007, 208.
 So Neer 2002, 130.
 So Ferrari 2002, 20.
 So Denoyelle 1998, 12.
 Smikros als fiktiver Name: so die Interpretation von Hedreen 2014 und Hedreen 2016a,
263–267 sowie Hedreen 2016b. Zu den damit zusammenhängenden methodischen Problemen
siehe ausführlicher in Kapitel 3.

114 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



schen Vasenmalern gebraucht wird,76 wurde zwar innerhalb der Archäologie nicht
ignoriert. Unbeachtet ist allerdings bislang geblieben, dass der Name bereits vor
seiner Verwendung durch Euphronios in eine weiblich-homoerotische – oder gar
bisexuelle – Tradition gehört, die auf die Dichterin Sappho zurückgeht. Bei Sappho
steht dieser Name (in der Form „Mika“)77 ähnlich wie dann bei Euphronios und
wie noch später in der attischen Komödie im Kontext anderer generischer Hetären-
namen, die in erster Linie zu den Kategorien Spitznamen, Spottnamen und Kosena-
men gehören.78 Ja, auch ein weiterer Name der auf dem Psykter des Euphronios
monumentalisierten Hetären, Agapa („die Geliebte“), ließe sich mit der für Sappho
spezifischen Liebesterminologie assoziieren, denn das Beiwort der kala pais (Kleis)
in dem zuvor von mir zitierten Fragment lautet agapata.79 Einem Vasenmaler, dem
das älteste direkte Zitat eines Sappho-Verses zu verdanken ist – wie es die vorher
behandelte Pariser Strickhenkel-Amphora (Abb. 17a) dokumentiert –, ist, so meine
ich, zuzutrauen, dass er auch Anspielungen auf von Sappho verwendete Frauenna-
men in seine für Symposien bestimmten künstlerischen Kompositionen experimen-
tell und spielerisch integriert hat.

Dass der Kottabos-Spruch der Smikra sich an Leagros richtet, also an den bei
attischen Töpfern, wenn nicht bei den Konsumenten ihrer Gefäße, mit Abstand be-
liebtesten „schönen“ Jüngling, ist allerdings keineswegs sicher. Martine Denoyelle,
eine nicht zuletzt mit dem Werk des Euphronios wohlvertraute Kuratorin des
Louvre, hat in Frage gestellt, dass der Name Leagros auf dem Petersburger Psykter
als Vokativ (LEAGR<E>) gelesen werden könne und vorgeschlagen, diese Namensin-
schrift vielmehr als einen Nominativ (Leagros) zu verstehen, der eventuell sogar
noch durch das Adjektiv kalos, „der Schöne“, zu ergänzen wäre.80 Daraus würde
sich dann ergeben, dass die Preisung dieses Jünglings keine Verbindung mit der
Szenerie auf dem Psykter aufweist und dass der Kottabos-Spruch der Smikra sich

 Siehe z. B. die rotfigurige attische Schale aus Vulci (525–475 v. Chr.), dem Thalia-Maler zuge-
schrieben, Berlin, Antikensammlung 3251 (BAPD 200964, AVI 2457), auf der Innenseite mit einer
Sexorgie, an der zwei nackte Frauen aktiv beteiligt sind (eine von ihnen, mit Namensinschrift
„Smika“, unter der Kline masturbierend, die andere, mit Namensbeischrift „Thalia“, auf der
Kline beim Coitus mit einem unter ihr liegenden älteren Mann, den sie mit einer zum Schlag be-
reiten Sandale stimuliert, während daneben ein junger Mann masturbiert); über dieser Szene
die Inschrift „Leagros kalos“. Vgl. Hedreen 2016a, 267 f. mit Abb. 58 und Tafel 24.
 Sappho, fr. 71.1 Voigt.
 Dazu und zu anderen weiblichen Personennamen bei Sappho siehe Schlesier 2013a.
 Sappho, fr. 132.2 Voigt; vgl. auch Sappho, fr. 62.8 Voigt (ψύχα δ’ ἀγαπάτασυ, „und die Seele, die
geliebte, du ...).
 Denoyelle 1998.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 115



Abb. 19a: Rotfigurige attische Hydria (550–500 v. Chr.) aus Vulci, dem Maler Phintias zugeschrieben
(BAPD 200126), München, Antikensammlungen 2421 [Gesamt].

116 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



nicht an den auf dem Gefäß unsichtbaren Leagros richtet,81 sondern an die eindeu-
tig sichtbare Nachbarin der Smikra, Palaisto. Mit der rühmenden Widmung „dir
schleudere ich dies“ wäre demnach die exponierte Herrin dieses Hetärensymposi-
ons, die „Ringerin“ Palaisto gemeint.

Eine vergleichbare Szenerie möchte Denoyelle in einem zeitgleichen Objekt,
dem Halsbild der dem Phintias zugeschriebenen Münchner Hydria erkennen,82

einem Maler, der ebenfalls zu der Gruppe der ‚Pioniere‘ um Euphronios gehörte.

Abb. 19b: Rotfigurige attische Hydria (550–500 v. Chr.) aus Vulci, dem Maler Phintias zugeschrieben
(BAPD 200126), München, Antikensammlungen 2421 [Halsbild].

 Allerdings ist die Inschrift „Leagros kalos“ auf vielen anderen Vasen eindeutig nicht auf eine
dargestellte, also sichtbare Person bezogen. Vgl. auch die Inschrift in verdoppelter Form auf dem
beiden Halsbildern der Pariser Strickhenkel-Amphora (Louvre G30), siehe oben, mit Anm. 49
sowie Abb. 17a und 17b.
 Rotfigurige attische Hydria aus Vulci (550–500 v. Chr.), dem Phintias zugeschrieben, München,
Antikensammlungen 2421 (BAPD 200126, AVI 5285); vgl. Knauss 2017, 154 mit Abb. Zu den Inschrif-
ten gehören die Benennungen der Figuren auf dem Hauptbild; außerdem am Halsbild: links kalos,
rechts Euthymidei, zwischen den Frauen: <s>oi ten<d>i. Vgl. Lissarrague 1987a, 80 f., mit Abb. 70.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 117



Auch dieses Gefäß (Abb. 19a und 19b), das oft mit dem von Euphronios signierten
Petersburger Psykter in Beziehung gesetzt wurde, hat in der archäologischen For-
schung viel Verwirrung gestiftet, besonders dann, wenn es als angeblich stichhalti-
ger Beleg gebraucht wurde, und zwar nicht allein für oder gegen die Realexistenz
von Hetärensymposien.83 Das Halsbild zeigt zwei (allerdings namenlose) Hetären,
die wie die Protagonistinnen des Euphronios-Psykters auf üppigen Kissen lagern
und von denen eine, wie drei der Petersburger Hetären, mit einer oft für Hetären-
darstellungen verwendeten Haarbedeckung (sakkos)84 und die andere mit einer
für Symposionsteilnehmer typischen Kopfbinde ausgestattet ist. Im Unterschied zu
den Petersburger Hetären ist nur ihr Oberkörper nackt, ihr Unterkörper aber ver-
hüllt – wie häufig bei Darstellungen auch von Männern beim Gelage,85 z. B. den
Jünglingen auf der Pariser Strickhenkel-Amphora –, und beide Frauen, nicht nur
eine wie auf dem Euphronios-Psykter, sind mit dem Kottabos-Spiel beschäftigt.

Vom geöffneten Mund der linken, auffällig mobilen Hetäre ausgehend ist ein
abbreviatorischer Kottabos-Spruch angebracht,86 der in einer wellenförmigen Be-
wegung bis zum Gesicht ihrer Nachbarin reicht und wie folgt lautet: <Σ>OI TEN<Δ>I
(„für dich dies“).87 Aber wer ist angeredet? Da hinter dem Kopf der rechten Hetäre
der Name des Euthymides (im Dativ) eingetragen ist, liegt es nahe, diesen Namen

 Dazu auch oben, Anm. 67. Zur Diskussion der Phintias-Hydria siehe e.g. Neer 2002, 102–107;
Steiner 2007, 206–211; Hedreen 2016a, 262 f. mit Tafel 23 (Halsbild).
 Zum sakkos siehe Kapitel 3, Anm. 34.
 Allerdings zeigt die erste überlieferte Vasen-Darstellung von Frauen beim Symposion sie mit
nacktem Oberkörper, während die Männer vollständig bekleidet sind: siehe die Diskussion des
korinthischen Kraters, Louvre E629 (Abb. 1a und 1b), im Kapitel 2. Wenn dann oft bei vergleich-
baren Symposien von Frauen und Männern auf Klinen beide Gruppen mit unverhülltem Ober-
körper und bedecktem Unterkörper dargestellt sind (z. B. Louvre F2, Abb. 7a und 7b), betont dies
die egalitäre Bezeichnung von Symposionsteilnehmern als hetairos (männlich) und hetaira
(weiblich), ist also nicht einfach als Imitation von Männern durch Frauen zu deuten (siehe mo-
dellhaft: Dionysos und Partnerin, München 1562, Abb. 6).
 Wie auf dem St. Petersburger Psykter ist der Kottabos-Spruch auf der Münchner Hydria nicht
einer Trinkschale, sondern einem Skyphos assoziiert, einem Gefäßtypus, der hier beiden Hetären
zugeordnet ist.
 Siehe den gleichen Kottabos-Spruch (TOI TENΔ<E>) einer fast vollständig nackten, allein auf einer
Kline lagernden Frau mit Trinkschale, im Innenbild einer rotfigurige Kylix aus Vulci (um 500 v. Chr.),
München, Antikensammlungen 2636 (BAPD 203254, AVI 5327). Vgl. auch im Außenbild einer dem
Oltos zugeschriebenen, gleichzeitigen Kylix aus Vulci, Madrid, Museo Arqueológico Nacional L151/
11267 (BAPD 200443, AVI 4903), die Inschrift ΠINE KAI ΣY („trink auch du“) über zwei nackten, auf
Kissen lagernden Hetären, von denen die eine den Doppelaulos spielt, während ihr die andere eine
Kylix reicht (und in der linken Hand einen Skyphos hält); siehe Lissarrague 1987a, 58 f., mit Abb. 41,
und Lissarrague 1991/2002, 290 f., mit Abb. 54. Zur Madrider Trinkschale, im Vergleich mit dem Hals-
bild der Phintias-Hydria in München, als eventuelle Darstellung homoerotischer Partnerschaft zwi-
schen zwei Frauen: Rabinowitz 2002, 135 f., mit Abb. 5.15 und 5.16.

118 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



als den des Adressaten zu identifizieren. Doch das inschriftliche Arrangement er-
laubt auch eine weitere, die Nachbarin ebenfalls als Adressatin einbeziehende Mög-
lichkeit, die mit der mehrdeutigen Kontextualisierung vergleichbar ist, mit der
Euphronios den Kottabos-Spruch der Smikra ausgestattet zu haben scheint.

Eine weitere und besonders vieldiskutierte Komplikation bei der Analyse dieser
Vase ergibt sich daraus, dass der Name des Euthymides auch in der Mitte des Haupt-
bilds der Hydria erscheint, und zwar als Beischrift des lyraspielenden jungen Man-
nes, dem der rechts sitzende bärtige Lehrer eine Musiklektion erteilt, dies aber der
Name eines weiteren Vasenmalers aus der Gruppe der ‚Pioniere‘ ist (wie im übrigen
auch der Name des rechts neben ihm stehenden, in einen Mantel gehüllten Jünglings,
Tlempolemos). So konnte diese Münchner Hydria nicht allein als stichhaltiger Beleg
für und gegen die Realexistenz von Hetärensymposien, sondern auch für und gegen
die Realexistenz von musischer Bildung bei Handwerkern verwendet werden.88

Wenn man sich allerdings von der Obsession befreit, Vasenbilder (oder auch
Gedichte) als deckungsgleiche Abbilder von Wirklichkeit zu verstehen, dann ist
man nicht mehr gezwungen, die Bild- und Textzeugnisse an einem vorgegebenen
und angeblich absolut gültigen normativen Muster zu messen, das andere Mög-
lichkeiten rigoros ausschließt – wie etwa die, dass Hetären oder Handwerker
Symposien begingen oder dass Bildkünstler musische Fertigkeiten und literari-
sche Bildung erwerben konnten. Vor allem aber ist man dann frei dafür, die so
außerordentlich vielfältige, polyvalente, erkenntnisträchtige und alle Sinne anre-
gende Imaginationswelt zu erfassen, die im Symposion auf performative Weise
und mittels oft hochkomplexer und zugleich lustvoller Text- und Bildzeugnisse er-
zeugt, reflektiert und experimentell weiter ausgestaltet wurde, und zwar im krea-
tiven Kontext einer Rivalität zwischen allen Beteiligten. So etwas war jedoch kein
Privileg von Aristokraten (und auch nicht von Männern). Schon im 7. Jahrhundert
v. Chr. hatte der Epiker Hesiod, der erste antike Dichter, der in seinem eigenen
Werk seinen Namen nennt (und es soll nicht unerwähnt bleiben, dass Sappho die
zweite war),89 als Beispiele für die Produktivität von Konkurrenzkämpfen (bei
ihm: „die gute Eris“) gerade folgende Berufskategorien anführt: den Töpfer (kera-
meus), den Baumeister (tekton), den Bettler (ptochos) und den Sänger (aoidos).90

 Zu Ersterem vgl. e.g. (eher pro) Frel 1996 und Faraone 1996; Letzteres (eher contra) besonders
in jüngerer Zeit, e.g. Neer 2002 und Hedreen 2016a passim.
 Hesiod, Theogonie 22; Sappho, fr. 1.20 Voigt („Psappho“ von Aphrodite namentlich angeredet);
vgl. aber auch Alkman, fr. 39.1 PMG; Solon, fr. 33.1 West.
 Hesiod, Erga 25–26: καὶ κεραμεὺς κεραμεῖ κοτέει καὶ τέκτονι τέκτων, / καὶ πτωχὸς πτωχῷ
φθονέει καὶ ἀοιδὸς ἀοιδῷ. Zur darin zum Ausdruck kommenden gesellschaftsübergreifenden
Agonalität siehe auch Anm. 51 zu Kapitel 1.

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 119



Für das Symposion aber (das bei Hesiod nur allusiv vorkommt)91 gilt, dass eine
Rivalität zwischen Sängern von erotischer Spannung nicht zu trennen ist, wie der
Münchner Krater mit der Darstellung des Alkaios und der Sappho zeigt (Abb. 15a–b).
Dass eine vergleichbare Spannung etwas mit der dionysischen Sphäre des Symposi-
ons zu tun hat, zeigt die Rückseite dieses Gefäßes (Abb. 15c). Auf den ersten Blick
nimmt Dionysos hier die Position des Alkaios ein und die Mänade die Position der
Sappho. Und dennoch wird gleich bei einem zweiten Blick deutlich, dass die Parallele
nicht so einfach ist und es sich lohnt, gerade über die hier evozierten Unterschiede
nachzudenken, die materiellen wie die geistigen, und über die Möglichkeiten, im Ge-
spräch darüber rivalisierend zu kommunizieren. Dies jedenfalls scheint mir charak-
teristisch für das zu sein, was die Besonderheit des antiken griechischen Symposions
ausmacht, nicht zuletzt die Stimulierung von Reflexionen der an ihm beteiligten
Personen, im Zeichen des Weingottes und der Liebesgöttin. Dieser Münchner
Krater demonstriert zugleich, wie wesentlich dafür sowohl die vokalisierte grie-
chische Alphabetschrift ist als auch die von Erotik nicht zu trennende, Men-
schen und Götter verbindende Schönheit, denn zwischen Dionysos und seiner
Partnerin steht zweimal namenlos das Wort kalos.92 Und das kann sowohl gele-
sen werden als „der schöne“ (καλός) wie als „auf schöne Weise“ (καλῶς).93 Doch
was – welche Figur, welcher Gegenstand, welches Attribut –, so könnte man
vielleicht als rhetorische Frage formulieren, wäre hier nicht als „schön“ zu be-
zeichnen und als „auf schöne Weise“ buchstäblich imaginiert?94

 Siehe Hesiod, Erga 582–596, mit dem (auf einen Bauern gemünzten) Ratschlag, im heißen ar-
beitsintensiven Sommer nach dem Essen eine milde Mischung von Wasser und Wein (3:1) zu trin-
ken (als ‚Mono-Symposiast‘?).
 Kreuzer 2020, 145: „Καλός ist das Wort, das beide sprechen.“ Vgl. Isler-Kerényi 2015, 56 mit
Abb. 29. Zu einem Beispiel für eine Verdoppelung des Wortes kala (bezogen auf ein Gefäß und
auch auf eine Frau) in der Inschrift auf einer im sizilischen Selinunt gefundenen schwarzfigu-
rigen – ‚redenden‘ – Lekythos aus dem 6. Jahrhundert v. Chr. („Der Aristokleia gehöre ich, der
schönen, als schöne“) vgl. Masson/Taillardat 1985.
 Denn da zu dieser Zeit der Buchstabe Omikron noch den Lautwert des Omega mitbezeichnete
(vgl. oben, Anm. 16), kann dieses Wort hier auch als ein Adverb verstanden werden, und nicht
allein als ein grammatisch maskulines und generisch auf beide Geschlechter anwendbares Adjek-
tiv. Siehe auch kalos-Inschriften bei Frauennamen bzw. kale-Inschriften bei Männernamen: Ro-
binson/Fluck 1937 passim.
 Das Arrangement des Wortes kalos als verbindendes Zwischenglied auf diesem Gefäß (sowohl
zwischen Dionysos und seiner anonymen Gefährtin als auch zwischen den inschriftlich benannten
musischen Personen Sappho und Alkaios) kann als bildliche Umsetzung von bei Sappho bezeugten
poetischen Reflexionsverfahren aufgefasst werden; siehe etwa das anonyme bzw. onomastisch
markierte Spiel mit Namen (dazu Schlesier 2013a) und mit ‚Gendering‘/‚Nicht-Gendering‘ (dazu
Schlesier im Druck) sowie nicht zuletzt die geschlechterübergreifende, analytische Verwendung
des Begriffs kalliston („das Schönste“) in Sappho, fr. 16.3 Voigt (oben, mit Anm. 36) oder ihre betonte

120 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



Abb. 15c: Dionysos und Mänade. Rotfiguriger attischer Krater/Psykter (500–470 v. Chr.) aus Agrigento
(BAPD 204129), München, Antikensammlungen 2416 [Seite B].

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 121



Abb. 20: Rotfigurige attische Kylix (520–500 v. Chr.) aus Vulci, mit Signatur des Töpfers Kachrylion,
dem Maler Euphronios bzw. dem Maler Oltos zugeschrieben (BAPD 200441), London, British Museum
E41 = 1837.6-9.58 [Innenbild].

122 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



Ein letztes Bild sei noch hinzugefügt (Abb. 20). Dieses Innenbild einer in Etrurien
gefundenen und in London aufbewahrten Trinkschale95 aus dem letzten Viertel des
6. Jahrhunderts v. Chr., die wohl zum Frühwerk des Euphronios gehört, könnte den
Eindruck erwecken, als hätte der Maler hier in grandioser Verdichtung beide Sei-
ten des nach Sizilien exportierten Münchner Kraters zugleich antizipiert. Ein ju-
gendlicher Lyraspieler steht hier einer mit Symposionsbinde ausgestatteten Frau in
elegantem Aufzug gegenüber, deren ausgefallene Sandalen (signifikanterweise ein
für Sapphos Lyrik geradezu emblematisches Kleidungsstück)96 von seinen nackten
Füßen berührt werden und die sich ihm verführerisch präsentiert, indem sie ihr
Gewand über die Knöchel hebt. Der Vorwurf, zu einer solchen graziösen Geste
nicht fähig zu sein, den Sappho einer anderen Frau gegenüber in einem ihrer Ge-
dichte formuliert hat,97 würde also auf die schöne Partnerin dieses schönen Jüng-
lings gewiss nicht zutreffen.

Kalos- oder Namensinschriften fehlen auf dem Tondo, doch zwischen den
Köpfen der beiden Figuren – die sich ebenso wie die Mänade und Dionysos auf
dem Münchner Krater gegenseitig in die Augen blicken98 – ist eine Aufforderung

Kennzeichnung vor allem von Frauen als kala (z. B. in fr. 132.1, dazu oben, mit Anm. 38), aber auch
ihre gnomische Bestimmung eines Mannes als kalos (fr. 50).
 Rotfigurige attische Kylix aus Vulci, dem Euphronios bzw. dem Oltos zugeschrieben (520–500
v. Chr.), London, British Museum 1837.6-9.58 (BAPD 200441, AVI 4454). Auf einer der Außenseiten
der Schale ist eine mythologische Szene dargestellt (inschriftlich mit den Namen [ΘΕΣΕΥ]Σ und
ANTIOΠEIA). Schefold 1978, 152–154 mit Abb. 205, will auch das Tondo-Bild auf den Theseus-
Mythos beziehen und deutet es als Darstellung von Theseus mit Ariadne, doch dies ist keineswegs
zwingend. Vgl. auch Heilmeyer et al. 1991, 190–192, no. 36: „Theseus und Helena mit den Diosku-
ren (?)“ (zur anderen Außenseite, auf der nur die Töpfersignatur des Kachrylion eingetragen ist);
„Theseus und eine vor dem Minotaurus gerettete Athenerin (?)“ (zum Tondo).
 Luxuriöse Sandalen kommen in mehreren Fragmenten Sapphos vor, worauf auch Anakreon in
seinem Gedicht über das Mädchen von Lesbos (fr. 358 PMG) anspielt (siehe dazu jetzt Schlesier 2024).
 Siehe Sappho, fr. 57 Voigt.
 Diese Darstellungsform (die in der Archäologie gewöhnlich mit dem missverständlichen Aus-
druck „antithetisch“ bezeichnet wird und die eher als face-to-face zu bezeichnen wäre) ist von Anfang
an exemplarisch für liegende Symposiasten beiderlei Geschlechts (siehe bereits den korinthischen
Krater im Louvre, E629, mit Abb. 1a und 1b, vgl. vor allem Kapitel 2) und findet sich dann ebenso
auf zahlreichen Darstellungen des stehenden Dionysos und der mit ihm einzeln oder als Gruppe
kommunizierenden Figuren – Frauen und Männer, Satyrn und Mänaden –, besonders auf schwarzfi-
gurigen Gefäßen; dazu Isler-Kerényi 2007 passim, auch mit vielen Bildbeispielen; allerdings ist für
sie, wie bisher konventionell für die meisten Forscher und Forscherinnen, das Symposium „mascu-
line by definition“ (ebd. 44).

4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen 123



eingetragen, ΧΑIΡΕ ΣY („gegrüßt seist du“), die beiden Figuren gemeinsam anzu-
gehören scheint.

Und diesen generös auf Namen ganz verzichtenden und auch von mehreren
Personen gleichzeitig aussprechbaren Gruß möchte ich mir ebenfalls zu eigen
machen und damit die hier in vier Kapiteln umkreisten Reflexionen vorerst
beschließen.

124 4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen



Resultate, Fragen, Perspektiven.
Der „Nestorbecher“ von Ischia und die
Geschichte des Symposions

Um die Mitte des 8. Jahrhunderts v.Chr. entstand ein kleines dünnwandiges, mit
geometrischen Ornamenten dekoriertes, zweihenkliges Trinkgefäß, das wenig
später in der Siedlung Pithekoussai auf der Insel Ischia im Grabkult rituell zer-
brochen und teilweise verbrannt worden war. Ähnliche Tongefäße sind zeitgleich
auch aus anderen Gegenden des Mittelmeerraums überliefert. Was jedoch den
Trinkbecher aus Ischia zu einem einzigartigen Kulturdokument macht, ist die da-
rauf nach seiner Fertigstellung eingeritzte, dreizeilige Inschrift – das erste Zeug-
nis eines in der neuen vokalisierten griechischen Alphabetschrift verfassten
poetischen Textes, der mit dem aus der epischen Tradition stammenden Namen
Nestor beginnt und mit dem Namen der Göttin Aphrodite endet.

Dieser sogenannte „Nestorbecher“ wurde nach seiner Auffindung 1954 rasch
berühmt und oft diskutiert. Viele Forscher haben übereinstimmend betont, dass
er gerade wegen der auf ihm angebrachten Inschrift, die das Gefäß selbst und
lustvolle Effekte des Trinkens buchstäblich umkreist, zugleich als erstes Testimo-
nium für eine neue griechische Institution, das auf kommunikativen Weingenuß
und Erotik zentrierte Trinkgelage, das Symposion, angesehen werden kann. Was
dies indessen für das Verständnis des griechischen Symposions und seiner Ge-
schichte bedeutet, ist nach wie vor umstritten, unklar und fragwürdig.

Vor diesem Hintergrund habe ich mich in dem vorliegenden Buch auf das
frühgriechische Symposion konzentriert. Der Fokus der vier Kapitel lag daher auf
Text- und Bildzeugnissen des 8.-6. Jahrhunderts v.Chr. Zwar hat die bisherige
Symposionsforschung durchaus auch Bild- und Textzeugnisse aus vorklassischer
Zeit und jenseits von Athen in den Blick genommen, das Schwergewicht lag aller-
dings auf der klassischen Zeit Athens. Zeugnisse aus der Zeit davor wurden dabei
oft mit denen klassischer Zeit egalisiert und mit Hilfe späterer antiker Konzepte
gedeutet.

Wenn nun der „Nestorbecher“ zum ersten Mal die Existenz der Institution des
spezifisch griechischen Trinkgelages und ebenfalls zum ersten Mal einen poeti-
schen Text in der neuen griechischen Alphabetschrift dokumentiert, dann drängt
sich die Frage auf, unter welchen Voraussetzungen dies geschah und in welchem
Verhältnis beides möglicherweise zueinander steht. Diese Frage ist nicht zuletzt
deshalb virulent, weil auch die sonstigen frühen Zeugnisse des Alphabets ebenfalls
gewöhnlich auf Symposionsgefäßen überliefert sind. Außerdem ist für diese In-
schriften das Spiel mit Namen – besonders mit Personennamen, aber auch mit

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-005

https://doi.org/10.1515/9783111425221-005


Namen mythischer Figuren – charakteristisch, was dann vor allem bis zum Ende
des 6. Jahrhunderts v.Chr. den symposiastischen Schriftgebrauch innerhalb der
Bildkunst dominieren wird. Dies gilt auch für die (lehr- und lernbaren) poetischen
Techniken, die bereits in den drei Verszeilen des „Nestorbechers“ auf engstem
Raum virtuos eingesetzt und kombiniert werden, vor allem der provozierende Um-
gang mit überraschenden Wendungen, mit transformierten Dichtungstraditionen,
mit Scherz, Verwirrung und mehrdeutigem Vergnügen – Techniken also, die sicher
schon lange zuvor mündlich praktiziert wurden und auch noch lange danach prak-
tiziert werden, vorzugsweise in einem von Weingenuß und Erotik bestimmten Am-
biente. Der Einsatz solcher Verse bei einem Trinkgelage setzt im übrigen damals
wie später keineswegs eine üppige Raumausstattung voraus, und, wie der un-
scheinbare „Nestorbecher“materiell verdeutlicht, auch kein kostbares Geschirr.

Die schriftliche Fixierung der Verse auf dem „Nestorbecher“ selbst ist eben-
falls von luxuriösen Voraussetzungen ganz unabhängig. Was sie jedoch bezeugt,
ist eine leicht zu erlernende Schreib- und Lesepraxis als neue Kulturtechnik, näm-
lich die vokalisierte griechische Alphabetschrift, die eine Adaption phönizischer
Schriftzeichen darstellt und ohne den Austausch zwischen Griechen und Phönizi-
ern nicht hätte entstehen können. Unabhängig davon, dass bis heute ungewiss
bleibt, wo genau diese Erfindung sich ereignete, lässt sich feststellen, dass ein sol-
cher Austausch jedenfalls in Pithekoussai, der seit ca. 800 v.Chr. bestehenden, äl-
testen griechischen Siedlung im westlichen Mittelmeer, stattgefunden haben
muss. Das Gräberfeld, in dem der „Nestorbecher“ gefunden wurde, enthält auch
Gefäße mit semitischen Schriftzeichen. Zu den Hinterlassenschaften der schon
früh sehr zahlreichen, wohl zum großen Teil aus der Insel Euboia eingewander-
ten Bewohner dieser Siedlung gehören viele an Ort und Stelle hergestellte oder
aus dem ganzen Mittelmeerraum importierte, vor allem im Symposion zu gebrau-
chende Tongefäße, aber keine kostbaren Metallgegenstände oder Waffen. Aus
den bisherigen Ausgrabungsbefunden ergeben sich keine Belege dafür, dass in Pi-
thekoussai eine reiche Oberschicht existierte. Am wahrscheinlichsten ist, dass die
Siedlung aus Menschen verschiedener kultureller, ethnischer, sozialer Herkunft
bestand, aus Händlern und Handwerkern, aus Immigranten und Indigenen, aus
Seeleuten und Abenteurern. Ein verbindendes Element scheint dabei gerade die
neue Alphabetschrift gewesen zu sein. Die Tatsache, dass die älteste europäische
Künstlersignatur ebenfalls aus Pithekoussai stammt und auf einem Weingefäß
den Namen eines Töpfers und/oder Vasenmalers verewigt, zeigt, wie früh das
Selbstbewusstsein von Handwerkern in dieser Siedlung ausgeprägt war.

Welche Konsequenzen ergäben sich daraus für die Rekonstruktion der Ge-
schichte des frühgriechischen Symposions? Vieles spricht dafür, dass der „Nestor-
becher“ und seine Inschrift eine in vielfacher Hinsicht gemischte Gesellschaft
voraussetzen. In einer solchen Gesellschaft konnten Trinkgelage gefeiert werden,

126 Resultate, Fragen, Perspektiven



in der das Vergnügen der daran Beteiligten nicht allein durch physischen Genuss,
sondern gerade auch durch schriftlich fixierbare Kompositionen stimuliert wurde,
als deren wichtigste Bedingung ein Mischungsprozess verschiedener poetischer
und kultureller Traditionen betrachtet werden muss.

Andere Funde weisen in eine vergleichbare Richtung. Um 700 v.Chr. sind
Symposionsgefäße zu datieren, die in Methone, einer ebenfalls von Euboia aus
gegründeten makedonischen Siedlung ausgegraben wurden und deren Inschrif-
ten ähnliche Charakteristika aufweisen wie der „Nestorbecher“. Auch dieses
Material erlaubt nicht, das frühgriechische Symposion als eine spezifisch aristo-
kratische Einrichtung zu klassifizieren. Dazu kommt ein in Eretria auf Euboia
gefundener Trinkbecher, der bezeugt, dass das frühgriechische Symposion auch
keine auf Männer beschränkte Institution gewesen sein kann. Er ist noch älter
als der „Nestorbecher“ und ist wie dieser und auch ein vergleichbares Trinkge-
fäß aus Methone ebenfalls mit einer dreizeiligen, allerdings extrem fragmen-
tierten Versinschrift beschrieben. Die Inschrift auf allen diesen drei Gefäßen
verwendet die Ich-Form, die sie als Besitz namentlich gekennzeichneter Männer
bestimmt, doch auf dem Trinkbecher aus Eretria ist die Aussage explizit auf
eine Frau bezogen, die daraus trinken könnte.

Solche besonders frühen beschrifteten Symposionsgefäße dokumentieren
also historische Mischungsprozesse, die nicht allein Grenzen zwischen Sprachen,
Kulturen und sozialen Zuordnungen überschreiten, sondern auch die zwischen
den Geschlechtern. Der Zeitraum des 8. bis 7. Jahrhunderts v.Chr., in dem sie loka-
lisiert sind, wird seit langem als grandiose Umwälzungsperiode gewürdigt, und
sowohl die Erfindung der vokalisierten griechischen Alphabetschrift als auch die
Installierung des griechischen Trinkgelages sind mittlerweile als wesentliche Ka-
talysatoren dieser Epoche anerkannt. Daraus ergibt sich jedoch die Frage, ob
nicht gerade die Beziehung zwischen der Institution des Symposions und der
dabei – zu poetischen und sonstigen Zwecken – geübte Gebrauch der Schrift die
Dynamik jener frühen Umwälzungsepoche auf besondere Weise begünstigt hat.

Ausgehend vom „Nestorbecher“, der ausführlich im ersten Kapitel behandelt
wurde, habe ich daher in den restlichen drei Kapiteln das Verhältnis zwischen
Schriftgebrauch und Symposion anhand von drei Problembereichen analysiert,
die zwar in der bisherigen Forschung keineswegs ignoriert wurden, die aber
unter diesem Gesichtspunkt noch nicht eingehend untersucht worden waren. Der
Akzent lag dabei zunächst auf den Subjekt- und Objektrollen von Frauen und
Männern, sodann auf Signaturen und anderen kulturellen Experimenten und
schließlich auf mit Namen und Namenlosigkeit verbundener Schönheit.

Es ist nicht zu verkennen, dass die vokalisierte griechische Alphabetschrift
von Anfang an dazu verwendet wurde, Personennamen aufzuschreiben, und
zwar vorzugsweise auf Symposionsgefäßen. Das diente nicht allein dazu, Objekte

Resultate, Fragen, Perspektiven 127



als Besitz einer bestimmten Person zu kennzeichnen und dem inschriftlich fixier-
ten Personennamen dabei eine fast magische, personen- und zeitunabhängige
Kraft zu verleihen. Oft wurde zugleich mittels der sprachlichen Formulierung
eine Umwandlung, oder anders gesagt: Verdoppelung des beschrifteten Objekts in
ein sprechendes Subjekt vollzogen, das selber „Ich“ sagt und eine bestimmte Per-
son benennt, der es zugehörig ist. Eine solche Gleichzeitigkeit unterschiedlicher
Rollen kennzeichnet auch die im Symposion präsenten Personen. Ihre sinnliche
und geistige Kommunikation miteinander, die auf dem Genuss einer Mixtur von
Wein und Wasser basiert und von musischen Genüssen unterstützt wurde, um-
fasst auch mannigfaltige andere Mischungen, so dass der jeweilige Subjekt-Status
zugleich ein potentieller Objekt-Status ist und umgekehrt, also beide Zuordnun-
gen miteinander vertauscht werden können.

Das betrifft ebenfalls das Verhältnis zwischen Frauen und Männern beim
Symposion. Um so erstaunlicher ist es, dass dieses für beide Geschlechter gültige
Oszillieren zwischen dem Objekt-Status und dem Subjekt-Status in der modernen
Forschung meist übersehen wird. Die Rede vom angeblich definitorisch „männli-
chen Symposion“ wird gewöhnlich explizit mit dem Postulat gerechtfertigt, dass
für Frauen beim Gelage ausschließlich eine Rolle als Objekt reserviert gewesen
sei, während die Subjektrolle auf Männer beschränkt geblieben wäre. Dies lässt
sich jedoch nicht mit der Tatsache vereinbaren, dass der Gebrauch von Sympo-
sionsgefäßen durch Frauen schon seit den frühesten materiellen und dichteri-
schen Zeugnissen dokumentiert ist. Inschriften von Namen auf solchen Gefäßen
belegen zudem, dass sowohl Frauen als auch Männer das kommunikative Poten-
tial solcher Inschriften nutzten.

Dazu gehört auch die Frage nach dem zu Recht oft betonten, spannungsreichen
Zusammenhang von Gleichheit und Konkurrenz als Charakteristikum des Symposi-
ons. Die reale Ungleichheit der beteiligten Menschen war offenbar durch Vorkehrun-
gen flankiert, mit denen Gleichheit hergestellt wurde – hinsichtlich der jeweiligen,
gemeinsam genossenen Mischung von Wein und Wasser, aber auch durch andere
materielle Vorgaben, ohne dass dabei jedoch sämtliche Ungleichheiten zum Ver-
schwinden gebracht werden konnten oder sollten. Im Gegenteil. Gerade die Mi-
schung zwischen Gleichheit und Ungleichheit machte die Konkurrenz zwischen den
am Symposion Beteiligten zu einem reizvollen und wohl oft genug riskanten Spiel.
Schon der „Nestorbecher“ signalisiert, dass das erotische Begehren dafür bestim-
mend gewesen sein muss, und in eben diese Richtung geht auch das wenig später
dokumentierte, Kottabos genannte Wettspiel um erotische Gratifikationen. Doch
hatte man es dabei mit aufoktroyierten Siegespreisen zu tun? Auf Symposionserfah-
rungen bezogene frühgriechische Gedichte zeigen vielmehr, auch im Vergleich mit
bildlichen Darstellungen, dass die Befriedigung des auf wechselnde Objekte bezoge-
nen Liebesverlangens nicht zuletzt von dem subjektiven Einverständnis dieser

128 Resultate, Fragen, Perspektiven



menschlichen Objekte abhängig war und gerade auch innerhalb eines Konkurrenz-
Ambientes konterkariert werden konnte.

Diese Qualität des Symposions als Liebeslaboratorium unterschied es von
anderen gesellschaftlichen Kommunikations- und Erfahrungsbereichen wie ins-
besondere der Ehe und Familie, den politischen Versammlungen oder den öf-
fentlichen Götterfesten. Innerhalb des auf eine buchstäblich überschaubare
Gruppe beschränkten Gelages schloss erotisches Begehren potentiell alle Anwe-
senden ein, so dass keine prinzipielle Grenze zwischen heterosexuellen und ho-
mosexuellen Interessen bestand. In der frühgriechischen Dichtung – sowohl bei
den männlichen Dichtern als auch bei Sappho – kommt dies deutlich zum Aus-
druck. Das Faktum, dass an einem griechischen Symposion außer erwachsenen
und jungen Männern auch Frauen teilnehmen konnten, weibliche Familienangehö-
rige jedoch davon ausgeschlossen waren, hat viel Verwirrung in der modernen For-
schung gestiftet. Dabei ist leicht zu verstehen, dass die für symposiastische Erotik
konstitutive Unabhängigkeit von patriarchalen Ehe- und Familienverhältnissen
zwar eine (zeitlich begrenzte) Wahlmöglichkeit für Männer war, nicht jedoch für
in solche Verhältnisse fest eingebundene Frauen. Dies erklärt, warum die Praxis
symposiastischer Erotik nur freizügigen Frauen zur Verfügung stand, also Frauen,
die nicht dem Zwang solcher Verhältnisse unterlagen. Dies bedeutete selbstver-
ständlich keine komplette Unabhängigkeit, sondern konnte ein ganzes Spektrum
von Prostitutionsformen umgreifen, assoziiert mit unterschiedlichen professionel-
len Qualifikationen, und zwar besonders musischen. Und es ist nicht wegzudisku-
tieren, dass diese Qualifikationen gerade einen aktiv ausgeübten Subjekt-Status
demonstrieren. Daher sind solche Frauen nicht einfach zu gegenständlichen „acces-
soires“ zu degradieren.

Es ist also nicht verwunderlich, dass diese Frauen in die spezifische symposi-
astische Spannung von Gleichheit und Konkurrenz ebenso involviert waren wie
die Männer – was nur von denjenigen Forscherinnen und Forschern ignoriert
werden konnte, die sich von vorurteilsbeladener Verachtung gegenüber Prostitu-
ierten leiten lassen. Dass der Ausdruck für die Gefährten und Gefährtinnen der
Symposionsgruppe dementsprechend hetairoi und hetairai lautet, also deren Ana-
logie manifestiert, sollte daher nicht einfach, wie es oft geschieht, als Ideologie
dekonstruiert werden. Ein derartiges ideologisches Verständnis der Hetären hat
bisher verhindert, dass eine bestimmte Analogie zwischen den Symposionsge-
fährten und -gefährtinnen nicht oder nur selten wahrgenommen wurde, nämlich
die beiden Gruppen gemeinsame Tendenz zu Bisexualität, also homoerotischen
wie heteroerotischen Interessen nicht allein bei den Männern, sondern auch bei
den Frauen. Diese gleichermaßen bisexuelle Orientierung hatte im übrigen zur
Folge, dass auch die Konkurrenz im Symposion sich vervielfältigte, denn sowohl

Resultate, Fragen, Perspektiven 129



die Männer als auch die Frauen konnten deshalb um dieselben Frauen und Män-
ner (am ehesten wohl die jungen) konkurrieren.

Die Flexibilität der erotischen Orientierungen zeigt sich auch an der Vermi-
schung und der Austauschbarkeit weiblicher und männlicher Verhaltensmodelle,
wie sie in poetischen und bildlichen Darstellungen von symposiastischen Prakti-
ken zum Ausdruck kommen. Nicht zufällig geschieht dies in Form von Maskierun-
gen und Kostümkombinationen, wie sie im Dionysoskult eingesetzt wurden und
dann im Theater Athens die dramatischen Handlungen bestimmen. Anders als
auf der öffentlichen Theaterbühne jedoch, auf der männliche Schauspieler und
Chöre auch weibliche Figuren und Gruppen repräsentieren, agieren im nicht-öf-
fentlichen Raum des Symposions Männer und Frauen potentiell gemeinsam und
praktizieren spielerische – bis hin zu ekstatischen – Grenzüberschreitungen, die
vom Wein, der Gabe des Dionysos, befeuert werden und auch den Umgang mit
den Gaben der Aphrodite forcieren.

Beim Trinkgelage kommt aber zugleich von Anfang an eine weitere Kategorie
von Akteuren ins Spiel, nämlich die Töpfer und Vasenmaler. Die von ihnen gestal-
teten Gefäße müssen als conditio sine qua non des Symposions betrachtet werden.
Diese Gebrauchsgegenstände – vor allem der Krater, das unabdingbare Mischge-
fäß für Wein und Wasser, und die diese Mischung aufnehmenden und zum Ein-
satz bringenden Trinkgefäße – sind spätestens seit dem 7. Jahrhundert v.Chr.
selber zu Gestaltern des Symposions geworden. Die Produzenten dieser Gefäße,
die Töpfer und Vasenmaler, erweisen sich erstaunlich oft als kreative Experimen-
tatoren. Den frühgriechischen Dichtern vergleichbar, integrieren, transformieren
und kombinieren sie zahlreiche Techniken und Wissenselemente der eigenen
und fremder Kultur und kommentieren sie mit den Mitteln von Gefäßform, Male-
rei und Schrift. Sie arbeiten mit einem Material, das unvergleichlich dauerhafter
ist als jede mündliche Performanz und eignen sich auch den analogen – vielsei-
tige Verwendbarkeit und Beständigkeit verbürgenden – Nutzen der vokalisierten
Alphabetschrift an, fast unmittelbar nach deren Erfindung. Die über den ganzen
Mittelmeerraum verteilte Gefäßproduktion macht das Symposion „im griechi-
schen Stil“ publik und prominent als eine gern übernommene Form des Trinkge-
lages, die unter den unterschiedlichsten Bedingungen drinnen oder draußen
realisiert werden kann, denn nur ein paar unscheinbare Gefäße, eine beliebige
Weinsorte und eine kleine Gruppe von Feiernden reichen dazu aus, was aber na-
türlich nicht ausschließt, dass es auch als luxuriös-exklusives Event veranstaltet
werden konnte.

Dass die frühgriechischen Dichter eigene Symposionserfahrungen in ihren
poetischen Kompositionen verarbeiteten und imaginär umspielten, wird in der
Forschung allgemein anerkannt. Dass dies auch für die zeitgenössischen Vasen-
maler gelten könnte, wird jedoch von einigen einflussreichen Interpreten vehe-

130 Resultate, Fragen, Perspektiven



ment verneint. Dies ist wohl vor allem dadurch zu erklären, dass diese Forscher
sich die negative Auffassung von Handwerkern als banausoi zu eigen machen,
die Jahrhunderte später von Philosophen wie Platon und Aristoteles entwickelt
wurde und die sie normativ auf die archaische Zeit zurückprojizieren. Die histori-
schen Trugschlüsse und methodischen Mängel, auf denen dies beruht, würden
verdienen, genauer analysiert zu werden. Nur so viel sei hier angedeutet: Es geht
offenbar um das Verhältnis von Realität und Imagination, genauer gesagt: um die
Anerkennung von kreativen Möglichkeiten, darstellerisch mit diesem Verhältnis
umzugehen.

Die frühgriechischen Bild- und Textzeugnisse, die in diesem Buch untersucht
wurden, sind, so scheint mir, nicht einfach Widerspiegelungen von Wirklichkeit
oder erzieherische Handlungsanweisungen für richtiges oder falsches Verhalten
beim Symposion. Sie zeigen nicht so sehr Reflexe, sondern eher Reflexionen über
Möglichkeiten von Wirklichkeit, also über das, was durch künstlerische Formung
mit und aus vorhandenem Material und den Vexierbildern menschlicher Erfahrun-
gen ‚gemacht‘ werden kann. Das frühgriechische Symposion war offenbar ein be-
sonders produktiver Spielraum für das Entwerfen, Erfinden, Kombinieren und
nicht zuletzt: Mischen solcher Reflexionen und Gestaltungen, flankiert vom Wett-
streit über deren Ergebnisse und begünstigt durch Wirkungen des Weins und der
Erotik. Verhandelt wurden dabei Namen, aber auch mit Namenlosigkeit zu erzie-
lende Effekte. Kriterien für Exzellenz standen zur Disposition, ohne dass es etwa
auf ein endgültiges Ergebnis ankam. Diese Verfahren sind unvereinbar mit philo-
sophischen Prinzipien. Jeder Absolutheitsanspruch wird vielmehr desavouiert,
ganz besonders derjenige auf absolut Gutes oder absolut Wahres. Dies wird zumal
am spielerischen Umgang mit dem Schönen deutlich, der sich explizit bei frühgrie-
chischen Dichtern wie vor allem Sappho und frühgriechischen Vasenmalern wie
etwa dem inschriftlich auf Sappho anspielenden Euphronios zeigt: Ein Schöner
(kalos), eine Schöne (kale) können grenzenlos viele, etwas Schönes (kalon) oder gar
Schönstes (kalliston) kann unendlich vieles sein, das wird durch symposiastische
Erfahrungen immer wieder erneut den begehrenden und begehrten Personen ver-
mittelt und zwingt nicht zu Relativierungen, sondern ermöglicht unvordenkliche
Relationen – enttäuschende oder beglückende –, und dies im Zeichen der für Dio-
nysos und Aphrodite spezifischen Mixturen.

Resultate, Fragen, Perspektiven 131





Zitierte Literatur

Amyx (1988): Darrell A. Amyx, Corinthian Vase-Painting of the Archaic Period, Vol. I–III, Berkeley/Los
Angeles/London.

Antonaccio (2009): Carla M. Antonaccio, „The Western Mediterranean“, in: Raaflaub/van Wees,
314–329.

Arena (1989): Renato Arena, „La documentazione epigrafica antica delle colonie greche della Magna
Grecia“, Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia, Serie III/19,
15–48.

Arena (1996a): Renato Arena, Iscrizioni greche arcaiche di Sicilia e Magna Grecia. Iscrizioni di Sicilia
I. Iscrizioni di Megara Iblea e Selinunte. Seconda edizione (11989), Pisa.

Arena (1996b): Renato Arena, „The Greek colonization of the West. Dialects“, in: Pugliese Carratelli,
189–200.

Arrington (2017): Nathan T. Arrington, „Connoisseurship, vases, and Greek art and archaeology“, in:
J. Michael Padgett (Hg.), The Berlin Painter and His World. Athenian Vase-Painting in the Early Fifth
Century B.C., New Haven/London, 21–39.

Arrington (2021): Nathan T. Arrington, Athens at the Margins. Pottery and People in the Early
Mediterranean World, Princeton/Oxford.

Aurell et al. (1992): Martin Aurell / Olivier Dumoulin / Françoise Thelamon (Hg.), La sociabilité à table.
Commensalité et convivialité à travers les âges, Rouen.

Bakker (2010): Egbert J. Bakker (Hg.), A Companion to the Ancient Greek Language, Oxford.
Barringer/Lissarrague (2022): Judith M. Barringer / François Lissarrague (Hg.), Images at the

Crossroads. Media and Meaning in Greek Art, Edinburgh.
Bartoněk/Buchner (1995): Antonin Bartoněk / Giorgio Buchner, „Die ältesten griechischen Inschriften

von Pithekoussai (2. Hälfte des VIII. bis 1. Hälfte des VI. Jh.)“, Die Sprache 37, 129–231.
Beazley (1944): John D. Beazley, Potter and Painter in Ancient Athens, London.
Bérard (1984a): Claude Bérard, „L’ordre des femmes“, in: Vernant et al., 85–104.
Bérard (1984b): Claude Bérard, „Postface“, in: Vernant et al., 162 f.
Bernsdorff (2020): Hans Bernsdorff (Hg.), Anacreon of Teos. Testimonia and Fragments, Vol. I–II,

Oxford.
Bielfeldt (2016): Ruth Bielfeldt, „Sight and light. Reified gaze and looking artefacts in the Greek

cultural imagination“, in: Squire, 123–142.
Bielohlawek (1940): Karl Bielohlawek, „Gastmahls- und Symposionslehren bei griechischen Dichtern“,

Wiener Studien 58, 11–30.
Bierl/Lardinois (2016): Anton Bierl / André Lardinois (Hg.), The Newest Sappho. P. Sapph. Obbink and

P. GC inv. 105, frs. 1–4 (= Studies in Archaic and Classical Greek Song 2), Leiden/Boston.
Boardman (1992): John Boardman, „Kaloi and other names on Euphronios’ vases“, in: Cygielman

et al., 45–50.
Boulay (2018): Thibaut Boulay, „Tastes of wine. Sensorial wine analysis in ancient Greece“, in: Kelli

C. Rudolph (Hg.), Taste and the Ancient Senses, Milton Park/New York, 197–211.
Bourogiannis (2018): Giorgos Bourogiannis, „The transmission of the alphabet to the Aegean“, in:

Łukasz Niesiołowski-Spanò / Marek Węcowski (Hg.), Change, Continuity, and Connectivity. Nord-
Eastern Mediterranean at the Turn of the Bronze Age and in the Early Iron Age, Wiesbaden, 235–257.

Bowie (2016): Ewen Bowie, „How did Sappho’s songs get into the male sympotic repertoire?“, in:
Bierl/Lardinois, 148–164.

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-006

https://doi.org/10.1515/9783111425221-006


Braund/Wilkins (2000): David Braund / John Wilkins (Hg.), Athenaeus and His World. Reading Greek
Culture in the Roman Empire, Exeter.

Brenne (2000): Stefan Brenne, „Indices zu Kalos-Namen“, Tyche. Beiträge zur Alten Geschichte,
Papyrologie und Epigraphik 15, 31–53.

Bron/Lissarrague (1984): Christiane Bron / François Lissarrague, „Le vase à voir“, in: Vernant et al.,
7–17.

Bruit et al. (2004): Louise Bruit / François Lissarrague / Pauline Schmitt Pantel / Athanassia
Zographou, „Le banquet en Grèce“, in: Thesaurus Cultus et Rituum Antiquorum II, Los Angeles,
218–250.

Buchner/Ridgway (1993): Giorgio Buchner / David Ridgway, Pithekoussai I. La necropoli, tombe 1-723,
scavate dal 1952 al 1961, Rom.

Buchner/Russo (1955): Giorgio Buchner / Carlo Ferdinando Russo, „La coppa di Nestore e
un’iscrizione metrica da Pitecusa dell’VIII secolo av. Cr.“, Rendiconti della Accademia Nazionale dei
Lincei. Classe di Scienze morali, storiche e filologiche, Serie VIII/10, 215–234, Tafel I–IV.

Bundrick (2005): Sheramy D. Bundrick, Music and Image in Classical Athens, Cambridge.
Bundrick (2019): Sheramy D. Bundrick, Athens, Etruria, and the Many Lives of Greek Figured Pottery,

Madison.
Burckhardt (1898–1902): Jacob Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte [4 Bde., postum],

Berlin/Stuttgart.
Burkert (1984): Walter Burkert, Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion und Literatur,

Heidelberg.
Burkert (1991): Walter Burkert, „Oriental Symposia. Contrasts and Parallels“, in: Slater, 7–24.
Burkert (1992): Walter Burkert, The Orientalizing Revolution. Near Eastern Influence on Greek Culture in

the Early Archaic Age, Cambridge, Mass./London [erweiterte englische Fassung von
Burkert 1984].

Burkert (2003): Walter Burkert, Die Griechen und der Orient. Von Homer bis zu den Magiern, München.
Burkert (2011): Walter Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche. Zweite

Auflage (11977), Stuttgart.
Butler/Purves (2013): Shane Butler / Alex Purves (Hg.), Synaesthesia and the Ancient Senses, Durham.
Calame (1996): Claude Calame, L’Éros dans la Grèce antique, Paris.
Campbell (1988): David A. Campbell (Hg.), Greek Lyric II. Anacreon, Anacreontea. Choral Lyric from

Olympus to Alcman, Cambridge, Mass./London.
Campbell (1990): David A. Campbell (Hg.), Greek Lyric I. Sappho and Alcaeus (11982), Cambridge,

Mass./London.
Canciani/Neumann (1978): Fulvio Canciani / Günter Neumann, „Lydos, der Sklave?“, Antike Kunst 21,

17–20.
Cantarella (1992): Eva Cantarella, Bisexuality in the Ancient World, New Haven/London [zuerst

italienisch 1988].
Carpenter (1995): Thomas H. Carpenter, „A symposion of gods?“, in: Murray/Tecuşan, 145–163.
Catoni (2010): Maria Luisa Catoni, Bere vino puro. Immagini del simposio, Mailand.
Cazzato et al. (2016): Vanessa Cazzato / Dirk Obbink / Enrico Emanuele Prodi (Hg.), The Cup of Song.

Studies on Poetry and the Symposion, Oxford.
Cinquantaquattro (2012/13): Teresa Elena Cinquantaquattro, „La necropoli di Pithekoussai (scavi

1965–1967). Variabilità funeraria e dinamiche identitarie, tra norme e devianze“, Annali di
archeologia e storia antica, Nuova Serie 19/20, 31–58.

134 Zitierte Literatur



Clay et al. (2017): Jenny Strauss Clay / Irad Malkin / Yannis Z. Tzifopoulos (Hg.), Panhellenes at
Methone. Graphê in Late Geometric and Protoarchaic Methone, Macedonia (ca. 700 BCE),
Berlin/Boston.

Cohen (2000): Beth Cohen (Hg.), Not the Classical Ideal. Athens and the Construction of the Other in
Greek Art, Leiden/Boston/Köln.

Coldstream (2003): John Nicolas Coldstream, Geometric Greece, 900–700 BC. Second Edition (11977),
London/New York.

Corner (2012): Sean Corner, „Did ‚respectable‘ women attend symposia?“, Greece & Rome 59, 34–45.
Corner (2015): Sean Corner, „Symposium“, in: Wilkins/Nadeau, 234–242.
Crowther (1985): N. B. Crowther, „Male ‚beauty‘ contests in Greece. The Euandria and Euexia“,

Antiquité Classique 54, 285–291.
Csapo/Miller (1991): Eric Csapo / Margaret C. Miller, „The ‚Kottabos-toast‘ and an inscribed red-

figured cup“, Hesperia 60, 367–382, Tafel 97–100.
Cygielman et al. (1992): Mario Cygielman / Mario Iozzo / Francesco Nicosia / Paola Zamarchi Grassi

(Hg.), Euphronios. Atti del Seminario Internazionale di Studi, Arezzo 27–28 Maggio 1990,
Florenz/Mailand.

D’Agostino (2011): Bruno d’Agostino, „Pithecusae e Cuma nel quadro della Campania di età arcaica“,
Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Römische Abteilung 117, 35–53.

Davidson (1997): James Davidson, Courtesans and Fishcakes. The Consuming Passions of Classical Athens,
London.

Davies (1971): John K. Davies, Athenian Propertied Families, 600–300 B.C., Oxford.
de La Genière (1988): Juliette de la Genière, „Les acheteurs des cratères corinthiens“, Bulletin de

correspondance hellénique 112, 83–90.
Denoyelle (1992): Martine Denoyelle (Hg.), Euphronios peintre, Paris.
Denoyelle (1998): Martine Denoyelle, „Euphronios et Léagros. Un couple impossible. Deux

inscriptions euphroniennes à relire“, Mètis 13, 7–15.
Dentzer (1982): Jean-Marie Dentzer, Le motif du banquet couché dans le Proche-Orient et le monde grec

du VIIe au IVe siècle avant J.-C., Paris/Rom.
Díez-Platas (2013): Fátima Díez-Platas, „The symposiast Dionysos. A god like ourselves“, in: Alberto

Bernabé et al. (Hg.), Redefining Dionysos, Berlin/Boston, 504–525.
Dubois (1995): Laurent Dubois, Inscriptions grecques dialectales de Grande Grèce I. Colonies eubéennes,

Colonies ioniennes, Emporia, Genf.
Duplouy (2006): Alain Duplouy, Le prestige des élites. Recherches sur les modes de reconnaissance sociale

en Grèce entre les Xe et Ve siècles avant J.-C., Paris.
Duplouy (2019): Alain Duplouy, Construire la cité. Essai de sociologie historique sur les communautés de

l’archaïsme grec, Paris.
Durand/Lissarrague (1983): Jean-Louis Durand / François Lissarrague, „Héros cru ou hôte cuit.

Histoire quasi cannibale d’Héraklès chez Busiris“, in: François Lissarrague / Françoise Thelamon
(Hg.), Image et céramique grecque. Actes du Colloque de Rouen, 25–26 novembre 1982, Rouen,
153–167.

Durand et al. (1984): Jean-Louis Durand / Françoise Frontisi-Ducroux / François Lissarrague,
„L’entre-deux-vins“, in: Vernant et al., 117–125.

Faraone (1996): Christopher A. Faraone, „The masculine arts of the ancient Greek courtesan. Male
phantasy or female self-representation?“, in: Martha Feldman / Bonnie Gordon (Hg.), The
Courtesan’s Arts. Cross-Cultural Perspectives, Oxford, 209–220.

Fehr (1971): Burkhard Fehr, Orientalische und griechische Gelage, Bonn.
Fehr (2003): Burkhard Fehr, „What has Dionysos to do with the symposion?“, Pallas 61, 23–37.

Zitierte Literatur 135



Fehr (2015): Burkhard Fehr, „Sociohistorical approaches“, in: Clemente Marconi (Hg.), The Oxford
Handbook of Greek and Roman Art and Architecture, Oxford, 579–600.

Ferrari (2002): Gloria Ferrari, Figures of Speech. Men and Maidens in Ancient Greece, Chicago/London.
Ferrari (2010): Franco Ferrari, Sappho’s Gift. The Poet and Her Community, Ann Arbor [zuerst

italienisch 2007].
Filser (2017): Wolfgang Filser, Die Elite Athens auf der attischen Luxuskeramik, Berlin/München/Boston.
Finglass/Kelly (2021): Patrick J. Finglass / Adrian Kelly (Hg.), The Cambridge Companion to Sappho,

Cambridge.
Fisher/van Wees (2015a): Nick Fisher / Hans van Wees (Hg.), ‚Aristocracy‘ in Antiquity. Redefining Greek

and Roman Elites, Swansea.
Fisher/van Wees (2015b): Nick Fisher / Hans van Wees, „The trouble with ‚aristocracy‘“, in: Fisher/van

Wees 2015a, 1–57.
Francis/Vickers (1981): E. D. Francis / Michael Vickers, „Leagros Kalos“, Proceedings of the Cambridge

Philological Society 207, 97–136.
Frel (1996): Jirí Frel, „La céramique et la splendeur des courtisanes“, Rivista di Archeologia 20, 38–53.
Frontisi-Ducroux (1975): Françoise Frontisi-Ducroux, Dédale. Mythologie de l’artisan en Grèce ancienne,

Paris.
Frontisi-Ducroux (1995): Françoise Frontisi-Ducroux, Du masque au visage. Aspects de l’identité en Grèce

ancienne, Paris.
Frontisi-Ducroux (1998a): Françoise Frontisi-Ducroux, „Le sexe du regard“, in: Paul Veyne / François

Lissarrague / Françoise Frontisi-Ducroux, Les mystères du gynécée, Paris, 199–276 und 307–317.
Frontisi-Ducroux (1998b): Françoise Frontisi-Ducroux, „Kalé. Le féminin facultatif“, Mètis 13, 173–185.
Frontisi-Ducroux/Lissarrague (1990): Françoise Frontisi-Ducroux / François Lissarrague, „From

ambiguity to ambivalence. A dionysiac excursion through the ‚Anacreontic‘ vases“, in: David
M. Halperin / John J. Winkler / Froma I. Zeitlin (Hg.), Before Sexuality. The Construction of Erotic
Experience in the Ancient Greek World, Princeton, 211–256.

Furtwängler/Reichhold (1909): Adolf Furtwängler / Karl Reichhold, Griechische Vasenmalerei. Auswahl
hervorragender Vasenbilder, Serie II. Tafeln, München.

Gaunt (2017): Jasper Gaunt, „Nestor’s cup and its reception“, in: Niall W. Slater (Hg.), Voice and Voices
in Antiquity. Orality and Literacy in the Ancient World, Vol. XI, Leiden/Boston, 92–120.

Gentili (1958): Bruno Gentili (Hg.), Anacreonte, Rom.
Gerleigner (2012): Georg Simon Gerleigner, Writing on Archaic Athenian Pottery. Studies on the

Relationship between Images and Inscriptions on Greek Vases, Diss. Cambridge.
Gerleigner (2015): Georg Simon Garleigner, „Smikros hat’s gemalt. Zur Schriftbildlichkeit griechischer

Vaseninschriften“, in: Annette Kehnel / Diamantis Panagiotopoulos (Hg.), Schriftträger –
Textträger. Zur materialen Präsenz des Geschriebenen in frühen Gesellschaften, Berlin/München/
Boston, 209–228.

Gerleigner (2021): Georg Simon Gerleigner, „Götteranrufungen in der direkten Rede von Figuren auf
griechischen Vasenbildern“, in: Lang-Auinger/Trinkl, 59–76.

Gerleigner/Lissarrague (2022): Georg Simon Gerleigner / François Lissarrague, „Monumentalising
vase-inscriptions. Writing on architectural structures and bodies in Greek vase-painting“, in:
Nikolaus Dietrich / Johannes Fouquet (Hg.), Image, Text, Stone. Intermedial Perspectives on Graeco-
Roman Sculpture, Berlin/Boston, 259–301.

Gherchanoc (2016): Florence Gherchanoc, Concours de beauté et beauté du corps en Grèce ancienne.
Discours et pratiques, Bordeaux.

Gigante et al. (2021): Melania Gigante et al., „Who was buried with Nestor’s Cup? Macroscopic and
microscopic analyses of the cremated remains from Tomb 168 (second half of the 8th century

136 Zitierte Literatur



BCE, Pithekoussai, Ischia Island, Italy“, PLOS ONE 16(10), https://doi.org/10.1371/journal.pone.
0257368.

Giuliani (1991): Luca Giuliani, „Euphronios, ein Maler im Wandel“, in: Heilmeyer et al., 14–24.
Giuliani (2016/2017): Luca Giuliani, „The emergence and function of narrative images in ancient

Greece“, RES: Anthropology and Aesthetics 67–68, 1–14.
Giuliani (2022): Luca Giuliani, „Images and storytelling“, in: Barringer/Lissarrague, 71–88.
Glazebroock (2012): Allison Glazebrook, „Prostitutes, plonk, and play. Female banqueters on a red-

figure psykter from the Hermitage“, Classical World 105, 497–524, Abb. 1–7.
Golden (1985): Mark Golden, „Pais, ‚child‘ and ‚slave‘“, Antiquité Classique 54, 91–104.
Goldhill (2014): Simon Goldhill, „Is there a history of prostitution?“, in: Mark Masterson / Nancy

Sorkin Rabinowitz / James Robson (Hg.), Sex in Antiquity. Exploring Gender and Sexuality in the
Ancient World, London/New York, 179–197.

Grethlein (2016): Jonas Grethlein, „Sight and reflexivity. Theorizing vision in Greek vase-painting“, in:
Squire, 85–106.

Hackstein (2010): Olav Hackstein, „The Greek of Epic“, in: Bakker, 401–423.
Hägg (1983): Robin Hägg (Hg.), The Greek Renaissance of the Eigth Century B.C., Tradition and

Innovation, Stockholm.
Hansen (1983): Petrus Allanus Hansen, Carmina Epigraphica Graeca, Saeculorum VIII–V a.Chr.n.,

Berlin/New York. [= CEG]
Hasaki (2021): Eleni Hasaki, Potters at Work in Ancient Corinth. Industry, Religion, and the Penteskouphia

Pinakes (= Hesperia, Suppl. 51), Princeton, New Jersey.
Haug (2011): Annette Haug, „Handwerkerszenen auf attischen Vasen des 6. und 5. Jhs. v. Chr.“,

Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 126, 1–31.
Hedreen (2009): Guy Hedreen, „Iambic caricature and self-representation as a model for

understanding internal references among red-figure vase-painters and potters of the Pioneer
group“, in: Dimitrios Yatromanolakis (Hg.), An Archaeology of Representations. Ancient Greek Vase-
Painting and Contemporary Methodologies, Athen, 200–239.

Hedreen (2014): Guy Hedreen, „Smikros and Epilykos. Two comic inventions in Athenian vase-
painting“, in: Oakley, 49–62.

Hedreen (2016a): Guy Hedreen, The Image of the Artist in Archaic and Classical Greece. Art, Poetry, and
Subjectivity, Cambridge.

Hedreen (2016b): Guy Hedreen, „Smikros. Fictional portrait of an artist as symposiast by
Euphronios“, in: Cazzato et al., 113–139.

Hedreen (2016c): Guy Hedreen, „ ‚So-and-so καλή‘. A reexamination“, in: Yatromanolakis, 53–72.
Heesen (2011): Pieter Heesen, Athenian Little-Master Cups, Vol. I–II, Alkmaar.
Heilmeyer et al. (1991): Wolf-Dieter Heilmeyer et al., Euphronios der Maler (Ausstellungskatalog Berlin),

Mailand.
Heinemann (2009): Alexander Heinemann, „Bild, Gefäß, Praxis. Überlegungen zu attischen

Salbgefäßen“, in: Schmidt/Oakley, 161–175.
Heinemann (2016): Alexander Heinemann, Der Gott des Gelages. Dionysos, Satyrn und Mänaden auf

attischem Trinkgeschirr des 5. Jahrhunderts v. Chr., Berlin/Boston.
Heinrich (2007): Frauke Heinrich, „Bodengelage im Reich des Dionysos. Gelagebilder ohne Klinen in

der attischen Bilderwelt des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr.“, in: Marion Meyer (Hg.), Besorgte
Mütter und sorglose Zecher. Mythische Exempel in der Bilderwelt Athens, Wien, 101–156, Tafel 1–15.

Henrichs (2008): Albert Henrichs, „Dionysische Imaginationswelten. Wein, Tanz, Erotik“, in: Renate
Schlesier / Agnes Schwarzmaier (Hg.), Dionysos – Verwandlung und Ekstase (Ausstellungskatalog
Berlin), Regensburg, 18–27.

Zitierte Literatur 137

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0257368


Herington (1985): John Herington, Poetry into Drama. Early Tragedy and the Greek Poetic Tradition,
Berkeley/Los Angeles/London.

Heubeck (1979): Alfred Heubeck, Schrift (= Archaeologia Homerica, Bd. 3, Kapitel X), Göttingen.
Himmelmann (1994): Nikolaus Himmelmann, Realistische Themen in der griechischen Kunst der

archaischen und klassischen Zeit, Berlin.
Hobden (2011): Fiona Hobden, „Enter the divine. Sympotic performance and religious experience“, in:

André P. M. H. Lardinois / Josine H. Blok / Marc G. M. van der Poel (Hg.), Sacred Words. Orality,
Literacy and Religion, Leiden/Boston, 37–57.

Hobden (2013): Fiona Hobden, The Symposion in Ancient Greek Society and Thought, Cambridge.
Hölscher (2022): Tonio Hölscher, „Again: Working scenes on Athenian vases – Images between social

values and aesthetic reality“, in: Barringer/Lissarrague, 179–200.
Hurwit (2015): Jeffrey M. Hurwit, Artists and Signatures in Ancient Greece, Cambridge.
Hurwit (2017): Jeffrey M. Hurwit, „Response: Reflections on identity, personality, and originality“, in:

Kristen Seaman / Peter Schultz (Hg.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece, Cambridge,
177–205.

Immerwahr (1990): Henry R. Immerwahr, Attic Script. A Survey, Oxford.
Isler-Kerényi (2007): Cornelia Isler-Kerényi, Dionysos in Archaic Greece. An Understanding through

Images, Leiden/Boston [zuerst italienisch 2001].
Isler-Kerényi (2015): Cornelia Isler-Kerényi, Dionysos in Classical Athens. An Understanding through

Images, Leiden/Boston.
Jacobsthal (1912): Paul Jacobsthal, „SYMPOSIAKA“, Abhandlungen der Königlichen Gesellschaft der

Wissenschaften zu Göttingen, Philologisch-Historische Klasse, Neue Folge 14, 31–70, Tafel I–XXII.
Jacquet-Rimassa (1995): Pascale Jacquet-Rimassa, „KOTTABOS. Recherches iconographiques.

Céramique italiote, 440-300 av. J.-C.“, Pallas 42, 129–170.
Jacquet-Rimassa (2008): Pascale Jacquet-Rimassa, „L’image en jeu ou l’offrande dionysiaque (le

kottabe, dix ans après ... )“, Pallas 76, 67–80.
Jacquet-Rimassa/Pouyadou (2003): Pascale Jacquet-Rimassa / V. Pouyadou, „Cratère et kottabe,

objets symposiaques? ... Certes, mais aussi dionysiaques“, Pallas 63, 55–75, XI–XVI, Abb. 19–30.
Jeffery (1961/1990): Lilian H. Jeffery, The Local Scripts of Archaic Greece. A Study of the Origin of the Greek

Alphabet and Its Development from the Eighth to the Fifth Centuries B.C. (1961). Revised Edition with
Supplement by Alan W. Johnston, Oxford 1990.

Johnston (1991): Alan W. Johnston, „Greek vases in the marketplace“, in: Tom Rasmussen / Nigel
Spivey (Hg.), Looking at Greek Vases, Cambridge, 203–231.

Johnston/Andriomenou (1989): Alan W. Johnston / Angeliki K. Andriomenou, „A geometric graffito
from Eretria“, Annual of the British School of Athens 84, 217–220.

Jones (2014): Gregory S. Jones, „Voice of the people. Popular symposia and the non-elite origins of
the Attic skolia“, Transactions of the American Philological Association 144, 229–262.

Jones (2016): Gregory S. Jones, „Observing genre in archaic Greek skolia and vase-painting“, in:
Vanessa Cazzato / André Lardinois (Hg.), The Look of Lyric. Greek Song and the Visual (= Studies in
Archaic and Classical Greek Song 1), Leiden/Boston, 146–184.

Kapparis (2019): Konstantinos Kapparis, Prostitution in the Ancient Greek World, Berlin/Boston.
Keuls (1997): Eva C. Keuls, Painter and Poet in Ancient Greece. Iconography and the Literary Arts,

Stuttgart/Leipzig.
Kivilo (2021): Maarit Kivilo, „Sappho’s lives“, in: Finglass/Kelly, 11–21.
Klein (1898): Wilhelm Klein, Die griechischen Vasen mit Lieblingsinschriften. Zweite Auflage, Leipzig.
Klinger (2009): Sonia Klinger, „Women and deer. From Athens to Corinth and back“, in: Oakley/

Palagia, 100–107.

138 Zitierte Literatur



Knauss (2017): Florian Knauss, Die Kunst der Antike. Meisterwerke der Münchner Antikensammlungen,
München.

Korshak (1987): Yvonne Korshak, Frontal Faces in Attic Vase Painting of the Archaic Period, Chicago.
Kreilinger (2007): Ulla Kreilinger, Anständige Nacktheit. Körperpflege, Reinigungsriten und das Phänomen

weiblicher Nacktheit im archaisch-klassischen Athen, Rahden/Westf.
Kreuzer (2020): Bettina Kreuzer, Corpus Vasorum Antiquorum. Deutschland. München,

Antikensammlungen (ehemals Museum antiken Kleinkunst), Bd. 21: Attisch rotfigurige Mischgefäße,
München.

Kreuzer (2021): Bettina Kreuzer, „Ein Fest für Smikros. Kommunikative Strategien auf dem
Kelchkrater des Euphronios in München“, in: Lang-Auinger/Trinkl, 179–192.

Kurke (1997): Leslie Kurke, „Inventing the hetaira. Sex, politics, and discursive conflict in archaic
Greece“, Classical Antiquity 16, 106–150.

Kurke (1999): Leslie Kurke, Coins, Bodies, Games, and Gold. The Politics of Meaning in Archaic Greece,
Princeton, New Jersey.

Kurke (2021): Leslie Kurke, „Sappho and genre“, in: Finglass/Kelly, 93–106.
Kyrieleis (1969): Helmut Kyrieleis, Throne und Klinen. Studien zur Formgeschichte altorientalischer und

griechischer Sitz- und Liegemöbel vorhellenistischer Zeit, Berlin.
Lane Fox (2009): Robin Lane Fox, Travelling Heroes. In the Epic Age of Homer, New York.
Lang-Auinger/Trinkl (2021): Claudia Lang-Auinger / Elisabeth Trinkl (Hg.), Griechische Vasen als

Medium für Kommunikation. Ausgewählte Aspekte (= Corpus Vasorum Antiquorum. Österreich, Beiheft
3), Wien.

Latacz (1990): Joachim Latacz, „Die Funktion des Symposions für die entstehende griechische
Literatur“, in: Wolfgang Kullmann / Michael Reichel (Hg.), Der Übergang von der Mündlichkeit zur
Literatur bei den Griechen, Tübingen, 227–264.

Lee (2015): Mireille M. Lee, Body, Dress, and Identity in Ancient Greece, Cambridge.
Lissarrague (1985): François Lissarrague, „Paroles d’images. Remarques sur le fonctionnement de

l’écriture dans l’imagerie attique“, in: Anne-Marie Christin (Hg.), Écritures II, Paris, 71–89, Abb.
1–10.

Lissarrague (1987a): François Lissarrague, Un flot d’images. Une esthétique du banquet grec, Paris.
Lissarrague (1987b): François Lissarrague, „Voyages d’images. Iconographie et aires culturelles“,

Revue des Études Anciennes 89, 261–269.
Lissarrague (1990): François Lissarrague, L’autre guerrier. Archers, peltastes, cavaliers dans l’imagerie

attique, Paris.
Lissarrague (1991/2002): François Lissarrague, „Femmes au figuré“, in: Pauline Schmitt Pantel (Hg.),

Histoire des femmes en Occident I. L’Antiquité (11991), Paris 22002 (mit „Bibliographie additionelle
1989–2001“), 203–301.

Lissarrague (1992): François Lissarrague, „Graphein. Écrire et dessiner“, in: Christiane Bron / Effy
Kassapoglou (Hg.), L’image en jeu, de l’Antiquité à Paul Klee, Yens-sur-Morges, 189–203.

Lissarrague (1994): François Lissarrague, „Epiktetos egraphsen. The writing on the cup“, in: Simon
Goldhill / Robin Osborne (Hg.), Art and Text in Ancient Greek Culture, Cambridge, 12–27.

Lissarrague (1999): François Lissarrague, „Publicity and performance. Kalos inscriptions in Attic vase-
painting“, in: Simon Goldhill / Robin Osborne (Hg.), Performance Culture and Athenian Democracy,
Cambridge, 359–373.

Lissarrague (2009): François Lissarrague, „Reading images, looking at pictures, and after“, in:
Schmidt/Oakley, 15–22.

Lissarrague (2015a): François Lissarrague, „Art and images. Feasting in ancient Greece and Rome“,
in: Wilkins/Nadeau, 123–131.

Zitierte Literatur 139



Lissarrague (2015b): François Lissarrague, „Nommer les choses. Sur quelques inscriptions peintes
dans la céramique attique archaïque“, Revista Tempo 21, https://doi.org/10.1590/TEM-1980-
542X2015v213808.

Lissarrague/Schnapp (1981): François Lissarrague / Alain Schnapp, „Imagerie des Grecs ou Grèce des
imagiers?“, Le Temps de la Réflexion 2, 275–297.

Lorber (1979): Fritz Lorber, Inschriften auf korinthischen Vasen. Archäologisch-epigraphische
Untersuchungen zur korinthischen Vasenmalerei im 7. und 6. Jh. v. Chr., Berlin.

Lullies (1956): Reinhard Lullies, „Ein korinthisches Alabastron“, Mitteilungen des Deutschen
Archäologischen Instituts, Athenische Abteilung 71 (Beilage 119), 208–210, mit Tafel.

Lynch (2011): Kathleen M. Lynch, The Symposium in Context. Pottery from a Late Archaic House near the
Athenian Agora, Princeton.

Mace (1993): Sarah T. Mace, „Amour, encore! The development of δηὖτε in archaic lyric“, Greek,
Roman and Byzantine Studies 34, 335–364.

Mackay (2021): Anne Mackay, „Polysemy in the Attic black-figure vase-painting tradition“, in: Lang-
Auinger/Trinkl, 79–88.

Malkin (1998): Irak Malkin, The Returns of Odysseus. Colonization and Ethnicity, Berkeley/Los Angeles/
London.

Malkin (2011): Irad Malkin, A Small Greek World. Networks in the Ancient Mediterranean, Oxford.
Malkin (2017): Irad Malkin, „Hybridity and mixture“, in: Ibridazione e Integrazione in Magna Grecia.

Forme, Modelli, Dinamiche. Atti del Cinquantaquattresimo Convegno di Studi sulla Magna Grecia,
Taranto, 11–27.

Malkin (2021): Irad Malkin, „Greek networks vs regional hybridity? Greek women and Greek
colonies“, Ancient West & East 20, 51–69.

Mannack (2014): Thomas Mannack, „Beautiful men on vases for the dead“, in: Oakley, 116–124.
Mannack (2019): Thomas Mannack, „The good, the bad, and the misleading. A network of names on

(mainly) Athenian vases“, in: Rui Morais / Delfim Leão / Diana Rodríguez Pérez (Hg.), Greek Art in
Motion. Studies in Honour of Sir John Boardman on the Occasion of His 90th Birthday, Oxford, 31–36.

Masson/Taillardat (1985): Olivier Masson / Jean Taillardat, „Un vase parlant de Sélinonte (SEG XXIX,
938)“, Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 59, 137–140.

Maudet (2021): Ségolène Maudet, „The geometric workshop of Pithekoussai in Campania. A socio-
economic history of the reception of a mixed iconography between Greeks, Phoenicians and
local elites“, in: Lang-Auinger/Trinkl, 341–355.

McIntosh Snyder (1997): Jane McIntosh Snyder, „Sappho in Attic vase painting“, in: Ann Olga Koloski-
Ostrow / Claire L. Lyons (Hg.), Naked Truths. Women, Sexuality, and Gender in Classical Art and
Archaeology, Milton Park/New York, 108–119.

Moraw (1998): Susanne Moraw, Die Mänade in der attischen Vasenmalerei des 6. und 5. Jahrhunderts
v. Chr. Rezeptionsästhetische Analyse eines antiken Wirklichkeitsentwurfs, Mainz.

Mueller (2021): Melissa Mueller, „Sappho and sexuality“, in: Finglass/Kelly, 36–52.
Murray (1982): Oswyn Murray, „Symposion and Männerbund (1982)“ = Murray 2018, Chapter 3, 25–29.
Murray (1983): Oswyn Murray, „The Greek symposion in history (1983)“ = Murray 2018, Chapter 2,

11–23.
Murray (1990): Oswyn Murray (Hg.), Sympotica. A Symposium on the symposion, Oxford.
Murray (1991): Oswyn Murray, „War and the symposion (1991)“ = Murray 2018, Chapter 13, 155–172.
Murray (1993): Oswyn Murray, Early Greece. Second Edition (11980), Cambridge, Mass.
Murray (1994): Oswyn Murray, „Nestor’s cup and the origins of the Greek symposion (1994)“ = Murray

2018, Chapter 7, 63–75.
Murray (1995): Oswyn Murray, „Histories of pleasure (1995)“ = Murray 2018, Chapter 26, 369–382.

140 Zitierte Literatur

https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213808
https://doi.org/10.1590/TEM-1980-542X2015v213808


Murray (2003): Oswyn Murray, „Sympotica – twenty years on (2003)“, Pallas 61, 13–21 = Murray 2018,
Chapter 5, 43–52.

Murray (2009): Oswyn Murray, „The culture of the symposion“, in: Raaflaub/van Wees, 508–523.
Murray (2011): Oswyn Murray, „Hedonism and history (2011)“ = Murray 2018, Chapter 27, 383–398.
Murray (2016a): Oswyn Murray, „Erōs and the symposion (2016)“ = Murray 2018, Chapter 16, 197–214.
Murray (2016b): Oswyn Murray, „The symposion between East and West (2016)“ = Murray 2018,

Chapter 8, 77–88.
Murray (2017): Oswyn Murray, „The symposion and social status (2017)“ = Murray 2018, Chapter 12,

139–153.
Murray (2018): Oswyn Murray, The Symposion: Drinking Greek Style. Essays on Greek Pleasure 1983–2017,

hg. von Vanessa Cazzato, Oxford.
Murray/Tecuşan (1995): Oswyn Murray / Manuela Tecuşan (Hg.), In Vino Veritas, London.
Nagy (2007): Gregory Nagy, „Did Sappho and Alcaeus ever meet? Symmetries of myth and ritual in

performing the songs of ancient Lesbos“, in: Anton Bierl / Rebecca Lämmle / Katharina
Wesselmann (Hg.), Literatur und Religion I. Wege zu einer mythisch-rituellen Poetik bei den Griechen,
Berlin/New York, 211–269.

Neer (2002): Richard T. Neer, Style and Politics in Athenian Vase-Painting. The Craft of Democracy, ca.
530–460 B.C.E., Cambridge.

Neer (2011): Richard T. Neer, Greek Art and Archaeology. A New History, c. 2500-c. 150 BCE, London/
New York.

Neer (2019): Richard T. Neer, „Ancient Greek vessels between sea, earth, and clouds“, in: Claudia
Brittenham (Hg.), Vessels. The Object as Container, Oxford, 6–49.

Neils (2000): Jenifer Neils, „Others within the other. An intimate look at hetairai and maenads“, in:
Cohen, 203–226.

Neri (2021): Camillo Neri (Hg.), Saffo, testimonianze e frammenti. Introduzione, testo critico, traduzione e
commento, Berlin/Boston.

Nietzsche (1872): Friedrich Nietzsche, „Homer’s Wettkampf“ (1872), in: Friedrich Nietzsche,
Nachgelassene Schriften 1870–1873 (= Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe, hg. von Giorgio
Colli / Mazzino Montinari, Dritte Abteilung, Bd. 2), Berlin/New York 1973, 277–286.

Nilsson (1951): Martin P. Nilsson, „Die Götter des Symposions“, in: M. P. N., Opuscula Selecta 1, Lund,
428–442.

Nizzo (2007): Valentino Nizzo, Ritorno ad Ischia. Dalla stratigrafia della necropoli di Pithekoussai alla
tipologia dei materiali, Neapel.

Oakley (2014): John H. Oakley (Hg.), Athenian Potters and Painters, Vol. III, Oxford/Philadelphia.
Oakley/Palagia (2009): John H. Oakley / Olga Palagia (Hg.), Athenian Potters and Painters, Vol. II,

Oxford.
Obbink (2016): Dirk Obbink, „The Newest Sappho. Text, apparatus criticus, and translation“, in: Bierl/

Lardinois, 13–33.
Ober (1989): Josiah Ober, Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and the Power of the

People, Princeton.
Olsen (2017): Sarah Olsen, „Les danseuses en Grèce ancienne. Performance, capacité d’agir et

divertissement“, Clio 46, 19–42.
Orfanos/Carrière (2003): Charalampos Orfanos / Jean-Claude Carrière (Hg.), Symposium. Banquet et

représentations en Grèce et à Rome (= Pallas 61), Toulouse.
Osborne (1991): Robin Osborne, „Whose image and superscription is this?“ (review of: Vernant et al.,

A City of Images. Iconography and Society in Ancient Greece, Princeton 1989 = engl. Übersetzung
von Vernant et al. [1984]), Arion, Third Series 1, 255–275.

Zitierte Literatur 141



Osborne (1996): Robin Osborne, „Pots, trade and the archaic Greek economy“, Antiquity 70, 31–44.
Osborne (1998): Robin Osborne, „Early Greek colonization? The nature of Greek settlement in the

West“, in: Nick Fisher / Hans van Wees (Hg.), Archaic Greece. New Approaches and New Evidence,
London, 251–269.

Osborne (2001): Robin Osborne, „Why did Athenian pots appeal to the Etruscans?“, World Archaeology
33, 277–295.

Osborne (2010): Robin Osborne, „The art of signing in ancient Greece“, Arethusa 43, 231–251.
Osborne (2012): Robin Osborne, „Polysemy and its limits. Controlling the interpretation of Greek

vases in changing cultural contexts“, in: Stefan Schmidt / Adrian Stähli (Hg.), Vasenbilder im
Kulturtransfer – Zirkulation und Rezeption griechischer Keramik im Mittelmeerraum (= Corpus
Vasorum Antiquorum. Deutschland, Beiheft 5), München, 177–186.

Osborne (2014): Robin Osborne, „Intoxication and sociality. The symposium in the ancient Greek
world“, in: Phil Withington / Angela McShane (Hg.), Cultures of Intoxication, Oxford, 34–60.

Osborne/Pappas (2007): Robin Osborne / Alexandra Pappas, „Writing on archaic Greek pottery“, in:
Zahra Newby / Ruth Leader-Newby (Hg.), Art and Inscription in the Ancient World, Cambridge,
131–155.

Page (1962): Denys L. Page (Hg.), Poetae Melici Graeci, Oxford. [= PMG]
Paléothodoros (2004): Dimitris Paléothodoros, Épictétos, Louvain et al.
Panayotou-Triantaphyllopoulou (2017): Anna Panayotou-Triantaphyllopoulou, „The impact of late

geometric Greek inscriptions from Methone on understanding the development of early
Euboean alphabet“, in: Clay et al., 232–241.

Pappas (2017): Alexandra Pappas, „Form follows function? Toward an aesthetics of early Greek
inscriptions at Methone“, in: Clay et al., 285–308.

Parker (1993): Holt N. Parker, „Sappho schoolmistress“, Transactions of the American Philological
Association 123, 309–351.

Parker/Steele (2021a): Robert Parker / Philippa M. Steele (Hg.), Early Greek Alphabets. Origin, Diffusion,
Uses, Oxford.

Parker/Steele (2021b): Robert Parker / Philippa M. Steele, „Introduction“, in: Parker/Steele 2021a,
1–18.

Pasquier/Denoyelle (1990): Alain Pasquier / Martine Denoyelle et al., Euphronios peintre à Athènes au
VIe siècle avant J.-C. (Ausstellungskatalog Louvre), Paris.

Pellizer (1990): Ezio Pellizer, „Outlines of a morphology of sympotic entertainment“, in: Murray,
177–184.

Peschel (1987): Ingeborg Peschel, Die Hetäre bei Symposion und Komos in der attisch-rotfigurigen
Vasenmalerei des 6.-4. Jahrh. v. Chr., Frankfurt am Main et al.

Petersen (1997): Lauren Hackworth Petersen, „Divided consciousness and female companionship.
Reconstructing female subjectivity on Greek vases“, Arethusa 30, 35–74.

Philipp (1968): Hanna Philipp, TEKTONON DAIDALA. Der bildende Künstler und sein Werk im
vorplatonischen Schrifttum, Berlin.

Piñol-Villanueva (2020): Adrià Piñol-Villanueva, „An inscription on an amphora by Smikros revisited“,
Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 215, 95–103.

Pirenne-Delforge (1994): Vinciane Pirenne-Delforge, L’Aphrodite grecque. Contribution à l’étude de ses
cultes et de sa personnalité dans le panthéon archaïque et classique, Athen/Liège.

Powell (1989): Barry B. Powell, „Why was the Greek alphabet invented? The epigraphical evidence“,
Classical Antiquity 8, 321–350.

Powell (1991): Barry B. Powell, Homer and the Origin of the Greek Alphabet, Cambridge.

142 Zitierte Literatur



Powell (2012): Anton Powell, „Kosmos ou désordre? L’euphémisme au cœur du sumposion“, in:
Vincent Azoulay / Florence Gherchanoc / Sophie Lalanne (Hg.), Le banquet de Pauline Schmitt
Pantel. Genre, mœurs et politique dans l’Antiquité grecque et romaine, Paris, 439–453.

Powell (2017): Eric A. Powell, „When the ancient Greeks began to write. Newly discovered inscriptions
help explain how literacy spread“, Archaeology 70/3, 44–49.

Power (2010): Timothy Power, The Culture of Kitharôidia, Cambridge, Mass./London.
Pugliese Carratelli (1996): Giovanni Pugliese Carratelli (Hg.), The Western Greeks. Classical Civilization in

the Western Mediterranean, London.
Raaflaub/van Wees (2009): Kurt A. Raaflaub / Hans van Wees (Hg.), A Companion to Archaic Greece,

Oxford.
Rabinowitz (2002): Nancy Sorkin Rabinowitz, „Excavating women’s homoeroticism in ancient Greece.

The evidence from Attic vase painting“, in: Nancy Sorkin Rabinowitz / Lisa Auanger (Hg.), Among
Women. From the Homosocial to the Homoerotic in the Ancient World, Austin, 106–166.

Raubitschek (1949): Antony E. Raubitschek, Dedications from the Athenian Akropolis. A Catalogue of the
Inscriptions of the Sixth and Fifth Centuries B.C., Cambridge, Mass.

Reinsberg (1989): Carola Reinsberg, Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken Griechenland,
München.

Ridgway (1992): David Ridgway, The First Western Greeks, Cambridge [zuerst italienisch 1984].
Ridgway (2003): David Ridgway, „Euboeans and others along the Tyrrhenian seabord in the 8th

century B.C.“, in: Kathryn Lomas (Hg.), Greek Identity in the Western Mediterranean. Papers in
Honour of Brian Shefton, Boston, 15–33.

Ridgway (2009): David Ridgway, „Pithekoussai I again“, Journal of Roman Archaeology 22, 444–446.
Robinson/Fluck (1937): David M. Robinson / Edward J. Fluck, A Study of the Greek Love-Names. Including

a Discussion of Paederasty and a Prosopographia, Baltimore.
Rösler (2021): Wolfgang Rösler, „Sappho and Alcaeus“, in: Finglass/Kelly, 65–76.
Rossi (1983): Luigi Enrico Rossi, „Il simposio greco arcaico e classico come spettacolo a se stesso“, in:

Spettacoli conviviali dall’antichità classica alle corti italiane del ’400. Atti del VII Convegno di Studio,
Viterbo, 41–50.

Sartori (1893): Karl Sartori, Das Kottabos-Spiel der alten Griechen, München.
Sauzeau (2000): Pierre Sauzeau (Hg.), Bacchanales. Actes des Colloques 1996–1998 (= Cahiers du Gita

13), Montpellier.
Schäfer (1997): Alfred Schäfer, Unterhaltung beim griechischen Symposion. Darbietungen, Spiele und

Wettkämpfe von homerischer bis in spätklassische Zeit, Mainz.
Scheer (2011): Tanja S. Scheer, Griechische Geschlechtergeschichte, München.
Schefold (1978): Karl Schefold, Götter- und Heldensagen der Griechen in der spätarchaischen Kunst,

München.
Schefold (1997): Karl Schefold, Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker, Basel.
Scheibler (1983): Ingeborg Scheibler, Griechische Töpferkunst. Herstellung, Handel und Gebrauch der

antiken Tongefäße, München.
Schlesier (1993a): Renate Schlesier, „Mixtures of masks. Maenads as tragic models“, in: Thomas

H. Carpenter / Christopher A. Faraone (Hg.), Masks of Dionysus, Ithaca/London, 89–114.
Schlesier (1993b): Renate Schlesier, „Mischungen von Bakche und Bakchos. Zur Erotik der Mänaden

in der antiken griechischen Tradition“, in: Horst Albert Glaser (Hg.), Annäherungsversuche. Zur
Geschichte und Ästhetik des Erotischen in der Literatur, Bern et al., 7–30.

Schlesier (1997): Renate Schlesier, s.v. „Dionysos I. Religion“, in: Hubert Cancik / Helmuth Schneider
(Hg.), Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 3, Stuttgart/Weimar, 651–662.

Zitierte Literatur 143



Schlesier (2000): Renate Schlesier, „Menschen und Götter unterwegs. Ritual und Reise in der
griechischen Antike“, in: Tonio Hölscher (Hg.), Gegenwelten zu den Kulturen Griechenlands und
Roms in der Antike, München/Leipzig, 129–157.

Schlesier (2004): Renate Schlesier, „Künstliche Kreation und religiöse Erfahrung.
Verwendungsgeschichtliche Anmerkungen zum Begriff der Inspiration“, in: Gert Mattenklott
(Hg.), Ästhetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Künste. Epistemische, ästhetische und
religiöse Formen von Erfahrung im Vergleich, Hamburg, 177–194.

Schlesier (2008): Renate Schlesier, s.v. „Ariadne“, in: Maria Moog-Grünewald (Hg.), Mythenrezeption.
Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfängen bis zur Gegenwart (= Der Neue
Pauly, Suppl. 5), Stuttgart/Weimar, 140–150.

Schlesier (2011a): Renate Schlesier (Hg.), A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin/
Boston.

Schlesier (2011b): Renate Schlesier, „Der bakchische Gott“, in: Schlesier 2011a, 173–202.
Schlesier (2013a): Renate Schlesier, „Attis, Gyrinno, and other hetairai. Female personal names in

Sappho’s poetry“, Philologus 157, 199–222.
Schlesier (2013b): Renate Schlesier, s.v. „Sappho“, in: Peter von Möllendorff / Annette Simonis / Linda

Simonis (Hg.), Historische Gestalten der Antike. Rezeption in Literatur, Kunst und Musik (= Der Neue
Pauly, Suppl. 8), Stuttgart/Weimar, 835–860.

Schlesier (2013c): Renate Schlesier, „Der schöne Adonis und die Frauen“, Ästhetik & Kommunikation 44
(Heft 160: Schönheit), 57–65.

Schlesier (2014): Renate Schlesier, „Symposion, Kult und frühgriechische Dichtung. Sappho im
Kontext“, in: Ortwin Dally / Tonio Hölscher / Susanne Muth / Rolf Michael Schneider (Hg.),
Medien der Geschichte – Antikes Griechenland und Rom, Berlin/Boston, 74–106.

Schlesier (2016a): Renate Schlesier, „KRATER. The mixing-vessel as metaphorical space in ancient
Greek tradition“, in: Fabian Horn / Cilliers Breytenbach (Hg.), Spatial Metaphors. Ancient Texts and
Transformations (= Berlin Studies of the Ancient World 39), Berlin, 69–84.

Schlesier (2016b): Renate Schlesier, „Loving, but not loved. The new Kypris song in the context of
Sappho’s poetry“, in: Bierl/Lardinois, 368–395.

Schlesier (2017): Renate Schlesier, „How to make fragments. Maximus Tyrius’ Sappho“, in: Tomasz
Derda / Jennifer Hilder / Jan Kwapisz (Hg.), Fragments, Holes, and Wholes. Reconstructing the
Ancient World in Theory and Practice, Warsaw, 141–162.

Schlesier (2018): Renate Schlesier, „Sappho bei Nacht“, in: Angelos Chaniotis (Hg.), La nuit. Imaginaire
et réalités nocturnes dans le monde gréco-romain (= Fondation Hardt, Entretiens 64), Vandœuvres,
91–121.

Schlesier (2020): Renate Schlesier, „A sophisticated hetaira at table. Athenaeus’ Sappho“, in: Bruno
Currie / Ian Rutherford (Hg.), The Reception of Greek Lyric Poetry in the Ancient World. Transmission,
Canonization and Paratext (= Studies in Archaic and Classical Greek Song 5), Leiden/Boston,
342–372.

Schlesier (2024): Renate Schlesier, „Anakreons multiple Lesbierin. Eine spielerische Hommage an
Sappho“, in: Lisa Cordes / Marco Formisano / Janja Soldo (Hg.), Lightness, Quickness, Multiplicity.
Three Memos for Classicists, Leiden/Boston.

Schlesier (im Druck): Renate Schlesier, „Verwirrspiel mit dem Genus. Zur Flexibilität von Gender und
Genre in Sapphos Lyrik“, in: Beate Kellner / Alexander Rudolph (Hg.), Mittelalterliche Lyrik im
Kontext.

Schmidt (2005): Stefan Schmidt, Rhetorische Bilder auf attischen Vasen. Visuelle Kommunikation im 5.
Jahrhundert v. Chr., Berlin.

144 Zitierte Literatur



Schmidt/Oakley (2009): Stefan Schmidt / John H. Oakley (Hg.), Hermeneutik der Bilder. Beiträge zu
Ikonographie und Interpretation griechischer Vasenmalerei (= Corpus Vasorum Antiquorum.
Deutschland, Beiheft 4), München.

Schmitt Pantel (1990): Pauline Schmitt Pantel, „Sacrificial meal and symposion. Two models of civic
institutions in the archaic city?“, in: Murray, 14–33.

Schmitt Pantel (1992): Pauline Schmitt Pantel, La cité au banquet. Histoire des repas publics dans les
cités grecques, Paris.

Schmitt Pantel (2003): Pauline Schmitt Pantel, „Le banquet et le ‚genre‘ sur les images grecques,
propos sur les compagnes et les compagnons“, Pallas 61, 83–95, Tafel I–IV.

Schmitt Pantel (2009): Pauline Schmitt Pantel, Aithra et Pandora. Femmes, genre et cité dans la Grèce
antique, Paris.

Schmitt Pantel (2011): Pauline Schmitt Pantel, „Dionysos, the banquet and gender“, in: Schlesier
2011a, 119–136, Tafel XV–XXII.

Schmitt Pantel (2012): Pauline Schmitt Pantel, „Les banquets dans les cités grecques. Bilan
historiographique“, Dialogues d’histoire ancienne, Supplément 7, 73–93.

Schnapp-Gourbeillon (2002): Annie Schnapp-Gourbeillon, Aux origines de la Grèce (XIIIe–VIIIe siècles
avant notre ère). La genèse du politique, Paris.

Scholl (im Druck): Andreas Scholl, Die archaischen Akropolis-Votive. Die Weihgeschenke auf der Athener
Burg und die Geschichte der Stadt von der Zeit Solons bis zum Persersturm, Berlin.

Schurtz (1902): Heinrich Schurtz, Altersklassen und Männerbünde. Eine Darstellung der Grundformen der
Gesellschaft, Berlin [reprographischer Nachdruck: Berlin/Boston 2018].

Schwarzmaier (im Druck): Agnes Schwarzmaier, Corpus Vasorum Antiquorum. Deutschland. Berlin,
Antikensammlung (ehemals Antiquarium), Bd.: Attisch rotfigurige Amphoren, München.

Shapiro (1987): Alan Shapiro, „Kalos-inscriptions with patronymic“, Zeitschrift für Papyrologie und
Epigraphik 68, 107–118.

Shapiro (2000): Alan Shapiro, „Leagros and Euphronios. Painting pederasty in Athens“, in: Thomas
K. Hubbard (Hg.), Greek Love Reconsidered, New York, 12–32.

Shapiro (2004): Alan Shapiro, „Leagros the satyr“, in: Clemente Marconi (Hg.), Greek Vases. Images,
Contexts and Controversies. Proceedings of the Conference Sponsored by the Center for the Ancient
Mediterranean at Columbia University, Leiden, 1–12.

Shapiro (2012): Alan Shapiro, Re-Fashioning Anakreon in Classical Athens, München.
Sherratt (2003): Susan Sherratt, „Visible writing. Questions of script and identity in early Iron Age

Greece and Cyprus“, Oxford Journal of Archaeology 22, 225–242.
Simon (1976): Erika Simon, Die griechischen Vasen, München.
Slater (1991): William J. Slater (Hg.), Dining in a Classical Context, Ann Arbor.
Slater (1999): Niall W. Slater, „The vase as ventriloquist. Kalos-inscriptions and the culture of fame“,

in: E. Anne Mackay (Hg.), Signs of Orality. The Oral Tradition and Its Influence in the Greek and
Roman World (= Mnemosyne, Suppl. 188), Leiden/Boston/Köln, 143–161.

Snodgrass (1971): Antony M. Snodgrass, The Dark Age of Greece. An Archaeological Survey of the
Eleventh to the Eighth Centuries BC, Edinburgh.

Snodgrass (1980): Anthony M. Snodgrass, Archaic Greece. The Age of Experiment, Berkeley/Los Angeles.
Snodgrass (2000): Antony M. Snodgrass, „The uses of writing on early Greek painted pottery“, in:

N. Keith Rutter / Brian A. Sparkes (Hg.), Word and Image in Ancient Greece, Edinburgh, 22–34.
Sparkes (1960): Brian A. Sparkes, „Kottabos. An Athenian after-dinner game“, Archaeology 13,

202–207.
Squire (2016): Michael Squire (Hg.), Sight and the Ancient Senses, Milton Park/New York.
Stähli (2009): Adrian Stähli, „Nackte Frauen“, in: Schmidt/Oakley, 43–51.

Zitierte Literatur 145



Stein-Hölkeskamp (1989): Elke Stein-Hölkeskamp, Adelskultur und Polisgesellschaft. Studien zum
griechischen Adel in archaischer und klassischer Zeit, Stuttgart.

Steiner (2007): Ann Steiner, Reading Greek Vases, Cambridge.
Steinhart (2003): Matthias Steinhart, „Literate and wealthy women in archaic Greece. Some thoughts

on the ‚Telesstas‘ hydria“, in: Eric Csapo / Margaret C. Miller (Hg.), Poetry, Theory, Praxis. The
Social Life of Myth, Word and Image in Ancient Greece. Essays in Honour of William J. Slater, Oxford,
204–231.

Steinhart (2012): Matthias Steinhart, „Zwei ‚Becher des Nestor‘ und der Zauber der Aphrodite“,
Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft, Neue Folge 36, 7–37.

Steinhart/Wirbelauer (2000): Matthias Steinhart / Eckhard Wirbelauer, „Par Peisistratou.
Epigraphische Zeugnisse zur Geschichte des Schenkens“, Chiron 30, 255–289.

Steinrück (1998): Martin Steinrück, „Un glyconien sur une amphore de Smikros“, Mètis 13, 187–189.
Sutton (2000): Robert F. Sutton, „The good, the base, and the ugly. The drunken orgy in Attic vase

painting and the Athenian self“, in: Cohen, 180–202.
Teodorsson (2006): Sven-Tage Teodorsson, „Eastern literacy, Greek alphabet, and Homer“,

Mnemosyne 59, 161–187.
Thomas (1992): Rosalind Thomas, Literacy and Orality in Ancient Greece, Cambridge.
Thomas (2021): Rosalind Thomas, „Writing and pre-writing in early archaic Methone and Eretria“, in:

Parker/Steele 2021a, 58–73.
Topper (2012): Kathryn Topper, The Imagery of the Athenian Symposium, Cambridge.
Tsantsanoglou (2010): Kyriakos Tsantsanoglou, „Two obscene vase-inscriptions“, Zeitschrift für

Papyrologie und Epigraphik 173, 32–34.
Tzifopoulos et al. (2012): Yannis Z. Tzifopoulos (Hg.) / Matthaios Besios / Antonis Kotsonas, Methone

Pierias I, Thessaloniki.
Veblen (1899): Thorstein Veblen, The Theory of the Leisure Class. An Economic Study of the Evolution of

Institutions, London/New York [reprint: Oxford/New York 2007].
Vernant et al. (1984): Jean-Pierre Vernant et al., La cité des images. Religion et société en Grèce antique,

Paris/Lausanne.
Vierneisel/Kaeser (1990): Klaus Vierneisel / Bert Kaeser (Hg.), Kunst der Schale – Kultur des Trinkens,

München.
Voigt (1971): Eva-Maria Voigt (Hg.), Sappho et Alcaeus Fragmenta, Amsterdam. [= Voigt]
Von der Mühll (1926/1976): Peter Von der Mühll, „Das griechische Symposion“ (zuerst: Vortrag 1926),

in: P. V. d. M., Ausgewählte Kleine Schriften, hg. von Bernhard Wyss, Basel 1976, 483–505.
Wachter (1989): Rudolf Wachter, „Zur Vorgeschichte des griechischen Alphabets“ (mit Appendix: „Wie

alt ist das griechische Alphabet?“), Kadmos 28, 19–78.
Wachter (2001): Rudolf Wachter, Non-Attic Greek Vase Inscriptions, Oxford.
Wachter (2016): Rudolf Wachter (Hg.), Potters – Painters – Scribes. Inscriptions on Attic Vases, Kilchberg.
Wachter (2021): Rudolf Wachter, „The genesis of the local alphabets of archaic Greece“, in: Parker/

Steele 2021a, 21–31.
Webster (1972): Thomas B. L. Webster, Potter and Patron in Classical Athens, London.
Węcowski (2014): Marek Węcowski, The Rise of the Greek Aristocratic Banquet, Oxford.
Węcowski (2017): Marek Węcowski, „Wine and the early history of the Greek alphabet. Early Greek

vase-inscriptions and the symposion“, in: Clay et al., 309–328.
Węcowski (2022): Marek Węcowski, „Aristocracy, aristocratic culture, and the symposium“, in: Laura

Swift (Hg.), A Companion to Greek Lyric, Hoboken/Oxford, 62–75.
Wehgartner (1992): Irma Wehgartner (Hg.), Euphronios und seine Zeit, Berlin.

146 Zitierte Literatur



Wernicke (1890): Konrad Wernicke, Die griechischen Vasen mit Lieblingsnamen. Eine archäologische
Studie, Berlin.

West (1982): Martin L. West, Greek Metre, Oxford.
West (1989–1992): Martin L. West (Hg.), Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum cantati. Editio altera, Vol.

I–II (11971–1972), Oxford. [= West]
Wilkins/Nadeau (2015): John Wilkins / Robin Nadeau (Hg.), A Companion to Food in the Ancient World,

Oxford.
Williams (1983): Dyfri Williams, „Women on Athenian vases. Problems of interpretation“, in: Averil

Cameron / Amélie Kuhrt (Hg.), Images of Women in Antiquity, London/Sydney, 92–106.
Williams (1992): Dyfri Williams, „Euphronios’ contemporary companions and followers“, in:

Denoyelle, 79–95.
Williams (2009): Dyfri Williams, „Picturing potters and painters“, in: Oakley/Palagia, 306–317.
Williams (2019): Dyfri Williams, „Villard and the Campana collection. Euphronios and Smikros“, in:

Françoise Gaultier / Pierre Rouillard / Agnès Rouveret (Hg.), Céramique et peinture grecques dans
la Méditerranée antique, du terrain au musée. Hommage à François Villard, Paris, 161–189.

Woodard (2010): Roger D. Woodard, „Phoinikēia Grammata. An Alphabet for the Greek Language“, in:
Bakker, 25–46.

Woodard (2021): Roger D. Woodard, „Contextualizing the origin of the Greek alphabet“, in: Parker/
Steele 2021a, 74–103.

Yatromanolakis (2001): Dimitrios Yatromanolakis, „Visualizing poetry. An early representation of
Sappho“, Classical Philology 96, 159–168.

Yatromanolakis (2007): Dimitrios Yatromanolakis, Sappho in the Making. The Early Reception,
Cambridge, Mass./London.

Yatromanolakis (2016): Dimitrios Yatromanolakis (Hg.), Epigraphy of Art. Ancient Greek Vase-Inscriptions
and Vase-Paintings, Oxford.

Zellner (2006): Harold Zellner, „Sappho’s supra-superlatives“, Classical Quarterly 56, 292–297.

Zitierte Literatur 147





Abkürzungen

AVI Attische Vaseninschriften (Datenbank)
BAPD Beazley Archive Pottery Database
CEG Petrus Allanus Hansen, Carmina Epigraphica Graeca, Saeculorum VIII–V a.Chr.n.,

Berlin/New York 1983
DK Hermann Diels / Walther Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1–3, 6. Auflage,

Zürich 1951–1952
PMG Denys Page, Poetae Melici Graeci, Oxford 1962
SEG Supplementum Epigraphicum Graecum
Voigt Eva-Maria Voigt, Sappho et Alcaeus Fragmenta, Amsterdam 1971
West Martin L. West, Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum cantati. Editio altera, Vol. I–II,

Oxford 1989–1992

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-007

https://doi.org/10.1515/9783111425221-007




Abbildungsverzeichnis

Abb. 1a–1b Korinthischer Kolonettenkrater, Paris, Louvre E629, Fotos: © RMN-Grand
Palais (Musée du Louvre) / Stéphane Maréchalle, https://collections.
louvre.fr/ark:/53355/cl010268227 [Seite A und Detail von Seite A]

Abb. 2a/2b/2c Geometrische Kotyle, Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae 166788
(Abb. 2a und 2c: nach Pugliese Caratelli 1996, Kat. 21, 192; Abb. 2b: nach
Gigante et al. 2021, 4 Abb. 3) [Inschrift extra, Gefäß, Gefäß mit Inschrift/
Umschrift]

Abb. 3 Korinthischer Kolonettenkrater, Florenz, Museo Archeologico Nazionale
4198, Foto: Museo Archeologico Nazionale, Archivio Fotografico

Abb. 4 Protokorinthischer Aryballos, London, British Museum 1885.0613.1,
Foto: CC BY–NC–SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1885-0613-1

Abb. 5 Korinthischer Aryballos, London, British Museum 1865.12-13.1,
Foto: CC BY–NC–SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1865-1213-1

Abb. 6 Schwarzfigurige attische Amphora, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek München SH 1562, Foto: Renate Kühling [Seite A]

Abb. 7a–7b Schwarzfigurige attische Bauch-Amphora, Paris, Louvre F2,
Fotos: © RMN-Grand Palais (Musée du Louvre) / Stéphane Maréchalle
[Seite A und Seite B]

Abb. 8 Rotfiguriger attischer Psykter, St. Petersburg, Hermitage B1650 (nach
Furtwängler/Reichhold 1909, Tafel 63)

Abb. 9 Rotfigurige attische Kylix, London, British Museum E38 = 1843.1103.9
(nach Furtwängler/Reichhold 1909, Tafel 73.2, Bildquelle:
Universitätsbibliothek Heidelberg, https://doi.org/10.11588/diglit.
828#0017)

Abb. 10a/10b/10c Rotfigurige attische Kylix, London, British Museum E38 = 1843.1103.9,
Fotos: CC BY–NC–SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1843-1103-9 [Seite
A/Seite B/Innenbild]

Abb. 11a/11b/11c Rotfiguriger attischer Kelchkrater, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek München NI 8935, Fotos: Christa Koppermann und Renate
Kühling [Seite A/Seite B/Detail von Seite A]

Abb. 12a–12b Rotfiguriger attischer Stamnos, Brüssel A717, Fotos: CC BY–MRAH /
© ImageStudio Musées Royaux d’Art et Histoire, Bruxelles [Seite A und
Seite B]

Abb. 13a/13b/13c Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora, Berlin 1966.19, Fotos: CC
BY–SA 4.0, Staatliche Museen zu Berlin, Antikensammlung / Johannes
Laurentius, https://id.smb.museum/object/676902/attische-halsamphora
[Seite A/Detail von Seite A/Detail von Seite B]

Abb. 14 Schwarzfigurige attische Hydria, Warschau, Nationalmuseum 142333,
Foto: Piotr Ligier, https://cyfrowe.mnw.art.pl/en/catalog/486246

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-008

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010268227
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010268227
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1885-0613-1
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1885-0613-1
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1865-1213-1
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1865-1213-1
https://doi.org/10.11588/diglit.828#0017
https://doi.org/10.11588/diglit.828#0017
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1843-1103-9
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1843-1103-9
https://id.smb.museum/object/676902/attische-halsamphora
https://cyfrowe.mnw.art.pl/en/catalog/486246
https://doi.org/10.1515/9783111425221-008


Abb. 15a/15b/15c Rotfiguriger attischer Krater/Psykter, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek München SH 2416, Fotos: Renate Kühling [Seite A/Detail von
Seite A/Seite B]

Abb. 16a–16b Schwarzfigurige Kleinmeisterschale, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek München 2167, Fotos: Renate Kühling [Seite A und Seite B]

Abb. 17a–17b Rotfigurige attische Strickhenkel-Amphora, Paris, Louvre G30,
Fotos: © RMN-Grand Palais (Musée du Louvre) / Hervé Lewandowski,
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010270176 [Halsbilder Seite A
und Seite B]

Abb. 18 Rotfiguriger attischer Psykter, St. Petersburg, Hermitage B1650 (nach
Pasquier/Denoyelle 1990, Kat. 33, 165, Abb. unten) [Detail]

Abb. 19a–19b Rotfigurige attische Hydria, Staatliche Antikensammlungen und
Glyptothek München SH 2421, Fotos: Christa Koppermann [Gesamt und
Halsbild extra]

Abb. 20 Rotfigurige attische Kylix, London, British Museum E41 = 1837.6-9.58,
Foto: CC BY–NC–SA 4.0 / © Trustees of the British Museum,
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1837-0609-58
[Innenbild]

152 Abbildungsverzeichnis

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010270176
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010270176
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1837-0609-58
https://www.britishmuseum.org/collection/object/G_1837-0609-58


Index

Abenteurer 17, 126
Ägypten 10, 70, 71, 94
Agapa 54, 115
agonal, Agon 18 n.51, 19, 88

[siehe auch Wettkampf]
Agrigento 98
Aineta 39, 40, 42
Aischylos 60 n.9
Alkaios 62, 91, 96–99, 101, 102, 110, 120
– fr. 296b.1 Voigt 101
– fr. 322 Voigt 110
Alkman 30, 62
– fr. 19 PMG 30
Alphabet 7, 9, 13, 16, 17, 19, 33, 35, 58, 61, 83,

120, 125–127, 130
Ame 15 n.42, 36
Amphora 44–48, 84–89, 107–111, 115, 118
Anakreon 51, 52, 54, 62–66, 69, 71, 72, 91, 92
– fr. 356 PMG 63–66
– fr. 358 PMG 51, 52
andrōn 60
Antiphanes 94
aphrodisia 5, 61
Aphrodite 5, 7, 12, 13, 16, 18, 33, 51, 58–62, 83,

101, 120, 125, 130, 131
Apollon 75
Archilochos 62, 83, 91, 92, 94
Aristokratie, Aristokraten 3, 5, 11, 18, 19, 21, 25,

26, 33, 35, 59–61, 63, 73, 78, 82, 92, 100,
101, 105, 112, 119, 127

Aristophanes 63
Aristoteles 83 n.61, 99, 131
Artemis 75
Athen 4, 44, 48, 51, 52, 57, 62, 63, 66, 74, 78, 83,

100, 101, 107, 111, 112, 125, 130
Athenaios 63, 106
Attika, attisch 2, 9, 37, 44, 62, 94, 100, 106, 115
Aulos 48, 49, 54, 67–69, 71, 72, 75, 78, 79, 88, 89
Automenes 82

banausoi 20, 82 n.59, 112, 131
banquet couché 3, 30
Barbitos 97, 98, 107 n.50
Bassaride 64, 66

Beazley, John 109
Bildkünstler 5, 119

[siehe auch Vasenmaler]
Bisexualität 42, 44, 115, 129
Blickkontakt

[siehe face-to-face]
Bronze 33, 36
Burckhardt, Jacob 18 n.51
Busiris 70, 72

Caere 33
Choro 82
Cumae 15 n.42, 37

Damas 99, 101, 102
Damoanaktidas 101
Davidson, James 42
Denoyelle, Martine 115
Dentzer, Jean–Marie 3
Dichter 5, 16, 19, 43, 50, 51, 62, 63, 78, 83, 84,

89, 91, 92, 94, 98, 102, 103, 105–108, 110,
119, 126, 129–131

Dionysos 2, 5, 7, 18, 44, 45, 48, 51, 58–60,
62, 66, 69, 88, 89, 112, 120, 121, 123,
130, 131

Diphilos 94

Ekphantides 78, 82
Ekstase 48, 49, 62, 66, 69, 72, 75, 79, 130
Elite 3, 11, 17–20, 22, 26, 36 n.33, 61, 78

[siehe auch Aristokratie]
Entertainerinnen und Entertainer 23, 51, 59,

93, 106
Epiktetos 66–75, 91
Erato 39
Eretria 23, 127
Eris 119
Eros 43, 51, 52, 60
Etrurien 30, 33, 123
Euboia, euböisch 8, 9, 13, 19, 22, 23, 37, 126, 127
Euphronios 52–54, 74, 76–79, 82–84, 107–115,

117–119, 122, 123, 131
Euripides 64 n.20
Euthymides 118, 119

Open Access. © 2024 Renate Schlesier, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111425221-009

https://doi.org/10.1515/9783111425221-009


Euthymos 23

face-to-face 32, 49, 75, 123
Familie 26, 43, 129
Foucault, Michel 43
Frauen 21–23, 25–32, 36, 42, 44, 48–50, 59, 75,

94, 123, 127–130
Frauennamen 33 n.25, 37, 41, 106, 115

Gefäße 10, 11, 18, 21, 27, 28, 33, 35–37, 41, 54,
61, 62, 64, 74, 83, 94, 100 n.28, 103, 106,
126–128, 130
[siehe auch Amphora, Hydria, Krater, Oino-
choe, Psykter, Salbgefäß(e), Stamnos,
Trinkgefäß(e)]

Gleichheit 21, 31, 32, 35, 49, 58, 128, 129
Götterkulte 10
Gold 10, 33, 35, 103, 105
Greek Renaissance 20
Greek style 18, 35, 36, 130

Händler 8, 9, 17, 35, 126
Hakesandros 22, 37
Handwerker 19, 35, 58, 61, 72, 73, 82, 83 n.61,

110, 112, 119, 126, 131
Handwerkernamen 72–74
Hedreen, Guy 78, 82
Heinemann, Alexander 2
Hekamede 15
Helike 82
Herakles 70–72
Hermaios 39
Herodot 60 n.9, 94
– Historien 1.34 60 n.9
– Historien 2.135 94
– Historien 5.58 9 n.25
– Historien 9.75 111 n.60
Hesiod 17, 111 n.61, 119, 120
– Erga 11–26 18 n.51
– Erga 25–26 119 n.90
– Erga 582–596 120 n.91
– Theogonie 22 119 n.89
Hetäre(n) 29, 42, 44, 50, 52–54, 69, 93, 94, 100,

113–115, 117–119, 129
Hetärennamen 15 n.42, 33 n.25, 37, 39, 41, 53

n.73, 54, 78, 82, 106, 113–115

hetaira, hetairai 22, 26, 27, 29, 32, 36, 59, 106
n.48, 129

hetairos, hetairoi 22, 27, 32, 59, 129
Heterosexualität 50, 52, 54, 59, 60, 101, 129
himeros 12, 15
Hipponax 92, 94
Hobden, Fiona 2, 3
Homer 5, 13–15, 17, 18, 21, 83
– Ilias 6.208 18
– Ilias 11.624–641 14, 15
– Ilias 11.784 18
– Odyssee 9.3–11 17
– Odyssee 22.344–349 17
Homosexualität 43, 60, 101, 129
– männliche 3, 26, 43, 50, 54, 59, 112

[siehe auch Päderastie]
– weibliche 42, 43, 52, 54, 59, 113 n.68, 115
hybris 64, 66
Hydria 94, 95, 106, 116, 117, 119

Initiationsriten 25
Inschrift(en) 7, 8, 10–12, 14, 15, 17, 18, 21, 22, 36,

37, 39, 41, 42, 63, 74, 82, 83, 88, 91, 92, 100,
103, 105–107, 109–111, 125–128

Ischia
[siehe Pithekoussai]

Italien 10
Ithaka 17

jeunesse dorée 100, 111

Kachrylion 122
kale 93, 100, 101, 103, 105, 106, 115
Kallistanthe 104–106
kalos 54, 93, 99–103, 109–112, 115, 120
Kantharos 44
Karthago 10
Kerameikos 74, 112
Kilikien 10
Kithara 71
Kleis 103, 105, 115
Klinen 3, 16 n.44, 30, 32, 37, 48, 49, 75
Knabenliebe

[siehe Päderastie]
Kolonien

[siehe Siedlungen]

154 Index



Komödien 63, 78, 94, 115
Komos 67, 97
Konkurrenz 32, 35, 58, 89, 91, 99, 101–103, 108,

110, 119, 128, 129
[siehe auch Wettkampf]

Korinth, korinthisch 6, 9, 30–34, 37, 39, 40, 44,
73 n.43

kottabos 54, 109, 110, 113–115, 118, 119, 128
Kränze 12, 13, 16, 32, 44, 68, 71, 107
Krater 5, 6, 11, 18, 19, 30–34, 44, 53, 54 n.74, 65,

74, 76–79, 82, 96–98, 106, 120, 121, 123, 130
Krotalen 68, 69
Kurtisane(n)

[siehe Hetäre(n)]
kykeōn 15
Kylix 66–68, 70, 71, 75, 122

Leagros 54, 109–113, 115, 117
leisure class 3, 26
Lesbos 51, 52, 91, 98, 103
Leto 75
Lieblingsinschriften 100

[siehe auch kalos und kale]
Lissarrague, François 2, 27, 28, 72
Lydien 103
Lyra 32, 88, 91, 107–110, 119, 123
Lyrik 13, 50–52, 62, 63, 65, 75 n.50, 103, 106,

107, 123

Machaon 15
Mänade(n) 66, 69, 72, 112, 120, 121, 123
Männer (erwachsene) 23, 25, 28–32, 39, 48–50,

59, 61, 75, 78, 101, 118, 127, 129, 130
Männer (junge) 23, 28, 30, 48–50, 52, 54, 59,

61, 68, 78, 79, 82, 101, 107, 115, 119, 123,
129, 130

Männerbund 26
Männernamen 39, 78
Makedonien 22, 127
male symposium 3, 5, 27, 44, 54 n.77, 59, 92, 93,

113 n.67, 128
Maske(n) 41, 62, 68, 130
Maximos Tyrios 43
Melas 78
Metall 10, 14, 18, 33, 36, 48, 75, 110, 126
Methone 10 n.27, 22, 36, 127
Meticha 41

Mika 115
Mischung(en) 5, 7, 15, 16, 20, 21, 30–32, 58, 66,

69, 72, 99, 126–128, 130, 131
Mobilität 20, 63
Mundschenk 14, 37, 48, 49, 63, 65, 72
Murray, Oswyn 1, 2, 3, 18 n.52, 25–28, 35
Musen 17, 22, 39
Musik 17, 32, 49, 50, 58, 60, 69, 72, 75, 99, 119,

128, 129
Musikerinnen und Musiker 61, 93, 98, 110
Musikinstrumente

[siehe Aulos, Barbitos, Kithara, Krotalen,
Lyra]

Mykene 5
Myrmidas 39
Myrticha 41

Nacktheit 32, 44, 48, 49, 53, 67, 69, 72, 88, 107,
109, 113, 115 n.76, 118

Nagy, Gregory 93
Namen 4, 18, 22, 37, 39, 41, 74, 78, 82–84, 91, 92,

94, 98, 105, 111, 115, 119, 125–128, 131
[siehe auch Frauennamen, Handwerker-
namen, Hetärennamen, Lieblingsinschriften,
Männernamen]

Nekropolen 10, 18
Nestor 12–16, 83, 125
„Nestorbecher“ 7–18, 20, 22, 23, 36, 37, 62, 83,

125–128
Nietzsche, Friedrich 18 n.51
Normen 3, 4, 44, 50, 54, 57, 58, 62, 64, 65 n.23,

70, 72, 84 n.64, 92, 111, 113 n.67, 119, 131

Odysseus 17
Oinantha 41, 42
Oinochoe 11, 36, 48, 71
Opfer 70, 71
Ovid 94

Päderastie 26, 43, 44, 100, 111–113
pais 63, 64, 100, 103, 105, 109, 115
Palästra 111 n.61
Palaisto 54, 114, 117
Parfümgefäß(e)

[siehe Salbgefäß(e)]
Penelope 17
Pheidiades 82

Index 155



Phemios 17
Phiale 48, 49
Phintias 116–119
Phönizier, phönizisch 8–10, 61, 126
phorbeia 68, 71
Phryx 39
Pierien 22
,Pioniere‘ 74, 84, 107, 117, 119
Pithekoussai 7–10, 14, 17–20, 22, 23, 35–37, 62,

125, 126
Platon 26, 43, 49 n.64, 51 n.70, 57, 83 n.61, 131
poikilia 92
Polis 20, 28, 57
Polykrates 51
Poseidon 73 n.43
poterion 12, 13
Priamel 102, 103
Promiskuität 51, 60, 101
Prostitution 27, 42, 52, 129
Psykter 53, 54 n.74, 112–115, 118
Pylos 14
Python 66–72, 74

Reziprozität 49
Rhode 82
Rhodopis 94
Rhodos 7
Risiko 16, 19, 35, 60, 61, 108, 128
Rivalität 52, 119, 120

[siehe auch Konkurrenz]
römisch 43, 48, 55, 106, 107
Rollentausch 54, 62, 66, 128, 130

Sänger 17–19, 73, 75, 99, 107, 110, 119, 120
Saiteninstrument(e) 39 n.41, 71, 75, 89, 97–99

[siehe auch Barbitos, Kithara, Lyra]
sakkos 69, 72, 118
Salbgefäß(e) 11, 37, 39, 41
Samos 51, 63
Sandalen 52, 123
Sappho 4, 43, 50–52, 62, 63, 65, 89, 91, 93–99,

102, 103, 105–108, 112 n.61, 115, 119, 120,
123, 129, 131

– fr. 1.20 Voigt 119 n.89
– fr. 16.1–4 Voigt 102
– fr. 36 Voigt 107
– fr. 57 Voigt 123 n.97

– fr. 71.1 Voigt 115 n.77
– fr. 132 Voigt 103
– fr. 137 Voigt 99 n.24
Sardinien 10
Satyr(n) 44, 84–89, 112
Schönheit 4, 12, 13, 16, 54, 64, 65, 89, 91, 93,

100–103, 106, 108, 115, 120, 127, 131
[siehe auch kalos und kale]

„schon wieder“ (dēute) 51, 52, 64–66
Schmitt Pantel, Pauline 2, 28–30
Schreibkunst 13, 17–19, 126
Schrift 9, 13, 16–18, 20–22, 37, 39, 61, 62, 66,

72–74, 78, 88, 126, 127, 130
[siehe auch Alphabet]

Schurtz, Heinrich 25, 26
Sekline 54
Selino 39
Selinunt 41
Shapiro, Alan 111
Siedlung(en), Siedler 7, 10, 19, 20, 22, 35–37,

125, 126
Signatur(en) 19, 53, 66, 72–74, 78, 79, 84, 88, 91,

106, 112, 126, 127
Silber 11, 33, 35
Sizilien 41, 98, 110, 123
Sklave(n) 15, 59, 61, 63, 67, 74, 103, 105
Skyphos 22, 53
skythisch 64, 65
Smikra 54, 113–115, 117, 119
Smikros 78–82, 84–89, 112, 114
Sokrates 43, 51
Sphortos 39
Spiel 4, 14, 16, 20, 22, 28, 35, 52, 54, 58, 61–63,

83, 88, 91, 106, 110, 125, 128, 130, 131
Sprecherrolle 14, 22, 41, 62
Stamnos 78–82
Status 19, 26, 28, 32, 35, 42 n.49, 55, 61, 65, 66,

74, 83, 101, 103, 128, 129
Steiner, Ann 70
Steinrück, Martin 88
Syko 78
synaisthesis 60
Syrien 10

tainia 41, 44, 99
Tanz 68, 69, 72, 82, 84
Tataie 15 n.42, 37, 38

156 Index



Teos 51, 63
Terpaulos 88
Theater 62, 130
Theognis 57
Theron 39
Thodemos 78
thrakisch 66
Thymokrates 23, 37
Tierfell 64 n.21, 66, 69, 71, 72
Tlempolemos 119
Töpfer 19, 22, 35, 36, 44, 61, 66, 72–74, 83, 115,

119, 126, 130
Trinkgefäß(e) 7, 11–15, 19, 21–23, 32, 36, 37, 48,

53, 63, 74, 104–106, 110, 123, 125, 130
[siehe auch Kantharos, Kylix, Phiale,
Skyphos]

Troja 14
Tsantsanoglou, Kyriakos 88

Vasen–Inventarnummern der Illustrationen
– Berlin, Antikensammlung
SMPK 1966.19 (Abb. 13a/13b/13c) 84–89

– Brüssel, Musées Royaux d’Art et Histoire
A717 (Abb. 12a–12b) 79–82

– Florenz, Museo Archeologico Nazionale
4198 (Abb. 3) 33 n.25, 34, 37 n.40, 39, 44

– Ischia, Museo Archeologico di Pithecusae
166788 (Abb. 2a/2b/2c) 7–9, 12

– London, British Museum
1837.6–9.58 = E41 (Abb. 20) 122, 123
1843.1103.9 = E38 (Abb. 9 und Abb. 10a/10b/

10c) 66–75
1865.12–13.1 (Abb. 5) 39, 40
1885.0613.1 (Abb. 4) 37, 38

– München, Staatliche Antikensammlungen
1562 (Abb. 6) 44, 45
2167 (Abb. 16a–16b) 104, 105
2416 (Abb. 15a/15b/15c) 94 n.15, 96–99,

120, 121
2421 (Abb. 19a–19b) 116–119
8935 (Abb. 11a/11b/11c) 74–79, 82

– Paris, Musée du Louvre
E629 (Abb. 1a–1b) 5, 6, 30, 31, 37, 44
F2 (Abb. 7a–7b) 46–48
G30 (Abb. 17a–17b) 107–111, 115, 118

– Sankt Petersburg, Hermitage
B1650 (Abb. 8 und Abb. 18) 53, 112–115

– Warschau, Nationalmuseum
142333 (Abb. 14) 94, 95, 97, 98, 106

Vasenmaler 2, 19, 29, 36, 44, 52, 61, 62, 66, 69,
71, 72, 74, 78, 82–84, 88, 91, 92, 94, 100,
103, 106, 110, 112–115, 117, 119, 123, 126,
130, 131

Veblen, Thorstein 26
Vernant, Jean–Pierre 2

Waffen 10, 32, 84, 126
Warburg, Aby 1
Węcowski, Marek 2, 3, 21 n.58
Weihungen 73 n.43, 83
Wettkampf 18, 20, 21, 32, 110, 128, 131

Xenophanes 57

Zeus 5

Index 157




	Inhalt
	Vorwort
	1 Mischungen im Zeichen von Dionysos und Aphrodite. Trinkgelage und antike griechische Kulturgeschichte
	2 Männer und Frauen als Akteure und Objekte des Symposions
	3 Das Symposion als Ambiente kultureller Experimente
	4 Sappho beim Gelage und das Namensspiel mit dem Schönen
	Resultate, Fragen, Perspektiven. Der „Nestorbecher“ von Ischia und die Geschichte des Symposions
	Zitierte Literatur
	Abkürzungen
	Abbildungsverzeichnis
	Index



