
Elisabeth Maikranz

Christliche Tradition – Überlieferung
zwischen Kontinuität und Diskontinuität

Der Philosoph Thomas ArneWinter konstatiert in seiner Traditionstheorie, dass der
Traditionsbegriff in der Theologie „den Rang eines Fach- oder Grundbegriffs hat
erlangen können“¹. In der evangelischen Dogmatik fristet er jedoch ein Schatten-
dasein und ist weit davon entfernt, eine solche Position einzunehmen. Nicht die
Tradition, sondern die Schrift, das biblische Zeugnis, bildet hier das Fundament
theologischer Reflexion. Während die Publikationen zur Schrifthermeneutik in der
Systematischen Theologie nicht nachlassen,² erfährt der Traditionsbegriff aktuell
wenig bis keine Aufmerksamkeit.³ Die Publikationen von evangelischen Theologen
sind fast alle in den ökumenischen Kontext und Diskurs einzuordnen.⁴ Daran wird

1 Thomas Arne Winter, Traditionstheorie: Eine philosophische Grundlegung (Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2017), 6. Siehe auch Volker Steenblock, „Art. Tradition,“ Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie 10: 1316.
2 Aus der Fülle der Diskussionsbeiträge sei an dieser Stelle exemplarisch auf Sammelbände seit
2019 verwiesen: Stefan Alkier, Hrsg., Sola Scriptura 1517–2017. Rekonstruktionen – Kritiken –

Transformationen – Performanzen: Tagung Sola Scriptura 2017, Frankfurt amMain (Tübingen: Mohr
Siebeck, 2019); Peter Wick und Malte Cramer, Hrsg., Allein die Schrift? Neue Perspektiven auf eine
Hermeneutik für Kirche und Gesellschaft (Stuttgart: Kohlhammer, 2019); Nadine Hamilton, Stephen J.
Hamilton und Christoph Wiesinger, Hrsg., Sola Scriptura: Zur Normativität der Heiligen Schrift
(Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020); Friedrich-Emanuel Focken und Frederike vanOorschot,
Hrsg., Schriftbindung evangelischer Theologie: Theorieelemente aus interdisziplinären Gesprächen
(Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020); Christina Costanza, Martin Keßler und Andreas Ohle-
macher, Hrsg., Claritas scripturae? Schrifthermeneutik aus evangelischer Sicht (Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt, 2020); Stefan Alkier, Chrēstos K. Karakolēs und Tobias Nicklas, Sola Scriptura öku-
menisch (Paderborn: Brill; Schöningh, 2021); Tietz, Christiane, und Klaus von Stosch, Hrsg. Norma-
tivität Heiliger Schriften in Judentum, Christentum und Islam (Tübingen: Mohr Siebeck, 2022); Bo-
kedal, Tomas, Ludger Jansen, und Michael Borowski, Hrsg. Scripture and theology: Historical and
systematic perspectives (Berlin/Boston: De Gruyter, 2023); Schmid, Konrad, Hrsg. Heilige Schriften in
der Kritik: XVII. Europäischer Kongress für Theologie (5.–8. September 2021 in Zürich). (Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 2023)
3 Während im fundamentaltheologischen Kontext der Fokus auf die Schrift dominiert, wird der
Traditionsbegriff in der Pneumatologie aufgerufen, wo die memoria Christi als Thema der Pneu-
matologie aufgefasst wird, vgl. Christian Danz, Gottes Geist: Eine Pneumatologie (Tübingen: Mohr
Siebeck, 2019).
4 Als Beispiele für einschlägige ältere Arbeiten zu diesem Thema seien an dieser Stelle Peter
Brunner, Schrift und Tradition (Berlin: Luther-Verlag, 1951); Oscar Cullmann, Die Tradition als exe-
getisches, historisches und theologisches Problem (Zürich: Zwingli-Verlag, 1954); Kristen E. Skydsg-
aard, „Schrift und Tradition: Bemerkungen zum Traditionsproblem in der neueren Theologie,“

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111395425-004



deutlich: Eine Auseinandersetzung mit dem Traditionsbegriff wird vor allem dann
wichtig, wenn konfessionelle Unterschiede diskutiert werden. Dass der Traditi-
onsbegriff innerhalb der evangelischen Systematischen Theologie bis heute ein
Forschungsdesiderat ist, lässt sich auf die konfessionellen Streitigkeiten des
16. Jahrhunderts zurückführen. Im Folgenden wird zunächst die Geschichte der
protestantischen Auseinandersetzung mit dem Traditionsbegriffs nachgezeichnet,
um das evangelische Verhältnis zur Tradition zu erhellen (1). Im Anschluss an den
lutherischen Theologen Wolfhart Pannenberg und den römisch-katholischen
Theologen Walter Kasper wird sodann ein ökumenisch informiertes, evangelisches
Traditionsverständnis herausgearbeitet (2), das für die weitere Auseinandersetzung
mit Tradition wegweisend sein kann. Dieses soll abschließend mit der Traditions-
theorie von Thomas Arne Winter ins Gespräch gebracht und traditionstheoretisch
fundiert werden (3).

1 Der Traditionsbegriff – eine protestantische
Begriffsgeschichte

Das Verhältnis der protestantischen Theologie zur Tradition ist ein gespaltenes. Das
wird dann deutlich, wenn man verschiedene theologiegeschichtliche und begriffs-
geschichtliche Entwicklungen betrachtet.⁵ Dass die Tradition in der Reformation
zum Problemwird, hat seinen Ausgangspunkt in der reformatorischen Kritik an der
kirchlichen Praxis. Die kirchliche Tradition kommt hier zuerst als Missstand in den
Blick, den es zu beheben gilt. Während am Vorabend der Reformation Schrift und
Tradition als ein selbstverständlicher, unteilbarer „Komplex des Autoritativen“⁶

Kerygma und Dogma 1 (1955); Gerhard Ebeling, „‚Sola scriptura‘ und das Problem der Tradition,“ in
Wort Gottes und Tradition, hg. Gerhard Ebeling (Göttingen:Vandenhoeck & Ruprecht, 1964); Harding
Meyer, „Schriftautorität und Überlieferungsdynamik als transkonfessionelles Problem,“ in In ne-
cessariis unitas: Mélanges offerts à Jean-Louis Leuba, hg. Richard Stauffer (Paris: Cerf, 1984); sowie
Wolfhart Pannenberg und Theodor Schneider, Hrsg., Verbindliches Zeugnis I: Kanon – Schrift –

Tradition (Freiburg i. Br./Göttingen, 1992); Hubert Kirchner, Wort Gottes, Schrift und Tradition:
Ökumenische Studienhefte 9 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1998); Wilfried Härle, „Tradition
und Schrift als Thema des interkonfessionellen Dialogs heute aus evangelischer Sicht,“ in Kir-
cheneinheit und Weltverantwortung: Festschrift für Peter Neuner, hg. Christoph Böttigheimer und
Hubert Filser (Regensburg, 2006); Bernd Oberdorfer und Uwe Swarat, Hrsg., Tradition in den Kir-
chen: Bindung, Kritik, Erneuerung (Frankfurt am Main: Lembeck, 2010); im Auftrag des Deutschen
Ökumenischen Studienausschusses (DÖSTA) genannt.
5 Diese Darstellung beruht auf Elisabeth Maikranz, Tradition und Schrift: Eine Verhältnisbestim-
mung bei Wolfhart Pannenberg und Walter Kasper (Tübingen: Mohr Siebeck, 2023), 3– 12.
6 Ebeling, „‚Sola scriptura‘ und das Problem der Tradition,“ 92.

50 Elisabeth Maikranz



galten und entscheidend war, dass sie in der Autorität der Kirche gründeten,⁷ kri-
tisierten die Reformatoren die dadurch ermöglichte Loslösung kirchlicher Lehren
von der Schrift: In Anlehnung an die spätmittelalterliche Kirchenrechtspraxis⁸
beriefen sie sich auf die Schrift als alleinige Quelle für die christliche Wahrheit und
heilsnotwendigen Lehren und verwarfen die römisch-katholischen Lehren, die
keine Grundlage in der Schrift hatten. Diese bezeichneten sie als traditiones ho-
minum und markierten so den Abfall von Gott bzw. Christus (vgl. Mk 7,8; Kol 2,8).⁹
Gegen die Autorität des Papstes und der Kirche stellte Martin Luther mit dem sola
scriptura die alleinige Normativität und Autorität der biblischen Schriften als
Quelle des Evangeliums von Jesus Christus heraus.¹⁰ Trotz aller Kritik an der da-
maligen kirchlichen Lehre konnte Luther aber die altkirchliche Tradition auch
wertschätzen.¹¹ Sie erhielt jedoch keine normative Funktion, sondern wurde als
norma normata dem biblischen Zeugnis untergeordnet.¹² Damit wird der Traditi-

7 Vgl. Kirchner,Wort Gottes, Schrift und Tradition, 25.
8 Vgl. Volker Leppin, „Differenz oder Harmonie: die Herausbildung der konfessionellen Unter-
schiede im Schriftverständnis vor spätmittelalterlichem Hintergrund,“ Jahrbuch für Biblische
Theologie 31 (2016).
9 Vgl. Adolf Sperl, „Zur Geschichte des Begriffes ‚Tradition‘ in der evangelischen Theologie,“ in Das
Wort Gottes in Geschichte und Gegenwart. Theologische Aufsätze vonMitarbeitern an der Augustana-
Hochschule in Neuendettelsau. Herausgegeben anläßlich des 10. Jahrestages ihres Bestehens am
10. Dezember 1957, hg. Wilhelm Andersen (München: Kaiser, 1957), 149. Siehe auch Martin Luther,
„Von Menschenlehre zu meiden (1522),“ WA 10/II. Vgl. dazu Wolf-Dieter Hauschild, „Die Bewertung
der Tradition in der lutherischen Reformation,“ in Verbindliches Zeugnis I: Kanon – Schrift – Tra-
dition, hg. Wolfhart Pannenberg und Theodor Schneider (Freiburg i. Br./Göttingen, 1992).
10 Vgl. Martin Luther, „Assertio omnium articulorum Martini Lutheri per bullam Leonis X. nov-
issimam damnatorum / Wahrheitsbekräftigung aller Artikel Martin Luthers, die von der jüngsten
Bulle Leos X. verdammt worden sind (1520), in: WA 7, (91) 94– 151: Übersetzung: Sibylle Rolf,“ in
Martin Luther. Lateinisch-Deutsche Studienausgabe: Band 1. Der Mensch vor Gott, hg. Wilfried Härle,
Johannes Schilling und GüntherWartenberg (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2006). Siehe dazu
Walter Mostert, „Scriptura sui ipsius interpres: Bemerkungen zum Verständnis der Heiligen Schrift
durch Luther,“ Luther Jahrbuch 46 (1979). Eine historische Kontextualisierung des Schriftprinzips
hat Friedemann Stengel, Sola scriptura im Kontext: Behauptung und Bestreitung des reformatori-
schen Schriftprinzips (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2016), vorgelegt.
11 Vgl. Luther, „Assertio omnium articulorum Martini Lutheri per bullam Leonis X. novissimam
damnatorum / Wahrheitsbekräftigung aller Artikel Martin Luthers, die von der jüngsten Bulle Leos
X. verdammt worden sind (1520), in:WA 7, (91) 94– 151,“ 100. Siehe auch Hauschild, „Die Bewertung
der Tradition in der lutherischen Reformation,“ 199. Leppin betont hier insbesondere den Bezug auf
Augustin, vgl.Volker Leppin, „Tradition und Traditionskritik bei Luther,“ in Gebundene Freiheit?, hg.
Peter Gemeinhardt und Bernd Oberdorfer (Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2008), 17–23.
12 Vgl. Leppin, „Tradition und Traditionskritik bei Luther,“ 23–27. Dies wird schließlich besonders
in der Berufung auf die Kirchenväter bei Melanchthon und bei Flacius deutlich, vgl. Hauschild, „Die
Bewertung der Tradition in der lutherischen Reformation,“ 201–4. Zu Melanchthons Traditions-
verständnis siehe auch Peter Gemeinhardt, „Traditionsbindung und Traditionskritik bei Melan-

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 51



onsbegriff nicht vollkommen verworfen, was sich auch an den lutherischen Be-
kenntnisschriften zeigt, wo der Begriff ‚Tradition‘ mit Blick auf die kirchlichen
Ordnungen und die Frömmigkeitspraxis verwendet wird.¹³ Es ging nicht um einen
Traditionsabbruch, sondern darum Missstände zu korrigieren. Als Maßstab dafür
wurde die Rechtfertigungslehre für die Bewertung der traditiones entscheidend,
denn diese durften nicht meritorisch und heilsnotwendig verstanden werden, da
nach reformatorischem Verständnis allein der Glaube an Christi Heilswerk sola
gratia rechtfertigt. Damit aber steht Tradition gegen Tradition, wie der Kirchen-
historiker Wolf-Dieter Hauschild festhält: „Für die Kritik an den illegitimen tradi-
tiones humanae wird demnach von den Wittenberger Reformatoren auch ein be-
stimmtes Traditionsprinzip in Anspruch genommen“¹⁴. Hier wird ein doppelter
Traditionsverweis vorgenommen: Die kirchlichen Ordnungen werden zum einen
auf ihre christozentrisch-rechtfertigungstheologische Legitimation anhand einer
bestimmten, biblisch begründeten Tradition geprüft. Zum anderen wird mit Ver-
weis auf die altkirchliche, als schriftgemäß angesehene Tradition (ohne hier jedoch
den Traditionsbegriff zu verwenden!) die Katholizität der protestantischen Ausle-
gung aufgezeigt.¹⁵ Daranwird ersichtlich: „Die reformatorische Theologie verneinte
das Traditionsprinzip, nicht die Tradition.“¹⁶

Auf die protestantische Traditionskritik reagierte die römisch-katholische
Kirche mit der Klärung des Verhältnisses von Schrift und Tradition auf dem Konzil
von Trient, wo 1546 dekretiert wurde, dass das Evangelium, welches „unser Herr
Jesus Christus, der Sohn Gottes, zuerst mit eigenem Munde verkündete und danach
durch seine Apostel als die Quelle aller heilsamen Wahrheit und Sittenlehre jedem

chthon,“ in Gebundene Freiheit?, hg. von Peter Gemeinhardt und Bernd Oberdorfer (Gütersloh:
Gütersloher Verlagshaus, 2008).
13 Vgl. hierzu und im Folgenden: Hauschild, „Die Bewertung der Tradition in der lutherischen
Reformation,“ 208–31. Siehe z.B. CA 15 (De ritibus ecclesiasticis), CA 26 (De discrimine ciborum)
sowie zu speziellen Themen CA 21–28, Apol. 21–28, vgl. BSELK, 108 f., 128–220, 560–704.
14 Hauschild, „Die Bewertung der Tradition in der lutherischen Reformation,“ 213, Hervorhebung
E.M. Siehe hierzu auch Friederike Nüssel, „Das Konkordienbuch und die Genese einer lutherischen
Tradition,“ in Gebundene Freiheit?, hg. von Peter Gemeinhardt und Bernd Oberdorfer (Gütersloh:
Gütersloher Verlagshaus, 2008), die auch die Genese der lutherischen Lehrtradition durch ein
rechtfertigungstheologisches und christologisches Grundanliegen bestimmt sieht.
15 Hauschild konstatiert zusammenfassend: Die Bedeutung der altkirchlichen Tradition in den
Bekenntnisschriften „besteht hauptsächlich darin, daß sie zutreffende Schriftauslegung ist und
damit die entsprechenden reformatorischen Lehren als schriftgemäß und als katholisch bestätigen
kann. Sie tritt also nicht neben die Bibel als eine ergänzende Quelle der Wahrheitserkenntnis.
Vielmehr hat sie eine legitimierende Funktion, indem zur Feststellung der Kontinuität der rechten
Lehre auf sie verwiesenwerden kann“ (Hauschild, „Die Bewertung der Tradition in der lutherischen
Reformation,“ 230).
16 Michael Beintker, „Art. Tradition VI. Dogmatisch,“ Theologische Realenzyklopädie 33 (2002): 721.

52 Elisabeth Maikranz



Geschöpf predigen ließ“, in „geschriebenen Büchern und ungeschriebenen Über-
lieferungen“ (in libris scriptis et sine scripto traditionibus) enthalten ist, welche „von
den Aposteln aus demMunde Christi selbst empfangen oder von den Aposteln selbst
auf Diktat des Heiligen Geistes gleichsam von Hand zu Hand weitergegeben, bis auf
uns gekommen sind“¹⁷. Lange wurde die hierin angelegte ‚Zwei-Quellen-Theorie‘ so
interpretiert, dass die mündliche Überlieferung die entscheidende sei, das Evan-
gelium auf Schrift und Tradition aufgeteilt und die Bibel allein damit insuffizient
sei.¹⁸ Die Auslegungshoheit über Schrift und Tradition behielt das Lehramt.¹⁹ Da
der Begriff der traditionesmit der Kennzeichnung als „Überlieferungen, die Glaube
und Sitte betreffen“²⁰, nicht näher bestimmt wurde, wurde es möglich, „künftig
zwischen der (fixierten) apostolischen Tradition und den (variablen) kirchlichen
Traditionen zu unterscheiden“²¹ und so die Lehrautorität immer weiter auszu-
bauen. Damit stand nun eine Unterordnung der Tradition unter das Schriftprinzip
auf reformatorischer Seite gegen eine Überordnung des Traditionsprinzips über die
Schrift auf römisch-katholischer Seite.

Gerade die unterschiedliche prinzipientheoretische Verhältnisbestimmung von
Schrift und Tradition führte dazu, dass sich die römisch-katholische und die re-
formatorische Theologie auseinander entwickelten.²² In der römisch-katholischen
Theologie führte das Tridentinum zu einer Aufwertung des Lehramtes, die nach
und nach ausgebaut wurde. Die Identifizierung von Lehramt und Tradition fand
ihren Höhepunkt in der Neuscholastik und ihrer Methode sowie in dem Ausspruch
Papst Piusʼ IX.: „Die Tradition bin ich.“²³ In der protestantischen Theologie avan-

17 Heinrich Denzinger, Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et
morum. Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Lateinisch –

Deutsch, hg. Peter Hünermann. 38. Auflage (Freiburg i. Br.: Herder, 1999), 1501 (=DH).
18 Für eine prägnante Darstellung der Entwicklung der Rezeption des Tridentinums siehe Kirchner,
Wort Gottes, Schrift und Tradition, 28–32.
19 Vgl. DH 1504, wo diejenigen mit dem Anathema belegt werden, die den in Trient aufgestellten
Bücherkanon des Alten und Neuen Testaments, wie er in der katholischen Kirche zu lesen gepflegt
wird, nicht vollständig als heilig und kanonisch anerkennen, und die Überlieferungen missachten.
Siehe ebenso DH 1507, worin jede nicht-römisch-katholische Bibelauslegung verurteilt wird.
20 DH 1501.
21 Kirchner,Wort Gottes, Schrift und Tradition, 29.
22 Siehe hierzu auch ausführlicher Maikranz, Tradition und Schrift, 6–8.
23 Vgl. Harding Meyer, Das Wort Pius’ IX: „Die Tradition bin ich“. Päpstliche Unfehlbarkeit und
apostolische Tradition in den Debatten und Dekreten des Vatikanum I (München: Kaiser, 1965), 5, der
die provokative Verwendung dieses Ausspruchs in protestantischen Äußerungen im Zusammen-
hang mit dem katholischen Traditionsbegriff betont. Allerdings wird bei Meyer auch deutlich, dass
der exakte Ausspruch nicht mehr zu rekonstruieren ist, vgl. Meyer, DasWort Pius’ IX: „Die Tradition
bin ich“. Päpstliche Unfehlbarkeit und apostolische Tradition in den Debatten und Dekreten des Va-
tikanum I, 8– 12.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 53



cierte hingegen das Schriftprinzip zum Identitätsmarker: In der altprotestantischen
Orthodoxie bestimmte insbesondere Johann Gerhard die Schrift als das grundle-
gende Axiom der Theologie. Mit der Annahme der göttlichen Verbalinspiration der
Schrift wurde eine Schriftontologie etabliert, die das Schriftprinzip gegen jede
Kritik absichern sollte. Während in der reformatorischen Lehre noch die Münd-
lichkeit des Wortes Gottes hervorgehoben wurde, wurde die Schrift nun mit dem
Wort Gottes identifiziert. Mit der Verhärtung von Schrift und lehramtlicher Tra-
dition als konfessionelle Identitätsmarker entwickelte sich das vormals inhaltliche
Traditionsproblem zu einer prinzipientheoretischen und epistemologischen Frage,
die fortan kontroverstheologisch unter dem Label ‚Schrift und Tradition‘ diskutiert
wurde.

Neben dieser Verschiebung der Traditionsproblematik von einer inhaltlichen
zu einer prinzipientheoretischen führte die semantische Weiterentwicklung des
Traditionsbegriffs dazu, dass die Prinzipien selbst ihre Letztgültigkeit einbüßten.
Der Traditionsbegriff wurde seit dem 16. Jahrhundert fast ausschließlich im reli-
giösen Kontext und damit als ein Fremdwort verwendet.²⁴ Die konfessionellen
Streitigkeiten führten dazu, dass der Begriff ins Deutsche übernommen wurde. Im
18. Jahrhundert wurde er laut dem Grimmschen Wörterbuch schließlich literarisch
gebraucht, um die mündlich und schriftlich überlieferte Kunde von geschichtlichen
Begebenheiten zu bezeichnen.²⁵Damit benannte der Begriff nicht mehr ‚Lehre‘ oder
‚Satzung‘, wie noch zur Zeit der Reformation, sondern wurde mit der Geschichte
verbunden.²⁶ Im Historismus entwickelte sich der Traditionsbegriff innerhalb der
geschichtswissenschaftlichen Methodologie zu einem Grundbegriff. Hier umfasste
die Quellenart der ‚Tradition‘ die bildliche, mündliche und schriftliche Dokumen-

24 Vgl. hierzu und im Folgenden Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, „Art. Tradition,“ in Deutsches
Wörterbuch, Bd. 11, I. Abteilung 1. Teil T – Treftig, hg. Jacob Grimm und Wilhelm Grimm (Leip-
zig: Hirzel, 1935), 1022 f.; Sperl, „Zur Geschichte des Begriffes ‚Tradition‘ in der evangelischen
Theologie,“ 153f.
25 Grimm und Grimm, „Art. Tradition,“ 1023. Siehe auch Sperander, A la Mode – Sprach der Teut-
schen, Oder Compendieuses Hand-Lexicon: Jn welchem die meisten aus fremden Sprachen entlehnte
Wörter und Redens-Arten, So in denen Zeitungen, Briefen und täglichen Conversationen vorkommen,
Klar und deutlich erkläret werden. Nach Alphabetischer Ordnung / mit Fleiß zusammen getragen
(Nürnberg: Buggel und Seitz, 1728), 748. Vgl. hierzu und im Folgenden: Sperl, „Zur Geschichte des
Begriffes ‚Tradition‘ in der evangelischen Theologie,“ 154.
26 Diese Bedeutung trat besonders bei Friedrich Schiller hervor, der herausstellte: „Die Quelle aller
Geschichte ist Tradition, und das Organ der Tradition ist die Sprache“ (Friedrich Schiller, „Was heißt
und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?,“ Schillers Werke. Nationalausgabe Bd. 17:
Historische Schriften: Erster Teil, 1970, 370, 07.03. 2021, https://www.proquest.com/books/was-heißt-
und-zu-welchem-ende-studiert-man/docview/2355802072/se-2?accountid=11359).

54 Elisabeth Maikranz



tation von Ereignissen, die Erinnerung konservieren sollten.²⁷ Damit erschien der
Traditionsbegriff unter neuer Akzentsetzung: Stand der Traditionsbegriff in der
Reformation unter der Unterscheidung von wahrer und falscher Tradition, so
wurde er jetzt von der Differenzierung zwischen toter und lebendiger Tradition her
bewertet:

In dem Augenblick, in dem die Tradition bewußt mit der Geschichte verknüpft und also ihren
Platz im Bereich der Vergangenheit angewiesen erhält, erscheint sie als fern und als tot […].
Nun kommt aber eben alles darauf an, daß diese Überlieferung der Vergangenheit angeeignet
und dadurch lebendig wird.²⁸

Parallel zu dieser semantischen Verschiebung und dem neuen Kontext der Be-
griffsverwendung setzte sich in der Aufklärung zudem eine generelle Traditions-
kritik durch, wenn die Autorität von Traditionen nicht mehr anerkannt und prin-
zipiell bezweifelt wurde.²⁹ Statt überkommener Autoritäten wurde die autonome
Vernunft als Erkenntnisquelle zentral, die jegliche ihr vorgeordnete Autorität und
überlieferte Wahrheiten kritisch hinterfragte. Vernunftgemäße Erkenntnis und
rationale Durchdringung wurden zum eigentlichen Erkenntnisprinzip. Zusammen
mit dem historischen Denken, das die geschichtliche Vielfalt, Wandelbarkeit und
Widersprüchlichkeit der Traditionen entdeckte, traten die Traditionssachverhalte
in neuer Schärfe hervor, wie Gerhard Ebeling herausstellte: „die Emanzipation von
der ungeprüft selbstverständlichen Geltung der Tradition, die kritische Distanz-
nahme gegenüber der Überlieferung bringt erst die Macht der Tradition zum Be-
wußtsein und läßt auf die Rolle historisch bedingter Traditionen in der Geschichte
um so aufmerksamer werden.“³⁰

Mit diesem erkenntnistheoretischen Wandel gerieten auch die theologischen
Erkenntnisprinzipien Schrift und Tradition in Bedrängnis, denn unter dem Begriff
‚Tradition‘ konzentrierte sich eine Geschichtsproblematik, die die Theologie in

27 Ernst Bernheim unterscheidet die Quellen in ‚Tradition‘ und ‚Überreste‘ mit Verweis auf Johann
Gustav Droysen, Grundriss der Historik (1882), 3. Aufl. (Halle/Saale: Niemeyer, 1925), um den me-
thodischen Umgang mit den Quellen zu differenzieren: „alles, was unmittelbar von den Begeben-
heiten übriggeblieben und vorhanden ist, nennen wir Überreste; alles was mittelbar von den Be-
gebenheiten überliefert ist, hindurchgegangen und wiedergegeben durch menschliche Auffassung,
nennen wir Tradition“ (Ernst Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichts-
philosophie: Mit Nachweis d. wichtigsten Quellen u. Hilfsmittel zum Studium d. Geschichte, 6. Aufl.
(Leipzig: Duncker & Humblot, 1908), 255 f.).
28 Sperl, „Zur Geschichte des Begriffes ‚Tradition‘ in der evangelischen Theologie,“ 155.
29 Vgl. hierzu und im Folgenden Arno Schilson, „Art. Tradition,“ Wörterbuch des Christentums,
1988.
30 Ebeling, „“Sola scriptura“ und das Problem der Tradition,“ 95.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 55



mehrfacher Hinsicht betraf. Indem die historisch-kritische Methode seit dem
18. Jahrhundert die Entstehungsgeschichte der Schrift, ihre Traditionsverarbeitung
und ihre Geschichtsgebundenheit aufdeckte und damit die Autorität der Schrift als
inspiriertes ‚Wort Gottes‘ relativierte, gerieten das Schriftprinzip und damit die
evangelische Theologie selbst in eine Krise.³¹ Parallel dazu stellte in der römisch-
katholischen Theologie das geschichtliche Denken der Neuzeit das katholische
Traditionsverständnis in Frage. Unter dem Einfluss der Romantik und des Idealis-
musʼ hatte sich im 19. Jahrhundert ein organisches Traditionsverständnis durch-
gesetzt, mit dem die Lebendigkeit der Tradition in der Kirche betont wurde.³²
Während im Tridentinum der Tenor auf der Unterscheidung der ungeschriebenen
und geschriebenen traditiones lag, rückte nun das Ganze der einen, lebendigen,
christlichen Tradition ins Zentrum. Dieses römische Traditionsverständnis wurde
infolge der Aufnahme der historisch-kritischen Methode in die Bibelexegese und
des Einflusses des geschichtlichen Denkens auf die Dogmenhermeneutik im soge-
nannten ‚Modernismus‘ herausgefordert, was zu einer ‚antimodernistischen‘ Hal-
tung des Lehramtes bis zum II. Vatikanum führte.³³

Sowohl die evangelische als auch die römisch-katholische Theologie stehen
angesichts des neuzeitlichen Denkens und der Moderne im 20. Jahrhundert vor
ähnlich großen Herausforderungen: Die Grundlagen ihrer theologischen Lehren
werden kritisch hinterfragt; ihre autoritativen Fundamente bröckeln. Es geht nun
nicht mehr allein um die Unterscheidung von wahrer und falscher Tradition,
sondern die Autorität von allem, was Tradition ist oder beinhaltet, steht in Frage.
Traditionszusammenhänge sind nicht wegzudenken, aber wie sie der Relativität
der Geschichte entkommen, ist fragwürdig. Gerade angesichts dieser Situation sind
die Auseinandersetzung mit dem Traditionsverständnis und die Frage, welche Be-
deutung Tradition erkenntnistheoretisch haben kann, unumgänglich.

Um diese Problematik zu bearbeiten, wird im Folgenden anhand des lutheri-
schen Theologe Wolfhart Pannenberg und des römisch-katholischen Theologe
Walter Kasper eine fundamentaltheologische Perspektive auf die Tradition entwi-
ckelt, die die Spannungen produktiv zu nutzen sucht. Beide Theologen ringen an-
gesichts der Grundlagenkrise der Theologie in der Mitte des 20. Jahrhunderts um
ein Schrift- bzw. Traditionsverständnis, das den Anforderungen der Moderne ge-

31 Vgl. Wolfhart Pannenberg, „Die Krise des Schriftprinzips (1962),“ in Pannenberg, Grundfragen
systematischer Theologie.
32 Vgl. hierzu und im Folgenden Sperl, „Zur Geschichte des Begriffes ‚Tradition‘ in der evangeli-
schen Theologie,“ 155 f.
33 Zum ‚Modernismus‘ und ‚Antimodernismus‘ in der römischen Theologie und Kirche siehe Peter
Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus (Frankfurt am Main: Verlag der Weltreligio-
nen, 2009).

56 Elisabeth Maikranz



recht werden kann. In der Kombination von lutherischer und römisch-katholischer
Perspektive kann ein ökumenisch informiertes, protestantisches Traditionsver-
ständnis gewonnen werden, das die fundamentaltheologischen Grundlagen er-
gänzt. Denn Tradierungsprozesse sind nicht nur in der Entstehung des biblischen
Zeugnisses relevant, sondern sind genauso fundamental für das Verständnis von
Offenbarung, die Weitergabe der Glaubensinhalte sowie aktuelle Verstehenspro-
zesse des christlichen Glaubens.

2 Die Dynamiken der Überlieferungsgeschichte
und lebendige Überlieferung

Wolfhart Pannenberg und Walter Kasper reflektieren Tradition und Überliefe-
rungszusammenhänge im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit den theologi-
schen Prinzipien Schrift und Tradition. Während Pannenberg von der „Krise des
Schriftprinzips“³⁴ ausgeht und zu überlieferungsgeschichtlichem Denken vorstößt,
ist Kaspers Startpunkt die ebenso krisenhafte Unklarheit des römisch-katholischen
Traditionsbegriffs³⁵. In der Bearbeitung dieser Krisen bewegen sich beide Theolo-
gen an die Grenzen ihres eigenen konfessionellen Denkhorizonts, wenn sie die je
eigenen Identitätsmarker Schrift bzw. Schrift und Tradition neu interpretieren und
dabei die komplexe Dynamik von Tradition und Tradierungsprozessen aufzeigen.

Fundamental für die Auseinandersetzung mit Schrift und Tradition ist für
Pannenberg wie für Kasper die Reflexion auf Geschichte und Überlieferungs-
strukturen.³⁶ Zum einen findet darin die Beschäftigung mit dem Historismus und
die Rezeption modernen Denkens statt.³⁷ Zum anderen wird die geschichtlich ver-

34 Pannenberg, „Die Krise des Schriftprinzips (1962).“
35 Walter Kasper, Die Lehre von der Tradition in der Römischen Schule, unter Mitarbeit von hg.v. G.
Augustine u. K. Krämer, Walter Kasper Gesammelte Schriften (WKGS) 1 (Freiburg i. Br.: Herder, 2011),
59 f.
36 Für Pannenbergs Auseinandersetzung mit der Geschichte siehe insbesondere Wolfhart Pan-
nenberg, „Heilsgeschehen und Geschichte (1959),“ in Pannenberg, Grundfragen systematischer
Theologie, sowie Wolfhart Pannenberg, „Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung,“ in
Wolfhart Pannenberg, Hrsg., Offenbarung als Geschichte (1961). In Verbindung mit Rolf Rendtorff,
Ulrich Wilckens, Trutz Rendtorff, 4. Aufl. (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1970). Kaspers Be-
schäftigung mit dem geschichtlichen Wirklichkeitsverständnis kann in seinem ersten Sammelband
Walter Kasper, Hrsg., Glaube und Geschichte (Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1970), nachvoll-
zogen werden. Für eine ausführliche Darstellung siehe Maikranz, Tradition und Schrift,
39–57.287–98.309– 19.
37 Vgl. Walter Kasper, „Kirche und Theologie unter dem Gesetz der Geschichte (1967),“ in Glaube
und Geschichte, hg. Walter Kasper (Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1970).

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 57



standene Wirklichkeit zur grundlegenden Ontologie, an die ein christliches Wahr-
heitsverständnis anschlussfähig sein muss.³⁸ Geschichtliches Denken fundiert auf
diese Weise sowohl das Verständnis des biblischen Zeugnisses als auch der Tradi-
tion selbst.

Wolfhart Pannenberg adressiert die Traditions- und Überlieferungsthematik
vornehmlich in einem historischen Zusammenhang und mit Blick auf die ver-
schiedenen Ausformungen der christlichen Überlieferung. Bereits in seinen pro-
grammatischen Thesen zum Zusammenhang von Offenbarung und Geschichte
bestimmt er die Geschichte grundsätzlich als „Überlieferungsgeschichte“³⁹ und
nimmt das Zusammenspiel von Ereignissen und Bedeutungen in den Blick: Ge-
schichtliche Ereignisse geschehen nicht in einem Sinnvakuum, sondern ihr Ver-
stehen ist immer eingebettet in Bedeutungs- und Sinnzusammenhänge.⁴⁰ Das gilt
nach Pannenberg auch für Gottes Offenbarung, die als geschichtliches Handeln
Gottes in die Geschichte eingeht und daher den Bedingungen der Geschichte un-
terliegt.⁴¹ Für den Zusammenhang von Ereignis und Bedeutung sind insbesondere
die Ausführungen zur Auferweckung Jesu von den Toten aufschlussreich: Indem
das Auferstehungsgeschehen auf die apokalyptischen Traditionen bezogen wird,
werden die Ereignisse überhaupt erst verstehbar und die Bedeutung dessen, was als
„Auferstehung“ nachösterlich verstanden wird, wird generiert.⁴² Die überkomme-
nen Traditionen und das damit verbundene Wirklichkeitsverständnis sind dabei
konstitutiv für die Bedeutung der geschichtlichen Ereignisse und damit auch für das
Offenbarwerden Gottes in der Geschichte: Entsprechend der apokalyptischen Er-
wartungen kann die Auferweckung Jesu von den Toten als Prolepse des Endes der
Geschichte verstanden werden und Gott, dessen Offenbarung am Ende der Ge-

38 Vgl. Pannenberg, „Heilsgeschehen und Geschichte (1959),“ 22.
39 Vgl. Pannenberg, „Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung,“ 112: „Geschichte fügt
sich nie aus sogenannten bruta facta zusammen. Als Menschengeschichte ist ihr Geschehen immer
schonmit Verstehen verflochten, in Hoffnung und Erinnerung, und dieWandlungen des Verstehens
sind selbst Geschichtsereignisse. Beides läßt sich schon in den anfänglichen Begebenheiten einer
Geschichte nicht trennen. So ist Geschichte immer auch Überlieferungsgeschichte“.
40 Vgl. Wolfhart Pannenberg, „Nachwort zur zweiten Auflage,“ in Pannenberg, Offenbarung als
Geschichte (1961), 137.
41 Pannenberg spricht von der indirekten Selbstoffenbarung Gottes durch seine Geschichtstaten,
siehe Wolfhart Pannenberg, „Einführung,“ in Pannenberg, Offenbarung als Geschichte (1961), 15;
Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologie. Band 1 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015),
266.
42 Vgl. Wolfhart Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 7. Aufl. (Gütersloh: Gütersloher Verl.-
Haus Mohn, 1990), 69–85; Wolfhart Pannenberg, Systematische Theologie. Band 2 (Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2015), 385–93.

58 Elisabeth Maikranz



schichte erwartet wird, bereits in der Geschichte offenbaren.⁴³ Für Pannenberg sind
historische Ereignisse also keine bruta facta, sondern müssen in ihrem überliefe-
rungsgeschichtlichen Kontext wahrgenommen werden.⁴⁴

Dies greift Pannenberg auch in seiner christologischen Methode auf, die klären
soll, „wie vom Geschick Jesu her die urchristliche Christusverkündigung entstehen
konnte.“⁴⁵ Zentral für dieses Vorhaben sind die neutestamentlichen Schriften, die
nach Pannenberg in einem zweifachen Sinn ‚historische Quellen‘ sind: Zum einen
dokumentieren sie das, was geglaubt wurde, und sind daher subjektive Glaubens-
zeugnisse. Zum anderen aber sind sie Zeugnisse über die historische Person Jesus
von Nazareth.⁴⁶ Um die Entstehung der urchristlichen Verkündigung nachzuvoll-
ziehen, bezieht Pannenberg beide Ebenen aufeinander, sodass die christologischen
Titel und Bekenntnisaussagen im Rekurs auf die Geschichte Jesu geprüft werden
und deutlich werden kann, wie die Geschichte Jesu den Glauben an Jesus als dem
Christus begründen konnte.⁴⁷ Eine überlieferungsgeschichtliche Christologie be-
trifft aber nicht nur die christologische Lehrbildung der frühen Kirchen, sondern
auch das biblische Zeugnis selbst, dessen Bedeutungen vor dem ursprünglichen
Zusammenhang des historischen Lebens Jesu innerhalb des jüdischen Traditions-
bestandes plausibilisiert werden müssen.⁴⁸

Innerhalb der Entstehung der Christologie lassen sich mit Pannenberg ver-
schiedene Transformationsarten anhand anthropologischer Traditionen beobach-
ten: Die Logos-Christologie knüpft an die Logoshaftigkeit des Menschen in der
griechischen Philosophie an und konkretisiert diese durch eine Reinterpretation,
denn erst anhand Jesus Christus können die Menschen ihre eigene Logoshaftigkeit
verstehen.⁴⁹ In der Adam-Christus-Typologie sieht Pannenberg gleich zwei Tradi-
tionen aufgenommen, zum einen die mythische Erzählung der Schöpfung des
Menschen und zum anderen das unveränderliche Wesen des Menschen, wie es in
der antiken Philosophie vorgestellt worden sei.⁵⁰ Von Christus her werden diese
beiden Traditionen nun neu bewertet und verstanden: Der Mensch muss in der

43 Inwiefern in Jesu Auferstehung die apokalyptischen Erwartungen nach Pannenberg erfüllt sind,
habe ich ausführlich herausgearbeitet in Maikranz, Tradition und Schrift, 76–86.
44 Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 106–7. Siehe hierzu auch Maikranz, Tradition und
Schrift, 87–91.
45 Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 17.
46 Vgl. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 18.
47 Siehe hierzu ausführlicher Maikranz, Tradition und Schrift, 96– 101.
48 Vgl. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 20.24.
49 Vgl. Pannenberg, Systematische Theologie. Band 2, 334, siehe hierzu Maikranz, Tradition und
Schrift, 107– 10.
50 Vgl. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 205 f; Wolfhart Pannenberg, „Das christologische
Fundament der Anthropologie,“ Concilium 9, Nr. 6 (1973): 426.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 59



Linie der paulinischen Adam-Christus-Typologie als Geschichte auf das in Christus
erschienene Heil hin verstanden werden, was zugleich bedeutet, dass der Mensch
sich im Prozess der Selbstwerdung befindet und sein Wesen erst noch verwirkli-
chen muss.⁵¹ Diese Beispiele zeigen, dass christologische Bestimmungen auf an-
thropologischen Traditionsbestand zurückgreifen und diesen von dem Christuser-
eignis her konkretisieren, ja auch kritisch revidieren.⁵² Die produktive Anknüpfung
an Überlieferungen bedeutet dabei zugleich eine Transformation derselben.

Nicht nur die Vorstellungen vom Menschen, sondern auch das Gottesver-
ständnis wird durch Jesu Auftreten verändert.⁵³ Indem Jesus Gott als ‚Vater‘ be-
zeichnet habe, habe er die Fürsorge des israelitisch-jüdischen Bundesgottes betont
und bestehende Traditionen (vgl. z.B. Hos 11,1–4) neu gewichtet.⁵⁴ Der Vater-Titel
habe sowohl einen expliziten Selbstbezug Jesu auf Gott als auch eine Selbstunter-
scheidung Jesu von diesem Gott beinhaltet. Daraus sei nachösterlich die Gottes-
sohnschaft Jesu erwachsen, die eine exklusive, reziproke Relation zwischen Gott
und Jesus ausgedrückt habe und damit sowohl das Gottesverständnis neu justiert
als auch die Übertragung der jüdisch-apokalyptischen Tradition des ‚Sohn Gottes‘
auf Jesus legitimiert habe.⁵⁵ Gerade diese Relation zwischen Gott-Vater und Got-
tessohn stößt einen Prozess der Traditionsbildung an, da die Sachgemäßheit der
Gottheit Jesu plausibilisiert und geklärt werden musste, wie dies gedacht werden
kann, was zur christologischen und dann auch trinitätstheologischen Lehrbildung
führte: Für die Gemeinschaft von Vater und Sohn wird der Geist konstitutiv, der
nicht nur die Auferweckung gewirkt habe, sondern auch als Gegenwart Gottes in
Jesus verstanden werden konnte.⁵⁶

Ist das Christusereignis selbst nur aufgrund seines Überlieferungskontextes
verstehbar, so setzt es selbst also eine Überlieferungsgeschichte aus sich heraus, in
der die Wirklichkeit Gottes immer weiter erschlossen wird. Damit aber ist die
nachösterliche Überlieferungsgeschichte selbst Teil der Offenbarungsgeschichte,
die zwar ihren Höhepunkt in Jesus Christus hat, aber darüber hinaus geht. Diesen
Erkenntnisprozess beschreibt Pannenberg mit dem Begriff der ‚Selbstverwirkli-

51 Vgl. Pannenberg, „Das christologische Fundament der Anthropologie,“ 430; Maikranz, Tradition
und Schrift, 110– 13.
52 Siehe hierzu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 106– 16.
53 Siehe hierzu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 117–25.
54 Pannenberg, Systematische Theologie. Band 2, 423 f.
55 Diesem Zusammenhang widmet sich Pannenberg insbesondere in Wolfhart Pannenberg,
„Christologie und Theologie (1975),“ in Grundfragen Systematischer Theologie: Gesammelte Aufsätze.
Band 2, hg. Wolfhart Pannenberg (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1980).
56 Pannenberg, Systematische Theologie. Band 1, 291.

60 Elisabeth Maikranz



chung Gottes‘, in dem sich göttliches und menschliches Handeln verschränken:⁵⁷
Indem Menschen das göttliche Selbst in Jesus Christus erkennen und als Wahrheit
für ihr Leben anerkennen, verwirklicht sich Gottes Macht und Königsherrschaft in
der Welt. Diesen Prozess denkt Pannenberg jedoch dem trinitarischen Wesen
Gottes entsprechend: In der Schöpfungmache Gott sich selbst von der Anerkennung
der selbständigen Welt abhängig; um die selbständigen Geschöpfe für sich zu ge-
winnen, sende er den Sohn, in dessen Sendung und Tod er „der Welt zu ihrem Heil
gegenwärtig und so als väterliche Liebe offenbar geworden ist“⁵⁸. Der Sohn habe die
Gottheit und Königsherrschaft des Vaters in der Welt verwirklicht; der Geist wie-
derum, dessen Wirken in der Auferstehung Jesu von den Toten die Gottheit Jesu
gezeigt und Jesus so verherrlicht habe, ist nun derjenige, der auch die Erkenntnis
Jesu von Nazareth als Sohn Gottes und dessen Bedeutung für das je eigene Leben
wirkt und durch die apostolische Botschaft und Verkündigung die weitere Aus-
breitung der Herrschaft Gottes und damit dessen Selbstverwirklichung ermög-
licht.⁵⁹ Die Versöhnung mit Gott, die in Jesus Christus allen Menschen eröffnet ist,
ist noch nicht vollendet, sondern bedarf der apostolischen Verkündigung, die an
Christi Stelle die Menschen dazu aufruft, sich mit Gott versöhnen zu lassen und
Gottes Gottheit anzuerkennen. Erst dann wird Gott als Gott verwirklicht. So parti-
zipiert die nachösterliche Überlieferungsgeschichte an der geschichtlichen Offen-
barung der Gottheit Gottes und sucht immer wieder, Gottes Gottheit in der Ge-
schichte zu bewähren.⁶⁰

Pannenberg beschreibt also einen doppelten Überlieferungszusammenhang,
der zum einen die Einbettung des Verstehens des Christusgeschehens in die jüdi-
sche und hellenistische Tradition berücksichtigt und zum anderen den aus dem

57 Vgl. Pannenberg, „Christologie und Theologie (1975),“ 142.
58 Pannenberg, Systematische Theologie. Band 2, 436.
59 Siehe hierzu Maikranz, Tradition und Schrift, 144–50.
60 Überlieferungszusammenhänge, die dadurch entstehen, dass Menschen deuten, was sie erleben,
strukturieren für Pannenberg die Wahrnehmung der geschichtlichen Gegenwart, was in seinen
hermeneutischen Reflexionen deutlich wird: Der Mensch antizipiere im Verstehen seines Lebens
immer wieder Sinnzusammenhänge, die erst am Ende seines Lebens einsichtig sein werden. Indem
er geschichtliche Teilmomente deutet, greift er auf deren Zusammenhang mit dem Ganzen der
Geschichte vor, von dem her die endgültige Bedeutung des Teils erst ersichtlich werden wird. Damit
besteht für Pannenberg ein Zusammenhang zwischen den verschiedenen Ereignissen, der je neu
durch Sinn- und Bedeutungszusammenhänge erschlossenwerden muss. Diese Unabgeschlossenheit
gilt aber nicht nur für das menschliche Leben, sondern auch für Gott selbst. Gottes Gottheit und
Wirklichkeit, die in Jesus Christus als eschatologische Wahrheit in Erscheinung getreten ist, muss
sich bis zum Eintreten des Endes der Geschichte immer wieder bewähren, indem sie Welt- und
Selbstverständnis des Menschen erschließen kann. Zu Pannenbergs Hermeneutik siehe ausführlich
Maikranz, Tradition und Schrift, 164–231.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 61



Christusereignis ergehenden Überlieferungsimpuls aufnimmt. In Anknüpfung an
vorliegende Überlieferungen und im Wandel derselben durch die Deutung der
Offenbarungsereignisse zeigt sich dabei Gottes Gottheit in der Geschichte. Die
Selbstverwirklichung Gottes bleibt auf Tradierungsprozesse und Überlieferungs-
zusammenhänge angewiesen, da nur in, mit und unter ihnen Gottes Wirklichkeit
erkannt und verstanden werden kann.

Walter Kaspers Traditionsverständnis ist davon geprägt, dass das biblische
Zeugnis den normativen Anfangspunkt aller Traditionsentwicklung, den „Anfang in
der Fülle“⁶¹ und die Vorordnung des Wortes Gottes⁶², dokumentiert. Damit gibt es
einen Fixpunkt, der für Kasper das extra nos des Wortes Gottes verdeutlicht.
Demgegenüber„zeigt die Tradition, dass dasWort Gottes zugleich in der Kirche eine
lebendige Wirklichkeit ist, ihr innerstes Bewusstsein geworden ist, das freilich
immer wieder an der objektiven Norm zu messen ist.“⁶³ Da es Kaspers Anliegen ist,
ein Traditionsverständnis zu entwickeln, das in die Moderne sprechen kann, greift
er auf allgemeine anthropologische, soziologische und philosophische Beobach-
tungen zur Tradition zurück.⁶⁴ Tradition in theologischer Hinsicht wird aber ins-
besondere durch das biblische Zeugnis bestimmt. Dabei sind zwei Aspekte wichtig:
Zum einen konstituiert die personale Offenbarung Gottes selbst Tradierungspro-
zesse, denn ohne Zeugnis gibt es für Kasper keine Offenbarung.⁶⁵ Nur weil Men-
schen die Offenbarung Gottes geglaubt, sie bezeugt und überliefert haben, gebe es
überhaupt Offenbarung. „Offenbarungswahrheit ist darum Zeugniswahrheit“⁶⁶.
Daraus folgt, dass Bezeugen und Tradieren notwendig zum Offenbarwerden da-
zugehören. Zum anderen ist für Kaspers Traditionsverständnis Jesu eigene Inbe-
ziehungsetzung zur jüdischen Tradition paradigmatisch.⁶⁷ Jesus setze sich selbst als
die vollmächtige Tradition (vgl. Mk 7; Mt 5), wenn er die jüdische Tradition kritisiere
und korrigiere. Die jesuanische Traditionskritik, deren Folge die Kreuzigung sei,
führt nach Kasper schließlich dazu, dass das Kreuz der Grund der Tradition
schlechthin wird: „Am Kreuz ist Jesus der Ausgelieferte, der sich zugleich selbst
ausliefert; er ist in Person Akt und Inhalt der Tradition.“⁶⁸ Das Kreuzesgeschehen ist

61 Kasper greift hier eine Formulierung Johann Adam Möhlers auf, vgl. Maikranz, Tradition und
Schrift, 243 f., 418–20.
62 Siehe hierzu Maikranz, Tradition und Schrift, 284–86.
63 Walter Kasper, „Schrift und Tradition – eine Questio disputata (1964),“ in Kasper, Evangelium und
Dogma, 382, Fußn. 55.
64 Siehe dazu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 370–78.
65 Siehe hierzu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 309– 19.
66 Walter Kasper, Der Gott Jesu Christi (1982), WKGS 4 (Freiburg i. Br.: Herder, 2008), 215.
67 Siehe hierzu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 379–82.
68 Walter Kasper, „Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip (1985),“ in Kasper, Evangelium und
Dogma, 531.

62 Elisabeth Maikranz



für Kasper ein doppeltes Überlieferungsmoment, denn indem Jesus sich selbst den
Menschen für seine Botschaft vom Reich Gottes auslieferte (traditio activa), zeigt
sich sein Gehorsam gegenüber dem Willen Gottes. Als der Sohn Gottes ist Jesus
zugleich der Ausgelieferte (traditio passiva), durch den Gott sich selbst in die Hände
der Menschen übergibt. Dabei konstituieren sich Akt und Inhalt wechselseitig, so-
dass Kasper von einer„Akt-Seins-Einheit“⁶⁹ spricht: ImMoment der (Selbst‐)Hingabe
Jesu und (Selbst‐)Auslieferung Gottes vollzieht sich die Liebe Gottes zu den Men-
schen, was im Zusammenhang von Kreuz und Auferstehung offenbar wird. Über-
lieferungsakt und Überlieferungsinhalt konstituieren sich also wechselseitig. Daher
sind Kreuz und Auferstehung für Kasper die Tradition schlechthin und Urgrund,
Inhalt und Paradigma jeder christlichen Überlieferung.

Kasper entwickelt auf diese Weise ein christologisch fundiertes Traditions-
verständnis, das er vor dem Hintergrund einer pneumatologischen Christologie
weiterdenkt.⁷⁰ Denn der Geist ist nach Kasper das Medium, in dem Gott in Jesus
handelt und Jesus Gott gegenüber Gehorsam ist.⁷¹ Der Geist ist dabei „Gott als sich
selbst übertreffende, sich selbst überbietende, als überfließende und verströmende
Liebe, die eben bei sich ist, indem sie sich mitteilt und wegschenkt“⁷², sodass er
nicht nur die Relation von Jesus und Gott bestimmt, sondern auch Gottes Vermitt-
lung in die Geschichte. Dafür ist die johanneische Pneumatologie entscheidend,
nach der der Paraklet die Parusie Christi durch Erinnerung an Jesu Worte und
Taten (Joh 14,26; 16,13– 15) antizipiert. Vor diesem Hintergrund ist die Tradition
eschatologisch qualifiziert und wird zur Grundlage der Kirche, die bleibend auf die
einmalige eschatologische Offenbarung Gottes in Jesus Christus verwiesen ist. Der
Geist ist dabei movens der Tradition: „Die objektive Selbstüberlieferung Gottes
durch Jesus Christus wird zur subjektivenWirklichkeit in uns durch die Ausgießung
des Heiligen Geistes.“⁷³ In der Verkündigung vergegenwärtigt er Jesus Christus,
wodurch Tradition immer ein Gemeinschaftsgeschehen ist. Durch die memoria
Christi stelle der Geist das Neue und Befreiende der Botschaft Jesu heraus und
vergegenwärtige auf diese Weise nicht nur die Offenbarung, sondern rufe auch die
Kirche immer wieder zu Reform und Erneuerung und einer der Gegenwart ange-

69 Als „Akt-Seins-Einheit“ bezeichnet Kasper einen Prozess, „in dem Tradition und Interpretation
unlösbar zusammengehören.“ (Kasper, „Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip (1985),“ 528,
siehe hierzu Maikranz, Tradition und Schrift, 377.)
70 Siehe hierzu und zum Folgenden ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 338–46.382–85.
71 Walter Kasper, Jesus der Christus (1974), WKGS 3 (Freiburg i. B.: Herder, 2007), 373.
72 Walter Kasper, „Aufgaben der Christologie heute (1977),“ in Jesus Christus – das Heil der
Welt: Schriften zur Christologie, hg. Walter Kasper, WKGS 9 (Freiburg i. Br.: Herder, 2016), 147.
73 Kasper, „Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip (1985),“ 532.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 63



messenen Verkündigung des Evangeliums.⁷⁴ Kasper stellt hier ein Innovationsmo-
ment heraus, das er an die Transformationen, die Leben und Geschick Jesu von
Nazareth für das Verständnis der Herrschaft Gottes bedeuten, rückbindet.⁷⁵ Jesus
sei „die konkrete Verwirklichung und die personale Gestalt des Kommens der
Herrschaft Gottes“⁷⁶. Bei ihm sind nicht nur Sache und Person untrennbar, sondern
in ihm bricht die Gottesherrschaft bereits in der Gegenwart an, sodass in Jesu
Person Verheißung und Erfüllung zusammenfallen. Der Geist stellt diese grundle-
gende Neuheit in der jeweiligen geschichtlichen Situation heraus, womit stärker
eine strukturelle Identität zum Christusereignis hervortritt als eine sprachliche
Kontinuität, wenn es um den Zukunft eröffnenden und erneuernd-wandelnden
Impuls der Offenbarung selbst geht. Es gibt demnach kein Bewahren ohne Verän-
derung, sodass sich in dieser Dialektik die Tradition als ein lebendiger Prozess der
verwandelnden Weitergabe konstituiert.

Kasper versteht die Tradition als „Selbstüberlieferung Gottes durch Jesus
Christus im Heiligen Geist zu beständiger Gegenwart in der Kirche“⁷⁷, die sich durch
die Evangeliumsverkündigung im ganzen Leben der Kirche vollzieht. Die Tradition
ist für ihn ein gott-menschliches Geschehen: Auf der einen Seite ist sie Selbstver-
gegenwärtigung Jesu Christi durch den Geist in der Verkündigung. Auf der anderen
Seite findet Selbstüberlieferung auch in Bezug auf das Zeugnis der Menschen statt.
Diese müssen selbst in den Tradierungsprozess involviert sein und persönliches
Zeugnis ablegen.⁷⁸ Auf diese Weise geschieht in der Tradition nicht nur Verbal-,
sondern vielmehr Realüberlieferung (DV 8): In der Kirche als dem Ort, an dem der
wahre Geist Christi fortwirkt, überliefert sich die Gegenwart Christi selbst durch
das kirchliche Leben und die Verkündigung.⁷⁹

Innerhalb dieses geistgewirkten Tradierungsprozesses stehen die materialen
Traditionszeugnisse in einem sakramentalen Verhältnis zur pneumatologischen

74 Walter Kasper, „Bewahren oder Verändern? Zum geschichtlichen Wandel von Glaube und Kir-
che (1991),“ in Kasper, Evangelium und Dogma, 554 f.
75 Siehe hierzu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 319 f.326–37.
76 Kasper, Jesus der Christus (1974), 157, im Original kursiv.
77 Kasper, „Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip (1985),“ 532. Mit dem Begriff der
„Selbstüberlieferung“ greift Kasper dabei eine Formulierung Johann Sebastian Dreys auf, die auch
in der Römischen Schule und schließlich von Oscar Cullmann rezipiert wurde. Siehe hierzu Mai-
kranz, Tradition und Schrift, 253, Fußn. 139; 384.
78 Vgl.Walter Kasper, „Tradierung und Vermittlung als systematisch-theologisches Problem (1987),“
in Die Wahrheit in Liebe tun: Schriften zur Pastoral I, hg. Walter Kasper, WKGS 17,1 (Freiburg i.
Br.: Herder, 2018), 190.
79 Zu Kaspers Auslegung der Offenbarungskonstitution Dei Verbum siehe Maikranz, Tradition und
Schrift, 268–76.

64 Elisabeth Maikranz



Tradition:⁸⁰ Die kirchlichen Überlieferungsprozesse sind für Kasper „vergegen-
wärtigende Zeichen und Werkzeug der Selbstüberlieferung Jesu Christi im Heiligen
Geist“⁸¹. In, mit und durch die Traditionszeugnisse wirkt die wahre Geisttradition in
der Kirche. Die eine traditio wird also in den einzelnen traditiones begrenzt kon-
kretisiert, aber zugleich steht die Kirche durch sie in einem Verweisungszusam-
menhang auf das Ursakrament des Heils, Jesus Christus selbst. Die Überliefe-
rungszeugnisse transzendieren sich aufgrund dieser Zeichenfunktion selbst und
erhalten doxologische Struktur. Vor diesem Zusammenhang von Tradition und
Wahrheit kann die Tradition auch theologisches Erkenntnisprinzip sein, da sie das
Evangelium auf geschichtliche Weise vergegenwärtige.⁸² Da die einzelnen Traditi-
onszeugnisse im Dienst des Evangeliums stehen, muss Kontinuität mit Blick auf die
eine Tradition gewahrt werden; genauso müssen bisherige traditionelle Sprach-
formen und Glaubensausdrücke daraufhin überprüft werden, ob in ihnen mit Blick
auf gegenwärtige Fragen das Evangelium noch ausdrücklich wird.⁸³ Dogmen haben
unter den Traditionszeugnissen eine besondere Stellung, da sie für Kasper die
lehramtlichen Aussagen sind, in denen die Kirche ihren Glauben als wahr aner-
kennt und ihn im Vorgriff auf die eschatologische Wahrheit geschichtlich bezeugt.⁸⁴
Sie eröffnen daher als Vorverständnis einen Interpretationshorizont auf das bi-
blische Zeugnis; zugleich aber ist die Schrift innerhalb der traditio das einzige in-
spirierte Zeugnis und somit normativ, weshalb auch die Dogmen im Licht der
Schrift zu interpretieren sind.⁸⁵ Damit stehen Schrift und Tradition in einem rezi-
proken Verhältnis und die geistgewirkte Tradition spannt sich auf zwischen Schrift-
und Traditionszeugnissen, die laut Kasper im Geist des ‚Anfangs in der Fülle‘ in-
terpretiert werden müssen.

Während Pannenberg sein Traditionsverständnis verbunden mit seinem Ge-
schichtsverständnis entwickelt, geht Kasper explizit von einem theologischen Tra-
ditionsbegriff aus, mit dem er die Unklarheiten in Bezug auf das römisch-katholi-
sche Traditionsverständnis lösen will. Für beide Theologen ist die Einbettung der
Offenbarung Gottes in Traditionszusammenhänge wichtige, da die Offenbarung
Gottes in Jesus Christus vorliegende religiöse Traditionen transformiert und so et-
was Neues anbrechen lässt, das aber gerade aufgrund des Traditionsbezugs in

80 Siehe hierzu und im Folgenden Maikranz, Tradition und Schrift, 388–94.
81 Kasper, „Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip (1985),“ 533.
82 Vgl. Walter Kasper, „Tradition als Erkenntnisprinzip: Systematische Überlegungen zur theolo-
gischen Relevanz der Geschichte,“ Theologische Quartalschrift 155 (1975): 212.
83 Vgl. Walter Kasper, „Tradition auf dem Prüfstand (1969),“ in Kasper, Evangelium und Dogma, 481.
84 Siehe hierzu ausführlich Maikranz, Tradition und Schrift, 400– 15.
85 Vgl. Walter Kasper, „Dogma unter dem Wort Gottes (1965),“ in Kasper, Evangelium und Dogma.
Siehe hierzu Maikranz, Tradition und Schrift, 420–28.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 65



seinem Neusein verstanden werden kann. Kasper stellt dieses Diskontinuitätsmo-
ment explizit durch die Kategorie des Neuen heraus. Bei Pannenberg wird dieser
Aspekt auf materialer Ebene in den Traditionsumformungs- und Korrekturprozesse
deutlich. Im Folgenden soll die Frage nach Kontinuität und Diskontinuität in der
Tradition weiter vertieft werden.

3 Tradition als kontinuierliche Diskontinuität

Fasst man das Traditionsverständnis von Pannenberg und Kasper zusammen, so
kann von Tradition als ‚kontinuierlicher Diskontinuität‘ gesprochen werden. Trotz
des Veränderungsimpulses, der der christlichen Botschaft eignet, gilt es auf der
Linie einer nachösterlichen Überlieferung die Kontinuität zur Offenbarung zu
wahren. Den Aspekt der Überbrückung von dem vergangenen Geschehen in die
Gegenwart stützen beide Theologen gleichermaßen. Diese Kontinuität kann jedoch
strukturanalog zur Diskontinuität der Offenbarung selbst verstanden werden, so-
dass die christliche Botschaft mit Blick auf ihren transformativen Impuls ‚identisch‘
bleibt: Sie evoziert Veränderung und stellt damit die Gegenwart kritisch in Frage.
Die Bewahrung und Weitergabe der christlichen Tradition besteht demnach in der
Aneignung ihres transformierenden Impulses.

Anhand der Traditionstheorie von Thomas Arne Winter kann das hier ge-
wonnene Traditionsverständnis weiter profiliert werden. Winter entwickelt seine
Traditionstheorie nicht von der Traditionshandlung (tradere) ausgehend, sondern
setzt bei den Traditionsgütern (tradita) an und entfaltet von hier aus seine tradi-
tionstheoretischen Grundbegriffe Muster, Weitergabe, Wiederholung, Verstehen
und Sinn.⁸⁶ Ein Traditum besteht dabei „aus einer Trias von Textmuster, Bezugs-
muster und Vollzugsmuster“⁸⁷, womit Winter die verschiedenen Bezüge kenn-
zeichnet, die für ein Traditionsgut konstitutiv sind:⁸⁸ Jedes Traditionsgut hat auf der
primären Ebene seine eigene Textur, das ihm eigene Relationsgefüge, das seinen
Inhalt ausmacht (Textmuster). Innerhalb der christlichen Überlieferung wäre dies
das Evangelium von Gottes Offenbarung in Jesus Christus. Mit seinem Textmuster
steht ein Traditium aber in sekundären Kontextmustern, dem Bezugs- und dem
Vollzugsmuster, die „die Bedeutung, die Modalitäten, die Zeit, die Frequenz, den Ort,
die Konfiguration, das Personal, die Kompetenzen, die Vollmachten und die Ver-

86 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 226.
87 Winter, Traditionstheorie, 228, im Original kursiv.
88 Vgl. hierzu und im Folgenden Winter, Traditionstheorie, 227–33.

66 Elisabeth Maikranz



fügbarkeit des Umgangs mit den Gehalten einer Tradition“⁸⁹ regulieren: „Erst durch
diese mit-übergebenen und mit-wiederholten Metamuster werden aus den Text-
mustern Tradita, werden aus bestimmten Gehalten die spezifischen Gegenstände
einer Tradition.“⁹⁰ Die Vollzugs- und Bezugsmuster der christlichen Tradition
müssen so aussehen, dass sie Raum geben für die frohe und befreiende Evangeli-
umsbotschaft – dafür scheint gerade eine Varianz innerhalb dieser Parameter
nötig, um den transformativen Impuls spürbar werden zu lassen. Winter gesteht
dem Zusammenspiel der Musterkategorien in den Wiederholungen eine Offenheit
für Variationen zu, aber schließt „transformative Wiederholungen [… aus], weil
diese immer mit einem Traditionsbruch einhergehen.“⁹¹ Vor dieser Beschreibung
ist kritisch zu fragen, ob ein Verständnis von Tradition als ‚kontinuierlicher Dis-
kontinuität‘ wirklich noch ‚Tradition‘ genannt werden darf.

Die Charakterisierung der Tradition als ‚kontinuierliche Diskontinuität‘ setzt
insbesondere beim Moment der Aneignung und je situativen Aktualisierung des
Traditionsinhalts an. Gerade hier, so wurde bei Pannenberg deutlich, wird der
Überlieferungswandel deutlich. Ein Traditionsverständnis, das dies ernst nimmt,
kann kein Traditionalismus sein, der alle Veränderungen ablehnt. AuchWinter will
keinen solchen konservativen Traditionsbegriff,⁹² sondern zeigt differenziert Dy-
namiken der traditionalen Weitergabe auf. Traditionen werden dann weitergege-
ben, wenn sie „entsprechend der Bezugsmuster ausgelegt und verstanden, ent-
sprechend der Vollzugsmuster aktualisiert werden“⁹³. Dabei bildet der historische
Gesamtzusammenhang der Tradition selbst den Rahmen für den Inhalt, die Be-
deutung sowie die Aktualisierungsweisen der Traditionsgüter.⁹⁴ Winter differen-
ziert zwischen ‚Vorgabe‘ und ‚Aufgabe‘ innerhalb der traditionalen Gabe: Zunächst
ist eine Tradition ‚Vorgabe‘, d.h. Zu-Überlieferndes.⁹⁵ Die Weitergabe gelinge nur
dann, wenn Akzipierende diese Vorgabe als ihnen Aufgegebene begreifen und die
Tradition eine subjektiv bindende Bezugsgröße wird.⁹⁶ Dazu gehören für Winter
Aneignung und Weiterführung sowie verstehende Wiederholung gemäß der tra-
ditionalen Praxis. Ob eine Weitergabe geschieht, hängt jedoch am Akzipierenden
und ist daher von Seiten des Tradierenden unverfügbar.⁹⁷ Die Aneignung der Tra-

89 Winter, Traditionstheorie, 232 f.
90 Winter, Traditionstheorie, 232.
91 Winter, Traditionstheorie, 233.
92 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 7–9.
93 Winter, Traditionstheorie, 245.
94 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 245.
95 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 245.
96 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 246.
97 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 245 f.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 67



dition beschreibt Winter als einen wechselseitigen Prozess, der aus ‚Hingabe‘ und
‚Zugabe‘ bestehe:⁹⁸ Einerseits müsse sich der*die Akzipierende selbst der Tradition
hingeben, da diese nur angeeignet werden könne, wenn er*sie seine eigene Situa-
tion mir der Tradition vermittle. Aneignung bedeute daher keine einseitige Be-
sitzergreifung, sondern, „dass man ein Stück weit auch selbst der Tradition zu eigen
wird.“⁹⁹ Andererseits interpretiere jede*r Traditionsträger*in die Tradition in einer
konkreten Situation und geben den traditionalen Sinn aus diesem Verständnis
heraus weiter. Neben dem „Andersverstehen der Tradition im Gegebensein durch
die jeweiligen Tradenten“¹⁰⁰ gehören aber auch eine quantitative Erweiterung so-
wie Vergessen undWeglassen von Tradita zu dem dazu, wasWinter ‚Zugabe‘ nennt.
‚Hingabe‘ und ‚Zugabe‘ markieren also die Momente, in denen die Tradita in kon-
kreten Situationen aktualisiert, angepasst und weitergegeben werden. In der
Kombination beider Aspekte derWeitergabe sieht Winter die Möglichkeit, Tradition
und Innovation zusammenzudenken.¹⁰¹

Dieser gabetheoretischen Differenzierung entspricht nach Winter wiederho-
lungstheoretisch der

„Spielraum zwischen isomorphen und variierenden Wiederholungen. Die isomorphen Wieder-
holungen stehen für die Seite der Bewahrung, der Texttreue und der Kontinuität, die variie-
renden Wiederholungen für die Seite der Veränderung, der Textvariabilität, auch der Dis-
kontinuität, insofern diese Diskontinuität nicht einen Traditionsbruch bewirkt, sondern den
innergeschichtlichen Strukturwandel einer Tradition ausmacht.“¹⁰²

Auch Winters Verständnis von Tradition kann daher einen Traditionswandel in-
tegrieren, den er in der Wiederholungspraxis ‚Fortführen‘, ‚Überspielen‘ oder auch
‚Überführen‘ im Sinne von Übersetzen nennt.¹⁰³

Liegen bei Winter Kontinuität und Diskontinuität auf einer Ebene, nämlich im
Rahmen der Traditionswiederholung, so müssen diese jedoch im Anschluss an
Pannenberg und Kasper auf unterschiedlichen traditionalen Ebenen verortet
werden. Die Diskontinuität kommt als inhaltlicher Teil der Evangeliumsbotschaft
nämlich zunächst auf der Ebene der Tradita und damit innerhalb dessen, was
Winter unter dem Musterbegriff beschreibt, zu stehen, wenn in Jesus Christus
selbst das Neue in die Wirklichkeit eingebrochen ist und von dort her die je eigene
Wirklichkeit transformiert werden soll. Kontinuität ist daher durchaus in der

98 Vgl. hierzu und im Folgenden Winter, Traditionstheorie, 248–52.
99 Winter, Traditionstheorie, 249.
100 Winter, Traditionstheorie, 251.
101 Vgl. Winter, Traditionstheorie, 253.
102 Winter, Traditionstheorie, 253 Hervorhebung im Original.
103 Winter, Traditionstheorie, 263.

68 Elisabeth Maikranz



Weitergabe gegeben, aber eben so, dass das Moment der Transformation des Ak-
zipienten das Entscheidende ist. Traditionsaneignung bedeutet dann Transforma-
tion, d.h. Neu-Verstehen des Überlieferten vor dem Aktuellen, sodass das Überlie-
ferte die Gegenwart erschließt und verstehbar macht und dadurch eine neue
Selbstpositionierung zur eigenenWirklichkeitserfahrung möglich wird. Kontinuität
bleibt durchaus erhalten, aber diese muss immer daran orientiert sein, dass die
befreiende Diskontinuität der Evangeliumsbotschaft hervortreten, ja in das Leben
der Akzipierenden einbrechen kann. Gerade in dieser Hinsicht hilft auch der von
Winter verwendete Musterbegriff weiter, der auf den überkommenen Zusam-
menhang von Sachbezug und sprachlichem Ausdruck angewandt werden kann. Auf
der Ebene des Sachinhalts liegt durchaus einMuster vor, das jedoch auf einen neuen
Kontext hin interpretiert wird, sodass es in diesen sprechen kann. Dafür kann es
notwendig werden, den sprachlichen Ausdruck zu verändern. Für Traditionspro-
zesse ist also geschichtliche Veränderung konstitutiv, da gerade in Momenten der
Brüchigkeit und Infragestellung Traditionen Traditionen bleiben, wenn sie ange-
eignet werden. Für die Überlieferung der christlichen Botschaft bedeutet das ein
fortwährendes Übersetzungsgeschehen des biblischen Inhalts in die Gegenwart.

Literaturverzeichnis

Alkier, Stefan, Hrsg. Sola Scriptura 1517–2017. Rekonstruktionen – Kritiken – Transformationen –

Performanzen: Tagung Sola Scriptura 2017, Frankfurt am Main. Unter Mitarbeit von Dominic Blauth
und Max Botner. Tübingen: Mohr Siebeck, 2019.

Alkier, Stefan, Chrēstos K. Karakolēs, und Tobias Nicklas. Sola Scriptura ökumenisch. Paderborn: Brill;
Schöningh, 2021.

Beintker, Michael. „Art. Tradition VI. Dogmatisch.“ Theologische Realenzyklopädie 33 (2002): 718–24.
Bernheim, Ernst. Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichtsphilosophie: Mit Nachweis d.

wichtigsten Quellen u. Hilfsmittel zum Studium d. Geschichte. 6. Aufl. Leipzig: Duncker & Humblot,
1908.

Bokedal, Tomas, Ludger Jansen, und Michael Borowski, Hrsg. Scripture and Theology: Historical and
Systematic Perspectives. Berlin/Boston: De Gruyter, 2023.

Brunner, Peter. Schrift und Tradition. Berlin: Luther-Verlag, 1951.
Costanza, Christina, Martin Keßler, und Andreas Ohlemacher, Hrsg. Claritas scripturae?

Schrifthermeneutik aus evangelischer Sicht. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020.
Cullmann, Oscar. Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches Problem. Zürich:

Zwingli-Verlag, 1954.
Danz, Christian. Gottes Geist: Eine Pneumatologie. Tübingen: Mohr Siebeck, 2019.
Denzinger, Heinrich. Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum.

Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Lateinisch – Deutsch,
herausgegeben von Peter Hünermann. 38. Auflage. Freiburg i. Br.: Herder, 1999.

Dingel, Irene, Hrsg. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche (BSELK). Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2014.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 69



Droysen, Johann Gustav. Grundriss der Historik (1882). 3. Aufl. Halle/Saale: Niemeyer, 1925.
Ebeling, Gerhard. „‚Sola scriptura‘ und das Problem der Tradition.“ In Wort Gottes und Tradition,

herausgegeben von Gerhard Ebeling, 91– 143. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1964.
Focken, Friedrich-Emanuel, und Frederike van Oorschot, Hrsg. Schriftbindung evangelischer Theologie:

Theorieelemente aus interdisziplinären Gesprächen. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020.
Gemeinhardt, Peter. „Traditionsbindung und Traditionskritik bei Melanchthon.“ In Gemeinhardt;

Oberdorfer, Gebundene Freiheit?, 31–61.
Gemeinhardt, Peter, und Bernd Oberdorfer, Hrsg. Gebundene Freiheit? Bekenntnisbildung und

theologische Lehre im Luthertum. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2008.
Grimm, Jacob, und Wilhelm Grimm. „Art. Tradition.“ In Deutsches Wörterbuch, Bd. 11, I. Abteilung 1. Teil

T – Treftig, herausgegeben von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Sp. 1022–25. Leipzig: Hirzel,
1935.

Hamilton, Nadine, Stephen James Hamilton, und Christoph Wiesinger, Hrsg. Sola Scriptura: Zur
Normativität der Heiligen Schrift. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020.

Härle, Wilfried. „Tradition und Schrift als Thema des interkonfessionellen Dialogs heute aus
evangelischer Sicht.“ In Kircheneinheit und Weltverantwortung: Festschrift für Peter Neuner,
herausgegeben von Christoph Böttigheimer und Hubert Filser, 617–32. Regensburg: Pustet,
2006.

Hauschild, Wolf-Dieter. „Die Bewertung der Tradition in der lutherischen Reformation.“ In
Verbindliches Zeugnis I: Kanon – Schrift – Tradition, herausgegeben von Wolfhart Pannenberg und
Theodor Schneider, 195–231. Freiburg i. Br./Göttingen, 1992.

Kasper, Walter, Hrsg. Glaube und Geschichte. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1970.
Kasper, Walter. „Kirche und Theologie unter dem Gesetz der Geschichte (1967).“ In Glaube und

Geschichte, herausgegeben von Walter Kasper, 49–66. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1970.
Kasper, Walter. „Tradition als Erkenntnisprinzip: Systematische Überlegungen zur theologischen

Relevanz der Geschichte.“ Theologische Quartalschrift 155 (1975): 198–215.
Kasper, Walter. Jesus der Christus (1974). Walter Kasper. Gesammelte Schriften (WKGS) 3. Freiburg i. Br.:

Herder, 2007.
Kasper, Walter. Der Gott Jesu Christi (1982). WKGS 4. Freiburg i. Br.: Herder, 2008.
Kasper, Walter. Die Lehre von der Tradition in der Römischen Schule. WKGS 1. Freiburg i. Br.: Herder,

2011.
Kasper, Walter. „Bewahren oder Verändern? Zum geschichtlichen Wandel von Glaube und Kirche

(1991).“ In Kasper, Evangelium und Dogma, 543–62.
Kasper, Walter. „Dogma unter dem Wort Gottes (1965).“ In Kasper, Evangelium und Dogma, 43– 150.
Kasper, Walter, Hrsg. Evangelium und Dogma: Grundlegung der Dogmatik. WKGS 7. Freiburg i. Br.:

Herder, 2015.
Kasper, Walter. „Schrift und Tradition – eine Questio disputata (1964).“ In Kasper, Evangelium und

Dogma, 369–85.
Kasper, Walter. „Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip (1985).“ In Kasper, Evangelium und

Dogma, 508–42.
Kasper, Walter. „Tradition auf dem Prüfstand (1969).“ In Kasper, Evangelium und Dogma, 477–82.
Kasper, Walter. „Aufgaben der Christologie heute (1977).“ In Jesus Christus – das Heil der Welt: Schriften

zur Christologie, herausgegeben von Walter Kasper, 133–49. WKGS 9. Freiburg i. Br.: Herder,
2016.

70 Elisabeth Maikranz



Kasper, Walter. „Tradierung und Vermittlung als systematisch-theologisches Problem (1987).“ In Die
Wahrheit in Liebe tun: Schriften zur Pastoral I, herausgegeben von Walter Kasper, 181–99. WKGS
17,1. Freiburg i. Br.: Herder, 2018.

Kirchner, Hubert. Wort Gottes, Schrift und Tradition: Ökumenische Studienhefte 9. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1998.

Leppin, Volker. „Tradition und Traditionskritik bei Luther.“ In Gebundene Freiheit?, 15–30.
Leppin, Volker. „Differenz oder Harmonie: die Herausbildung der konfessionellen Unterschiede im

Schriftverständnis vor spätmittelalterlichem Hintergrund.“ In Der Streit um die Schrift,
herausgegeben von Irmtraud Fischer et al., 225–44. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag,
2018.

Luther, Martin. „Von Menschenlehre zu meiden (1522).“ WA 10/II: 72–86.
Luther, Martin. „Assertio omnium articulorum Martini Lutheri per bullam Leonis X. novissimam

damnatorum / Wahrheitsbekräftigung aller Artikel Martin Luthers, die von der jüngsten Bulle
Leos X. verdammt worden sind (1520), in: WA 7, (91) 94– 151: Übersetzung: Sibylle Rolf.“ In
Martin Luther. Lateinisch-Deutsche Studienausgabe: Band 1. Der Mensch vor Gott, herausgegeben
von Wilfried Härle, Johannes Schilling und Günther Wartenberg, 71–217. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt, 2006.

Maikranz, Elisabeth. Tradition und Schrift: Eine Verhältnisbestimmung bei Wolfhart Pannenberg und
Walter Kasper. Tübingen: Mohr Siebeck, 2023.

Meyer, Harding. Das Wort Pius’ IX: „Die Tradition bin ich“. Päpstliche Unfehlbarkeit und apostolische
Tradition in den Debatten und Dekreten des Vatikanum I. München: Kaiser, 1965.

Meyer, Harding. „Schriftautorität und Überlieferungsdynamik als transkonfessionelles Problem.“ In In
necessariis unitas: Mélanges offerts à Jean-Louis Leuba, herausgegeben von Richard Stauffer,
265–82. Paris: Cerf, 1984.

Mostert, Walter. „Scriptura sui ipsius interpres: Bemerkungen zum Verständnis der Heiligen Schrift
durch Luther.“ Luther Jahrbuch 46 (1979): 60–96.

Neuner, Peter. Der Streit um den katholischen Modernismus. Frankfurt am Main: Verlag der
Weltreligionen, 2009.

Nüssel, Friederike. „Das Konkordienbuch und die Genese einer lutherischen Tradition.“ In
Gemeinhardt; Oberdorfer, Gebundene Freiheit?, 62–83.

Oberdorfer, Bernd, und Uwe Swarat, Hrsg. Tradition in den Kirchen: Bindung, Kritik, Erneuerung.
Frankfurt am Main: Lembeck, 2010; im Auftrag des Deutschen Ökumenischen
Studienausschusses (DÖSTA).

Pannenberg, Wolfhart. „Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung.“ In Pannenberg,
Offenbarung als Geschichte (1961), 91– 114.

Pannenberg, Wolfhart. „Einführung.“ In Pannenberg, Offenbarung als Geschichte (1961), 7–20.
Pannenberg, Wolfhart. „Nachwort zur zweiten Auflage.“ In Pannenberg, Offenbarung als Geschichte

(1961), 132–48.
Pannenberg, Wolfhart, Hrsg. Offenbarung als Geschichte (1961). In Verbindung mit Rolf Rendtorff,

Ulrich Wilckens, Trutz Rendtorff. 4. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1970.
Pannenberg, Wolfhart. „Das christologische Fundament der Anthropologie.“ Concilium 9, Nr. 6 (1973):

425–34.
Pannenberg, Wolfhart. „Die Krise des Schriftprinzips (1962).“ In Pannenberg, Grundfragen

systematischer Theologie, 11–21.
Pannenberg, Wolfhart, Hrsg. Grundfragen systematischer Theologie: Gesammelte Aufsätze. 3. Aufl.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1979.

Christliche Tradition – Überlieferung zwischen Kontinuität und Diskontinuität 71



Pannenberg, Wolfhart, Hrsg. Grundfragen systematischer Theologie: Gesammelte Aufsätze. Band 2.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1980.

Pannenberg, Wolfhart. „Heilsgeschehen und Geschichte (1959).“ In Pannenberg, Grundfragen
systematischer Theologie, 22–78.

Pannenberg, Wolfhart. „Christologie und Theologie (1975).“ In Pannenberg, Grundfragen
Systematischer Theologie: Gesammelte Aufsätze. Band 2, 129–45.

Pannenberg, Wolfhart. Grundzüge der Christologie. 7. Aufl. Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus Mohn,
1990.

Pannenberg, Wolfhart. Systematische Theologie. Band 1. Gesamtausgabe neu herausgegeben von
Gunther Wenz. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015.

Pannenberg, Wolfhart. Systematische Theologie. Band 2. Gesamtausgabe neu herausgegeben von
Gunther Wenz. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2015.

Pannenberg, Wolfhart, und Theodor Schneider, Hrsg. Verbindliches Zeugnis I: Kanon – Schrift –

Tradition. Freiburg i. Br./Göttingen, 1992.
Schiller, Friedrich. „Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?“ Schillers

Werke. Nationalausgabe Bd. 17: Historische Schriften: Erster Teil, 1970, 359–77, 07. 03. 2021, https://
www.proquest.com/books/was-heißt-und-zu-welchem-ende-studiert-man/docview/2355802072/
se-2?accountid=11359.

Schilson, Arno. „Art. Tradition.“ Wörterbuch des Christentums, 1988, 1271–72.
Schmid, Konrad. Heilige Schriften in der Kritik: XVII. Europäischer Kongress für Theologie (5.–8. September

2021 in Zürich). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2023.
Skydsgaard, Kristen Ejner. „Schrift und Tradition: Bemerkungen zum Traditionsproblem in der neueren

Theologie.“ Kerygma und Dogma 1 (1955): 161–79.
Sperander. A la Mode – Sprach der Teutschen, Oder Compendieuses Hand-Lexicon: Jn welchem die meisten

aus fremden Sprachen entlehnte Wörter und Redens-Arten, So in denen Zeitungen, Briefen und
täglichen Conversationen vorkommen, Klar und deutlich erkläret werden. Nach Alphabetischer
Ordnung / mit Fleiß zusammen getragen. Nürnberg: Buggel und Seitz, 1728.

Sperl, Adolf. „Zur Geschichte des Begriffes ‚Tradition‘ in der evangelischen Theologie.“ In Das Wort
Gottes in Geschichte und Gegenwart. Theologische Aufsätze von Mitarbeitern an der
Augustana-Hochschule in Neuendettelsau. Herausgegeben anläßlich des 10. Jahrestages ihres
Bestehens am 10. Dezember 1957, herausgegeben von Wilhelm Andersen, 147–59.
München: Kaiser, 1957.

Steenblock, Volker. „Art. Tradition.“ Historisches Wörterbuch der Philosophie 10: 1315–29.
Stengel, Friedemann. Sola scriptura im Kontext: Behauptung und Bestreitung des reformatorischen

Schriftprinzips. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2016.
Tietz, Christiane, und Klaus von Stosch, Hrsg. Normativität Heiliger Schriften in Judentum, Christentum

und Islam. Tübingen: Mohr Siebeck, 2022.
Wick, Peter, und Malte Cramer, Hrsg. Allein die Schrift? Neue Perspektiven auf eine Hermeneutik für Kirche

und Gesellschaft. Stuttgart: Kohlhammer, 2019.
Winter, Thomas Arne. Traditionstheorie: Eine philosophische Grundlegung. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017.

72 Elisabeth Maikranz


