
Lisanne Teuchert
Die Wiederkehr der Rache



Theologische Bibliothek
Töpelmann

Herausgegeben von
Bruce McCormack, Friederike Nüssel
und Judith Wolfe

Band 210



Lisanne Teuchert

Die Wiederkehr
der Rache

Emotionen, Überzeugungen und Praktiken
aus theologischer Perspektive



ISBN 978-3-11-135901-4
e-ISBN (PDF) 978-3-11-138914-1
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-138937-0
ISSN 0563-4288
DOI https://doi.org/10.1515/9783111389141

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0.

Library of Congress Control Number: 2024936906

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783111389141
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com


Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der
Ruhr-Universität Bochum im WS 2021/22 als Habilitationsschrift für das Fach Sys-
tematische Theologie angenommen. Gegenüber der Abgabeversion wurde nur
das gegenwärtig dynamische Feld der theologischen Emotionsforschung aktuali-
siert (Kap. 2, vor allem 2.6) und die Einleitung mit aktuellen Relevanzbeispielen
ergänzt (Kap. 1.1.1, in Bezug auf den Ukraine-Krieg auch 1.4).

Was den Entstehungshintergrund dieser Arbeit angeht, hat meine Bochumer
Studienzeit, u. a. bei Prof. Dr. Jürgen Ebach, die Themenstellung dieser Arbeit rei-
fen lassen. Aus der Zusammenschau exegetischer Zugänge, überraschend aktuel-
ler Relevanzfelder und Grundsatzreflexionen der systematisch-theologischen
Anthropologie entstand so während meiner erneuten Tätigkeit in Bochum die Ge-
stalt der vorliegenden Arbeit. Mit Dank blicke ich auch auf ein gemeinsames Se-
minar mit Prof. Dr. Lukas Bormann in Erlangen zurück, welches das Thema aus
systematischer und exegetischer Perspektive in verschiedener Weise in den
Blick nahm.

Für die Betreuung der Arbeit und das Erstgutachten danke ich Prof. Dr. Re-
bekka Klein. Die Freiräume und Unterstützung durch Hilfskräfte, die sie mir ge-
währte, haben die Arbeit erheblich vorangebracht. Mein Dank gilt auch Prof. Dr.
Günter Thomas für die Übernahme des Zweitgutachtens und die Ermutigung
über viele Jahre hinweg.

Bedanken möchte ich mich außerdem bei den Herausgebenden, die diese Ar-
beit für die Reihe Theologische Bibliothek Töpelmann begutachtet und in die
Reihe aufgenommen haben, und bei Dr. Albrecht Döhnert, dem Editorial Director
Theologie & Religion des Verlags De Gruyter, sowie bei Frau Jessica Bartz für die
sehr gute Zusammenarbeit.

Dieses Buch ist meinem Ehemann Dr. Felix Teuchert gewidmet, dem mein in-
nigster Dank gilt. Die Erstellung der Arbeit in diesen dichten drei Jahren wäre für
mich ohne seine Unterstützung, sein Verständnis für die Verschiebung von bitter
nötigen Urlaubszeiten oder allein verbrachte Wochenenden und vor allem ohne
seinen immer neuen Zuspruch nicht vorstellbar gewesen. Wohl der Wissenschaft-
lerin, die einen solchen Ehemann hat.

Esslingen, im März 2024 Lisanne Teuchert

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-202

https://doi.org/10.1515/9783111389141-202




Inhaltsverzeichnis

Vorwort V

1 Einleitung 1
1.1 Anlass und Thema 1
1.1.1 Die Wiederkehr der Rache 1
1.1.2 Die Wiederkehr der Rache als Aufgabe für die Theologie 4
1.2 Herangehensweise 8
1.2.1 Der Streit der Zugangswege zu einem vielschichtigen

Phänomen 9
1.2.2 Eigener Zugang: Drei Ebenen der Bewertungsverschiebung 17
1.2.3 Zur Begriffsverwendung 20
1.2.4 Apologie oder Klage – in welcher Haltung über Rache und

Vergeltung schreiben? 23
1.3 Ziel und Aufbau 24
1.4 Mehrwert für die Systematische Theologie 24

2 Emotionen 29
2.1 Rache und Vergeltung als emotionales Phänomen 29
2.2 Der ‚emotional turn‘ und die Verschiebung in der Bewertung von

Emotionen generell 29
2.3 Das Spektrum retributiver Emotionen 33
2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 37
2.4.1 Sind retributive Emotionen an sich unmoralisch? (Nietzsche,

Strawson, Murphy) 38
2.4.2 Stören retributive Emotionen die Bildung richtiger moralischer

Urteile? (Moore) 47
2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 49
2.5.1 Wut und Zorn als Hauptlaster 50
2.5.2 Wut und Zorn als Tugenden 59
2.5.3 Auswertung 66
2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 70
2.6.1 Der ‚emotional turn‘ in der Systematischen Theologie 71
2.6.2 Theologie und Kritik von Emotionen 78
2.6.3 Zwischen Einhegung und Zulassung: Der Zugang I.U. Dalferths zu

Emotionen 82
2.6.4 Die Frage nach der Kritik als Frage nach einer christlichen

Emotionskultur für retributive Emotionen 86



2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen zwischen
Einhegung und Zulassung: die Rachepsalmen 87

2.7.1 Zur zulassenden Bewegung: Expression und Ventilierung
retributiver Emotionen anstelle von Verdrängung 88

2.7.2 Zur einhegenden Bewegung: Überwindung retributiver
Emotionen in den Rache-/Feindpsalmen? 92

2.7.3 Delegation an Gott als Umgangsweise mit retributiven
Emotionen 95

2.7.4 Fazit 97
2.8 Einordnung und Bewertung retributiver Emotionen aus

theologischer Perspektive 98
2.8.1 Geschöpflichkeit und Erhaltung des Lebens 98
2.8.2 Sünde 99
2.8.3 Christliche Lebensführung 100
2.8.4 Überlagerungen und Ambivalenzen: Emotionskultur und ihre

Grenzen 101

3 Überzeugungen 104
3.1 Rache und Vergeltung als Überzeugungsphänomen 104
3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als

Vergeltung 105
3.2.1 Klassischer Retributivismus: Die Pflicht zu vergelten 107
3.2.2 Utilitaristische Präventionstheorien: Das Verdikt zu vergelten 111
3.2.3 Stützung des Retributivismus durch neue Paradigmen 114
3.2.3.1 Expressiv-kommunikative Theorien: Rückspiegelung eines

moralischen Urteils 115
3.2.3.2 Opferorientierte Theorien: Korrektur einer Erniedrigung 125
3.2.3.3 Fairness-Theorie: Ausgleich unfairer Vorteile 131
3.2.3.4 Empirisch-soziologische Theorie: Befriedigung der

Vergeltungsbedürfnisse Dritter 135
3.2.4 Zusammenfassung: ‚Vergeltung ist gerecht‘ – aus neuen

Gründen 139
3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 141
3.3.1 Zeitgenössische Positionen der evangelischen Theologie zur

Strafe als Vergeltung 141
3.3.2 Ertrag: Strafrecht in Spannungen 148
3.4 Verortung der neuen retributiven Theorien in den genannten

Spannungen 154
3.5 Wahrheitsmomente gewandelter Vergeltungstheorien 161

VIII Inhaltsverzeichnis



3.5.1 Die Personalität der Verletzung 161
3.5.2 Die Überpersonalität der Verletzung 164
3.5.3 Das Bedürfnis nach Rückblick 167
3.6 Einordnung und Bewertung der neuen retributivistischen

Theorien aus einer evangelisch-theologischen Perspektive 169

4 Praktiken 171
4.1 Rache und Vergeltung als Praxisphänomen 171
4.2 Die Verschiebung in der Bewertung von Praktiken generell 172
4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung

als reziproken Praktiken 178
4.3.1 Die fortdauernde Existenz von Rache und Vergeltung als

Praktiken 178
4.3.1.1 Trotz zweckrationaler Organisation in der Moderne 178
4.3.1.2 Trotz anderslautender Überzeugungen 181
4.3.2 Der soziale ‚Sinn‘ von Rache und Vergeltung als Praktiken 182
4.3.2.1 Implizites Praxiswissen für die inoffizielle Ebene 183
4.3.2.2 Evolutionärer Vorteil durch Kooperationssanktionen 184
4.3.2.3 Einbettung in Reziprozitätssysteme und

Gabe-Zusammenhänge 192
4.3.3 Zusammenfassung 197
4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und

Ethik 199
4.4.1 Grundsätzliches 199
4.4.1.1 Methodische und axiomatische Anfragen 199
4.4.1.2 Eigene Herangehensweise und Vorhaben 201
4.4.2 Zur fortdauernden Existenz retributiver Praktiken und ihrem

sozialen ‚Sinn‘ 202
4.4.2.1 Ethische Legitimität und soziale Funktionalität 202
4.4.2.2 Theologisch-anthropologische Reichweite: der wirkliche und der

wahre Mensch (E. Jüngel) 207
4.4.2.3 Veränderbarkeit von Praktiken 213
4.4.2.4 Zusammenfassung 216
4.4.3 Zu reziproker und a-reziproker Sozialität 216
4.4.3.1 Reziprozität und ‚iustitia connectiva‘: relative Wertschätzung 217
4.4.3.2 Reziprozität, Goldene Regel, Nächsten- und Feindesliebe 220
4.4.3.3 Reziproke und a-reziproke Sozialität zwischen Sünde,

Rechtfertigung und Erlösung 226
4.5 Konstruktive Momente aus theologischer Perspektive 232

Inhaltsverzeichnis IX



4.5.1 Gegen Kurzschlüsse zwischen hoher Sozialdichte und erlöster
Sozialität / niedriger Sozialdichte und sündhafter Sozialität 232

4.5.2 Für Ressourcen für humanitätsermöglichende Praktiken
negativer Reziprozität 236

4.6 Zusammenfassung 240

5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische
Anthropologie 242

5.1 Zusammenfassung 242
5.2 Auswertung 243
5.2.1 Wege der Aufwertung in der ‚Wiederkehr der Rache‘ 243
5.2.2 Rehabilitation über Rekurs auf die vorinstitutionelle

Zwischenmenschlichkeit? 245
5.3 Die Ambivalenz der vorinstitutionellen Zwischenmenschlichkeit

im Zugleich von Menschlichkeit und Unmenschlichkeit – eine
kritische Würdigung der ‚Wiederkehr der Rache‘ aus Sicht
theologischer Anthropologie 247

Literaturverzeichnis 255

Register 281

X Inhaltsverzeichnis



1 Einleitung

1.1 Anlass und Thema

1.1.1 Die Wiederkehr der Rache

„Ja, die Rache kehrt wieder“1, so befindet der Soziologe Axel Paul 2005 und denkt
dabei an den gewaltsamen Konflikt zwischen Islamismus und westlicher Kultur,
an Rachespiralen zwischen Israelis und Palästinensern2, zwischen Osama bin
Laden und dem US-Präsidenten, zwischen der Misshandlung muslimischer Gefan-
gener in Abu Ghraib und der als Rache dafür inszenierten Hinrichtung Nicholas
Bergs durch Islamisten. Die Auflistung dieser Beispiele, die eine Wiederkehr der
Rache belegen sollen, mag nunmehr fast zwanzig Jahre zurückliegen. Auch für
die jüngste Zeit lässt sich jedoch die Liste der Rache-Worte und -Taten mühelos
fortsetzen. So veranlassen die USA im Januar 2020 die Tötung des iranischen Ge-
neral Soleimani. „Iran schwört Rache“, „Hisbollah-Führer ruft weltweit zu Vergel-
tung auf“ waren Schlagzeilen am 3. Januar.3 Ein gutes Jahr später, im April 2021,
erklärt der Iran die Absicht, Uran auf 60 Prozent anzureichern. „Als Grund
nannte das Land Vergeltung für eine Explosion in der Atomanlage Natans [...], für
die Teheran Israel verantwortlich macht.“4 Im August 2021 droht US-Präsident
Biden mit Vergeltung5 für den Anschlag auf den Flughafen von Kabul im Zuge des
Abzugs der US-Truppen aus Afghanistan. Dreizehn US-amerikanische Soldaten
waren dabei unter anderen ums Leben gekommen. „Wir werden nicht vergeben,
wir werden nicht vergessen. Wir werden euch jagen und euch büßen lassen.“6, so
seine Drohung an die Dschihadistenmiliz ‚Islamischer Staat‘, die er im Laufe
eines Tages wahrmachte.

Der Ukraine-Krieg hat auf seine Weise die Vergeltungslogik des Krieges wie-
der vor Augen geführt. „Moskau nennt neue Angriffe auf Ukraine ‚Rache‘“ titelt
der Newsticker der Tagesschau am 9. März 2023.7 Verteidigungsminister Igor Ko-
naschenkow wird mit dem Worten zitiert: „Als Antwort auf die am 2. März vom

 Paul, Rache, 41.
 In dieser Arbeit werden dort, wo alternative Formulierungen nicht gefunden werden konnten,
grammatikalische Formen zur Bezeichnung des Geschlechts alternierend verwendet, was trotz
der bleibend binären Terminologie jeweils alle Geschlechter einschließen soll.
 Tagesschau, Newsticker (2020).
 Tagesschau, Iran.
 Vgl. Tagesschau, Biden.
 Tagesschau, Biden.
 Tagesschau, Newsticker (2023).

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-001

https://doi.org/10.1515/9783111389141-001


Kiewer Regime organisierten Terrorakte im Gebiet Brjansk haben die russischen
Streitkräfte einen massiven Racheschlag geführt“8. Aber auch die Ukraine ruft
nach Rache: „Der Feind wird für den Schmerz und den Tod bestraft, der über
unser Land gebracht wurde! Wir werden unsere Rache bekommen!“, so das ukra-
inische Verteidigungsministerium in einer Mitteilung am 10. Oktober 2022.9 In de-
zidiert religiöser Rahmung beten Soldaten der ukrainischen Streitkräfte im Mai
2023: „Gott, unser himmlischer Vater, gib uns deinen Segen für unseren entschei-
denden Angriff! Für unsere heilige Rache! Für unseren heiligen Sieg!“10.

Doch nicht nur auf militärischer und internationaler Ebene und nicht nur im
Konflikt zwischen dem Westen und anderen Großakteuren – sei es der islami-
schen Welt oder Russland – kehrt die Rache wieder. Privatjustiz und Selbster-
mächtigung zu Gewalt, die zum Teil explizit als Rache oder Vergeltung bezeichnet
werden, treten auch in Deutschland auf, und zwar auch jenseits dieser Konflikt-
felder. Mit dem ersten politischen Mord im Nachkriegsdeutschland wollte der
Täter ‚zurückschlagen‘, nämlich gegen die Aussage des Kasseler Regierungspräsi-
denten Lübcke, wer die Werte nicht vertrete, auf die es in der Flüchtlingspolitik
ankomme, könne das Land verlassen.11 Ein aufgeheiztes Klima, ein emotionali-
sierter, verstärkter Ruf nach Vergeltung lassen sich auch für den Bereich des
Strafrechts beobachten. Der Strafrechtler12 Heike Jung spricht 2011 von einer
‚neuen Straflust‘ im Vergleich zum Anfang der 90er Jahre. Das Stichwort ‚Punitivi-
tät‘ beherrsche nicht nur die praktische Kriminalpolitik, sondern auch den fach-
wissenschaftlichen Diskurs. „Bestrafungswünsche werden derart ungebremst
artikuliert, daß man sich fragen muß, ob wir es nicht mit einer Wiederkehr der
Rache zu tun haben.“13 In diesem Zusammenhang sei es wieder hoffähig gewor-
den, im Zusammenhang mit der Strafe von Rache zu reden. Neben Migration und
Globalisierung, die neu mit dem Phänomen der Blutrache konfrontieren, also
neben dem von Paul schon angesprochenen Kulturkonflikt, nennt Jung auch Ent-
wicklungen innerhalb der Strafrechtslehre, die – unbenommen nötiger Differen-
zierungen – dazu beigetragen haben könnten: die Wiederentdeckung des Opfers
und die Wiederkehr der Emotionen in der Kriminalpolitik.14

Daran wird ersichtlich, dass wir es bei der ‚Wiederkehr der Rache‘ nicht nur
mit einem Phänomen der Praxis zu tun haben. Rache und Vergeltung kehren auch

 Tagesschau, Newsticker (2023).
 Tagesschau, Newsticker (2022).
 Hassel, Rache.
 Vgl. Spiegel, Tatverdächtiger.
 „Heike“ ist in diesem Fall tatsächlich ein männlicher Vorname.
 Jung, Rache, 383.
 Vgl. Jung, Rache, 384. Vgl. auch Karstedt, Vernunft, 34 f.39; Karstedt/Loader/Strang, Emotions.

2 1 Einleitung



als Theoriegegenstand zurück. Während der genannte Axel Paul noch 2005 unter-
streicht, dass die „diskursive Allgegenwart der Rache [...] in deutlichem Gegensatz
zur eher dürftigen Behandlung des Themas in den Wissenschaften“15 stehe, stellen
der Sozialanthropologe Bertram Turner und der Ethnologe Günther Schlee zu Be-
ginn ihres gemeinsamen Bandes von 2017 fest, dass die Erforschung von Vergeltung
als eines Konzeptes, das die Regulierung von Unausgeglichenheiten in sozialen Be-
ziehungen adressiere, in einer Vielfalt von Disziplinen betrieben werde und den
Status eines etablierten Forschungsfeldes erlangt habe. Tatsächlich sei die Auf-
merksamkeit für das Thema Vergeltung in den letzten Jahren sogar gestiegen.16 Mit
der Vielfalt von Disziplinen sind – wie sich an den versammelten Beiträgen des
Bandes ablesen lässt – Sozialanthropologie, Psychologie, Wirtschaftswissenschaft,
Rechtswissenschaft/Kriminologie, Religionswissenschaft, Ethnologie, Geschichtswis-
senschaft und Konfliktforschung gemeint. Für die hier nicht genannte Psychoana-
lyse17 stellt Angela Kühner 2012 andernorts fest, dass psychoanalytische Autoren
„mit einigem zeitlichen Abstand zu bekannten früheren Ansätzen“ wieder etwas
mehr von Rache als Rache sprächen.18 Zuvor nämlich habe man nicht unbedingt
den gleichen Mechanismus hinter Verhaltensweisen gesehen, die man mit dem
„Label“19 oder Interpretament ‚Rache‘ versehen könnte. Dadurch seien die betref-
fenden Phänomene nicht in den gleichen Diskursen und unter dem gleichen Stich-
wort aufzufinden gewesen. Das habe sich geändert, sodass sie sich veranlasst sieht,
als erste eine Systematisierung vorzunehmen.20 In der empirisch arbeitenden Psy-
chologie kam es zu einem ähnlichen Prozess. Das eher randständige Thema erfährt
seit etwa zehn Jahren auch dort gesteigertes Interesse.21 In der Rechtswissenschaft
lässt sich eine Wiederkehr der Vergeltungstheorie beobachten, die sich nicht in der
von Jung festgestellten ‚neuen Straflust‘, in einem allgemeinen Anstieg der Punitivi-
tät, oder entsprechenden kriminalpolitischen Forderungen erschöpft.22 In der Phi-
losophie erschien mit einem kulturanthropologischen Zugriff erst Mitte des Jahres

 Paul, Rache, 25.
 Vgl. Turner/Schlee, Retaliation, 1.
 Hier im Sinn der praktizierenden Psychoanalyse, nicht der philosophischen Theorierichtung.
 Kühner, Rache, 69. Kühner nennt bei den bekannten früheren Ansätzen Literatur von 1921
bis 1963.
 Kühner, Rache, 69, i. O. kursiv.
 Vgl. Kühner, Rache, 69 f.
 Vgl. Gollwitzer, Ist „gerächt“ gleich „gerecht“?, 4.
 Vgl. Hörnle, Strafbegründungstheorien, 16 f.; Weigend, Kommentar, 39; Cragg, Preface, vf;
Zimmermann, Verdienst, 1; Andrissek, Vergeltung, 57–60.

1.1 Anlass und Thema 3



2021 die Dissertation von Fabian Bernhardt „Rache. Über einen blinden Fleck der
Moderne“.23

Die Wiederkehr der Rache in die Theorie bedingt den Rückgriff auf konkur-
rierende Narrative und Zugriffswege. Bei Paul etwa wird die Wiederkehr der
Rache in ein Moderne-Narrativ eingebettet. Eine spezifisch moderne Spielart der
Rache sei es, die nun – „unter den Bedingungen der Desintegration des staatli-
chen Gewaltmonopols“24 – wiederkehre: nicht offen, sondern privatisiert und in-
dividualisiert, instrumentalisiert und spektakulär vermarktet.25 Dieses Narrativ
zeigt sich darin, wie Paul den eingangs zitierten Befund fortsetzt: „Ja, die Rache
kehrt wieder, aber es ist nicht die Rache der Wilden, welche uns heimsucht.“26

Hierbei handelt es sich um ein etabliertes Interpretament, wie noch zu erläu-
tern sein wird. Es steht in Konkurrenz mit anderen Zugangswegen, die miteinan-
der streiten. Aus der Sichtung dieser Zugangswege lässt sich eine Strukturierung
des Feldes erheben, die für den Fortgang dieser Arbeit relevant ist. Das soll in
einem übernächsten Punkt geschehen. Zuvor jedoch stellt sich die Frage, wieso
sich die ‚Wiederkehr der Rache‘ in der Vielfalt der Disziplinen und Deutungen
nun auch als Aufgabe für die Theologie stellt.

1.1.2 Die Wiederkehr der Rache als Aufgabe für die Theologie

Der erste Grund bedarf kaum der Erläuterung: Die Wiederkehr der Rache fordert
das christliche Ethos in seinen Grundwesenszügen heraus. Nicht von ungefähr gilt
das Christentum als Religion der Vergebung und Barmherzigkeit, der Nächstenliebe
und Gnade.27 Mit einem Radikalismus ohne Gleichen belegte das Christentum die
Rache mit Vorwürfen.28 Wirkmächtig steht dafür die Berufung auf die Bergpredigt,
die Rache und Vergeltung überwinde: „Ihr habt gehört, dass gesagt wurde: Auge
um Auge und Zahn um Zahn. Ich aber sage euch: Leistet dem, der Böses tut, keinen

 Vgl. Bernhardt, Rache 2021. Diese Monografie entstand im Rahmen des Sonderforschungs-
bereichs „Affective Societies“ in Berlin und ist damit repräsentativ für einen größeren
Forschungszusammenhang.
 Paul, Rache, 39.
 Vgl. Paul, Rache, 41.
 Paul, Rache, 41.
 Reflexartig wird dieser Kategorisierung in der Regel die Konzession hinzugefügt, in der Ge-
schichte des empirisch vorfindlichen Christentums sei es freilich zu Gewalt und Unterdrückung ge-
kommen, die aber als historische Abirrung vom wahren Kern des Christentums zu verstehen seien.
 So das Urteil von Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 17 in seiner Einführung in
das westliche Denken über die Rache.

4 1 Einleitung



Widerstand! Wenn dich einer auf die rechte Backe schlägt, dann halte ihm auch
die andere hin.“ (Mt 5,38 f; Zürcher Übersetzung). „Für Tolstoi ist Mt 5,39 ‚der Aus-
druck des Kerns des Christentums‘.“29 Auf diesen Vers haben sich durch die gesamte
Geschichte des Christentums hinweg pazifistische Strömungen berufen. Die Wir-
kungsgeschichte dieses Verses reicht von den Waldensern über Franz von Assisi,
die Wyclifiten, Erasmus, Schwenkfeld, die Täufer, Baptisten und Quäker bis hin zu
dem schon genannten Tolstoi, danach zu Gandhi, Albert Schweitzer, christlichen
Pazifisten und den Zeugen Jehovas.30 Auch in aktueller Literatur zu Rache und Ver-
geltung wird auf diese Traditionen und Gestalten gelegentlich verwiesen.31 Luther
konnte den Vergeltungsverzicht zu den ‚notae ecclesiae‘ zählen.32 Ist es nicht gera-
dezu die „Substanz des christlichen Glaubens“, wie in einem Artikel der Theologi-
schen Realenzyklopädie zu lesen ist, den ‚Geist der Rache‘ zu überwinden?33

„Wovon sollte sich der Christ in seinem Handeln bestimmen lassen, wenn nicht
von der Überwindung des Geistes der Rache?“34

Auf evangelischer Seite wird die Abwehr von Rache und Vergeltung durch die
Betonung der Gnade als alleinigem Heilsweg verschärft, was mit einer Skepsis jed-
weder Vergeltungslogik gegenüber einhergehen kann und die einseitige, zuvorkom-
mende Vergebung als Ideal begünstigt. Schließlich werde durch die Reformation
„die herkömmliche Auffassung von der Gerechtigkeit Gottes als Austeilung von
Lohn und Strafe (Vergeltung) angegriffen“35 und mit einem neuen Verständnis der
Rechtfertigung als richtendem und rettendem Urteil Gottes kontrastiert, das den
sündigen Menschen in die Wirklichkeit göttlicher Verheißung versetze. Die Religio-
sität des Mittelalters sei noch von einer „Logik von Gabe und Gegengabe“ geprägt,
nach der es „keine unbedingte Güte und keine bedingungslose Gnade gibt, kein Ver-
gehen ohne Strafe und keine Verzeihung ohne Wiedergutmachung und Sühne“.36

In diesem religiösen Sinnzusammenhang sei das Verhältnis zwischen Gott und
Mensch prinzipiell nach den Regeln einer Tauschökonomie von Gabe und Gegen-
gabe, ‚Do ut des‘, Opfer und Sühne, Verdienst und Lohn, Tun und Ergehen geord-

 Luz, Matthäus, 394 (Herv. L.T.); das Zitat stammt aus Tolstoi, Mein Glaube, 28.
 Vgl. Luz, Matthäus, 393 f.
 Vgl. z. B. Barash/Lipton, Payback, 187; Murphy, Hatred, 94; Pettigrove, Meekness, 349.
 Vgl. Neebe, Art. Kennzeichen der Kirche, 928.
 Vgl. Rohrmoser, Art. Atheismus, 369. Der Artikel stammt von Günter Rohrmoser, einem in
evangelischen Gremien vielfach engagierten Sozialphilosophen. Er bezieht sich hier auf Nietz-
sche, der gegen seinen Willen die Substanz des christlichen Glaubens wiederentdeckt habe, als
er die ethische Aufgabe im Zeitalter des Nihilismus als die Überwindung des ‚Geistes der Rache‘
bestimmte.
 Rohrmoser, Art. Atheismus, 369.
 Sauter, Art. Eschatologie, 1564.
 Hamm, Pure Gabe, 244 f., vgl. Maschmeier, Reziproke Barmherzigkeit, 14 f.

1.1 Anlass und Thema 5



net.37 Dagegen bestehe die ‚religionsgeschichtliche Revolution der Reformation‘ in
Gottes ‚purer Gabe ohne Gegengabe‘.38

Nun könnte man aus theologischer Sicht den Standpunkt vertreten, dass vor
dem Hintergrund all dessen der theologische Beitrag klar sei. Rache und Vergel-
tung seien eben die Phänomene, die auf der anderen Seite stünden, die vom
Christentum – und ganz besonders vom Protestantismus – schon immer zu über-
winden versucht worden seien.

So einfach liegt der Fall allerdings nicht. Ein Blick in die Theologiegeschichte
legt den ebenso großen Traditionsstrang einer ‚abschwächenden‘ Interpretation
der Bergpredigt offen, und zwar auf katholischer wie evangelischer Seite.39 An
ihrem Anfang steht Augustin; im Mittelalter gehört die Zwei-Stufen-Ethik, die die
Geltung dieser Verse auf verschiedene Stände aufteilte, dazu; in der Reformation
ist an die Unterscheidung der zwei Regimente, zwischen Amtsperson und Christ-
person zu denken.40 Die Forderungen der Bergpredigt haben christliche Denker
wie Thomas von Aquin nicht davon abgehalten, Kriterien für einen gerechten
Krieg zu entwickeln, darunter die Frage, ob man offensiv angreife oder lediglich
auf einen Angriff antworte.41 Auch sonst steht Thomas von Aquin für eine Ge-
schichte der Integration der Rache ins Christentum.42 Theologische Ethiken haben
lange Zeit Vergeltung als Strafpraxis des Staates unterstützt und mit metaphysi-
schen und theologischen Denkfiguren legitimiert. Mittels einer regelrechten Staats-
metaphysik unterfütterte gerade die protestantische deutschsprachige Theologie
über Jahrhunderte hinweg eine Theorie, die staatlichem Strafen als Vergeltung im
Namen Gottes absoluten Rang zusprach.43 Aber auch in der Geschichte der katholi-
schen Moraltheologie hat die Vergeltungs- bzw. Retributionstheorie „eine gewisse
Vorliebe“44 erfahren.

 Vgl. Hamm, Pure Gabe, 244 f.
 Vgl. Hamm, Pure Gabe (Titel und Untertitel).
 Vgl. Luz, Matthäus, 394.
 Vgl. Luz, Matthäus, 394–396.
 Vgl. Bovon, Evangelium, 325.
 Vgl. Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 19.
 Vgl.: „Obwohl die Reformation sich strikt gegen die Verschränkung von Kirche und weltlicher
Macht ausgesprochen hatte, neigt der Protestantismus, insbesondere das Luthertum zu einer the-
ologischen Überlegitimierung des Staates, der als Garant der von Gott geschaffenen Ordnung der
Gesellschaft aufgefasst wird. [...] In der im 18. und 19. Jahrhundert auflebenden rechtsphilosophi-
schen Diskussion um die Legitimation des Strafrechts positioniert sich die Mehrzahl der protes-
tantischen Theologen damit auf der Seite der klassischen Strafrechtsschule.“ (Anselm, Strafen,
251; Herv. i. O.).
 Bondolfi, Art. Rache, 792.

6 1 Einleitung



Rache und Vergeltung in einem Gestus der Überwindung von Überholtem ab-
zutun, wäre vor diesem Hintergrund allerdings nicht nur unaufrichtig, sondern
auch gefährlich: Es drohte erneut der antijudaistischen Denkfigur zu erliegen, im
Alten Testament habe man es mit dem Gott (einem Volk, einer Religion) der
Rache zu tun, im Neuen Testament dagegen mit einem Gott (einer Kirche, einer
Religion) der Liebe.45 Von den differenzierten Beiträgen der Exegese zu den hier
relevanten Motiven, Gattungen und Lexemen her verbietet sich eine allzu einfa-
che Denkfigur an dieser Stelle.46

Die Bewertung von Rache und Vergeltung aus Sicht christlicher Theologie fällt
also gar nicht so klar aus, wie gemeinhin gedacht werden könnte. Vielmehr war sie
immer schon aktiv beteiligt an den Narrativen und Deutungen, Legitimationen und
Verdammungen, die für Phänomene von Rache und Vergeltung Relevanz haben,
und hat sich in diesem heiklen Feld auch in eigene Irrwege verstiegen. Angesichts
dessen lässt sich nun differenzierter formulieren: Die diffizile Beziehung des Chris-
tentums zu dieser Thematik, die bis in die Frage nach dessen Tiefenstruktur führt,
ist der erste Grund, warum sich die ‚Wiederkehr der Rache‘ als Aufgabe für die
Theologie stellt.

Der zweite Grund liegt darin, dass die ‚Wiederkehr der Rache‘ auf ihren un-
terschiedlichen Wegen mit grundsätzlicheren Bildern vom Menschen zusammen-
hängt. Handelt es sich bei Rache und Vergeltung um ein universales Phänomen,
das zeit- und kulturübergreifend auftritt, sich womöglich sogar genetisch veran-
kern und evolutionär erklären lässt? Haben wir es dementsprechend mit einem
‚homo reciprocans‘ oder „homo ultor“47 zu tun? Ist die ‚Wiederkehr der Rache‘ in
der Folge nur ein Indiz für das Scheitern der Aufklärung der Moderne mit ihrem
einseitig rationalen, kulturoptimistischen Blick auf den Menschen, der einmal
mehr der Erweiterung bedarf? Müssen und können Rache- und Vergeltungs-
gelüste eingehegt und domestiziert werden, kultiviert und aberzogen? Oder
bricht sich in ihnen eine Naturwüchsigkeit Bahn, die bisher unterschätzt wurde?
Auf eigene Weise ist somit die theologische Anthropologie herausgefordert, wenn
die Rache wiederkehrt.

 Vgl. einführend Moenikes, Art. Liebe; Schottroff, Gewaltverzicht.
 Vgl. Peels, Vengeance; Ebach, Gott des Alten Testaments 1993; Ebach, Gott des Alten Testaments
1994; Zenger, Gott 1994; Grund, Auge; Dietrich, Rache; Janowski, Konfliktgespräche; Ego, Maß; Füg-
lister, Gott; Bendemann, Art. Vergeltung III.; Bieberstein/Bormann, Art. Rache. Ein Band wie Hami-
dović/Thromas/Silvestrini, Retribution erinnert zudem daran, dass mit dem begrifflichen Konzept
‚Retribution‘ vorsichtig umzugehen ist, da es erst in vielfältigen Aushandlungsprozessen entstan-
den und nachzuverfolgen ist. Zur Diskussion um, den ‚Tun-Ergehen-Zusammenhang‘ und um kon-
nektive Gerechtigkeit vgl. u., 4.4.3.1.
 Vgl. McCullough, Beyond revenge, 225.

1.1 Anlass und Thema 7



Ein dritter Grund für die theologische Beschäftigung mit Rache und Vergel-
tung bietet sich von der aktuellen Diskurslage her an. Denn mit dieser Thematik
sind nicht nur Diskurse berührt, an denen sich die Theologie traditionell beteiligt
hat. Das wurde bereits hinreichend deutlich. Vielmehr stehen hinter der ‚Wieder-
kehr der Rache‘ auch theoretische Neuerungen, die alle Geistes- und Humanwis-
senschaften betreffen. Die Theologie ist im Begriff, sich an diesen entstehenden
Diskursfeldern zu beteiligen und eigene Konzepte vorzuschlagen, so etwa bei der
schon genannten Thematik der Emotionen48, aber auch in Bezug auf die praxeo-
logische Wende (practice turn)49. Auch das empfiehlt die Auseinandersetzung mit
der ‚Wiederkehr der Rache‘ für das Arbeitsgebiet der Theologie, will sie gegenü-
ber den anderen Geisteswissenschaften diskurs- und sprachfähig bleiben.

1.2 Herangehensweise

Wie lässt sich am sinnvollsten auf diese Herausforderungen reagieren? Möglich
wäre, mit einem theologischen Teil zu beginnen, der Befunde aus der Exegese bei-
der Testamente, aus der Kirchen- und Theologiegeschichte und dann der Systema-
tischen Theologie zusammenfasst. Da das ein nahezu uferloses Unterfangen zu
sein scheint, das zudem die spezifischen Herausforderungen, die von der Renais-
sance des Themas in anderen Wissenschaften ausgehen, nicht auf den ersten
Blick sichtbar macht, lohnt ein Blick in die Geistesgeschichte. Wie wurde bisher
auf das Thema zugegriffen? Lässt sich eine sinnvolle Struktur daraus erheben?

 Als Übersicht zur Wende zur Emotion in der Theologie vgl. Lauster, Praxisbericht; Tietz, Renais-
sance. Vgl. exemplarisch die Veröffentlichungen aus verschiedenen theologischen Disziplinen in
Buchform: Wagner, Emotionen, Gefühle und Sprache; von Gemünden, Affekt; Charbonnier/Mader/
Weyel, Religion; Dalferth, Leidenschaften; Barth/Zarnow, Theologie; Huizing, Scham und Ehre.
 Vgl. für die Praktische Theologie Koll, Praktiken und das gesamte Heft 3 der Zeitschrift Pastoral-
theologie 108 (2019) „Religion in sozialen Praktiken“. Vgl. für methodische Umsetzungen in anderen
theologischen Disziplinen den Heidelberger Sonderforschungsbereich „Materiale Textkulturen“, bei
dem auch die Alttestamentler Gertz und Focken beteiligt sind, und in der Systematischen Theologie
in expliziter Referenz Kupsch (Kupsch, Gebrauch, 1–36.34), der Luthers Schriftgebrauch in der Pra-
xis seiner Kommunikationssituationen untersucht. Der v. a. auf Theodore R. Schatzki zurückge-
hende practice turn ist vom klassischen Pragmatismus zu unterscheiden, welcher allerdings zu
dessen Quellen gehört. Der Pragmatismus selbst hat in seinen verschiedenen Spielarten schon längst
nachhaltige Wirkung auf die Systematische Theologie ausgeübt, so z. B. bei Ingolf U. Dalferth, Gesche
Linde, Christian Polke und Christoph Seibert.

8 1 Einleitung



1.2.1 Der Streit der Zugangswege zu einem vielschichtigen Phänomen

Einen traditionsreichen Schauplatz philosophischer Reflexion über Rache und Ver-
geltung stellt zunächst die Strafrechtstheorie dar. Vergeltung wurde hier gewisser-
maßen als ‚kühlere Schwester‘ der heißblütigen Rache in rationalen Denkwegen zu
erfassen gesucht. Über die Legitimität der Vergeltung durch das staatliche Strafen
wurde seit Hegel und Kant und den englischen Moralphilosophen intensiv nachge-
dacht und die Problematik in allen ethischen Denkrichtungen – von Deontologie
über Utilitarismus bis zur Vertragstheorie – durchexerziert. Vergeltung erschien
hier den einen als legitimes Mittel zur Herstellung einer kosmischen Ordnung,
eines religiösen Weltsystems des Sozialen.50

Die anderen freilich verdächtigten das Strafrecht immer schon als Feigen-
blatt für archaische Emotionen, die sich exemplarisch am dafür ausgewiesenen
Delinquenten austoben durften. Als Fest der Lust an der Grausamkeit, so hat
Friedrich Nietzsche die Institution der Strafe hergeleitet.51 Die längste Zeit der
menschlichen Geschichte sei nicht gestraft worden, weil man den Übeltäter für
seine Tat verantwortlich machte, sondern „aus Zorn über einen erlittenen Scha-
den, der sich am Schädiger auslässt“52. Nur weil Leiden-sehn wohltue, Leiden-
machen aber noch wohler,53 werde die Äquivalenzlogik der Strafe – und im Übri-
gen auch der Rache54 – plausibel: dem Schaden entspricht das erhebende Gefühl,
ein Wesen verachten und misshandeln zu dürfen55: „Der Ausgleich besteht also in
einem Anweis [sic] und Anrecht auf Grausamkeit.“56

Bei Nietzsche ist es für den vorliegenden Zusammenhang generell wichtig,
die methodische Perspektive wahrzunehmen, die er für Moral und Ethik und
damit auch Konzepte von Gerechtigkeit eröffnet: Er entfaltet das Phänomen der
Strafe wie der Rache in seiner „Genealogie der Moral“, die die Herkunft unserer
moralischen „Vorurtheile“57 von der Frage her bestimmen will, für wen in wel-
cher historischen Situation die Entwicklung von Moral einen Wert hatte, und

 So bei den Vertretern der Vergeltungstheorie, dem Retributivismus, die oft als absolute Theo-
rie bezeichnet und i. d.R. auf Kant und Hegel bezogen wird. Kritisch zu diesem Bezug vgl. Hörnle,
Straftheorien 2017, 17–22. Da die Strafrechtstheorie und die sie behandelnden ethischen Denk-
richtungen in der Theologie bestens bekannt sind, wird dieser Punkt an dieser Stelle kurzgehal-
ten. Näheres zur Geschichte der Ethik des Strafens s. u. 3.2.1–3.2.2.
 Vgl. Nietzsche, Genealogie, 55 f.
 Nietzsche, Genealogie, 53.
 Vgl. Nietzsche, Genealogie, 56.
 Vgl. Nietzsche, Genealogie, 55.
 Vgl. Nietzsche, Genealogie, 54.
 Nietzsche, Genealogie, 55.
 Nietzsche, Genealogie, 3.

1.2 Herangehensweise 9



damit Moral „als Folge, als Symptom, als Maske [...], aber auch Moral als Ursache,
als Heilmittel, als Stimulans, als Hemmung, als Gift“58 begreift. Über Werturteile
an sich zu diskutieren geht in Nietzsches Sicht an der eigentlich interessanten
Frage vorbei, nämlich wer die Moral aus welcher biologisch-psychologischen Ver-
fassung und welcher Machtkonstellation heraus erschafft.59 Moral, Metaphysik,
Religion sind hier das Sekundäre; Empfindungen wie Lust, Hass und Neid das Pri-
märe.60 Es sei der Instinkt der Furcht, der uns erkennen heiße.61

Die Rückführung von Rache und Strafe auf dahinterliegende Triebkräfte lässt
sich auch in anderen Varianten beobachten.62 In einer ideologiekritischen Betrach-
tung gründet Strafe in einem primär triebhaften Strafverlangen der Gesellschaft,
das individual- und massenpsychologische Wurzeln habe: Die Institution der Strafe
diene der moralischen Selbstbestätigung, der Projektion eigener Schuldgefühle auf
den Verbrecher, der Abfuhr individueller und kollektiver Aggressionen, aber auch
der Verfestigung von Herrschaft.63 Schon in der Sicht Jeremy Benthams war die
Vorstellung von Verdienst (merit), wie sie der Vergeltungsgerechtigkeit der klassi-
schen Straftheorie zugrunde liegt, unterwandert vom „Reich der Gefühlsreaktio-
nen“, hier allerdings mit anderer Perspektive: sie beruhe nämlich letztlich auf
Antipathie und Sympathie.64

Die psychoanalytische Wende konfrontierte das rationalistische Denken nun
endgültig mit der kränkenden Einsicht, dass der Mensch auch im eigenen Haus
nicht Herr ist, sondern von Unbewusstem getrieben wird.65 Nach Freud muss nach
einem Trauma eine emotionale Entladung, eine kathartische Abreaktion erfolgen,

 Nietzsche, Genealogie, 8 f.
 Das zeigt sich auch daran, dass Nietzsche selbst seine oben referierte Deutung der Strafe als
Fest der Grausamkeit unter die zahlreichen Nützlichkeiten zählt, mit der die faktisch über-
dauernde Praxis der Strafe immer wieder aufs Neue unterlegt wurde, die in ihrer Wechselhaftig-
keit jedoch nur die Nachträglichkeit jeder moralischen Sinngebung offenbaren (vgl. Nietzsche,
Genealogie, 67–72).
 So z. B. in der für die Rache-Thematik relevanten Untersuchung des Ressentiments, vgl. Nietz-
sche, Genealogie, 22–43; vgl. dazu näher unten 2.4.1.
 Vgl. Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 222.
 Vgl. z. B. auch Bernhardt, Rache 2021, 329: Die Moderne täte „gut daran, sich klar zu machen,
in welchem Maße ihr eigenes Fühlen und Handeln von rächerischen Affekten bestimmt wird
und welchen Raum diese Affekte nicht nur ihrer Imagination, sondern auch in ihren Institutio-
nen einnehmen.“
 So P. Reiwald und H. Ostermeyer (vgl. Höffe, Art. Strafe, 252).
 Vgl. Wolf, Verhütung, 38 f.
 Hier kann geradezu von einer „narzisstischen Kränkung“ des animal rationale durch den
Widerfahrnischarakter der Emotionen gesprochen werden; vgl. z. B. in seiner Einführung in die
neue Wende zu den Emotionen Lauster, Praxisbericht, 60 unter Berufung auf Nussbaum,
Upheavals.

10 1 Einleitung



die in der Intensität dem Trauma adäquat sein muss. Ist das Trauma stark, muss
die Reaktion stark sein – z. B. in Form von Rache.66 In der Psychoanalyse wird
Rache z. T. bis heute als primitive Abwehr von Ohnmacht und Angst67 gedeutet –
von zu schmerzhaften Gefühlen, als dass sie zu ertragen wären. Rache bringt in
der Fantasie das Machtgefühl zurück, verhindert allerdings die reife Reaktion, die
Trauer.68 Rache kann auch auf Dauer gestellt werden, sodass sie zum Charakterzug
wird und zu Groll und Ressentiment gerinnt. Diese Deutungen lassen sich erwei-
tern69 und auch ins Positive wenden – als gesündere Alternative zu traumatisierter
Dissoziation70 zum Beispiel. Ihnen ist gemein, dass sie Rache und Vergeltung unter
dem Blickwinkel betrachten, welche Bedürfnisse durch sie erfüllt werden oder – je
nach Paradigma – wie das tiefliegende Begehren sich dort Bahn bricht. Alle Rationa-
lisierungsversuche, wie in der Strafrechtsphilosophie entwickelt, erscheinen unter
dieser Perspektive als Deckmäntel, die das Ausüben dieser ursprünglicheren Triebe,
Wünsche oder Bedürfnisse (oder den Verzicht darauf) qua Legitimation ermögli-
chen sollen.71 Oder aber – weniger unter der Hermeneutik des Verdachts gespro-
chen – diese ethisch argumentativen Konzepte unterliegen der Illusion, Menschen
könnten kognitiv ihre Emotionen steuern, anstatt – eher unbewusst als bewusst – in
ihrem Denken und Verhalten von ihnen gesteuert zu werden.

Was an dieser geistesgeschichtlichen Wende in der Anthropologie für den Zu-
griff auf das Rache- und Vergeltungsphänomen entscheidend ist, ist die emphatische
Unterscheidung einer Ebene vor oder unterhalb der Ebene der Überzeugungen, der
Argumente und der ethischen Reflexion.

Von einer spezifischen Funktionalität von Rache und Vergeltung geht die
Verhaltenspsychologie, die häufig mit soziobiologischen und evolutionsbasierten
Herangehensweisen verbunden ist, aus.72 Rache und Vergeltung werden hier
weder auf der Ebene der Überzeugungen noch der Triebe und Emotionen, son-

 Vgl. Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 13; Freud/Breuer, Hysterie, 11.
 Vgl. Kühner, Rache, 71.
 Vgl. Kühner, Rache, 72.
 Weitere Deutungen aus psychoanalytischer Sicht, die Kühner, Rache zusammenfasst, sind:
Wiederherstellung oder Wiedergewinnung von Macht und Kontrolle (72), Rache als Reaktion auf
Kränkung (72), Rache als Zeichen der Solidarität und des Gruppenzusammenhalts (Verpflichtung
zur Rache) (73), Rache als Richtigstellung (74), Rache als Zeichen von Selbstwert oder Selbstliebe
(74), Rache als Aufrechterhaltung einer Verbindung oder als Festhalten (75), Rache als Reaktion
auf (reale) Ungleichheit (75).
 Vgl. Klose, Racheimpulse, 56 f.
 Insofern zählt Nietzsche wie Freud oder Marx in den Augen Ricœurs zur „Schule des Ver-
dachts“, die davon ausgeht, dass die Wahrheit immer hinter einem „Schleier“ verborgen liegt,
hinter dem Unbewussten, der Ideologie oder dem Irrtum (vgl. Schönherr-Mann, Nietzsche, 8).
 Vgl. McCullough, Beyond revenge.

1.2 Herangehensweise 11



dern auf der Ebene der Gruppe und ihres Selektionsvorteils in den Blick genom-
men. Wenn vergeltendes Verhalten nach wie vor beobachtet werden kann, stellt
das nicht nur die Ebene der Ideale als ‚cheap talk‘ infrage, sondern verlangt auch
nach einer Erklärung, die den evolutionären Vorteil herausstreicht – denn sonst
hätte sich dieses Verhalten im Lauf der Zeit von selbst erledigt. Das ist aber nicht
der Fall: Negative Reziprozität als Praxis scheint tief in das menschliche Verhal-
ten eingesenkt zu sein73, was Studien in unterschiedlichen kulturellen Kontexten
zu erweisen suchen.74 Rache und Vergeltung werden hier als Praktiken erfasst;
als Strafe, Kooperationssanktion oder Ausübung von Reziprozität. Sie haben eine
Funktion für die Gruppe und nicht allein für die individuelle Psyche. Sie bestehen
nach Überzeugung der evolutionsbasierten Argumentationen lange, bevor sie ra-
tional, argumentativ und ethisch-reflektierend bearbeitet werden.

Diskurse aus Ethnologie und Kulturwissenschaft stellen ebenfalls auf den grup-
penfunktionalen Aspekt ab und nehmen Praktiken in den Blick – gehen dabei aller-
dings nicht von einer biologischen Grundlage aus.75 Eher arbeiten sie die Vielfalt
lokal gewachsener Retributionspraktiken heraus, entdecken zunehmend aber auch
deren universales Vorkommen. Rache und Vergeltung können in dieser Perspek-
tive kulturspezifischer Konfliktbewältigung wertgeschätzt oder zumindest vor dem
vorschnellen Zugriff der ethischen Ebene geschützt werden (insbesondere Ethiken
mit universalistischem Anspruch gelten hier als verdächtig).76 In der theoretischen
Vorgeschichte dieser Sichtweise steht die Debatte um den Zivilisationsprozess, wie
sie von Norbert Elias angestoßen wurde.77 Nach Elias ist die westliche Moderne Re-
sultat zunehmender Kontrollstrukturen. Affekte, Körper und Aggressionen wurden
immer verfeinerten Kontrollen und schließlich Selbstkontrollen unterworfen. So
entsteht „Zivilisation“.78 Diese These erfuhr markante Kritik von Hans Peter Duerr,
der den Grad sozialer Kontrolle in kleinen, traditionalen Gesellschaften für höher
hielt.79 Auch wenn Duerr nicht beansprucht, die Elias’sche Evolutionsgeschichte

 Vgl. Barash/Lipton, Payback; sie führen die Weitergabe von Schmerz bis ins Tierreich zurück
(vgl. 15 f.).
 Vgl. Barash/Lipton, Payback 13.
 Vgl. Schlee/Turner, Vergeltung.
 Diesen Impetus macht sich Bernhardt, Rache 2021, zu eigen, plädiert für eine „Ethnologisie-
rung der Philosophie“ (13) und hält es für problematisch, den Universalismus, den die Philoso-
phie in der Regel mit ihren Aussagen anstrebt, auf die Rache insgesamt anzuwenden (vgl. 12).
Gleichzeitig will er sich nicht so verstanden wissen, als strebe er eine moralische Rehabilitation
der Rache an (vgl. 41).
 Vgl. seinen Klassiker „Über den Prozess der Zivilisation“ (1939): Elias, Prozeß.
 Zu notwendigen Differenzierungen zu Elias im vorliegenden Kontext vgl. z. B. Jung, Rache,
386.
 Vgl. Duerr, Nacktheit.

12 1 Einleitung



der Zivilisation in eine Verfallsgeschichte umzukehren,80 so repräsentiert seine
Sichtweise doch das systematische Gegenstück dazu: frühere Zeiten waren in ihren
Kontrollpraktiken ‚zivilisierter‘ als die moderne Barbarei. Damit wird die Vorstel-
lung einer fortschreitenden Zivilisationsgeschichte grundsätzlich infragestellt, wenn
nicht sogar invertiert. Diese Inversion kann auch auf Praktiken von Rache und Ver-
geltung bezogen werden.81 Das Narrativ, dass Rachepraktiken in Gesellschaften vor
oder jenseits der westlichen Moderne ihren kulturellen Wert hatten und nun erst in
ihrer abgedrängten und dadurch so perfiden Form an den bröckelnden Rändern
der westlichen Moderne wiederkehren, das eingangs bei Axel Paul aufgefunden
wurde, gehört in diesen Kontext.82 Deutlich ausgearbeitet ist es bei Raymond Ver-
dier, der einer der umfangreichsten, multidisziplinären Bandreihen zur Rache im
20. Jahrhundert herausgegeben hat. In seiner eigenen theoretischen Skizze im ers-
ten Band dieser Reihe setzt er sich von einer evolutionistischen Theorie der Rache,
wonach Rache durch Strafe abgelöst worden sei, ab.83 In diesem Denken sei Rache
direkt, undosiert und blind, während Strafe vermittelt, abgemessen und personali-
siert sei. Diese Opposition lasse sich aber nur als operatives Raster gebrauchen, um
die Regeln des sozialen Spiels von Gewalt und Gegengewalt in einem gegebenen
normativen System zu analysieren.84 Die Rache müsse – und das ist nun für den
Streit der Zugangswege entscheidend – als System oder Subsystem des Austausches
und der sozialen Kontrolle von Gewalt zugleich untersucht werden.85 Es gehe damit
nicht um einen psychologisch erklärbaren Rachewunsch, sondern um eine Schuld
auf der Ebene der Interaktion von Gruppen, die beglichen werden müsse.86 Mit an-
deren Worten: Rache kann ein System der Regulation und sozialen Kontrolle konsti-

 Vgl. Duerr, Nacktheit, 12.
 Eine Fortschrittsgeschichte der Zivilisation „von der Rache zur Strafe und von dort zum Scha-
denersatz“ (Jung, Rache) schreibt auch Émile Durkheim (vgl. Durkheim, Division), auch wenn er
keinen so starken Kontrast aufbaut wie Elias. Vgl. Courtois, La vengeance, du désir aux instituti-
ons, 10, der die Konstruktion einer solchen „Histoire du droit pénal“ zum „dispositif“ (Courtois,
La vengeance, du désir aux institutions, 9) einer Verdrängung der Rache zählt. Was der Evolutio-
nismus stets nach die Rache setzen möchte, das Strafrechtssystem, existiere vielmehr gleichzeitig
mit ihm (vgl. Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 29).
 Ähnlich erkennt Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 27 dann einen sozialde-
struktiven Effekt der Rache, wenn es zugleich von einem ihm widersprechenden Strafsystem
überlagert wird.
 Vgl. Verdier, Système, 13 f. Verdier beruft sich dafür auf René Girard, nicht auf Norbert Elias.
S. dazu unten in diesem Kapitel, Anm. 96.
 Vgl. Verdier, Système, 14.
 Vgl. Verdier, Système, 16.
 Vgl. Verdier, Système, 16–18.

1.2 Herangehensweise 13



tuieren.87 So wie die Ethnologie das System der Rache offenlege, schließe es die
‚wilde‘ Rache gerade aus, insofern es ein System der Regulation und sozialen Kon-
trolle darstelle, das seine Regeln und seine Riten habe: man räche sich nicht einfach
an irgendwem, nicht irgendwo, irgendwann oder irgendwie.88 Dieses Rachesystem
sei zwar mit Aufkommen des Strafsystems verschwunden, aber ohne dass die Rache
selbst verschwunden sei. Sie zeige sich nur mit einem anderen Gesicht, indem sie
hier zu einer heimlichen individuellen, dort zu einer kollektiven Praxis wird, die
sich hinter der Maske der Strafe verberge.89 Damit steht Verdier für eine verteidi-
gende Lesart der Rache in der Ethnologie: Rache erscheint hier als ein balanciertes,
reguliertes, bemessenes Phänomen zwischen gleichgestellten, sich anerkennenden
gegnerischen Gruppen. ‚Wilde‘ Rache, ‚böse‘ Rache tritt als Form nur auf, wo dieses
System seiner Voraussetzungen beraubt wird. Es ist daher insgesamt eine Logik der
Rache, ein Rachesystem, vom puren Racheimpuls zu unterscheiden, denn dort, wo
Rache als legitim anerkannt wird, schreibt sie sich ein in Sitten und Institutionen.90

Der ganze Impetus dieser Sichtweise liegt darin, Rache als Institution mit Regel und
Maß, sozialem Ort und Grenzen, Alternativ- und Beendigungsoptionen von einem
puren Rachewunsch abzugrenzen.91 Dagegen wäre eine rein psychologische Analyse
der Rache in Wahrheit unzureichend, denn der pure Rachewunsch sei immer schon
integriert in eine symbolische Ordnung, die ihm das einzige Mittel biete, sich dauer-
haft in die soziale Realität einzuschreiben. Vielmehr existiere ein Rachesystem, das
sich auch dann anmelde, wenn ein solcher Wunsch völlig ausbleibe.92

Foucaults Klassiker Überwachen und Strafen nimmt die Strafe ebenfalls von
ihrer Funktion für die Gruppe her in den Blick – allerdings spezifischer von ihrer
Funktion für den neuzeitlichen Staat und der Zementierung der in ihm geltenden
Herrschaftsverhältnisse. Ähnlich wie Nietzsche deckt er hinter dem dreifachen
Komplex von Gefängnis, Delinquenz und polizeilicher Kontrolle93 eine Funktionali-
tät auf, die nichts mit der Minderung von Verbrechen oder der Durchsetzung von

 Vgl. Verdier, Système, 13. In diesem Denken können dann Rache und Strafe als „deux formes
de juridicité également réglées“ erscheinen (Jung, Rache über Philippe Robert, der einen ähnli-
chen Ansatz wie Verdier vertritt).
 Vgl. Verdier, Système, 24.
 Vgl. Verdier, Système, 36.
 So in Band 4 der von Verdier herausgegebenen Sammlung Courtois, La vengeance, du désir
aux institutions, 12.
 Vgl. so schon den Titel von Courtois: La vengeance, du désir aux institutions. Diese Institutio-
nalform der Rache grenzt er zunächst von der psychologischen Dimension ab und führt sie dann
in den genannten Aspekten aus (vgl. Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 20–32).
 Vgl. Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 15.
 Vgl. Foucault, Überwachen, 363.

14 1 Einleitung



Gerechtigkeit zu tun hat. Strafen erscheint bei ihm als Disziplinartechnik, mit der der
Staat eine delinquente Klasse schafft, um sie überwachbar, kontrollierbar und ökono-
misch wie wissenschaftlich nutzbar zu machen.94 Dass eine solche delinquente Klasse
geschaffen wird, wirkt sich stabilisierend auf das gesamte Sozialwesen aus. Strafen ist
eine Praxis, die den modernen Staat in allen totalen Institutionen durchdringt. Wie in
Kulturwissenschaft und Soziobiologie perspektiviert Foucault das Sozialgefüge, inte-
ressiert sich aber mehr für die internen Machtverhältnisse als den externen Gruppen-
vergleich. Mit der machttheoretischen Perspektive steht er der psychoanalytischen
Perspektive nahe, die Rache und Vergeltung hauptsächlich als Wiedergewinnung von
Macht und Kontrolle deutet. Mit Nietzsche verbindet Foucault die Hermeneutik des
Verdachts gegenüber dem Schleier der ausgewiesenen und gesellschaftlich kommuni-
zierten Legitimitätsquellen. Insofern kommt sein Ansatz zwar insgesamt bei der
Ebene der Praktiken zu stehen, verschränkt sich aber mit Herangehensweisen der
psychoanalytischen Wende.95 Das Andere, das er hinter dem Legitimitätsschleier ver-
mutet, liegt aber nicht in Instinkten oder archaischen Emotionen, sondern in Techni-
ken der Beherrschung qua Kontrolle und Normierung. Insofern hat man es hier
weniger mit Rache und Vergeltung als verborgenen Kräften zu tun als vielmehr mit
der spezifischen Form des Strafsystems im modernen Staat. Anders als im Mittelalter
geht es Foucaults Analyse zufolge bei der modernen Praxis des Strafens gerade nicht
um Rache und Vergeltung, sondern um bürokratisch ausgeformte, wissenstechnisch
untermauerte und ökonomisch eingebettete Machtausübung.

Insofern lassen sich drei Ebenen des Menschseins unterscheiden, an denen
Zugangswege aus Tradition und Gegenwart ansetzen, um Phänomene von Rache
und Vergeltung zu erklären: Überzeugungen, Emotionen und Praktiken. Sie bilden
drei Paradigmen dafür, wie in der Geistesgeschichte Rache und Vergeltung ge-
rahmt und in den Blick genommen wurden.96 Zu Paradigmen werden die Zu-
gänge darin, dass sie jeweils einer der Ebenen den Vorrang in der Erklärung oder
Deutung von Rache und Vergeltung zuweisen. Dabei schließen sie die jeweils an-
deren Ebenen nicht vollständig aus. Denn selbstverständlich war auch der Rechts-
philosophie stets bewusst, dass es emotionale Triebkräfte gibt, die auf Rache und

 Vgl. Foucault, Überwachen, 357–364.
 Ähnliches gilt z. B. für Fassin, Wille.
 Auch ein weiterer Klassiker neben Foucault lässt sich hier zuordnen: René Girards These vom
Ursprung der Gewalt in der Mimesis des Menschen (vgl. Girard, Ende, 18–31). Die Nachahmung
von Aneignungsverhalten führt hier zu Rivalität und Konflikten; die Rivalen ahmen wiederum
einander nach, was in Rachezirkeln enden kann. Diese Theorie betrifft die Ebene der Praktiken,
insofern eine Struktur menschlichen Verhaltens für die Erklärung von Rache und Vergeltung als
grundlegend angesehen wird; ein Verhalten, das sich sogar dann reproduziert, wenn der ur-
sprüngliche Anlass aus dem Blick geraten ist. Relevant ist aus Girards Werken ferner Das Heilige
und die Gewalt (vgl. Girard, Heilige).

1.2 Herangehensweise 15



Vergeltung drängen und die man – dann in ihrer Sichtweise weitergedacht –
durch ein Strafsystem in Schach halten muss.97 Aber ob diese Trennungsopera-
tion gelingt und ob sich davon überhaupt eine ethische Ebene ablösen lässt, auf
der über die Gerechtigkeit von Vergeltung verhandelt werden kann, daran hegen
die psychoanalytische Wende und die Theorien des Schleiers Zweifel. Welche
Arena die geeignetste ist, um das Eigentliche an Rache und Vergeltung – und
auch Strafe – sichtbar zu machen, darin unterscheiden sich die Paradigmen.

Immer wieder gehen von ihnen Totalerklärungsansprüche aus, die auf die an-
deren Ebenen ausgreifen und Rache und Vergeltung im Ganzen deuten wollen. Zu-
mindest treten die Theorien in Wettbewerb miteinander, wollen sich beweisen und
ihre Stärken zeigen, indem sie das Aufbrechen ihrer Thematik in den anderen Fel-
dern aufweisen: so z. B. die unbewusste Straflust im Recht, wenn Verurteilungen
und Vollstreckungen mehr und anderem zu dienen scheinen als der Rechtsfindung
und -durchsetzung allein.98 Ein anderer Ausgriff lässt sich häufig in der Gesamt-
erklärung von Phänomenen durch die Soziobiologie beobachten. So versucht Mi-
chael McCollough, den Religionen bei ihren kommunizierten Haltungen zu Rache
und Vergeltung im Lauf der Geschichte gruppenfunktionales Verhalten nachzuwei-
sen: Wo es der Religionsgemeinschaft nützlich für ihr Überleben war, wurde Rache
geschürt, wo ihr Nachsicht und Vergebung mehr nutzten, wurde die ethische, ideo-
logische Ebene entsprechend umgebaut.99 Dieser häufig anzutreffende Ausgriff der
evolutionär-soziobiologischen Ebene auf Phänomene des Sozialen im Ganzen kann
allerdings auch wieder Gegenbewegungen auslösen: Mario Gollwitzer, ein Vertreter
der empirisch arbeitenden Verhaltenspsychologie, versucht nachzuweisen, dass
hinter vergeltendem Verhalten doch Überzeugungen von Gerechtigkeit und morali-

 Insofern existieren auch ein überzeugungsorientierter Zugang zu Emotionen (die neue Zu-
wendung zu Emotionen in den letzten Jahrzehnten war tatsächlich von einer Orientierung an
der Kognition und dem Erweis einer Kognitionsnähe von Emotionen geprägt), ein emotionsorien-
tierter Zugang zu Überzeugungen (davon wird in den neueren Straftheorien zu lesen sein, vgl. u.
3.2.3) oder auch ein praktikenorientierter Zugang zu Überzeugungen (so z. T. in 3.2.3.4). Die Kom-
binationen ließen sich fortsetzen. Deutlich wird: Auch wer sich an Überzeugungen, Emotionen
oder Praktiken leitend orientiert, schließt damit keineswegs den Zugang zur jeweils anderen
Ebene aus, auch wenn diese dann nicht in so maßgeblicher Weise als Explanans fungiert.
 So etwa Schauprozesse der Demonstration von Macht. Aber auch unter Bedingungen von de-
mokratischen Rechtsstaaten steht das Strafrecht in der Dynamik außerrechtlicher Kräfte. Dass
Richter und Anwälte beider Seiten unter dem Druck der Öffentlichkeit und ihrer Empörung ste-
hen, versteht sich von selbst. Wie sehr Vergeltungslust und auch Schadenfreude bei Zumessung
und Vollstreckung des Strafrechts hervorbrechen können, zeigen am frappierendsten ‚barbecue
partys‘, die in den USA vereinzelt bei Hinrichtungen vor den Türen des Vollstreckungsgebäudes
gefeiert werden.
 Vgl. McCullough, Beyond revenge, 202–223.

16 1 Einleitung



sche Intuitionen zu finden seien. Indem er ihnen nachgeht, will er methodische
Grenzen im eigenen Fach überwinden, die von emotionaler Abfuhr oder von
Anreizmotivationen ausgehen.100

1.2.2 Eigener Zugang: Drei Ebenen der Bewertungsverschiebung

Vor diesem Hintergrund erscheint es sinnvoll, eine Annäherung an die gegenwär-
tige Wiederkehr der Rache über die drei herausgearbeiteten Ebenen zu unterneh-
men, die jeweils zur Grundlage eines Paradigmas für den Zugang zu Phänomenen
von Rache und Vergeltung geworden sind. Diese Arbeit setzt sich also mit Emotio-
nen, Praktiken und Überzeugungen auseinander. Somit ist eine Struktur gefunden,
die vielen Zugängen aus Geschichte und Gegenwart zu Phänomenen von Rache
und Vergeltung gerecht wird – ausgeblendet bleiben muss Literatur und Kunst, so
reichhaltig hier zu schöpfen wäre101 – und die zugleich eine gewisse Spannung und
Vielfalt der Zugänge abbildet. Wie verhält sich diese Struktur zur eingangs ange-
sprochenen ‚Wiederkehr der Rache‘?

Tatsächlich lässt sich auf jeder der genannten Ebenen eine Renaissance der
Rache beobachten, was die Aufmerksamkeit (1), aber auch die Bewertung (2)
angeht.

1) Was zunächst die Aufmerksamkeit betrifft, hat auf der Ebene der Emotio-
nen der sogenannte emotional turn inzwischen eine stabile Nachhaltigkeit von
mehr als zwanzig Jahren erreicht.102 Diese neue Zuwendung zu Emotionen ereig-
net sich in allen Zweigen der Geisteswissenschaften, betrifft aber auch Psycholo-
gie und Neurowissenschaften in je eigener Weise. Auch in der Theologie fasst die
emotionale Wende inzwischen Fuß.103 Im Kontext dieser Neuentdeckung von
Emotionen insgesamt sind auch Emotionen aus dem Umfeld von Rache und Ver-
geltung ins Blickfeld getreten. Hierbei ist insbesondere auf die vorwiegend im
englischsprachigen Raum geführte Debatte um resentment (dt. etwa: ‚Übelneh-
men‘) zu verweisen.

Auf der Ebene der Überzeugungen lässt sich die angesprochene Renaissance –
auch angesichts der oben skizzierten Theorietradition – am besten im Bereich
der Strafrechtstheorien beobachten. Hier erlebt der Retributivismus, also die Ver-
geltungstheorie der Strafe, nach der Reformeuphorie der 60er Jahre und der Re-

 Vgl. Gollwitzer, Ist „gerächt“ gleich „gerecht“?.
 Vgl. z. B. Bernhardt, Rache 2021.
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 27.
 S. o., Anm. 48. Näheres hierzu wird im entsprechenden Kapitel unten dargestellt (vgl. 2.2).

1.2 Herangehensweise 17



sozialisierungsbewegung ein Revival.104 Nicht nur in der anglo-amerikanischen
Debatte, auch im deutschen Sprachraum lebt die Vergeltungstheorie nun wie-
der auf.105 Das betrifft nicht nur die Strafpraxis und Kriminalpolitik, sondern
in erster Linie die Theorien, die zur Begründung staatlichen Strafens ausgebil-
det werden. Zum Teil steht diese Entwicklung in Zusammenhang mit der neuen
Zuwendung zu Emotionen.

Auf der Ebene der Praktiken sorgen praxeologische Theorien in Philosophie
und Sozialwissenschaft seit geraumer Zeit für Aufmerksamkeit.106 Praktiken wer-
den als wesentliche Bezugsgröße menschlichen Handelns und Zusammenlebens
entdeckt. Das gilt zunächst auf dieser grundsätzlichen Ebene für Praktiken im All-
gemeinen, bei genauerem Hinsehen in den entsprechenden Thematisierungskon-
texten aber auch für retributive Praktiken im Speziellen.

2) Auf allen Feldern findet im gleichen Zug eine Verschiebung in der Bewer-
tung statt, die die Ebenen des Menschseins in ihrer paradigmatischen Funktion
herausstreicht, aber auch Phänomene von Rache und Vergeltung betrifft.

Galten Emotionen nach Descartes grundsätzlich als das Andere der Rationalität,
hat sich ihre Bewertung als physisches, anthropologisch grundlegendes Phänomen
verschoben. Rationalität und Moral werden nunmehr nicht rein kontrastiv, sondern
in komplexen Verflechtungen mit Emotionalität wahrgenommen.107 Auch für dieje-
nigen Emotionen, die mit Rache und Vergeltung in den Blick kommen, lässt sich
eine Bewertungsverschiebung feststellen. Galten Emotionen im Umfeld von Rache
und Vergeltung als irrational, unmoralisch und anti-sozial, nehmen einige Beiträge
aus der Sozialphilosophie inzwischen die entgegengesetzte Position dazu ein.

Was das Feld der Überzeugungen betrifft, findet die Überzeugung, dass Vergel-
tung gerecht sei, durch das Revival des Retributivismus neue Zustimmung, aber als
Begründung für staatliches Strafen auch weiterhin entschlossenen Widerspruch. Ge-
wichtiger noch als die Verschiebung in der Gesamtverteilung dieser beiden klassi-
schen Lager wiegt jedoch die Verschiebung bei den Gründen, aus denen Vergeltung
als gerecht angesehen wird. Galt Vergeltung in der klassischen strafrechtsphilo-
sophischen Theorie aus sich selbst heraus als gerecht, wird Vergeltung nun als ge-

 Vgl. z. B. bilanzierend und darauf reagierend Zimmermann, Verdienst. Näheres hierzu
vgl. unten (3.2).
 Vgl. Cragg, Preface, vf; Hörnle, Strafbegründungstheorien, 16 f.; Weigend, Kommentar, 39;
Zimmermann, Verdienst, 1. Vgl. dazu bereits Teuchert, Strafen, 172 und im Ganzen.
 2001 sprechen Theodore Schatzki und seine Mitherausgeber vom „practice turn in contem-
porary theory“, vgl. Schatzki, Practice turn; Andreas Reckwitz stellt 2003 ebenfalls einen Zwi-
schenstand dieser Entwicklung auf, vgl. Reckwitz, Grundelemente. Vgl. zur Aufnahme in der
Theologie oben, Anm. 49.
 Vgl. inzwischen mit Klassikerstatus die Arbeiten von Antonio Damasio, z. B. Damasio, Des-
cartes; Damasio, Spinoza-Effekt. Näheres vgl. unten (2.2).

18 1 Einleitung



recht angesehen, insofern sie moralische Entrüstung zum Ausdruck bringt und kom-
muniziert, Genugtuungsbedürfnisse der Opfer stillt, gesellschaftliches Gerechtig-
keitsempfinden aufnimmt oder einen unfair erworbenen Vorteil wieder aufhebt.

Auf dem Feld der Praktiken lässt sich mit den praxeologischen Theorien auch
in denjenigen Verhaltensroutinen, die rächende oder vergeltende Elemente be-
inhalten, ein sozialer ‚Sinn‘ entdecken, der in der informellen Regelung von All-
tagskonflikten liegen könnte. Auch andere Zugangsweisen stellen die alltägliche
Normalität solcher Praktiken heraus. Die soziobiologische Zugangsweise geht
z. T. sogar so weit, ihre universale Verbreitung nachweisen zu wollen, worin sie
sich bisweilen mit der Kulturwissenschaft trifft. Statt als sozial destruktiv können
retributive Praktiken nunmehr als hochfunktional ausgewiesen werden, wie die
verhaltensökonomische und sozialpsychologische, häufig evolutionsbiologisch ge-
färbte Deutung es unternimmt. Auch ethnologische oder soziologische, vom Rezi-
prozitäts- und Gabediskurs geprägte Ansätze können retributive Praktiken als
Unterstützung eines grundsätzlich sinnvollen und kulturell unverzichtbaren Rezi-
prozitätssystems wertschätzen.

Auf allen vorgestellten Ebenen – Emotionen, Praktiken, Überzeugungen –

lässt sich also eine Verschiebung der Bewertung beobachten. Das heißt allerdings
nicht zugleich, dass die oben erhobenen Paradigmen, die diese Ebenen in den Vor-
dergrund rückten, fortgeschrieben werden. Nicht immer ist es das Interesse bzw.
das Ziel oder der Fokus, Phänomene der Rache und Vergeltung zu erklären, wenn
ihnen neue Aufmerksamkeit und neue Bewertung zukommt. Es liegt nicht unbe-
dingt im Horizont der jeweiligen Beiträge, den Streit der Zugangswege weiterzu-
führen und die bestgeeignete Ebene des Zugangs zu solchen Phänomenen zu
beanspruchen. Diejenigen Forschungsbeiträge z. B., die retributiven Emotionen
zur Rehabilitation verhelfen wollen, stammen keineswegs aus der Psychoanalyse
oder stehen in Kontinuität zu Nietzsche. Vielmehr liegt ihr Hintergrund häufig in
der Sozialphilosophie, insbesondere in der Tradition der moral sentiments. Den-
noch bleibt der paradigmatische Charakter, den der Streit der Zugangswege vor
Augen geführt hat, auch für die aktuellen Bewertungsverschiebungen wichtig.
Denn er erinnert daran, dass es bei der Erforschung und Modellierung von Rache
und Vergeltung um mehr geht als bloß um Teilbereiche menschlichen Erlebens
und Handelns, die in einer gleichsam neutralen Gesamtbeschreibung des Men-
schen und seines Soziallebens mühelos aneinandergereiht werden könnten. Was
sich an Verschiebungen in der Bewertung auf allen drei Ebenen abspielt, erscheint
dadurch umso bedeutsamer. Gerade weil sich im Lauf der Theoriegeschichte auf
die genannten drei Ebenen des Menschseins berufen wurde und noch wird, um
Aussagen über den ganzen Menschen zu treffen und unter Umständen auch Phä-
nomene von Rache und Vergeltung zu legitimieren oder zu delegitimieren, wird es
relevant, der ‚Wiederkehr der Rache‘ auf diesen drei Ebenen nachzugehen.

1.2 Herangehensweise 19



Jene Bewertungsverschiebungen fordern die Theologie heraus. Sie lassen
ahnen, dass man einem komplexen Phänomen wie diesem nicht durch einfache
Abweisungsgesten Herr wird. Die Bewertungsverschiebungen, die oft von einem
ablehnenden zu einem affirmativen Pol verlaufen, fordern die Theologie zu einer
differenzierten Stellungnahme heraus.

In jedem Bereich wählt sich diese Arbeit mithin aktuelle Forschungstrends
als Gesprächspartner. Sie leistet damit zugleich einen Kommentar aus theologi-
scher Sicht zu diesen in letzter Zeit vermehrten Veröffentlichungen zu Rache und
Vergeltung.

1.2.3 Zur Begriffsverwendung

Die bewusste Rezeption verschiedener Perspektiven bedingt auch, dass im Fol-
genden nicht von vornherein einer der Begriffe ‚Rache‘ oder ‚Vergeltung‘ ausge-
wählt wird.

Im ethischen Rahmen wird häufig der Begriff ‚Vergeltung‘ vorgezogen, da er
„ein Teil der zwischenmenschlich ausgleichenden Gerechtigkeit zum Zwecke der
Erhaltung des Gutes der Gerechtigkeit“108 sei. Schließlich sei die Vorstellung „Kern
u[nd] Wesen menschl[icher] Ethik“, „daß der Mensch für sein Tun u. Lassen verant-
wortlich ist, daß gutes od. schlechtes Verhalten Folgen nach sich zieht, also V[ergel-
tung] erfährt.“109 ‚Vergeltung‘ bezeichnet damit „abstrakter gefaßt ein doppelt
koordiniertes reaktives Handeln in bezug auf gute oder böse Taten durch Lohn
oder Strafe.“110 Definiert ist Vergeltung dann „im engeren Sinne“ als Bezeichnung
für „den angemessenen Lohn für erbrachte Leistung und die angemessene Strafe
für eine sittliche oder rechtlich verwerfliche Tat.“111 Als Begriff umfasst ‚Vergeltung‘
anders als Rache also auch die positive Reaktion (‚Lohn‘) und hat seine Ursprünge
sogar in der „Rückzahlung eines geliehenen Geldbetrages“112. Diese positive Konno-
tation verlagert sich allerdings oft ganz in den Lohnbegriff, sodass ‚Vergeltung‘
„eher mit der negativen Seite der Strafe od[er] gar der rächenden V[ergeltung]

 Volkmann, Art. Vergeltung V., 1004.
 Quack, Art. Vergeltung I., 654.
 Volkmann, Art. Vergeltung IV., 1002 f.
 Volkmann, Art. Vergeltung V., 1004. Vgl. auch Schuster, Art. Vergeltung V., 658: „In einem
weiten Sinn bedeutet V. das, was jedem gemäß seiner Würde u. seinem Tun zukommt. [...] In
einem engeren Sinn versteht man unter V. den angemessenen Lohn für eine erbrachte Leistung
bzw. die angemessene Strafe für eine in moral[ischem] u. rechtl[ichem] Sinn verwerfl[iche] Tat.“
 Volkmann, Art. Vergeltung IV., 1002 f.

20 1 Einleitung



(Rache) assoziiert wird.“113 So kommt es, dass ‚Rache‘ und ‚Vergeltung‘ in manchen
Zusammenhängen gemeinsam oder unabgegrenzt verhandelt werden.

In anderen Zusammenhängen wird beides strikt unterschieden. Zwar wird
‚Rache‘ zunächst „gemeinhin als reaktives Handeln eines einzelnen od[er] einer
Gruppe auf erlittenes Unrecht verstanden, um dem vermeintl[ichen] od[er] tat-
sächl[ichen] Verursacher (od[er] ggf. dessen Stellvertreter) Schaden zuzufügen.“114

Aber: „Im Unterschied z[ur] Vergeltung (Ius talionis) od[er] z[ur] Strafe, wo ein
Rechtsrahmen die Wiederherstellung verlorener Ehre od[er] Güter regelt, legitimie-
ren sich Handlungen aus R[ache] v. a. aus dem emotionalen Verletztsein u[nd] kön-
nen deswegen ungezügelt, maßlos, willkürlich u. unangebracht sein.“115 Das heißt,
die proportionale Abwägung je nach Verdienst oder Verschulden gilt als Struktur-
merkmal der Vergeltung, während Rache als undosiert, ‚emotionsgeleitet‘, ‚irratio-
nal‘ und ‚willkürlich‘ gilt.116 Da sie auf die Genugtuung des Rächers ziele und oft
neues Unrecht schaffe, wird sie ethisch verworfen und soll moralisch überwunden
werden.117 ‚Rache‘ wird häufig als private, außerrechtliche Reaktion definiert.118

Das allerdings gilt nicht für den biblischen Kontext bzw. für Kulturen ohne Struktu-
ren einer funktionsfähigen staatlichen Justiz.119 Dieser Einwand ist von erhebli-
chem Gewicht nicht nur für die bibelwissenschaftlichen Fächer, sondern auch für
Ethnologie und Kulturanthropologie, wie sich aus dem oben Gesagten bereits
ergibt.120

Damit ist ein weiterer Begriff berührt, der über ‚Rache‘ und ‚Vergeltung‘ hinaus
für die vorliegende Thematik von Bedeutung ist: der Begriff der ‚Strafe‘. Nach der
wirkmächtigen Definition von Hugo Grotius bezeichnet Strafe die Zufügung eines
Übels, das erlitten wird, zur Vergeltung eines Übels, das getan wurde.121 Diese Zufü-
gung erfolgt bewusst und absichtlich und unterscheidet sich damit nach Auffassung
mancher zumindest von Rache, je nach Verständnis auch von Vergeltung.122 Recht-
lich wichtig ist zudem das ‚sozialethische Unwerturteil‘, die Missbilligung der Straf-

 Faber, Art. Vergeltung. IV., 658.
 Ott, Art. Rache I., 790.
 Ott, Art. Rache I., 790.
 Vgl. Volkmann, Art. Rache III., 12; Bieberstein/Bormann, Art. Rache, 454.
 Vgl. Bieberstein/Bormann, Art. Rache, 454.
 Vgl. Zenger, Art. Rache II. (LThK), 791; Volkmann, Art. Rache III., 12; Stolz, Art. Rache, 82.
 Vgl. Bieberstein/Bormann, Art. Rache, 454; Zenger, Art. Rache II. (LThK), 791; Zenger, Art.
Rache II. (RGG), 11 f. Auch im antiken Griechenland kann bezweifelt werden, ob Recht und Rache
in Opposition zueinander gedacht waren, vgl. Bernhardt, Versuch, 164 f.
 Vgl. etwa Bernhardt, Rache 2021, 38 f.
 Vgl. Frister, Art. Strafe, 2393; Schuck, Art. Strafe, 1756.
 Vgl. Maaser, Art. Strafe, 1503; Track, Art. Strafe (Th), 2397 f.

1.2 Herangehensweise 21



tat, was Strafe von anderen Maßnahmen wie Polizeigewalt abgrenzt.123 Rechtlich
setzt Strafe auch Schuld voraus.124

Als bewusste, maßvolle Zuteilungshandlung durch eine dazu legitimierte In-
stanz nimmt die Strafrechtstheorie auf den Begriff der Vergeltung Bezug – wenn
der Retributivismus auch umstritten ist – und grenzt diesen nachdrücklich von
‚Rache‘ ab.125 Das allerdings vollziehen nicht alle Perspektiven mit nach.126 Die
Psychologie kann hier ein Kontinuum sehen und aus ihrer Perspektive nicht be-
stätigen, dass es sich bei ‚Rache‘ und ‚Vergeltung‘ um gänzlich verschiedene Dinge
handelt.127 Die Soziologie kann von formellen und informellen Strafen sprechen.
Informelle Bestrafungen erfolgen durch Individuen, nicht strafberechtigten gesell-
schaftlichen Institutionen, sind unkodifiziert und bleiben den Betroffenen überlas-
sen.128 Auch hier bewegt sich der Begriff ‚Strafe‘ in die Nähe von ‚Vergeltung‘ und
‚Rache‘.

Aufgrund der Perspektivität der Begriffsbestimmungen werden im Folgen-
den die Begriffe je nach Kontext gebraucht oder die jeweilige Fachterminologie
genutzt.129

Der Begriff ‚Retribution‘ erinnert zwar an den Retributivismus als Vergel-
tungstheorie der Strafe, schließt aber im allgemeinen Sprachgebrauch sowohl
Rache als auch Vergeltung und noch weitere Aspekte ein.130 Im Folgenden wird
‚retributiv‘ daher allgemein als Adjektiv, das sich auf Rache und/oder Vergeltung
bezieht, eingesetzt.

 Vgl. Track, Art. Strafe (Th), 2397 f.; Loos, Art. Strafe, 1757.
 Vgl. Track, Art. Strafe (Th), 2397 f.
 Vgl. auch Bernhardt, Rache 2021, 48: Die Unterscheidung und Trennung von Rache und Strafe sei
die entscheidende Begriffsarbeit der Aufklärung gewesen (unter Referenz auf Johannes Lehmann).
 Vgl. auch Bernhardt, Rache 2021, 15.
 Vgl. Vidmar, Retribution; Turner/Schlee, Einleitung, 19. Auch soziologische oder anthropolo-
gische Positionen begreifen die Strafe (als Vergeltung) von der Rache her und sehen eher eine
‚gleitende Skala‘ zwischen beiden als eine klare Grenze (vgl. Jung, Rache, 385 f. über Durkheim,
Elias und Foucault). Während das moderne Strafrecht geradezu davon lebt, „die Rache als ok-
kulte, repressive und subversive Praktik zu diskreditieren“ (Jung, Rache, 387 über Verdiers Sicht-
weise, vgl. auch Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 9), bezweifeln diese anderen
Perspektiven eine solche Entmischung und verteidigen die Rache oder betrachten das moderne
Strafrecht skeptisch, wie oben gezeigt wurde. „Insofern besteht eine der Schwierigkeiten der Dis-
kussion darin, daß die Begriffe, mit denen wir umgehen, nicht trennscharf voneinander abge-
schichtet werden können und – je nach Kontext – unterschiedliche Assoziationen auslösen.“
(Jung, Rache, 389).
 Vgl. Hermann, Art. Strafe V., 1759 f.
 Eine ähnliche Entscheidung fällt Bernhardt, Rache 2021, 41. Vgl. auch eine ausführliche Aus-
leuchtung des Begriffsfelds bei Bernhardt, Rache 2021, 47–61.
 Vgl. Dudenredaktion, Art. Retribution.

22 1 Einleitung



1.2.4 Apologie oder Klage – in welcher Haltung über Rache und Vergeltung
schreiben?

‚Rache und Vergeltung‘ bilden ein heikles Thema, das seinerseits ambivalente As-
soziationen, politische Verortungen und divergente Emotionen aufruft. Wie er-
sichtlich wurde, handelt es sich zudem um ein Thema, zu dem im Moment
vielfältige Literatur entsteht – aus unterschiedlichen Interessen, Theorieansätzen
und Disziplinen heraus. Das macht es nötig, eingangs zu klären, worin die eigene
Perspektive und das eigene Interesse bestehen. In welcher Haltung also soll dieses
Buch geschrieben werden?

Zunächst zu den Haltungen, die nicht eingenommen werden sollen. Der Ver-
dacht liegt nahe, mit dieser Studie sollten Rache und Vergeltung verteidigt werden –

eine restaurative Apologie der Vergeltung gegenüber der Vergebung, des Harten
gegenüber dem Weichen, der Rache gegenüber der Liebe, eine law-and-order-
Haltung. Eine Rehabilitation wäre auch denkbar von den Opfern aus gedacht – als
ob Opfersein Rache und Vergeltung ohne Weiteres legitimiere. Eine andere Haltung
wäre die einer einfühlend-verstehenden Therapeutin, die die Ursachen für ein pa-
thologisches Phänomen erkundet und nach Heilungsmöglichkeiten fragt. Denkbar
wäre auch ein kopfschüttelndes Bedauern, dass der Mensch nun mal so sei und
Rache und Vergeltung brauche. Weitere ließen sich aufzählen.131

Das Anliegen dieser Studie ist es, zunächst die Renaissance des Themas – und
auch die Renaissancen affirmierender Positionen – für die Theologie wahrzuneh-
men und sich davon zu einer systematischen Reflexion anregen zu lassen. Dabei
können Resonanzflächen in der theologischen Tradition entdeckt werden, die bis-
her noch nicht in einen systematischen Zusammenhang mit dem Thema gebracht
worden sind. Es können aber auch entscheidende Abgrenzungen zwischen den
Perspektiven explizit werden.

 Auch eigene Psychomechanismen und unbewusste Voreinstellungen, wie sie die Psychoana-
lytikerin Angela Kühner beobachtet, sind nicht auszuschließen (vgl. Kühner, Rache, 67–69): Ein
Psychoanalytiker gibt zu: Er möchte in seiner Arbeit an Rachewünschen beweisen, dass Einsicht
das Grauen besiegen kann (vgl. Kühner, Rache, 78). Andere haben berechtigte Angst vor Hand-
lungen der Rache und versuchen deswegen, auch den Rachewunsch oder das Rachebedürfnis
herabzusetzen (vgl. Kühner, Rache, 79). Kühner selbst empfindet einen Verteidigungsimpuls, der
durchaus typisch sei – ebenso wie ein Ordnungsimpuls, der etwa pathologische und weniger de-
struktive Rache unterscheiden will (vgl. Kühner, Rache, 76 f.).

1.2 Herangehensweise 23



1.3 Ziel und Aufbau

In der vorliegenden Arbeit soll also die Renaissance des Themas von Rache und
Vergeltung wahrgenommen – insbesondere die Bewertungsverschiebungen, die
damit einhergehen – und das Verhältnis der Evangelischen Theologie dazu ge-
klärt werden. Dazu werden Blicke in die eigene Tradition genauso zu werfen sein
wie in aktuelle interdisziplinäre Diskurse. Ziel ist es, ein differenziertes theologi-
sches Statement dazu zu entwickeln, Entwicklungen in anderen Disziplinen mit
theologischen Termini zu beschreiben und eigene unverzichtbare Unterschei-
dungsleistungen einzubringen.

Im Folgenden werden die Ebenen der ‚Wiederkehr der Rache‘ in der Theoriebil-
dung nacheinander abgeschritten: Emotionen, Überzeugungen und Praktiken. Der
Reihenfolge liegt kein Anspruch auf sachlogischen Primat zugrunde. Weder soll
damit ausgedrückt werden, dass kausal oder auch nur temporal gesehen zuerst Emo-
tionen den Menschen bestimmen, noch, dass Emotionen und Überzeugungen bloße
Vorstufen für Praktiken darstellen, die alle Aspekte integrierten. Vielmehr zeigt sich
in der spezifischen Diskurslage, dass der Emotionendiskurs am ehesten unabhängig
von den anderen beiden dargestellt und behandelt werden kann, während der straf-
theoretische Diskurs sehr explizit auf den Emotionendiskurs rekurriert und diesen
zur Stützung eigener Argumentationen aufnimmt. Daher wird zunächst die Ebene
der Emotionen behandelt, danach die der Überzeugungen. Die Diskurse, die auf der
Ebene der Praktiken ansetzen, nehmen zum Teil auch auf den Emotionendiskurs
Bezug, allerdings nicht in so prominenter Weise, dass der Teil nicht auch vor die bei-
den anderen hätte gesetzt werden können. Es mag von gewisser Plausibilität sein,
dass Emotionen und Überzeugungen in Handlungen münden; Vertreterinnen der
entsprechenden Paradigmen würden jedoch umgekehrt genauso behaupten wol-
len, dass Praktiken vor und unabhängig von jeder Emotion reproduziert werden,
ohne dass das Überzeugungssystem überhaupt tangiert wird. Unter der Notwen-
digkeit, das von gegenseitigen Abgrenzungen und Bezugnahmen in Spannung ge-
haltene Dreieck dieser Ebenen in eine lineare Reihenfolge zu bringen, wurde für
die vorliegende Arbeit nun die Reihenfolge Emotionen – Überzeugungen – Prakti-
ken gewählt.

1.4 Mehrwert für die Systematische Theologie

Die interdisziplinäre, aktuelle Relevanz des Themas ist inzwischen hinlänglich
deutlich geworden. Auch, dass die Neubewertung von Phänomenen der Rache
und Vergeltung als Herausforderung an die Theologie wahrgenommen und be-

24 1 Einleitung



antwortet werden soll, wurde schon gesagt. Worin aber könnte der Mehrwert für
die Theologie selbst bestehen?

Um das zu erhellen, lohnt ein kurzer Blick auf die Kontexte, die Rache und Ver-
geltung in der Systematischen Theologie im Moment thematisieren. Im Moment
nämlich wird die Thematik entweder als materialethisches Problem in spezifischen
Bereichsethiken wahrgenommen oder als grundsätzliches Strukturproblem in dog-
matischen Loci, und dort vor allem in Bezug auf das Rächen und Vergelten Gottes.
Dazu kommen allgemein-ethische Thematisierungen (Rache und Vergeltung im Ge-
genüber zu Liebe, Vergebung u. a.). Dieser Befund sei kurz ausgeführt.

Was die materialethischen Bereiche angeht, befasst sich die Rechtsethik von
jeher mit der Theorie der Strafe, entsprechend auch mit der Vergeltungstheorie
der Strafe.132 Während dieser Theorie große Skepsis entgegenschlägt, erkennen
dennoch viele theologische Beiträge das begrenzte Recht des Vergeltungsgedan-
kens an und arbeiten oft in einer Kombination mehrerer Theorien oder Momente
daraus.133 Die Wiederkehr des Retributivismus hingegen wurde hier noch kaum
wahrgenommen.134

In der Friedensethik werden nach wie vor Stellenwert und Reichweite des
Konzepts des gerechten Krieges verhandelt und dem Konzept des gerechten Frie-
dens gegenübergestellt, das seinerseits diskutiert wird.135 Seit Beginn des Uk-
raine-Kriegs hat das Thema neue Brisanz erfahren und die Positionierung der
evangelischen Ethik zwischen diesen Konzepten neu zur Disposition gestellt.136

Die Terminologie der ‚Vergeltung‘ oder des ‚Vergeltungsschlages‘ stammt in die-

 Vgl. die einschlägigen Einträge in den theologischen Standardlexika zu Rache, Strafe, Todes-
strafe und Schuld: Stolz, Art. Rache, 86 f.; Track, Art. Strafe V., 210–214.215–217; Schuck, Art. Strafe
(dieser RGG-Artikel zu Strafe konzentriert sich im theologiegeschichtlich-dogmatischen Teil sogar
ausschließlich auf Strafe im rechtlichen Sinn); Gräb-Schmidt, Art. Todesstrafe; Radtke, Art.
Schuld, 1021; Bondolfi, Art. Todesstrafe, 86; Hilpert, Art. Strafe. Für weitere Literatur vgl. unten,
3.3.
 Für Vereinigungstheorien vgl. Beintker, Schuld; Körtner, Strafe (dort auch weitere Vertreter
in Anm. 48). Kritisch: Lienemann, Verbrechen, hier 260. Für eine Kombination von Wahrheitsmo-
menten der verschiedenen Theorien vgl. Reuter, Rechtsethik, 179; Huber, Gerechtigkeit, 403–408;
Huber, Rechtsethik, hier 177–182; Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 70 f.
 Vgl. Teuchert, Strafen.
 Vgl. beide Paradigmen gegenüberstellend die EKD-Denkschrift Evangelische Kirche in
Deutschland, Aus Gottes Frieden; Strub/Grotefeld, Pazifismus; Werkner/Liedhegener, Gerechter
Krieg; Strub, Spannungsfelder; Reuter, Recht und Frieden, 58–82; Jäger/Strub, Frieden; Schocken-
hoff, Ende, 104–331.501–741; Frey, Friede; Werkner, Dilemma; Kronenberg, Frieden; Oberdorfer,
Gerechtigkeit; Raiser, Ethik. Zu verschiedenen Aspekten des ‚gerechten Friedens‘ sind viele wei-
tere Publikationen erschienen, etwa durch die Heidelberger Forschungsstätte der Evangelischen
Studiengemeinschaft (insbesondere hg. von Ines-Jaqueline Werkner).
 Vgl. zuletzt z. B. Werkner, Friedensethik.

1.4 Mehrwert für die Systematische Theologie 25



sem Bereich aus der Ära des nuklearen Abschreckungsgleichgewichts im Kalten
Krieg (Doktrin der massive retaliation).137 Der Begriff ‚Vergeltung‘ ist inzwischen
in den Hintergrund getreten und Fragen nach der Legitimität und Reichweite von
Selbstverteidigungseinsätzen, die auf Offensivangriffe reagieren, gewichen; spä-
ter – zumindest bis Ausbruch des Ukraine-Krieges – noch mehr der Frage nach
humanitären Interventionen und internationalen bewaffneten Friedensmissio-
nen, die auf Gewalt im Inneren eines anderen Staates reagieren.138

Schließlich ist der gesamte Versöhnungsdiskurs zu nennen, der sich häufig
um nach-genozidale Gesellschaften entwickelt, aber auch mit Elementen wie dem
Täter-Opfer-Ausgleich, wie es ihn als Alternative zur strafrechtlichen Sanktion
auch in Deutschland gibt, oder Mediation und anderen Konfliktlösungsstrategien
in Zusammenhang steht.139 Besonders an Wahrheits- und Versöhnungskommis-
sionen nach Fällen kollektiver Unrechtspraxis lässt sich beobachten, wie ein
christlich geprägtes Versöhnungsideal über Protagonisten wie Desmond Tutu ein-
gespielt wurde und wo das Reziprozitätsmoment nach Geltung verlangte.140

Allgemein-ethisch werden Rache und Vergeltung im Kontext von – und zumeist
im Kontrast zu – Nächsten- und Feindesliebe und zu Vergebung angesprochen.141

Wie sich vergeltende Gerechtigkeit zur biblischen Vorstellung von Gerechtigkeit

 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland, Aus Gottes Frieden, 73; Reuter, Art. Abschreckung;
Reuter, Recht und Frieden, 108; Schockenhoff, Ende, 75–81. Neuer zum Thema nukleare Abschre-
ckung: Werkner/Hoppe, Abschreckung.
 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland, Aus Gottes Frieden, 71–79. Vgl. exemplarisch ferner
Reuter, Art. Abschreckung; die Beiträge von Merker und Bleisch in Strub/Grotefeld, Pazifismus
(Merker, Theorie; Bleisch, Intervention); Werkner/Kronfeld-Goharani, Der ambivalente Frieden;
Werkner/Rademacher, Menschen; Reuter, Recht und Frieden, 158–172.173–191; Schockenhoff,
Ende, 673–703. Ähnliche Fragen von Vergeltungsmaßnahmen, nämlich z. B. Strafzöllen, erschei-
nen in Fragen des globalen Handels (vgl. Sautter, Art. Weltwirtschaftsordnung).
 Mit explizitem Bezug zu Rache oder Vergeltung vgl. z. B. Falcke, Verdrängen; Klein, Rache; Reu-
ter, Art. Versöhnung; Müller-Fahrenholz/Käßmann, Versöhnung; Wüstenberg/Beljin, Verständigung.
 Vgl. Tutu, Zukunft; zur Diskussion und Problematisierung vgl. Eisikovits, Art. Transitional
Justice, Punkt 1.1 und 3.1; Minow, Vengeance; speziell zur Frage der christlichen bzw. religiösen
Dimension in solchen Prozessen vgl. z. B. Leiner, Beichte; Brudholm/Cushman, Religious.
 Vgl. Honecker, Einführung, 102 zu Grundlagen der Ethik (‚gute Werke‘); Schockenhoff,
Grundlegung, 306.318 zur Liebe als Tugend/Grundhaltung des Glaubens. Laut dem RGG-Artikel zu
Feind/Feindesliebe ist die ethische Konkretion der Feindesliebe der Gewaltverzicht und der Ver-
zicht auf Vergeltung (vgl. Körtner, Art. Feind/Feindesliebe, 59). Härle erkennt in der Goldenen
Regel den in der Geschichte der Ethik entscheidenden Schritt, das Talionsprinzip zu überwinden,
das Rache und Vergeltung nur habe begrenzen können. Höhere ethische Leistungsfähigkeit er-
kennt Härle aber noch im Liebesgebot (vgl. Härle, Art. Goldene Regel, 1078; zur Goldenen Regel
s. u., 4.4.3.2). Der TRE-Artikel zu Liebe (ethisch) referiert die Auseinandersetzungen um die uni-
versale Reichweite eines Liebes-Ethos (gegenüber einem Ethos der Institutionen beispielsweise),
u. a. bei Nietzsche und Gehlen, wobei bei Nietzsche das Liebes-Ethos als Ideologie enttarnen will,

26 1 Einleitung



verhält, wie hier biblische und andere antike, auch hellenistische Vorstellungen
insgesamt zueinander stehen, welchen Ort die aristotelischen Gerechtigkeitskatego-
rien in einer christlichen Ethik einnehmen können, wird am Zentralbegriff der Ge-
rechtigkeit diskutiert.142

In der Dogmatik wird die Frage nach der Vergeltung besonders in der Sote-
riologie und Kreuzestheologie143 (durch den Tod Jesu Christi ist die Sünde ‚abge-
golten‘ – ist das eine sinnvolle Redeweise?), in der Eschatologie144 (gibt es ein
Gericht ‚nach Werken‘?) und in der Gotteslehre145 (kann man angesichts der
Rechtfertigungslehre überhaupt von einem vergeltenden Gott reden? Hat Gott Ra-
chegefühle?) gestellt. Für Fragen des Verhältnisses von Altem und Neuem Testa-
ment, der Verkündigung Jesu zur Tora, ferner auch Judentum und Christentum,
Kirche und Israel kann das Thema der Gerechtigkeit Gottes in mehreren Loci der
Dogmatik eine Rolle spielen.146 Die allgemein-ethischen Themen wie Vergeltungs-
verzicht, Vergebung und Nächstenliebe erscheinen wieder in der Ekklesiologie.147

indem er u. a. auf den bleibenden Wunsch nach Rache durch Gott verweist (vgl. Ringeling, Art.
Liebe, 177–179). Vgl. auch Schwarz, Art. Luther, 583 f.; Kuhlmann, Art. Ethik, 304.

Zu diesen Einordnungen in Grundlagenartikeln und -werken der Theologie kommt die philo-
sophische Debatte um Vergebung. Zu den Bestimmungen von Vergebung, die als Ansätze vertre-
ten werden, zählt u. a. die Überwindung retributiver Emotionen und der Verzicht auf Strafe,
Vergeltung oder Rache. Vgl. einführend und für entsprechende Literatur: Hughes/Warmke, Art.
Forgiveness. Vgl. in exemplarischer Gegenüberstellung von Vergebung und Retribution/Rache
Govier, Forgiveness; Holmgren, Forgiveness.
 Vgl. Dabrock u. a., Kriterien, als Band im Ganzen, darin neben den exegetischen Beiträgen
(Thiel, Gerechtigkeit; Balz, Gerechtigkeit) v. a. Jähnichen, Gerechtigkeit als Tugend; gebündelt
vgl. Dabrock, Gerechtigkeit; vgl. auch Bedford-Strohm, Art. Gerechtigkeit; Huber, Gerechtigkeit,
179–199; Wenz, Christus, 18–20.256.
 Vgl. Korsch, Art. Versöhnung, 22; erneut Reuter, Art. Versöhnung, 40 und Gunton, Art. Erlö-
sung; außerdem Korthaus, Kreuzestheologie, 65 f.; Basse, Kreuzestheologie, 27; Thaidigsmann,
Gott, 118; Assel, Theologia crucis, 204; Koslowski, Endangst; Sattler, Erlösen; Janowski, Allerlö-
sung, 459–468.
 Vgl. Sparn, Art. Hölle; Werbick, Art. Erlösung, 241; Lang, Art. Hölle, 172; Koslowski, Endangst;
Nitsche, Eschatologie; Klassen, Deutung, 137.221 f.; Thielicke, Mensch, 652; Janowski, Allerlösung,
explizit 459–468; Etzelmüller, Rede, 262–265.
 Insbesondere ist die Literatur zum Zorn Gottes hier relevant; vgl. aus der neueren Theologie
Miggelbrink, Zorn; Volkmann, Zorn; Härle, Rede; Dalferth, Leidenschaften (Kapitel C: „Vom Zorn
Gottes. Grundlinien einer Gottesmetapher“); Klassen, Deutung, 102 f. In diesem Zusammenhang
auch in der Systematischen Theologie rezipiert: Janowski, Gott.
 In der Christologie z. B. bei Wenz, Christus, 18–20.
 Vgl. Neebe, Art. Kennzeichen der Kirche, 928; Häring, Art. Kirche, 351. Als Schauplatz der
Auseinandersetzung um Vergeltungsverzicht als Kennzeichen der Kirche und Vergeltung oder
Strafe als Mittel des Rechts kann das Kirchenrecht gelten, vgl. Pahud de Mortanges, Vergebung;
Zehner, Forum.

1.4 Mehrwert für die Systematische Theologie 27



Der Mehrwert einer Herangehensweise, wie sie in dieser Arbeit gewählt
wird, liegt nun darin, die Breite der Thematik angesichts der disziplinenübergrei-
fenden ‚Wiederkehr der Rache‘ aufzumachen und Rache und/oder Vergeltung als
eigenes anthropologisches Grundphänomen darzustellen. Obwohl in einer syste-
matischen Denkweise alle diese Themen anthropologische Relevanz haben, bietet
sich gegenüber der bisherigen materialethischen, allgemein-ethischen und dog-
matischen Verhandlung doch auf diese Weise etwas Neues an, das der anthropo-
logischen Tiefendimension des Themas von Rache und Vergeltung nachgeht.
Denn genau auf diese Dimension setzen die verschiedenen Richtungen der ‚Wie-
derkehr der Rache‘, wie im Folgenden deutlich werden wird. Abgesehen davon,
diese Rehabilitationsbewegung auf dem Feld der Anthropologie gebündelt für die
Theologie sichtbar zu machen, liegt der Mehrwert dieser Arbeit daher in der anthro-
pologischen Perspektive auf Phänomene im Umkreis von Rache und Vergeltung. Es
wird in den einzelnen Teilen theologisch-anthropologisch zu argumentieren und am
Ende die neue Wertschätzung von Rache und Vergeltung aus der Sicht theologischer
Anthropologie kritisch zu würdigen sein. Das Thema betrifft dabei insbesondere die
menschliche Sozialität, d. h. den Menschen in seinen Beziehungen zu anderen.

28 1 Einleitung



2 Emotionen

2.1 Rache und Vergeltung als emotionales Phänomen

Wie eingangs deutlich wurde, sahen und sehen bestimmte Zugriffsrichtungen
den Schlüssel zur Deutung der Rache in deren Emotionalität. Das war möglich,
weil Rache von jeher als ein hochemotionales Phänomen gilt: „als ein Gefühl, das
unterdrückt werden muss, als ein rohes und eben nicht zivilisiertes Handeln,
dem Einhalt zu bieten [sic] ist, wenn ein friedliches Zusammenleben möglich sein
soll.“1 Irrationale Übermäßigkeit, unkontrolliertes Dreinschlagen und in der Folge
potenzierte Gewalt werden auf die Emotionalität des Phänomens zurückgeführt.
Genau deswegen wurde ‚Rache‘ – im Gegensatz zu ‚Vergeltung‘ – etwa aus dem
Gegenstandsbereich rechtsethischer Begründungsarbeit ausgeschlossen. Emoti-
onsfrei sei zu verfahren: ohne Ansehen der Person, nach zuvor festgesetzten
Strafkatalogen, in strenger Proportionalität zum Vergehen und in einem Forum
unabhängiger Rechtsauslegung.2 Lange Zeit funktionierte die Verteidigung des
Retributivismus in der Strafrechtstheorie über die Abgrenzung zur Rache als dem
emotionsgeladenen, übermäßigen, irrationalen Phänomen, das gerade mit dem
eigenen Vergeltungsparadigma nicht gemeint sei.3 Hier wie andernorts ist es also
gerade die Emotionalität, die Rache moralisch verwerflich zu machen scheint
und auf die insbesondere ihre destruktiven Folgen zurückgeführt werden.

2.2 Der ‚emotional turn‘ und die Verschiebung in der
Bewertung von Emotionen generell

Nun könnte man diese Abgrenzung mitvollziehen und sich ausschließlich mit
dem Phänomen der Vergeltung, das genauer zu definieren wäre, auseinanderset-
zen. Inzwischen lässt sich allerdings eine weite Landschaft ausdifferenzierter
Emotionsdiskurse nicht mehr ignorieren.

Galten zuvor Emotionen als ‚das Andere‘ zur Rationalität und als tendenziell
problematisch, haben die Geistes- und Humanwissenschaften inzwischen einen

 Paul, Rache, 23.
 Dass die kühle Seite, die Vergeltung, mindestens so beängstigen kann wie die heiße Rache,
wenn man an ein mechanisch ablaufendes Räderwerk im Namen einer sakrosankten Gesetzmä-
ßigkeit denkt, sei an dieser Stelle dahingestellt.
 Zur veränderten Einschätzung von Emotionen s. u., 3.2.3.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-002

https://doi.org/10.1515/9783111389141-002


‚emotional‘ oder ‚affective turn‘ durchlebt.4 Selbst die Psychologie musste Emotio-
nen in den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts erst als ihr Thema entdecken, nach-
dem lange das Verhalten (Behaviorismus) und das Erkennen (Kognitivismus) im
Mittelpunkt standen.5 Seit über zwanzig – oder inzwischen eher dreißig – Jahren
hält sich der ‚emotional turn‘mittlerweile stabil.6

Diese Richtung, die sich selbst als Paradigmenwechsel versteht, will nicht nur
Emotionen thematisieren und als eigenen Untersuchungsgegenstand etablieren.
Es handelt sich vielmehr um eine grundlegende Aufwertung von Emotionen, die
sich auf alle Ebenen der Rede vom Menschen auswirkt.

Robert C. Solomon, einer der Protagonisten des emotional turn in der Philoso-
phie, markiert den darin enthaltenen Bruch mit der Tradition folgendermaßen:

The passions have been generally agreed to be primitive and ‘natural,’ disruptive and irra-
tional, lacking in judgment and purpose or reason, without scruples, and sometimes sho-
ckingly short of taste.7

Dagegen hat sich nun insbesondere die Auffassung durchgesetzt, dass Emotionen
keineswegs irrational seien. Nach einer langen Phase des cartesischen Dualismus
werden seit den 60er Jahren Emotion und Kognition nicht mehr als Gegensatz ge-
sehen. Die sogenannten appraisal-Theorien, wie sie beispielsweise von Nussbaum8,

 Die Fülle der Literatur lässt sich nicht mehr im Einzelnen aufführen. Exemplarisch vgl. für die
Philosophie Döring, Philosophie, für die Soziologie vgl. Scherke, Emotionen; für die Geschichts-
wissenschaft Frevert, Geschichte; für die Kulturwissenschaft Ermert, Gefühl. Vgl. als summari-
sche Aufzählungen z. B. Barth/Zarnow, Projekt, 4, Anm. 7; Barth, Dogmatik, 83, Anm. 35.

Als Gründe für das Interesse an Emotionen in der internationalen geistes- und sozialwissen-
schaftlichen Forschung seit der Jahrtausendwende nennt Biess, Republik, 27 die Suche nach
einem neuen Anker geisteswissenschaftlicher Analyse im Gefolge des Poststrukturalismus der
1990er Jahre, den Aufstieg der Neurowissenschaften und bildgebender Verfahren und eine neue
Sensibilität für die politische Wirksamkeit von Emotionen, insbesondere nach den Terroranschlä-
gen vom 11. September 2001. Barth/Zarnow, Projekt, 3 f nennen ebenfalls die Hirnforschung, in
der Philosophie aber noch genauer ein moralphilosophisches Interesse an der Motivationskraft
der Gefühle, immanente Korrekturen an der theory of mind und die Öffnung für eine neue Phä-
nomenologie der Leiblichkeit, was die Schulen übergreifende Produktivität des Themas aufweist.
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 30.
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 27; Christiane Tietz stellt fest, dass Gefühle in vielen Geisteswis-
senschaften verstärkte Aufmerksamkeit erfahren haben und spricht von einer „Renaissance der
Gefühle“ (Tietz, Renaissance).
 Solomon, Passions, xvi.
 Vgl. Nussbaum, Upheavals.

30 2 Emotionen



de Sousa9, Solomon10 vertreten werden, erkennen in Emotionen ein „Beurteilungs-
oder Werturteil“ (appraisal), das „Dingen und Personen außerhalb der eigenen
Kontrolle eine besondere Bedeutung für das eigene Wohlergehen zuweist“11. Sie
verstehen Emotionen als Teil eines affektiv-kognitiven Zugangs zur Welt.12 Emotio-
nen leisten demnach einen konstitutiven Beitrag zu Erkenntnis und Orientierung
in der Welt.

Die enge Verbindung von Emotion und Kognition ist zwar nicht unbestritten
geblieben. Insbesondere aus den Neurowissenschaften kam die konkurrierende
Sichtweise auf, Emotionen als physiologische, vorbewusste Reaktionen zu begrei-
fen. So vertritt z. B. Antonio R. Damasio eine somatische Emotionentheorie, die
sich gegen die kognitivistische Emotionentheorie wie bei Martha Nussbaum wen-
det.13 Um Emotionen gegenüber Überzeugungen unterscheidbar zu halten und
wiederum einer „Überintellektualisierung“ zu entgehen, verstehen neuere An-
sätze Emotionen als Wahrnehmungen, die zwischen sinnlicher Perzeption und
prädikativen Urteilen eine Mittelstellung einnehmen.14 So ist ein lebhafter Dis-
kurs um das Verhältnis von Emotionalität und Rationalität entstanden.15 Man
kann aber sagen, dass die Überwindung des cartesischen Dualismus zwischen
Emotion und Kognition in den Geisteswissenschaften zum generell akzeptierten
Stand der Dinge gehört. Emotionen von vornherein als irrational abzutun, ist je-
denfalls nicht mehr möglich.

Eine weitere wichtige Erkenntnis des emotional turn betrifft die kulturelle Prä-
gung von Emotionen. Zwar bestehen auch hier Gegentheorien, die von der Univer-
salität der Emotionen ausgehen.16 Gerade von der neurobiologischen Warte aus
bietet es sich an, auf die physiologische Basis als unabhängig von Ort und Zeit
gegen die historisch-kulturelle Bedingtheit von Emotionen abzuheben.17 Wie der
Emotionshistoriker Frank Biess treffend feststellt, sind es aber die kulturorientier-

 Sousa, Rationality.
 Vgl. Solomon, Passions, gegen den Mythos, dass Emotionen „dumb forces beyond our control“
(Solomon, Passions, 193) seien; dieser Mythos breche gerade zusammen. Vgl. auch Solomon, Not
passionʼs slave.
 Nussbaum, Upheavals, 4, Übersetzung nach Biess, Republik, 28.
 Vgl. Biess, Republik, 28.
 Vgl. Klein, Gefühl, 104.
 Vgl. Barth, Dogmatik, 87 f; Döring, Philosophie, 50 f.
 Vgl. als Überblick: Döring, Moralität; Döring, Philosophie.
 Die Frage nach kultureller Einbettung oder Universalität von Emotionen gehört wie das Ver-
hältnis Emotion/Kognition zu den zentralen Streitpunkten der Debatte; vgl. Lauster, Praxisbe-
richt, 61; Klein, Gefühl, 107 f; Haußmann, Mensch, 344 f.
 Vgl. Biess, Republik, 27. Es gibt aber auch neurowissenschaftliche Theorien, die Emotionen als
kulturell und historisch variabel ansehen (vgl. Biess, Republik, 29).

2.2 Der ‚emotional turn‘ 31



ten Theorien, die für Geisteswissenschaftler interessante Anknüpfungspunkte bie-
ten.18 Es sind die Theorien, die Emotion und Kognition verbunden sehen und inso-
fern Emotionen auch in einen sinnvollen Zusammenhang mit Wissen, Erfahrung
und Kultur zu stellen erlauben.19 Es kann von Emotionskulturen einer Gesellschaft,
einer Epoche, einer Gemeinschaft die Rede sein. Dieser Gedanke hat ebenfalls zahl-
reiche Arbeiten in den Geisteswissenschaften angestoßen.

In den letzten 30 Jahren hat sich mithin die Reflexion auf Emotionen in der
philosophischen Ethik intensiviert, musste doch erst eine breite Tradition rationa-
listischer Emotionsskepsis überwunden werden – von Platon über die Stoa bis
Descartes und Kant.20 Die hohe Bedeutung der Emotionen für die moralische Ori-
entierung wurde im Zuge dessen herausgearbeitet – mit Robert C. Roberts gespro-
chen: die Ethik wurde emotional. Die Ethik wurde aber auch psychologisch
(moral psychology), was wiederum in großen Teilen mit einer Rehabilitation der
Tugend einherging.21

Was die Begrifflichkeit angeht, ist die Verwendung im interdisziplinären
Emotionendiskurs uneinheitlich.22 Generell lässt sich festhalten, dass häufig ‚Af-
fekte‘ als schnell vorübergehende, manchmal heftige, körperliche Zustände ange-
sehen werden, während ‚Emotionen‘ als intentional (auf ein bestimmtes Objekt
gerichtet) und manchmal anhaltender als Affekte charakterisiert werden.23 ‚Stim-
mungen‘ haben kein spezifisches Objekt, können aber umso länger anhalten.24

Der Begriff ‚Passion‘ oder Leidenschaft leitet sich von ‚Pathos‘ ab und zielt auf die
passive, nur bedingt kontrollierbare Seite der Emotionen. Der Begriff ‚Gefühl‘,
der in der Theologie besonders gebräuchlich ist, wird sehr verschieden verwen-
det.25 Gefühl kann z. B. eine bewusstwerdende Emotion bezeichnen oder sich auf
die Nähe zur Kognition beziehen.26 Da der Gefühlsbegriff vieldeutig ist und von
verschiedenen Diskursen unterschiedlich besetzt wird, wird er im Folgenden

 Vgl. Biess, Republik, 30 f. Es lässt sich auch als Kritikpunkt, den Theologie und Geisteswissen-
schaften insgesamt sinnvoll in die Emotionsforschung einbringen können, formulieren, dass die
neurobiologische Zugangsweise häufig die kulturelle Prägung nicht im Blick hat; so Klein, Gefühl,
113.
 Vgl. Biess, Republik, 29.
 Vgl. Lauster, Praxisbericht, 59.
 Vgl. Roberts, Spiritual emotions, 6–8. Als Beispiel für Zorn (anger) in der Abwägung zwischen
Tugend und Laster auf aristotelischer Grundlage vgl. Cogley, Study.
 Vgl. Klein, Gefühl.
 Vgl. Klein, Gefühl, 150, Hillerdal, Art. Affekt, 597 f.; Günther, Art. Affekt, 613; Huizing, Scham
und Ehre, 31; Lauster, Praxisbericht, 60.
 Vgl. Klein, Gefühl, 150; Wabel/Stamer/Weider, Urteilsbildung, 19.
 Vgl. Klein, Gefühl, 102 f.106.113 f.
 Ersteres bei Damasio, Zweiteres bei Goldie, vgl. Klein, Gefühl, 106.

32 2 Emotionen



nicht verwendet. Wenn es um Rache und Vergeltung geht, legt sich der Begriff
‚Emotion‘ am ehesten nahe, weil Rache und Vergeltung auf ein Objekt gerichtet
sind. Im Folgenden wird daher der Begriff ‚Emotion‘ verwendet, es sei denn, es
soll ein anderer Aspekt dezidiert hervorgehoben oder die Verwendungsweise
eines anderen Diskurses wiedergegeben werden.

Der emotional turn hat auch den Impuls zur Exploration einzelner Emotionen
gegeben. Die Zuwendung zu konkreten Emotionen empfiehlt sich von der Sache
selbst her, denn „[a]ufgrund der Subjektivität des Gefühls und der daraus hervor-
gehenden Beschreibungsproblematik lässt sich das Wesen des Gefühls nur im
konkreten phänomenalen Durchgang durch einzelne Gefühle erfassen.“27 Dazu
hat die phänomenologische Philosophie bereits Differenzierungsarbeit geleistet –
auch im Fall von Emotionen im Umfeld von Rache und Vergeltung –, die als
nächstes in den Blick genommen werden soll.

2.3 Das Spektrum retributiver Emotionen

Im bisherigen Verlauf wurden die Emotionen, die im Zusammenhang mit Rache-
und Vergeltungsphänomenen auftreten, unter dem Hilfsbegriff ‚retributive Emo-
tionen‘ zusammengefasst.28 Doch mit welchen Emotionen haben wir es konkret
zu tun? Nach Aristoteles ist es der Zorn (ỏργή), der mit Schmerzen nach einer of-
fenkundigen Vergeltung für eine offenkundige Geringschätzung unserer selbst
oder eines der Unsrigen durch Menschen, denen dies nicht zusteht, trachtet, ja
sogar durch dieses Trachten definiert wird.29 In der gegenwärtigen Literatur bie-
ten Christoph Demmerling und Hilge Landweer in ihrer Philosophie der Gefühle
ein Kapitel, das Zorn mit anderen ‚Aggressionsaffekten‘ zusammenbindet, was
sehr erhellend ist, weil es die einzelnen Affekte zugleich in einen systematischen
Zusammenhang bringt. Als Grundlage für die auch hier verwendete Begrifflich-
keit und zum Einstieg in das Verständnis der Emotionen, die sich mit Rache und
Vergeltung verbinden, sei dieser Differenzierungs- und Systematisierungsvor-
schlag an dieser Stelle kurz vorgestellt.

Basal sind für Demmerling/Landweer die Affekte Ärger und Wut. Sie entste-
hen, „wenn die Situationsbeherrschung brüchig wird oder gar die eigenen Hand-

 Lauster, Praxisbericht, 61.
 So z. B. auch verwendet bei MacLachlan, Resentments, 424; Murphy, Forgiveness, mercy, and
the retributive emotions.
 Vgl. Aristoteles, Rhetorik, 79 f. (Rhet II 1, 1378a). Vgl. auch Griswold, Nature, 157 f.; Wessel, Study,
40. Auch nach Fritz, Zorn, 14 ist der Konnex von Zorn (bzw. Sanftmut) mit Rache traditionell.

2.3 Das Spektrum retributiver Emotionen 33



lungsabsichten durchkreuzt werden“30, wobei Wut im Vergleich zu Ärger das in-
tensivere Gefühl zu sein scheint.31 Beide aber richten sich nicht unbedingt auf ein
personales Objekt.32 Man kann sich über einen defekten Computer genauso är-
gern wie über sich selbst oder andere Personen. Das ist beim Hass anders: „Hass
verlangt notwendigerweise ein personales oder personalisiertes Objekt und die-
ses Objekt wird in einem schwachen Sinne für etwas Schädliches verantwortlich
gemacht.“33 Diese Zurechnung erfolgt aber nicht besonders spezifisch: Es gibt
zwar einen Anlass, um jemanden zu hassen, aber gehasst wird die ganze Person.
Selbst wenn die ursprüngliche Schädigung bestraft oder gerächt wird, erschöpft
sich der Hass nicht darin, sondern bleibt auch danach noch bestehen.34

Auch der Neid enthält „eine ausgeprägte soziale Dimension“35, weil der Be-
troffene etwas Eigenes mit dem vergleicht, was ein anderer hat oder wie ein an-
derer ist. Die Eifersucht setzt sogar noch eine dritte Person im sozialen Gefüge
voraus. Verglichen werden hier nicht Eigenschaften oder Besitz, sondern Bezie-
hungen: Liebt jemand mich weniger als er eine andere Person liebt? Insofern
setzt Eifersucht eine stärkere Abstraktion voraus als Neid.36

Eine noch größere Abstraktionsleistung liegt aber im Zorn, weil dieser die
Wahrnehmung von Unrecht voraussetzt. Spezifischer als beim Hass rechnen wir,
wenn wir zürnen, Handlungen Personen zu. Deswegen kann der Zorn nach einer
Sanktion wie Strafe oder Rache auch verpuffen oder ‚gestillt‘ sein.37 Die Handlun-
gen, die im Zorn anderen zugerechnet werden, sind solche, die wir für ungerecht
halten. Es ist also nicht nur die eigene Interessenlage betroffen, sondern auch das
Recht, oder das, was als recht und unrecht empfunden wird. Damit wird eine abs-
trakte interpersonale Ebene betreten.38

Gleiches gilt für die Empörung, die die Abstraktion allerdings noch steigert,
weil sie auch stellvertretend für andere empfunden werden kann, d. h. ohne
selbst geschädigt worden zu sein. Zudem verlangt Empörung kein personales Ob-
jekt wie der Zorn: „Ich kann mich zwar auch über jemanden empören, aber
ebenso über Verhältnisse, die nicht eindeutig personell zurechenbar, wohl aber

 Demmerling/Landweer, Philosophie, 307.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 307 f. So auch in einem anderen Differenzierungs-
vorschlag nach Udo Baer/Gabriele Frick-Baer: Haußmann, Mensch, 327 f.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 308.
 Demmerling/Landweer, Philosophie, 308.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 308.
 Demmerling/Landweer, Philosophie, 308.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 308 f.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 308.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 309.

34 2 Emotionen



von Menschen gemacht sind.“39 Empörung kann sich also gänzlich auf einer abs-
trakten interpersonalen Ebene abspielen.

Damit bringen Demmerling/Landweer die Affekte, die zur Gruppe der Aggres-
sionsaffekte gezählt werden, in eine Folge zunehmender Strukturiertheit und Abs-
traktion. Betreffen alle Aggressionsaffekte das Phänomen Rache und Vergeltung
gleichermaßen? Dass Hass und Zorn oder Empörung zu Rachehandlungen motivie-
ren können, wird von Demmerling/Landweer selbst angesprochen.40 Sie können
auf Ärger und Wut basieren, die aber selbst noch nicht personal genug ausgerichtet
sind, um zu solchen Handlungen zu führen. Dazu muss kommen, so wird hier im-
pliziert, dass eine spezifische Person, eine Personengruppe oder eine personali-
sierte Größe (zu denken wäre an ‚den Staat‘, ‚das System‘ o. ä.) zum Fokus des
Affektes wird und sich eben dadurch Ärger und Wut zu Zorn oder Hass wandeln.
Das kann dazu genügen, dass der Affekt in aggressive Handlungen umgesetzt wird,
die von den Betreffenden als Rache oder Vergeltung für eine Schädigung verstan-
den werden.

Wir haben es also bei Phänomenen im Umkreis von Rache und Vergeltung
im Sinn dieser Kategorisierung mit Zorn oder Hass zu tun, die zwar die Ausrich-
tung auf eine Person teilen und mit direkter Zurechnung von Verantwortung ver-
bunden sind. Der Zusammenhang mit Rache scheint beim Zorn aber enger als
beim Hass, da Zorn in stärkerem Maße wegen einer bestimmten Tat Verantwor-
tung zurechnet. Deswegen kann sich Zorn nach einer Rache- oder Vergeltungs-
handlung erschöpfen, während Hass weiter anhält, weil er sich auf die ganze
Person richtet. Hass kann sich unter Umständen eine schädigende Handlung als
Rache oder Strafe zurechtlegen, ist aber letztlich weniger an einem konkreten An-
lass orientiert.41

Mit der Zurechnung von Verantwortung für ein Unrecht kommt eine Ebene
in den Blick, die in der Systematisierung von Demmerling/Landweer von Gewicht
ist: der Bezug zu moralischen Wertungen. Nicht nur hängen manche der Aggres-
sionsaffekte für die betroffene Person selbst mit einem moralischen Urteil zusam-
men, sie werden gerade deswegen auch gesamtgesellschaftlich anders moralisch
gewertet. Hass z. B. wird nach Demmerling/Landweer kulturell weitgehend ver-
achtet. Das bedingt, dass ein solcher Affekt mit Zorn und Empörung als ‚Deckaf-

 Demmerling/Landweer, Philosophie, 309.
 Vgl. erneut Demmerling/Landweer, Philosophie, 308.
 Courtois, La vengeance, du désir aux institutions, 14 grenzt Hass daher ganz vom Phänomen
der Rache ab: „La haine n’est pas le ressort de la colère vengeresse, car la haine veut la suppres-
sion de l’autre purement et simplement, mais la colère n’est pas séparable d’un langage.“ Hass
will also den anderen nur vernichten, Zorn – so ist im Sinn des oben Folgenden colère hier zu
übersetzen – richtet sich auf ein artikulierbares Unrecht.

2.3 Das Spektrum retributiver Emotionen 35



fekten‘ überlagert und so moralisiert und ideologisiert wird.42 Affekte, die allein
auf der personalen Ebene beruhen, werden so manchmal vertuscht und zugleich
legitimiert.43 Zorn und Empörung gelten hier als die „klassischen Unrechtsaf-
fekte“44. Sie sind von einer Ächtung oder Tabuisierung weit entfernt.45 Zorn kann
gerecht sein, Hass nicht.46 Auf diesen Umstand gründen sich ganze ethische Sys-
teme wie das des Leibphänomenologen und Emotivisten Hermann Schmitz, der
Zorn und moralische Scham als rechtlich-ethische Grundgefühle bestimmt und
sie als Keimzelle des Moralischen im Ganzen ansieht.47 Auch im „Empört euch!“
Stéphane Hessels, des ehemaligen Résistance-Kämpfers, und in dessen populärer
Aufnahme wird impliziert, dass Empörung über Unrecht eine moralisch gute
Sache ist: Bedenklich ist eher die Gleichgültigkeit oder Trägheit und das man-
gelnde Engagement als die Empörung, die zum Widerstand motiviert, Werte
hochhält und gegen Unrecht protestiert.48

Dass Zorn und Empörung als Nervenreizungen des Sinnes für Recht und Un-
recht zu charakterisieren sind, ist auf einer allgemeineren Ebene eine erste wich-
tige Einsicht für den ethischen und theologischen Umgang mit retributiven
Emotionen in Theorie und Praxis.49 Die zweite, die sich hier unmittelbar an-
schließt, ist es aber nicht minder. Wenn die Verletzung einer Norm als Legitima-
tionsgrund für die eigene Aggression herangezogen wird, ist es für die Person
selbst kaum noch zu unterscheiden, „ob das Gefühl, welches das Handeln be-
stimmt, dann wirklich Empörung ist oder doch eher Hass“50. Ähnlich wäre es bei
Neid und Eifersucht, die ebenfalls nicht zu den unter bestimmten Bedingungen
akzeptierten Affekten zählen und folglich weiterer Legitimation bedürfen. Der
Neidaffekt kann mit der allgemeinen Ungerechtigkeit ungleicher Güterverteilung
einen normativen Legitimationsgrund finden; die Eifersucht etwa in der Norm
monogamer Partnerschaft. Neid und Eifersucht sind Spielarten aggressiver Af-
fekte mit besonderen sozialen Konstellationsstrukturen und können in Handlun-

 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 299.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 299.
 Demmerling/Landweer, Philosophie, 299.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 301.
 Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 289.
 Vgl. Landweer, Art. Gefühl/moral sense, 370; Schmitz, Gegenstand, 340; Huizing, Scham und
Ehre, 28.
 Vgl. Hessel, Empört Euch; Hessel/Vanderpooten/Kogon, Engagiert Euch; Hessel/Kogon, Empö-
rung; Peitz/Peters-Messer, Empört Euch.
 Auf die „starke Normativität gegenüber der Wut aus religiöser Perspektive“ macht Hauß-
mann, Mensch insgesamt nachdrücklich aufmerksam (Zitat: Haußmann, Mensch, 330). Vgl. spezi-
ell Haußmann, Mensch, 343–345.
 Demmerling/Landweer, Philosophie, 299.

36 2 Emotionen



gen einfließen, die als Rache oder Vergeltung deklariert oder wahrgenommen
werden. Somit kann sich hinter einer Rache- oder Vergeltungshandlung nicht nur
Zorn verbergen, sondern auch Hass, Neid und Eifersucht, auch wenn diese als
Zorn oder Empörung ausgewiesen werden. Das betroffene Emotionenspektrum
bewegt sich auf einem Kontinuum; aus der Innenperspektive lässt es sich nicht
ohne Weiteres unterscheiden.51 Schwer sind primäres Empfinden und geradezu
instantan auftretende Rationalisierungsstrategie auseinanderzuhalten.

Beides hat daher guten Grund: von ‚retributiven Emotionen‘ im Ganzen zu
sprechen, insofern sie sich mit einem Drängen auf Rache oder Vergeltung verbin-
den, und auf die Unterscheidungskriterien zu achten, die hier aufgestellt wurden.
Die Differenzierungen durch Abstraktion – etwa vom eigenen Betroffensein –

und besonders durch Moral können genutzt werden, um Emotionen im Umkreis
von Rache und Vergeltung moralphilosophisch zu rehabilitieren, wie als nächstes
zu sehen sein wird. Sie können allerdings auch – und das bleibt mit Demmerling/
Landweer zu bedenken – im eigenpersonalen Erleben im Dienst moralischer
Selbsttäuschung verwischt werden.

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver
Emotionen

Um nun deutlich zu machen, worin die ‚Wiederkehr der Rache‘ in Bezug auf Emotio-
nen aus dem eben eröffneten Spektrum besteht, muss die Verschiebung nachgezeich-
net werden, die sich hier in den letzten 20 bis 30 Jahren in der Moralphilosophie
ereignet hat.52

Zwei Kernfragen lassen sich in der moral psychology ausmachen, die für diese
Arbeit besonders relevant sind. Anhand dieser Kernfragen lässt sich die Verschie-
bung in der Bewertung retributiver Emotionen im Folgenden aufschlüsseln.

 In der Emotionsforschung ist der Streit darum, wie distinkt ‚diskrete‘ Emotionen sind, einer
der heftigsten; vgl. Hutcherson/Gross, Emotions, 719.
 Vgl. Ben-Ze’ev, Envy, 148: “The moral status of emotions has recently become the focus of va-
rious philosophical investigations. Certain emotions that have traditionally been considered as
negative, such as envy, jealousy, pleasure-in-others’-misfortune, and pride, have been defended.
Some traditionally ‘negative’ emotions have even been declared to be moral emotions.” (vgl. auch
die dort angegebene Literatur). Vgl. speziell für die rege Diskussion um resentment MacLachlan,
Resentments, 422: “Indeed, with new attention to the affective dimensions of wrongdoing, philo-
sophers have revalued a rather notorious reactive attitude – resentment – demonstrating how it
can be good and even virtuous”. MacLachlan kann inzwischen sogar von einer ‚Standardtheorie‘
von resentment sprechen.

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 37



2.4.1 Sind retributive Emotionen an sich unmoralisch? (Nietzsche, Strawson,
Murphy)

Dass die moralische Ächtung oder Adelung bestimmter Affekte eine gewichtige
Rolle für die Thematisierung von Emotionen spielt, wurde bei Demmerling/Land-
weer eben schon deutlich. Einem anderen Emotionsphilosophen, Michael S. Moore,
zufolge, neigen wir im Allgemeinen dazu, den inneren Wunsch nach Rache und
Vergeltung im Ganzen als unmoralisch zu betrachten – ohne zwischen Zorn und
Empörung einerseits, Neid, Eifersucht und Hass andererseits im Sinn Demmerling/
Landweers zu unterscheiden. Es scheint so, als würde der Drang zu Rache und Ver-
geltung stärker die Assoziation moralisch verachtenswerter Emotionen aufrufen
als moralisch lobenswerter Emotionen.53 Der innere Wunsch nach Rache und Ver-
geltung gilt nach Moore per se als eine unmoralische Emotion – als eine solche
Emotion, die von ihrem Wesen her bereits moralische Verwerfung verdient, so wie
etwa rassistischer Hass.54

Von Friedrich Nietzsches scharfer Analyse her besteht dazu guter Grund, wie
Moore ausführt.55 Wie kaum ein anderer habe Nietzsche die psychischen Abgründe
der Rachsucht erkundet. Eine entscheidende Einsicht Nietzsches, die Max Scheler56

herausgearbeitet habe, liege in der Rolle des Ressentiments für Rache und Vergel-
tung. Demnach entstehe Rachsucht, wenn Ärger und Angst aus Schwäche nicht aus-
agiert werden, sondern unterdrückt. Dann bleibe ein rumorendes, grollendes
Gefühl zurück.57 Da die Schwachen zu feige sind, selbst zu vergelten, rotten sie sich
zusammen und fordern die Bestrafung des Feindes.58 Der Drang nach vergeltender

 Mit dem gleichen Befund vgl. Griswold, Nature, 147. An gängigen, konsequentialistischen Ar-
gumenten nennt er die daraus resultierenden übermäßigen Aggressionen wie Blutfehden, die
sich über Rache legitimieren und der Gerechtigkeit schaden, sowie die toxischen Effekte auf die
Seele der rächenden Person selbst.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 191.
 Seiner Darstellung wird an dieser Stelle gefolgt. Sie lässt sich mühelos mit Belegen aus der
„Genealogie der Moral“ unterstützen, vgl. Nietzsche, Genealogie, besonders 22 f.24.26.28 f.38.41–
43.54 f.
 Vgl. Scheler, Ressentiment.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 192. Die Langzeitperspektive des Zorns, in der wie bei einem Bank-
konto Emotionen gelagert werden können, bis es zu einer Rachehandlung kommt, hat Peter Slo-
terdijk in Zorn und Zeit (vgl. Sloterdijk, Zorn) in jüngerer Zeit ausführlich herausgearbeitet.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 193. Freilich hat nach Nietzsche auf lange Sicht die ‚Sklavenmoral‘
von Judentum und Christentum gegen das starke Rom gesiegt, haben sich also inzwischen die
Machtverhältnisse geändert (vgl. Nietzsche, Genealogie, 42).

38 2 Emotionen



Strafe speise sich also aus einem Bedrohungsgefühl, aus Schwäche und dem hier-
aus entstehenden Groll. Vergeltende Strafe könne – wie oben schon angesprochen59

– für Nietzsche aber auch schlicht der Ort sein, um Grausamkeit und sadistisches
Vergnügen auszuleben – denn hier scheint es ja moralisch legitim.60 Auch Neid
und Eifersucht vermute Nietzsche hinter retributiven Emotionen: Jemand hat sich
die Freiheit genommen, die auch in mir vorhandenen kriminellen Energien auszu-
leben, was ich mir nicht gestatte.61 Also muss er bestraft werden. In jedem Fall
wird die Delinquentin zur Projektionsfläche für eigene, innerpsychische Span-
nungslagen. So auch beim Schuldgefühl: einen anderen zu bestrafen, lässt uns
selbst auf einem höheren moralischen Standpunkt erscheinen; wir sind besser als
er. Eigene Schuldgefühle können auf ihn projiziert und dort stellvertretend bestraft
werden.62 Um diese Gemengelage, die Nietzsche unter den französischen Begriff
‚Ressentiment‘63 fasst, nicht vor sich selbst zugeben zu müssen, kommen Selbsttäu-
schung und Heuchelei hinzu – ganz wie wir eben sahen.64 Ressentiment wird als
Eintreten für Gerechtigkeit verkauft.65

Michael Moore führt weitere Perspektiven auf, die in retributiven Emotionen
per se ein moralisches Übel erkennen. Aus feministischer Perspektive können
darin Machotum und Männlichkeitsstereotype kulminieren:66 einem echten Mann
können die Pferde schon einmal durchgehen, wenn er beleidigt worden ist – etwa
so. Ein breiterer Traditionsstrang kritisiert die ‚Krämerseele‘, die in einer ‚tit-for-
tat-Mentalität‘ kleinlich jedes Geschehen im sozialen Raum legalistisch aufrechnet
und aus diesem Grund nach Vergeltung verlangt, unfähig zu tieferen und freieren
Möglichkeiten der Beziehung.67

Die entlarvende Kraft dieser Analysen steht außer Frage. In Alltagspraktiken
und hochkochenden Strafforderungen im öffentlichen Raum lassen sich genug
Beispiele finden, die die Plausibilität dieser Deutungen stützen. Keiner der aufge-
führten Beweggründe hinter dem Wunsch nach Vergeltung scheint moralischen
Wert zu besitzen. Entsprechend gewichtig ist der von Nietzsche geprägte Zugang
zu retributiven Emotionen nach wie vor.

 Vgl. 1.2.1.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 193.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 194.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 194 f.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 192. Davon wird das englische resentment unterschieden, s. das Fol-
gende und z. B. La Caze, Envy, 38, Anm. 23.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 195.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 195.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 195.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 196.

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 39



Ein völlig anderer Zugang wurde jedoch durch Peter Strawson gelegt.68 Basal
in Strawsons Konzept ist die Grundannahme, dass Menschen in einer lebendigen
und facettenreichen Interaktion stehen.69 Anders als dem starken Menschen bei
Nietzsche ist es ihnen nicht egal, wie andere über sie urteilen und welche Bot-
schaften sie ihnen mit ihrem Verhalten übermitteln.70 Keine retributiven Emotio-
nen zu empfinden, kann also auch schlicht ein Zeichen für die Geringschätzung
anderer sein.71 Wer generell anderen gleichgültig gegenübersteht, will auch nicht
vergelten.

Innerhalb eines intakten Interaktionssystems aber können retributive Emotio-
nen Ausdruck eines gesunden Selbstwertgefühls und aufrichtigen Rechtsempfindens
sein.72 Hier spielt nun der Begiff des resentment73 eine tragende Rolle. Was damit
gemeint ist, wird deutlich, wenn man Strawsons Unterscheidung von teilnehmen-
den und objektiven reaktiven Einstellungen beachtet.74 Wer selbst eine Verletzung
erfährt, macht das dem anderen zum Vorwurf, nimmt es ihm übel. Er empfindet
resentment als teilnehmende reaktive Einstellung; er ist selbst emotional involviert.
Es sei denn, er sieht den anderen nicht als voll verantwortlich, z. B. weil es nicht
absichtlich geschah, weil der andere unter Stress stand oder weil er geistig oder
psychisch beeinträchtigt oder schlicht erst ein Kind ist.75 Dann gerät er in den Be-
reich objektiver reaktiver Einstellungen: er betrachtet den anderen als Objekt von
sozialen Maßnahmen, von therapeutischer Behandlung, von Kontrolle usw. Durch
die rationale Erkenntnis der moralischen Unzurechenbarkeit ändert sich seine Ein-
stellung und deren emotionale Färbung. Er kann sich zwar noch abgestoßen oder
furchtsam fühlen, Mitleid oder (in bestimmter Weise) Liebe für den anderen emp-
finden – aber nicht resentment.76 Der anderen etwas übelzunehmen, bedeutet, sie
als Teil der normalen Interaktionsgemeinschaft, die sich gegenseitig eine Rücksicht-

 So auch das Urteil im aktuellen Handbuch Ethik, vgl. Landweer, Art. Gefühl/moral sense, 370.
Klassischer Referenztext ist Strawsons Essay Freedom and Resentment (Strawson, Freedom).
 Vgl. Strawson, Freedom, 4.22 f.
 Vgl. Strawson, Freedom, 5; Murphy, Hatred, 93 f.: Unser Selbstwertgefühl wird auch sozial
produziert, nämlich dadurch, wie andere uns behandeln, daher sind retributive Gefühle essenzi-
ell mit einer Verletzung des Selbstwertgefühls verbunden.
 So im Anschluss an Strawson Murphy, Retributive emotions, 5; vgl. auch Murphy, Forgiveness
1988, 18.
 Vgl. Murphy, Forgiveness, mercy, and the retributive emotions, 5; Murphy, Forgiveness 1988,
16. Vgl. dazu Griswold, Nature, 167–171.
 Im Deutschen wird dieser Ausdruck etwa mit „Übelnehmen“ übersetzt; so von Ulrich Pothast:
Strawson, Freiheit.
 Vgl. zur Unterscheidung Strawson, Freedom, 9.
 Vgl. Strawson, Freedom, 7 f.
 Vgl. Strawson, Freedom, 9.

40 2 Emotionen



nahme auf die fundamentalsten Interessen garantiert, zu sehen und sie damit zu
behaften.77 Deswegen ist resentment eine teilnehmende reaktive Einstellung, die in
der normalen sozialen Interaktion verankert ist, keine objektive reaktive Ein-
stellung. Sie macht den anderen für seine Verletzung oder seine Gleichgültigkeit
meiner eigenen Person gegenüber verantwortlich. Resentment ist daher mit den
Grundlagen der Moral verbunden.78

Resentment ist, so ließe sich sagen, eine reaktive Einstellung, die unmittelbar
einsetzt, wenn eine Person über Selbstrespekt und einen moralischen Kompass
verfügt.79 Wer das nicht tut, nimmt seine Rechte entweder nicht ernst oder glaubt
gar nicht erst, welche zu besitzen.80 Resentment steht also nicht im Widerspruch
zu gegenseitiger Verantwortlichkeit: Es zeigt sogar, dass die so empfindende Per-
son sich selbst wie den anderen moralisch ernstnimmt.81 So zu empfinden, zeigt
die Verbundenheit mit Standards, die das soziale Leben regulieren.82

Jeffrie G. Murphy hat diesen Aspekt besonders ausgebaut.83 Das Ausbleiben
von resentment muss nicht tugendhaft sein, sondern kann auch auf eine ser-
vile Persönlichkeitsstruktur hindeuten84, d. h. auf einen Mangel an Selbstre-

 Vgl. Strawson, Freedom, 17.
 Zu einem eigentlich moralischen Affekt (so Landweer, Art. Gefühl/moral sense, 370) wird re-
sentment allerdings bei Strawson faktisch erst in seinem stellvertretenden Äquivalent: in „indig-
nation“ oder „disapproval“, nämlich wenn die so empfindende Person die Verletzung oder
Gleichgültigkeit eines Dritten dem Akteur zum Vorwurf macht (vgl. Strawson, Freedom, 14). Per-
sönliche Verletzungen nimmt man übel (resentment); Verletzungen anderer belegt man mit Em-
pörung (indignation) oder Missbilligung (disapproval). Diese Unterscheidung ist kompatibel mit
Demmerling/Landweers Unterscheidung von Zorn und Empörung (s. o., 2.3). Was eine reaktive
Einstellung moralisch macht, scheint bei Strawson die Verbindung zur allgemeinen Erwartung
zu sein, dass der Akteur jedem Menschen gegenüber (!) hätte anders handeln müssen (vgl. Straw-
son, Freedom, 15). Das kann auch für die eigene Person angewendet werden – auch indigation
und disapproval sind nicht an sich stellvertretend, sondern können es nur sein (vgl. Strawson,
Freedom, 14).
 So Murphy, Getting even, 19.
 Vgl. Murphy, Forgiveness 1988, 17 über Strawson, Freedom, als Ganzes.
 Strawson geht sogar noch einen Schritt darüber hinaus und meint, dass reaktive Einstellun-
gen gegenseitige Verantwortlichkeit sogar konstituieren, dazu s. u. (vgl. Watson, Responsibility,
256 f.).
 Vgl. Wallace, Responsibility, 69.
 Ein Klassiker liegt im zusammen mit Jean Hampton herausgegebenen Band Murphy/Hamp-
ton, Forgiveness and mercy 1988 vor.
 Vgl. Murphy, Getting even, 19. Vgl. auch Brudholm, Advocacy, 130: “More than that, the ab-
sence of anger in the face of evil can in itself be seen as a loss of humanity.” Brudholm führt als
Beispiel an, wie in Auschwitz Menschen dazu gezwungen wurden, dabei zuzusehen, wie andere

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 41



spekt.85 Morbide psychische Abhängigkeiten können dahinter stehen86, die das
Bewusstsein für die eigene Würde87 unterminieren. Dann fehlt die Überzeugung, ei-
gene Rechte zu haben, die verletzt wurden88 – entweder durch einen direkten An-
griff auf den Selbstwert oder dadurch, dass andere ihren Verpflichtungen nicht
nachkommen, d. h. innerhalb eines reziproken Systems Trittbrett fahren89. Das Auf-
treten retributiver Emotionen lässt sich also letztlich auf die Überzeugung der
Gleichwertigkeit aller Menschen zurückführen. Resentment dient auch dem Selbst-
schutz (self-defense), denn eine gewiefte Täterin würde sich sicher eher ein Opfer
mit hoher Vergebungsbereitschaft aussuchen.90 Ohne resentment kann das Opfer
nicht nur in die Sphäre der Heiligkeit91, sondern auch der Komplizenschaft mit dem
begangenen Delikt geraten. Das ist dann der Fall, wenn ihm der Respekt für die mo-
ralische Ordnung fehlt.92 Als Person mag ich zwar Rechte haben, nehme sie aber
nicht besonders ernst93, und so nehme ich das Delikt stillschweigend hin. Moral ist
etwas „that is cared about“94 – und resentment bringt dieses caring zum Ausdruck.

Da resentment also auf die Verletzung von drei Werten reagiert – Selbstre-
spekt, Selbstschutz (self-defense, Fähigkeit, sich wehren zu können) und Respekt
für die moralische Ordnung95 –, hängt die moralische Beurteilung dieses Gefühls
an der Einschätzung dieser drei Werte. Werden diese für etwas Gutes gehalten –

so Murphy –, können Gefühle, die auf die Verletzung dieser Werte reagieren,
nicht schlecht sein.96

Das heißt aber nicht, dass damit das Spektrum der Reaktionsmöglichkeiten
ausgeschöpft ist. Für Murphy gehört resentment zu den ersten, spontanen Reak-
tionen. Am Ende eines Reaktionsprozesses kann dennoch die Vergebung stehen.

aufgehängt wurden. Der Mangel an Zorn darüber ist für Primo Levi ein Ausweis dafür, wie sehr
die Humanität dieser Menschen bereits zerstört worden war.
 Vgl. Murphy, Hatred, 93. Vgl. auch unter Bezug auf Aristoteles Griswold, Nature, 148.
 Vgl. Murphy, Forgiveness 1988, 18; Murphy, Retributive emotions, 6.
 Vgl. Murphy, Forgiveness 1988, 17.
 Vgl. Murphy, Retributive emotions, 6; Zimmermann, Verdienst, 121.
 Vgl. Murphy, Retributive emotions, 5; Murphy, Forgiveness 1988, 16.
 Vgl. Murphy, Getting even, 19 f.
 In Murphy, Hatred, 94 führt Murphy Jesus als besonders vergebungsbereit an, führt dies aber
auch auf seine Göttlichkeit zurück.
 Vgl. Murphy, Getting even, 20.
 Vgl. Murphy, Retributive emotions, 6.
 Murphy, Retributive emotions, 6.
 Vgl. Murphy, Getting even, 19 – diese Dreierreihung geht schon auf Joseph Butler zurück,
vgl. Roadevin, Forgiving, 266.
 Vgl. Murphy, Retributive emotions, 5; Murphy, Forgiveness 1988, 16. Unterstützend vgl. Govier,
Forgiveness, 53, zit. nach Roadevin, Forgiving, 265: “If resentment helps us to defy insult and de-
fend our self-respect, would that not show that resentment is constructive and good?”.

42 2 Emotionen



Resentment allein hätte das Potenzial, soziale Beziehungen zu zerstören97 oder
Menschen von innen zu vergiften98. Umgekehrt kann der ethische Zugriff auf re-
sentment aber zum Kriterium für Vergebung werden: Sie ist nur dann akzeptabel,
wenn sie mit Selbstrespekt, Respekt für andere als verantwortliche moralische
Akteure und Loyalität zu den Regeln der Moralität vereinbar ist.99

Murphy hat die positive moralische Bewertung von resentment freilich auch
eingegrenzt. In Kapitel 3 des genannten Hauptwerks100 macht er Kriterien für
einen „retributiven Hass“ auf, der in gewissen Grenzen zu respektieren sei: Das
Opfer ist wirklich unmoralisch behandelt und schwer verletzt worden; der Täter
zeigt keine Reue, sondern genießt ein freies und zufriedenes Leben (vielleicht
zieht er dabei sogar direkten Profit aus der Tat).101 Ist es also gar nicht wirklich
zu einer unmoralischen Behandlung oder einer echten Verletzung gekommen
oder zeigt die Täterin bereits Reue, verliert das resentment seine Berechtigung.
Ferner denkt Murphy auf einer grundsätzlicheren Ebene zwei ethische Einwände
Kants gegen retributiven Hass durch: Erstens könne man nie wissen, ob der an-
dere meinen Hass wirklich verdient. Zwar müssten wir uns hier, so Murphy, wie
sonst auch auf vernünftige Überzeugungen (resonable beliefs) verlassen. Dieser
Einwand könne aber davor warnen, eine Verletzung über die Maßen zu dramati-
sieren und zu moralisieren.102 Zweitens stehe infrage, ob jemand selbst moralisch
genug sei, um zu hassen: Wer darf sich anmaßen, den ersten Stein werfen?
Zwar müsse man – so Murphy – die Menschheit nicht unter Generalverdacht stel-
len. Dieser Einwand könne aber dazu anleiten, die eigene Moralität nicht zu über-
schätzen und über soziale Umstände nachzudenken, die ein gesetzestreues und
tugendhaftes Leben begünstigt haben.103

Murphy kommt daher zu dem Schluss, dass retributiver Hass unter den ge-
nannten Bedingungen weder unmoralisch noch irrational ist.104 So sehr er retri-
butive Gefühle verteidigt, so stark betont er wiederum den Unterschied zwischen
Wunsch und Ausführung. Generell irrational und unmoralisch sei es nämlich,
sich von diesen Gefühlen leiten zu lassen, weil sie gefährlich seien und zu Über-
dramatisierung neigen. Er spricht sich daher für eine Balance aus: retributive Ge-

 Vgl. Murphy, Forgiveness 1988, 17.
 Vgl. Murphy, Hatred, 103–107.
 Vgl. Murphy, Retributive emotions, 6; Murphy, Forgiveness 1988, 17–19.
 Es trägt den Titel „Hatred – a qualified defense“.
 Vgl. Murphy, Hatred, 91.
 Vgl. Murphy, Hatred, 99 f.
 Vgl. Murphy, Hatred, 100–103.
 Vgl. Murphy, Hatred, 108; diese Einschätzung hält sich durch bis hinein in Murphy, Getting
even. Als Beispiel für irrationale Gefühle dient immer wieder die Phobie, bei der das Gefühl der
Angst seinem Objekt (z. B. der Spinne) nicht angemessen scheint.

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 43



fühle seien zu respektieren, aber auch in ihrer Gefahr zu erkennen.105 Wie bei
Athene gelte es, die Furien nicht zu verbannen, sondern ihnen einen ehrenwerten
Platz zu geben, von dem aus sie die legitime Empörung der Opfer zum Ausdruck
bringen können.106

Die Kriterienraster zur Eingrenzung des moralischen Wertes retributiven
Hasses bei Murphy fordern zur Diskussion heraus.107 Als sehr zustimmungsfähig
erwiesen hat sich allerdings die Verknüpfung von resentment108 mit Selbstre-
spekt, Selbstschutz und Rechtsempfinden sowie – mit Strawson – der Einstellung
gegenseitigen Verantwortlichhaltens.109 R. Jay Wallace z. B. sieht darin ebenfalls
die Verpflichtung bestimmten moralischen Standards gegenüber und gleichzeitig
eine Bekundung (testimony) dieser Verpflichtung.110 Wenn wir resentment emp-
finden, teilen wir notwendigerweise etwas über das Gute mit, ebenso wie über
unseren eigenen Status als moralisches Subjekt, das Respekt verdient.111 Es wird
dadurch zu einer rationalen und moralischen Emotion, denn resentment bezieht
sich notwendig auf eine Art moralische Übertretung oder Verletzung.112 Margue-
rite La Caze betont die Bedeutung von resentment für ein reiches emotionales
Leben und für die Ermöglichung einer moralischen Lebensführung, indem es Un-
gerechtigkeit gegen uns und andere erkennen lässt und eine Reaktion initiiert, so-
dass wir mit anderen verbunden werden.113

Aus dem deutschsprachigen Raum lässt sich als markante Figur der Straf-
rechtler Jan Philipp Reemtsma den angeführten Stimmen zur Seite stellen, der
selbst Opfer einer Entführung geworden ist. Er unterstützt die Erkenntnis, wie
normal und gesund Rachegefühle seien.114 Fehlen sie, könnten das ein pathologi-

 Vgl. Murphy, Hatred, 108.
 Vgl. Murphy, Hatred, 92 f., Anm. 5.
 Vgl. dazu kritisch z. B. MacLachlan, Resentments.
 Für eine Definition von resentment vgl. La Caze, Envy, 33: “An emotion of displeasure arising
from a sense of injury to oneself or another, and prompting to the resistance of such injury.”
 Vgl.: “Others who discuss resentment have tended to accept some variation of Murphy or
Hampton’s account.” (MacLachlan, Resentments, 425); “Philosophers have salvaged resentment,
connecting it to evident, recognizable moral values: our sense of justice, our practice of holding
others accountable, and our self-respect.” (MacLachlan, Resentments, 423). Vgl. Wallace, Responsi-
bility, 69; Brudholm, Resentment’s Virtue, 10; Hirsch/Jareborg, Provocation, 249; La Caze, Envy, 38 f.
 Vgl. Wallace, Responsibility, 69; vgl. MacLachlan, Resentments, 422.
 Vgl. MacLachlan, Resentments, 422.
 Vgl. MacLachlan, Resentments, 426. Vgl. auch Ben-Ze’ev, Envy, 152.
 Vgl. La Caze, Envy, 31. Für die Verbindung mit anderen beruft sie sich – wie viele andere –

auf Joseph Butler (vgl. La Caze, Envy, 40).
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 123.

44 2 Emotionen



sches Symptom sein, das auf das Stockholm-Syndrom hinweist.115 Das ergänzt,
was Murphy als servile Persönlichkeit anführt. Opfer sind dem Täter dankbar,
wenn manche Brutalität auch unterlassen wird und empfinden manchmal sogar
ein gewisses Einverständnis.116 Aus therapeutischer Sicht muss das Opfer dieses
Einverständnis wieder loswerden und fähig werden, zu hassen, selbst wenn es
darauf verzichtet, es zu tun. „Dieser Möglichkeit der Genesung darf kein traditio-
nelles Tabu, das Rachewünsche ächtet, entgegenstehen.“117

In dieser insgesamt veränderten Perspektive auf retributive Emotionen sprechen
einige Stimmen aus der Strafrechtsphilosophie anstelle von Rachsucht o. ä. bereits
positiver von einem „Genugtuungsbedürfnis“ oder einer „Vergeltungseinstellung“.118

So lässt sich mit Alice MacLachlan zusammenfassen:

Philosophers like Murphy present a useful paradigm for explaining how we respond emo-
tionally to what we take to be explicit and identifiable moral injuries we have suffered.
They enable us to tell a story about resentment as a moral sentiment, and the disposition to
resent in a range of appropriate conditions as a plausible moral virtue.119

Das Verdienst dieser Bewertungsverschiebung in Richtung Gerechtigkeitssinn,
Selbstrespekt und Protest gegen Fehlverhalten im Rahmen gegenseitiger Verant-
wortlichkeit liegt ihrer Ansicht nach darin, den Empfindungen von Opfern Gewicht
zu geben, die sonst unter Druck gesetzt würden, sich zu versöhnen, Konflikte zu be-
enden, normale Beziehungen wiederherzustellen und zum „business as usual“ zu-
rückzukehren.120 In einer zu einfachen Dichotomie von ‚guter‘ Versöhnung und
Friedenspraxis auf der einen und ‚bösem‘ Ärger und Aggression auf der anderen
Seite bewahre diese Sichtweise davor, resentment undifferenziert der schlechten
Seite zuzuschlagen.121

Kritik an Murphy meldet sich beim Umkehrschluss an: an dem Punkt, dass
ein Fehlen von resentment notwendigerweise einen Mangel an Selbstrespekt oder

 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 123.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 124 f.
 Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 125. Selbstverständlich schließt er ein Ausagieren
am Recht und seinen Institutionen vorbei anschließend aus. – Vgl. zu ähnlichen Argumenten
auch Basset, Sainte colère.
 Günther spricht von einem „Genugtuungsbedürfnis“ des Opfers (Günther, Bedeutung, 208
u. ö.), Weigend ähnlich von einem Wunsch nach ‚Genugtuung‘ (Weigend, Strafe, 41), Zimmer-
mann von einer „Vergeltungseinstellung“ (Zimmermann, Verdienst, 113, Anm. 7). Vgl. dazu unten
3.2.3.2.
 MacLachlan, Resentments, 427.
 Vgl. MacLachlan, Resentments, 427.
 Vgl. MacLachlan, Resentments, 427.

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 45



Respekt vor dem Moralsystem anzeigt.122 Es wird entgegengehalten, dass andere,
nicht-emotionale Zugänge zum Moralsystem bestehen; dass Moral mit Prinzipien
und Rationalität zu tun hat und daher auch gerade das Entstehen retributiver Ge-
fühle verhindern, unterdrücken oder eindämmen kann.123 Außerdem gebe es
Menschen, die hochmoralisch seien und kein resentment empfänden, sondern un-
mittelbar vergebend reagieren können.124 Hier werden allerdings dann Heilige
oder andere hochreligiöse Personen aufgeführt, z. B. Gandhi oder Martin Luther
King.125 Manche Menschen haben ein stabiles Selbstwertgefühl, fühlen aber doch
resentment, weil sie von relevanten Anderen nicht bekommen, was sie verdie-
nen.126 Ob der Umkehrschluss also funktioniert, d. h. ein Fehlen retributiver Ge-
fühle pathologisch oder unmoralisch sein muss, ist umstritten. An manchen Stellen
wird bei Murphy u. a. aber auch nur die schwächere Behauptung vertreten, näm-
lich dass dieses Fehlen einen Mangel an Selbstrespekt ausdrücken kann. Für den
Zusammenhang dieser Arbeit genügt es festzuhalten, dass retributive Emotionen
moralisch positiv als Ausdruck von Selbstrespekt und Rechtsempfinden, von gegen-
seitigem Verantwortlichhalten und damit von gegenseitiger Anerkennung als mora-
lische Akteure, von moralischer Orientierung und sozialer Einbindung gewertet
werden können und dieser Teil des Arguments von Strawson, Murphy u. a. hohe
Zustimmung genießt. Freilich fehlt auch die Gegenstimme nicht, die fordert, retri-
butive Emotionen zu bekämpfen, anstatt sie moralisch zu legitimieren.127

 So z. B. Murphy, Retributive emotions, 5: “a person who does not resent moral injuries done
to him (of either of the above sorts) is almost necessarily a person lacking in self-respect” (Herv.
L.T.). Ähnlich auch Taylor, Justifying, 390: “a deficiency of this or that emotional reaction, either
in general or on some specific occasion, may be traced to some moral failing or human short-
coming.” Sie möchte für manche Fälle zeigen “not just that it is natural for a man in such-and-
such a situation to feel a certain emotion, but even that in this sort of situation he ought to have
felt it.” Dafür wählt sie das Beispiel “anger” (Taylor, Justifying, 390). Vgl. auch La Caze, Envy, 44:
“A person incapable of feeling either emotion has detached themselves from their community
and must have difficulty in properly recognising injustice.”.
 Z.B. Savolainen, Retribution, 121.
 Vgl. Garrard/McNaughton, Defence, 45.
 Vgl. z. B. Watson, Responsibility, 286.
 Vgl. Garrard/McNaughton, Defence, 43 f.
 Vgl. z. B. Airaksinen, Against Retributivism: “Obviously we should fight such cruel emotions
and try to deny their apparent ‘moral’ plausibility.” (102); “What we need, therefore, is an at-
tempt not so much to justify punishment but to find some alternative ways of dealing with
wrongdoing and crime. But, as I said, we must also try to overcome our ‘natural’ retributive emo-
tions, or at least the negative rhetoric which creates the impression that such emotions have
their definite motivational force and demand our attention. The fact we feel and argue that some
people must be punished is a sign of our own weakness and an indicator of certain deep social
problems.” (103). Vgl. mit einer Verteidigung der Sanftmut Pettigrove, Meekness.

46 2 Emotionen



Sind retributive Emotionen also an sich unmoralisch? Resentment ist es zu-
mindest nicht, so die Antwort von Murphy und vieler weiterer Stimmen der ge-
genwärtigen Moralphilosophie.128 Insofern die Emotionen, die auf Rache und
Vergeltung drängen, Ausdruck dieses berechtigten ‚Übelnehmens‘ sind, können
sie nicht an sich unmoralisch sein, so das Argument. Das schließt nicht aus, dass
hier auch andere Emotionen auftreten, auf die das weniger zutrifft.129 Ob über-
haupt resentment hinter einem solchen Rachewunsch steht oder das Phänomen
der Deckaffekte greift, wie oben mit Demmerling/Landweer beschrieben, lässt
sich freilich diskutieren.130 Insgesamt knüpft der resentment-Diskurs an die Tradi-
tion des gerechten Zorns an, arbeitet aber dessen grundlegende soziale Bedeu-
tung stärker heraus.

2.4.2 Stören retributive Emotionen die Bildung richtiger moralischer Urteile?
(Moore)

Die erste Kernfrage ist damit beantwortet: In der Sichtweise von Strawson und
Murphy sind Emotionen im Umfeld von Rache und Vergeltung also nicht ‚an sich
unmoralisch‘. Sie entstehen nicht entgegen dem vorhandenen Moralsystem einer
Person, sondern gerade in Entsprechung dazu – sogar gleichursprünglich, was
die Überzeugung gegenseitiger Verantwortlichkeit in der zugespitzten These bei
Strawson angeht. Sie müssen nicht Ausdruck eines schlechten Charakters oder
eines fehlenden Moralsystems sein, sondern können gerade Selbstwertgefühl und
Rechtsempfinden anzeigen, worauf der Begriff resentment verweisen soll.

Es bleibt eine weitere Kernfrage: Behindern retributive Emotionen das mora-
lische Handeln, weil dieses rational bestimmt ist? Beeinflussen sie das moralische
Urteil und wenn ja, ‚verderben‘ sie es? Diese Frage lässt sich zunächst einmal un-

 In der Rehabilitation von resentment, die auf Strawson zurückgeht und sich gegen Nietzsche
wendet, greifen viele Beiträge auf die ebenfalls affirmativen Perspektiven in der englischen Phi-
losophie des 18. Jahrhunderts zurück, vor allem auf Joseph Butler, David Hume und Adam Smith.
In der Rezeption ihrer positiven Sicht auf resentment im Dienst retributiver Gerechtigkeit und
als Wahrnehmung von Unrecht werden die Aspekte ausgearbeitet und fortgeführt, die oben ge-
bündelt skizziert wurden. Vgl. Schwarze, Recognizing; Brudholm, Resentmentʼs Virtue (vgl. auch
das Vorwort von Murphy dazu); zum Verhältnis von resentment und Vergebung, das in der But-
ler-Rezeption ebenfalls gewichtig ist, vgl. exemplarisch Westlund, Anger; Murphy, Getting even.
 So z. B. die Position von MacLachlan, Resentments, 424: “I have already described resent-
ment as a retributive emotion. It is, among other things, a kind of anger (although resentment
may be inflected by fear, envy, and other emotions)”. Vgl. auch Solomon, Passions, 290.
 Manche Stimmen grenzen wegen der damit in ihren Augen drohenden Vermischung resent-
ment explizit von Rache und Vergeltung ab, so La Caze, Envy, 37 f.

2.4 Die Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen 47



abhängig von der moralischen Bewertung retributiver Emotionen an sich, wie sie
im vorigen Abschnitt diskutiert wurde, bearbeiten – verschärft stellt sie sich,
wenn man ihre Gefährlichkeit, die auch Murphy erkennt, in den Blick nimmt
oder retributive Emotionen vollständig negativ bewertet. Mit diesem Abschnitt
bewegen wir uns von Emotionen als Objekt moralischer Bewertung weg; hin zu
einer anderen Art der Verhältnisbestimmung von Emotionen und Moral: zur
Rolle der Emotionen bei der Bildung moralischer Urteile, also in den Bereich mo-
ralischer Erkenntnis. Es geht mithin nun um die ‚epistemic connection‘ zwischen
Emotion und Moral, nicht mehr um die „substantive connection“.131

Der bereits genannte Michael Moore hat sich in seinem vielbeachteten Aufsatz
The moral worth of retribution vertieft mit dieser Frage beschäftigt.132 Grundle-
gend an seiner Argumentation ist die Orientierung am genetischen Fehlschluss:
etwas ist falsch, weil es auf falsche Weise entstanden ist. Im Fall retributiver Emo-
tionen: Moralische Urteile zugunsten der Rechtmäßigkeit von Vergeltung sind
falsch, weil sie auf retributive Emotionen zurückgehen. Nach Moore müsse in die-
ser Argumentation aber zunächst gezeigt werden, dass die emotionale Basis für
die Wahrheit oder Falschheit eines moralischen Urteils überhaupt relevant ist.133 Er
unterscheidet vier Positionen, wie stark Emotionen für die Heranbildung oder
Rechtfertigung moralischer Urteile relevant sein können.134 1) Emotionen, die uns
moralische Urteile empfehlen, sind irrelevant für deren Richtigkeit (Kant). 2) Emo-
tionen sind direkt verbunden mit der Richtigkeit des moralischen Urteils: Wenn ge-
nügend Menschen etwas als ungerecht empfinden, ist es auch moralisch ungerecht
(Konventionalismus). 3) Emotionen oder eher Intuitionen sind das Material135, aus
dem wir moralische Urteile herausbilden (Intuitionismus). 4) Emotionen sind heu-
ristische Wegmarken für moralische Urteile, aber es gibt noch andere Quellen der
Einsicht, z. B. empirische. Letztere ist Moores eigene Position. Allerdings seien dieje-
nigen Emotionen, die eine Person moralisch gut aussehen lassen, nicht unbedingt
zugleich diejenigen, die gute heuristische Wegmarken für ein richtiges moralisches
Urteil darstellen.136 Umgekehrt seien diejenigen Emotionen, die uns moralisch
schlecht aussehen lassen (also u. U. retributive Emotionen) diejenigen, die schlechte

 Moore, Moral Worth, 202 f.
 Er diskutiert hier insgesamt den Retributivismus als Strafrechtstheorie, geht aber insbeson-
dere auf die Rolle retributiver Emotionen ein, da er hier den entscheidenden Punkt der Kritik
am Retributivismus erkennt, vgl. Moore, Moral Worth, 191.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 198.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 199.
 Im Original: data.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 205.

48 2 Emotionen



heuristische Wegmarken für ein richtiges moralisches Urteil darstellen.137 Zum Bei-
spiel könne eine Person das Urheberrecht für richtig halten, weil sie als Autorin
Gier und Egoismus empfinde. Aber auch aus ganz anderen Erwägungen heraus sei
es ja gerecht, dass es das Urheberrecht gebe. D. h., eine moralisch als schlecht zu
bewertende Emotion kann trotzdem auf ein richtiges moralisches Urteil hinwei-
sen.138 Damit sei der Vorwurf eines genetischen Fehlschlusses ausgehebelt: “it is pos-
sible that the nonvirtuos emotions of ressentiment nonetheless generate true moral
judgments”139.

Wie retributive Emotionen ethisch gerahmt werden, hängt also auch davon
ab, wie eng die Verbindung von Moral und Emotion gesehen wird und wie Emo-
tionen generell ins Verhältnis zu moralischen Urteilen gesetzt werden – als unmit-
telbare Quelle moralischer Erkenntnis, als moral sense, der Urteilen den Weg
bereitet, oder doch eher als Vernebelung der Urteilskraft. Das Spektrum, das
Moore aufmacht, trifft die Sachlage durchaus. Die neue Zuwendung zu Emotionen
hat nicht einfach zur Durchsetzung eines reinen Emotivismus geführt, der Gefüh-
len ontologisch den Vorrang gibt, Urteile und Überzeugungen dagegen lediglich
als Explikation dieser Gefühle versteht. Vielmehr ist es relativ typisch, dass
Moore eine Art Zwischenweg sucht, bei dem Gefühle sachlogisch vorlaufen, aber
die Kognition dann auch in der einen oder anderen Weise im Urteilsprozess
greift. Diese Zwischenwege hat wiederum Strawsons Freedom and Resentment
entscheidend geprägt.140

Wiederum lässt sich die Sachlage über die Bildung eines Umkehrschlusses zu-
sammenfassen: Dass retributive Emotionen das moralische Urteil trüben können,
bleibt auch in Moores Argumentation eine Möglichkeit. Sie müssen es nur nicht.
Es kann sein, dass sie gute Hinweise auf ein wahres moralisches Urteil darstellen.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen

Haben sich also in der Moralphilosophie Verschiebungen in der Bewertung erge-
ben, stellt sich die Frage, ob die Theologie diese Bewertungsverschiebung aufneh-
men kann und sollte, oder ob sie eher aus ihrer eigenen Perspektive Grund für

 Vgl. Moore, Moral Worth, 205.
 Vgl. Moore, Moral Worth, 205: “The virtue (or lack of it) in the possession of our emotion is
not an infallible guide to the epistemic import such as emotion may possess.”
 Moore, Moral Worth, 207.
 Vgl. Landweer, Art. Gefühl/moral sense, 370 f. zum ganzen Absatz. Welche Positionen hierzu
eingenommen werden, hängt systematisch wiederum mit dem Verhältnis von Emotionalität und
Rationalität zusammen, das oben angesprochen wurde (vgl. 2.2).

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 49



Skepsis hat. Wie also wurden Emotionen aus dem Spektrum retributiver Emotio-
nen bewertet und warum? Zunächst fällt eine äußerst negative Bewertung von
Zorn als ‚Todsünde‘ oder besser ‚Wurzelsünde‘ oder ‚Hauptlaster‘ ins Auge, die
zunächst im Fokus stehen soll. Diese wird im Anschluss mit einer Position auf der
anderen Seite des Spektrums kontrastiert, um das Feld möglicher theologischer
Bewertungen von retributiven Emotionen abzustecken sowie Hintergründe und
Argumente zu erheben.

2.5.1 Wut und Zorn als Hauptlaster

In der theologischen Auseinandersetzung mit Emotionen wie Ärger, Wut und
Zorn hat eine bestimmte Tradition eine lange Wirkungsgeschichte entfaltet.141

Zorn wurde als Hauptsünde oder Hauptlaster eingeschätzt.142 Diese Tradition ent-
stand im östlichen Mönchtum der Alten Kirche. Offensichtlich gehörte es zu den
Systematisierungsbestrebungen der ersten Jahrhunderte, auch Laster und Sün-
den zu erforschen und auf ihre Quellen zurückzuführen, die gebündelt143 und ka-

 Andrew Lester nennt diese Tradition die „anger-is-sin tradition“ (Lester, Christian, 115).
 Die acht Gedanken oder Laster sind – in der reduzierten Form – als die Sieben Todsünden
zur bekannten Formel geworden. Was eine Todsünde ist, regelt bis heute der Katechismus der
Katholischen Kirche. Todsünden bedeuten demnach eine Abkehr von Gott, seinem letzten Ziel
und seiner Seligkeit. Die Liebe im Menschen wird zerstört. Demgegenüber bleibt die Liebe bei
lässlichen Sünden bestehen, wenn sie auch verletzt wird bzw. gegen sie verstoßen wird. (vgl. Ka-
techismus, 487, Nr. 1855). Begangenen Todsünden kann mit dem Sakrament der Versöhnung be-
gegnet werden (vgl. Katechismus, 488, Nr. 1856). Es gibt drei Kriterien für Todsünden: „Eine
Todsünde ist jene Sünde, die eine schwerwiegende Materie zum Gegenstand hat und die dazu
mit vollem Bewußtsein und bedachter Zustimmung begangen wird“ (Katechismus, 488, Nr. 1857).
Angesichts dieser Definition wird deutlich, dass Zorn, Wut oder Ärger weniger selbst als Tod-
sünde bezeichnet werden können als eher als Quelle oder Wurzelsünden, die durch Willenskraft
und Einsicht stärker oder schwächer in der Umsetzung ausfallen können. Zutreffender als die
Rede von den Sieben Todsünden wäre daher die Bezeichnung als Hauptlaster oder Wurzelsün-
den. Der Katechismus wiederholt die Liste nach Johannes Cassian bzw. Gregor dem Großen in
Nr. 1866 (vgl. Katechismus, 490), darunter auch ‚Zorn‘, und bezeichnet diese als Hauptsünden. Zu-
gleich wird der Zusammenhang mit Lasten und Tugenden hergestellt.

Da die Terminologie im Einzelnen komplex ist, behandelt dieses Unterkapitel „Wut und
Zorn“, um einen Teil des Gemeinten abzubilden, und zwar so, wie es am ehesten der Differenzie-
rung von Demmerling/Landweer (s. o., 2.3.) entspricht.
 Vgl. Beatrice, Art. Sünde, 389: Angesichts der Erweiterung der Bußkataloge wurde zwar
nach dem einheitlichen Wesen der Sünde gefragt. Aber generell gilt: „Sehr schnell hat die christ-
liche Theologie sich nicht nur mit der Näherbestimmung und Auflistung persönlicher Sünden
befaßt, sondern auch versucht, sie zu klassifizieren und damit auch zu gewichten.“ (Beatrice, Art.
Sünde, 390).

50 2 Emotionen



tegorisiert werden sollten. In Anknüpfung an die Tugend- und Lasterkataloge des
Neuen Testaments wurde ein Katalog von acht „Gedanken“ (logismoi) erstellt, die
die Hindernisse des Mönches oder der Nonne auf seinem oder ihrem spirituellen
Weg konzentrierte. Ihre Funktion kann darin gesehen werden, die Erfahrungen,
die Mönche an sich selbst machten, identifizieren zu können und so Orientierung
für das Fortschreiten auf dem Weg spiritueller Vervollkommnung zu gewin-
nen.144 Diese acht Gedanken erscheinen erstmals bei Evagrius Ponticus (ca. 345–
399).145 Sie wurden dann von anderen wie Johannes Cassianus oder Gregor dem
Großen übernommen, modifiziert und tradiert und damit zu einem gewichtigen
Strom der Theologiegeschichte angereichert. Was waren die Gründe für die so
eindeutig negative Einordnung dieser Emotionen als ‚Hauptsünden‘? Die Haupt-
gedanken lassen sich anhand ausgewählter Positionen nachzeichnen, die für die
Entstehung und Weitergabe diese Tradition eine wichtige Rolle spielen.146

Wenn Evagrius von Leidenschaften wie Ärger, Wut und Zorn spricht, verwendet
er mehrere Termini, die zwischen verschiedenen Aspekten z. T. verschwimmen.147

Οργή (orge) und θυμός (thumos) sind dabei die häufigsten.148 Evagrius begreift Orge
(Ärger/Wut) als eine bestimmte Art von thumos (Zorn/Empörung/Iraszibilität): ein
‚Hochkochen‘; eine Bewegung gegen jemanden, der uns verletzt hat oder so wahrge-
nommen wird, als hätte er das.149 Auch im Sinn von Demmerling/Landweer ist bei
Evagrius also von ‚Zorn‘ die Rede, weil es sich um die eigene Verletzung durch eine
Person handelt, die zugleich als moralisches Unrecht aufgefasst wird – begleitet von
Ärger oder Wut als weniger spezifischen Affekten. Evagrius kennt auch das Phäno-
men, dass Kränkungen und Verstimmungen nicht vergessen werden können, son-
dern weiter rumoren.150 Dass Zorn unmittelbar mit der Thematik von Rache und
Vergeltung verbunden ist, daran lässt Evagrius keinen Zweifel: „Denn ein Verlangen
nach Rache ist der Zorn“151.

Wie ordnet Evagrius den Zorn, die Wut und alle damit verbundenen Emotio-
nen nun ein? Dazu ist es nötig, sich den grundlegenden denkerischen Horizont
des Mönchs zu vergegenwärtigen. Geprägt von der apatheia-Vorstellung der stoi-

 Vgl. Gillette, Four faces, 23; Stewart, Evagrius, 266.
 “The system of eight generic thoughts was largely Evagrius’ own creation, though he relied
heavily on the pioneering work of Origen.” (Stewart, Evagrius, 269).
 Für eine breitere Darstellung mit weiteren frühchristlichen Autoren vgl. Wessel, Study. Die
typischerweise aufgeführten Bibelstellen werden im Folgenden keiner eigenständigen Exegese
unterzogen.
 Vgl. Gillette, Four faces, 24: mania, mēnis, parorgismos, erethizo (Verb).
 Vgl. Gillette, Four faces, 24.
 Vgl. Gillette, Four faces, 24; vgl. Evagrius, Praktikos/Gebet, 38 (Der Praktikos, Kap. 11).
 Vgl. Evagrius, Praktikos/Gebet, 92 (Über das Gebet, Kapitel 22).
 Evagrius, Acht Gedanken, 53. Vgl. auch Gillette, Four faces, 27.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 51



schen Philosophie152 war es auch für die monastischen Ideale des Evagrius Ponti-
cus ein Ziel, einen Zustand zu erreichen, in dem der Mönch nicht von einer Lei-
denschaft (πάθη) beherrscht wird.153 Der spirituelle Aufstieg des Mönches sollte
schließlich darin münden, sich vom Einfluss der Leidenschaften zu befreien.154

Seine Äußerungen zum Zorn haben aber mehrere Facetten.
Eine erste Spur legt folgende Passage aus dem Praktikos, also einer Schilde-

rung des Mönchs und seiner Lebensführung:

Die Wut ist eine äußerst jähe Leidenschaft. Man sagt in der Tat, sie sei ein Kochen des Jäh-
zorns und eine Regung gegen den, der einem Unrecht getan oder vermeintlich getan hat. Sie
macht die Seele den ganzen Tag über wild, vor allem aber reißt sie den Intellekt während
der Gebete hin, indem sie ihm das Antlitz dessen, der ihn gekränkt hat, vorspiegelt.155

Es sind also zunächst zwei Dinge, die für Evagrius die Wut zum Problem werden
lassen. Zum einen bedingt sie den Verlust des inneren Gleichgewichts. Evagrius
folgte der platonischen Einteilung der Seele in den intellektuellen Seelenteil
(nous), den begehrenden Seelenteil (epithumia) und den widerstehenden/iraszi-
blen Seelenteil (thumos). Nur wenn der Intellekt die Kontrolle über die beiden an-
deren Teile hat, kommt der Mensch zu innerer Ausgeglichenheit. Die Seelenteile
funktionieren dann gemäß ihrer geschöpflichen Bestimmung. Wut aber lässt den
thumos überhandnehmen: Wie ein heftiger Sturm das Wasser aufwühle, werde
der Zornige von bösen Gedanken erschüttert, wenn er seine Seele nicht wie einen
Turm befestigt habe.156 Unruhigen Träumen setze ihn der Zorn aus; „den Ansturm
wilder Tiere phantasiert der Wütende“157. Die Wirkungen auf die Dynamik der
Seele im Ganzen seien enorm: „So, wie eine Wolke zu scheinen hindert die Strah-
len der Sonne, so löscht der Zorn den Glanz der Seele aus.“158 Die zornigen Gedan-
ken haben in diesem Aufschäumen das Potenzial, das Herz, das sie gebiert, zu
zerfressen wie ein „Natterngezücht“159. Evagrius warnt also vor der Zersetzung

 Wichtigstes Werk hierzu ist Senecas ‚De ira‘.
 Vgl. Gillette, Four faces, 23. Was in der Antike, aber auch speziell bei Evagrius genau unter
apatheia zu verstehen ist, wäre gesondert zu klären. Kritiker sehen darin die Unterdrückung jeg-
licher Emotionalität wegen deren Schädlichkeit. Verteidigerinnen wie Stewart erklären, es gehe
nicht um die Befreiung von Emotionen, die ohnehin nicht möglich sei, sondern um deren schöp-
fungsmäßiges Funktionieren; vgl. Stewart, Evagrius, 269 f. Auch sei das nicht als egoistisch zu
verstehen, sondern öffne das Herz für Gott und für andere; vgl. Stewart, Evagrius, 271.
 Vgl. Evagrius Pontikos, Praktikos, 33.36.
 Evagrius Pontikos, Praktikos, 92.
 Vgl. Evagrius, Acht Gedanken, 48.
 Evagrius, Acht Gedanken, 52.
 Evagrius Ponticus, Ad monachos, 245.
 Evagrius, Acht Gedanken, 51.

52 2 Emotionen



der eigenen Seele und dem Verlust des seelischen Gleichgewichts; beides stünde
dem Ideal der apatheia vollkommen entgegen. Die Wucht der zornigen Gedanken
mag erhellen, dass Evagrius (wie vor ihm Antonius der Große) diese logismoi
auch als Dämonen begreifen kann.160 Dämonen, selbst ganz vom thumos domi-
niert161, versuchen den Mönch in der Wüste und wollen seine Askese stören, die
die ursprüngliche menschliche Verfasstheit wiederherstellen soll, wie sie von
Gott gewollt war.162

Zum anderen – und „vor allem aber“ (s. o.) – lenke die Wut den Mönch vom
Gebet ab. Im Ärger sei Gebet nicht möglich.163 Im Zustand des reinen Gebets sei
der Mensch frei von Leidenschaften jeder Art und könne sich ganz Gottes Gegen-
wart widmen.164 Gebet und Zorn schlössen sich wechselseitig aus. Deswegen
könne das Gebet auch den Zorn besänftigen: „Wer Psalmen singt, bringt den Zorn
zur Ruhe; der Langmütige wird furchtlos sein.“165 Langmut und Psalmensingen
hälfen gegen den Angriff des Zorns.166 Im Gebet insgesamt ergeht „ein wahres
‚Gericht‘ über jede, auch die kleinste Zornessünde“167.

Dieser Punkt hängt mit einem weiteren zentralen Punkt zusammen: Der Zorn
blendet den Verstand.168 Das Gebet ist in Evagriusʼ platonisch geprägter Vorstel-
lung in erster Linie eine Schau Gottes. Die religiöse Kontemplation und die Tätig-
keit des Intellekts sind daher nicht zu trennen. Der Jähzorn aber „trübt das
intelligible Auge (des Intellektes) und macht so den Zustand des Gebetes zu-
nichte.“169 Wie Rauch, Dunst oder Nebel die Sicht verfinstern könne, so der Groll
den Intellekt zur Zeit des Gebets.170 Wer die Gedanken des Zorns aus seiner Seele
entferne und den Zorn nicht verweilen lasse, werde nie beim Gebet verwirrt
sein.171 Wut sei wahnwitzig zu nennen, weil sie das Erkenntnisvermögen des

 Vgl. Gillette, Four faces, 22.
 Menschen drohen auch in dieses Ungleichgewicht zu geraten; Tiere sind von der epithumia
dominiert und nur Engeln gelingt es, tatsächlich dem nous die Leitung zu überlassen. Vgl. Ste-
wart, Evagrius, 268.
 So die verbreitete Vorstellung im „Leben des Antonius“, vgl. Stewart, Evagrius, 266.
 Vgl. Gillette, Four faces, 29.
 Vgl. Gillette, Four faces, 29.
 Evagrius Ponticus, Ad monachos, 203.
 Vgl. Evagrius Ponticus, Ad monachos, 238.
 So Gabriel Bunge: Evagrius Pontikos, Praktikos, 93.
 Vgl. Bunge in Evagrius Pontikos, Praktikos, 19 f.; Gillette, Four faces, 23.
 Evagrius Pontikos, Praktikos, 94.
 Vgl. Evagrius, Acht Gedanken, 51; Evagrius, Acht Gedanken, 49.
 Vgl. Evagrius, Acht Gedanken, 49. Vgl. auch Evagrius Ponticus, Ad monachos, 249: „So, wie
eine vom umgebenden Material gereinigte Quelle klares Wasser fließen lässt, so findet auch ein
von Zorn, Gedenken an Unrecht und leiblicher Sorge gereinigter Intellekt reine Erkenntnis, und
süße Sehnsucht bereitet er dem, der (sc. sie) besitzt.“ Sowie: „Ein langmütiger Mann erblickt Ge-

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 53



Menschen außer Kraft setze.172 Da das fundamentale Anliegen Evagrius’ das klare
Denken oder – in seiner platonischen Epistemologie gesprochen – das klare
Sehen war173, wird der Zorn zu einer eminenten Gefahr.

Der Zorn gewinnt daher eine Schlüsselstellung in den acht Gedanken, die den
Mönch anfechten können.174 Er kann als das größte Hindernis, der ärgste Feind
der Gotteserkenntnis und des geistlichen Lebens allgemein gelten:175

Das größte Hindernis auf den „Wegen unseres Erlösers“ ist zweifelsohne der Zorn, da er den
Intellekt „blendet“ und so für die Gotteserkenntnis, den direkten Zugang zu Gott, unfähig
macht. Der Jähzorn bedarf daher auch größerer Heilmittel als das Begehren. Von allen Tugen-
den ist darum die Zornlosigkeit (aorgesia) die beste „Wegbereiterin“ der Erkenntnis.176

Die Beherrschung des Zorns ist der Schlüssel zur Beherrschung der Dämonen
und der Begierden.177 Denn Begierden nähren den Zorn allererst.178 Wer ihn be-
zwingt, hat seine Seele im Ganzen gereinigt.

Mit der Aufwühlung der Seele, der Störung des Gebets und der Blendung des
Intellekts sind bisher das Innenleben des Mönchs und sein Gottesverhältnis tan-
giert. In der Tradition der acht Gedanken gab es aber auch ein Bewusstsein für
die sozial destruktiven Folgen des Zorns. Bei Evagrius scheint das an einzelnen
Stellen auf.179 Deutlicher malt das geradezu sein Lehrer Basilius der Große180 in
einer Predigt aus, die einen weiteren Kreis als die anachoretische Gemeinschaft
des Wüstenvaters im Blick hat:

Im Zorn [θυμός] wird die Zunge frech und der Mund unverschämt; frevlerische Hände,
Schmähungen, Lästerungen, Verleumdungen, Schläge und sonstige Ausbrüche, die man
nicht einmal alle aufzählen kann, sind Folgen des Zornes und der Leidenschaft [οργή]. Der
Zorn schärft das Schwert, verübt Menschenmord mit Menschenhand, verschuldet, daß Brü-

sichte, Versammlungen heiliger Engel, und wer ohne Groll ist, übt sich in geistlichen Gründen,
und er empfängt bei Nacht die Lösung von Geheimnissen.“ (Evagrius, Acht Gedanken, 52).
 Vgl. Evagrius, Acht Gedanken, 48.
 Vgl. Stewart, Evagrius, 270.
 Vgl. auch Bunge in Evagrius Pontikos, Praktikos, 92 („auffällige Sonderstellung“).
 Vgl. Evagrius, Acht Gedanken, 48, Anm. 108.
 Bunge in Evagrius Pontikos, Praktikos, 31 unter Verwendung von Originalzitaten (Herv. i. O.).
 Vgl. Evagrius Pontikos, Praktikos, 25.
 Vgl. Evagrius Pontikos, Praktikos, 94.
 Vgl. z. B. Evagrius, Acht Gedanken, 48: Wut lasse den Menschen sich von jedem Umgang zu-
rückziehen. Indirekt scheint die soziale Problematik des Zorns dort auf, wo Evagrius von den
Heilmitteln gegen den Zorn spricht. Er könne durch Versöhnung überwunden werden, die sich
in ganz praktischen Lösungsvorschlägen ausformt: den anderen zum Mahl einladen, beschenken,
für ihn und mit ihm beten (vgl. Gillette, Four faces, 32–39).
 Vgl. Stewart, Evagrius, 264.

54 2 Emotionen



der einander verkennen, Eltern und Kinder auf die Natur vergessen. Die Zornigen kennen
ja sich selbst nicht, geschweige denn alle ihm Verwandten. Wie die talwärts stürzenden
Flüsse alles, was sich ihnen in den Weg stellt, mit sich fortreißen, so richten sich die unge-
stümen und unbändigen Angriffe der Zornigen gegen alle ohne Unterschied. Nicht das
graue Haar ist den Zornmütigen ehrwürdig, nicht der tugendhafte Wandel, nicht Blutsver-
wandtschaft, nicht empfangene Wohltaten noch sonst etwas Achtbares.181

Der Zorn182 führt also auch zu nach außen gerichteten Handlungen von exzessivem
Gewaltpotenzial. Er ignoriert jedes soziale Gefälle. Er lässt keinen Raum für morali-
sche Skrupel. Er beachtet Einwände aus dem Intellekt nicht, sondern drängt unmit-
telbar zur Tat, und d. h. hier eindeutig: zur Rache.183 Noch nicht einmal die
Schädigung des Zürnenden selbst hindert ihn dabei: „Die Zornigen stürzen sich oft
selbst ins offene Verderben und denken in ihrer Rachgier nicht an ihr eigenes Inte-
resse.“184 Noch mehr: der Zorn entfremdet den Menschen geradezu von sich selber
und nähert ihn dem Tier an. Der Zornige gleicht einem Eber, der die Zähne
fletscht.185 Wenn der thumos vom Menschen Besitz ergreift, wird er tierähnlicher,
denn Tiere sind allein vom thumos bestimmt.

Basilius fasst die fatalen Folgen des Zorns am Ende seiner Predigt pointiert zu-
sammen und bestätigt damit die Punkte, die bis hierhin herausgearbeitet wurden:

 Basilius von Cäsarea, Predigten, 8. Predigt, 1. Zu den griechischen Termini im Original
vgl. Basilius der Große, ΟΜΙΛΙΑ, 356.
 An anderer Stelle derselben Predigt differenziert Basilius θυμός und οργή und weist hier
durchaus einen anderen Sprachgebrauch als Evagrius auf: „Wie die Worte ‚Aufregung‘ [θυμός]
und ‚Zorn‘ [οργή] verschieden klingen, so ist auch deren Bedeutung eine sehr verschiedene. Die
‚Aufregung‘ ist gleichsam ein Aufflammen und heftiges Aufwallen der Leidenschaft; der ‚Zorn‘
aber ist eine anhaltende Betrübnis und ein dauerndes Verlangen, sich am Beleidiger zu rächen,
wobei die Seele von Rachgier gleichsam strotzt.“ (Basilius von Cäsarea, Predigten, 8. Predigt, 6).
Zu den griechischen Termini im Original vgl. Basilius der Große, ΟΜΙΛΙΑ, 369. Das ‚hochko-
chende‘ Element ist hier also der θυμός, das langandauernde, rachsüchtige Element ist die
οργή – anders als bei Evagrius. Verwirrend ist hier die nicht-konkordante Übersetzung ins Deut-
sche innerhalb derselben Predigt. Die Termini scheinen aber auch bei Basilius selbst nicht ganz
einheitlich gebraucht.
 Vgl. Basilius von Cäsarea, Predigten, 8. Predigt, 2: „Denn die [Zornigen, L.T., gemeint: θυμός]
haben keine Zeit, auf den Schmerz zu achten, weil ihre ganze Aufmerksamkeit darauf gerichtet
ist, am Beleidiger Rache zu nehmen.“ Zum griechischen Terminus vgl. Basilius der Große, ΟΜΙ-
ΛΙΑ, 357.
 Basilius von Cäsarea, Predigten, 8. Predigt, 1. Das Wort für ‚Zornige‘ kommt im griechischen
Original in diesem Satz nicht vor, der Bezug zielt aber auf θυμός im Satz zuvor.
 Vgl. Basilius von Cäsarea, Predigten, 8. Predigt, 2. Auch Evagrius vergleicht den wütenden
Mönch mit einer Wildsau, die die Zähne fletscht (vgl. Evagrius Ponticus, Ad monachos, 48). Hier
schwingt über den Tiervergleich hinaus die Symbolik für Dämonen und Satan mit (vgl. Evagrius
Pontikos, Praktikos, 92 f.).

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 55



Bewahren wir uns also vor diesem großen Übel, dieser Krankheit der Seele, der Verfinste-
rung der Vernunft, der Abkehr von Gott, der Mißachtung der Verwandtschaft, der Veranlas-
sung zum Kriege, der Fülle von Elend, dieser Einpflanzung des bösen Geistes in unseren
Herzen, der dann wie ein frecher Bewohner unser ganzes Innere in Beschlag nimmt und
dem Hl. Geiste den Eingang verschließt. Denn wo Feindschaft, Streit, Zorn, Zank und Hader
hausen, die in den Seelen ewige Unruhe stiften, da schlägt der Geist der Sanftmut seine
Wohnung nicht auf.186

Sanftmut oder Milde187, die Basilius hier anspricht, ist eine der Tugenden, die dem
Laster des Zorns in der Alten Kirche entgegengesetzt wurden.188 Andere sind Ge-
duld189, aber im praktischen Tun auch Barmherzigkeit190 und Liebe191. Interessant
ist, dass aber auch Mut eine Tugend ist, die Evagrius dem Zorn entgegensetzt.192

Mut nämlich ist die tugendhafte Art und Weise, den irasziblen Seelenteil aktiv zu
gebrauchen; Zorn die lasterhafte Form des Auslebens. Im Mut entfaltet der thu-
mos eine „incentive power“193, eine Kraft, die anstachelt, dem Widerstand zu leis-
ten, was widerstandswürdig ist.

Angesichts der bisher dargestellten, grundsätzlichen Wahrnehmung von Zorn
verwundert es nicht, dass er auch in der moralischen Bewertung negativ aufgefasst
wird. Er steht nicht nur bestimmten Tugenden und einem wohlgeführten Leben
insgesamt diametral gegenüber, er verblendet nicht nur den Intellekt und damit
auch das ethische Erkenntnisvermögen, der Zorn ist auch dem Recht und dem
Rechten gegenübergesetzt. Das erhellt aus vielen Einzelsprüchen, in denen Zorn
und Unrecht in einen Parallelismus gestellt werden, z. B.: „Wut und großen Zorn tu
von dir, und Gedenken an Unrecht soll nicht in dir ruhen.“194 Die im Lauf der alt-
kirchlichen Traditionsentwicklung immer wieder aufgeworfene Frage, ob es einen

 Basilius von Cäsarea, Predigten, 8. Predigt, 7.
 Vgl. Basilius der Große, ΟΜΙΛΙΑ, 372 (πρᾱΰτης).
 Vgl. Evagrius Ponticus, Ad monachos, 238; Evagrius, Acht Gedanken, 50; vgl. Gillette, Four
faces, 24 (“gentleness”).
 Vgl. Evagrius Ponticus, Ad monachos, 203 (μακροθυμοῦντος); Evagrius, Acht Gedanken, 49
und 52.
 Vgl. Evagrius Ponticus, Ad monachos, 179: „Wer mit Armen barmherzig ist [Ὁ ἐλεῶν, L.T.],
verzehrt den Zorn.“
 Vgl. Evagrius Ponticus, Ad monachos, 229: „Den Zorn und die Wut wendet ab die Liebe
[ἀγάπη, L.T.], Gedanken an Unrecht zerstören Geschenke.“
 Vgl. Evagrius Pontikos, Praktikos, 22; Evagrius, Praktikos/Gebet, 66 (Der Praktikos, Kap. 89).
 Gillette, Four faces, 25.
 Evagrius Ponticus, Ad monachos, 219. Vgl. auch die oben in diesem Kapitel (Anm. 191) aufge-
führte Stelle und folgende Passage: „So, wie eine vom umgebenden Material gereinigte Quelle
klares Wasser fließen lässt, so findet auch ein von Zorn, Gedenken an Unrecht und leiblicher
Sorge gereinigter Intellekt reine Erkenntnis, und süße Sehnsucht bereitet er dem, der (sc. sie)
besitzt.“ (Evagrius Ponticus, Ad monachos, 249).

56 2 Emotionen



gerechten Zorn gebe, verneint Evagrius klar: Einen gerechten Zorn wider den
Nächsten gebe es absolut nicht.195 Die generelle Ablehnung ist klar. Allerdings rich-
tet sie sich gegen den Zorn wider den Nächsten, d. h. sie gilt Personen. Hier deutet
sich eine Lösung der Zornproblematik an, die Augustin auf die Formel gebracht
hat: Hasse die Sünde, nicht den Sünder. Eine positive Funktion kann der Zorn näm-
lich gewinnen, wenn er auf die Dämonen bzw. die bösen Gedanken selbst zurück-
gewendet wird. Wie Basilius vor ihm vergleicht Evagrius den Zorn mit einem
‚Wachhund‘ gegen die Laster oder Ablenkungen.196 Wer vom Zorn auf einen Mit-
menschen heimgesucht wird, kann diesen nun als Versuchung identifizieren und
auf den Versucher zornig werden.197 Gegenüber Menschen wiederum muss der
Wachhund Freundlichkeit lernen.198 Insofern bleibt es nicht bei der absoluten Ver-
urteilung des Zorns wie bei Seneca.199 Sondern es handelt es hier um eine Kraft,
die in uns ist, und zum Guten oder Bösen gebraucht werden kann.200 Ohnehin
bleibt der Zorn in der menschlichen Natur geschöpflich angelegt. Deswegen kann
man sich nicht dagegen wehren, dass er das Herz angreift – selbst als geschulter
Mönch –, aber dagegen, aus dem Zorn heraus zu handeln.201 Epithumia und thumos
sollen nicht ausgelöscht werden; im Gegenteil sollen sie ihre natürliche Funktion
wiedererlangen, für die sie von Gott vorgegeben waren.202

Die Achtlasterlehre ist „die wohl bedeutendste und nachhaltigste Hinterlas-
senschaft [...], die das alte Mönchtum der christlichen Spiritualität zur Frage der
Sünde vermacht hat“203. Sie begegnet wieder bei Nilus von Ancyra, Johannes Kli-
makos und Johannes von Damaskus.204 Über Johannes Cassian erlangte die Acht-
lasterlehre auch im Westen Bekanntheit205 und wurde zum „Gemeingut“ im
Mönchtum des Ostens wie des Westens.206 Papst Gregor I. der Große verringerte
die Zahl der Laster um eines und begründete so den Katalog, der als die ‚Sieben
Todsünden‘ in die Tradition einging. Bei Gregor und bei Augustin löste der Hoch-
mut den Zorn als wichtigstes und ursprüngliches Laster ab.207

 Vgl. Evagrius Pontikos, Praktikos, 93.
 Vgl. Gillette, Four faces, 25 f.
 Hier werden sogar verärgerte Worte im Gebet denkbar, vgl. Lester, Christian, 124.
 Vgl. Gillette, Four faces, 25.
 Vgl. Gillette, Four faces, 21.
 Vgl. Gillette, Four faces, 26.
 Vgl. Lester, Christian, 123; Stewart, Evagrius, 269 f.
 Vgl. Stewart, Evagrius, 269 f.
 Beatrice, Art. Sünde, 393.
 Vgl. Beatrice, Art. Sünde, 393 f.
 Vgl. Stewart, Evagrius, 272; Lester, Christian, 125.
 Vgl. Beatrice, Art. Sünde, 393.
 Vgl. Beatrice, Art. Sünde, 394.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 57



Im Grunde ist es in der Tradition der Achtlasterlehre bzw. den Sieben Tod-
sünden bei diesen Kriterien für die theologische Einschätzung des Zorns geblie-
ben. Einige Stellen aus Werken von Johannes Cassianus, der in besonderer Weise
für die Rezeption im Westen bedeutsam ist, mögen das belegen.208

In der Beschreibung des klösterlichen Lebens mahnt Cassian dazu an, nicht
zu zürnen, sondern stets durch eigene Anstrengung die innere Ruhe zu behalten.
Dieses hohe Gut der inneren Ruhe sollte nicht von Kräften außerhalb unserer
selbst abhängen.209 Das Gebet des Mönches ist unwirksam, wenn er zornig gegen
einen Bruder erbittert bleibt.210 Wie bei Evagrius macht der Zorn den Intellekt
blind und korrumpiert das Urteilsvermögen. Er muss daher gründlich aus der
Seele entfernt werden:

Denn wenn dieser in unserem Herzen wohnt und das Auge mit schädlicher Finsterniß blen-
det, können wir weder ein richtiges und klares Urtheil erlangen, noch den Blick einer guten
Betrachtung, noch die Reife des Rathes besitzen, noch des Lebens theilhaftig werden, noch
an der Gerechtigkeit festhalten, noch auch das geistige und wahrhaftige Licht in uns aufneh-
men. „Denn getrübt ist vor Zorn mein Auge,“ sagt der Psalmist.211

Eine Schlüsselstellung hat der Zorn auch bei Cassian inne; er ist eine besonders
starke und tief verwurzelte Sünde, die nach Heilung verlangt und ein hohes Maß
an Ehrlichkeit erfordert, um damit umzugehen.212 Der Zorn hemmt eine Vielzahl
an Tugenden.213 Als eine der dann so fixierten sieben Todsünden muss sich der
Mönch des Zorns entledigen, um Gott zu gefallen und spirituellen Fortschritt zu
erzielen.214 Auch für Cassian besteht eine Dichotomie zwischen Liebe und Zorn.215

Versöhnung ist das Gegengift für die sozial destruktive Kraft des Zorns.216 Daher
muss der Zorn wie bei Evagrius (und schon Seneca) an der Wurzel gepackt und
radikal aus der Seele ausgetrieben werden.217 Es reicht nicht, allein auf der Hand-
lungsebene mit ihm umzugehen.

Positive Funktion gewinnt der Zorn auch bei Cassian, wenn er gegen den
Zürnenden selbst gerichtet wird, im Sinn der Buße.218 Auch Cassian gesteht dem

 Vgl. auch Gillette, Four faces, 66.
 Vgl. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,16; vgl. auch 8,22.
 Vgl. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,13.
 Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,1.
 Vgl. Gillette, Four faces, 66.
 Vgl. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,1.
 Vgl. Gillette, Four faces, 66.
 Vgl. Gillette, Four faces, 61.
 Vgl. z. B. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,13.
 Vgl. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,13; 8,19; 8,21.
 Vgl. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,6–8.

58 2 Emotionen



Zorn zu, im Kampf gegen die bösen Passionen des Herzens als gesunder Instinkt
fungieren zu können.219

Die monastische Theologie der Alten Kirche, beginnend bei Evagrius Ponti-
cus, verurteilt den Zorn also nachdrücklich, weil er die Seele aufwühlt, die Kon-
zentration auf Gott und das Gebet stört, den Intellekt und damit das ethische
Urteilsvermögen blendet und weil er soziale Beziehungen destruieren kann.220 So
ist der Zorn Teil des entstehenden Katalogs von acht, später sieben ‚Todsünden‘.
Eine positive Funktion kann diese in der Seele als Vermögen angelegte Kraft ent-
falten, wenn sie nach innen gegen dämonische Anfechtung gekehrt wird und
nicht gegen den Nächsten.

2.5.2 Wut und Zorn als Tugenden

Mit der Achtlasterlehre aus dem altkirchlichen Mönchtum wurde eine stark negativ
wertende theologische Strömung behandelt, was Emotionen wie Zorn, Wut, Ärger
und daraus resultierenden Rachewunsch betrifft. Auf der anderen Seite des Spekt-
rums stehen die Befreiungstheologie und die feministische Theologie. Vor allem in
diesen Strömungen hat im 20. Jh. eine gegenteilige Bewertung eingesetzt. Befrei-
ungstheologische Schriften wie die von James Cone lassen selbst ein hohes Maß an
Ärger, Wut und Zorn erkennen. Eine systematische Auseinandersetzung damit –
als Gegenstand analytischer, theologischer Betrachtung – ist jedoch schwer zu fin-
den.221 Anders verhält es sich in der feministischen Theologie.222 Dort hat vor allem
ein Beitrag maßgeblichen Einfluss ausgeübt, der zudem grundsätzlich aus theologi-

 Vgl. Gillette, Four faces, 54.
 In der Gegenwart nimmt Taylor, Deadly vices, 70–91 die ‚Sieben Todsünden‘ wieder auf. In
Bezug auf den Zorn (anger) nimmt sie das Argument wieder auf, Zorn könne den Verstand über-
wältigen und damit Gewalt den Weg bereiten. Sie rezipiert allerdings auch die Vorstellung des
gerechten Zorns über Aristoteles. Insgesamt stellt sie auf die Wirkungen der ‚Sieben Todsünden‘
auf das eigene Selbst ab.
 Vgl. Lester, Christian, 134 mit Anm. 118; Kacela, Theology, 201.203. Dafür in der politischen
Theorie vgl. z. B. Lyman, Domestication.
 Dabei kann die feministische Theologie auf breite Auseinandersetzungen mit Emotionen,
und speziell Ärger, Wut und Zorn, in der feministischen Theorie insgesamt zurückgreifen: “Femi-
nists have long defended anger as an appropriate response to injustice, an act of insubordination,
and a source of political insight and energy, even while ‘the reading of feminism as a form of
anger allows the dismissal of feminist claims’” (MacLachlan, Resentments, 437, Anm. 1). Vgl. Frye,
Note; Jaggar, Love; Gilligan, Joining; Spelman, Anger; Walker, Resentment; Bell, Anger.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 59



scher Sicht auf den Ärger/Zorn223 reflektiert und sich daher für genauere Betrach-
tung anbietet: die Antrittsvorlesung von Beverly Wildung Harrison am Union Theo-
logical Seminary New York mit dem Titel „The Power of Anger in the Work of Love.
Christian Ethics for Women and Other Strangers“ (1981). Im Folgenden wird die Ar-
gumentation nachgezeichnet und erst dann auf relevante Aspekte in weiterer femi-
nistisch-theologischer Literatur eingegangen. Wie wird Zorn hier wahrgenommen
und bewertet, sodass er vehement der Tradition der ‚Sieben Todsünden‘ entgegen-
gesetzt wird?

Harrisons Ziel besteht in diesem Vortrag darin, die Ausgangspunkte ihrer femi-
nistischen Ethik zu benennen und zu erörtern. Sie setzt zunächst mit Mary Daly
ein – zum einen schließt sie so an den damaligen Stand der feministischen Debatte
an, zum anderen entwickelt sie daran ihre metaethische Grundlegung.224 Daly näm-
lich reagiere auf die patriarchale Unterdrückung von Frauen und anderen margi-
nalisierten Gruppen, besonders in ihren jüngeren Veröffentlichungen, mit einem
Rückzug in eine ‚Otherworld‘. Diesen Weg des Rückzugs möchte Harrison dezidiert
nicht beschreiten. Denn das würde Frauen nur noch mehr – letztlich restlos – von
der Welt abschneiden. Im Gegenteil gehe es darum, Frauen stärker mit den realen,
materialen Lebensbedingungen zu verbinden. Eskapismus sei nicht die richtige
ethische Ausrichtung. Weiterführend sei vielmehr die Zuwendung zum konkreten
Kampf in der Geschichte, den Frauen gegen Ungerechtigkeit geführt haben und
führen.225 Die Kraft (power), die existierende Welt zu beeinflussen, dürfe von einer
christlichen Metaethik nie unterbetont, sondern müsse bekräftigt und generiert
werden. An diesem Punkt kommt Harrison erstmals auf den Zorn zu sprechen: Die
Kraft zur Veränderung muss dem berechtigten Zorn über die Unterdrückung abge-
trotzt werden. Am gefährlichsten sei es, diesen Zorn nach innen zu kehren und
sich als Opfer zu verstehen.226 Vielmehr seien die positiven Erfahrungen von
Frauen in die christliche Theologie und Ethik einzubringen.227 Methodologisch
steht dabei die Annahme im Hintergrund – so wie in jeder Befreiungstheologie,
wie sie selbst sagt –, dass theologisch authentisch sei, was durch Erfahrungen des
Kampfes errungen werde. Der ‚Locus‘ der Offenbarung liege im konkreten Kampf

 Ich übersetze anger hier im Sinn von Demmerling/Landweer mit Zorn, da er sich gegen Per-
sonen bzw. Strukturen richtet und mit einem moralischen Urteil einhergeht.
 Gemeint ist vor allem Mary Daly, Gyn/Ecology: The Metaethics of Radical Feminism, Boston:
Beacon Press 1978. Vgl. Harrison, Power, 54, Anm. 1.
 Vgl. Harrison, Power, 43.
 Vgl. Harrison, Power, 44.
 Vgl. Harrison, Power, 44 f.

60 2 Emotionen



von Gruppen und communities um die Gabe des Lebens. Eine feministische Ethik
sei daher profund weltlich.228

Harrison wertschätzt den Zorn folglich für seine aktivierende Kraft, als Motor
für notwendige Veränderung.229 Aktivität muss aus ihrer Sicht in der theologischen
Meta-Ethik insgesamt zu mehr Zentralität gelangen. Eine Theologie der Statik, Kon-
templation, Passivität, Nicht-Involviertheit, die Alltagshandeln für weltlich und reli-
giös unwichtig halte, hätte von Frauen nicht formuliert werden können. Denn
Frauen seien durch die Kindererziehung schon immer initiativ und aktiv gewesen
und sicherten so täglich das Überleben der Gemeinschaft, z. B. auch durch Broter-
werb und Handel.230 Nur das moderne Bild der Milde, Passivität und Schwäche der
Frau blockiere den Sinn für diese Aktivität und die Kämpfe, die Frauen in der Ge-
schichte geführt haben. Frauen seien immer schon die Macherinnen, die Kümme-
rinnen gewesen.231 Aktivität, Prozess und Bewegung müssten auch theologisch
wertgeschätzt werden – wie in der Prozesstheologie, die die Power des menschli-
chen Kampfs jedoch noch nicht genug wahrnehme. Auch Liebe sei als Tätigkeit auf-
zufassen. In der Power von realen, konkreten Taten liege radikale Freiheit.232 Ethik
müsse Reziprozität, Beziehung mitdenken; es gehe darum, sich gegenseitig zu
guten Lebensbedingungen zu verhelfen. Das ziehe eine andere Art von Power-
Ausübung nach sich, die anders als die patriarchale nicht auf das Niederhalten der
menschlichen Würde setze, sondern auf deren Förderung.233

Das alles fasst Harrison so zusammen: Aktivität ist eine Form der Liebe. Das
ist der erste Ausgangspunkt für ihre feministische Moraltheologie, wie sie fest-
hält. Als einen zweiten benennt Harrison embodiment. Auch dieser ist relevant
für die Behandlung des Zorns. Werde nämlich die körperliche Verankerung von
Ethik ernstgenommen, gewinne das Fühlen einen fundamentalen Rang. Durch
Fühlen geschehe die erste ethische Wahrnehmung. Es verbinde uns mit der Welt
und sei der Ursprung der Power. Fühlenkönnen, was geschieht, wird in diesem
Aufriss zur basalsten moralischen Fähigkeit.234 Die christliche Frömmigkeit aber
sieht Harrison gefangen zwischen einer subjektivistischen, sentimentalen Fröm-
migkeit durch eine Angst vor starken Gefühlen (vor allem negativer Art) und

 Vgl. Harrison, Power, 45.
 Ähnlich vgl. Procter-Smith, Our Job, 16: “Far from being a deadly sin, anger is an indis-
pensable resource in the face of injustice, unnecessary suffering and evil. It is the essential
source of energy which can fuel actions intended to put an end to unnecessary suffering, and to
resist evil. As such, therefore, anger is an expression of hope, and the opposite of despair.”
 Vgl. Harrison, Power, 45.
 Vgl. Harrison, Power, 45 f.
 Vgl. Harrison, Power, 46.
 Vgl. Harrison, Power, 47.
 Vgl. Harrison, Power, 48.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 61



einer objektivistischen Auffassung, die das Fühlen generell unterdrückt.235 Eine
feministische Ethik begrüße das Fühlen als das, was es sei: ein basaler Teil unse-
rer relationalen Transaktion mit der Welt.236

An dieser Stelle gewinnt der Zorn eine eminent wichtige Bedeutung für die
Ethik. Harrison behandelt ihn nun ausführlich. Indem das Christentum Zorn als
Todsünde unterdrückt habe, sei es in Gefahr geraten, auch die Liebe abzutöten.
Denn Zorn sei nicht das Gegenteil von Liebe. Eher lasse er sich als Signal des Füh-
lens dafür verstehen, dass nicht alles gut sei – in unserer Beziehung zu anderen
Personen, Gruppen oder der Welt, die uns umgibt. Zorn sei eine Form der Verbun-
denheit mit anderen, eine lebendige Form des Caring. Zorn signalisiere einen ge-
wissen inneren Widerstand zur moralischen Qualität der sozialen Beziehungen, in
denen wir stehen. Extremer und intensiver Zorn drücke eine tiefe Reaktion auf die
Handlung uns oder anderen gegenüber, mit denen wir verbunden sind, aus.237

Zorn verweise darauf, dass sich etwas in der Beziehung ändern müsse.
In der Kirche herrsche noch zu sehr die Angst vor der Power des Zorns. Aber

Zorn verschwinde nicht, wenn man ihn unterdrücke, sondern äußere sich in Lan-
geweile, passiver Aggressivität, moralistischer Selbstgerechtigkeit, Schuldzuwei-
sung o. a.238 Unterdrückter Zorn subvertiere Gemeinschaft auf diese Weise nur.
Ausgedrückter Zorn sei ein „mode of [...] caring“, der den anderen erstnehme.
Harrison greift dazu Martin Buber auf: Hass sei der Liebe näher als Gleichgültig-
keit. Eine feministische Ethik feiere daher den berechtigten Ort des Zorns im
Werk der Liebe.

Zorn gibt also in Harrisons Entwurf nicht nur die Kraft, einmal erkanntes Un-
recht zu verändern, sondern ist selbst schon mit der Erkenntnis dieses Unrechts
verbunden – einer Erkenntnis, die nicht „kalt lässt“, sondern aus einer Verbun-
denheit mit der sozialen Welt resultiert, die eine gleichgültige Wahrnehmung gar
nicht erst zulässt, weil man ihr zugetan ist.

Zorn zu fühlen ist nach Harrison also insgesamt etwas Wertvolles.239 Als körper-
lich verankerte Reaktion ist Zorn geschöpflich verankert (der Schluss von Körper-
lichkeit auf Geschöpflichkeit wird nicht explizit gezogen, kann aber vorausgesetzt
werden). Zorn ist Ausdruck davon, mit der Welt verbunden zu sein, was im Gegen-
satz zur monastischen Theologie origenistischer oder platonischer Prägung bei Eva-
grius und seinem Umkreis positiv bewertet wird. Zorn gehört zum sozialethischen

 Vgl. Harrison, Power, 49.
 Vgl. Harrison, Power, 49.
 Vgl. Harrison, Power, 49.
 Vgl. Harrison, Power, 49.
 Als dritten Ausgangspunkt feministischer Ethik führt Harrison schließlich die Zentralität
von Beziehung aus (vgl. Harrison, Power, 50 f.). Der Zorn wird nicht erneut näher behandelt.

62 2 Emotionen



Sensorium des Menschen und trägt als Motor der Veränderung zu einer gerechteren
Gestaltung der sozialen Welt bei.

Hatte also die monastische Tradition der Alten Kirche ethische Bildung gerade
darin gesehen, Zorn zu vermeiden, auszuräumen oder durch Tugend zu bekämp-
fen, wird der Zorn oder auch stellvertretend als Nichtbetroffene die Empörung
zum Ziel ethischer Bildung – ein Sensorium, das im Menschen angelegt ist, aber
auch gefördert und durch Bildung erweckt werden muss. Dieses Verständnis spie-
gelt sich auch bei einschlägigen deutschsprachigen feministisch-theologischen Au-
torinnen und Autoren wie Dorothee Sölle und Fulbert Steffensky wider:

In jedem Menschen steckt ein Bedürfnis nach Gerechtigkeit, ein Gefühl für Gerechtigkeit
und ein Wissen davon, was ungerecht und unerträglich ist. Ohne Gerechtigkeit können
Menschen nicht leben. Es ist natürlich, wenn wir uns gegen Unrecht empören.240

Diese natürliche Anlage muss unter Bedingungen der gesellschaftlichen Verbil-
dung wiedererweckt werden:

Die meisten Kinder kennen diese Wut, aber sie kommt ihnen im Laufe des Lebens oft ab-
handen, sie stumpfen ab. Erwachsenwerden heißt dann, den Sinn für Gerechtigkeit in sich
ausrotten. Wenn ihr genau in euch hineinhört, werdet ihr diesen Sinn entdecken. [...] Ihr
entdeckt dann in euch selber eine Kraft, die Nein zu Ungerechtigkeit sagt und das Leben
beschützen will. [...] Diese Kraft, für das Leben einzutreten, diese Liebe zur Gerechtigkeit,
kommt von Gott. Gott kennen, bedeutet, das Gerechte zu tun.241

Um sich Gott zu nähern, muss man also gerade den Zorn über Ungerechtigkeit
wiederentdecken und kultivieren, anstatt ihn – wie bei Evagrius – niederzuhal-
ten.242 Dieser Aspekt fügt sich gut an die Charakterisierung des Zorns als Nerven-
reizung des Sinnes für Recht und Unrecht (s. o., 2.3).

Den Zorn hat Mary Daly in einer späteren Veröffentlichung243 dann tatsächlich
auch als Tugend explizit benannt und den Gedanken ausgebaut. Während sie bei
vielen ihrer Mitstreiterinnen Vorbehalte gegen den Tugendbegriff vermutet244,

 Sölle/Steffensky, Nicht nur ja, 12.
 Sölle/Steffensky, Nicht nur ja, 13.
 Vgl. auch Procter-Smith, Our Job, 16: “The exercise of anger against injustice is a much-
neglected spiritual discipline”. Ähnliche Stellen finden sich auch in Sölle, Leiden, 50: „Was ihnen
[apathischen Menschen in den Industrienationen, L.T.] fehlt, ist das Bemerken des eigenen Lei-
dens und die Sensibilität für das Leiden anderer. Sie erfahren Leid, aber sie ‚sindʼs zufrieden‘, es
berührt sie nicht. Sie haben keine Sprache und keine Gesten, sich mit dem Leiden auseinander-
zusetzen. Es ändert nichts. Sie lernen nichts daraus.“
 Daly, Lust.
 Vgl. Daly, Lust, 330: „Allein schon dem in die Särge patriarchaler moralischer Ideologie ein-
gesperrten Wort Tugend scheint Verwesungsgestank zu entströmen.“ (Herv. i. O.).

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 63



setzt sie den klassischen ‚weiblichen‘ Tugenden die „vulkanischen“245 Tugenden
entgegen und will so den Tugendbegriff neu füllen.246 Die „vulkanischen Tugenden“
befreien die Lebenslust247 der Frauen aus dem Bösen der Banalität und den phalli-
schen Beschwichtigungsriten248, die sie bisher kleingehalten und ihre Leidenschaften
zu „Bonsai-Furcht, -Kühnheit, -Hoffnung, -Verzweiflung und -Zorn“249 beschnitten
haben. Sie befreien zu echtem, vollem Empfinden, zu „Leidenschaften, die wirklich be-
wegen“250, zu gerechtem Zorn251 und kreativer Wut252. „Aus dem Bonsai-Topf wächst
der Zorn heraus und verwandelt sich in heiße Wut, wenn wir die unendlichen Ver-
knüpfungen, die den Kontext unserer Unterdrückung darstellen, durchschauen.“253

So richten die vulkanischen Tugenden Frauen wieder auf ihr telos aus und verbinden
sie mit ihrem Selbst.254 Dazu braucht es Verweigerung; und „[d]er Schlüssel zu
dieser Kraft der Verweigerung ist die Leidenschaft der Wut.“255 „Indem wir uns
weigern, uns bändigen, entmutigen und einschüchtern zu lassen, werden Un-
erschrockene Frauen furchtlos und unzähmbar.“256 Auch bei Daly geht die Ent-
fesselung der Leidenschaften mit einer Schärfung des Geistes einher.257 Nur an
einer Stelle gesteht Daly zu, dass es für die soziale Befreiungsbewegung auch
ein Temperieren der Wut braucht.258 Die grundsätzliche Option für das Distem-
perierte bleibt aber klar. Mäßigkeit ist kein Ziel259 und ihr eigentliches Selbst er-
reichen Frauen, wenn sie „distemperate sind, das heißt ‚in Unordnung, nicht
normal funktionierend“260.

So bleibt Zorn in der feministischen Theorie und Theologie nicht nur ein ge-
schöpflich angelegter, aber ungeformter Reflex auf (echtes oder vermeintliches)

 Daly, Lust, 328.
 Vgl. Daly, Lust, 331.
 Vgl. Daly, Lust, 325.
 Vgl. Daly, Lust, 319.
 Daly, Lust, 324.
 Daly, Lust, 326, nämlich „Haß, Abscheu, Trauer, Furcht, Verzweiflung und Wut“ statt
„Schuldgefühle, Angstgefühle, Frustration und all die anderen Brocken fixierter Gefühle“ (Daly,
Lust, 326).
 Vgl. Daly, Lust, 324.
 Vgl. Daly, Lust, 326.
 Daly, Lust, 326.
 Vgl. Daly, Lust, 321.
 Daly, Lust, 324.
 Daly, Lust, 360.
 Vgl. Daly, Lust, 328: „Der Geist wird geschärft, die Empfindungen werden entschlammt/
entschlackt.“
 Vgl. Daly, Lust, 363 f.
 Vgl. Daly, Lust, 364.
 Daly, Lust, 364 (Herv. i. O.).

64 2 Emotionen



Unrecht, wird aber auch nicht nur zur moralischen Pflichtaufgabe261, sondern
entwickelt sich geradezu zur Lebensform der feministischen Aktivistinnen. Diese
existenzielle Ebene hat Marjorie Suchocki herausgearbeitet.262 Für sie ist Wut
(rage) eine dynamische, funktionale und transformative Weise, mit der grund-
sätzlichen Spannung zwischen Angst und Vertrauen umzugehen, in die die Kon-
tingenz der Welt und unserer selbst uns stellt.263 Sie ermöglicht es, die Dialektik
zwischen Angst und Vertrauen nicht aufzulösen – entweder weil die Angst in Ver-
zweiflung treibt oder weil das Vertrauen zu einem selbstzufriedenen und unver-
antwortlichen Optimismus verleitet. Das kreative Zusammenhalten beider Pole,
in der Spannung der Gegenwart angesichts einer ungewissen Zukunft, wird
durch Wut erreicht.264 Wut entsteht an einer alternativen Vision der Gesellschaft
und hält diese Vision am Leben.265 Sie richtet sich dann gegen die eigene Ohn-
macht und schließlich nach außen, auch wenn der Adressat unbestimmbar bleibt.
Wut ist eine Form, positiv auf die Zukunft bezogen zu bleiben – im Sinn von Hoff-
nung –, ohne wie der Optimismus die Spannung zu verleugnen, die durch den
Gegenpol der Angst entsteht. Ohne Wut bliebe die Vision einer alternativen Ge-
sellschaft, wie sie Feministinnen haben, ineffektiv. Wut gewinnt also wie ‚anger‘
bei Harrison eine aktivierende Kraft für soziale Veränderung. Suchocki zeigt den
tiefliegenden Sinn von Wut auf existenzieller Ebene auf – was dann auch bedeu-
tet, dass Wut eine eigene Rationalität zukommt: Nur oberflächlich scheint Wut
irrational; in Wirklichkeit bestehe ein profundes Rationale, nämlich als hoff-
nungsnährende und katalysatorische Kraft. Die Unmäßigkeit der Wut ist nur eine
scheinbare; in Wirklichkeit wird sie von der überwältigenden Ungleichheit und
den Chancen zu ihrer Veränderung hervorgerufen – und ist auch dazu nötig.266

Im Prozess der Veränderung wird die Irrationalität der Wut kreativ für eine neue
rationale Ordnung.267

Freilich gibt es auch Stimmen, die dieser Glorifizierung der Wut und des
Zorns als Tugend oder Lebensform ein gewisses Gegengewicht setzen. So meint
Rosemary Radford Ruether: „Anger [...] is as good or bad as the means it uses and
the ends it serves.“268

 Gemäß der Mission, wie sie z. B. Procter-Smith formuliert: „Our job, in a world full of evil
and injustice, is to stay angry.“ (Procter-Smith, Our Job, 16).
 Vgl. Suchocki, Anxiety. Sie zeichnet feministische Wut (rage) in ihr prozessphilosophisches
Gesamtsetting ein.
 Vgl. Suchocki, Anxiety, 468.
 Vgl. Suchocki, Anxiety, 470.
 Vgl. Suchocki, Anxiety, 469.
 Vgl. Suchocki, Anxiety, 469.
 Vgl. Suchocki, Anxiety, 469.
 Radford Ruether, Anger, 6, im Original fettgedruckt.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 65



Worauf die feministische Theologie in ihren Äußerungen zum Zorn außerdem
aufmerksam macht, ist die Frage, wie Tugendansprüche auf soziale Trägergruppen
verteilt werden. Zwar scheine für die meisten Christen Zorn als Gegenteil der christ-
lichen Tugenden von Liebe, Geduld, Sanftmut und Vergebung.269 Doch bei Frauen
scheint Zorn besonders unangemessen. Anders als männliche, weiße Führungsfigu-
ren, denen „cold anger“ zugestanden werden kann, sei Zorn bei Frauen besonders
unfeminin und unchristlich. „An angry woman is crazy and absurd.“270 Diese Per-
spektive eingebacht zu haben, gehört sicher zu den Verdiensten der feministischen
Sichtweise auf den Zusammenhang retributiver Emotionen und der Ethik.

In vielen Punkten trifft sich die Aufwertung retributiver Emotionen in der
jüngeren Moralphilosophie also mit der Verteidigung von Zorn und Wut durch
frühe feministische Theologinnen. Diese Punkte lassen sich mit Glen Pettigrove
wie folgt zusammenfassen: 1) Zorn271 kann uns wahrnehmen helfen, wo die ei-
gene Wahrnehmung mit vorherrschenden Konstruktionen von Wirklichkeit kolli-
diert (‚epistemic claim‘). 2) Zorn zeigt die Hochschätzung dessen, was im Vorfeld
verletzt wurde (‚evaluative claim‘). 3) Zorn kommuniziert wichtige moralische
Botschaften: über uns und unsere Werte, aber auch gegenüber dem Aggressor als
Zeichen, dass wir ihn auch anderer Möglichkeiten für fähig halten (‚communica-
tive claim‘). 4) Zorn kann zu Veränderung motivieren (‚motivational claim‘).272

2.5.3 Auswertung

Woran liegt es also, dass die altkirchliche monastische Theologie bei Evagrius
u. a. und die feministische Theologie zu so unterschiedlichen Wertungen von
Ärger, Wut, Zorn und Empörung gelangen; diese Emotionen einmal als Tugend
und einmal als deren ärgstes Hindernis gesehen werden?

Deutlich wird, dass ein grundlegender Faktor die theologische Rahmentheo-
rie ist, genauer: das Verhältnis zur Welt. Sowohl Harrisons metaethische Analyse
als auch der Ursprung der Todsündenlehre in der platonisch bzw. origenistisch
geprägten monastischen Theologie lenken darauf den Blick. Während Harrison
die Verbundenheit mit der geschöpflichen und sozialen Welt sucht, was sich auch
in ihrer Affirmation von Körperlichkeit und Emotionalität niederschlägt, stammt

 Vgl. Radford Ruether, Anger, 6.
 Radford Ruether, Anger, 6.
 Pettigrove, Meekness spricht von ‚moral anger‘, was gut mit der Charakterisierung von
‚Zorn‘ durch Demmerling/Landweer (s. o., 2.3) zusammengeht.
 Vgl. Pettigrove, Meekness, 358 f. Vgl. ähnlich Cogley, Study, 199. Den kommunikativen Aspekt
nennt Griswold, Nature, 177, den evaluativen auf S. 188 f. und 191.

66 2 Emotionen



die negative Bewertung des Zorns und verwandter Emotionen aus einer Theolo-
gie, die die Welt letztlich in kontemplativer Schau hinter sich lassen und auf
einem geistig-geistlichen Weg in die Sphäre Gottes aufsteigen möchte.273

Die gegensätzliche Wertung liegt aber auch an der Orientierung an unter-
schiedlichen emotionalen Anteilen. Wie wir oben im Spektrum retributiver Emotio-
nen sahen, lassen sich diese nach Abstraktionsgrad aufreihen. Während Evagrius
in erster Linie Wut und Zorn eines selbst betroffenen Menschen vor Augen hat,
hebt die feministische Theorie und Theologie auf die vielen Betroffenen ab. Zwar
geht auch sie von eigenen Erfahrungen aus, stellt diese aber gerade in den Zusam-
menhang einer ganzen Bevölkerungsgruppe, nämlich der Frauen insgesamt.274 Der
empfundene Zorn hat Bedeutung auch für andere und für die Veränderung der
Welt als ganzer. Im Sinne des Spektrums aggressiver Emotionen von Demmerling/
Landweer orientiert sie sich damit genau genommen an der Empörung, die stell-
vertretend für andere empfunden werden kann. So ergibt sich ein Gemisch von
Zorn (der Betroffenen) und Empörung (in Solidarität mit anderen Betroffenen).
Während also die altkirchliche Theologie auf Wut und Zorn abhebt, hat die femi-
nistische Theologie Zorn und Empörung vorrangig im Blick – auch wenn sich Wut
gewissermaßen als Motor hinzumischen kann.

Damit zusammenhängend werden Wut, Zorn und Empörung über unter-
schiedliche dogmatische Loci thematisiert. Während die altkirchliche Theologie
das Vermögen, diese zu empfinden, fast durchweg als Teil der Schöpfung aner-
kennt275, steht das nicht im Fokus des feministischen Zugangs. Zwar kann die Sen-
sibilität für Ungerechtigkeit und damit die Fähigkeit zum Zorn auch dort als
Schöpfungsgabe gesehen werden, sie braucht allerdings Schulung und Förderung.
Bei Evagrius kommt es ferner zu einer ungesunden Aktivität dieses geschöpfli-
chen Vermögens in sündhafter Weise, wenn die Dämonen den betreffenden See-
lenteil reizen. Die Versuchung in der mönchischen Askese ist der Ort, wo Wut
und Zorn thematisiert werden. Satan und Dämonen versuchen, den Menschen
von der harmonischen Einheit mit Gott abzubringen, säen also die Sünde in seine
Seele. Sünde ist generell der Locus für Wut und Zorn in der monastischen alt-
kirchlichen Theologie.276 Auch wegen der sozialdestruktiven Folgen wird der

 Das schließt nicht aus, dass von dort aus eine Zuwendung zur Welt im Dienst der Verkündi-
gung angestrebt werden kann. Vgl. Greschat, Sicherheit, 182–184.186 über Gregor den Großen.
 Das gilt zumindest für den Feminismus der Generation, aus denen die aufgeführten Texte
stammen.
 Vgl. auch Lester, Christian, 121–129, der eine ‚alternative story‘ bei den altkirchlichen Theolo-
gen erkennt, die u. a. eben den Zorn als geschöpflich anerkennt.
 Das hängt damit zusammen, dass in der monastisch-asketischen Tradition menschliche
Sünde mit Ruhelosigkeit, Instabilität, Haltlosigkeit zusammengedacht werden kann: Im Kloster

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 67



Zorn der Sünde zugeordnet. Während die platonisch/origenistisch geprägten Rah-
menpfosten heute leicht hinter sich gelassen werden können, wiegen die Beden-
ken wegen der sozialdestruktiven Folgen ernster. Die revoltierende Kraft des
Zorns gegen die Sozialhierarchie ist es allerdings, die die feministische Zugangs-
weise daran so schätzt. Nicht leicht von der Hand zu weisen sind auch immer
noch die selbstzersetzenden Kräfte des Zorns, die Evagrius und seine Rezipienten
scharf erkannt haben.277 Im feministischen Zugang hingegen kann der Zorn ein
Element der befreienden Gnade Gottes sein278 und notwendiges Element der
Liebe als solcher.279 Es ist das Reich Gottes, das Leben aus der Taufe280 als Chris-
tin, das hier zum Locus wird, von dem aus in erster Linie über Zorn gesprochen
wird. Zorn ist hier eng verbunden mit Mitgefühl, mit der Veränderung der Welt
auf Gerechtigkeit und Freiheit hin. Es gibt eine Art heiligen Zorn.281

Der unterschiedliche Thematisierungsort hat auch ein gegensätzliches Ver-
hältnis von Erkenntnis und (Zorn-)Emotion zur Folge. Die negative Wertung des
Zorns bei Evagrius u. a. rührt auch aus der tiefen Skepsis, ob ein Zürnender tat-
sächlich in der Lage ist, zu erkennen, ob sein Zorn berechtigt ist oder nicht.282 Im
Sinn der Darstellung vor allem von Harrison und auch Suchocki wäre Zorn über-
haupt aber erst das Ergebnis eines bestimmten, geschulten Blicks auf die Welt
und der Verbundenheit mit der Welt.283 Damit bildet sich die Verschiebung in der

erlangt der Mönch oder die Nonne den festen Stand zurück, den er durch die hochmütige Ab-
wendung von Gott verloren hat. Vgl. Greschat, Sicherheit, 179 f. über Gregor den Großen, aber
auch für die Auffassung des klösterlichen Lebens in der Spätantike insgesamt.
 Dabei ist an die Analysen des Ressentiments als u. a. aufgestauten Zorns bei Nietzsche und
Scheler zu erinnern.
 Vgl. Radford Ruether, Anger.
 Vgl. Harrison, Power, 49; Sölle, Leiden, 60.
 Vgl. Procter-Smith, Our Job, 16, die einen Zugang zum Zorn aus dem Abschwören des Bösen
in der Taufliturgie legt.
 Vgl. auch Basset, Sainte colère.
 Entwaffnend einsichtig auch bei Augustin, vgl. Gillette, Four faces, 79.
 Auch dazu besteht in der feministischen Theorie außerhalb der Theologie ein breiter Dis-
kurs. Uma Narayan nimmt die in feministischen Diskursen etablierte Rede vom ‚epistemischen
Privileg‘ der Unterdrückten gegenüber den Nicht-Unterdrückten auf und erklärt, worin dieses in
Verbindung mit Emotionen bestehen könnte: 1. in einem breiteren Spektrum von Emotionen, das
verschiedene Aspekte am Phänomen sehen lässt, 2. im Erfassen subtilerer Formen von Unterdrü-
ckung und damit einer besseren Einschätzung der gesellschaftlichen Reichweite der Unterdrü-
ckung, 3. in der Wahrnehmung von Unterdrückung auch in wenig thematisierten Kontexten (38).
Insgesamt nehmen ‚insider‘ Unterdrückung also unmittelbarer, subtiler und kritischer wahr (35).
Vgl. Narayan, Working, 38–40. Das stellt genau die umgekehrte Auffassung zu Evagrius (pars pro
toto) dar, wonach das eigene Betroffensein die Wahrnehmung der Situation trübt.

68 2 Emotionen



Frage von Rationalität und Emotionalität, die für den emotional turn kennzeich-
nend ist, auch hier ab.284

Sprechend sind aber auch die Gemeinsamkeiten. An manchen Punkten schei-
nen beide Zugänge nicht so weit voneinander entfernt, wie es in der Abgren-
zungsfigur der feministischen Stimmen ausgewiesen wird. Auch Evagrius kennt
einen positiven Gebrauch des Zorns, nämlich wenn er sich gegen dämonische
Mächte richtet. Es ist fraglich, ob das wirklich so weit entfernt ist vom Zorn der
Befreiung von Strukturen der Unterdrückung. Gerade die befreiungstheologische
Hamartiologie hat ja die quasi-personale Macht ungerechter Strukturen in der so-
zialen Welt herausgearbeitet.

Wenn Evagrius Zorn als einen falschen Ausschlag des irasziblen Seelenteils
begreift, kennt er doch einen richtigen – den Mut. Mut wäre vermutlich die Über-
schneidungsfläche zwischen beiden Zugangsweisen zum Zorn: das mutige Aufste-
hen gegen Unrecht, der Mut, die Wahrheit zu sagen und für das Reich Gottes
einzustehen etwa. Auch hier könnten sich beide Entwürfe in der Sache finden.
Sowohl Radford Ruether als auch Evagrius könnten sagen, dass wir es mit einer
Kraft zu tun haben, die im Menschen vorhanden ist und zum Guten oder Bösen
gebraucht werden kann.

Gemeinsamkeiten bestehen in den so gegensätzlichen Auffassungen auch
beim Umgang mit den genannten Emotionen. Beide kennen Versöhnung als letz-
tes Ziel; beide wollen gewaltlose Formen des Umgangs.285 Wenn Evagrius emp-
fiehlt, den Konflikt anzusprechen und zügig auszuräumen, ist das nicht so weit
entfernt vom Lob der Expression, das die feministischen und Befreiungstheolo-
gien aussprechen, auch wenn das Ansprechen auf Versöhnung zielt und man
immer zugeben soll, im Unrecht zu sein.286 Die Expression würde dort freilich
den Protest auf politischer und gesamtgesellschaftlicher Ebene einschließen, der
im monastischen Kontext nicht im Blick ist. Wenn sich in der Umgangskultur Par-
allelen aufweisen lassen, heißt das aber nicht, dass sich die retributiven Emotio-
nen durch den richtigen Umgang händeln lassen – sich die Thematik also auf die
Frage nach dem richtigen Umgang reduziert. Vielmehr lässt sich bei Evagrius die
Umgangsempfehlung nicht auf die Handlungsebene beschränken: Ärger, Wut
und Zorn müssen radikal aus dem Seelenleben ausgetrieben werden.

Das Erkenntnis, dass die ‚Todsünden‘-Tradition auf einen monastischen Kon-
text zurückgeht, dem an der Apathie, der Seelenruhe und der Kontemplation gele-
gen ist, schwächt das argumentative Gewicht dafür, heute noch Emotionen wie

 Dafür hat sich die feministische Theorie insgesamt stark ausgesprochen, vgl. Narayan, Wor-
king, 32.
 Vgl. Radford Ruether, Anger, 6; Gillette, Four faces, 33.
 Vgl. Gillette, Four faces, 33. Vgl. auch für Cassian Gillette, Four faces, 56.

2.5 Theologische Deutungsrahmen für retributive Emotionen 69



Zorn derartig stark abzuwerten. Das gilt auch gerade angesichts der gewandelten
Vorstellungen vom Verhältnis von (retributiven) Emotionen und moralischer Ur-
teilsbildung. Neben der Einsicht in das destruktive Potenzial für sich selbst und an-
dere liegt aber doch eine wichtige Erinnerung auch in diesem Aspekt: So wie die
Tradition einer kritischen Sicht auf Emotionen insgesamt an die „Kehrseite der Ge-
fühle, ihre enorme Macht über den Menschen und ihr destruktives Potential“287 er-
innert, was „im aktuellen Gefühlsboom nicht außer Acht gelassen werden“288

sollte, so erinnert die Tradition einer kritischen Sicht spezifisch auf den Zorn an
die Gefahr, die Klaas Huizing mit der Verschiebung von Scham in Schuld beschrie-
ben hat: Jemand versucht, sein verwüstetes Selbstbild ‚offensiv zu reparieren‘, und
wird gerade dabei schuldig.289 Genau dieser Vorgang setzt ein, wenn ‚Deckaffekte‘
herangezogen werden, wie Demmerling/Landweer sie nennen, um dem moralisch
verachteten Affekt zu entkommen, was besonders geschieht, wenn dieser mit
einem intensiven Rachewunsch verbunden ist. Insofern erinnert die skeptische bis
verwerfende Tradition der Zorn-Theologie an Gefahren, die in einer gegenwärtigen
Strukturierung aggressiver Emotionen als spezifisch in diesem Spektrum befunden
werden, auch wenn sie die Potenziale dieser Emotionen für soziale Veränderung
erheblich unterschätzt.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive)
Emotionen

Die unterschiedliche Wahrnehmung von Emotionen wie Zorn und Wut bei den bei-
den gegensätzlichen theologischen Positionen aus der Theologiegeschichte wirft die
Frage auf, wie in der Gegenwart überhaupt angemessen von Emotionen im Rah-
men der Theologie und der theologischen Ethik die Rede sein kann. Soll weder die
grundlegend emotionenkritische Tradition des in der Philosophiegeschichte lange
dominanten Leib-Seele-Dualismus – selbst nicht für retributive Emotionen – fortge-
schrieben noch vorschnell in das Lob des Zorns eingestimmt werden, braucht es
eine Grundsatzreflexion. An welcher Stelle, mit welcher Frage, mit welchem Zu-
gang und welcher Perspektive soll systematisch-theologisch mit Emotionen – und
zumal solchen heiklen Emotionen, wie sie im Spektrum von Rache und Vergeltung
liegen – umgegangen werden?

 Lauster, Praxisbericht, 59.
 Lauster, Praxisbericht, 59.
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 28 f.

70 2 Emotionen



Dazu bestehen Vorschläge. Deswegen steht nun an, den emotional turn in
der Systematischen Theologie zu sichten, so wie das zu Beginn dieses Kapitels290

– in aller Kürze – mit dem emotional turn in den Geisteswissenschaften gesche-
hen ist.

2.6.1 Der ‚emotional turn‘ in der Systematischen Theologie

Auch in der Theologie hat der emotional turn seine Spuren hinterlassen. Die Prakti-
sche Theologie hat sich grundlegenden religionstheoretischen Fragen gewidmet
und Emotionen in praktisch-theologischen Handlungsfeldern analysiert.291 Die Exe-
gese hat auf Emotionen reflektiert und in Einzelstudien beide Testamente darauf-
hin ausgelegt.292

In der Systematischen Theologie der jüngeren Zeit hat sich zum einen das Pro-
jekt einer ‚Theologie der Gefühle‘ entwickelt, und zwar als Fernwirkung der Theolo-
gie Schleiermachers.293 Bestimmte Schleiermacher in den ‚Reden‘ doch Religion als
„Anschauung und Gefühl“294, später in der ‚Glaubenslehre‘ Frömmigkeit als „Gefühl
schlechthinniger Abhängigkeit“295. Roderich Barth und Christopher Zarnow haben
die Verbindung des aktuellen emotional turn mit der reichhaltigen Philosophie der
Aufklärung als Epoche der „Erfindung der Gefühle“ angestoßen.296 Denn diese habe
bereits eine Breite und Tiefe erreicht, von der aktuelle Debatten des emotional turn
profitieren könnten. Das betreffe etwa bewusstseinsphilosophische Fragen297, aber
auch die Theologie, die sich seit der Aufklärung als Hermeneutik der „religiösen

 S. o., 2.2.
 Vgl. Charbonnier/Mader/Weyel, Religion; ferner Naurath, Praktische Theologie; Engemann, Di-
mension; für religionspädagogische Vertiefungen: Reiter, Macht; Mößle, Emotion; für eine pastoral-
theologische Vertiefung: Laux, Gefühl. Zum aktuellen Stand zu Gefühlen in der Praktischen
Theologie vgl. Haußmann, Mensch, 326. Vgl. als interdisziplinären Band mit praktischer und syste-
matischer Theologie sowie Religionspsychologie Haußmann/Schleicher/Schüz, Entdeckung.
 Vgl. exemplarisch Theißen, Erleben; Wagner, Emotionen, Gefühle und Sprache; Inselmann,
Freude.
 Vgl. Barth/Zarnow, Theologie, sowie Barth, Dogmatik, hier mit dem Projekt einer „Re-
Psychologisierung der Dogmatik“ (73); vgl. auch Lauster, Praxisbericht.
 Schleiermacher, Reden, 211.
 Schleiermacher, Glaube, 32–40.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 5.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 6.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 71



Welt- und Selbstdeutung“298 verstehe. Die Konsequenz müsse eine „Repsychologisie-
rung“299 für alle Teildisziplinen der Theologie sein. Für eine so angelegte Dogmatik
hat Roderich Barth später spezifische Impulse für eine Repsychologisierung gege-
ben.300 Um in der Darstellung der Lehrinhalte sensibler für die Gefühlsdimension
ihres vorbegrifflichen Gegenstandsbereichs, nämlich der ‚Erregungen des christlich
frommen Gemüths‘, zu werden, könne in dreierlei Weise an Merkmale von Gefüh-
len angeknüpft werden, die mittlerweile als Konsens gelten könnten:301 Erstens rege
das subjektive Involviertsein, der Wertungscharakter und die motivationale Kraft
von Emotion dazu an, das Verhältnis von Religion und Moral oder Dogmatik und
Ethik neu auszugestalten (etwa in der Verbindung von Schöpfungslehre und einer
‚Ehrfurcht vor dem Leben‘) und in der Dogmatik von Konzepten wie „Ergriffensein
von dem, was uns unbedingt angeht“ (mit Tillich), Erlösungbedürftigkeit oder Sehn-
sucht auszugehen. Zweitens könnten Emotionen, die laut neueren Ansätzen zwi-
schen sinnlicher Perzeption und prädikativen Urteilen zu stehen kämen, zwischen
der frommen Innerlichkeit und der begriffslogischen Entfaltung eines Systems ver-
mitteln. Barth nennt hier Dankbarkeit als Beispiel. Drittens regten Emotionen zu
einer Frömmigkeitsgeschichte an, da sie zwischen Selbstauslegung und Ausdruck in
Religion und Kultur zu verorten seien.302

Wie aus diesen Beispielen bereits erhellt, ist für diesen theologischen Zugang
zu Gefühlen kennzeichnend, dass zunächst ‚höhere Empfindungen‘ und ‚tiefe Ge-
fühle‘ an die erste Stelle des Interesses treten.303 Von hier aus stellt sich an eine
„Theologie der Gefühle“ zunächst die Frage, ob es spezifisch religiöse Gefühle
gibt – zuallererst wäre dabei an die Gefühle zu denken, die Schleiermacher in
den ‚Reden‘ als religiöse Gefühle ausweist, also Ehrfurcht, Demut, Liebe, Zunei-
gung, Dankbarkeit, Mitleid und Reue.304 Bereits bei Schleiermacher selbst, näm-
lich im Vergleich seiner ‚Reden‘ und der ‚Glaubenslehre‘, ist diese Frage aber
nicht eindeutig zu beantworten: wirken sie einmal wie Gefühle neben anderen,
das andere Mal wie Grundstimmungen, die alle anderen Gefühle prägen.305 Fer-
ner zieht die Frage nach dem Verhältnis von ‚religiösen‘ und ‚nicht-religiösen‘ Ge-
fühlen Folgefragen nach sich: Treten ‚religiöse Gefühle‘ in Formen impliziter

 Barth/Zarnow, Projekt, 2.
 Barth/Zarnow, Projekt, 3.
 Vgl. den Beitrag von 2021 im von A. Haußmann, N. Schleicher und P. Schüz herausgegebenen
Band „Die Entdeckung der inneren Welt“: Barth, Dogmatik.
 Vgl. Barth, Dogmatik, 84–90.
 Vgl. dazu näher Fritz, Frömmigkeitsgeschichte.
 An diese Art Gefühle zu erinnern, darin liegt für Barth/Zarnow der produktive Impuls der
Theologie für die aktuelle, ‚religionsvergessene‘ Emotionsdebatte (vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 5).
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 32 f.
 Vgl. Moxter, Gefühl.

72 2 Emotionen



Religion universal bei allen Menschen auf? Sind sie letztlich auf außerreligiöse
Wurzeln zurückzuführen?306

Für die Thematik von Rache und Vergeltung bzw. retributiven Emotionen ist
die von Schleiermacher geprägte Herangehensweise und die Diskussion um religi-
öse Gefühle in zweierlei Hinsicht relevant: Zum einen weist sie darauf hin, dass
Emotionen im Umfeld von Rache und Vergeltung nicht ohne Weiteres als ‚nicht-
religiös‘ gegen klar identifizierbare ‚religiöse Gefühle‘ abgegrenzt werden können.
Das lässt sich auch mit Ergebnissen aus der Analyse der beiden theologischen Deu-
tungsrahmen oben in Zusammenhang bringen. Für die altkirchlich-monastische
Theologie sind Wut und Zorn geschöpfliche Emotionen, genauer gesagt der unge-
sunde Effekt einer von Satan oder Dämonen entflammten ‚Fehlzündung‘ des iraszi-
blen, geschöpflich gegebenen Seelenteils. Die Perspektive der angesprochenen
feministischen Zugänge handelt von religiös induzierten Emotionen, mit der
Tradition gesprochen: vom gerechten Zorn. Letztlich ist das der Zorn, der hier
gemeint ist: der Zorn, der aus einer Überzeugung und Glaubensverwurzelung
heraus entsteht. Insofern die Wasserscheide zwischen Emotionen als Teil allge-
meiner Menschlichkeit und Emotionen als Effekten von Religiosität zu den
zentralen Diskussionsfragen gehört, die Barth und Zarnow zu diesem Thema
identifizieren,307 bietet diese Herangehensweise eine wichtige Perspektive für
die Einordnung auch retributiver Emotionen.

Zum anderen jedoch bedingt diese Herangehensweise, dass die erste Aufmerk-
samkeit dann doch Gefühlen wie Begeisterung, Ergebung oder Andacht308 – eben ‚re-
ligiös‘ anmutenden oder auch ‚christlich‘ anmutenden (wie die oben genannten) –
Gefühlen gilt, obwohl die meisten Stimmen dazu tendieren, keine spezifisch religiö-
sen Gefühle identifizieren und von anderen Gefühlen scharf abgrenzen zu wollen.309

Ein einzelnes Beispiel für die systematisch-theologische Behandlung von
Aggressionsaffekten liefert bemerkenswerterweise der Beitrag N. Slenczkas im
Band zum Projekt einer „Theologie der Gefühle“ von Barth/Zarnow.310 Slenczka

 Vgl. die Zusammenschau bei Barth/Zarnow, Projekt, 7: Die Religionskritik führt jedes religi-
öse Gefühl auf Allgemeines zurück, die religiöse Anlagetheorie geht von religiösen Gefühlen in
allen Menschen aus, die empirische Religionspsychologie geht von spezifisch religiösen Gefühlen
aus, ohne sie auf eine einzige psychologische Wurzel zurückführen zu wollen. Vgl. zu ‚religiösen
Gefühlen‘ auch Dietz, Zeichen.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 7.
 Vgl. Buntfuß, Begeisterung.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt; Moxter, Gefühl; Wabel/Stamer/Weider, Rolle, 32.
 Vgl. Slenczka, Neid. Haußmann, Mensch, nimmt sich aus praktisch-theologischer und religi-
onspsychologischer Sicht die Emotion der Wut vor und konstatiert dabei ebenfalls: „Wut wird im
Kontext des religiösen Erlebens gegenüber anderen Gefühlen bis heute in der Theologie seltener
rezipiert und diskutiert.“ (329).

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 73



zeichnet ein Mapping zum Phänomen des Neides, grenzt ihn zu anderen Emotio-
nen ab und charakterisiert ausgehend von vortheoretischem Wissen über Emotio-
nen dessen Wesenszüge. Abschließend befragt er die so beschriebene Landkarte
auf theologische Resonanzen, die er u. a. im Christusereignis als Inszenierung des
„Neiddramas“ findet. Weiterführend an seinem Vorgehen für unsere Zwecke ist die
Differenzierung und Kartografierung des Gefühls selbst ohne vorlaufende Rechtfer-
tigungen (Verurteilungen erwähnt er nicht), wie sie oben mit dem Spektrum nach
Demmerling/Landweer ebenfalls versucht wurde.311 Da Slenczka mit Schleierma-
cher in den Gehalten der Religion Strukturen des Selbstverhältnisses symbolisiert
sieht, trägt er den Neid in das gestörte Selbstverhältnis des Menschen ein; lässt
Hamartiologie und Neid-Phänomenologie sich gegenseitig beleuchten.312 Die ein-
deutig negative Wertung des Neides, die er auch benennt, stellt er – verständlicher-
weise – nicht infrage. Da wir es bei retributiven Gefühlen allerdings mit einem
Spektrum verschiedener Gefühle zu tun haben, die zunächst sortiert werden muss-
ten, und die keineswegs alle von vornherein eindeutig negativ gewertet werden,
lässt sich Slenczkas Vorgehen nur begrenzt übernehmen. Außerdem unterscheiden
sich die Blickrichtungen: Indem Slenczka die christliche Heilsgeschichte als „Neid-
drama“ – durchaus inspirierend – nacherzählt, wählt er den Blick des Emotionen-
diskurses auf die Theologie. In dieser Grundsatzreflexion soll es aber umgekehrt
um den Blick der Theologie auf Emotionen gehen.

Ähnlich anthropologisch vertieft und am Phänomen ausgerichtet, aber mit
einer anderen Herangehensweise haben Ingolf U. Dalferth und seine Schüler Emo-
tionen mit dem Selbstverhältnis des Menschen in Verbindung gebracht. In seiner
Monografie „Selbstlose Leidenschaften“ wählt Dalferth den Ausgangspunkt bei
Kierkegaard: Leidenschaften gehören zum Menschsein unhintergehbar dazu. Sie
dürfen aber nicht selbstisch ausgelebt werden, sondern vermittelt durch die Gottes-
beziehung. Nur so finden sie zu einer sozialverträglichen Form.313 Nicht Emotionen
an sich seien als christlich oder unchristlich qualifizierbar, sondern der Umgang
mit ihnen.314 Dalferth empfiehlt eine einhegende Kultivierung der Leidenschaften,
aber auch eine kritische Kontrolle der Kultivierungs- und Manipulationstechni-
ken.315 Dalferth nimmt daraufhin ein breites Spektrum menschlicher Leidenschaf-

 Vgl. oben 2.3.
 Mit ähnlichem Vorgehen zum gestörten Selbstverhältnis des Menschen, aber zu einem Af-
fekt außerhalb des aggressiven Spektrums (nämlich Scham), vgl. Slenczka, Sinn.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 14–17.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 21.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 10.

74 2 Emotionen



ten in den Blick. Das Kapitel zum Zorn beschäftigt sich allerdings hauptsächlich mit
dem Zorn Gottes.316 In einem weiteren Sammelband wurde das Mitleid als Emotion
vertieft.317 Hier liegt also ein Ansatz vor, mit konkreten Emotionen in ihrer ganzen
Breite umzugehen. Darauf wird später zurückzukommen sein. Eine Behandlung
der hier relevanten Emotionen – der retributiven Emotionen beim Menschen –

steht allerdings noch aus.
Spezifischer ethisch318 haben sich Johannes Fischer und Christoph Ammann

den Emotionen gewidmet. In zahlreichen Veröffentlichungen arbeiten sie die
grundlegende Funktion von Emotionen für das ethische Lernen und die ethische
Urteilsbildung heraus.319 Ammann reflektiert in seiner Dissertation „Emotionen –

Seismographen der Bedeutung“ grundlegend auf das Verhältnis von Ethik und
Emotion und nimmt am Ende wiederum das Mitleid als Beispiel in den Blick.320

Dabei bietet er einen ausführlichen Überblick über aktuelle Emotionentheorien,
wie sie oben nur kurz mit Blick auf diese Arbeit umrissen werden konnten.321

Ammann versteht Emotionen im Anschluss an Robert C. Roberts als Weisen des
besorgten Erfassens von Realität (‚concern based construals‘).322 Mit dieser For-
mulierung von Roberts verhält sich Ammann zur Debatte über den kognitiven
Anteil von Emotionen, oder von Emotionen und Rationalität, die oben kurz ange-
rissen wurde.

Diese Perspektive ist für einen theologischen Zugang zu retributiven Emotio-
nen insofern reizvoll, als sich Verknüpfungen mit der Wertschätzung des Zorns
als moralisches Sensorium ergeben. Zwar werden von Fischer und Ammann fast
durchgängig klassische Gefühlstugenden herangezogen – Barmherzigkeit, Mitleid,
Nächstenliebe –, aber umso interessanter ist es, Emotionen im Umfeld von Rache
und Vergeltung als Wahrnehmungsweisen ethisch herausfordernder Situationen
zu betrachten. Vor dem Hintergrund der verschobenen Bewertung retributiver

 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 99–136.
 Vgl. Dalferth/Hunziker, Mitleid.
 Eine Bestandsaufnahme zur Stellung von Emotionen in der theologischen Ethik unternimmt
Schleicher, Chaos, und bezieht neben den beiden auch im Folgenden behandelten konstruktiven
Ansätzen von J. Fischer/C. Ammann und K. Huizing noch Positionen ein, die er als „Zähmungen“
von Emotionen wahrnimmt.
 Vgl. etwa Ammann, Emotionen; Ammann, Wer wissen will; Ammann, Ethik; Fischer, Emotio-
nen; Fischer u. a., Grundkurs; Fischer, Theologische Ethik; Fischer, Grundlagen.
 Vgl. Ammann, Emotionen.
 Vgl. oben 2.2.
 Vgl. Ammann, Emotionen, 17.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 75



Emotionen, vor allem des resentment, lassen sich auch Emotionen aus dem Um-
feld von Rache und Vergeltung als concern based construal begreifen.323

Auch das lässt sich an den beiden behandelten theologischen Deutungsrah-
men illustrieren: Während Evagrius, Cassian und die ihnen nachfolgende Tradi-
tion Wut und Zorn gerade deswegen mit Sünde in Verbindung bringen, weil sie
eine Wahrnehmung der Situation im Rahmen christlicher Ethik verunmöglichen
können, entfalten feministisch-theologische Ansätze Wut und Zorn als Wahrneh-
mungssensoren dafür, dass etwas in den sozialen Beziehungsstrukturen ethisch
nicht akzeptabel ist – wie bei Fischer und Ammann geht es ihnen um eine Aus-
bildung dieses Sensoriums.

Mit spezifisch moralphilosophischem Zugang arbeitet Martin Fritz an Emotio-
nen, und zwar – was für den vorliegenden Zusammenhang von besonderer Rele-
vanz ist – u. a. vertieft an der Emotion des Zorns.324 Informiert von den antiken
Wurzeln philosophischer Betrachtungen des Zorns arbeitet er die tugendethische
Sichtweise der Aufklärung, vor allem hallischer Provenienz, heraus, um sie für die
gegenwärtige Emotionsforschung fruchtbar zu machen.325 Hier schließt er konzeptio-
nell vor allem an Martha Nussbaum an, sodass die Potenziale und Gefährdungen,
die von der Emotion des Zorns ausgehen, nicht nur eine klar emotionstheoretische
Grundlage der Gegenwart, sondern auch einen politisch-gesellschaftlichen Relevanz-
horizont erhalten.326 Damit verbindet Fritz Traditionen der Antike mit Geistesströ-
mungen und Epochen, die hier nur zum Teil aufgenommen oder ganz ausgespart
wurden, bis hin zum gegenwärtigen Emotionsdiskurs, und bringt die oftmals ge-
trennt laufenden Debatten hierzu miteinander ins Gespräch. Fritz zeigt dabei auch
auf, dass die Tradition – zumindest seit dem Triumph der aristotelischen über die
stoische Ethik – Zorn nicht durchgehend negativ wertet (das gilt auch für die Tu-
gendethik der Aufklärung).327 Anders als bei Fritz soll im Folgenden allerdings nicht

 Roberts selbst thematisiert Emotionen wie Zorn freilich nur im Gegenüber zum ‚inneren
Frieden‘ als eigentlichem Thema; vgl. Roberts, Spiritual emotions, 165–178. Dabei kennt er zwar
eine Art heiligen Zorn bei Jesus, Paulus und den Propheten an, sieht diesen aber letztlich in
einem Ausschlussverhältnis zur christlichen Hoffnung auf Versöhnung. ‚Moral anger‘ erkennt
Roberts im Sinn der Nathanparabel nur als Ärger über sich selbst und damit als Weg zu Reue
und Buße an (vgl. Roberts, Spiritual emotions, 99 f.). Mitleid und Liebe sollten sich in Konflikten
als stärker als Zorn erweisen (vgl. Roberts, Spiritual emotions, 195). Eine Wertschätzung von
Zorn oder ihm nahestehenden Emotionen in einer selbständigen Art und Weise bleibt damit aus.
 Vgl. Fritz, Zorn; Fritz, Bann; ferner Fritz, Kultivierung. Unabhängig von der Zorn-Thematik
vgl. Barth/Eisen/Fritz, Barmherzigkeit, mit Barth/Eisen/Fritz, Einleitung, und Fritz, Empfindsam-
keit. Im Anschluss an Roderich Barth: Fritz, Frömmigkeitsgeschichte.
 Vgl. Fritz, Zorn; Fritz, Empfindsamkeit.
 Vgl. Fritz, Kultivierung; Fritz, Bann; Barth/Eisen/Fritz, Einleitung, 3.
 Vgl. Fritz, Zorn, 9–11.15. Insgesamt ist die Vorstellung einer goldenen Mitte hier wirkmächtig.

76 2 Emotionen



ausschließlich ein moralphilosophischer Zugang gewählt, sondern eine Positionie-
rung zur anhebenden Verteidigung retributiver Emotionen aus Perspektive der theo-
logischen Anthropologie versucht werden.

Klaas Huizing schließlich will den emotional turn noch tiefer (als etwa Dal-
ferth) in die Grammatik der theologischen Ethik einsenken und stellt dabei die
Scham ins Zentrum.328 Das Empfinden von Scham sei eine Art ethische Ursituation,
von der aus Handeln und Verschulden entstehen. Interessant für die vorliegende
Fragestellung ist, dass er den Phänomenologen Hermann Schmitz zum Ausgangs-
punkt nimmt, bei dem neben der Scham auch der Zorn in der ethischen Grundsi-
tuation auftritt.329 Ebenso verweist er auf den Moralphilosophen Ernst Tugendhat,
der in einer ähnlichen Denkfigur von Scham und Empörung spricht.330 Seine He-
rangehensweise an die Ethik entfaltet Huizing später als Präventionsethik.331 Auch
in „Scham und Ehre“ geht es ihm schon um die ethische Ursituation, um das Vor-
feld vor Handlungen. Der Scham versuchen wir nämlich oft auszuweichen, indem
wir sie in Schuld verschieben, so Huizing. Um den unangenehmen Zustand der
Scham zu überwinden, greifen wir zu Handlungen und werden so schuldig. Auf
eindrückliche Weise führt Huizing aus, wo er diesen Vorgang in Gegenwartsphäno-
menen, vom Selfie bis zur Finanzkrise, auf den verschiedensten Feldern der Ethik,
wiedererkennt.332

Emotionen wie Scham und Zorn/Empörung sind also früher und tiefer mit
dem Menschsein verbunden, so Huizing, als dass sie bloß als Gegenstand der Dog-
matik in deren Raster eingezeichnet werden könnten. Die vorliegende Arbeit wird
dem Verdacht, sie verfolge bloß Letzteres, nicht entgehen können, weil es ihr um
Verschiebungen in der Bewertung bestimmter Emotionen geht und auch Stellung-
nahmen zu Bewertungen eine Bewertungsgrundlage brauchen. Allerdings lässt
sich Huizings Hinweis auf das Vorfeld von Handlungen, also der präventionsethi-
sche Grundgedanke, auch für Phänomene von Rache und Vergeltung als relevant

 Vgl. Huizing, Scham und Ehre.
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 28.49–58 u. ö. Vgl. auch Landweer, Art. Gefühl/moral sense,
370: „Für Hermann Schmitz [...] sind die moralische Scham und der Zorn die rechtlich-
moralischen Grundgefühle.“ (370).
 Vgl. Huizing, Scham und Ehre, 42 f.
 Vgl. Huizing, Scham und Schuld.
 Für weitere Aufnahmen der Emotionenthematik in der theologischen Ethik vgl. Mühling, Ge-
fühle, und bereits Stock, Grundlegung. Vgl. auch das Heft 2 des Journal of Ethics in Antiquity and
Christianity (2020), aus dem etwa Fritz, Zorn, stammt. Daneben haben Emotionen z. B. in der poli-
tischen Ethik und in der Debatte über den aktuellen Rechtspopulismus Aufmerksamkeit erfah-
ren, häufig unter Aufnahme von Martha Nussbaum. Vgl. dazu Körtner, Vernunft; Polke,
Populismus; Wabel/Stamer/Weider, Urteilsbildung; Mielke, Pathos; Manemann, Demokratie;
Fritz, Bann; Fritz, Kultivierung.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 77



festhalten. Das wird unten aufgenommen, wenn die Frage nach einer christlichen
Emotionskultur für retributive Emotionen behandelt wird: Es müsste um eine Kul-
tur gehen, die die eminente Bedeutung von Emotionen für das Menschsein ernst-
nimmt, aber begünstigt, dass es nicht zu einer ‚Verschiebung in Schuld‘333 kommt.
Huizing beklagt außerdem, dass der Mehrwert der christlichen Wirklichkeitswahr-
nehmung in der Ethik, hier konkret bei Fischer oder Ammann, zu wenig material
ausgewiesen werde. Dieses Defizit für Emotionen im Umfeld von Rache und Vergel-
tung ein Stück weit auszugleichen, dazu soll ebenfalls unten ein Anfang gemacht
werden.334

2.6.2 Theologie und Kritik von Emotionen

In der aktuellen systematisch-theologischen Landschaft zu Emotionen ließen sich
also wichtige Hinweise und Perspektiven gewinnen und bereits markieren. Als
eine diskursprägende Frage wurde schon diejenige nach spezifisch religiösen Ge-
fühlen festgehalten. Zwei weitere identifizieren Barth/Zarnow. Die zweite wurde
schon hinlänglich oft angesprochen: die Frage nach dem Verhältnis von Gefühl
und Vernunft.335 Am stärksten drängt sich jedoch mit Blick auf das Phänomen
von Rache und Vergeltung – besonders angesichts einer Aufwertung retributiver
Emotionen – die dritte Frage auf: „Wie lässt sich eine Theologie der Gefühle zu-
gleich als Kritik der religiösen Gefühlen [sic] denken?“336 Die Autoren antworten
darauf, dass dies allein schon deswegen nötig sei, weil Religion selbst Gefühle her-
vorbringe. Religiöser Eifer könne schnell in ein Blutbad wie bei Elias Massentö-
tung an den Baalspriestern umschlagen.337 Die Wutbegeisterung junger Männer,
die Maschinengewehre über ihrem Kopf schwingen, gehöre genauso zum media-
len Gesicht religiöser Gefühle wie die dauerhafte Heiterkeit des Dalai Lama.338

Ohne Zweifel hat die Theologie eine Verpflichtung gegenüber den eigens her-
vorgebrachten, religiös induzierten Emotionen: die Verpflichtung zu einer selbst-

 Vgl. Huizing, Scham und Schuld, 82.84.86–91.
 Vgl. unten 2.7; 2.8. Neben den aufgeführten Grundprogrammen zum Zugang der Theologie
zu Emotionen entstehen Vertiefungen zu bestimmten Positionen und Emotionen wie die Disser-
tation von Ihben-Bahl, Angst, oder die demnächst erscheinende Habilitation von Ernst-Habib,
Freude, die letztlich zwar auch zu Grundsatzfragen beitragen, aber in diesem Rahmen nicht dar-
gestellt werden können.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 9.
 Barth/Zarnow, Projekt, 12.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 12, Anm. 24.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 11.

78 2 Emotionen



kritischen Prüfung. Was aber ist mit den anderen Emotionen? Solchen, die außer-
halb jedes religiösen Lebens auftreten, und solchen, die in religiösem Zusammen-
hang erscheinen können ebenso wie in nicht-religiösem? Fanatismus gibt es in
verschiedensten weltanschaulichen Systemen. Selbst wenn man den Zugang der
Theologie zu Emotionen über die spezifisch religiösen Gefühle, die in jedem Men-
schen angelegt seien, wählt und damit der religiösen Anlagetheorie folgt,339 enthebt
das die Theologie noch nicht der Frage, ob und wie sie sich über eine kritische
Selbstprüfung hinaus zu Emotionen im gesamten anthropologischen Spektrum ver-
halten will; insbesondere zu ihr so fremd anmutenden Emotionen wie Rachelust
und Vergeltungswunsch. Die Theologie sollte sich daher der Frage stellen, ob sie
eine Kritik der Emotionen betreiben kann und will – und sich aus zwei Richtungen
annähern, um die eigene Rolle bestimmen zu können.

Zum einen scheint bei Fragen dieser Art Vorsicht geboten, einen scheinbar
übergeordneten Standpunkt einnehmen zu wollen und von dort aus allgemein-
menschliche Emotionen wertend einzuteilen.340 Von außen käme der Verdacht
auf, Theologie und Kirche wollten in einer überkommenen Manier als Moralagen-
tur über die inneren Regungen der Menschen zu Gericht sitzen oder gewisserma-
ßen als ‚Türsteherinnen‘ fungieren, der die einen einlässt, die anderen abweist.341

Ein solcher Versuch erzeugte reflexartigen Widerspruch gegen die anmaßenden
Geste, nicht nur das Gefühlsleben von Menschen beurteilen und sie umerziehen
zu wollen, sondern am Ende auch den Anspruch zu erheben, christlich Glaubende
hätten ein anderes, besseres Gefühlsleben als andere Menschen. Aber ist dem so?
Auch Gründe aus dem Inneren der Theologie stehen gegen eine solche Sprecher-
position bei der Frage nach der Kritik von Emotionen.

Theologoumena wie Heiligung und Geisteingießungmögen dafürsprechen, dass
die Theologie davon ausgehen muss, dass es ‚christlichere‘ Emotionen gibt und ‚un-
christlichere‘. In der Theologiegeschichte tritt z. B. die Vorstellung auf, dass die Af-

 Vgl. oben (2.6.1), Anm. 306.
 Das ist das deutliche Anliegen eines der wenigen theologische Beiträge spezifisch zu Wut
von Haußmann, Mensch, im Gespräch von (Praktischer) Theologie und Religionspsychologie.
Sie möchte „kategorisierende Normierungen als ‚gut‘ oder ‚schlecht‘, ‚gesund‘ oder ‚ungesund‘“
(348) hinterfragen und dazu einen differenzierten Blick auf Wut werfen.

Auf die Gefahren, die bei einer bestimmten Einteilung in legitime und illegitime Formen von
resentment durch die Philosophie entstehen, weist MacLachlan, Resentments, 434 hin. Es geht ihr
hier darum, dass im philosophischen Diskurs um resentment nicht nur ‚vernünftige‘ Formen legi-
timiert, sondern vor allem ‚unvernünftige‘ Formen delegitimiert werden.
 La Caze, Envy, 41 spricht in Bezug auf die Rolle der Moralpsychologie von der problemati-
schen Vorstellung einer „‚gatekeeper‘ view“, die entscheiden soll, welche Emotionen gefördert
und welche unterdrückt werden sollten.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 79



fekte durch den Heiligen Geist gereinigt werden, z. B. in mystischen und monasti-
schen Kreisen oder bei Philipp Melanchthon.342 Die Heiligung durch den Heiligen
Geist kann auch so gedacht werden, dass sie den Anschluss an Traditionen der Kon-
trolle oder Regulierung durch die Tugenden oder die Vernunft ermöglicht, wie sie
z. B. im Humanismus (Erasmus) und in der Aufklärung bestehen.343 Auch die Vor-
stellung, dass das Leben einen beherrschenden Leitaffekt hat, der mit dem Glauben
wechselt, gehört zu den Varianten, wie die Transformation des fühlenden Men-
schen gedacht wird. Passagen, die in diese Richtung weisen, finden sich bei Luther,
wenn er das Vertrauen des Herzens auf Gott alles andere bestimmen lässt.344

So gesehen müsste der Christenmensch also doch ein andersartig empfindendes
Wesen als der ‚Normalmensch‘ sein. Demgegenüber sind andere Theologoumena
wie die Inkarnation ernstzunehmen: das Eingehen Gottes in die tiefste Menschlich-
keit, die alle Facetten des Menschseins einschließt. Die ‚Fleisch‘-Werdung führt zur
fleischlich-körperlichen Basis der Emotionalität. Überhaupt wäre der Gedanke, die
Gläubigen könnten sich der Emotionalität oder auch nur bestimmter Emotionen
gänzlich entledigen345 – und welche das wären, könnte die Theologie beschreiben –,
schwer zu vereinbaren mit dem Gedanken der Geschöpflichkeit. Erst recht, wenn
der gläubige Mensch als simul iustus et peccator beschrieben wird, ist klar, dass
auch für den Bereich der Emotionen gelten muss, dass nichts Menschliches ausge-
schieden wird, wenn Menschen zum Glauben kommen.346

Schon aus theologischen Gründen wäre es daher falsch, das faktische Immer-
schon-Involviertsein in Emotionalität und deren ganzes Spektrum zu leugnen.
Das gilt nicht nur für die einzelne Person. Auch Religion und Kirche sind de facto
in Rahmungen von Emotionen verstrickt, die sie als Akteurinnen von Kultur –

eben auch von Gefühlskultur – tolerieren, aufnehmen oder mitgestalten.347 Sie

 Vgl. Zur Mühlen, Art. Affekt II., 605.610.
 Vgl. Zur Mühlen, Art. Affekt II., 609; Günther, Art. Affekt III., 618–620.
 Vgl. Zur Mühlen, Art. Affekt II., 608. Vgl. insgesamt zur Erneuerung der Affekte auch Reuter,
Grundlagen, 92.
 So ja die Versuche insbesondere in monastischen Bewegungen.
 In diesem Sinn behaupten Dalferth und daran anschließend Etzelmüller, das Christliche
läge nicht in bestimmten Emotionen, sondern im Umgang mit Emotionen (vgl. Dalferth, Leiden-
schaften, 21; Etzelmüller, Trauer, 214 f.) – Mit der Figur des simul iustus et peccator und damit
der Sündenlehre zu operieren, ist allerdings heikel. Denn es regt wiederum eine Einteilung in
Emotionen an, die dem iustus zuzuschlagen wären, und solchen, die dem peccator zuzuschlagen
wären. Das scheint schon auf den ersten Blick – angesichts der differenzierten Komplexion von
Emotionsspektren wie dem hier behandelten – zu plump. In welchem Verhältnis die Rede von
der Sünde zu diesem Spektrum steht, dazu soll in der Auswertung (2.8) ein Vorschlag gemacht
werden.
 So auch Haußmann, Mensch, 341 f.

80 2 Emotionen



produzieren eine ‚erwünschte Emotionalität‘ und eine tabuisierte Emotionalität –
besonders, was aggressive Emotionen betrifft.348

Zum anderen kennt die christliche Theologie nicht nur Denkfiguren, die das
Menschsein mit all seinen Facetten affirmieren. Auch die Kategorie der Sünde ge-
winnt Sinn in der Behandlung von Emotionen. In ihrer Gestalt nämlich hat die
christliche Theologie immer schon eine Beschreibungsmöglichkeit dafür besessen,
dass in der Sozialität nicht nur die Menschlichkeit – mitsamt den Emotionen, die
dazu gehören – Raum greifen kann, sondern auch die Unmenschlichkeit.349 Das zu-
tiefst Menschliche kann unmittelbar umschlagen ins zutiefst Unmenschliche. Zu den
menschlichkeitsbejahenden Theologoumena treten die menschlichkeitskritischen:
Sünde, Gericht und Erneuerung des alten Adam zu einem neugeschaffenen Men-
schen. Sie sind der theologische Grund, warum das Neue Testament Tugendkataloge
aufführt, in denen auch von Selbstbeherrschung die Rede sein kann.350 Die Theolo-
gie würde die Chance ihres genuin eigenen Zugangs verpassen, wollte sie aus den
oben genannten Gründen einen kritischen Standpunkt gegenüber Emotionalität,
und auch bestimmten Emotionen in concreto, aufgeben. Mindestens kann in diesem
Sinn erwartet werden, dass die Theologie über die Wahrnehmung von Emotionalität
insgesamt und auch von konkreten Emotionen in dem ihr eigenen Deutungsrahmen
Auskunft gibt.

Emotionen müssen von hier aus also kritisiert und praktisch gestaltet wer-
den, so sehr sie zum menschlichen Leben – und zum christlichen Leben – dazuge-
hören. Ingolf U. Dalferth hat in einer ähnlichen Weise einen Vorschlag zum
Umgang mit Emotionen gemacht, der oben bereits kurz porträtiert wurde.351 Ist
die Frage nach der Möglichkeit einer Kritik retributiver Emotionen die vordringli-
che Frage, wenn es um die Einordnung und Bewertung dieser Emotionen ange-
sichts erheblicher Aufwertungstendenzen in der Moral- und Sozialphilosophie
geht, bietet sich Dalferths Ansatz aus der Landschaft aktueller systematisch-
theologischer Beiträge am meisten an. Dieser Ansatz soll nun näher entfaltet
werden.

 Vgl. Haußmann, Mensch, 329 f.
 Vgl. Klein, Inhumanität, 430.
 Vgl. Barth/Zarnow, Projekt, 12.
 Vgl. 2.6.1.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 81



2.6.3 Zwischen Einhegung und Zulassung: Der Zugang I.U. Dalferths zu
Emotionen

In einer der größeren, monografischen Abhandlungen zum Thema seit Aufkommen
der Emotionsthematik hat Ingolf U. Dalferth im Grunde eine Doppelstrategie vorge-
schlagen: „die Leidenschaften kulturell gestalten und die kulturelle Gestaltung der
Leidenschaften kritisch kontrollieren.“352 Denn da es einerseits keine Dimensionen
und keinen Bereich des Lebens gebe, in dem Emotionen sich nicht fänden,353 ande-
rerseits Menschen fähig seien, sich zu ihnen zu verhalten, bestehe Kultur zu einem
guten Teil darin, gemeinsam verfügbare Strategien zum Umgang mit ihnen zu ent-
wickeln. Nur auf dieser gemeinsamen Grundlage können Emotionen dem Zusam-
menleben förderlich sein, anstatt es zu gefährden.354 Das bildet die eine Bewegung:
Kultivierung und Gestaltung von Leidenschaften – ihrer also irgendwie Herr wer-
den, so wie die Kultur die Natur bändigt. Andererseits droht diese niederhaltende
Bewegung zur „Kontrolle und Manipulation“355 zu werden, zur Regulation, sei es
durch chemische oder physikalische Mittel, sei es durch rigide oder über-effektive
gesellschaftliche Mechanismen (einschließlich Bestrafung).356 Dann gerate die kulti-
vierende Gestaltung zu Unterdrückung, Verdrängung, Unsichtbarmachung, Perver-
tierung, Zerstörung der Leidenschaften. Diese begehrten dann aber wieder auf, weil
sie nun einmal zum menschlichen Leben dazugehörten.357 Die zweite Bewegung
liegt daher in der kritischen Kontrolle des Emotionenmanagements. Es ist eine Be-
wegung des Freilassens. Dalferth bringt die beiden Bewegungen auf die Formel
„Kultivierung und Kontrolle“358.

Diese doppelte Bewegung wird in Dalferths Vorstellung dem fundamentalen
Prozess der menschlichen Selbstwerdung zutiefst gerecht. Man selbst werde man
am Gegenüber, aber nicht am Gegenüber allein: „Selbst wird man nur, indem
man sich als Du auf ein anderes Du bezieht, sich also gemeinsam mit dem ande-
ren von einem Dritten her versteht“359. Wir sind nicht nur Du und Ich, sondern
Geschwister in einer Familie, Musizierende in einem Orchester oder Lebewesen
in derselben Natur. Selbstwerdung wird durch eine dritte Größe vermittelt.

 Dalferth, Leidenschaften, 10.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 8.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 9 f.
 Dalferth, Leidenschaften, 9 f.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 9 f.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 9 f.
 Dalferth, Leidenschaften, 9; Herv. L.T.
 Dalferth, Leidenschaften, 12.

82 2 Emotionen



An dieser Stelle kommt die spezifische Rolle des Glaubens ins Spiel: Für den
christlichen Glauben tritt als dritte Größe des Sozialen Gott ins Feld. Wer an Gott
glaubt, versteht sich von ihm her, d. h. nicht aus sich selbst heraus, sondern extra
se.360 Die Leidenschaften, die er wie jeder andere Mensch in Passivität erfährt361,
kann er selbstlos leben, sodass sie sich nicht sozialschädlich oder gemeinschaftsun-
fähig auswirken.362 D. h., der Umgang mit den Leidenschaften ändert sich. Für Dal-
ferth liegt das Christliche nicht im Vorhandensein bestimmter Gefühle, sondern im
Umgang mit Gefühlen, die alle Menschen haben.363 Der christliche Glaube vertieft,
verändert Gefühle, spitzt sie zu oder gestaltet sie neu.364 Indem die Beziehung zu
anderen eine Vermittlung über Gott erfährt, gewinnt der Glaubende den Umgang
mit seinen Emotionen, der seiner grundsätzlichen christlichen Lebensorientierung
entspricht. Dalferth behandelt dann dementsprechend nicht spezifisch religiös an-
mutende Gefühle wie Ehrfurcht oder Andacht, sondern Angst, Zorn, Liebe, Mitleid
und Vertrauen. Das stellt allerdings keine additive Reihung dar, sondern eine Dra-
maturgie: Die Liebe fungiert als eine Art Meta-Gefühl, das den Umgang mit den Lei-
denschaften steuert, und bildet so das Zentrum des Aufrisses.365

Wesentliche anthropologische Voraussetzung in diesem Entwurf ist, wie schon
erwähnt, dass der Mensch sich zu seinem Erleben verhalten kann: Nicht nur Natur
und Körper, sondern auch Kultur prägt ihn, die Sinne und der Sinn, die Tatsachen-

 Hilfreich ist auch diese Formulierung: „Selbstwerdung gelingt nur, wo sich in Kommunikati-
onssituationen jeder anderen gegenüber nicht nur an seiner Position auf seine Weise und in seiner
Sicht auf sich und die anderen verortet, sondern sich und alle anderen in diesem Kommunikations-
zusammenhang unter allen möglichen Bestimmungen im Orientierungszusammenhang der Perso-
nalpronomina zu verstehen vermag (kommunikative Mehrfachcodierung). Kein Du wird ein Ich,
ohne sich und jeden anderen Kommunikationspartner auch als Er, Sie, Es, Wir, Ihr oder Sie verste-
hen zu können.“ (Dalferth, Leidenschaften, 13).
 Dass Leidenschaften zum menschlichen Leben immer dazugehören, steht für Dalferth fest,
vgl. „Stets ist der Mensch durch Affekte bestimmt, und da diese gegensätzlich sind, steht er in
einer permanenten Spannung sich widerstreitender Affekte, denen er sich ausgesetzt findet und
mit denen er sich auseinandersetzen muss – im Leben des Glaubens nicht weniger als im Leben
des Nichtglaubens.“ (Dalferth, Leidenschaften, VIf).
 Dalferth, Leidenschaften, 11: Nicht die Leidenschaften, sondern das Selbstische an ihnen sei
zu korrigieren.
 Dalferth erklärt, er lasse die Frage, ob es spezifisch religiöse Leidenschaften gebe, außen vor
(vgl. Dalferth, Leidenschaften, 20). „Die hier vertretene These lautet, dass es keine besonderen
Leidenschaften gibt, die christlich sind, sondern dass christlich ein bestimmter Umgang mit den
Leidenschaften ist“ (20).
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 22.
 Daher kritisiert Huizing, dass Dalferth den emotional turn nicht fundamental ernst nehme,
sondern wieder schnell „vom Parkett“ führe (vgl. Huizing, Scham und Ehre, 36). In ähnlicher
Richtung vgl. auch Wabel/Stamer/Weider, Rolle, 16, die hier eine Teleologie von der Emotion zur
Ratio erkennen.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 83



welt und die Zeichenwelt. Der Mensch hat zwar Leidenschaften, kann sich aber
auch zu ihnen verhalten. Davon handelt über weite Strecken die Kultur: von Strate-
gien im Umgang mit den Leidenschaften, damit diese für uns und andere verstehbar
und einschätzbar und unser leidenschaftsbedingtes Verhalten erwartungswahr-
scheinlich verlässlich oder doch wenigstens nachvollziehbar werden.366 Denn sonst
könnten die ungebändigten Leidenschaften das Zusammenleben auch behindern,
schädigen oder unmöglich machen.367

Dalferth begründet die Doppelbewegung also aus der Einbettung des Men-
schen in direkte und vermittelte Sozialbeziehungen und damit letztlich sozialan-
thropologisch: Ohne Emotionen könnten Menschen ihr Menschsein nicht lebendig
und in vollem Umfang ausleben; Emotionen könnten aber – selbstisch ausgelebt368

– sozialschädliche Folgen nach sich ziehen. Diese Sichtweise lässt sich, wie oben
gezeigt, mit grundlegenden Aussagen der christlichen Anthropologie verbinden.

Dalferths Grundgedanke lässt sich gut mit den Einsichten aus den beiden ent-
gegensetzten Polen der theologischen Bewertung von Wut und Zorn verschrän-
ken.369 Beide erkennen die Notwendigkeit an, solche Emotionen zu bändigen.

 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 9.
 Vgl. Dalferth, Leidenschaften, 10.
 Es bleibt bei Dalferth missverständlich, dass die Veränderung durch die Gottesrelation in
einem Selbstloswerden bestehen soll, wird doch das Selbst gerade nicht verloren, sondern in die-
sem Prozess gefunden – abgesehen davon, ob man die christliche Tradition des Selbstverlustes
angesichts z. B. der feministischen Kritik an der Hamartiologie fortschreiben möchte (damit setzt
sich Dalferth in Dalferth, Leidenschaften, 11, Anm. 12 auseinander). Die Terminologie lässt sich
nur von Kierkegaard her verstehen, auf den Dalferth zurückgreift. Dieser meint mit dem selbst-
losen Leben eines, das sich an Gott bemisst, während das selbstische Leben sich an sich und an-
deren bemisst (vgl. Dalferth, Leidenschaften, 16). Dementsprechend erklärt Dalferth, was er mit
selbstlosen Leidenschaften meint: „Selbstlos sind menschliche Leidenschaften, die in den
Transformationsprozessen des Glaubens in ihrem spezifisch christlichen Sinn erhellt werden.“
(Dalferth, Leidenschaften, 16). Das heißt: „Das Ziel ist nicht, kein Selbst zu sein, sondern gerade
umgekehrt, ein Selbst zu werden, dass [sic] nicht selbstisch in sich abgeschlossen ist, sondern
sich frei für andere und auf anderes hin zu öffnen vermag, und gerade dadurch das wird, was es
sein kann. Es geht darum ‚ein wahres Selbst auf die richtige Weise zu werden‘.“ (Dalferth, Lei-
denschaften, 16). Es geht Dalferth also darum, das menschliche Leben samt seiner Leidenschaften
von der Lebensorientierung an Gott her zu verstehen, von seiner wirksamen Gegenwart her, der
mich und den Nächsten eben zu Nächsten macht (vgl. Dalferth, Leidenschaften, 17). Dem Begriff –
gerade in titelgebender Funktion – bleibt die Problematik dennoch eingeschrieben. Treffender
könnte sein, etwa von ‚orientierten Leidenschaften‘ zu sprechen, was die Kierkegaard’sche Ter-
minologie jedoch verlassen würde.
 Diese Doppelstruktur findet sich auch in Haußmmans Analyse der Wut: Wut reguliert „in
starkem Maß die Beziehungsebene eines Menschen, indem sie die eigenen Grenzen und Bedürf-
nisse anzeigt und zu ihrer Einhaltung oder Wiederherstellung aufruft – und das macht sie auch
für den religiösen Kontext so bedeutsam. Andererseits tritt Wut auch im Zusammenhang von Ge-

84 2 Emotionen



Evagrius hebt ihre selbstzersetzende Kraft hervor; Cassian und spätere Autoren
der gleichen Tradition ihr sozialdestruktives Potenzial. Aber auch feministische
Theologinnen wie Rosemary Radford Ruether, die zu Zorngefühlen ermutigen
wollen, sprechen von der Beherrschung und Kanalisierung dieser Emotionen:

The response of anger, of fighting back against assault, however, can be repressed and chan-
neled in various ways. We can learn to repress the immediately physical responses of rage
violence and fight back in calculating ways.370

Wut könne nicht nur in einer Weise ausgedrückt werden, die andere verletze, son-
dern auch so kanalisiert werden, dass die Kommunikation mit anderen und deren
Konversion in eine größere Gemeinschaft gesucht werde.371 Das ziele dann auf eine
mitfühlende Kommunikation mit denjenigen, die Unrecht getan hätten.372

Beide Pole des Spektrums erkannten aber auch die Gefahren einer bloßen Re-
pression von Emotionen dieser Art. Ärger, Wut und Zorn unterdrücken zu wollen
und nicht durch Reflexion, Versöhnung oder viele weitere Praktiken zu bearbei-
ten, kann diese Emotionen unter Umständen verstärken und in tiefere und ver-
borgenere Verhaltensmuster abdrängen, wie sowohl Evagrius als auch Cassian
warnen.373 Der Splitter im Auge des Bruders – mit Mt 7,3-5 gesprochen – wächst
dadurch gleichsam zu einem Balken heran.374 Der im Herzen verborgene Grimm
beleidige zwar nicht die Mitmenschen, schließe aber ebenso das Licht des Heili-
gen Geistes aus, so Cassian.375

Von der Auseinandersetzung speziell mit diesem Emotionenspektrum aus
lässt sich die Rahmentheorie Dalferths aber nicht nur material füllen, sondern
auch erweitern. Dalferth begründet die Notwendigkeit, Emotionen zuzulassen,
letztlich geschöpflich: Sie gehören zum Menschsein des Menschen eben dazu. Die
besondere Pointe lag bei der Tradition, die Wut, Zorn und Empörung als Tugen-
den etablierte, jedoch in einem höheren Anspruch: Diese Emotionen sind hier zu-
tiefst mit Moral und Ethik verbunden. Das zeigte sich darüber hinaus auch bei
der Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen in der Philosophie.376

Solche Emotionen wären also auch wegen ihrer Affinität zum ethischen Senso-

walt und Aggression gegen andere auf und ist dann destruktiv und bedrohlich für das zwischen-
menschliche Zusammenleben.“ (Haußmann, Mensch, 327).
 Radford Ruether, Anger, 6.
 Vgl. Radford Ruether, Anger, 6.
 Vgl. Radford Ruether, Anger, 7.
 Vgl. Gillette, Four faces, 32–39 (für Evagrius); Gillette, Four faces, 56 (für Cassian); Gillette,
Four faces, 111 (zusätzlich für Augustin).
 Das Beispiel stammt von Augustin, vgl. Gillette, Four faces, 111 f.
 Vgl. Johannes Cassianus, Einrichtungen, 8,11.
 Vgl. oben 2.4.

2.6 Grundsatzreflexion: Theologie und (retributive) Emotionen 85



rium zuzulassen. Auch weil Emotionen ethisch relevant sein können, ist es wich-
tig, sie nicht nur zu unterdrücken oder zu manipulieren.

Die Frage, die sich an die Theologie in Vertiefung und Fortführung der begon-
nenen Rezeption des Emotionendiskurses stellt, ist, „wie genau der verändernde
Umgang mit Gefühlen zu rekonstruieren ist“377, wenn Gefühle weder „durch
Fremdeinwirkung oder durch eigene Techniken des Betroffenen vollständig ma-
nipulierbar“ sind, noch man ihnen hilflos ausgeliefert ist, „ohne auf sie irgendei-
nen Einfluss nehmen zu können“378.

2.6.4 Die Frage nach der Kritik als Frage nach einer christlichen
Emotionskultur für retributive Emotionen

Das Christentum ist in Theorie und Praxis immer schon involviert in Emotionskul-
turen. Es kann sich aber aktiv dazu verhalten. Theologisch gewendet heißt das,
nicht nur nach einer Einordnung von Emotionen in ein christliches Wahrneh-
mungsraster zu fragen, sondern sich auf die handlungstragende Rolle zu besinnen,
die Kirche und Theologie hier zukommt: Welche Emotionenpolitik379 wollen sie in-
nerhalb personaler, sozialer und struktureller Bezüge betreiben?380 Von der Beja-
hung und Kritik der Menschlichkeit her, die im christlichen Glauben angelegt sind,
spricht vieles für eine Doppelbewegung des Zulassens und Einhegens.381

Mit dem Begriff der Emotions- oder Gefühlskultur wird hier ein ähnlicher Weg
beschritten wie bei anderen Stimmen aus den Geisteswissenschaften im Umgang
mit dem interdisziplinären Emotionendiskurs.382 Der schon erwähnte Historiker
Frank Biess geht von „‚emotionalen Regimen‘ oder Gefühlskulturen“383 aus. Darun-
ter versteht Biess sich verändernde – und damit geschichtliche – normative Rah-
menbedingungen, von denen die Artikulation (und eventuell die Erfahrung) von
Emotionen abhängt.384 Sie „unterdrücken oder ermutigen die Artikulation von spe-

 Landweer, Art. Gefühl/moral sense, 368.
 Landweer, Art. Gefühl/moral sense, 368, Herv. i. O.
 Dass Emotionen Gegenstand einer ‚Politik‘ sein können, weist aktuell die Kulturgeschichte in
zahlreichen Arbeiten auf. Als führend ist hier Ute Frevert, Historikerin und Direktorin des Max-
Planck-Instituts für Bildungsforschung in Berlin, zu nennen.
 Vgl. mit ähnlicher Fragerichtung Haußmann, Mensch, 340; Fritz, Kultivierung.
 Darin spiegelt sich in gewisser Weise, was Haußmann mit Blick auf die Religionspsychologie
mit „Religion als Regulation von Wut“ (Haußmann, Mensch, 333) und „transformativer Wut als
religiöses Beziehungsgeschehen“ (Haußmann, Mensch, 334) (neben anderen) klassifiziert.
 Vgl. als theologisches Beispiel mit Bezug auf Bernhard Grom: Haußmann, Mensch, 333.
 Biess, Republik, 31.
 Vgl. Biess, Republik, 31.

86 2 Emotionen



zifischen Emotionen wie Angst und Gefühlen im Allgemeinen“385. Die Emotionsre-
gime „formen [...] eine Serie von ‚emotives‘, das heißt kulturell sanktionierter emo-
tionaler Sprechakte.“386 Denn – so die vorgelagerte Einsicht bei Biess – Emotionen
beinhalten ihre eigene Artikulation: „Die Artikulation eines Gefühls ist integraler
Bestandteil des Gefühls selbst.“387 Als solche Artikulationen können die sogenann-
ten Rache- oder Feindpsalmen gelten, die deswegen im nächsten Abschnitt einen
prominenten Platz in der Ausgestaltung einer christlichen Emotionskultur retribu-
tiver Emotionen erhalten sollen.

Religion wäre somit als eine „Praxis der Kultivierung von Emotionen wie
Liebe, Demut, Mitleid, Eifer, aber auch Angst und Hass“388 zu begreifen, im Unter-
schied zu einem großen Strang neurologischer und neurochemischer Forschung,
die diese primär physiologisch wahrnimmt und als Objekte chemischer Manipula-
tion begreift. Auch Religion verfügt „über eine Vielzahl an rhetorischen, narrativen
und imaginativen Techniken zur Kultivierung und Beeinflussung von Emotio-
nen“389, die nicht weniger wirksam sind, aber nicht unterhalb der Bewusstseins-
ebene operieren. In der Debatte um Natürlichkeit oder Kulturalität von Emotionen
schließt dieser Zugang an die Bedeutung von Kultur an.390

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen
zwischen Einhegung und Zulassung: die Rachepsalmen

Nachdem die Tradition schon auf ihre Wahrnehmung verschiedener retributiver
Emotionen hin befragt wurde, soll nun nach Potenzialen gefragt werden, die
darin für eine Emotionskultur in der Doppelbewegung von Zulassung und Gestal-
tung verborgen liegen. Das Heben der Potenziale soll paradigmatisch an den soge-
nannten Rache- oder Feindpsalmen ansetzen. Psalmen bieten eine der Sache
besonders angemessene Sprachform: sie bringen Emotionen über die erste Per-
son (Singular oder Plural) zur Sprache und entsprechen damit dem ersten Zu-
gangsweg, den Menschen zu Emotionen haben.391

 Biess, Republik, 31.
 Biess, Republik, 31.
 Biess, Republik, 29.
 Klein, Gefühl, 113.
 Klein, Gefühl, 113.
 Innerhalb von Philosophie und Theologie gibt es darüber hinaus die beiden grundsätzlichen
Zugangswege, Affekte, Emotionen oder Gefühle subjektivitätstheoretisch aufzufassen oder kultu-
rell, symbolisch, sprachlich. Das Konzept einer Emotionskultur schließt an Letzteres an.
 Vgl. Lauster, Praxisbericht, 60 f.

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen 87



Mit Rache- oder Feindpsalmen ist eine Zahl bestimmter Psalmen im alttesta-
mentlichen Kanon gemeint. Welche Psalmen genau dazuzuzählen sind, variiert
in der exegetischen Debatte.392 Sie alle haben die Feinde des Betenden zum
Thema und fordern in z. T. heftigen Formulierungen Rache ein oder preisen die
Vergeltung, wobei die Begrifflichkeiten selbstverständlich im Hebräischen ge-
klärt werden müssten. Da diese Texte in der christlichen Rezeption immer wie-
der als problematisch empfunden wurden, haben sie vertiefte hermeneutische
Überlegungen ausgelöst. Von ihnen lässt sich für eine systematisch-theologische
Beschäftigung mit Emotionen im Umkreis von Rache und Vergeltung viel lernen.
Wenn in diesem Sinn hier Ergebnisse aus der exegetischen Debatte aufgenom-
men werden, kann dies freilich keinen Anspruch auf Vollständigkeit in der Ab-
bildung der komplexen Einzelfragen oder der bestehenden Literatur erheben.
Es geschieht im Rückgriff auf Einsichten, die von Exegetinnen selbst formuliert
wurden, und im Interesse, Psalmen als traditionelles Element einer christlichen
Glaubenspraxis auch für eine Emotionskultur der retributiven Emotionen frucht-
bar zu machen. Sie kommen daher von der Möglichkeit heutiger Rezeption im Sinn
einer Emotionskultur für retributive Emotionen in den Blick.

2.7.1 Zur zulassenden Bewegung: Expression und Ventilierung retributiver
Emotionen anstelle von Verdrängung

Während in der deutschen Forschungsgeschichte Emotionen lange Zeit als orienta-
lische Übertreibung oder stilistische gewollte hyperbole galten,393 wurden sie –

nicht erst, aber besonders – im Zuge des emotional turn als wissenschaftlicher Un-
tersuchungsgegenstand ernstgenommen. Daraus resultierte eine Vielzahl an Einzel-
studien. Das gilt auch für den Zorn von Menschen und den Zorn Gottes.394 Die
Psalmen rücken bei der Thematisierung von Emotionen ins nähere Interesse.395

 Immer genannt werden Ps 58 und Ps 109; Zenger, Gott 2003, behandelt eingehend in dieser Rei-
henfolge die Pss 12; 139; 58; 83; 137; 44; 109 (und nennt noch: 5; 41; 79; 94); Janowski, Konfliktgespräche,
129 nennt: 58; 59; 69; 70; 109; 137 „u. ö.“ als „Fluch- und Rachepsalmen“; „[d]ie ‚klassischen‘ sogenann-
ten Rache- oder Fluchpsalmen“ nach Grund, Auge, 46, Anm. 38 sind Ps 58; 83; 109; nach Ruppert, Art.
Fluch- und Rachepsalmen: 58; 83; 109 (vgl. auch 69,23–29; 137,7–9; Jer 15,15;17,18;18,21–23).
 Vgl. van Grol, Emotions, 76. Ruppert führt noch die „Leidenschaft des Orientalen“ an, die die
Fülle der Rachewünsche in den Psalmen aber ‚nur‘ z. T. erkläre (vgl. Ruppert, Art. Fluch- und
Rachepsalmen, 685).
 Wagner analysiert die Forschungslage und führt Studien insbesondere zum Zorn (sowohl
göttlichen als auch menschlichen) auf: vgl. Wagner, Emotionen in alttestamentlicher und ver-
wandter Literatur, 31–33.
 Vgl. Eder, Identifikationspotenziale, 25 f.

88 2 Emotionen



Auch gerade im Hinblick auf negative Emotionen wurden die Psalmen als ka-
nonisch tradierter und legitimierter Möglichkeitsraum entdeckt, diese Emotionen
zur Sprache zu bringen, in einem geschützten Rahmen auszudrücken und damit zu
ventilieren.396 Dabei werden Psalmen als mehrheitlich expressive, nicht deskriptive
oder präskriptive Literatur verstanden.397 In den Psalmen drücken sich die Ängste
der deportierten Israeliten im Exil genauso aus wie Aggressionen einzelner ange-
feindeter Menschen. Psalmen sind der „poetisch-emotionale Ausdruck“398 solcher
vitaler Emotionen. Damit bietet sich für eine Emotionskultur in gesamtbiblisch ori-
entierter, christlicher Tradition mit den Psalmen als Ressource die Chance, diese
Emotionen nicht zu verdrängen:399 „Die Aussagen der Bibel zum Thema Rache er-
mutigen dazu, Empfindungen des Zorns gegen übermächtiges Unrecht nicht resig-
niert oder verschämt zu unterdrücken, sondern zu akzeptieren und auch zu
verbalisieren.“400 Sie leiteten dazu an, mit Ängsten und Aggressionen leben zu ler-
nen, indem man sie sich bewusst mache und gegen ihre Destruktivität angehe.401

Mit anderen Worten: „Verdrängen ist gefährlich, seinen Zorn und seine Angst vor
Gott aussprechen ist heilsam und gesund.“402 In dieser Sichtweise liegen nach An-
sicht Erich Zengers in den Psalmen „geradezu therapeutische Kräfte“403, die sie
auch heute entfalten könnten, wenn man in ihre intensive Bildwelt eintaucht. Der
tiefenpsychologische Zugang zur Poesie hat darauf aufmerksam gemacht. In den
Bildern, die „direkt unsere Ängste und Wünsche ansprechen“404, können „unsere
anonymen und elementaren Ängste zur Sprache kommen und dadurch ihre Dest-
ruktivität verlieren.“405 Vergeltung und Rache zu äußern könnte ein wirksames
Mittel sein, Traumata und Verletzungen zu verarbeiten, sie in Sprache zu fassen
und dadurch an einer Bewältigung zu arbeiten, die nicht auf Rache und erwiderte

 Das gilt für einen praktisch-theologischen, z. B. seelsorgerlichen Kontext (vgl. z. B. Karle,
Chancen; Haußmann, Mensch, 335) wie für die Arbeit Erich Zengers an den „Feindpsalmen“, in
der er auch Fragen der liturgischen Verwendung reflektiert. Vgl. Zenger, Gott 2003, 165–177.
 Vgl. van Grol, Emotions, 70.
 Zenger, Gott 2003, 112 über Psalm 137.
 Vgl. Ebach, Gott der Rache, 10; Dietrich/Link, Seiten, 131 f.; Hossfeld/Zenger, Psalmen (NEB.
AT), 26.
 Dietrich, Rache, 132 f.
 Vgl. Zenger, Gott 2003, 152.
 Füglister, Gott, 133 zit. nach Dietrich, Rache, 133, Anm. 103.
 Zenger, Gott 2003, 149. Neben Tiefenpsychologie und Traumatherapie wird für diese potenzi-
elle therapeutische Wirkung auch die Gestalttherapie aufgerufen: In diesem Paradigma müsste
der Betroffene zunächst in die Emotion hineingehen, anstatt sie direkt zu bearbeiten. Vgl. van
Grol, Emotions, 80 f.
 Zenger, Gott 2003, 149 f.
 Zenger, Gott 2003, 150.

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen 89



Gewalt hinauslaufen müsse.406 Das Potenzial zur Verarbeitung solcher Erfahrungen
hebt Bernd Janowski in seiner ausführlichen Beschäftigung mit den Psalmen als
„Konfliktgesprächen mit Gott“ als Quintessenz heraus: „Die Feindpsalmen, so
meine These, setzen den Beter in ihrer schroffen und direkten Bildsprache instand,
das Feindproblem zu bearbeiten, d. h. das Unbegreifliche der Feindschaft in seiner
Abgründigkeit begreifbar und bearbeitbar zu machen.“407 Auch Alexandra Grund
sieht zwar die Gefahr des für unsere Auffassung ungewöhnlich plastischen und un-
gehemmten Ausdrucks von Rachewünschen in den Psalmen – nämlich dass so ge-
rade erst Gewalt ‚erlernt‘ wird –, will aber auf ihre „produktive Stärke“ setzen,
insofern die Unterdrückung von Aggressionen bekanntlich zu großen u. a. seeli-
schen Problemen führen könne.408 Gerd Theißen meint dazu, dass zwar nicht auto-
matisch eine Katharsis bei solchen Texten einsetze und nicht vielmehr ein soziales
Erlernen von Gewalt. Es gebe aber Bedingungen, unter denen das gelingen könne
und die z. B. im frühen Christentum gegeben gewesen seien.409

Walter Dietrich steigt besonders tief in die psychologische Rezeption dieser Psal-
men ein: Wenn aufsteigende Rachegelüste nicht verbalisiert, sondern als schuldhaft
empfunden und verdrängt werden, seien sie nicht neutralisiert, sondern nur trans-
formiert – „sei es zu Selbstanklagen und Schuldkomplexen, sei es, bei entsprechen-
der Steuerung von außen, zu Aggressionswünschen gegen andere, dafür sozusagen
freigegebene Objekte wie rassische Minderheiten oder innere und äußere politische
Feinde.“410 Eine möglichst gründliche Unterdrückung oder Sublimierung von
Rachewünschen, wie auch die Psychologie sie propagiere, sei also ein Ideal mit
Mängeln und Nebenwirkungen.411 Wenn ohne Rücksicht auf die Rahmenbedin-
gungen des Sprechenden das Bedürfnis nach privater Vergeltung pauschal und
rigoros als psychische Deformation und als Unfähigkeit zur Konfliktbewältigung
disqualifiziert werde, dann drohe neben der Verdrängung und ihren Folgen
auch eine Abstumpfung gegen ethische Normen.412 Die Psalmbeter sprächen ja
nicht aus der komfortablen Situation eines funktionierenden Rechtstaates he-
raus. Zu den Rahmenbedingungen der Sprechsituation gehört vielmehr das
mangelhafte oder mangelhaft gehandhabte Recht.413 In dieser Situation könne
es für die Betroffenen, aber auch für das Rechtswesen und die psycho-soziale

 Vgl. Bail, nakam.
 Janowski, Konfliktgespräche, 132.
 Vgl. Grund, Auge, 47.
 Vgl. Theißen, Erleben, 432 f.
 Dietrich, Rache, 130 f.
 Vgl. Dietrich, Rache, 130.
 Vgl. Dietrich, Rache, 130.
 Vgl. Dietrich/Link, Seiten, 132.

90 2 Emotionen



Situation bedenklich, sogar gefährlich sein, den Ruf nach Rache von vornherein
zu untersagen und zu unterdrücken.414 Äußerungen der Wut und Enttäuschung
über solche Erfahrungen, und wären sie aus der Erregung heraus einmal über-
zogen und ungerecht, müssten zugelassen sein.415 „Die Empfindung, da sei etwas
zu rächen, bisher Gültiges umzustoßen und Geschehenes wiedergutzumachen,
kann für die innere Hygiene und sogar die Existenz von einzelnen wie von Gemein-
schaften not-wendig [sic] sein.“416 In diesem Sinn kann der Ärger über die Feindin-
nen sogar als eine positive Emotion aufgefasst werden.417 Diese Interpretationen
ließen sich aus psychologischer und seelsorgerlicher Sicht dahingehend stützen,
dass Ärger und Wut „im Kontext depressiver Phasen ein Anzeichen erster wieder-
kehrender Emotionalität“ sein können und „aus dieser Perspektive auch im religiö-
sen Kontext positiv zu werten sind“.418

Sowohl für den einzelnen Menschen als auch für das Sozialleben wie für das
Rechtsempfinden und das moralische Bewusstsein hat der Ausdruck retributiver
Emotionen nach vielen aktuellen Deutungen also eine sinnvolle und notwendige
Funktion.419 Es klingt deutlich an, wie verwandt diese Überlegungen mit der Auf-
wertung dieser Emotionen im Rechtsbereich und der Philosophie (Strawson, Mur-
phy usw.) und auch mit den feministischen Perspektiven sind.

Hintergrund für diese emphatische Herausarbeitung des expressiven Potenzi-
als der betreffenden Psalmen sind auch Lernprozesse in Bezug auf antijudaisti-
sche Denkfiguren. Gerade in Bezug auf Rachepsalmen werde häufig moralisch
und religiös von einem hohen Ross aus argumentiert.420 Aber es lasse sich kritisch
fragen, „was denn wohl moralisch besser sei und wahrhaftem Glauben angemes-
sener: Rachegefühle fromm zu verdrängen, oder ohne fromme Verstellung die
von Herzen ersehnte Rache dem anzubefehlen, der der Gott der Rache ist“421.

Entsprechend regt z. B. Jürgen Ebach zu einem direkten christlichen Ge-
brauch der Psalmen an.422 Sigrid Eder hat sich mit ihrer Studie über Identifika-
tionspotenziale in den Psalmen auf den Rezeptionsaspekt konzentriert, der sogar

 Vgl. Dietrich/Link, Seiten, 132.
 Vgl. Dietrich/Link, Seiten, 132.
 Dietrich/Link, Seiten, 132.
 Van Grol, Emotions, 76.
 Vgl. Haußmann, Mensch, 338. Das wäre allerdings hinsichtlich anderer psychischer Erkran-
kungen zu differenzieren, vgl. Haußmann, Mensch, 337.
 Ähnlich auch als ältere Monografie: Brueggemann, Message. – Ob die Bezugnahme auf die
verschiedenen psychologischen und therapeutischen Schulen sachgemäß ist, wäre von den ent-
sprechenden Fach-Communitys zu beurteilen.
 Vgl. Zenger, Gott 2003, 26–42.
 Schwarzwäller, Vere Deus, 205 zit. nach Dietrich/Link, Seiten, 131 f.
 Vgl. Ebach, Gott der Rache, 11.

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen 91



über die Expression hinaus zur Transformation des betenden und nachbetenden
Ichs führe.423 Auch Alexandra Grund meint, heutige Christen müssten sich der
Existenz von Rache- oder Feindpsalmen im Kanon stellen. Das könne zu der Ein-
sicht verhelfen, dass der Ausdruck von Aggression in Unterdrückungserfahrun-
gen auch vor Gott richtig sein kann.424 Wer zu dieser Einsicht gelange und solche
Psalmen mitbete, für den werde es so möglich, sich seine Rachewünsche einzuge-
stehen und zum Ausdruck zu bringen.425

Die genannten Überlegungen zum heutigen Rezeptionspotenzial der sog. Ra-
chepsalmen versuchen dieses also im Sinn einer ersten, zulassenden Bewegung
zu heben. Von den Psalmen her leuchtet eine religiöse Kultur des Zulassens retri-
butiver Emotionen auf: „In Israel hat man den Leidenden also gelehrt, seine
Ängste im Gebet auszusprechen und die Konflikte mit dem Feind nicht aus der
Gottesbeziehung herauszulassen.“426

2.7.2 Zur einhegenden Bewegung: Überwindung retributiver Emotionen in den
Rache-/Feindpsalmen?

Die Psalmen insgesamt, aber auch besonders die Rache- oder Feindpsalmen,
scheinen daher eine Ressource für die eine Bewegung bereitzuhalten: für eine
Emotionskultur vor jüdisch-christlichem Hintergrund im Sinn eines Zulassens ne-
gativer Emotionen (oder einer Kontrolle der Kontrolle von Emotionen). Ganz of-
fensichtlich sind sie nicht Ausdruck von Überregulierung, Pathologisierung oder
Manipulation unerwünschter Emotionen: „Diese Psalmen stammen nicht aus der
wohltemperierten Stimmungslage von Menschen, denen man jegliche Sensibilität
und Emotionalität ausgetrieben hat.“427

Ist in den Psalmen aber auch etwas von der ersten Bewegung enthalten, die
aggressive Emotionen niederhält, eindämmt oder überwindet? Schließlich fußte
das Argument der therapeutischen Wirkung der Psalmen ja auch darauf, dass
Schlimmeres verhindert wird; z. B. wenn es heißt, Rachewünsche müssten oft ge-

 Vgl. Eder, Identifikationspotenziale, 27 f.
 Vgl. Grund, Auge, 47.
 Vgl. Grund, Auge, 47.
 Janowski, Konfliktgespräche, 133.
 Zenger, Gott 2003, 152. In der Wende hin zu diesem Verständnis spiegelt sich auch wider,
wie sich die Emotionskultur in Deutschland insgesamt verändert hat: Während es bis in die
Nachkriegszeit hinein als richtig galt, Emotionen zu unterdrücken, wird der Ausdruck von Emo-
tionen seit den 70er Jahren gutgeheißen. Vgl. Biess, Republik, 30.

92 2 Emotionen



rade darum ausgesprochen werden, damit sie nicht das letzte Wort behalten428 –
in inneren Umgangsprozessen oder durch Umsetzung in die Tat.

Eine erste Möglichkeit, hier auch eine Eindämmung aggressiver Emotionen zu
erkennen, läge in der Berufung auf das Phänomen, das als ‚Stimmungsumschwung‘
in den Psalmen diskutiert wird.429 Dieses Phänomen wurde an den Gattungen des
Klageliedes des Einzelnen oder des Volkes beobachtet – Gattungen, in denen auch
die Wünsche nach Vergeltung mehrheitlich vorkommen. Viele dieser Klagelieder
beginnen mit einer klagenden Bitte und enden mit einem plötzlichen dankenden
Lob. Heißt das, dass die Emotionen, die zur Klage Anlass gaben, überwunden sind?
Verschiedene Deutungsmöglichkeiten fasst Christian Gertz zusammen:430

Die psychologische Deutungslinie geht von einer Überwindung der negativen
Emotionen aus.431 Die Beterin erfährt im Aussprechen ihres Leides eine erste Entlas-
tung und vertraut in ihrem Gebet auf Rettung durch Gott.432 Die Klagepsalmen
könnten so – in einer Emotionskultur, ja Emotionenpolitik der Religion – zu einer
Schule werden, sich in die erwünschte Emotion zu versetzen, quasi autosuggestiv.433

Diese Deutungslinie möchte in synchroner Lesart eine Alternative zur älteren
These vom priesterlichen Heilsorakel (Gunkel/Begrich)434 und zur editionstechni-
schen Zusammenfügung von Klage- und Lobformularen435 bieten. Auch die gat-
tungskritische Lösung, es handele sich eigentlich um ein Danklied, das nur zur
Verstärkung des Dankes mit einer Wiedergabe der vorigen Klage versehen wurde
(Weiser), wird durch diese Deutung kritisiert.436 Gertz gesteht jeder dieser Deutun-
gen ein bleibendes Recht zu und fordert dazu auf, bei jedem Psalm fallweise zu ent-
scheiden, wobei auch mehrere Möglichkeiten zutreffen können.437 Aber auch
exegetische Beiträge, die von einer synchronen Lesart ausgehen, implizieren noch
nicht unbedingt einen linearen Überwindungsprozess. Rudolf Kilian geht eher von
einer Vertrauensäußerung in die Zukunft aus – d. h. der Betende bleibt ganz in sei-

 Vgl. Ebach, Gott der Rache, 9.
 Die Problematisierung des Begriffs lässt sich nachlesen bei Janowski, Konfliktgespräche, 77.
 Vgl. Gertz, Grundinformation, 424.
 Exemplarisch vgl. folgende Passage bei Füglister, Gott, 128: „So sind die Vergeltungsbitten als
Teil der Klagelieder Ausdruck des Schmerzes, der Hilflosigkeit, des Nicht-mehr-weiter-Wissens,
das schließlich, wie die gattungsspezifische Struktur der Klagelieder zeigt, immer wieder über-
wunden und aufgehoben wird in zuversichtliches Vertrauen und triumphierendes Loben.“
 Vgl. Gertz, Grundinformation, 424.
 Vgl. Berges, Schweigen, 31.
 Vgl. Schmitt, Arbeitsbuch, 422; Janowski, Konfliktgespräche, 75 f.
 Vgl. Gertz, Grundinformation, 424.
 Vgl. Schmitt, Arbeitsbuch, 422.
 Vgl. Gertz, Grundinformation, 424.

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen 93



ner Anfechtung, spricht Gott aber dennoch sein Vertrauen aus.438 Auf die Zukunft
gerichtet leistet er ein Lobgelübde, wenn Gott ihn erst einmal erlöst haben wird.439

Bernd Janowski sieht ebenfalls im Nebeneinander von Klage und Vertrauensäuße-
rung eine existenzielle Grundspannung abgebildet, die nicht vorschnell aufgelöst
werden sollte.440 Zwar zeigt er an Ps 22 und 13, dass dieses „Vertrauensparadigma“441

sich durchsetzen und so in Freude und Lob umschlagen kann, sieht in der Spannung
aber die Grundsituation des Betenden charakterisiert.442

Insofern es sich hier um eine Spannung handelt, kann also nicht von einer
Überwindung der Emotionen, die zur Klage Anlass gaben, die Rede sein. Es muss
aber noch näher differenziert werden: Die Diskussion um den sogenannten Stim-
mungsumschwung dreht sich um den Umschwung von Klage zu Lob und Dank,
von Trauer und Angst zu Freude und Gewissheit. Das heißt nicht, dass mit Klage,
Trauer und Angst nun auch das Verlangen nach Rache und Vergeltung eine ähnli-
che Modifikation erfährt. Im Gegenteil kann die Beterin Gott gerade dafür loben,
dass dieser ihr Recht verschaffen wird gegen ihre Feinde und sich diese Gewiss-
heit erneut bei der Betenden durchgesetzt hat.443 Gerade die typischen ‚Rache-
psalmen‘ und -stellen lassen keine Überwindung retributiver Emotionen im Sinn
von Nachsicht, Gelassenheit, Wohlwollen o. a. erkennen.

Vor diesem Hintergrund ist Vorsicht geboten, den sogenannten Stimmungsum-
schwung als emotionseindämmendes Element der Psalmen in Anspruch nehmen
zu wollen.444 Noch größere Einigkeit scheint bei einem anderen Grundelement zu
herrschen: dem Absehen von der Handlung, die den Wunsch in die Tat umsetzt, im
Zuge der Delegation an Gott.

 Vgl. Kilian, Psalm 22; vgl. Schmitt, Arbeitsbuch, 422; vgl. auch Markschies, Vertrauensäußerungen.
 So auch Janowski, Konfliktgespräche, 77.
 Vgl. Janowski, Konfliktgespräche, 77.
 Markschies, Vertrauensäußerungen, zit. nach Janowski, Konfliktgespräche, 81.
 Vgl. Janowski, Konfliktgespräche, 77–84.
 Vgl. z. B. Ps 58,11 f.; 109,26–31; 83,18 f.
 Damit wäre auch die Gefahr verbunden, Emotionen wie Wut als bloßes „Durchgangsstadium“

darzustellen, bevor sie an Gott zurückgegeben werden sollen, was Haußmann, Mensch, 331 der the-
ologischen Debatte um Hiob und die Klage heute vorwirft. Demgegenüber bleibe die Frage offen,
wie viel Wut der christliche Glaube aushalten könne, ohne gleichzeitig lösungsorientiert und kana-
lisierend Zorn, Wut und Ärger in die Klage überzuleiten (vgl. Haußmann, Mensch, 331).

94 2 Emotionen



2.7.3 Delegation an Gott als Umgangsweise mit retributiven Emotionen

Diese Delegation an Gott ist in den Rache- oder Feindpsalmen die Regel.445 Sehr
viel häufiger ist Gott das Subjekt des Rächens oder Vergeltens als der Mensch.446

Nur an sehr wenigen Stellen deutet sich an, dass der Beter selbst die Rache oder
Vergeltung durchführen wird oder sich daran beteiligt.447 Faktisch verzichtet er
damit auf die eigene Rache.448 Er übergibt den Unrechtsfall an die oberste Instanz
für Recht und Gerechtigkeit, an Gott,449 da die menschliche Gerichtsbarkeit ver-
sagt hat.450 Rache und Vergeltung – bzw. ihre Pendants in hebräischen Begriffen –

sind im Alten Testament eine Kategorie von Recht und Gerechtigkeit; darüber
herrscht breiter Konsens in der Exegese.451 Gerade deswegen wird die Bezeich-
nung als ‚Rachepsalmen‘ kritisiert.

Die Delegation an Gott verlangt Menschen viel ab. Sie gehen das Risiko ein,
dass die Rache oder Vergeltung nicht so ausfällt, wie sie es sich erhoffen. Die
Wahrscheinlichkeit besteht, dass Gott barmherziger handeln wird, als es ihnen
lieb ist und die Gerechtigkeit es erfordern würde.452 Die Psalmen drücken den
Wunsch und die Hoffnung auf Gerechtigkeit aus; sehr viel seltener wird vom tat-

 Vgl. Janowski, Konfliktgespräche, 131; Dietrich, Rache, 129; Ebach, Gott der Rache, 7 f.; Diet-
rich/Link, Seiten, 129. Zum ‚Ausnahmepsalm‘ (Ps 41), „in dem der Beter selbst Rache nehmen will
(V. 11)“ vgl. Dietrich, Schadenfreude, 90. Dietrich sieht v. a. durch die Einbettung in eine Bitte an
Gott die Eigenmächtigkeit des Rachewunsches hier deutlich gemildert.
 Vgl. Dietrich/Link, Seiten, 129.
 Janowski nennt Ps 18,48; Ps 58,11b; 149,7 (Janowski, Konfliktgespräche, 131, Anm. 132, dort
auch Literatur); vgl. auch Lang, Art. Rachepsalmen, 270. Zenger sieht in Ps 139 auch den Ent-
schluss zum Kampf und zum Widerstand, es bleibe nicht bei Protest allein (vgl. Zenger, Gott
2003, 86). Allerdings muss die magische Wirkung des Fluchworts, an die man glaubte, mit einge-
rechnet werden (vgl. Lang, Art. Rachepsalmen, 260).
 Vgl. Janowski, Konfliktgespräche, 131; Zenger, Gott 2003, 140; Dietrich, Rache, 129. „Jahwe um
R[ache] zu bitten bedeutet, auf eigene Aggressionswünsche im Vertrauen auf Gottes Gerechtig-
keit zu verzichten.“ (Singer, Art. Rache, 269).
 Vgl. Grund, Auge, 44.
 Viele der Psalmen sprechen aus einer Situation versagender menschlicher Gerichtsbarkeit
heraus, vgl. Grund, Auge, 45: „zu schwach, korrumpiert, nicht vertrauenswürdig, nicht kompe-
tent o. ä.“.
 Vgl. Schwienhorst-Schönberger, Art. Vergeltung, 655; Ruppert, Art. Fluch- und Rachepsal-
men, 685; ferner Janowski, Konfliktgespräche, 130 f.; Ebach, Gott der Rache, 6 f.; Hossfeld/Zenger,
Psalmen (NEB.AT), 27; Hossfeld/Zenger, Psalmen 101–150, 181; Zenger, Gott 2003, 112. Den Zusam-
menhang mit der Rechtsentwicklung zeichnen Singer, Art. Rache; Dietrich, Rache, 125–128; Bie-
berstein/Bormann, Art. Rache heraus.
 Vgl. Grund, Auge, 47; insbesondere Jona hat diese Erfahrung gemacht. Jona 3–4 kann insge-
samt als ein theologischer Versuch darüber gelesen werden, wie die übergroße Barmherzigkeit
Gottes über Unrechtsmächte ‚bewältigt‘ werden kann (vgl. Grund, Auge, 47, Anm. 43).

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen 95



sächlichen Vollzug der Rache oder Vergeltung gesprochen.453 Rache wird ange-
droht, angekündigt, herbeigesehnt, erfleht, aber meistens nicht ausgeführt.454

Daher gibt es selten Fantasien darüber, wie die Beterin die Rache vollzieht.455

Was heißt das für den Umgang mit Emotionen wie Hassgefühlen und Aggres-
sionen? Sie werden Gott ‚anheimgestellt‘.456 Die Psalmen öffnen einen Raum vor
Gott, um die Expression und Ventilierung ausleben zu können und die psychologi-
schen Bearbeitungsprozesse in Gang zu setzen – oder auch einfach nur das Un-
recht als solches zu benennen und damit das Recht der eigenen Deutung zu
unterstreichen. Es scheint aber auch ein Raum zu sein, um von den so aktivierten
retributiven Emotionen zurücktreten zu können.

Wenn es nicht das eindeutige Ziel der Rache- oder Feindpsalmen darstellt, re-
tributive Emotionen zu überwinden, kann das für eine Emotionskultur vor jü-
disch-christlichem Hintergrund paradigmatisch sein. Denn es bewahrt vor der
Gefahr einer Psychopolitik, deren Ziel es wäre, die Emotionen zu besänftigen, zu
befrieden, zum Schweigen zu bringen und insofern in die erste der beiden Bewe-
gungen abzudriften. Die Emotionen werden aber adressiert an einen Dritten. Die
Rache- oder Feindpsalmen sind ein Akt der Kommunikation; ein Akt des Vor-
wurfs, der Klage, der Forderung. Insofern passiert hier genau das, was Strawson
beschrieben hat:457 reaktive Einstellungen werden zum Ausdruck gebracht, die
völlig berechtigt und Ausdruck eines reichen emotionalen Lebens sind – aller-
dings hier nicht gegenüber dem Schuldigen, sondern gegenüber einer anderen In-
stanz. Ähnlich, wie im Rechtsstaat die geschädigte Person den gesamten Prozess
und erst recht die Strafe dem Gericht übergibt, übergibt sie der Psalmbeter Gott
als der obersten Rechtsinstanz.

Aus systematischer Sicht ist der Gedanke der Delegation der Rache an Gott je-
doch in Spannung zu halten mit der irdischen Suche nach Gerechtigkeit. Problema-
tisch wäre es, erschiene die Delegation als das einzige Element einer christlichen
Emotionskultur vor biblischem Hintergrund.458 Genauso, das sei an dieser Stelle

 Vgl. Grund, Auge, 46.
 Vgl. Dietrich, Rache, 123; Dietrich/Link, Seiten, 129.
 Vgl. Dietrich/Link, Seiten, 128 f. Als Gegenbeispiele nennt Dietrich Ps 58; Dtn 32,41 f.; Jes
34,8 ff. und beispielhaft für erzählende Texte Ri 11,36; 1 Sam 14,24 (vgl. Dietrich, Rache, 128,
Anm. 81).
 Vgl. Zenger, Gott 2003, 152.
 Vgl. oben 2.4.1.
 So kritisiert auch Haußmann, die Delegation an Gott verdränge den menschlichen Ärger:
„Der Zorn ist Gott vorbehalten, der Mensch hat seinen Ärger in Zaum zu halten.“ (323; vgl. auch
330 mit Klessmann).

96 2 Emotionen



unterstrichen, stellt das Hinaustragen der Gerechtigkeitsklage und -einklage in die
Öffentlichkeit eines ihrer Elemente dar, das ebenfalls emotional grundiert ist.459

2.7.4 Fazit

Für eine christliche Emotionskultur bieten die Rache- oder Feindpsalmen also das
Potenzial, weder eine repressive Unterdrückungskultur in zweifelhafter Fortschrei-
bung der Achtlasterlehre zu pflegen, noch Rachewünschen freien Lauf zu lassen
und damit Gewalt durch religiöse Legitimitätsansprüche zu schüren. In der rezi-
pierenden und performativen Inanspruchnahme dieser Gebete hat sie weiter mit
der Wucht dieser Emotionen zu tun: darin liegt bleibend ihre Chance in Expression
und Ventilierung, aber auch ihre Gefahr in der Verstärkung aggressionsaffiner Bild-
welten.460 Hier öffnen sich auf der Rezeptionsebene heute Eindämmungsmöglich-
keiten über die Texte selbst hinaus, z. B. durch die Art der liturgischen Einbindung.
Entscheidend ist aber die Erweiterung zur Dreier-Konstellation über die Gottesrela-
tion, wie Dalferth sie anlegt: Dass Leidenschaften dadurch nicht abgetötet, aber
transformiert werden können, führen die Psalmen plastisch vor Augen. Dadurch,
dass Psalmen als Gebete auf einen kommunikativen Raum hin angelegt sind, der
Gott adressiert und insofern die Sozialkonstellation zwischen Beterin und Feind um
Gott als dritte Größe erweitert, entsteht zwischen Impuls- und Handlungsaspekt die
Möglichkeit der Delegation und der Transformation des Selbstbehauptungswun-
sches in eine leidenschaftliche Gerechtigkeitsklage.461 In diesem Sinn können die
Psalmen als Potenzial gehoben werden und auch als Paradigma für eine christliche
Emotionskultur im Umgang mit retributiven Emotionen fungieren.462

 Vgl. dazu unten, 2.8.3.
 Vgl. Grund, Auge, 47, v. a. Anm. 41.
 Isolde Karle hat dies bereits für die Polizeiseelsorge betont: „Die biblischen Psalmen ermuti-
gen dazu, Empfindungen des Zorns und der Wut gegen Unrecht nicht resigniert oder verschämt zu
unterdrücken, sondern sie zuzulassen, zu akzeptieren und auch zu verbalisieren. Der Ruf nach
dem gerechten Richter und seiner Vergeltung bedeutet freilich dann auch, auf eigene Rache ver-
zichten zu können und sie stattdessen Gott anheim zu stellen.“ (Karle, Chancen, 14). Vgl. mit prak-
tisch-theologischen Implikationen auch Butting, Gewalt; Bieler, Psalmengottesdienste; Frechette,
Destroying – zusammengefasst in: Schütz, Rache – sowie Silber, Eingeklammerte; Bail, Gott.
 Es wäre lohnenswert, die Rolle von Rachepsalmen – als Literatur, im Akt des Lesens, im Akt
des Sprechens und Betens – mit den Beobachtungen Fabian Bernhardts zum Wechselspiel von
Realem und Imaginären, mit ihrer ‚Affektpoetik‘ ins Verhältnis zu setzen (vgl. Bernhardt, Rache
2021, 250–321, Dritter Teil). Nach Bernhardt ist Rache unter Bedingungen der Moderne nur durch
innere Spaltung zu haben (vgl. Bernhardt, Rache 2021, 320). Möglicherweise läge in den Psalmen
das Potenzial, die ‚Affekthygiene‘ der Rachefantasie nutzen zu können, ohne eine innere Spal-

2.7 Paradigma für den Umgang mit retributiven Gefühlen 97



2.8 Einordnung und Bewertung retributiver Emotionen aus
theologischer Perspektive

Wenn sich die Theologie auch nicht als ‚Türhüterin‘463 eines doppelten Ausgangs
dieses Kapitels verstehen möchte, sodass sie etwa gute und schlechte oder sünd-
hafte und gerechte Emotionen ambiguitätsfrei sortieren könnte, kann doch von
ihr erwartet werden, aus ihrem eigenen Deutungsrahmen heraus Auskunft darü-
ber zu geben, wie sie retributive Emotionen, also Emotionen, die im Umfeld von
Rache und Vergeltung auftreten, wahrnimmt.464 Wie steht eine theologische Per-
spektive zu den Verschiebungen in der Bewertung von retributiven Emotionen,
die zu Beginn dargestellt wurde? Die Antwort soll im Folgenden entlang der
grundlegenden theologischen Perspektivpunkte auf den Menschen gegeben wer-
den, indem das oben Gesagte ausgewertet wird.

2.8.1 Geschöpflichkeit und Erhaltung des Lebens

Dass Emotionen dem Menschen als Geschöpf mitgegeben sind, wird auch von den
skeptischsten Positionen nicht infrage gestellt. Selbst Evagrius erkannte dies an.
Auch sonst lassen sich in der Theologiegeschichte kaum Positionen finden, die
dem widersprächen; im Gegenteil wird die Geschöpflichkeit häufig vorausgesetzt
und explizit thematisiert.465

Auch retributive Emotionen sind davon nicht ausgenommen. Wo Zorn als
Laster begriffen wurde, als Emotion, die eng mit Rachewünschen und -impulsen
verbunden ist, fußte er doch auf einem dem Menschen mitgegebenen Vermögen,
das als solches gute Funktionen erfüllen kann. Die Annahme des Menschlichen, ja

tung vollziehen zu müssen – weil nämlich coram Deo ein Raum eröffnet wird, in dem ich nicht
‚ein Anderer werden muss‘, um Rachewünsche fühlen zu dürfen. Es wäre mithin ein Raum, der
einen Austritt aus der modernen Tabuisierung der Rache für eine begrenzte Zeit und in einer be-
stimmten ästhetischen Form ermöglicht. Gleichwohl bleibt – wie oben schon festgestellt – die
Problematik der Rückwirkungen des Imaginären auf das Reale, wenn Rachefantasien Gewaltakte
vorbereiten (vgl. Bernhardt, Rache 2021, 282: „The Imaginary Strikes Back“).
 Vgl. oben, 2.6.2.
 Damit wäre zu hoffen, dass die berechtigte Kritik A. Haußmanns an einem stark normativen
und vereinfachenden Zugriff auf die Wut, den sie für die religiöse Perspektive als typisch heraus-
stellt (vgl. Haußmann, Mensch, 330.348.351) das Folgende nicht trifft.
 Vgl. Lester, Christian, 43; 44 für Augustin; 45 für Thomas von Aquin; 45 für Luther; am we-
nigsten bei Calvin (vgl. 46; Lester geht andere Wege, um die Ehre der Emotionen bei Calvin zu
retten); 47 für Wesley und Jonathan Edwards; das Thema fehlt weitgehend im 20. Jh. (bis auf Til-
lich und Pannenberg): 50.

98 2 Emotionen



des Fleischlichen, durch Jesus Christus untermauert als Theologoumenon diese
grundsätzliche Anerkennung.

Autoren der moral psychology wie Murphy gehen nun nicht nur von einem
faktischen Gegebensein von resentment aus, sondern bringen es in Verbindung
mit dem Schutz und der Erhaltung des Lebens. Solche Emotionen dienen dazu,
das eigene Leben oder das von anderen zu schützen und Respekt einzufordern.
Das kann theologisch als Schutz des Geschöpfes wertgeschätzt werden.466

2.8.2 Sünde

Von dieser Einschätzung aus wird die Theologie retributive Emotionen nicht an
sich als moralisch falsch, böse oder als Ausdruck des sündhaften Menschen allein
deuten. Wenn Evagrius und andere in der monastischen Tradition der Alten Kir-
che den Zorn, den sie eng mit Rachewünschen verbunden begriffen, primär vom
Locus der Sünde wahrnahmen, hing das damit zusammen, dass das Anliegen mo-
nastischer und spezifisch asketischer Traditionen ohnehin in der Bekämpfung
der Sünde im Sinne von innerer Instabilität zu finden war.467 Eine Theologie, die
aber Manifestationen der Sünde nicht mehr nur in der Ablenkung von Kontem-
plation und Gebet erkennt, sondern auch im Unterbleiben einer Veränderung
veränderungswürdiger Verhältnisse, muss Zorn aus diesen Gründen nicht mehr
als sündhaft klassifizieren.

Die theologische Hamartiologie weiß aber auch darum, dass die Moral an sich,
moralische Vorstellungen zur Gestaltung des sozialen Lebens und selbst das Gesetz,
das diese Gestaltung zum Leben nach Gottes Willen zum Ziel hat, von ‚der Sünde‘,
die in Texten dieses Zusammenhangs durchaus personale Gestalt gewinnen kann,
missbraucht werden kann.468 Erneut versucht ‚die Sünde‘, das Gesetz in Anspruch
zu nehmen und es so dem Tod anstatt dem Leben dienen lassen. Gegenüber der
Tradition des ‚gerechten Zorns‘, die in der Kirchen- und Theologiegeschichte stets
präsent war und die von feministischen und befreiungstheologischen Ansätzen zu-
recht gegen eine problematische einseitige Hamartiologisierung des Zorns in Stel-
lung gebracht wurde, ist dieser Punkt festzuhalten. Auch die Inanspruchnahme
dieser Tradition für sich oder andere bleibt von Sünde angefochten.

Von hier aus wird es theologisch nötig, auch eine Kritik retributiver Emotio-
nen zu üben. Ziel kann es hier weniger sein, gute von schlechten Emotionen un-

 Vgl. Lester, Christian, 175 f.
 Vgl. Greschat, Sicherheit, 180.
 Vgl. z. B. die ‚Versuchung Jesu‘ und Röm 7.

2.8 Einordnung und Bewertung retributiver Emotionen aus theologischer Perspektive 99



terscheiden zu wollen. Vielmehr bestand der Ansatz im Vorigen darin, auf eine
Emotionskultur zu setzen, die alle Emotionen einschließt, sie aber nicht auf sich
beruhen lässt.

2.8.3 Christliche Lebensführung

Im Kampf gegen das Böse – wenn auch nur das Böse im eigenen Inneren – konnte
selbst die kritischste Tradition Ärger, Wut und Zorn einen berechtigten Ort zuge-
stehen. In diesem Sinn können Emotionen wie diese in der Tat als Teil auch
christlicher Lebensführung wertgeschätzt werden, weil sie für die Wahrnehmung
einer problematischen Situation sensibilisieren können und mit der Achtung so-
zialer Normen verbunden sein können, weil sie anderen diese Wahrnehmung
und Achtung signalisieren und zur Veränderung sozialer Strukturen motivieren
können.469 Hier geht es nicht mehr nur um Emotionen, die als gegeben vorausge-
setzt und durch den christlichen Glauben transformiert werden, sondern um
Emotionen, die in und von der Glaubenspraxis her erst entstehen, geschult und
gefördert werden.

Selbst bei Emotionen, die auf Rache und Vergeltung drängen, ist nicht auszu-
schließen, dass sich Widerstand oder Protest gegen das Böse in ihnen verbirgt.
Zumindest wäre – geschult an den Deutungen der entsprechenden Psalmen –

eine Hermeneutik an diese Emotionen anzulegen, die dafür Raum lässt.470 Positiv
gewendet kann sich die menschliche Sehnsucht nach Gerechtigkeit und Freiheit
in diesen Emotionen Bahn brechen.

Emotionen aus dem Aggressionsspektrum können genauso wie positiver ge-
tönte Emotionen als „Seismographen der Bedeutung“471 fungieren. Das legen die
Verschiebungen sowohl in der Bewertung von Emotionen insgesamt (2.2) als auch
in der Bewertung retributiver Emotionen (2.4) nahe. Diesen Gedanken hatten in
ähnlicher Weise schon ältere, befreiungstheologische und feministische Ansätze

 Vgl. oben 2.5.2. Vgl. auch Haußmann, Mensch, 327: Wut reguliert „in starkem Maß die Bezie-
hungsebene eines Menschen, indem sie die eigenen Grenzen und Bedürfnisse anzeigt und zu
ihrer Einhaltung oder Wiederherstellung aufruft – und das macht sie auch für den religiösen
Kontext so bedeutsam.“.
 Zur Frage danach, welche Rolle aggressive – aber auch andere – Emotionen in Protestbewe-
gungen spielen können und sollten, ist eine Debatte in der theologisch-ethischen Literatur zum
Populismus entstanden. Vgl. dazu die Literatur oben (2.6.1), Anm. 332. Emotionen wie Wut, Zorn
und Empörung grundsätzlich und ausschließlich als Gefahr zu betrachten, würde ihrem Ort in
der christlichen Lebensführung jedenfalls nicht gerecht.
 Ammann, Emotionen. Ammann wählt als Beispiel für Emotionen im Horizont des christli-
chen Ethos das Mitleid (vgl. Ammann, Emotionen, 225–250).

100 2 Emotionen



aufgenommen und den Zorn – aber auch andere, verwandte Emotionen – gera-
dezu als Tugend loben können. Die wirkmächtige hamartiologische Tradition
sollte den Blick auf dieses Potenzial retributiver Emotionen nicht verstellen. Sie
können in einer Situation die konkrete Art und Weise sein, die Verletzung unse-
rer eigenen Würde oder der anderer wahrzunehmen472, den Bruch von Normen
des Zusammenlebens und Widersprüche zu Überzeugungen etwa von Menschen-
würde und Gerechtigkeit zu erkennen.

Emotionen, die sich mit Rachewünschen und Vergeltungsforderungen verbin-
den, können zwar von Neid, Eifersucht, Ressentiment und Hass herrühren oder
von dort her korrumpiert sein. Sie können aber auch – wer mag das beurteilen? –
aus Leidenschaft für das Reich Gottes, für Gerechtigkeit und Freiheit herrühren.
Im Sinne des simul iustus et peccator kann sogar beides zugleich geschehen. Emo-
tionen aus diesem Spektrum stehen in keinem Ausschlussverhältnis zu Mitgefühl
und Liebe, die zum Engagement drängen, zu Protest und Anklage. Insbesondere
als andere Seite der Liebe wird Zorn häufig positiv konnotiert.473 Dabei kann ins-
besondere der stellvertretende Aspekt – den schon Strawson für relevant hielt –
eine Rolle spielen; ein Aspekt, den Demmerling/Landweer insbesondere in der
Empörung wiedererkannten.474

2.8.4 Überlagerungen und Ambivalenzen: Emotionskultur und ihre Grenzen

Die bisher genannten Aspekte überlagern sich jedoch gegenseitig, wo Emotionen
empfunden und wahrgenommen werden, also in der Lebens- und Glaubenspraxis.475

Auf der Ebene der Beschreibung einzelner Emotionen war diese Überlagerung für
Demmerling und Landweer der Grund, Emotionen aus dem Aggressionsspektrum
gemeinsam darzustellen. Dieser Überlagerung entspricht im Verhältnis von Emotion
und Moral das Phänomen der Deckaffekte. Diese Überlagerung bedingt die bleibende
Ambivalenz retributiver Emotionen. Die monastische Tradition, die oben skizziert
wurde, warnte nicht nur deswegen vor Zorn, Wut und Ärger, weil sie die meditative
Einkehr störten, sondern auch, weil sie skeptisch schien, ob es der betroffenen Per-
son selbst oder auch anderen überhaupt einsichtig werden konnte, ob ihre Emotio-

 Vgl. zu diesem Konzept erneut Ammann, Emotionen.
 Neben Harrison (vgl. 2.5.2) vgl. die Literatur zum Zorn Gottes, in der das so z. T. vertreten,
z. T. diskutiert wird: Wälchli, Art. Zorn (AT), 3.2.1; Janowski, Gott, 173; Miggelbrink, Zorn; Dalferth,
Leidenschaften, 134 f.
 Vgl. dazu aus der aktuellen moral- bzw. sozialphilosophischen Literatur Schwarze, Recognizing.
 Vgl. so auch ähnlich in einer Zwischenbilanz zu Emotionen und theologischer Ethik: Schlei-
cher, Chaos, 293.

2.8 Einordnung und Bewertung retributiver Emotionen aus theologischer Perspektive 101



nen gerechtfertigt waren oder nicht. Im konkreten Erleben dieser Emotionen ist der
gerechte Zorn schwer zu unterscheiden von anderen Emotionen, die im gleichen
Spektrum liegen. Das macht die Opazität der Emotionen für den Menschen aus, der
sich nach Überzeugung der theologischen Anthropologie selbst nicht zur Verfügung
hat. Emotionen, die auf Rache oder Vergeltung drängen, müssen nicht immer aus
‚niedrigen Beweggründen‘ kommen, das hat die Verschiebung in der Bewertung
solcher Emotionen deutlich gezeigt. Es ist aber nie auszuschließen, dass instantan
Legitimationsstrategien zu den ursprünglichen Emotionen hinzutreten und diese
überdecken.

Die damit angesprochene Ambivalenz ist keineswegs deckungsgleich mit der
Abwägung von tugend- und lasterhaften Formen von Zorn oder anderen Emotio-
nen aus dem genannten Spektrum, wie sie in tugendethischen Ansätzen im Zuge
der Umwertung dieser Emotionen vorgenommen wird.476 Vielmehr geht sie darü-
ber hinaus. Die Abwägungen, die in tugendethischer, oft aristotelisch orientierter
Weise vorgenommen werden, sind durchaus überzeugend. Aber die spezifische
Einsicht der theologischen Anthropologie liegt darin, dass noch im abgründigsten
Rachewunsch, der so ganz unmoralisch anmutet, die Sehnsucht nach Gerechtig-
keit oder der verzweifelte Glaube an Gottes Geschichtsmacht verborgen liegen
kann, was sich in den biblischen Rache- oder Feindpsalmen entdecken lässt. Um-
gekehrt weiß die theologische Anthropologie darum, dass noch im höchstmorali-
schen Zorn, der sich als heiliger oder gerechter Zorn versteht, die vertrackte
Fähigkeit der Sünde lauert, sich als moralisch zu gerieren.477

Eine christliche Emotionskultur könnte auf diesen Sachverhalt reagieren,
indem sie Räume schafft, in denen solche Emotionen eingestanden und ausge-
drückt werden können, damit es nicht zu einer ‚Verschiebung in Schuld‘ kommt.478

Als Paradigma dafür standen in diesem Kapitel die Psalmen. Als Gegenüber dazu
können Elemente wie Delegation, Umadressierung der Emotion, etwa von einer
Person auf eine nicht-personale Macht479, aber auch Narrationen von und biblische

 Vgl. Griswold, Nature; Cogley, Study; Pettigrove, Meekness; Tessman, Virtues.
 Vgl. Bonhoeffer, Ethik, 63; Bonhoeffer, Gedanken, 538; Bonhoeffer, Widerstand, 12–14; Ober-
dorfer, Trug; Wagner, Teufel.
 Zur empirischen Unterstützung der Relevanz solcher Räume vgl. Haußmann, Mensch, 336.
 Bei Evagrius gegen die Dämonen, in der Befreiungs- und feministischen Theologie etwa die
‚strukturelle Sünde‘. Zu erinnern ist hier auch an das Diktum Augustins: ‚Hasse die Sünde, nicht
den Sünder.‘ Aus dem resentment-Diskurs vgl. in ähnlicher Richtung La Caze, Envy, 39: “Resent-
ment ought not to lead to revenge, but a re-evaluation of the system under which injustices can
occur. [...] Once we have understood the source of an injustice, we may consider what would be
the appropriate action to take. Resentment properly shifts its object from the landlord to the sys-
tem which encourages the abuses. For example, if we feel resentful, we may wish to protest ra-
ther than seek revenge or punishment.”

102 2 Emotionen



Aufrufe zu Vergeltungsverzicht sowie Imaginative kommender Gerechtigkeit als
Teil einer solchen Emotionskultur auftreten.480 Weder eine Tugend der Apathie
bzw. eine Verdammung des Zorns sollte fortgeschrieben noch eine Tugend der Em-
pörung aufgestellt werden, die die heikle subtile Verbindung zu anderen emotiona-
len Anteilen desselben Spektrums vergisst.

Ein Grund für Skepsis solchen Emotionen gegenüber mag auch schon in der
Tradition, die den Zorn als Sünde ansah, von der Skepsis ihrer Kontrollierbarkeit
gegenüber herrühren. Wenn im Vorausgehenden für eine Kultur retributiver
Emotionen als Zugang optiert wurde, dann nicht, weil die richtige Kultur dem
überwältigenden Überschuss481 der Emotionen Herr werden könnte. Es wurde
dafür optiert, weil dies die Frage nach der Möglichkeit einer Kritik von Emotio-
nen durch Theologie und Religion konstruktiv zu wenden versprach, die für retri-
butive Emotionen besonders relevant ist. Das Konzept einer Emotionskultur hat
aber auch seine Grenze: Diese findet sich an der bleibenden, prinzipiellen Ambi-
valenz retributiver – wie auch anderer – Emotionen.

 Vgl. oben, 2.6.4.
 Vgl. Wabel/Stamer/Weider, Rolle, 20 f. zur Grundeinsicht des phänomenologischen Zugangs.

2.8 Einordnung und Bewertung retributiver Emotionen aus theologischer Perspektive 103



3 Überzeugungen

3.1 Rache und Vergeltung als Überzeugungsphänomen

Emotionen wurden schon von früheren Zugängen als maßgeblicher Ausgangs-
punkt für die Analyse von Rache und Vergeltung betrachtet.1 Wie das letzte Kapi-
tel (2.) zeigte, haben sich durch den emotional turn und den resentment-Begriff an
diesem Ausgangspunkt Verschiebungen der Einschätzung und der Bewertung er-
geben. Die Bedeutsamkeit von Emotionen für unser Denken und Handeln scheint
im Urteil der Emotionsforschung eher noch gewachsen zu sein. Dabei werden
Emotionen im Umkreis von Rache und Vergeltung nicht mehr durchweg als bloß
bemäntelte niedere Affekte eingeordnet.

So relevant daher Emotionen für diese Thematik sind, so besteht doch eine
lange Tradition, die hier eine emphatische Abgrenzung vornimmt: Rache sei ein
emotionales Phänomen, nicht aber Vergeltung. Bei Vergeltung gehe es vielmehr
um Überzeugungen, nämlich davon, was gerecht sei.2 In den Straftheorien der
Rechtsphilosophie ist diese Zugangsweise nie abgebrochen.3 Ganz im Gegenteil:
gerade diejenigen Theorien, die staatliches Strafen als Vergeltung begründet
rechtfertigen wollen, erhalten zurzeit besonderen Auftrieb. Auf die Gründe und
die Argumentation wird gleich einzugehen sein. Zuvor ist es wichtig, zu Beginn
dieses Kapitels wahrzunehmen: Vergeltung wird hier als ein Phänomen angese-
hen, das aus einer Überzeugung erwächst. Es geht in diesem Kapitel mithin um
Begründungswege, Argumentationen, legitimatorische Ansprüche und normative
Fundierungen. Damit unterstehen Theorien in diesem Feld einem differenten wis-
senschaftlichen Paradigma als Theorien des ‚Schleiers‘4 oder der Praxis. Wie wir
sehen werden, werden sie dennoch von den Verschiebungen auf dem Feld der
Emotionen informiert.

 Vgl. oben, 1.2.1.
 Vgl. dazu auch Bernhardt, Rache 2021, 16 f.
 Auf der Ebene der Überzeugungen wäre auch eine Untersuchung der Lehre vom gerechten
Krieg lohnenswert, weil dort ebenfalls die Frage nach der gerechten Vergeltung, ihrer Begrün-
dung und ihrem angemessenen, nämlich proportionalen Maß diskutiert wurde und wird
(vgl. oben, 1.4). Da die Renaissance der Vergeltungstheorie aber auf dem strafphilosophischen
Feld so markant ist, wird dieses zum Gegenstand dieses Kapitels gewählt.
 Vgl. oben, 1.2.1.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-003

https://doi.org/10.1515/9783111389141-003


3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens
als Vergeltung

Im Hinblick auf die Philosophie des Strafrechts wird schnell klar, dass traditionell
zwei große Theoriefamilien die Debatte beherrscht haben: Erst die Vergeltungs-
theorie, häufig als absolute Theorie eingeordnet, dann die relative, am Konse-
quentialismus – d. h. in diesem Feld meist genauer am Utilitarismus – orientierte
Theorie. In den Jahren der Strafreform, also etwa den 70er Jahren des 20. Jahrhun-
derts, galt die Präventionstheorie als orientierend. Der Retributivismus war mit
einem Verdikt belegt, der nicht hätte erahnen lassen, zu welcher Renaissance er
in den letzten Jahrzehnten5 gelangen würde.6 Seit einigen Jahrzehnten lebt die
Vergeltungstheorie, die doch als überkommen, primitiv und barbarisch galt, wie-
der auf.7

Ernüchterungsphänomene tragen dazu bei8: Die Hoffnungen auf die Rehabili-
tation des Täters und die Spezialprävention erwiesen sich als in vielen Fällen zu
hoch gegriffen, bis hin zur resignativen Erkenntnis: „nothing works“.9 Da man ins-
besondere in den USA auf die Abschreckungswirkung der Strafe setzte, trieb der
Präventionsgedanke fragwürdige Blüten. Dazu zählen die Praxis der sogenannten
indeterminate/indefinite sentences, also Haftstrafen ohne bestimmte Dauer je nach
Erfolg der Resozialisierung, oder die three-strikes-Gesetze, denen zufolge direkt
eine lebenslängliche Strafe zu verhängen ist, wenn im Fall eines Gewaltverbre-
chens bereits zwei weitere, vorige Delikte vorliegen.10 Fragwürdige Entwicklungen
wie diese ließen die Orientierung an der Prävention in Zweifel ziehen, was durch

 Vgl. Thornton, Against Retributivism, 83: “Retributivism now possesses a respectability which
it was thought at one time by many to have lost irretrievably.”; Hörnle, Strafbegründungstheo-
rien, 16 f.: „Nach einem Abebben der Popularität absoluter Straftheorie und dem Vordringen
funktionaler Betrachtungsweisen in den siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts ist das Inte-
resse an nicht-nützlichkeitsorientierten Straftheorien seit etwa drei Jahrzehnten wieder gewach-
sen.“ – d. h. ab ca. 1980. Vgl. auch Pawlik, Person, 45; Zimmermann, Verdienst, 1.
 Etwas anders die Lage in den USA, vgl. Andrissek, Vergeltung, 57 f.
 Vgl. Cragg, Preface, v.
 Vgl. Thornton, Against Retributivism, 83.
 Vgl. im Einzelnen Hörnle, Straftheorien 2017, 23 f.; Andrissek, Vergeltung, 57 f. Vgl. auch schon
Zehner, Forum, 62: „Die vielfältigen Formen der Resozialisierung haben weltweit nicht den er-
wünschten Erfolg gebracht.“ Er sieht u. a. im Täter-Opfer-Ausgleich, der damals aufkam, einen
„hoffnungsvollen Wendepunkt“ (Zehner, Forum, 62, Herv. fallengelassen), der inzwischen freilich
hinter uns liegt und von dem sich der neue Retributivismus unterscheidet.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 1; Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 120; Thornton,
Against Retributivism, 83.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 105



eine generelle Kritik am Utilitarismus11 unterstützt wurde.12 Das alles führte erst in
den USA, dann auch in Deutschland zu einem „Siegeszug der absolut-retributiven
Theorien“13.

Aktuellen gesellschaftlichen Trends wie erhöhter Opfer-Orientierung14 und ge-
stiegener Punitivität15 kommt eine Rückbesinnung auf die Vergeltungstheorie eben-
falls entgegen.16 Sie erlebt neuen Aufwind – zum Teil in Form von Relektüren und
Apologien, meistens aber in gewandelter Form. Ein Wandel in der Begründung ist
allein schon angezeigt, weil die Referenz auf eine von allen akzeptierte, vorpositive
Ordnung, die Vergeltung fordern würde, nicht mehr in Betracht kommt.

Die wichtigsten Varianten dieses Wiederauflebens werden im Folgenden vor-
gestellt. Was verschiebt sich in der Wahrnehmung und Bewertung von Vergeltung,
das den Retributivismus wieder attraktiv erscheinen lässt? Welche Begründungs-
wege werden zu seiner Unterstützung neu beschritten? Dazu muss zunächst der
klassische Retributivismus in Erinnerung gerufen werden. Da dieser – wie die Prä-
ventionstheorie – hinlänglich bekannt und auch in der Theologie ausreichend
wahrgenommen wurde17, beschränke ich mich auf eine kurze Erinnerung, die vor
allem dazu dienen soll, die neueren Varianten verstehen zu können.

 Vgl. Thornton, Against Retributivism, 83.
 Weitere Gründe nennt Tatjana Hörnle: „Hintergrund ist zum einen, dass es für die an Rechts-
philosophie interessierten deutschen Strafrechtswissenschaftler nahe liegt, der eigenen Tradition
folgend mit den Texten deutscher Klassiker zu arbeiten. Zum anderen wirkte sich die Kritik an
einem funktionalen Strafrechtsverständnis aus, die etwa von Wolfgang Naucke und E.A. Wolff
geäußert wurde, und die (unter anderem bei Schülern E.A. Wolffs) zu einer enthusiastischen Ver-
einnahmung einer bei der Philosophie der Aufklärung vermuteten ‚Philosophie der Freiheit‘
führte.“ (Hörnle, Strafbegründungstheorien, 16 f.).
 Andrissek, Vergeltung, 58.
 Vgl. Hamel, Strafen, 13. Der Terminus ‚Opfer‘ wird in der rechtsphilosophischen Literatur
hierzu recht unbesorgt verwendet. In anderen, oft traumatologisch informierten Kontexten, wird
hingegen von ‚Überlebenden‘ gesprochen. In dieser Arbeit übernehme ich den Opfer-Begriff wie
in der behandelten Literatur verwendet.
 Vgl. Loos, Art. Strafe, 1759.
 Vgl. Jung, Rache, 383; weitere gesellschaftliche, stützende Faktoren für die „Rückbesinnung
auf eine im Prinzip retributive Sinngebung der Strafe“macht Weigend, Kommentar, 39 aus, näm-
lich Re-Moralisierung, zunehmenden Individualismus mit „größerer Empfindlichkeit gegenüber
Verletzungen der Intimität des individuellen Lebensbereichs“, reduzierte Toleranz, Lebensängste
und Bedrohungsgefühle. Die „Renaissance von Retribution und Reprobation als Sinngebung des
Strafrechts“ sei aber auch „auf andere, rationalere Erwägungen“ zu gründen (Weigend, Kom-
mentar, 39).
 Zur theologischen Literatur vgl. die unten (3.3.1) aufgeführten Titel.

106 3 Überzeugungen



3.2.1 Klassischer Retributivismus: Die Pflicht zu vergelten

Die Vergeltungstheorie der Strafe, der Retributivismus, argumentiert in Grundzü-
gen wie folgt: Durch die Straftat wurde eine Norm übertreten.18 Diese Rechtsver-
letzung muss vergolten werden. Diese Vergeltung ist absolut geboten und wird
nicht von weiteren Zwecken abhängig gemacht, die man damit verfolgen könnte.
Der Täter habe die Strafe schlicht ‚verdient‘.19

Eine rigorose absolute Straftheorie könnte mit diesen Kernelementen die
Begründungsnotwendigkeit von Strafe bereits abwehren und die Argumentation
beenden.20 Manche behaupten denn auch, dass Strafe intrinsisch moralisch gut
sei.21 Die Überzeugung, dass Vergeltung gut ist, steht dann für sich. Die meisten
aber verweisen auf die Notwendigkeit, wiederausgleichende Gerechtigkeit herzu-
stellen22: Die Gleichheit zwischen den Bürgern der Rechtsgemeinschaft wurde
durch die Tat verletzt und muss durch Vergeltung wieder in Kraft gesetzt werden.
Die Gerechtigkeit, die Vergeltung als gerecht qualifiziert, wird damit stark an
Gleichheit orientiert.23 Die Strafe geht dabei über Schadensersatz oder Wiedergut-
machung in Höhe des entstandenen Schadens an das Opfer hinaus.24

Wie der Terminus ‚absolut‘25 in diesem Zusammenhang anzeigt, hält der Re-
tributivismus die Konzepte von moralischer Schuld bzw. moralischem Verdienst
für eigenständige, nicht (zumindest nicht ausschließlich) aus Folgenerwägungen
ableitbare Normen.26 Auf ihnen basiert die Überzeugung, dass Vergeltung ge-
recht ist.

 Das setzt jede Praxis des Strafens voraus, vgl. Campagna, Begründung, 208 f.
 Die Kategorie des Verdienstes/desert ist die Basis jeder retributiven Straftheorie und Gegen-
stand eingehender philosophischer Erörterung, vgl. z. B. Zimmermann, Verdienst. In den USA
wird daher auch der Begriff ‚just deserts‘ für die retributivistische Strömung der Strafbegrün-
dung verwendet (vgl. Andrissek, Vergeltung, 57).
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 18.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 19; Wolf, Verhütung, 48.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 20; Hoerster, Strafe, 25. Als Kennzeichen der Vergeltungstheo-
rie insgesamt: Höffe, Art. Strafe, 251. Vgl. auch Huber, Gerechtigkeit, 398; Beintker, Schuld, 55;
Körtner, Strafe, 106; Honecker, Grundriss, 594; Track, Art. Strafe V., 210.
 Vgl. Campagna, Begründung, 211; Hampton, Expressive Theory, 12.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 25 f.42. Das heißt nicht, dass die Vergeltungstheorie zu vergleichsweise
höherer Punitivität neigt (vgl. Dais, Retributivism, 114 f.), auch wenn das die gesellschaftlich ver-
breitete Erwartung sein mag (vgl. oben, 3.2). Vielmehr definiert sich Strafe selbst gerade über
diesen Überschuss. Einen Sonderfall stellen dagegen diejenigen Theorien dar, die vergeltende
Strafe vom Zivilrecht, Schadensersatz oder von der Wiedergutmachung aus entwerfen.
 Kritisch zur Verwendung des Terminus vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 17 f.
 Vgl. Wolf, Verhütung, 54.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 107



In der Regel wird die Vergeltungstheorie mit Immanuel Kant und Georg Fried-
rich Wilhelm Hegel in Zusammenhang gebracht.27 Für Kant stellt das Gebot zu stra-
fen einen kategorischen Imperativ dar.28 Zwecke außerhalb der Strafe selbst sind
für ihre Verhängung nicht zulässig.29 Qualität und Quantität der Strafe müssen
dabei dem Wiedervergeltungsrecht des biblischen ius talionis entsprechen.30 Das
heißt, Gleiches soll mit Gleichem vergolten werden. Anders als andere Vertreter
der Vergeltungstheorie denkt er dabei nicht nur an die Höhe der Strafe,31 sondern
auch an die Art der Strafe, d. h. ihre Qualität, was besonders im Fall der Todesstrafe
relevant wird.32 Für Fälle, in denen das nicht möglich ist, erwägt er Alternativen.33

Am Strafen in diesem Sinn hängt für Kant die Gerechtigkeit im Ganzen.34 Für Hegel
steht die Wiederherstellung des Rechts im Vordergrund.35 Seine Vergeltungstheorie
arbeitet mit den kennzeichnenden Operationen der Aufhebung und der Negation
der Negation. Ausgangspunkt bildet die Verletzung des Rechts und der staatlichen
Ordnung – sodass aus kritischer Warte sogar gesagt wird, bei Hegel erscheine der
Staat als das eigentliche Opfer des Rechtsbruchs.36 Diese Verletzung muss wieder
aufgehoben werden und damit die Negation des Rechts selbst negiert werden.

Dieser Abriss bietet soweit das, worauf sich Vertreter und Kritikerinnen in
der Darstellung als Minimalkonsens einigen können. Um die genauen Argumenta-
tionslinien sind eingehende Diskussionen entstanden. Die Debatte um die Exegese
der Klassiker mahnt zu einer differenzierteren Wahrnehmung und bestreitet
z. T., dass Kant und Hegel als absolute Vergeltungstheorie richtig erfasst sind.37

Die Verästelungen der entsprechenden Diskussion können hier nicht im Einzel-
nen gewürdigt werden. Wichtig festzuhalten bleibt an dieser Stelle, dass die Über-
zeugung von der gerechten Vergeltung zum Teil für sich steht, zum Teil durch
den Gedanken der ausgleichenden Gerechtigkeit erläutert wird.

 Vgl. z. B. Wolf, Verhütung, 50. Die Fokussierung auf diese beiden Autoren bei der Behandlung
absoluter Straftheorien kritisiert allerdings Hörnle, Straftheorien 2017, 17.
 Vgl. Kant, Metaphysik, 453.
 Vgl. Kant, Metaphysik, 453.
 Vgl. Kant, Metaphysik, 454.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 30.31.
 Vgl. Kant, Metaphysik, 455–459.
 Vgl. Kant, Metaphysik, 487 f.
 Vgl. Kant, Metaphysik, 453; Hoerster, Strafe, 33 f.
 Referenztext ist üblicherweise Hegels „Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Natur-
recht und Staatswissenschaft im Grundrisse“, §§ 90–103, 220–229 (so z. B. Höffe, Art. Strafe, 252).
 Vgl. Hoerster, Strafe, 38.
 Vgl. für Kant Zimmermann, Verdienst, 149, Anm. 2 mit Verweis auf Murphy, Retribution Re-
considered, 31–60; Hill, Kant; Holtman, Kant; für Hegel Brudner, Defence. Vgl. außerdem Hörnle,
Straftheorien 2017, 17 f.

108 3 Überzeugungen



Daraus ergeben sich für den Retributivismus folgende Strukturmerkmale, die
für jede seiner Spielarten typisch sind38: Voraussetzung der Strafe ist allein die
Schuld: punitur quia peccatum est.39 Das Ziel der Strafe ist die Vergeltung; ein ande-
rer Zweck kann nicht begründungstragend sein. Umgekehrt bedeutet das Schuld-
prinzip: keine Strafe ohne Schuld (nulla poene sine lege). Strafe bemisst sich
außerdem am Prinzip der Proportionalität – die Strafe muss dem Vergehen ange-
messen sein. Gleiche Vergehen müssen mit gleich schwerer Strafe belegt werden.40

In der Orientierung am zurückliegenden Rechtsbruch, der zugleich Bedin-
gung für die Strafe, Kriterium der Strafzumessung und Grund für die Pflicht zu
strafen ist, zeigt sich ein fundamentales Merkmal der Vergeltungstheorie: die
Rückwärtsgewandheit.41 Insofern der Retributivismus die Motivation für die Straf-
tat und damit auch alle kontextuellen Faktoren ausblendet, setzt er die Willens-
freiheit des Individuums voraus.42

Während es der Theorie als Stärke angerechnet wird, dass dadurch das mora-
lische Subjekt in seiner autonomen Entscheidung ernstgenommen wird43 – ge-
nauso wie die Deckelung des Strafmaßes durch das Proportionalitätsprinzip44 –,
prägen vor allem zwei dominante Vorwürfe die Debatte um den Retributivismus
als strafbegründende Theorie:
1. Der Metaphysik-Vorwurf: Der Retributivismus setzt ein vorpositives Recht vor-

aus, das die Vergeltung anordnet.45 Weder eine religiöse Verankerung für staatli-

 Vgl. zusammenfassend Höffe, Art. Strafe, 251.
 Nach Wolf, Verhütung, 56.58 verknüpft der klassische Retributivismus Strafe mit moralischer,
der nicht-klassische mit rechtlicher Schuld.
 Vgl. Wolf, Verhütung, 54; als einziger anderer Faktor spielt der Grad der Freiwilligkeit eine
Rolle (vgl. Wolf, Verhütung, 54).
 Vgl. Hoerster, Strafe, 26.31. „Gleichgültig, worauf eine Vergeltungstheorie der Strafe im Ein-
zelnen abstellt: Jedenfalls ist sie in ihrer Begründung ausschließlich rückwärtsgerichtet. Denn
das, was vergolten werden soll, kann nur in der Vergangenheit liegen.“ (Hoerster, Strafe, 47).
Wolf (Wolf, Verhütung, 54, Anm. 64) präzisiert: „Die Bezugnahme auf vergangene Schuld ist
vergangenheitsbezogen, die Intention auf Schuldgefühle und Reue dagegen zukunftsbezogen.
Diese intentionale Zukunftsbezogenheit ist zu unterscheiden von einer konsequentialistischen
Zukunftsorientierung, für die der tatsächliche Erfolg wichtiger ist als die Intention.“
 Vgl. Wolf, Verhütung, 58; Walen, Art. Retributive Justice, 4.1.3.1.
 So sieht vor allem Hegel in der Strafe die Anerkennung der Rechtspersönlichkeit des Täters;
vgl. Campagna, Begründung, 214. Diesen Punkt erkennt auch der im Rückblick auf sein retribu-
tivistisches Lebenswerk zweifelnde Murphy immer noch an; vgl. Murphy, Second Thoughts, 101.
 Vgl. z. B. Wolf, Verhütung, 53 f.; Loos, Art. Strafe, 1758.
 Vgl. Loos, Art. Strafe, 1758. Vgl. auch aus der theologischen Ethik Fischer, Schuld, 199; „Der
entscheidende Einwand, der gegen absolute Straftheorien erhoben wird, lautet, dass der Staats-
zweck nach modernem Verständnis nicht in der Verwirklichung einer metaphysischen Weltord-
nung, sondern in der Ordnung des menschlichen Zusammenlebens und der Herstellung eines

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 109



ches Strafen hat heute Chancen auf breite Zustimmung,46 noch ein Natur- oder
Vernunftrecht47. Auch eine zugrundeliegende Gerechtigkeitskonzeption müsste
geklärt werden, ehe sie auf allgemeine Akzeptanz hoffen kann.48 Vielen scheint
der Retributivismus nur als religiöses oder magisches Relikt mit säkularem
Anstrich.49

2. Die Verdopplung des Übels50: Warum die Zufügung von weiterem Leid, näm-
lich des Strafübels am Täter, bereits erlittenes Übel, nämlich das des Opfers,
‚ausgleichen‘ oder das Recht wiederherstellen können soll, wird selbst bei er-
höhtem Theorieaufwand nicht klar.51 Das Tatübel und das Strafübel sind ei-
gentlich inkommensurabel, sodass schon daran der Ausgleichsgedanke
scheitern muss.52

An diesen und weiteren Vorwürfen setzt die schneidende Kritik der utilitaristi-
schen Präventionstheorien an.

relativen Rechtsfriedens besteht.“ (Körtner, Strafe, 107); ähnlich Frister, Art. Strafe, 2395; Hone-
cker, Grundriss, 593: „Die Strafe soll insbesondere die Sollensordnung, die Seinsordnung, die Ord-
nung des Wahren und Guten wiederherstellen. Das staatliche Recht zum Strafen setzt damit die
Anerkennung einer metaphysischen Ordnung voraus. Die Vergeltungstheorie fordert die Erkenn-
barkeit einer metaphysisch begründeten Seins- und Sollensordnung des Sittengesetzes, des Na-
turgesetzes als Grundlage positiven staatlichen Zwanges.“ Allerdings wollten gerade Kant und
Hegel eine rationale, nicht metaphysische Begründung des Vergeltungsgedankens geben (vgl. Ho-
necker, Grundriss, 594).
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 21 f.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 48.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 20.
 So der Schluss, den Hoerster polemisch zieht: „Kants Konzept der Strafgerechtigkeit hängt be-
gründungstheoretisch vollkommen in der Luft und kann eigentlich nur als misslungener Versuch
betrachtet werden, der Vergeltungslehre der biblischen Religion einen säkularen Anstrich zu
geben“ (Hoerster, Strafe, 35). Slattery begreift die Verbindung zwischen dem Delikt und der
Strafe in der Vergeltungstheorie als eine ‚mythische‘ (vgl. Slattery, Myth, 31). Roxin sieht die Ver-
geltungstheorie „als irrationales und zudem anfechtbares Glaubensbekenntnis“, das als solches
unverbindlich sei (zit. nach Huber, Gerechtigkeit, 399).
 Vgl. Wolf, Verhütung, 41: „sinnlose Addierung von Übeln“. Vgl. aus der evangelischen Ethik
exemplarisch Koch, Strafe, 113 f.
 Vgl. exemplarisch Hoerster, Strafe, 34 (zu Kant); 36 (zu Hegel); 51 (aus präventiver Sicht).
 Vgl. Wolf, Verhütung, 49.

110 3 Überzeugungen



3.2.2 Utilitaristische Präventionstheorien: Das Verdikt zu vergelten

Die absolute Notwendigkeit der Strafe ungeachtet aller sonstigen Konsequenzen
und Faktoren will die Opponentin unter der Straftheorien, die relative Theorie
oder Präventionstheorie, nicht gelten lassen. Mit dem Aufkommen des Utilitaris-
mus fragt insbesondere Jeremy Bentham auch auf diesem Feld nach dem Nutzen.53

Strafe scheint ja, wie gerade festgestellt, die Gesamtsumme des Übels in der Welt
zu mehren, anstatt den Nutzen zu erhöhen. Keinesfalls kann sie daher nur in-
trinsisch oder durch den Rekurs auf eine angebliche absolute Forderung gerecht-
fertigt werden. Dafür müssen schon einleuchtende Zwecke angegeben werden.

Diese Zwecke liegen in der Zukunft: Die Präventionstheorie denkt nicht rück-
wärts, sondern vorwärts, und fragt nach den Konsequenzen der Strafe. Der
Zweck von Strafe, der die Vermehrung des Übels allein rechtfertigen kann, liegt
in der Verhinderung künftiger Vergehen.54 Dabei wird zwischen der Spezial- und
der Generalprävention unterschieden.

Die Spezialprävention zielt darauf ab, dass die gleiche Täterin in Zukunft we-
niger oder keine Straftaten mehr begeht, dass also ihr zukünftiges Legalverhalten
in vorteilhafter Weise durch die Strafe beeinflusst wird.55 Für Franz von Liszt hat
das drei Stoßrichtungen: Der Täter begeht eine solche oder ähnliche Tat nicht
wieder, weil er gebessert aus der Strafe hervorgeht (d. h. seine Bereitschaft zur
Rechtstreue gestiegen ist), weil die Strafe ihn abschreckt und schlichtweg, weil er
sie für die Zeit der Internierung nicht begehen kann.56 Der letzte Punkt versteht
sich von selbst. Für die beiden anderen Punkte ist die Prognose entscheidend, die
der Täterin gestellt wird.57 Statt an der Tat orientiert man sich am Täter.58 Da-
durch kommen all die Faktoren, die der Retributivismus in seiner absichtlichen
Kontextblindheit übersah, in die Strafverhängung und den Strafvollzug hinein:
die Motivationslage, die bisherige und künftig angestrebte soziale Einbettung
und/oder psychische Probleme, die therapiert werden müssen. In den Jahren der
Reformeuphorie, die präventive Ansätze promulgierte, stand dementsprechend
die Resozialisation im Fokus. Ein einleuchtender Zweck der Strafe liegt hier also

 Vgl. Campagna, Begründung, 211 f.
 Vgl. Wolf, Verhütung, 38.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 22.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 53 f.; Hörnle, Straftheorien 2017, 22 f. Zu beachten ist, dass Franz von
Liszt selbst eher eine Vereinigungstheorie als eine reine Präventionstheorie vorschwebte (vgl. An-
selm, Jüngstes Gericht, 37).
 Darin kann auch ein Problem liegen, vgl. Hoerster, Strafe, 61.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 54.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 111



in der Senkung künftiger Delikte durch denselben Täter. Dessen Resozialisierung
liegt im Fokus.59

Die Generalprävention zielt nicht darauf, die Rechtstreue des Täters zu ver-
bessern, sondern diejenige weiterer, potenzieller Täterinnen oder der Rechtsge-
meinschaft im Ganzen. Strafe wird damit begründet, dass andere Menschen
zumindest einige Delikte nicht begehen, die sie ohne Strafe begehen würden.60

Die negative Generalprävention begründet das mit Abschreckungseffekten und
zielt damit vor allem auf potenzielle Täter.61 Die positive Generalprävention be-
gründet den Zusammenhang damit, dass durch die Strafe die Rechtsnorm bestä-
tigt und so das allgemeine Rechtsbewusstsein gestärkt werde.62 Wenn damit
erreicht werden kann, dass weniger Straftaten begangen werden, und damit ein
gesamtgesellschaftlicher Nutzen entsteht, der das Strafübel überwiegt, ist nach
utilitaristischer Argumentation Strafe gerechtfertigt – der durch Strafe verhin-
derte Schaden ist größer als der verursachte.63 Auch das also wäre ein Zweck der
Strafe jenseits der Vergeltung: die Senkung künftiger Delikte durch andere.

Solche Zwecke sind es in dieser Perspektive also, die Strafe begründen kön-
nen – nicht die Überzeugung, dass Vergeltung per se gerecht sei. Es kann aus uti-
litaristischer Sicht daher bezweifelt werden, ob der Retributivismus überhaupt
eine Begründung im eigentlichen Sinn liefert. Dabei ist gerade eine Übelzufügung
stärker begründungsbedürftig als eine Lustzufügung. Positive Effekte sind es
stattdessen, mit denen sich Strafe begründen lässt.

Aber auch bei dieser klassischen Großtheorie melden sich Probleme an, die
weithin anerkannt sind: Die Orientierung am Täter droht die Tat und das Schuld-
prinzip aus dem Blick zu verlieren. Wenn es der Abschreckung oder der allgemei-
nen Stärkung des Rechtsbewusstseins dient, an der einzelnen Person ein Exempel
zu statuieren, spricht aus dieser Argumentation heraus letzten Endes nichts dage-
gen. Das Individuum wird so zum Mittel zum Zweck.64 Da die Strafbemessung sich
an den zukünftigen Effekten orientiert, existiert auch keine intrinsische Strafbegren-

 Daher lässt sich auch eine ‚Resozialisierungstheorie‘, wie sie von Franz von Liszt, aber auch
als Alternative für modernes Strafrecht vertreten wird, beschreiben und von anderen Präventi-
onstheorien abgrenzen. So Höffe, Art. Strafe, 251 f.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 64.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 64. In diesem Zusammenhang wird meist Anselm von Feuerbach ge-
nannt, vgl. Hoerster, Strafe, 66.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 27 f.; Hoerster, Strafe, 65.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 72.
 Vgl. Campagna, Begründung, 212. Gegen diesen Punkt der aufkommenden Präventionstheo-
rien wandte sich Kants Einspruch bereits, vgl. Kant, Metaphysik, 453.

112 3 Überzeugungen



zung.65 Sollte eine Besserung oder Abschreckung bei einer Gewohnheitstäterin
keine Aussicht auf Erfolg haben, könnte sogar eine lebenslange Internierung be-
gründet werden, unabhängig von der Schwere der Schuld. Umgekehrt wäre bei
einer Tat aus dem Augenblick heraus Strafe unbegründet, da Besserung, Abschre-
ckung oder Internierung gar nicht erst nötig wären.66 Auch der Vergleich mit ähn-
lich schweren Taten67 oder mit dem verursachten Schaden beim Opfer hat keine
Relevanz.68 Dass dieses Denken kontraintuitiv ist, wird häufig am Beispiel eines NS-
Verbrechers verdeutlicht, der jahrelang angepasst und rechtstreu lebt und insofern
nicht mehr bestraft werden müsste.69 Dass das aber gerecht wäre und tatsächlich
geschehen sollte, erschließt sich vielen Menschen intuitiv. Das Problem der Gene-
ralprävention wäre also: Schuldige könnten im Extremfall gar nicht bestraft wer-
den, weil keine Prävention erzielt würde.70 Unschuldige dagegen könnten dann
bestraft werden, wenn der Nutzen das Übel überwiegt.71 Das heißt aber, das Schuld-
prinzip entfällt, wenn es nicht schon im Begriff der Strafe enthalten ist und dadurch
geltend gemacht wird.

Neben diesen prinzipiellen rechtsethischen Überlegungen entstehen empiri-
sche Probleme. Die Theorie macht sich abhängig von empirischen Prämissen,
z. B. der Nachweisbarkeit einer Abschreckungswirkung der Strafe.72 Fraglich ist
auch, ob eine Prävention künftiger Vergehen nicht durch sozialpolitische Maß-
nahmen größeren Erfolg hätte als durch das Instrument des Strafrechts.73

Viele siedeln daher heute die Präventionstheorie eher beim ‚Wie‘ des Strafvoll-
zugs als beim ‚Dass‘ oder ‚Warum‘ des Strafens an74 und votieren für eine Vereini-
gungstheorie zwischen absoluter und relativer Straftheorie bzw. eine Kombination
gewichtiger Einsichten der jeweiligen Theorien.

 Vgl. Campagna, Begründung, 213. Auch im Utilitarismus gibt es allerdings eine obere Begren-
zung der Strafe, sobald nämlich der erreichte Zustand schlechter ist als bei Unterlassung der
Strafe, vgl. Wolf, Verhütung, 38. Das aber ist eine externe, keine interne Begrenzung.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 55.
 Hoerster, Strafe, 57.
 Vgl. Höffe, Art. Strafe, 251 f.: Es müsste z. B. gemäß der Resozialisierungstheorie nicht nach
Tatschwere, sondern nach Erziehungsbedürftigkeit gestraft werden.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 56.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 77 f.; Wolf, Verhütung, 43 f.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 76: „Es sind Konstellationen möglich, in denen eine Bestrafung Unschul-
diger sich utilitaristisch begründen lässt.“; Campagna, Begründung, 212. Es sei denn, es wäre im
Strafbegriff schon enthalten, dass es nur um Schuldige gehen kann (vgl. Hoerster, Strafe, 76).
 Vgl. Hoerster, Strafe, 68–70; Campagna, Begründung, 212 f.; Hörnle, Straftheorien 2017,
23 f.26 f.28 f.; Loos, Art. Strafe, 1758.
 Vgl. Campagna, Begründung, 213.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 25 f.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 113



Deutlich wird bis hierher: Die Stärken, die der Vergeltungstheorie in ihrer
klassischen Form zuerkannt werden, liegen im Schuldprinzip, das auch die De-
ckelung der Strafe bedingt, in der Orientierung an der Tat und an der Schwere
der Schuld sowie in der Nicht-Verzweckung des Täters. Die Probleme liegen in
der rigorosen Abblendung von Kontextfaktoren und in der Begründungsveranke-
rung. Letzteres äußert sich immer wieder darin, dass der Zusammenhang zwi-
schen Tat und Strafe von den Gegnerinnen des Retributivismus als intuitiv,
mythisch, emotional oder quasi-religiös wahrgenommen wird. Der neue Retribu-
tivismus will nun die Stärken des traditionellen Retributivismus bewahren und
dessen Probleme ausräumen, um die Überzeugung, dass Vergeltung gerecht sei,
neu zur Geltung zu bringen.

3.2.3 Stützung des Retributivismus durch neue Paradigmen

Natürlich haben Vertreter der Vergeltungstheorie schon immer versucht, sich
gegen die Einwände des Utilitarismus, der Präventions- und Resozialisierungs-
theorie zu verteidigen und die Theorie in vielen Varianten ausdifferenziert. In
den letzten Jahrzehnten hat dieses Unterfangen besonderen Schub bekommen.75

In seiner 2012 erschienen Dissertation bündelt Florian Zimmermann dieses
neue Anheben des Retributivismus in drei Theorierichtungen: expressive Theorie,
opferorientierte Theorie und Fairnesstheorie der Strafe. Nicht alle Vertreterinnen
dieser Richtungen verstehen sich als Retributivistinnen – manche möchten eine ei-
genständige, querliegende Theorie entfalten oder eine bestimmte Dimension von
Strafe erhellen.76 Alle diese Denkrichtungen aber werden auch eingesetzt, um den

 Vgl. Hampton, Expressive Theory, 1 (seit etwa 1980). In diesen Abschnitt sind Einsichten und
Formulierungen eingeflossen, die ich bereits 2021 in der Zeitschrift für Evangelische Ethik veröf-
fentlicht habe, vgl. Teuchert, Strafen.
 Nach Walen sind retributivistische Theorien über folgende Grundthesen definiert: 1) diejeni-
gen, die bestimmte Unrechtstaten – paradigmatisch: ernsthafte Verbrechen – begangen haben,
verdienen es moralisch, eine proportionale Strafe zu erleiden, 2) es ist intrinsisch moralisch
gut – also gut ohne Bezug auf andere Güter, die auftreten könnten –, wenn eine legitime Straf-
instanz ihnen die Strafe auferlegt, die sie verdienen, 3) es ist moralisch unzulässig, einen Un-
schuldigen absichtlich zu bestrafen oder unproportional hohe Strafen für einen Schuldigen zu
verhängen (vgl. Walen, Art. Retributive Justice, noch vor Punkt 1). Während alle Theorien im Fol-
genden Punkt 3) ohnehin unproblematisch finden dürften und Punkt 1) bei allen wiedergefunden
werden kann, wird es – wie im Folgenden genauer dargelegt werden wird – vor allem Punkt 2)
und dort genauer die Frage sein, ob keine anderen Güter in die Begründung eingehen, die am
ehesten Abweichungen erkennen lassen wird.

114 3 Überzeugungen



Retributivismus auf neue Füße zu stellen.77 Sie tragen so zur Renaissance der Ver-
geltungstheorie bei. Gegenüber der dreigliedrigen Darstellung Zimmermanns wird
im Folgenden eine vierte Theorie angefügt, die empirisch-soziologisch argumentiert
und unmittelbar an den Vergeltungsgedanken anknüpft.

3.2.3.1 Expressiv-kommunikative Theorien: Rückspiegelung eines moralischen
Urteils

Expressiv-kommunikative Theorien78 begreifen Strafurteile als Akt der Kommuni-
kation.79 Sie gehen davon aus, dass der Täter mit der Tat nicht nur eine Norm
verletzt und Schaden verursacht, sondern auch eine Botschaft gesendet hat.80

Diese Botschaft lässt sich etwa übersetzen mit: „Du verdienst keine bessere Be-
handlung“, oder auch nur: „Diese Norm gilt für mich nicht“. Diese Botschaft muss
nun richtiggestellt werden. Dazu dient die Strafe. Sie ist gerechtfertigt, insofern
sie die Botschaft, die mit der Tat gesendet wurde, korrigiert. Damit setzt sie die
geltende Norm ins Recht, z. B. mit der Botschaft: „Doch, diese Norm gilt hier“ (so
die normorientierten Ansätze81). Die Strafe sendet aber auch eine Botschaft an
Personen, und zwar an das Opfer („Sie hatte nicht das Recht, dir das anzutun. Du
verdienst eine bessere Behandlung. Du stehst nicht unter der Täterin.“), den Täter
(„Du hast eine Norm verletzt, die hier gilt.“) oder an weitere Personen, die von
der Tat erfahren haben (so die personorientierten Ansätze).82

Einen normorientierten Ansatz vertritt als einer der prominentesten expressiv-
kommunikativen Straftheoretiker im deutschsprachigen Raum Günther Jakobs. In

 Vgl. die Behandlung der folgenden Theorien in einem Artikel über retributive Gerechtigkeit,
dort unter Begründungsfragen, bei Walen, Art. Retributive Justice, Punkt 5.
 Da – wie im Folgenden deutlich werden wird – insbesondere von dieser Perspektive aus viel-
fältige Einzelansätze vorliegen, ist im Folgenden von expressiv-kommunikativen Theorien im
Plural die Rede.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 31.
 Explizit formuliert so und steht dabei speziell für einen expressiven Retributivismus Hamp-
ton, Expressive Theory.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory.
 Diese Argumentation ging aus Joel Feinbergs vier symbolischen Funktionen von Strafe her-
vor: 1) Die offiziellen Autoritäten distanzieren sich von der Tat und teilen der Welt mit, dass der
Täter kein Recht dazu hatte, die Tat zu begehen. 2) Der Staat spricht im Namen des Volkes den
Commonsense aus, dass manche Taten bestraft werden müssen. 3) Das Recht wird emphatisch
bekräftigt, sodass es nicht nur auf dem Papier existiert. 4) Die anderen Bürger werden freige-
sprochen. Vgl. Feinberg, Function, 101–105; Günther, Bedeutung, 217. Joel Feinberg gilt als Be-
gründer der Rede von der expressiven Funktion der Strafe.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 115



„Norm, Person, Gesellschaft“83 entwickelt er vom Individuum bis zur Gesellschaft
und deren Strafpraxis eine Theorie der Staatsbildung, bei der die Aufstellung und
Einhaltung von Normen eine entscheidende Rolle spielen. Für Jakobs definiert sich
Gesellschaft im Anschluss an Niklas Luhmann als Wirklichkeit von Normen, wäh-
rend alles andere zur Umwelt des Systems Gesellschaft gehört.84 Wirkliche Person85

ist dann, wessen Verhalten normgemäß ausfällt.86 Denn eine wirkliche Person
trage zur Wirklichkeit der Gesellschaft bei, indem sie gemäß den Festlegungen von
Sollen und Freiraum lebe, die die Normen definieren. Wird eine Norm gebrochen,
erzeuge das eine „Zweideutigkeit“87 in der Gesellschaft, die ja gerade durch die Bin-
dung an gemeinsame Normen wirklich, d. h. von der Eindeutigkeit der geltenden
Normen konstituiert werde. Die Täterin beanspruche Freiraum, wo es nach dem
gesellschaftlichen Schema nicht um Freiraum, sondern um ein Sollen gehe.88 Ein
Normbruch leugne die Bedingungen der Gemeinsamkeit und drücke aus: „Nicht
diese Gesellschaft!“89 Damit werde die Wirklichkeit der Gesellschaft ins Zwielicht
gerückt.

In Reaktion darauf gehe es darum, die Gesellschaft durch eine Bestätigung
der Norm zu stabilisieren.90 Die Strafe drücke aus, dass an das Verhalten des
Normbrechers nicht anzuschließen sei. Deutlich müsse werden, dass sein Verhal-
ten keine Gemeinsamkeit begründe, sondern eine Gemeinsamkeit löse.91 Durch
dieses Verhalten widerspreche die Normbrecherin der Grundlage von Gesell-
schaft. Genau dieser Widerspruch müsse nun durch die Strafe deutlich werden:

 Jakobs, Norm. Dieser Titel gilt als grundlegend für seinen Ansatz, auch wenn Jakobs bereits
früher zum Thema publiziert hat (z. T. mit abweichenden Entscheidungen; vgl. Hamel, Strafen,
119, Anm. 244).
 Vgl. Jakobs, Norm, 98.
 ‚Wirkliche Person‘ ist im Gegensatz zum Individuum zu verstehen, dessen Verhalten sich von
den Polen Lust und Unlust bestimmt, oder zum Subjekt, das in der Spannung zwischen Lust/Un-
lust auf der einen und Pflicht/Freiraum auf der anderen Seite als verhaltensleitenden Kräften
lebt. Insofern sich jemand in dieser Spannung an Pflicht/Freiraum ausrichtet, und zwar so, wie
gesellschaftsbegründende Normen sie ins Verhältnis setzen, ist er oder sie Person. In dieser Sicht-
weise werden Personen von der Gesellschaft nicht gelenkt, sondern konstituiert (vgl. Hamel,
Strafen, 119, Anm. 244).
 Vgl. Jakobs, Norm, 99.
 Jakobs, Norm, 102.
 Vgl. Jakobs, Norm, 102.
 Vgl. Jakobs, Norm, 103.
 Jakobs erwägt die Möglichkeit, dass daraufhin der Täter seinen Status als Person verliert, so
wie das Fichte vertreten habe. Er verwirft diese Möglichkeit allerdings, da sich die Gesellschaft
dann ihre Grenzen durch individuelles Verhalten vorschreiben ließe (vgl. Jakobs, Norm, 102) –
die Gesellschaft würde in diesem Fall bloß um eine Person verkleinert (vgl. Jakobs, Norm, 102).
 Vgl. Jakobs, Norm, 104.

116 3 Überzeugungen



Die Wirklichkeit der Gesellschaft bestehe ungebrochen fort; mithin sei der Norm-
bruch unmaßgeblich für den Fortgang der Gesellschaft.92 Mit anderen Worten:
Durch die Strafe müsste die Tat ‚marginalisiert‘ werden;93 die Bedeutung des
normbrechenden Verhaltens müsse ‚unwirklich‘ werden.94 Weder auf der Verhal-
tens- noch auf der Bedeutungsebene dürfe es zu einem Anschluss an die Tat kom-
men. Ansonsten werde diese Bedeutung als Normalbedeutung definiert und die
Norm erodiere.95 Die Strafe bestätigt im Denken Jakobsʼ insofern „die normative
Identität einer Gruppe“96. Bleibe diese Wirklichkeit ohnehin durch die Tat unan-
gefochten – etwa, weil der Täter so eindeutig verzweifelt war, dass niemand sei-
nen Zustand und die daraus resultierende Tat als neue Norm begreifen würde –,
dann brauche es auch keine Sanktion. Das unterscheide Jakobs eigene Theorie
von der Kants, die in absoluter Weise an der Notwendigkeit von Strafe per se fest-
halte. Dennoch verbindet Jakobs und den absoluten Ansatz die Selbstzwecklich-
keit der Sanktion.97 Strafe diene keinen weiteren Zwecken wie Prävention in der
Gesellschaft oder der Resozialisierung der Täterin, sondern „ist selbst Zweckerrei-
chung, scil. Feststellung der unveränderten Wirklichkeit der Gesellschaft“98. Das
lasse sich auch daran erkennen, dass die Wirkung der Sanktion demgegenüber
unerheblich sei.99

Der expressive Charakter von Jakobsʼ Theorie zeigt sich daran, dass er den
Schwerpunkt auf die Bedeutungsebene des Normbruchs und der Reaktion der Ge-
sellschaft legt.100 Die Bedeutung der Tat („Nicht diese Gesellschaft“) erfordert einen
deklarativen Akt der Gesellschaft, der diese Bedeutung negiert und damit gesell-
schaftlich marginalisiert. Als Botschaft formuliert: „Doch, diese Gesellschaft.“

Als personorientierter Ansatz lässt sich Tobias Zürchers verstehen, wie er ihn
in einer der neueren rechtswissenschaftlichen Dissertationen zur Straftheorie dar-
legt.101 Zürcher sieht den Akt des Vorwurfs als Schlüssel zum Phänomen Strafe.102

 Vgl. Jakobs, Norm, 104.
 Vgl. Jakobs, Norm, 103.
 Vgl. Jakobs, Norm, 104.
 Vgl. Jakobs, Norm, 103.
 Jakobs, Norm, 109.
 Vgl. Jakobs, Norm, 107; vgl. auch Neumann, Institutionen, 435.
 Jakobs, Norm, 106.
 Vgl. Jakobs, Norm, 106 f. Die Feststellung der unveränderten Geltung der Norm sieht Jakobs
dabei nicht als Wirkung – wie die positive Generalprävention –, sondern als Bedeutung (vgl. Ha-
mel, Strafen, 120).
 So auch Hamel, Strafen, 120: Jakobs verstehe die Tat „nicht als äußerliches Ereignis, sondern
als bedeutungshaltige Kommunikation“.
 Zürcher, Legitimation.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 82.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 117



Um dies zu begründen, schließt er an Peter Strawsons Konzept der reaktiven Ein-
stellungen (reactive attitudes) an.103 Im alltäglichen sozialen Umgang reagieren wir
auf das Verhalten anderer mit unterschiedlichen emotionalen Haltungen: Übelneh-
men, Empörung, Reue, Schuld, Dankbarkeit oder Liebe.104 Wenn wir auf ‚üblen Wil-
len‘ (ill will nach Strawson) treffen, nehmen wir das übel, wir tadeln, verlangen
manchmal eine Entschuldigung oder Reue, erwarten Einsicht oder Wiedergutma-
chung.105 Gerade bei Übelnehmen oder Vorwurf wird deutlich, dass der teilneh-
menden reaktiven Einstellung ein moralisches Urteil zugrunde liegt. Insofern
handelt es sich um eine moralische Emotion106: Sie transportiert mit, dass wir das
Verhalten des anderen für falsch halten und dass wir von ihm als Mitglied einer
moralischen Gemeinschaft107 ein anderes Verhalten erwarten. Nach Strawson geht
es hier um Verletzungen der basalen Forderung (basic demand), nämlich nach der
Rücksichtnahme auf die Interessen anderer im Mindestmaß (d. h., sie nicht zu
schädigen).108

Im „Netzwerk der reaktiven Einstellungen“109 unterscheidet Strawson diese
teilnehmenden reaktiven Einstellungen von der objektiven Einstellung,110 die die
Verursacherin nicht als moralische Akteurin ansieht (z. B. bei Irrtum oder Zwang),
und den selbst-reaktiven Einstellungen wie Stolz oder Scham.111 Eine reaktive Ein-
stellung kann außerdem auch noch von Dritten eingenommen werden, die nicht
selbst beteiligt waren. Dann handelt es sich um stellvertretende oder generalisierte
reaktive Einstellungen:112 Auch anderen gegenüber soll grundlegender Respekt
gemäß der basalen Forderung gezeigt werden.113

 Vgl. Zürcher, Legitimation, Damit steht er für eine größere Gruppe von Strawson-Rezipienten
in diesem Bereich. Wieder ist hier Strawson, Freedom, der nunmehr „klassische“ Aufsatz (Zürcher,
Legitimation, 95, Anm. 41). Strawsons Ansatz wurde bereits oben bei der Thematik retributiver
Emotionen aufgegriffen (vgl. 2.4.1); hier überschneiden sich Emotionen- und Strafrechtsdiskurs
durchaus. Weitere Literatur, die an Strawson anknüpft, s. Hamel, Strafen, 92.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 95; vgl. bei Strawson selbst Strawson, Freedom, 4.15.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 95.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 96. Es wäre eine Sache der Auslegung, ob nicht erst Empörung
oder Missbilligung (‚indignation‘/‚disapprobation‘) bei Strawson moralische Emotionen i. e. S. ge-
nannt zu werden verdienen, denn sie bilden das stellvertretende Äquivalent zu Übelnehmen (‚re-
sentment‘) als der Emotion Betroffener. Vgl. Strawson, Freedom, 14. Vgl. auch oben, 2.4.1,
Anm. 78.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 84–88.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 96.
 Zürcher, Legitimation, 95.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 97 f.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 98. Vgl. bei Strawson selbst Strawson, Freedom, 9.15.23.
 Vgl. Strawson, Freedom, 14.
 Vgl. Zürcher, Legitimation, 98 f.

118 3 Überzeugungen



Die reaktiven Einstellungen werden bei Strawson und Zürcher dabei nicht
nur als faktisch vorhanden, sondern auch begrüßenswert eingestuft. Die „Praxis
des Lobens und Tadelns, des Wertschätzens und Übelnehmens“ sei eine „Lebens-
form“, „die wertvoll ist und der menschlichen Interaktion eine Reichhaltigkeit
und Würde verleiht, die durch rein theoretische Überlegungen nicht unterminiert
werden sollten“.114 Nicht nur wäre eine Abgewöhnung der reaktiven Einstellun-
gen – etwa zugunsten der objektiven Einstellung – vermutlich gar nicht möglich,
sondern mündete auch in einer nivellierten, abgeklärten emotionalen Sterilität,
die das soziale Leben verarmen ließe.115

Strafe will Zürcher nun aus der Praxis des Vorwerfens heraus begründen.
Der Staat nimmt eine stellvertretende reaktive Einstellung des Vorwurfs ein; stell-
vertretend für das Opfer und gegenüber dem Täter. Strafe ist zu verstehen als
„angemessene[r] Vorwurf an den Täter“116. Sie ist „demnach gerechtfertigt, wenn
sie eine stellvertretende reaktive Einstellung auf eine Verletzung der Rück-
sichtsforderung eines moralischen Akteurs ist und diese Einstellung nicht mil-
der ausgedrückt werden kann, ohne dass sie dadurch unverständlich würde“117.
Der expressiv-kommunikative Charakter dieser Straftheorie wird hieran aus
sich selbst heraus deutlich.

Inwiefern handelt es sich bei Ansätzen wie diesen um eine Variante des Retri-
butivismus? Für die expressiv-kommunikativen Ansätze gilt, dass sich manche ex-
plizit oder implizit an den Retributivismus anschließen118 und andere sich als
etwas Drittes119 neben Vergeltungs- und Präventionstheorie begreifen und/oder
stärker als Vereinigungstheorie120 operieren. Nicht alle diese Ansätze können
daher ohne Weiteres unter den wiedererstarkten Retributivismus subsumiert
werden. Wo sich aber die expressiv-kommunikativen Theorien in Kontinuität der
Vergeltungstheorie verstehen, tun sie das unter Anschluss an folgende Elemente:

 Zürcher, Legitimation, 106.
 Vgl. Strawson, Freedom, 11–13.
 Zürcher, Legitimation, 2.
 Zürcher, Legitimation, 179.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory.
 So ordnet Hörnle ‚expressive Straftheorien‘ ein (Hörnle, Straftheorien 2017). Ähnliches legt
der Titel von Klaus Günther nahe („Die symbolisch-expressive Bedeutung der Strafe. Eine neue
Straftheorie jenseits von Vergeltung und Prävention?“; vgl. Günther, Bedeutung). Auch der refe-
rierte Ansatz Günther Jakobsʼ scheint sich so zu verstehen. Der ebenfalls referierte Tobias
Zürcher sieht eine Verwandtschaften zum Retributivismus, schließt sich aber ebenfalls an eine
eigenständige Wahrnehmung expressiv-kommunikativer Theorien an (vgl. Zürcher, Legitima-
tion, 131 f.).
 So Pérez-Barberá, Probleme, 504, allerdings einhergehend mit einer Verteidigung des
Vergeltungsprinzips.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 119



1) die rückwärtsgewandte Struktur der Strafe, nämlich die auf die Tat und die
daraus folgende Verletzung des Opfers und des Normsystems hin orientierte
Grundstruktur:

Expressive Theorien gehen wie präventionsorientierte Theorien davon aus, dass die Ver-
hängung einer Kriminalstrafe einem Zweck dient, der auf legitimen Interessen von Men-
schen aufbaut. Es geht aber nicht um die Beeinflussung der Straftatenhäufigkeit in der
Zukunft, sondern um Interessen, die sich auf den angemessenen Umgang mit vergangenem
Verhalten beziehen.121

2) Damit zusammen hängt die Selbstzwecklichkeit der Strafe, d. h. ihre Unabhän-
gigkeit von ihr außenliegenden Zwecken. Jakobs machte das explizit. Bei per-
sonorientierten Ansätzen sind es die reaktiven Einstellungen in der sozialen
Praxis, die als selbstzwecklich erscheinen und deren unmittelbaren Ausdruck
die Strafe darstellt.

3) Dadurch, dass die Täterin mit dem Vorwurf der Rechtsgemeinschaft adres-
siert wird, wird sie auch als moralisch autonomes und freies Subjekt verstan-
den.122 Das gehört zu den zentralen Aspekten des Retributivismus.123 Auch
expressiv-kommunikative Theorien setzen das voraus.124

 Hörnle, Straftheorien 2017, 31 (Herv. L.T.). Moore, selbst Retributivist, ordnet expressive Straf-
theorien wie die von Feinberg als utilitaristisch ein (vgl. Moore, Moral Worth, 181, Punkt 6): Strafe
werde durch die positiven Effekte des Anprangerungsaktes (denunciation), die Prävention von
Selbstjustiz oder die Prävention künftiger Verbrechen gerechtfertigt. Diese Zuteilung ignoriert al-
lerdings die rückwärtsgewandte, auf die Tat bezogene Struktur der expressiv-kommunikativen
Ansätze.
 Vgl. Günther, Bedeutung, 218 mit Andrew von Hirsch.
 So z. B. Pérez-Barberá, der dieses Element in seine Vereinigungstheorie übernimmt. Die Ver-
geltungstheorie sei daher geeignet, die Strafe im Einzelfall gegenüber dem Täter zu rechtfertigen
(vgl. Pérez-Barberá, Probleme, 508), wenn auch nicht als Praktik insgesamt, wofür er den Rawls-
schen Urzustand bemüht.
 Vgl. Pawlik, Person, 51 (über die Positionen Hörnles und von Hirschs). Zu den vorgestellten
beiden Ansätzen: Jakobs betonte explizit, dass der Personstatus – und das heißt bei ihm ja: der
Status als Teil der normorientierten Gesellschaft – dem Täter durch die Tat nicht verlorengehe.
Bei Zürcher bzw. Strawson setzt ein Vorwurf voraus, dass die Täterin sich auch hätte anders ver-
halten können: „Die Reaktion auf den üblen Willen steht dafür, das Gegenüber als Wesen anzu-
sehen, dem die relevanten moralischen Gründe zugänglich sind und das die konkrete Situation
als moralisch relevant interpretieren kann.“ (Zürcher, Legitimation, 105). Außerdem setzt die
Praxis des Vorwurfs voraus, dass die Täterin Teil der moralischen Gemeinschaft ist. Reaktive Ein-
stellungen werden nämlich nur innerhalb einer solchen ausgetauscht. Zusammenfassend: „Per-
sonen, denen gegenüber teilnehmende reaktive Einstellungen eingenommen werden können,
sind moralische Akteure und Mitglieder einer moralischen Gemeinschaft.“ (Zürcher, Legitima-
tion, 125). Außerdem nennt Zürcher als einen der Vorteile des Retributivismus, dass er mit dem
Täter als würdiges Subjekt umgeht (vgl. Zürcher, Legitimation, 81).

120 3 Überzeugungen



Versteht man die expressiv-kommunikativen Theorien als Weiterentwicklung des
Retributivismus, zeigt sich, dass auch sie die beiden Grundprobleme lösen.

Als einer der Hauptvorwürfe an den Retributivismus war der Metaphysik-
Vorwurf identifiziert worden. Im Unterschied zum Retributivismus wird durch die
expressiv-kommunikativen Ansätze nun aber die soziale Funktion von Strafe her-
ausgestellt. Jakobs zielt auf die Stabilisierung der wirklichen Gesellschaft und ihrer
Identität durch Bestätigung der Norm.125 Zürcher rechtfertigt Strafe durch den Aus-
druck des Vorwurfs, den die gesamte Gesellschaft – und für sie stellvertretend der
Staat – dem Täter macht. Es ist die stellvertretend für das Opfer eingenommene
reaktive Einstellung der Gesellschaft, die nach einem Akt des Vorwurfs verlangt.
Außerdem beschäftigt sich der expressiv-kommunikative Ansatz nicht mit morali-
schem Verdienst auf der Grundlage absoluter Ordnungsvorstellungen, sondern bin-
det dieses negative Verdienst daran, dass bestimmte Regeln gebrochen wurden, die
von einem demokratischen Gemeinwesen aufgestellt worden waren. Die Bedingun-
gen der Strafe sind also politisch definiert. Mit beiden genannten Punkten verlassen
expressiv-kommunikative Theorien den metaphysischen Bezugsrahmen der absolu-
ten Straftheorie sowie den darin implizierten moralischen Objektivismus. Die so-
ziale Funktion der Strafe und ihre politische Verankerung unterscheidet sie von der
absoluten Theorie, die durch ihre Abgelöstheit von der Frage nach dem sozialen
Sinn der Strafe zu magischen Entwürfen zu werden droht.126 So gesehen erscheint
die expressiv-kommunikative Theorie der Strafe geradezu als eine nachmetaphysi-
sche Variante des Retributivismus.127

Auch dem Vorwurf, die Vergeltungstheorie verdopple das Übel durch die
Strafe bloß, lässt sich mit einer expressiv-kommunikativen Ausformung der Ver-
geltungstheorie begegnen. Die Willkür dieses Zusammenhangs lösen expressiv-
kommunikative Theorien auf – nämlich in die sinnvolle Abfolge von Wort und
Antwort.128 Die in der Tat enthaltene Aussage der Täterin wird mit der Strafe be-
antwortet, und zwar in widersprechender Weise.129 Insofern ist die Zufügung

 Vgl. z. B. Jakobs, Norm, 109; vgl. Neumann, Institutionen, 435.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 117.
 Und Metaphysik gilt nicht nur einem Großteil der gegenwärtigen Philosophie insgesamt,
sondern auch der Strafrechtstheorie im Besonderen als der „Prügelknabe schlechthin“ (Pawlik,
Person, 47, unter Referenz auf Disse). Vgl. zu dieser These auch Pawlik, Person, 62 f.
 Vgl. Pawlik, Person, 64, wenn er damit das Problem auch nicht ausgeräumt findet (vgl. Paw-
lik, Person, 64.65–69).
 Vgl. Hamel, Strafen, 121: „Strafe ist dann als Gegenbehauptung zur normwidersprechenden
Behauptung des Täters zu verstehen, als Widerspruch gegen den Normwiderspruch.“ Nur dann
sei nämlich Übelzufügung durch Strafe nicht sinnlose Verdopplung des Übels, sondern sinnvoller
Zusammenhang von Aussage und Antwort (vgl. Hamel, Strafen, 121).

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 121



eines weiteren Übels nicht ohne Sinn. Die Negation der Negation, die Hegel in die-
sem Zusammenhang sah, wird nicht im Absoluten verankert, sondern in einer all-
täglich erfahrbaren Grundstruktur zwischenmenschlicher Kommunikation.

Wie wird also die Überzeugung, dass Vergeltung gerecht ist, in dieser Vari-
ante neu begründet? Strafe als Vergeltung ist im Sinn normorientierter expressiv-
kommunikativer Theorien gerecht, weil und insofern sie den Widerspruch der
Rechtsgemeinschaft gegenüber dem Täter zum Ausdruck bringt und durchsetzt,
der mit seinem Verhalten die gemeinsame Norm negiert hat. Personorientierte
Ansätze halten vergeltende Strafe für gerecht, weil und insofern damit der Täte-
rin die moralische Entrüstung der Rechtsgemeinschaft rückgespiegelt wird – und
das auch gegenüber den anderen Mitgliedern der Rechtsgemeinschaft den Ein-
spruch der Rechtsgemeinschaft deutlich macht.

Die Rahmung von Strafe als Kommunikation macht das besondere Profil der
expressiv-kommunikativen Theorien aus. Zugleich entsteht damit das Kernpro-
blem130: die Frage nach der Notwendigkeit „harter Behandlung“131. Wieso reicht
die Kommunikation des Normbruchs nicht aus, wozu braucht es noch die Übelzu-
fügung in Form von Geldzahlung, Freiheitsentzug oder anderem?

Einige sehen darin nur eine Konvention, die sich prinzipiell auch ändern
ließe.132 Andere halten dagegen, das Strafübel sei nötig, um eine „effektive Vermitt-
lung des Tadels“133 zu erreichen. Bliebe die Missbilligung der Tat zwar ausgespro-
chen, aber unbegleitet, leide auch der Stellenwert des verbalen Ausdrucksaktes. Das
Unwerturteil müsse untermauert werden,134 wenn seine Botschaft nicht nur regis-
triert, sondern auch geglaubt werden soll.135 Der Täter dürfe nicht nur als Täter be-
zeichnet, sondern müsse auch so behandelt werden.136 Das heißt, es wird eine
Passung zwischen Wort und Tat oder Sprach- und Handlungsebene ins Spiel ge-
bracht. Eine Inkohärenz zwischen beiden Ebenen schade letztlich der Glaubwürdig-
keit des auf der Sprachebene ausgedrückten Tadels. Ohne Übelzufügung werde an

 Vgl. z. B. auch Walen, Art. Retributive Justice, Punkt 5.3 und 5.4; Slattery, Myth, 33.
 Der Ausdruck stammt aus Joel Feinbergs für die expressiv-kommunikativen Theorien grund-
legendem Essay; vgl. Feinberg, Function, 95: „hard treatment“.
 Vgl. Günther, Bedeutung, 219; Zürcher, Legitimation, 158–165.184–188; Hanna, Say What, ins-
besondere 137 f.; Erwägungen zur Gestaltung von Strafe als rein kommunikativem Akt stellt Neu-
mann an (vgl. Neumann, Institutionen, 446, Anm. 38). Hier gelangt man in den Bereich der
Ehrenstrafen/shame sanctions. Vgl. dazu Wüschner, Scham, v. a. 69–73.
 Pérez-Barberá, Probleme, 520.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 43–45 und Hörnle, Strafbegründungstheorien, 28 f., zit.
n. Pérez-Barberá, Probleme, 515.
 Vgl. Puppe, Strafrecht, 479, zit. nach Pérez-Barberá, Probleme, 515.
 Vgl. Jakobs, Strafe, 30, zit. nach Pérez-Barberá, Probleme, 515. Dort finden sich auch weitere
Argumente.

122 3 Überzeugungen



die Institution des Strafrechts „nicht mehr geglaubt“ und damit werde sie „verblas-
sen“137. Die Übelzufügung unterstreiche damit die Ernsthaftigkeit der Missbilligung
und auch der Normbestätigung.138 Auch Jakobs argumentiert letztlich über den Zu-
sammenhang von Wort- und Tatebene: Da die Tat auch über das Sprechen hinaus-
gehe in die „gestaltete äußere Welt der Personen“, müsse die Strafe genauso
„objektiviert“ sein wie die Tat, d. h. der Anschluss an die Tat in der äußeren Welt
muss effektiv unmöglich gemacht werden und somit das Urteil in der äußeren Welt
dauerhaft werden.139 Da die Wirklichkeit der Norm verletzt wurde, müsse sich auch
Strafe auf die Wirklichkeit „materiell personale[r] Verhältnisse“140 beziehen.

Neben dieser Hauptlinie werden weitere Argumente ins Feld geführt, so das
des Autoritätserweises. Das Urteil bedürfe der Übelzufügung, weil diese manch-
mal das einzige, manchmal das beste Mittel für den Staat sei, um seine Stimme
mit Autorität zu versehen. Nur damit stehe nicht Aussage gegen Aussage, sondern
werde klar, dass auf den Staat als Autorität zu hören ist, und nicht auf den Täter
bzw. die mit der Tat kommunizierte Aussage.141 Ohne Übelzufügung könnte die
Kommunikation, auf die es im Strafakt ankommt, zu leicht ignoriert werden.142

Weiter wird argumentiert, Strafe sei nötig, um das Maß an Missbilligung
durch die Strafhöhe ausdrücken zu können.143 An anderen Stellen erscheint

 Hamel, Strafen, 158.
 Vgl. Hamel, Strafen, 158. Ähnlich das Argument, der Zusammenhang von Verbrechen und
Strafe sei notwendige Folge des Rechtsbegriffs (ohne Sanktion keine Norm), vgl. Zimmermann,
Verdienst, 84 f.
 Vgl. Jakobs, Norm, 105.
 Jakobs, Norm, 105. An anderer Stelle erklärt Jakobs, eine wahrnehmbare ‚Degradierung‘ des
Täters sei notwendig, damit seine Zuständigkeit für den Normbruch deutlich werde. Da Geld und
Freiheit in unserer Gesellschaft wichtig seien, entziehe man eben diese, was aber anderswo auch
anders sein könnte. Vgl. Jakobs, Strafrecht, 1/7a, zit. nach Andrissek, Vergeltung, 71.
 Vgl. Pérez-Barberá, Probleme, 520. Unbenommen bleibt, dass für Pérez-Barberá damit nur
Erklärungen und keine Rechtfertigungen von Strafe vorliegen. Eine Rechtfertigung im Sinne des
Autoritätserweises müsste über eine Vertragstheorie geschehen, näherhin durch die Bemühung
eines Urzustandes wie bei Rawls. Dem Täter gegenüber gerechtfertigt wäre die Strafe, wenn die-
ser in einem fiktiven Urzustand der Strafe zugestimmt hätte.
 Vgl. Duff, Retrieving, 17. Vgl. auch Hamel, Strafen, 158.
 Vgl. Hamel, Strafen, 159. Vgl. Pawlik, Person, 52 f. Ähnlich referiert Zimmermann, Verdienst,
85: Der rein verbale Tadel sei fast wie eine „faktische[] rechtliche[] Anerkennung der Tat“, wäh-
rend das vom Opfer Erlebte meilenweit davon entfernt scheine. Ohne Strafübel scheine das ver-
letzte Recht wohl nicht viel wert gewesen zu sein.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 123



Strafe auf einer tiefer gehenden Ebene als die der Konventionen angesiedelt zu
werden:144 die Strafe erscheint als eine natürliche materielle Geste zur immateri-
ellen Botschaft.145 Sie beziehe sich auf tief verwurzelte Gerechtigkeitsvorstellun-
gen, die nach einem Übel verlangten.146 Hier trifft sich die Argumentation mit der
empirischen Verteidigung des Retributivismus. Gerade wegen dieses tief verwur-
zelten Verlangens nach einem Übel scheint dieses unausweichlich: Selbst wenn
sich der Strafakt auf reine Missbilligung verlagerte, ginge es bald um eine Art
Exkommunikation, die auch wieder Schande und Beschämung als Übel zufüge.147

Die Unausweichlichkeit der Übelzufügung kann auch durch den Verweis darauf
untermauert werden, dass auch mediative Verfahren letztlich nicht ohne eine sol-
che auskämen.148

Interessant ist hier zunächst, dass – zum Teil unter hohem argumentativem
Aufwand – an der bleibenden149 Notwendigkeit harter Behandlung, d. h. am
Strafübel abgesehen von rein verbalem Tadel, festgehalten wird. Dabei muss es
sich allerdings nicht um besonders harte Bestrafung handeln150 – insofern ist der
Begriff irreführend –, sondern auch alternative Strafformen wie gemeinnützige
Arbeit können an ihre Stelle treten.151 All diese Argumente werden aber erst
nötig, weil Strafe über die Expression der symbolischen Ebene, d. h. der Bedeu-
tungsebene der Tat und über die Kommunikation darüber begründet wird.

Die Frage ist – abgesehen von der Problematik des Verhältnisses von Kommu-
nikationsakt und Strafübel –, ob die Fassung von Tat und Strafe als Formen von
Kommunikation generell als geglückt gelten kann. Manche Kritikerinnen finden,
dass diese als Sequenz von Rede und Antwort zu verstehen, ebenso im Bereich des
Metaphorischen – um nicht zu sagen: Mythischen – verbleibt wie die Annihilierung
des einen Übels durch ein anderes im klassischen Retributivismus.152 Es ist auch
fraglich, ob diese Art von Kommunikation eine symmetrische Kommunikation sein

 Vgl. Hamel, Strafen, 160; Hörnle, Rolle, 956.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 85. Hamel verwirft allerdings die Vorstellung, das Übel verkör-
pere den Vorwurf qua innerer Ähnlichkeit (vgl. Hamel, Strafen, 155 f.). Die Passung zwischen bei-
den funktioniere nur im Interpretationsrahmen des Gesetzes symbolisch.
 Vgl. Hamel, Strafen, 160.
 Vgl. Hamel, Strafen, 160.
 Vgl. Hamel, Strafen, 160 f., wobei er allerdings hinzufügt, dass alternative Strafformen den
Täter eher zur Selbstzufügung zu bewegen suchten, anstatt das Übel selbst zuzufügen.
 D. h. auch bei Nichtvorhandensein von Zwecken der Prävention, Resozialisation, Sühne des
Täters o. a.
 Vgl. Hamel, Strafen, 161–165; Murphy, Second Thoughts, 101 f.
 Vgl. Duff, Alternatives.
 Vgl. Slattery, Myth, 33.

124 3 Überzeugungen



kann, angesichts der Machtverhältnisse zwischen Täter und Opfer einerseits, Ange-
klagter und Gericht andererseits.153

3.2.3.2 Opferorientierte Theorien: Korrektur einer Erniedrigung
Eine weitere neuere Strömung in der Strafrechtstheorie bilden opferorientierte
Ansätze. Dahinter steht die Beobachtung, dass ausgerechnet die Opfer einer Straf-
tat im Strafprozess und auch in der Strafrechtstheorie keine tragende Rolle spie-
len.154 Klaus Günther zeichnet geradezu eine Verdrängungsgeschichte in dieser
Sache nach.155 Das Opfer und sein Genugtuungsbedürfnis seien in der Geschichte
der Verrechtlichung der Rache nach und nach „aus der Strafe verbannt“156 wor-
den. Im klassischen Narrativ sei der Staat aus der Überwindung privater Rechts-
durchsetzung begründet worden.157 Das bedeute aber auch, dass dem Opfer der
Konflikt aus der Hand genommen158 werde, sein Genugtuungsbedürfnis in den
privaten Raum abgeschoben und das Verbrechen zur Verletzung eines Rechtsgu-
tes, nicht eines Menschen umgedeutet werde.159 Die beleidigende Qualität des
Verbrechens werde dabei neutralisiert.160 Dabei sei es die symbolische Seite der
erlittenen Herabsetzung, die dem Opfer am meisten zu schaffen mache und in
einem Bedürfnis nach Genugtuung resultiere.161

 Manche Vertreter versuchen daher eine asymmetrische bzw. einseitige Kommunikation an-
zulegen, vgl. Markel, Retributive Justice.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 37: „In den gängigen Darstellungen zur Straftheorie tauchen
[...] diejenigen nicht auf, die durch die Tat geschädigt (oder konkret gefährdet) wurden.“
 Vgl. Günther, Bedeutung, 211–215.
 Günther, Bedeutung, 211.
 Vgl. Günther, Bedeutung, 212.
 Nils Christie spricht davon, der Konflikt sei im Lauf der Rechtsgeschichte dem Opfer und
Täter ‚gestohlen‘ worden: vgl. Nils Christie, Conflicts as Property. In: The British Journal of Crimi-
nology, Vol 17 (1977), 1–15 (zit. nach Zimmermann, Verdienst, 112, Anm. 6). Ähnlich auch Courtois,
La vengeance, du désir aux institutions, 11 f. zur ‚Diffamierung‘ der Rache durch das Entstehen
des Staates, des Bürgers und der abstrakten juristischen Person. Vgl. auch treffend: „Gleichzeitig
[mit Zuordnung der Strafgerichtsbarkeit zum öffentlichen Recht, L.T.] jedoch etabliert sich da-
durch eine Rechtskultur, die Strafrecht nicht mehr von der realen Störung zwischenmenschli-
cher Beziehungen her begründet, sondern im Staat den Sachwalter einer vorgegebenen Ordnung
erblickt. Strafe wird mehr und mehr zu einer vom Staat eingeforderten Sühneleistung und damit
aus der konkreten Relation von Täter und Opfer herausgenommen.“ (Anselm, Strafen, 250).
Vgl. auch Zehner, Forum, 62 zum ‚gestohlenen Konflikt‘ (bei ihm im Zusammenhang mit dem
Täter-Opfer-Ausgleich).
 Vgl. Günther, Bedeutung, 212 f.
 Vgl. Günther, Bedeutung, 213.
 Vgl. Günther, Bedeutung, 210.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 125



Mit kritischem Blick auf die Präventionstheorie ist es tatsächlich „einigerma-
ßen verblüffend“, dass die Interessen und Wünsche potenzieller Opfer in der Zu-
kunft mit größerer Aufmerksamkeit bedacht werden als diejenigen der direkt
geschädigten Opfer.162 Das liegt in erster Linie daran, dass man die staatliche Re-
gelung von Strafdelikten nicht den Rachegelüsten der Opfer überlassen,163 son-
dern eine überparteiische dritte Instanz dazwischenschalten wollte. Insofern ist
es neu, dass überhaupt von Vergeltungsbedürfnissen aus argumentiert wird.164

Die Analyse, dass das bisherige Strafrecht und seine theoretische Reflexion stark
täter- und staatsorientiert waren und dass der Opferperspektive zumindest Auf-
merksamkeit gebührt, findet inzwischen viel Zustimmung.165 Das hängt durchaus
mit der Verschiebung in der Bewertung retributiver Emotionen, wie sie im ersten
Teil erörtert wurde, zusammen.166

Bisher nämlich, so Jan Philipp Reemtsma, selbst Opfer einer Entführung,
habe die Verstaatlichung der Rechtsgewalt zu einer moralischen Diskriminierung
des individuellen Rachewunsches geführt.167 Gegen viele Opfer von Gewalttaten
sei das ein bitteres Unrecht gewesen.168 Schließlich seien Menschen fähig, zwi-
schen ihren Fantasien und ihrer Ausführung zu unterscheiden. Diese Fantasien
aber überhaupt zu haben, sei Teil einer gesunden Reaktion: Die betreffende Per-
son dränge es danach, aus dem Status des Gedemütigten herauszutreten und
Gleichheit auf Augenhöhe wiederzugewinnen. Das bedinge die Rachefantasien.
Bliebe diese Reaktion aus, drohte das Opfer eine Haltung des Einverständnisses
zu seiner Unterwerfung zu entwickeln, die bis zum Stockholm-Syndrom reichen
könne.169 Er resümiert daher: „Es gehört zur therapeutischen Befreiung oder
Selbstbefreiung aus der Opferpathologie, hassen zu lernen, zu lernen, Rachewün-

 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 111.
 Vgl. Campagna, Begründung, 212.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 27 f.48; s. dazu näher dann 83–88.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 9.122 f.; Hörnle, Straftheorien 2017, 37; Wei-
gend, Strafe, 39–42, der einen breiten Trend der Opferorientierung feststellt, der eher schon wie-
der kritisch beleuchtet werden müsse; sowie Zimmermann, der die Opferperspektive am
sympathischsten von allen Aspekten eines neuen Retributivismus findet (Zimmermann, Ver-
dienst, 161) und tatsächliches und potenzielle Opfer asymmetrisch behandelt sieht (110 f.).
 Vgl. oben, 2.4. Vgl. außerdem: Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 30–46. Reemtsma
leuchtet hier den ‚kulturgeschichtlichen Hintergrund des veränderten Blicks auf das Opfer‘ aus,
der vor allem durch die Shoa verändert wurde.
 Als Germanist und Publizist verfasste Reemtsma zusammen mit dem Strafrechtswissen-
schaftler Winfried Hassemer „Verbrechensopfer. Gesetz und Gerechtigkeit“ (vgl. Hassemer/Re-
emtsma, Verbrechensopfer), nachdem er 1996 Opfer einer Entführung geworden war.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 123.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 123–125.

126 3 Überzeugungen



sche zu haben und sie phantasierend auszuleben. Dieser Möglichkeit darf kein
traditionelles Tabu, das Rachewünsche ächtet, entgegenstehen.“170

Die Anknüpfung an die veränderte Einschätzung retributiver Emotionen
(s. o., 2.4.1) ist soweit deutlich.171

Man könnte nun also versuchen, Strafe als Rechtspraxis, als Praxis im Einzel-
fall und die einzelne Strafbemessung direkt vom konkreten Tatopfer aus zu be-
gründen. Dabei aber entstünden große Probleme. Nicht jeder Mensch, der Opfer
einer Straftat geworden ist, empfindet gleich oder ähnlich stark. Leitet sich Strafe
daraus ab, ergeben sich Gerechtigkeitsprobleme.172 So wäre es dem Zufall über-
lassen, mit wie starken Vergeltungswünschen ein Täter es zu tun bekäme.173

Schließlich können sie auch von Cholerikern, Machos oder Rassistinnen stam-
men.174 Rechtsstaatlich problematisch wäre dabei auch, dass dem Täter der Straf-
rahmen nicht im Vorhinein bekannt wäre.175

Diese Probleme entstehen allerdings nur, wenn vergeltende Strafe unmittel-
bar an den tatsächlich vorhandenen Gefühlen bestimmter Personen festgemacht
wird. Unproblematischer wäre es, auf legitime Interessen, die hinter diesen Ge-
fühlen stehen, zu rekurrieren.176 Vor diesem Hintergrund wird in jüngster Zeit
intensiv darüber debattiert, ob es ein legitimes Interesse des Opfers an einer Be-
strafung des Täters geben kann177 – d. h. auch, ob man darauf eine Strafbegrün-
dungstheorie aufbauen kann.

Auf einer allgemeingültigen Ebene jenseits der individuellen psychischen
Verfassung der Betroffenen versucht Roman Hamel ein solches legitimes, verall-
gemeinerungsfähiges Interesse des Opfers an der Bestrafung des Täters zu formu-
lieren. Um dieses spezifische Interesse des Opfers am strafrechtlichen Urteil
herauszuarbeiten, zieht Hamel Erkenntnisse der Traumaforschung heran.178 Ge-
rade bei Gewaltverbrechen sei es nämlich die über die materiale, körperliche
Ebene hinauswirkende Erfahrung von absoluter Ohnmacht, die traumatisierend
wirke und noch lange nachhalte.179 Das Opfer leide unter Selbstvorwürfen und

 Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 125
 Vgl. auch Zimmermann, Verdienst, 121 f.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 132–140.
 Problem des moral luck, vgl. Zimmermann, Verdienst, 138 f.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 140.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 134–137.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 38 f.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 37; Günther, Bedeutung; Hassemer/Reemtsma, Verbrechens-
opfer; Hamel, Strafen; Weigend, Strafe; Zimmermann, Verdienst, 109 ff. u. a.
 Vgl. Hamel, Strafen; aber auch schon Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 127–137.
 Vgl. Hamel, Strafen, 168. Vgl. ebenfalls Günther, Bedeutung, 210.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 127



Fantasien eigener Verschuldung, aber auch an Schuldzuschreibungen durch
seine Umwelt180: Habe ich mich leichtsinnig verhalten? War ich im Unrecht, vol-
ler Vertrauen in meine Sicherheit auf die Straße zu gehen? Habe ich es vielleicht
nicht besser verdient? Eine grundsätzliche Entsicherung des Vertrauens in die so-
ziale Sphäre und in den Selbstwert kann die Folge sein. Das strafrechtliche Urteil
kann nach Hamel nun leisten, dass die Tat öffentlich missbilligt wird181 und für
sozialethisch unwert erklärt wird.182 Das Urteil des Gerichts als Sprechakt183 de-
klariert die Tat für falsch im Sinne der geltenden Normen. Diese intersubjektive
Normbestätigung hilft, weil die ursprüngliche normative Erwartung an die so-
ziale Welt, nämlich dass ich nicht grundsätzlich mit gewaltsamer Verletzung
rechnen muss, als richtig bestätigt wird.184 Diese Erwartung war kein „kogniti-
ver Irrtum“ oder „blamable Naivität“.185 Der deklarative Akt des Urteils ersetzt
in diesem Kontext zwar keine Therapie, aber er kann hilfreich sein.186 Denn da-
durch wird die Schuldverteilung geklärt: Das Opfer ist Opfer und wird als sol-
ches definiert.187 Unrecht und Recht werden auf den Einzelfall bezogen präzise
und detailliert voneinander getrennt.188 Es war Unrecht, und kein Zufall oder
Unglück, was dem Opfer widerfahren ist.189 Das kann entlastend wirken,190

auch wenn dabei eine wiederholte Festschreibung des Opfers auf die Opferrolle
vermieden werden muss,191 z. B. durch aktive Einbindung in das Prozessgesche-

 Zu beidem vgl. Hamel, Strafen, 171–174. Die Schuldzuschreibungen durch die Umwelt erklä-
ren sich aus dem Bedürfnis, die Wahrscheinlichkeit, selbst Opfer zu werden, gedanklich zu mini-
mieren, indem spezifische Merkmale des Opfers für tatbegünstigend erklärt werden (vgl. Hamel,
Strafen, 173 f.).
 Vgl. Hamel, Strafen, 129.
 Aus seiner Sicht beinhaltet „die strafrechtliche Reaktion schon für sich gesehen eine morali-
sche Dimension“ (Hamel, Strafen, 133), da sie eine Missbilligung ausdrückt. Zum Verhältnis von
Ethik bzw. Moral und Recht vgl. Hamel, Strafen, 129–133.
 Hamel wendet hier die Sprechakttheorie nach John Searle und John Austin an und arbeitet inso-
fern innerhalb seines opferorientierten Gesamtrahmens zugleich eine expressiv-kommunikative
Straftheorie aus.
 Vgl. Hamel, Strafen, 184.186 f.
 Hamel, Strafen, 187, auch i. O. in Anführungszeichen.
 Vgl. Hamel, Strafen, 176 f.
 Die Problematik des Begriffs ‚Opfer‘, die in anderen Zusammenhängen zum Gebrauch von
Begriffen wie ‚Überlebende‘ geführt hat, wird von Hamel hier nicht thematisiert.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 39.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 39; Günther, Bedeutung, 218; Hassemer/Reemtsma, Verbre-
chensopfer, 130 f.; Hörnle, Rolle, 955 u. a.
 Hamel vergleicht das mit dem Akt einer Krankschreibung (Hamel, Strafen, 178 f.), der sich
positiv auf die Genesung auswirken kann.
 Vgl. Hamel, Strafen, 182 f.: Eine ‚querulatorische‘ Opferhaltung trete sogar eher dann auf,
wenn die Anerkennung des Widerfahrenen fehle.

128 3 Überzeugungen



hen.192 Beides, was für Hamel den deklarativen Sprechakt des staatlichen Stra-
fens ausmacht, hat also eine Bedeutung für das Opfer: Das sozialethische Un-
werturteil, d. h. die Missbilligung der Tat, bedeutet eine Anerkennung des
Unrechts193 und eine „Solidaritätsbekundung der Gemeinschaft“194. So wird es
dem Opfer ermöglicht, wenigstens vorsichtig zu einem gewissen Optimismus ge-
genüber seiner sozialen Umwelt zurückzufinden.195 Das kann kein außergericht-
licher Verständigungsprozess leisten: Nur das staatliche Strafverfahren kann
die sozialethische Missbilligung ausdrücken und damit intersubjektiv die Norm
bestätigen. Nur der Staat kann den Bruch einer gesellschaftlich gültigen Norm
konstatieren; kein kommunikativer Beitrag des Täters (wie in mediativen Ver-
fahren, Täter-Opfer-Ausgleich) wäre dazu in der Lage.

Ein legitimes Interesse des Opfers am Strafprozess und -urteil könnte also
darin liegen, „destruktive Konsequenzen für das zukünftige Leben von Opfern
(Fixierung auf die Tat, anhaltende Selbstzweifel) und ein[en] mit Rückzug verbun-
dene[n] Verlust des Vertrauens in die Rechtsordnung [...] zu verhindern“196.

In welchem Verhältnis steht all dies wiederum zum Retributivismus als Straf-
theorie? Reemtsma kommt zu dem Schluss, dass der Wunsch nach Bestrafung
eines Verbrechens gar nicht mit Rache und Vergeltung zu tun habe.197 Eher sei
das Interesse des Opfers an der Rechtsprechung mit dem Strafzweck der Norm-
verdeutlichung nahezu identisch.198 Es ist die Theorie der positiven Generalprä-
vention, die er als Rahmentheorie wählt, um auch dieses Interesse von Opfern
von Straftaten einzubringen.199 Auch Hamel versteht seinen Ansatz nicht als
retributivistischen.

Gleichwohl kann das opferorientierte Paradigma auch als Variante des Retri-
butivismus formuliert werden. Zimmermann etwa erkennt in der Erniedrigung des
Opfers durch den Täter den Kern der Opfererfahrung.200 Daraus entspringt dann
der Wunsch, die Ungleichheit im Wertstatus wieder auszugleichen. Das könnte
durch Vergeltung geschehen: Werde die Täterin ebenfalls durch die Strafe ernied-
rigt, stünden Täterin und Opfer wieder auf Augenhöhe.201 Ziel wäre dann, „die rich-

 Vgl. Hamel, Strafen, 184.
 Vgl. Hamel, Strafen, 181.
 Hamel, Strafen, 182.
 Vgl. Hamel, Strafen, 186.
 Hörnle, Straftheorien 2017, 38 mit Verweis u. a. auf Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer,
129 ff.; Hamel, Strafen, 167 ff.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 134.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 137.
 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 135.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 115.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 123–126.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 129



tige relative Position beider zueinander wiederherzustellen oder zu bestätigen“202.
Hinter dem Vergeltungswunsch liegt insofern ein gesundes Selbstwertgefühl203 und
eine Selbstachtung, die die Unrechtmäßigkeit einer Erniedrigung wahrzunehmen
in der Lage sind.204 Er beruht auf der Überzeugung, „daß der intrinsische Wert
aller Menschen gleich ist und ihnen derselbe Respekt gebühre“205. Es ist die Wie-
derherstellung oder Bestätigung dieser „ursprünglichen Wertordnung (die wir uns
zumindest als Gleichwertigkeit denken)“206, die den Vergeltungswunsch im Kern
ausmacht.207 „Das Vergeltungsgefühl ist also eine spezifische Form des Wunsches
nach Korrektur einer Erniedrigung. Seine Besonderheit liegt darin, daß die Wertbe-
stätigung durch die nachträgliche Erniedrigung des Täters erreicht werden soll, um
die zuvor durch ihn erlittene Herabwürdigung auszugleichen bzw. aufzuheben.“208

Da der Kern der Opfererfahrung die Erniedrigung durch den Täter, seine ‚Domi-
nanzbehauptung‘ dem Opfer gegenüber ist, soll die Gleichwertigkeit durch entspre-
chende Erniedrigung des Täters hergestellt werden. Die Oben/Unten-Bilanz ist
dann ausgeglichen.

Strafe als Vergeltung kann aus Sicht eines opferorientierten Retributivismus
also als gerecht betrachtet werden, weil und insofern sie einem legitimen Inte-
resse des Opfers an der Korrektur seiner erfahrenen Erniedrigung entgegen-
kommt – eine Erniedrigung, die im Sinn der Gleichwertigkeit aller Menschen
nicht akzeptabel ist. Insofern sie das leistet, bringt sie die Opferperspektive besser
zur Geltung als die Präventionstheorie dies vermag.209 Vergeltung wird dann frag-
würdig, wenn sie an den legitimen Interessen des Opfers vorbeigeht und die Er-
niedrigung des Täters dem Opfer nicht zugutekommt.

Der Vorwurf, dass manche Delikte kein direktes Opfer haben oder einvernehm-
lich geschehen, ist nur für die Frage relevant, ob diese Theorie Strafe vollständig be-
gründen kann – was für die vorliegende Themenstellung weniger interessiert.210

Inwiefern gelingt es diesem Ansatz, die beiden Grundvorwürfe gegenüber dem klas-
sischen Retributivismus auszuräumen? Der Vorwurf metaphysischer Verankerung

 Zimmermann, Verdienst, 125.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 122.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 118.
 Zimmermann, Verdienst, 123.
 Zimmermann, Verdienst, 125, Herv. fallengelassen.
 Die Anklänge an Murphy usw. (s. o., 2.4.1), liegen auf der Hand. Vgl. auch Hampton, Expres-
sive Theory, 13; und Fingarette, Punishment, 510.
 Zimmermann, Verdienst, 125.
 Hamel würdigt die absolute Straftheorie dafür, dass durch die Orientierung an der Tat das
Opfer immerhin noch mehr im Blick sei als in der Präventionstheorie, kritisiert aber, dass dort
letztlich das Recht selbst als das eigentliche Opfer gelte (vgl. Hamel, Strafen, 16 f.).
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 134–137.

130 3 Überzeugungen



erledigt sich einerseits, da Strafe vom Opfer aus begründet wird. Die metaphysische
Verankerung wird andererseits transformiert in die Verankerung in der Wertord-
nung, die Opfer und Täterin gleichen Wert in der Rechtsgemeinschaft zuspricht.
Schwieriger wird es beim Problem des doppelten Übels. Wenn auf die Herabsetzung
des Opfers durch Strafe reagiert wird, wird ja nicht der Status des Opfers gehoben,
sondern beide treffen sich gewissermaßen auf niedrigem Niveau.211 Der Status des
Opfers wird nicht angehoben, sondern der des Täters gesenkt.212 Wie die Senkung
der Täterin aber mit der Hebung des Opfers zusammenhängen soll, darin hatte
schon die Crux der klassischen Vergeltungstheorie gelegen.

3.2.3.3 Fairness-Theorie: Ausgleich unfairer Vorteile
Die Fairness-Theorie der Strafe213 scheint in einem Zug die beiden Grundpro-
bleme der Vergeltungstheorie zu lösen, den Metaphysik-Vorwurf und die Ver-
dopplung des Übels. Es wird argumentiert, der Täter habe durch die Tat einen
unfairen Vorteil gewonnen, der ihm aus Fairness-Gründen wieder weggenommen
werden müsse – das soll die Strafe leisten.214 Im Hintergrund steht die Vorstel-
lung, dass die Rechtsgemeinschaft auf einem Gleichgewicht der Verteilung215 von
Vorteilen (benefits) und Lasten (burdens) aufbaut.216 Wer eine Straftat begehe,
nehme sich einen Vorteil heraus und umgehe eine Last. Damit werde die faire
Verteilung gestört. Das Ziel der Strafe sei daher die Wiederherstellung der fairen
Verteilung von Vor- und Nachteilen.217 Auch hier wird also – wie im Retributivis-
mus – durch die Strafe der durch die Rechtsordnung gegebene Zustand der Ge-

 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 143.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 143. Zimmermann vergleicht das damit, alle Menschen in
Armut zu stürzen, anstatt Armut zu beseitigen (vgl. Zimmermann, Verdienst, 145).
 Wichtige Vertreter sind Herbert Morris und Jeffrie Murphy (vgl. Hörnle, Straftheorien 2017,
58), Murphy hat seinen Standpunkt später verändert, vgl. Murphy, Second Thoughts, 96 f. Auch
Michael Pawlik stellt auf den Zusammenhang von Freiheitsgenuss und Loyalitätspflichten ab
(vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 56). Vgl. auch Dais, Retributivism. Eine genauere Rekonstruktion
der Debatte bietet Zimmermann, Verdienst, 149, Anm. 2.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 148: „Der Rechtsbruch wird als unfairer Vorteil des Täters ex-
pliziert, der ihm durch die als Reaktion faire Zufügung eines Nachteils in Form der Strafe wieder
abgenommen werden muß.“; 160: „Strafe als Abnahme eines unfair erzielten Vorteils“.
 Vgl. Finnis, Restoration, 134: “fair distribution (or balance or order)”; Zimmermann, Ver-
dienst, 150: „Idee der universellen Gleichverteilung der Vor- und Nachteile der Rechtsordnung“
(Herv. i. O.).
 Vgl. Finnis, Restoration, 131; Thornton, Against Retributivism, 85 unter Referenz auf Herbert
Morris.
 Vgl. Finnis, Restoration, 134.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 131



rechtigkeit (im Sinn proportionaler Gleichheit) wiederhergestellt, der durch das
Verbrechen aufgehoben wurde.218 Auch hier geht es um die „Wiederherstellung
der gerechten Ordnung“219, nur dass diese Ordnung nicht als vorpositiv gegeben
angesehen wird, sondern z. B. als Vereinbarungsergebnis der Bürger über eine
faire Verteilung von Vorteilen und Lasten. Nicht eine vorgegebene Ordnung ist
der Grund der Strafe, sondern die Fairness gegenüber anderen Mitgliedern der
Rechtsgemeinschaft.220 Bürger hätten nämlich Verpflichtungen221, die sie als Preis
für die gesellschaftlich gewährten Vorteile (Rechtssicherheit) zahlten222, und wer
sich dem entziehe, bringe die Äquivalenz aus dem Lot. Wenn das bestraft werde,
entstehe dadurch kein weiteres ‚Minus‘, sondern ein unfair errungenes ‚Plus‘
werde wieder dem Nullniveau angeglichen.223 Damit ist klar, dass die Strafhöhe
exakt dem gewonnenen Vorteil entsprechen muss, womit eine Kernaussage des
Retributivismus eingeholt wird.224

Worin besteht dieser gewonnene Vorteil? Er kann natürlich materieller Natur
sein, was ja aber über den Schadensersatz geregelt wird.225 Meistens wird auf den
Trittbrettfahrer-Vorteil gegenüber rechtstreuen Bürgerinnen abgestellt. Murphy ar-
gumentiert, alle anderen Bürger beschränkten ihre Möglichkeiten, indem sie sich
rechtskonform verhielten. Alle verzichteten auf die Möglichkeit, sich zu bereichern
oder gewaltsam durchzusetzen. Im Moment der Tat tue die Täterin dies nicht. Sie
nehme sich einen Vorteil heraus, den andere nicht haben. Dieser Vorteil wird
manchmal auch als Zugewinn an Freiheit, genauerhin an Wahlmöglichkeiten, ge-
fasst.226 Dabei habe sie bereits davon profitiert, dass viele andere Personen sich

 Vgl. Hoerster, Strafe, 38 f.
 Hoerster, Strafe, 38.
 Honecker sieht freilich schon bei Kant und Hegel den Grundgedanken angelegt, über die
ausgleichende Gerechtigkeit als anerkannte Aufgabe des Rechts und nicht über eine metaphysi-
sche Ordnung Vergeltungsstrafe zu begründen (vgl. Honecker, Grundriss, 594).
 Vgl. Finnis, Restoration, 131: In eine “general theory of political obligation” sei Murphys An-
satz eingebettet.
 Vgl. Thornton, Against Retributivism. Hier wird durchaus eine Metaphorik von schulden,
zahlen usw. verwendet.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 39: „Der Verbrecher muss das Strafübel deshalb erleiden, damit er da-
durch auf jenes Niveau, auf dem zunächst alle Bürger gerechterweise standen und das seine sich
rechtmäßig verhaltenden Mitbürger auch nie verlassen haben, wieder herabgestuft wird.“ (Herv.
i. O.).
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 148. Damit ist für ihn auch die eigentümliche Verbundenheit
von Strafbegründung und Strafzumessung im Retributivismus plausibilisiert.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 152.
 Zimmermann (Zimmermann, Verdienst, 157 f.) verwirft das: Ist der Täter wirklich freier als
andere? Entscheidet sich die Zumessung der Strafe nicht eher an der genommenen Freiheit des

132 3 Überzeugungen



normgemäß verhalten hätten.227 Der Mörder habe selbst vom Tötungsverbot profi-
tiert, weil er sich um seine eigene Sicherheit nicht sorgen musste. Allerdings gibt es
auch Rechtsbestände, von denen die Täterin nicht persönlich profitiert (z. B. von
Tierschutzgesetzen). Daher lässt sich besser sagen, dass es die allgemeine Rechts-
treue war, von der sie profitiert hat.228

Schwieriger wird es, wenn man psychologisch argumentiert. Denn nicht allen
Menschen fällt der Verzicht auf einen bestimmten Vorteil gleich schwer. Die
einen neigen zu Gewalt oder haben ein Verlangen, andere sexuell zu unterwer-
fen, die anderen nicht.229

Wie auch immer der unfaire Vorteil genauer bestimmt wird, der geschädigte
Personenkreis verschiebt sich: Die Tat ist nicht deswegen strafwürdig, weil sie
auf Kosten des Opfers ging, sondern weil sie auf Kosten der rechtstreuen Mitbür-
ger ging.230 Genau das irritiert: Sind es nicht die Opfer, die unter dem Verbrechen
zu leiden hatten oder noch haben, und nicht die Mitglieder der Rechtsgemein-
schaft?231 Fühle ich mich als Normalbürgerin von einem Vergewaltiger tatsäch-
lich unfair behandelt, weil ich mich rechtstreu verhalte und er nicht?232 Kann die
Verschiebung der fokussierten Personenkonstellation von ‚Täterin vs. Opfer‘ auf
‚Täter vs. Nicht-Täter‘ wirklich eine überzeugende Argumentationsbasis bieten?
Es scheint den Kern zu verfehlen, Straftaten wie z. B. Mord in erster Linie als
Trittbrettfahren zu verstehen.233 Letztlich gelangt hier eine zivilrechtliche Per-
spektive ins Strafrecht.234

Ein weiteres Problem teilt die Fairness-Theorie mit dem Retributivismus: die
Voraussetzung einer vorgängigen Gleichverteilung. Der marxistische Einwand,

Opfers als an der gewonnenen Freiheit des Täters? Zur Diskussion, wann diese Freiheit greift,
vgl. Finnis, Restoration, 132.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2011, 54.
 Auch sonst ergeben sich bei der Bestimmung des gewonnenen unfairen Vorteils Probleme:
kann davon überhaupt die Rede sein? Welcher Art ist der gewonnene Vorteil? Wie lässt er sich
bemessen? Müsste nicht jedes Vergehen gleich bestraft werden, weil die allgemeine Rechtstreue
bzw. die Freiheitsanmaßung immer die gleiche ist? Vgl. dazu Hoerster, Strafe, 47; Zimmermann,
Verdienst, 154–159.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 41; Walen, Art. Retributive Justice, Punkt 5.2; Zimmermann, Verdienst,
152 f.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 39.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 41.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory, 4: “Do we really wish that we could murder, steal, rape,
etc., and envy those criminals who perform these actions?” (Herv. i. O.).
 Vgl. Walen, Art. Retributive Justice, Punkt 5.2.
 Vgl. Hoerster, Strafe, 40: „Die Forderung nach ausgleichender Gerechtigkeit, die hier zuguns-
ten der rechtstreuen Bürger geltend gemacht wird, ist also eine ganz ähnliche wie die unstreitige
Forderung nach zivilrechtlicher Wiedergutmachung zugunsten eines geschädigten Opfers“.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 133



damit würden faktische Ungleichheiten, etwa durch ökonomische Klassen, igno-
riert, die ja aber einen starken Einfluss auf Kriminalität haben, trifft auch sie.235

Die Idee eines fairen Ausgleichs, der die Täterin wieder in das gesellschaftliche
Normalniveau einreiht, ist realitätsblind.236 Thornton karikiert: Das sei doch ein
Bild von Gesellschaft wie ein „gentleman club“237. Da ohnehin Ungleichheit be-
steht, kann die verschaffte Ungleichheit schwerlich als Begründung für Strafe
herangezogen werden.238

Schließlich wird es – wenn schon die Bestimmung des gewonnenen Vorteils
oder der umgangenen Belastung schwerfällt – nachfolgend schwierig, eine pro-
portionale retributive Strafe abzumessen.239

Die Fairnesstheorie der Strafe wird nicht immer als neue Variante der Vergel-
tungstheorie eingestuft. Sie fußt ebenso deutlich auf der Vertragstheorie.240 Ebenso
bestehen zur positiven Generalprävention Ähnlichkeiten, denn die anderen Mitglie-
der der Rechtsgemeinschaft sind ja insbesondere im Blick.241 Verstehen wir aber
diese Theorie als neue Variante der Vergeltungstheorie,242 lässt sie sich für die vor-
liegende Fragestellung auswerten.

 Vgl. Murphy, Second Thoughts, 96 f.; Zimmermann, Verdienst, 159: Strafrechtlich relevante
Vergehen werden oft aus faktischem gesellschaftlichem Nachteil begangen. Vgl. auch Dare,
Retributivism.
 Vgl. Thornton, Against Retributivism, 85 f.
 Thornton, Against Retributivism, 86.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory, 22 f.: “The hypocrisy of retributive legal punishment in
such a society is difficult to take.”
 Vgl. Walen, Art. Retributive Justice, Punkt 5.2. Die Strafe müsste proportional zum gewon-
nenen Vorteil, nicht zur Schwere der Schuld sein, vgl. Mackie, Morality, 5.
 Insofern ist sie Teil einer Entwicklung der „Substitution der metaphysischen Staatsauffas-
sung durch die frühneuzeitlichen Vertragstheorien“ (Anselm, Jüngstes Gericht, 32). Murphy/Sel-
lars/Lehrer, Retribution, Justice, and Therapy, 77.100 erkennen ein quasi-vertragstheoretisches
Modell auch schon bei Kant (und dann bei John Rawls). Es funktioniert wie folgt: “In order to
enjoy the benefits that a legal system makes possible, each man must be prepared to make an
important sacrifice – namely, the sacrifice of obeying the law even when he does not desire to do
so. Each man calls on others to do this, and it is only just or fair that he bears a comparable
burden when his turn comes. Now if the system is to remain just, it is important to guarantee
that those who disobey will not thereby gain an unfair advantage over those who obey volunta-
rily. Criminal punishment thus attempts to maintain the proper balance between benefit and
obedience by insuring that there is no profit in criminal wrongdoing.” (Murphy/Sellars/Lehrer,
Retribution, Justice, and Therapy, 77). Dennoch bewegt Murphy sich hier in der Verteidigung des
Retributivismus.
 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 160.
 Mit Zimmermann (Zimmermann, Verdienst, 147), obwohl er später die Notwendigkeit einer
retributiven Rahmung für diese Theorie in Zweifel zieht (vgl. Zimmermann, Verdienst, 160); Hoer-
ster, Strafe, 46.

134 3 Überzeugungen



Wie verändert sich hier also die Begründung für die Überzeugung, dass Vergel-
tung gerecht sei? Darin, dass durch die Vergeltung eine an Gleichverteilung orien-
tierte Fairness wiederhergestellt wird – eine Form von Gerechtigkeit, die nun nicht
mehr im Namen einer apodiktisch gesetzten Ordnung geübt wird, sondern anderen
Bürgern der Rechtsgemeinschaft gegenüber. Während der klassische Retributivis-
mus versucht, einer abstrakten Gerechtigkeitsvorstellung gerecht zu werden, und
die Präventionstheorie dem Täter und der Gesellschaft, versucht die Fairnesstheo-
rie, den rechtstreuen Bürgerinnen gerecht zu werden. Man sollte demnach vergel-
ten, weil dadurch etwas an die Gemeinschaft zurückgegeben wird, was ihr auf
unfaire Weise weggenommen wurde – ein Vorsprung an Möglichkeiten und Genüs-
sen. Wer vergilt, hält nach dieser Theorie die reziproke Verbundenheit durch das
wechselseitige Verpflichtetsein in einer Rechtsgemeinschaft hoch. Dieser Grundge-
danke lässt sich merkantil ausdrücken (plus/minus, nehmen und geben) oder im
Sinn von Über- und Unterordnung (Gleichheit, Vorsprung). Damit soll der Vorwurf
einer bloßen Verdopplung des Übels ausgeräumt und ein sinniger Zusammenhang
zwischen Tatübel und Strafübel geschaffen werden.

3.2.3.4 Empirisch-soziologische Theorie: Befriedigung der
Vergeltungsbedürfnisse Dritter

Mit den opferorientierten Ansätzen ist eine Personengruppe in den Blick gekom-
men, deren Interessen für die Straftheorie eine Rolle spielen könnten. Im Zuge
verstärkter medialer Verbreitung von Straftaten kommt analog die Frage auf, in-
wiefern die öffentliche Empörung und das Vergeltungsbedürfnis nicht nur der
Opfer, sondern der Rechtsgemeinschaft strafbegründend sein kann.243 Auf ihre
Weise bauten bereits expressiv-kommunikative und Fairness-Theorien auf dem
Vorwurf der Rechtsgemeinschaft dem Täter gegenüber auf. Etwas anders gelagert
sind diejenigen Beiträge, die die Legitimation staatlichen Strafens aus dem empi-
risch nachweisbaren Vorhandensein von Strafbedürfnissen in der Gesellschaft
ableiten. Einen monografisch ausgeformten Ansatz hat Tobias Andrissek vorge-
legt. Im Kern sei Strafe dann legitim,

wenn es eine große gesellschaftliche Übereinstimmung hinsichtlich der moralischen Ver-
werflichkeit eines Verhaltens sowie ein Bestrafungsbedürfnis gibt und die subjektive mora-
lische Proportionalität beachtet wird. Der Staat sichert dadurch die Kooperation seiner
Bürger und den eigenen Fortbestand, diese Wirkungen lassen sich ansatzweise empirisch
nachweisen.244

 Vgl. Hoerster, Strafe, 83; Hörnle, Straftheorien 2017, 42 f.
 Andrissek, Vergeltung, 237. Unter subjektiver moralischer Proportionalität versteht er, dass
die intuitiv für richtig gehaltene Strafe sich an Vergeltungsgesichtspunkten orientieren und

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 135



Die Begründung für die Strafe fußt also nicht auf Metaphysik, sondern ganz im Ge-
genteil auf Empirie: Es sind in der Gesellschaft weit verbreitete moralische Intuitio-
nen und Bedürfnisse, die Strafe legitimieren. Es handelt sich um eine empirisch-
soziologische Begründung von Strafe.245 Menschen haben – so die Annahme – den
Hang zu reziproken Strafpraktiken. Diese Annahme wird im Lauf der Argumenta-
tion durch Ergebnisse der experimentellen Sozialpsychologie gestützt. Bei diesen
Praktiken, die auch im dritten Kapitel zu erläutern sein werden, handelt es sich
z. B. um die tit-for-tat-Strategie, die kooperatives Verhalten belohnt und nicht-
kooperatives Verhalten bestraft, oder altruistische Bestrafung, die auch individuelle
Kosten für die Bestrafung von Trittbrettfahrerinnen in Kauf nimmt.246 Für Gruppen
sei es im Lauf der Zeit funktional gewesen, Bestrafungspraktiken zu etablieren, um
die Gruppe stabil und durch Kooperationsgewinne profitabel zu halten. Individuell
spiegele sich dies in tief verankerten, emotional beladenen Straf- und Vergeltungsbe-
dürfnissen wider.247 Das sei der Grund, warum Menschen der heutigen Gesellschaft
nach wie vor proportionale Strafen als gerecht empfänden und damit retributiv
dächten, nicht präventiv.248 Die Proportionalität begrenzt hier zugleich etwaige aus-
schweifende Strafgelüste.

Der Ansatz untermauert die Vergeltungstheorie also massiv empirisch. Strafe
hat den Sinn, Empörungsgefühle Dritter aufzufangen.249 Das ist deswegen legitim,
weil der Staat damit seinen eigenen Fortbestand und die Kooperation der Bürger
sichert. Wie Tonio Walter im Geleitwort zu Andrisseks Dissertation zuspitzt: „Nach
einem Diebstahl gilt es nicht, weitere Diebstähle zu verhindern, sondern zu verhin-
dern, dass bei der Polizei und beim Dieb die Fensterscheiben eingeworfen wer-
den.“250 Damit die Vergeltungswünsche der Bevölkerung nicht überhandnehmen
und dem Staat den Anspruch auf die Regulierung strafrechtlich relevanter Kon-
flikte und das Gewaltmonopol streitig machen, sollte besser in einem angemesse-

damit vor allem proportional zur Schwere des Verstoßes sein muss (vgl. Andrissek, Vergeltung,
30).
 So auch der Untertitel bei Andrissek, Vergeltung. Es wäre allerdings auch möglich, schon
aus den moralphilosophischen Versuchen, den Retributivismus zu begründen, die tiefe Verwur-
zelung des retributiven Prinzips (wer schuldig ist, sollte bestraft werden) abzuleiten, wie Mackie
das zunächst tut (vgl. Mackie, Morality, 6). Da die Argumentation weitgehend zirkulär sei, aber
breite Anerkennung genossen habe, müssten die Versuche der Begründung des Retributivismus
wohl eher als Plausibilisierung eines als ohnehin gegebenen Prinzips verstanden werden denn
als Versuche, dieses Prinzip unabhängig in seiner direkten moralischen Autorität zu erweisen.
 Vgl. unten, 4.3.2.2. Vgl. in diesem Sinn auch Gaus, Retributive Justice.
 Vgl. Gaus, Retributive Justice.
 Vgl. Andrissek, Vergeltung, 30–33. Vgl. auch Mackie, Morality, 8 f.
 Vgl. Hörnle, Straftheorien 2017, 42.
 Walter, Geleitwort, VIII.

136 3 Überzeugungen



nen Rahmen auf sie eingegangen werden. Andrissek bezeichnet seinen Ansatz
daher als „retributive Generalprävention“251: retributiv, weil es die Vergeltung ist,
nach der die Gerechtigkeitsintuitionen der Bevölkerung verlangen; generalpräventiv,
weil vergeltende Strafe Selbstjustiz verhindert und das staatliche Gewaltmonopol ab-
sichert. Die Erosion der Normen und des gesamten staatlichen strafrechtlichen Sys-
tems – samt der Geltung seiner alleinigen Zuständigkeit für vergeltendes Strafen –

wird so präventiv verhütet.
Diese bewusst eingegangene Abhängigkeit von der Empirie birgt Probleme. Zu-

nächst entstehen methodische Fragen: Wie die moralischen Urteile der Bevölke-
rung für jedes Delikt erheben?252 Was tun bei einer hohen Streuung moralischer
Urteile in heterogenen Gesellschaften? Lässt sich ein universales Strafbedürfnis
überhaupt nachweisen? Wie ist mit schwankender Punitivität über die Zeit hinweg
umzugehen, gerade wenn sich das Strafbedürfnis steigert, auch durch emotionale
Dynamiken (Stichwort Stammtisch-Parolen)?253 Lässt sich die befriedende und den
Staat unterstützende Wirkung des Strafwesens empirisch nachweisen? Vor allem
aber entstehen ethisch brisante Fragen auf normativer Ebene: Inwiefern ist das
Strafbedürfnis im normativen Sinn legitim? Dient nicht gerade die unabhängige
Justiz dazu, das in einem rechtlichen Sinn zu überprüfen? Gehört es nicht zu den
sinnvollen ‚checks and balances‘ in einem Rechtsstaat, dass das Strafrecht eine ge-
wisse Immunität gegenüber den Meinungen der Bevölkerung hat und eine gewisse
Trägheit in der Anpassung an veränderte Moralvorstellungen aufweist?

Aus ethisch-methodischer Perspektive kulminieren diese Probleme im Vorwurf
des naturalistischen Fehlschlusses.254 Insofern diese Strafbegründung von Empirie
ausgeht und darauf abzielt, lässt sie sich nicht nur als empirische, sondern als empi-
ristische Straftheorie bezeichnen. Denkbar wäre ja auch, das Vorhandensein retri-
butiver Emotionen als Symptom eines gesellschaftlichen Problems oder moralischer
Unreife zu sehen, in jedem Fall als etwas, das bekämpft werden müsste.255 Andrissek
führt eine normative Prämisse ein, um dem Vorwurf des naturalistischen Fehl-
schlusses zu entgehen: Der Staat darf seinen Zerfall verhindern und auf Kosten der
Täterin Kooperation sichern. Dann aber fragt sich, ob das gesamte Spektrum staatli-

 Andrissek, Vergeltung, 86.
 Vgl. Walter, Vergeltung, 646.
 Andrissek schlägt deswegen die Ermittlung der Gerechtigkeitsintuitionen in einem Laborset-
ting vor. Vgl. Andrissek, Vergeltung, 109 f.101, Anm. 591.
 Vgl. als Reaktion: Andrissek, Vergeltung, 88–90.
 So Airaksinen, Against Retributivism, 103.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 137



chen Strafens von der Selbsterhaltung des Staates begründet werden kann. Jedes
noch so geringe Delikt wäre in die Nähe von Hochverrat gerückt.256

Parallel zur Diskussion bei den opferorientierten Theorien, ob es nun um die
Emotionen, wie sie empirisch auftreten, gehen kann, wenn Strafe begründet wird,
oder ob es um legitime Interessen in oder hinter diesen Emotionen gehen muss,
wird bei der empirisch-soziologischen Begründung die Möglichkeit eines ‚objekti-
ven Wertungsfilters‘ für die empirisch auftretenden Emotionen der Bevölkerung
diskutiert.257 Andrissek verwirft die Filterung durch einen ‚Rationalitätstest‘, wo-
nach es zusätzlich zu solchen Emotionen rationale Argumente geben müsse, „die
der Bürger aus seiner Interessenperspektive nachvollziehen könne“258. Denn dann
bleibe von den eigentlichen Gerechtigkeitsintuitionen nichts übrig; ein Argument,
das vor dem Hintergrund der Kritik an einem Überordnungsverhältnis von Ratio
zu Emotion259 verständlich scheint. Auch den Versuch, einen solchen Filter anhand
von einem Konstrukt idealer Gesellschaften zu ermitteln, verwirft Andrissek. Er
sieht sich dagegen in einer Linie mit Adam Smiths Theorie der ethischen Gefühle
und setzt auf Verallgemeinerungsfähigkeit, Konsensfähigkeit und Unparteilichkeit.
Das erhöht in diesem Ansatz allerdings die empirische Nachweislast für die Univer-
salität des Auftretens solcher Gefühle – bzw. setzt eine gegebene Übereinstimmung
in diesem Punkt voraus.

Wie verändert sich in dieser Theorie die Begründung für die Überzeugung, Ver-
geltung sei gerecht? Zugespitzt lautet hier die Antwort: Vergeltung ist gerecht, weil
viele Menschen sie als gerecht empfinden. Damit verweigert man letztlich auch hier
den Begründungsgang, wie dem klassischen Retributivismus oft vorgeworfen wird.
Wird in einem Fall die Gegebenheit der Ordnung, die Vergeltung erfordere, nicht
hinterfragt, so hier die Gegebenheit weit verbreiteter Gerechtigkeitsintuitionen als
Ergebnis einer jahrtausendelangen Praxisgeschichte. Die Leerstelle, die derMetaphy-
sik-Vorwurf moniert, soll durch Empirie gefüllt werden – oder besser, sie wird mit
dem Hinweis auf die faktisch vorhandenen retributiven Intuitionen und Bedürfnisse
umgangen.

Was den Vorwurf des verdoppelten Übels angeht, kann diese Theorie als retri-
butive Generalprävention Anleihen bei der Präventionstheorie machen. Es ist die

 Vgl. Wolf, Verhütung, 34 f. Die letzten beiden Absätze wurden ganz übernommen aus Teu-
chert, Strafen, 182 f.
 Vgl. Andrissek, Vergeltung, 113–119 zur „Trennung von legitimen und illegitimen Bedürfnissen“.
 Andrissek, Vergeltung, 114. Er findet das sowohl bei Hoerster als auch bei John Rawls
(vgl. Andrissek, Vergeltung, 115 f.).
 Vgl. oben, 2.2. Insistierend auf Rationalität und Moral als Gegenüber zu Emotionen vgl. aus
der Debatte um den Retributivismus z. B. Savolainen, Retribution.

138 3 Überzeugungen



Stützung des staatlichen Strafsystems und der Rechtsordnung, die das Übel recht-
fertigt, das der Bestraften widerfährt. Ist es damit zutreffend, dass Andrissek seinen
Ansatz als retributive Generalprävention bezeichnet – und nicht als generalpräven-
tiven Retributivismus –, so führt er dennoch eine erstarkende Neubegründung der
Überzeugung vor Augen, dass Vergeltung gerecht sei.

3.2.4 Zusammenfassung: ‚Vergeltung ist gerecht‘ – aus neuen Gründen

Die Überzeugung, dass Vergeltung gerecht sei, wird in der Wiederkehr des Retri-
butivismus mit neuen Gründen gestützt. Wurde dem klassischen Retributivismus
vorgeworfen, Gründe für diese Überzeugung schuldig zu bleiben oder den einzi-
gen Grund im Verweis auf eine metaphysisch gesetzte Ordnung anzugeben, die
absolute Gerechtigkeit garantiere, nimmt der neue Retributivismus in verschiede-
ner Weise auf andere Größen Bezug.

Personorientierte expressiv-kommunikative Theorien berufen sich mit Peter
Strawson auf unsere Alltagspraxis – auf unser Loben, Danken, Tadeln –, die
unser soziales Leben so reich mache. Es ist gut und Ausdruck unseres morali-
schen Empfindens, dass wir an andere Vorwürfe richten. Vergeltung ist gut, weil
sie unsere reaktive Einstellung des Vorwurfs zum Ausdruck bringt. Deswegen ist
es auch gut, dass wir strafen, sodass dieser Vorwurf nachdrücklich artikuliert
werden kann. Unrecht verdient Kritik und Tadel, deren angemessener Ausdruck
die Vergeltungsstrafe ist.260 Normorientierte Ansätzen stellen nicht auf das mora-
lische Urteil in Kritik und Tadel ab, aber auch sie verstehen Strafe als Akt der
Kommunikation innerhalb des gesellschaftlichen Gesamtgefüges. An die Stelle
der Metaphysik tritt die soziale Interaktion als diejenige Größe, von der aus sich
Strafe begründet. An die Stelle des ungeklärten Zusammenhangs von Tat- und
Strafübel tritt die Sequenz von Aussage und Widerspruch.

Opferorientierte Theorien berufen sich auf die Erniedrigung und Verunsi-
cherung, die dem Opfer durch die Straftat angetan worden ist. Strafe als Vergel-
tung soll in erster Linie dem Opfer gerecht werden. Gestaltet man dies retributiv
aus, wäre Vergeltung gerecht, weil sie den gleichrangigen Wert des Opfers einer
Straftat in Relation zu dem des Täters wiederherstellt. An die Stelle der Metaphy-
sik tritt die egalitäre Wertordnung – also die von den Mitgliedern der Rechtsge-
meinschaft geteilte Auffassung, dass ihnen allen gleicher Wert und gleiche Würde

 Vgl. Zimmermann, Verdienst, 3.

3.2 Die Verschiebung in der Bewertung staatlichen Strafens als Vergeltung 139



zukommt.261 Vergeltung lässt sich als Statusausgleich definieren – als Ausgleich
von Oben und Unten. Inwiefern dadurch aber nicht einfach ein weiteres Übel,
nämlich die Herabsetzung der Täterin, erreicht wird, sondern mehr als eine rela-
tive Hebung der Position des Opfers im Vergleich zum Täter, bleibt unklar. Be-
steht man demgegenüber lediglich auf dem Recht des Opfers auf Aufklärung, also
auf Durchführung eines Strafverfahrens, kann nicht mehr von Vergeltung im
Sinn des Retributivismus gesprochen werden.

Die Fairness-Theorie der Strafe erklärt Vergeltung für gerecht, weil sie Vorteile
ausgleicht, die im Gegenüber zu anderen Mitgliedern der Rechtsgemeinschaft als
unfair zu werten sind. Wie expressiv-kommunikative Theorien nimmt sie damit
auf eine Personengruppe Bezug, die neben Täterin und Opfer als Dritte anzusehen
ist, begründet Strafe aber nicht aus dem Reichtum sozialer Interaktion, sondern
aus der Vorstellung einer fairen Verteilung von Lasten und Vorteilen in der Gesell-
schaft. Wie die opferorientierten Theorien gründet sie sich damit auf einer egali-
tären Wertordnung, allerdings nicht auf gleichem Wert und gleicher Würde,
sondern auf Gleichverteilung von Lasten und Vorteilen durch Selbstrestriktion
bzw. Ausübung individueller Freiheit. „Der Rechtsbruch wird als unfairer Vorteil
des Täters expliziert, der ihm durch die als Reaktion faire Zufügung eines Nachteils
in Form der Strafe wieder abgenommen werden muß.“262 An die Stelle der Meta-
physik tritt als Begründungsfundament die Fairness-Theorie, wie sie auch in ande-
ren Zusammenhängen vertreten wird. Auf den Vorwurf einer bloßen Verdopplung
von Übel reagiert die Theorie weniger mit einem Oben/Unten-Ausgleich wie an
Wert und Würde des Opfers orientierte Theorien, sondern vielmehr mit einem
Plus/Minus-Ausgleich.

Für die empirisch-soziologische Theorie, wie sie Tobias Andrissek vertritt, ist
Vergeltung schlicht gerecht, weil und wenn große Teile der Bevölkerung sie als ge-
recht empfinden. Das ist empirisch nachweisbar der Fall, da sie auf tief veranker-
ten und weit verbreiteten Gerechtigkeitsintuitionen beruht. Der Vorwurf an den
klassischen Retributivismus, er kleide letztlich nur Intuitionen in ein theoretisches
Gewand, wird damit umgekehrt: die Intuition, dass Vergeltung gerecht ist, ist es
schon selbst, die Vergeltungsstrafe legitimiert. Allerdings erfolgt dies nicht aus nor-

 Eine Rekonstruktion des opferorientierten Ansatzes entlang der Begriffe Wert und Würde
unternimmt Zimmermann, Verdienst, 109–146, denn als „Würdetheorien“ (Zimmermann, Ver-
dienst, 50, Herv. fallengelassen) wollten diese „durch die Strafe den im Verbrechen enthaltenen
Überlegenheits- und gewissermaßen Versklavungsanspruch des Täters über sein Opfer zurück-
weisen.“ (Zimmermann, Verdienst, 50). Dagegen müsse der Wert des Opfers gemäß diesen Theo-
rien bestätigt werden (vgl. Zimmermann, Verdienst, Kap. 5: Vergeltung und der Wert des
Verbrechensopfers, 109–146).
 Zimmermann, Verdienst, 148.

140 3 Überzeugungen



mativen Gründen: Dieser Intuition entgegenzukommen, ist angesichts ihrer langen
evolutionären Verankerung im Menschen für den Staat schlicht unvermeidlich. An
die Stelle der Metaphysik tritt die empirisch überprüfbare retributive Grundüber-
zeugung der Mehrheit, gewissermaßen das evolutionär gegebenemind-set des Men-
schen. Um diesem mind-set in der Gestaltung des Zusammenlebens zu entsprechen
und damit Kooperation zu sichern, ist auch das Strafübel in Kauf zu nehmen.

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer
Sicht

Wie sind diese Verschiebungen in der – nun wieder positiven – Bewertung von
Strafe als Vergeltung theologisch zu kommentieren?263 Dazu wird im Folgenden der
Stand der Debatte in der evangelischen Ethik gesichtet (3.3.1). Dieser spiegelt nicht
nur Argumente für oder gegen die klassischen Theorien der Vergeltung und Prä-
vention wider, sondern wirft auch die methodische Frage auf. Wie Reiner Anselm
gezeigt hat, lässt sich jede der beiden Großtheorien mit Gehalten des christlichen
Glaubens verknüpfen.264 Wie also verfahren, um sich den neuen Begründungen für
die Überzeugung, dass Vergeltung gerecht sei, wie sie in den neueren Straftheorien
formuliert werden, theologisch anzunähern? Dazu werden aus der Sichtung des
Stands der Debatte Grundspannungen erhoben (3.3.2), die den Ausgangspunkt für
die Evaluation der skizzierten neueren Straftheorien und ihrer Argumentationsli-
nien bilden, die dann folgt (3.4). Zum Schluss sollen Wahrheitsmomente der neuen
retributiven Theorien festgehalten werden (3.5).

3.3.1 Zeitgenössische Positionen der evangelischen Theologie zur Strafe als
Vergeltung

Gilt sonst das Christentum als vergeltungskritisch, war es der Vergeltungstheorie
staatlichen Strafens lange Zeit alles andere als abgeneigt. Im Gegenteil: An der me-
taphysischen Begründung des Retributivismus hat die Theologie tatkräftig mitge-

 Selbstverständlich wäre es an dieser Stelle möglich, die Argumentation der vorgestellten
Neuansätze zur Begründung staatlichen Strafens zunächst ohne die externe Perspektive der
Theologie in sich zu analysieren und auf ihre Überzeugungsfähigkeit zu prüfen. Das geschieht
bereits auf hohem Niveau in der entsprechenden Literatur, die zur Einordnung bereits im bishe-
rigen Verlauf herangezogen wurde. Im Folgenden soll es aber gemäß dem Vorhaben dieser Ar-
beit um den theologischen Zugang im Spezifischeren gehen.
 Vgl. Anselm, Jüngstes Gericht, 228.

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 141



wirkt. Während die Reformation sich gegen die Verschränkung von Kirche und
weltlicher Macht ausgesprochen hatte und göttliche Gerechtigkeit und menschliches
Recht in dieser Tradition unterschieden wurden, hing die Mehrzahl der evangeli-
schen Theologen im 19. Jahrhundert der absoluten Theorie an.265 Diese „‚klassische‘
Deutung (Rothe, Althaus, Elert, Künneth) verstand S[trafe] als notwendige Vergel-
tung und Verhängung einer Sühneleistung“266. Dass der Staat mit der Rechtsstrafe
eine von Gott verlangte Sühneleistung stellvertretend verhängte, blieb sogar „lange
Zeit die im Protestantismus vorherrschende“267 Sichtweise. Dass ein derart stellver-
tretendes Handeln des Staates denkbar wurde, hängt mit einer Ordnungstheologie
zusammen, die das staatliche Handeln metaphysisch überhöhte.268 Strafe wurde
theologisch damit begründet, „dass sie auf göttliche Anordnung zurückzuführen
und dass die staatliche und rechtliche Ordnung eine von Gott selbst für seine Schöp-
fung nach dem Sündenfall errichtete Erhaltungsordnung ist“269. So neigte insbeson-
dere das Luthertum zu einer „theologischen Überlegitimierung des Staates“ als
Garant der von Gott geschaffenen Ordnung der Gesellschaft.270 Gottes ‚irdische Rich-
ter‘ sorgten für die Durchsetzung des Rechts, dem ‚Heiligkeit eigne‘ und das am gött-
lichen Anspruch teilhabe (Althaus).271

Gegenüber einer solchen geradezu als „Staatsmetaphysik“272 zu bezeichnenden
Auffassung erhielten auch die präventiven Theorien ein theologisches Pendant: Die
zweite, neuere Linie in der Theologie stellte Resozialisierung und Humanisierung
in den Mittelpunkt der Strafe.273

Nach heutigem Stand der Debatte in der evangelischen Theologie werden der
Vergeltungstheorie Wahrheitsmomente274 oder unverzichtbare Aspekte zuerkannt;
ihrer Begründungslinie soll aber keineswegs – wie noch in der älteren skizzierten

 Vgl. Anselm, Jüngstes Gericht, 251; Track, Art. Strafe V., 211; Honecker, Grundriss, 596.
 Track, Art. Strafe (Th), 2400. Neuere Vertreter dieser Richtung öffneten sich allerdings auch
Resozialisierungsgedanken, so Dombois, Thielicke, Brunner, Trillhaas, Rich (vgl. Track, Art. Strafe
[Th], 2400 und Track, Art. Strafe V., 211).
 Anselm, Strafen, 251.
 Vgl. Anselm, Strafen, 251.
 Körtner, Strafe, 107.
 Vgl. Anselm, Strafen, 251.
 Vgl. Track, Art. Strafe V., 212.
 Berner, Nemesis, 14.
 Diese Linie beginnt bei Schleiermacher und Barth und setzt sich fort mit Gollwitzer, Wolf,
Dantine, Kleinert, Rendtorff (vgl. Track, Art. Strafe V., 212; vgl. auch Honecker, Grundriss,
596–598). Nach Track korrespondieren beide theologischen Hauptlinien der juristischen Debatte
um absolute und relative Theorien, ohne dass es direkte Abhängigkeiten gebe (vgl. Track, Art.
Strafe V., 211).
 Mit diesem Begriff: Track, Art. Strafe V., 211.

142 3 Überzeugungen



Hauptlinie – im Ganzen das Wort geredet werden. Eines der Wahrheitsmomente
wird im Festhalten am Schuldprinzip gesehen.275 Während die Spezialprävention
auf die Täterin abhebt und Umfang und Art der Strafe von ihrer Person abhängig
macht, bringt die Vergeltungstheorie die Überzeugung ein, dass sich Strafe an der
entstandenen Tat bemessen sollte, die bis heute im Rechtssystem verankert ist.276

Zur Illustration, dass Strafe immer ein Moment der Vergeltung enthält, wird auch
hier häufig das Beispiel eines perfekt sozial eingebundenen NS-Täters aufgeführt,
bei dem keinerlei präventive Gründe für eine Bestrafung sprechen. Um selbst gene-
ralpräventive Zwecke auszuschließen, kann man ihn sich auf einer Insel oder in
einer ‚Bananenrepublik‘ vorstellen, wo er unter falschem Namen lebt. Selbst unter
diesen Umständen empfänden viele Menschen es als gerecht, diesen Täter straf-
rechtlich zu verfolgen und zu bestrafen – als Zweck in sich.277 Als weiteres Wahr-
heitsmoment gilt, dass die Täterin als verantwortliche Person ernstgenommen
wird, nicht etwa als therapeutisches Objekt oder Behandlungsfall.278 Dieses kanti-
sche Argument wird von den meisten theologischen Beiträgen also anerkannt. Ist
der Täter aber als Person zu würdigen, darf er auch nicht zu höheren Zwecken
missbraucht werden. Es ist dieses ‚Instrumentalisierungsverbot‘, das ebenfalls als
ein Wahrheitsmoment der Vergeltungstheorie ausgemacht wird.279 Wertgeschätzt
wird außerdem, dass das Strafmaß durch den Gedanken proportionaler Vergeltung
nach oben begrenzt wird: Zu welchem Zweck auch immer darf nicht mehr gestraft
werden, als durch die Tat verschuldet wurde.280

 Vgl. Beintker, Schuld, 53 f., ohne direkten Bezug auf den Retributivismus; Honecker, Grund-
riss, 595 (hier gemeint: das Prinzip nulla poene sine crimine); Körtner, Strafe, 110.
 Vgl. Körtner, Strafe, 110.
 Vgl. Beintker, Schuld, 59; Honecker, Grundriss, 597; Huber, Gerechtigkeit, 406, der allerdings
fortsetzt, dass es bei diesem Beispiel um Rechtssicherheit, nicht um Vergeltung gehe.
 Vgl. Honecker, Grundriss, 595; Körtner, Strafe, 109.111; Anselm, Strafen, 251: Damit, dass der
Täter nicht als (unmündiges) Produkt seiner Umgebung, sondern allein als Tatverantwortlicher
angesehen wird, sei die absolute Strafrechtstheorie auch durchdrungen vom Geist aufgeklärt-
liberalen Denkens. Vgl. auch Koch, Strafe, 115; Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt,
Strafe, 77 sowie Körtner, Strafe, 111: „Das Wahrheitsmoment absoluter Straftheorien besteht
genau darin, dass sie dem Täter gerade dadurch Achtung und Anerkennung seiner Person entge-
genbringen, dass sie ihn für seine Tat in vollem Umfang als Subjekt verantwortlich machen und
zur Rechenschaft ziehen.“ In einer sozialdeterministischen Theorie würde dem Täter sein Per-
sonsein im kantischen Sinne abgesprochen werden.
 Vgl. Lienemann, Verbrechen, 263; vgl. auch Anselm, Strafen, 251: Die absolute Straftheorie
solle einen Übergriff der Rechtsordnung auf die Persönlichkeit des Täters verhindern.
 Vgl. Huber, Rechtsethik, 180: „Nicht zur Begründung einer Vergeltungstheorie der Strafe,
sehr wohl aber zur Begrenzung der staatlichen Strafgewalt ist das Schuldprinzip ein unentbehrli-
ches Mittel.“

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 143



Den relativen Theorien werden andere Wahrheitsmomente, die hier nicht auf-
geführt werden sollen, zuerkannt. Das hat insgesamt zur Folge, dass (wie viele
rechtswissenschaftliche281) auch viele theologische Beiträge Vereinigungstheorien
vertreten – oder zumindest unverzichtbare Aspekte der jeweiligen Theorien aufzu-
nehmen suchen.282

So konsensfähig die Wahrheitsmomente der jeweiligen Theorien auch in der
zeitgenössischen evangelischen Theologie sind, so sehr steht dem eine tiefe Skepsis
gegenüber einer jeden Theorie, die Strafe begründen will, entgegen. Alle Theorien
haben ihre intrinsischen Probleme. So resümiert die EKD-Denkschrift Strafe: Tor
zur Versöhnung?: „Die Strafrechtswissenschaft bietet uns keine allgemein überzeu-
gende Rechtfertigung der Strafe.“283 Aber nicht nur deswegen begegnet die Mehr-
heit der theologischen Positionen jedem Versuch, Strafe zu begründen, mit großer
Vorsicht. Keinesfalls möchte man erneut begründungstechnische Schützenhilfe für
eine absolute Herleitung staatlichen Strafens leisten.284 Betont wird im Gegenteil
die Relativität menschlicher Rechtsfindung.285 „Entschieden ist [...] jeder religiösen
Überhöhung des Rechtes zu widerstehen.“286 Eine Rechtsordnung sei keine durch
göttliches, sondern durch menschliches Handeln geschaffene Ordnung und müsse
so auch nicht den Anspruch an sich richten, eine verletzte göttliche Ordnung wie-
derherzustellen.287 Auch von der historischen Aufarbeitung her, die die unter-

 Vgl. Loos, Art. Strafe, 1758.
 Vgl. Huber, Rechtsethik, 179; Reuter, Rechtsethik, 179 f.; Beintker, Schuld, 60; Honecker, Grund-
riss, 595; Körtner, Strafe, 113 f. (dort auch weitere Vertreter in Anm. 48). Track nennt außerdem Grün-
del, Kreuter und die bereits erwähnte EKD-Denkschrift (Track, Art. Strafe [Th], 2401; Track, Art.
Strafe V., 213). Zur Denkschrift Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, vgl. folgende
Passagen: „Das zu bejahende Konzept der Resozialisierung überholt nicht einfach ältere Vorstellun-
gen von Strafe. Es braucht das Bewußtsein vom bleibenden Recht ihrer lebensbewahrenden Ele-
mente, soll es nicht in Enttäuschung umschlagen.“ (Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt,
Strafe, 12). Eine klare Abgrenzung von „schlichten Vergeltungsmodelle[n]“ erfolgt S. 55. Im Schluss
heißt es aber wieder: „Notwendig erscheint es deshalb, die Wahrheitsmomente beider Auffassungen
konstruktiv weiterzuführen.“ (Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 71). Skeptisch
zu Vereinigungstheorien verhält sich Lienemann (vgl. Lienemann, Verbrechen, 260), der dann aber
schon unverzichtbare Aspekte identifiziert (vgl. Lienemann, Verbrechen, 263).
 Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 57.
 Vgl. Honecker, Grundriss, 599: „Es kann in der Ethik also nur relative Begründungen der
Rechtsstrafe als einer Übelzufügung geben. Eine absolut evidente sittliche Legitimation des Stra-
fens gibt es nicht. Es kann nur ein Abwägen von Vorzügen und Nachteilen der unterschiedlichen
Strafbegründungen geben.“
 Vgl. Beintker, Schuld, 43.
 Track, Art. Strafe V., 215.
 Vgl. Schuck, Art. Strafe, 1757.

144 3 Überzeugungen



schiedlichen Allianzen zwischen Theologie und Strafbegründung aufzeigt, sei die
theologische Unterstützung einer bestimmten Straftheorie unangemessen.288 An-
dere verweisen auf die theologischen Topoi von Kreuz und Gericht, um die Gesamt-
relativierung menschlichen Strafens aus theologischer Perspektive anzuzeigen.289

Diese Topoi lassen vorsichtig werden bei jedem Strafansinnen anderen gegenü-
ber:290 Wir als Menschen könnten und müssten nicht richten. Kreuz und Gericht
verweisen hier einerseits auf die universale Macht der Sünde, die eine Unterschei-
dung von Sündern und Gerechten durch Menschen nicht erlaubt, aber auch auf
den Horizont der Vergebung, der das Strafdenken sprengt.291 Ziel und Aufgabe der
Theologie ist demzufolge eine ‚Entmystifizierung‘ der Strafe in allen Bereichen.292

Alle Begründungsversuche des Strafens seien permanent kritisch zu begleiten.293

Die Debatte um die Straftheorien in der evangelischen Theologie näher in
ihrem Verlauf und ihren Argumentationsgängen aufzurollen, ist angesichts ein-
schlägiger, ausführlicher Studien wie der von Reiner Anselm294 nicht mehr nötig.
Vielmehr schließt sich die Frage an, ob die oben skizzierten neueren Straftheorien –

in einem relativen Maß, angesichts der grundlegenden Skepsis jeder Straftheorie
gegenüber – die Problempunkte, die spezifisch am Retributivismus gesehen wer-
den, mildern oder sogar weitere ‚Wahrheitsmomente‘ heraufbefördern können, die
in der Überzeugung, dass Vergeltung gerecht sei, liegen.

Die Problempunkte, die in der theologischen Debatte aufgeführt werden, de-
cken sich zum Teil mit jenen Einwänden, die allgemein gegen die Vergeltungs-
theorie erhoben werden. Die evangelische Ethik hat sich damit an der intrinsisch
orientierten Kritik beteiligt. So wurde die Kontextblindheit in der Behauptung
eines freien Willens zur Straftat kritisiert,295 ebenso wie der unklare Umfang der

 Vgl. Anselm, Jüngstes Gericht, 228: „Je stärker die konkreten Phänomene des Strafrechts wie
vor allem des Strafvollzugs in den Blick genommen werden, desto schärfer nehmen die Beteilig-
ten den Gegensatz zwischen christlicher Ethik und staatlicher Strafrechtspraxis wahr. Auf die
Fragestellungen des kriminalpolitischen Schulenstreits hin expliziert, bedeutet das die Abkehr
von allen Versuchen, eine bestimmte Theorie des Strafrechts theologisch zu legitimieren. Es gibt
keine direkte Linie von der christlichen Ethik zu einer der beiden Strafrechtsschulen. Die nähere
Beschäftigung mit den materialen Problemen des Strafrechts zeigt dies ganz deutlich.“
 Vgl. z. B. Huber, Gerechtigkeit, 399.
 Vgl. Berner, Nemesis, 29 f.; vgl. auch Körtner, Strafe, 105.
 Vgl. zu Vergebung und Versöhnung in diesem Feld insgesamt Koch, Strafe; Fischer, Schuld.
 Vgl. Reuter, Rechtsethik, 180.
 Vgl. Berner, Nemesis, 34; Reuter, Rechtsethik, 174; ferner Anselm, Jüngstes Gericht, 228.
 Anselm, Jüngstes Gericht.
 Vgl. Berner, Nemesis, 20 f.; so auch Huber, Gerechtigkeit, 399; Evangelische Kirche in
Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 13 f. Loos, Art. Strafe, 1758.

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 145



unbedingt zu vergeltenden Vergehen296 und die schwierige Umsetzbarkeit des
Äquivalenzprinzips297. Auch die Grundprobleme des doppelten Übels298 und der
metaphysischen Verankerung299 wurden von theologischer Seite formuliert.

Welche sind die Problempunkte, die aus theologischer Sicht extrinsisch gegen
die Vergeltungstheorie vorgebracht wurden? Angesichts der Affirmationsgeschichte
staatlichen Vergeltens durch Kirche und Theologie betreffen sie im Wesentlichen
die Unterscheidungen, die auch zur Skepsis gegenüber Straftheorien insgesamt
anleiten.

Zwischen göttlicher und irdischer Gerechtigkeit werde im Retributivismus
nicht oder unzureichend unterschieden;300 Sünde und Schuld, Schuld im ethischen
und im rechtlichen Sinn würden identifiziert.301 Es sei eine Anmaßung, dass der
Staat sittliche Ordnung wiederherstellen wolle.302 Anders interpretiert: Es sei eine
Überforderung des Strafrechts, wenn es den Anspruch erfüllen sollte, zerstörte
Gerechtigkeit wiederherzustellen.303 Der Anspruch, eine göttliche Ordnung zu
restituieren, führe nur zu einer „Neigung zu rigoroser Strafbereitschaft“ und
lasse den Gedanken der Rehabilitation des Straftäters stark zurücktreten.304

Demgegenüber gelte es, an die kantische Unterscheidung zwischen Moralität
und Legalität, zwischen Moral und Recht zu erinnern.305 Dass Strafe keine letzte
Rechtfertigung habe,306 was wie oben dargestellt gegen jede Straftheorie vorzubrin-
gen ist, wird gegenüber dem Retributivismus mit besonderer Emphase angeführt.

 Vgl. Berner, Nemesis, 20 f.; Huber, Gerechtigkeit, 398 f.
 Vgl. Berner, Nemesis, 21.
 Vgl. Huber, Gerechtigkeit, 399.
 Vgl. dazu bereits oben zu Beginn dieses Abschnittes.
 Vgl. Huber, Gerechtigkeit, 399; Beintker, Schuld, 55 f.
 Vgl. Huber, Gerechtigkeit, 408; vgl. für diese mangelnde Unterscheidung im protestantischen
Staatsverständnis von Kaiserreich und Bundesrepublik insgesamt Anselm, Jüngstes Gericht, 228 f.
 Vgl. Beintker, Schuld, 56; Reuter, Rechtsethik, 168 f.; ferner Fischer, Schuld, 201. Wobei auch
der Anspruch, die Täterin ‚bessern‘ zu wollen, wie es die Resozialisation als Strafzweck nahelegt,
ebenfalls als Anmaßung gesehen werden kann – so schon Gustav von Rohden (vgl. Anselm,
Jüngstes Gericht, 97).
 Vgl. Beintker, Schuld, 55.
 Vgl. Körtner, Strafe, 107.
 Vgl. Körtner, Strafe, 107; wobei Körtner zurecht daran erinnert, dass Kant der absoluten
Straftheorie zugeordnet wird. Vgl. ausführlich dazu Lienemann, Verbrechen, 244–246.263,
Anm. 65 – allerdings ohne direkten Bezug auf den Retributivismus. Das Problem, Moral und
Recht zu vermischen, sieht Lienemann auch beim Täter-Opfer-Ausgleich (vgl. Lienemann, Ver-
brechen, 263, Anm. 65).
 Vgl. Berner, Nemesis, 22.

146 3 Überzeugungen



Zwischen Sünde vor Gott und rechtlicher Schuld,307 zwischen usus theologicus und
usus politicus legis, zwischen den beiden Reichen oder Regimenten im lutherischen
Sinn müsse deutlich unterschieden werden.308 Es bedürfe einer „permanenten
Entmythologisierung“309 des Strafrechts; einer Entmythologisierung des Täters und
der Trennung von Täterin und Tat310. Das Ende des Straf- und des Sühnemythos311

im Kreuz Jesu Christi sei kritisch gegen den Vergeltungsanspruch menschlichen
Strafens zu stellen.312 Da Sühne dadurch aufgehoben sei und erst vor Gott im Jüngs-
ten Gericht ihren Platz habe, sei gegenüber jeder Sühnetheorie in Bezug auf das
Strafrecht zu warnen.313 Die Rechtfertigungslehre widerspreche dem Anspruch,
durch den Staat vergelten zu wollen.314 Zusammenfassend: „Wenn menschliche
Strafe nicht die Restitution erlangen und damit auch nicht von der Schuld befreien
kann, wie es der Sühne eigen ist, dann gilt: Sühne ist allein Gottes Handeln, dem
staatlichen Strafvollzug ‚kontradiktorisch entgegengesetzt‘“315. Explizit gegen die
Vergeltungstheorie formuliert Track im entsprechenden Artikel der Theologischen
Realenzyklopädie:

Die Einsicht in die Differenz zwischen Gottes Urteil und menschlichem Urteil, die Rede vom
Versöhnungshandeln Gottes, das alles Vergelten, Strafen und Sühnen ein für allemal in

 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 69; Anselm, Jüngstes Gericht,
227; Track, Art. Strafe (Th), 2401 zu Begrenzung des Strafrechts: „Differenzierung zwischen straf-
rechtlicher und moralischer Schuld“.
 Vgl. Track, Art. Strafe V., 209.
 Berner, Nemesis, 28.
 Vgl. Anselm, Strafen, 254; Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 58 f.80 f.
 Vgl. Track, Art. Strafe V., 213.
 Ähnlich haben schon Schleiermacher und Barth gegen die Todesstrafe argumentiert: „Weil
Christus ein für alle Mal stellvertretend den Tod des Sünders auf sich genommen hat, gibt es
nach dieser Argumentationslinie prinzipiell keinen Rechtfertigungsgrund mehr für die Todes-
strafe.“ (Körtner, Strafe, 108).
 Vgl. Reuter, Rechtsethik, 173–177; Huber, Gerechtigkeit, 408. Vgl. auch Koch, Strafe, 110–121,
der auf die Differenz zwischen theologischer und juristischer Perspektive abhebt. Einen Versuch
aufgrund eines genauer qualifizierten biblischen Sühne-Verständnisses macht Fischer, Schuld,
199–204. Gegen Strafe als Sühne unter Verweis auf den Sühnetod Christi richteten sich wiederum
schon Schleiermacher und Barth, vgl. Anselm, Strafen, 252 f.; Evangelische Kirche in Deutschland.
Kirchenamt, Strafe, 68.
 Vgl. Huber, Gerechtigkeit, 408 f.; Körtner, Strafe, 114: „Aus der biblischen Lehre von der
Rechtfertigung des Sünders allein aus Gnade und der Rede von Gott, der die Welt in Jesus Chris-
tus, seinem Leben und Sterben mit sich selbst versöhnt hat, ist aber auch zu folgern, dass Strafe
als solche keine Versöhnung stiftet und keine letzte Gerechtigkeit in der Welt schaffen kann“.
Vgl. auch Körtner, Strafe, 117.
 Anselm, Jüngstes Gericht, 175, das innere Zitat stammt von Carl Heinz Ratschow.

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 147



Christus an ein Ende gebracht hat, ist die Kritik aller vornehmlich an der Vergeltung orien-
tierten Straftheorien.316

Statt das Recht derart mit sittlichem und (quasi-)religiösem Anspruch zu überfrach-
ten, sei ein theologisches Rechtsverständnis anzubringen, das „Recht als Wiederher-
stellung des sozialen Friedens“ auffasst und erst von dort aus Strafe deutet.317 Denn
nach modernem Verständnis bestehe der Zweck des Staates nicht in der Verwirkli-
chung einer metaphysischen Weltordnung, sondern in der Ordnung des menschli-
chen Zusammenlebens und der Herstellung relativen Rechtsfriedens – genau das
sei der entscheidende Einwand gegen die absolute Straftheorie.318

3.3.2 Ertrag: Strafrecht in Spannungen

Von diesem Überblick über zeitgenössische Positionen der evangelischen Theolo-
gie zu Straftheorien – und besonders zur Vergeltungstheorie – kann nun auch
eine Besinnung über die Rolle der Theologie gegenüber der Vergeltungstheorie
der Strafe entwickelt werden, die über die Feststellung hinausgeht, dass der Retri-
butivismus zur Zeit wenig Unterstützung von theologischer Seite aus erhält und
dass auch neue Varianten des Retributivismus gegen diese grundlegende Reserve
wohl wenig werden ausrichten können. Die herausgearbeiteten Punkte erlauben,
eine Ausgangsbasis für die theologische Kommentierung der neuen Straftheorien
zu entwickeln.

Zuerst ist erneut hervorzuheben: Eine direkte Linie von der evangelischen
Theologie führt zu keiner Straftheorie.319 Das zeigt die historische Wechselhaftig-
keit der affirmierenden oder ablehnenden Haltung der Theologie, ist aber auch da-
durch bedingt, dass jede Straftheorie eigene Probleme mit sich führt, die die
zeitgenössische Theologie bisher noch von keiner Straftheorie im Besonderen
haben überzeugen können. Die Neigung zur Resozialisierungstheorie, wie sie sich
in der genannten EKD-Denkschrift ausdrückt, ist ebenfalls bereits problematisiert

 Track, Art. Strafe V., 216 über Huber; Track, Art. Strafe V., 213 über Reuter.
 Vgl. Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 60. Recht diene Lebensschutz
und Gerechtigkeit, wie später präzisiert wird (vgl. Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchen-
amt, Strafe, 76 f.). Ein Zugang zur Strafe über ein konstruktives, relatives Rechtsverständnis ist
auch das primäre Anliegen von Huber (Huber, Rechtsethik, 179) und Reuter (Reuter, Rechtsethik,
177 f.).
 Vgl. Körtner, Strafe, 107. Vgl. auch Track, Art. Strafe V., 215.
 Vgl. Anselm, Jüngstes Gericht, 228.

148 3 Überzeugungen



worden.320 Schließlich verbietet es sich gerade von der Auseinandersetzung der
Theologie mit der Vergeltungstheorie her, identifizierende oder allzu enge Verbin-
dungen zwischen Theologie und Straftheorie zu ziehen. Die Rolle der Theologie
kann also nicht die sein, einer Theorie, die die Existenz staatlichen Strafens begrün-
den und rechtfertigen will, die christlichen Weihen zu geben. Sie kann aber wohl
auf die Probleme hinweisen, die bereits zuvor in der Strafdebatte – und speziell
zur Vergeltungstheorie – erkannt worden sind und sie gegenüber neuen Varianten
des Retributivismus reformulieren. Sie kann aus ihren eigenen Deutungskategorien
heraus auf Stärken und Gefahren aufmerksam machen. Sie kann die Straftheorien
mit diesen ihren Deutungskategorien beleuchten. Und sie kann für sich selbst
Wahrheitsmomente in der veränderten Argumentation entdecken.

Das alles soll im Folgenden geschehen. Mein Standpunkt ist dabei ein evange-
lisch-theologischer. Trotz der Konsenspunkte, die ausgemacht wurde, wird aber
im Folgenden nicht der Anspruch verfolgt, für das Fach als Ganzes zu sprechen.

Die inhaltliche Ausgangsbasis, die aus dem Überblick der theologischen Stim-
men und den dort weithin anerkannten Punkten erhoben werden kann, lässt sich
wie folgt formulieren:
1) Gegenüber jeder Straftheorie ist darauf zu achten, dass keine Sakralisierung

menschlichen Strafens mit Legitimitätsansprüchen, die über die Sphäre des
menschlichen Rechts hinausreichen, geschieht. Speziell gegenüber dem Retri-
butivismus ist damit auf die Unterscheidung zwischen menschlichem und
göttlichem Vergelten zu achten.

2) Strafe sollte nicht isoliert, sondern von einem konstruktiven Rechtsverständ-
nis aus verstanden und begründet werden. Theologisch ist allein der Sinn des
Rechts unmittelbar zugänglich, der Sinn der Strafe nur mittelbar, nämlich
über diesen dann formulierten Sinn des Rechts.

3) Der evangelisch-theologische Blick auf das Strafrecht sieht es in Spannungen
gestellt: in die Spannung zwischen Person und Werk, zwischen Recht und
Moral, zwischen Recht und Gerechtigkeit bzw. zwischen irdischer und göttlicher
Gerechtigkeit. Diese Spannungen sollten nicht aufgelöst werden. Vielmehr
kann es gerade als Aufgabe evangelischer Theologie verstanden werden, diese
Spannungen aufrechtzuerhalten.

Diese Gesichtspunkte sollen noch kurz erläutert werden. Vor allem sind die Span-
nungen, die sich aus der Sichtung der theologischen Zugänge ergeben haben, in

 Vgl. Anselm, Strafen, 253 f. Hier geht es um Punkte, die oben (3.2.2) bereits angesprochen
wurden. Kern des Problems ist, dass auch die Resozialisierung die Grenzen des Rechts zu über-
schreiten droht, wenn sie anhebt, „durch die Ausübung von äußerem Zwang die Veränderung
innerer Einstellungen zu erreichen“ (Anselm, Strafen, 254; Herv. i. O.).

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 149



ihrem Spannungscharakter herauszuarbeiten. Inwiefern können diese als Quint-
essenz aus den theologischen Beiträgen zum Strafrecht benannt werden und wie
ist es zu verstehen, dass sie nicht aufgelöst werden sollten?

Ad 1): Ein besonders sensibler Punkt, der sich aus der langen Affirmationsgeschichte
christlicher Theologie dem Retributivismus gegenüber herausgebildet hat, betrifft
zunächst das Verhältnis zwischen menschlicher und göttlicher Vergeltung und der
mit dieser Vergeltung beanspruchten Gerechtigkeit. Schließlich war es gerade die
Identifikation von göttlichem und menschlichem Vergelten, zwischen dem göttli-
chen Richter und seinem irdischen Stellvertreter, die im Rückblick besonders pro-
blematisch erscheint. Gegen diese Sakralisierung des Strafrechts richtet sich das
Entmythologisierungsstreben theologischer Stimmen verschiedener Provenienz in
permanenter, kritischer Begleitung des Strafrechts. Aus heutiger theologischer Sicht
ist die inne liegende Gefahr des Retributivismus, auf eine absolute Größe zu rekur-
rieren, die Vergeltung legitimieren und erforderlich machen soll. So kann durchaus
als Befund des aktuellen Standes in der evangelischen Theologie festgehalten wer-
den: Jegliche „substantielle Verbindung von göttlicher und weltlicher S[trafe]“321

muss vermieden werden.

Ad 2): Wenn hier das Vergelten Gottes und der Menschen deutlich unterschieden
und eine direkte ‚substantielle Verbindung‘ vom einen zum anderen ausgeschlos-
sen wird, so gilt das nicht unbedingt auch vom Rechtshandeln Gottes und der Men-
schen. Über eine konstruktive Aufgabenbestimmung des Rechts wird es möglich,
beides ins Verhältnis zu setzen. Von hier aus kann sich dann auch der Sinn staatli-
chen Strafens erschließen, aber eben nicht direkt von einem Vergelten Gottes aus.

Ad 3): Während es zwischen menschlicher und göttlicher Vergeltung deutlich
bei einer Unterscheidung bleibt, stehen andere Begriffe, die einen evangelisch-
theologischen Zugang zum Recht betreffen, miteinander in einem Spannungs-
verhältnis. Das gilt etwa für die Spannung von Person und Werk, die für den
Umgang mit Verfehlungen, Sünde und Schuld aus evangelisch-theologischer
Sicht besondere Relevanz gewinnt.322 Für die Reformation lag alle befreiende
Kraft des christlichen Glaubens darin, dass die Person vor Gott nicht mit ihren
vermeintlich guten oder schlechten Taten in eins fällt. Was ein Mensch an mo-
ralischen Verdiensten geleistet hat, berechtigt nicht zu Ansprüchen auf Gottes
Gunst. Was ein Mensch verschuldet hat, bedeutet nicht die Verwerfung der gan-
zen Person vor Gott. Schuld ist nicht das gleiche wie Sünde und Sünde nicht das

 Maaser, Art. Strafe, 1507.
 Vgl. Maaser (Maaser, Art. Strafe, 1506), der das als Konsens ausmacht, der sich im Nachgang
der EKD-Denkschrift Strafe – Tor zur Versöhnung? theologisch abzeichnet.

150 3 Überzeugungen



gleiche wie Schuld. In diese Richtung wurde die Unterscheidung zwischen Person
und Werk gegenüber jeder Straftheorie, aber besonders auch gegen den Retribu-
tivismus vorgebracht. In umgekehrter Richtung wurde dabei der Grundgedanke
der Verantwortung der Person für ihr Werk coram mundo nicht infrage gestellt,
vielmehr auch als Wahrheitsmoment des Retributivismus – im Sinn der Behand-
lung als mündiges Subjekt, nicht als Therapieobjekt – wertgeschätzt.

Auf einer abstrakteren Ebene hängt damit das Verhältnis von Recht und Moral
bzw. dann auch spezifischer zwischen Recht und christlichem Ethos zusammen.
Die Auseinandersetzung darum hat sich in der Theologie- und Kirchengeschichte
zwischen einer Verhältnisbestimmung starker Nähe und einer Verhältnisbestim-
mung starker Ferne bewegt. Während ‚schwärmerisch‘-enthusiastische Kreise
schon immer beide Größen ineinander liegen sahen, drängten pragmatische
Kräfte – wie Reiner Anselm formuliert – auf eine funktionale Differenzierung.323

Auch die Auseinandersetzung um die Zwei-Reiche-Lehre und die Königsherr-
schaft Christi ist hier aufgerufen: Während das Luthertum für die Unterscheidung
eintrat – was zu manchen Zeiten bis zu einer Trennung geraten konnte –, brachte
Karl Barth aus der reformierten Tradition heraus die bleibende Beziehung beider
Größen zur Geltung. Der Kommunitarismus inspirierte eine Vertiefung dessen.324

In diesem Verhältnis ist eine bleibende Spannung zu verzeichnen, die sich zwi-
schen den – nach allgemeinem Konsens ausschließbaren – Extrempolen einer
Identifikation und einer Trennung bewegt.

Damit – mit dem Verhältnis von Recht und Ethos – hängt eng das Verhältnis
zwischen irdischer und göttlicher Gerechtigkeit zusammen. Dieses lässt sich auch
als das Verhältnis zwischen irdischer und eschatologischer Gerechtigkeit fassen. Es
ist ja die Überblendung des Jüngsten Gerichts mit den irdischen Gerichtshöfen, die
zu weiten Teilen im Hintergrund der theologischen Kritik am Retributivismus
steht. Im christlichen Glauben liegt die Hoffnung auf eine umfassend versöhnte
Welt und ganzheitlichen Frieden bewahrt. Die Heilung aller Verletzungen, aber
auch die letztgültige Klärung aller Konflikte erhoffen sich Christen nicht von einem
jetztzeitlichem, sondern einem eschatologischen Offenbarungs- und Zurechtbrin-

 Vgl. Anselm, Jüngstes Gericht, 17. Ellul sprach auch von einem ‚spiritualistischen Irrweg‘
beim Versuch, einen Zugang zum Recht über den dritten Glaubensartikel zu gewinnen (vgl. An-
selm, Jüngstes Gericht, 26). Das Problem spiegelt sich auch wider bei der Rezeption der beiden
Strafrechtsschulen in der Theologie am Beginn des 20. Jh., vgl. Anselm, Jüngstes Gericht, 50.
 Vgl. Zehner, Forum; Hofheinz, Wahrnehmen; material an der Friedensethik durchgeführt
und gut erkennbar in Hofheinz, Friedenstiften.

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 151



gungsprozess. Die Gerechtigkeit Gottes kann sich dabei als eine jede menschliche
Gerechtigkeitsvorstellung sprengende und überbietende erweisen, wie die Reich-
Gottes-Gleichnisse in der Verkündigung Jesu oft irritierend deutlich machen. Ge-
rechtigkeit ist aus christlicher Sicht „letztlich ein eschatologischer Begriff“325, der
seinen Ort vor allem in der Erwartung kommenden Heils hat. „Als solcher ist er
allumfassend und beinhaltet geradezu eine kosmische Dimension.“326

Aus dieser Hoffnung auf eine letzte Gerechtigkeit ergeben sich Rückwirkun-
gen auf die theologische Wahrnehmung des Rechts, sodass theologische Beiträge
zu Straftheorien auf die eschatologische Dimension zu sprechen kommen.327 Ei-
nerseits relativiert das Verständnis der Gerechtigkeit als eschatologischer Größe
die Möglichkeiten irdischen Rechts. Es wäre eine Überforderung der rechtlichen
Strafe, von ihr eine Wiederherstellung der zerstörten Gerechtigkeit zu erhof-
fen.328 Denn „Menschen können die Gerechtigkeit, die sie ersehnen, gar nicht her-
stellen.“329 Diese erhoffte Gerechtigkeit in ihrem umfassenden Charakter durch
das Recht und die rechtliche Strafe herbeiführen zu wollen, wäre anmaßend330

oder eben – im Sinn des oben Gesagten – moralisierend331. Die Spannungslage
von „eschatologischer Hoffnung und ethischer Aufgabe, von Verheißung Gottes
und Verantwortung des Menschen“332 wäre einseitig aufgelöst. Strafe kann keine
Versöhnung stiften und keine letzte Gerechtigkeit in der Welt schaffen.333

Andererseits prägt und orientiert diese Vorstellung eschatischer Gerechtig-
keit, wie irdisches Recht zu gestalten ist.334 Die eschatologische Hoffnung hat kriti-
schen Effekt auf die Gegenwart. Recht soll im Richtungssinn des ‚Schalom‘ stehen,

 Gräb-Schmidt, Gerechtigkeit, 125. Vgl. auch Huber, Gerechtigkeit, 200–219.
 Gräb-Schmidt, Gerechtigkeit, 125.
 Vgl. Körtner, Strafe, 118; Huber, Gerechtigkeit, 399; Berner, Nemesis, 5; Anselm, Jüngstes Ge-
richt (vgl. schon den Titel) sowie die Hinweise im Folgenden.
 Vgl. Beintker, Schuld, 55.
 Beintker, Schuld, 56.
 Vgl. Beintker, Schuld, 56.
 So in Bezug auf die verwandte Debatte um gerechten Krieg / gerechten Frieden Honecker,
Gerechter Friede, 267.
 Honecker, Gerechter Friede, 267.
 Vgl. Körtner, Strafe, 114.
 Die Vorstellung einer erst eschatisch zu erreichenden umfassenden Gerechtigkeit, die gleich-
wohl die Lebensführung im Hier und Jetzt prägt und orientiert, spiegelt sich auch wieder in Vor-
stellung vom Staat als vollendeter sittlicher Gemeinschaft bei Hegel und Rothe (vgl. dazu Anselm,
Jüngstes Gericht, 56).

152 3 Überzeugungen



der sich erst eschatologisch durchsetzen wird.335 Auch das Recht ist Teil des Le-
bens „im eschatologischen Horizont des Reiches Gottes“336.

Elisabeth Gräb-Schmidt geht soweit, irdische Gerechtigkeit sogar prinzipiell an-
gewiesen auf den eschatologischen Horizont zu verstehen. Es ist eine „Vorausset-
zungsbedingung“ des Gerechtigkeitsbegriffs, einen Horizont in Anspruch nehmen
zu müssen.337 Diese Angewiesenheit des Gerechtigkeitsbegriffs auf eine Horizontbe-
stimmung erweise sich nach Verlust metaphysischer und substanzontologischer
Voraussetzungen deutlich. Ihre These ist, „dass ein theologischer Begriff der Ge-
rechtigkeit oder die theologische Dimension des Gerechtigkeitsbegriffs dazu dienen
kann, solche entschwundenen Begründungsmöglichkeiten als Horizontbestimmun-
gen zu gewährleisten.“338 Nur von diesem Horizont her erhalte Gerechtigkeit aller-
erst Orientierungskraft für das menschliche Leben und Handeln. Gerechtigkeit
setze selbst eine Ordnung voraus, an der die Verhältnisbestimmungen der Einzel-
nen zueinander und zum Ganzen gemessen werden können.339 Gerechtigkeit ist in-
sofern eine Größe, die eine Selbstunterscheidung in sich trägt: den Begriff und den
Horizont, auf den sie rekurriert. Das entspricht dem Verhältnis zwischen irdischer
und eschatologischer Gerechtigkeit, ohne dass die jeweiligen Relata der beiden Re-
lationen untereinander gleichgesetzt werden müssen. Ulrich H.J. Körtner tut das al-
lerdings, und zwar mit direktem Bezug auf absolute Straftheorien:

Es bleibt ein Wahrheitsmoment absoluter Straftheorien, dass alle Versuche, innerweltliche
Gerechtigkeit zu schaffen, gewissermaßen in der Luft hängen, wenn sie nicht vor einem
transzendentalen Horizont gesehen werden. Es ist dies nach biblischem Zeugnis und christ-
licher Überzeugung der eschatologische Horizont des Reiches Gottes.340

In analoger Weise lässt sich auch allgemein rechtsphilosophisch zwischen Recht
und Gerechtigkeit unterscheiden. Beide Größen sind nicht deckungsgleich. Nicht
jeder Rechtsverstoß ist ungerecht (z. B. Falschparken, sofern andere nicht in ihrer
Freiheit beschnitten werden); nicht jede Ungerechtigkeit ist ein Rechtsverstoß
(z. B. die Bevorzugung eines Kindes durch die Eltern gegenüber den Geschwis-
tern).341 Dennoch bleibt beides aufeinander bezogen. Selbst der Rechtspositivismus,
der beides stark trennt, kann Gebote der Gerechtigkeit für das Recht anerkennen,

 Vgl. Dabrock, Gerechtigkeit, 75.
 Körtner, Strafe, 118. Vgl. zur Relativierung und Orientierung durch und auf eschatologische
Gerechtigkeit auch Huber, Gerechtigkeit, 200–219.
 Vgl. Gräb-Schmidt, Gerechtigkeit, 131.
 Gräb-Schmidt, Gerechtigkeit, 127.
 Vgl. Gräb-Schmidt, Gerechtigkeit, 131.
 Körtner, Strafe, 118.
 Vgl. Tschentscher, Art. Gerechtigkeit (J), 730 f.

3.3 Perspektiven aus aktueller evangelisch-theologischer Sicht 153



sofern sie nämlich durch die „Autorisierungsmechanismen der Rechtsordnung
selbst“342 Geltung erlangt haben. Andere nehmen mit Gustav Radbruch an, dass
Recht seinen Rechtscharakter einbüßt, wenn es sich zu weit von der Gerechtigkeit
entfernt, sodass es ‚unerträglich‘ wird oder indem die Gleichheit als Kern der Ge-
rechtigkeit ‚verleugnet‘ wird.343 An diesen Punkten wird die bleibende Bezogenheit
des Rechts auf die Gerechtigkeit eingefordert. Das Recht ist auf die Gerechtigkeit
hingeordnet und soll ihr dienen, erreicht diese aber nie ganz, verfehlt sie manch-
mal sogar vollständig. So bleibt die Gerechtigkeit kritischer Maßstab und Orientie-
rung für das Recht, das aber – wie dargelegt – nicht mit der Herstellung letzter
Gerechtigkeit überfrachtet werden darf.

Wie gerade an der basalen Verhältnisbestimmung zwischen Gerechtigkeit
und Recht bzw. irdischer und eschatischer Gerechtigkeit deutlich wird, hat man
es hier mit „grundlegenden Spannungen im christlichen Strafverständnis“344 zu
tun. Die Emphase der zeitgenössischen evangelischen Theologie liegt gegenüber
dem Retributivismus vor allem auf der Warnung, beide Pole in eins fallen zu las-
sen und so das Spannungsverhältnis aufzuheben. Die Spannung könnte aber
auch auf problematische Weise gelöst werden, wenn die Beziehung zwischen bei-
den Polen im Ganzen gekappt wird, sodass gar keine Spannung mehr entsteht.
Dann bliebe in der Tat theologisch nur der Weg in eine rigorose Trennung – nicht
mehr nur Unterscheidung – von Recht und Gerechtigkeit, Recht und Moral oder
Weltlichem und Christlichem insgesamt. Eine theologische Begleitung und Kritik
der Rechts- und Straftheorie wäre letztlich unmöglich.

Mit einem breiten Konsens im Hintergrund konnten im Vorangegangenen
nun diejenigen Spannungen identifiziert werden, die im Folgenden eine belast-
bare Basis für die Evaluierung der neueren Straftheorien – abseits von Argumen-
ten der intrinsischen Kritik – darstellen.

3.4 Verortung der neuen retributiven Theorien in den
genannten Spannungen

Zu Beginn einer solchen Evaluierung sei noch einmal daran erinnert, worin die
entscheidende Veränderung liegt, die mit den neueren Straftheorien – vor allem,
wenn sie als Unterstützung für den Retributivismus eingeführt werden – einher-
geht. Denn auch die ältere Auseinandersetzung der evangelischen Theologie mit

 Tschentscher, Art. Gerechtigkeit (J), 730.
 Vgl. Tschentscher, Art. Gerechtigkeit (J), 730 f.
 Track, Art. Strafe V., 214. Track hebt dann besonders die Unterscheidung zwischen Göttli-
chem und Menschlichem sowie zwischen Sünde und Schuld hervor.

154 3 Überzeugungen



dem Strafrecht hatte es mit Entwicklungen zu tun, die in Teilen besonders an die
opferorientierte Theorie und die expressiv-kommunikativen Theorien erinnern,
z. B. in Bezug auf den Täter-Opfer-Ausgleich. Auch dort ging es um die Rückgabe
eines ‚gestohlenen Konflikts‘ und um die Beziehung zwischen Opfer und Täterin. Es
ging auch bereits um die symbolische Ebene der Strafe und konfessorische und ri-
tuelle Aspekte.345 Allerdings war etwa der Täter-Opfer-Ausgleich als ‚dritte Spur‘
neben der Freiheits- und Geldstrafe gedacht.346 Die Straftheorien, wie sie oben refe-
riert wurden, möchten das konventionelle Strafverfahren nun nicht aufbrechen –

obwohl sie auch Vorschläge in diese Richtung formulieren können –, sondern doch
in erster Linie eine Theorie anbieten, die die Notwendigkeit des bestehenden Straf-
verfahrens begründet. Damit geht es auch nicht mehr nur um leichte und mit-
telschwere Delikte, sondern auch um schwere Verbrechen, die ursprünglich nicht
im Bereich des Täter-Opfer-Ausgleichs liegen.347 Staatliches Strafen insgesamt soll
in seiner Notwendigkeit und als Vergeltung für alle Straftatbestände begründet
werden, und zu diesem Ziel werden die entsprechenden Argumente eingesetzt. Das
hat auch Auswirkungen auf die Verortung im Spektrum innerhalb der genannten
Spannungen im Folgenden: Diese Verortung wird eingedenk der Geschichte, die die
Theologie speziell mit dem Retributivismus als Straftheorie hinter sich hat, vorsich-
tiger ausfallen und die Spannungen eher wieder verstärken als die Zusammenfüh-
rung ihrer Pole zu suchen.

Eine opferorientierte Theorie kann nun im Licht der oben aufgemachten Span-
nungen so interpretiert werden, dass sie auf die Lücke zwischen Recht und Gerech-
tigkeit aufmerksam macht. Offensichtlich empfinden es viele Betroffene so, dass
die Möglichkeiten des Rechts dem Umstand ihres Verletztseins nicht gerecht wer-
den. Das ist in den Strukturen des Prozessverfahrens angelegt: bewusst wird der
gesamte Vorfall auf das strafrechtlich Relevante reduziert, um festzustellen, ob
eine Tat im strafrechtlichen Sinn begangen wurde und wenn ja, wie hoch das Straf-
maß anzusetzen ist. Dabei bleibt vieles ausgeblendet: die psychosoziale und morali-
sche Dimension jenseits dessen, was durch das Strafrecht erfasst werden kann; die
empfundene Schädigung, die auch dann weiter empfunden wird, wenn das Straf-
verfahren mit einem Freispruch enden sollte; die Frage, ob die Gesetzgebung
genug oder zu viel, die richtigen oder falschen Bereiche zwischenmenschlicher
Schädigung erfasst. Das Strafverfahren selbst kann als Teil der Judikative die Ge-
setzgebung nicht ändern; darin liegt genau der Sinn der Gewaltenteilung. Allenfalls

 Vgl. Zehner, Forum, 66.71 f. Auch in der Kritik wird sich im Folgenden einiges wiederholen,
so die angemahnte Unterscheidung von Moral und Recht und die Warnung vor einer „Verletzten-
euphorie“ (vgl. Zehner, Forum, 68).
 Vgl. Zehner, Forum, 64.
 Vgl. Zehner, Forum, 67.

3.4 Verortung der neuen retributiven Theorien in den genannten Spannungen 155



bestehen Spielräume in der Entwicklung der Rechtsauslegung und Rechtsfindung.
Darüber hinaus wird es immer wieder nötig, Gesetze dem veränderten Rechtsemp-
finden der Gesellschaft anzupassen. In Fragen des Sexualstrafrechts ließ sich das in
den letzten Jahrzehnten gut verfolgen, z. B. beim sogenannten Kuppelparagrafen,
bei Homosexualität oder Vergewaltigung in der Ehe. Umgekehrt hinkt die Gesetzge-
bung den aktuellen Entwicklungen, z. B. im technischen Bereich, zwangsläufig hin-
terher. So ist es gut möglich, dass eine tatsächlich ungerechte Tat durch die aktuell
geltende Gesetzgebung nicht erfasst – oder: noch nicht erfasst – wird.

Aber auch abgesehen davon unterliegen die Möglichkeiten des Strafrechts
prinzipiellen Grenzen: Der erlebte Vorfall hat Dimensionen, die nicht vom Recht
als Institution erfasst werden können, soll die funktionale Differenzierung der Ge-
sellschaft sinnvoll bleiben. Der sensible Punkt, um den es in der Auseinanderset-
zung mit Theorien aus Opferperspektive in der Austarierung von Recht und
Gerechtigkeit geht, ist die Markierung ebendieser Grenze – ob das Recht nicht
doch etwas mehr auf diese ausgeblendeten Aspekte eingehen kann als gedacht.
Versteht man opferorientierte Ansätze so, dass sie auf die Lücke zwischen Recht
und Gerechtigkeit hinweisen und darauf drängen, dass sich das Recht an der Ge-
rechtigkeit orientiert und sich immer wieder daraufhin anpasst, dann ist ihnen
darin rechtzugeben. Allerdings wird von der Seite theologischer Ethik darauf auf-
merksam zu machen sein, dass die Spannung zwischen Recht und Gerechtigkeit
zugleich die Relativierung der Möglichkeiten des Rechts beinhaltet. Heilung in
psychischer und physischer Hinsicht, volle Transparenz und Wahrheit und eine
Evidenz über das Geschehene bei allen Beteiligten sind in christlicher Perspektive
von der eschatologischen Gerechtigkeit zu erhoffen, im Recht aber nur ansatz-
weise verwirklichbar.348

Ähnliches gilt für expressiv-kommunikative Theorien. Aus theologischer Sicht
lassen sich hier andere Aspekte der eschatologisch erhofften Gerechtigkeit wie-
dererkennen. Bei den opferorientierten Ansätzen ging es um die Würdigung der
Opfer und die Wiederherstellung ihres Status, die Anerkennung ihres intrinsi-
schen Wertes und ihrer Würde. Bei den expressiv-kommunikativen scheint es in

 Auch eine Position wie Zehners, die generell für eine größere Nähe zwischen Kirche und
Staat, Recht und Moral auch im Bereich des Strafrechts optiert, weist darauf hin, dass in der Aus-
einandersetzung damit auch deutlich werde, was nur Kirche zu leisten vermag, z. B. „adäquate
Mittel: unabhängige Seelsorger einer gesellschaftlichen Institution und deren Verschwiegenheit,
Präsenz des Vermittlers im sozialen Nahraum, Einübung der Versöhnungsbereitschaft im Unter-
richt, Gemeinschaft und vielfältigen Symbolhandlungen (wie z. B. dem Abendmahl), die langfris-
tig – und nicht nur fixiert auf ein Ausgleichsgespräch – einen Versöhnungsprozeß ermöglichen“
(Zehner, Forum, 73 f., Herv. fallengelassen). In Bezug auf das ‚Ausgleichsgespräch‘ hat Zehner
den Täter-Opfer-Ausgleich vor Augen. Damit werden auch die Grenzen des Rechts deutlich
(vgl. Zehner, Forum, 74.170).

156 3 Überzeugungen



erster Linie um die Offenbarungsfunktion des Jüngsten Gerichts zu gehen, fragt
man aus theologischer Sicht danach, wonach expressiv-kommunikative Theorien
streben und worauf sie hinweisen wollen. In christlicher Vorstellung führt das
eschatologische Gericht Gottes zu voller Transparenz über das Gewesene, offen-
bart die Wahrheit darüber, was eigentlich gewesen ist, und macht dies universal
evident, für alle Beteiligten wie für alle Außenstehenden. Gott als Richter kommu-
niziert seine Maßstäbe und Normen; er offenbart, wie es war und wie es hätte
sein sollen. Das ergeht auch als persönliche Botschaft an die Einzelnen.

Der Eindruck, dass expressiv-kommunikative Theorien nach etwas streben, was
sich christlich in der Offenbarungsfunktion des eschatologischen Gerichtsgedankens
artikuliert, verstärkt sich, führt man sich Formulierungen vor Augen, die z. B. Jean
Hampton in ihrem grundlegenden Beitrag für die expressiv-kommunikativen Theo-
rien retributiver Ausrichtung verwendet: Die Retribution offenbare („reveals“) den
gleichen intrinsischen Wert aller Menschen – Hampton argumentiert hier vor Kan-
tianischem Hintergrund –, wobei diese Gleichheit im Wert bereits bestehe, sie müsse
nur noch durch die Strafe evident werden: „punishment doesn’t establish this equa-
lity: it reveals it.“349 Das Augenscheinliche, die Evidenz müsse verändert, ja die bishe-
rige Evidenz zunichtegemacht werden („nullify“): Es ist eben nicht so, dass der Wert
des Opfers geringer ist als der des Täters.350 Dass dies offenbar wird, ist bei Hampton
das Ziel der Vergeltung. Dazu reiche es eben nicht, der scheinbaren Evidenz zu wi-
dersprechen,351 sondern es scheint ein Akt der Annihilation, der sich mit Strafe ver-
bindet, der für Hampton notwendig ist. So werde aller Welt der Nachweis („proof“)
über die Wahrheit erbracht, so, wie Kopernikus zeigte, dass die Sonne nicht um die
Erde kreise.352 Es geht Hampton also um die Offenlegung einer echten, aber nicht
immer evidenten Wahrheit, in diesem Fall des gleichen Wertes aller Menschen.
Diese Vorstellung und ihr sprachlicher Ausdruck finden im Offenbarungsmoment
des Jüngsten Gerichts durchaus Resonanz.

Wiederum: dass sich Menschen nach einer solchen Offenlegung ausstrecken,
ist aus theologischer Sicht nur zu gut zu verstehen. Dass auch das Recht sich an
diesem Aspekt orientieren soll, lässt sich grundsätzlich unterstützen. Wiederum ist
nach den Grenzen zu fragen. Die Vorstellung vom Jüngsten Gericht hat eine Rück-
seite, nämlich die, dass in diesem Topos eben nur Gott der Richter ist und das
Recht hat, Geschichte letztgültig zu deuten und Menschen und Geschehnisse umfas-
send zu bewerten, und dass eben nur das Jüngste Gericht volle Evidenz bei allen

 Hampton, Expressive Theory, 13.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory, 16.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory, 16.
 Vgl. Hampton, Expressive Theory, 18.

3.4 Verortung der neuen retributiven Theorien in den genannten Spannungen 157



Beteiligten auszulösen vermag. Von hier aus ist das menschliche Tadeln und Aus-
sprechen von Unwert-Urteilen zu relativieren. Auch jenseits des klassischen Retri-
butivismus sind Straftheorien wie die expressiv-kommunikativen nicht davor
gefeit, dasmenschliche Rechtsprechen und das göttliche ineinander fallen zu lassen.
Wenn mit dem strafrechtlichen Urteil auch moralische Empörung ausgedrückt und
moralische Verfehlung angezeigt werden soll, droht sich das menschliche Richten
in Richtung einer umfassenden, quasi-göttlichen Perspektive zu bewegen, sodass
die Unterscheidung zwischen Person und Werk, die für evangelische Ethiken zent-
ral ist, zu wenig eingezogen wird.

Von der Vorstellung des Jüngsten Gerichts aus fällt auch ein kritisches Licht
auf das Kommunikationsparadigma, in dem in expressiv-kommunikativen Theo-
rien nicht nur der Strafprozess und das Urteil, sondern auch das Strafübel gefasst
wird. Bei allem – fast feierlichem – Ernst, der dem Akt der Urteilverkündigung in
expressiv-kommunikativen Theorien zukommt: als Rückmeldung, gewisserma-
ßen als Feedback – lässt sich so Strafe tatsächlich verstehen? Natürlich ist das
Kommunikationsparadigma in der Gegenwart attraktiv: es bietet eine Alternative
zur metaphysischen Begründung und rekurriert dabei auf einen ohnehin zuneh-
mend bedeutenden Bereich des sozialen Lebens. Da scheint der Schritt nahelie-
gend, auch das Strafrecht in eine Art Kommunikationskultur einzubetten. Die
Frage ist, ob Strafe damit nicht verharmlost wird. Gerade mit der Dramatik vor
Augen, die mit der Szenerie der Jüngsten Gerichts aufgerufen ist – und das nicht
erst mit bildlich ausgemalten Höllenstrafen, sondern durchaus schon mit der Be-
urteilung einzelner Personen coram publico –, verlieren selbst Kategorien wie
‚Rückmeldung‘ oder ‚Feedback‘ ihren scheinbar harmlosen Charakter. Auch Be-
schämung ist eine Form von Gewaltausübung.353

Der öffentliche Charakter spielt auch für die empirisch-soziologische Begrün-
dung eine erhebliche Rolle. Schließlich ist nur unter der Wahrnehmung der Öffent-
lichkeit das Argument einsichtig, dass gestraft werden muss, um den Rechtsfrieden
nicht zu gefährden. Erst der Druck der Bevölkerung nötigt den Staat, die Bestrafung
in die Hand zu nehmen.

Über diese Aspekte hinaus sind drei Tendenzen in den dargestellten neueren
Straftheorien erkennbar: 1) die stärkere Nähe, die zur Moral gesucht wird, 2) die
Perspektivierung strafrechtlicher Vorgänge vom Verhältnis zwischen Personen
her – sei es zwischen den Betroffenen, sei es zwischen Täterin und Dritten – d. h.

 Vgl. zu eindrücklichen Beispielen aus der Geschichte Frevert, Politik. Vgl. auch zur grund-
sätzlichen Erkundung im Rahmen des Rechts und unter Beziehungsbestimmung zum Sich-
gedemütigt-Fühlen Wüschner, Scham.

158 3 Überzeugungen



eine Art ‚Verzivilrechtlichung‘354 und 3) die höhere Bedeutung, die Emotionen in
diesen Ansätzen zukommt.

Zum ersten Punkt: In expressiv-kommunikativen Theorien, die sich auf Peter
Strawson berufen, liegt die stärkere Nähe zur Moral auf der Hand. Es sind Emotio-
nen der Empörung, der Entrüstung, des Zorns, die reaktive Einstellungen begleiten,
auch wenn diese sich darin nicht erschöpfen. Reaktive Einstellungen bilden die Be-
gründungsbasis für staatliches Strafhandeln. Die Verletzung der geteilten ‚Minimal-
moral‘ (Strawson: basic demand) ist es, die ausgedrückt und kommuniziert werden
soll. Das Unwerturteil über die Tat und das Tadeln des Täters rücken in den Mittel-
punkt. Empirisch-soziologische Theorien suchen den unmittelbaren Anschluss an
Gerechtigkeitsintuitionen, die in der Bevölkerung vorhanden sind. Besonders bei
diesen Theorien wird deutlich, warum manche Beiträge eine Remoralisierung des
Strafrechts befürchten.355 Die Unterscheidung von Moral und Recht stellt eine Er-
rungenschaft der Rechtsentwicklung dar. Andererseits ist klar, dass Recht und
Moral aufeinander bezogen bleiben; es fragt sich nur, wie eng und in welcher
Weise. Die Sorge aus evangelisch-theologischer Sicht bei einer stärkeren Zusam-
menbindung von Moral und Recht mit strafbegründendem Anspruch besteht in
der Nivellierung der Unterscheidung von Person und Werk. Wo immer mit einem
Rechtsverstoß auch eine moralische, die ganze Person treffende Verurteilung ver-
bunden wird, droht das in andere Bereiche des sozialen Systems auszugreifen und
so das Wahrheitsmoment, das in der Unterscheidung der Zwei-Regimenten-Lehre
liegt, preiszugeben.

Zum zweiten Punkt: Dass die Rechtsgemeinschaft einen erheblichen Stellenwert
gewinnt und an die Stelle des Staates tritt, lässt sich noch einmal verdeutlichen: Es
sind die unfairen Vorteile gegenüber Dritten, die in der Fairness-Theorie angeführt
werden. Es ist die Rechtsgemeinschaft, die in der empirisch-soziologischen Begrün-
dung Vergeltung einfordert und die in expressiv-kommunikativen Ansätzen ihren
Protest ausdrücken und kommunizieren will. Weniger gilt die Fokusverlagerung auf
die Rechtsgemeinschaft naturgemäß für opferorientierte Ansätze. Für alle anderen
aber kann von einer ‚Verzivilrechtlichung‘ des Strafrechts gesprochen werden.

Einerseits scheint es als logische Folge der Modernisierung des Strafrechts,
von einer vorgegebenen ordo-Vorstellung umzuschwenken auf eine immanente
Größe, nämlich eine Gruppe von Menschen. Genauso ist das bei der Vertragstheo-
rie als neuzeitlicher Theorie des Politischen der Fall, wie sie ja auch der Fairness-
theorie der Strafe zugrunde liegt. Es ist begrüßenswert und unumgänglich, dass

 Vgl. Hoerster, Strafe, 40.
 Vgl. Weigend, Strafe, 40.

3.4 Verortung der neuen retributiven Theorien in den genannten Spannungen 159



eine Staatsmetaphysik verabschiedet wird und nicht jedes Vergehen als Staatsde-
likt gewertet wird, wie das bei einem staatszentrierten Zugang zum Strafrecht
letztlich der Fall sein muss. Damit kommt diese zweite Tendenz der Straftheorien
auch einer Forderung evangelisch-theologischer Stimmen entgegen, die sich für
einen Ansatzpunkt des Rechts am Zusammenleben der Menschen aussprechen.356

Sie fordern ein Rechtsverständnis ein, das sich aus gegenseitiger Anerkennung
und Achtung ableitet. Aus einem solchen konstruktiven Rechtsverständnis sei
dann erst subsidiär das Strafrecht bzw. die Strafe abzuleiten – nicht die Strafe
isoliert und per se zu begründen und am Ende das Recht im Ganzen von der
Strafe aus zu verstehen. Die genannten Theorien setzen das um und gründen das
Recht auf eine Sozialtheorie. Andererseits ist dabei auf neu entstehende Ambiva-
lenzen zu achten. Denn diese Ansätze sind damit noch nicht davor gefeit, eben-
falls eine Naturalisierung, Romantisierung oder sogar Sakralisierung – jedenfalls
eine Verabsolutierung – vorzunehmen, so wie das metaphysisch grundierte Ord-
nungsvorstellungen auf ihre Weise taten: weniger des Staates als vielmehr der
Rechtsgemeinschaft nämlich. Vorsicht ist insbesondere geboten, wenn die Rechts-
gemeinschaft als abstrakte Größe, wie sie im Rechtsstaat vorausgesetzt wird, von
der empirisch vorhandenen Bevölkerung nicht mehr unterschieden wird, was in
der empirisch-soziologischen Begründung droht.

Eine dritte Tendenz zeichnet sich ab: der Bedeutungsgewinn von Emotionen.357

Deutlich ist das mit der Expression der vorwerfenden reaktiven Einstellung bei
den expressiv-kommunikativen Theorien.358 Aber auch die empirisch-soziologische
Begründung stellt auf die Empörung und emotional geladenen Vergeltungswünsche
Dritter ab: Der Staat strafe, damit nicht bei der Polizei die Fensterscheiben einge-
worfen werden – um noch einmal die saloppe Formulierung Tonio Walters aufzu-
greifen. Bei opferorientierten Theorien können es die retributiven Emotionen der
Opfer sein, die unmittelbar zur Begründung von Strafe herangezogen werden, oder
aber zumindest die psychische Konfusion, die ein klärendes Urteil sucht. Mit opfer-
orientierten Ansätzen ging eine Rehabilitation von Resentment und Vergeltungs-
wünschen einher, die mit dem im 1. Kapitel Dargestellten zusammenhängt.359 Hier

 Ausdrücklich affirmativ gegenüber einer „partielle[n] Transformation des Strafrechts ins Zivil-
recht“, die „dem Versöhnungssinn des Rechts entspräche“, spricht sich aus theologischer Perspektive
Reuter, Rechtsethik, 181 aus, allerdings im Sinn der Stärkung des Wiedergutmachungsgedankens und
vor Aufkommen bzw. Wahrnehmung der oben referierten neueren Straftheorien.
 Vgl. auch zum zunehmenden Gewicht des Verhältnisses von Recht und Emotion generell
Landweer/Bernhardt, Recht und Emotion I; Landweer/Bernhardt, Recht und Emotion II.
 An dieser Stelle sei auch nochmals an die Ausführungen Strawsons zu resentment erinnert,
vgl. oben 2.4.1.
 Vgl. ebenfalls oben, 2.4.1.

160 3 Überzeugungen



sollte sorgfältig zwischen einer Theologie dieser Emotionen in ihrer Anthropologie,
also in ihrem geschöpflichen Gegebensein und an ihrem legitimen Ort im christli-
chen Leben, einerseits und ihrer begründungsmäßigen Verwendung für die staatli-
che Strafe andererseits unterschieden und sorgfältig geprüft werden, inwiefern
eine begründende Belastbarkeit der ersteren für die letztere möglich ist. Zwar kön-
nen Emotionen, auch aggressive Emotionen, als geschöpflich anerkannt und ihnen
sogar ein legitimer Ort im christlichen Leben zugewiesen werden, sodass diese
Emotionen weder als inhuman noch unchristlich gegeißelt werden müssten. Es
geht also nicht darum, den Vorwurf eines genetischen Fehlschlusses auszuräu-
men, so als ob Emotionen wie resentment, Zorn oder Groll deswegen keinen
Platz in der Begründung staatlichen Strafens haben könnten, weil sie von vorn-
herein durch einen moralischen Wertungsfilter fielen. Genauso aber ist aus
evangelisch-ethischer Sicht die Unterscheidung einzuführen, dass mit der Her-
anziehung von Emotionen für die Strafbegründung ein Schritt über die Bewer-
tung dieser Emotionen an sich hinausgetan wird und sie nun im Rechtsraum
mit Ansprüchen belastet werden.

3.5 Wahrheitsmomente gewandelter Vergeltungstheorien

An den klassischen Strafbegründungstheorien waren Wahrheitsmomente aner-
kannt worden – nicht nur, aber auch in der evangelischen Theologie –, die als sol-
che einerseits die begrenzte Überzeugungskraft dieser Theorien deutlich machten,
andererseits eben als begrenzt plausibel eingestuft und häufig in eine Vereini-
gungstheorie oder in eine andere, nicht-additive Art der Kombination übernom-
men wurden. Beim klassischen Retributivismus, um nur daran zu erinnern, waren
dies das Ernstnehmen der Täterin als autonomes Subjekt oder ihrer Verantwor-
tung, und die Intuition, dass es gerecht sei, zu strafen, auch wenn ein Täter wie im
NS-Kontext Jahre später angepasst lebt und keinerlei präventive Notwendigkeit
einer Strafe besteht. Welche Wahrheitsmomente können an den neuen Straftheo-
rien, verstanden als Varianten und Fortentwicklungen des Retributivismus, die
daran ebenso anschließen wie sich kritisch davon abgrenzen, anerkannt werden?

3.5.1 Die Personalität der Verletzung

Insgesamt nehmen die dargestellten Theorien eine Repersonalisierung vor, bei
der nach solchen Wahrheitsmomenten zu suchen wäre. Zunächst lässt sich eine
Repersonalisierung in der Wahrnehmung und Beschreibung des Vorfalls erken-
nen, der zum Strafverfahren führt. Dementsprechend ist nicht mehr nur von Tat

3.5 Wahrheitsmomente gewandelter Vergeltungstheorien 161



und Unrecht, sondern mindestens zugleich von Konflikt und Verletzung die Rede.
Darüber hinaus werden auch die Begründungswege der Strafe repersonalisiert.
Denn eine Repersonalisierung in der Wahrnehmung und Bearbeitung des Vorfalls
hatte ja schon die Bewegung für den Täter-Opfer-Ausgleich, für verschiedene
Mediationsangebote und Konfliktlösungsverfahren und für Restorative Justice360

angestrebt. ‚Versöhnung‘ wurde eine orientierende Kategorie. Nun aber tritt die
personale Verletzung an die Stelle der Ordnungsverletzung und gewinnt begrün-
dende Funktion. Sie wird zur Begründung von Strafe herangezogen, anstatt auf
eine Alternative zur Strafe hinzudeuten, wie es in jener Bewegung der Fall war.

Zum Teil machen die skizzierten Theorien diese Repersonalisierung als ihr An-
liegen auch explizit: An Peter Strawson orientierte expressiv-kommunikative Theo-
rien zeichnen den Vorfall in das soziale Interaktionsschema ein, das als Ganzes
menschliches Zusammenleben prägt, und geben so das Wahrnehmungsraster als ein
Raster für personale Verletzung vor. Weniger gilt das für normorientierte expressiv-
kommunikative Theorien, die von Natur aus weniger personal als systemisch operie-
ren. Opferorientierte Theorien fordern die Wahrnehmung und Berücksichtigung
personaler Verletzung des Opfers gegenüber der Enteignungsgeschichte361 der Betrof-
fenen durch den Staat ein und begründen daraus z. T. die Notwendigkeit zumindest
eines Strafverfahrens. Die Fairnesstheorie weist diesen Zug zur Repersonalisierung
weniger auf. Dadurch, dass sie aber den zivilrechtlichen Trend im Strafrecht bedient,
ist auch hier die Relation zwischen Täter und Opfer die entscheidende, weniger die
zwischen Staat und Täterin. Markant bei der empirisch-soziologischen Begründung
tritt hervor, dass hier andere Personen, die sich in ihren Gerechtigkeitsintuitionen
verletzt fühlen, zur begründenden Größe avancieren. Diese aber ‚nehmen es persön-
lich‘, was vorgefallen ist, indem sie sich etwa mit dem Opfer solidarisieren oder ihre
Empörungsgefühle artikulieren, anstatt im Vertrauen auf die behördlichen Schritte
in Ruhe abzuwarten.

Mit dieser Repersonalisierung grenzen sich die neueren Straftheorien vom
klassischen Retributivismus ab, der von der Verletzung des Rechts als abstrakter
Größe und damit des Staates ausgegangen sei und damit geradezu als eigentliches
Opfer gegolten habe. Vergolten werden muss nun mit Blick auf das Opfer oder
die Rechtsgemeinschaft, nicht mit Blick auf Gott oder eine absolute Größe. Damit,
um wessentwillen vergolten werden muss, hängt zusammen, was genau vergol-
ten werden muss: nämlich der Schaden beim Opfer oder die Solidaritätsverlet-
zung innerhalb der Gemeinschaft, nicht der Schaden an der Rechtsordnung oder
einem kosmisch angelegten Gleichgewicht.

 Vgl. Körtner, Strafe, 114.
 Vgl. oben, 3.2.3.2.

162 3 Überzeugungen



Das Wahrheitsmoment, das in dieser Repersonalisierung liegt, lässt sich mit
Jan Philipp Reemtsma darin erkennen, dass der ‚soziale Sinn‘ der Strafe wieder
eingeholt wird. Während dieser in der klassischen Vergeltungstheorie tatsächlich
zu verschwinden drohte und ihn das mit der Aura ‚magischer‘ Notwendigkeit
umgab,362 machen die aufgeführten Theorien die Verankerung des Strafrechts im
Bereich des Sozialen deutlich. Oder, wie es der Strafrechtler Thomas Weigend
formuliert:

Dass das Opfer einer Straftat (auch) nach Genugtuung für das erlittene Unrecht strebt, ist
nicht nur ein psychologisches Faktum, sondern auch von der Rechtsordnung anzuerkennen.
Die Strafe dient in einem ‚personalen‘ Verständnis des Strafrechts auch dazu, gegenüber
dem Verletzten symbolisch zum Ausdruck zu bringen, dass ihm Unrecht widerfahren ist; sie
kann so sein Gerechtigkeitsgefühl befriedigen und nötigenfalls auch zu seinen Gunsten die
Geltung der verletzten Norm bestätigen.363

Dass es bei vielen strafrechtlich relevanten Delikten um personale Verletzungen
geht, hatte schon die Bewegung für den Täter-Opfer-Ausgleich wieder einge-
bracht.364 Die neueren retributivistischen Theorien erinnern daran, dass dies
nicht nur eine marginale Dimension des Strafrechts darstellt, die zwar auch zu
bedienen ist, aber ausgelagert werden kann, sondern dass es der Ursprung des
Strafrechts ist, dass zwischen Menschen – juristische Personen einmal ausgeklam-
mert – im selben Rechtsraum eine Schädigung vorgefallen und diese zu bearbei-
ten ist. So sehr diese Tendenz zur Repersonalisierung ihre Grenzen hat – nicht-
personale Delikte, systemfunktionale Trennung von Recht und Therapie, Media-
tion usw. –, bleibt es doch ein Wahrheitsmoment dieser Theorien, dass personale
Verletzung Anlass und Ursprung der Strafe bilden bzw. dass das Recht den Ur-
sprung und Sinn hat, Sicherheit gegen solche Verletzungen zu bieten.

Die Vergeltungstheorie der Strafe scheint von hier aus aktuell wieder so er-
folgreich zu sein, weil sie dieses Wahrheitsmoment personaler Verankerung von

 Vgl. Hassemer/Reemtsma, Verbrechensopfer, 117.
 Weigend, Strafe, 57. Freilich bringt Weigend direkt anschließend auch die Grenzen dieser
Ausrichtung / dieses Arguments zum Ausdruck: „Ein subjektiver, verfassungsrechtlich verbürgter
Anspruch des Opfers auf Durchführung eines Strafverfahrens oder auf Bestrafung ‚seines‘ Täters
lässt sich daraus jedoch nicht ohne weiteres herleiten. Ein solcher Anspruch kann sich nur aus-
nahmsweise für Opfer schwerer Straftaten gegen die Person aus dem allgemeinen Persönlich-
keitsrecht ergeben, da es dieses Recht verletzten würde, wenn die staatlichen Organe ein
Begehren des Opfers auf Aufklärung und angemessene Ahndung der Tat ohne hinreichenden
Grund zurückwiesen.“ (Weigend, Strafe, 57).
 Dass das nicht bei allen strafrechtlich relevanten Delikten der Fall ist, stellte ein Problem für
eine opferorientierte Theorie dar, sofern sie beansprucht, staatliches Strafen in Gänze und selb-
ständig zu begründen.

3.5 Wahrheitsmomente gewandelter Vergeltungstheorien 163



Konflikt und Bearbeitung auszudrücken vermag. ‚Vergeltung‘ vermittelt zwischen
dem personalen Vorfall und dem staatlichen Handeln, während Präventionstheo-
rien das Ganze der Gesellschaft und ihr Funktionieren im Blick haben, an Perso-
nen aber allenfalls potenzielle, anonyme spätere Opfer. Das gilt bei genauerem
Hinsehen auch für die Spezialprävention und Resozialisierung des Täters, die zu-
mindest in der Begründung von Strafe – in den Bemühungen in der Praxis des
Strafvollzugs und in der Gefangenenseelsorge ist das gewiss anders – exakt an
der Stelle auftritt, wo es um die Verhinderung künftiger Taten durch dieselbe Per-
son geht, und zwar abgeschirmt von den anderen Personen, die betroffen sind
oder sich solidarisieren. Begründungslogisch liegt auch hier der Blick nicht auf
der Person der Täterin, sondern ihrer künftigen Integration in ein störungsfreies
gesellschaftliches Ganzes.

3.5.2 Die Überpersonalität der Verletzung

So deutlich sich die Repersonalisierungstendenz in den aufgeführten Theorien
der Strafbegründung abzeichnet, so sehr ist ihnen zugleich die Betonung dessen
eigen, was über die konkrete Schädigung am Opfer hinausgeht. Damit stehen sie
dem klassischen Retributivismus näher, als es in der Selbstdarstellung der einzel-
nen Theorien manchmal den Anschein hat.

Gerade expressiv-kommunikative Theorien – und dieses Mal nicht nur die
personen-, sondern auch die normorientierten – suchen Raum für die ‚symboli-
sche Ebene‘ des Vorfalls und der Strafe. Sie verweigern die Sichtweise, als ginge
es bloß um Schadensregulierung. Das grenzt sie zum einen von allen interperso-
nalen Vermittlungsbemühungen ab, die mit dem Ausgleich zwischen Täter und
Opfer arbeiten und sich um Wiedergutmachung und Kompensation bemühen.
Wie Roman Hamel emphatisch hervorhebt, trifft das genau noch nicht den sym-
bolischen Kern des Vorfalls und des strafrechtlichen Urteils. Zum anderen grenzt
diese Pointe Theorien wie diese von einem Sozialpragmatismus ab, zu dem prä-
ventive Theorien neigen. Blickt man von hier aus auf die empirisch-soziologische
Begründung, lässt sich sogar auch diese als Versuch verstehen, derjenigen Dimen-
sion der Verletzung Gewicht zu geben, die über das Geschehen zwischen Opfer
und Täter hinausgeht: Unsere Vorstellungen von Gerechtigkeit sind verletzt. Bei-
den geht es dabei um mehr als der Fairnesstheorie, nämlich nicht um einen Er-
satz für unfair ergriffene Vorteile, sondern um eine symbolische, die gesamte
Rechtsgemeinschaft in ihrem Zusammenleben betreffende Dimension. Es geht
eben um mehr als die Schädigung eines oder mehrerer Menschen durch einen
oder mehrere andere, nämlich darum, wie wir als Menschen, als einzelne und als
Gruppe, auf Unrecht reagieren wollen. In der Wiederkehr des Retributivismus

164 3 Überzeugungen



scheint es gerade auch um dieses ‚Mehr als‘ zu gehen, d. h. um mehr als eine Ver-
letzung, die nur eine Person oder mehrere Einzelne betrifft. Mehr ist geschehen
als der Schaden am Opfer: klassisch die Störung der kosmischen oder Staatsord-
nung, heute die Störung unseres Rechtsempfindens, unserer Interaktionsregeln,
unserer überschneidend und basal von allen geteilten Moral, ja man könnte
sagen: unserer gesellschaftlichen Identität. Eine Schädigung, wie sie das Straf-
recht behandelt, reicht tief in die soziale Sphäre hinein – das ist es, was diese
Theorien herausarbeiten und unterstreichen wollen.365 Es scheint einen Über-
schuss zu geben, auf den diese Theorien hinweisen sollen; die Intuition, dass da
mehr zerbrochen ist als der konkrete Schaden des Opfers allein.

Das reicht teilweise hinüber in quasi-religiöse Wahrnehmungen. Dass Publika-
tionen entstehen, die die besondere Nähe zwischen z. B. expressiv-kommunikativen
Theorien und religiösen Funktionen (Buße, Sühne usw.) wieder unterscheidend auf-
lösen wollen, bestätigt diesen Befund.366 Um diesen Überschuss zu bearbeiten, haben
Religionen Rituale entwickelt. So gesehen lässt sich sagen, dass in den neueren Straf-
theorien das Ritualhafte an Strafe wieder mehr zum Vorschein kommt. Dass dieses
‚Mehr als‘ besteht und empfunden wird, und zwar in der symbolischen Sphäre, für
die die Rechtsgemeinschaft einsteht – nicht als „archaische[r] Objektivismus“367 –
kann als das Wahrheitsmoment der aufgeführten neueren Theorien gelten. Auch
die Bußtheologie weiß um die Spur in der sozialen Sphäre, die Bearbeitung braucht
und nicht mit dem Absolutionswort ausgelöscht werden kann. Dorothea Sattler368

 Die Frage wäre, ob das für genau die Delikte gilt, die vom Strafrecht erfasst werden, oder ob
es eher zu viel oder zu wenig – oder die falschen – Delikte sind.
 Vgl. dazu Bourne, Communication. Anthony Duffs Variante der expressiv-kommunikativen
Theorien, die Strafe als Möglichkeit für den Täter begreift, gleichfalls seine Reue zu kommunizie-
ren, hat auch andernorts Kritik erfahren. Vgl. z. B. Duff, Retrieving; Holroyd, Mark D. White,
177 f.
 Fischer, Schuld, 201.
 Vgl. Sattler, Buße, 373. Sattler unterbreitet hier für die Verständigung zwischen evangelischer
und römisch-katholischer Bußtheologie das Gesprächsangebot, eine anthropologische Dimension
der Sünde bzw. ihrer Wirkungen anzuerkennen: Sünde verursacht Leid bei Tätern und Opfern
(vgl. Sattler, Buße, 373). Diese Einsicht sieht sie im biblischen Tun-Ergehen-Zusammenhang be-
wahrt und weist sie beim jungen Luther, dem Trienter Konzil, Thomas von Aquin und Karl Rahner
nach. Dazu greift sie auf eine ordo als Eigenstruktur menschlichen Lebens zurück. In der Verlet-
zung dieser Eigenstruktur erkläre sich (mit Rahner) die „Erfahrung, mit der kirchlich gefeierten
Versöhnung sei nicht einfach alles schon wieder gut“ (Sattler, Buße, 375). Das zu bearbeiten, ist bei
Sattler eine von drei Sinndimensionen der römisch-katholischen Sündenstrafen. – Die neueren re-
tributivistischen Straftheorien könnten von hier aus als Versuch gelesen werden, dies ohne eine
solche ordo-Vorstellung zu formulieren. Sie treffen sich mit Sattler im Hinweis auf die anthropolo-
gische bzw. soziale Dimension, die nach Sattler auch von evangelischer Seelsorge erfahren und an-

3.5 Wahrheitsmomente gewandelter Vergeltungstheorien 165



hat diese Dimension herausgearbeitet und dabei auf den biblischen Tun-Ergehen-
Zusammenhang verwiesen, der uns im Zusammenhang mit Rache und Vergel-
tung immer wieder beschäftigen wird.369 Hier wird Sattler fündig auf der Suche
nach einer Art immanenter Ordnung – die eine Alternative zu klassischen Ordo-
Vorstellungen bieten könnte –, „durch die mittels sozialer Interaktionen – aber
nicht nur durch sie – eine Tat zum Täter zurückkehrt“, wie die Exegetin Ale-
xandra Grund formuliert; die Vorstellung vom Tun-Ergehen-Zusammenhang
zeige aber auch,

dass förderliches oder schädliches Handeln samt seinem zuweilen unabsehbaren Folgen als
eine „Realität in der Umwelt ihres Urhebers“ angesehen wurde, von der wie von einer stoff-
lichen und zugleich relationalen Wirklichkeit gesprochen werden kann, die vom Urheber
„getragen“ werden muss, die aber zugleich das Netz sozialer Beziehungen betrifft und dort
längerfristige Rückwirkung haben kann. Die Vorstellung trägt damit der Faktizität der Stö-
rungen der sozialen Wirklichkeit durch böses Tun und seine Folgen Rechnung.370

Diese „Faktizität der Störungen der sozialen Wirklichkeit“ scheint es zu sein, um
die es den neueren retributiven Straftheorien geht, wenn sie auf die Überperso-
nalität der geschehenen Verletzung verweisen (freilich ohne hier von einer ‚stoff-
lichen‘Wirklichkeit auszugehen).

Die neueren Straftheorien können dabei auch als Hinweis darauf gedeutet
werden, dass die soziale Akzeptanz einer Schadensbewältigung etwas Weiteres ist,
als das Strafrecht zu regeln imstande ist.371 Das gilt z. B. auch für die Zeitlichkeit,
die Versöhnungs-, Heilungs- oder auch nur Bearbeitungsprozesse brauchen, im Ge-
genüber zur Zeitlichkeit, die Strafprozessen eignet (die länger oder kürzer dauern
können). Die dargestellten Theorien suchen die Rückbindung zu dieser dem Pro-
zess vorausliegenden und ihm nachfolgenden Geltung in der sozialen Sphäre.

Mit der Überblendung ins Ritualhafte kommen aber auch die Ambivalenzen
der Operation zum Vorschein, diesen symbolischen bis transzendenten Über-
schuss in die Sphäre des Strafrechts hinein einzusenken.372 Für die Täterin droht

erkannt wird (vgl. Sattler, Buße, 385; ähnlich aus evangelischer Theologie Zehner, Forum, 74). Die
soziale Dimension, die über den Täter-Opfer-Kreis hinausgeht, wird noch dadurch deutlicher, dass
Sattler auch eine ekklesiologische Dimension beschreibt, die ebenfalls ein Sinnmoment der Sün-
denstrafen bewahre. Freilich lässt sich die ekklesiologische Dimension nicht mit der gemeinten so-
zialen Dimension bei den hier besprochenen Straftheorien gleichsetzen – Kirche ist nicht
Rechtsgemeinschaft –, aber doch als Strukturparallele ansehen.
 Vgl. unten, 4.4.3.1.
 Grund, Auge, 79 (Herv. i. O.).
 So auch die Stoßrichtung von Fischer, Schuld.
 Vgl. hierzu den spezifischen Band Brudholm/Cushman, Religious, aus dem Kontext von tran-
sitional justice weltweit.

166 3 Überzeugungen



die totale, nämlich auch moralische und soziale Verurteilung, wenn ihr nicht nur
das Vergehen gegen die Rechtsordnung, sondern auch der Vorwurf oder sogar
die Verachtung des Kollektivs entgegengebracht und sie so sozial ausgeschlossen
wird.373 Durch die zusätzliche moralische und soziale Emphase kann es zu Über-
bestrafung kommen. Wie oben bei der Frage nach dem Verhältnis von Moral und
Recht angesprochen, wären hier Räume offenzuhalten, um die Unterscheidung
zwischen Person und Werk einbringen zu können. Für das Opfer droht doch wie-
der die Gefahr, dass seine konkrete Schädigung von der symbolischen Ebene und
der Verletzung der Rechtsgemeinschaft aufgesogen wird. Es kann auch dazu kom-
men, dass es sich unter Druck gesetzt fühlt, die symbolische Ebene durch das
Strafverfahren als erledigt zu betrachten, was ja ebenfalls die Ungleichzeitigkeit
von Jurisdiktion und persönlichen Wegen der Reaktion und Bearbeitung ignorie-
ren würde.374 Für die Rechtsprechung droht die Überfrachtung mit symbolischen,
moralischen, sozialen Ansprüchen und Erwartungen.

Die Unterscheidung zwischen irdisch Möglichem und eschatologisch Erhofftem
wäre hier erneut einzubringen; genauso wie die Unterscheidung zwischen Recht
und Religion, Sühne und juristischer Strafe. Denn bei Religion und Sühne im reli-
giösen Sinn geht es immer auch um Schuld vor Gott. Das kann bei strafrechtlicher
Schuld – um daran nochmals zu erinnern – nicht einfach vorausgesetzt werden.
Recht und Rechtsprechung sind fehlbar, kulturell und historisch kontingent und
stehen in der unumgänglichen Differenz von Recht und Gerechtigkeit.

3.5.3 Das Bedürfnis nach Rückblick

In den besprochenen Theorien artikuliert sich außerdem das Bedürfnis nach
Rückblick auf den geschehenen Vorfall. Besonders gilt das für zwei dieser Theo-
rien. In expressiv-kommunikativen Theorien ist es die empfundene Empörung
über das, was mit der Tat geschehen ist, die Strafe begründet. Dem resentment
oder dem Unrechtsempfinden darüber soll Ausdruck verliehen werden. Obwohl
darin ein Zweck der Strafe erkannt werden kann, geht es nicht „um die Beeinflus-
sung der Straftatenhäufigkeit in der Zukunft, sondern um Interessen, die sich auf
den angemessenen Umgang mit vergangenem Verhalten beziehen.“375 Opferorien-

 Vgl. hierzu Fabricius, Verachtung; für den Hinweis danke ich Knut Berner.
 Einen ähnlichen Effekt beobachtet Thomas Brudholm kritisch an Wahrheits- und Versöh-
nungskommissionen und ähnlichen Verfahren wie den Gacaca-Anhörungen in Ruanda: Auf
Opfer könnte der Druck ausgeübt werden, nun doch auch zu vergeben, wenn der Täter schon
gestehe. Vgl. z. B. Brudholm/Grøn, Picturing.
 Hörnle, Straftheorien 2017, 31 (Herv. L.T.). Vgl. auch oben (3.2.3.1), Anm. 121.

3.5 Wahrheitsmomente gewandelter Vergeltungstheorien 167



tierte Theorien sind mit ihrem Anliegen der Aufarbeitung, der Klärung des Sach-
verhalts, der Schuldverteilung, der Benennung und juristischen Subsumption an
der vergangenen Tat orientiert. Selbstverständlich sind das in jeder Theorie Auf-
gaben des Strafrechts. Die opferorientierten Theorien zeichnen sich aber dadurch
aus, dass diese Anliegen selbst schon zum tragenden Grund für das Strafverfah-
ren und die Strafe werden, weil sie nämlich quasi-therapeutische Wirkung entfal-
ten können.376

Dass es dieses Bedürfnis nach Rückblick gibt und es als solches legitim ist,
kann als Wahrheitsmoment dieser Theorien gelten. Die Vergeltungstheorie reagiert
mit ihrer rückwärtsgewandten Struktur als einzige der klassischen Theorien auf
dieses Bedürfnis nach Rückblick. Im Vergleich mit präventiven Theorien ist diese
Rückblickstruktur nicht als verbohrt oder traditionalistisch zu verurteilen, sondern
als Reaktion auf ein tiefes anthropologisches Bedürfnis. Ein Grund für das Wieder-
aufleben des Retributivismus könnte sein, dass ‚Vergeltung‘ diesen Rückblickscha-
rakter aufweist, was andere Straftheorien nicht tun – und was im Lauf der
strafrechtlichen Theoriebildung in den Hintergrund trat.377 Der Retributivismus
nimmt die Intuition auf, dass Rechtsverletzungen betrachtet und gewürdigt, in
ihrem Gewicht anerkannt und evaluiert werden müssen. Deswegen betrachtet eine
retributivistische Sichtweise allein die Schuld, nicht externe Zwecke. Prozess und
Strafe haben Unterbrechungscharakter: Zur Tagesordnung überzugehen, ist nicht
denkbar. Dieser Charakterzug kann kritisch gegen eine Schlussstrich-Mentalität
wirken, die aus Zukunftspragmatismus Gerechtigkeitsansprüche anderen Interes-
sen nachordnet.378

 In gewissem Sinn macht sich auch die empirisch-soziologische Begründung am Bedürfnis
der Bevölkerung fest, der empfundenen Empörung über das Geschehene Ausdruck zu verleihen,
und kommt diesem Bedürfnis entgegen. So gesehen ist es die Weigerung weiter Schichten der
Bevölkerung, empfundene moralische Verfehlungen unkommentiert stehenzulassen, die Strafe
hier begründet.
 Das gilt besonders für die Wende zur Spezialprävention: „Nach diesem Ansatz steht nicht
die Tat, sondern der Täter im Mittelpunkt.“ (Frister, Art. Strafe, 2395). Vgl. auch die erwähnte
EKD-Denkschrift über das 1977 in Kraft getretene Strafvollzugsgesetz: „Nicht die Vorgeschichte,
der Weg in die Schuld stand im Blickfeld des Gesetzgebers, sondern die Zukunft: Als Ziel des
Strafvollzuges wurde ein künftiges Leben des Verurteilten ‚in sozialer Verantwortung‘ be-
stimmt.“ (Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 14 f.). Deswegen sieht sie es als
angezeigt, den damit auch verlorengegangenen Schuldbegriff im Verhältnis zur Freiheitsstrafe
zu klären (vgl. Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt, Strafe, 14).
 Dass dies ein reales Problem darstellt, hat wiederum der Diskurs um transformative Gerech-
tigkeit hervorgebracht: Nach massenhaftem Unrecht und einem zerfallenen Staat widerstreiten
sich häufig das Interesse, schnell einen funktionsfähigen Staat aufzubauen und das Gemeinwe-
sen zu stabilisieren, und Gerechtigkeitsansprüche, die Betroffene durch strafrechtliche Verfol-

168 3 Überzeugungen



Aus christlicher Sicht ist dieser Komplex wiederum bewahrt im Theologou-
menon des Jüngsten Gerichts. Dass eine erneute Zuwendung zum Gewesenen und
zu denen, die in der Geschichte nicht zu ihrem Recht kamen, nötig ist, steht hinter
dieser Vorstellung. Gerade weil es das menschlich-zeitliche Recht nicht leisten
kann, umfassende Wahrheit ans Licht zu bringen, alle Verletzungen und alles Un-
recht auszuleuchten und abschließend zu klären, hofft der christliche Glaube da-
rauf, dass Gott erneut darauf zurückkommt. Das menschliche Verlangen nach
Rückblick, Aufklärung, Bewertung und Würdigung kann hier die Möglichkeiten
irdischer Gerechtigkeit übersteigen. Orientiert an eschatologischer Gerechtigkeit
kann das irdische Recht bereits vieles dazu leisten, wird aber zugleich von dort
her relativiert. Seine Möglichkeiten wären differenziert gegenüber den Möglich-
keiten von Erinnerung und Erinnerungskultur abzuwägen.379 Gedenken, Trauer,
Beweinung, Klage und Protest sind Formen des politischen, gesellschaftlichen, re-
ligiösen und (sozial-)therapeutischen Umgangs mit geschehenem Unrecht, die
dem Bedürfnis nach Rückblick Ausdruck verleihen, und damit die Möglichkeiten
des Strafrechts übersteigen und ergänzen. Der Eindruck, dass es in der Wieder-
kehr des Retributivismus genau darum gehen könnte, manifestiert sich mit Wen-
dungen wie der einer „grievance morality“380, die von Feinberg herrühre und
sich dementsprechend bei Vertretern der expressiv-kommunikativen Theorien
wie Hampton oder Morris wiederfände: „a morality solely concerned with protec-
ting the rights and interests of others, rights that give rise to a legitimate grie-
vance on the part of those who find them violated“381.

3.6 Einordnung und Bewertung der neuen retributivistischen
Theorien aus einer evangelisch-theologischen Perspektive

Wie am letzten Punkt erneut deutlich wird, müssen auch die als solche anzuer-
kennenden Wahrheitsmomente der besprochenen neuen Varianten der Vergel-
tungstheorie in den Spannungen gesehen werden, die aus theologischer Sicht
insgesamt das Verständnis des Rechts prägen. Die Differenzierungslinien für die

gung geltend gemacht sehen („peace vs. justice dilemma“, vgl. Eisikovits, Art. Transitional Justice,
Punkt 1.1).
 So beobachtet Martha Minow, dass neben finanzieller und medizinischer Behandlung die
Information über ermordete Angehörige oder die Benennung von Parks und Schulen besser für
die Opfer sein kann als Retribution, die den Opferstatus festschreiben und Ärger und Wut ver-
schärfen kann (vgl. Minow, Vengeance, 92 f.).
 Murphy, Second Thoughts, 94.
 Murphy, Second Thoughts, 94.

3.6 Einordnung und Bewertung der neuen retributivistischen Theorien 169



einzelnen Theoriezweige und ihre Einzelansätze wären im Einzelnen auszubuch-
stabieren, was hier nicht geleistet werden kann. Insgesamt lässt sich aber sagen,
dass angesichts der Tendenz, Recht und Gerechtigkeit, Recht und Religion, Recht
und Moral in größere Nähe zu rücken und damit legitimerweise das Recht an der
Gerechtigkeit als Hoffnungsgut orientieren zu wollen, mit Vorsicht und Besonnen-
heit der Sinn der Unterscheidungen, die die evangelische Theologie hier traditio-
nell eingezogen hat, erneut einzubringen ist. Die Wahrheitsmomente der neuen
retributiven Theorien können als Fingerzeige dorthin verstanden werden, wo of-
fensichtlich Bedürfnisse im Umgang mit Schädigung bestehen, die der Gedanke
der Vergeltung abdecken kann und die einen blinden Fleck anderer Straftheorien
markieren.

Die Überzeugung, dass Vergeltung gerecht sei, speist sich, so zeigt die Ausein-
andersetzung mit neuen retributivistischen Ansätzen, aus der Überzeugung, dass
es legitim ist, geschehene Rechtsverletzungen als personale Verletzungen aufzufas-
sen, dass damit die soziale und symbolische Ebene der gesamten Rechtsgemein-
schaft tangiert ist und dass es legitim ist, auf dieses Unrecht zurückzukommen, und
zwar nur deswegen, weil es geschehenes Unrecht ist. Aus theologischer Sicht lassen
sich viele dieser Intuitionen und Anliegen im eigenen Glaubenssystem wieder- und
anerkennen, bleiben aber mit den markierten Unterscheidungen in Spannung zu
halten.

170 3 Überzeugungen



4 Praktiken

4.1 Rache und Vergeltung als Praxisphänomen

Dass Emotionen und Überzeugungen im Umkreis von Rache und Vergeltung, wie
sie in den letzten beiden Teilen behandelt wurden, nicht ohne Umsetzung in die
Praxis bleiben, versteht sich von selbst. Etwas anderes ist die Frage, welchen Stel-
lenwert die Praxis im Zugang zu Phänomenen von Rache und Vergeltung ein-
nimmt. Bestehen Emotionen und Überzeugungen zuerst und werden eben ‚nur‘
umgesetzt? Oder werden Rache und Vergeltung de facto immer schon praktiziert
und nachträglich mit Überzeugungen hinterlegt bzw. von Emotionen allenfalls be-
gleitet? Finden Rache und Vergeltung vielleicht sogar statt, ohne dass sie immer
als Emotionsausbruch sichtbar werden oder im Einklang mit den eigenen Über-
zeugungen stehen? Bleibt das Feld des Moralischen manchmal unberührt, wäh-
rend Handlungen ‚automatisch‘ oder reflexhaft vollzogen werden, die als Rache
oder Vergeltung gelten können? Werden Emotionen und Überzeugungen etwa
erst durch die Praxis konstituiert?

Im Folgenden wird zunächst kurz skizziert, wie sich der Stellenwert von Praxis
und Praktiken in der Einschätzung vieler gegenwärtiger Theorien aus Philosophie
und Soziologie erhöht hat (4.2), und was das für die Bewertung von Rache und Ver-
geltung als Praktiken – oder als Momente von Praktiken – bedeutet (4.3.1): Sie exis-
tieren fort, und das trotz zweckrationaler Organisation in der Moderne und trotz
häufig anderslautenden Überzeugungen. Über die spezifische Funktionalität von
Praktiken, die von Rache oder Vergeltung gekennzeichnet sind, ist darüber hinaus
in jüngerer Zeit eine Reihe von Publikationen erschienen, die diesen einen sozialen
‚Sinn‘ beilegen (4.3.2). Der soziale Sinn, der Praktiken ohnehin zugemessen wird
(4.3.2.1), wird durch experimentelle Studien der empirischen Sozialwissenschaft
und dabei Deutungen angereichert (4.3.2.2), die darin evolutionäre Vorteile erken-
nen. Ein aus dem Reziprozitäts- bzw. Gabediskurs stammender Strang der Deutung
sieht rächendes/vergeltendes Handeln gleichsam als Rückseite eines insgesamt zen-
tralen Prinzips menschlicher Sozialität (4.3.2.3). Auf den Befund, dass rächende und
vergeltende Praktiken womöglich tief im Sozialen verankert sind und dabei eine
sozialförderliche Wirkung entfalten, wird danach aus Sicht der Theologie zu reagie-
ren sein, und zwar indem von der Warte theologischer Anthropologie aus die Diffe-
renz der Perspektiven verdeutlicht und kritische Anfragen gestellt (4.4), aber auch
der Gewinn formuliert werden, die sich aus der Verschiebung in der Bewertung
rächend-vergeltender Praktiken produktiv für die Theologie ergeben könnte (4.5).

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-004

https://doi.org/10.1515/9783111389141-004


Zentral ist dabei die These, dass sowohl positive als auch negative Reziprozität1

und A-Reziprozität als Formen menschlicher Praxis von Sozialität aus theologischer
Perspektive im spannungsreichen Feld von Sünde, Rechtfertigung und Erlösung
verstanden werden müssen, ohne dass Identifizierungen zwischen diesen theologi-
schen Grunddimensionen menschlichen Daseins und bestimmten Praktiken vorge-
nommen werden können.

4.2 Die Verschiebung in der Bewertung von Praktiken
generell

In Bezug auf den Stellenwert der Praxis als Zugang zur Welt des Sozialen hat sich
in der philosophischen – und insgesamt in der geisteswissenschaftlichen – Theorie-
bildung in den letzten zwei Jahrzehnten Wesentliches entwickelt. Mit den ‚Philoso-
phien der Praxis‘2 hat sich ein eigener Strang der Theoriebildung herausgeformt,
der sich auch auf andere Disziplinen wie z. B. die Soziologie3 erstreckt. Ähnlich wie
beim emotional turn kann hier von einem practice turn die Rede sein.4

Das Gewicht dieser Verschiebung hin zur Praxis erhellt aus einem Blick in die
Philosophiegeschichte. Nach Aristoteles5 war es erst wieder Hegel, der ein philo-
sophisches System entwarf, in dem der Vollzug Gewicht hat, nämlich der Vollzug
der Vernunft, der auch in Sitte, Institution und Recht geschieht, und so den Weg
für einen Praxisbegriff ebnete.6 Als „Blütezeit der Praxiskonzepte“7 kann dann das

 Der Begriff ‚negative Reziprozität‘ wird im Folgenden für die Rückspiegelung des Verhaltens
einer Person, das für eine oder mehrere andere Personen negative Auswirkungen hat, durch
ebendiese Person bzw. Personen verwendet. Im Kontext der unten näher behandelten Sozialfor-
schung bzw. des Phänomens ‚altruistischen Strafens‘ kann der Begriff Verwirrung stiften, da er
einerseits im eben genannten Sinn, z. B. als Sanktion für Normverletzungen, gebraucht werden
kann (so z. B. Voss, Erklärungen, 75), andererseits aber auch für das Verhalten, das gerade solche
Sanktionen hervorruft, nämlich für den „Versuch des Betruges, etwas zu erlangen, ohne dafür
eine Gegenleistung erbringen zu müssen“ (Stegbauer, Reziprozität, 33, in Referenz auf Sahlins),
also für das klassische ‚Trittbrettfahren‘.
 Vgl. Bedorf/Gerlek, Philosophien.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente.
 Vgl. Schatzki, Introduction.
 Auf den aristotelischen Praxisbegriff nehmen „mehr oder minder alle Praxis-PhilosophInnen
Bezug“ (Bedorf, Einleitung, 4). Ihnen ist daran wichtig, dass bei Aristoteles das Ziel der Praxis in
ihr selbst liegt, dass Wissen in die Praxis einfließt und dass die Besonderheit einzelner Situatio-
nen und Akteure berücksichtigt wird. Vgl. Perkams, Praxis, 7.12. Für die einschlägigen Stellen ins-
besondere aus der Nikomachischen Ethik vgl. Bedorf, Einleitung, 12–22.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 3–5.
 Bedorf, Einleitung, 4.

172 4 Praktiken



20. Jahrhundert gelten. Das pragmatistische Spätwerk Ludwig Wittgensteins inspi-
rierte einerseits Sprechakttheorien (John Austin/John Searle), die den Zugang zu
Sprache über den performativen Vollzug des Sprechens fanden anstatt über das
grammatische System. Andererseits trieb der Poststrukturalismus die Wende zur
Praxis auf die Spitze, indem er den Strukturalismus (in der Sozialtheorie v. a.
Claude Lévi-Strauss) als objektivierend und totalisierend kritisierte, Machtstruktu-
ren in konkreten Praktiken auswies, das Subjekt dezentrierte, die Körperlichkeit
von Praktiken hervorhob und insgesamt ein neues Theorie-Praxis-Verhältnis pro-
klamierte – ebenso wie er die Theorie selbst als Praxisvollzug offenlegte (Jacques
Derrida, Michel Foucault, Judith Butler, Gilles Deleuze, Pierre Bourdieu).8 Edmund
Husserls Phänomenologie kehrte sich von innerpsychischen Prozessen ‚zu den Sa-
chen selbst‘, was den Grundstein dafür legte, dass später in dieser Linie Praxistheo-
rien angeboten wurden (Martin Heidegger, Marcel Merleau-Ponty, Paul Ricœur,
Hans Blumenberg).9 In der phänomenologischen Auseinandersetzung mit der Er-
fahrung der Welt, des Anderen und des Selbst findet die neuere Forschung zuneh-
mend Anknüpfungspunkte für den praxeologischen Ansatz.10 Auch die Verbindung
von Leib und Lebenswelt trägt maßgeblich dazu bei.11

Heute ist diese Zuwendung zur Praxis zu einer breit aufgestellten Programma-
tik in den Kultur- und Sozialwissenschaften angewachsen und differenziert sich in-
zwischen in den cultural turn, material turn und body turn.12 Damit reicht die
Wirkungsmacht der ‚Praxistheorien‘13 weit über eine Disziplin hinaus.14 In ver-
schiedener Weise wird in Kulturtheorie, Geschichtswissenschaft, Soziologie, Anth-
ropologie, Wissenschafts- und Technikforschung auf Praktiken Bezug genommen.15

Mit der Wende zur Praxis wird also nicht nur ein Anspruch im Rahmen einer
Teildisziplin gestellt. Vielmehr zielt sie auf die Infragestellung der Theorie-Praxis-
Unterteilung überhaupt und ein Verständnis der gesamten Philosophie – mutatis
mutandis: der Sozialtheorie, der Geschichtstheorie usw. – von der Praxis her.16

 Vgl. Gerlek, Poststrukturalismus, hier bes. 311 f.
 Vgl. näher zur Herausbildung von Praxistheorien aus dem Feld der Phänomenologie Breyer/
Dzwiza, Phänomenologie.
 Vgl. Breyer/Dzwiza, Phänomenologie, 211.
 Vgl. Breyer/Dzwiza, Phänomenologie, 211.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 5.
 Vgl. Hillebrandt, Praxistheorie, 369.
 Nach Bedorf fragt die Philosophie dementsprechend nach den philosophischen Wurzeln der
einzelnen turns im Strom der Praxistheorien, erlebt aber auch selbst eine Renaissance der Praxis
(vgl. Bedorf, Einleitung, 5).
 Vgl. Schatzki, Introduction, 1.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 2.

4.2 Die Verschiebung in der Bewertung von Praktiken generell 173



Damit stellen sich die Praxistheorien mit „deutlicher Abgrenzung“17 anderen
wirkmächtigen Theorien sozialer Interaktion entgegen, wie Handlungstheorie,
Strukturalismus, Systemtheorie, Hermeneutik oder Philosophien des Geistes.18

Der practice turn hat dabei auch eine spezifische methodologische Spitze. Di-
chotomien wie Individuum/Gesellschaft, Handlung/Struktur, Subjekt/Objekt, Regel/
Anwendung, die den Ausgangspunkt vieler Theorien bilden, werden verworfen.19

Aus praxeologischer Sicht können solche Entitäten nicht als gegeben vorausgesetzt
werden. Dagegen wird von Praxis als Mittelbegriff ausgegangen. Beiträge zu einer
Philosophie der Praxis in diesem Sinn haben Hannah Arendt, Maurice Merleau-
Ponty, Pierre Bourdieu und Michel Foucault geleistet.20

Grundsätzlicher und weiter noch setzen jene philosophischen Theorien an,
die mit einem erweiterten Praxisbegriff einen holistischen Anspruch erheben,
nämlich am Grunde der Philosophie eine Bewegung sehen wie ‚die Geschichte‘,
‚das Leben‘ o. a.21 Zu denken wäre dabei zuerst an Hegels Geistphilosophie und
den Selbstvollzug der Vernunft in Sitte, Institution und Recht sowie an die Nach-
wirkungen bei Karl Marx, der dann an der ‚Verwirklichung der Philosophie‘ ar-
beitet. Bei Ludwig Wittgenstein wird die Sprache diejenige Größe, die in geteilter
Praxis die gesamte Wirklichkeit erschließt. Sprechakttheorie und Poststruktura-
lismus greifen dies auf und prägen den Performativitätsbegriff, wobei letzterer
Performativität kulturtheoretisch zuspitzt und im Zuge dessen erneut einen holis-
tischen Anspruch erhebt.22

So viele Einzeltheorien zum Strom der Praxistheorien gehören, so viele Defini-
tionen von Praxis bringen sie ein.23 Allgemein lässt sich sagen, dass Praxis als per-
formativer Vollzug verstanden wird,24 der sich nicht auf Akteure oder Strukturen
reduzieren lässt, die ihn hervorbringen.25 Die Bedeutung der Praxis liegt vielmehr

 Bedorf, Einleitung, 3.
 Vgl. Bedorf, Einleitung; Schatzki, Introduction, 2 nennt Intellektualismus, Repräsentationalis-
mus, Individualismus (also die Theorie rationaler Wahl, den methodologischen Individualismus,
Netzwerkanalyse), Strukturalismus, Strukturfunktionalismus, Systemtheorie, Semiotik und viele
Strömungen des Humanismus und Poststrukturalismus.
 Als das prägende Movens dieser Theorien sieht das auch Schatzki, Introduction, 1.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 3 f.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 3.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 3 f.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 6.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 4.
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 4. Vgl. auch „das für die soziologische Praxistheorie entscheidende Ar-
gument, dass Praktiken und Praxisformen nicht als Epiphänomene von Sozialstrukturen be-
schrieben und analysiert werden können“ (Hillebrandt, Praktiken, 245).

174 4 Praktiken



in ihr selbst.26 Damit wird das ganze Gewicht des theoretischen Anspruchs der Pra-
xistheorien deutlich: Praktiken werden nicht unter einem anderen Grundraster
subsumiert oder einfach als deren Gegenstand behandelt, etwa mit verstärkter Un-
tersuchungsarbeit zur Erweiterung des Forschungsrepertoires. Praktiken bilden
vielmehr die grundlegende Größe, aus der heraus sich soziale Wirklichkeit auf-
schlüsselt.27 Der Plural ‚Praktiken‘ verweist dabei auf die Pluralität der Praktiken in
der sozialen Interaktion, die einzeln analysiert werden können und müssen.28

Der Soziologe Andreas Reckwitz hat Charakteristika herausgearbeitet, die den
sozialwissenschaftlichen Praxisbegriff, wie er durch die praxeologischen Theorien
geprägt wurde, übergreifend ausmachen29: 1) Praktiken sind informell. Ihnen liegt
ein implizites Wissen zugrunde, wie etwas zu machen sei. In einem Unternehmen
mag es eine offizielle Linie geben, wie die Zusammenarbeit organisiert sein soll –
faktisch werden oft ganz andere Wege beschritten und Kanäle genutzt. Das Wis-
sen darum wird nicht thematisiert, sondern durch den Vollzug in Umlauf gehal-
ten. 2) Praktiken sind material.30 Sie beziehen Artefakte mit ein – sei es das Buch
in der Praxis des Lesens oder das Kaffeegeschirr für die Arbeitspause, in der die
informellen Wege der Zusammenarbeit beschritten werden. Auch der Hausflur
kann zum relevanten materialen Gegenstand innerhalb einer solchen informel-
len Praxis (‚Flurfunk‘) werden; und damit auch die Wände und das Haus mit sei-
ner Architektur im Ganzen. Mehr noch: im Lauf der Zeit schlägt sich die Praktik
im Materialen nieder, auf die Körper der Menschen wie auf die Artefakte. Mit
dem materialen Aspekt grenzen sich Praxistheorien insbesondere vom ‚Mentalis-
mus‘ ab, den sie anderen Theorien des Sozialen vorwerfen. 3) Praktiken sind rou-
tinisiert.31 Sie beruhen nicht auf individueller, rationaler Wahl von Individuen im
Einzelfall, sondern auf dem repetitiven Vollzug eingespielter Verhaltensroutinen
mit implizitem Wissen. Gerade das macht ihre Persistenz und ihre Konstitutions-
kraft für das soziale Leben aus. Durch Routinen wird das soziale Leben in gewis-
sem Maß strukturiert, geordnet und verstehbar. Dennoch sind Praktiken offen
und veränderbar, besonders durch Misslingen, Neuinterpretation und durch Kon-

 Vgl. Bedorf, Einleitung, 4.
 Vgl. Schatzki, Introduction, 1: „Thinkers once spoke of ‚structures‘, ‚systems‘, ‚meaning‘, ‚life
world‘, ‚events‘, and ‚actions‘ when naming the primary generic social thing. Today, many theo-
rists would accord ‚practices‘ a comparable honor.“
 Vgl. Bedorf, Einleitung, 3.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 289–294.
 Vgl. auch Schatzki, Introduction, 2 f.
 Reckwitz nennt zwar nur die „Materialität des Sozialen/Kulturellen“ (Reckwitz, Grundele-
mente, 290) und eine ‚implizite‘, ‚informelle‘ Logik des sozialen Lebens (vgl. Reckwitz, Grundele-
mente, 290) als die beiden wichtigsten Grundpositionen von Praxistheorien, geht dann aber zur
Routinisiertheit bzw. Offenheit von Praktiken über (294).

4.2 Die Verschiebung in der Bewertung von Praktiken generell 175



flikte, die z. B. durch einen neuen Kontext ausgelöst werden.32 Es sind die Eigen-
schaften der Praktiken selbst, die bei aller Routinisiertheit ihre Offenheit bedin-
gen (nicht etwa die Autonomie des Subjekts).33

Alternativ lässt sich die gemeinsame Grundlage von Praxistheorien mit
Schatzki so formulieren: „the social is a field of embodied, materially interwoven
practices centrally organized around shared practical understandings.“34 Letzteres,
die geteilten praktischen Verständnisse, sind im Sinn des erwähnten impliziten
Wissens zu verstehen. Das ist es, kurzgefasst, was die spezifische soziale Ontologie
von Praxistheorien im Feld der Sozialtheorie ausmacht.35

All das erhellt, warum ein eigenes Kapitel zu ‚Praktiken‘ im vorliegenden
Kontext plausibel ist. Leicht lässt sich vorstellen, dass solche Praktiken eine Rolle
bei den Phänomenen spielen, die als Rache oder Vergeltung beschrieben werden:
im Flurfunk unter Kollegen genauso wie gegenüber der Vorgesetzten, deren patzi-
ger Ausfall mit ‚Dienst nach Vorschrift‘ oder ‚Krankfeiern‘ beantwortet wird.36

Dieses Feld soll später auch exemplarisch ausgeführt werden.
Zugleich wird aber deutlich, dass man es hier mit einer Breite unterschiedli-

cher Ansätze zu tun bekommt, die im Rahmen dieser Arbeit in ihrem theoretischen
Setting und ihrer Praxisdefinition keine einzelne Würdigung erfahren können.
Möglich ist jedoch, sich mithilfe der sozialwissenschaftlichen Forschung Praktiken
anzunähern, die sich durch ein rächendes oder vergeltendes Moment auszeich-
nen.37 Möglich ist auch, die Verschiebung in der Bewertung solcher Praktiken zu
beschreiben, wie sie in den Sozialwissenschaften stattfindet. Denn auch hier haben
wir es mit einer ‚Wiederkehr der Rache‘ zu tun: Zunehmend werden Rache und
Vergeltung als Thema entdeckt, als solche benannt und nicht mehr nur auf anderes
zurückgeführt.38 Vielmehr entstehen interdisziplinäre Forschungszusammenhänge
zu Rache und Vergeltung.39

 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 294.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 294–296. Reckwitz nennt als Gründe der Offenheit von Prakti-
ken neben der Kontextgebundenheit ihre Zeitlichkeit, ihre lose Kopplung untereinander und das
Aufeinandertreffen von Praktiken mit ihren unterschiedlichen Wissensformen im Subjekt.
 Schatzki, Introduction, 3.
 Vgl. Schatzki, Introduction, 3.
 Vgl. Schneider, Frustration, 9.
 Von Rache und Vergeltung als eigenen Praktiken zu sprechen, würde verdunkeln, dass sol-
ches Handeln immer in Praktiken des Arbeitens, der Freundschaftspflege, der Diplomatie u. v. m.
eingebettet ist.
 Vgl. Turner, Introduction, 1; Kühner, Rache, 69; Gollwitzer, Ist „gerächt“ gleich „gerecht“?, 4;
vgl. schon oben, 1.1.1.
 Vgl. Turner, Introduction, 1.

176 4 Praktiken



Zwar stammen nicht alle Beiträge aus der Forschung zu Praktiken von Rache
und Vergeltung aus einem praxeologischen Hintergrund. Auch Marcel Mauss be-
obachtete Praktiken, nämlich im Heiratsverhalten, und abstrahierte daraus die
Grundstruktur der Reziprozität, die dem Gabentausch und dem Markt zugrunde
liegt.40 Er führte also die Heiratspraktik auf ein Prinzip zurück und damit auf
eine Struktur.41 So wird es Lévi-Strauss später auch möglich, diese Praktik in eine
strukturalistische Rahmengebung zu integrieren – Reziprozität als Struktur. Auch
die ökonomische Verhaltensforschung beobachtet retributive Praktiken und iden-
tifiziert dann Verhaltensmuster wie tit for tat (samt aller ihrer Varianten), wie
unten näher zu erläutern sein wird. Dabei geht sie von individuellem Verhalten
aus – Verhalten, nicht Praktik – und weiß sich dabei der Rational-Choice-Theorie
verpflichtet, die sie allerdings im Zuge dessen erweitert. Auch die Soziobiologie
und die Evolutionäre Anthropologie beobachten retributives Verhalten und ent-
sprechende Verhaltensmuster, erklären diese aber mit genetischen Dispositionen,
die sich im evolutionären Konkurrenzkampf dann durchsetzen, wenn sie Wettbe-
werbsvorteile bringen. Aber Beobachtungen wie diese haben ja Relevanz für die
Annäherung an Praktiken mit rächendem oder vergeltendem Moment. Ebenso
sind Deutungen wie diese entscheidend für die Verschiebung in der Bewertung
von Rache- und Vergeltungspraxis. Sie können daher für die genauere Beschrei-
bung des Praxismomentes von Rache und Vergeltung herangezogen werden. Der
theoretische und methodische Grundunterschied sei an dieser Stelle schlicht be-
nannt, um Missverständnissen vorzubeugen.

Wichtig am Ende dieses Abschnitts zur Verschiebung in der Bewertung von
Praktiken insgesamt ist zunächst die Einsicht, wie zentral Praktiken als Schlüssel
zur sozialen Welt geworden sind. Als entscheidender Punkt in der Verschiebung
der Bewertung von Praktiken generell lässt sich festhalten: Praktiken haben eine
Eigenmacht. Sie sind wirkmächtig in der Gestaltung des sozialen Lebens. Sie sind
in gewissem Maß immun gegen die Einwirkungen der Struktur und prägen das
Verhalten der Einzelnen. So behaupten sie ihren Platz gegen zweckrationale oder
ethische Überlegungen – nicht in explizitem Widerspruch, sondern in faktischem
Vollzug. Der practice turn stellt sich damit – ebenso wie der emotional turn, aber
doch in anderer Weise – gegen einen Primat der Überzeugungsebene.42

 Vgl. Gerlek, Poststrukturalismus, 289.
 Ähnlich auch Turner/Schlee, die zum Zweck interdisziplinärer Verständigung von einem rezi-
proken Prinzip sprechen, über das verschiedene bestehende Theorien aus unterschiedlichen Dis-
ziplinen rekonstruiert werden können; vgl. Turner/Schlee, Einleitung, 7 f.
 Übrigens bleibt auch die Emotionsforschung von der praxeologischen Wende / dem practice
turn nicht unberührt, vgl. Biess, Republik, 475, Anm. 46: „Kognitivistische Ansätze wurden dafür
kritisiert, den spontanen, unkontrollierbaren und ‚irrationalen‘ Aspekt der Emotionen zu unter-

4.2 Die Verschiebung in der Bewertung von Praktiken generell 177



4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und
Vergeltung als reziproken Praktiken

4.3.1 Die fortdauernde Existenz von Rache und Vergeltung als Praktiken

4.3.1.1 Trotz zweckrationaler Organisation in der Moderne
Die Eigenmacht von Praktiken ernst zu nehmen, bedeutet zunächst einmal, diese
in ihrer faktischen, subkutan fortdauernden Existenz anzuerkennen. Erklärt man
die soziale Welt nämlich vorrangig von Institutionen und Strukturen aus, können
alltägliche Praktiken des Rächens und Vergeltens nur als bedauerliche, vorstruk-
turelle Relikte erscheinen, die sich über kurz oder lang erledigen werden oder
von der Struktur entsprechend gezähmt werden können.43

Für Max Weber z. B. konnte das ‚traditionale Handeln‘ in der Moderne nur
als eine „theoretische Residualkategorie von ‚Sitten und Gebräuchen‘ am Rande
des Verhaltens“44 zu stehen kommen, denn das theoretische Primat sprach er
dem rationalen Handeln, vor allem in Form des zweckrationalen Handelns, zu.45

Dieses Handeln gipfelte in der „Organisation als bürokratisch-hierarchischer An-
stalt ‚formaler Rationalität‘“46.

Ausgerechnet die Organisations- und Unternehmenssoziologie bzw. -psychologie
verarbeitet aber nun die praxeologische Wende produktiv47 und kehrt dabei Webers
Handlungstheorie geradezu um: „Handeln ist nicht als ein Konglomerat diskreter, in-
tentionaler Einzelhandlungen zu denken, sondern als ein routinisierter Strom der

schätzen. Neuere Ansätze versuchen daher auch, die binäre Unterscheidung zwischen kulturell
variablen kognitiven Aspekten einerseits und universellen physiologischen Komponenten ande-
rerseits zu überwinden. Laut Monique Scheer konstituieren Emotionen eine spezifische Art von
‚Praxis‘, die sowohl kognitive wie auch physiologische Aspekte enthält und Teil eines kulturell
variablen historischen Habitus ist, wie ihn Pierre Bourdieu beschreibt.“
 Die alltägliche Fortexistenz rächender/vergeltender Praktiken liegt auch oft unterhalb des Ra-
dars der ethischen Theorien, wie sie im zweiten Kapitel erörtert wurden – sie fokussieren sich
bis heute auf die Makro-Ebene staatlichen Strafens und damit auf eine offizielle und formelle
Ebene (vgl. dagegen Berner, Nemesis, 8 f., der vom „Strafkosmos“ [Berner, Nemesis, 6] spricht).
 Reckwitz, Grundelemente, 294. Vgl. Weber, Wirtschaft, 2.12 f.: „Das streng traditionale Verhal-
ten steht – ganz ebenso wie die rein reaktive Nachahmung [...] – ganz und gar an der Grenze und
oft jenseits dessen, was man ein ‚sinnhaft‘ orientiertes Handeln überhaupt nennen kann. Denn
es ist sehr oft nur ein dumpfes, in der Richtung der einmal eingelebten Einstellung ablaufendes
Reagieren auf gewohnte Reize. Die Masse alles eingelebten Alltagshandelns nähert sich diesem
Typus“ (Weber, Wirtschaft, 12).
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 294.
 Reckwitz, Grundelemente, 285.
 Die Organisationsforschung ist eines der materialen sozialwissenschaftlichen Forschungsfel-
der, die vom practice turn besonders inspiriert wurden. Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 282.285.

178 4 Praktiken



Reproduktion typisierter Praktiken.“48 Damit rückt sie etwas in den Mittelpunkt, was
dem traditionalen Handeln ähnelt.49

Forschungen in diesem Bereich vermitteln ein reichhaltiges Bild davon, wie
heute inoffizielle, materiale und routinisierte Praktiken im Reich Weberscher
zweckrationaler Bürokratie fortbestehen. Rache und Vergeltung werden hier –

wie in anderen Forschungsfeldern auch – als eigenständiges Thema entdeckt.50

Im Folgenden sollen nur wenige Beispiele der Illustration dienen.
Ein Feld, in dem rächendes oder vergeltendes Verhalten gegenwärtig unter-

sucht wird, ist z. B. die Interaktion zwischen Mitarbeitern und Kundinnen. Einer
der ersten Beiträge dazu – so die Selbstauskunft der Autoren – von 2017 nimmt
die Reaktionen von Mitarbeitenden auf unhöfliche Kunden in den Blick.51 Schuld-
zuweisung, Rachewunsch und Racheverhalten sind die Reaktionsweisen, die be-
nannt werden.52 Als Ergebnis formulieren die Autoren: Wenn Beschäftigte von
Kundinnen schlecht behandelt werden, erhöht das die Wahrscheinlichkeit, dass
sie dem Kunden auf eine Weise Schuld zuweisen (blame) und sich so verhalten,
dass es den Interessen ihrer Organisation widerspricht. Als praktische Konse-
quenz machen die Autoren Vorschläge, wie Organisationen auf die Interaktion
zwischen Kundinnen und Mitarbeitenden effektiver Einfluss nehmen können,
um dieses Problem auszuräumen, d. h.: wie die Praktik von der Struktur einge-
hegt werden kann.

Eine Studie von 2020 untersucht ebenfalls die Reaktionen von Mitarbeitenden
mit direktem Kundenkontakt auf unhöfliche Kundinnen.53 Es sind tatsächlich die
Termini ‚Vergebung‘ (forgiveness) und ‚Rache‘ (vengeance), mit denen die Autoren
die Verhaltensweisen der Beschäftigten kategorisieren. Anstatt rächendes oder
vergebendes Verhalten den einzelnen Beschäftigten allein zuzuschreiben, unter-
sucht die Studie auch, wie die Unternehmenskultur auf diese Reaktionsweisen
Einfluss nimmt.54

 Reckwitz, Grundelemente, 294. Reckwitz fügt hinzu, dass ‚soziale Praktiken‘ voraussetzungs-
vollere Gebilde seien, als es der Begriff des ‚Traditionalen‘ suggerierte.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 294.
 Vgl. Bies/Tripp, Revenge, 50: “Recently, there has been growing scholarly interest in revenge
in the workplace”. Neben den Studien, die im Folgenden genannt werden, vgl. z. B. Schneider,
Frustration; Sievers/Mersky, Economy; Tripp/Bies, Doing; Tripp/Bies, Getting even; Tripp u. a., Re-
venge; Bies/Tripp/Kramer, Breaking point; Bies u. a., Beyond distrust; Aquino u. a., Antisocial be-
havior; Aquino/Tripp/Bies, Getting even; Zeng, Revenge; Seabright/Schminke, Imagination.
 Bedi/Schat, Employee.
 Im Original: blame, desire for revenge, revenge behaviors.
 Vgl. Balaji u. a., Letting go.
 Vgl. zum Feld Kunden vs. Unternehmen/Mitarbeiter auch Grégoire u. a., Firms.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 179



Auch innerhalb der Organisation sind Rache und Vergeltung nicht zu unter-
schätzen. Eine Studie von 2014 untersuchte Gerüchte und ihre Weitergabe am Ar-
beitsplatz. Sie fand heraus, dass ein schädliches Gerücht eher dann weitergesagt
wurde, wenn zuvor ein berufliches Versprechen gebrochen worden war, und
dass Rache als Motivation diesen Zusammenhang vermittelte.55 Dabei hatte die
Glaubwürdigkeit des Gerüchts keinen Einfluss.56

In der Beziehung zwischen Vorgesetzten und Mitarbeitenden bildet workplace
deviance oder counterproductive work behavior ein eigenes Forschungsfeld – also
Verhalten von Mitarbeitern, das von den offiziellen Regeln abweicht oder sich un-
produktiv auswirkt. Auch hier spielen Rache und Vergeltung eine gewichtige
Rolle.57 Die Literatur ist hier meistens darum bemüht, Gründe für das inoffizielle
Racheverhalten zu finden und Empfehlungen zur Einpassung in die Struktur zu
geben.58

In einem Beitrag für die Harvard Business Review von 2009 geht Dan Ariely so
weit, das Ende der Rationalität für die ökonomische Theorie auszurufen. In seinem
Fach, der Verhaltensökonomie, dominiere bisher die Rational-Choice-Theorie. Aber
anstatt von der rationalen Wahl der Individuen auszugehen, sei mit Irrationalität
in Unternehmen und auch auf Märkten und in Institutionen zu rechnen. Rache
zählt Ariely dabei explizit als eine dieser irrationalen Verhaltensweisen auf. Man
könnte sagen: hier hat die vertiefte Untersuchung der Praxis im Reich zweckratio-
naler moderner Organisation die von der Rational Choice-Theorie geprägte Verhal-
tensökonomie zur Erweiterung ihres theoretischen Grundmodells veranlasst.59

So wenig diese Befunde von einem Standpunkt der Alltagserfahrung aus
überraschen mögen, so gewichtig ist ihre Distanz zu Modernetheorien wie der
Webers, die solche Praktiken durch rationale Strukturen wie Recht, Organisation
und Ökonomie im Lauf der Modernisierung als grundsätzlich abgelöst ansahen
und der manche der Bewältigungsversuche in den angesprochenen Studien noch
immer verpflichtet sind.60 Das gilt für entsprechende Zivilisationsnarrative in

 Vgl. Bordia u. a., Rumor.
 Als verstärkender Faktor erwiesen sich hier entsprechende Überzeugungen, was dem Befund
faktischen Vorhandenseins rächenden Verhaltens keinen Abbruch tut, aber wiederum den Streit
um die vorrangige Erklärungsperspektive aufwirft. Vgl. aus ähnlichem Autorenkreis auch
Bordia/Restubog/Tang, Employees.
 Vgl. Hoffmann, Revenge; Jones, Work; Jones, Getting even; Morris/Heames/Ray, Revenge;
Çetin/Kumkale, Role.
 Eine Ausnahme ist Morris/Heames/Ray, Revenge. Hier wird eine produktive Art von Rache
herausgearbeitet.
 Vgl. dazu auch Reckwitz, Grundelemente, 285.
 Vgl. Rieder, Organization, 134: “Weber’s formulation of the state as a monopoly of the means
of coercion has exerted a powerful influence on subsequent discussions of vengeance.”

180 4 Praktiken



gleicher Weise. Während etwa die frühe Ethnologie von diesen Narrativen ge-
prägt war und Rache und Vergeltung vergangenen oder scheinbar zurückgeblie-
benen Gesellschaften zuschrieb, entdeckt die spätere Ethnologie sie in modernen
Gesellschaften und an unterschiedlichen Punkten der Globalisierung wieder.61

Empirisch gesehen gebe es keinen Hinweis auf eine Abschwächung der Wirksam-
keit des Vergeltungsprinzips, die dem Projekt der Moderne zugeschrieben werden
könne, so Turner in einem spezifisch der Rache und Vergeltung gewidmeten Sam-
melband von 2017.62 Während sowohl Norbert Elias als auch Michel Foucault die
Verdrängung von Rache durch Rationalisierung als kulturellen Prozess beschrie-
ben, wies Foucault dabei besonders auf den Erhalt von Rachepraktiken und Ra-
chelust hin, z. B. im Spektakel der öffentlichen Bestrafung. So überdauern ererbte
Elemente und gedeihen ‚im Herzen bürokratischer Organisationen‘63, wo sie eine
Art rechtlicher Bricolage erzeugen.64 In verdeckter oder verkleideter Form oder
aber im Untergrund und am Rand der Gesellschaft bleibt Rache in der Erzählung
Foucaults am Leben.65 Diese altbekannte These Foucaults gewinnt durch die oben
aufgeführte empirische Forschung und durch das neuerliche theoretische Ge-
wicht der Praxistheorien an Unterstützung.

4.3.1.2 Trotz anderslautender Überzeugungen
Die zweckrationale Organisation der Moderne scheint Rache- und Vergeltungs-
praktiken wenig anhaben zu können, allenfalls scheint sie sie in inoffizielle Berei-
che zu drängen. Dass auch vernunft- oder moralgeleitete Überlegungen – also die
Überzeugungsebene – den persistenten Praktiken wenig anhaben kann, zeigt
eine Studie von Carlsmith, Darley und Robinson.66 Selbst wenn Probanden sich in
einem theoretischen Setting für einen anderen Strafzweck als die Vergeltung ent-
scheiden, verfahren sie im Einzelfall nach retributiven Gesichtspunkten. Um die

 Vgl. Turner, Conclusion, 292; Turner, Schlussbetrachtung, 183; Turner, Recht, 71–73; vgl. schon
oben, 1.2.1.
 Vgl. Turner, Conclusion, 292. Gegen die These, der moderne Staat habe die Rache verdrängt,
argumentiert auch Rieder, Organization, und bringt vier Abweichungen von der Vorstellung
eines bruchlosen Übergangs vor (vgl. Rieder, Organization, 135–137). Der Übergang sei von Kon-
flikten begleitet, in dem nur bestimmte Formen von Rache unterbunden würden. So überlebe
und gedeihe Rache in Nischen. Auch das Recht als ‚entwickeltere‘ Form der Konfliktlösung könne
zum Instrument privater oder öffentlicher Rache werden, z. B. bei rassistischen Feldzügen, politi-
scher Diffamierung oder Lynchjustiz. Das Vorhandensein des Staates bedeute noch nicht dessen
breite Akzeptanz (vgl. die Mafia in Sizilien). Rache könne so ein bleibender modus vivendi sein.
 Rieder, Organization, 135, Übersetzung L.T.
 Vgl. Rieder, Organization, 135.
 Vgl. Rieder, Organization, 132.
 Carlsmith/Darley/Robinson, Punish.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 181



Zumessung einer Strafe in einem konkreten Fall gebeten, berücksichtigen sie al-
lein die Schwere des Delikts, folgen straftheoretisch gesprochen also dem Retribu-
tivismus. Faktoren, die z. B. für Abschreckung relevant wären, werden bei der
Strafzumessung nicht einbezogen. Auch wenn auf der Überzeugungsebene also
Gründe dafürsprechen könnten, eine mildere oder schärfere Reaktion zu zeigen,
wird nach dem Prinzip der Proportionalität verfahren. Faktisch handeln Men-
schen häufig – so das Ergebnis – nach dem Prinzip proportionaler Vergeltung. Es
scheint „auf der ganzen Welt verbreitet, tief verwurzelt und wahrscheinlich
schwer zu verändern“67 – so der Schluss, zu dem manche, auch philosophische
Stimmen aufgrund empirischer Studien wie dieser und der insgesamt in diesem
Kapitel referierten Studien kommen.68

4.3.2 Der soziale ‚Sinn‘ von Rache und Vergeltung als Praktiken

Die Persistenz von Rache und Vergeltung als Praktiken mag für Vorstellungen
zweckrationaler Organisation in der Moderne bereits eine Zumutung darstellen.
Die Zumutung durch retributive Praktiken vergrößert sich noch, bezieht man
nicht nur deren faktische Existenz mit ein, sondern die Folgefrage nach dem Sinn
dieser ihrer fortdauernden Existenz im sozialen Leben: Wieso gibt es Rächen und
Vergelten als Praxismomente nach wie vor? Kommt ihnen etwa ein Sinn für das
soziale Leben zu? Hieße das am Ende, dass rächende, vergeltende Praktiken nicht
nur antisozial wirken, sondern dem sozialen Leben zuträglich sind? Manche Stim-
men aus der Soziologie können nur kopfschüttelnd die faktische Existenz retribu-
tiver Praktiken als Erweis der bleibenden Irrationalität menschlichen Verhaltens
hinnehmen – so wie Ariely69. Manche Beiträge aus der Evolutionspsychologie er-
kennen in erster Linie in der Selbstverteidigung und im Schutz vor erneuten An-
griffen den Sinn eines ‚Rache-Gens‘ des Menschen.70 Inzwischen bestehen aber
Deutungen, die diesen Praktiken einen spezifisch sozialen Sinn71 zusprechen, der

 Andrissek, Vergeltung, 33 unter Referenz auf Robinson, Intuitions, 62.
 Vgl. etwa auch: „Now I suggest that in moral thinking they [the versions of the retributive
principle, L.T.] are very widely, perhaps universally, felt to have such an immediate appeal and
underived authority.“ (Mackie, Morality, 4).
 S. o., 4.3.1.1.
 Vgl. Barash/Lipton, Payback, 17 f. (neben der These der Abreaktion von Aggression).
 Der Begriff ‚Sinn‘ wird hier in unspezifischer Weise verwendet, um die Begriffe darin einbet-
ten zu können, die den jeweiligen Forschungsansätzen, die nun folgen, nahestehen (z. B. ‚Funk-
tionalität‘). Der Begriff ‚Sinn‘ ist aber auch dem Pragmatismus entlehnt, der vom Handlungssinn
spricht, und der eine der Hauptquellen für die praxeologische Wende darstellt.

182 4 Praktiken



über das Eigeninteresse des Einzelnen hinausgeht – oder sogar mit ihm konfli-
giert. Worin könnte dieser soziale Sinn bestehen?

4.3.2.1 Implizites Praxiswissen für die inoffizielle Ebene
Nimmt man das Praxis-Paradigma ernst, müssen Praktiken mit rächenden/vergel-
tenden Anteilen in Unternehmen oder anderen Formen moderner Organisation
ohnehin gar nicht erst als irrational gedeutet werden. Vielmehr kommt allen
Praktiken ein genuines Wissen zu, das selten explizit gemacht wird. Implizit ent-
halten Praktiken das know-how, wie man etwas macht – ein Wissen, das durch
die Praxeologie ‚wiederentdeckt‘ wird: Wir alle sind ‚Experten des Alltags‘.72

Diese Art Wissen mag gegen die Zweckrationalität einer Organisation stehen, hat
aber seine „implizite Logik“73. Rache und Vergeltung wären dann beispielsweise
nicht als Ausbruch von Emotionen wahrzunehmen, die in einem Moment der
Schwäche rationale und moralische Erwägungen übertölpeln, sondern als etab-
lierte Umgangsformen mit bestimmten Situationen in bestimmten Kontexten. Sie
ermöglichten es dann, auf einer informellen Ebene mit persönlichen Verletzun-
gen oder unfairem Verhalten umzugehen, wie sie auch in Organisationen vor-
kommen. Dabei wäre bei Rache und Vergeltung nicht mehr nur an extreme,
gewaltsame Formen zu denken, sondern an die alltäglichen, gewaltlosen, infor-
mellen und profanen Spielarten: den Pausentratsch mit den Kolleginnen, um dem
eigenen Ärger Luft zu machen, oder auch nur das Schwelgen in Rachefantasien.74

Es sind die normalisierten, verbreiteten Umgangsformen mit Verletzungen, die
eine schnelle, inoffizielle Regelung der Situation erlauben und sich dabei durch-
aus als problemlösend erweisen.75 Sie sind dann keineswegs dumm, pathologisch
oder unmoralisch.76 Vielmehr können Sie sogar im Interesse der Organisation
liegen.

 Vgl. Titel und Untertitel bei Hörning, Experten.
 Reckwitz, Grundelemente, 291.
 Bies/Tripp zeigen das Spektrum solcher Spielarten auf (vgl. Bies/Tripp, Revenge, 51 f.55 f.) und
legen dabei besonderen Wert darauf, dass explosive Rachereaktionen (‚Schneiden‘ einer Person,
Arbeitsverweigerung, Kündigung zu einer für das Unternehmen schwierigen Zeit, öffentliche Be-
schwerde oder Beschämung, Rufschädigung, rechtliche Schritte, physische Gewalt) nur einen
kleinen Teil des Spektrums abbilden. Die Autoren bleiben dabei von ihrem verhaltensökonomi-
schen Hintergrund her der Rational-Choice-Theorie verpflichtet.
 Vgl. Bies/Tripp, Revenge, 59–61.
 Vgl. Bies/Tripp, Revenge, 65.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 183



4.3.2.2 Evolutionärer Vorteil durch Kooperationssanktionen
Zu dieser Sinnzuschreibung, die das praxeologische Denken weiterführt, kommen
weitere Sinnzuschreibungen hinzu, die aus anderen Disziplinen stammen und
ebenfalls erhellen könnten – und zum Teil auch wollen –, warum es Praktiken
des Rächens und Vergeltens nach wie vor gibt: Ihnen komme ein ‚prosozialer‘
Sinn zu, d. h. ein Sinn, der sozialer Interaktion zugutekommt.77

Schon länger bekannt sind sogenannte tit-for-tat-Varianten, die in der Erfor-
schung von Kooperation unter informellen Bedingungen, also ohne Kooperations-
zwang, erhoben und erprobt wurden.78 Ausgehend von der Spieltheorie wurden
Experimente zu Kooperation und Defektion (also dem Unterlassen von Koopera-
tion) angestellt.79 Die Probanden hatten die Wahl, zu kooperieren oder nicht, und
das in mehreren Runden zu wiederholen. Ein Verhaltensmuster, das dabei erprobt
wurde, war tit for tat: wie du mir, so ich dir. Es macht also die eigene Kooperation
von der des anderen abhängig. Zu Beginn wird kooperiert, in jedem weiteren
Schritt wird das Verhalten des anderen nachgeahmt. Trifft man auf unkooperatives
Verhalten, verweigert man ebenfalls die Kooperation, aber nur solange, bis das Ge-
genüber sein Verhalten ändert. Kooperiert das Gegenüber wieder, geht man eben-
falls wieder zur Kooperation über. Daher wird dieses Muster auch als freundlich
bzw. nachsichtig (oder sogar vergebend) bezeichnet.80

Als Hintergrund zum Design der Spielszenarien diente das klassische Gefange-
nendilemma, bei dem der eigene Zugewinn vom Verhalten des anderen abhängt.
Wenn beide Parteien kooperieren, fällt der Gewinn hoch aus (z. B. 3 Punkte für
jeden).81 Wenn beide defektieren, also nicht kooperieren, fällt der Gewinn niedrig
aus (z. B. 1 Punkt für jeden). Am höchsten ist der Gewinn allerdings, wenn man
selbst nicht kooperiert, der andere aber schon (z. B. 0 Punkte für den Kooperator,
5 Punkte für den Defektor). Daraus folgt: Wenn die andere Spielerin kooperiert,
maximiert die eigene Defektion den Nutzen und erzielt den höchstmöglichen Ge-
winn. Wenn der andere Spieler defektiert, ist es immer noch besser, den niedrigs-
ten Gewinn zu vermeiden (0 Punkte) und ebenfalls zu defektieren (1 Punkt). Wie
auch immer die andere Spielerin agiert, Defektion erbringt den höchsten Gewinn.

 Zur Definition: “The term ‘prosociality’ is used in experimental economics to indicate a beha-
vior that does not directly benefit others (as does cooperation), but the well-being of group inter-
action as a whole.” (Klein, Neurobiology, 301).
 Das Standardwerk dazu, auf das die Forschung in diesem Bereich noch immer Bezug nimmt,
liegt in Axelrod, Evolution, vor (die Originalausgabe stammt von 1984).
 Axelrod führte diese Experimente schon nicht mehr mit realen Personen, sondern anhand
einer Computersimulation durch.
 Vgl. Axelrod, Evolution, 159. Zur Bezeichnung als ‚vergebend‘ vgl. Hughes/Warmke, Art. For-
giveness, Punkt 10. The Science of Forgiveness.
 Die Zahlen stammen aus Axelrod, Evolution, 7 f.

184 4 Praktiken



In one-shot-Situationen, in denen man sich nur einmal trifft, ist daher der An-
reiz hoch, nicht zu kooperieren. Denn dann muss man nicht befürchten, dass der
andere Spieler nun ebenfalls nicht kooperiert. Deswegen gibt es hier „ein eindeu-
tiges Gleichgewicht der wechselseitigen Defektion, obwohl Kooperation effizient
ist“82. Anders stellt sich die Lage dar, wenn das Spiel in mehreren Runden iteriert
wird. Dadurch wird es möglich, auf das Verhalten anderer zu reagieren.

Axelrod erprobte soziale Verhaltensstrategien, die einem bestimmten Regel-
set folgen,83 durch eine Computersimulation. In Zweier-Konstellationen trat jeder
Spieler gegen jeden an. In Hunderten Iterationen und auch in einem zweiten
Durchgang, der u. a. die Ergebnisse des ersten bekannt machte, erwies sich tit for
tat als die erfolgreichste Strategie, d. h. sie erzielte die höchsten Gewinne. In spä-
teren, von Axelrods Forschung inspirierten Experimenten wurden Varianten der
ursprünglichen tit-for-tat-Strategie ausprobiert.84

Die tit-for-tat-Strategie macht vergeltendes Verhalten als Sanktion gegen
Kooperationsverweigerung zunächst für eine Zweierkonstellation plausibel: Dass
die andere mit mir kooperieren soll, nützt auch mir. Dass ich kooperiere, dient der
Vermeidung eigener Gewinneinbußen. Das ist mit dem Homo-oeconomicus-Modell
der ökonomischen Wissenschaften, dem rationalen Nutzenmaximierer, noch ver-
einbar. Doch gibt es Vergeltungsverhalten auch zugunsten Dritter? Bekannt sind
eine Verteidigung von Verwandten, die evolutionsbiologisch als Wahrung des ge-
meinsamen Genpools als sinnig gesehen wird, und reziproker Altruismus.85 Bei letz-

 Voss, Erklärungen, 71.
 Während tit for tat den Regeln folgt: „a) Kooperiere zuerst und b) ahme dann das jeweils
letzte Verhalten deines Gegenübers nach“, wären Regeln für andere Strategien z. B. „Kooperiere
immer“, „Kooperiere nie“ etc.
 Z.B. „generous tit-for-tat“ (vgl. Nowak/Sigmund, Tit for tat), das zum Ausgleich von versehent-
lichem Defektieren oder Missverständnissen in einem Drittel der Fälle bedingungslos kooperiert.
Zum Problem des Missverständnisses vgl. auch Ross, Art. Game Theory, Punkt 4. Zu den weiteren
Varianten vgl. z. B. McCullough, Beyond revenge, 103; Kuhn, Art. Prisonerʼs Dilemma, Punkt 14:
Post Axelrod. Als Überblick über Bedingungen, die tit for tat in der Evolution der Kooperation
braucht, und dementsprechende Weiterentwicklungen vgl. Grim/Singer, Art. Computational Phi-
losophy, Punkt 3.3.1. Insbesondere spielt die Zusammensetzung der Population und die Wahr-
scheinlichkeit, dass man sich wiedertrifft, eine wichtige Rolle (vgl. Ross, Art. Game Theory, Punkt
7; Kuhn, Art. Prisonerʼs Dilemma, Punkt 14).
 Vgl. Fehr/Fischbacher/Gächter, Reciprocity, 1 f. Der Begriff ‚reziproker Altruismus‘ geht auf
Robert Trivers zurück (vgl. Trivers, Evolution; vgl. Binmore/Ellerbeck, Spieltheorie, 203). Für Ko-
operation unter Verwandten ist Hamiltons Theorie der genetischen Verwandtenselektion maß-
geblich (vgl. Hamilton, Genetical Evolution; vgl. Binmore/Ellerbeck, Spieltheorie, 194–198). Dies
ist nicht zu verwechseln mit dem sogenannten Fehlschluss der Gruppenselektion, wonach die
Evolution Mutationen bevorzugt, die die Anpassung der Spezies und nicht etwa die Anpassung
des mutierten Gens selbst erhöhen (vgl. Binmore/Ellerbeck, Spieltheorie, 188).

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 185



terem motiviert die Aussicht auf künftige Hilfe die eigene altruistische Handlung –
andernorts bekannt als „do ut des“-Prinzip.86

Vergeltung als Praxis scheint aber auch dann noch Bestand zu haben, wenn
die Vergeltung keinen individuellen materiellen Vorteil – weder kurz- noch lang-
fristig – bringt.87 Fehr und Gächter, die die erste, vielbeachtete Studie zu diesem
Thema durchgeführt haben, nennen dies ‚altruistische Bestrafung‘88: Teilnehmende
bestraften auch dann Trittbrettfahrende, wenn es sie etwas kostete. Das experimen-
telle Setting gestaltete sich wie folgt: In einer Gruppe gab es vier Spielende mit je 20
Geldeinheiten.89 Wurde eine Geldeinheit investiert, wurde diese 1,6fach zurücker-
stattet. Diese Belohnung wurde allerdings unter der gesamten Gruppe aufgeteilt. Je
mehr die einzelnen Spielenden von ihren 20 Geldeinheiten einsetzten, desto höher
war der Gruppengewinn – und je mehr Spielende sich überhaupt dazu entschlos-
sen, etwas zu investieren. Wer das nicht tat, profitierte gleichwohl vom Kooperati-
onsgewinn der Gruppe. Wenn ein Spieler also z. B. genau eine Einheit einsetzte,
bekam er zwar ein Viertel der Belohnung von 1,6 zurück, nämlich 0,4, hatte aber ja
schon 1,0 investiert, verlor in der Bilanz also 0,6 (wenn er als einziger investierte),
während die anderen Gruppenmitglieder ohne Einsatz 0,4 hinzugewannen. Das
heißt, Trittbrettfahren hatte hier einen gewissen Anreiz: selbst nicht zu investieren
und vom Investment anderer zu profitieren. Dementsprechend trat dieses Phäno-
men auch in allen sechs Gruppen auf. Das demotivierte die investierenden Spielen-
den. Somit sank das durchschnittliche Investment in der ersten Sequenz von zehn
auf vier Einheiten.

Bei weiteren Runden wurde offengelegt, wer wieviel investiert hatte. Tritt-
brettfahrende konnten damit identifiziert werden. Die anderen Spielenden beka-
men nun die Möglichkeit, Trittbrettfahrende auch zu bestrafen, wenn sie dafür
eine Geldeinheit zahlten. Dem Trittbrettfahrer wurden dann drei Einheiten abge-
zogen. Von dieser mit Kosten verbundenen Gelegenheit wurde reger Gebrauch
gemacht, und das obwohl nach jeder Runde die Gruppe neu gemischt wurde.90

D. h., die Maßregelung der Trittbrettfahrerin konnte keinen Nutzen mehr für die

 Oder auch: „I scratch your back with the expectation that you will scratch mine later.“ (Hau-
ser, Moral Minds, 89).
 Vgl. Voss/Vieth, Kooperationsnormen: „Praktisch sämtliche bisher bekannten Ergebnisse von
Experimenten legen die Vermutung nahe, dass die Vorhersagen des Standardmodells [der Maxi-
mierung materieller Interessen, L.T.] empirisch nicht eintreten.“
 Vgl. Fehr/Gächter, Altruistic Punishment.
 Es wurde mit realem Geld gespielt.
 In Bezug auf die Folgestudie Quervain u. a., Basis, fasst Klein, Sozialität, 154 zusammen: „Die
Durchführung des Spiels zeigte, dass zwölf von vierzehn Probanden den Spieler B effektiv, d. h.
auf eigene Kosten und durch eine Reduktion seines ausgezahlten Gewinns bestrafen. Damit kann
ausgesagt werden, dass es sich beim ‚altruistischen Bestrafen‘ um ein stabiles empirisches Ver-

186 4 Praktiken



strafende Person haben,91 für die Gruppe aber schon, denn das Trittbrettfahren
büßte etwas von seinem Reiz ein.92

Vergeltungshandeln scheint also über individuelle Nutzenmaximierung im
Sinn des homo oeconomicus hinauszugehen: Es wird auch praktiziert, wenn es in-
dividuelle Nachteile bringt.93 Vorteile könnte es allerdings langfristig, nämlich im
Sinn der Evolution kooperativer Gruppenstrukturen bringen: Gruppen, die altruis-
tisches Strafen praktizierten, könnten sich wegen ihres höheren Kooperationsni-
veaus gegen andere Gruppen durchgesetzt haben.94 Das könnte im Wettbewerb
um Ressourcen gegenüber nicht-kooperativen Gruppen eine Rolle gespielt haben95

sowie bei umweltbedingten oder militärischen Herausforderungen96. Mit Bestra-
fung wird Kooperation auf lange Sicht durchsetzbar, sodass die Gruppe von Vortei-
len profitieren kann, die sich aus Kooperation ergeben.

Wenn der Vorteil, der sich aus vergeltendem Verhalten ergibt, aber nicht auf
individueller, sondern auf kollektiver Ebene liegt, muss dieses anders erklärt wer-
den als über individuellen Nutzen. Was löst in der konkreten Situation die Sank-
tionierung von Kooperationsverweigerung trotz eigener Einbußen aus? In der
verhaltensökonomischen Theoriebildung tritt an diese Stelle die Annahme sozia-
ler Präferenzen: Neben den klassischen eigeninteressierten Nutzenmaximierern
gibt es Individuen mit einer sozialen Präferenz, die die Interessen anderer in ihre

haltensmuster handelt.“ Bestätigend für das breite experimentelle Auftreten von ‚altruistischem
Strafen‘: Voss, Erklärungen, 80.
 Es gab also keinen ‚Schatten der Zukunft‘, d. h. hier: die Hoffnung auf Nutzen in zukünftigen
Interaktionen. Vgl. Voss, Erklärungen, 72.
 Die quantitativen Bedingungen, also wieviel genau diese Art der Vergeltung den Teilnehmen-
den wert war, lotete ein Folgeexperiment von Egas/Riedl aus. Es hing von den Kosten der Bestra-
fung und der Höhe der Strafe ab sowie von der Größe des Abstands in den Investitionsleistungen
von Bestrafendem und Bestraften. (vgl. Walter, Vergeltung, 638). Darum, wie relevant die Höhe
der Kosten für Bestrafung im Vergleich zur mitgebrachten Bereitschaft zur Bestrafung ist, ist
eine weitergehende Diskussion entstanden (vgl. Ross, Art. Game Theory, Punkt 8.3). Voss berich-
tet von eigenen Studien, die ‚altruistisches Strafen‘ bestätigen (vgl. Voss, Erklärungen, 79; Voss/
Vieth, Kooperationsnormen, bes. 185).
 Zu inzwischen zahlreichen weiteren Untersuchungen über die „Bedingungen der Wahl von
Sanktionen und ihren Wirkungen in Laborexperimenten mit linearen öffentlichen Gütern“ (Voss/
Vieth, Kooperationsnormen, 177) vgl. vorläufig den Zwischenstand von Chaudhuri, Sustaining.
 Vgl.: „In der Regel werden evolutionäre Erklärungen [für Entstehung und Veränderung von
Präferenzen, L.T.] diskutiert, [...] die auch Sozialisationsprozesse abbilden.“ (Voss/Vieth, Koopera-
tionsnormen, 180). Welche Präferenzen gemeint sind, wird im nächsten Absatz oben geklärt.
 Vgl. Bowles/Gintis, Species, 4.
 Vgl. Bowles/Gintis, Species, 4.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 187



Verhaltenswahl einschließen.97 Wer also altruistisch straft, folgt nur seiner eige-
nen, sozialen Präferenz.98 Hier sind nun Emotionen von Bedeutung: „bestimmte
emotionale Dispositionen“ könnten „eine Sanktionsbereitschaft sichern, auch
wenn diese materiell nachteilig ist.“99 Das wird inzwischen von vielen Forschen-
den vertreten.100 In einer Studie von 2003 z. B., die an Fehrs und Gächters erste
Studie zum ‚altruistischen Strafen‘ anschloss,101 wurden negative Emotionen als
Auslöser für die Bereitschaft zu Bestrafungshandlungen angenommen. Denn die
Teilnehmenden im Experiment von Fehr und Gächter hatten nach eigener Aus-
kunft Wut über das gruppenschädliche Verhalten empfunden.102 Da mithilfe
neurowissenschaftlicher Messungsmethoden103 tatsächlich eine Aktivität im Hirn-
areal, das mit negativen Emotionen in Zusammenhang gebracht wird, festgestellt
werden konnte, vermuteten die Autoren, dass Emotionen die psychologische und
neurologische Antriebskraft hinter altruistischem Strafen sein könnten.104 So
könnte der intensive Rachewunsch über die Kosten für die Bestrafung hinweghel-
fen. In einer weiteren Studie von 2004 wurden dagegen positive Emotionen als
Antriebskräfte entdeckt:105 Das Gefühl, ausgleichende, retributive Gerechtigkeit
geübt zu haben, führe zu einer hedonistischen Belohnung, die die Basis für die

 Vgl. z. B. Voss, Erklärungen, 74.82 f.; Klein, Sozialität, 131. „In der Literatur wurden zahlreicher
Spezifikationen altruistischer, fairnessorientierter oder moralischer Präferenzen vorgeschlagen“
(Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 180); Näheres dazu dort.
 M.a.W., der Nutzen der Auszahlung wird durch diese Präferenz verändert, vgl. Voss, Erklä-
rungen, 75. Andere evolutionstheoretische Deutungen beschreiben das Wechselspiel nicht zwi-
schen Menschen mit unterschiedlichen Präferenzen, sondern zwischen einer universalen Anlage
zur Rache und einer ebenso universalen Anlage zur Vergebung; vgl. McCullough, Beyond re-
venge, insbesondere Kap. 4 zum Anspruch, die Anlage von Rache in der menschlichen Natur
nachzuweisen, indem kultur- und speziesübergreifende Beobachtungen angestellt werden. Es
komme dann nur auf die umgebende Kultur an, die die eine oder andere Anlage mehr begüns-
tige; vgl. McCullough, Beyond revenge, xviii; Kap. 8–11. Gegen die Annahme einer universalen
Anlage spricht eine Studie in Papua-Neuguinea, die aufweist, „dass das Verhaltensmuster ‚altruis-
tisches Bestrafen‘ an die Zugehörigkeit zu einer Ethnie gebunden auftritt“ (Klein, Menschliche
Sozialität, 27, Anm. 16).
 Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 176.
 Vgl. Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 176 zu unterschiedlich starken Thesen zur Rolle von
Emotionen in diesem Zusammenhang.
 Sanfey u. a., Basis.
 Vgl. Klein, Neurobiology, 302.
 Im Zuge des zunehmenden Gewichts, das die Neurowissenschaft insgesamt in der empiri-
schen Erforschung des Menschen gewonnen hat, hat auch die experimentelle Verhaltensökono-
mik neurowissenschaftliche Methoden mit aufgenommen (‚Neuroökonomik‘). Genaueres zu den
Messungsmethoden vgl. Klein, Neurobiology, 302 f.
 Vgl. Klein, Neurobiology, 303.
 Vgl. Quervain u. a., Basis.

188 4 Praktiken



Bereitschaft zum altruistischen Strafen lege.106 Vergeltungswünsche dienen damit
als eine Art „Shortcut“107: Statt langwierig Kosten und Nutzen einer Bestrafung
abzuwägen, drängt der empfundene Zorn entweder auf eine Strafe, wovon er
sich Erleichterung erhofft.108 Oder andere zu bestrafen könnte das Belohnungs-
zentrum aktivieren.109 In beiden Fällen gilt: „Revenge pays neurochemical divi-
dends“110. Somit wird die Bestrafung von unkooperativem Verhalten emotional
begünstigt, denn sie sichert auf lange Sicht Kooperation und die aus ihr entste-
henden Gewinne.111

Die Anschlussfrage ist dann, wie sich die Kräfteverhältnisse zwischen Mitglie-
dern einer Gruppe mit prosozialen Präferenzen und solchen mit eigeninteressier-

 Vgl. Klein, Neurobiology, 303. Vgl. auch Klein, Inhumanität, 429: „Als (kausale) Einflussfakto-
ren altruistischen und prosozialen Verhaltens wurden in der neurowissenschaftlich ausgerichte-
ten Ökonomik (Neuroökonomik) vor allem soziale Emotionen (Neid, Schadenfreude, Wut,
Rachelust, Mitgefühl, etc.) und soziale Einstellungen wie interpersonales Vertrauen identifiziert,
welche biologisch fundiert sind.“ Die Bedeutung von moralisch besetzten Emotionen in der Aus-
bildung von Kooperation betonen Bowles/Gintis, Species, 3: Wenn wir kooperieren, kooperatives
Verhalten fördern oder unkooperatives Verhalten bestraften, fühlen wir Stolz oder Freude;
wenn wir uns unkooperativ verhalten, Scham oder Schuld. Es sind diese moral sentiments, die
Kooperation für die Autoren am besten erklären.
 Andrissek, Vergeltung, 26 (i. O. kursiv), unter Berufung auf Frank, Passions, 83.89 f. u. a.
 Vgl. Andrissek, Vergeltung, 25 f.: „Für Standardsituationen wird die langsame Abwägung der
sofortigen Kosten mit Langzeitvorteilen durch einen schnellen gefühlsmäßigen Handlungsanreiz
ersetzt.“ Vgl. auch Bowles/Gintis, Species, 1: “First, [...] [c]ontributing to the success of a joint pro-
ject for the benefit of one’s group, even at a personal cost, evokes feelings of satisfaction, pride,
even elation. Failing to do so is often a source of shame or guilt. Second, we came to have these
‘moral sentiments’ because our ancestors lived in environments, both natural and socially con-
structed, in which groups of individuals who were predisposed to cooperate and uphold ethical
norms tended to survive and expand relative to other groups, thereby allowing these prosocial
motivations to proliferate. The first proposition concerns proximate motivations for prosocial be-
havior, the second addresses the distant evolutionary origins and ongoing perpetuation of these
cooperative dispositions.” Vgl. auch Klein, Neurobiology, 302: “Emotions such as anger and
outrage could provide a proximate mechanism of altruistic punishment.” (Herv. L.T.). Mit proxi-
maten Ursachen sind unmittelbare Faktoren für menschliches Verhalten im Gegensatz zu evolu-
tionär bedingten, ultimaten Ursachen gemeint (vgl. Mayr, Cause, 1503, dem Klein hier folgt). –
Vgl. auch Binmore, Natural justice, 83: “I share the now widely held view that tradition is plain
wrong in seeing no useful social role for the emotions. I think they evolved to help police prime-
val social contracts, and they remain useful to us for this purpose.” Auch bei ihm liegt der spezi-
fische Sinn solcher Emotionen in der unbewussten, unmittelbaren Handlungsauslösung.
 Vgl. McCullough, Beyond revenge, 137–139.145 f.
 McCullough, Beyond revenge, 146.
 So auch Binmore, Natural justice, 83.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 189



ten Präferenzen entwickeln.112 Es ist von einem Widerstreit auszugehen, in dem
beide um Durchsetzung ringen. Um die altruistischen Mitglieder einer Gruppe
von den eigeninteressierten Mitgliedern zu schützen, könnten Maßnahmen erfun-
den worden sein. Durch Mitteilung von Präferenzen können informelle Koopera-
tionsnormen entstanden sein.113 Dementsprechend könnte die Internalisierung
von Normen im Rahmen von Sozialisation das Empfinden der moralischen Ge-
fühle gefördert haben.114 Auf diese Weise könnte es möglich geworden sein, dass
sich altruistische soziale Präferenzen, die Kooperation begünstigen, gegenüber
ungemildertem und amoralischem Eigeninteresse behaupteten und altruistische
Präferenzen nicht einfach ausstarben.115

Entscheidend für unseren Zusammenhang ist, dass eben dieses kooperations-
fördernde Verhalten auch Sanktionen gegen kooperationsschädliches Verhalten
beinhaltet (punishment). Das, was hier als Vergeltungsphänomen in den Blick
kommt, tritt in der sozio-evolutionären Sichtweise immer als Teil eines prosozia-
len Verhaltensbündels auf. Es sind Individuen mit prosozialen Präferenzen, die
Trittbrettfahren und Nicht-Kooperation bestrafen, selbst wenn das unwieder-
bringliche Kosten mit sich führt.116 Hier wird auch von ‚starker Reziprozität‘ ge-
sprochen. Diese ist als eine Prädisposition zu Kooperationsbereitschaft und zu
Strafbereitschaft zugleich definiert.117 Teilnehmende mit dieser Prädisposition
verhalten sich kooperativ, belohnen Kooperation und bestrafen Trittbrettfahren,
ohne dabei Gewinn erzielen zu können oder Verluste zu vermeiden.118

 “Hence, their research question is how altruism and pro-social behaviours can prevail over
Homo economicus.” (Klein, Christian Love).
 Vgl. Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 180.
 Vgl. Bowles/Gintis, Species, 4; Gintis, Bounds, zum Thema Koordination durch einen externen
Choreografen. Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 179 nennt die Internalisierung von Kooperations-
normen als eine weitere Erklärungsmöglichkeit von Kooperation neben sozialen Präferenzen.
 Vgl. zur Theorie kultureller Evolution, die altruistisches Strafen in einem ko-evolutiven Pro-
zess der biologischen und kulturellen Evolution erklären will, in knapper Form: Voss, Erklärun-
gen, 81 f.
 Da die sozialen Präferenzen stabil sind, kommt es dazu, dass auch in kostspieligen Fällen
altruistischen Strafens in one-shot-Situationen, also ohne Ängste vor Bestrafung oder Hoffnungen
auf Reputationsgewinne (‚Schatten der Zukunft‘) bestraft wird, vgl. Voss, Erklärungen, 71 f.; Voss/
Vieth, Kooperationsnormen, 177. Den Wandel von Präferenzen untersuchen dann in einem wei-
terführenden Schritt z. B. Raub/Voss, Interests. Andere Ökonomen bleiben bei ihrem Vorwurf,
dass Verhaltensanpassungen in der Annahme sozialer Präferenzen wie starker Reziprozität zu
wenig berücksichtigt werden, aber eigentlich diese Annahme insgesamt infrage stellen müssten
(vgl. Binmore, Natural justice, 84).
 Vgl. Bowles/Gintis, Species, 20.
 Ein Verhalten, das den anderen wegen zu geringer Kooperationsbereitschaft bestraft und
dabei eigene Gewinnchancen ungenutzt lässt, macht auch das Ultimatum-Spiel sichtbar: Wenn

190 4 Praktiken



Die entscheidende Einordnung und Umwertung, die dies enthält, lässt sich so
formulieren: Vergeltungsverhalten wird gerade nicht von denjenigen gezeigt, die
ihr Eigeninteresse verfolgen. Vielmehr stehen rächend-vergeltende Interaktions-
muster auf der Seite von Kooperation und Moral, nämlich der Moral, die diese Ko-
operation sichert.119 ‚Rache‘ und ‚Vergebung‘ im Sinn von tit for tat stehen auf der
gleichen Seite – beide nämlich dienen der Aufrechterhaltung und Förderung von
Kooperation. Darin liegt das erstaunliche Ergebnis der spieltheoretisch grundierten
Experimente.120 Egal welche Motive hinter den einzelnen Vergeltungsakten stehen,
das Verhalten sorgt für mehr Kooperation im Sinn des evolutionären Gruppenvor-
teils.121 Rache im Sinn von Bestrafung von unkooperativem, egoistischem Verhalten
wirkt sich prosozial aus.

Der empirische und besonders der evolutionsanthropologische Ansatz hat in
die Straftheorien, wie sie in Kapitel 3 behandelt wurden, bereits Einzug gehalten.122

Klar ist jedoch, dass die Überzeugungsebene in diesem Ansatz der Impuls- und Ver-
haltensebene höchstens nachfolgt: Die hohen Kosten für Vergeltungsaktionen wer-
den nicht akzeptiert, weil sie moralisch richtig sind, sondern weil sie eine soziale
Präferenz oder den Rache-Instinkt ansprechen, was dann nachträglich über die
moralische Legitimation der Vergeltungsfigur auch vertreten werden kann.123 Dem-
entsprechend geben auch empiristische Straftheorien die Überzeugungsebene als
Ausgangspunkt ihres Begründungsweges auf und versuchen nicht, ihr Argument
für staatliche Strafe im Wettstreit um das beste ethische System zu finden.124 Auch

das Gegenüber eine gegebene Summe unfair aufteilt, wird dieser Vorschlag häufig als ganzer ab-
gelehnt, sodass beide leer ausgehen, obwohl zumindest ein kleiner Anteil hätte gewonnen wer-
den können (vgl. zusammenfassend Hauser, Moral Minds, 85 f.).
 Diese Moral muss nicht mit dem heutigen moralischen Commonsense übereinstimmen.
Auch Fremdenfeindlichkeit nach außen kann Kooperation nach innen absichern (vgl. Bowles/
Gintis, Species, 5).
 Vgl. McCullough, Beyond revenge, 87.
 Vgl. Bowles/Gintis, Species, 5. Unter den niederträchtigen Motiven, die diesem Effekt keinen
Abbruch tun, wird dort auch Rache (vengeance) genannt. Auch unter den vorgestellten organisa-
tionssoziologischen Studien zur Rache kommen z. B. Bies/Tripp zu einem ähnlichen Ergebnis:
“Revenge can be destructive and anti-social, but not always. The evidence we presented suggests
that revenge can also be constructive and prosocial. If revenge can stop the perpetrator or pro-
tect the victim or the organization from future harms or wrongdoing, then it serves a very valu-
able social function.” (Bies/Tripp, Revenge, 66).
 Vgl. Andrissek, Vergeltung; Gaus, Retributive Justice; Walter, Vergeltung.
 Dass Vergeltung und Rache als Legitimationsgrund auch in modernen Staaten für Kriege
oder den Kampf gegen den Terrorismus funktionieren und entsprechende Unterstützung der Be-
völkerung erzeugen, bestätigt dann nur, wie tief Rachewünsche in der menschlichen Natur ein-
gesenkt sind. Vgl. McCullough, Beyond revenge, 38.
 Vgl. oben, 3.2.3.4.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 191



von einem pathologisierenden Zugriff auf Rache- und Vergeltungsphänomene, wie
ihn manche der eingangs genannten Leittheorien gewählt hatten, grenzen sich An-
sätze wie diese deutlich ab.125 Im Streit um die beste Zugangsweise zu Rache und
Vergeltung insgesamt – Überzeugungen, Emotionen, Praktiken – fällt außerdem
auf, wie in verhaltensökonomisch durchgeführten, evolutionär gedeuteten und mit-
hilfe der Sozial- und Neuropsychologie ausgebauten Studien Emotionen verortet
werden. Sie spielen zwar eine wichtige Rolle für das alltägliche Praktizieren retri-
butiver Verhaltensmuster, bedürfen aber selbst einer evolutionären Erklärung, die
erst den eigentlichen ‚Sinn‘ starker Reziprozität angibt: nämlich die Absicherung
von Kooperationsvorteilen für eine Gruppe auf lange Sicht.

4.3.2.3 Einbettung in Reziprozitätssysteme und Gabe-Zusammenhänge
Von ganz anderer Provenienz im theoretischen Zugang ist eine weitere Ausdeutung
des sozialen Sinns von Rache und Vergeltung. Auch diese sieht Rache und Vergel-
tung als Teil von Reziprozität – einer Grundstruktur menschlicher Sozialität. Ihre
Herangehensweise unterscheidet sich aber durch die Ursprünge in Anthropologie
und Ethnologie, die zum Gabe-Diskurs in Sozialphilosophie und Kulturtheorie ge-
führt haben.126

Im frühen 20. Jahrhundert wird Reziprozität als Basis des Sozialen entdeckt.127

In diesem Verständnis kommt Reziprozität eine konstitutive Funktion für die Ent-
stehung und den Erhalt des Sozialen zu. Inzwischen zu Klassikern avancierte Stu-
dien in der Ethnologie und Anthropologie (Franz Boas, Bronislaw Malinowski)
bereiten dem epochemachenden Essay von Marcel Mauss über die Gabe (1925) den
Weg.128 Das stößt in der Folge die soziologische Theoriebildung an, Reziprozität in
ihrer Grundfunktion für das Soziale zu reflektieren, was in einer Vielfalt durchaus

 Zu den Leittheorien vgl. oben, 1.2.1. Zur Abgrenzung von einem pathologisierenden Zugriff
vgl. McCullough, Beyond revenge, 10: “The desire for revenge isn’t a disease to which certain un-
fortunate people fall prey. Instead, it’s a universal trait of human nature, crafted by natural
selection, that exists today because it was adaptive in the ancestral environment in which the
human species evolved.”
 Vgl. zu diesem Abschnitt 4.3.2.3 insgesamt Bernhardt, Rache 2021, 110–249 (Zweiter Teil).
 Schon Arnold Gehlen konstatierte z. B.: „die Gegenseitigkeit oder Reziprozität des Verhaltens
wurde seit langem als ein Fundament menschlichen Verhaltens erkannt“; zit. n. Stegbauer, Rezip-
rozität, 27. Die Frage, ob es sich um ein ‚Prinzip‘ handelt, steht im Methodenstreit von Struktura-
listen und ihren Antipoden. Stegbauer möchte z. B. nicht von einem Prinzip sprechen, das dann
eine Totalerklärung des Sozialen beansprucht, sondern hebt auf die Abhängigkeit von Form und
Intensität der jeweiligen Beziehung ab; vgl. Stegbauer, Reziprozität, 29.130.134.163 f. Hillebrandt
setzt den strukturalistischen Ansätzen (etwa von Lévi-Strauss) eine Praxistheorie entgegen und
spricht daher vom Tausch als Praxis mit vielfältigen Praxisformen (vgl. Hillebrandt, Praktiken).
 Vgl. z. B. den Wiederabdruck Mauss, Gabe.

192 4 Praktiken



divergenter Ansätze resultiert.129 Ähnlich wie bei der Irritation des Weberschen
Grundnarrativs von Vormoderne zu Moderne wird dabei herausgearbeitet, dass
Reziprozität auch für moderne Gesellschaften große Bedeutung besitzt und sich
nicht – so oftmals die soziologische Pointe – in eine strikte Marktlogik oder eine
kulturelle Logik strategischen Schenkens hinein aufgelöst hat.130 Trotz der Aus-
differenzierung sozialer Sphären seien reziproke Austauschverhältnisse nicht
verschwunden.131 Mit ihrem Verpflichtungscharakter, der in eigentümlicher
Spannung zur Freiwilligkeit reziproker Verhaltensweisen steht, markiert Rezip-
rozität einen dritten Bereich zwischen Makrostrukturen und Normen auf der
einen Seite und individuellen Handlungswahlen auf der anderen Seite, der
damit mitten in die Auseinandersetzung zwischen normativ-kollektivistischen
und individuell-rationalistischen Theorien des Sozialen führt.132

Phänomene im Umkreis von Rache und Vergeltung in den Zusammenhang
allgemeiner, sozialförderlicher und damit positiv getönter Reziprozitätspraktiken
zu stellen, trägt auf eigene Weise zu der hier angesprochenen Umwertung bei,
wonach solchen Phänomenen ein sozialer ‚Sinn‘ beizumessen ist. In einer neue-
ren, spezifischen Thematisierung von Rache des Sozialanthropologen Bertram
Turner und des Ethnologen Günther Schlee wird diese Umwertung durch Einbet-
tung in Reziprozitätsvorgänge sichtbar:

Ausgangspunkt der modernen sozialwissenschaftlichen Forschung über Vergeltungsregeln ist
die Erkenntnis der grundlegenden Bedeutung des Prinzips der Reziprozität, des Prinzips der
Gegenseitigkeit, des Ausgleichs von Leistung und Gegenleistung oder Aktion und Reaktion.
Vergeltung ist ein Teil davon. Reziprozität ist also das eigentlich grundlegende Axiom.133

 Vgl. Adloff, Geben, zu Klassikern der Ethnologie und Anthropologie und daran anschlie-
ßende soziologische Theoriebildung mit Simmel, Gouldner, Blau, Bourdieu, Caille. Diese Diskus-
sion ist inzwischen auch in der Theologie merklich rezipiert worden, vgl. Ebner/Janowski,
Geben; vor allem über die französischen Kulturtheorien der Gabe (vgl. Adloff/Mau, Theorie,
40 f.).
 Vgl. Adloff, Geben (Klappentext, aber sinngemäß auch Adloff/Mau, Theorie, 9–11). Das beto-
nen insbesondere soziologische Beiträge in der anhaltenden Abgrenzung von der Rational-
Choice-Theorie. Vgl. auch Paul, Rache, 34 f.
 Vgl. Adloff/Mau, Theorie, 10.
 Vgl. Adloff/Mau, Theorie, 44 f.; exemplarisch Turner/Schlee, Einleitung, 8 (Verpflichtung);
Paul, Rache, 35 (Ursprung in der freiwilligen, einseitigen Gabe); Hillebrandt, Praktiken, 149 f.
(Ausübung symbolischer Macht durch eine Gabe bei Bourdieu).
 Turner/Schlee, Einleitung, 7 f.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 193



Die Vorgeschichte zu Reziprozität wird als Rahmen gewählt, um nun auch Rache
und Vergeltung darin einzubetten.134 Dadurch ergibt sich ein völlig neuer Zugang,
auch für die empirische Sozialwissenschaft.135 Der Komplex der Vergeltung, der
auch Rache einschließt, wird dann als diejenige, spezifische Form von Reziprozi-
tät aufgefasst, die sich in Konfliktkonstellationen manifestiert.136 Indem Vergel-
tung einschließlich Rache also als Rückseite oder Spezialfall von Reziprozität als
Basisprinzip menschlicher Interaktion verstanden und dargestellt wird, eröffnet
sich ein neuer Zugang, der die Bewertung von Vergeltungspraktiken verändert.137

Vergeltung in diesem Sinn als ein Konzept für die Regulierung von Unausgegli-
chenheiten (imbalances) in sozialen Beziehungen zu erforschen, wird inzwischen
in einer Reihe von Disziplinen verfolgt und hat den Status eines etablierten For-
schungsfelds erlangt; tatsächlich ist die Aufmerksamkeit für Vergeltung in den
letzten Jahren gestiegen, so Schlee und Turner.138

Bleibt man – abgesehen vom Reziprozitätsbegriff – enger am gabetheoreti-
schen Hintergrund, versteht sich eine solche Aufwertung indes nicht von selbst.
Rache und Vergeltung lassen sich auch so in Gabetheorien einbetten, dass sie nicht
als sozialförderlich erscheinen. Schon früh wurde etwa beobachtet, dass es auch
eine Form von Gabe gibt, die den eigenen Reichtum demonstrieren soll, auf Über-
trumpfung zielt und gewaltsam enden kann.139 Eine Entehrung kann als negative
Gabe verstanden werden, die einen Zirkel negativer Gaben in Gang setzt und so
zur fatalen Spirale führt, die René Girard eindrücklich herausgearbeitet hat.140 Die
Gabe kann auch als vollständiges Gegenteil zu Rache und Vergeltung zu stehen

 Vgl. Turner, Introduction, 10: “retaliation is [...] embedded in a wider framework of mutually
constitutive and intertwined basic principles of human interaction.”
 Vgl. Turner, Introduction, 10: “With the coining of the term ‘regulated reciprocity’ by Ri-
chard Thurnwald (1921) and its later use by Bronislaw Malinowski [...], a new avenue to the com-
plex of retaliation, usually described in terms such as revenge, vengeance, feud, self-help and so
on, was opened in empirical social sciences.”
 Vgl. Turner, Introduction, 10.
 So kommt z. B. auch in den Blick, dass Vergeltungspraktiken nicht nur gewalterzeugende,
sondern auch gewaltvermeidende Elemente enthalten. Vgl. Turner/Schlee, Retaliation.
 Vgl. Turner, Introduction, 1. Vgl. auch Hamidović, Concept, 3: “Scholarship refined Mauss’
concept and offered many new directions. One of these is the idea of reciprocity or balance.”
(Herv. i. O.). Vgl. im Kontrast zu Turner noch 2005 den Befund von Paul: „Noch einmal: Die dis-
kursive Allgegenwart der Rache steht in deutlichem Gegensatz zur eher dürftigen Behandlung
des Themas in den Wissenschaften.“ (Paul, Rache, 25).
 Vgl. Hillebrandt, Praktiken, 135. So schon beobachtet von Marcel Mauss, vgl. zum ‚Potlatsch‘
Mauss, Gabe, 67–69.
 Vgl. zu Girard Hillebrandt, Praktiken, 135; vgl. auch Eßbach, Gabe. Zu einer verwandten
Theorie des Todes als Gabe und der Wiederkehr der ausgeschlossenen Andersheit in ‚Hass, Ras-
sismus und mörderischen Experimenten‘ vgl. Baudrillard (vgl. Adloff/Mau, Theorie, 37 f.).

194 4 Praktiken



kommen: Paul Ricœur grenzte Gaben, die als symbolischer Ausdruck wechselseiti-
ger Anerkennung geschehen, von Gaben ab, die auf agonale Herausforderungen
antworten (also wie bei Rache und Vergeltung).141 Letztlich bettet er damit Rache
und Vergeltung nicht in Gabeprozesse ein, sondern weist sie daraus aus: Gabe im
Sinn von wechselseitiger Anerkennung ist die Alternative zur Idee des Kampfs.142

Mit Alvin Gouldner und Marshall Sahlins lässt sich Vergeltung zwar noch in das
Spektrum der Reziprozität einbetten, aber nur als bloße Abschattungsform von Re-
ziprozität, die auf negative Reziprozitätspraktiken – wie Inbesitznahme gegen die
Interessen anderer – antwortet.143 Hier erscheint Vergeltung auf dem Spektrum der
Reziprozität als entgegengesetzter Pol zu freiwilliger Hilfe und ‚reinem Geschenk‘
(Malinowski) und stellt so eher einen kümmerlichen Rest von Reziprozität im miss-
glückten Fall dar als die notwendige Rückseite funktionierender Reziprozität.144

Mit der Etablierung des Gabediskurses und des Reziprozitätsbegriffs geht also
nicht von vornherein eine Bewertungsverschiebung von Rache und Vergeltung in
Richtung eines sozialen Sinns einher. Eine solche Einordnung ist aber möglich, wie
bei Schlee und Turner schon angedeutet wurde. Während diese mit einem allge-
meineren Theorem von Reziprozität arbeiten,145 wird die Anbindung an den Dis-
kurs zur Gabe besonders greifbar bei Axel Paul.

Für den Allgemeinsoziologen ist Rache146 eine Reziprozitätsform – zwar
keine Gabe, aber eine Nahme. Mehr noch: Rache ist eine Form von Reziprozität,
an der Sinn und Wesen der Reziprozität erst augenscheinlich wird.

Im Gegensatz zu Ricœur basiert Rache für Paul durchaus auf wechselseitiger
Anerkennung. Denn anders als der Krieg findet Rache in Pauls Systematisierung
nicht zwischen Völkern statt, sondern zwischen Segmenten einer Gesellschaft, die
sich immer noch als Teil der gleichen Gesellschaft begreifen und als solche aner-
kennen.147 Diese Anerkennung manifestiert sich im Gabentausch. Wie eine breite
soziologische Linie begreift Paul den Gabentausch dabei nicht als zweckrationales

 Vgl. Ricœur, Wege, 274.290–306; Hillebrandt, Praktiken, 135 f. Bei Ricœur fällt Rache unter
Formen von Gegenseitigkeit, die sich nicht durch die wechselseitige symbolische Anerkennung
mittels Gaben auszeichnet (vgl. Ricœur, Wege, 291).
 Vgl. Hillebrandt, Praktiken, 138.
 Vgl. Sahlins, Soziologie, 79: Die negative Gabe ist „eine eigennützige Besitzergreifung, Aneig-
nung durch Schikane oder Gewalt, die lediglich durch eine gleiche, und entgegen gerichtete An-
strengung auf dem Prinzip der lex talionis abgegolten wird“.
 Vgl. Sahlins, Soziologie, 79.
 Ein solches Theorem erscheint erstmals bei Richard Thurnwald und wird in der Folge durch
Claude Lévi-Strauss und Alvin Gouldner generalisiert, vgl. Hillebrandt, Praktiken, 151.
 Er spricht dezidiert von Rache, nicht von Vergeltung.
 Vgl. Paul, Rache, 31 f.

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 195



Mittel der gegenseitigen Nutzenmaximierung, sondern als Medium der Stiftung
und Erhaltung von Beziehungen. Durch den Gabentausch entsteht eine Ordnung
zentraler Beziehungen. Wird diese aber durch eine Schädigung gefährdet, zielt
Rache „auf die Wiederherstellung eines Zustandes [...], der durch die Gabe als zen-
traler Beziehung zwischen den Gruppen einer segmentären Gesellschaft allererst
erzeugt wird.“148 Rache bedrohe die Integrität der Gesellschaft nur selten, beklage
in der Regel deren Bedrohung vielmehr.149 „Die Kohäsion, der Zusammenhang und
Zusammenhalt der Gesellschaft, wird durch einen legitimen Racheakt nicht aufs
Spiel gesetzt, sondern praktisch beschworen.“150 Rache ist keine nicht-geleistete Re-
ziprozität, sondern als ‚Nahme‘ geradezu reziprozitätsverstärkend. Grade weil sie
tauschökonomisch keinen Sinn macht, wird an ihr offenbar, worum es im Gaben-
tausch-System insgesamt geht: um eine Beziehung unter gegenseitiger Anerken-
nung, die sich durch ein Gleichgewicht auszeichnet.151 „Ist schon die Rede von
wilden Rachekriegen zwischen aufs Blut verfeindeten Gruppen mit äußerster Vor-
sicht zu genießen, so gilt erst recht in Hinblick auf die kollektiven Akteure der
Rache selbst, dass sie den sozialen Zusammenhalt nicht etwa aufs Spiel setzt, son-
dern vielmehr integriert.“152 So erscheint Rache insgesamt als „Reparaturmechanis-
mus einer aktuell beschädigten Relation“153. Wie Malinowski – ein Klassiker der
ethnographischen Ursprungszeit des Gabediskurses – gezeigt habe, stehe segmentä-
ren Gesellschaften mit dem Reziprozitäts- bzw. Vergeltungsprinzip „ein wirkungs-
voller ‚privatrechtlicher‘ Regelungs- und Konfliktschlichtungsmechanismus zur
Verfügung“154.

Diese Einbettung bei Paul zeigt deutlich, wie Rache nicht als sozial destruktiv,
sondern als Teil von Reziprozität und Gabe-Zusammenhängen verstanden werden
kann. Als ‚Nahme‘ ist sie nicht nur eine Reminiszenz an das Reziprozitätssystem,
sondern auch eine performative Durchführung seiner praktischen Vollzüge.155

Dementsprechend sehen ethnologische und kultursoziologische Stimmen in
Rachesystemen z. T. ein ausdifferenziertes, reguliertes, in vielfältigen Kontexten
verwurzeltes Instrument der Balance zwischen Gruppen gleichen Ranges. Mit

 Paul, Rache, 37.
 Vgl. Paul, Rache, 38.
 Paul, Rache, 37.
 Vgl. Paul, Rache, 35–38.
 Paul, Rache, 31.
 Paul, Rache, 37.
 Vgl. Paul, Rache, 27.
 Vgl. Paul, Rache, 38. Vgl. auch Bernhardt, Rache 2021, 29: „Zu den zentralen Erkenntnissen
der jüngeren sozialwissenschaftlichen Forschung gehört nun aber die Einsicht, dass zwischen
der Logik der Gabe und der Logik der Rache in den genealogischen Gesellschaften strukturell
eine enge Verbindung besteht.“

196 4 Praktiken



Raymond Verdier ist Rache hier eben nicht direkt, maßlos und blind, sondern
vermittelt, maßvoll und personalisiert.156 Anders als vor dem Hintergrund der
modernen zweckrationalen Organisation, vor dem Rache nur als das Irrationale
und Irreguläre auftreten kann, erscheint Rache hier selbst aufseiten der Struk-
tur.157 In den Systemen, die Axel Paul schildert, ist Rache Teil der sozialen Ord-
nung oder fordert deren Aufrechterhaltung ein. Wird ihr diese Ordnungsstruktur
allerdings streitig gemacht – und das gängige Zivilisationsnarrativ lautet hier:
durch Einführung des modernen Strafsystems – kann sie pervertieren und in in-
formellen Bereichen perfide Formen annehmen oder sich hinter der Maske der
Strafe verstecken.158 Die ursprüngliche Rache im Rahmen von Reziprozitätsstruk-
turen hingegen hatte in dieser Sicht eine stabilisierende Funktion für geregelte
Sozialitätsformen.

4.3.3 Zusammenfassung

Die gemeinsame These der skizzierten Ansätze zur Verschiebung in der Bewer-
tung retributiver Praktiken kann wie folgt zusammengefasst werden: Es gibt
nach wie vor soziale Praktiken, die wir gemeinhin mit ‚Rache‘ oder ‚Vergeltung‘
bezeichnen. Sie sind insbesondere nicht durch die Moderne abgelöst worden,
wenn auch womöglich transformiert. Die Fortexistenz solcher Praktiken zeigt
zum einen ihre tiefe Einsenkung in die gelebte menschliche Sozialität, zum ande-
ren ist das auf einen ihnen zukommenden ‚sozialen Sinn‘ zurückzuführen, der im
Einzelnen unterschiedlich bestimmt wird.

Die Praxistheorie erkennt den ‚sozialen Sinn‘ von Praktiken generell in einer
Alltagspraxis, die implizitem Wissen folgt und damit auftretende Probleme löst,
ohne die formelle Ebene zu beschreiten oder beschreiten zu müssen. Die Routine-
mäßigkeit von Praktiken macht ihre Widerständigkeit gegen formelle Regelungen

 Vgl. Verdier, Système, 14; vgl. schon oben, 1.2.1.
 Vgl. z. B. Verdier, Système, 16: „Nous sommes ainsi conduit à étudier la vengeance comme
système – ou sous-système – à la fois d’échange et de contrôle social de la violence.“
 Vgl. Verdier, Système, 36; „Ja, die Rache kehrt wieder, aber es ist nicht die Rache der Wilden,
welche uns heimsucht.“ (Paul, Rache, 41) (vgl. schon oben, 1.2.1). Vielmehr sei es die Rache, die
politisch instrumentalisiert, privatisiert und individualisiert sowie spektakulär vermarktet wird
(vgl. Paul, Rache, 41). Während die traditionelle Rache einen Konflikt lösen wollte, will die mo-
derne Rache (wie bei den Enthauptungsakten durch Islamisten) einen Konflikt verschärfen
(vgl. Paul, Rache, 41). „Der springende Punkt jedoch ist ihre [der wilden Rache, L.T.] spezifische
Modernität. Sie ist es, die mit dem Staatsbildungsprozess einher- und aus ihm hervorgeht, der ihr
eigentlich doch Einhalt gebieten soll, und die heute wiederkehrt unter den Bedingungen der Des-
integration des staatlichen Gewaltmonopols.“ (Paul, Rache, 39).

4.3 Die Verschiebung in der Bewertung von Rache und Vergeltung 197



aus. Zur Bewertungsverschiebung gehört hier die Normalisierung, die dann auch
retributiven Praktiken zukommt. Rache hat Formen, „die subtiler und weniger
aufsehenerregend sind, Formen, die sich nicht notwendig im Medium der Gewalt
oder der Zone der Illegalität bewegen“ und spielt „im alltäglichen Leben der mo-
dernen Gesellschaften – einschließlich unserer eigenen – inkognito nach wie vor“
eine Rolle.159

Soziobiologie, Verhaltens- und Neuroökonomie und ihre evolutionstheoretischen
Deutungsmethoden sehen den ‚sozialen Sinn‘ von rächendem oder vergeltendem
Verhalten in ihrem prosozialen, kooperationsfördernden Charakter zugunsten der
Gesamtgruppe. Da es sich auf lange Sicht bewährt hat, die Verweigerung von Koope-
ration zu bestrafen, um ein hohes Kooperationsniveau mit all seinen Vorteilen zu
sichern, konnten sich Verhaltensmuster wie das ‚altruistische Strafen‘ ausbilden, auf
lange Sicht halten und mit Emotionen anreichern. Die Bewertungsverschiebung
macht hier insbesondere der prosoziale, d. h. kooperationsfördernde Effekt dieses
Verhaltens aus.

Teile der Ethnologie, Anthropologie und Soziologie leiten den ‚sozialen Sinn‘
von Rache über basale Reziprozitätsgefüge ab. Rache ist dann die notwendige
Rückseite der grundlegenden sozialkonstitutiven, beziehungsbejahenden, z. T. in
ausgefeilten komplexen Handlungsregeln ausgeformten Reziprozität. In dieser
Stabilisierung der reziproken sozialen Ordnung besteht ihr ‚sozialer Sinn‘. Die
Sinnhaftigkeit kann bis dahin ausgedeutet werden, dass gerade der Rache ein Ap-
pell an die Aufrechterhaltung der Beziehung und der Ausdruck von Anerkennung
beigelegt wird. Wenn dieser Sinn auch außerhalb der westlichen Moderne deutli-
cher sichtbar zu werden scheint, besteht Rache doch auch in verdeckter Form in
der westlichen Moderne weiter. Die Bewertungsverschiebung zeichnet hier insbe-
sondere die Regularität, der sozialkulturelle Wert und die kulturübergreifende
Universalität reziproker Praktiken aus.160

 Beide Zitate: Bernhardt, Rache 2021, 9. Vgl. auch Bernhardt, Rache 2021, 38 f.
 Vgl. auch Bernhardt, Rache 2021, 9: Rache ist in sogenannten traditionellen Gesellschaften
„keineswegs immer dysfunktional oder von exzessiver Grausamkeit“.

198 4 Praktiken



4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie
und Ethik

4.4.1 Grundsätzliches

4.4.1.1 Methodische und axiomatische Anfragen
Man könnte nun zunächst weitreichende Rückfragen nach der Methode und den
damit einhergehenden Vorannahmen stellen. Das ist insbesondere in Bezug auf
den zweiten oben skizzierten Ansatz schon in frühen Auseinandersetzungen zwi-
schen Philosophie bzw. Theologie und Soziobiologie bereits geschehen. Die Kritik
zielt besonders darauf, dass relevante Faktoren unberücksichtigt gelassen wer-
den161, und unter diesen besonders Intentionen und Motive der Betroffenen.162

Für die Thematik von retributiven Praktiken hieße das z. B., dass ein als ‚altruisti-
sches Strafen‘ deklariertes Verhalten keineswegs zur Verstärkung von Koopera-
tion und Kooperationsnormen geschehen muss, sondern auch zur Befriedigung
eigener Strafgelüste als Selbstzweck geschehen könnte,163 zur Abschreckung an-
derer oder Dämpfung von Übereifer.164 Durch die Ausblendung relevanter Fakto-
ren für das Verständnis menschlichen Verhaltens bzw. Handelns ergibt sich ein
reduziertes Bild vom Menschen, seiner Sozialität und Moral; bzw. umgekehrt
spiegelt sich dieser Reduktionismus in der entsprechenden Methodik. Dieser
Punkt wurde ebenfalls früh kritisiert.165 Dominanz gewinnt in den letzten Jahr-
zehnten der krude Naturalismus, der in diesen Forschungsansätzen verfolgt wird.
Die Kritik daran bleibt allerdings auch nicht aus.166 Dadurch werden Alternativen

 Vgl. Meisinger, Liebesgebot, 203 zur Altruismusforschung.
 Vgl. Meisinger, Liebesgebot, 203 f. 218; Klein, Sozialität als Ganzes und zusammenfassend: 27;
Klein, Neurobiology, im Ganzen.
 Vgl. Klein, Sozialität, 156. Vgl. auch zur alternativen Deutung von einem phänomenologi-
schen Standpunkt aus, dass dadurch dem anderen die eigene, nämlich durch Reziprozität grun-
dierte Weltsicht aufgezwungen werden soll: Klein, Menschliche Sozialität, 31.
 Vgl. Voss, der in seinen Studien auch ‚antisoziale‘ Bestrafungsmuster ausmachen konnte:
„Sanktionen richten sich nicht nur gegen das Trittbrettfahren, sondern werden auch gegenüber
Akteuren angewendet, die zum Kollektivgut beitragen (z. B. wenn ein Beitrag als übermäßig
hoch empfunden wird oder als Antwort auf eine antizipierte Sanktion).“ (Voss/Vieth, Kooperati-
onsnormen, 177; vgl. auch 186). Dabei hätten wir es „mit einem anderen Typus von negativem
Reziprozitätsverhalten zu tun, das anscheinend nicht auf die Durchsetzung von Kooperationsnor-
men abzielt, sondern mit einer Spirale von Sanktionserwartungen und Sanktionen verbunden
ist.“ (Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 188).
 Vgl. Meisinger, Liebesgebot, 205.249, Klein, Menschliche Sozialität, 28, als summarische Ge-
genkritik gegen den Reduktionismus-Vorwurf vgl. Binmore/Ellerbeck, Spieltheorie, 127 f.
 Vgl. z. B. Dalferth, Mitmenschlichkeit: „In den letzten Jahrzehnten wurde sie [die Metaphy-
sik, L.T.] zudem auf breiter Front der Ideologie eines naturwissenschaftlichen Naturalismus aus-

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 199



in den Verhaltensweisen und Deutungen methodisch ausgeblendet167 und z. T. ein
fragwürdiger Anspruch auf Universalität erhoben.168 Da die methodische Abhän-
gigkeit von der Empirie hier so hoch ist, gewinnen Zweifel an der empirischen
Aussagekraft, dort, wo sie auftreten, verschärfte Bedeutung.169 Besonders gilt das
im Blick auf die Zweifel daran, dass sich das Kooperationsniveau durch Sanktio-
nen tatsächlich erhöht, und wenn ja, ob dies auch zu einer Wohlfahrtssteigerung
führt, da Sanktionen ja Kosten mit sich bringen170 – mit anderen Worten: wie
sehr und unter welchen Bedingungen negative Reziprozität funktional oder dys-
funktional ist.

gesetzt, der politisch naiv und ökonomisch missbrauchbar nichts wissen zu können vorgibt als
das, was empirisch-experimentelle Forschung belegen kann.“ Mit anderen Themenfeldern, aber
grundsätzlich zu Naturalismus vgl. Fuchs, Verteidigung; Jung, Verkörperung.
 So kritisiert Klein, dass offen ist, ob überhaupt ein Zusammenhang zwischen Normverstoß und
Strafe besteht und warummanche Menschen nicht strafend reagieren (vgl. Klein, Sozialität, 27).
 So ging man zunächst von der Universalität des neuronalen Mechanismus aus, der mit altru-
istischem Strafen verbunden ist, dann zeigte eine Studie von Bernhard u. a. in Papua-Neuguinea,
„dass das Verhaltensmuster ‚altruistisches Bestrafen‘ an die Zugehörigkeit zu einer Ethnie gebun-
den auftritt“ (Klein, Menschliche Sozialität, 27, Anm. 16); vgl. auch Klein, Neurobiology, 307. Voss
berichtet von Experimenten, die zeigen, „dass Bestrafungsoptionen nicht in sämtlichen Popula-
tionen von Versuchsteilnehmern ein höheres Kooperationsniveau auslösen“ (Voss/Vieth, Koope-
rationsnormen, 177), nämlich die interkulturellen Studien von Herrmann/Thöni/Gächter.
 So wurden z. B. anlässlich des 20. Jubiläums von Axelrods Buch ähnliche Turniere mit den
gleichen Parametern veranstaltet, bei denen tit for tat nur den 14. Platz einnahm (vgl. Kuhn, Art.
Prisonerʼs Dilemma, Punkt 14: Post-Axelrod). Aber auch an der Auswertung der Originalsimula-
tion besteht Kritik: Es überlebten ohnehin nur sechs Strategien den simulierten Evolutionspro-
zess und tit for tat nahm dabei kaum mehr als ein Sechstel in der Häufigkeitsverteilung ein
(vgl. Binmore/Ellerbeck, Spieltheorie, 125). Die Ausgangsverteilung der Präferenzen unter den
Teilnehmenden spielt zudem eine Rolle für den Erfolg einer Strategie (vgl. Binmore, Natural jus-
tice, 78 f.). Fraglich ist auch, wie gut eine Zweierkonstellation, von der die tit-for-tat-Forschung
im engeren Sinn ausgeht, die Realität abbilden kann (vgl. Binmore, Natural justice, 79.86). –
Vgl. auch Grim/Singer, Art. Computational Philosophy, Punkt 4.1 zur Kritik, man könne bei Simu-
lationen so programmieren, dass alles nachweisbar wird, was nachgewiesen werden soll (ein-
schließlich Gegenkritik), sowie zu Problemen der Verifikation (weist das Experiment das nach,
was nachgewiesen werden soll?) und Validation (messen die Messinstrumente das, was gemessen
werden soll?) als Grund für das Scheitern von Simulationen.
 Mehrere weitere Studien konnten die effizienzfördernden Wirkungen von Sanktionen nicht
bestätigen. Vgl. bilanzierend Voss/Vieth, Kooperationsnormen, 177.

200 4 Praktiken



4.4.1.2 Eigene Herangehensweise und Vorhaben
Das Ziel ist es im Folgenden nicht, die Debatte über implizite oder explizite norma-
tive Elemente in den empirischen Forschungen und ihre Methodik weiterzuführen,
so lohnenswert und notwendig sie angesichts der zunehmenden Popularisierung
eines naturalistischen Menschenbildes ist. Doch wie oben gezeigt wurde, erkennt
nicht nur die Verhaltensforschung im transdisziplinären Setting von Ökonomie, So-
zialpsychologie und Neurowissenschaft einen ‚sozialen Sinn‘ in retributiven Prakti-
ken. Auch unter praxeologischen Gesichtspunkten lässt sich ein solcher Sinn
erahnen. Vor reziprozitäts- und gabe-theoretischem Hintergrund wird ein solcher
Sinn explizit formuliert. Im Folgenden soll es darum gehen, aus systematisch-
theologischer Sicht auf den von allen gemeinsam erhobenen Befund zu reagieren,
dass rächende und vergeltende Praktiken womöglich tief im Sozialen verankert
sind und dabei einen sozialitätsfördernden171 Sinn entfalten.

Dabei wird eine bestimmte Verhältnisbestimmung zwischen Theologie und
ihren Gesprächspartnern in anderen Wissenschaften vorausgesetzt. Möglich wäre
ja einerseits ein gegenseitiger Ausschlussgestus. So ließe sich alles – und das ge-
schieht auch –, was geisteswissenschaftliche Perspektiven in die Anthropologie ein-
bringen, aus Sicht der Verhaltensforschung als cheap talk abwehren, der sich in
empirisch nachweisbaren Praktiken gar nicht zeigt – oder nur von Relevanz wäre,
wenn er sich dann auch nachweisen ließe. Umgekehrt könnte die Theologie alles
als irrelevant abweisen, was durch andere Disziplinen an Forschungsergebnissen
vorgelegt wird und sich auf eine Binnenperspektive zurückziehen. Die Befunde an-
derer Disziplinen als irrelevant abzutun, ist aber schon deswegen nicht möglich,
weil diese Disziplinen zum Teil selbst einen fundamentalanthropologischen An-
spruch erheben.172 Will die Theologie diesen Anspruch bestreiten, wird sich ihr Bei-
trag nicht in der schlichten Übernahme der Ergebnisse anderer erschöpfen. Schon
gar nicht sollte sie diese noch ohne Weiteres unter ein sakrales Licht stellen.173

 Das Wort ‚prosozial‘ wird nicht verwendet, weil es einen Terminus technicus in nur einer
der drei Theorierichtungen darstellt. Mit der Bezeichnung als ‚sozialitätsfördernd‘ soll ausge-
drückt werden, dass es um mehr als ‚benefits‘, also Kooperationsvorteile gehen kann, wie in der
dritten dargestellten Perspektive: In der allgemeinen Soziologie wird stärker der beziehungsstif-
tende und beziehungsrepräsentierende Aspekt von Reziprozität betont, der über den materiell
messbaren Vorteil gerade hinausgeht. Dennoch wird auch hier, wie dargestellt, von einigen Stim-
men eine sozialitätsfördernde Funktion retributiver Praktiken unterstellt.
 Bezeichnend dafür steht auch die Rede vom ‚homo reciprocans‘, vgl. Bowles/Gintis, Homo
reciprocans; Hauser, Moral Minds, 86. Vgl. auch Klein, Inhumanität, 428: „Ihrem Selbstverständ-
nis nach beansprucht sie [die experimentelle Sozialforschung, L.T.], eine neue empirische und
biologische Fundamentalanthropologie zu sein.“
 Als Beispiel dafür vgl. Stephen J. Pope, wie ihn Meisinger referiert: “kin altruism reflects the
divine ordering” (Meisinger, Liebesgebot, 207); oder auch Stephen Post, wie ihn Bedford-Strohm

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 201



„Wünschenswert“ wäre es daher für die Theologie, die Ergebnisse anderer weder
„als biologisch-reduktionistisch zurück[zu]weisen“ noch „als empirische Fakten po-
sitivistisch [zu] affirmieren.“174 Vielmehr geht es darum, den eigenständigen Bei-
trag der theologischen Anthropologie durch Markierung der Perspektivdifferenzen
deutlich zu machen, ebenso wie darum, sich von den Perspektiven anderer anre-
gen zu lassen, um unter Umständen Entwicklungen in der eigenen Tradition pro-
duktiv zu hinterfragen.175

Im Folgenden wird daher zunächst eine systematisch-theologische Annäherung
an den Befund von der Persistenz und vor allem der sozialen Funktionalität retri-
butiver Praktiken unternommen (4.4.2), zu dem alle drei genannten Richtungen –

Praxistheorie, Verhaltensforschung und Reziprozitäts- bzw. Gabe-Diskurs – beitra-
gen, wobei die empirische Erforschung menschlichen Sozialverhaltens besondere
Dominanz ausübt. Was wäre dazu theologisch zu sagen, wenn Praktiken von Rache
und Vergeltung tatsächlich einen ‚sozialen Sinn‘ haben und deswegen immer noch
fortbestehen und vermutlich fortbestehen werden? Da ferner der sozialphilosophi-
sche Reziprozitäts- und Gabe-Diskurs, wie er von der dritten Sinngebungsrichtung
aufgenommen wurde, von eigenem Gewicht für das hier gestellte Thema ist und in
der Theologie bereits an anderer Stelle rezipiert wurde, wird er anschließend ei-
gens behandelt (4.4.3).

4.4.2 Zur fortdauernden Existenz retributiver Praktiken und ihrem
sozialen ‚Sinn‘

4.4.2.1 Ethische Legitimität und soziale Funktionalität
Wie ist also aus systematisch-theologischer Sicht auf den Befund zu reagieren, dass
rächende und vergeltende Praktiken womöglich tief im Sozialen verankert sind
und dabei einen sozialitätsfördernden Sinn entfalten? Zuallererst ist schon aus all-
gemein-moralphilosophischer Sicht zu sagen: Selbst, wenn rächende und vergel-
tende Praktiken tief im Menschen und seiner Sozialität verankert sind, sind sie

referiert, nämlich dass ‚special relations‘ zwischen Nahestehenden auch von der Soziobiologie
her (Begünstigung des eigenen Genpools) usw. das primäre Bezugsfeld für Agape sind und sein
sollten (vgl. Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 285–290).
 Klein, Inhumanität, 427.
 Zur Gesamthaltung vgl. Klein, Sozialität, 13–34. Mit Bedford-Strohm (vgl. Bedford-Strohm,
Gemeinschaft, 290–293, Punkt 5.2 „Zur Bedeutung naturwissenschaftlicher Aussagen für die theo-
logische Ethik“), sollte die Theologie eigenständig Akteurin durch die Deutung der Ergebnisse an-
derer bleiben, anstatt diese in der genannten Weise nur noch mit sakralem Firnis zu umgeben
(vgl. v. a. 293).

202 4 Praktiken



damit noch keineswegs ethisch legitim. Beide Perspektiven für identisch zu erklä-
ren, würde den klassischen naturalistischen Fehlschluss begehen.176 Aus Aussagen
über das Sein lassen sich keine Forderungen für das Sollen deduzieren. Wenn Men-
schen empirisch nachweislich rächen und vergelten, heißt das noch nicht, dass das
auch so sein soll.177 Das erfordert weitere normative Prämissen. Die normative Prä-
misse, die in vielen der genannten Ansätze angelegt zu sein scheint, ist diejenige,
dass Kooperation und kooperationsförderliches Verhalten bzw. Verhalten, das Be-
ziehungssysteme stabilisiert, gut ist.178 Was für die Kooperation funktional ist, wie
altruistisches Strafen, scheint diese Verhaltensweise ethisch zu rehabilitieren. Was
Menschen hilft, ihre Alltagsprobleme praktisch zu lösen, oder was stabile reziproke
Beziehungsgefüge erhält, erscheint als gut. Aber auch diese Prämisse lässt sich in
Zweifel ziehen.

Denn Kooperation an sich und Prosozialität als Verhalten, das ihre Bedingun-
gen fördert, ist keineswegs auf ethische Bedenkenlosigkeit abonniert. Das gleiche
gilt für Reziprozitäts- und Beziehungserhalt und für informelle Konfliktregelung.
Man kann auch zum Bösen vortrefflich kooperieren und als Gruppe interagieren.

Die Mafia z. B. weist einen hohen Kooperationsgrad nach innen auf. Die star-
ken Reziprozitätsverpflichtungen innerhalb dieses sozialen Netzwerks stützen im
Ganzen ein inhumanes System, während es nach außen abgeschirmt wird.179 In

 Der ‚naturalistische Fehlschluss‘ geht auf George Edward Moore zurück (vgl. Moore/Wis-
ser/Sandhop, Principia). Zu seiner frühen Anwendung als Vorwurf gegenüber dem Import der
Soziobiologie in die Ethik vgl. Meisinger, Liebesgebot, 226 f. Die Debatte um den Stellenwert
und die Rolle der Biologie in der Moralphilosophie ist damit grundlegend tangiert (vgl. Meisin-
ger, Liebesgebot, 225–227). So gibt es selbstredend naturalistische Ethiker, die an Entwicklung
der moral psychology interessiert sind und daher Soziobiologie nutzen (vgl. einführend Dris-
coll, Art. Sociobiology, Punkt 5; als Beispiel Lütge, Fakten). Gleiches gilt für Ethiker, die die
Spieltheorie rezipieren; vgl. Verbeek/Morris, Art. Game Theory and Ethics. Zugleich erfahren
diese Rezeptionsweisen auch Widerspruch innerhalb der Moralphilosophie (vgl. z. B. Verbeek/
Morris, Art. Game Theory and Ethics).
 Vgl. dazu, was Verbeek und Morris zur Rezeption der Spieltheorie durch die Ethik insgesamt
zu bedenken geben: Wenn die Funktion von existierendem Verhalten oder Verhaltensnormen
bestimmt werden kann, heißt das noch nicht, dass das auch die Verhaltensweisen und -normen
sind, denen wir folgen sollten (vgl. Verbeek/Morris, Art. Game Theory and Ethics, Punkt 3). Darin
liegt eines der Probleme des Funktionalismus in der Ethik. Die Differenz von Funktion und
Moral wird auch daran deutlich, dass es vorkommen kann, dass Moral und Vorteilsverfolgung
nicht deckungsgleich sind, sondern uns moralische Handlungen dazu führen, Nachteile in Kauf
zu nehmen (vgl. Verbeek/Morris, Art. Game Theory and Ethics, Punkt 3).
 Vgl. in Bezug auf die evolutionäre Spieltheorie McKenzie, Art. Evolutionary Game Theory,
Punkt 6.3: The value-ladenness of evolutionary game theoretic explanations.
 Zum Nachweis, dass sich Selbstjustiz wie die der Mafia in Industrieländern fortgesetzt fin-
det, erzählt Rieder, Organization, 137 ein Beispiel in Nordamerika: In einer italienisch geprägten
Community verkaufte ein Weißer sein Haus an Schwarze und brach damit das ungeschriebene

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 203



ähnlicher Weise ist das bei kollektiv begangenen Menschenrechtsverbrechen der
Fall, wo sich die Täterinnen gegenseitig schützen. Auch Korruption ist ein Beispiel
positiver Reziprozität mit ethischer Fragwürdigkeit: eine Hand wäscht die an-
dere.180 Dabei folgt Korruption zwar dem allgemeinen Erwiderungsprinzip, aber
nicht den Tauschregeln, die in der Gesellschaft festlegen, was getauscht werden
darf und in welcher Art und Weise ein Tausch vollzogen werden darf.181 Koopera-
tion funktioniert hier zugunsten einer kleinen abgegrenzten Gruppe auf Kosten der
Allgemeinheit. Dass die Funktionalität von Reziprozität für Kooperation einen
Gruppenegoismus nicht ausschließt, darauf hatten auch Bowles und Gintis selbst
hingewiesen.182 Die Funktion von Kooperationssanktionen kann geradezu in der
Markierung der Grenze zwischen der „in-“ und „out-group“ erkannt werden.183

Angesichts dessen kann – umgekehrt gewendet – Nicht-Kooperation von
hohem ethischem Wert sein. Zum Beispiel kann eine Form von Widerstand in
einem menschenverachtenden System darin liegen, sich Kooperation und Rezip-
rozität zu entziehen. Es kann nach dem Zusammenbruch eines solchen Systems
eine Form von Widerstand gegen das Vergessen sein, Vergebung zu verweigern
und zu einem funktionierenden, reibungslosen Tagesgeschäft zum Zweck eines
politisch stabilen Staatswesens und einer prosperierenden Wirtschaft überzuge-
hen.184 Ein anderes Beispiel wären Whistleblower, die Missstände aufdecken und
dafür von der betreffenden Organisation für ihr unkooperatives Verhalten be-
straft werden. Hier erhält die Verweigerung von Kooperation und sozialer Stabili-
sierung gerade die ethische Dimension des Sozialen aufrecht, und zwar entgegen
gruppenbezogener sozialer Funktionalität. Wenn Normen wie z. B. diejenige, dass

Gesetz eines segregierten Wohnungsmarktes. Die gewaltsamen Ausschreitungen trafen nicht die
Neuzugezogenen, sondern den Weißen als ‚Verräter‘ der Community.
 Vgl. Stegbauer, Reziprozität, 65–73.
 Vgl. Stegbauer, Reziprozität, 66.
 S. o. (4.3.2.2), Anm. 119. Klein zieht aus diesem Sachverhalt die Konsequenz, dass die Evolution
‚partikularistischer Normen‘ in einer sozialen Gruppe durch die Aufrechterhaltung von universa-
len ‚gesellschaftlichen Normen‘ wie Gleichheit, Fairness und Reziprozität gesteuert werden müsse
(vgl. Klein, Neurobiology, 307). Deutlich macht sie das Problem des Gruppenegoismus am Beispiel
von Abu Ghraib, in dem sadistische Praktiken an Gefangenen vollzogen wurden. Für die Wärter
war das ein prosoziales Verhalten, da es ihren Status erhöhte, in größerem sozialem Horizont aber
ein antisoziales Verhalten (vgl. Klein, Neurobiology, 307, Anm. 32).
 “The consequence of punishment may of course be beneficial to the punisher: cheaters can
revert to being good citizens. But the punisher’s intent is not to convert. It is to make cheaters
pay by excluding them from the circle of cooperators. It is to make explicit the difference bet-
ween in-group and out-group.” (Hauser, Moral Minds, 90).
 Vgl. Brudholm, Resentmentʼs Virtue. Im Kontext der transitional justice / transformativen
Gerechtigkeit wird diese Problematik als ‚peace-vs.-justice-dilemma‘ verhandelt. Vgl. Eisikovits,
Art. Transitional Justice, Punkt 1.1–2.

204 4 Praktiken



kooperiert werden soll und Nicht-Kooperation bestraft wird, in ihrer Stabilität er-
klärt werden, enthebt das die Ethik nicht der Aufgabe, am Inhalt dieser Normen
Kritik zu üben, selbst wenn die Erklärung über ihre soziale Funktionalität ge-
schieht.185 Über die pure Existenz von Praktiken für ihre ethische Legitimität zu
argumentieren, wäre naturalistisch, dies über ihre sozialitätsfördernde Funktion
zu tun, wäre funktionalistisch.

Die Ethik hat im Lauf ihrer Geschichte andere Maßstäbe als soziale Funktiona-
lität für die Analyse und Gestaltung des Sozialen hervorgebracht, so z. B. Gerechtig-
keit.186 Eine Gesellschaft mit hohem Kooperationslevel muss noch keine gerechte
Gesellschaft sein. Das zu behaupten, würde die verschiedenen Beziehungskonstella-
tionen, wie sich durch ungleiche Macht- und Allokationsverhältnisse in einer Ge-
sellschaft bestehen können, ausblenden. Reziprozität und Kooperation findet nicht
immer in egalitären Beziehungen statt. Eine Gesellschaft mit hohem Kooperations-
level muss auch keine Gesellschaft sein, in der die Würde des Einzelnen respektiert
wird.187 Auch in dieser Richtung wird die Notwendigkeit genuin ethischer, über
Funktionalität hinausgehender Maßstäbe deutlich.

Von diesen Maßstäben aus können vergeltende Sanktionen – etwa gegen die
Ausnutzung von öffentlichen Gütern im Sinne von Gerechtigkeit – durchaus Legiti-
mität gewinnen, aber nicht unmittelbar aus ihrer sozialen Funktionalität. Das Setting
der Experimente etwa zum ‚altruistischen Strafen‘ lässt sich mit moralphilosophi-
schen Mitteln durchaus auch so beschreiben, dass der ethische Wert dieses Verhal-
tens deutlich wird, nämlich so, dass Reziprozität hier nicht nur als Beschreibung
einer Sozialitätsform auftritt, sondern zugleich als ethisches Prinzip. Dieses Prinzip
besagt dann: Wenn alle profitieren, tragen auch alle bei. Dem gleichen Gewinn muss
der gleiche Beitrag entsprechen – oder wenigstens überhaupt ein Beitrag. Als sol-
ches, ethisches Prinzip verhindert Reziprozität die Ausnutzung einiger durch andere.
Dann wäre ‚Reziprozität‘ im Sinn von Egalität verwendet und wäre damit rückge-
bunden an Gerechtigkeit. Gerade bei denjenigen Settings, die den Teilnehmenden
das Spiel nicht als ‚Investment‘ präsentieren, sondern ein Szenario mit öffentlichen
Gütern entwerfen (z. B. ein Dorf, das in eine gemeinsame Infrastruktur investiert),
wird diese moralphilosophische Rahmung angelegt. Zur Unterbindung von Trittbrett-
fahren scheint der Entzug von Ressourcen ethisch unproblematisch. Diese Rahmung

 Vgl. Verbeek/Morris, Art. Game Theory and Ethics, Punkt 8, zur Rezeption des Evolutionsan-
satzes in der Ethik.
 Dass Prosozialität an sich kein geeigneter Maßstab für eine moralphilosophische Perspektive
darstellen kann, hat in Bezug auf altruistisches Strafen bereits Rebekka Klein (Klein, Neurobio-
logy) herausgearbeitet. Sie verweist stattdessen auf die Ausrichtung an Gerechtigkeit, genauer an
einer gerechten Gesellschaft egalitärer Prägung (vgl. insbesondere S. 309–311).
 Vgl. in Bezug auf die Strafproblematik Klein, Neurobiology, 311.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 205



setzt allerdings voraus, dass Reziprozität unter der Voraussetzung von Egalität ge-
schieht. Reziprozität wäre dann ein abgeleitetes Prinzip der ausgleichenden Ge-
rechtigkeit. Reziprozität als ethisches Prinzip und als Sozialform bleiben dabei
unterschieden. Zwar mündet die Umsetzung von Reziprozität als ethischem Prinzip
in einer reziproken Sozialform, die aber zusätzliche Merkmale aufweisen muss
(nämlich Egalität, Freiwilligkeit, Äquivalenz der Tauschgüter, Wahrung der Würde
des Einzelnen o. ä.). Deswegen gilt der Umkehrschluss nicht, dass eine reziproke So-
zialform immer Reziprozität als ethisches Prinzip umsetzt.

Mit Blick auf die eigenen Traditionen der Ethik erscheint die Prämisse, dass
Kooperation, Beziehungsstabilisierung und informelle Konfliktregelung gut seien,
aus einer weiteren Perspektive als reduziert: Sie lässt außer Acht, aus welchen Mo-
tiven und mit welchen Intentionen Menschen agieren.188 Damit wäre eine gesamte
Theorietradition ausgeblendet.189 Rein konsequentialistisch zu argumentieren,
hatte aber schon in der Diskussion der Strafzwecke, nämlich bei den Präventiv-
theorien staatlichen Strafens, zu Problemen geführt (vgl. Kap. 3.2.2), die in der ethi-
schen Debatte klar herausgearbeitet wurden und weithin akzeptiert werden: Die
Behandlung der einzelnen Person, ihrer Würde und ihrer Rechte, drohen irrele-
vant zu werden, wenn der Blick allein auf den Zweck der Kooperation der Gesell-
schaftsglieder und den Zweck, die entsprechenden Normen zur Stabilisierung des
Sozialsystems zu verstärken, gerichtet wird.190

Aus ethischer Perspektive heraus wäre vor diesem Hintergrund die Frage an
die sozialwissenschaftlichen Beschreibungsweisen zurückzuspielen, inwiefern ihr
eigenes Modellieren von rächendem und vergeltenden Handeln eine Praxis dar-
stellt, die ethisch problematisch sein könnte. Solches Handeln zu naturalisieren
oder normalisieren, indem man es zur Routine erklärt, droht die Abgründigkeit
und das zerstörerische Potenzial, das sich auch mit diesem Handeln verbinden
kann, zu nivellieren und zu verharmlosen.

 So auch eines der grundsätzlichen Bedenken in Bezug auf die Rezeption der Spieltheorie
durch die Ethik; vgl. Verbeek/Morris, Art. Game Theory and Ethics, Punkt 9.
 Nämlich die von Max Weber – freilich in pejorativer Weise – so bezeichnete ‚Gesinnungs-
ethik‘. Vgl. zum Problem rein konsequentialistischen Argumentierens in Bezug auf altruistisches
Strafen Klein, Neurobiology, 308.
 Vgl. bezogen auf die neuro-ökonomische Erforschung ‚altruistischen Strafens‘ Klein, Neuro-
biology, 308, z. B. zusammenfassend 309: “Hence, the moral assessment of punishment requires
external reasoning about the motivation and intentions of the punishing subject. This reasoning
can, of course, be substantiated or falsified by neurological findings, but it is, in principle, indis-
pensable when it comes to an evaluation of punishment behaviors from a moral perspective.”

206 4 Praktiken



Zusammenfassend ist festzuhalten: Durch eine Verankerung im Menschen
und in menschlicher Sozialität werden rächende und vergeltende Praktiken noch
nicht ethisch legitim, wie tief diese Verankerung auch reichen mag.

4.4.2.2 Theologisch-anthropologische Reichweite: der wirkliche und der wahre
Mensch (E. Jüngel)

Selbst wenn rächende und vergeltende Praktiken tief in der Sozialität des Men-
schen verankert sind und dort sozialitätsfördernde Wirkung entfalten, ist auch aus
genuin theologischer Sicht damit noch nicht das letzte Wort über den Menschen
gesprochen. Die Differenz lässt sich verdeutlichen mit Eberhard Jüngels Unterschei-
dung zwischen dem wirklichen Menschen und dem menschlichen Menschen.191

Der wirkliche Mensch ist immer homo sapiens – aber nicht immer homo humanus.
Vielmehr hat der homo sapiens die Möglichkeit, unmenschlich zu werden. Zum un-
menschlichen Menschen werden zu können, gehört sogar zu seinen hervorstechen-
den Merkmalen:

Die scheinbar tautologische Rede vom menschlichen Menschen macht deutlich, daß man
dem Menschen dies offensichtlich auch absprechen kann: menschlich zu sein. Die eigenar-
tige Verdoppelung, die in der Rede vom menschlichen Menschen vorliegt, zeigt an, daß der
Mensch sich selbst verfehlen, daß er die Bestimmung seines Seins verwirken kann. Der
Mensch scheint sich nicht zuletzt dadurch von allen anderen Kreaturen zu unterscheiden,
daß er die Möglichkeit hat, seinem Menschsein zu widersprechen und als ein sich selbst wi-
dersprechendes Wesen da zu sein.192

Diese Möglichkeit des Menschen, seinem eigenen Menschsein zu widersprechen,
ist immer schon realisiert. Der homo sapiens ist noch nicht zugleich der homo hu-
manus.193 Die theologische Anthropologie rechnet also damit, dass die Mensch-
lichkeit des Menschen sich nicht in seinem vorfindlichen Sosein erschöpft, wie es

 Vgl. auch Klein, Inhumanität, 430: „Die Leitdifferenz der theologischen Anthropologie ist die
Unterscheidung menschlich/unmenschlich und nicht die trennende Differenz menschlich/außer-
menschlich (Tier, Gott) oder die entgegensetzende Differenz menschlich/nichtmenschlich (animal
rationale).“ (Herv. fallengelassen). Die Autorin schreitet die Positionen Theodor W. Adornos, Han-
nah Arendts, Martin Heideggers, Giorgio Agambens, Slavoj Žižeks, Judith Butlers, Kenneth Rein-
hards und Emmanuel Levinasʼ ab, um einen Neuansatz zu finden, nachdem Normen der
Humanität wie Vernunft, Sprache, Freiheit, Personalität im 20. Jh. angesichts von Verdinglichung
des Menschen und rational organisierten Massenmorden dekonstruiert worden sind; vgl. Klein,
Inhumanität, 432–435; vgl. Klein, Sozialität. Sie findet die Neufassung der Humanität schließlich
in der „Nicht-Indifferenz zur Inhumanität“ (Klein, Inhumanität, 435).
 Jüngel, Der menschliche Mensch, 196.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 197: „Der homo sapiens und der homo humanus sind
offensichtlich nicht unmittelbar identisch.“ (Herv. i. O.).

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 207



sich mit dem homo sapiens beschreiben lässt. Sie rechnet damit, dass die Mensch-
lichkeit davon zu unterscheiden ist und als Möglichkeit auf den Menschen zu-
kommt; eine Möglichkeit, die er freilich nach gut protestantischem Verständnis
bei Jüngel nicht aus eigener Kraft zu realisieren vermag.194 Im Zusammenhang
der Welt bleibt der Mensch der Ambivalenz ausgesetzt, „menschlich oder un-
menschlich zu sein, mithin die Wahrheit seines Seins zu finden oder zu verfehlen.
Aus dieser Ambivalenz vermag der Mensch selbst nicht herauszukommen. Er ver-
mag von sich aus nicht zur Eindeutigkeit seines Seins zu gelangen.“195

Diese Auffassung Jüngels gründet in der lutherischen Rechtfertigungslehre.
Ihre Grundeinsicht liegt in der Unterscheidung von demjenigen Menschen, der ich
meiner Selbstdefinition nach bin und beanspruche zu sein, und dem Menschen,
der ich durch Gottes Zuspruch bin und durch seine Anrede werde. Dabei erhebt sie
den Anspruch, nicht nur eine Aussage über die Christin, sondern auch über den
Menschen zu treffen.196 Kern ist dabei die Unterscheidung von Person und Werk.197

Dass wir es überhaupt mit einer Unterscheidung zu tun bekommen, geht bis auf
eine hermeneutische Grundstruktur biblischer Texte zurück: sie vermitteln keine
Information, sie reden an. Sie sprechen den Menschen auf sich selbst und zugleich
auf anderes an198, auf etwas, das sich von ihm unterscheidet: sein neues, wahres
Sein. Das macht ihren Charakter als Verkündigungs- und Verheißungsakte aus.199

Indem sie ihn so ansprechen, gehen sie von der Unterscheidbarkeit desjenigen
Menschen aus, wie er sich ohne diese Ansprache selbst versteht und sich zu etwas
macht – durch eigene Leistung, die ihm als Mensch definitive Anerkennung ver-
schaffen sollen; in reformatorischer Sprache: durch Werke –, von demjenigen Men-
schen, der sich dabei unterbrechen lässt von etwas außerhalb seiner selbst, darauf
hört und sein Personsein in diesem Außerhalb-seiner-Selbst gründet. Besser: die bi-
blischen Texte schaffen diese Unterscheidbarkeit allererst; sie gehen in ihrer zu-
sprechenden Grundstruktur von der Unterscheidbarkeit des Menschen von sich
selbst nicht als gegeben aus. Pointiert formuliert Jüngel die reformatorische Grund-
unterscheidung so: „Was die menschliche Person aus sich macht, ist etwas anderes

 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 197: „Seine Menschlichkeit muß der Mensch vielmehr
allererst finden und stets auf neue bewähren. Erst wenn er menschlich wird, kommt er zu sich
selbst. Erst in seiner Humanität bewährt er sich als Mensch.“ Dies, dass der Mensch Mensch
wird, geschieht nach Jüngel durch die Anrede Gottes, vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 197 f.
 Jüngel, Der menschliche Mensch, 206 (Herv. i. O.).
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 194.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 194: Eine Trennung wäre eine falsche Verhältnisbe-
stimmung, die auch nicht im Sinn der Reformation wäre. Die Unterscheidung muss auf die rich-
tige Weise vollzogen werden.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 197.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 198.

208 4 Praktiken



als das, was die Person zur Person macht.“200 In doppelter Weise vom Menschen zu
sprechen, ist nach Jüngel also nicht nur im Sprachgebrauch verankert, in dem wir
einen Menschen zusätzlich noch menschlich oder unmenschlich nennen können,
obwohl er doch bereits ein Mensch ist, sondern auch in der Tiefenstruktur des
Gott-Mensch-Beziehungsgeschehens, wie es sich nach reformatorischer Auffassung
in den biblischen Texten ereignet. Erst durch diese Anrede von außerhalb seiner
selbst wird der Mensch menschlich, wird der Mensch, was er in Wahrheit ist. Der
unmenschliche Mensch ist der Mensch, der durch seine Werke über sich selbst ent-
scheiden und sich selbst besitzen will. Der menschliche Mensch wird durch Gott
angeredet, lässt sich unterbrechen und entspricht dieser Anrede. Dadurch wird er
frei, über sich hinauszugehen, über sich ‚hinauszufahren‘201, nämlich zu Gott und
zum Nächsten; er wird frei davon, auf seine eigenen Selbstfestlegungen festgelegt
zu sein.202 Der Mensch ist ein „Wesen der Wende“203.

Nicht nur von der moralphilosophischen Perspektive aus, sondern auch von
der reformatorisch-theologischen im Besonderen aus wird es daher unmöglich,
die normative Frage nach dem Menschen mit der biologischen Beschreibung des
Menschen gleichzusetzen und damit die normative Frage von der Zuständigkeit
für die Rede vom Menschen zu suspendieren. Der ‚wirkliche Mensch‘ ist nicht
alles, und schon gar nicht ist er von sich aus der ‚menschliche Mensch‘.204

 Jüngel, Der menschliche Mensch, 205.
 Vgl. Jüngels Zitat von Luthers Freiheitsschrift: „feret er uber sich yn gott [...] feret er widder
unter sich durch die liebe“ (zit. n. Jüngel, Der menschliche Mensch, 207). Vgl. auch in der ausführ-
lichen Auslegung der Freiheitsschrift: Jüngel, Freiheit, 100.
 Vgl. ähnlich Jüngel, Freiheit, 97.
 Jüngel, Freiheit, 83.99 u. ö.
 Verwirrend kann in Bezug auf Jüngels Terminologie an dieser Stelle sein, dass er in Gott als
Geheimnis der Welt im Kontext der neuzeitlichen Nicht-Notwendigkeit Gottes davon sprechen
kann, dass der Mensch ohne Gott menschlich sein kann, also gut leben kann, „aufmerksam
hören, streng denken, verantwortungsvoll handeln“ (Jüngel, Gott, 24). Hier scheint die Differenz
dann nicht zwischen menschlichem und quasi ‚unmenschlichem‘ Menschen zu bestehen oder
zwischen homo sapiens und homo humanus, sondern zwischen dem Menschen ohne Gott und
dem Menschen mit Gott. Alles, was oben zum ‚menschlichen Menschen‘ gesagt wurde, gilt hier
dann für den ‚Menschen mit Gott‘ (vgl. z. B. Jüngel, Gott, 257). Webster macht ebenfalls auf ein
Konsistenzproblem an dieser Stelle aufmerksam und löst es, indem er auf Jüngels Rede vom
immer menschlicher werdenden Menschen hinweist (vgl. Webster, Jüngel, 110): Mit Gott zu sein,
macht den Menschen nicht, als ob es ihn vorher nicht gegeben hätte, sondern begründet sein
Menschlicher-Werden. Insofern wäre hier vom Menschen (ohne Gott), vom menschlicher wer-
denden und vom menschlich gewordenen Menschen (dann im eschatologischen Sinn) zu spre-
chen. – In Jüngels Auslegung von Luthers Freiheitsschrift wiederum ist die Differenz von
äußerem und innerem die leitende Differenz (vgl. Jüngel, Freiheit).

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 209



Die Konsequenz, die sich hieraus für den vorliegenden Kontext ergibt, lautet:
Dass rächende und vergeltende Praktiken tief in der menschlichen Sozialität ver-
ankert sein und dort sozialitätsfördernde Wirkung haben können, heißt noch
nicht, dass sie menschlich im Sinn des homo humanus zu nennen sind. Ob sie Aus-
druck des wirklichen oder des menschlichen Menschen sind, wäre mit diesem Be-
fund noch nicht ausgemacht. Vielmehr müsste negative Reziprozität, positive
Reziprozität und A-Reziprozität mit den Deutungsrahmen homo sapiens, homo hu-
manus und ‚homo inhumanus‘205 gekreuzt und ihr Verhältnis allererst bestimmt
werden. Voreilig wäre es nämlich auch, den homo humanus unmittelbar mit posi-
tiver Reziprozität zu besetzen und den unmenschlichen Menschen mit negativer
Reziprozität – doch dazu später (4.4.3.3 bzw. 4.5.1).

Wenn durch rächende und vergeltende Praktiken Beziehungssysteme stabili-
siert oder Kooperation gesteigert werden kann, dann lässt dies also die Möglich-
keit offen, dass diese Sozialität ein Ort von Inhumanität statt von Humanität
ist.206 An den sozialen Phänomenen menschlicher Existenz selbst – nicht nur als
externe Bedrohung – kann die Möglichkeit des Menschen zur Unmenschlichkeit
aufbrechen.207 Sozialität kann selbst ein Einfallstor für Inhumanität sein; sie ist
keinesfalls mit Humanität gleichzusetzen. Anders als empirische Erforschungen
des Sozialen geht es der theologischen Anthropologie nicht als leitende Differenz
um die Frage von Prosozialität und Antisozialität oder Funktionalität und Dys-
funktionalität für Sozialitätsformen. Vielmehr thematisiert sie den Menschen in
seinen Potenzialen – und faktischen Realisierungen – von Unmenschlichkeit ei-
nerseits, in seinen Potenzialen – und fragmentarisch ebenfalls Realisierungen –

von Menschlichkeit, in der der Mensch als Geschöpf Gottes zu sich selbst findet.208

 Jüngel möchte nicht vom ‚Unmenschen‘ sprechen, weil das gerade den Schluss von un-
menschlichen Taten auf eine unmenschliche Person voraussetzt, der der reformatorischen Un-
terscheidung von Person und Werk zuwiderläuft (vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 210). Der
Ausdruck ‚homo inhumanus‘ wird daher im Folgenden nur als Hilfsbegriff verwendet, was die
Verwendungsweise in Anführungszeichen deutlich machen soll.
 Vgl. Klein, Inhumanität, 430: „Sozialität ist somit für sie [die theologische Anthropologie,
L.T.] nicht nur der Ort, an dem sich das Menschsein des Menschen, sondern auch seine Un-
menschlichkeit erweist.“ (Herv. fallengelassen).
 Vgl. Klein, Inhumanität, 435: „Inhumanität zeigt sich demnach an dem, was sich einer Ein-
ordnung durch die Normen des Menschlichen entzieht und deshalb am Ort des Menschen und
an den sozialen Phänomenen seiner Existenz (und nicht außerhalb von ihnen) in destruktiver
Form auftritt.“ (Herv. i. O.).
 Als Leitdifferenz der theologischen Anthropologie die Differenz von menschlich/unmensch-
lich anzusetzen und damit einen gewichtigen Eigenbeitrag für die interdisziplinäre Debatte über
den Menschen und seine Sozialität zu leisten, hat Rebekka A. Klein vorgeschlagen, vgl. z. B.: „Mit
der Ausarbeitung einer Phänomenologie des Zwischenmenschlichen am Leitfaden der Unter-
scheidung menschlich/unmenschlich und mit der Gefahr einer möglichen Indifferenz dieser Un-

210 4 Praktiken



Daher ist Ingolf U. Dalferth in Folgendem zuzustimmen: „So gewiss es ohne
Kooperationsverhalten kein menschliches Zusammenleben gibt, so gewiss ist mit
der empirischen Erforschung menschlichen Kooperationsverhaltens allein noch
nicht entschieden, was es heißt bzw. heißen soll, auf menschliche Weise zusam-
menzuleben.“209 Mutatis mutandis gilt das auch für die Einbettung in Rezipro-
zitätssysteme und Gabezusammenhänge: So gewiss es ohne dieses Systeme kein
menschliches Zusammenleben in koordinierter Form gibt, so gewiss ist mit ihrer
empirischen (etwa ethnologischen) Erforschung allein noch nicht entschieden,
was es heißt bzw. heißen soll, auf menschliche Weise zusammenzuleben.210

Die Fragestellung von dieser Wahrnehmung des Menschen aus wäre also: Ge-
hört (diese) Reziprozität zur Menschlichkeit oder Unmenschlichkeit der menschli-
chen Sozialität? Damit, dass rächende oder vergeltende Reziprozitätsphänomene
Kooperation, auch ‚altruistische‘ Kooperation, steigern können, ist diese Frage noch
keineswegs entschieden. So, wie die verhaltenswissenschaftliche Unterscheidung
zwischen Pro- und Antisozialität nicht identisch ist mit der „moralphilosophischen
Unterscheidung zwischen einer nach normativen Maßstäben gelingenden oder
misslingenden Sozialität“211, wie oben mit der Unterscheidung zwischen ethischer
Legitimität und faktischem Vorhandensein verdeutlicht wurde (vgl. 4.4.2.1), so ist
sie auch nicht identisch mit der „theologische[n] Unterscheidung zwischen mensch-
licher und unmenschlicher Sozialität“212, was dieses Kapitel soweit vor Augen füh-
ren sollte.

Der Mensch kann also im Widerspruch zu sich selbst ‚da sein‘ oder zu sich
selbst finden, d. h. wahrer Mensch werden. Das gilt auch für seine Sozialität, wie
bei Jüngel schon anklang: Der neugewordene oder neuwerdende Mensch kann in
Richtung zu Gott und in Richtung zum Nächsten aus sich herausgehen, über sich
hinauswachsen. Jüngel erläutert dies weiter an der Friedensthematik.213 Wie der
wahre Mensch nicht aus den Selbstverwirklichungen des wirklichen Menschen

terscheidung am Ort des Menschen ergibt sich ein neuer Modus der Thematisierung von Huma-
nität, zu dem auch die theologische Anthropologie einen gewichtigen Beitrag leisten kann. Die
kritischen Einsichten der philosophischen Debatte um das Menschsein des Menschen kann sie
am besten dadurch aufnehmen, dass sie die Leitdifferenz menschlich/unmenschlich und nicht
die Abgrenzung des Menschen von Tier oder Gott ins Zentrum ihres Nachdenkens über die Sozia-
lität des Menschen stellt.“ (Klein, Inhumanität, 435).
 Dalferth, Sünde, 28 f., Anm. 20.
 Zur nicht-empirischen, sondern sozialtheoretischen bzw. -philosophischen Dimension des
Reziprozitäts- bzw. Gabediskurses (genauer zur Frage, welcher Stellenwert Reziprozität bzw.
A-Reziprozität in der menschlichen Sozialität zukommen kann) vgl. unten 4.4.2.
 Klein, Inhumanität, 444.
 Klein, Inhumanität, 444.
 Vgl. Jüngel, Wesen, 11 f.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 211



hervorgeht, so geht auch Friede nicht aus Unfriede hervor. Friede kommt von
Gott und unterbricht den menschlichen Unfrieden; er schafft Raum für eine neue
Gegenwart. Auch die Sozialstruktur wird damit neu. Aus Sicht theologischer Anth-
ropologie ist also mit einer Wandelbarkeit unfriedlicher sozialer Strukturen von
außen zu rechnen, die aber nicht illusorisch für einen unbestimmten Zeitpunkt
erhofft wird, sondern die schon in der sozialen Wirklichkeit Raum gewinnt.
Damit findet der Mensch auch in seiner Sozialität zu seinem wahren Wesen:

Mag also die Wirklichkeit des Menschen noch so sehr durch Krieg bestimmt sein, die Wahr-
heit des Menschen widerspricht dieser Wirklichkeit. In Wahrheit ist der Mensch ein Wesen
des Friedens.214

Die neuartige Qualität dieses Friedens ist dabei nicht zu unterschätzen. Der
Friede, der von Gott kommt und damit gewissermaßen die Sozialität des Men-
schen von außen ‚anspricht‘, macht eine qualitative Differenz zur Sozialität des
wirklichen Menschen auf. Friede als Schalom, den biblische Texte verheißen, ist
qualitativ etwas anderes als Frieden, wenn er allein im Gegenüber zum Krieg ver-
standen wird.215 Die gewandelte Sozialität – der Friede – steht in einer qualitati-
ven Differenz zur vorfindlichen Sozialität – d. h. auch zu Kooperation. Eine
theologische Wahrnehmung von Sozialität in diesem Sinne markiert diese quali-
tative Differenz, die Jüngel immer wieder im Gegenüber von der Wahrheit des
Menschen und seiner Wirklichkeit fasst. Jüngel spricht insofern von einer Wahr-
heit des Menschen, die über sein Dasein als wirklicher Mensch hinausgeht. Aber
diese Wahrheit ist nicht wirklichkeitsfern: Dieses Wesen des Friedens soll der
Menschen werden; er soll „in Wirklichkeit werden, was er in Wahrheit ist“216.

In der beschriebenen qualitativen Differenz liegt eine Pointe der theologi-
schen Anthropologie – eine Pointe, nicht der gesamte Gehalt, sodass ein Zugang
auch zu jener vorfindlichen Sozialität ausgeschlossen wäre, die von den Verhal-
tenswissenschaften mit Kooperation und Defektion, Prosozialität und Antisoziali-
tät beschrieben wird. Aber es drängt das christliche Ethos seit seinen Anfängen
zu dieser Pointe hin. Das ‚letzte Wort‘ über den Menschen ist erst mit dieser
Pointe gesagt. Als ‚wahren‘ Menschen findet sich der homo sapiens erst in dieser
‚Möglichkeit‘ selbst.

 Jüngel, Wesen, 23 (Herv. i. O.).
 Die biblische Rede vom Frieden, der in heiles Dasein und Ganzsein mündet, entfaltet Jüngel,
Wesen, 47 ff.
 Jüngel, Wesen, 23.

212 4 Praktiken



4.4.2.3 Veränderbarkeit von Praktiken
Aber hat die Praxistheorie nicht gerade gezeigt – und in dieser Linie auch die oben
aufgeführten empirischen Ergebnisse –, dass diese Möglichkeit nie verwirklicht
werden wird, dass Menschen in ihren Routinen- und Praktikenbündeln konservativ
sind, d. h. Verhaltensweisen endlos reproduzieren – eben auch vergeltendes oder
rächendes Verhalten? Ist es nicht so, dass sie Verhalten ‚automatisch‘ oder reflex-
haft vollziehen, ohne das Feld der moralischen oder anthropologischen Reflexion
überhaupt erst zu betreten?217 Welche Chance hat hier überhaupt der ‚menschliche
Mensch‘, zum Durchbruch zu kommen?

Es ist richtig: Die Persistenz von Praktiken stellt durchaus eine Herausforde-
rung für die theologische Rede vom wahrwerdenden Menschen dar; für die Rede
von Umkehr und Buße, Neuschöpfung und Heiligung, vom Neuwerden des alten
Menschen. Gewohnheit und Routine sind an diesen Punkten Herausforderungen
für die theologische Anthropologie.

Allerdings kennen auch soziologische Praxistheorien selbst Potenziale der
Veränderung.218 Andreas Reckwitz betont:

Die Routinisiertheit und „Traditionalität“ sozialer Praktiken ist nur die eine Seite der sozialen
Welt; die Praxistheorie betont gleichzeitig, dass die Logik der Praxis nicht aus der Wiederho-
lung von Routinen besteht, sondern dass sich hier auch immer wieder eine interpretative und
methodische Unbestimmtheit, Ungewissheit und Agonalität ergibt, die kontextspezifische Um-
deutungen von Praktiken erfordert und eine „Anwendung“ erzwingt und ermöglicht, die in
ihrer partiellen Innovativität mehr als reine Reproduktion darstellt.219

Das heißt, die Logik der Praxis hat eine zweite Seite220: Durch Eigenschaften der so-
zialen Praxis selbst werden „Offenheit und Veränderbarkeit in der Routine“ ermög-
licht, ja sogar ‚erzwungen‘.221 Denn Praktiken sind kontextgebunden: der Kontext
ihres erneuten Vollzugs kann ‚Umdeutungen‘ erfordern. Praktiken sind zeitlich; d. h.
indem sie erneut angewendet werden, kann es zu sinnverschiebenden Veränderun-
gen kommen. Zudem entstehen Veränderungspotenziale durch die Vielfalt, Konkur-
renz und Überlagerung von Praktiken, also durch die Praktiken gegenseitig. Denn
Praktiken treten in lose gekoppelten Makrokomplexen auf. Am Ort der Agierenden
überschneiden sie sich und schichten sich übereinander.222 So entsteht Mehrdeutig-
keit. Weil es um Praktiken geht und nicht um Strukturen, ist ihnen diese zweite

 Vgl. oben, 4.1.
 Auf die experimentelle Ökonomik wird anschließend noch in diesem Unterkapitel eingegangen.
 Reckwitz, Grundelemente, 294 (Herv. i. O.).
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 294.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 295.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 294 f.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 213



Seite der Veränderbarkeit, Offenheit, Anfechtbarkeit miteingeschrieben. „Anders
formuliert, bewegt sich die Praxis zwischen einer relativen ‚Geschlossenheit‘ der
Wiederholung und einer relativen ‚Offenheit‘ für Misslingen, Neuinterpretation und
Konflikthaftigkeit des alltäglichen Vollzugs.“223 Zwar erkennen die einen in der vor-
reflexiven Routinisiertheit und Wiederholbarkeit die primäre Prägung sozialer Prak-
tiken, während die anderen kulturelle Innovation und eigensinnige Veränderung
überkommener Praxismuster von Anfang an gegeben sehen;224 diese Streitfrage auf
theoretischem Feld tut der Feststellung aber keinen Abbruch, dass Veränderung so-
zialer Praktiken möglich ist. Reckwitz stellt beides als Spannungsfeld zwischen zwei
grundsätzlichen Strukturmerkmalen dar, das der Perspektive der Praxistheorie auf
die soziale Welt zugrunde liegt: ein Spannungsfeld zwischen „der Routinisiertheit ei-
nerseits, der Unberechenbarkeit interpretativer Unbestimmtheiten andererseits.“225

Letztlich erscheint es nach Reckwitz als eine Frage der Bedingungen, ob die Repro-
duktion oder die Modifikation von Praktiken wahrscheinlich wird.226

Eine Veränderbarkeit in der Häufigkeit und Intensität vergeltenden Verhal-
tens ist auch in der experimentellen Ökonomik denkbar. Wenn diese ‚altruisti-
sches Strafen‘ untersucht, geht sie weder davon aus noch kommt sie zu dem
Ergebnis, dass darin nur die Bestätigung eines immerwährenden, stets reprodu-
zierten Vergeltungsprinzips unabhängig von den Bedingungen der jeweiligen Po-
pulation zu sehen sei. Vielmehr sieht sie prosoziale und antisoziale Präferenzen
auf verschiedene Individuen unterschiedlich stark verteilt und fragt danach, wie
prosoziales Verhalten in gemischten Gruppen die Oberhand gewinnen kann.227

‚Altruistisches Strafen‘ stellt dann eine Möglichkeit dar, wie sich prosoziales Ver-
halten durchsetzen kann, auch wenn nicht alle Individuen es als ihre Präferenz
mit sich führen. So hat diese Verhaltensweise das Potenzial, soziale Wirklichkeit
im Lauf der Evolution zu verändern, indem es Normen schützt und durchsetzt,

 Reckwitz, Grundelemente, 294.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 297.
 Reckwitz, Grundelemente, 294.
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 297: „Im Extrem tendieren die ersteren Autoren zu einem
Modell unendlicher sozialkultureller Reproduktion, die letzteren zu einem Modell unendlicher
kultureller, ‚spielerischer‘ Offenheit – eine ausgearbeitete Theorie sozialer Praktiken müsste die
Bedingungen genauer spezifizieren, unter denen eine Reproduktion bzw. eine Modifikation von
Praktiken wahrscheinlich wird.“ (Herv. i. O.). Damit trifft sich die soziologisch-sozialtheoretische
Praxistheorie mit der evolutionären Perspektive, die die Frage der Veränderung je nach Umwelt-
bedingungen in der biologischen Evolution (Genpool und Aktivierung von Genen; vgl. z. B.
McCullough, Beyond revenge, xviiif.181–201.224–237) und/oder in der kulturellen Evolution (Aus-
bildung und Anpassung von Normen, vgl. Bowles/Gintis, Species, 4 u. im Ganzen) verfolgt.
 Vgl. Klein, Christian Love.

214 4 Praktiken



die die Grundlage für Kooperation in einer Gruppe insgesamt bilden.228 Das Mittel
dieser Veränderung ist zwar eine bestimmte Form negativer Reziprozität. Es
wäre aber möglich, dass sich dieses auf lange Sicht erübrigt oder an eine Zentral-
instanz abgegeben wird.

Auch in praxeologischen Theorien der Soziologie, in soziobiologisch-evolutionären
Forschungsansätzen ist also Raum für die Veränderbarkeit von Praktiken bzw. Verhal-
tensmustern. Wie verhält sich das theologisch-anthropologische Konzept Jüngels, das
oben herangezogen wurde, zu dieser Frage? Dass der wirkliche Mensch in seiner Anth-
ropologie daraufhin angesprochen wird, der wahre Mensch zu werden, dass er das
auch soll und wird, wurde schon deutlich. Jüngel hat sich aber auch spezifischer zu
der Frage geäußert, wie es sich im Lauf der Geschichte mit den neuen Möglichkeiten
verhält, die an bestimmten Punkten aufscheinen, dann aber nicht realisiert werden.
Gibt es eine Art Versteifung im Lauf der Geschichte? Schließen sich Möglichkeitshori-
zonte endgültig? Und, theologisch besonders relevant, wird es mit steigender Entfer-
nung zu den biblischen Texten und den darin bezeugten Ereignissen und Erfahrungen
unwahrscheinlicher, dass sie den Menschen auf sein wahres Menschsein anreden kön-
nen? In einem Aufsatz zum Thema Wirkungsgeschichte befasst sich Jüngel mit dieser
Problematik: Zwar kann die Wirklichkeit tatsächlich nicht wiederholt werden. Das
Wirkliche vergeht. Das Mögliche, das über das Wirkliche hinausgeht, bleibt aber beste-
hen. Möglichkeitshorizonte tun sich auf, wo das Wahre Ereignis wird.229 Die Möglich-
keiten, die sich beim Ereignis des Wahren aufgetan haben, bleiben in der Geschichte
als ‚Potenzial‘ erhalten.230 Jüngel verweist für diesen Gedanken auf Søren Kierkegaard:

Zum Ereignis des Wahren gehört mehr als ein factum brutum in der langen Kette von Fak-
ten, als die die Geschichte oft aufgefasst zu werden pflegt. Zum Ereignis des Wahren gehört
die Eröffnung von Möglichkeiten, die als solche nicht notwendig in die Vergangenheit ent-
schwinden. Es ist das hermeneutische Verdienst Søren Kierkegaards, diesen Sachverhalt
herausgearbeitet zu haben: „Die Möglichkeit, aus der das Mögliche, welches zum Wirklichen
wurde, hervorging, begleitet beständig das Gewordene und bleibt bei dem Vergangenen, ob
auch Jahrtausende dazwischen lagen; sobald der Spätere wiederholt, dass es geworden ist
[...], so wiederholt er dessen Möglichkeit“.231

 Vgl. Klein, Christian Love.
 Jüngel denkt hier in erster Linie an das Christusereignis, wo sich nach christlichem Glauben
das Wahre in hervorragender Weise ereignet hat.
 Vgl. Jüngel, Wirkung, 114 f.
 Jüngel, Wirkung, 114 f., Herv. i. O., unter Referenz auf Kierkegaard, Philosophische Brocken,
82. Jüngel lässt aus, wie das geht: das Gewordene wiederholen. Bei Kierkegaard steht: „und das
tut er indem [sic] er es glaubt“ (Kierkegaard, Philosophische Brocken, 82). Glauben meint hier
den Glauben daran, dass das Gewordene geworden ist – und nicht ‚notwendig‘ war. Wäre es not-
wendig gewesen, wäre es einfach da gewesen. Wenn man glaubt, dass etwas aus einer Möglich-

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 215



Sowohl die Möglichkeit, aus der das vergangene Wirkliche hervorging, als auch die
Möglichkeiten, die es selbst eröffnete, bleiben bestehen.232 Diese bleibenden Mög-
lichkeiten haben revolutionäre Energie, so Jüngel.233 Zeigen sie doch auf, wie unser
gegenwärtiges Wirkliches anders sein und werden könnte; bleiben sie doch Mög-
lichkeiten auch für heute, wenn wir befähigt werden, sie als solche wahrzunehmen.

4.4.2.4 Zusammenfassung
Im Rückblick auf dieses Kapitel (4.4.2) ist zu sagen: Auch wenn rächende und ver-
geltende Praktiken womöglich tief im Sozialen verankert sind und dabei sozia-
litätsfördernde Wirkung haben, ist damit noch nicht das letzte Wort über den
Menschen gesprochen; das soll hier heißen: eine solche Verankerung schließt
nicht aus, dass Potenziale für modifizierte oder alternative Praktiken bestehen
und auf ihre Verwirklichung warten. Aus theologischer Sicht würde es unser
Selbstverständnis als Menschen erheblich beschränken, gar nicht erst damit zu
rechnen. Mit der Identifizierung dieser Praktiken als ‚prosozial‘, oder in anderer
Weise sozialförderlich, ist noch nicht zugleich deren ethischer Wert bestimmt.
Das gleiche gilt für ihre Humanität oder Inhumanität, die sich erst in der konkre-
ten Situation und der spezifischen Bezugnahme des einen Menschen auf den an-
deren erweist.

4.4.3 Zu reziproker und a-reziproker Sozialität

Nachdem dieser prinzipielle Perspektivunterschied deutlich geworden ist, der
durch die Unterscheidung des homo sapiens von einem homo humanus entsteht,
könnte man überlegen, ob nach dieser Klärung nicht wenigstens eine relative
Wertschätzung von Reziprozitätssystemen, in ihnen enthaltenen Praktiken nega-
tiver Reziprozität und deren sozialer Funktion aus theologischer Sicht möglich
ist. Einmal scheint die Alltäglichkeit von Sanktionen, wie sie die Organisationsso-
ziologie und -psychologie beschreibt, ja faktisch unbestreitbar. Die Bestrafung
von Trittbrettfahrern ist schlichtweg notwendig; tit for tat scheint so gesehen un-
problematisch und mit Blick auf Steuerhinterziehung und ähnliche Verhaltens-
weisen unvermeidlich. Reziprozität sorgt hier dafür, dass niemand ausgebeutet
wird. Dass vieles davon im alltäglichen, routinierten und z. T. völlig unartikulier-

keit hervorgegangen ist und nicht mit Notwendigkeit ‚da war‘, dann bleibt diese Möglichkeit als
Möglichkeit bestehen.
 Vgl. Jüngel, Wirkung, 155.
 Vgl. Jüngel, Wirkung, 115.

216 4 Praktiken



ten Bereich geschieht und nicht im Fokus moralischer Betrachtung steht – anders
als etwa das Strafrecht – könnte auch von Vorteil sein, um den Bereich der Moral
nicht zu überdehnen, kein Ethos der Wehrlosigkeit zu verbreiten oder sich als
Theologie allein auf das Absolute zu kaprizieren und damit realitätsfremd zu
werden. In wertschätzendem Sinn wird Reziprozität, die auch negative Reziprozi-
tät enthält, in der Theologie als ‚iustitia connectiva‘ aufgegriffen. Darum soll es
im nächsten Abschnitt gehen. Unmittelbar daran schließt sich aber die Auseinan-
dersetzung darum an, wie hoch solche Reziprozität zu werten ist, besonders in
Abgrenzung zur a-reziproken Gabe. Das wird an der Goldenen Regel diskutiert,
wie danach dargestellt wird.

4.4.3.1 Reziprozität und ‚iustitia connectiva‘: relative Wertschätzung
Die Debatte um Reziprozität und Gabe hat in der Theologie schon breite Rezep-
tion erfahren. Ein Ort, an dem Praktiken negativer Reziprozität in Reziprozitäts-
systeme und Gabe-Zusammenhänge in der Theologie eingebettet wurden, ist der
biblische Tun-Ergehen-Zusammenhang. Um diesen lange als ‚Vergeltungsdogma‘
dargestellten Zusammenhang zu plausibilisieren, ist eine auf Reziprozität grün-
dende Vorstellung geltend gemacht worden, die in dieselbe Richtung weist wie
die Einbettung in Reziprozitätssysteme in der Ethnologie, Anthropologie und So-
ziologie im Sinn der dritten Sinnzuschreibung (vgl. 4.3.2.3) – und daher von we-
sentlicher Relevanz für den Zusammenhang dieses Kapitels ist.

Jan Assmann hat zunächst für die Ägyptologie den Terminus der ‚iustitia con-
nectiva‘, der konnektiven Gerechtigkeit, geprägt, der dann – vor allem über Bernd
Janowski – Eingang in die Debatte um den biblischen Tun-Ergehen-Zusammenhang
in der christlichen Exegese gefunden hat.234 In der Erwartung, dass die Tat auf den
Täter zurückfällt, spiegelt sich demnach eine Form von Gerechtigkeit (Ma’at), die
auf der Verbundenheit der Menschen untereinander gründet und sich darin mate-
rialisiert. Der Zusammenhang von Tun und Ergehen kommt „auf dem Wege sozia-
ler Interaktion“235 zustande. Ihm liegt das Prinzip der Gegenseitigkeit zugrunde,
des ‚Füreinander-Handelns‘.236‚Vergeltung‘ – wenn man diesen Begriff für das Alte

 Vgl. Assmann, Maʼat; Assmann, Vergeltung; Janowski, Tat; Janowski, Art. Vergeltung; Janow-
ski, Konfliktgespräche, 138 u. ö.; Janowski, JHWH, 116–118. In die Ethik gelangte der Begriff v. a.
dort, wo es um biblische Gerechtigkeitsvorstellungen ging, so Huber, Gerechtigkeit, 190–192;
Jähnichen, Gerechtigkeit als Solidarität, 44.47.
 Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.3.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.3.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 217



Testament noch in Anspruch nehmen will – sei so verstanden eine „Kategorie der
sozialen Interaktion“237 und bedeute dann ‚etwas erstatten/zurückzahlen‘.238

Nach der Forschungsgeschichte, die bei dieser Thematik mit verschiedenen
Problemen gerungen hatte, war das ein positiver und für die Gegenwart an-
schlussfähiger Gedanke. Klaus Koch war zunächst gegen die kaum hinterfragte
Annahme, das Alte Testament sei von einem Vergeltungsglauben oder gar Vergel-
tungsdogma durchprägt, ins Feld gezogen.239 Koch sprach im Gegensatz dazu von
einem Tun-Ergehen-Zusammenhang, einer „schicksalwirkenden Tatsphäre“, die
wie von selbst auf den Täter zurückwirke.240 Von einer Strafe von oben, von
außen und auf Grundlage einer fixierten Norm wie im juridischen Verständnis
von Vergeltung könne hier nicht die Rede sein.241 Vielmehr hat die Sphäre, die
durch eine solche Tat entsteht, bei Koch einen fast stofflichen Charakter, eröffnet
einen Bereich, der sich mit der Täterin mitbewegt, wird zu einem ‚machthaltigen
Ding‘.242 Diese Tatsphäre bewirkt dann das Ergehen, das Schicksal des Täters.
Gott kommt dann noch die Rolle zu, diesen Zusammenhang zu ‚vervollständigen‘
oder ihm einen ‚Hebammendienst‘ zu leisten.243 So sehr diese Deutung das Gottes-
bild entlastet – bei allen Fragen im Einzelnen, die dabei debattiert wurden – und
schnell Zustimmung fand, so deutlich wird daran der Abstand zu modernem Den-
ken, mit dem sich eine solche Tatsphäre schwer vermitteln lässt.244

Ganz anders bei der Vorstellung der konnektiven Gerechtigkeit: „Der Ge-
danke jedoch, dass Tatfolgen über das Netz sozialer Beziehungen vermittelt auf
die Handelnden zurückkommen, ist ein ungemein attraktives Erklärungsmo-
dell.“245 Es ist aber – so die Exegetin Alexandra Grund – nicht nur für moderne
Rationalitäten besser vermittelbar als die ontologisierte Variante bei Koch, son-
dern spricht auch kulturübergreifende Dynamiken an, „durch die soziale Netze
förderlicher Beziehungen aufgebaut oder zerstört werden“246, und zeigt damit

 Janowski, Art. Vergeltung.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.3.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 1.
 Vgl. Koch, Vergeltungsdogma; Koch, Prinzip.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.1.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.1.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.1; Janowski, Art. Vergeltung.
 Vgl. Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.2. Dieser Kritikpunkt richtet sich ins-
besondere gegen „die Vorstellung von einem quasi naturgesetzlichen Automatismus“ (Grund, Art.
Tun-Ergehens-Zusammenhang, 655). Weitere betreffen Kochs Bestreitung juridischen Denkens und
die Marginalisierung der Rolle JHWHs (vgl. Grund, Art. Tun-Ergehens-Zusammenhang, 655).
 Grund, Auge, 72.
 Grund, Auge, 72.

218 4 Praktiken



zeitlose Bedeutsamkeit. Außerdem sieht sie das Modell als anschlussfähig für
kommunitaristische Entwürfe einer solidarischen Gesellschaft und für neuere So-
zialtheorien (z. B. ‚soziales Kapital‘).247 Grund sieht zwar auch Probleme und
Grenzen dieser Deutung für das Alte Testament.248 Dennoch lässt sich bilanzieren,
dass Janowskis Fruchtbarmachen von Assmanns Gedanken des Füreinander-
Handelns „vielfach Zustimmung gefunden“ hat.249

Den Anschluss an den Gabe-Diskurs im Ausgang von Mauss unternimmt
Grund selbst.250 Unter Referenz auf frühe Beiträge im Anschluss an Maussʼ Theo-
rie der Gabe, auf Malinowski, Thurnwald und George C. Homans aus dem weite-
ren Gabe- bzw. Reziprozitätsdiskurs deutet sie den Tun-Ergehen-Zusammenhang
als Ausdruck eines Prinzips der Gegenseitigkeit, das tief im menschlichen Lebens-
ablauf verwurzelt und dem von jeher die größte Bedeutung im sozialen Leben
zugekommen sei.251 Mit Thurnwald sieht sie in diesem Prinzip der Gegenseitigkeit
ein grundlegendes Prinzip sozialer Interaktion, auf dem auch die frühen Formen
des Rechts aufbauten.252

Der Tun-Ergehen-Zusammenhang – und mit ihm das Prinzip der Vergeltung,
im Positiven wie Negativen – wird hier also von exegetischer Seite bereits in den
Kontext des Gabe- bzw. Reziprozitätsdiskurses gestellt und dadurch erklärt und
plausibilisiert. Das geht mit der Bewertungsverschiebung, die oben im letzten
Punkt (4.3.2.3) skizziert wurde, Hand in Hand. Denn „[d]ie atl Vorstellung vom
T. [Tun-Ergehen-Zusammenhang, L.T.] entwirft eine Schöpfung und Gesellschaft
immanente gerechte Ordnung, durch die gemeinschaftsförderliches Handeln
sinnvoll wird. Sie ist im Horizont der Möglichkeiten der Unterbrechung des
T. [Tun-Ergehen-Zusammenhang, L.T.] durch Vergebung u. a. zu erörtern, und ist,
auch wenn ihre theol. Grenzen sichtbar sind, nicht voreilig zu verwerfen.“253

Wäre diese Reziprozität daher nicht von christlicher – insbesondere evangeli-
scher254 – Theologie her stärker wertzuschätzen? Müsste hier die Theologie nicht
trotz aller oben aufgemachten Perspektivunterschiede zumindest der Argumenta-
tion qua Einbettung in Reziprozitätssysteme und Gabe-Zusammenhänge (vgl. 4.3.2.3)

 Vgl. Grund, Auge, 72.
 Vgl. Grund, Auge, 75 f.; vgl. dazu auch Freuling, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, Punkt 2.3.
 Vgl. Grund, Auge, 70.
 Vgl. Grund, Auge, 70 f. Vgl. aber auch schon den TRE-Artikel zur Goldenen Regel von 1985
(Schrey, Art. Goldene Regel, 581), wo bereits der Reziprozitäts- und Gabediskurs in Beziehung
zum „Prinzip der Gegenseitigkeit“ und der Goldenen Regel gesetzt wird.
 Vgl. Grund, Auge, 70 f.
 Vgl. Grund, Auge, 71.
 Grund, Art. Tun-Ergehens-Zusammenhang, 656.
 Vgl. Maschmeier, Reziproke Barmherzigkeit, 14 f.340 f., der in der Reserve christlicher Exege-
ten gegenüber Reziprozität eine Verteidigung des sola gratia am Werke sieht.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 219



ein gewisses Recht einräumen? Und wie weit würde dieses zugestandene, relative
Recht gehen? Gibt es andere Vorstellungen im biblischen Kanon, die eine solche Re-
ziprozität auf Basis konnektiver Gerechtigkeit – die dann eben auch negative Rezip-
rozität mit sich bringen würde – infrage stellen oder ein Gegengewicht dazu bilden?

Der biblische Punkt, an dem sich eine Antwort festmacht, ist die ‚Goldene
Regel‘ in Mt 7,12 und Lk 6,31. Darauf wird auch in systematisch-theologischem, be-
sonders ethischem Zusammenhang vielfach Bezug genommen – als diejenige
Stelle, an der Reziprozität im Sinn der iustitia connectiva neutestamentlich am
deutlichsten greifbar wird. Gilt doch die Goldene Regel nach allgemeiner Auffas-
sung – unbenommen der exegetischen Auseinandersetzungen – als Ausdruck von
Reziprozität, die Feindesliebe aber als deren Durchbrechung.255 Während also im
Kontext des Tun-Ergehen-Zusammenhangs Reziprozität – auch negative Rezipro-
zität innerhalb einer Gemeinschaft – begrenzt, aber doch positiv thematisiert
wird, steht es am Schauplatz der Auseinandersetzung um die Goldene Regel an-
ders. Dort stehen sich Auf- und Abwertungen menschlicher Reziprozität diame-
tral gegenüber. Das soll im Folgenden kurz gezeigt werden.

4.4.3.2 Reziprozität, Goldene Regel, Nächsten- und Feindesliebe
Die sogenannte Goldene Regel steht im Matthäus- und Lukasevangelium an zen-
tralen Stellen; nämlich im Kontext der Bergpredigt bzw. der Feldrede.256 Nach der
Zürcher Übersetzung lauten die entsprechenden Stellen:

Also: Wie immer ihr wollt, dass die Leute mit euch umgehen, so geht auch mit ihnen um!
Denn darin besteht das Gesetz und die Propheten. (Mt 7,12)

Und wie ihr wollt, dass die Leute mit euch umgehen, so geht auch mit ihnen um. (Lk 6,31)

Bei Matthäus gewinnt die Goldene Regel durch den summarischen Anspruch –

„Denn darin besteht das Gesetz und die Propheten“ – sogar noch zusätzliches Ge-
wicht. Da im gleichen Komplex jeweils auch die Nächsten- und Feindesliebe als

 Vgl. Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 269 mit Verweis auf Meisinger (Anm. 231).
 Auch andere Stellen der Bibel müssten in eine ausführliche exegetische Behandlung der
Thematik einbezogen werden (etwa die Stellen zum Vergeltungsverzicht in beiden Testamenten
und die Aufforderung, nicht Böses mit Bösem zu vergelten; vgl. 1 Thess 5,15a; vgl. auch Röm 12,17;
1 Petr 3,9). Für den Kontext hier geht es darum, am doch gewichtigsten Ort der Diskussion, der
auch in der Systematischen Theologie und besonders in der Ethik eine besondere Rolle spielt, die
Auseinandersetzung um den Stellenwert der Reziprozität darzustellen, auf die sich die dritte
Sinnzuschreibung (vgl. 4.3.2.3) beruft.

220 4 Praktiken



Gebot hervorgehoben werden,257 die als Ausweis einer nicht-reziproken, einsei-
tig-zuvorkommenden Haltung gelten, kreist die Debatte der Interpretation um die
Frage, in welchem Verhältnis Goldene Regel und Liebe zueinander stehen – und
wie sich dieses Verhältnis in einem weiter gezogenen Kreis zu Vergeltung oder
Reziprozität verhält.258

Für die Position, die Reziprozität durch das Liebesgebot durchbrochen ver-
steht, steht Albrecht Dihle. Seine Monografie zur Goldenen Regel bildet immer
noch den Referenzpunkt für viele aktuelle Beiträge zum Thema.259 In Bezug auf
das Alte Testament spricht Dihle von einem „hochaltertümlichen Vergeltungsden-
ken“260, wie es am schärfsten im ius talionis ausgedrückt sei.261 Dieses Denken
hätte die Predigt Jesu und die frühchristliche Theologie überwunden.262 Die Gol-
dene Regel setze zwar eine rationale Analyse voraus, die erst in einer relativ spä-
ten Zeit zu erwarten sei. Durch die „in ihr wirksame sittliche Urteilsweise“263

aber wurzele sie immer noch in jenem Vergeltungsdenken, wie es der Gegensei-
tigkeitscharakter der Goldenen Regel ausweise. Sie gehöre damit „einer früheren
und primitiveren Schicht des sittlichen Bewußtseins an als das Nächstenliebege-
bot in seiner allgemeinen Form“264. Mit dem Gebot der Feindesliebe schließlich,
noch mehr als im Gebot der Nächstenliebe, werde „jede an der Vorstellung vom
faktischen Ausgleich orientierte Sittlichkeit bestritten“265.

 Bei Mt etwas weiter entfernt: Mt 5,43–48; vgl. auch den Rache-/Vergeltungsverzicht Mt 5,38–
42; bei Lk in unmittelbarem Kontext zu Feindesliebe: Lk 6,27–30.32–35.
 Vgl. Luz, Matthäus, 507, der das entscheidende Interpretationsproblem in der Frage gestellt
sieht: „Wie verhält sich die Goldene Regel zur Feindesliebe?“. Von der Anstößigkeit, die die Gol-
dene Regel im Verhältnis zum höherwertig empfundenen Feindesliebegebot in den Interpretatio-
nen ausgelöst hat, berichtet Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 269–271.
 Vgl. Dihle, Goldene Regel.
 Dihle, Goldene Regel, 12.
 Vgl. Dihle, Goldene Regel, 13.
 Vgl. Dihle, Goldene Regel, 72.
 Dihle, Goldene Regel, 13.
 Dihle, Goldene Regel, 110.
 Dihle, Goldene Regel, 111. – Mit dieser scharfen Abwertung der Goldenen Regel gerät Dihle
in Erklärungsnot: Warum steht die Goldene Regel dann aber überhaupt noch in den Evangelien,
wenn sie doch ganz dem überkommenen Vergeltungsdenken zugeschlagen werden muss? Dihle
muss ihren Status deutlich relativieren, um eine so starke Abgrenzungsfigur durchhalten zu kön-
nen. Bei Mt verortet er sie nicht beim historischen Jesus, sondern im ‚Spätjudentum‘. Bei Lk rela-
tiviert er die Goldene Regel durch ein indikativisches Verständnis: Dort bezeichne die Goldene
Regel eben das Verhalten, das Jesus allgemein vorfindet und kritisiert. Vgl. Dihle, Goldene Regel,
113–115. Vgl. dazu kritisch Schürmann, Lukasevangelium, 350, Anm. 56; 351 f.; Klein, Lukasevange-
lium, 257, Anm. 54; Harnisch, Goldene Regel, 205, Anm. 8 (Lit!); Maschmeier, Reziproke Barmher-
zigkeit, 305, Anm. 892.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 221



Dass sich hier ein Problem mit der Abwertung des Alten Testaments bzw. des
Judentums zur Zeit Jesu im Zuge einer moralischen Fortschrittserzählung stellt,
liegt auf der Hand.266 Auch die starke Abgrenzung von popularethischen Vorstel-
lungen im antiken Raum, in dem die Goldene Regel verbreitet war, wurde von
Anfang an scharf kritisiert.267 Das heißt aber nicht, dass die systematische Posi-
tion, die die Spannung zwischen Goldener Regel und Feindesliebe hervorhebt,
nicht auch heute vertreten würde.268

Die Mehrheit der exegetischen Stimmen hält es heute nicht für möglich, die
Goldene Regel derart aus den Evangelien nach Matthäus und Lukas auszugrenzen.
Schließlich stellt sie eine nicht nur im Judentum, sondern auch in vielen anderen
Kulturkreisen verbreitete ethische Faustregel dar, der unmittelbare Plausibilität zu-
zukommen scheint. Viele sehen die Goldene Regel allerdings offen für verschiedene
Interpretationen.269 Vor allem könne sie im Sinn einer Klugheitsregel verstanden
werden, die nach der Maxime do ut des quasi utilitaristisch auf künftige Reinge-
winne durch Kooperation setzt.270 Der Kontext der Feindesliebe bei Matthäus und
Lukas kläre aber nun, dass sie so nicht gemeint sein könne.271 Das heißt, viele ex-
egetische Sichtweisen binden die Goldene Regel mit dem Feindesliebegebot zusam-
men – anders als Dihle – und machen sie im gleichen Zug davon abhängig.272

 Abgesehen davon, dass auch das Nächstenliebegebot ja auf alttestamentarische Wurzeln zu-
rückgeht, vgl. Lev 19,18; Ex 23,4–5.
 Vgl. Heiligenthal, Art. Goldene Regel, 574.
 Maschmeier sieht die Auslegung von Ulrich Luz grundsätzlich in dieser Linie: er fasst Luzʼ
Position mit „Einseitige Liebe als Gegensatz zur Gegenseitigkeit der Goldenen Regel“ zusammen
(Maschmeier, Reziproke Barmherzigkeit, 301). Vgl. aus der Ethik exemplarisch Frey, Wege, 194:
Dihle habe in einer wichtigen Monografie verdeutlicht, dass kein unmittelbarer Weg von der Gol-
denen Regel zum Liebesgebot führe.
 So explizit Luz, Matthäus, 507; Thom, Art. Goldene Regel; Burchard, Art. Goldene Regel.
 Vgl. auch Bultmanns häufig zitiertes Diktum, die Goldene Regel enthalte „die Moral eines
naiven Egoismus“ (zit. n. Heiligenthal, Art. Goldene Regel, 574).
 Vgl. z. B. Schweizer, Evangelium, 81: Die Goldene Regel sei „selbstverständlich nicht bloß im
Sinn eines klugen Rates, weil man dann die Gegenleistung des andern erwarten dürfte“, zu
verstehen.
 Letztere Analyse ist die Pointe von Maschmeier (vgl. Maschmeier, Reziproke Barmherzig-
keit, 306 u. ö.). Vgl. zum Befund insgesamt: Luz, Matthäus, 511 („das Liebesgebot der zentralste
‚Vorspruch‘ der Goldenen Regel“); Konradt, Evangelium, 122 (das radikale Liebesgebot expliziere
die Goldene Regel materialethisch); Harnisch, Goldene Regel, 213.281 f.221 f. (die Goldene Regel
rufe „nichts anderes als die Pointe des Liebesgebots“ in Erinnerung [221]); Gnilka, Matthäusevan-
gelium, 266 sowie 267 (das Evangelium biete die „notwendige Erklärung und Bestimmung der
Goldenen Regel“, indem es diese an das Liebesgebot binde); Söding, Nächstenliebe, 117–119;
Schürmann, Lukasevangelium, 351 f. (die Goldene Regel generalisiere die radikale Gebebereit-
schaft des Vorverses). Häufig wird über Mt 22,40 argumentiert, wo Gesetz und Propheten an der

222 4 Praktiken



Gerade in ihrer positiven Fassung273 gehe sie auf andere zu, zeige also „ethische
Initiative“274 im Sinn der Feindesliebe. Das gehe deutlich über das Kalkül künftiger
Reziprozitätserwartungen hinaus. Die Goldene Regel setze dabei Empathiefähigkeit
voraus:275 Was würde ich mir in der Lage des anderen wünschen, dass mir getan
werde? Fantasie ist gefragt.276 Dabei sprechen einige exegetische Beiträge von einer
idealen277 oder intendierten278 Reziprozität oder einem erwünschten279 oder erhoff-
ten280 Verhalten.

So bietet sich auch eine Vermittlung zwischen Reziprozität und Areziprozität
an, wie sie bei manchen Interpretationen explizit wird: Die Feindesliebe macht den
ersten Schritt, ergreift Initiative, geht auf die andere zu – um dadurch ein Rezipro-
zitätsverhältnis zu beginnen.281 Das ist auch für das Verhältnis von Neuem und
Altem Testament, von einseitiger Feindesliebe und gegenseitiger iustitia connectiva
von Bedeutung. Die reziproke, konnektive Gerechtigkeit würde dann nämlich nicht

Liebe festgemacht werden, was ja in Mt 7,12 in Bezug auf die Goldene Regel geschieht (vgl. Luz,
Matthäus, 511; Konradt, Evangelium, 122; Wiefel, Matthäus, 149).
 Die negative Fassung lässt sich am sprichwörtlichen „Was du nicht willst, dass man dir tu,
das füg auch keinem andern zu“ festmachen. Die positive Fassung lautet nach Mt 7,12: „Wie
immer ihr wollt, dass die Leute mit euch umgehen, so geht auch mit ihnen um!“ (auffällig hier
das ‚wie‘ statt eines ‚was‘). Es ist umstritten, ob die positive Fassung spezifisch christlich ist. Häu-
fig wird darauf hingewiesen, dass dies zwar nicht der Fall sei, aber die negative Fassung deutlich
verbreiteter sei. Vgl. Wengst, Regierungsprogramm, 201–203; Fiedler, Matthäusevangelium, 189;
Sand, Evangelium, 149; Bovon, Evangelium, 322; Gnilka, Matthäusevangelium, 265; Luz, Matthäus,
510; Klein, Lukasevangelium, 257; Wiefel, Lukas, 135 f.; Söding, Nächstenliebe, 118; differenzierend
Konradt, Evangelium, 121. Zur Diskussion, ob zwischen negativer und positiver Fassung ein rele-
vanter Bedeutungsunterschied besteht, vgl. Harnisch, Goldene Regel, 210, Anm. 33 (Lit!). Aus der
systematisch-theologischen Literatur vgl. z. B. Frey, Wege, 194, Anm. 88, der die qualitative Diffe-
renz zwischen negativer und positiver Fassung darin sieht, den Anfang zu riskieren (vgl. Frey,
Wege, 413.464, Anm. 36). Vgl. auch Scheule, Lob, 564 f.
 Bovon, Evangelium, 322, vgl. auch 328; Luz, Matthäus, 512; Gnilka, Matthäusevangelium,
166 f.266; Harnisch, Goldene Regel, 212.
 Vgl. Reiner, Goldene Regel, 285 f.356–361; Theißen, Gesetz, 241.245; Wiefel, Matthäus, 149;
Gnilka, Matthäusevangelium, 267, Luz, Matthäus, 512; Konradt, Evangelium, 122.
 Vgl. Theißen, Gesetz, 241; Gnilka, Matthäusevangelium, 267; Frankemölle, Matthäus, 270;
Luz, Matthäus, 512.
 Vgl. Theißen, Gesetz, 241.
 Vgl. Kollmann, Goldene Regel, 104.
 Vgl. Wolter, Lukasevangelium, 258.
 Vgl. Konradt, Evangelium, 122; Theißen, Gewaltverzicht, 166 kann sogar von einem neuen
ius talionis sprechen (vgl. Theißen, Gewaltverzicht, 169; allerdings nur in Bezug auf Lk); vgl. auch
Burchard, Art. Goldene Regel: „Zerstörte Gegenseitigkeit soll einseitig wieder aufgerichtet wer-
den, weil die Kontrahenten Menschen sind und hoffentlich auch antworten werden.“
 In diesem Sinn auch Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 271 f.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 223



außer Kraft gesetzt, bliebe aber auch nicht einfach als Widerpart zur Feindesliebe
stehen, sondern bliebe weiterhin das Ziel. Die Feindesliebe könnte genau jene Kon-
nektivität oder Gemeinschaftstreue reziproker, als gelingend vorgestellter Bezie-
hungen in Krisenfällen in Gang setzen, wo sie sonst beendet wären.282

Manche Beiträge halten damit eine positive Reziprozitätserwartung für möglich:
Sie wollen die Reziprozität aus ihrer Abwertung als ökonomisch orientiertes do ut
des befreien und weisen darauf hin, dass Reziprozität auch zu gelingenden Bezie-
hungen zwischen Christen gehört.283 Manche sprechen von einer ‚neuen Reziprozi-
tät‘, die hier ihren Anfang nimmt.284

Einerseits ist also umstritten, ob die Goldene Regel zu einem Reziprozitäts-
denken gehört, andererseits, ob dieses Reziprozitäts- oder auch Vergeltungsden-
ken negativ zu bewerten ist. Das Reziprozitätsmoment der Goldenen Regel wird
aus der negativ gefärbten Deutung als Ausdruck von Vergeltungsdenken heraus-
gelöst, zum Teil auch aus der Deutung als eigennütziger Nutzenkalkulation. Den-
noch gilt manchen aktuellen Auslegungen eine Spannung zwischen Einseitigkeit
oder Gegenseitigkeit, zuvorkommender Liebe oder Reziprozitätserwartung nach
wie vor als Grundspannung zwischen Goldener Regel und Feindesliebegebot.285

Die Interpretation der Goldenen Regel und ihre Einbettung in den Kontext von
Bergpredigt bzw. Feldrede erweist sich als neuralgischer Punkt für einen Zugang
zum Phänomen der Reziprozität – und nicht nur zwischenmenschlicher Rezipro-
zität – für eine Perspektive christlicher Theologie.

Die gegenwärtige Debatte um Reziprozität und A-Reziprozität im Verhältnis
von Goldener Regel und Liebesgebot ist in Exegese und Systematischer Theologie
geprägt von der Position Paul Ricœurs. Sie ist bleibender Referenzpunkt für die
reziprozitätsskeptische Position. Die Logik der Überfülle, wie sie in Jesu Gleichnis-
sen vom Reich Gottes zum Ausdruck kommt, ist von einer anderen Qualität als
die Logik der Äquivalenz. Hier übersteigt Liebe Gerechtigkeit.286 Es würde daher

 Vgl. Bormann, Ethik, 324; Gnilka, Matthäusevangelium, 266.
 So Maschmeier, Reziproke Barmherzigkeit, 11–21, bes. 14 f.327; Hoffmann, Gaben.
 Vgl. Bovon, Evangelium, 322.
 Vgl. zusätzlich zu oben Wolter, Lukasevangelium, 254 („Die Aufhebung des Prinzips der ethi-
schen Reziprozität“) und 255 (Durchbrechung der Reziprozität ist der ethische identity marker);
Gnilka, Matthäusevangelium, 166 f.: „Das Prinzip des do ut des darf im Kontext des Evangeliums
nicht in sie [die Goldene Regel, L.T.] eingetragen werden, vielmehr will sie zum zuvorkommen-
den Liebeshandeln anregen, unabhängig davon, wie der andere reagiert.“; Bovon, Evangelium,
314: „Jesus überwindet das Prinzip der Gegenseitigkeit und der Vergeltung.“ – was u. a. Dihle
„sehr richtig erkannt“ hätte (314 mit Anm. 22).
 Vgl. Ricœur/Bayer, Liebe, v. a. 49.

224 4 Praktiken



bedeuten, eine „fruchtbare Spannung“287 zu verwischen, wenn die qualitative Dif-
ferenz zwischen erhoffter, überschießender Sozialität aus Liebe zur gegenseitig-
reziproken Sozialität nivelliert werden würde. Auch wenn sich die Spannung von
einem Kontrast in Ricœurs frühen Werken, dann zur Dialektik288 und schließlich
zu einem Zirkel entwickelt289, sodass die Logik der Überfülle auch auf die Logik
der Äquivalenz angewiesen ist, um nicht „im luftleeren Raum zu schweben“290,
vor allem wenn es um die Gestaltung einer gerechten Gesellschaft geht291, bleibt
die Differenz erhalten: Eine zweite „erste Gabe“ ist nicht das Gut des gegenseiti-
gen Tausches (Wechselseitigkeit statt Gegenseitigkeit), sondern eine erneute Initi-
ative zur Gemeinschaft.292

Während also der Reziprozitätsdiskurs ausgehend von Mauss, Thurnwald u. a.
Reziprozitätssysteme einschließlich negativer Reziprozität positiv wertet, dies auch
für den Tun-Ergehen-Zusammenhang aufgegriffen und die Reziprozitätsdimension
der Goldenen Regel entsprechend positiv gewürdigt wird, betont die Gegenposition
die A-Reziprozität der Nächsten- und Feindesliebe in ihrer qualitativen Differenz
zu Reziprozität (v. a. unter Berufung auf Ricœur). Hier wird der Begriff der Gabe
von dem der Reziprozität nachdrücklich abgehoben. Diese beiden Pole prägen die
Auseinandersetzung nach wie vor tiefgreifend, wenngleich Vermittlungsvorschläge
bestehen.293 Das gilt nicht nur für die exegetische, sondern auch die systematisch-
theologische, insbesondere ethische, Diskussion.294

 Hoffmann, Gaben, 36. Sie bezieht dies auf Lk 6 und erkennt an, dass eine reziprozitäts-
freundliche Auslegung der Goldenen Regel wie die Kirks hilfreich sei, aber jene fruchtbare Span-
nung zu verwischen drohe, die sie bei Ricœur ausgefaltet findet. Ricœur selbst spricht von einer
„lebendigen Spannung“ (Ricœur/Bayer, Liebe, 41).
 In Liebe und Gerechtigkeit ordnet Ricœur beides so zu, dass das Feindesliebegebot die Gol-
dene Regel vor einer perversen, nämlich utilitaristischen und eigennützigen Interpretation im
Sinne des ‚do ut des‘ bewahrt; vgl. Ricœur/Bayer, Liebe, 56–59.
 Vgl. Hoffmann, Gaben, 37.
 Maschmeier, Reziproke Barmherzigkeit, 314 f. Ähnlich auch schon 305, Anm. 892.
 Vgl. Hoffmann, Gaben, 37.
 Vgl. Hoffmann, Gaben, 37; Klein, Sozialität, 216.
 Bormann vermittelt z. B. beides, indem er die Gemeinschaftstreue im Sinn des Alten Testa-
ments für den Normalfall als zuständig sieht, die Feindesliebe für den Krisenfall (vgl. Bormann,
Ethik, 324). Wengst nimmt eine Aufteilung über die soziale Position vor: Das Talionsrecht beziehe
sich auf Gleichberechtigte, die Feindesliebe auf Entrechtete (vgl. Wengst, Regierungsprogramm,
122). Reuter, Grundlagen, 87 f. macht Stufen von einer Minimalmoral der negativen Fassung der
Goldenen Regel als Gewaltbegrenzung über die positive Fassung als Klugheitsregel bis hin zu
einer einseitigen Uneigennützigkeit auf. Die Vergeltungsgerechtigkeit steht hier auf der untersten
Stufe.
 Vgl. Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 269–278; Huber, Gerechtigkeit, 252–255; Reuter, Grundla-
gen, 87 f.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 225



4.4.3.3 Reziproke und a-reziproke Sozialität zwischen Sünde, Rechtfertigung
und Erlösung

Was bedeutet dieser zwiespältige Befund für den Zusammenhang dieser Arbeit?
Anscheinend gibt es durchaus theologische Positionen, die Reziprozitätssystemen,
wie sie Mauss u. a. in der anthropologischen Forschung aufgebracht haben und
wie sie gegenwärtig zur Verteidigung von Rache und Vergeltung als Praktiken
menschlicher Interaktion herangezogen werden, eine bleibende Relevanz und
Geltung zuweisen. Andere verteidigen A-Reziprozität im Sinn einer kalkülfreien
Gabe, die von ganz anderer Qualität als der Tausch in einer ‚Logik der Äquiva-
lenz‘ (Ricœur) sei, als Pointe eines christlichen Ethos, das die Potenziale menschli-
cher Sozialität ausschöpfen will.

Anders als die Unterscheidung zwischen Pro- und Antisozialität ist die Unter-
scheidung zwischen Reziprozität und A-Reziprozität nun keine, die aus den empi-
rischen Humanwissenschaften stammt. Sie wurde an und mit den biblischen
Texten und Grundgehalten der christlichen Tradition mitentwickelt, wie insbe-
sondere an Ricœur deutlich wird. Dennoch gilt es, auch diese Unterscheidung in
das Licht jener anderen Unterscheidung zu stellen, die oben mit Jüngel erarbeitet
wurde: die Unterscheidung von wirklichem und wahrem Menschen. Das ver-
spricht, einen Schritt über diese Kontroverse weitergehen zu können.

Im Licht der Unterscheidung von wirklichem und wahrem Menschen bedarf
die gesamte Sozialität des Menschen der Erneuerung und Erlösung. Denn es ist
richtig, dass der erneuerte Mensch ‚aus sich hinausfährt‘ zu Gott und zum Nächs-
ten, also zu neuer Sozialität befreit wird. Das beinhaltet durchaus ein initiatives,
a-reziprokes Moment.295 Das heißt nun aber nicht, dass jede a-reziproke Sozialität
Ausweis der Sozialität des neuwerdenden, humanen Menschen ist. Denn sogar
die positive a-reziproke Sozialität kann der Erlösung bedürfen. Auf ‚in sich selbst
verkrümmte‘ Weise Bezug auf den anderen zu nehmen, ist auch in solch einer
Grundstruktur des sozialen Aktes möglich. Nicht nur durch die faktisch doch be-
stehende, informelle Verpflichtung zur Gegengabe bleibt die positive a-reziproke
Gabe angefochten.296 Diesen Sachverhalt hatte schon Mauss scharf beobachtet.297

 Vgl. Klein, Sozialität, 279.
 Diese Anfechtung markiert Ricœur klar: Wenn ein Zwang zur Gegengabe entsteht, ist der
Kreis der Gaben doch wieder „teuflisch“ (Ricœur, Wege, 286), ein Teufelskreis.
 „Obwohl diese Leistungen wechselseitiger Präsentation von Gaben ‚fast immer die Form des
Geschenkes annehmen, des großzügig dargebotenen Präsents, selbst dann, wenn die Geste, die
die Übergabe begleitet, nur Fiktion, Formalismus und soziale Lüge ist und es im Grunde um
Zwang und wirtschaftliche Interessen geht,‘, sind sie de facto streng obligatorisch. Dieser Zwang
kann zu Rivalität, Antagonismus und agonistischer, rein verschwenderischer Zerstörung führen,
wie sie in den Potlatschfesten nordwestamerikanischer Indianerstämme praktiziert wird. So

226 4 Praktiken



Sondern auch jenseits der Erwartung einer Gegengabe bestehen Möglichkeiten,
in einer a-reziproken positiven Gabe auf die andere ‚in sich selbst verkrümmt‘
Bezug zu nehmen. Eine generöse Gabe kann auch gegeben werden, um das eigene
Dominanzbedürfnis zu befriedigen und narzisstische Selbstausbreitung zu betrei-
ben. Wie die frühen Ethnologen des Reziprozitätsdiskurses beobachteten, kann
eine zuvorkommende, übergroße Gabe die andere Partei auch schlicht beschä-
men.298 Die Potlatschfeste, die Mauss bei nordamerikanischen indigenen Gruppen
beobachtete, sind zwar wahre ‚Geschenkorgien‘, aber auch ‚Verschwendungs-
kriege‘ und ‚unterhaltsame Vernichtungswettkämpfe‘: Sie dienen dazu,

die politischen Ränge zwischen den wetteifernden Parteien – seien es Männerbünde, Familien-
clans, Stämme oder Stammeskonföderationen – zu klären. Sie zielen darauf, der konkurrieren-
den Partei durch jeweilige Überbietung im Vermögen zu schenken den Rang abzulaufen. Das
Geben wird hier zu einer Waffe, den Anderen in Schach zu halten und zu dominieren.299

Gaben können also dem Statuswettbewerb dienen. Sie können auch als „Boten der
Gehässigkeit“ pervertiert werden, z. B., „wenn jemandem etwas geschenkt wird,
das ihm ganz sicher nicht gefällt, oder von dem man weiß, dass er es schon x-fach
hat.“300 Solche Gaben „schlagen Wunden, und zwar umso tiefer, je stärker die
emotionale Ebene eines Menschen angesprochen wird.“301 Karitative Hilfeleistun-
gen an Personen, von denen keinerlei Gegenleistung zu erwarten ist, können aus
Schuldgefühlen heraus erbracht werden, oder aus dem Bedürfnis, den Glauben an
eine gerechte Welt aufrechtzuerhalten und Störungen wie starke Vermögensge-
fälle abzumildern, ohne grundlegend etwas zu verändern.302 Martin Lintner, der
diese „Rückseite des Schenkens“ eindrücklich aufgefächert hat,303 resümiert:

Von Zuwendung bis zum Scheuen von Aufwand, von Freundschaft und Liebe bis zu Gehäs-
sigkeit und Bösartigkeit: Die Bandbreite dessen, wofür Geschenke Botschafter sind, ist breit.
Gerade weil ein Geschenk von seiner Natur aus eine Wohltat ist, ist es auch anfällig für

liegt es in der Kraft des Gabentausches, Bündnisse ebenso zu bewirken wie Rivalität, Krieg und
Mord.“ (Lintner, Ethik, 53), Zitate aus Maussʼ Gabe-Essay, vgl. Mauss, Gabe.
 Vgl. oben (4.3.2.3), Anm. 139. Den Aspekt von Scham und Ehre hat Pierre Bourdieu mit seiner
Theorie symbolischen Kapitals ausgearbeitet, vgl. Lintner, Ethik, 60. Die Gabe hat dann „den ob-
jektiven Anschein, freiwillig, generös, selbstlos und uneigennützig zu sein, während sie auf der
subjektiven Ebene in Wirklichkeit keiner anderen als der Logik des Tausches folgt und auf die
Erhaltung und Vermehrung der Ehre zielt.“ (Lintner, Ethik, 60). Sie stellt daher einen „Selbstbe-
trug“ dar (Lintner, Ethik, 60).
 Lintner, Ethik, 53, Anm. 104 mit Bezug auf Maussʼ Gabe-Essay, vgl. Mauss, Gabe.
 Lintner, Ethik, 87.
 Lintner, Ethik, 87.
 Vgl. Lintner, Ethik, 88.
 Vgl. Lintner, Ethik, 82–89.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 227



Missbrauch und Fehlleitungen, denn Wohl- und Wehetun liegen eng beieinander wie auch
Liebe und Hass. Geschenke verpacken die höchsten Gefühle der Liebe ebenso wie sie einen
Mangel an Zuneigung zu verbergen versuchen oder die Abgründe menschlicher Seele wie
Habgier, Bosheit und Bestechlichkeit entlarven können.304

Lintner zieht daraus den Schluss, dass die Motivation dabei ausschlaggebend ist,
denn an äußeren Kriterien lasse sich nur schwer ablesen, ob ein Geschenk seinem
Namen gerecht werde und Zeichen innerer Zuneigung sei oder nicht.305 Das ist si-
cherlich richtig. Hinzuzufügen wäre allerdings, dass über alle Anfechtungen hi-
naus, die von den inneren Beweggründen der Person ausgehen können, weitere
Anfechtungen am Punkt des ausgelösten Effekts warten: Sowohl Motive als auch
Wirkungen unserer Handlungen stehen unter den Bedingungen der nicht-erlösten
Welt.306 Es kann auch der ungewollte Effekt einer a-reziproken Gabe sein, dass der
andere beschämt oder bevormundet und damit nicht als Mitmensch anerkannt
wird.307 Es gibt ‚fehlgehende‘ Geschenke.308

Das alles bezieht sich auf Gaben im weiten Sinn des frühen Reziprozitätsdis-
kurses, wie sie sich in der modernen Praxis des Schenkens erhalten haben. Frei-
lich handelt es sich bei Geschenken im Allgemeinen und bei ‚fehlgehenden‘
Geschenken im Besonderen nicht unbedingt um die positive, a-reziproke Gabe im
qualitativen Sinn Paul Ricœurs, die die Logik der Äquivalenz aussetzt. Gerade die-
ser Unterschied sollte aber vor dem Missverständnis bewahren, a-reziproke posi-
tive Sozialität sei mit erlöster Sozialität gleichzusetzen. Positive A-Reziprozität

 Lintner, Ethik, 90.
 Vgl. Lintner, Ethik, 90.
 Vgl. Körtner, Liebe, 100: „Christliche Ethik, namentlich eine solche in evangelischer Perspek-
tive hat allerdings ein besonderes Sensorium für die Ambivalenzen alles Ethischen. Diesseits des
Sündenfalls, d. h. diesseits von Gut und Böse, ist nicht so sehr mit der Evidenz als vielmehr mit der
Verborgenheit des Guten zu rechnen, welche die ethische Entscheidung im Einzelfall schwer-
macht.“; mit Berufung auf Bonhoeffers Beobachtung einer ‚Maskerade des Bösen‘ bzw. der ‚Verhül-
lung des Guten und des Bösen‘ in Bonhoeffer, Ethik, 62–64.218–220; Bonhoeffer, Widerstand, 20.
 Hieran wird ersichtlich, dass gegenüber der Ausblendung von Intentionen und Motiven in
den verhaltensökonomischen Studien nun nicht eine reine Gesinnungsethik vertreten werden
muss, um behaupten zu können, dass nicht jede positive a-reziproke Sozialhandlung Ausweis
eines vom Geist der Liebe durchdrungenen homo humanus ist.
 Vgl. Ricœur, Wege, 299 f. Unter Berufung auf die Historikerin Natalie Zemon Davis führt Ri-
cœur hier Enterbung und Widerruf einer Schenkung im familiären Bereich an, misslungene Ma-
növer zur Erlangung von Reputation und sozialem Fortkommen im gesellschaftlichen Bereich.
Diese fehlgehenden Geschenke stehen aber alle im Horizont zu großer Nähe zur Logik der Ge-
genseitigkeit, d. h. ihr Fehlgehen wird auf die Anfechtung der Gabe durch die Verpflichtung zu-
rückgeführt, während auch darauf hinzuweisen ist, dass es jenseits davon Anfechtbarkeiten der
einseitigen Gabe an sich gibt.

228 4 Praktiken



macht die Sozialität noch nicht zur Liebe, auch wenn Liebe mit positiver A-
Reziprozität initiativ wird und in positiv reziproke Beziehungen übergehen kann.
Auch die positiv a-reziproke Form von Sozialität ist, dogmatisch gesprochen,
nicht davor gefeit, von Sünde angefochten zu werden und somit der Erlösung zu
bedürfen.

Auf der anderen Seite können auch Formen positiv reziproker Sozialität der
Erlösung bedürfen. Denn positiv reziproke Sozialität als solche mit der erneuer-
ten und erlösten Sozialität des neuen Menschen gleichzusetzen, würde ebenso an
den konkreten Sozialbeziehungen vorbeigehen, in denen sie jeweils stattfindet.
Positive Reziprozität ereignet sich auch in ausgeprägten Machtbeziehungen, die
als solche erneuerungsbedürftig sein können: „Gabebeziehungen sind, weil sie so-
ziale Beziehungen sind, immer auch Machtbeziehungen. Geben kann dazu die-
nen, Über- und Unterordnung, Abhängigkeit und die Zugehörigkeit zu oder die
Exklusion aus sozialen Gruppen zu steuern.“309 Das heißt: positiv reziproke Bezie-
hungen sind unter Umständen gerade nicht mit der Anerkennung verbunden, die
Reziprozitätsbeziehungen kennzeichnen soll.310 Egalitäre Anerkennungsbezie-
hungen sind von positiver Reziprozität gekennzeichnet, aber nicht jede positive
Reziprozität ist von Egalität und von der Anerkennung als Gleichgestellte gekenn-
zeichnet. Dabei müssen die Machtverhältnisse gar nicht explizit sein. Auch sozia-
ler, öffentlicher und/oder medialer Druck kann positive Reziprozität so belasten,
dass sie grade nicht als erlösend empfunden werden kann, sondern vielmehr das
Verlangen nach Erlösung nur steigert. Eindrücklich wird das z. B., wenn Druck
auf Überlebende von Gewalt oder systemischem Unrecht ausgeübt wird, ‚im Ge-
genzug‘ zur Reue und zum Geständnis der Täterin Vergebung zu gewähren und/
oder auf Strafe zu verzichten.311 Abgesehen davon, dass hier ein Kategorienfehler
zwischen Gabe und Tausch besteht und Wechselseitigkeit von Gegenseitigkeit ab-
gegrenzt werden müsste, wie die Verfechter des Gabe-Diskurses sofort in An-
schlag bringen würden, wird hieran sichtbar, wie die konkreten machthaltigen
Bedingungen sich auf Vorgänge positiver Reziprozität auswirken. Daran ist ge-

 Hoffmann, Gaben, 29. Vgl. auch Lintner, Ethik, 61: „Denn Gaben, und dies ist schon des öfte-
ren thematisiert worden, verpflichten moralisch und affektiv, sie unterwerfen, verschulden und
machen abhängig.“ (im Kontext von Bourdieu, der Gaben als symbolisches Kapital begreift und
insofern symbolische Gewalt als Pendant zur „offenen Unterdrückung der ökonomischen Ver-
schuldung“ [Lintner, Ethik, 61] sieht – „unter dem Deckmantel von Großzügigkeit und gegenseiti-
ger Hilfe“ [Lintner, Ethik, 61]).
 Axel Paul hatte das Argument verwendet, um Rache als Reziprozitätsform zu verteidigen:
Rache geschehe in segmentären Gesellschaften nur zwischen Gleichen, sei also ein Anerken-
nungsverhältnis und ziele auf die Wiederherstellung der Gabe-Beziehung (vgl. Paul, Rache,
32.37).
 Vgl. Brudholm/Grøn, Picturing.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 229



genüber dem reziprozitätsfreundlichen Pol der Auseinandersetzung zu erinnern.
Die theologische Frage kann dann z. B. als Frage danach formuliert werden, wie
„Gott in [...] zwischenmenschlichen Kreisläufen des Gebens und Empfangens“
‚vorkommt‘ und wie er sie verändert.312

Die Unterscheidung zwischen einer nicht-erlösten und einer erlösten positi-
ven Sozialität korrespondiert mit Auslegungen der Goldenen Regel, die zwischen
einer faktischen und einer idealen oder erhofften Reziprozität unterscheiden und
damit einen Differenzierungsbedarf anzeigen.313 Auch Ricœur hebt an, „‚gute Ge-
genseitigkeit von schlechter [zu] unterscheiden‘.“314 All das steht einer Verklärung
positiver Reziprozität genauso wie positiver A-Reziprozität entgegen.

Negative Reziprozität oder A-Reziprozität gerät demgegenüber nicht in Ge-
fahr, mit erneuerter oder erlöster Sozialität identifiziert zu werden, abgesehen
von bestimmten Denkfiguren im Fanatismus religiösen Terrors. Dort wird tat-
sächlich denkbar, dass die Rückgabe von Schlechtem als endzeitlicher, erlösender
und Erlösung realisierender Akt verstanden wird. Aber gehört jede negative
Form der Rück-Gabe automatisch auf die Seite des Sünders, des ‚alten Adam‘,
des sich unmenschlich gerierenden Menschen? Kann negative Reziprozität aus-
schließlich in inhumaner Weise praktiziert werden? Das ist die interessante An-
frage, die sich aus der Wertungsverschiebung rächend-vergeltender Praktiken
einerseits und vor dem Hintergrund der theologisch-anthropologischen Unter-
scheidung von wirklichem und wahrem Menschen andererseits stellt. Unproblema-
tisch dürfte es sein, negative Reziprozität zumindest als Ausdruck des Verlangens
nach erlöster Sozialität interpretierbar zu halten, d. h. diese Interpretation nicht in
allen Fällen festzuschreiben, aber diese Möglichkeit einzuräumen. Hier hätte der
Appellcharakter, den Axel Paul in der Rache ausmacht, seinen Platz: als Appell aus
einer nicht-erlösten, leidvollen Sozialität an eine heraufzuführende, den Bruch
überwindende Sozialität. Damit wäre noch nicht gesagt, dass es sich hier um eine
gelungene oder auch nur legitime Form von Sozialitätsvollzug handelt. Vielmehr
wäre die Denkfigur, die aus Sicht der Theologie hier einzubringen ist, wiederum

 Vgl. Hoffmann, Gaben, 29. Hoffmann führt an Lk 14,12–14 aus, wie Gott an die Stelle derer
tritt, die eine Gabe nicht erwidern können (vgl. Hoffmann, Gaben, 31). Vgl. in ähnlicher Richtung
Huber, Gerechtigkeit, 197: „Die göttliche Aufmerksamkeit aber gilt gerade denen, die aus Bezie-
hungen der Reziprozität ausgeschlossen und ausgestoßen werden.“ Aber auch an die strukturelle
Erneuerung von Machtbeziehungen ist an diesem Punkt zu denken.
 Vgl. erneut gesammelt (zu oben, 4.4.3.2, Anm. 277–280.284) Wolter, Lukasevangelium, 258;
Konradt, Evangelium, 122; Bovon, Evangelium, 322; Kollmann, Goldene Regel, 104; Theißen, Ge-
setz, 241.
 Ricœur, Wege, 301. Das mündet dann in der Entwicklung der ‚zweiten ersten Gabe‘ im Sinn
von Wechselseitigkeit statt Gegenseitigkeit (Tauschgut gegen Tauschgut). Vgl. Ricœur, Wege,
300 f.

230 4 Praktiken



die vom Leben in der Spannung zwischen Sünde und Erlösung, im Stand der nicht
erlösten Welt. In dieser Ambivalenz wird es manchmal nötig, unter der Verborgen-
heit von Gut und Böse oder unter der Unausweichlichkeit von Schuld zu handeln.315

Dazu gehört auch, dass Intention und Effekt auseinanderfallen können. Es wäre mo-
ralischer Maximalismus, sich nicht auf diese Bedingungen einzulassen – oder mit
Ricœur gesprochen: es wäre unmoralisch, nämlich feige, sich nur auf die Logik der
Überfülle zu beschränken und die Logik der Äquivalenz ganz außenvorzulassen. Es
ist keine obsolete Frage, nach humanen Praktiken negativer Reziprozität zu fragen
als nach einem ‚relativ Besseren‘ im ‚Relativen‘.316 Bedingung dafür müsste sein,
dass diese auf eine erlöste Sozialität ausgerichtet sind und den anderen als Mitmen-
schen behandeln. Wäre eine solche humane negative Reziprozität unter dem Wis-
sen um die Fehler- und Sündenanfälligkeit und die Ambivalenz jeder Sozialität im
nicht-erlösten Stand der Welt möglich? Meines Ermessens verfügt das Christentum
über Ressourcen solcher Praktiken, wie ich unten näher wiederum am Beispiel der
Bergpredigt ausführen möchte (4.5.2).

Im Ganzen wäre also die Unterscheidung der Unterscheidungen herauszu-
stellen. Weder die Unterscheidung zwischen Prosozialität und Antisozialität317

noch die Unterscheidung zwischen Reziprozität und A-Reziprozität korreliert un-
mittelbar mit den theologischen Unterscheidungen von altem und neuem Men-
schen. Die Kreuzung der Unterscheidungsraster in diesem Kapitel sollte das
verdeutlichen.

Von hier aus stellt sich die Frage nach dem Verhältnis zwischen Humanität
oder Inhumanität und Praktiken neu. Denkbar ist einerseits, am Punkt eines huma-
nen oder inhumanen Praktizierens der Praktiken anzusetzen. Das wäre ganz im
Sinn bestimmter Gegenpositionen der Praxistheorie, nämlich derjenigen, die den
Einzelnen in seiner Handlungsmacht ins Zentrum stellen und erst von dort Soziali-
tät modellieren.318 Das aber wäre zu wenig gesagt. Auch bei den Praktiken selbst
lässt sich ansetzen. Zwar wurde bereits festgehalten: Keine Praktik kann von der
theologischen Anthropologie als in sich human im Sinn des ‚wahren Menschen‘ de-
klariert werden. Es wäre aber eine Wiederholung des häufigen Fehlers, mit dem
Argument allgemeiner Sündenanfälligkeit Differenzierungen zu nivellieren (etwa
die zwischen Täterin und Opfer), wenn jede Art sozialer Praktik gleich gewertet

 Vgl. oben in diesem Kapitel (4.4.3.3), Anm. 306. Ich vertrete damit die Position, dass es echte
moralische Dilemmata gibt. Vgl. dazu Fischer u. a., Grundkurs, 145–148.154.
 Vgl. Rich, Grundlagen, 15–19.133 f.162–169.
 Vgl.: „Die theologische Anthropologie versucht also nicht, die Alternative von Pro- und Anti-
sozialität aus der empirischen Anthropologie zu reproduzieren.“ (Klein, Inhumanität, 440 f.).
 Vgl. Reckwitz, Grundelemente, 286–289 zum programmatischen Unterschied von Praxistheo-
rien und – u. a. – individualistischen Ansätzen.

4.4 Perspektivunterschiede theologischer Anthropologie und Ethik 231



werden würde. Manche Praktiken machen es sicher ganz unmöglich, den anderen
als Mitmenschen zu behandeln. Nur ist fraglich, ob das jede Praktik negativer Rezi-
prozität trifft, was hier bestritten werden soll. Manche Praktiken mögen in gewis-
ser Nähe zur Mitmenschlichkeit stehen, auch wenn der reformatorische Zweifel
sofort nachfragen würde, wie jeweils konkret auf den anderen Bezug genommen
wird. Im Zwischenbereich dieser Grenzbestimmungen müsste gelten, dass Prakti-
ken zum Ort humaner wie inhumaner Sozialität werden können und das Praktizie-
ren der Praktiken zum ausschlaggebenden Punkt wird.

Zusammenfassend lässt sich sagen: In den Debatten um die Theorien von Re-
ziprozität und Gabe kann es so scheinen – auch in der Theologie – als wäre die
Unterscheidung zwischen Reziprozität und A-Reziprozität die maßgebliche Unter-
scheidungslinie zur Beurteilung von Sozialitätsformen. Vom hier eingebrachten
Konzept theologischer Anthropologie her wäre es hingegen die Unterscheidung
von wirklichem und wahrem Menschen. Von hier aus lässt sich dann allerdings
über Praktiken negativer Reziprozität nachdenken, die als Praktik selbst und im
Praktizieren Humanität ermöglichen (4.5.2), ebenso wie über das Verhältnis von
sozialer Dichte und Humanität bzw. Inhumanität (4.5.1).

4.5 Konstruktive Momente aus theologischer Perspektive

4.5.1 Gegen Kurzschlüsse zwischen hoher Sozialdichte und erlöster Sozialität /
niedriger Sozialdichte und sündhafter Sozialität

Wenn vor dem Hintergrund des Gesagten eine Identifizierung von Pro-/Antisozia-
lität mit Humanität/Inhumanität nicht angemessen ist, sollte das die Theologie
vor entsprechenden Kurzschlüssen zur Hamartiologie bewahren. Von der christli-
chen Hochschätzung von Gemeinschaft aus könnte man dazu neigen, Prosoziali-
tät intuitiv mit dem neuen – dem wahren Menschen, um erneut mit Jüngel zu
sprechen – zu assoziieren, Antisozialität aber mit dem wirklichen und dabei auch
immer sündhaften Menschen in Verbindung zu bringen. Die produktive Kraft der
Wiederkehr der Rache in denjenigen Wissenschaften, die Alltagspraktiken und
-verhalten untersuchen, liegt theologisch in der Irritation solcher Zuordnungen,
die ein sozial ‚gelingendes Leben‘ und eine Verstärkung des sozialen Kitts dem
wahren Menschen, ein Weniger an Sozialität aber dem in sich verkehrten, wirkli-
chen Menschen zuweisen.

Diese Erinnerung sollte die Theologie ernst nehmen. Die Zu- oder Abträglich-
keit eines Verhaltens für die soziale Verbundenheit ist kein ‚Gradmesser‘ für die
vermeintliche Sündhaftigkeit oder Gottgefälligkeit dieses Verhaltens. Dass das so
sein könnte, wurde schon vorstellbar bei den Überlegungen zur ethischen Legiti-

232 4 Praktiken



mität von Kooperation oder ihrer Verweigerung (4.4.2.1). Es soll jetzt noch vor re-
formatorisch-theologischem Hintergrund entfaltet werden.

Es ist nämlich insbesondere die reformatorische Tradition, den der Sünde
verhafteten Menschen als ‚homo incurvatus in se‘ zu bestimmen, die zu Kurz-
schlüssen zwischen der Hamartiologie und einem ‚Weniger an‘ Sozialität führen
kann. Die Öffnung eines in sich verkrümmten Wesens für andere würde dabei
verstanden als Weg von Alleinsein in Beziehung. Dementsprechend würde das
reine In-Beziehung-Sein schon als Form erlösten Lebens gesehen.

Diese Auffassung – wenn sie in Reinform vertreten werden würde – übersähe
jedoch, dass der Mensch auch in seinen sozialen Beziehungen ‚incurvatus in se‘
sein kann. Wiederum gilt es, die reformatorische Emphase darauf in Anschlag zu
bringen, dass an von außen zu beobachtenden Vollzügen des Menschen rein gar
nichts über seinen Status als Sünder oder Gerechtfertigter abzulesen ist. Was sich
im ‚neuen Menschen‘ verändert, liegt in der Art und Weise, wie ein Mensch sich
auf Gott und auf den anderen Menschen bezieht. Auch innerhalb einer sozialen Be-
ziehung ist es möglich, die andere nur als Funktion seiner selbst zu sehen. In der
Tradition wurde letzteres meistens mit Vorstellungen in Richtung Egoismus belegt
(‚amor sui‘); genauso ist das aber in vermeintlich altruistischer Weise möglich,
z. B. im Fall eines Helfersyndroms: Da es mich aufwertet, dem anderen zu helfen,
halte ich ihn in Abhängigkeit und funktionalisiere ihn so vollständig für den Zweck
meiner Selbstaufwertung. Mehr ‚incurvatus in se‘ kann der Mensch nicht sein.
Oder aus der Situation der Reformation heraus gedacht: auch karitatives Verhalten
ist keineswegs davor gefeit, selbstbezüglich im Sinn des in sich verkrümmten Men-
schen zu sein. Almosen zum Zweck meines eigenen Seelenheils zu leisten, verfestigt
diese Verkrümmung nur: „nicht nur moralisch böses, sondern auch gutes Handeln
kann Sünde sein“319.

Sicher gilt auch: Die Öffnung zum Nächsten gehört nach dieser Auffassung
zum Wirken der Gnade Gottes im Menschen und zu dessen Erneuerung. Reines
Eremitentum wird nie das Ideal einer reformatorisch geprägten Theologie des So-
zialen sein. Die vita christiana hat ‚sozietäre Struktur‘.320 Eine Steigerung von so-
zialer Dichte an sich ist aber keinesfalls gleichbedeutend mit einer Steigerung
von Liebe, erneuertem Leben, erneuerter Gemeinschaft, unsichtbarer Kirche, der
Ausdehnung des Reiches Gottes oder einer Senkung der Wirkmacht von Sünde
und Bösem. Nicht ob ich mit jemandem in einer sozialen Beziehung stehe, son-
dern wie ich das tue und als was ich den anderen dabei sehe, ist entscheidend.

 Dalferth, Sünde, 172. Vgl. auch für Luther: „Dabei kann diese Verkehrung der Personmitte
(die die Sünde ist, L.T.) sich auch des äußerlich durchaus vorbildlichen Ethos des Menschen, ja
selbst seiner Religion bemächtigen.“ (Christe, Art. Sünde, 665).
 Vgl. Jüngel, Freiheit, 108.

4.5 Konstruktive Momente aus theologischer Perspektive 233



Der Mensch wird nicht nur geöffnet, er wird in bestimmter Weise geöffnet.321 Das
gilt auch für den Alltagsbereich gelebter Sozialität.322 Vor diesem Hintergrund
wäre es im Übrigen eine Chance, eine wertschätzende Theologie sozialer Distanz
zu entwickeln.323

Dementsprechend wäre theologisch zu reformulieren, was oben moralphilo-
sophisch bereits zu Kooperation und ihrer ethischen Evaluation gesagt wurde: Es
gibt auch Sünde auf Gemeinschaftsebene. Auch eine Gemeinschaft kann ‚incur-
vata in se ipsam‘ sein.324 In ihr wird kooperiert, soziale Nähe erfahren und emoti-
onal aneinander angeknüpft, aber das macht die Gemeinschaft nicht immun
gegen Verkrümmung in sich selbst.

Entscheidend ist, ob Menschen mit Menschlichkeit gesehen und behandelt wer-
den und sich darin Mitmenschlichkeit ereignet. Worin das Kriterium für Mensch-
lichkeit besteht, lässt sich theologisch von verschiedenen Seiten aus – wenn auch

 Von hier aus wäre auch der oben so geschätzte Jüngel einer kritischen Betrachtung zu unter-
ziehen, wenn er den Sündentod als absolute Verhältnislosigkeit definiert (Jüngel, Der menschli-
che Mensch, 199) und ihn so vom natürlichen Tod abgrenzt (vgl. auch Jüngel, Tod, 99). Denn
dann gilt: „Sünde ist der gottlose Drang in die Verhältnislosigkeit. Sünde macht beziehungslos.“
(Jeanrond, Christus, 288). Die Differenz zwischen menschlichen und unmenschlichen Formen
von Beziehung wird damit nicht mehr denkbar. Allerdings erhellt der Kontext bei Jüngel, dass er
an das Entsprechungsverhältnis des Menschen zu Gott und an die gemäß dem Gesetz geregelten
Verhältnisse zu anderen denkt, die Verhältnisse bleiben also nicht ohne jede Qualifikation
(vgl. Jüngel, Tod, 99).
 Vgl. Klein, Inhumanität, 439: Die theologische Anthropologie müsse berücksichtigen, „dass es
Formen und Gestalten einer unmenschlichen Sozialität gibt, die sich nicht nur am Ort der gesell-
schaftlichen Ordnungsstrukturen, sondern auch schon am Ort des zwischenmenschlichen Zusam-
menlebens manifestieren und als solche durch eine theologische Anthropologie zu thematisieren
sind.“
 Die Corona-Pandemie bietet dabei nur oberflächlich betrachtet einen Anlass, da soziale Dis-
tanz nicht mit räumlicher Distanz gleichbedeutend ist. Dennoch könnte hier eine Reflexion an-
schließen. Einen gewichtigeren Anlass stellen die Fälle sexueller Gewalt an Kindern in Kirche
und anderen Gemeinschaftsformen dar.
 Vgl. Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 309. Bedford-Strohm referiert in diesem Kapitel (Punkt
5.5; S. 309–316) Reinhold Niebuhrs Moral Man and Immoral Society von 1932 und dessen eigene
spätere hamartiologische Einordnung als Beispiel für eine Analyse dessen, wie ein Kollektiv der
Sünde verfallen kann. Auch menschliche Gemeinschaften könnten der Selbstisolierung erliegen:
„Die incurvatio ist in ihren je verschiedenen Erscheinungsweisen im Individuum ebenso zu be-
obachten wie in der communio.“ (Bedford-Strohm, Gemeinschaft, 315, Herv. i. O.). Individuelle
Verantwortlichkeit und soziale Bedingtheit greifen dabei ineinander, genauso wie Egoismus und
Selbstaufopferung.

234 4 Praktiken



nicht in gegenseitigem Widerspruch – explizieren.325 Jüngel selbst hat dazu im An-
schluss an Luther mit ‚Glaube‘ und ‚Liebe‘ angesetzt: Menschlich wird der Mensch,
wo er sich selbst verlässt und sich von Gott her wiedergewinnt (Glaube) und wo er
sich in der gleichen „Selbstentfernung“326 der Nächsten hingibt (Liebe).327 Aus der
Gewinnung meiner selbst von außen her, jenseits meiner eigenen Versuche der
Selbstrechtfertigung, entsteht eine Haltung der Dankbarkeit und der Anerkennung
der Würde gerade derjenigen, die nichts zu leisten vermögen.328 Glaube und Liebe
werden im Sinn der biblischen und späteren christlichen Tradition komplettiert
von der Hoffnung. Für Jüngel eignet – so dann in Gott als Geheimnis der Welt –
Glaube und Liebe von sich aus ein Moment der Zukunft: Hoffnung ist das, wovon
der Mensch, der sich selbst nicht hat, lebt.329 Auch Arthur Rich hat Glaube, Liebe
und Hoffnung im Horizont des Allgemein-Menschlichen entfaltet. Human wäre mit
Rich, gegenseitiges Grundvertrauen nicht zu zerstören, sondern zu fördern (so die
Entfaltung von ‚Glaube‘ im allgemein-menschlichen Horizont), ebenso das Ver-
trauen in die Zukunft (‚Hoffnung‘) und auch in der Auseinandersetzung mit dem
Wirklichen, das auch das Widerwärtige beinhaltet, Vertrauen und Hoffnung gegen-
wärtig zu halten (‚Liebe‘).330 Ingolf U. Dalferth hat bei seiner eigenen Entfaltung
von Humanität und Mitmenschlichkeit im Vergleich zu Jüngel stärker bereits an
der Perspektive Gottes auf die Schöpfung angesetzt: Das Leben als Geschöpf bedeu-
tet, die Würde anderer Menschen anzuerkennen und – was andere Lebensformen
angeht – deren Lebensrecht zu respektieren.331 Es geht darum, jeden anderen Men-
schen wie sich selbst „als Ebenbild oder Kind oder Freund oder Nächste[n] Gottes
anzuerkennen und zu behandeln“332. Menschen sollen ihren Mitmenschen „zuwen-
den und ihnen helfen, ihrerseits mitmenschlich mit ihren Mitmenschen und res-
pektvoll mit ihren Mitgeschöpfen umzugehen“333.

Was für soziale Beziehungen im Allgemeinen gilt, gilt auch für reziproke Bezie-
hungen im Besonderen. Nicht ob ich Reziprozität praktiziere (ob im Positiven oder
Negativen!), sondern wie ich das tue und als was ich den anderen dabei sehe, ist
entscheidend. Menschen können geben und nehmen, ohne den anderen als Ge-
schöpf und Ebenbild Gottes und ihren Nächsten, d. h. als Mensch, der ihnen zur

 Nach Dalferth hat die Suche danach, was ein humanes Leben sein könnte, auch in der Theo-
logie erst begonnen (vgl. Dalferth, Mitmenschlichkeit, 166).
 Jüngel, Der menschliche Mensch, 209.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 207.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 212 f.
 Vgl. Jüngel, Gott, 538–543.
 Vgl. Rich, Grundlagen, 105–107.
 Vgl. Dalferth, Mitmenschlichkeit, 163.
 Dalferth, Mitmenschlichkeit, 164.
 Dalferth, Mitmenschlichkeit, 164.

4.5 Konstruktive Momente aus theologischer Perspektive 235



Liebe gegeben ist, zu sehen. Das im Bereich von Reziprozität am häufigsten bemühte
Beispiel dafür ist das berechnende Prinzip, das ‚do ut des‘. Und auch das muss noch
nicht einmal ein Ausdruck der Verfallenheit menschlicher Sozialität an die Macht
der Sünde sein, bleibt aber unter den ‚Möglichkeiten‘, die Gott dem Menschen in sei-
ner Sozialität eröffnet, um erneut mit Jüngel zu sprechen. Auch positive Reziprozität
kann also nicht mit erneuerter Gemeinschaft gleichgesetzt werden. Umgekehrt
kann der Mensch zwar Negatives reziprok in einer Weise zurückgeben, die dem an-
deren seine Geschöpflichkeit und Ebenbildlichkeit abspricht, ihm die Würde nimmt
und es unmöglich macht, dass ich ihm zum Nächsten werde; die ihm das Grundver-
trauen in andere Menschen und in die Zukunft raubt. Negatives kann aber auch in
einer Weise zurückgegeben werden, die dem anderen die Möglichkeit zeigt, anders
zu leben –menschlich zu leben.

4.5.2 Für Ressourcen für humanitätsermöglichende Praktiken negativer
Reziprozität

Das Christentum hat Praktiken weitergetragen334, entwickelt und etabliert, die
den Entzug von Kooperation und negative Reziprozität ermöglichen, ohne inhu-
man zu werden, d. h. ohne dem anderen Menschen das Leben oder die Würde zu
nehmen, sein Vertrauen in andere und in die Zukunft zu zerstören oder ihn lieb-
los in seinem wirklichen, unter Umständen widerwärtigen Handeln zu belassen,
der dann als ‚hoffnungloser Fall‘ zu sehen ist. Sie ermöglichen es ihm vielmehr,
sich als Mensch zu verstehen, der human werden kann, d. h. sich als Mensch in
der ‚Möglichkeit‘ der Humanität zu verstehen.

Exemplarisch sei das an jener Stelle skizziert, deren Wirkung eingangs be-
reits die Geschichte des zwiespältigen Verhältnisses der christlichen Theologie ge-
genüber Rache und Vergeltung bzw. gegenüber dem Verzicht darauf aufzeigte.335

Im Akt, die andere Wange hinzuhalten – das beispielhafte Verhalten der Bergpre-
digt (Mt 5,39), das oft als reine Selbstaufgabe gedeutet wird – birgt eine solche
mitmenschliche Rückgabe von Negativem. Sie spiegelt dem Aggressor sein Verhal-

 Bei Theißen, Erleben, wird in der Fortsetzung der Deutung der sog. 5. Antithese der Bergpre-
digt, die ich im Folgenden hauptsächlich heranziehe, klar, dass auch das Judentum solche Prakti-
ken gepflegt hat (vgl. 425).
 Vgl. oben, 1.1.2.

236 4 Praktiken



ten konfrontierend zurück.336 Darin liegt die provokative Kraft dieses Verhal-
tens.337 Sicher zahlt, wer so agiert, nicht mit gleicher Münze zurück,338 sondern
wechselt das Register, aber er oder sie agiert auch nicht nur harmlos. Diese Geste
kann beschämende Kraft haben.339 Manche Deutungen verstehen so die eigen-
tümliche Zusammenstellung in Röm 12,20: „Wenn dein Feind Hunger hat, gib ihm
zu essen; wenn er Durst hat, gib ihm zu trinken. Denn wenn du dies tust, wirst du
feurige Kohlen auf sein Haupt sammeln.“ (Zürcher Übersetzung). Die Einsicht, je-
mand anderem Unrecht getan zu haben und dazu noch von ihm besser behandelt
zu werden als ich ihn selbst behandelt habe, kann tatsächlich in die Glieder fah-
ren, ein heißes Gefühl der Scham erzeugen und insofern schmerzhaft sein.340 Von
reiner Selbstaufgabe kann hier also nicht die Rede sein, auch wenn eine solche
Reaktion eine erneute Verletzung oder einen weitergehenden Verlust riskiert.
Vielmehr zielt dieses Verhalten auf die Änderung des Verhaltens der anderen.341

 Vgl. Schröter, Gewaltverzicht, 177: Es handle sich hier nicht „um Racheverzicht, sondern um
‚paradoxe Interventionen‘, die Situationen von Gewalt und Unterdrückung durch Übersteigerung
verdeutlichen“.
 Vgl. Konradt, Evangelium, 95.
 Vgl. Vers 37 f. zu „Auge um Auge, Zahn um Zahn“.
 Moralische Scham ist ein soziales Gefühl: wer sich schämt, tut das, weil sein Verhalten nicht
im Einklang mit seinen eigenen Normen und Werten steht, worauf er von anderen hingewiesen
wird, denen er darin rechtgibt. Vgl. Demmerling/Landweer, Philosophie, 303 f.; Tugendhat, Vorle-
sungen, 57–60. Beschämung als pädagogisches Mittel der Ethik-Erziehung hat Huizing, Scham
und Ehre, in biblischen Motiven herausgearbeitet. Beschämend agiert etwa auch der Prophet Na-
than gegenüber König David, wenn er ihm über das Medium einer Parabelerzählung mit der Un-
menschlichkeit seines Handelns gegenüber Urija konfrontiert.
 In diesem Sinn begreift Hampton, die oben als Mitbegründerin der expressiv-kommunikativen
Straftheorie eingeführt wurde (vgl. 3.2.3.1; 3.4), das Andere-Wange-Hinhalten und zivilen Ungehor-
sam als retributive Praktiken, die ohne Strafe auskommen. Sie argumentiert von hier ausgehend
dafür, dass das Spektrum retributiver Reaktionen breiter ist als das der strafenden Reaktion.
Vgl. Hampton, Expressive Theory, 16 f. – Dass es sich hier um eine Deutung handelt, die exegetisch
geprüft werden müsste, bleibt unbenommen.
 Vgl.: „Sofern dieses Gebot auf die Umkehr des anderen zielt, riskiert ein ihm entsprechendes
Handeln Erfolglosigkeit. Das Risiko auf Erfolglosigkeit ist aber kein Verzicht auf Erfolg. Die Ab-
sicht, auf den anderen einzuwirken, ist m. E. unverkennbar.“ (Theißen, Erleben, 423). – Vgl. auch
Konradt, Evangelium, 95: „Dass hier bei der Gegenprovokation mit im Blick ist, das Gegenüber
zum Umdenken zu bewegen, legt besonders der zweite Fall nahe: Wer demonstrativ auch sein
Obergewand hingibt, ist nackt und schutzlos vor Kälte. Er demonstriert damit provokativ, wie
ihm das Verhalten des wirtschaftlich Mächtigen ‚ans Leben geht‘. Zudem ist die Pfändung des
Mantels über Nacht nach der Tora verboten (Ex 22,25 f.; Dtn 24,12 f.), das Gegenüber darf den
Mantel nicht nehmen. Die Aktion gewinnt von daher den Charakter einer ‚Zeichenhandlung‘, die
das vermeintlich rechtmäßige Vorgehen des Mächtigen auf seine (moralische) Legitimität hin
hinterfragen lässt und auf diese Weise an den Gläubiger appelliert, sein Verhalten gegenüber
den Armen überhaupt zu überdenken und zu verändern.“ (Herv. i. O.).

4.5 Konstruktive Momente aus theologischer Perspektive 237



Damit verlässt das Opfer seine passive Rolle: „Das Opfer bleibt nicht passiv, son-
dern stellt sich ‚dem Bösen‘ provokativ für die Fortsetzung des Unrechts zur Ver-
fügung.“342 Und: „Wer über das Erwartete hinausgeht, hat ein Stück seiner
Freiheit wiedererobert.“343 Wer so handelt, nimmt die Verletzung nicht einfach
nur gesenkten Blickes hin, sondern spielt sie zurück.

Wenn das Ethos von Mt 5,39-42 daher nicht als reine Selbstaufgabe interpre-
tiert werden kann – handelt es sich dann aber nicht eher um den Beginn positiver
Reziprozität als um eine Form negativer Reziprozität?344 Der Reagierende gibt
schließlich mehr zurück, als ihm genommen wurde (nicht nur den Rock, sondern
auch den Mantel; eine zweite Meile). In der Konfrontation, die in diesem überra-
schenden Verhalten liegt, liegt dennoch eine Form negativer Reziprozität. Denn
indem jemand den anderen mit der Unmenschlichkeit seiner Sozialität konfron-
tiert, fragt er ihn an, ob es diese Art Sozialität, dieses Menschsein ist, dass er oder
sie allen Ernstes leben möchte.345 Wer die andere Wange hinhält, zwingt den ande-
ren, sich in dieser Frage zu entscheiden. Wer dann erneut zuschlägt, bestätigt sein
voriges Verhalten, muss das aber nun bewusst tun, wurde also zumindest zu einer
kurzen Reflexion genötigt – und damit dem unbewussten Reproduzieren einer gän-
gigen Praktik entrissen. Wer daraufhin vom zweiten Schlag absieht, hat seine Ver-
haltensweise bereits geändert, weil er mit der Unmenschlichkeit des eben sozial
Geschehenen konfrontiert wurde.346 So stellt das Ethos der Bergpredigt eine ent-

 Konradt, Evangelium, 95.
 Theißen, Erleben, 424.
 So auch Maschmeier, Reziproke Barmherzigkeit. Vgl. Theißen, Erleben, 424: „Wer freiwillig
etwas anbietet, kann an einen Sinn für Handeln auf Gegenseitigkeit appellieren: Wenn ich dir
entgegenkomme, womit kommst du mir entgegen?“.
 Theißen hat dieses Verhalten daher soziologisch als Form der „Selbststigmatisierung“ und
psychologisch als Form von paradoxer Intervention beschrieben (vgl. Theißen, Erleben, 424 f.).
Beide Verhaltensstrategien zielen auf die Veränderung des Verhaltens des anderen. Bei der Stra-
tegie der Selbststigmatisierung verunsichert jemand den anderen, indem „er die Werte und Re-
geln in Frage“ stellt, „nach denen der andere vorgeht“ (Theißen, Erleben, 424). Bei der paradoxen
Intervention soll im Angreifer „eine mit seinem Handeln dissonante Wirkung aktiviert werden
[...], etwa der Grundsatz, es sei unfair, gegen Wehrlose vorzugehen.“ (Theißen, Erleben, 425).
Beide arbeiten also mit der Konfrontation des Angreifers mit seinen eigenen, in diesem Fall ethi-
schen, Vorstellungen.
 Vgl. Konradt, Evangelium, 95: „Durch die Gegenprovokation, auch die andere Wange hinzu-
halten, verändert er [der sozial Unterlegene, der das Opfer des Schlages ist, L.T.] die Situation.
Das Objekt des Unrechts wird zum Handlungssubjekt und gewinnt so ein Stück weit Handlungs-
souveränität und Würde zurück. Selbst wenn nun das Gegenüber durch dieses ‚Entgegenkom-
men‘ nicht dazu stimuliert wird, innezuhalten und sein Verhalten zu überdenken, sondern die
Skrupellosigkeit besitzt, die ‚Einladung‘ anzunehmen, hat sich die Konstellation gegenüber dem
ersten Schlag fundamental verändert.“

238 4 Praktiken



würdigende, unmenschliche Form der Sozialität infrage. Diese Infragestellung ge-
schieht aber nicht ohne Anteile negativer Reziprozität. Das verletzende Potenzial
einer Beschämung ist nicht zu unterschätzen. Dennoch lässt sich hier eine zutiefst
humane negative Reziprozität erkennen, weil diese Geste dem anderen als Geschöpf
Gottes Leib und Leben lässt und an seine Gottesebenbildlichkeit appelliert, an sein
Potenzial, ein menschlicher Mensch zu werden, um mit Jüngel zu sprechen.347

Gleichzeitig gilt auch von dieser Verhaltensweise, was oben gesagt wurde:
dass äußerlich an ihr nicht abgelesen werden kann, in welcher Weise jemand auf
eine andere Person sozial Bezug nimmt. Sie erlaubt zwar aus den angeführten
Gründen eine humane Form negativer Reziprozität im Sinn eines christlichen
Verständnisses des Menschen. Selbst diese Form kann aber im Sinn eines homo
incurvatus in se gebraucht werden: Wenn ich bewusst eine solche Situation her-
beiführe, den anderen provoziere und auf dessen öffentliche Beschämung aus
bin, um meinen eigenen Status zu erhöhen, nehme ich nicht auf die andere als
meine Nächste Bezug, sondern als Funktion für meine Selbstaufwertung. Eine Be-
schämung ist keineswegs immer ‚humaner‘ als andere Praktiken, die negative Re-
ziprozität üben.348 Sie ist auch nicht ‚humaner‘, weil sie ohne physische Gewalt
auskommt – das wäre naiv gegenüber dem Gewaltpotenzial auf psychischer und
sozialer Ebene –, sondern weil (und nur insofern) sie dem anderen eine Chance
zur Änderung seines Verhaltens lässt. Diese Form von Beschämung bietet damit
den Raum, human ausfallen zu können – nicht mehr und nicht weniger.

Mit dem letzten Punkt wird deutlich: Es kann nun nicht darum gehen, Res-
sourcen humaner Praktiken für negative Reziprozität im Raum gelebter Sozialität
identifizierend zu bestimmen und von anderen, inhumanen Praktiken so abzu-
grenzen, als sei deren konkreter Situationsbezug irrelevant.349 Ein solches identi-

 Ähnlich lässt sich bei Martin Luther King als Theologe des christlich inspirierten gewaltlosen
Widerstands erkennen, dass er dem anderen nicht nur in Form der Gewaltlosigkeit sein Leben
und seine Würde lässt. Kings Theologie zielte darüber hinaus auf die Umkehr der weißen, domi-
nanten Gruppe zum Leben in einer erneuerten Gemeinschaft. Vgl. Christoffersen, Shame.
 Das ist kritisch bei einem Gedanken wie dem Klaas Huizings mitzudenken, der besagt: Die
„wichtigste Agentur der göttlichen Liebe ist die Scham als liebevolle Beschämung, die auf eine
Charakterschulung oder Tugendbildung zielt.“ (Huizing, Scham und Ehre, 41; Herv. i. O.).
 Der oben (vgl. 4.4.2.1, 4.4.3.3) angesprochene konkrete Situationsbezug auch im Sinn von
Machtbeziehungen spiegelt sich auch im hier gewählten Beispiel der Bergpredigt-Passage wider.
Gerade in der sozialgeschichtlichen Perspektive, wie z. B. von Schottroff vertreten, wird es wesent-
lich, an welche soziale Konstellation bei Mt oder Lk gedacht ist, wenn dazu aufgefordert wird, die
andere Wange hinzuhalten: „Man kommt nicht ohne die Überlegung aus, wie der Liebende und
sein Feind in der gesellschaftlichen Realität, im Spannungsfeld seiner Machtverhältnisse, einander
zuzuordnen sind. [...] Eine grundsätzliche Erörterung der Gewaltfrage, die für jeden unter allen
Umständen eine Haltung als christlich beschreiben will, bleibt zweideutig, auch wenn sie dies

4.5 Konstruktive Momente aus theologischer Perspektive 239



fizierendes Operieren kann nicht im Sinn theologisch-reformatorischer Anthropo-
logie sein, die ein hohes Sensorium für die Ambivalenz selbst von human wirken-
den Praktiken entwickelt hat.350 So verstanden, wird es eine bleibende Aufgabe
theologischer Anthropologie sein, an die Ambivalenz aller Praktiken zu erinnern,
sobald sie in einer konkreten Beziehung von einem Menschen zum anderen prak-
tiziert werden. Es kann aber ein Impuls für die theologische Thematisierung von
Praktiken negativer Reziprozität sein, humane Praktiken für negative Reziprozi-
tät im eigenen Traditionsraum so weiterzutragen und anzubieten, wie sie im
Geist der Menschlichkeit verstanden werden können.

Über die Vorschläge hinaus, positive Reziprozität als grundlegende Struktur
menschlicher Sozialität anzuerkennen und diese auch als Ziel idealer Gemein-
schaft im christlichen Sinn zu akzeptieren, gilt es daher noch einen Schritt hin-
auszugehen. Auch negative Reziprozität kann in einer humanen oder inhumanen
Weise praktiziert werden. Eine ideale, positive Reziprozität wird unter den Bedin-
gungen der nicht-erlösten Welt nur gebrochen lebbar sein. In diesem Horizont
kann es ein ‚relativ Besseres‘351 bedeuten, auf ein humanes Praktizieren negativer
Reziprozität hinzuweisen und exemplarische Praktiken wie die der Bergpredigt
dafür anzubieten, ohne sie als Automatismus zur Herbeiführung einer erlösten
Sozialität zu sehen.

4.6 Zusammenfassung

Praktiken haben nicht nur als solche durch die praxeologischen Theorien in Philo-
sophie und Sozialwissenschaft eine erhebliche Aufwertung erfahren, sondern auch
retributive Praktiken im Speziellen. Ihre Persistenz trotz zweckrationaler Organisa-
tion in der Moderne wird auf einen sozialen Sinn zurückgeführt, der ihnen zu-
komme. Dieser könnte a) mit den Praxistheorien in der informellen Regelung von

nicht will. Weder absolute Forderungen an andere noch die Forderung der Gewaltlosigkeit durch
Christen, die in Gewalt verstrickt sind, die in der Situation der Herrscher sind, an solche, die nicht
über Machtmittel verfügen, können als sachgerechte Vergegenwärtigung des urchristlichen
Feindesliebegebotes verstanden werden. [...] Die Grenzen des gewaltfreien Widerstandes (vor
allem in Diktaturen) sind bekannt.“ (Schottroff, Gewaltverzicht, 221). – Theißen, Gewaltverzicht
nimmt an, dass die Situation der matthäischen Gemeinde durch die Zwangsverpflichtungen durch
die Römer geprägt war (vgl. 177), die Situation der lukanischen Gemeinde dagegen durch sozioöko-
nomische Unterschiede (vgl. 182), was beides unterschiedliche Szenerien vor Augen führt, in die hi-
nein diese Passage der Bergpredigt bzw. Feldrede gesprochen wird.
 Vgl. Klein, Inhumanität, 438.443. Für die Ambivalenz speziell und selbst noch des Morali-
schen vgl. schon oben (4.4.3.3), Anm. 306, mit Körtner, Liebe, 100 bzw. die Stellen bei Bonhoeffer.
 Vgl. oben (4.4.3.3), Anm. 316.

240 4 Praktiken



Alltagskonflikten liegen, b) in evolutionären Vorteilen durch Kooperationssanktio-
nen (so die verhaltensökonomische und sozialpsychologische, evolutionsbiologisch
geprägte Deutung) oder c) in der Unterstützung eines grundsätzlich sinnvollen und
kulturell unverzichtbaren Reziprozitätssystems (so ethnologische, vom Rezipro-
zitäts- und Gabediskurs geprägte Ansätze). Von hier aus gesehen entsteht das Bild
des Menschen als ‚homo reciprocans‘, das z. T. auch mit fundamentalanthropologi-
schem Anspruch vertreten wird. Eine theologische Anthropologie stimmt dem Men-
schenbild des ‚homo reciprocans‘ jedoch nicht einfach zu, sosehr eine soziale
Funktionalität von retributiven Praktiken vorliegen mag, sondern unterstreicht die
Potenziale zur Überschreitung der Reziprozität.352 Dazu bringt sie kritisch die Un-
terscheidung zwischen wirklichem und menschlichem Menschen ein, wie hier mit-
hilfe von Eberhard Jüngels Anthropologie verdeutlicht wurde. Sowohl reziproke als
auch a-reziproke Sozialität in positiver wie negativer Spielart stehen in der Span-
nung von Sünde, Rechtfertigung und Erlösung.353 Nichtsdestotrotz kann die Theolo-
gie an der Aufwertung retributiver Praktiken als Wahrheitsmoment anerkennen,
dass Kurzschlüsse zwischen Hamartiologie und Pro-/Antisozialität zu vermeiden
sind und Ressourcen humaner Praxisformen für negative Reziprozität auch in der
eigenen Tradition zu heben wären.

 Wenn hier vehementer kritisch argumentiert wurde als gegenüber den retributiven Emotio-
nen (vgl. oben, 2.), dann deckt sich das mit dem Befund anderer Beiträge, dass auch die rein mo-
ralphilosophische Evaluation von retributiven Emotionen und von retributiven Handlungen
deutlich unterschieden werden muss und ungleich ausfällt. Vgl. Griswold, Nature, 150; Bernhardt,
Rache 2021, 325.
 Bisher stand von Jüngels Ansatz her geprägt eine bipolare Gegenüberstellung im Zentrum:
Menschlichkeit und Unmenschlichkeit, Sünder und Gerechter. Es wäre gerade angesichts der
Vielfalt sozialer Situationen, in denen sich Menschlichkeit und Unmenschlichkeit zugleich ereig-
nen kann, theologisch weiterführend, Rechtfertigung von Sünde und Erlösung zu differenzieren,
da die simul-Figur der reformatorischen Anthropologie diesem Zugleich im Menschen und in der
menschlichen Sozialität am besten gerecht zu werden verspricht.

4.6 Zusammenfassung 241



5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die
theologische Anthropologie

5.1 Zusammenfassung

Es ging dieser Arbeit darum, die Bewertungsverschiebungen in der Renaissance
der Thematik um Rache und Vergeltung wahrzunehmen und das Verhältnis der
Theologie dazu zu klären. Die ‚Wiederkehr der Rache‘ in die Theorie und die damit
verbundenen Bewertungsverschiebungen sollten evaluiert werden. Ziel war es,
eine differenzierte theologische Stellungnahme zur ‚Wiederkehr der Rache‘ zu ent-
wickeln. Es wurde jeweils die aktuelle Bewertungsverschiebung in den Feldern
Emotionen, Überzeugungen und Praktiken ausgewiesen, dann eine theologische
Perspektive entwickelt und schließlich ein Vorschlag zu einer differenzierten theo-
logischen Einordnung und Bewertung des Phänomens unterbreitet.

So haben erstens Emotionen nicht nur als solche eine Aufwertung erfahren
(emotional turn), sondern auch retributive Emotionen im Speziellen, und zwar in
epistemischer wie moralischer Hinsicht. Angesichts der kontrastreichen Wahr-
nehmung des Zorns und verwandter Emotionen in der Geschichte der christli-
chen Theologie ist neu auf die Theologie solcher Emotionen zu reflektieren;
insbesondere sind dabei einseitig hamartiologische wie einseitig sakralisierende
Zuordnungen zu vermeiden. Dabei erweist sich die Frage nach der Möglichkeit
einer Kritik dieser Emotionen durch die Theologie als besonders relevant für den
vorliegenden Zusammenhang. Produktiv gestellt werden kann diese Frage als
Frage nach einer christlichen Emotionskultur für retributive Emotionen zwischen
„Kritik und Kontrolle der Kritik“ (Ingolf U. Dalferth). Die christliche Tradition bie-
tet Potenzial, solche Emotionen sowohl zu leben als auch zu kontrollieren.

In der Strafrechtsphilosophie erlebt zweitens die Vergeltungstheorie – der
Retributivismus – seit einiger Zeit eine Renaissance. Grundlage für jede Vergel-
tungstheorie ist die Überzeugung, dass Vergeltung gerecht sei. Im Unterschied
zum klassischen Retributivismus ruht die Argumentation für diese Überzeugung
aber nun nicht mehr auf Ordnungsargumenten oder einer intrinsischen – oder
zirkulären, wie Kritikerinnen sagen würden – Begründungsfigur, sondern beruft
sich auf die Bedürfnisse von Opfern oder der Rechtsgemeinschaft. Von der Frage-
stellung dieser Arbeit aus gedacht – der Frage nach Einordnung und Wertung
von Rache und Vergeltung –, zeigen diese neuen Theorievarianten vor allem Fa-
cetten eines tiefliegenden Gerechtigkeitsverlangens, das aber – aus theologischer
Sicht – nicht vollständig vom Recht erfüllt werden kann. Die Theologie bringt
hier kritisch und würdigend die Unterscheidung zwischen der irdisch realisierba-
ren Gerechtigkeit durch das Recht (und anderen Institutionen des Zusammenle-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-005

https://doi.org/10.1515/9783111389141-005


bens) und einer Gerechtigkeit, nach dem sich das weitergehende Verlangen aus-
streckt, ein.

Drittens haben Praktiken nicht nur als solche durch die praxeologischen
Theorien in Philosophie und Sozialwissenschaft eine erhebliche Aufwertung er-
fahren, sondern auch retributive Praktiken im Speziellen. Ihre Persistenz trotz
zweckrationaler Organisation in der Moderne wird auf einen sozialen Sinn zu-
rückgeführt, der ihnen zukomme. Dieser könnte a) mit den Praxistheorien in der
informellen Regelung von Alltagskonflikten liegen, b) in evolutionären Vorteilen
durch Kooperationssanktionen (so die verhaltensökonomische und sozialpsycho-
logische, evolutionsbiologisch gefärbte Deutung) oder c) in der Unterstützung
eines grundsätzlich sinnvollen und kulturell unverzichtbaren Reziprozitätssys-
tems (so ethnologische, vom Reziprozitäts- und Gabediskurs geprägte Ansätze).
Die theologische Anthropologie kann dem Menschenbild des ‚homo reciprocans‘
dennoch nicht einfach zustimmen, sondern sie unterstreicht die Potenziale des
Menschen zur Überschreitung der Reziprozität. Dazu bringt sie mit E. Jüngel kri-
tisch die Unterscheidung zwischen wirklichem und menschlichem Menschen ein.
Sowohl reziproke als auch a-reziproke Sozialität stehen unter der Perspektive
von Schöpfung, Sünde, Rechtfertigung und Erlösung. Nichtsdestotrotz kann die
Theologie von der Aufwertung retributiver Praktiken den Impuls gewinnen,
Kurzschlüsse zwischen Hamartiologie und Pro-/Antisozialität zu vermeiden und
Ressourcen humaner Praxisformen negativer Reziprozität zu heben.

Wie deutlich wurde, gibt es bleibende Differenzen zwischen den Rehabilitati-
onsprojekten von Rache und Vergeltung und einer theologischen Sichtweise.
Diese Differenzen verweisen auf den spezifischen Eigenbeitrag der theologischen
Anthropologie in der Diskussion um die wiederkehrende Rache, der nun entfaltet
werden soll.

5.2 Auswertung

5.2.1 Wege der Aufwertung in der ‚Wiederkehr der Rache‘

Die ‚Wiederkehr der Rache‘ stellte sich in erster Linie als ein Rehabilitationsun-
ternehmen dar. Zwar sind die Entwicklungen, die sich mit ihr verbinden, für die
Gesamtheit der gesichteten Ansätze zunächst als ‚Verschiebungen in der Bewer-
tung‘ zu bezeichnen. Denn z. B. in der Straftheorie hat es mit dem Retributivismus
auch zuvor immer schon eine Schule gegeben, die an der Richtigkeit der Vergel-
tung festhielt, auch wenn diese Schule schon totgesagt war. Die Bewertung, die
sich hier verschiebt, betrifft die Gründe, aus denen heraus Vergeltung als richtig
gilt, nicht den Umstand selbst, dass Vergeltung richtig sei. Abgesehen davon lässt

5.2 Auswertung 243



sich verlustfrei sagen, dass man es bei der ‚Wiederkehr der Rache‘ mit einer Auf-
wertungstendenz zu tun hat. Selbst eine Normalisierung von Phänomenen der
Rache und Vergeltung (vgl. 4.3.3) – die Erklärung, sie gehörten zum regulären All-
tag – bedeutet angesichts früherer Versuche, sie durch Moral, Kultur oder Organi-
sation abzuschaffen, eine Aufwertung.

Diese Aufwertung geschieht in vielfältiger, aber doch distinkter Weise. Zum Teil
werden Phänomene, oder Aspekte der Phänomene, um Rache und Vergeltung natu-
ralisiert: Weil wir als Menschen bestimmte Gene in uns trügen und sich diese gene-
tische Ausstattung in der Evolution herausgebildet und bewährt habe, komme es
unweigerlich zu Rache und Vergeltung einerseits, zu Vergebung und Nachsicht an-
dererseits, und zwar je nach den Bedingungen der Umwelt und je nach Verteilung
‚sozialer Präferenzen‘ auf Individuen. So argumentierte ein Teil derer, die die Prak-
tiken des Rächens und Vergeltens gegenüber entgegengesetzten moralischen Forde-
rungen als faktisch gegeben nachweisen und damit ihre fortdauernde Existenz trotz
zweckrationaler Organisation in der Moderne erklären wollten (vgl. 4.3.2.2). Zum
Teil wurde ein solches naturalisierendes Denken auch im Bereich der Straftheorien,
also auf der Überzeugungsebene und zur Begründung von strafender Vergeltung,
genutzt: Weil Menschen diese Impulse zum Rächen und Vergelten in sich trügen,
könnten sie nicht dauerhaft vom Staat ignoriert werden, wenn er weiterhin das Ge-
waltmonopol beanspruchen will (vgl. 3.2.3.4). Auch manche Ansätze zur Wahrneh-
mung retributiver Emotionen weisen Anklänge eines solchen naturalisierenden
Denkens auf. Bei Peter Strawson scheinen die reaktiven Einstellungen in irgendei-
ner Weise ‚natürlich‘ gegeben, auch wenn seine Sozialphilosophie nicht als biologis-
tisch oder naturalistisch zu bezeichnen ist (vgl. 2.4.1). Wenn Murphy u. a. vom Sinn
der übelnehmenden Einstellung des resentment sprechen, indem sie auf Selbst-
schutz verweisen – der Aggressor würde sich zur erneuten Aggression eher ein
nachsichtiges als ein übelnehmendes Opfer aussuchen – hat das Anklänge an Argu-
mente, die auf dezidiert naturalistischer Seite verwendet werden.

Auch das systematische Gegenstück – eine Kulturalisierung von Phänomenen
von Rache und Vergeltung – fehlte aber nicht. Durch die Einbettung in Gabe-
Zusammenhänge und Reziprozitätssysteme wurde der soziokulturelle Wert von
Rache- und Vergeltungspraktiken herausgearbeitet, der ihren sozialen ‚Sinn‘ aus-
mache (vgl. 4.3.2.3).

Häufiger jedoch trat die Funktionalisierung, oder weniger missverständlich:
der Versuch eines Funktionsausweises von Rache und Vergeltung auf. Am deutlichs-
ten war das auf der Ebene der Praktiken der Fall. Dort lauteten die Thesen im Sinn
der Rehabilitation: Dass wir uns in alltäglichen Interaktionen gemäß der tit-for-tat-
Strategie verhalten – oder nach anderen Mustern, die ein retributives Moment be-
inhalten – hat eine Funktion, nämlich die Durchsetzung von Kooperationsnormen

244 5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische Anthropologie



und damit die Sicherung von Kooperationsvorteilen für die Gruppe (vgl. 4.3.2.2).
Dass es Rachesysteme gibt, die sich historisch und ethnologisch beobachten lassen,
hat eine Funktion, nämlich die Aufrechterhaltung eines regulierten Gleichgewichts
der Reziprozität zwischen in einem bestimmten Raum koexistierenden Gruppen
(vgl. 4.3.2.3). Dass wir im Alltag ohne tiefere Deliberation Rache und Vergeltung –

zum Teil auf einer Mikro-Ebene1 – faktisch praktizieren, hat eine Funktion, nämlich
letztlich das soziale Zusammenspiel aufrechtzuerhalten, ohne erst eine offizielle in-
stitutionelle Ebene bei Alltagskonflikten beschreiten zu müssen oder zu wollen
(vgl. 4.3.2.1). Dass wir Zorn und andere Emotionen empfinden, die auf Rache und
Vergeltung drängen, hat eine Funktion, und das nicht nur für die individuelle Psy-
che – so ja schon die ältere katharsis-Theorie2 – sondern bei Strawson auch für das
soziale Miteinander, das von gegenseitigen Erwartungen lebt und von reaktiven Ein-
stellungen bereichert wird. Diese Erwartungen werden von Emotionen begleitet, die
auch den Vorwurf beinhalten, solche Erwartungen enttäuscht zu haben (vgl. 2.4.1).
Dass wir schließlich Straftaten mit Vergeltung belegen, hat eine Funktion. Zwar hat
der Retributivismus in der Straftheorie stets gegen die Funktionszuschreibung und
auch gegen eine gesellschaftspolitische Funktionalisierung der Institution der Strafe
opponiert, wie er diese in der Argumentationsweise der utilitaristischen Straftheo-
rien erkannte. Aber in neueren Theorien, die sich zum Teil auch als retributivistisch
verstehen, wird der Institution der Strafe dennoch eine Funktion zugesprochen, ent-
weder eine Funktion für das Opfer – seinen Wert und seine Würde zu bestätigen –

oder für Dritte, die die ‚Rechtsgemeinschaft‘ repräsentieren: deren Empörungsge-
fühle und Vergeltungsforderungen aufzufangen (vgl. 3.2.3).

5.2.2 Rehabilitation über Rekurs auf die vorinstitutionelle
Zwischenmenschlichkeit?

Diese Funktionen – so zeichnet sich ab – liegen hauptsächlich im Bereich des Sozia-
len, und zwar des Sozialen im Sinn des Personalen, Beziehungshaften und Alltägli-
chen. Im Bereich der Straftheorien korreliert dies mit der Tendenz zu einem
zivilrechtlichen Einschlag ins Strafrecht, nämlich wenn auch Strafvorfälle wieder
mehr als Konflikt oder personale Verletzung zwischen zwei Parteien wahrgenom-
men werden, der mit symbolischer Kommunikation begegnet werden sollte, wie

 Vgl. Bernhardts Abschnitt zu „alltäglichen Micropraktiken der Rache“: Bernhardt, Rache 2021,
38–40.
 Vgl. Freud/Breuer, Hysterie, 11.

5.2 Auswertung 245



sie auch Alltagsinteraktionen zu eigen ist, denn als Verstoß gegen ein regulatives
Ordnungssystem (vgl. zusammenfassend 3.4). Auch da, wo Momente des Überperso-
nalen verstärkt zur Geltung gebracht werden, geht es um die ‚Faktizität der Störun-
gen der sozialen Wirklichkeit‘ und damit eher um eine intersubjektive Ebene als
um eine strukturell-formale (vgl. 3.5.2). Emotionen scheinen auf den ersten Blick
ohnehin dem Bereich des Personalen, Beziehungshaften und Alltäglichen nahezu-
stehen, was sich mit Blick auf die Wissenschaftsgeschichte der Psychologie und
auch mit Blick auf die Thematisierung von Affekten, Emotionen oder Gefühlen kei-
neswegs von selbst versteht. Gerade mit der Bezugnahme auf Strawson wurde aber
dieselbe Verankerung in der Alltagsinteraktion deutlich, wie sie von expressiv-
kommunikativen Theorien der Strafe ebenfalls angelegt wurde. Die Praxistheorien
bringen ohnehin das Alltägliche und die alltägliche Interaktion im mittleren Grö-
ßenbereich (weder nur auf Nahbeziehungen noch auf Makrostrukturen bezogen)
zur Geltung (vgl. 4.2). Das gilt aber auch für den Beobachtungsradius der Verhaltens-
wissenschaften (bilateral bis Kleingruppe; vgl. 4.3.2.2) und für den Analysebereich
der Kulturwissenschaft und Ethnologie, sofern sie hier für das Thema vorgestellt
wurden (Interaktion zwischen Gruppen segmentärer Gesellschaften, nicht zwischen
Staaten oder Nationen; vgl. 4.3.2.3). Die Erschließung, Deutung und Wertung von
Phänomenen von Rache und Vergeltung scheint sich für viele Stimmen in der ak-
tuellen Renaissance des Themas eher ‚von unten nach oben‘ als ‚von oben nach
unten‘ zu ereignen. Keine der vertretenen Richtungen fordert in ihrem jeweiligen
Bereich eine stärkere Regulierung von Rache und Vergeltung von oben. Vielmehr ist
ein gewisses Unbehagen mit dem Regulativ zu verzeichnen.

Mit der Funktionszuschreibung im Bereich des Sozialen in einem nicht- oder
vor-institutionellen Sinne und der Rückverlagerung in den Bereich des Persona-
len, Alltäglichen und Beziehungshaften verbindet sich häufig eine Bezugnahme
auf moralische Aspekte. Die Verteidigung von Emotionen wie resentment – aber
auch anderer negativer oder aggressiver Emotionen – ereignet sich im Feld nicht
nur der Sozial-, sondern dezidiert der Moralphilosophie. Mit moralischen Werten,
Gütern und Tugenden werden solche Emotionen in diesem Forum verteidigt,
etwa in Bezug auf ihre epistemische, evaluative, kommunikative und motivatio-
nale Leistungsfähigkeit (vgl. 2.4.2). Eben diese Verteidigung machen sich einige
neuere Straftheorien zu eigen, um sie für die Begründung von Strafe zu nutzen.

So geschieht das in der empirisch-soziologischen Theorie (vgl. 3.2.3.4), die von
in der Bevölkerung vorhandenen Gerechtigkeitsintuitionen auf die Notwendigkeit
von Strafe hin argumentiert. Ebenfalls geschieht das in der opferorientierten
Theorie (vgl. 3.2.3.2), die nicht nur auf vermeintliche Rachewünsche von Opfern,
sondern auch auf deren emotionale Gesamtlage aufmerksam macht. Die expres-
siv-kommunikative Theorie (vgl. 3.2.3.1) wiederum setzt zur Begründung von
Strafe auf die Rückspiegelung eben genau eines moralischen Urteils und nutzt

246 5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische Anthropologie



dazu explizit Strawson, wie das auch im Rahmen der Philosophie der Emotionen
oder Gefühle teilweise der Fall ist. Weniger lässt sich eine solche Verbindung mit
moralischen Aspekten auf der Ebene der Praktiken beobachten, da sich die hier
vorgestellten Ansätze zum Teil emphatisch von einer überzeugungs- oder moral-
orientierten Sichtweise abgrenzen (so bei der neurowissenschaftlichen und/oder
ökonomischen Verhaltenswissenschaft). Allerdings wendet sich die Verteidigung
der Rache hier oft gezielt gegen eine moralische Diffamierung der Rache. Der Ver-
weis auf die soziale Funktionalität von Rache und Vergeltung bereitet auch eine
moralische Umbewertung solcher Praktiken vor (vgl. die Kritik in 4.4.2.1).3

5.3 Die Ambivalenz der vorinstitutionellen
Zwischenmenschlichkeit im Zugleich von Menschlichkeit
und Unmenschlichkeit – eine kritische Würdigung der
‚Wiederkehr der Rache‘ aus Sicht theologischer
Anthropologie

Die Ansätze, die sich im Feld der ‚Wiederkehr der Rache‘ verorten lassen, versu-
chen also, die aus ihrer Sicht zu Unrecht diffamierte Rache oder Vergeltung zu re-
habilitieren oder ihr Auftreten zumindest als anzuerkennendes, anthropologisch
verankertes Faktum zu etablieren, indem sie Phänomene aus diesem Bereich von
einer vorinstitutionellen Zwischenmenschlichkeit aus betrachten, erklären und
z. T. begründen.

Die Verlagerung in die vorinstitutionelle Zwischenmenschlichkeit ist aber
aus theologisch-anthropologischer Sicht keineswegs zur Rehabilitation von Rache
und Vergeltung aus sich heraus geeignet. Denn diesem Bereich kommt nicht we-
niger Ambivalenz zu als institutionell eingebetteten, organisierten oder formell
strukturierten Formen von Zwischenmenschlichkeit. Alle Aufwertungen über Na-
turalisierung, Kulturalisierung oder Funktionszuweisung drohen im Zuge dieser
Aufwertung aus dem Blick zu verlieren, dass Rache und Vergeltung eine exzessive
Seite haben und sogar bei scheinbar kleinen, unbemerkten, also nicht-exzessiven
Phänomenen Einlasstor für Unmenschlichkeit sein können.4 Die Theologie hat

 Dieser Punkt lässt sich als kritische Anfrage an Bernhardts ‚Einklammerung‘ der moralphilo-
sophischen Frage für seine eigene Studie (Bernhardt, Rache 2021) festhalten und als Differenz in
der Herangehensweise markieren. Vgl. allerdings auch den Epilog, in dem Bernhardt wieder auf
die „Frage der moralischen Beurteilung“ eingeht (vgl. Bernhardt, Rache 2021, 322–329).
 Auch hier meldet sich eine kritische Differenz zu Bernhardts Ansatz an: Dass Rache nicht nur
exzessive, sondern vermeintlich gewaltlose – der Gewaltbegriff Bernhardts wäre hier einer ver-

5.3 Die Ambivalenz der vorinstitutionellen Zwischenmenschlichkeit 247



von jeher ein Sensorium für diese Seite der Sozialität des Menschen besessen,
worauf gleich noch einzugehen ist. Das allerdings hat nicht verhindert, dass es
auch auf theologischer Seite mit der Wahl bestimmter Deutungsrahmen zu einsei-
tigen Deutungen gekommen ist, die Phänomene im Umkreis von Rache und Ver-
geltung, z. B. selbst das Empfinden von Racheimpulsen oder -fantasien (vgl. 2.5.1),
dämonisierten und sich stärker an der exzessiven Seite orientierten als an der
alltäglichen, an welche die ‚Wiederkehr der Rache‘ erinnert. Andererseits wirkte
auch die Theologie, wie zu sehen war, am anderen Extrem, nämlich an einer
nicht nur verharmlosenden, sondern auch überlegitimierenden Wertung mit (so
bei der Vergeltungstheorie der Strafe; vgl. 1.1.2 und 3.3.1).

Angesichts der anhebenden ‚Wiederkehr der Rache‘ heute scheint es ange-
messen, von theologischer Warte aus weder unkritisch in die Aufwertung dieser
Phänomene einzustimmen noch in einer repressiven Weise zu reagieren und le-
diglich auf der Eindämmung von Rache und Vergeltung zu beharren. Vielmehr
kann die theologische Anthropologie die Ambivalenz des Sozialen – das auch Phä-
nomene von Rache und Vergeltung birgt – besonders sensibel aufdecken.

Warum kann die theologische Anthropologie eine solche besondere Sensibili-
tät für die Ambivalenz menschlicher Sozialität beanspruchen? Wie im letzten Teil
zu Praktiken herausgearbeitet wurde, liegt ihre besondere Ambivalenzfähigkeit
darin begründet, dass die theologische Anthropologie von jeher die Differenz von
Altsein und Neusein in die Rede vom Menschen einzuziehen vermochte (vgl. v. a.
4.4.2.2 und 4.4.3.3).5 Die Sozialität des Menschen kann genauso zum Ort erneuer-
ter Sozialität werden wie zum Ort der erlösungsbedürftigen – im Sinne Jüngels:
‚unmenschlichen‘ – Sozialität. Insbesondere die Anthropologie der Reformation
konnte beides in einer simul-Figur in Spannung halten, sodass das Bewusstsein
für die Unter- wie Überschätzung der menschlichen Sozialität, ihre Gefahren und
Potenziale, angelegt war. Im Zusammenhang der Welt bleibt der Mensch der Am-
bivalenz ausgesetzt, menschlich oder unmenschlich zu leben.6 Der theologische
Locus der Sünde steht in diesem Zusammenhang dann dafür ein, dass die Ambi-
valenz menschlicher Sozialität nicht von Menschen selbst aufgelöst werden kann7

tieften Betrachtung zu unterziehen –, jedenfalls alltägliche und unspektakuläre Formen hat,
macht diese Formen nicht per se harmlos oder ‚menschlich‘ im hier verwendeten Sinn.
 Vgl. Klein, Sozialität, 294 sowie zuvor 237–243. In der Rede vom Menschen und seiner Sozialität
ist mitzubedenken, „dass Menschlichkeit und Unmenschlichkeit im zwischenmenschlichen Ver-
hältnis nicht im einfachen Gegensatz des Entweder-Oder, sondern in der stets neu aufzulösenden
Ambivalenz des Zugleich zueinander stehen.“ (Klein, Sozialität, 435).
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 206.
 Vgl. Jüngel, Der menschliche Mensch, 206.

248 5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische Anthropologie



und somit bei jedweder Betrachtung zwischenmenschlicher Interaktionen mit ihr
zu rechnen ist.8

Die theologischen Reaktionen in den vorangegangenen Kapiteln ließen diese
Ambivalenz bereits zum Tragen kommen. Im Bereich moralphilosophischer Emo-
tionstheorien hängt – wie schon angesprochen – die Aufwertung von retributiven
Emotionen entscheidend damit zusammen, dass Emotionen mit moralischem
Empfinden verbunden werden. Es versteht sich von selbst, dass in der Moral- und
Sozialphilosophie eine differenzierte Debatte geführt wird, die auch Gegenstim-
men beinhaltet. Insofern ist die Diskussion alles andere als blind für Ambivalenz.
Die Theologie kann sich an dieser Art des Differenzierungsgewinns beteiligen. Sie
verfügt aber noch über eine darüberhinausgehende Möglichkeit, auf Ambivalenz
aufmerksam zu machen, die die Argumentationsmöglichkeiten innerhalb einer
moralphilosophischen Debatte übersteigen. Die theologische Anthropologie weiß
nämlich darum, dass auch dunkelste Rachewünsche noch ein Appell an Gottes
Gerechtigkeit sein können (vgl. 2.7), so wie umgekehrt im moralischen Fühlen,
Denken und Handeln und selbst in sozialförderlichem Umfeld Sünde am Werk
sein und sich Unmenschliches ereignen kann (vgl. 2.8.4). Hier ist an das Phänomen
der Deckaffekte zu erinnern (vgl. 2.3), das für die Klasse der Aggressionsaffekte so
bedeutsam ist, weil sie – je nach Kultur – mit starken, konträren moralischen Be-
wertungen belegt werden. In einer instantanen Verschiebung können Wut, Ärger,
Neid oder Ressentiment mit Zorn, Empörung oder resentment überdeckt werden,
um der unangenehmen Ambiguität des Emotionserleidens zu entkommen.9 Das
begrenzt nicht nur die Möglichkeiten der Differenzierung durch moralische Krite-
rien, sondern verweist auch auf die Opazität der eigenen Emotionen für den Men-

 Vgl. dazu erneut Klein, Inhumanität, 438: „Die Sozialphänomenologie, welche die theologische
Anthropologie entwirft, hat wie keine andere Beschreibungsperspektive im interdisziplinären Ge-
spräch die Ambivalenz der zwischenmenschlichen Beziehung im Blick: Sie beschreibt Zwischen-
menschlichkeit ebenso in ihrer Möglichkeit, sich zur selbstbezogenen Vorteilsliebe zu verkehren,
wie in ihrer Möglichkeit, der Nähe Gottes in der Nächstenliebe zu entsprechen, und sie vermeidet
es, diese beiden Perspektiven zu polarisieren (negativistische/positivistische Beschreibung des Men-
schen).“ (i. O. kursiv). Die Verkehrung der Zwischenmenschlichkeit ist m. E. allerdings nicht nur als
Verkehrung in selbstbezogene Vorteilsliebe zu beschreiben, sondern kann auch andere Formen an-
nehmen, was insbesondere feministische Theologien herausgearbeitet haben.
 Dass Menschen „ihrer Natur nach nur beschränkt ambiguitätstolerant sind und eher danach
streben, einen Zustand der Eindeutigkeit herzustellen, als Vieldeutigkeit auf Dauer zu ertragen“,
konstatiert Bauer, Vereindeutigung, 19. Von ‚Ambiguität‘ statt von Ambivalenz wird in manchen
Zusammenhängen gesprochen, um anzuzeigen, dass es um unversöhnliche Sachverhalte im phi-
losophischen Sinn geht, nicht um Mehrdeutigkeit, wie Psychologie oder Rhetorik sie beschreiben;
vgl. Sauer, Ambiguitätssensible Ökumene, 152 unter Referenz auf Frauke Berndt und Stephan
Kammer.

5.3 Die Ambivalenz der vorinstitutionellen Zwischenmenschlichkeit 249



schen.10 Theologisch-anthropologisch gesprochen bleibt das letzte Wort darüber,
ob unser Zorn gerecht ist, unverfügbar.

Vor diesem Hintergrund erscheint die geradezu bipolare Rahmungsgeschichte
retributiver Emotionen in der Theologie (zwischen ‚Todsünde‘ und ‚heiligem Zorn‘)
nicht als Ausweis von Inkonsistenz, sodass eine theologische Stellungnahme zu re-
tributiven Emotionen insgesamt unmöglich scheinen würde. Vielmehr zeigen die
divergenten Wertungen zwischen Todsünde und Tugend gerade die Ambivalenz
solcher Emotionen auf. So wichtig gegenüber der wirkmächtigen hamartiologi-
schen Tradition in diesem Bereich die kritische Aufarbeitung in Befreiungstheolo-
gie und feministischer Theologie war, so wichtig bleibt gegenüber der derzeitigen
‚Wiederkehr der Rache‘ festzuhalten, dass dieser skeptischen Tradition auch ein
Wahrheitsmoment innewohnt. Dieses Wahrheitsmoment liegt nicht nur im Hin-
weis auf die exzessive Seite von Rache und Vergeltung, die durch solche Emotionen
vorbereitet oder katalysiert werden kann, oder auf das sozialdestruktive Potenzial
aggressiver Emotionen insgesamt, sondern auch im Hinweis darauf, dass der
Raum, wie sich Menschen vor sich selbst oder anderen auf tatsächliche oder ver-
meintliche Kränkungen beziehen, d. h. der Raum zwischen Empfindung und Legiti-
mation, selbst ein ambivalenter ist.11 Angesichts der gewichtigen Bedeutung, die
moralischen Wertungen innerhalb des Spektrums aggressiver Emotionen zukommt
(vgl. 2.3), gewinnt dieser Hinweis an besonderer Relevanz in diesem Bereich – und
auch an aktueller Relevanz.12 Die theologische Anthropologie kann so zu ausgewo-

 Zu dieser Opazität wäre das Evidenzgefälle, das Bernhardt zwischen den eigenen Schmerzen
und den Schmerzen anderer erkennt und ausarbeitet (vgl. Bernhardt, Rache 2021, 87–98), noch
ins Verhältnis zu setzen. Auch hier geht es nicht um einen genetischen Fehlschluss (vgl. oben,
2.4.2), aber um einen anders gelagerten epistemischen Einwand.
 Vgl. dazu die erhellende Bemerkung Thomas Brudholms zur Definition von resentment: „Re-
sentment [...] is distinguished not by how it feels, but by the way in which those who account for
their feeling make reference to perceived injustice, injury, or violation“ (Brudholm, Resentment’s
Virtue, 11, Herv. L.T.). Das heißt, die Bezugnahme auf wahrgenommenes Unrecht oder Verletzung
ist selbst ein Akt, der als solcher gesehen werden muss und sich keineswegs der Zuständigkeit
der Ethik entzieht.
 Das wird insbesondere an Phänomenen wie dem Beanspruchen von Opfernarrativen und
-positionen deutlich, z. B. im rechtspopulistischen Gedankengut, oder auch beim Akt einer Bezug-
nahme in Form eines ‚chosen trauma‘ (Volkan): Von der Überzeugung aus, durch eine gemein-
same Traumatisierung Unrecht erfahren zu haben, wird das Recht auf Vergeltung abgeleitet und
entsprechend politisch praktiziert. Das ließe sich als eine mangelnde Differenzierung der Ebenen
von Praktik, Emotion und Überzeugung darstellen: Die verletzte Psyche kann von sich aus zur
Legitimation von Vergeltung werden. – Vgl. zur aktuellen Relevanz des Thymos im politischen
und gesellschaftlichen Raum Fukuyama, Identität, 29–42; Mishra, Zeitalter. Andreas Reckwitz
konstatiert generell: „Die spätmoderne Kultur des Subjekts ist im bestimmten Sinne eine radikal
emotionalisierte Kultur.“ (Reckwitz, Ende, 205). Gerade deswegen erscheint es von Seiten der

250 5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische Anthropologie



generen Wahrnehmungen als andere Zugriffswege gelangen, die an die bleibende
Dynamik, Spannung und Opazität der Emotionen erinnert. Von hier aus scheint
eine Emotionskultur der Zulassung wie der Einhegung sinnvoll.

Auf der Ebene der Überzeugungen suchten neuere Straftheorien die Überzeu-
gung, dass Vergeltung gerecht sei, über verschiedene und doch verwandte Wege
zu stützen: durch die Einbeziehung sozialer Emotionen und symbolischer Kom-
munikation (vgl. 3.2.3.1), über die Fokusverlagerung auf die Beteiligten des Kon-
flikts (vgl. 3.2.3.2), d. h. über eine in gewisser Weise ‚ganzheitlichere‘ Sicht auf den
Vorfall, die daran Beteiligten und dessen Folgen in der personalen und überper-
sonalen Sphäre. Sie kamen dabei auf die rückblickende Struktur des Retributivis-
mus zurück, die einer solchen Sichtweise in den Augen mancher Ansätze mehr zu
entsprechen scheint als eine ausschließlich auf Zukunft und Prävention hin orien-
tierte Perspektive. Andere machten Versuche über den Abgleich mit unbeteiligten
Dritten (vgl. 3.2.3.3), zum Teil auch hier unter Einbeziehung von Emotionen
(vgl. 3.2.3.4).

Aus theologischer Sicht kann diese Repersonalisierung gewürdigt werden als
Ausdruck für ein Gerechtigkeitsverständnis, das auf eine umfassende Heilung der
Person und der Beziehungen in eschatologischem Sinn hofft. Die Theologie weiß
um die Grenzen des Rechts wie aller Institutionen, die zwischenmenschliches Zu-
sammenleben regeln, in ihrem relativen, aber eben nicht absoluten Recht. Theolo-
gisch lässt sich daher das Ansinnen der neueren Straftheorien als Hinweis auf
diese Begrenzung verstehen. Die Unterscheidung von irdischer und eschatologi-
scher Gerechtigkeit, die zur Unterscheidung von altem und neuem Äon, altem und
neuen Menschen, sündhaft geprägter und erneuerter Sozialität strukturparallel
verläuft, erlaubt hier aber auch, die andere Seite der Ambivalenz aufzuzeigen, die
der Rückverlagerung ins Personale zukommt. Denn diese Unterscheidung macht
sensibel dafür, dass auch die Rechtsgemeinschaft – ob in Solidarität mit den Opfern
oder unabhängig davon – ontologisch überhöht werden kann, ganz so wie das in
der klassischen Vergeltungstheorie mit der Ordnungsgröße ‚Staat‘, nämlich mit
dem strafenden Staat, geschehen ist. Hier bringt die theologische Anthropologie kri-
tisch die Unterscheidung von empirisch gegebener und erneuerter Gemeinschaft
ein: Weder die ‚Rechtsgemeinschaft‘ als abstrakte Größe noch die faktische Öffent-
lichkeit sind identisch mit der erneuerten, umfassend versöhnten Gemeinschaft,
die der christliche Glaube erhofft. Eine solche kann in Prozessen der Versöhnung
immer nur bruchstückhaft aufscheinen. Wo im Zuge des staatlichen Strafprozesses
auf die ganze Person zugegriffen werden soll, steigert sich das Gefahrenpotenzial

Theologie besonders dringlich, auf die Ambivalenz solcher Emotionen und ihrer Beanspruchung
hinzuweisen.

5.3 Die Ambivalenz der vorinstitutionellen Zwischenmenschlichkeit 251



für den Fall, dass in diese Art sozialer Bezugnahme eine unmenschliche Seite der
Sozialität einbricht. Die zu beobachtende Engerstellung von Moral und Recht bietet
Chancen, den Sinn der Strafe als Teil menschlicher Sozialität stärker in Ausrichtung
auf eine umfassend erneuerte Gemeinschaft zu verstehen. Sie birgt aber auch die
Gefahr, dass Person und Werk zusammenfallen und die Verfehlung in einem Be-
reich eine ganzheitliche Verwerfung der Person nach sich zieht (wie das etwa
bei Beschämungspraktiken der Fall ist).13 Insofern lassen sich die Theorien des
neueren Retributivismus als Erklärung des Phänomens der Strafe ohne Ein-
schränkung würdigen, bleiben in ihrem Anspruch auf Begründung von Strafe
allerdings problematisch.

Was die Ebene der Praktiken betrifft, betont die theologische Anthropologie
die prinzipielle, stets vorhandene Ambivalenz menschlicher Interaktionen gegen-
über einschlägigen Narrativen. Während die Zivilisationsnarrative dazu neigen,
die archaische Rache zu verteufeln und – zugespitzt gesprochen – in einen Natur-
zustand einzuzeichnen, der zum Glück durch die westliche Moderne beendet
wurde, neigt die Ethnologie dazu, das Narrativ umzukehren: von der balancier-
ten, regulierten, offenen Rache zur heimlichen, maskierten, perfiden Rache. Aus-
gangspunkt wäre dann ein glücklicher Naturzustand, theologisch gesprochen: ein
status integritatis, der später korrumpiert und pervertiert wird.14 Demgegenüber
betont die Theologie die immer latente Möglichkeit, dass der Mensch individuell
und kollektiv in Sünde verfällt, genauso, wie dass er daraus gerettet wird und
sich Gemeinschaft in Glaube, Liebe und Hoffnung ereignet und etabliert.

Das gleiche gilt für reziproke und a-reziproke Sozialität. Weder lässt sich mit
der Unterscheidung zwischen unmenschlichem und menschlichem bzw. sündhaft
bestimmtem und erneuertem Menschen, die der theologischen Anthropologie zu
eigen ist, reziproke Sozialität ausschließlich abwerten und negative Reziprozität
verdammen, noch lässt sich a-reziproke Sozialität im Sinn einer reinen Gabe idea-
lisieren. Beide Strukturformen menschlicher Sozialität stehen in der Spannung
von Sünde, Rechtfertigung und Erlösung und lassen sich nicht identifizierend
einem dieser Pole zuweisen. Weder Prosozialität/Antisozialität noch Reziprozität/
A-Reziprozität, ja noch nicht einmal positive und negative Reziprozität überla-
gern sich deckungsgleich mit der Leitdifferenz der theologischen Anthropologie
von Menschlichkeit und Unmenschlichkeit. In diesem Sinn ist den Einsichten von
Praxistheorie, Verhaltenswissenschaft und Kulturanthropologie dahingehend zu-
zustimmen, dass sie – aus theologischer Perspektive gesprochen – gegen eine

 Vgl. zum ganzen Absatz bereits Teuchert, Strafen, 184 f.
 Vgl. schon oben, 1.2.1; gut nachzuvollziehen bei Duerr, Verdier oder Paul. Vgl. auch Bernhardt,
Rache 2021, 18–30.

252 5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische Anthropologie



Identifikation von Inhumanität mit gleich welcher Form von negativer Reziprozi-
tät Einspruch einlegen. Es ist aber zu ergänzen, dass Praktiken negativer Rezipro-
zität bleibend einen Raum darstellen, in den Inhumanität einbrechen kann, und
dass dieser Umstand selbst durch den Aufweis ihrer sozialen Funktionalität und
ihrer tiefen Verankerung in der menschlichen Sozialität nicht aufgehoben wird.
So, wie die theologische Anthropologie hier vorsichtiger als die Humanwissen-
schaften gegenüber den Abgründen des Menschlichen agiert, so bietet ihr die Un-
terscheidung eines ‚wahren Menschen‘ gegenüber dem ‚wirklichen Menschen‘
außerdem den Raum, auf Potenziale der Veränderbarkeit menschlicher Praktiken
im Ganzen hinzuweisen. Denn der Aufweis von Ambivalenz, der hier als spezifi-
scher Beitrag theologischer Anthropologie eingeführt wurde, bedeutet stets nicht
nur den Hinweis auf die Gefahren, sondern auch auf die Möglichkeiten.

5.3 Die Ambivalenz der vorinstitutionellen Zwischenmenschlichkeit 253





Literaturverzeichnis

Die Abkürzungen folgen Siegfried M. Schwertner, IATG3 – Internationales Abkürzungsverzeichnis für
Theologie und Grenzgebiete, Berlin/Boston: De Gruyter 2014.

Adloff, Frank (Hg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (Theorie und
Gesellschaft 55), Frankfurt a.M.: Campus-Verlag 2005.

Adloff, Frank/Mau, Steffen, Zur Theorie der Gabe und Reziprozität, in: Frank Adloff (Hg.), Vom Geben
und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (Theorie und Gesellschaft 55), Frankfurt a.M.:
Campus-Verlag 2005, 9–57.

Airaksinen, Timo, ‚Against Retributivism‘. An Evaluation, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its
critics. Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy
(ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 101–105.

Ammann, Christoph, Emotionen – Seismographen der Bedeutung. Ihre Relevanz für eine christliche
Ethik (FSy 26), Stuttgart: Kohlhammer 2007.

Ammann, Christoph, Emotionslose Ethik? Überlegungen zur Objektivität und Rationalität moralischer
Wahrnehmung, in: Ethica 18 (2010), 291–318.

Ammann, Christoph, Wer wissen will, muss fühlen. Zur Rolle von Emotionen bei der Erschließung des
Ethischen, in: KuD 63 (2017), 132–154.

Andrissek, Tobias R., Vergeltung als Strafzweck. Empirisch-soziologische Begründung und
kriminalpolitische Folgerungen (Studien und Beiträge zum Strafrecht 13), Tübingen: Mohr
Siebeck 2017.

Anselm, Reiner, Jüngstes Gericht und irdische Gerechtigkeit. Protestantische Ethik und die deutsche
Strafrechtsreform, Stuttgart: Kohlhammer 1994.

Anselm, Reiner, Strafen. Protestantismus, in: Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg.), Ethik der
Weltreligionen. Ein Handbuch, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2005, 249–254.

Aquino, Karl/OʼReilly, June, Antisocial behavior at work. The social psychological dynamics of
workplace victimization and revenge, in: David de Cremer/Rolf van Dick/John Keith Murnighan
(Hg.), Social psychology and organizations. On social beings and organizational animals: a social
psychological approach to organizations (Organization and management series), New York/
London: Routledge 2011, 273–293.

Aquino, Karl/Tripp, Thomas M./Bies, Robert J., Getting even or moving on? Power, procedural justice,
and types of offense as predictors of revenge, forgiveness, reconciliation, and avoidance in
organizations, in: Journal of Applied Psychology 91 (2006), 653–668.

Aristoteles, Rhetorik, hg. von Gernot Krapinger (Reclams Universal-Bibliothek), Ditzingen: Reclam 2019.
Assel, Heinrich, Theologia crucis und theologia trinitatis, in: Michael Basse/Christian Neddens (Hg.),

Anstoß des Kreuzes. Kreuzestheologische Aufbrüche im 20. und 21. Jahrhundert (Lutherische
Theologie im Gespräch 3), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2021, 194–218.

Assmann, Jan, Vergeltung und Erinnerung, in: Wolfhart Westendorf (Hg.), Studien zu Sprache und
Religion Ägyptens, Zu Ehren von Wolfhart Westendorf überreicht von seinen Freunden und
Schülern, Bd. 2: Religion, Göttingen: F. Junge 1984, 687–701.

Assmann, Jan, Maʼat. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München: Beck 1990.
Axelrod, Robert M., Die Evolution der Kooperation (Scientia nova), München: Oldenbourg 52000.
Bail, Ulrike, nakam (hebr.) – rächen, vergelten, ahnden; nekama (hebr.) – Vergeltung, Rache, in:

Ulrike Bail u. a. (Hg.), Bibel in gerechter Sprache, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 22006,
2370–2371.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-006

https://doi.org/10.1515/9783111389141-006


Bail, Ulrike, Ein Gott der Rache? Überlegungen zu einem Gottesbild der alttestamentlichen Psalmen,
in: PrTh 46 (2011), 149–155.

Balaji, M. S. u. a., Letting go or getting back. How organization culture shapes frontline employee
response to customer incivility, in: Journal of Business Research 111 (2020), 1–11.

Balz, Horst, Die Gerechtigkeit der Gerechtfertigten. Eine neutestamentliche Skizze, in: Peter Dabrock
u. a. (Hg.), Kriterien der Gerechtigkeit. Begründungen, Anwendungen, Vermittlungen (FS für
Christofer Frey zum 65. Geburtstag), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2003, 45–61.

Barash, David P./Lipton, Judith Eve, Payback. Why we retaliate, redirect aggression, and take
revenge, New York: Oxford University Press 2011.

Barth, Roderich, Dogmatik mit Gefühl? Überlegungen zur Re-Psychologisierung der theologischen
Hermeneutik, in: Annette Haußmann/Niklas Schleicher/Peter Schüz (Hg.), Die Entdeckung der
inneren Welt. Religion und Psychologie in theologischer Perspektive (PThGG 36), Tübingen:
Mohr Siebeck 2021, 73–94.

Barth, Roderich/Eisen, Ute E./Fritz, Martin (Hg.), Barmherzigkeit. Das Mitgefühl im Brennpunkt von
Religion und Ethik (Religiöse Dynamiken in Geschichte und Gegenwart 1), Tübingen: Mohr
Siebeck 2023.

Barth, Roderich/Eisen, Ute E./Fritz, Martin, Einleitung, in: Roderich Barth/Ute E. Eisen/Martin Fritz
(Hg.), Barmherzigkeit. Das Mitgefühl im Brennpunkt von Religion und Ethik (Religiöse
Dynamiken in Geschichte und Gegenwart 1), Tübingen: Mohr Siebeck 2023, 1–7.

Barth, Roderich/Zarnow, Christopher, Das Projekt einer Theologie der Gefühle, in: Roderich Barth/
Christopher Zarnow (Hg.), Theologie der Gefühle, Berlin: De Gruyter 2015, 1–20.

Barth, Roderich/Zarnow, Christopher (Hg.), Theologie der Gefühle, Berlin: De Gruyter 2015.
Basilius der Große, ΟΜΙΛΙΑ 1ʼ: Κατὰ ὀργιζομένων, in: Jacques Paul Migne (Hg.), Patrologiae cursus

completus. In qua prodeunt patres, doctores scriptoresque ecclesiae Graecae A. S. Barnaba ad
Photium, Turnholti: Brepols, 353–372.

Basilius von Cäsarea, Ausgewählte Predigten (Des heiligen Kirchenlehrers Basilius des Großen
ausgewählte Schriften 2; BKV, 1. Reihe 47), Kempten/München: Kösel; Pustet 1925.

Basse, Michael, Kreuzestheologie im Umbruch der 1920er Jahre. Paul Althaus, Walther von
Loewenich und Erich Seeberg, in: Michael Basse/Christian Neddens (Hg.), Anstoß des Kreuzes.
Kreuzestheologische Aufbrüche im 20. und 21. Jahrhundert (Lutherische Theologie im Gespräch
3), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2021, 12–27.

Basset, Lytta, Sainte colère. Jacob, Job, Jésus, Paris: Bayard Culture 2002.
Bauer, Thomas, Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt

(Reclams Universal-Bibliothek 19492), Stuttgart: Reclam 2018.
Beatrice, Pier Franco, Art. Sünde. V. Alte Kirche, in: TRE 32 (2001), 389–395.
Bedford-Strohm, Heinrich, Gemeinschaft aus kommunikativer Freiheit. Sozialer Zusammenhalt in der

modernen Gesellschaft. Ein theologischer Beitrag (ÖfTh 11), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher
Verlagshaus 1999.

Bedford-Strohm, Heinrich, Art. Gerechtigkeit (Th), in: EStL (NA 2006), 732–741.
Bedi, Akanksha/Schat, Aaron C. H., Employee revenge against uncivil customers, in: Journal of

Services Marketing 31 (2017), 636–649.
Bedorf, Thomas, Einleitung, in: Thomas Bedorf/Selin Gerlek (Hg.), Philosophien der Praxis. Ein

Handbuch (UTB 5134. Philosophie), Tübingen: Mohr Siebeck 2019, 1–6.
Bedorf, Thomas/Gerlek, Selin (Hg.), Philosophien der Praxis. Ein Handbuch (UTB 5134. Philosophie),

Tübingen: Mohr Siebeck 2019.
Beintker, Michael, Schuld und Strafe im Strafrecht. Einige Erwägungen aus theologischer Sicht, in:

Wilfried Härle (Hg.), Ethik und Recht (MThSt 71), Marburg: Elwert 2002, 41–66.

256 Literaturverzeichnis



Bell, Macalester, Anger, Virtue, and Oppression, in: Lisa Tessman (Hg.), Feminist Ethics and Social
and Political Philosophy. Theorizing the Non-Ideal, Dordrecht: Springer Netherlands 2009,
165–183.

Bendemann, Reinhard von, Art. Vergeltung. III. Neues Testament, in: RGG4 8 (2005), 1000–1002.
Ben-Ze’ev, Aaron, Are Envy, Anger, and Resentment Moral Emotions?, in: Philosophical Explorations 5

(2002), 148–154.
Berges, Ulrich, Schweigen ist Silber – Klagen ist Gold. Das Drama der Gottesbeziehung aus

alttestamentlicher Sicht mit einer Auslegung zu Ps 88 (SEThV 1), Münster/Hamburg/London:
LIT 2003.

Berner, Knut, Verhüllte Nemesis – Blinde Justitia. Strafe als Vergeltung aus Sicht theologischer Ethik,
in: Heinz Sünker/Knut Berner (Hg.), Vergeltung ohne Ende? Über Strafe und ihre Alternativen im
21. Jahrhundert (npEdition), Lahnstein: Verlag Neue Praxis 2012, 1–38.

Bernhardt, Fabian, Was ist Rache? Versuch einer systematischen Bestimmung, in: Hilge Landweer/
Fabian Bernhardt (Hg.), Recht und Emotion I. Verkannte Zusammenhänge (Neue
Phänomenologie 28), Freiburg i.Br./München: Karl Alber 2017, 162–193.

Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin: Matthes & Seitz Berlin 2021.
Bieberstein, Klaus/Bormann, Lukas, Art. Rache, in: Frank Crüsemann u. a. (Hg.), Sozialgeschichtliches

Wörterbuch zur Bibel, Gütersloh 2009, 454–455.
Bieler, Andrea, Psalmengottesdienste als Klageräume für Überlebende sexueller Gewalt.

Poimenische und liturgische Überlegungen, in: EvTh 60 (2000), 117–130.
Bies, Robert J./Tripp, Thomas M., Revenge in organizations. The good, the bad, and the ugly, in: Ricky

W. Griffin/Anne O’Leary-Kelly/Judith M. Collins (Hg.), Dysfunctional behavior in organizations.
Violent and deviant behavior (Monographs in organizational behavior and industrial relations
23), Greenwich, Conn.: JAI Press 1998, 49–67.

Bies, Robert J./Tripp, Thomas M., Beyond distrust. “Getting even” and the need for revenge, in:
Roderick Moreland Kramer/Tom R. Tyler (Hg.), Trust in organizations. Frontiers of theory and
research, Thousand Oaks, Calif.: Sage 2010, 246–260.

Bies, Robert J./Tripp, Thomas M./Kramer, Roderick M., At the breaking point. Cognitive and social
dynamics of revenge in organizations, in: Robert A. Giacalone/Jerald Greenberg (Hg.), Antisocial
behavior in organizations, Thousand Oaks, Calif.: Sage 1997, 18–36.

Biess, Frank, Republik der Angst. Eine andere Geschichte der Bundesrepublik, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt 2019.

Binmore, Ken, Natural justice, Oxford: Oxford University Press 2005.
Binmore, Ken/Ellerbeck, Volker, Spieltheorie (Reclam Sachbuch 18590), Stuttgart: Reclam 2013.
Bleisch, Barbara, Humanitäre Intervention zwischen Erlaubtheit und Gebotenheit, in: Jean-Daniel

Strub/Stefan Grotefeld (Hg.), Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechtem Krieg.
Paradigmen der Friedensethik im Diskurs, Stuttgart: Kohlhammer 2007, 133–141.

Bondolfi, Alberto, Art. Rache. III. Ethisch, in: LThK 8 (1999), 792.
Bondolfi, Alberto, Art. Todesstrafe. IV. Politisch-ethisch, in: LThK 10 (2001), 86–87.
Bonhoeffer, Dietrich, Gedanken zu William Patons Schrift „The Church and the New Order in

Europe“, in: Dietrich Bonhoeffer, Konspiration und Haft 1940–1945, hg. von Jørgen Glenthøj,
Ulrich Kabitz und Wolf Krötke (DBW 16), Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1996, 536–541.

Bonhoeffer, Dietrich, Ethik, hg. von Ilse Tödt/Heinz Eduard Tödt/Ernst Feil/Clifford Green (DBW 6),
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 21998.

Bonhoeffer, Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. von
Christian Gremmels (DBW 8), Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1998.

Literaturverzeichnis 257



Bordia, Prashant u. a., Rumor as revenge in the workplace, in: Group and Organization Management
39 (2014), 363–388.

Bordia, Prashant/Restubog, Simon Lloyd D./Tang, Robert L., When Employees Strike Back.
Investigating Mediating Mechanisms Between Psychological Contract Breach and Workplace
Deviance, in: Journal of Applied Psychology 93 (2008), 1104–1117.

Bormann, Lukas, Ethik und Politik, in: Lukas Bormann (Hg.), Neues Testament. Zentrale Themen,
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie 2014, 315–336.

Bourne, Richard, Communication, punishment, and virtue. The theological limitation of (post)secular
penance, in: Journal of religious ethics 42 (2014), 78–107.

Bovon, François, Das Evangelium nach Lukas (EKK III/1), Ostfildern: Patmos 22012.
Bowles, Samuel/Gintis, Herbert, Homo reciprocans, in: Nature 415 (2002), 125–128.
Bowles, Samuel/Gintis, Herbert, A cooperative species. Human reciprocity and its evolution,

Princeton, N.J.: Princeton University Press 2011.
Breyer, Thiemo/Dzwiza, Erik Norman, Phänomenologie. Leibliche Fundierung und lebensweltliche

Artikulation des praktischen Selbst- und Weltbezugs, in: Thomas Bedorf/Selin Gerlek (Hg.),
Philosophien der Praxis. Ein Handbuch (UTB 5134. Philosophie), Tübingen: Mohr Siebeck 2019,
211–245.

Brudholm, Thomas, Resentment’s Virtue. Jean Améry and the Refusal to Forgive, Philadelphia:
Temple University Press 2008.

Brudholm, Thomas, On the Advocacy of Forgiveness after Mass Atrocities, in: Thomas Brudholm/
Thomas Cushman (Hg.), The Religious in Responses to Mass Atrocity, Cambridge: Cambridge
University Press 2009, 124–154.

Brudholm, Thomas/Cushman, Thomas (Hg.), The religious in responses to mass atrocity.
Interdisciplinary perspectives, Cambridge: Cambridge University Press 2009.

Brudholm, Thomas/Grøn, Arne, Picturing Forgiveness after Atrocity, in: SCE 24 (2011), 159–170.
Brudner, Alan, In Defence of Retributivism, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its critics.

Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy
(ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 93–99.

Brueggemann, Walter, The Message of the Psalms, Minneapolis 1984.
Buntfuß, Markus, Begeisterung – Ergebung – Andacht, in: Roderich Barth/Christopher Zarnow (Hg.),

Theologie der Gefühle, Berlin: De Gruyter 2015, 143–154.
Burchard, Christoph, Art. Goldene Regel, in: EKL3 2 (1989), 247.
Butting, Klara, Gewalt überwinden – nicht verschweigen. Ein Plädoyer für Rachepsalmen, in: Klara

Butting (Hg.), Träume einer gewaltfreien Welt. Bibel – Koran – praktische Schritte (Erev-Rav-
Hefte: Glaubenszeugnisse unserer Zeit 4), Wittingen: Erev-Rav 2001, 56–63.

Campagna, Nobert, Begründung von Strafe (absolute vs. relative Begründung), in: Eric Hilgendorf/
Jan C. Joerden (Hg.), Handbuch Rechtsphilosophie, Stuttgart: Metzler 2017, 208–215.

Carlsmith, Kevin M./Darley, John M./Robinson, Paul H., Why do we punish? Deterrence and just
deserts as motives for punishment, in: Journal of Personality and Social Psychology 83 (2002),
284–299.

Çetin, Olgun Irmak/Kumkale, Ilknur, The role of organizational climate and contextual performance
to the effects of personal traits on organizational revenge intention, in: Academic Research in
Social, Human and Administrative Sciences 2 (2015), 222–250.

Charbonnier, Lars/Mader, Matthias/Weyel, Birgit (Hg.), Religion und Gefühl. Praktisch-theologische
Perspektiven einer Theorie der Emotionen (FS für Wilhelm Gräb zum 65. Geburtstag; APTLH 75),
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2013.

258 Literaturverzeichnis



Chaudhuri, Ananish, Sustaining Cooperation in Laboratory Public Goods Experiments. A Selective
Survey of the Literature, in: Experimental Economics 14 (2011), 47–83.

Christe, Wilhelm, Art. Sünde, in: Volker Leppin/Gury Schneider-Ludorff (Hg.), Das Luther-Lexikon,
Regensburg: Bückle & Böhm 22015, 665–667.

Christoffersen, Mikkel Gabriel, Shame and Racial Humiliation. The Theological Activism of Martin
Luther King Jr, in: Lisanne Teuchert/Mikkel Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletzt
fühlen. Emotionale Verletzungsreaktionen in systematisch-theologischer Perspektive (RPT 119),
Tübingen: Mohr Siebeck 2022, 111–139.

Cogley, Zac, A Study of Virtuous and Vicious Anger, in: Craig A. Boyd/Kevin Timpe (Hg.), Virtues and
Their Vices, New York: Oxford University Press 2014, 199–224.

Courtois, Gérard, La vengeance, du désir aux institutions. Introduction, in: Gérard Courtois (Hg.), La
vengeance dans la pensée occidentale (La vengeance. Études d’ethnologie, d’histoire et de
philosophie 4), Paris: Éditions Cujas 1984, 8–45.

Cragg, Wesley, Preface, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its critics. Canadian Section of the
International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy (ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner
1992, v–vii.

Dabrock, Peter u. a. (Hg.), Kriterien der Gerechtigkeit. Begründungen, Anwendungen, Vermittlungen
(FS für Christofer Frey zum 65. Geburtstag), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2003.

Dabrock, Peter, Gerechtigkeit erhöht ein Volk. Ethische und ökumenische Anmerkungen aus
evangelisch-theologischer Perspektive zu einem sozialtheoretischen Zentralbegriff, in: MdKI 59
(2008), 71–78.

Dais, Eugene E., Positive Retributivism and Despicable Justice, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism
and its critics. Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social
Philosophy (ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 107–116.

Dalferth, Ingolf U., Selbstlose Leidenschaften. Christlicher Glaube und menschliche Passionen,
Tübingen: Mohr Siebeck 2013.

Dalferth, Ingolf U., Mitmenschlichkeit, in: NZSTh 62 (2020), 149–166.
Dalferth, Ingolf U., Sünde. Die Entdeckung der Menschlichkeit, Leipzig: Evangelische

Verlagsanstalt 2020.
Dalferth, Ingolf U./Hunziker, Andreas (Hg.), Mitleid. Konkretionen eines strittigen Konzepts (RPT 28),

Tübingen: Mohr Siebeck 2007.
Daly, Mary, Reine Lust. Elemental-feministische Philosophie, München: Verlag Frauenoffensive 1986.
Damasio, Antonio R., Descartesʼ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Gehirn, München/

Leipzig: List 1995.
Damasio, Antonio R., Der Spinoza-Effekt. Wie Gefühle unser Leben bestimmen, München: List 2003.
Dare, Tim, Retributivism, Punishment, and Public Values, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its

critics. Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy
(ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 35–41.

Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge, Philosophie der Gefühle. Von Achtung bis Zorn, Stuttgart/
Weimar: Metzler 2007.

Dietrich, Jan, Schadenfreude und Rachegedanken in den Sprüchen und Psalmen, in: Alexandra
Grund-Wittenberg/Annette Krüger/Florian Lippke (Hg.), Ich will dir danken unter den Völkern.
Studien zur israelitischen und altorientalischen Gebetsliteratur (FS für Bernd Janowski zum
70. Geburtstag), Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2013, 80–92.

Dietrich, Walter, Rache. Erwägungen zu einem alttestamentlichen Thema, in: Walter Dietrich,
Theopolitik (Studien zur Theologie und Ethik des Alten Testaments 1), Neukirchen-Vluyn:
Neukirchener 2002, 117–136.

Literaturverzeichnis 259



Dietrich, Walter/Link, Christian, Die dunklen Seiten Gottes. Bd. 1: Willkür und Gewalt, Neukirchen-
Vluyn: Neukirchener 42002.

Dietz, Thorsten, Zeichen des Geistes. Religiöse Gefühle und ihre theologische Reflexion bei Jonathan
Edwards und Johann Joachim Spalding, in: Christian Soboth u. a. (Hg.), „Schrift soll leserlich
seyn“. Der Pietismus und die Medien: Beiträge zum IV. Internationalen Kongress für
Pietismusforschung 2013 (Hallesche Forschungen 44), Halle/Wiesbaden: Verlag der
Franckeschen Stiftungen; Harrassowitz Verlag in Kommission 2016, 729–742.

Dihle, Albrecht, Die Goldene Regel. Eine Einführung in die Geschichte der antiken und
frühchristlichen Vulgärethik (SAW 7), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1962.

Döring, Sabine A. (Hg.), Die Moralität der Gefühle (DZPh.S 4), Berlin: Akademie-Verlag 2002.
Döring, Sabine A. (Hg.), Philosophie der Gefühle (Stw 1907), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009.
Driscoll, Catherine, Art. Sociobiology, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of

Philosophy (Spring 2018 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/sociobio
logy (31.05.2021).

Dudenredaktion, Art. Retribution, in: Duden online, https://www.duden.de/rechtschreibung/Retribu
tion (22.07.2021).

Duerr, Hans Peter, Nacktheit und Scham (Der Mythos vom Zivilisationsprozeß 1), Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1988.

Duff, R. Antony, Alternatives to Punishment – or Alternative Punishments?, in: Wesley Cragg (Hg.),
Retributivism and its critics. Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law
and Social Philosophy (ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 43–68.

Duff, R. Antony, Retrieving Retributivism, in: Mark D. White (Hg.), Retributivism. Essays on theory and
policy, Oxford: Oxford University Press 2011, 3–24.

Durkheim, Émile, De la division du travail social, Paris 72007.
Ebach, Jürgen, Der Gott des Alten Testaments – ein Gott der Rache?, in: Jürgen Ebach, Biblische

Erinnerungen. Theologische Reden zur Zeit, hg. von Jürgen Ebach, Bochum: SWI-Verlag 1993,
81–93.

Ebach, Jürgen, Der Gott des Alten Testaments – ein Gott der Rache?, in: JK 55 (1994), 130–139.
Ebach, Jürgen, Ein Gott der Rache? Vortrag beim Deutschen Katholikentag Osnabrück 2008

(Dokument 0257), 2008.
Ebner, Martin/Janowski, Bernd (Hg.), Geben und Nehmen (JBTh 27), Neukirchen-Vluyn: Neukirchener

Theologie 2013.
Eder, Sigrid, Identifikationspotenziale in den Psalmen. Emotionen, Metaphern und Textdynamik in

den Psalmen 30, 64, 90 und 147 (BBB 183), Göttingen 2018.
Ego, Beate, „Maß gegen Maß“. Reziprozität als Deutungskategorie im rabbinischen Judentum, in: Jan

Assmann/Bernhard Janowski/Michael Welker (Hg.), Gerechtigkeit. Richten und Retten in der
abendländischen Tradition und ihren altorientalischen Ursprüngen (Reihe Kulte, Kulturen),
München: Fink 1998, 163–182.

Eisikovits, Nir, Art. Transitional Justice, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Fall 2017 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/justice-
transitional (12.03.2019).

Elias, Norbert, Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen (Gesammelte Schriften 3), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.

Engemann, Wilfried, Die emotionale Dimension des Glaubens als Herausforderung für die Seelsorge,
in: WzM 61 (2009), 287–299.

260 Literaturverzeichnis

https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/sociobiology
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/sociobiology
https://www.duden.de/rechtschreibung/Retribution
https://www.duden.de/rechtschreibung/Retribution
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/justice-transitional
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/justice-transitional


Ermert, Karl (Hg.), Und noch mal mit Gefühl. Die Rolle der Emotionen in Kultur und
Kulturvermittlung (Wolfenbütteler Akademie-Texte 49), Wolfenbüttel: Bundesakademie für
Kulturelle Bildung 2011.

Ernst-Habib, Margit, Hoffnungsvoll und subversiv. Eine Theologie der Freude (ThAn 13), Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2024.

Eßbach, Wolfgang, Gabe und Rache. Zur Anthropologie der Gegenseitigkeit, in: Gerburg Treusch-
Dieter (Hg.), Schuld (Konkursbuch 37), Tübingen: Konkursbuchverlag Gehrke 1999, 11–20.

Etzelmüller, Gregor, „... zu richten die Lebendigen und die Toten“. Zur Rede vom Jüngsten Gericht im
Anschluß an Karl Barth, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagshaus 2001.

Etzelmüller, Gregor, Trauer, Wut, Klage. Warum lässt Gott das Böse zu?, in: Knut Berner/Friederike
Faß (Hg.), Sichtbares und Unsichtbares (Villigst-Profile 17), Berlin/Münster: LIT 2014, 213–232.

Evagrius, Praktikos. Über das Gebet, Übers. u. Einleitung v. John Eudes Bamberger. Aus d. Engl.
übers. von Guido Joos (SKon 2), Münsterschwarzach: Vier-Türme-Verlag 1986.

Evagrius, Über die acht Gedanken, eingeleitet, übers. und hg. von Gabriel Bunge (Weisungen der
Väter 3), Beuron: Beuroner Kunstverl. 22011.

Evagrius Ponticus, Ad monachos, Ad virginem, Institutio ad monachos / Der Mönchsspiegel, Der
Nonnenspiegel, Ermahnung an Mönche (griechisch/deutsch), hg. von Marc-Aeilko Aris/Franz
Dünzl/Winfried Haunerland/Rainer Ilgner/Rudolf Schieffer (FC 51), Freiburg i.Br.: Herder 2012.

Evagrius Pontikos, Der Praktikos (Der Mönch). Hundert Kapitel über das geistliche Leben, hg. von
Gabriel Bunge (Weisungen der Väter 6), Beuron: Beuroner Kunstverlag 32011.

Evangelische Kirche in Deutschland, Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen. Eine
Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover/Gütersloh: EKD;
Gütersloher Verlagshaus 22007.

Evangelische Kirche in Deutschland. Kirchenamt (Hg.), Strafe: Tor zur Versöhnung? Eine Denkschrift
der Evangelischen Kirche in Deutschland zum Strafvollzug, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus
Mohn 1990.

Faber, Eva-Maria, Art. Vergeltung. IV. Systematisch-theologisch, in: LThK 10 (2001), 657–658.
Fabricius, Dirk, Die Verachtung des Täters ist Grundlage für die Zumessung der Strafe, in: Werner

Bohleber (Hg.), Beschämung – Ressentiment – Vergeltung. Alexander Mitscherlich zum 100.
Geburtstag (Psyche Sonderheft 62.2008, 9/10), Stuttgart: Klett-Cotta 2008, 1039–1067.

Falcke, Heino, Verdrängen, vergelten oder versöhnen? Über den Umgang mit der Wahrheit, in: ÖR 41
(1992), 346–360.

Fassin, Didier, Der Wille zum Strafen, Berlin: Suhrkamp 2018.
Fehr, Ernst/Fischbacher, Urs/Gächter, Simon, Strong Reciprocity, Human Cooperation and the

Enforcement of Social Norms, in: Nature 13 (2002), 1–25.
Fehr, Ernst/Gächter, Simon, Altruistic Punishment in Humans, in: Nature 415 (2002), 137–140.
Feinberg, Joel, The expressive Function of Punishment, in: Joel Feinberg, Doing and deserving. Essays

in the theory of responsibility, Princeton, N.J.: Princeton University Press 1970, 95–118.
Fiedler, Peter, Das Matthäusevangelium (Theologischer Kommentar zum Neuen Testament 1),

Stuttgart: Kohlhammer 2006.
Fingarette, Herbert, Punishment and Suffering, in: Proceedings and Addresses of the American

Philosophical Association 50 (1977), 499–525.
Finnis, John, The Restoration of Retribution, in: Analysis 32 (1972), 131–135.
Fischer, Johannes, Schuld und Sühne. Über theologische, ethische und strafrechtliche Aspekte, in:

ZEE 39 (1995), 188–205.
Fischer, Johannes, Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung (FSy 11), Stuttgart u. a.:

Kohlhammer 2002.

Literaturverzeichnis 261



Fischer, Johannes, Grundlagen der Moral aus ethischer Perspektive und aus der Perspektive der
empirischen Moralforschung, in: Johannes Fischer/Stefan Gruden (Hg.), Die Struktur der
moralischen Orientierung. Interdisziplinäre Perspektiven (Ethik interdisziplinär 18), Wien u. a.:
LIT 2010, 19–48.

Fischer, Johannes, Emotionen und die religiöse Dimension der Moral, in: Roderich Barth/Christopher
Zarnow (Hg.), Theologie der Gefühle, Berlin: De Gruyter 2015, 191–205.

Fischer, Johannes u. a., Grundkurs Ethik. Grundbegriffe philosophischer und theologischer Ethik,
Stuttgart: Kohlhammer 22008.

Foucault, Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M. 1976.
Frank, Robert H., Passions within reason. The strategic role of the emotions, New York: Norton 1988.
Frankemölle, Hubert, Matthäus. Kommentar (Kommentare zu den Evangelien), Düsseldorf: Patmos

21994.
Frechette, Christopher G., Destroying the Internalized Perpetrator. A Healing Function of the Violent

Language against Enemies in the Psalms, in: Eve-Marie Becker/Jan Dochhorn (Hg.), Trauma and
Traumatization in Individual and Collective Dimensions. Insights from Biblical Studies and
Beyond, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2014, 71–84.

Freud, Sigmund/Breuer, Josef, Studien über Hysterie, Frankfurt a.M. 1970.
Freuling, Georg, Art. Tun-Ergehen-Zusammenhang, in: Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet

(www.wibilex.de), 2008, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36298 (02.11.2020).
Frevert, Ute (Hg.), Geschichte der Gefühle (GeGe 35, H. 2), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009.
Frevert, Ute, Die Politik der Demütigung. Schauplätze von Macht und Ohnmacht (S. Fischer

Geschichte), Frankfurt a. M.: S. Fischer 2017.
Frey, Christofer, Wege zu einer evangelischen Ethik. Eine Grundlegung, Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus 2014.
Frey, Ulrich, Gerechter Friede durch rechtserhaltende Gewalt? Zur aktuellen ökumenischen Debatte

um die Ambivalenzen im Leitbild des gerechten Friedens in Deutschland, in: Elisabeth Gräb-
Schmidt/Julian Zeyher-Quattlender (Hg.), Friedensethik und Theologie. Systematische
Erschließung eines Fachgebiets aus der Perspektive von Philosophie und christlicher Theologie
(Religion – Konflikt – Frieden 9), Baden-Baden: Nomos 2018, 81–97.

Frister, Helmut, Art. Strafe (J), in: EStL (NA 2006), 2393–2397.
Fritz, Martin, Kultivierung politischer Gefühle. Das Programm Martha Nussbaums als Anstoß für die

Öffentliche Theologie, in: Thomas Wabel/Torben Stamer/Jonathan Wieder (Hg.), Zwischen
Diskurs und Affekt. Politische Urteilsbildung in theologischer Perspektive (ÖfTh 35), Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt 2018, 43–63.

Fritz, Martin, Zorn und Sanftmut. Erinnerung an ein exemplarisches Stück klassischer Tugendethik,
in: Journal of Ethics in Antiquity and Christianity 2 (2020), 6–24.

Fritz, Martin, Frömmigkeitsgeschichte als Innerlichkeitsgeschichte? Der Beitrag einer ‚History of
Emotions‘ zum Projekt einer ‚Theologie der Gefühle‘, in: Annette Haußmann/Niklas Schleicher/
Peter Schüz (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und Psychologie in theologischer
Perspektive (PThGG 36), Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 219–249.

Fritz, Martin, Im Bann der Dekadenz. Theologische Grundmotive der christlichen Rechten in
Deutschland, in: Johann Hinrich Claussen u. a. (Hg.), Christentum von rechts. Theologische
Erkundungen und Kritik, Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 9–63.

Fritz, Martin, Zwischen Empfindsamkeit und Gefühlskritik. Die Barmherzigkeit in der deutschen
Aufklärungsethik, in: Barth, Roderich/Eisen, Ute E./Fritz, Martin (Hg.), Barmherzigkeit. Das
Mitgefühl im Brennpunkt von Religion und Ethik (Religiöse Dynamiken in Geschichte und
Gegenwart 1), Tübingen: Mohr Siebeck 2023, 259–300.

262 Literaturverzeichnis

http://www.wibilex.de
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36298


Frye, Marilyn, A Note on Anger, in: Marilyn Frye (Hg.), The Politics of Reality. Essays in Feminist
Theory, Trumansburg, N.Y.: Crossing Press 1983, 84–94.

Fuchs, Thomas, Verteidigung des Menschen. Grundfragen einer verkörperten Anthropologie, Berlin:
Suhrkamp 2020.

Füglister, Notker O.S.B., Gott der Rache?, in: Thomas Sartory (Hg.), Entdeckungen im Alten Testament
oder Die vergessene Wurzel (ExChr 8), München: Pfeiffer 1970, 117–133.

Fukuyama, Francis, Identität. Wie der Verlust der Würde unsere Demokratie gefährdet, Hamburg:
Hoffmann und Campe 2019.

Garrard, Eve/McNaughton, David, In Defence of Unconditional Forgiveness, in: Proceedings of the
Aristotelian Society 103 (2003), 39–60.

Gaus, Gerald, Retributive Justice and Social Cooperation, in: Mark D. White (Hg.), Retributivism.
Essays on theory and policy, Oxford: Oxford University Press 2011, 73–90.

Gemünden, Petra von, Affekt und Glaube. Studien zur historischen Psychologie des Frühjudentums
und Urchristentums (NTOA 73), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009.

Gerlek, Selin, Poststrukturalismus. Die Mauer zwischen Theorie und Praxis durchstoßen, in: Thomas
Bedorf/Selin Gerlek (Hg.), Philosophien der Praxis. Ein Handbuch (UTB 5134. Philosophie),
Tübingen: Mohr Siebeck 2019, 283–319.

Gertz, Jan Christian, Grundinformation Altes Testament. Eine Einführung in Literatur, Religion und
Geschichte des Alten Testaments, Stuttgart: UTB 62019.

Gillette, Gertrude, Four faces of anger. Seneca, Evagrius Ponticus, Cassian, and Augustine, Lanham:
University Press of America 2010.

Gilligan, Caroline, Joining the Resistance. Psychology, Politics, Girls and Women, in: Laurence
Goldstein (Hg.), The Female Body. Figures, Styles, Speculations, Ann Arbor: University of
Michigan Press 1991, 12–47.

Gintis, Herbert, The bounds of reason. Game theory and the unification of the behavioral sciences,
Princeton, N.J.: Princeton University Press 2009.

Girard, René, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses, Freiburg i.Br.:
Herder 1983.

Girard, René, Das Heilige und die Gewalt, aus dem Französischen übertragen von Elisabeth
Mainberger-Ruh, Ostfildern: Patmos-Verlag 22012.

Gnilka, Joachim, Das Matthäusevangelium (HThKNT I/1), Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1986.
Gollwitzer, Mario, Ist „gerächt“ gleich „gerecht“? Eine Analyse von Racheaktionen und

rachebezogenen Reaktionen unter gerechtigkeitspsychologischen Aspekten, Berlin:
Wissenschaftlicher Verlag Berlin 2005.

Govier, Trudy, Forgiveness and revenge, London/New York: Routledge 2002.
Gräb-Schmidt, Elisabeth, Art. Todesstrafe. V. Ethisch, in: RGG4 8 (2005), 453–455.
Gräb-Schmidt, Elisabeth, Gerechtigkeit systematisch-theologisch, in: Markus Witte (Hg.),

Gerechtigkeit (UTB 3662), Tübingen: Mohr Siebeck 2012, 125–155.
Grégoire, Yany u. a., How can firms stop customer revenge? The effects of direct and indirect

revenge on post-complaint responses, in: Journal of the Academy of Marketing Science 46
(2018), 1–20.

Greschat, Katharina, Sicherheit angesichts der menschlichen Ruhelosigkeit? Askese und
Schriftauslegung bei Gregor dem Großen, in: Werner Röcke u. a. (Hg.), Askese und Identität in
Spätantike, Mittelalter und Früher Neuzeit (Transformationen der Antike), Berlin/New York: De
Gruyter 2010, 175–188.

Literaturverzeichnis 263



Grim, Patrick/Singer, Daniel, Art. Computational Philosophy, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Spring 2020 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/
entries/computational-philosophy (26.05.2021).

Griswold, Charles L., The Nature and Ethics of Vengeful Anger, in: Hilge Landweer/Fabian Bernhardt
(Hg.), Recht und Emotion II. Sphären der Verletzlichkeit (Neue Phänomenologie 28), Freiburg
i.Br.: Karl Alber 2018, 145–195.

Grund, Alexandra, Art. Tun-Ergehens-Zusammenhang. I. Biblisch, in: RGG4 8 (2005), 654–656.
Grund, Alexandra, „... so sollst du geben Auge für Auge, Zahn für Zahn.“ Vergeltung als Strafprinzip

des Alten Testaments?, in: Heinz Sünker/Knut Berner (Hg.), Vergeltung ohne Ende? Über Strafe
und ihre Alternativen im 21. Jahrhundert (npEdition), Lahnstein: Verlag Neue Praxis 2012, 39–81.

Günther, Henning, Art. Affekt. III. Philosophische Aspekte, in: TRE 1 (1993), 612–621.
Günther, Klaus, Die symbolisch-expressive Bedeutung der Strafe. Eine neue Straftheorie jenseits von

Vergeltung und Prävention?, in: Cornelius Prittwitz (Hg.), FS für Klaus Lüderssen. Zum 70.
Geburtstag am 2. Mai 2002, Baden-Baden: Nomos 2002, 205–219.

Gunton, Colin, Art. Erlösung/Soteriologie. III. Religionsphilosophisch, in: RGG4 2 (1999), 1442–1443.
Hamel, Roman, Strafen als Sprechakt. Die Bedeutung der Strafe für das Opfer (Schriften zum

Strafrecht 208), Berlin: Duncker & Humblot 2009.
Hamidović, David, About the Blurred Concept of Retribution, in: David Hamidović/Apolline Thromas/

Matteo Silvestrini (Hg.), “Retribution” in Jewish and Christian writings. A concept in debate
(WUNT, 2. Reihe 492), Tübingen: Mohr Siebeck 2019, 1–9.

Hamidović, David/Thromas, Apolline/Silvestrini, Matteo (Hg.), “Retribution” in Jewish and Christian
writings. A concept in debate (WUNT, 2. Reihe 492), Tübingen: Mohr Siebeck 2019.

Hamilton, William D., Genetical Evolution of Social Behavior I, II, in: Journal of Theoretical Biology 7
(1964), 1–52.

Hamm, Berndt, Pure Gabe ohne Gegengabe. Die religionsgeschichtliche Revolution der Reformation,
in: JBTh 27 (2012), 241–276.

Hampton, Jean, An Expressive Theory of Retribution, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its
critics. Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy
(ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 1–25.

Hanna, Nathan, Say What? A Critique of Expressive Retributivism, in: Law and Philosophy 27 (2008),
123–150.

Häring, Hermann, Art. Kirche. B. Katholisches Verständnis, in: NHThG (NA) 2 (2005), 344–360.
Härle, Wilfried, Die Rede von der Liebe und vom Zorn Gottes, in: ZThK.B 8 (1990), 50–69.
Härle, Wilfried, Art. Goldene Regel. III. Ethisch, in: RGG4 3 (2000), 1077–1078.
Harnisch, Wolfgang, Die Goldene Regel und das Liebesgebot. Mt 7,12 im Kontext der Bergpredigt, in:

Wolfgang Harnisch, Rhetorik und Hermeneutik in der Apokalyptik und im Neuen Testament
(SBAB 45), Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2009, 204–222.

Harrison, Beverly Wildung, The Power of Anger in the Work of Love. Christian Ethics for Women and
Other Strangers, in: USQR 36 (1981), 41–57.

Haußmann, Annette, Mensch ärgere dich (nicht)? Facetten von Wut und Religion, in: Annette
Haußmann/Niklas Schleicher/Peter Schüz (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und
Psychologie in theologischer Perspektive (PThGG 36), Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 323–357.

Haußmann, Annette/Schleicher, Niklas/Schüz, Peter (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion
und Psychologie in theologischer Perspektive (PThGG 36), Tübingen: Mohr Siebeck 2021.

Hassel, Florian, „Für unsere heilige Rache!“, in: www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/jahres
rueckblick-2023-ukraine-gegenoffensive-wladimir-putin-walerij-saluschni-schwarzes-meer-krim-
e577845 (07.12.2023).

264 Literaturverzeichnis

https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/computational-philosophy
https://plato.stanford.edu/archives/spr2020/entries/computational-philosophy
http://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/jahresrueckblick-2023-ukraine-gegenoffensive-wladimir-putin-walerij-saluschni-schwarzes-meer-krim-e577845
http://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/jahresrueckblick-2023-ukraine-gegenoffensive-wladimir-putin-walerij-saluschni-schwarzes-meer-krim-e577845
http://www.sueddeutsche.de/projekte/artikel/politik/jahresrueckblick-2023-ukraine-gegenoffensive-wladimir-putin-walerij-saluschni-schwarzes-meer-krim-e577845


Hassemer, Winfried/Reemtsma, Jan Philipp, Verbrechensopfer. Gesetz und Gerechtigkeit, München:
Beck 2002.

Hauser, Marc D., Moral Minds. How Nature Designed Our Universal Sense of Right and Wrong,
London: Abacus 2008.

Heiligenthal, Roman, Art. Goldene Regel. II. Neues Testament und frühes Christentum, in: TRE 13
(1985), 573–575.

Hermann, Dieter, Art. Strafe. V. Soziologisch, in: RGG4 7 (2004), 1759–1760.
Hessel, Stéphane, Empört Euch!, Berlin: Ullstein eBooks 2011.
Hessel, Stéphane/Kogon, Michael, Empörung. Meine Bilanz (Droemer 30058), München:

Droemer 2015.
Hessel, Stéphane/Vanderpooten, Gilles/Kogon, Michael, Engagiert Euch! (Ullstein Streitschrift), Berlin:

Ullstein 82013.
Hill, Thomas jr., Kant on Punishment. A coherent Mix of Deterrence and Retribution?, in: Jahrbuch für

Recht und Ethik 5 (1997), 291–314.
Hillebrandt, Frank, Praktiken des Tauschens. Zur Soziologie symbolischer Formen der Reziprozität

(Wirtschaft und Gesellschaft), Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, GWV
Fachverlage 2009.

Hillebrandt, Frank, Praxistheorie, in: Georg Kneer/Markus Schroer (Hg.), Handbuch soziologische
Theorien, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2009, 369–394.

Hillerdal, Gunnar, Art. Affekt. I. Einführung, in: TRE 1 (1993), 596–599.
Hilpert, Konrad, Art. Strafe. V. Theologisch-ethisch, in: LThK 9 (2000), 1026–1028.
Hirsch, Andrew von/Jareborg, Nils, Provocation and Culpability, in: Ferdinand Schoeman (Hg.),

Responsibility, Character, and the Emotions, Cambridge: Cambridge University Press 1987,
241–255.

Hoerster, Norbert, Muss Strafe sein? Positionen der Philosophie (Beckʼsche Reihe 6024), München:
Beck 2012.

Höffe, Otfried, Art. Strafe, in: Otfried Höffe (Hg.), Lexikon der Ethik (Beckʼsche Reihe 152), München:
Beck 62002, 250–252.

Hoffmann, Elizabeth A., Revenge and Rescue. Workplace Deviance in the Taxicab Industry, in:
Sociological inquiry 78 (2008), 270–289.

Hoffmann, Veronika, Gottes Gaben und der Nächste. Die Goldene Regel und das Gebot der
Feindesliebe in gabetheologischer Sicht, in: ThG(B) 55 (2012), 29–40.

Hofheinz, Marco, Friedenstiften als kirchliche Praktik. Impulse aus reformierter Tradition für eine
theologische Friedensethik in ökumenischer Verantwortung, in: ZEE 49 (2005), 40–57.

Hofheinz, Marco, „Wahrnehmen – Prüfen – Urteilen“. Explorative Annäherung an eine
„selbstdarstellende“ theologische Identitäts- und Gemeindeethik, in: Marcus Held/Michael Roth
(Hg.), Was ist theologische Ethik? Grundbestimmungen und Grundvorstellungen (De Gruyter
Studium), Berlin/Boston: De Gruyter 2018, 63–80.

Holmgren, Margaret R., Forgiveness and retribution. Responding to wrongdoing, Cambridge:
Cambridge University Press 2012.

Holroyd, Jules, Mark D. White (ed). Retributivism: Essays on Theory and Policy (Rezension), in:
Criminal Law and Philosophy 9 (2015), 177–188.

Holtman, Sarah, Kant, Retributivism, and Civic Respect, in: Mark D. White (Hg.), Retributivism. Essays
on theory and policy, Oxford: Oxford University Press 2011, 107–128.

Honecker, Martin, Grundriss der Sozialethik (GLB), Berlin: De Gruyter 1995.

Literaturverzeichnis 265



Honecker, Martin, Gerechter Friede und/oder gerechter Krieg, in: Peter Dabrock u. a. (Hg.), Kriterien
der Gerechtigkeit. Begründungen, Anwendungen, Vermittlungen (FS für Christofer Frey zum
65. Geburtstag), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2003, 251–268.

Honecker, Martin, Einführung in die Theologische Ethik. Grundlagen und Grundbegriffe (De Gruyter
Lehrbuch), Berlin/Boston: De Gruyter 2019.

Hörning, Karl H., Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des praktischen Wissens, Weilerswist:
Velbrück Wissenschaft 2001.

Hörnle, Tatjana, Die Rolle des Opfers in der Straftheorie und im materiellen Strafrecht, in: JZ (2006),
950–958.

Hörnle, Tatjana, Gegenwärtige Strafbegründungstheorien: Die herkömmliche deutsche Diskussion,
in: Andreas von Hirsch/Kurt Seelmann/Ulfrid Neumann (Hg.), Strafe – Warum? Gegenwärtige
Strafbegründungen im Lichte von Hegels Straftheorie (Studien zur Strafrechtstheorie und
Strafrechtsethik 2), Baden-Baden: Nomos 2011, 11–30.

Hörnle, Tatjana, Straftheorien, Tübingen: Mohr Siebeck 2011.
Hörnle, Tatjana, Straftheorien, Tübingen: Mohr Siebeck 22017.
Hossfeld, Frank-Lothar/Zenger, Erich, Die Psalmen (NEB.AT 29), Würzburg: Echter 1993.
Hossfeld, Frank-Lothar/Zenger, Erich, Psalmen 101–150. Norbert Lohfink SJ zum 80. Geburtstag

(HThKAT), Freiburg i.Br.: Herder 2008.
Huber, Wolfgang, Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christlicher Rechtsethik, Gütersloh:

Gütersloher Verlagshaus 32013.
Huber, Wolfgang, Rechtsethik, in: Wolfgang Huber/Torsten Meireis/Hans-Richard Reuter (Hg.),

Handbuch der evangelischen Ethik. HEE, München: Beck 2015, 125–193.
Hughes, Paul M./Warmke, Brandon, Art. Forgiveness, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford

Encyclopedia of Philosophy (Summer 2017 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/
sum2017/entries/forgiveness (26.05.2021).

Huizing, Klaas, Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2016.
Huizing, Klaas, Scham und Schuld. Kurzes Plädoyer für eine Präventivethik, in: Marcus Held/Michael

Roth (Hg.), Was ist theologische Ethik? Grundbestimmungen und Grundvorstellungen (De
Gruyter Studium), Berlin/Boston: De Gruyter 2018, 81–92.

Hutcherson, Cendri/Gross, James, The Moral Emotions. A Social-Functionalist Account of Anger,
Disgust, and Contempt, in: JPSP 100 (2011), 719–737.

Ihben-Bahl, Sabine Joy, Angst und die eine Wirklichkeit. Paul Tillichs transdisziplinäre Angsttheorie
im Dialog mit gegenwärtigen Emotionskonzepten (Dogmatik in der Moderne 28), Tübingen:
Mohr Siebeck 2020.

Inselmann, Anke, Die Freude im Lukasevangelium. Ein Beitrag zur psychologischen Exegese (WUNT,
2. Reihe 322), Tübingen: Mohr Siebeck 2012.

Jäger, Sarah/Strub, Jean-Daniel (Hg.), Gerechter Frieden als politisch-ethisches Leitbild.
Grundsatzfragen Bd. 2 (Gerechter Frieden), Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden 2018.

Jaggar, Alison, Love and Knowledge: Emotion in Feminist Epistemology, in: Ann Garry/Marilyn
Pearsall (Hg.), Women, knowledge and reality. Explorations in feminist philosophy, Winchester,
Mass.: Unwin Hyman 1989, 129–155.

Jähnichen, Traugott, Gerechtigkeit als Tugend und als Regel. Institutionenökonomische
Überlegungen zur Rehabilitation der Gerechtigkeit als Tugend, in: Peter Dabrock u. a. (Hg.),
Kriterien der Gerechtigkeit. Begründungen, Anwendungen, Vermittlungen (FS für Christofer Frey
zum 65. Geburtstag), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2003, 300–315.

Jähnichen, Traugott, Gerechtigkeit als Solidarität – Eine biblische Erinnerung, in: Marco Hofheinz/
Frank Mathwig/Matthias Zeindler (Hg.), Wie kommt die Bibel in die Ethik? Beiträge zu einer

266 Literaturverzeichnis

https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/forgiveness


Grundfrage theologischer Ethik, FS für Wolfgang Lienemann, Zürich: TVZ Theologischer Verlag
2011, 41–58.

Jakobs, Günther, Strafrecht Allgemeiner Teil. Die Grundlagen und die Zurechnungslehre, Berlin/
New York: De Gruyter 21991.

Jakobs, Günther, Norm, Person, Gesellschaft. Vorüberlegungen zu einer Rechtsphilosophie
(Wissenschaftliche Abhandlungen und Reden zur Philosophie, Politik und Geistesgeschichte 23),
Berlin: Duncker & Humblot 1997.

Jakobs, Günther, Staatliche Strafe. Bedeutung und Zweck (Nordrhein-Westfälische Akademie der
Wissenschaften: Vorträge, G, Geisteswissenschaften, G 390), Paderborn u.a.: Schöningh 2004.

Janowski, Bernd, Die Tat kehrt zum Täter zurück. Offene Fragen im Umkreis des „Tun-Ergehen-
Zusammenhangs“, in: ZThK 91 (1994), 245–271.

Janowski, Bernd, JHWH der Richter – ein rettender Gott. Psalm 7 und das Motiv des Gottesgerichts,
in: Bernd Janowski (Hg.), Die rettende Gerechtigkeit (Bernd Janowski: Beiträge zur Theologie des
Alten Testaments 2), Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1999, 92–124.

Janowski, Bernd, Art. Vergeltung. II. Altes Testament, in: RGG4 8 (2005), 1000.
Janowski, Bernd, Ein Gott, der straft und tötet? Zwölf Fragen zum Gottesbild des Alten Testaments,

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie 2013.
Janowski, Bernd, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn:

Neukirchener Theologie 42013.
Janowski, Johanna Christine, Allerlösung. Annäherungen an eine entdualisierte Eschatologie (NBST

23), Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagshaus 2000.
Jeanrond, Werner G., Solus Christus. Ein Beitrag zur christlichen Eschatologie, in: Dirk Evers/Malte

Dominik Krüger (Hg.), Die Theologie Eberhard Jüngels. Kontexte, Themen, Perspektiven,
Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 225–234.

Johannes Cassianus, Von den Einrichtungen der Klöster (De institutis coenobiorum et de octo
principalium vitiorum remediis; Sämmtliche Schriften des ehrwürdigen Johannes Cassianus 1;
BKV, 1. Reihe 59), Kempten 1879.

Jones, David A., Counterproductive Work Behavior Toward Supervisors & Organizations. Injustice,
Revenge & Context, in: Academy of Management Proceedings 2004, A1–A6.

Jones, David A., Getting even with one’s supervisor and one’s organization. Relationships among
types of injustice, desires for revenge, and counterproductive work behaviors, in: Journal of
Organizational Behavior 30 (2009), 525–542.

Jung, Heike, Von der Rache zur Strafe und zurück?, in: Kristian Kühl/Gerhard Seher (Hg.), Rom, Recht,
Religion. Symposion für Udo Ebert zum siebzigsten Geburtstag (Politika 5), Tübingen: Mohr
Siebeck 2011, 383–399.

Jung, Matthias, Symbolische Verkörperung. Die Lebendigkeit des Sinns, Tübingen: Mohr
Siebeck 2017.

Jüngel, Eberhard, Tod (ThTh 8), Stuttgart: Kreuz-Verlag 1971.
Jüngel, Eberhard, Zum Wesen des Friedens. Frieden als Kategorie theologischer Anthropologie

(Kaiser-Traktate 74), München: Kaiser 1983.
Jüngel, Eberhard, Der menschliche Mensch. Die Bedeutung der reformatorischen Unterscheidung

der Person von ihren Werken für das Selbstverständnis des neuzeitlichen Menschen, in:
Eberhard Jüngel, Wertlose Wahrheit. Zur Identität und Relevanz des christlichen Glaubens (BEvT
107), München: Kaiser 1990, 194–213.

Jüngel, Eberhard, Zur Freiheit eines Christenmenschen. Eine Erinnerung an Luthers Schrift (Kaiser-
Taschenbücher 102), München: Kaiser 31991.

Literaturverzeichnis 267



Jüngel, Eberhard, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten im
Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen: Mohr Siebeck 82010.

Jüngel, Eberhard, Wirkung durch Entzug. Eine theologische Anmerkung zum Begriff der
Wirkungsgeschichte, in: Eberhard Jüngel, Außer sich. Theologische Texte, Stuttgart: Radius 2011,
99–123.

Kacela, Xolani, Towards a More Liberating Black Liberation Theology, in: BlT 3 (2005), 200–214.
Kant, Immanuel, Die Metaphysik der Sitten, in: Immanuel Kant, Werke in sechs Bänden, hg. von

Wilhelm Weischedel, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 82016, 303–634.
Karle, Isolde, Chancen der Polizeiseelsorge, in: WzM 57 (2005), 3–15.
Karstedt, Susanne, Die Vernunft der Gefühle. Emotion, Kriminalität und Strafrecht, in:

Kriminologisches Journal 39 (2007), 25–45.
Karstedt, Susanne/Loader, Ian/Strang, Heather (Hg.), Emotions, crime and justice (Oñati international

series in law and society), Oxford/Portland, Oreg.: Hart Publishing 2011.
Katechismus der Katholischen Kirche. Neuübersetzung aufgrund der Editio typica Latina, Korrigierter

Nachdr. der Ausg. von 2003, Freiburg, Schweiz/München/Leipzig: Paulusverlag; Oldenbourg; St.-
Benno-Verlag 2005.

Kierkegaard, Sören, Philosophische Brocken. De omnibus dubitandum est, übers. von Emanuel
Hirsch (Sören Kierkegaard / Gesammelte Werke 10), Düsseldorf/Köln: Eugen Diederichs
Verlag 1952.

Kilian, Rudolf, Psalm 22 und das priesterliche Heilsorakel, in: Rudolf Kilian, Studien zu
alttestamentlichen Texten und Situationen, hg. von Wolfgang Werner und Jürgen Werlitz (SBAB
28: Altes Testament), Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 1999, 77–92.

Klassen, Anna-Maria Herta, Die theologische Deutung des Todes bei Emanuel Hirsch (Dogmatik in
der Moderne 20), Tübingen: Mohr Siebeck 2018.

Klein, Christoph, Wenn Rache der Vergebung weicht. Theologische Grundlagen einer Kultur der
Versöhnung (FSÖTh 93), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1999.

Klein, Hans, Das Lukasevangelium (KEK 1,3), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2006.
Klein, Rebekka A., Die Inhumanität des Animal Sociale. Vier Thesen zum interdisziplinären Beitrag

der theologischen Anthropologie, in: NZSTh 51 (2009), 427–444.
Klein, Rebekka A., Menschliche Sozialität und intentionale Erfahrung. Darstellung und Kritik

neuroökonomischer Verhaltensforschung in phänomenologischer und theologischer
Perspektive, in: EvTh 69 (2009), 21–35.

Klein, Rebekka A., Sozialität als conditio humana. Eine interdisziplinäre Untersuchung zur
Sozialanthropologie in der experimentellen Ökonomik, Sozialphilosophie und Theologie (Edition
Ethik 6), Göttingen: Edition Ruprecht 2010.

Klein, Rebekka A., The Neurobiology of Altruistic Punishment. A Moral Assessment of its Social Utility,
in: Kathryn S. Plaisance/Thomas A.C. Reydon (Hg.), Philosophy of Behavioral Biology (Boston
Studies in the Philosophy of Science 282), Dordrecht: Springer 2012, 297–313.

Klein, Rebekka A., Was ist ein Gefühl? Interdisziplinäre Konzepte aus der Emotionsforschung, in: KuD
63 (2017), 102–114.

Klein, Rebekka A., What is the Nature of Christian Love? Homo Amans and Revolutionary Altruism,
unveröffentlichter Vortrag, Den Haag 2019.

Klose, Bernd, Racheimpulse als Ausdruck regulativer Psychodynamik und Racheverzicht als kulturelle
Forderung. Klinische Überlegungen, in: André Karger (Hg.), Vergessen, vergelten, vergeben,
versöhnen? Weiterleben mit dem Trauma (Psychoanalytische Blätter 30), Göttingen/Oakville,
Conn.: Vandenhoeck & Ruprecht 2012, 53–66.

Koch, Klaus, Gibt es ein Vergeltungsdogma im Alten Testament?, in: ZThK 52 (1955), 1–42.

268 Literaturverzeichnis



Koch, Klaus (Hg.), Um das Prinzip der Vergeltung in Religion und Recht des Alten Testaments (WdF
125), Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1972.

Koch, Traugott, Strafe und Schuld im Horizont von Reue und Vergebung, in: ZEE 42 (1998), 110–121.
Koll, Julia, Zu den Praktiken selbst!, in: PTh 108 (2019), 66–82.
Kollmann, Bernd, Die Goldene Regel (Mt 7,12/Lk 6,31). Triviale Maxime der Selbstbezogenheit oder

Grundprinzip ethischen Handelns, in: Hans-Ulrich Weidemann (Hg.), Er stieg auf den Berg ... und
lehrte sie (Mt 5,1 f.). Exegetische und rezeptionsgeschichtliche Studien zur Bergpredigt (SBS
226), Stuttgart: Verlag Katholisches Bibelwerk 2012, 97–113.

Konradt, Matthias, Das Evangelium nach Matthäus (NTD 1), Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2015.

Korsch, Dietrich, Art. Versöhnung. III. Theologiegeschichtlich und dogmatisch, in: TRE 35 (2003),
22–40.

Korthaus, Michael, Kreuzestheologie. Geschichte und Gehalt eines Programmbegriffs in der
evangelischen Theologie, Tübingen: Mohr Siebeck 2012.

Körtner, Ulrich H. J., Art. Feind/Feindesliebe. IV. Ethisch, in: RGG4 3 (2000), 59–60.
Körtner, Ulrich H. J., Muss Strafe sein? Menschenbild und Strafrecht aus theologischer Sicht, in: ZEE

54 (2010), 105–120.
Körtner, Ulrich H. J., Für die Vernunft. Wider Moralisierung und Emotionalisierung in Politik und

Kirche, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2017.
Körtner, Ulrich H. J., Liebe, Freiheit und Verantwortung. Grundzüge evangelischer Ethik, in: Marcus

Held/Michael Roth (Hg.), Was ist theologische Ethik? Grundbestimmungen und
Grundvorstellungen (De Gruyter Studium), Berlin/Boston: De Gruyter 2018, 93–111.

Koslowski, Peter (Hg.), Rechtfertigung, Vergeltung, Vergebung, Erlösung (Endangst und Erlösung 2),
München: Fink 2012.

Kronenberg, Ulrich, Gerechter Frieden – gerechter Krieg? Chancen und Grenzen zweier
friedensethischer Denkmodelle, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2019.

Kuhlmann, Helga, Art. Ethik. B. Aus evangelischer Sicht, in: NHThG (NA) 1 (2005), 294–304.
Kuhn, Steven, Art. Prisoner’s Dilemma, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of

Philosophy (Winter 2019 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/prisoner-
dilemma (27.05.2021).

Kühner, Angela, Rache – als Wunsch und Unterstellung. Soziologische und psychoanalytische
Überlegungen zu einem ungeachteten Phänomen, in: André Karger (Hg.), Vergessen, vergelten,
vergeben, versöhnen? Weiterleben mit dem Trauma (Psychoanalytische Blätter 30), Göttingen/
Oakville, Conn.: Vandenhoeck & Ruprecht 2012, 67–81.

Kupsch, Alexander, Martin Luthers Gebrauch der Heiligen Schrift. Untersuchungen zur
Schriftautorität in Gottesdienst und gesellschaftlicher Öffentlichkeit (HUTh 77), Tübingen: Mohr
Siebeck 2019.

La Caze, Marguerite, Envy and Resentment, in: Philosophical Explorations 1 (2001), 31–45.
Landweer, Hilge, Art. Gefühl/moral sense, in: Marcus Düwell/Christoph Hüben-thal/Micha H. Werner

(Hg.), Handbuch Ethik, Stuttgart: Metzler und Poeschel 32011, 366–371.
Landweer, Hilge/Bernhardt, Fabian (Hg.), Recht und Emotion I. Verkannte Zusammenhänge (Neue

Phänomenologie 28), Freiburg i.Br./München: Karl Alber 2017.
Landweer, Hilge/Bernhardt, Fabian (Hg.), Recht und Emotion II. Sphären der Verletzlichkeit (Neue

Phänomenologie 28), Freiburg i.Br.: Karl Alber 2018.
Lang, Bernhard, Art. Rachepsalmen, in: NBL 3 (2001), 270.
Lang, Bernhard, Art. Hölle, in: NHThG (NA) 2 (2005), 163–173.
Lauster, Jörg, Praxisbericht Forschung. Theologie der Gefühle, in: PTh 99 (2010), 58–64.

Literaturverzeichnis 269

https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/prisoner-dilemma
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/prisoner-dilemma


Laux, Uwe, Gefühl des Wohl-eingefügt-Seins. Eine Studie zur Konstitution und Kommunikation
religiöser Befindlichkeit (Kieler Theologische Reihe 19), Berlin/Münster: LIT 2022.

Leiner, Martin, Beichte und Buße in Südafrikas Wahrheits- und Versöhnungskommission, in: BThZ 34
(2017), 124–140.

Lester, Andrew D., The angry Christian. A theology for care and counseling, Louisville, Ky:
Westminster John Knox Press 2003.

Lienemann, Wolfgang, Verbrechen und Strafe. Zur Rechtfertigung rechtserhaltender Gewalt, in:
Torsten Meireis (Hg.), Gewalt und Gewalten. Zur Ausübung, Legitimität und Ambivalenz
rechtserhaltender Gewalt, Tübingen: Mohr Siebeck 2012, 243–268.

Lintner, Martin M., Eine Ethik des Schenkens. Von einer anthropologischen zu einer theologisch-
ethischen Deutung der Gabe (Studien der Moraltheologie 35), Wien/Berlin/Münster: LIT 2008.

Loos, Fritz, Art. Strafe. IV. Politisch, juristisch, in: RGG4 7 (2008), 1757–1759.
Lütge, Christoph (Hg.), Fakten statt Normen? Zur Rolle einzelwissenschaftlicher Argumente in einer

naturalistischen Ethik (Interdisziplinäre Studien zu Recht und Staat 34), Baden-Baden:
Nomos 2004.

Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthäus (EKK I/1), Düsseldorf: Benziger 52002.
Lyman, Peter, The Domestication of Anger. The Use and Abuse of Anger in Politics, in: European

Journal of Social Theory 7 (2004), 133–147.
Maaser, Wolfgang, Art. Strafe, in: ESL9 (2016), 1503–1508.
Mackie, John L., Morality and the Retributive Emotions, in: Criminal Justice Ethics (1982), 3–10.
MacLachlan, Alice, Unreasonable Resentments, in: JSPh(C) 41 (2010), 422–441.
Manemann, Jürgen, Demokratie und Emotion. Was ein demokratisches Wir von einem identitären

Wir unterscheidet (X-Texte zu Kultur und Gesellschaft), Bielefeld: Transcript-Verlag 2019.
Markel, Dan, What Might Retributive Justice Be? An Argument for the Confrontational Conception of

Retributivism, in: Mark D. White (Hg.), Retributivism. Essays on theory and policy, Oxford: Oxford
University Press 2011, 49–72.

Markschies, Christoph, „Ich aber vertraue auf dich, Herr!“. Vertrauensäußerungen als Grundmotiv in
den Klageliedern des Einzelnen, in: ZAW 103 (1991), 386–398.

Maschmeier, Jens-Christian, Reziproke Barmherzigkeit. Theologie und Ethik im Matthäusevangelium
(BWANT 227), Stuttgart 2021.

Mauss, Marcel, Die Gabe, in: Frank Adloff (Hg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der
Reziprozität (Theorie und Gesellschaft 55), Frankfurt a.M.: Campus-Verlag 2005, 61–91.

Mayr, Ernst, Cause and effect in biology, in: Science (New York) 134 (1961), 1501–1506.
McCullough, Michael E., Beyond revenge. The evolution of the forgiveness instinct, San Francisco,

Calif.: Jossey-Bass 2008.
McKenzie, Alexander J., Art. Evolutionary Game Theory, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford

Encyclopedia of Philosophy (Summer 2021 Edition), https://plato.stanford.edu/entries/game-
evolutionary (01.06.2021).

Meisinger, Hubert, Liebesgebot und Altruismusforschung. Ein exegetischer Beitrag zum Dialog
zwischen Theologie und Naturwissenschaft (NTOA 33), Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1996.

Merker, Barbara, Was leistet die Theorie des gerechten Krieges heute?, in: Jean-Daniel Strub/Stefan
Grotefeld (Hg.), Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechtem Krieg. Paradigmen der
Friedensethik im Diskurs, Stuttgart: Kohlhammer 2007, 117–131.

Mielke, Roger, Das Pathos des Politischen. Wandlungsdynamiken der Demokratie im Blick
evangelischer Ethik, in: ZEE 63 (2019), 266–279.

270 Literaturverzeichnis

https://plato.stanford.edu/entries/game-evolutionary
https://plato.stanford.edu/entries/game-evolutionary


Miggelbrink, Ralf, Der Zorn Gottes. Geschichte und Aktualität einer ungeliebten biblischen Tradition,
Freiburg i.Br.: Herder 2000.

Minow, Martha, Between vengeance and forgiveness. Facing history after genocide and mass
violence, Boston, Mass.: Beacon Press 1998.

Mishra, Pankaj, Das Zeitalter des Zorns. Eine Geschichte der Gegenwart (Schriftenreihe /
Bundeszentrale für Politische Bildung 10141), Bonn: Bundeszentrale für Politische Bildung 2017.

Moenikes, Ansgar, Art. Liebe/Liebesgebot (AT), in: Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet
(www.wibilex.de), 2012, http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/24991 (17.11.2020).

Moore, George Edward/Wisser, Burkhard/Sandhop, Martin (Hg.), Principia ethica (Universal-
Bibliothek 8375), Stuttgart: Reclam 1996.

Moore, Michael S., The Moral Worth of Retribution, in: Ferdinand Schoeman (Hg.), Responsibility,
Character, and the Emotions, Cambridge: Cambridge University Press 1987, 179–219.

Morris, Michael Lane/Heames, Joyce Thompson/Ray, Joshua, Productive revenge. The light side of
revenge, in: Michele Paludi (Hg.), Psychology for Business Succes, Santa Barbara, Calif.: Praeger
2013, 87–102.

Mößle, Laura, ‚Doing Emotion‘ im Religionsunterricht. Eine ethnographische Studie (PTHe 192),
Stuttgart: Kohlhammer 2023.

Moxter, Michael, Gefühl und Ausdruck. Nicht nur ein Problem der Schleiermacherinterpretation, in:
Roderich Barth/Christopher Zarnow (Hg.), Theologie der Gefühle, Berlin: De Gruyter 2015,
125–141.

Mühling, Markus, Gefühle, Werte und das ausgedehnte Selbst, in: KuD 63 (2017), 115–131.
Müller-Fahrenholz, Geiko/Käßmann, Margot, Versöhnung statt Vergeltung. Wege aus dem

Teufelskreis der Gewalt, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlagshaus 2003.
Murphy, Jeffrie G., Forgiveness and resentment, in: Jeffrie G. Murphy/Jean Hampton, Forgiveness and

mercy, Cambridge: Cambridge University Press 1988, 14–34.
Murphy, Jeffrie G., Forgiveness, mercy, and the retributive emotions, in: Criminal Justice Ethics 7

(1988), 3–15.
Murphy, Jeffrie G., Hatred: a qualified defense, in: Jeffrie G. Murphy/Jean Hampton, Forgiveness and

mercy, Cambridge: Cambridge University Press 1988, 88–110.
Murphy, Jeffrie G., The retributive emotions, in: Jeffrie G. Murphy/Jean Hampton, Forgiveness and

mercy, Cambridge: Cambridge University Press 1988, 1–9.
Murphy, Jeffrie G., Retribution Reconsidered. More essays in the philosophy of law (PhStS 54),

Dordrecht: Kluwer Academic Publishing 1992.
Murphy, Jeffrie G., Getting even. Forgiveness and Its Limits, New York: Oxford University Press 2003.
Murphy, Jeffrie G., Some Second Thoughts on Retributivism, in: Mark D. White (Hg.), Retributivism.

Essays on theory and policy, Oxford: Oxford University Press 2011, 93–106.
Murphy, Jeffrie G./Hampton, Jean, Forgiveness and mercy, Cambridge: Cambridge University

Press 1988.
Murphy, Jeffrie G./Sellars, Wilfrid/Lehrer, Keith, Retribution, Justice, and Therapy. Essays in the

Philosophy of Law, Dordrecht: Springer Netherlands 1979.
Narayan, Uma, Working Together across Difference. Some Considerations on Emotions and Political

Practice, in: Hypatia 3 (1988), 31–47.
Naurath, Elisabeth, Praktische Theologie mit Gefühl. Zur gegenwärtigen Wiederentdeckung der

Gefühle in Poimenik und Religionspädagogik, in: PrTh 46 (2011), 214–218.
Neebe, Gudrun, Art. Kennzeichen der Kirche (notae ecclesiae), in: RGG4 4 (2001), 927–929.

Literaturverzeichnis 271

http://www.wibilex.de
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/24991


Neumann, Ulfrid, Institutionen, Zweck und Funktion staatlicher Strafe, in: Michael Pawlik/Rainer
Zaczyk (Hg.), FS für Günther Jakobs. Zum 70. Geburtstag am 26. Juli 2007, Köln: Heymanns 2007,
435–450.

Nietzsche, Friedrich, Die fröhliche Wissenschaft (Werke in drei Bänden 2), München 1954.
Nietzsche, Friedrich, Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, hg. von Volker Gerhardt (Reclams

Universal-Bibliothek 7123), Stuttgart: Reclam 2020.
Nitsche, Bernhard, Eschatologie als dramatische Nach-Geschichte?, in: Bernhard Nitsche (Hg.), Von

der Communio zur kommunikativen Theologie. Bernd-Jochen Hilberath zum 60. Geburtstag
(Kommunikative Theologie – interdisziplinär 10), Berlin: LIT 2008, 99–109.

Nowak, Martin A./Sigmund, Karl, Tit for tat in heterogeneous populations, in: Nature 355 (1992),
250–253.

Nussbaum, Martha, Upheavals of thought. The intelligence of emotions, Cambridge: Cambridge
University Press 2001.

Oberdorfer, Bernd, Der suggestive Trug der Sünde. Römer 7 bei Paulus und Luther, in: Sigrid Brandt
(Hg.), Sünde: ein unverständlich gewordenes Thema, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1997,
125–152.

Oberdorfer, Bernd, Gerechtigkeit für eine Theorie. Zur Funktion der Lehre vom gerechten Krieg im
Rahmen des gerechten Friedens, in: Ines-Jacqueline Werkner/Torsten Meireis (Hg.),
Rechtserhaltende Gewalt – eine ethische Verortung. Fragen zur Gewalt Bd. 2 (Gerechter
Frieden), Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden 2019, 9–20.

Ott, Martin, Art. Rache. I. Religionsgeschichtlich, in: LThK 8 (1999), 790–791.
Pahud de Mortanges, René, Zwischen Vergebung und Vergeltung. Eine Analyse des kirchlichen Straf-

und Disziplinarrechts (Rechtsvergleichende Untersuchungen zur gesamten
Strafrechtswissenschaft F. 3, 23), Baden-Baden 1992.

Paul, Axel T., Die Rache und das Rätsel der Gabe, in: Georg Mein (Hg.), Tauschprozesse.
Kulturwissenschaftliche Verhandlungen des Ökonomischen, Bielefeld: Transcript-Verlag 2005,
23–44.

Pawlik, Michael, Person, Subjekt, Bürger. Zur Legitimation von Strafe (Schriften zum Strafrecht 153),
Berlin: Duncker & Humblot 2004.

Peels, Hendrik G. L., The vengeance of God. The meaning of the root NQM and the function of the
NQM-texts in the context of divine revelation in the Old Testament (OTS 31), Leiden: Brill 1995.

Peitz, Linda/Peters-Messer, Florian (Hg.), Empört Euch! Kunst in Zeiten des Zorns, Berlin: DISTANZ
Verlag 2020.

Pérez-Barberá, Gabriel, Probleme und Perspektiven der expressiven Straftheorien. Eine diskursive
und deontologische Rechtfertigung der Strafe, in: Goltdammerʼs Archiv für Strafrecht (GA)
(2014), 504–526.

Perkams, Matthias, Die Praxis aus wissenschaftlicher Perspektive in Antike und Mittelalter.
Methodische und inhaltliche Grundlagen bei Platon, Aristoteles und Thomas von Aquin, in:
Thomas Bedorf/Selin Gerlek (Hg.), Philosophien der Praxis. Ein Handbuch (UTB 5134.
Philosophie), Tübingen: Mohr Siebeck 2019, 7–37.

Pettigrove, Glen, Meekness and ‘Moral’ Anger, in: Ethics 122 (2012), 341–370.
Polke, Christian, Populismus als Herausforderung für die demokratische Zivilgesellschaft, in: ZEE 62

(2018), 200–212.
Procter-Smith, Marjorie, Our Job is to Stay Angry, in: The Living Pulpit 2 (1993), 16.
Puppe, Ingeborg, Strafrecht als Kommunikation. Leistungen und Gefahren eines neuen Paradigmas

in der Strafrechtsdogmatik, in: Erich Samson (Hg.), FS für Gerald Grünwald zum siebzigsten
Geburtstag, Baden-Baden: Nomos 1999, 469–494.

272 Literaturverzeichnis



Quack, Anton, Art. Vergeltung. I. Religionswissenschaftlich, in: LThK 10 (2001), 654.
Quervain, Dominique J.-F. de u. a., The neural basis of altruistic punishment, in: Science (New York)

305 (2004), 1254–1258.
Radford Ruether, Rosemary, Anger and Liberating Grace, in: The Living Pulpit 2 (1993), 6–7.
Radtke, Henning, Art. Schuld. III. Rechtlich, in: RGG4 7 (2004), 1021–1022.
Raiser, Konrad, Eine Ethik rechtserhaltender Gewalt im ökumenischen Diskurs: zwischen gerechtem

Krieg und Pazifismus, in: Ines-Jacqueline Werkner/Torsten Meireis (Hg.), Rechtserhaltende
Gewalt – eine ethische Verortung. Fragen zur Gewalt Bd. 2 (Gerechter Frieden), Wiesbaden:
Springer Fachmedien Wiesbaden 2019, 95–116.

Raub, Werner/Voss, Thomas, Individual Interests and Moral Institutions. An Endogenous Approach
to the Modification of Preferences, in: Michael Hechter/Karl-Dieter Opp/Reinhard Wippler (Hg.),
Social institutions. Their emergence, maintenance and effects (Sociology and economics), Berlin:
De Gruyter 1990, 81–118.

Reckwitz, Andreas, Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken, in: ZfS 32 (2003), 282–301.
Reckwitz, Andreas, Das Ende der Illusionen. Politik, Ökonomie und Kultur in der Spätmoderne, Berlin:

Suhrkamp Verlag 2019.
Reiner, Hans, Die Goldene Regel. Die Bedeutung einer sittlichen Grundformel der Menschheit, in:

Hans Reiner, Die Grundlagen der Sittlichkeit (MPF 5), Meisenheim am Glan: Hain 21974, 348–379.
Reiter, Janina, Macht von Gefühlen – Macht über Gefühle. Philosophische Gefühlstheorien in

religionspädagogischer Perspektive (PTHe 181), Stuttgart: Kohlhammer 2020.
Reuter, Hans-Richard, Rechtsethik in theologischer Perspektive. Studien zur Grundlegung und

Konkretion (ÖfTh 8), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 1996.
Reuter, Hans-Richard, Art. Abschreckung, in: RGG4 1 (1998), 79–80.
Reuter, Hans-Richard, Art. Versöhnung. IV. Ethisch, in: TRE 35 (2003), 40–43.
Reuter, Hans-Richard, Recht und Frieden. Beiträge zur politischen Ethik (ÖfTh 28), Leipzig:

Evangelische Verlagsanstalt 2013.
Reuter, Hans-Richard, Grundlagen und Methoden der Ethik, in: Wolfgang Huber/Torsten Meireis/

Hans-Richard Reuter (Hg.), Handbuch der evangelischen Ethik. HEE, München: Beck 2015, 9–123.
Rich, Arthur, Grundlagen in theologischer Perspektive (Wirtschaftsethik 1), Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus Mohn 41991.
Ricœur, Paul/Bayer, Oswald, Liebe und Gerechtigkeit. Amour et justice, Tübingen: Mohr

Siebeck 1990.
Ricœur, Paul, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, aus dem

Französischen von Ulrike Bokelmann und Barbara Heber-Schärer (IWM-Vorlesungen zu den
Wissenschaften vom Menschen), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006.

Rieder, Jonathan, The Social Organization of Vengeance, in: Donald Black (Hg.), Toward a General
Theory of Social Control. Fundamentals (Studies on Law and Social Control), London: Academic
Press 1984, 131–162.

Ringeling, Hermann, Art. Liebe. IX. Ethisch, in: TRE 21 (1991), 177–187.
Roadevin, Cristina, Forgiving While Resenting. Justifying Elective Forgiveness, in: EthPer 25 (2018),

257–284.
Roberts, Robert C., Spiritual emotions. A psychology of Christian virtues, Grand Rapids, Mich.:

Eerdmans 2007.
Robinson, Paul H., Intuitions of Justice and the Utility of Desert, Oxford: Oxford University Press 2013.
Rohrmoser, Günter, Art. Atheismus. I/3. Philosophische Aspekte der Geschichte des neuzeitlichen

Atheismus, in: TRE 4 (1979), 364–371 (Literatur mit Martin Schmidt: 372).

Literaturverzeichnis 273



Ross, Don, Art. Game Theory, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Winter 2019 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/game-theory
(26.05.21).

Ruppert, Lothar, Art. Fluch- und Rachepsalmen, in: NBL 1 (1991), 685–686.
Sahlins, Marshall D., Zur Soziologie des primitiven Tauschs, in: Frank Adloff (Hg.), Vom Geben und

Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozität (Theorie und Gesellschaft 55), Frankfurt a.M.: Campus-
Verlag 2005, 73–91.

Sand, Alexander, Das Evangelium nach Matthäus (RNT), Regensburg: Pustet 1986.
Sanfey, Alan G. u. a., The neural basis of economic decision-making in the Ultimatum Game, in:

Science (New York) 300 (2003), 1755–1758.
Sattler, Dorothea, Erlösen durch Strafen? Zur Verwendung des Strafbegriffs im Kontext der

christlichen Lehre von Heil und Erlösung, in: Cath(M) 46 (1992), 89–113.
Sattler, Dorothea, Gelebte Buße. Das menschliche Bußwerk (satisfactio) im ökumenischen Gespräch,

Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1992.
Sauer, Mirjam, Ambiguitätssensible Ökumene. Eine Relektüre des Studiendokumentes Theologie der

Diaspora, in: Rebekka A. Klein/Lisanne Teuchert (Hg.), Ökumene in Bewegung. Neue
Perspektiven der Forschung, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2021, 149–163.

Sauter, Gerhard, Art. Eschatologie. IV. Dogmengeschichtlich, in: RGG4 2 (1999), 1561–1567.
Sautter, Hermann, Art. Weltwirtschaftsordnung, in: RGG4 8 (2005), 1452–1453.
Savolainen, Jarkko, Retribution, Self-Respect, and the Emotions, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism

and its critics. Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social
Philosophy (ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 117–127.

Schatzki, Theodore R., Introduction. Practice theory, in: Theodore R. Schatzki (Hg.), The practice turn
in contemporary theory (Philosophy, sociology, science studies), London: Routledge 2001, 1–14.

Schatzki, Theodore R. (Hg.), The practice turn in contemporary theory (Philosophy, sociology, science
studies), London: Routledge 2001.

Scheler, Max, Das Ressentiment im Aufbau der Moralen, hg. von Manfred S. Frings (Klostermann
Texte Philosophie), Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1978.

Scherke, Katharina, Emotionen als Forschungsgegenstand der deutschsprachigen Soziologie,
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2009.

Scheule, Rupert M., Lob des ersten Schritts. Zur politischen Vernunft der Feindesliebe, in: ThPh 92
(2017), 560–576.

Schlee, Günther/Turner, Bertram (Hg.), Vergeltung. Eine interdisziplinäre Betrachtung der
Rechtfertigung und Regulation von Gewalt, Frankfurt a. M./New York: Campus-Verlag 2008.

Schleicher, Niklas, Das innere Chaos und seine Folgen in der Welt. Eine Skizze zur Stellung von
Emotionen in der theologischen Ethik, in: Annette Haußmann/Niklas Schleicher/Peter Schüz
(Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und Psychologie in theologischer Perspektive
(PThGG 36), Tübingen: Mohr Siebeck 2021, 283–296.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1821/22), hg. von Hermann Fischer
(Kritische Gesamtausgabe I/7.1), Berlin/New York 1980.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren
Verächtern, in: Günter Meckenstock (Hg.), Schriften aus der Berliner Zeit 1796–1799 (Kritische
Gesamtausgabe 1,2), Berlin/New York: De Gruyter 1984, 187–326.

Schmitt, Hans-Christoph, Arbeitsbuch zum Alten Testament. Grundzüge der Geschichte Israels und
der alttestamentlichen Schriften (UTB 2146: Theologie, Religion), Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2005.

274 Literaturverzeichnis

https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/game-theory


Schmitz, Hermann, Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der Philosophie, Bonn:
Bouvier 1990.

Schneider, Philipp, Frustration, Rache und Vergeltung am Arbeitsplatz, Marburg: Tectum Verlag 2016.
Schockenhoff, Eberhard, Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf (Grundlagen Theologie),

Freiburg i.Br.: Herder 2014.
Schockenhoff, Eberhard, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt, Freiburg

i.Br.: Herder 2018.
Schönherr-Mann, Hans-Martin, Friedrich Nietzsche (UTB 3001), Paderborn: Fink 2008.
Schottroff, Luise, Gewaltverzicht und Feindesliebe in der urchristlichen Jesustradition. Mt 5,38-48; Lk

6,27-36, in: Georg Strecker (Hg.), Jesus Christus in Historie und Theologie. Neutestamentliche FS
für Hans Conzelmann zum 60. Geburtstag, Tübingen: Mohr 1975, 197–222.

Schrey, Heinz-Horst, Art. Goldene Regel. III. Historisch und ethisch, in: TRE 13 (1985), 575–583.
Schröter, Jens, Gewaltverzicht und Reich Gottes. Der Verzicht auf Gewalt als Zeichenhandlung

angesichts des Reiches Gottes in der ältesten Jesusüberlieferung, in: BThZ 20 (2003), 157–178.
Schuck, Martin, Art. Strafe. III. Dogmatisch und theologiegeschichtlich, in: RGG4 7 (2004), 1755–1757.
Schürmann, Heinz, Das Lukasevangelium. Teil 1., Kommentar zu Kap. 1,1–9,50 (HThKNT 3), Freiburg

i.Br./Basel/Wien: LIT 41990.
Schuster, Josef, Art. Vergeltung. V. Theologisch-ethisch, in: LThK 10 (2001), 658–659.
Schütz, Beate, Rache, Vergeltung, Vernichtung – wohin mit den sog. Feindpsalmen? Ein

Literaturbericht über neuere Ergebnisse der alttestamentlichen Forschung, in: Theologische
Beiträge 50 (2019), 106–111.

Schwarz, Reinhard, Art. Luther. II. Theologie, in: RGG4 5 (2002), 573–588.
Schwarze, Michelle, Recognizing resentment. Sympathy, injustice, and liberal political thought,

Cambridge/New York: Cambridge University Press 2020.
Schwarzwäller, Klaus, VERE DEUS – Aspekte einer christologischen Formel, in: EvTh 31 (1971), 192–210.
Schweizer, Eduard, Das Evangelium nach Lukas (NTD 3; 1. Aufl. dieser neuen Fassung), Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht 181982.
Schwienhorst-Schönberger, Ludger, Art. Vergeltung. II. Biblisch-theologisch, in: LThK 10 (2001),

654–656.
Seabright, Mark A./Schminke, Marshall, Immoral Imagination and Revenge in Organizations, in:

Journal of Business Ethics 38 (2002), 19–31.
Sievers, Burkard/Mersky, Rose Redding, The economy of vengeance. Some considerations on the

aetiology and meaning of the business of revenge, in: HumRel 59 (2006), 241–259.
Silber, Ursula, „Das Eingeklammerte beten wir nicht mit!?“. Mit Feindpsalmen „christlich“ umgehen,

in: BiLi 83 (2010), 260–271.
Singer, Karl H., Art. Rache, in: NBL 3 (2001), 269–270.
Slattery, Brian, The Myth of Retributive Justice, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its critics.

Canadian Section of the International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy
(ARSP.B 47), Stuttgart: Steiner 1992, 27–34.

Slenczka, Notger, ‚Sich schämen‘. Zum Sinn und theologischen Ertrag einer Phänomenologie
negativer emotionaler Selbstverhältnisse, in: Cornelia Richter/Bernhard Dressler/Jörg Lauster
(Hg.), Dogmatik im Diskurs. Mit Dietrich Korsch im Gespräch, Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt 2014, 241–261.

Slenczka, Notger, Neid. Vom theologischen Ertrag einer Phänomenologie negativer
Selbstverhältnisse, in: Roderich Barth/Christopher Zarnow (Hg.), Theologie der Gefühle, Berlin:
De Gruyter 2015, 157–190.

Sloterdijk, Peter, Zorn und Zeit. Politisch-psychologischer Versuch, Frankfurt a.M. 2006.

Literaturverzeichnis 275



Söding, Thomas, Nächstenliebe. Gottes Gebot als Verheißung und Anspruch, Freiburg i.Br.:
Herder 2015.

Sölle, Dorothee, Leiden (ThTh.E 1), Stuttgart: Kreuz-Verlag 41978.
Sölle, Dorothee/Steffensky, Fulbert, Nicht nur ja und amen. Von Christen im Widerstand (rororo

Rotfuchs 324), Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 661995.
Solomon, Robert C., The Passions. Emotions and the Meaning of Life, Indianapolis, Ind.:

Hackett 1993.
Solomon, Robert C., Not passion’s slave. Emotions and choice (The passionate life), Oxford: Oxford

University Press 2003.
Sousa, Ronald de, The rationality of emotion, Cambridge, Mass.: MIT Press 1987.
Sparn, Walter, Art. Hölle. V. Dogmatisch, in: RGG4 3 (2000), 1850–1852.
Spelman, Elizabeth, Anger and Insubordination, in: Ann Garry/Marilyn Pearsall (Hg.), Women,

knowledge and reality. Explorations in feminist philosophy, Winchester, Mass.: Unwin Hyman
1989, 263–274.

Spiegel, Tatverdächtiger bat Arbeitskollegen um Alibi, in: https://www.spiegel.de/panorama/justiz/
walter-luebcke-stephan-ernst-hetzte-und-drohte-mit-gewalt-a-1274349.html (20.10.2021).

Stegbauer, Christian, Reziprozität. Einführung in soziale Formen der Gegenseitigkeit, Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag 2002.

Stewart, Columba, O.S.B., Evagrius Ponticus and the Eastern monastic tradition on the intellect and
the passions, in: MoTh 27 (2011), 263–275.

Stock, Konrad, Grundlegung der protestantischen Tugendlehre, Gütersloh: Kaiser, Gütersloher
Verlagshaus 1995.

Stolz, Fritz, Art. Rache, in: TRE 28 (1997), 82–88.
Strawson, Peter F., Freedom and Resentment, in: Peter F. Strawson, Freedom and Resentment and

other essays, London 1974, 1–25.
Strawson, Peter F., Freiheit und Übelnehmen, in: Ulrich Pothast (Hg.), Seminar. Freies Handeln und

Determinismus (Stw 257), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, 201–233.
Strub, Jean-Daniel, Der gerechte Friede. Spannungsfelder eines friedensethischen Leitbegriffs (FSy

36), Stuttgart: Kohlhammer 2010.
Strub, Jean-Daniel/Grotefeld, Stefan (Hg.), Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechtem

Krieg. Paradigmen der Friedensethik im Diskurs, Stuttgart: Kohlhammer 2007.
Suchocki, Marjorie, Anxiety and Trust in Feminist Experience, in: The Journal of Religion 60 (1980),

459–471.
Tagesschau, Newsticker, in: www.tagesschau.de/newsticker/liveblog-usa-iran-101.html (03.01.2020).
Tagesschau, Iran beginnt Urananreicherung auf 60 Prozent, in: https://www.tagesschau.de/ausland/

asien/iran-uran-anreicherung-107.html (29.06.2021).
Tagesschau, Biden droht Attentätern mit Vergeltung, in: https://www.tagesschau.de/ausland/ame

rika/biden-reaktion-anschlaege-kabul-flughafen-afghanistan-101.html (28.08.2021).
Tagesschau, Newsticker, in: www.tagesschau.de/newsticker/liveblog-ukraine-montag-183.html

(10.10.2022).
Tagesschau, Newsticker, in: www.tagesschau.de/newsticker/liveblog-ukraine-donnerstag-213.html

(09.03.2023).
Taylor, Gabriele, Justifying the Emotions, in: Mind 84 (1975), 390–402.
Taylor, Gabriele, Deadly vices, Oxford: Clarendon Press 2006.
Tessman, Lisa, Burdened Virtues. Virtue Ethics for Liberatory Struggles, New York: Oxford University

Press 2005.

276 Literaturverzeichnis

https://www.spiegel.de/panorama/justiz/walter-luebcke-stephan-ernst-hetzte-und-drohte-mit-gewalt-a-1274349.html
https://www.spiegel.de/panorama/justiz/walter-luebcke-stephan-ernst-hetzte-und-drohte-mit-gewalt-a-1274349.html
http://www.tagesschau.de/newsticker/liveblog-usa-iran-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/asien/iran-uran-anreicherung-107.html
https://www.tagesschau.de/ausland/asien/iran-uran-anreicherung-107.html
https://www.tagesschau.de/ausland/amerika/biden-reaktion-anschlaege-kabul-flughafen-afghanistan-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/amerika/biden-reaktion-anschlaege-kabul-flughafen-afghanistan-101.html
http://www.tagesschau.de/newsticker/liveblog-ukraine-montag-183.html
http://www.tagesschau.de/newsticker/liveblog-ukraine-donnerstag-213.html


Teuchert, Lisanne, Strafen mit neuer Begründung. Straftheorien der jüngeren Rechtsphilosophie im
Porträt, in: ZEE 65 (2021), 172–186.

Thaidigsmann, Edgar, „Gott Recht geben“. Luthers Römerbriefauslegung bei Iwand, besonders in
Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre (1941), in: Michael Basse/Christian Neddens (Hg.),
Anstoß des Kreuzes. Kreuzestheologische Aufbrüche im 20. und 21. Jahrhundert (Lutherische
Theologie im Gespräch 3), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2021, 109–121.

Theißen, Gerd, Gewaltverzicht und Feindesliebe (Mt 5,38-48/Lk 6,27-38) und deren
sozialgeschichtlicher Hintergrund, in: Gerd Theißen, Studien zur Soziologie des Urchristentums
(WUNT 19), Tübingen: Mohr 31989, 160–197.

Theißen, Gerd, Erleben und Verhalten der ersten Christen. Eine Psychologie des Urchristentums,
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2007.

Theißen, Gerd, Gesetz und Goldene Regel. Die Ethik des Matthäusevangeliums zwischen Regel- und
Empathieorientierung, in: Peter Lampe/Moisés Mayordomo/Migaku Satō (Hg.),
Neutestamentliche Exegese im Dialog, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 2008, 237–254.

Thiel, Winfried, Gerechtigkeit als Gemeinschaftsgemäßheit. Alttestamentliche Perspektiven, in: Peter
Dabrock u. a. (Hg.), Kriterien der Gerechtigkeit. Begründungen, Anwendungen, Vermittlungen
(FS für Christofer Frey zum 65. Geburtstag), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2003,
19–29.

Thielicke, Helmut, Mensch und Welt (Theologische Ethik. Entfaltung Teil 1), Tübingen: Mohr 51986.
Thom, Johan C., Art. Goldene Regel. II. Neues Testament, in: RGG4 3 (2000), 1077.
Thornton, Mark, Against Retributivism, in: Wesley Cragg (Hg.), Retributivism and its critics. Canadian

Section of the International Society for Philosophy of Law and Social Philosophy (ARSP.B 47),
Stuttgart: Steiner 1992, 83–92.

Tietz, Christiane, Renaissance der Gefühle (Editorial), in: KuD 63 (2017), 78.
Tolstoi, Leo, Mein Glaube (Sämtliche Werke Ser. 1: Sozial-ethische Schriften 2), Leipzig:

Diederichs 1902.
Track, Joachim, Art. Strafe. V. Kirchengeschichtlich und systematisch-theologisch, in: TRE 32 (2001),

207–220.
Track, Joachim, Art. Strafe (Th), in: EStL (NA 2006), 2397–2402.
Tripp, Thomas M. u. a., What’s good about revenge? The avenger’s perspective, in: Research on

Negotiation in Organizations 6 (1997), 145–162.
Tripp, Thomas M./Bies, Robert J., Getting even. The truth about workplace revenge – and how to

stop it, San Francisco: Jossey-Bass 2009.
Tripp, Thomas M./Bies, Robert J., ‘Doing justice’. The role of motives for revenge in the workplace, in:

Maureen L. Ambrose/Russell Cropanzano (Hg.), The Oxford handbook of justice in the
workplace (Oxford library of psychology), Oxford/New York: Oxford University Press 2015,
461–476.

Trivers, Robert L., The Evolution of Reciprocal Altruism, in: The Quarterly Review of Biology 46 (1971),
35–57.

Tschentscher, Axel, Art. Gerechtigkeit (J), in: EStL (NA 2006), 724–732.
Tugendhat, Ernst, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993.
Turner, Bertram, Recht auf Vergeltung? Soziale Konfigurationen und die prägende Macht der

Gewaltoption, in: Günther Schlee/Bertram Turner (Hg.), Vergeltung. Eine interdisziplinäre
Betrachtung der Rechtfertigung und Regulation von Gewalt, Frankfurt a. M./New York: Campus-
Verlag 2008, 69–103.

Literaturverzeichnis 277



Turner, Bertram, Schlussbetrachtung: Felder einer interdisziplinären Forschung, in: Günther Schlee/
Bertram Turner (Hg.), Vergeltung. Eine interdisziplinäre Betrachtung der Rechtfertigung und
Regulation von Gewalt, Frankfurt a. M./New York: Campus-Verlag 2008, 181–185.

Turner, Bertram, Conclusion. Retaliation in Specific Spheres of Effectiveness, in: Bertram Turner/
Günther Schlee (Hg.), On Retaliation. Towards an Interdisciplinary Understanding of a Basic
Human Condition (Integration and Conflict Studies 15), New York/Oxford: Berghahn 2017,
283–305.

Turner, Bertram, Introduction. On Retaliation: Conceptual Plurality, Transdisciplinary Research, Rifts,
Blurrings and Translations, in: Bertram Turner/Günther Schlee (Hg.), On Retaliation. Towards an
Interdisciplinary Understanding of a Basic Human Condition (Integration and Conflict Studies
15), New York/Oxford: Berghahn 2017, 1–25.

Turner, Bertram/Schlee, Günther, Einleitung: Wirkungskonzepte des Vergeltungsprinzips in der
Konfliktregulierung, in: Günther Schlee/Bertram Turner (Hg.), Vergeltung. Eine interdisziplinäre
Betrachtung der Rechtfertigung und Regulation von Gewalt, Frankfurt a. M./New York: Campus-
Verlag 2008, 7–47.

Turner, Bertram/Schlee, Günther (Hg.), On Retaliation. Towards an Interdisciplinary Understanding
of a Basic Human Condition (Integration and Conflict Studies 15), New York/Oxford:
Berghahn 2017.

Tutu, Desmond, Keine Zukunft ohne Versöhnung, Düsseldorf: Patmos 2001.
van Grol, Harm, Emotions in the Psalms, in: DCLY 2011 (2012), 69–102.
Verbeek, Bruno/Morris, Christopher, Art. Game Theory and Ethics, in: Edward N. Zalta (Hg.), The

Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2020 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/
win2020/entries/game-ethics (31.05.2021).

Verdier, Raymond, Le système vindicatoire. Esquisse théorique, in: Raymond Verdier (Hg.),
Vengeance et pouvoir dans quelques sociétés extra-occidentales (La vengeance. Études
d’ethnologie, d’histoire et de philosophie 1), Paris: Éditions Cujas 1981, 12–42.

Vidmar, Neil, Retribution and Revenge, in: Joseph Sanders/V. Lee Hamilton (Hg.), Handbook of justice
research in law, New York: Kluwer Academic/Plenum Publishers 2001, 31–63.

Volkmann, Stefan, Art. Rache. III. Dogmatisch und ethisch, in: RGG4 7 (2004), 12–13.
Volkmann, Stefan, Der Zorn Gottes. Studien zur Rede vom Zorn Gottes in der evangelischen

Theologie (MThSt 81), Marburg: Elwert 2004.
Volkmann, Stefan, Art. Vergeltung. IV. Theologiegeschichtlich und dogmatisch, in: RGG4 8 (2005),

1002–1004.
Volkmann, Stefan, Art. Vergeltung. V. Ethisch, in: RGG4 8 (2005), 1004–1005.
Voss, Thomas, Evolutionäre Erklärungen in der individualistischen Sozialtheorie, in: Annette Beck-

Sickinger/Matthias Petzoldt (Hg.), Paradigma Evolution. Chancen und Grenzen eines
Erklärungsmusters, Frankfurt a.M.: Lang 2009, 61–86.

Voss, Thomas/Vieth, Manuela, Kooperationsnormen und vergeltende Sanktionen. Experimentelle
Untersuchungen, in: Marc Keuschnigg/Tobias Wolbring (Hg.), Experimente in den
Sozialwissenschaften (Soziale Welt Sonderband 22), Baden-Baden: Nomos 2015, 174–194.

Wabel, Thomas/Stamer, Torben/Weider, Jonathan (Hg.), Zwischen Diskurs und Affekt. Politische
Urteilsbildung in theologischer Perspektive (ÖfTh 35), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2018.

Wabel, Thomas/Stamer, Torben/Weider, Jonathan, Zwischen Diskurs und Affekt. Zur Rolle von
Gefühlen und deren theologischer Kultivierung in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen, in:
Thomas Wabel/Torben Stamer/Jonathan Weider (Hg.), Zwischen Diskurs und Affekt. Politische
Urteilsbildung in theologischer Perspektive (ÖfTh 35), Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2018,
9–39.

278 Literaturverzeichnis

https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/game-ethics
https://plato.stanford.edu/archives/win2020/entries/game-ethics


Wagner, Andreas, Emotionen, Gefühle und Sprache im Alten Testament. Vier Studien (Kleine
Untersuchungen zur Sprache des Alten Testaments und seiner Umwelt 7), Waltrop:
Spenner 2006.

Wagner, Andreas, Emotionen in alttestamentlicher und verwandter Literatur – Grundüberlegungen
am Beispiel des Zorns, in: DCLY 1 (2011), 27–68.

Wagner, Falk, Auch der Teufel zitiert die Bibel. Das Christentum zwischen Autoritätsanspruch und
Krise des Schriftprinzips, in: Richard Ziegert (Hg.), Die Zukunft des Schriftprinzips (Bibel im
Gespräch 2), Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft 1994, 236–258.

Wälchli, Stefan, Art. Zorn (AT), in: Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (www.wibilex.de),
2014, http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35502 (25.10.2021).

Walen, Alec, Art. Retributive Justice, in: Edward N. Zalta (Hg.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Winter 2016 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/justice-
retributive (02.06.2020).

Walker, Margaret Urban, Resentment and Assurance, in: Cheshire Calhoun (Hg.), Setting the moral
compass. Essays by women philosophers (Studies in feminist philosophy), Oxford/New York:
Oxford University Press 2004, 145–160.

Wallace, R. Jay, Responsibility and the Moral Sentiments, Cambridge, Mass./London: Harvard
University Press 1994.

Walter, Tonio, Vergeltung als Strafzweck. Prävention und Resozialisierung als Pflichten der
Kriminalpolitik, in: Zeitschrift für internationale Strafrechtsdogmatik 6 (2011), 636–647.

Walter, Tonio, Geleitwort, in: Tobias R. Andrissek, Vergeltung als Strafzweck. Empirisch-soziologische
Begründung und kriminalpolitische Folgerungen (Studien und Beiträge zum Strafrecht 13),
Tübingen: Mohr Siebeck 2017, VII–VIII.

Watson, Gary, Responsibility and the Limits of Evil. Variations on a Strawsonian Theme, in: Ferdinand
Schoeman (Hg.), Responsibility, Character, and the Emotions, Cambridge: Cambridge University
Press 1987, 256–286.

Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, Tübingen: Mohr
51972.

Webster, John B., Eberhard Jüngel. An introduction to his theology, Cambridge: Cambridge University
Press 1999.

Weigend, Thomas, „Die Strafe für das Opfer“? Zur Renaissance des Genugtuungsgedankens im Straf-
und Strafverfahrensrecht, in: Zeitschrift für rechtswissenschaftliche Forschung 1 (2010), 39–57.

Weigend, Thomas, Kommentar zu Tatjana Hörnle, Gegenwärtige Strafbegründungstheorien, in:
Andreas von Hirsch/Kurt Seelmann/Ulfrid Neumann (Hg.), Strafe – Warum? Gegenwärtige
Strafbegründungen im Lichte von Hegels Straftheorie (Studien zur Strafrechtstheorie und
Strafrechtsethik 2), Baden-Baden: Nomos 2011, 31–42.

Wengst, Klaus, Das Regierungsprogramm des Himmelreichs. Eine Auslegung der Bergpredigt in
ihrem jüdischen Kontext, Stuttgart: Kohlhammer 22019.

Wenz, Gunther, Christus. Jesus und die Anfänge der Christologie (Studium Systematische Theologie
5), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011.

Werbick, Jürgen, Art. Erlösung. A. Aus katholischer Sicht, in: NHThG (NA) 1 (2005), 237–244.
Werkner, Ines-Jacqueline, Gerechter Frieden. Das fortwährende Dilemma militärischer Gewalt,

Bielefeld: Transcript-Verlag 2018.
Werkner, Ines-Jacqueline (Hg.), Friedensethik angesichts des Krieges in der Ukraine. Kontroversen

und Neubestimmungen (FEST kompakt 8), Heidelberg: heiBOOKS, Universitätsbibliothek
Heidelberg 2024.

Literaturverzeichnis 279

http://www.wibilex.de
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/35502
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/justice-retributive
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/justice-retributive


Werkner, Ines-Jacqueline/Hoppe, Thomas (Hg.), Nukleare Abschreckung in friedensethischer
Perspektive (Fragen zur Gewalt 7), Wiesbaden: Springer VS 2019.

Werkner, Ines-Jacqueline/Kronfeld-Goharani, Ulrike (Hg.), Der ambivalente Frieden. Die
Friedensforschung vor neuen Herausforderungen, Wiesbaden: VS Verlag für
Sozialwissenschaften, Springer Fachmedien Wiesbaden 2011.

Werkner, Ines-Jacqueline/Liedhegener, Antonius (Hg.), Gerechter Krieg – gerechter Frieden.
Religionen und friedensethische Legitimationen in aktuellen militärischen Konflikten (Politik und
Religion), Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2009.

Werkner, Ines-Jacqueline/Rademacher, Dirk, Menschen geschützt – gerechten Frieden verloren?
Kontroversen um die internationale Verantwortung in der christlichen Friedensethik (ÖkSt 41),
Berlin/Münster: LIT 2013.

Wessel, Susan, A Comparative Study of Anger in Antiquity and Christian Thought, in: Journal of Ethics
in Antiquity and Christianity 2 (2020), 40–49.

Westlund, Andrea C., Anger, Faith, and Forgiveness, in: The Monist 92 (2009), 507–536.
Wiefel, Wolfgang, Das Evangelium nach Lukas (ThHK 3), Berlin: Evangelische Verlagsanstalt 1988.
Wiefel, Wolfgang, Das Evangelium nach Matthäus (ThHK 1), Leipzig: Evangelische

Verlagsanstalt 1998.
Wolf, Jean-Claude, Verhütung oder Vergeltung? Einführung in ethische Straftheorien (ARPPh 43),

Freiburg i.Br.: Karl Alber 1992.
Wolter, Michael, Das Lukasevangelium (HNT 5), Tübingen: Mohr Siebeck 2008.
Wüschner, Philipp, Scham – Schuld – Strafe. Zur Frage nach der Legitimität von Schamstrafen, in:

Hilge Landweer/Fabian Bernhardt (Hg.), Recht und Emotion II. Sphären der Verletzlichkeit (Neue
Phänomenologie 28), Freiburg i.Br.: Karl Alber 2018, 47–78.

Wüstenberg, Ralf K./Beljin, Jelena (Hg.), Verständigung und Versöhnung. Beiträge von Kirche,
Religion und Politik 70 Jahre nach Kriegsende (BThZ.B 2016), Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt 2017.

Zehner, Joachim, Das Forum der Vergebung in der Kirche. Studien zum Verhältnis von
Sündenvergebung und Recht (ÖfTh 10), Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 1998.

Zeng, Yili, Revenge within Organizations. Examining Moderators of the Relationship between
Negative Emotions and Revenge Cognition, Hochschulschrift, Minguo 2013.

Zenger, Erich, Ein Gott der Rache? Feindpsalmen verstehen (Biblische Bücher 1), Freiburg i.Br./Basel/
Wien: Herder 1994.

Zenger, Erich, Art. Rache. II. Biblisch-theologisch, in: LThK 8 (1999), 791–792.
Zenger, Erich, Ein Gott der Rache? Feindpsalmen verstehen, in: Erich Zenger, Psalmen. Auslegungen

1–4, Freiburg i.Br.: Herder 2003.
Zenger, Erich, Art. Rache. II. Biblisch, in: RGG4 7 (2004), 11–12.
Zimmermann, Florian, Verdienst und Vergeltung (Philosophische Untersuchungen 31), Tübingen:

Mohr Siebeck 2012.
Zur Mühlen, Karl-Heinz, Art. Affekt. II. Theologiegeschichtliche Aspekte, in: TRE 1 (1993), 599–612.
Zürcher, Tobias, Legitimation von Strafe. Die expressiv-kommunikative Straftheorie zur moralischen

Rechtfertigung von Strafe (Grundlagen der Rechtswissenschaft 21), Tübingen: Mohr
Siebeck 2014.

280 Literaturverzeichnis



Register

Affekt 32
Altruismus 185–186, 188, 190, 198, 214, 233
Anthropologie 7, 28, 74, 80–84, 102, 161, 192,

198, 201–202, 207–208, 210–212, 215–216,
231, 240–241, 243, 248–253

Antijudaismus 7, 91, 222
Äquivalenz 9, 20–21, 110, 130, 132, 136, 143, 146,

182, 224–226, 228, 231
Arbeitswelt 178–180
Ärger 33, 35, 51, 69

Bergpredigt 4, 6, 220, 224, 236, 238, 240
Blutrache 2
Buße 58, 165

Emotion 32–33, 70, 72–78, 84–88, 94, 96–97,
100–104, 118, 138, 159–161, 188, 192, 242,
245–246, 249–251

– Emotionalität 29, 66, 81, 89
– im Gegenüber zu Rationalität 29–31, 37,

43–44, 46–49, 53–55, 58, 62, 64–66, 68–69,
78, 104, 138

emotional turn 17, 30–31, 33, 71, 77, 88, 104, 242
Empörung 34–37, 51, 67, 136, 249
Erlösung 226, 229–231, 233, 240–241, 252
Eschatologie 27, 151–153, 156, 167, 169, 251
– Reich Gottes 68, 101, 152–153 Siehe auch Ge-

richt, theologisch
Ethik 20, 26, 32, 37, 61–63, 66, 75, 77, 85,

203–207, 246, 249
Ethnologie 12, 14, 19, 181, 192, 196, 198,

245–246, 252
Evolution/Evolutionstheorie 11, 16, 19, 190, 192,

198, 244

Foucault, Michel 14–15, 173–174, 181
Friedensethik 25

Gabe 5–6, 19, 192, 194–196, 211, 217, 219,
225–229, 243–244, 252

Gebet 53–54, 58, 92–93, 95, 97, 99
Gefühl 32, 71–73, 78–79, 83
Gerechtigkeit 20, 26–27, 63, 68, 95–96, 100–101,

103, 107–108, 113, 122, 124, 127, 135,

138–140, 146, 149–156, 169, 188, 205–206,
217, 224, 242–243, 251

– konnektive 217–218, 220, 223–224
Gericht
– theologisch 81, 145, 147, 151, 157–158, 169
– weltlich 128, 151
Gewalt 13, 55, 90, 97
Gewaltlosigkeit 5, 69, 236–239
Gnade 4–5, 68
Goldene Regel 220–224, 230
Gotteslehre 27

Hass 34–37, 43, 45, 62, 126
Heiliger Geist/Pneumatologie 79–80, 85
Hoffnung 65, 152, 235

Islamismus 1
ius talionis/Talionsrecht 21, 108, 221

Jüngel, Eberhard 207–209, 211–212, 215–216,
235–236, 239, 241, 243, 248

Kultur 13, 21, 31–32, 78, 80, 82–84, 86–87,
92–93, 96–97, 100, 102–103, 181, 193, 198,
214, 244, 249

Kulturwissenschaft 12, 19, 246

Metaphysik 109, 121, 130–131, 138–142, 146, 148,
153, 158, 160

Moderne 4, 12–13, 15, 178, 180–181, 193,
197–198, 243, 252

Moral 9–10, 35, 37–39, 41–44, 46–49, 66, 85, 99,
101–102, 118, 122, 135–137, 146, 149, 151,
158–159, 191, 246–247, 249–250, 252

Nächstenliebe 4, 26, 57–58, 61–62, 66, 68, 75,
83, 220–225, 235

Nietzsche, Friedrich 9–10, 15, 38–39

Potlatsch 194, 227
Prävention 206
Prävention/Präventionstheorie 105–106,

111–113, 117, 126, 129–130, 134–135,
137–139, 142–143, 164, 168

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111389141-007

https://doi.org/10.1515/9783111389141-007


Praxistheorie/Praxeologie 8, 18, 172–177, 183,
197, 213, 215, 231, 240, 243, 246, 252

Psalmen 53, 87–97, 100, 102
Psychoanalyse 3, 10
Psychologie 3, 11, 16, 22, 30, 90

Rechtfertigung 5, 27, 147, 150, 208, 241, 248, 252
Religion 4, 7, 10, 16, 71–74, 78–80, 87, 93,

165, 167
Resozialisierung 111–112, 142, 148
Ressentiment 11, 38–39
Retributivismus 18, 105–110, 114, 119, 124,

129–130, 133–134, 141, 143, 146, 148,
150–151, 154, 182, 242–243, 245, 251–252

Reziprozität 12, 135, 172, 177, 190, 192–196, 198,
203–206, 211, 216–217, 219–220, 223–226,
229–230, 232, 235–236, 238–241, 243–245,
252–253

Ricœur, Paul 195, 224, 226, 228, 230–231

Schöpfung 57, 62, 64, 66–67, 73, 80, 85, 98–99,
142, 161, 235–236

Schuld 22, 39, 70, 77–78, 90, 102, 107, 109,
112–114, 128, 143, 146–147, 150–151,
167–168

Soteriologie 27 Siehe auch Gnade
Soziobiologie 11, 16, 19, 177, 198, 215 Siehe auch

Evolution/Evolutionstheorie

Soziologie/Sozialwissenschaft 19, 22, 194, 198
Strafrecht 2, 9, 17, 22, 45, 104–105, 113, 123,

125–126, 128, 148
Strawson, Peter F. 40, 44, 46–47, 49, 118, 162,

244–247
Sühne 142, 147, 165, 167
Sünde 50–51, 53, 57–58, 62, 67, 69, 80–81, 99,

101, 103, 145–146, 150, 226, 229–234, 236,
239, 241–243, 248–249, 252

Tausch 177, 225–226, 229
tit for tat 136, 184–185, 216, 244
Trauer 11, 94, 169
Tugend 56, 58–59, 63–66, 75–76, 80–81,

102–103
Tun-Ergehen-Zusammenhang 166, 217–220

Utilitarismus 106, 111–112

Vergebung 4–5, 26, 42–43, 179, 204, 229
Versöhnung 26, 45, 58, 69, 147, 162, 166, 251
Vertragstheorie 134, 159

Wut 33, 35, 50–53, 59, 63–65, 67, 69, 91

Zivilisation 12, 180, 197, 252
Zorn 33–37, 47, 50–64, 66–70, 73, 76–77, 85, 88,

99, 102, 242, 245, 249–250

282 Register


	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung
	2 Emotionen
	3 Überzeugungen
	4 Praktiken
	5 Schluss: Die ‚Wiederkehr der Rache‘ und die theologische Anthropologie
	Literaturverzeichnis
	Register



