
Esther Kilchmann
Poetologie und Geschichte literarischer Mehrsprachigkeit



spectrum 
Literaturwissenschaft/
spectrum Literature

Komparatistische Studien/Comparative Studies

Herausgegeben von/Edited by  
Moritz Baßler, Werner Frick,  
Monika Schmitz-Emans

Wissenschaftlicher Beirat/Editorial Board  
Peter-André Alt, Aleida Assmann,   
Marcus Deufert, Terence James Reed,  
Simone Winko, Bernhard Zimmermann

Band 84



Esther Kilchmann

Poetologie  
und Geschichte 
literarischer 
Mehrsprachigkeit
Deutschsprachige Literatur in translingualen 
Bewegungen (1900–2010)



Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde durch 37 wissenschaftliche 
Bibliotheken und Initiativen ermöglicht, die die Open-Access-Transformation in der Deutschen 
Literaturwissenschaft fördern.

ISBN 978-3-11-138533-4
e-ISBN (PDF) 978-3-11-138535-8
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-138554-9
ISSN 1860-210X

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0). 
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Library of Congress Control Number: 2024931164

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024, bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com



Open-Access-Transformation in der Literaturwissenschaft

Open Access für exzellente Publikationen aus der Deutschen Literaturwissenschaft: Dank der Unter-
stützung von 37 wissenschaftlichen Bibliotheken und Initiativen können 2024 insgesamt neun litera-
turwissenschaftliche Neuerscheinungen transformiert und unmittelbar im Open Access veröffentlicht
werden, ohne dass für Autorinnen und Autoren Publikationskosten entstehen.
Folgende Einrichtungen und Initiativen haben durch ihren Beitrag die Open-Access-Veröffentlichung
dieses Titels ermöglicht:

Universitätsbibliothek Augsburg
Universitätsbibliothek Bayreuth
Staatsbibliothek zu Berlin–Preußischer Kulturbesitz
Universitätsbibliothek der Freien Universität Berlin
Universitätsbibliothek der Humboldt-Universität zu Berlin
Universität Bern
Universitätsbibliothek Bielefeld
Universitätsbibliothek Bochum
Universitäts- und Landesbibliothek Bonn
Universitätsbibliothek Braunschweig
Staats- und Universitätsbibliothek Bremen
Universitäts- und Landesbibliothek Darmstadt
Technische Universität Dortmund
Universitätsbibliothek Duisburg-Essen
Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf
Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg, Frankfurt a.M.
Universitätsbibliothek Gießen
Niedersächsische Staats- und Universitätsbibliothek Göttingen
Fernuniversität Hagen, Universitätsbibliothek
Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek–Niedersächsische Landesbibliothek, Hannover
Technische Informationsbibliothek (TIB) Hannover
Universitätsbibliothek Hildesheim
Rheinland-Pfälzische Technische Universität Kaiserslautern-Landau
Universitätsbibliothek Kassel–Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel
Universitäts- und Stadtbibliothek Köln
Université de Lausanne
Universitätsbibliothek Marburg
Universitätsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universität München
Universitäts- und Landesbibliothek Münster
Bibliotheks- und Informationssystem (BIS) der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg
Universitätsbibliothek Osnabrück
Universität Potsdam
Universitätsbibliothek Trier
Universitätsbibliothek Vechta
Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel
Universitätsbibliothek Wuppertal
Zentralbibliothek Zürich





Natürlich würde sich niemand mit solchen Studien beschäftigen,
wenn es nicht wirklich ein Wesen gäbe, das Odradek heißt.
Franz Kafka

lange sprachen lange zungen
[…]
langues longues
louanges
Heike Fiedler





Vorwort

FREMDSPRECHEND, βαρβαρόφωνος
Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 4 (1878), Sp. 131.

FREMDWORT, n. vox peregrina
Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 4 (1878), Sp. 132.

VIELSPRACHIG, adj., vgl. zwei-, mehrsprachig, von sprache, f. neugebildet, in vielen sprachen
redend oder viele sprachen sprechend,
verstehend […] untergegangen ist ein älteres adj. Mit der bedeutung vielredend, geschwätzig
Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 26 (1951), Sp. 200.

Diese Einträge im Deutschen Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm umreißen
den Gegenstand der Mehrsprachigkeitsforschung im breitesten Sinne der welt-
weiten Verbreitung einer unübersichtlichen Anzahl unterschiedlicher wie einander
ähnlicher Sprachen, die von manchen gesprochen und verstanden werden, von
anderen nicht oder nur ansatzweise. Dabei befindet sich nicht nur die Zahl der
Sprachen sowie ihre individuelle und regionale Verbreitung und Bedeutung in
stetigem Wandel, auch die Wahrnehmung dieser Vielsprachigkeit und der kultu-
relle wie wissenschaftliche Umgang damit verändert sich. Florin Coulmas plädiert
deshalb in seiner Introduction to Multilingualism dafür, Mehrsprachigkeit nicht
lediglich als ein „observable, objective fact“¹ zu begreifen, also nicht als ein im Kern
gleichbleibendes Phänomen, das sich übergreifend gültig vermessen lässt.Vielmehr
handle es sich um einen sich stets wandelnden, von verschiedenen Faktoren be-
einflussten Zustand, den es entsprechend in seinen jeweiligen Bezügen zu be-
schreiben gelte. Die vorliegende Studie unternimmt dies für ausgesuchte Texte der
deutschsprachigen Literatur des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts. Aber wi-
derspricht sich diese Kombination von ‚deutschsprachig‘ und ‚mehrsprachig‘ nicht?
Tatsächlich fasst meine Untersuchung schwerpunktmäßig ein literaturhistorisches
Gebiet ins Auge, das in mancher Hinsicht gerade gegenläufig zu (mehr‐)sprachigen
Gemengelagen gebildet wurde und an das historische Konstrukt von Einsprachig-
keit und Nationalliteratur geknüpft ist. Dass aber auch diese immer aus einer be-
stimmten Umgangsweise mit dem universalen Zustand der Vielsprachigkeit – oder
besser: ihren universalen Zuständen – resultieren und ihn mit verhandeln müssen,
wird aus den eingangs zitierten Einträgen klar. In ihnen verweist das 1838 von den
Grimms begonnene Monumentalprojekt der Sammlung und der historischen Do-
kumentation aller deutschen Wörter gleichsam auf seine Grenzen, die zugleich zu

1 Coulmas, Florian. An Introduction to Multilingualism. Language in a Changing World. Oxford:
Oxford Univ. Press, 2018. 1.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-000



seinen Voraussetzungen gehören: Die Herauslösung eines bestimmten Idioms, das
es zu vermessen, zu vereinheitlichen und als eigene nationale kulturelle und lite-
rarische Norm zu etablieren gilt, aus einer unübersichtlichen Welt der Vielspra-
chigkeit und, damit verbunden, die Abgrenzung zwischen der einen eigenen und
den vielen anderen Sprachen. Dieser Konstruktionsprozess einer einheitlichen
Sprache lässt sich anhand der drei zitierten Lemmata schlaglichtartig beleuchten.
„Vielsprachig“ findet sich im 1951 erschienenen Band 26 und verzeichnet einen
neugebildeten Ausdruck, dessen Definition „in vielen Sprachen redend oder viele
Sprachen sprechend, verstehend“ wertneutral ist, während gleichzeitig darauf
verwiesen wird, dass damit der frühere pejorativ konnotierte Ausdruck „vielre-
dend, geschwätzig“ ersetzt wird. „Fremdsprechend“ und „Fremdwort“ hingegen
stehen in Band 4 von 1878. Sie lassen eine deutlich andere Wertung der Vielspra-
chigkeit und ihres Verhältnisses zum Deutschen erkennen und verweisen zudem
mit den griechischen und lateinischen Zitaten zurück in die Geschichte der syste-
matischen Erfassung von Sprache, die ihrerseits bereits in der Antike kulturelle
Abgrenzungen beinhaltete. „Fremdsprechend“ wird als Übersetzung des griechi-
schen Begriffes ‚barbarophonoi‘ definiert. Der von Homer in der Ilias gebrauchte
Terminus gilt als onomatopoetische Bezeichnung für unverständliches Sprechen
oder Stammeln (ba ba). Als „Barbaren“ werden dabei all jene bezeichnet, die nicht
Griechisch sprechen und daher aus der griechischen Zivilisation ausgeschlossen
sind.² Indem das Deutsche Wörterbuch den griechischen Terminus ins Deutsche
überträgt, ruft es nicht zuletzt die Tradition eines Sprachdenkens auf, das eine
„binäre Unterscheidung zwischen Menschen, die (eine bestimmte Sprache) spre-
chen, und allen anderen, die vermeintlich nur stammeln“³ beinhaltet. Das Unter-
nehmen der Erforschung, Dokumentation und Vermittlung des Deutschen in all
seinen regionalen Facetten wird dabei von einer klaren Abgrenzung zu allen an-
deren Sprachen und ihren Sprecherinnen und Sprechern begleitet, die pauschal als
unverständlich fremdsprechend – barbarophonoi wahrgenommen werden. Deren
Idiome rücken so in die Nähe zum asemantischen Geräusch; eine Art Hinter-
grundrauschen, das allerdings, wie meine Studie zeigen wird, das Schreiben auf
Deutsch in vielfältiger Weise begleitet und durchquert. Grimms Wörterbuch hin-
gegen versucht die Berührungsflächen der einen deutschen Sprache mit den vielen
anderen auf ein klar umrissenes Phänomen zu reduzieren, das „Fremdwort“. Be-
reits in der frühen Neuzeit wurden auf breiter Ebene Fremdwortdiskussionen ge-
führt und kontrovers die Frage diskutiert, ob aus anderen Sprachen übernommene

2 Vgl.:Winkler, Markus. Barbarian. Explorations of a Western Concept in Theory, Literature, and the
Arts (Vol. I). Stuttgart: Metzler, 2018. 10.
3 Stockhammer, Robert. Grammatik. Wissen und Macht in der Geschichte einer sprachlichen Insti-
tution. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2014. 303.

X Vorwort



Termini das Deutsche ‚verunreinigten‘, die Entwicklung einer deutschen Kultur
hemmten und deshalb durch Verdeutschung beseitigt werden sollten, oder ob sie in
bestimmten Fällen gerechtfertigt seien.Vor diesem Hintergrund muss vor allem die
äußerste Knappheit des Grimmschen Wörterbucheintrages auffallen, der mit kei-
nem Wort auf diese bekannten Debatten referiert. Stattdessen weckt das Deutsche
Wörterbuch den Eindruck, das Fremdwort stehe isoliert und nahezu kontextfrei da,
was seinerseits eine bestimmte Haltung zum Gegenstand offenbart. Statt einer
Definition des Fremdwortes und seiner Geschichte setzt der Eintrag allein den la-
teinischen Terminus vox peregrina. Das Fremdwort erscheint so in einer hyper-
bolisch anmutenden Bewegung als dermaßen fremd, dass es sich nicht auf Deutsch
erklären lässt. Grimms Wörterbuch unternimmt dabei den Versuch einer strikten
Abgrenzung dessen, was meine Studie als textinterne Mehrsprachigkeit untersu-
chen wird, vom Deutschen. Auch dabei wird auf die antike Sprachforschung zu-
rückverwiesen, hier auf die römische und die Kategorie des verbum peregrinum, mit
der Wörter nicht-lateinischer Herkunft erfasst werden. Robert Stockhammer zu-
folge findet sich in diesem Zusammenhang bereits bei den römischen Grammati-
kern eine Parallelisierung von migrierenden Wörtern und Menschen.⁴ Indem das
Wörterbuch anstelle des gängigeren Begriffs verbum den Ausdruck vox wählt, wird
diese Verbindung in gewisser Weise verstärkt, insofern das Fremdwort als ‚fremde
Stimme‘ erscheint, die wiederum auch an den Körper gebunden ist. Gleichzeitig
öffnet der Ausdruck vox peregrina das Konzept des Fremdworts auf das der Viel-
stimmigkeit hin. Mit der Übersetzung ins Latein wird das Fremde zudem mit einem
Moment der Bewegung verbunden, insofern lat. „peregrinus“, dt. „fremd“ mit lat.
„peregrinari“, dt. „umherschweifen“, „wandern“ eng verwandt ist. Ebendiesen As-
pekt möchte ich mit meiner Rückübersetzung von vox peregrina in den Ausdruck
wandernde Worte betonen. Verbunden ist damit eine literaturhistorische Akzent-
verschiebung, durch die „fremde Wörter“ nicht als fest abgegrenzte Einheiten,
sondern als wandernde, zwischen den Sprachen umherschweifende Erscheinungen
perspektiviert werden, die das Projekt einer in sich geschlossenen und gültig ver-
messbaren Nationalsprache stets unterlaufen und Sprache und Literatur als tra-
veling culture⁵ zeigen.

Im Gegenzug zum historischen Projekt einer gezielten Auslagerung ‚fremder
Wörter‘ aus dem deutschen Schriftgut wird in der Folge gezeigt, dass eine vielge-
sichtige Verhandlung von (Viel‐)Sprachigkeit zur modernen Literaturgeschichte
stets dazu gehört. Im Ausdruck vox peregrina bzw. seiner Übersetzung als wan-

4 Stockhammer: Grammatik, 317.
5 Vgl. das entsprechende einflussreiche Konzept James Cliffords („Traveling cultures“. Cultural
Studies. Hg. Lawrence Grossberg, Cary Nelson und Paula A. Treichler. New York: Routledge, 1992. 96–
116).

Vorwort XI



derndeWorte verdichten sich eben jene Aspekte, die an denmehrsprachigen Stellen
in den ausgewählten Texten untersucht werden sollen: Sie sind durch die sprach-
liche Differenz vom umliegenden Text geschieden und wirken doch auf diesen
zurück, insofern sie die dominante Textsprache erst als solche hervortreten lassen
und die dem vermeintlich einsprachigen Text inhärente Verhandlung sprachlich-
kultureller Übersetzungsprozesse anzeigen. Sie verweisen autoreferentiell auf ihre
Fremdheit und gleichzeitig verbindet sich mit ihnen ein konstitutives Moment der
Bewegung. Kulturhistorisch lassen sich an textinterner Mehrsprachigkeit Fragen
nach der Gestaltung translingualer Begegnungen und Prozesse in der deutsch-
sprachigen Literaturgeschichte knüpfen und so auf dem historisch entlang natio-
nalsprachlicher Linien kartografierten Gebiet weitere Ansätze für dessen trans-
kulturelle und komparatistische Neuvermessung entdecken. Darüber hinaus wird
im Gegensatz zur statisch und territorial gedachten Größe der Einsprachigkeit –

und der damit verbundenen Vorstellung der Eindeutigkeit – Sprache selbst als
wandernde und sich wandelnde, als Medium vielfältiger semantischer Bewegungen
gedacht. Wandernde Worte im Sinne dieser Studie werden mithin durch sprach-
lich-kulturelle Austausch- wie Abgrenzungsbestrebungen geformt, die es in ihren
jeweiligen Kontexten zu untersuchen gilt. Darüber hinaus bieten sie einen An-
satzpunkt für eine spezifisch poetische Gestaltung wie ein poetologisches Denken
von Sprache, in dem einzelsprachliche Normierungen und Festschreibung von
Bedeutung gleichermaßen buchstäblich unterwandert werden. Die in dieser Studie
behandelten literarischen Texte werden deshalb nicht bloß als Untersuchungsge-
genstand im engeren Sinne begriffen, an die es bestimmte Kategorisierungen von
Mehrsprachigkeit anzulegen gilt, sondern, im Anschluss an das von Sigrid Weigel
formulierte Literaturverständnis,⁶ als eine Diskursform, die eine spezifisch eigene
Anschauung, eine eigene Theorie von Sprache und Mehrsprachigkeit entfaltet.

An dieser Stelle möchte ich allen danken, die die Arbeit an dieser Studie in
vielfältiger Weise begleitet und gefördert haben. Für inhaltliche Anknüpfungs-
möglichkeiten und produktive Diskussionen sowie die reibungsfreie Durchführung
des Habilitationsverfahrens an der Universität Hamburg bedanke ich mich insbe-
sondere bei Prof. Dr. Claudia Benthien, Prof. Dr. Doerte Bischoff, Prof. Dr. Martin Jörg
Schäfer, Prof. Dr. Silke Segler-Meßner und Prof. Dr. Sandro Zanetti. Für die jahre-
lange freundschaftlich wie fachlich so wertvolle Anteilnahme an dem Projekt in all
seinen unterschiedlichen Phasen danke ich von Herzen Dr. Julia Boog-Kaminski, Dr.
Frederike Eggs, Dr. Lena Ekelund, Dr. Julia Freytag, Dr. Friederike Heimann, Dr.
Catherine Newmark, Dr. Christina Pareigis, Prof. Dr. Tatjana Petzer. Für die Hilfe bei

6 Weigel, Sigrid. Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplätze von Shakespeare bis
Benjamin. München: Fink, 2004. 11.

XII Vorwort



den Literaturrecherchen und bei der Einrichtung des Manuskriptes danke ich Julia
Reymers, Claudia Stern, Dr. Wiebke Vorrath. Den größten Dank schulde ich meiner
Familie für die tagtägliche Weggenossenschaft: Dr. Thomas Biskup für andauernde
Zuversicht, Denk- und Strukturierungshilfe, Clara und Julian für Leben jenseits des
Schreibens.

Vorwort XIII





Inhalt

Einleitung 1

1 Theorie: Für eine Lektüre literarischer Mehrsprachigkeit aus
sprachphilosophischer und (post‐)strukturalistischer Perspektive 39

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität des fremden Wortes bei Ferdinand de
Saussure, den russischen Formalisten, Roman Jakobson und
Michail Bachtin 41

1.2 Mehrsprachigkeit im Kontext der Sprachphilosophie Walter Benjamins und
Theodor W. Adornos 50

1.3 Psychoanalytische Zugänge zu Sprachwechsel 64

1.4 Mehrsprachigkeit und die Zirkulation der Zeichen nach
Jacques Derrida 80

2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz. Entwürfe literarischer
Territorialisierung und Deterritorialisierung zu Beginn des
20. Jahrhunderts 87

2.1 Historische Konzepte von Nationalliteratur und Muttersprache und ihre
Zuspitzung nach 1900 bei August Sauer, Josef Nadler und
Leo Weisgerber 87

2.2 Franz Kafkas „Rede über den Jargon“ und die Sorge der
(National‐)sprache 103

2.3 Im Cabaret der Zeichen. Mehrsprachigkeit als Poetologie und Politik bei
Dada Zürich 125

3 se lengvitsch – Auseinandersetzungen um Muttersprache und fremde
Sprachen im Schreiben deutschsprachiger Exilautorinnen und -autoren
nach 1933 149

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays von Ernst Bloch, Lion Feuchtwanger,
Klaus Mann, Hilde Spiel und Peter Weiß 155

3.2 Textinterne Mehrsprachigkeit zwischen avantgardistischen Formen und
Exildarstellung bei Konrad Merz und Mascha Kaléko 166

4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz. Sprachmischung und die Funktion
des Deutschen in den Zeugnissen von Holocaust-Überlebenden 190

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 191



4.2 Sprachwechsel und -mischung bei Primo Levi, David Rousset,
Jorge Semprún, Germaine Tillion, Oliver Lustig und Odette Abadi 211

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach
Auschwitz 233

5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache. Paul Celan, das
Deutsche und die Mehrsprachigkeit 242

5.1 Celan als Herausforderung literarischer
Mehrsprachigkeitsforschung 244

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache und zur
Mehrsprachigkeit in Briefen, Bremer Rede und Umfrage der Librairie
Flinker 252

5.3 Das „Einmalige der Sprache“ und die Begegnung mit dem Anderen.
Poetologische Gegenrede zur ‚Mehrsprachigkeit‘ 270

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen und Verschiebungen in
Die Niemandsrose 275

6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur 291

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch 294

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache. Der Dialekt in
Schwindel. Gefühle. 299

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung in
Die Ausgewanderten 308

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie als Mittel der Sprachkritik nach
Auschwitz 331

7 paseos – Erfahrung und Experiment: Mehrsprachigkeit in der Literatur der
Gegenwart 350

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um
2000 353

7.2 Mehrsprachigkeit und das Revival avantgardistisch-experimenteller
Schreibweisen 373

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 381

Konklusion 399

Bibliografie 407

Personenregister 439

XVI Inhalt



Einleitung

Die vorliegende Studie erforscht erstmals historisch übergreifend die ästhetische
Gestaltung und poetologische Bedeutung von Mehrsprachigkeit in der deutsch-
sprachigen Literatur des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts. In einzelnen
Textanalysen werden Formen und Verfahren textinterner Mehrsprachigkeit un-
tersucht, wie sie innerhalb eines Textes in der programmatischen Abweichung von
der dominant verwendeten deutschen Hauptsprache durch die Einfügung von
Wörtern, Sätzen oder ganzer Passagen aus anderen natürlichen Sprachen vorliegen.
Dabei wird zunächst zwar von linguistisch beobachtbaren Sprachdifferenzen aus-
gegangen, die Arbeit zeigt aber durchgängig, dass die literarische Gestaltung und
Reflexion von Mehrsprachigkeit nicht als mimetisches Abbild bzw. unmittelbarer
Ausdruck bestehender soziokultureller Sprachsituationen und autorbezogener
Sprachbiografie und -kenntnisse verstanden werden sollte. Vielmehr muss sie als
poetische Spracharbeit sui generis begriffen werden, in der Sprachdifferenzen als
Teil einer eigenständigen kunstvollen Ausdrucksfindung im literarischen Medium
im Zusammenspiel mit anderen stilistischen, rhetorischen und narrativen Ver-
fahren generiert und ausgestaltet werden. In diesem Sinne lässt sich literarische
Mehrsprachigkeit definieren als Umgang der Literatur mit der Vielfalt sowohl be-
stehender als auch möglicher Sprache und insbesondere mit ihren kulturhistorisch
bedingten Manifestationen in den linguistischen Subsystemen von Nationalspra-
chen, Soziolekten und Dialekten. Darunter fällt in der auf Georg Kremnitz‘ zu-
rückgehenden Einteilung sowohl die aktive literarische Verarbeitung und kreative
Gestaltung existierender außerliterarischer Sprachvielfalt in Gestalt von textin-
ternen Sprachwechseln und -mischungen als auch der latente Einfluss soziolingu-
istischer Faktoren wie Sprachbiografie, regionale Sprachsituation, Sprachpolitiken
und -normierungen auf das Literaturschaffen.¹ Gleichzeitig aber ist literarische
Mehrsprachigkeit – wie Literatur überhaupt – wesentlich durch die ästhetische
Umformung der jeweils (individuell wie institutionell und intertextuell) vorgefun-
denen (mehrsprachigen) Sprachsituationen gekennzeichnet, die sie nach eigenen
stilistischen, rhetorischen und narrativen Mustern vornimmt bzw. abwandelt und
neu erfindet. Die Hauptherausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung
besteht deshalb in der Entwicklung eines methodisch-theoretischen Zugriffs, der
literarische Mehrsprachigkeit als ästhetische Spracharbeit im Spannungsfeld so-
ziohistorisch-kultureller Kontexte und narrativ-stilistisch-rhetorischer Verfahren
zu erfassen erlaubt.

1 Kremnitz, Georg. Mehrsprachigkeit in der Literatur. Ein kommunikationssoziologischer Überblick.
2. erw. Auflage. Wien: Praesens, 2015.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-001



Erster Schwerpunkt meiner Studie ist die textzentrierte Untersuchung mehr-
sprachiger Gestaltung und ihre Interpretation im Gesamtzusammenhang der be-
handelten Werke. Ihr zweiter liegt in der Aufarbeitung der von der Forschung
bislang vernachlässigten poetologischen Dimension mehrsprachiger Literatur.
Darunter fallen zum einen die in den behandelten Texten stattfindenden meta-
textuellen Auseinandersetzungen mit den kulturellen Konzepten von Ein- und
Mehrsprachigkeit, Mutter-, National- und Fremdsprache. Zum anderen die explizit
poetologische Reflexion der Sprachthematik unter ästhetischen und sprachkriti-
schen Gesichtspunkten von Seiten der behandelten Autorinnen und Autoren². Ge-
genstand der Untersuchung sind deshalb neben erzählender Prosa und Lyrik auch
Essays, Reden und Interviews.

In dem vergleichsweise jungen und international kontinuierlich expandieren-
den Feld literarischer Mehrsprachigkeitsforschung leistet meine Studie in beiden
Bereichen Grundlagenarbeit. Literaturhistorisch wird erstmals eine Geschichte
mehrsprachiger Verfahren in einzelnen Werkanalysen konzentriert auf das Gebiet
der deutschsprachigen Literatur rekonstruiert, beginnend mit der literarischen
Moderne über Exil- und Nachkriegsliteratur bis zum Literaturschaffen der Ge-
genwart. Dabei werden divergente mehrsprachige Schreibweisen im gesamten
20. Jahrhundert und ihre Verbindung mit unterschiedlichen Themen wie poetolo-
gischen und kulturpolitischen Diskursen untersucht und so die literaturhistorische
Bedeutung wie thematische Vielfalt literarischer Mehrsprachigkeit sichtbar ge-
macht.

Bezüglich der mit mehrsprachigen Schreibweisen verbundenen poetologischen
Reflexionen wird aufgezeigt, wie divergent sich die literarischen Verhandlungen
der kulturellen Größen von Mutter-, National- und Fremdsprachen, Ein- und
Mehrsprachigkeit in unterschiedlichen historischen Konstellationen gestalten. Un-
tersucht wird, in welchen bislang zu wenig erforschten Bezügen sie mit zentralen
poetologischen Diskursen einzelner Epochen stehen, namentlich der Sprachkritik
der Avantgarde, dem Schreiben nach Auschwitz und dem gegenwärtigen digitalen
Umbruch. Dadurch wird es schließlich auch möglich, die bislang weitgehend ge-
trennt erforschten Felder der Sprachmischung avantgardistisch-sprachexperi-
menteller Prägung und der Mehrsprachigkeit als Repräsentation von Erfahrungen
wie Exil und Migration zu verbinden.

Indem in den einzelnen Kapiteln neben die Analyse textinterner Mehrspra-
chigkeit durchgängig jene der Reflexion der Sprachthematik durch die behandelten
Autorinnen und Autoren tritt, wird die poetologische Dimension stärker berück-

2 Mit Rücksicht auf Lesbarkeit wird auf durchgängiges Gendern verzichtet und stellenweise das
generische Maskulinum verwandt.

2 Einleitung



sichtigt, als dies in der literarischen Mehrsprachigkeitsforschung bislang der Fall
war. Dabei zeigt sich, dass mehrsprachiges Schreiben von deutlich poetologischen
Anliegen begleitet wird und über starke metareflexive und autoreferentielle Anteile
verfügt. Gleichzeitig beschränkt sich die Studie nicht auf die Analyse literarischer
und poetologischer Texte. Ziel ist vielmehr, auch auf theoretischer Ebene eine
spezifische Poetologie der Mehrsprachigkeit herauszuarbeiten und somit einen
neuen Ansatz für die literarische Mehrsprachigkeitsforschung vorzulegen. Dazu
wird zunächst im Theoriekapitel die These eines engen Zusammenhanges von
Mehrsprachigkeit mit sprachkritischen und -philosophischen Fragestellungen des
20. Jahrhunderts aufgestellt. Ausgehend von strukturalistischen Ansätzen über
Formalismus, Kritische Theorie, Psychoanalyse und Dekonstruktion wird argu-
mentiert, dass in der Abweichung von der dominierenden Ordnung der Einspra-
chigkeit immer auch die signifikante Seite des Zeichens in ihrer sinnlich erfahr-
baren, gleichsam materiellen Dimension hervortritt und sich daran grundsätzliche
Fragen der Generierung von Bedeutung und Poetizität knüpfen lassen. Insgesamt
wird so die These vertreten, dass es in der Geschichte literarischer Sprachmischung
erstens um die Verhandlungen und Überschreitung kulturell geprägter Sprach-
ordnungen und Schreibkonventionen im weitesten Sinne geht; zweitens, dass das
Wort einer anderen Sprache literarisch zu formen und zu inszenieren immer auch
bedeutet, den Blick auf die signifikante Seite des Zeichens und damit auf eine
grundsätzliche Erfahrung von Fremdheit nicht nur zwischen den einzelnen Spra-
chen, sondern gegenüber Sprache überhaupt zu richten.

Methodisch ist die Arbeit dem Ansatz des Close Reading verpflichtet, weil es ihr
um eine detaillierte, textnahe und intensive Lektüre von literarischen ebenso wie
poetologischen Schriften geht, die insbesondere auf sprachliche und formale Be-
sonderheiten und semantische Nuancen fokussiert ist.³ Textinterne Mehrspra-
chigkeit wird mithin auch auf dieser Ebene ausdrücklich nicht mittels einer so-
ziolinguistisch geprägten und mit Termini wie Codeswitching verbundenen
Methodik erschlossen, die –wie noch genauer darzulegen seinwird – für weite Teile
literaturwissenschaftlicher Mehrsprachigkeitsforschung implizit oder explizit die
Rahmenbedingungen stellt.Vielmehr wird eine dezidiert literaturwissenschaftliche
Methodik verwandt und textinterne Mehrsprachigkeit als eine durch Close Reading
erschließbare stilistische Auffälligkeit auf der Textoberfläche behandelt, die
durchaus im Zusammenspiel mit anderen rhetorisch oder narrativ erzeugten Ab-
weichungen und Verfremdungseffekten stehen kann. Methodisch in die Lektüre
integriert wird dabei das im Formalismus entwickelte Instrumentarium zur Be-

3 Vgl. die Definition von „Close Reading“ durch Ansgar Nünning. Metzler Lexikon Literatur- und
Kulturtheorie. Ders. (Hg.). 2. überarbeitete u. erw. Auflage. Weimar: Metzler, 2001. 86.

Einleitung 3



schreibung literarischer Techniken zur Erzeugung von Abweichungs- und Ver-
fremdungseffekten wie zur Gewinnung von Poetizität. Hinzu tritt der Ansatz der
Dekonstruktion wie der Psychoanalyse als auf Mehrdeutigkeiten und Bedeutungs-
spannungen ausgerichtete Lektüreverfahren. Auf die Bedeutung dieser Theorie-
richtungen für die Studie wird im Theorie-Kapitel ausführlich eingegangen. Trotz
des dezidierten methodischen Rückgriffs auf das Close Reading legt diese Studie
keine textimmanent beschränkten Lektüren vor. Die Textbefunde werden vielmehr
auf einen weiteren literatur- und kulturhistorischen Kontext hin geöffnet und in
ihren Wechselwirkungen mit demselben diskutiert. Es wird mithin ein in der kul-
turwissenschaftlich beeinflussten Literaturforschung verbreitetes Vorgehen ver-
wandt, das sich auch als „wide reading“⁴ apostrophieren lässt. Die einzeltextba-
sierte Interpretation wird darin mit der Lektüre anderer (auch nicht im engeren
Sinne literarischer) Texte verbunden, um so einen weiteren historischen und kul-
turellen Kontext zu erfassen. Zugrunde liegen dem Verfahren die letztlich auf den
methodischen Zugängen von New Historicism bzw. Kulturpoetik beruhenden An-
nahmen, dass sich die Bedeutung des literarischen Textes und seiner einzelnen
Bestandteile nur unter Einbezug einer Vielzahl anderer Texte entschlüsseln lässt.⁵
Dies wiederum zeigt sich gerade im Fokus auf literarische Mehrsprachigkeit, die im
Text ja deshalb als stilistisch-formale Gestaltungsbesonderheit auffällt, weil sie von
der modernen kulturellen Textnormierung der Einsprachigkeit abweicht und eben
dadurch auch wieder auf diese zurückwirkt. Gleichwohl ist, um dieses zentrale
Argument der Studie zu wiederholen, literarische Mehrsprachigkeit kein bloßer
Nebenschauplatz historisch-kultureller Sprachsituationen, sondern Teil einer de-
zidiert poetischen Arbeit an Sprache und als solche im Zusammenhang einer Ge-
samtinterpretation des einzelnen Textes der genauen Lektüre zu unterziehen.
Im allgemeinen Sprachgebrauch wurde der Begriff der Mehrsprachigkeit in Europa
seit den 1970er Jahren verankert, wie die Integration der Begriffe multilingualism,
multilinguisme,meertalig in den Oxford Dictionary, den Grand Larousse de la langue
française sowie das Algemeen Nederlands Woordenboeck zeigt.⁶ Die Aufnahme des
deutschen LexemsMehrsprachigkeit in den Duden erfolgt erst 1986.⁷ Bereits hieran
zeigt sich, dass die Benennung und Beschäftigungmit der grundsätzlichen Tatsache,
dass es auf der Welt viele verschiedene Sprachen gibt, immer auch von historischen
und länderspezifischen Faktoren mit beeinflusst wird und entsprechend variieren

4 Hallet, Wolfgang. „Methoden kulturwissenschaftlicher Ansätze. Close Reading und Wide Rea-
ding“. Methoden der literatur- und kulturwissenschaftlichen Textanalyse. Hg. Nünning, Vera und
Nünning, Ansgar. Stuttgart: Metzler, 2010. 293–315.
5 Vgl. Basseler, Michael. „Methoden des New Historicism und der Kulturpoetik“. Ebd., 225–249.
6 Coulmas: Introduction, 28–29.
7 Ebd. (andere Sprachen folgen noch später vgl. ebd., 29–30).

4 Einleitung



kann. Auf disziplinärer Ebene bestehen mehrere Ansätze zur Untersuchung von
Mehrsprachigkeit, neben der Soziolinguistik sind dies namentlich Pädagogik, Di-
daktik, Psychologie und Neurowissenschaften, sowie in den letzten Jahrzehnten
Literaturwissenschaft und Kulturgeschichte. Während die einzelnen Disziplinen
Erscheinungsformen und Gründe für Mehrsprachigkeit in unterschiedlichen Be-
reichen und mittels unterschiedlicher Methodik untersuchen,⁸ wird der Gegen-
stand doch durch seine grundsätzlich linguistische Definition bestimmt. Ihr zufolge
bezeichnet Mehrsprachigkeit den Gebrauch von zwei oder mehr Sprachen durch
Individuen und gesellschaftliche Gruppen wie auch innerhalb bestimmter geogra-
fischer Regionen und in Institutionen.⁹ Einsprachigkeit bezeichnet demgegenüber
die Verwendung von nur einer Sprache, wobei damit in der Regel eine Standard-
bzw. Nationalsprache gemeint ist, die auch als Erstsprache erworben wurde. In der
Forschung wurde Mehrsprachigkeit zunächst als Bilingualismus verstanden, als
vollständige, muttersprachliche (bzw. native speaker) Kompetenz in zwei Spra-
chen.¹⁰ Die Soziolinguistik weitete das Konzept allerdings rasch stark aus und fasst
heute unter dem Begriff der Mehrsprachigkeit in der Regel auch den Gebrauch von
einzelnen Sprachen, in denen der Sprecher nicht gleich kompetent sein muss, in-
nersprachliche Mehrsprachigkeit in Gestalt von Soziolekten und Dialekten oder die
Nutzung verschiedener Sprachregister. In diesem Sinne erscheint eigentlich jeder
Sprecher sowie die überwiegende Mehrheit sozialer Gruppierungen und Kommu-
nikationssituationen als mehrsprachig. Mario Wandruszka hat diesbezüglich be-
reits in den 1970er Jahren von der Mehrsprachigkeit des Menschen gesprochen.¹¹
Einsprachigkeit hingegen erscheint vor dem Hintergrund eines solchen immer
schon multilingual strukturierten Sprachalltags als spezifisches Kulturerzeugnis,
das mittels Normierungen und Regulierungen auf institutioneller Ebene und be-
gleitende historisch-kulturelle Prozesse erzeugt werdenmuss.¹² Es darf mittlerweile
als disziplinübergreifender Konsens von Mehrsprachigkeitsforschung gelten, dass
eine starke Spannung zwischen der faktischen sozio-historischen und regionalen
Verbreitung von Mehrsprachigkeit auf der einen und der kulturellen und institu-

8 Für einen Einblick in aktuelle Forschungsfragen in einzelnen Disziplinen vgl.: Curtin, Suzanne
(Hg.). Interdisciplinary Approaches to Multilingualism. o.O.: Frontiers Media, 2015; Singleton, David
M., und Larissa Aronin. Twelve Lectures on Multilingualism. Bristol: Blue Ridge Summit, 2019.
9 Coulmas: Introduction, 26.
10 Als grundlegend dafür gelten die ihren Ausgang von Beobachtungen in der US-Einwande-
rungsgesellschaft nehmenden Ausführungen von Bloomfield, Leonard. Language. New York: Holt,
1933.
11 Wandruszka, Mario. Die Mehrsprachigkeit des Menschen, München: Piper, 1979.
12 Bonfiglio, Thomas Paul. Mother tongues and nations. The invention of the native speaker. New
York: De Gruyter, 2010; Gramling, David. The Invention of Monolingualism. New York: Bloomsbury,
2016. 45–94.

Einleitung 5



tionellen Norm des Monolingualismus auf der anderen Seite besteht. Welche For-
schungsfragen sich daraus für die einzelnen mit Mehrsprachigkeit befassten Dis-
ziplinen ergeben und welche Faktoren (soziale, psychologische, neurologische etc.)
als dominant für einzelne Ausformungen von Mehr- und Einsprachigkeit erkannt
werden, kann nicht Gegenstand dieser Ausführungen sein.

Um die Übernahme des Begiffs der Mehrsprachigkeit in die Literaturwissen-
schaft diskutieren zu können, stellt sich zunächst die übergeordnete Frage, welcher
Begriff von Sprache eigentlich den Gegenständen von Ein- und Mehrsprachigkeit
zugrunde liegt. Robert Stockhammer, Susan Arndt und Dirk Naguschewski haben in
ihren Ausführungen zur „Unselbstverständlichkeit der Sprache“¹³ betont, dass die
Unterscheidung von Ein- und Mehrsprachigkeit initialiter auf der Annahme der
Existenz einheitlicher, voneinander klar abgrenzbarer und deshalb zählbarer
Sprachen basiert. Diese wiederum setzt einen Begriff von Sprache voraus, wie er zu
Beginn des 20. Jahrhunderts von Ferdinand de Saussure in seinem Cours de lin-
guistique générale entwickelt wurde. Auf Saussure wird im Theorie-Kapitel zu-
rückzukommen sein. Wegen ihrer grundlegenden Bedeutung für die Definition von
Mehrsprachigkeit, müssen aber bereits hier die Kategorien von langage, langue und
parole kurz erläutert werden.¹⁴ Das Sprachsystem, la langue, bildet dabei die „Be-
zugsgröße für alle anderen Erscheinungsformen von Sprache“¹⁵. Das von Saussure
zu Beginn des CLG als unübersichtlich charakterisierte Forschungsfeld Sprache
wird mithin von der Warte der langue aus geordnet. Diese ist „gleichzeitig ein so-
ziales Produkt der Sprachfähigkeit [langage] und ein Komplex von notwendigen
Konventionen, die die Gemeinschaft akzeptiert hat, um die Nutzung dieser Fähig-
keit durch die Individuen zu ermöglichen.“¹⁶ Die langue ist mit anderen Worten die

13 Stockhammer, Robert, Susan Arndt, und Dirk Naguschewski. „Die Unselbstverständlichkeit der
Sprache“. Exophonie. Anders-Sprachigkeit (in) der Literatur. Hg. Dies. Berlin: Kadmos, 2007. 7–30.
14 In seiner Neuübersetzung des CLG übersetzt Peter Wunderli langage mit Sprache, langue mit
Sprachsystem (52). Hadumod Bußmann (Lexikon der Sprachwissenschaft. Stuttgart: Alfred Kröner,
1990. 432) zufolge, meint langage die „allgemeine menschliche Sprechfähigkeit“, langue Sprache im
Sinne eines „abstrakten Systems von Zeichen und Regeln […] ein statisches, einzelsprachliches
Zeichensystem von überindividueller Gültigkeit“. Parole bezeichnet Sprachverwendung bzw. Spre-
chen und damit die individuelle „konkrete Realisierung von langue im Gebrauch“. In der literari-
schen Mehrsprachigkeitsforschung wird teilweise der von Stockhammer („Unselbstverständlich-
keit“, 25–26) geprägte Begriff der Sprachigkeit für langue und Sprachlichkeit für language
verwendet. Ich verwende in der gesamten Arbeit die französischen Begriffe in o.g. Definition, um
eventuell durch die Verdeutschung erzeugte Unklarheiten zu vermeiden und zugleich zu bezeich-
nen, wo auf den Sprachbegriff Saussures rekurriert wird.
15 de Saussure, Ferdinand. Cours de linguistique générale. Studienausgabe in deutscher Sprache.Hg.
v. Peter Wunderli. Tübingen: Narr, 2014. 61.
16 Ebd., 62.

6 Einleitung



Form, in der die allgemeine menschliche Sprachfähigkeit [langage] erst realisiert
wird in Gestalt eines konkreten, durch soziale Konvention gebildeten Systems von
Zeichen. Die parole als Rede des Einzelnen ist der langue wiederum untergeordnet,
insofern sie sich bereits an diesem System orientiert, seinen „Code […] nutzt, um
sein eigenes Denken zum Ausdruck zu bringen“¹⁷. Nun setzt Saussure im CLG
langue selbstverständlich nirgends mit Standard- oder Nationalsprache gleich.
Gleichwohl aber lässt sich folgern, dass die einzelne Nationalsprache eine historisch
entstandene Formation der langue darstellt, da in ihr eine soziale Übereinkunft zur
Verwendung bestimmter Zeichen für bestimmte Gegenstände besteht, die die
Sprecher nutzen und so wiederum das Sprachsystem befestigen. Saussure nennt
diese soziokulturelle Dimension das „soziale Band, das dem Sprachsystem zugrunde
liegt“¹⁸. Zudem bezeichnet er die Lautbilder in ihrer Verbindung zu den Konzepten
als „Erinnerungsschatz, der aufgrund der Sprechpraxis in allen Sprechern der
gleichen Sprachgemeinschaft niedergelegt ist“¹⁹. Wenn auch selbstverständlich
nicht jede langue eine Nationalsprache sein muss, so ist historisch gesehen das
Konzept einer sich eines gleichen Sprachsystems bedienender sozialen Gemein-
schaft mit der Herausbildung der Nationalsprache eng verbunden.²⁰ Gleichzeitig
besteht eine Verbindung zwischen der Größe der Einsprachigkeit mit dem Konzept
des Sprachsystems, weil in diesem der Gebrauch von Zeichen einheitlich festgelegt
und geregelt sein muss, um so eine Kommunikation zu ermöglichen.

Rückbezogen auf die Begriffsbildung der Mehrsprachigkeit lässt sich festhalten,
dass ihr ein Sprachbegriff zugrunde liegt, der auf der langue basiert. Zählbar sind
Sprachen, wenn davon ausgegangen wird, dass sie sich als in sich geschlossene und
voneinander unterscheidbare Systeme bestimmen lassen. Die jüngere Forschung
hat kritisch angemerkt, dass es sich bei einem solchen überkommenen Verständnis
von Mehrsprachigkeit um einen „monolingual multilingualism“²¹ handle, der in
gewissen gesellschaftlichen Bereichen, insbesondere in politischen Institutionen,
weiterbestehe. Die Linguistik hat indessen die Annahme einer Zählbarkeit und
eindeutigen Abgrenzbarkeit von Sprachen insbesondere durch die Erforschung
kontaktsprachlicher Phänomene längst in Frage gestellt.²² Zu erwähnen sind Hy-
bridbildungen, in denen Wörter zweier Sprachen überblendet werden und so ein

17 Ebd.
18 Ebd.
19 Ebd.
20 Kremnitz, Georg. Die Durchsetzung der Nationalsprachen in Europa. Münster: Waxmann, 1997.
21 Zur Begriffsprägung vgl.: Peled, Yael. „Marching forward into the past: monolingual multilin-
gualism in contemporary political theory“. Standard Languages and Multilingualism in European
History. Hg. Matthias Hüning. Amsterdam: Benjamins, 2012. 71–97.
22 Vgl.: Coulmas: Introduction; Singleton: Lectures.

Einleitung 7



neuer Ausdruck entsteht sowie das Konzept des Codeswitching, mittels dessen das
Phänomen bezeichnet wird, dass zwei- oder mehrsprachige Sprecherinnen und
Sprecher in der mündlichen Kommunikation punktuell Ausdrücke aus den anderen
ihnen bekannten Idiomen verwenden oder sogar innerhalb von Sätzen die Sprache
wechseln.²³ In der Erforschung regionaler Sprachsituationen zeigen Arbeiten zu
Heteroglossie sowie Pidgin- und Kreolsprachen, wie sich aus Sprachkontakt neue
Sprachformen bilden. Gehen diese Konzepte tendenziell noch von eindeutig be-
stimmbaren einzelsprachlichen Ausgangssituationen aus, versucht der neuere
Ansatz des translanguaging auch dies hinter sich zu lassen. Erforscht wird darin
stattdessen, wie mehrsprachige Sprecher simultan auf verschiedene (auch nur
teilweise bekannte) Sprachen zugreifen und sie in einer Weise kombinieren und
ineinander blenden, welche die bloße Kombination von verschiedenen sprachli-
chen Strukturen überschreitet.²⁴ Auf das Modell Saussures zurückbezogen ließe
sich sagen, dass so gezeigt wird, dass sich die allgemeine Sprachfähigkeit des
Menschen (langage) nicht ausschließlich in vorgeformten Sprachsystemen (langue)
realisieren muss, sondern sich gerade auch in vielfältigen Verschiebungen und
Veränderungen desselben niederschlägt. Ebenso gilt auch für die Ebene der parole,
dass sie nach den Erkenntnissen der Mehrsprachigkeitsforschung gegenüber der
langue stärker gewichtet werden muss, weil der individuelle Ausdruck nicht restlos
von dem einen Sprachsystem kontrolliert wird und der Sprecher zumindest Codes
verschiedener Sprachsysteme für sich nutzen und neu kombinieren könne. Ohne
hier ausführlicher auf die linguistischen Modelle und ihre Terminologie eingehen
zu können, lässt sich bezüglich der allgemeinen Frage nach der Definierbarkeit von
Einsprachigkeit und Mehrsprachigkeit festhalten, dass gerade die Mehrsprachig-
keitsforschung die Zonen ins Zentrum ihrer Arbeit stellt, in denen eine Festlegung
einzelner Sprachsysteme und damit auch die Vorstellung von Einsprachigkeit
problematisch wird. Sprache erscheint stattdessen immer schon als Mehrspra-
chigkeit.²⁵

23 Cacoullos, Rena Torres, und Catherine E. Travis. Bilingualism in the Community. Code-switching
and Grammars in Contact. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2018.
24 Vgl.: „Translanguaging is the enaction of language practices that use different features that had
previously moved independently, constrained by different histories, but that now are experienced
against each other in speakers‘ interactions as one new whole.“ (García, Ofelia, und Li Wei:
Translanguaging. Language, Bilingualism and Education. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2014. 21).
Eine ausführliche Diskussion soziolinguistischer Terminologie findet hier nicht statt, da ich sie in
meinen Analysen literarischer Mehrsprachigkeit aus noch näher darzulegenden Gründen nicht
verwende.
25 Vgl.: Spotti, Massimiliano, und Jan Blommaert. „Bilingualism, Multilingualism, Globalization,
and Superdiversity. Toward Sociolinguistic Repertoires“. The Oxford Handbook of Language and
Society. Hg. Ofelia García und Nelson Flores. Oxford: Oxford Univ. Press., 2017. 161– 178.

8 Einleitung



Die im Vergleich zu anderen disziplinären Bereichen der Mehrsprachigkeits-
forschung eher junge Untersuchung literarischer Mehrsprachigkeit orientiert sich
zunächst ebenfalls am eben dargelegten Begriff von Mehrsprachigkeit. Da es sich
keineswegs um ein einheitlich strukturiertes, sondern ein divergentes, von Ein-
zelstudien geprägtes Forschungsfeld handelt, sind allein in deutschsprachigen Pu-
blikationen außerdemweitere Bezeichnungen wie „Vielsprachigkeit“, „Polyglossie“,
„Plurilingualismus“, „polyglotte Texte“ und seltener „Anderssprachigkeit“, „Hete-
rolingualismus“ und „Heteroglossie“ im Umlauf. Diese Bezeichnungen lassen sich in
ihrer Verwendung nicht trennscharf voneinander abgrenzen und werden mehr
oder weniger als Synonyme gebraucht, allenfalls markieren sie bestimmte Ak-
zentsetzungen im Untersuchungsinteresse, wie „translingual“, das transkulturelle
Prozesse begleitet, „Exophonie“, worunter die Literatur von Autorinnen und Au-
toren gefasst wird, die nicht in ihrer Erstsprache schreiben oder der Begriff des
„Heterolingualismus“, der anhand einer spezifischen regionalen Sprachsituation
entwickelte wurde.²⁶ Die Zirkulation der verschiedenen, nicht verlässlich vonein-
ander abgrenzbaren, Begriffe wurde in der Forschungsliteratur wiederholt kriti-
siert, ohne dass sich allerdings vorgebrachte Vorschläge zur Vereinheitlichung ganz
durchzusetzen vermochten.²⁷ In der deutschsprachigen Forschung der letzten Jahre
wird zunehmend der Begriff „Mehrsprachigkeit“ als weiter Dachbegriff verwendet.
Für seine Nutzung auch in dieser Studie spricht, dass darin der Bezug zum lingu-

26 Vgl.: Grutman, Robert. Des langues qui résonnent: L’hétérolinguisme au XIXe siècle québécois.
Québec: Les Ed. Fides, 1997; Stockhammer: Exophonie; Für die jüngste Sammlung der verschiedenen
im Umlauf befindlichen Begriffe s.a.: Blum-Barth, Natalia. Poietik der Mehrsprachigkeit. Theorien
und Techniken multilingualen Schreibens. Heidelberg: Winter, 2021. 61–66.
27 Bereits einer der ersten grundlegenden Bände zum Thema in der deutschsprachigen Forschung
nennt als Anliegen, dass „das weitläufige Gelände des literarischen Multilingualismus endlich
einmal kartiert“ werden soll (Schmeling, Manfred, und Monika Schmitz-Emans. „Einleitung“. Mul-
tilinguale Literatur im 20. Jahrhundert. Hg. Dies. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2002. 7–35,
hier 20). Knauth, K. Alfons. „Translation & Multilingual Literature as a new field of research in
between Translation Studies and Comparative Literature“ / „La traduction come œuvre plurilingue
l’œuvre plurilingue comme traduction“. Translation & Multilingual Literature / Translation & Mul-
tilingual Literature. Hg. Ders. Berlin 2011. 3–26; 41–68. Eigene Vorschläge zur Vereinheitlichung der
Kategorisierung legen vor: Radaelli, Giulia. Literarische Mehrsprachigkeit. Sprachwechsel bei Elias
Canetti und Ingeborg Bachmann. Berlin: Akademie-Verlag, 2011; Evi Zemanek und Weertje Willms:
„Polyglotte Texte. Einleitung“. Komparatistik online 2014 H. 2; Stockhammer, Robert. „Wie deutsch ist
es? Glottamimetische, -diegetische, -pithanone, und -aporetische Verfahren in der Literatur“. Arc-
adia 50.1 (2015): 146– 172; Blum-Barthes: Poietik, 61–87. Der umfassendste Überblick über die in
Umlauf befindlichen Termini findet sich bei: Helmich, Werner. Ästhetik der Mehrsprachigkeit. Zum
Sprachwechsel in der neueren romanischen und deutschen Literatur. Heidelberg:Winter, 2016. 13–32.
Näher eingegangen wird auf die einzelnen Ansätze und ihren Nutzen für die vorliegende Studie im
Forschungsüberblick.

Einleitung 9



istischen Mehrsprachigkeitsbegriff ebenso offensichtlich ist wie jener zu litera-
turwissenschaftlichen Konzepten von Mehrstimmigkeit und Mehrdeutigkeit. In
seiner Offenheit erlaubt er überdies, einzelne Ausprägungen des Phänomens in
bestimmten Texten für sich genommen zu diskutieren, ohne sie von vornherein zu
an anderen Texten entwickelten, starren Kategorien in Relation stellen zu müssen.
Wie sich auch in den Textanalysen dieser Studie zeigen wird, prägt sich literarische
Mehrsprachigkeit in einzelnen Texten sowohl bezüglich des spezifisch historisch-
kulturellen Entstehungskontextes als auch textimmanenter Kriterien unterschied-
lich aus und wird auf Seiten des Autors bzw. der Autorin mit eigener Spracharbeit
und poetologischen Positionen verbunden.

Insgesamt ist die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit sowohl autor- als
auch textbezogen ausgerichtet. Behandelt werden erstens Autorinnen und Autoren,
die aufgrund ihrer biografisch bilingualen Sozialisation, ihrem Leben in mehr-
sprachig geprägten Regionen oder Sprachwechseln meist infolge von (erzwungener
oder selbst bestimmter) Migration, Texte in mehreren Sprachen oder in einer an-
deren als ihrer Erstsprache verfasst haben. Hier überschneidet sich die literarische
Mehrsprachigkeitsforschung mit soziologischen wie interkulturellen Studien.²⁸
Zweitens wird die Verwendung mehrerer Sprachen innerhalb eines Textes analy-
siert, wobei sich (außer bei stark sprachexperimentellen Texten) in aller Regel eine
„dominante Sprache“²⁹ (in unserem Falle Deutsch) feststellen lässt, in die punktuell
andere Idiome gemischt werden. Auch dabei lassen sich Verbindungen zu
Sprachbiografie und kulturellem Schreibkontext des Autors bzw. der Autorin her-
stellen, im Zentrum steht aber die textimmanente Sprachgestaltung. In beiden
Fällen stellt die Literatur, zumal in ihrer publizierten Form, einen Forschungsge-
genstand dar, der – anders als die in empirischen soziolinguistischen Untersu-
chungen ausgewerteten Daten – keinen spontanen, aus unmittelbaren Kommuni-
kationssituationen resultierenden Sprachgebrauch abbildet. Ihre Sprache ist
vielmehr ästhetisch überformt, dabei aber auch von historischen Konzepten der
Einsprachigkeit in der Formation der Standard- und Nationalsprachen geprägt. Wie
David Gramling zugespitzt formuliert, ist „das ‚Buch‘ einer der einsprachigsten
Gegenstände, die je erfundenwurden“³⁰ und „die moderne Literatur eine Hochburg

28 Amodeo, Immacolata. ‚Die Heimat heißt Babylon‘. Zur Literatur ausländischer Autoren in der
Bundesrepublik Deutschland. Opladen: Westdt. Verlag, 1996; Shchylevska, Natalia, und Carmine
Chiellino (Hg.). Bewegte Sprache.Vom ‚Gastarbeiterdeutsch‘ zum interkulturellen Schreiben. Dresden:
Thelem, 2014; Kremnitz: Mehrsprachigkeit.
29 Goetsch, Paul. „Fremdsprachen in der Literatur. Ein typologischer Überblick“. Dialekte und
Fremdsprachen in der Literatur. Hg. Ders. Tübingen: Narr, 1987. 43–46, hier 46.
30 Gramling, David. „Einsprachigkeit, Mehrsprachigkeit, Sprachigkeit“. Literatur und Mehrspra-
chigkeit. Ein Handbuch. Hg. Till Dembeck und Rolf Parr. Tübingen: Narr, 2017. 35–44, hier 41.

10 Einleitung



der Einsprachigkeit“³¹. Vor dem Hintergrund der soziolinguistisch und sprachhis-
torisch belegten omnipräsenten Mehrsprachigkeit auf der Ebene von Individuen,
Gruppen und Regionen, müsste, so Gramling weiter, die Dominanz standard- und
nationalsprachlicher Normen in der Literaturproduktion mehr Aufmerksamkeit
auf sich ziehen als vereinzelte Manifestationen von Mehrsprachigkeit. Wie seine
Studien zur Invention of Monolingualism und Invention of Multilingualism zeigen,
stellt sich die Frage nach literarischer Mehrsprachigkeit immer schon auf einem
Terrain, das von historischen und sozialen Sprachprozessen grundlegend geformt
wurde.³² Überdies beruht sie auf einem Begriff von Literatur, der diese als Teil
historisch-sozial-kultureller Prozesse und nicht als davon vollkommen abgelöstes
ästhetisches System begreift. Gerade aus der Spannung des Verständnisses von
Literatur als eines kulturellen Textdokuments unter anderen und ihrer davon un-
terschiedenen spezifischen stilistischen, rhetorischen und narrativen Struktur re-
sultieren allerdings auch die mit Untersuchung von literarischer Mehrsprachigkeit
verbundenen methodisch-theoretischen und begrifflichen Probleme. Bevor darauf
näher eingegangen werden kann, sollen zunächst die gängigen grundlegenden
Definitionen literarischer Mehrsprachigkeit vorgestellt werden, wie sie von Georg
Kremnitz und Monika Schmitz-Emans geprägt wurden. Kremnitz unterscheidet in
einer der ersten systematischen Untersuchungen mehrsprachiger Literatur
grundsätzlich zwischen „textinterner“ und „textübergreifender“ Mehrsprachig-
keit.³³ Erstere bezeichnet das Vorkommen mehrerer Sprachen im Sinne von Stan-
dardsprachen oder auch Varietäten innerhalb eines Textes. Letztere bezieht sich
auf einen Autor, der unterschiedliche Texte in zwei oder mehr unterschiedlichen
Sprachen verfasst. Textinterne Mehrsprachigkeit sieht Kremnitz als „textstrategi-
sches, mithin letztlich stilistisches Verfahren“³⁴, das dazu dient, beschriebene
Kommunikationssituationen (etwa in der Figurenrede) realistisch abzubilden oder
das in genuin sprachspielerischer Absicht eingesetzt werde. Der Schwerpunkt sei-
ner Studie liegt jedoch auf textübergreifender Mehrsprachigkeit, das heißt auf
biografisch mehrsprachigen Autoren, die in mehreren Sprachen publizieren.
Kremnitz untersucht aus kommunikationssoziologischer Perspektive, welche per-
sönlich-biografischen, historisch-politischen und geografisch-regionalen Gründe
die Wahl der Literatursprache beeinflussen können und legt damit einen Grund-
stein für das Verständnis der Produktionsbedingungen mehrsprachiger Literatur.
Kremnitz‘ Grundunterscheidung wurde von der Forschung weitgehend übernom-

31 Ebd., 42.
32 Gramling, David. The Invention of Monolingualism. New York: Bloomsbury, 2016; Gramling,
David. The Invention of Multilingualism. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2021.
33 Kremnitz: Mehrsprachigkeit, 18.
34 Ebd.

Einleitung 11



men und unterschiedlich ausdifferenziert.³⁵ Zunächst erfuhr die „textinterne
Mehrsprachigkeit“ durch Giulia Radaelli eine Aufteilung in eine offensichtliche
oder „manifeste“ und eine verdeckte oder „latente“ Mehrsprachigkeit.³⁶ Erste ist
auch Gegenstand dieser Studie und umfasst sowohl Sprachwechsel (Abweichung
von der dominanten Textsprache durch Einfügung von Ausdrücken oder ganzer
Sätze aus anderen natürlichen Sprachen) als auch Sprachmischung im Sinne von
Hybrid- oder Interferenzbildungen aus zwei oder mehr Idiomen.³⁷ Ergänzend dazu
versucht die „latente Mehrsprachigkeit“ den Einflüssen und Spuren anderer Spra-
chen im nur scheinbar einsprachigen Text nachzugehen.³⁸

Monika Schmitz-Emans unterscheidet in ihrer frühen Kartografierung des
Forschungsfeldes ebenfalls zwischen Vielsprachigkeit als Verwendung mehrerer
Einzelsprachen in einem einzigen Text einerseits und einem vielsprachigen Werk
im Sinne von Texten eines mehrsprachigen Autors, die in zwei oder mehr Sprachen
verfasst wurden, andererseits.³⁹ Als drittes öffnet sie das Konzept der Vielspra-
chigkeit in der Literatur auf das der Intertextualität und Polyphonie hin. Über eine

35 Für einen Überblick über die – wie im Falle der Oberkategorie der „literarischen Mehrspra-
chigkeit“ – vielfältigen und differierenden Beschreibungsmodelle vgl. Helmich: Ästhetik, 13–32.
36 Radaelli: Mehrsprachigkeit, 54–66.
37 Auch diese „manifeste Mehrsprachigkeit“ lässt sich weiter unterteilen und mit verschiedenen
Funktionen versehen. András Horn „Ästhetische Funktionen der Sprachmischung in der Literatur“.
Arcadia 16.3 (1981): 225–241) unterscheidet insgesamt acht Funktionen. Dembeck und Parr (Literatur
und Mehrsprachigkeit. 123–220) lösen die Figurenrede und das Zitat heraus. Helmich (Ästhetik,
30–32) legt zusätzlich extradiegetische Kriterien an wie „Durchdringungs- und Vermischungsgrad“
und grafische Markierung. In meiner Studie wird auf die Entwicklung eines abstrakten kleinteiligen
Analyserasters verzichtet, das den Textanalysen vorangestellt wird. Die verschiedenen Verwen-
dungen textinterner Mehrsprachigkeit zu untersuchen, ist vielmehr integraler Bestandteil der
Textanalysen.
38 Ebd. Dieser (für die vorliegende Studie keine zentrale Rolle spielende) Bereich ist seinerseits
sehr groß und wird unterschiedlich gefasst. Zunächst fällt die an der Bilingualismusforschung
orientierte Frage darunter, inwiefern sich in Texten von Autorinnen und Autoren, die in ihrer
Zweitsprache schreiben, Einflüsse der Erstsprache auf syntaktischer etc. Ebene finden. Dann hat
sich mit der Mehrsprachigkeitsphilologie Till Dembecks ein neuer Zweig literarischer Mehrspra-
chigkeitsforschung gebildet, der auch in scheinbar einsprachigen Texten den Einfluss anderer
Sprachen untersucht und davon ausgeht, dass ein Text nie einsprachig ist, sondern immer schon in
einem vielsprachigen Geflecht von intertextuellen Einflüssen wie Übersetzungsleistungen steht
(Dembeck, Till. „Für eine Philologie der Mehrsprachigkeit. Zur Einführung“. Philologie und Mehr-
sprachigkeit. Hg. Ders. und Georg Mein. Heidelberg:Winter, 2014. 9–38). Radaelli (Mehrsprachigkeit)
subsumiert unter „latenter Mehrsprachigkeit“ auch alle Formen intradiegetischer wie metatextu-
eller Thematisierung von einzelnen Sprachen sowie Übersetzung. Dies hat sich allerdings seitdem
als zu weit gefasst herausgestellt, wie im Forschungsüberblick genauer zu diskutieren sein wird.
39 Schmitz-Emans, Monika. „Literatur und Vielsprachigkeit. Aspekte, Themen, Voraussetzungen“.
Literatur und Vielsprachigkeit. Hg. Dies. Heidelberg: Winter, 2004. 11–27, hier 11– 16.

12 Einleitung



Mehrsprachigkeit im linguistischen Sinne hinaus kann ein literarischer Text ihr
zufolge auch als vielsprachig bezeichnet werden, wenn er Einflüsse oder Zitate
anderer Texte verarbeitet. Damit schlägt sie vor, linguistische und literaturwis-
senschaftliche Kategorien zu verbinden und die Mehrsprachigkeitsforschung auf
ein Textkonzept Bachtinscher und später poststrukturalistischer Prägung hin zu
öffnen, das in der Definition Kristevas davon ausgeht, dass „jeder Text Absorption
und Transformation eines anderen Textes“⁴⁰ ist. Bereits in ihrer Studie zur Sprache
der modernen Dichtung hat Schmitz-Emans erörtert, wie textinterne Mehrspra-
chigkeit in Gedichten mit stilistischen Formen des Sprachspiels sowie der Klang-
dimension korreliert und dadurch Mehrdeutigkeit befördert.⁴¹ Während sich die
basale Definition von Kremnitz mit weiteren Unterteilungen von „textintern“ und
„textübergreifend“ weitgehend durchgesetzt hat, wird bei Schmitz-Emans zusätz-
lich deutlich, dass es sich bei literarischer Mehrsprachigkeit um die dezidiert lite-
rarische Gestaltung eines sprachlichen Phänomens handelt und sie deshalb nicht
restlos mittels linguistischer Terminologie erschlossen werden kann. Stockhammer,
Arndt und Naguschewski argumentieren in eine ähnliche Richtung, wenn sie be-
tonen, dass schon durch ihre schriftliche Verfasstheit jede „Dichtung Distanz zur
Alltagssprache“⁴² halte, und dass es sich dabei um zwei unterschiedliche Sprach-
konventionen handle, wenn sie auch die Basis einer natürlichen Sprache teilten. In
diesem Sinne könne Literatur selbst als eine im übertragenen Sinne zweite oder
andere Sprache verstanden werden: „Anderssprachigkeit in der Literatur wäre also
nur ein besonderer Fall von Anderssprachigkeit der Literatur“⁴³. Letztere besteht
neben ihrer schriftlichen Verfasstheit darin, dass literarische Texte konstitutiv von
standardsprachlichen Regeln und Bedeutungskonventionen abweichen, Mehrdeu-
tigkeiten erzeugen und überdies fiktionale Sprachen, Übersetzungen, neue Wort-
schöpfungen oder Satzstrukturen entwerfen können. So gesehen sind mehrspra-
chige Verfahren nicht zuletzt rhetorische, stilistische und auch narratologische
Mittel zur Erzeugung von Poetizität und Fiktionalität und wurden vor der Ent-
wicklung des Forschungsfeldes literarische Mehrsprachigkeit entsprechend als Teil

40 Kristeva, Julia. „Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman“. Texte zur Literaturtheorie der
Gegenwart. Hg. Dorothee Kimmich, Günter Renner und Bernd Stiegler. Stuttgart: Reclam, 1996. 337.
41 Schmitz-Emans, Monika. Die Sprache der modernen Dichtung. München: Fink, 1997. 64 und 80.
42 Stockhammer: Exophonie, 21.
43 Ebd. Anschließend daran begreift Blum-Barth (Poietik, 15) literarische Mehrsprachigkeit zurecht
als „Ergebnis einer schöpferischen Arbeit mit und an den Sprachen, die der Autor nach seinen
ästhetischen Vorstellungen konzipiert, um der Grundsprache seines literarischen Werkes seine
individuelle Note (Anderssprachigkeit) zu verleihen.“

Einleitung 13



von polyphonen Redestrukturen im Roman,⁴⁴ narrativen Strategien der Fiktiona-
lisierung, Verfremdungstechnik oder Unterart lyrischen Wortspiels beschrieben.⁴⁵

Demgegenüber hat die literaturwissenschaftliche Mehrsprachigkeitsforschung
sie neu als ein gattungsübergreifendes eigenes Verfahren herausgelöst, was wie-
derum die starke Gewichtung eines linguistisch und soziokulturell basierten
Mehrsprachigkeitsbegriffs zur Folge hat und damit verbunden auch den Einsatz
entsprechender Untersuchungsparameter. Dies ist methodisch insofern nicht un-
problematisch, weil damit die soziolinguistisch geprägte Methodik zur Untersu-
chung natürlicher Sprachen und ihres Gebrauchs auf eine sich davon per defini-
tionem absetzende künstlerische Spracharbeit appliziert wird. Der Vorteil eines
solchen Zugriffs liegt trotzdem auf der Hand, da er erlaubt, literarische Mehr-
sprachigkeit sowohl zu historischen Prozessenwie Standardisierung und nationaler
Vereinheitlichung wie deren Aufweichung in einer aktuellen multikulturellen und
-lingualen Gesellschaft in Bezug zu setzen und ihren innovativen Beitrag zu viru-
lenten sprach- und gesellschaftspolitischen Belangen herauszuarbeiten, wie dies
namentlich die wegweisenden Arbeiten von Elke Sturm-Trigonakis und Yasemin
Yildiz tun.⁴⁶ Das Handbuch Literatur und Mehrsprachigkeit sieht dann auch die
„Rahmenbedingungen“ literarischer Mehrsprachigkeit durch kulturelle, soziale
und linguistische Faktoren definiert.⁴⁷ Ästhetische, poetologische oder sprachphi-
losophische Diskurse fehlen hier auf Ebene der Rahmenbedingungen. Erst auf
untergeordneter Stufe kommen im engeren Sinne literaturwissenschaftliche An-
sätze zum Einsatz, um „Basisverfahren literarischer Mehrsprachigkeit“ (in Gestalt
von Sprach- und Schriftmischung, Figurenrede, Zitat, Formen der Übersetzung)
sowie „gattungs- und medienspezifische Verfahren literarischer Mehrsprachigkeit“

44 Basierend auf: Bachtin, Michail M. „Das Wort im Roman“. Ders. Die Ästhetik des Wortes. Hg. u.
übers. v. Rainer Grübel und Sabine Reese. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979. 154–300.
45 Vgl. die späteren Ausführungen zu Michail Bachtin sowie: Liede, Alfred. Dichtung als Spiel.
Studien zur Unsinnspoesie an den Grenzen der Sprache (1963). Berlin: De Gruyter, 1992. 205–214;
Fricke, Harald. Norm und Abweichung. Eine Philosophie der Literatur. München: Beck, 1981. 32;
Sternberg, Meir. „Polylingualism as Reality and Translation as Mimesis“. Poetics today 2.4 (1981):
221–239.
46 Sturm-Trigonakis, Elke. Global playing in der Literatur. Ein Versuch über die Neue Weltliteratur.
Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007; Yildiz, Yasemin. Beyond the Mother Tongue. The post-
monolingual condition. New York: Fordham Univ. Press, 2012.
47 Das Handbuch führt auf: „I. Kulturelle und soziale Rahmenbedingungen literarischer Mehr-
sprachigkeit; II. Sprachliche Rahmenbedingungen literarischer Mehrsprachigkeit“. Kapitel I. ist aus
kulturwissenschaftlicher und soziologischer Perspektive verfasst, Kapitel II. aus genuin linguisti-
scher. (Dembeck, Till, und Rolf Parr (Hg.): Literatur und Mehrsprachigkeit, 123– 167).

14 Einleitung



vorzustellen.⁴⁸ Hier werden punktuell auch Zweifel an der Übertragbarkeit lingu-
istischer Modelle auf literarische Texte formuliert. So vermerkt Till Dembeck in
seinem Artikel zu „Sprachwechsel/Sprachmischung“, dass sich die „philologische
Analyse und Interpretation von Sprachwechsel und Sprachmischung in einzelnen
(literarischen) Texten der Kategorien bedienen, die von der Linguistik zur Verfü-
gung gestellt werden“⁴⁹, gleichzeitig der literarische Text aber „aus all diesen For-
men linguistischer Regelhaftigkeit frei auswählen und diese Auswahl auch von
Regeln abhängig machen [kann], die er selbst entwickelt und keineswegs gängigen
Formen des Sprachgebrauchs anpassen muss.“⁵⁰ Wird mithin im ersten Zitat der
Faktor des Literarischen buchstäblich in Klammern gesetzt und so der von sozio-
linguistischen Rahmenbedingungen bestimmte Textbegriff betont, muss das zweite
konstatieren, dass es eben dieses Moment des Literarischen ist, das sich einer
solchen Einordnung immer zu entziehen droht. Jeder poetische Text entwickelt sein
eigenes Idiom, das Ähnlichkeiten zur Alltagssprache simulieren kann, deren Re-
gelhaftigkeit (die soziolinguistische Forschung ja auch in kontaktsprachlichen
Phänomenen nachweist) aber auch beliebig brechen und neu erfinden kann. Damit
haben wir gewissermaßen die Skylla und Charibdis literarischer Mehrsprachig-
keitsforschung vor uns. Mehrsprachigkeit in der Literatur hauptsächlich unter
Kriterien der Sprachwahl und Sprachbiografie des Autors, der Merkmale histo-
risch-regionalen Sprachgebrauchs, kultureller Sprachnormierungen und kontakt-
sprachlicher Modelle von Codeswitching bis translanguaging zu begreifen, macht
sie letztlich zu einem Untergebiet der Soziolinguistik. Ein solcher Ansatz läuft Ge-
fahr, die damit verbundenen narrativen Kunstgriffe und stilistisch-rhetorischen
Überformungen aus dem Blick zu verlieren oder bestenfalls als Nebeneffekt zu
bemerken. Literarische Mehrsprachigkeit auf der anderen Seite ausschließlich als
Teil narrativer und poetischer Verfahren, als Sprachspiel, realitätserzeugenden
Effekt in der Figurenrede oder als Abweichungs- und Verfremdungseffekt textim-
manent zu betrachten, würde ihrer zurecht von der Forschung betonten kultur-
semiotischen und politischen Dimension⁵¹ nicht gerecht. Auch ihre Subsumierung
unter dem weiten Konzept der Intertextualität, in dem mehrsprachige Konstella-

48 Ebd. Diese Struktur der kulturell-linguistischen Rahmenbedingungen der Untersuchung und der
ihr untergeordneten Beschreibung von narrativen Verfahren in literarischen Texten kennzeichnet
auch die Arbeit von Radaelli: Mehrsprachigkeit.
49 Dembeck, Till. „Sprachwechsel/Sprachmischung“. Literatur und Mehrsprachigkeit, 123– 167.
50 Ebd.
51 Vgl. Sturm-Trigonakis: Global playing; Yildiz: Beyond; Dembeck, Till. „Sprachliche und kulturelle
Identität“. Literatur und Mehrsprachigkeit, 27–34; Sepp, Arvi. „Ethik der Mehrsprachigkeit“. Lite-
ratur und Mehrsprachigkeit, 53–66.

Einleitung 15



tionen lediglich einzelne Steinchen im vielgestaltigen „Mosaik von Zitaten“⁵² dar-
stellten, könnte zur Folge haben, dass daraus letztlich weder auf eine spezifische
Schreibweise eines bilingualen Autors noch die Entstehung des Textes im sozio-
kulturellen Umfeld einer Region oder eines Exils geschlossen werden könnte.

Jeder Forschungsbeitrag zum Feld der literarischen Mehrsprachigkeit, muss
letztlich seinen Weg zwischen diesen beiden Polen hindurch finden. Dembeck
schlägt im zitierten Artikel im Handbuch Literatur und Mehrsprachigkeit die lite-
raturwissenschaftliche Analyse gewissermaßen als Korrektiv vor; die grundsätzlich
linguistische Sprachbestimmung solle, etwa in der Gedichtanalyse, durch eine Be-
achtung ihres Zusammenspiels mit Metrik und rhetorischen Figuren ergänzt wer-
den.⁵³ Ähnlich gehen Radaelli und nachfolgende Arbeiten vor, die der Einzelanalyse
literarischer Texte der Soziolinguistik entlehnte Modelle voranstellen, die dann um
einzelne Textbeobachtungen ergänzt werden.⁵⁴ Bei Blum-Barth erscheint mehr-
sprachiges Schreiben als Ansammlung bestimmter „Techniken“ aus dem Bereich
„latenter Mehrsprachigkeit“, die vor dem historisch-kulturell und linguistisch be-
stimmten Hintergrund herauszuarbeiten sind.⁵⁵ Sturm-Trigonakis, die ebenfalls
linguistische Modelle in ihre Arbeit miteinbezieht, begreift demgegenüber das
poetische Verfahren weniger als technisch denn als eine eigene „Strategie“⁵⁶ im
Umgang mit bestehenden Sprachdifferenzen. Helmich sieht als für seine Textana-
lysen leitend die Frage an, wie literarische Texte auf die außerliterarische
Sprachsituation zugreifen, wo sie in ihr eingebettet sind und sie „mimetisch“ dar-
stellen und wo sie „ludisch“ vorgehen.⁵⁷

Ein Hauptbereich literaturwissenschaftlicher Mehrsprachigkeitsforschung,
insbesondere aus dem deutschen und angloamerikanischen Raum, ist stark kul-
turwissenschaftlich fundiert. Hier werden Textanalysen weniger auf der Linguistik
entlehnte Modelle gestützt als auf einen Textbegriff, der Literatur als Teil umfas-
sender politisch-kultureller, historisch geformter Diskurse begreift, die wiederum
auch mit Sprachkonzepten wie Einsprachigkeit und Nationalsprache einher ge-

52 Kristeva: „Bachtin“, 337. Ich meine damit eine Subsumierung „literarischer Mehrsprachigkeit“
unter das Konzept der Intertextualität überhaupt, nicht intertextuelle Bezüge innerhalb literarisch
mehrsprachiger Texte, wie sie Blum-Barth (Poietik, 174–222) als Technik mehrsprachigen Schrei-
bens beschreibt.
53 Dembeck: „Sprachwechsel“, 126.
54 Radaelli: Mehrsprachigkeit; Burka, Bianka. Manifestationen der Mehrsprachigkeit und Aus-
drucksformen des „Fremden“ in deutschsprachigen literarischen Texten. Exemplifiziert am Beispiel
von Terézia Moras Werken. Tübingen: Narr, 2016; Gunkel, Katrin. Poesie und Poetik translingualer
Vielfalt. Zum Englischen in der deutschen Gegenwartslyrik. Wien: Praesens, 2020.
55 Blum-Barth: Poietik.
56 Sturm-Trigonakis: Global playing, 160– 165.
57 Helmich: Ästhetik, 40–41.

16 Einleitung



hen.⁵⁸ Das Phänomen mehrsprachiger Autoren und mit Sprachmischung operie-
render Texte erschien dabei zunächst als eine Ausprägung interkulturellen und
später transkulturellen Schreibens, vor allem in der Gegenwartsliteratur.⁵⁹
Schließlich wurde die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit im deutsch-
sprachigen Raum wesentlich durch die den Cultural Studies verpflichtete Arbeit
Beyond the Mother Tongue von Yasemin Yildiz befördert.⁶⁰ Mehrsprachigkeit er-
scheint darin als eine letztlich politische Strategie von Minderheiten angehörigen
Autorinnen und Autoren, sich gegen historisch-kulturelle Konzepte nationaler und
kultureller Zugehörigkeit aufzulehnen, indem diese selbst von ihren Rändern her
als ideologische Konstrukte entlarvt werden. Dabei ist gerade die ästhetische Ge-
staltung ein wesentliches Mittel sowohl in der Findung einer eigenen Identität als
auch in der Durchkreuzung monolingual strukturierter hegemonialer Sprachord-
nung.

Bevor im Forschungsüberblick die bisherigen Arbeiten zum Thema detaillier-
ter diskutiert werden, sei an dieser Stelle die Position meiner Studie in der Erfor-
schung eines Phänomens, in dem sich offensichtlich linguistische, historisch-kul-
turelle und politische wie autorbezogene und ästhetische Interessen verknoten,
dargestellt. Methodisch distanziert sie sich vom soziolinguistischen Ansatz, der mit
Blick auf die Literaturanalyse zu sehr Gefahr läuft, die soziokulturelle Seite von
Literatur einseitig zu betonen, vor allem aber, deren bewusste, künstlerische
Spracharbeit unter der Lupe eines allgemeinen Sprachgebrauchs zu betrachten.
Dieser wiederum wird meist an zum Zweck empirischer Forschung aufgenomme-
ner Korpora mündlicher Sprachverwendungen bzw. informeller schriftlicher
Kommunikation bestimmt, für die dann auch bei Codeswitching, translanguaging
etc. bestimmte Regelhaftigkeiten erkannt werden können. Dabei droht der Aspekt
der literarischen Spracharbeit, aber auch der mit mehrsprachigen literarischen
Texten verbundene Faktor der Schriftlichkeit und der Poetizität unweigerlich aus
dem Blick zu geraten oder letzterer erscheint gar als eine Art Sekundärgewinn von
Mehrsprachigkeit.⁶¹ Trotzdem entkommt freilich auch meine Arbeit der linguisti-

58 Dies berücksichtigen auch so gut wie alle der bereits zitierten Arbeiten, die mit soziolinguisti-
schen Termini arbeiten. Der soziolinguistisch und der kulturwissenschaftlich basierte Bereich li-
terarischer Mehrsprachigkeitsforschung schließen sich gegenseitig nicht aus, in ihrer getrennten
Aufführung geht es hier lediglich darum, bestimmte methodisch-theoretische Schwerpunkte in ei-
nem Forschungsfeld sichtbar zumachen, das insgesamt eher komplementär funktioniert, als dass es
an strikten Abgrenzungen einzelner Ansätze voneinander interessiert wäre.
59 Zu den Anfängen mehrsprachigen Schreibens in Deutschland im Rahmen der sog „Gastarbei-
terliteratur“ und ihrer Erforschung vgl.: Shchylevska: Sprache.
60 Yildiz: Beyond.
61 Dies ist insbesondere in dem Band von Bürger-Koftis, Michaela, Hannes Schweiger, und Sandra
Vlasta (Hg.). Polyphonie. Mehrsprachigkeit und literarische Kreativität. Wien: Praesens, 2010 zu

Einleitung 17



schen Grunddefinition von Mehrsprachigkeit nicht ganz, insofern Abweichungen
vom deutschen Text durch Einsätze aus anderen nationalen Sprachen im Zentrum
stehen und deswegen, wie bereits ausgeführt, ein letztlich auf Saussure zurückge-
hender Sprachbegriff mit von der Partie ist. Dieser wird allerdings, wie im Theo-
rieteil zu zeigen ist, mit strukturalistischem und poststrukturalistischem Sprach-
denken weitergeführt. Es ist vor allem dieses Verständnis literarischer
Mehrsprachigkeit im Rahmen theoretischen und philosophischen Sprachdenkens
des 20. Jahrhunderts, durch das sich meine Arbeit auf theoretischer Ebene von
anderen Studien unterscheidet. Hingegen teilt sie mit ihnen einen grundsätzlich
kulturwissenschaftlichen Zugriff, indem sie die behandelten Texte in den Kontext
umfassender literatur- und kulturhistorischer Diskurse stellt. Gleichzeitig gilt es in
der genauen Textarbeit die Verwendungen und Ausformungen literarischer
Mehrsprachigkeit im Zusammenspiel mit narratologischen Strukturen wie rheto-
rischen Figuren, insbesondere der sprachübergreifenden Verknüpfung von Laut-
bildern, zu untersuchen.
Von einer sich kontinuierlich entwickelnden und sowohl methodisch als auch be-
züglich ihrer Untersuchungsgegenstände systematisch ausdifferenzierenden Er-
forschung literarischer Mehrsprachigkeit kann seit den Jahren um 2000 gesprochen
werden. Zusammen mit den bereits genannten Arbeiten gingen dafür insbesondere
im deutschsprachigen⁶² Raum starke Impulse von der Primärliteratur selbst aus.
Zahlreiche Gegenwartsautorinnen und -autoren setzen im Rahmen der literari-
schen Auseinandersetzung mit Migration, Kultur- und Sprachwechsel Mehrspra-
chigkeit als Gestaltungsmittel ein und reflektierten darüber hinaus in poetologi-
schen Paratexten darüber, was es für sie heißt, nicht in ihrer Erst-, sondern der
deutschen Zweitsprache zu schreiben.⁶³ Gleichwohl blicken sowohl Autoren, die
ihre Sprache gewechselt haben als auch Praktiken literarischer Sprachmischung
auf eine wesentlich längere Geschichte zurück. Auch die philologische Beschäfti-
gung mit der Verhandlung real bestehender Sprachvielfalt in der einzelsprachig
normierten Literatur beginnt bereits zu Beginn des 20. Jahrhunderts.

Vielleicht wichtigster Wegbereiter der literarischen Mehrsprachigkeitsfor-
schung ist das Konzept der Polyphonie von Michail Bachtin, das er wiederum in

beobachten, in dem davon ausgegangen wird, dass aus biografischer Mehrsprachigkeit literarische
Kreativität resultiert, die sich auch alltagssprachlich niederschlägt.
62 Der Überblick stellt die Entwicklung des Forschungsfeldes literarische Mehrsprachigkeit unter
besonderer Berücksichtigung der für die vorliegende Studie relevanten Arbeiten dar. Die Diskussion
der Forschungsliteratur zu den in dieser Studie behandelten Autorinnen und Autoren findet in den
einzelnen Kapiteln statt.
63 Vgl. Kapitel 7 dieser Arbeit. Eine Konjunktur mehrsprachiger Schreibweisen ist für die Zeit um
2000 global zu beobachten, vgl.: Sturm-Trigonakis: Global playing.

18 Einleitung



Beschäftigung mit der Gattung des europäischen Romans, namentlich mit dem
Werk Fjodor Michailowitsch Dostoevskijs und François Rabelais‘ entwickelte. In
seiner Abhandlung Das Wort im Roman von 1934/5 stellt er das Verständnis des
Romans als einer vom Autor orchestrierten Stimmenvielfalt vor. Insbesondere die in
der Figurenrede genutzte Sprachvielfalt (unter die neben unterschiedlichen Na-
tionalsprachen auch Dialekte und Soziolekte fallen) wird dabei als Teil einer
„künstlerisch organisierte[n] Redevielfalt“⁶⁴ beschrieben. Sie ist mithin eine lite-
rarische Möglichkeit, einzelne Stimmen voneinander abzusetzen und als mitein-
ander im Dialog begriffen zu zeigen. Explizit geht es Bachtin nicht um eine lingu-
istische Bestimmung der verschiedenen Sprachstile, sondern um die
narratologische Frage, „unter welchem Blickwinkel sie im Werk zusammen- oder
einander gegenübergestellt werden.“⁶⁵ Insgesamt soll so eine soziokulturelle Rea-
lität repräsentiert werden, gleichzeitig stellt die Redevielfalt einen politischen Akt
der Artikulation verschiedener Positionen und so des Widerstandes gegen Nor-
mierungen dar. Bachtins Werk wird im Westen bekanntlich erst durch die Über-
setzung in den 1970er Jahren rezipierbar und befördert dann nicht nur die Theorie
der Intertextualität, sondern regt auch, wie Helmich festhält, die Erforschung
sprachlicher Heterogenität literarischer Texte an.⁶⁶ Gleichzeitig erweist sich Bach-
tins Theorie wegen ihrer Fokussierung auf die Gattung des Romans und dem sehr
breit gefassten Terminus der Redevielfalt tendentiell als zuweit für die Erforschung
literarischer Mehrsprachigkeit auch außerhalb der Figurenrede.⁶⁷

In den gleichen Zeitraum wie Bachtins Schriften fällt ein Aufsatz des Roma-
nisten Leo Spitzer zu verschiedenen Sprachstilen und Sprachen in der Prosa Alfred
Kerrs.⁶⁸ Nicht unähnlich wie Bachtin kommt Spitzer zum Schluss, dass es sich
hierbei um ein Mittel handle, eine Vielfalt unterschiedlicher differierender Stim-
men zu gestalten sowie die Fremdheit der erzählten Welt darzustellen. Er bestimmt
die „Sprachmengung“ mithin bezüglich ihrer narrativen Funktion, sieht sie aber
auch durch die „Freude am Klanglichen der Sprache und der Sprachen“⁶⁹ motiviert.

64 Vgl.: „Der Roman ist künstlerisch organisierte Redevielfalt, zuweilen Sprachvielfalt und indivi-
duelle Stimmenvielfalt“ (Bachtin: „Das Wort im Roman“, 157).
65 Bachtin, Michail M. Probleme der Poetik Dostoevskijs. Übers. v. Adelheid Schramm. München:
Ullstein, 1971. 203.
66 Helmich: Ästhetik, 23.
67 Vgl.: Baumberger, Christa. Resonanzraum Literatur. Polyphonie bei Friedrich Glauser. München:
Fink, 2006. 19–21.
68 Spitzer, Leo. „Sprachmengung als Stilmittel und als Ausdruck der Klangphantasie“. Ders. Stil-
studien. Bd. II: Stilsprachen. München: Hueber, 1928. 84– 124.
69 Ebd., 111.

Einleitung 19



Herausbildung des Forschungsfeldes (1970–2000)
Während Bachtins und auch Spitzers Ansatz literaturwissenschaftlich und narra-
tologisch orientiert sind, hängt die erste eigentliche Welle der Entdeckung von
Sprachvielfalt in literarischen Texten und bei bi- oder multilingualen Autoren eng
mit der Etablierung der Soziolinguistik zusammen und erfolgt ab den 1970er Jahren
in der deutschsprachigen Forschung methodisch nicht selten unter sprachwissen-
schaftlicher Orientierung.⁷⁰ Als Weiterführung einer narratolgischen Analyse von
Sprachvielfalt ist ein Aufsatz von Meir Sternberg zu nennen, der mit der Frage, wie
der einsprachig normierte Text auf eine vielsprachige Realität referiert, auch als
Vorläufer der später u.a. von Radaelli und Blum-Barth gestellten Frage nach der
„latenten“ Mehrsprachigkeit gelten kann.⁷¹ Ebenso finden die in der jüngeren
Forschung vorgenommenen Versuche der Kategorisierung literarischer Mehr-
sprachigkeit hinsichtlich ihrer Erscheinungsweise und Funktion im Text ihren
Vorgänger in einem Aufsatz von András Horn.⁷² Nun kann es an dieser Stelle nicht
darum gehen, die in der Regel verstreut publizierten, sich oft nicht aufeinander
beziehenden, Forschungsbeiträge dieser Jahre vollständig zusammenzutragen.⁷³
Gleichwohl gilt es festzustellen, dass bereits früh verschiedene Aspekte literarischer
Mehrsprachigkeit diskutiert wurden und sich das Forschungsfeld ausgehend von
mehreren Philologien herausbildete sowie in der Analyse von Texten, die sowohl in
unterschiedlichen (dominanten) Sprachen als auch zu verschiedenen historischen
Zeitpunkten verfasst wurden.⁷⁴ Als erster Meilenstein in der Erforschung mehr-
sprachiger Literatur gilt Leonard Forsters komparatistische Monographie The Po-
et’s Tongues. Multilingualism in Literature von 1970.⁷⁵ Forster kommentiert in der
schmalen Schrift eine eindrückliche Sammlung an Primärtexten. Der erste Teil stellt
einen literaturhistorischen Überblick über multilinguale Texte vomMittelalter über
die Renaissance bis zum Barock dar, der zweite ist der französischen, englischen

70 Elwert, Theodor W. „Fremdsprachige Einsprengsel in der Dichtung“. Das zweisprachige Indivi-
duum und andere Aufsätze zur romanischen und allgemeinen Sprachwissenschaft. Hg. Ders. Wies-
baden: Steiner, 1973. 257–276; Weinrich, Harald. „Sprachmischung. Bilingual, Literarisch und
Fremdsprachendidaktisch“. Spracherwerb – Sprachkontakt – Sprachkonflikt. Hg. Els Oksaar.. Berlin:
De Gruyter, 1984, 76–91; Goetsch: Dialekte.
71 Sternberg: „Polylingualism“.
72 Horn: „Funktionen“.
73 Für einen umfassenderen (aber ebenfalls nicht lückenlosen) Forschungsüberblick vgl. Helmich:
Ästhetik, 22–29.
74 Helmich (ebd., 22–23) verweist neben den hier zitierten deutsch- und englischsprachigen Bei-
trägen auch auf einige spanische und französische Aufsätze sowie auf mehrere Arbeiten zur
mehrsprachigen mittelalterlichen Literatur.
75 Forster, Leonard. The Poet’s Tongues. Multilingualism in Literature. Cambridge: Cambridge Univ.
Press, 1970.

20 Einleitung



und deutschen Moderne gewidmet und beschäftigt sich neben Wilde, George und
Rilke mit Autoren der Avantgarde und des Expressionismus. Neben dem literatur-
historischen lässt Forsters Arbeit bereits ein kulturhistorisches und politisches In-
teresse am Thema erkennen. In der Einleitung verweist er auf neueste soziolingu-
istische Erkenntnisse zur Ausweitung eines bislang strikt gehandhabten Begriffs
von Bilingualismus.Vor diesem Hintergrund, so Foster weiter, sollte die bislang vor
einem romantischen Konzept national basierter (Ein‐)Sprachigkeit befremdlich
wirkende Idee eines polyglotten Dichters wesentlich vertrauter werden.⁷⁶ Bei seiner
Erforschung von Multilingualism in Literature geht es Forster mithin bereits, wie
später der kulturwissenschaftlichen Forschung um 2010, um eine Distanzierung
vom Paradigma der Nationalsprache. Bemerkenswerterweise war gerade dieses
Anliegen offenbar (noch) nicht leicht ins Deutsche übertragbar: Forsters Schrift
erscheint in deutscher Übersetzung 1974 unter dem Titel Dichten in fremden Spra-
chen.⁷⁷ Der Begriff der „Mehrsprachigkeit“ wird hier nicht verwandt, stattdessen
werden im Gegensatz zur Forsters zitierten Ausführungen auf dem Gebiet der
Dichtung ‚eigene‘ und ‚fremde‘ Sprachen einander dichotomisch gegenübergestellt,
wodurch eine kulturelle Differenz in der Wahrnehmung des Gegenstandes zwi-
schen angloamerikanischem und deutschem Raum ersichtlich wird.

Komparatistisches und literaturhistorisches Vorgehen kennzeichnet die Er-
forschung literarischer Mehrsprachigkeit nach Forster auf breiter Ebene. Um 2000
erscheinen mehrere komparatistisch angelegte Sammelbände zum Thema, die in
breiter thematischer und methodischer Anlage das Ziel verfolgen, das Phänomen
literarischer Mehrsprachigkeit als Gebiet zwischen den Nationalliteraturen und
Kulturen in seiner umfassenden historischen und regionalen Verbreitung besser
sichtbar zu machen.⁷⁸ Hervorgehoben seien an dieser Stelle die Arbeiten von K.

76 Ebd., 7.
77 Forster, Leonard. Dichten in fremden Sprachen. Vielsprachigkeit in der Literatur. Übers. v. Jörg
Fechner. München: Francke, 1974.
78 Für eine Übersicht inkl. französischer, spanischer und italienischer Bände vgl.: Helmich: Äs-
thetik, 24–27. Da das Thema der literarischen Mehrsprachigkeit schier unerschöpfliche Möglich-
keiten zur Sammlung von Einzelanalysen aus ganz verschiedenen Literaturen beinhaltet, bieten
breit gefasste Sammelbände zum Thema bis in die Gegenwart ein wichtiges Forschungsforum.Vgl.
die jüngeren Titel: Zemanek: Polyglotte Texte; Dembeck und Mein: Philologie und Mehrsprachigkeit;
Kriegleder, Wynfrid (Hg.). Mehrsprachigkeit und multikulturelle Literatur. Wien: Praesens, 2014;
Noel, Patrizia (Hg.). The Poetics of Multilingualism – La poétique du plurilinguisme. Newcastle
upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2017; Marion Acker, Anne Fleig und Matthias Lütjo-
hann (Hg.). Affektivität und Mehrsprachigkeit. Tübingen: Narr, 2019.; Marco Baschera, Pietro de
Marchi, und Sandro Zanetti (Hg.). Zwischen den Sprachen / Entre les langues. Mehrsprachigkeit und
Übersetzung als Sprachöffnungen / Plurilinguisme et traduction comme ouvertures des langues.
Bielefeld: Aisthesis, 2019.

Einleitung 21



Alfons Knauth, die das Feld der literarischen Mehrsprachigkeit zusammen mit dem
Konzept der Weltliteratur und Übersetzung diskutieren.⁷⁹ Sowie die von Schmitz-
Emans herausgegebenen Bände.⁸⁰ Die Arbeiten der Bochumer Komparatistin sind
für die vorliegende Studie deshalb wichtig, weil sie neben der kulturhistorischen
Bedeutung mehrsprachiger Texte ihre Verbindung zu sprachexperimentellen und
avantgardistischen Verfahren erforschen und darüber hinaus das Hervortreten der
materiell-sichtbaren bzw. signifikanten Seite des Zeichens.⁸¹

Neben den breit angelegten Sammelpublikationen zum Thema differenziert
sich die Forschung um 2000 nicht nur, wie bereits mit Blick auf die Studien von
Kremnitz, Arndt, Stockhammer und Naguschewski sowie Schmitz-Emans er-
wähnt,⁸² bezüglich der Methodik, sondern auch bezüglich der Lokalisierung von
mehrsprachiger Literatur in bestimmten Regionen wie historischen Konstellatio-
nen aus. Alle dabei (ihrerseits in verschiedenen Philologien und Sprachen) ent-
standenen Publikationen angemessen zu verzeichnen und zu würdigen, würde den
Rahmen dieser Studie entschieden sprengen. Verwiesen sei indes auf die Arbeiten,
die den Bereich der deutschsprachigen Literaturproduktion in ihren regionalen
Kontaktsituationen zur Frankophonie, zu den slawischen und skandinavischen
Sprachen betreffen.⁸³ Für die in dieser Studie versammelten Textanalysen sind
insbesondere auch die Forschungsarbeiten zur Gegenwartsliteratur und der damit
verbundenen Thematik der Migration wie des Schreibens in der Zweitsprache

79 Knauth, K. Alfons. „Weltliteratur. Von der Mehrsprachigkeit zur Mischsprachigkeit“. Literatur
und Vielsprachigkeit, 81– 110; Knauth: Translation.
80 Schmeling, Manfred, und Monika Schmitz-Emans (Hg.). Multilinguale Literatur im 20. Jahrhun-
dert. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2002; Schmitz-Emans: Literatur und Vielsprachigkeit.
81 Schmitz-Emans: Sprache, 49– 106. Dazu gehören auch Schmitz-Emans‘ jüngere Arbeiten zur
Schriftästhetik, auf die in dieser Arbeit leider nicht eingegangen werden kann. (Dies. „‘Mehr-
schriftlichkeit‘. Zur Diversität der Schriftsysteme im Spiegel literarischer Texte“, Philologie, S. 183–
208).
82 Kremnitz: Mehrsprachigkeit; Schmitz-Emans: „Literatur“; Stockhammer, Arndt und Nagu-
schewski: Exophonie.
83 Riatsch, Clà. Mehrsprachigkeit und Sprachmischung in der neueren bündnerromanischen Lite-
ratur. Chur: Verein f. Bündner Kulturforschung, 1998; Baumberger: Resonanzraum; Blödorn, An-
dreas. Zwischen den Sprachen. Modelle transkultureller Literatur bei Christian Levin Sander und
Adam Oehlenschläger.Göttingen:Vandenhoeck&Ruprecht, 2004; Joachimsthaler, Jürgen.Text-Ränder.
Die kulturelle Vielfalt in Mitteleuropa als Darstellungsproblem deutscher Literatur. Heidelberg:
Winter, 2011; Ralf Bogner / Manfred Leber (Hg.). Die Literaturen der Großregion Saar-Lor-Lux-Elsass
in Geschichte und Gegenwart. Saarbrücken: Universaar, 2012; Christa Baumberger, Mirella Carbone
und Annetta Ganzoni (Hg.). Sigls da lingua. Sprachsprünge. Salti di lingua. Poetiken literarischer
Mehrsprachigkeit in Graubünden. Zürich: Chronos, 2018; Hitzke, Diana. Nach der Einsprachigkeit.
Slavisch-deutsche Texte transkulturell. Berlin: Peter Lang, 2019.

22 Einleitung



Deutsch relevant, sowie die Arbeiten zur Sprachthematik in der deutschsprachigen
Literatur jüdischer Autorinnen und Autoren.⁸⁴

Ausdifferenzierungen (um 2010)
Eine nächste entscheidende Wegmarke in der Erforschung literarischer Mehr-
sprachigkeit bilden die um 2010 erschienenen Arbeiten, die das Feld aus dezidiert
kulturwissenschaftlicher Perspektive und im Rahmen transkultureller Fragestel-
lungen erfassen.⁸⁵ Nun haben bereits frühere Arbeiten die kulturelle Dimension
mehrsprachiger Literatur nicht übersehen. Kremnitz hat aus literatursoziologi-
scher Perspektive die gesellschaftlich-kulturellen Faktoren herausgearbeitet, die die
Sprachwahl eines Autors entscheidend beeinflussen können.⁸⁶ Schmitz-Emans hat
die kultursemiotische Dimension literarischer Mehrsprachigkeit berücksichtigt,
indem sie ihre Verbindung mit den biblischen Mythen menschlicher (Viel‐)spra-
chigkeit von Babel und Pfingsten herausarbeitete.⁸⁷

Die jüngeren Publikationen greifen demgegenüber in erster Linie mehrspra-
chige Verfahren in der Gegenwartsliteratur auf, die genuin mit den Themen der
Migration und Globalisierung sowie mit dem Schreiben in der Zweitsprache ver-
bunden sind. In der deutschsprachigen Literatur wird dieses Feld von Autorinnen
und Autoren wie Yoko Tawada, Emine Sevgi Özdamar und Feridun Zaimoğlu mit-
gestaltet. In der entsprechenden Sekundärliteratur wurden Ansätze der interkul-
turellen Germanistik sukzessive auf Fragen der Sprachgestaltung hin ausgeweitet.⁸⁸
Dabei spielten allerdings frühere Forschungen zur mehrsprachigen Literatur kaum
eine Rolle, vielmehr wurde hier der Sprachbegriff mit bestehenden Kultur- und
Identitäts- bzw. Alteritätsbegriffen enggeführt, sodass literarische Mehrsprachigkeit

84 Im Einzelnenwerden die Forschungsarbeiten in den entsprechenden Kapiteln diskutiert. Bereits
an dieser Stelle zitiert seien wegen ihres den Untersuchungsgegenstand überschreitenden, umfas-
senden Beitrags zum Feld der literarischen Mehrsprachigkeit: Sturm-Trigonakis: Global Playing;
Hein-Khatib, Simone. Mehrsprachigkeit und Biographie. Zum Sprach-Erleben der Schriftsteller Peter
Weiss und Georges-Arthur Goldschmidt. Tübingen: Narr, 2007.
85 Zur Diskussion von Mehrsprachigkeit im Kontext von Transnationalität und (Un‐)Übersetzbar-
keit vgl. auch meine früheren Arbeiten: Kilchmann, Esther. „Mehrsprachige Literatur und Trans-
nationalität“. Handbuch Literatur und Transnationalität. Hg. Doerte Bischoff und Susanne Komfort-
Hein. Berlin: De Gruyter, 2019. 79–89; Dies. „Nicht übersetzt. Störfälle im Transfer zwischen den
Sprachen“. Zwischen den Sprachen / Entre les langues, 61–79.
86 Kremnitz: Mehrsprachigkeit, 117– 170.
87 Schmitz-Emans: Sprache, 81– 106; Schmeling, Manfred, und Monika Schmitz-Emans. „Einlei-
tung“, 7–35, hier 7– 11.
88 Vgl. dazu die zahlreichen Arbeiten und Anthologien von Immacolata Amodeo (namentlich: Die
Heimat heißt Babylon). Sowie: Seyhan, Azade.Writing Outside the Nation. Princeton: Princeton Univ.
Press, 2001.

Einleitung 23



zur Praktik der Verhandlung von Identität und kulturellen Grenzen bzw. deren
Überschreitung wird. Auf übergreifender Ebene formuliert Elke Sturm-Trigonakis
die These der Entstehung einer Neuen Weltliteratur um die Jahrtausendwende, die
thematisch durch den Globalisierungsdiskurs und auf Ebene des discours durch
Verfahren der Mehrsprachigkeit bestimmt werde. Letztere erscheint so als pas-
sendes und neuartiges Ausdrucksmedium für die universelle Erfahrung der Glo-
balisierung, der Migration und des damit zusammenhängenden Sprachwechsels
sowie für soziokulturelle Umwälzungen zu Beginn des neuen Jahrtausends über-
haupt.⁸⁹ Unter dem programmatischen Titel ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen
ohne festen Wohnsitz widmet sich Ottmar Ette einem ähnlichen Themenfeld. Er
sieht in literarischer Mehrsprachigkeit (die er in der deutschsprachigen Literatur
namentlich bei Tawada und Özdamar erörtert) eine Textstrategie von „Fremd-
schreiben, Fortschreiben und Ineinanderschreiben“⁹⁰ herkömmlicher Abgrenzun-
gen kultureller, politischer und sprachlicher Einheiten. Es wird dadurch eine
„translinguale Situation“ gebildet, „ein unabschließbarer Prozeß ständiger Spra-
chenquerung“⁹¹. Insgesamt begreift Ette nicht nur die Gegenwartsliteratur, sondern
die Literaturgeschichte insgesamt als einen Raum, in dem in Form von „Vektori-
sierung“ Bewegungsmuster gespeichert werden. Sie lassen sich aus der Gegenwart
heraus wieder reaktivieren: „Unter den gegenwärtigen Bewegungen – und hierauf
zielt der Begriff der Vektorisierung –werden die alten Bewegungenwieder spürbar,
vergegenwärtigt: Sie sind als Bewegungen im Wissen der Literatur aufgehoben.“⁹²
Aus dieser Perspektive sind Themen (und Schreibweisen) des Ortswechsels, der
Migration, der Vertreibung, des Exils oder der Zugehörigkeit zu einer Minderheit
nicht länger Randthemen oder periphere Erscheinungen, sondern rücken statt-
dessen ins Zentrum des literarischen Feldes, das programmatisch als ein in Be-
wegung befindliches begriffen wird. Den umfassenden Bewegungen im Raum und
in der Zeit korrespondieren die zwischen den Sprachen, umso mehr als sie, wie
meine Studie zeigt, auch als Bewegung in der Sprache und im Prozess der Sinn-
bildung zu lesen sind. In diesem Sinne ist die vorliegende Arbeit Ettes Verständnis
von Literaturgeschichte als „Poetik der Bewegung“⁹³ verpflichtet.

Bezüglich der dezidiert kulturwissenschaftlichen Erforschung literarischer
Mehrsprachigkeit stellte die bereits erwähnte einflussreiche Arbeit Yasemin Yildiz‘
Beyond the Mother Tongue. The Postmonolingual Condition einen neuenMeilenstein

89 Sturm-Trigonakis: Global Playing.
90 Ette, Ottmar. ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohnsitz. Berlin: Kadmos, 2005.
17.
91 Ebd., 21.
92 Ebd., 11.
93 Ebd., 42.

24 Einleitung



dar. Ebenso wie in der etwas später erschienenen Arbeit The Invention of Mono-
lingualism von David Gramling⁹⁴ geht es hier nicht so sehr darum, bestimmte
Techniken und Formen mehrsprachigen Schreibens herauszuarbeiten, als darum,
die Norm der Einsprachigkeit und des Schreibens in der Muttersprache als kultu-
rellen Regelfall (monolingual paradigm in der Begriffsprägung Yildiz‘) zu benennen
und in Textanalysen die literarischen Möglichkeiten der Durchkreuzung dieser aus
heutiger gesellschaftspolitischer Sicht problematisch gewordenen Norm darzule-
gen. „Postmonolingual“ nennt Yildiz dabei eine Form des Schreibens, die sich aktiv
kritisch mit dem monolingual paradigm auseinandersetzt und Formen zu dessen
Überschreitung sucht. Das Ziel ist dabei ein gleichzeitig ästhetisch und gesell-
schaftspolitisch gedachtes „multilingual paradigm“, das anstelle der (mutter‐)
sprachlich gebundenen Identität und Zugehörigkeit treten soll. Im Zentrum von
Yildiz‘ Untersuchung stehen Texte von Yoko Tawada, Emine Sevgi Özdamar und
Feridun Zaimoğlu, die auf ihre Umgangsweisen mit Vorstellungen von Mutter-
sprache und dem Schreiben in der Zweitsprache erforscht werden. Über die Ge-
genwartsliteratur hinaus zeigt Yildiz in ihren Ausführungen zu Franz Kafkas „Rede
über den Jargon“, dass (ein‐)sprachig definierte Identität und kulturelle Zugehö-
rigkeit in der deutschsprachigen Literatur bereits früher namentlich von jüdischen
Autoren kritisch verhandelt wurde. Yildiz‘ Arbeit ist für die vorliegende Studie ein
wichtiger Referenztext, insbesondere in der Zuspitzung des Monolingualismus‘ als
bestimmender Norm der Moderne, mit dem gerade mehrsprachige Autorinnen und
Autoren eine Umgangsweise finden müssen. Allerdings wird in meiner Studie
stärker mit dem Konzept der Nationalsprache gearbeitet als mit dem der Mutter-
sprache, das von Yildiz in seiner nationalen Zuspitzung als Negativfolie gebraucht
wird, was letztlich der Geschichte und semantischen Vielfalt des Begriffes nicht
gerecht wird. Wie sich im Laufe der Studie zeigen wird, muss auch mit Blick auf
einige Autoren und Autorinnen zwischen dem Umgang mit der individuell kon-
notierten Mutter- im Sinne von Erstsprache und deren Überhöhung und Verabso-
lutierung als nationale Sprachnorm unterschieden werden. Ebenso lässt sich Yildiz‘
unumschränkt positive Besetzung von „multilingualism“ in der historischen Kon-
textualisierung nicht halten. Gerade jene Texte, die mit Zweitem Weltkrieg und
Shoa und deren Nachgeschichte verbunden sind, lassen demgegenüber in der
Mehrsprachigkeit eher ein Signum der Katastrophe erkennen.

Insgesamt wird die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit um 2010 von
kulturwissenschaftlichen bzw. den Cultural Studies verpflichteten Ansätzen we-
sentlich vorangebracht. An Ansätzen mit übergreifendem Anspruch ist daneben die
zeitgleich mit Yildiz erschienene Arbeit von Radaelli zu nennen, in der sie das be-

94 Gramling: Invention.

Einleitung 25



reits zitierte Beschreibungsmodell für literarische Mehrsprachigkeit entwirft, das
auf soziolinguistischer Basis und mit Blick auf einzelne Nationalsprachen „mani-
feste“ und „latente“ Mehrsprachigkeit unterscheidet und weiter unterteilt.⁹⁵ Im
Bereich der manifesten Mehrsprachigkeit, deren Untersuchung auch Gegenstand
dieser Studie ist, unterscheidet sie, wie bereits dargelegt, zwischen Sprachwechsel
und Sprachmischung. Unter latenter Mehrsprachigkeit werden „Übersetzung,
Sprachverweise und Sprachreflexion“ gefasst als Formen, der ein Text intra- oder
extradiegetisch auf die von ihm verwendeten Sprache(n) bzw. seine Sprachigkeit
überhaupt referiert. Angewendet wird das narratologisch ausgerichtete Modell auf
Elias Canettis Die Stimmen von Marrakesch und Ingeborg Bachmanns Simultan. Der
Schwerpunkt liegt in der Analyse der in den Texten verwendeten und/oder ange-
führten Nationalsprachen, dem Einsatz von anderen Sprachen in der Figurenrede
sowie der Thematisierung der Sprachwahl auf Ebene der Diegesis. In der Inter-
pretation der Texte kommt dabei auch bei Radaelli die Frage nach der Einzigar-
tigkeit der Muttersprache und ihrer kulturhistorischen Verankerung auf sowie
nach der Literatur als Medium, ebendiese Bindung an die Muttersprache kritisch zu
thematisieren, die dann bei Yildiz in den Mittelpunkt gestellt wird. Radaellis Ty-
pologisierung von mehrsprachigen Verfahren schließt an bereits erwähnte frühere
Versuche an und findet seine Fortsetzung in der jüngst erschienen Studie von Blum-
Barth.⁹⁶ Für die vorliegende Studie wird, wie bereits erläutert, die Kategorie der
„textinternen“ (Kremnitz) bzw. „manifesten“ (Radaelli) Mehrsprachigkeit über-
nommen, unter der sowohl Verfahren des Sprachwechsels wie der Sprachmischung
untersucht werden. Die Kategorie der„latenten“Mehrsprachigkeit hingegenwird in
dieser Studie nicht verwendet. Statt des Versuchs einer strengen Typisierung ein-
zelner Verfahren (die, gerade bei den von Radaelli verwandtenweiten Begriffenwie
„Übersetzung“ und „Sprachreflexion“, ihrerseits die Gefahr in sich birgt, wenig
Trennschärfe und viele Überschneidungen zu produzieren), geht es in meiner Ar-
beit um die Untersuchung von (textinterner) Mehrsprachigkeit und der damit
verbundenen poetologischen Reflexionen in den einzelnen Texten und ihrem spe-
zifischen literatur- und kulturhistorischen Kontext. Dabei sind übergreifende Ty-
pologisierungen, die ihrerseits (bei Radaelli wie Blum-Barth) an aus ihren jeweili-
gen (einzeltextlichen, kulturellen, historischen, sprachlichen) Kontexten gerissenen
Zitaten aus ganz unterschiedlichen Texten entwickelt wurden, um sie dann auf ein
nochmals anderes Textkorpus anzuwenden, wenig aussagekräftig.⁹⁷

95 Radaelli: Mehrsprachigkeit.
96 Vgl. die Ausführungen zum Konzept der „Literarischen Mehrsprachigkeit“.
97 Grundsätzlich stellt sich auch hier die bereits diskutierte methodische Frage, ob aus einer
Sammlung von Zitaten aus literarischen Texten, z.B. zum Thema ‚Übersetzung im Text‘, eine em-
pirische Datensammlung nach Art der Soziolinguistik gewonnen werden kann, an der sich dann

26 Einleitung



Wo es darum geht, kurz die Erscheinungs- und Funktionsweise von Mehr-
sprachigkeit im Prosatext zu benennen, greife ich stattdessen auf das von Robert
Stockhammer entwickelte narratologische „Kategorieninventar“ zurück.⁹⁸ Auch
dieses basiert auf unterschiedlichen Texten, das Korpus ist jedoch mit Autoren des
20. Jahrhunderts und Prosatexten, die – wenn auch in unterschiedlichem Masse –

mit Deutsch operieren, einheitlicher. Ausgehend von der grundsätzlichen narrato-
logischen Unterscheidung von discours und histoire unterscheidet Stockhammer
glotta-mimesis und glotta-diegesis. Glottamimetisch ist die Wiedergabe eines Spre-
chens in der erzählten Welt, die das in der histoire gesprochene Idiom gleichzeitig
im discours darstellt. Darunter fällt also in erster Linie die Figurenrede. Glotta-
mimesis bewegt sich zwischen den Polen ikonisch und indexikalisch, die das Aus-
maß der Wiedergabe des gesprochenen Idioms auf Ebene des discours erfassen. Sie
betrifft also die Frage, ob nur kurz angedeutet wird, dass eine andere Sprache ge-
sprochen wird (indexikalisch) oder die Rede einer bestimmten Figur durchgängig
im discours in einer bestimmten Sprache wiedergegeben wird. Glotta-diegesis be-
zeichnet demgegenüber das Phänomen, dass in der erzähltenWelt in einer anderen
Sprache als jener des Erzähltextes gesprochenwird, diese wird aber nicht auf Ebene
des discours abgebildet. Während Stockhammer damit ein basales narratologisches
Instrumentarium zur Beschreibung der Sprachgestaltung in Erzähltexten vorlegt,
weist er gleichzeitig auf die Grenzen solcher Beschreibungsinventare und Typolo-
gisierungen für literarische Texte hin. Sie liegen auch hier wieder darin, dass der
Text seine eigenen Sprachwelten erfinden kann und dass die im discours herge-
stellte „Sprachigkeit nicht nur keiner realen, sondern auch keiner fingierten
Sprach-Welt gegenüber sich rechtfertigen muss.“⁹⁹ Die Gestaltung der Sprachen
unterliegt mit anderen Worten der „Eigengesetzlichkeit des Literarischen“¹⁰⁰ und
wird letztlich von jedem Text in eigenerWeise unternommen. Dies wiederum gilt es
in meiner Studie in den einzelnen Textanalysen herauszuarbeiten, Techniken und
Typisierungen mehrsprachigen Schreibens können dabei nur Hilfsmittel der Ana-
lyse sein, nicht ihr eigentlicher Zweck.

eine übergreifende Typologie zu mehrsprachigen literarischen Verfahren überhaupt herausarbei-
ten lässt. Radaelli (Mehrsprachigkeit, 62–63) etwa führt zur Bildung der Unterkategorie „explizite
Übersetzung“ (Text verweist darauf, dass in der Diegesis eine Übersetzung stattfindet) Zitate aus
folgenden Texten an: Joseph Conrad: Lord Jim; Johann Wolfgang Goethe: Wilhelm Meisters Lehr-
jahre; Cervantes: Don Quijote; Voltaire: Candide; Arno Schmidt: Gelehrtenrepublik. Blum-Barth
(Poietik) geht für die Gewinnung ihrer Typologie von „Techniken des mehrsprachigen Schreibens“
ähnlich vor.
98 Stockhammer: „Wie deutsch“.
99 Ebd., 169.
100 Ebd.

Einleitung 27



Aktuelle Entwicklungen
Zum Zeitpunkt des Abschlusses dieser Studie kann angenommen werden, dass sich
die Untersuchung literarischer Mehrsprachigkeit international langfristig als ein
neues literaturwissenschaftliches Forschungsfeld etabliert. In Deutschland er-
scheint seit 2019 die Reihe Literarische Mehrsprachigkeit / Literary Multilingualism
im Narr Verlag Tübingen, herausgegeben von Till Dembeck und Rolf Parr. Gegen-
wärtig angekündigt ist The Routledge Handbook of Literary Translingualism, her-
ausgegeben von Natasha Lvovich und Steven G. Kellman sowie das Journal of Li-
terary Multilingualism mit Natasha Lvovich als Editor-in-Chief.

Allgemein lässt sich für die jüngsten Publikationen feststellen, dass sowohl der
komparatistische und kulturwissenschaftliche als auch der soziolinguistisch fun-
dierte methodische Ansatz weiterhin eine wichtige Rolle spielen und auch die Be-
strebungen zur textübergreifenden Typologisierung von Techniken und Funktionen
(manifester wie latenter) Mehrsprachigkeit weitergeführt werden.¹⁰¹ Als neue Be-
griffsprägung und zugleich methodischen Zugang hat Till Dembeck den Terminus
„Mehrsprachigkeitsphilologie“ vorgestellt.¹⁰² Der aktuellen linguistischen For-
schung korrespondierend, die in Konzepten wie translanguaging die Vorstellung
von zählbaren und voneinander klar abgrenzbaren einzelnen Sprachen ad acta
legt, sowie aufbauend auf Derridas sprachphilosophischer Schrift Die Einspra-
chigkeit des Anderen, fordert er, dass auch die Literaturwissenschaft einen solchen
Begriff von Sprache, der immer schon als Mehrsprachigkeit gedacht wird, stärker
berücksichtigen sollte. Texte können Dembeck zufolge gar nicht einsprachig sein,
weil in sie immer schon Bewegungen von Übersetzungen, auch intertextuell ver-
mittelten sprachlichen und kulturellen Interferenzen eingegangen sind, die es im
Einzelnen wiederum zu untersuchen gelte. Der Ansatz bietet sich insbesondere für
die Erforschung der historischen Verbreitung (latent) mehrsprachiger Verfahren,
auch in scheinbar einsprachigen kanonisch nationalliterarischen Texten, an, plä-
diert aber insgesamt dafür, dass literarische Mehrsprachigkeit nicht als Nischen-
phänomen gesehen wird, sondern ihre Erforschung auf die Wahrnehmung von
Texten in ihrer spezifischen (mehr‐)sprachigen Verfasstheit überhaupt zurück-
wirkt.

101 Zuletzt: Gunkel, Katrin. „Literarische und nichtliterarische Mehrsprachigkeitsforschung –

Überlegungen zur Analyse von mehrsprachigen Texten“. Jahrbuch für internationale Germanistik.
Wege der Germanistik in transkultureller Perspektive (Band 7). Hg. Laura Auteri, Natascia Barrale,
Arianna Di Bella und Sabine Hoffmann. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2022. 227–250; Rossich, Albert.
„An Overview of Literary Multilingualism“. Comparative Critical Studies 15.1 (2018): 47–67; Blum-
Barth: Poietik, 105–222.
102 V.a.: Dembeck: „Philologie“.

28 Einleitung



Insgesamt lässt sich sagen, dass in der aktuellen Forschung das Interesse an
mehrsprachigen Autorinnen und Autoren und dem Einfluss der Sprachbiografie
auf die Texte tendentiell zurücktritt und der Fokus stattdessen auf die Textur selbst
und somit eine ästhetische oder literarische Produktion von Mehrsprachigkeit ge-
richtet wird. Weiterhin geht damit die Verwendung divergenter methodischer An-
sätze und Begrifflichkeiten einher. Nach wie vor lebt das Feld von der Erschließung
weiterer Textbestände, darunter fallen sowohl die Erforschung der permanenten
Weiterentwicklung mehrsprachiger Schreibweisen in der Gegenwartsliteratur als
auch ihre historische und regionale Verbreitung.¹⁰³ Die bislang umfassendste
Sammlung an Textanalysen legt Werner Helmich mit seiner 2016 erschienenen
komparatistischen Studie Ästhetik der Mehrsprachigkeit. Zum Sprachwechsel in der
neueren romanischen und deutschen Literatur vor. Versammelt sind darin Einzel-
studien einer beeindruckenden Vielfalt spanischer, portugiesischer, italienischer,
französischer sowie einiger deutscher Primärtexte aus der europäischen und süd-
amerikanischen Literatur des 20. Jahrhundert. Offensichtlich wird hier, in welch
divergenten literaturhistorischen und gattungsbezogenen Konstellationen textin-
terne Mehrsprachigkeit zu beobachten ist und dass sie darin bezüglich ihrer
Funktion kaum auf einen übergreifenden Nenner gebracht werden kann. Eine
grundsätzlich gesellschaftspolitisch motivierte positive Wertung mehrsprachiger
Verfahren als kulturverbindend und progressiv, die in den Cultural Studies ver-
pflichteten amerikanischen Arbeiten zum Thema vorherrscht,¹⁰⁴ unterstützt Hel-
mich deshalb nicht.

An einer ersten umfassenden begrifflich-konzeptionellen Systematisierung des
divergenten Feldes versucht sich das bereits erwähnte Handbuch Literatur und
Mehrsprachigkeit, das 2017 von Till Dembeck und Rolf Parr herausgegeben wurde.
Wie bereits erläutert, liegt seine Problematik in der einseitigen Betonung der kul-
turellen, sozialen und linguistischen „Rahmenbedingungen“ literarischer Mehr-
sprachigkeit. Daneben bietet es einen gattungsbezogenen Überblick zu Verfahren
und Forschungsgeschichte wie einen eigenen Beitrag zu der ebenfalls bereits
mehrfach diskutierten Frage nach Typisierungen literarischer Mehrsprachigkeit.
Mittlerweile zeichnet sich ab, dass sich auf dieser Ebene die bereits von Kremnitz

103 Vgl.: Olga Anokhina, Till Dembeck, und Dirk Weissmann (Hg.).Mapping Multilingualism in 19th

Century European Literature. Wien: Lit, 2019; Acker, Fleig, und Lütjohann: Affektivität; Baschera,
Marchi, und Zanetti: Sprachen; Hitzke: Einsprachigkeit; Andreas Leben, und Alenka Koron (Hg.).
LiterarischeMehrsprachigkeit im österreichischen und slowenischen Kontext, Tübingen 2019; Gunkel:
Poesie; Siller, Barbara, und Sandra Vlasta (Hg.). Literarische (Mehr)Sprachreflexionen. Wien: Prae-
sens, 2020; Pajević, Marko (Hg.). Mehrsprachigkeit und das Politische. Interferenzen in zeitgenössi-
scher deutschsprachiger und baltischer Literatur. Tübingen: Narr, 2020.
104 Insbesondere Yildiz: Beyond.

Einleitung 29



und vor allem Radaelli angestrebte Trennung in textinterne bzw. manifeste und
latente Mehrsprachigkeit durchsetzen konnte. Hinzu kommt auf Ebene der textin-
ternen Mehrsprachigkeit, die ja auch in dieser Studie im Vordergrund steht, die
Unterscheidung in Sprachwechsel und Sprachmischung, wobei ersterer die Einfü-
gung vonWörtern, Sätzen oder längeren Textpassagen in einer von der dominanten
Sprache des Textes abweichenden natürlichen Sprache meint, letztere Hybridbil-
dungen zwischen zwei odermehr Sprachen.¹⁰⁵ Ebenfalls auf Ebene der textinternen
Mehrsprachigkeit ist es weiter sicher hilfreich, wie das Handbuch vorschlägt, die
Figurenrede sowie das Zitat abzugrenzen. Gleichzeitig bleibt immer das caveat, dass
der literarische Text schließlich all diese Kategorien durch seinen eigenen künst-
lerischen Umgang mit bestehenden Sprachnormen durchkreuzen kann. Außerhalb
der textinternen Mehrsprachigkeit konnte bislang kein breit akzeptiertes einheit-
liches Raster entwickelt werden. Radaelli hatte dafür plädiert, zwischen Überset-
zung und Sprachreflexion zu unterscheiden, das Handbuch schlägt vor, zwischen
verschiedenen Formen der Übersetzung (semantischen und homophonen) zu dif-
ferenzieren. An diese Diskussionen knüpft die jüngste Monografie zum Thema an,
Nathalia Blum-Barths Poietik der Mehrsprachigkeit. Theorien und Techniken multi-
lingualen Schreibens (2021). Sie kombiniert eine Untersuchung der Mehrsprachig-
keit bei Vladimir Nabokov mit einer systematischen Typologisierung von „Techni-
ken des mehrsprachigen Schreibens“, die, wie auch bei Radaelli, an Zitaten aus
einer breiten Auswahl an Primärtexten entwickelt wird, was wie bereits erläutert
aus Sicht einer (literatur‐)historischen Vorgehensweise nicht unproblematisch ist.
Für den bereits diskutierten Bereich der „latenten“ Mehrsprachigkeit wird die
Unterteilung in drei ihrerseits eher weit gefasste Kategorien vorgeschlagen: „Me-
tamultilingualismus“, worunter der verschiedene Arten von Sprachreflexion, aber
auch autoreferentielles Sprachspiel gefasst werden; „Übersetzung“, die neben der
semantischen und homophonen Übersetzung (wie im Handbuch) auch als
Schreibmuster von Autorinnen und Autoren, die nicht in ihrer Erstsprache
schreiben, beschrieben wird und zusätzlich homodiegetische Übersetzungsszena-
rien und Übersetzerfiguren erfasst; „Intertextualität“ schließlich wird als Mög-
lichkeit für Autorinnen und Autoren erforscht, über Sprachgrenzen hinweg mit
anderen literarischen Texten zu korrespondieren.

Wie im Laufe des Forschungsüberblicks in der Besprechung verschiedener
Typologisierungsbestrebungen bereits deutlich geworden ist, grenzt sich meine
Studie von einem solchen Verständnis literarischer Mehrsprachigkeit als purer
poiesis, also als Produkt text-, sprach- und kontextübergreifend bestimmbarer
Techniken, ab. Sie setzt stattdessen erstens auf ein textzentriertes literaturhistori-

105 Dembeck: „Sprachwechsel/Sprachmischung“.

30 Einleitung



sches Vorgehen, bei dem die Untersuchung formaler Gestaltungsaspekte textin-
terner Mehrsprachigkeit Bestandteil der weiteren Interpretation des Textes in
seinem historischen Kontext sowie seiner rhetorisch, stilistischen und narrativen
Gestaltung ist. Zweitens wird die Poetologie mehrsprachiger Texte untersucht. In
den in dieser Arbeit versammelten Textanalysen zeigt sich, das mehrsprachige
Verfahren nicht lediglich eine Schreibtechnik darstellen, vielmehr werden sie – im
literarischen Text selbst oder in Paratexten – gezielt in poetologische Reflexionen
eingebunden, deren gemeinsame Fixpunkte wiederum Selbst-, Darstellungs- und
Sprachreflexion sind. Wie bereits zu Beginn der Einleitung betont, ist in der Er-
forschung der Techniken und historisch-regionalen Verbreitung mehrsprachiger
Schreibweisen bislang zu wenig berücksichtigt worden, dass sich mit mehrspra-
chigen Texten starke poetologische Reflexionen und Anliegen verbinden. Gleich-
zeitig ist es ein Forschungsdesiderat, mehrsprachige Literatur nicht nur in ihren
Techniken und Themen zeit- und kulturüberschreitend untereinander zu verglei-
chen, sondern sie auch in ihrem zeit- und literaturhistorischen Kontext im engeren
Sinne zu verorten und die spezifische Funktion zu untersuchen, die der mehr-
sprachigen Schreibweise hier zukommt. Während das für einzelne Texte bereits
geleistet wurde, besteht in der vorliegenden Arbeit der Anspruch, ebendies über-
greifend für den Bereich der deutschsprachigen Literatur des 20. und beginnenden
21. Jahrhunderts (und damit auch für den Werkkontext der behandelten Autorin-
nen und Autoren) zu unternehmen. Die Textanalysen folgen deshalb einer litera-
turhistorischen Anordnung und behandeln darin die Bereiche der Moderne, der
Exil-, Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur anhand exemplarischer Lektüren, die es
erlauben, Verfahren textinterner Mehrsprachigkeit und daran genküpfte poetolo-
gische Reflexionen der Sprachthematik in ihrem jeweiligen historisch-kulturellen
Kontext zu untersuchen.

Aufbau und einzelne Kapitel
Die Studie beginnt mit einem theoretisch angelegten Kapitel. Ausgehend von Fer-
dinand de Saussures Zeichentheorie wird darin die These entwickelt, dass in
mehrsprachigen Schreibweisen die signifikante Seite des Zeichens betont wird und
sich deshalb daran einerseits grundsätzliche Fragen der Generierung von Bedeu-
tung und der Beziehung von Wort und Ding knüpfen lassen, andererseits auch eine
poetische Umgestaltung der lautbildlichen, gleichsam materiellen, Seite des Zei-
chens ansetzten kann. Befestigt wird diese These in der Auseinandersetzungmit der
Behandlung von Mehrsprachigkeit in den Theorien des russischen Formalismus,
des Strukturalismus, den sprachphilosophischen Ansätzen Walter Benjamins und
Theodor Adornos, der Psychoanalyse und des Poststrukturalismus. Ziel des Kapitels
ist es, literaturtheoretische und sprachphilosophische Ansätze für die literarische

Einleitung 31



Mehrsprachigkeitsforschung zu gewinnen, die hier bislang nicht systematisch ge-
nutzt wurden. Damit wendet es sich auch gegen die Einschätzung David Gramlings,
dass Poststrukturalismus und Kritische Theorie „nur äußerst bescheidenen Raum
für eine Beschreibung der literarischen Mehrsprachigkeit“¹⁰⁶ böten. Stattdessen gilt
es, die Ergiebigkeit der für die Literaturtheorie des 20. Jahrhunderts maßgeblichen
Ansätze für das Themenfeld herauszuarbeiten. Insgesamt sollen theoretische An-
sätze zur Lesbarkeit textinterner Mehrsprachigkeit vorgestellt werden, die es er-
lauben, diese (abgelöst von ihrer soziolinguistischen Bestimmung) als Erzeugnis der
Verdichtung,Verschiebung und Verfremdung, kurz als poetische Operation auf der
Signifikantenkette zu verstehen. Maßgeblich dafür ist die Auseinandersetzung mit
den formalistischen und psychoanalytischen Ansätzen. Im Anschluss an TheodorW.
Adornos Aufsätze zu „Wörtern aus der Fremde“ wird weiter argumentiert, dass
dem ‚fremden Wort‘ ein (sprach‐)kritsches Potential innewohnt und deshalb dar-
über Einsicht in die Funktionsweise von Sprache überhaupt gewonnen werden
kann. Mit Bezug auf Jacques Derridas Theorie, die Schrift und Sprache immer schon
als umfassende Bewegung der Expatriierung fasst, ist zu erörtern, wie an mehr-
sprachigen Verfahren die letztlich für Sprache überhaupt konstituierende Fort-
Bewegung zur Lesbarkeit gelangt.

Der Hauptteil der Arbeit besteht in der Präsentation einer Geschichte mehr-
sprachiger Verfahren in der deutschsprachigen Literatur des 20. und beginnenden
21. Jahrhunderts in Gestalt von Werkanalysen.

Der zeitliche Rahmen der Studie ist dadurch abgesteckt, dass zu Beginn des
21. Jahrhunderts eine Konjunktur mehrsprachigen Schreibens einsetzt, die zu-
nächst in engem Zusammenhang mit drängenden gesellschaftspolitischen Themen
der Migration und Globalisierung steht und, wie inzwischen breit erforscht, aus
dieser Perspektive herkömmliche kulturelle Ordnungsmuster wie Nationalsprache
und Schreiben in der Muttersprache in Frage stellt.¹⁰⁷ Gleichzeitig beginnt eine
Renaissance sprachexperimentellen und avantgardistischen Schreibens, die auch
mit dem digitalen Medienwandel in Zusammenhang steht.¹⁰⁸ Dieser aktuellen
Konstellation wird jene zu Beginn des 20. Jahrhunderts gegenübergestellt, in der
sich einerseits die Prägekraft der Konzepte Nationalsprache und einsprachig-mut-

106 Gramling, David. „Zur Abwicklung des Mythos literarischer Einsprachigkeit“. kultuRRevolution
65 (2013): 11– 16, hier 11. Zu einem ähnlichen Schluss kommt der Autor in Ders. Invention, 113– 134,
hier 114.
107 Vgl. Trigonakis: Global Playing; Yildiz: Beyond.
108 Kilchmann, Esther. „Mehrsprachigkeit und deutsche Literatur. Zur Einführung“; Dies. „Von der
Erfahrung zum Experiment: Literarische Mehrsprachigkeit 2000–2015“. Gegenwart schreiben. Zur
deutschsprachigen Literatur 2000–2015. Hg. Corina Caduff und Ulrike Vedder. Paderborn: Fink 2017.
177– 186.

32 Einleitung



tersprachlicher Sprachgemeinschaft auf einem Höhepunkt befindet, andererseits
deren Wirkmacht bereits poetologisch reflektiert (und gebrochen) wird und im
Zuge avantgardistischer Strömungen mit intermedialen und mehrsprachigen
Schreibweisen experimentiert wird. Zwischen diesen literaturhistorischen Polen
entfalten sich, wie die einzelnen Kapitel darlegen, unterschiedliche Ausprägungen
mehrsprachigen Schreibens, für die doch insgesamt das Spannungsfeld zwischen
der Thematisierung sozio-historischer Kontexte wie Migration und Exil und dem
Experimentieren mit neuen, von bisherigen Sprachordnungen abweichenden
Schreibweisen bestimmend ist.

Zu Beginn desKapitels 2 erfolgt eine kurze historische Herleitung der Konzepte
Muttersprache und Nationalsprache, die ihrerseits beide mit der kulturellen Norm
der Einsprachigkeit verbunden sind. Die bisherige Forschung zur literarischen
Mehrsprachigkeit hat diesbezüglich vor allem den prägenden Einfluss romantischer
Philosophie und namentlich Johann Gottfried Herders betont. Zu ergänzen gilt es in
meiner Darstellung, dass für den deutschsprachigen Raum bereits bei der Her-
ausbildung einer deutschen Literatursprache im Barock poetologische Diskussio-
nen um Ein- und Mehrsprachigkeit geführt wurden und poetische Innovation mit
der Abweichung von der herrschenden Sprachpraxis verbunden wurde. Ebenfalls
nicht ausreichend beachtet worden ist bislang, dass zu Beginn des 20. Jahrhunderts
von Seiten der Literatur- und Sprachwissenschaft Konzepte von Nationalliteratur
und Muttersprache eine weitere Zuspitzung erfuhren und zudem eine neue
staatspolitische Bedeutung durch die Neuordnung weiter Teile Mittel- und Osteu-
ropas nach (sprach‐)nationalen Kriterien in Folge des Ersten Weltkriegs. Die Na-
tionalsprache als kulturelle und politische Ordnung, die Vorstellung der (mutter-
sprachlich-einsprachig begründeten) Sprachgemeinschaft und ihre
identitätsstiftende Bedeutung für den Einzelnenwarmit anderenWorten in Europa
historisch gesehen nie mächtiger. Gleichzeitig ergeben sich gerade daraus Span-
nungen zur faktisch weiterhin verbreiteten (oder durch die durch den Ersten
Weltkrieg initiierten Fluchtbewegungen neu entstandenen) regionalen und indi-
viduellen Mehrsprachigkeit. Literaturhistorisch gesehen trifft diese soziolinguisti-
sche Situation auf die Moderne mit ihren ästhetischen Normverstößen, experi-
mentellen Ansätzen und sprachkritischen Positionen. Mit Franz Kafka und Dada
Zürich wird ebendieses Spannungsfeld genauer untersucht. Kafka stellt aus der
spezifisch jüdischen Erfahrung heraus nationale Einheitsvorstellungen in Frage
und sucht nach einer Alternative des Deutschen als nicht territorial bzw. national
und monolingual gebundener, sondern von Entortung und Wanderschaft gezeich-
neter Literatursprache. In diesem Sinne sind sowohl die „Rede über den Jargon“ als
auch die Erzählung „Die Sorge des Hausvaters“ als grundlegende poetologische
Beiträge zum Komplex literarischer Mehrsprachigkeit zu lesen. Mit Dada Zürich
tritt eine der frühsten Formen avantgardistisch-experimenteller Gestaltung von

Einleitung 33



Mehrsprachigkeit in den Fokus. Entgegen einer gerade in der germanistischen
Forschung verbreiteten Trennung zwischen Mehrsprachigkeit als Ausdruck einer
biografischen Erfahrung einerseits und eines artifiziell erzeugten Sprachspiels
anderseits, ist hier zu argumentieren, dass sich bei Dada Zürich beides verbindet.
Hugo Ball, Richard Huelsenbeck, Tristan Tzara, Emmy Hennings und andere ge-
stalten experimentelle Sprachformen in radikaler Abweichung von national-
sprachlichen Normen. Sprachmischung dient dabei als Instrument umfassender
Sprachkritik und als Möglichkeit, Poetizität zu erzeugen. Gleichzeitig verbindet sich
damit das politische Anliegen des Widerstandes gegen den Nationalismus der
kriegsführenden Mächte und die Überwindung nationaler Grenzen. Zu wenig be-
achtet wurde von der Forschung außerdem, wie die biografische Mehrsprachigkeit
der Künstlerinnen und Künstler aber auch der Entstehungsort der Dada Bewegung,
Zürich als Einwanderungsstadt und Kulturmetropole eines mehrsprachigen Lan-
des, in die Kunstproduktion hineinwirkt.

Kapitel 3 legt im Anschluss an die Untersuchung zur literarischen Mehrspra-
chigkeit als Teil der Kritik an nationalen Paradigmen um 1900 und der Entwicklung
experimenteller Schreibweisen, die Auseinandersetzungen um Muttersprache und
fremde Sprachen im Schreiben deutschsprachiger Exilautorinnen und -autoren
nach 1933 dar. Die nationalsozialistische Verfolgung und die Emigration lässt die
Sprachfrage für viele betroffene Autorinnen und Autoren zu einer beruflichen
Überlebensfrage werden: Soll weiterhin in der Erstsprache Deutsch geschrieben
werden, die nun allerdings auch die Sprache des Nationalsozialimus‘ ist und wenn
ja, für welches Publikum? Ist es stattdessenmöglich in der, bislang unter Umständen
nicht vollständig oder gar nicht beherrschten, Sprache des Exillandes zu publizie-
ren? Das Kapitel gibt zunächst anhand von Essays und Reden von Ernst Bloch, Lion
Feuchtwanger, Klaus Mann, Hilde Spiel und Peter Weiß einen Überblick darüber,
wie diese Fragen von Exilautoren diskutiert wurden und welche weiterführenden
poetologischen Reflexionen zum Schreiben im Exil sich daran knüpfen. Der
Hauptschwerpunkt des Kapitels liegt dann auf der Untersuchung von Verfahren
textinterner Mehrsprachigkeit in Texten von Konrad Merz und Mascha Kaléko. Für
beide Autoren steht dabei die von der Forschung bislang zu wenig beachtete Ver-
bindung avantgardistischer Formen mit der Schilderung der Exilfahrung bzw. die
Adaption sprachexperimenteller Techniken für die Erfahrung der Entortung und
Vertreibung im Zentrum. Bei Mascha Kaléko werden dafür die noch in Berlin pu-
blizierten Texte aus dem Umkreis des Kabaretts mit jenen aus der Zeit des New
Yorker Exils verbunden, um so eine Kontinuität in der (mehr‐)sprachigen Gestal-
tung des Deutschen herauszuarbeiten, die ihre Wurzeln in der Exilerfahrung, aber
auch in Kalékos jiddisch-deutschem Bilingualismus und ihrer Adaption kabaret-
tistisch-dialektaler Darstellungsweisen hat. Gegenüber der bestehenden Forschung
zeigt das Kapitel, dass die Thematik der Mehrsprachigkeit in der Exilliteratur nicht

34 Einleitung



nur mit transkulturellen bzw. -nationalen Fragestellungen verbunden ist, sondern
darüber hinaus über stark sprachreflexive und poetologische Aspekte verfügt.

Kapitel 4 untersucht mit den Berichten von Überlebenden der NS-Lager einen
weiteren Bereich literatursprachlicher Auswirkungen der nationalsozialistischen
Verfolgung. Im Fokus stehen Primärtexte, in denen nicht das Deutsche die domi-
nante Trägersprache ist, die aber gleichwohl in der Begriffsprägung Robert Stock-
hammers als „auchdeutsche Literatur“¹⁰⁹ zu verstehen sind, insofern der Verwen-
dung des Deutschen im sonst anderssprachigen Text eine besondere Bedeutung
zukommt. Untersucht werden Zeugenberichte von Menschen, die als französische,
italienische und rumänische Jüdinnen und Juden, Kommunisten, Widerstands-
kämpferinnen und Widerstandskämpfer in unterschiedliche Konzentrationslager
verschleppt wurden. Primo Levi und Jorge Semprún sowie die in Deutschland kaum
bekannten Autorinnen und Autoren Odette Abadi, Oliver Lustig, Françoise Maous,
David Rousset und Germaine Tillion, gestalten ihre Schilderung der Lagererfahrung
als eine buchstäblich gebrochene Erzählung, in der die nachträgliche, bis zu einem
gewissen Grad Kohärenz herstellende, Narration vom Deutsch der Lager und der
damit unmittelbaren Erfahrung der Gewalt und Unverständlichkeit durchsetzt und
heimgesucht bleibt. Wie darzulegen seinwird, geht es dabei nicht ausschließlich um
eine Abbildung der historischen Sprachsituation in den Lagern, vielmehr wird über
textinterne Mehrsprachigkeit eine nachgerade Babelsche Textur geschaffen und
damit ein Verweis auf Babel als biblischer Topos der Zerstörung und Verwirrung.
Das Kapitel zeigt so, dass der Topos Babel weit wichtiger für die literarische Aus-
einandersetzung mit dem Holocaust ist, als bislang angenommen. Außerdem
wendet es sich einer Form literarischer Mehrsprachigkeit zu, die nicht positiv als
grenzüberschreitend und von herrschenden Normen befreiend gestaltet wird,
sondern als Signum der Katastrophe. Sprachwechsel und -mischung werden mithin
eingesetzt, um die traumatische Erfahrung totaler Inkommunikabilität, die Grenzen
von Übersetz- und Verstehbarkeit ebenso wie literarischer Darstellungskonventio-
nen zur Darstellung zu bringen. Im Gesamtverlauf der Studie führt der ‚Umweg‘
über die Zeugnisse über die deutschen NS-Verbrechen in fremden Sprachen die
historische Verstrickung des Deutschen in den Holocaust und den nationalsozia-
listischen Aggressionskrieg vor Augen. Das Kapitel ist deshalb kein Exkurs, sondern
legt die Grundlage für die Untersuchung der Verbindung von Sprachreflexion,
Mehrsprachigkeit und Erinnerung in der deutschsprachigen Nachkriegsliteratur.

Kapitel 5 beginnt entsprechend mit einer kurzen Zusammenfassung der Dis-
kussion um die (Un‐)Möglichkeit einer Weiterführung der deutsche Literaturtra-
dition und der Gestaltung des Deutschen nach Holocaust und Zweitem Weltkrieg.

109 Stockhammer: „Wie deutsch“, 153.

Einleitung 35



Außerdem wird daran erinnert, dass die kulturellen Vorstellungen von einer ter-
ritorial verankerten Literatur sowie von einer muttersprachlich begründeten na-
tionalen Sprachgemeinschaft und der natürlichen Einsprachigkeit gerade im
Deutschland der Nachkriegszeit noch in vielen Bereichen ungebrochen wirksam
sind. Vor diesem Hintergrund ist das Werk Paul Celans besonders interessant und
die darin reflektierte Spannung zwischen Mehrsprachigkeit und Festhalten am
Deutschen als Dichtungssprache nach dem Holocaust.

Zunächst werden Celans Selbstaussagen zum Schreiben in der Muttersprache
und zu seinen übrigen Sprachkenntnissen in den Briefen, der Bremer Rede und den
Antworten auf die Umfragen der Librairie Flinker diskutiert. Dabei ist darzulegen,
dass er den Terminus der Muttersprache in einem Sinn verwendet, der entschieden
von deren historischen Zuspitzung als Artikulationsform eines nationalen Kollek-
tivs im Laufe des 19. Jahrhunderts abzugrenzen ist und vielmehr an eine indivi-
duelle Sprachbiografie geknüpft ist, die die Begegnung mit anderen Sprachen und
Kulturen nicht ausschließen muss. In der Bremer Rede ist zu zeigen, wie Celan in
diesem Zusammenhang auch an ein jüdisches Verständnis des Deutschen als
Sprache der Vermittlung erinnert und daran, dass auch die deutsche Mehrheits-
gesellschaft ihre Sprache nicht vollkommen besitzt, sondern sie nolens volens mit
ihm, dem überlebenden osteuropäischen Juden mit Wohnsitz in Paris, teilt. Nach-
zugehen ist ferner der Frage, warum Celan auf Fragen nach seinen (in einigen
Fällen so gut wie vollkommenen) Fremdsprachkenntnissen ablehnend oder aus-
weichend reagierte. Dabei zeichnet sich eine Gegenstimme zu einem eher positiven
Verständnis von Mehrsprachigkeit und Sprachmischung ab, wie es namentlich
gegenwärtig in der Gegenwartsliteratur verbreitet ist. Celan formt stattdessen den
poetologischen Grundsatz vom schicksalshaft Einmaligen der Sprache. Ihm wird in
der Büchnerpreisrede nachgegangen und gefragt, inwiefern daraus und aus Celans
Denkfigur der Begegnung ein eigener Ansatz zur Erfassung dessen bereitgehalten
wird, was die Forschung „literarische Mehrsprachigkeit“ nennt, was aber im Ver-
ständnis Celans eher das Einmalige des Gedichts und seiner Sprache kennzeichnet.
Das Kapitel schließt mit der Analyse von drei Gedichten aus der Niemandsrose, in
der Sprachwechsel und Sprachmischung in diesem Sinne interpretiert werden.

Kapitel 6 ist W.G. Sebald gewidmet und folgt weiter der Bedeutung literarischer
Mehrsprachigkeit in der Darstellung von Zerstreuung und gleichzeitig am Übergang
der Erinnerung historischer Zäsuren und der Thematisierung gegenwärtiger Reise-
und Migrationsbewegungen. Gleichzeitig wird hier die erste umfassende Untersu-
chung der Bedeutung mehrsprachiger Verfahren bei W.G. Sebald vorgelegt. Gezeigt
wird, dass diese und die damit verbundene Sprach- und Darstellungsreflexion nicht
nur in Austerlitz, wo sie von der Forschung bereits bemerkt wurden, sondern auch
in den Ausgewanderten und Schwindel. Gefühle. eine wichtige Rolle spielen. Eben-
falls in diesem Zusammenhang wird erstmals die Verhandlung des oberdeutschen

36 Einleitung



Dialekts bei Sebald analysiert und gezeigt, wie er sich von diesem als Muttersprache
gekennzeichnetem Idiom abwendet und an seine Stelle eine verfremdete, mit
Szenen der Übersetzung und Intertextualität verbundene Literatursprache setzt.
Insgesamt ist zu argumentieren, dass es sich bei den behandelten Texten um eine
„Literatur ohne festen Wohnsitz“ im Sinne Ottmar Ettes handelt und Sebald seine
Hauptthemen Geschichte, Katastrophen und Erinnerungsprozesse in einem Netz
von Vermittlungs- und Transferprozessen gestaltet, die nicht zuletzt mittels trans-
lingualer Bewegungen vollzogen werden. Mit Doris Bachmann-Medicks kann dabei
von einem „translationalen“ Vorgehen gesprochen werden, insofern gerade das
Übersetzen zwischen Sprachen und Räumen bei Sebald zentral mit der Gewinnung
von Erinnerung, Wissen über die Vergangenheit und deren Darstellung verbunden
wird. Im Gesamtaufbau der Studie besetzt Sebalds Literatur gewissermaßen eine
Scharnierposition zwischen Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Einerseits sind
mehrsprachige Schreibweisen und die poetologische Reflexion der Sprachthematik
noch stark mit Fragen der Darstellung insbesondere der NS-Geschichte und ihrer
traumatischen Nachwirkung verknüpft. Andererseits wird diese Erinnerung bereits
multidirektional geöffnet und die (Deutsch‐)Sprachigkeit seiner Texte allenthalben
von Bewegungen der Deterritorialisierung ergriffen. Die Gestaltung von Mehr-
sprachigkeit im Kontext von Transkulturalität und Multiperspektivität bei Sebald
stellt so einen Übergang dar zum letzten Kapitel.

Dieses abschließende Kapitel 7 behandelt Mehrsprachigkeit in der Literatur
um 2000. Dabei verfolgt es den Anspruch, das mittlerweile in Einzelstudien zu be-
stimmten Autorinnen und Autoren gut erfasste Gebiet bereits historisierend und
binnendifferenzierend zu überblicken. Dargelegt wird, wie sich zunächst um die
Jahrtausendwende textinterne Mehrsprachigkeit zusammen mit Thematisierung
von Globalisierung, Inter- bzw. Transkulturalität und Migration entwickelt und
insbesondere von Autorinnen und Autoren eingesetzt wird, die Deutsch als Zweit-
sprache schreiben. Ein Merkmal dieser vielfältigen Literatur, die im Rahmen eines
Kapitels selbstredend nicht im Einzelnen bearbeitet werden kann, ist, dass sie von
starken poetologischen Reflexionen begleitet wird. Das Kapitel untersucht deshalb
Poetikvorlesungen, Reden und Essays von Yoko Tawada, Herta Müller, José F.A.
Oliver, Ilja Trojanow und Marica Bodrožić. Bezüglich ihrer (Sprach‐)Biografie wie
ihres Literaturschaffens ist diese Gruppe divers. Ihre poetologischen Texte aller-
dings zeigen gemeinsame Wahrnehmungsmuster von Mehrsprachigkeit und damit
verbundene gesellschaftspolitische Anliegen. So geht es in erster Linie um eine
kritische Auseinandersetzung mit dem um 2000 im deutschsprachigen Raum noch
immer als wirkmächtig empfundenem Konzept der muttersprachbasierten Natio-
nalliteratur. Hier wird Mehrsprachigkeit als Mittel einer breit angelegten Kultur-
kritik verstanden. Auf im engeren Sinne poetologischer Ebene wird die biografische
Zwei- oder Mehrsprachigkeit und die Erfahrung des Sprachwechsels (im Unter-

Einleitung 37



schied zu früheren Texten) durchgängig als positive Ressource poetischer Schaf-
fenskraft begriffen. Dabei kristallisieren sich textübergreifend bestimmte Topoi
und Motive heraus, die es als ein bereits literarisierendes Erzählen und nicht als
sachgetreuen biografischen Bericht eines erlebten Sprachwechsels zu erfassen gilt.
Insgesamt soll so gezeigt werden, wie sich im ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts
ein poetologischer Diskurs zu mehrsprachiger Literatur formiert, der auch eine
Grundlage für deren weitere Ausformung darstellt. In der zweiten Hälfte des Ka-
pitels wird die These vertreten, dass sich literarische Mehrsprachigkeit seit 2010
bereits wieder von der biografischen Verhaftung und auch der transkulturellen
Thematik löst und zunehmend zusammen mit experimentellen Verfahren genutzt
wird. Untersucht wird diese Entwicklung mehrsprachiger Literatur hin zu experi-
mentellen Texten punktuell am Werk der Lyrikerin Heike Fiedler. Die Studie
schließt mit einem Ausblick auf die Frage nach dem Einfluss des aktuellen Medi-
enumbruchs der Digitalisierung auf die literarische Gestaltung von Mehrsprachig-
keit und zeigt damit gleichzeitig ein Desiderat für weitere Forschungen auf.

Schließlich ist festzuhalten, dass trotz der Vielzahl der in der Studie behan-
delten Primärtexte lange nicht alle Autorinnen und Autoren und Texte erfasst
werden konnten, die für eine Geschichte literarischer Mehrsprachigkeit in der
deutschsprachigen Literatur grundsätzlich interessant wären. Die getroffene Aus-
wahl folgt, wie bereits dargelegt, literaturhistorischen Einteilungen und will die
Bedeutung mehrsprachiger Schreibweisen in Verschränkung mit literarischen Be-
wegungen und poetologischen Reflexionen von der Moderne über Exil-, Nachkriegs-
und Gegenwartsliteratur an dafür besonders geeigneten Werkanalysen sichtbar
machen. Verbunden ist damit der Anspruch, dass die an den untersuchten Texten
gewonnenen Thesen auch für die Untersuchung weiterer Primärliteratur nutzbar
gemacht werden können. Über die erarbeiteten Textbefunde hinaus ist es so Ziel
der vorliegenden Studie, ein theoretisches und literaturhistorisches Gerüst für die
weitere Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit sowie ihre bessere Beachtung
im Kontext einzelner Werke zu erstellen.

38 Einleitung



1 Theorie: Für eine Lektüre literarischer
Mehrsprachigkeit aus sprachphilosophischer
und (post‐)strukturalistischer Perspektive

Ziel dieses Kapitels ist die Entwicklung eines neuen, literaturtheoretisch basierten
Ansatzes zur Beschreibung literarischer Mehrsprachigkeit. Dazu werden ausge-
hend von Ferdinand de Saussures Zeichenmodell erstmals die in den literatur-
theoretisch maßgeblichen Theorierichtungen des 20. Jahrhunderts – Formalismus
und Strukturalismus, Kritische Theorie, Psychoanalyse und Dekonstruktion – vor-
handenen Ansätze zur Deutung von Mehrsprachigkeit systematisch erschlossen
und mit Blick auf die Textanalyse diskutiert. Insgesamt verknüpft sich damit der
Anspruch, die bereits präsentierten Forschungsrichtungen kulturwissenschaftli-
cher und soziolinguistischer Prägung sowie die Typologisierungen von Formen und
Funktionen literarischer Mehrsprachigkeit zu ergänzen. Ihnen gilt es einen eigen-
ständigen theoretischen Ansatz zur Seite zu stellen, mit dem insbesondere die für
jede literarische Sprachgestaltung zentralen Vorgänge der Autoreferentialität und
Poetizität in ihrer Verbindung zu mehrsprachigen Schreibweisen erfasst werden
können sowie darüber hinaus deren enge Verbindung zu Fragen der Sprachkritik
und der „Materialität der Kommunikation“¹. Meine Neukartierung literarischer
Mehrsprachigkeit stellt Ansätze ins Zentrum, die ausgehend vom Interesse an der
Sprache als Systemvon Zeichen einenWeg von der sprachlichen Beschaffenheit des
Textes zu seiner literaturtheoretischen Erfassung aufzeigen, den auch meine Studie
einschlagen will, indem sie ausgehend von der Konstatierung einer linguistisch
beschreibbaren Sprachdifferenz nach deren Funktion und Deutbarkeit im Medium
der Literatur fragt. Besonders interessiert dabei die Auseinandersetzung der un-
tersuchten Texte mit dem Signifikanten als sinnlich (auditiv und/oder visuell)
wahrnehmbaren Teil von Sprache. Im Laufe der Studie wird immer wieder zu
beobachten sein, wie gerade in der Begegnung mit anderssprachigen Textteilen
diese gleichsam materielle Dimension des Textes augenfällig wird, die ihrerseits,
wie es David Wellberry formuliert hat, ein „nichtreduzierbares Element auf dem
Schauplatz der Bedeutung“² darstellt.

1 Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.).Materialität der Kommunikation. Frankfurt/
Main: Suhrkamp, 1988.
2 Wellberry, David E. „Die Äußerlichkeit der Schrift“. Schrift. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und K.
Ludwig Pfeiffer. München: Fink, 1993. 337–348, hier 343. Zur Diskussion dieser materiellen Dimen-
sion von Sprache und Schrift, die im Akt des Lesens als sinnstiftender Tätigkeit gleichsam aufgelöst

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-002



Es ist bislang nicht ausreichend beachtet worden, dass im Rahmen umfassen-
der sprachkritischer und -philosophischer Fragestellungen so gut wie durchgängig
auch Mehrsprachigkeit bzw. Differenzen zwischen verschiedenen Sprachen disku-
tiert werden. Dies gilt bereits für Saussures Vorlesungen zur allgemeinen Sprach-
wissenschaft sowie für die Schriften der russischen Formalisten und Roman Ja-
kobsons. Walter Benjamin erkundet in seinem Übersetzeraufsatz das Verhältnis
zwischen den Sprachen als erkenntnisstiftend hinsichtlich des Wesens der Sprache
überhaupt, und auch Theodor W. Adorno beschäftigt sich mit Fremdwörtern im
Rahmen übergreifender sprachphilosophischer Fragestellungen. Psychoanalytische
Ansätze lassen Sprachwechseln als Möglichkeit der Einsicht in Prozesse der Erin-
nerung und Verdrängung eine besondere Aufmerksamkeit zukommen. Schließlich
verbindet Jacques Derrida seine biografische Spracherfahrung mit sprachphiloso-
phischen Grundpositionen. In die literaturwissenschaftliche Mehrsprachigkeits-
forschung eingegangen sind bereits Derridas Schrift Die Einsprachigkeit des Ande-
ren sowie Adornos Fremdwörteraufsätze. Im vorliegenden Kapitel gilt es zu zeigen,
dass darüber hinaus in zeichentheoretisch und sprachphilosophisch basierten
Ansätzen des 20. Jahrhunderts die Reflexion mehrsprachiger Konstellationen dazu
dient, entscheidende Einsichten in die Beschaffenheit von Sprache überhaupt und
in das System der Zeichen zu gewinnen. Textinterne Mehrsprachigkeit funktioniert
dabei als Hervorhebung des Signifikanten, der über die einzelsprachliche Abwei-
chung besonders anschaulich hervortritt.

In der inhaltlichen Ausrichtung ihrer Deutungsarbeit unterscheiden sich die
diskutierten Ansätze gemäß ihrer disziplinären Ausrichtung und ihres spezifischen
Erkenntnisinteresses. Während in den von linguistischen Beobachtungen ausge-
henden formalistischen Schriften und auch bei Roman Jakobson die Abweichungen
der poetischen Sprachgestaltung von der Alltagssprache im Zentrum stehen, geht es
den philosophischen Ansätzen um bedeutungsgenerierende Prozesse, im psycho-
analytischen Ansatz erklären biografisch-psychische Prozesse den Sprachwechsel.
Gemeinsam ist ihnen allerdings, dass Sprachwechsel und -mischung als Produkt von
bestimmten Prozessen der Verdichtung und Überlagerung verstanden werden und
darüber hinaus als selbstreferentieller Verweis auf das sprachliche Medium selbst.
Aus eben diesem Grund lassen sich die mehrsprachigen Stellen nicht eindeutig
übersetzen, sondern müssen in ihrem Netz von Bezügen entziffert werden. Mit dem
Fokus auf die Zusammenhänge von Mehrsprachigkeit, Sprachkritik und Poetizität
ergeben sich aus den untersuchten Schriften Gemeinsamkeiten, aus denen die für

werden muss, vgl.: Kammer, Stephan. „Visualität und Materialität der Literatur“. Handbuch Lite-
ratur & Visuelle Kultur. Hg. Claudia Benthien und Brigitte Weingart. Berlin: De Gruyter, 2014. 31–47.

40 1 Theorie



diese Studie grundlegende Theorie zur Lesbarkeit textinterner Mehrsprachigkeit
als poetisches Erzeugnis entwickelt werden kann.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität des fremden Wortes bei
Ferdinand de Saussure, den russischen Formalisten, Roman
Jakobson und Michail Bachtin

Ferdinand de Saussure thematisiert in seinem 1916 posthum veröffentlichten Cours
de linguistique générale Mehrsprachigkeit zwar nur kurz, aber gleichwohl an der
zentralen Stelle, an der er die Beschaffenheit des Signifikanten ausführt und er-
örtert, wie dieser in seiner opaken Lautbildlichkeit in das System der Sprache als
bedeutungsstiftend eingebunden wird. Dabei geht er zunächst auf die physikalische
Grundlage von Sprache als Übermittlung von „Schallwellen vom Mund von A zum
Ohr von B“³ ein, der von dem psychischen Prozess der Assoziation eines Lautbildes
mit einem entsprechenden Konzept begleitet wird. Letzteres gelingt allerdings nur
unter Sprechern, die der gleichen Sprache mächtig sind. Anderenfalls bleibt Spre-
chen und Hören ein rein physikalischer Akt, in dem lediglich unverständliche Laute
ausgetauscht werden: „Wenn wir eine Sprache hören, die wir nicht kennen, neh-
men wir sehr wohl die Laute wahr, aber aufgrund unseres Unverständnisses blei-
ben wir vom sozialen Ereignis ausgeschlossen.“⁴ Damit wird im CLG die Wahr-
nehmung einer fremden Sprache mit der ihrer erhöhten lautbildlichen Seite bei
gleichzeitigem Schwinden des kommunikativen Nutzens enggeführt. Untersuchun-
gen von Seiten der Fremdsprachendidaktik haben inzwischen einen entsprechen-
den Zusammenhang von Spracherwerb und Sprachbewusstheit (language aware-
ness) festgestellt. In der fremden Sprache fallen Steffi Morkötter zufolge Laut- und
Schriftbilder, aber auch wörtliche Bedeutungen idiomatischer Wendungen stärker
ins Auge.⁵ Saussure führt für seine zentrale These von der Arbitrarität des Zeichens
die Existenz verschiedener Sprachen als Beweis an:

Die Idee von ‚soeur‘ (‚Schwester‘) ist durch keine innere Beziehung an die Lautfolge s-ö-r ge-
bunden, die ihr als Signifikant dient; sie könnte auch durch irgendeine andere wiedergegeben
werden; das beweisen schon die Unterschiede zwischen den Sprachen und selbst die Existenz

3 Saussure: CLG, 63.
4 Ebd., 65.
5 Morkötter, Steffi. Language Awareness und Mehrsprachigkeit. Eine Studie zu Sprachbewusstheit
und Mehrsprachigkeit aus der Sicht von Fremdsprachenlernern und Fremdsprachenlehrern. Frank-
furt/Main: Peter Lang, 2005.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 41



von verschiedenen Sprachen: Das Signifikat ‚boeuf‘ (‚Ochse‘) hat auf der einen Seite der
Sprachgrenze b-ö-f zum Signifikanten, auf der anderen o-k-s.⁶

So wird im CLG en passant klar, dass sich die unterschiedlichen Sprachen ihre
physikalisch-lautbildliche Seite teilen und gerade die Mehrsprachigkeit die Arbit-
rarität des Bezugs von Signifikant und Signifikat in jeder Sprache vor Augen führt.
Gegenüber dieser Arbitrarität und Binarität des Zeichens erhält die Sprachge-
meinschaft die Funktion, die Herstellung von Bedeutung zu konventionalisieren
und zu regulieren und so die symbolische Ordnung herzustellen und aufrechtzu-
erhalten. Saussure beschreibt sie als eine Art Zwangsgemeinschaft, in der die
Konvention zur Sprachverwendung strikt festgelegt und bewahrt wird:

Wenn der Signifikant einerseits hinsichtlich der Idee, die er wiedergibt, als frei gewählt er-
scheint, so ist er andererseits hinsichtlich der Sprachgemeinschaft, die ihn verwendet, nicht
frei: Er ist aufgezwungen. […] Man sagt zur Sprache: ‚Wähle!‘, aber man fügt gleichzeitig bei:
‚Du nimmst dieses Zeichen und kein anderes‘.⁷

Demzufolge beschneidet die Gemeinschaft der Sprecher einer nationalen Sprache
die in der Arbitrarität des Lautbildes angelegte Freiheit rigoros und ordnet sich
Signifikanten wie individuelle Sprecher unter. Dabei muss die Wahrnehmung des
Signifikanten in seiner Dinglichkeit hinter seine feste Bindung an ein bestimmtes
Signifikat zurücktreten. Die Sprachgemeinschaft verstärkt mithin die Sprache
(langue) als System zurmöglichst eindeutigen Bedeutungsgenerierung, während die
Konfrontation mit anderen Sprachen gerade Arbitrarität und lautbildliche Be-
schaffenheit des Signifikanten hervorhebt. So wird sichtbar, dass der Signifikant
nicht restlos im Signifizierten aufgeht und die langue auf die language als allen
Menschen gemeinsame Fähigkeit zur Lautproduktion wie auf die parole als Rede
des Einzelnen geöffnet. Diese Erkenntnis stellt im CLG allerdings eher eine Art
Nebenprodukt von Saussures Theorie der Binarität des Zeichens dar. Ebenso wie er
den Signifikanten vollständig dem Signifikat unterstellt, geht Saussure auch davon
aus, dass niemand ein Interesse an einer Durchbrechung der von der Sprachge-
meinschaft gesetzten Grenzen hat, wenn er behauptet: „[J]edes Volk ist im allge-
meinen mit der Sprache zufrieden, die es hat.“⁸ Von der in der vorliegenden Studie
untersuchten Literatur wird diese Annahme allerdings widerlegt, indem es hier
gerade darum geht, in der vorgefundenen, national geprägten Sprache über die

6 Ebd., 106.
7 Ebd., 108.
8 Ebd., 109.

42 1 Theorie



translingual ausgerichtete Arbeit am Signifikanten Verschiebungen und Erweite-
rungen vorzunehmen.

Ausgehend von dieser linguistischen Basis erarbeitet der Formalismus Krite-
rien für eine Analyse der poetischen Sprache. Textinterner Sprachwechsel wird
dabei als Mittel der poetischen Abweichung und somit der Durchbrechung kon-
ventionalisierter Bedeutung beschrieben. Über ihn lassen sich Fragen der Mate-
rialität und Mehrdeutigkeit verhandeln. Die methodischen Ansätze des russischen
Formalismus sind für diese Arbeit deshalb wichtig, weil sie linguistische mit lite-
raturwissenschaftlichen Fragestellungen verbinden und darüber hinaus die lite-
rarische Sprache in ihren Abweichungen von alltagssprachlichen Normen, ihrer
Materialität und ihrer Ästhetizität untersuchen.⁹ Wie zu zeigen sein wird, stellen
insbesondere Viktor Šklovskijs Konzept der Verfremdung und Abweichung sowie
Roman Jakobsons Begriff der Poetizität ein griffiges Instrumentarium zur Unter-
suchung der ästhetischen Gestaltung von Mehrsprachigkeit dar, insofern sie lite-
rarische Sprachmischung als spezifischen Kunstgriff und Mittel zur Erzeugung von
Poetizität fassbar machen.

In seiner grundlegenden Untersuchung „Kunst als Kunstgriff“ von 1917 geht
Viktor Šklovskij vom Problem der Automatisation der Wahrnehmung aus, die auch
die Sprache erfasst:

Das Ding geht gleichsam in einer Verpackung an uns vorüber, wir wissen, daß es existiert, da es
Raum einnimmt, aber wir sehen nur seine Oberfläche. Unter dem Einfluß einer solchen
Wahrnehmung schwindet das Ding […]. Auf dieselbe Weise nehmen wir die Wörter in der
Umgangssprache wahr: sie werden nur halb gehört. […] So geht das Leben dahin, wird zum
Nichts. Die Automatisation verschlingt alles.¹⁰

Die Aufgabe der Kunst nun besteht Šklovskij zufolge darin, diesen Prozess zu un-
terbrechen, um „die Wahrnehmung des Lebens wiederherzustellen, die Dinge
fühlbar, den Stein steinig zu machen“¹¹. Eine solche Entautomatisierung könne
durch zwei Verfahren bewirkt werden: durch die „Verfremdung“ und die „Kom-
plizierung der Form“¹². Bei der Verfremdung (russ. ostranenie)¹³ geht es darum,

9 Vgl. dazu das Standardwerk Hansen-Löve, Aage A. Der russische Formalismus. Methodologische
Rekonstruktion seiner Entwicklung aus dem Prinzip der Verfremdung. Wien: Verl. d. österr. Akad. d.
Wiss., 1978.
10 Šklovskij, Viktor. „Kunst als Kunstgriff“. Ders. Theorie der Prosa. Hg. u. übers. v. Gisela Droha.
Frankfurt/Main: Fischer, 1984. 7–24, hier 13.
11 Ebd.
12 Ebd

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 43



dass „die Dinge nicht beim Namen genannt werden“¹⁴, was durch den Einsatz der
rhetorischen Figuren Metonymie, Metapher und Symbol erreicht werden kann.
Aber auch textinterne Mehrsprachigkeit kann darunter gerechnet werden, insofern
darin von der im einzelsprachlichen Zusammenhang erwarteten und automati-
sierten Bezeichnung abgewichen und ein Effekt der Verfremdung erzeugt wird.¹⁵
Šklovskij sieht insgesamt eine Strukturähnlichkeit zwischen der poetischen Spra-
che, die die Wahrnehmung vom Automatismus befreit, und einer fremden Sprache:
„Nach Aristoteles soll sie [=die dichterische Sprache, E.K.] fremdartig und überra-
schend wirken; in der Praxis ist sie oft eine fremde Sprache“¹⁶. Aufgegriffen wird
hier die Stelle aus Aristoteles‘ Poetik, in der „fremdartige Ausdrücke“ als dichteri-
sche Mittel begriffen werden: „Die sprachliche Form ist erhaben und vermeidet das
Gewöhnliche, wenn sie fremdartige Ausdrücke verwendet. Als fremdartig be-
zeichne ich die Glosse, die Metapher, die Erweiterung und überhaupt alles, was
nicht üblicher Ausdruck ist.“¹⁷ Während Aristoteles bezüglich der Vermeidung des
Gewöhnlichen weniger Sprachmischung und „Barbarismen“ als rhetorische Figu-
ren meinen dürfte, erweitert Šklovskij die poetischen Mittel der Verfremdung ex-
plizit um die Mehrsprachigkeit und überblendet die „Fremdartigkeit“ der poeti-
schen Sprache mit der Verwendung fremder Sprachen. So führt er als Beispiele
poetischer Praxis das Sumerische bei den Assyrern, das Lateinische des Mittelalters
und die Arabismen in der persischen Literatur ebenso an wie den in der russischen
Literatur gebräuchlichen Wechsel zwischen Schriftsprache, Dialekten und Fran-
zösisch. Šklovskij zufolge ist die Sprachmischung somit ein „besondere[r] Kunst-
griff, um die Aufmerksamkeit zu fesseln“¹⁸. Die Verwendung schwer oder nicht
verständlicher Sprachen trägt dazu bei, eine „schwierige, bewußt gehemmte, ge-
bremste Sprache“¹⁹ zu erzeugen, die wiederum konstitutiv für die Dichtung über-
haupt ist.

13 Für eine Diskussion von Šklovskijs Konzept in seinem historischen Kontext und mit Bezug auf
seine Rezeption vgl.: Lachmann, Renate. „Die ‚Verfremdung‘ und das ‚neue Sehen‘ bei Viktor Šlov-
skij“. Poetica 3 (1970): 226–249.
14 Šklovskij: „Kunst“, 22.
15 Sturm-Trigonakis (Global Playing, 154) rechnet die Entautomatisierung unter die „funktionalen
und rezeptionsästhetischen Aspekte literarischer Mehrsprachigkeit“.
16 Ebd.
17 Aristoteles. Poetik. Hg. u. übers. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart: Reclam, 1982. 71. Ähnlich heißt
es in der Rhetorik: „Daher ist es nötig, der Umgangssprache etwas Fremdartiges zu verleihen, denn
die Menschen bewundern das Entlegene.“ Aristoteles. Rhetorik. Übers. u. erl. v. Franz G. Sieveke.
München: Fink, 1980. 169.
18 Šklovskij: „Kunst“, 23.
19 Ebd.

44 1 Theorie



Nach Šklovskij beschreibt auch der Prager Strukturalist Jan Mukařovský das
Verhältnis von Standardsprache und poetischer Sprache als eines von Norm und
Abweichung. Als ein besonders eingängiges Beispiel für die Verletzung der stan-
dardsprachlichen Norm und damit die Erzeugung poetischer Sprache, verweist
auch er unter anderem auf die Sprachmischung.²⁰ Harald Fricke kategorisiert
demzufolge die textinterne Mehrsprachigkeit in der formalistischen Theorie als
eine Technik der Abweichung und Verfremdung neben anderen, die auf graphi-
scher, phonetischer, morphologischer und lexikalischer Ebene erzeugt werden.²¹

Das Interesse des Formalismus an Mehrsprachigkeit ist mithin ein doppeltes:
Einmal wird konkret textinterne Mehrsprachigkeit als Mittel von Verfremdung und
Abweichung begriffen und somit als ein künstlerisches Verfahren, durch das der
Effekt einer Entautomatisierung von Wahrnehmung erzielt wird und so scheinbar
bekannte Dinge und Sachverhalte neu gesehen werden können. Zum anderen wird
die dichterische Sprache selbst mit einer fremden Sprache verglichen, insofern sie
von der Alltagssprache abweicht und ungewohnte Ausdrücke findet. Ins Zentrum
rücken dabei die Gestaltung des Signifikanten und seine Dinglichkeit.

Eben hier setzt Roman Jakobsons Begriff der Poetizität an. In seinem Aufsatz
„Was ist Poesie?“ von 1934 betont Jakobson die „Eigengesetzlichkeit des Wortes“²²
und die „Autonomie der ästhetischen Funktion“²³, die in der Dichtung zu Tage trete.
Poetizität manifestiere sich dadurch, „daß das Wort als Wort und nicht als bloßer
Repräsentant des benannten Objektes oder als Gefühlsausbruch empfunden wird.
Dadurch, daß die Wörter […] nicht nur indifferenter Hinweis auf die Wirklichkeit
sind, sondern eigenes Gewicht und selbständigen Wert erlangen.“²⁴ Mithin geht es
hier um ein selbstreferentielles Moment, in dem das Wort jenseits seiner Benen-
nungsfunktion in seiner (schriftlichen und lautlichen) Materialität wahrnehmbar
wird. In „Linguistik und Poetik“ (1960) wird diese These wiederaufgegriffen und in
der Bestimmung der sechs sprachlichen Funktionen weiterentwickelt. Dabei ist es

20 Mukařovský, Jan. „Standard Language and Poetic Language“. A Prague School Reader on Es-
thetics, Literary Structure, and Style. Selected and translated from the original Czech by Paul L.
Garvin. Bloomington: Indiana Univ. Press, 1964. 17–30, 18.
21 Fricke: Norm, 32.
22 Jakobson, Roman. „Was ist Poesie?“Ders. Poetik.Hg. v. Elmar Holenstein und Tarcisius Schelbert,
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979. 67–82, hier 78.
23 Ebd.
24 Ebd., 79. Zum Begriff der Poetizität vgl.: van Peer, Willie. „Poetizität“. Reallexikon der deutschen
Literaturwissenschaft (Band 3). Hg. Jan-Dirk Müller. Berlin: De Gruyter, 2003. 111– 113; Winko, Si-
mone. „Auf der Suche nach der Weltformel. Literarizität und Poetizitätin der neueren literatur-
theoretischen Diskussion“. Revisionen 2. Grenzen der Literatur. Zum Begriff und Phänomen des Li-
terarischen. Hg. Dies., Fotis Jannidis und Gerhard Lauer. Berlin: DeGruyter, 2009. 374–396.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 45



die „poetische Funktion“, die die „Spürbarkeit der Zeichen“²⁵ vermittelt und damit
auch die „fundamentale Dichotomie der Zeichen und Objekte“²⁶ in Erinnerung ruft.
Diese poetische Funktion spielt in allen sprachlichen Tätigkeiten eine Rolle, ist aber
in der „Wortkunst“ vorherrschend und strukturbestimmend, insofern sie hier – so
Jakobsons zentrale These – „das Prinzip der Äquivalenz von der Achse der Selektion
auf die Achse der Kombination [projiziert]“²⁷.

Bezüglich des Verfahrens der textinternen Mehrsprachigkeit nun ist zu kon-
statieren, dass gerade darüber, dass ein Wort als anderssprachig aus dem umge-
benden Text hervorgehoben wird, die Aufmerksamkeit auf seine ‚äußere‘, ‚spra-
chige‘ Erscheinungsform gelenkt wird. Erst dann wird es, je nachdem, wie vertraut
der Leser mit dem Idiom ist, auf seine Bedeutung hin transparent oder bleibt opak.
Dieser Effekt darf insofern als ein poetischer im Sinne Jakobsons gelten, als dabei
das Augenmerk auf den Signifikanten gerichtet wird und „das Wort als Wort“²⁸
hervortritt. Jurij Lotman vergleicht in diesem Sinne das fremde Wort mit einem
„Fremdkörper, der in eine gesättigte Lösung fällt, den Ausfall von Kristallen her-
vorruft, das heißt die Struktur des Lösungsmittels zum Vorschein bringt.“²⁹ Durch
den selbstreferentiellen Verweis auf seine Sprachichkeit macht das fremde Wort
mithin auch den medialen Charakter des gesamten Textes kenntlich. Textinterne
Mehrsprachigkeit kann somit als eine Möglichkeit betrachtet werden, die poetische
Wirkung eines Textes zu intensivieren. Jakobson selbst deutet eine solche Lesart der
Funktion von Mehrsprachigkeit bezüglich der Erzeugung von Poetizität an, wenn er
fragt: „Wie weit wäre die Befreiung der russischen Schriftsprache wohl gediehen,
wenn nicht der Ukrainer Gogoľ gekommen wäre, der das Russische schlecht be-
herrschte?“³⁰

Schließlich geht es Jakobson mit dem Beharren auf der Dichotomie zwischen
Zeichen und Bezeichnetem, die in der poetischen Sprache hervorgehoben wird,
darum, eindeutige, automatisierte Bezeichnungsvorgänge auf mehrdeutige Bezüge
hin zu öffnen. Der „Vorrang der poetischen Funktion vor der referentiellen“ löscht
den „Gegenstandsbezug nicht aus, sondern macht ihn mehrdeutig.“³¹ Eben dadurch
führt die Poetizität dazu, dass auch die Wahrnehmung der Wirklichkeit verschoben

25 Jakobson, Roman: „Linguistik und Poetik“ Ders. Poetik. Hg. v. Elmar Holenstein und Tarcisius
Schelbert, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979. 83– 121, hier 93.
26 Ebd.
27 Ebd., 94.
28 Jakobson: „Was ist Poesie?“ Ders. Poetik, 79.
29 Lotmann, Jurij M. Die Analyse des poetischen Textes. Hg. u. übers. v. Rainer Grübel. Kronberg:
Scriptor, 1975. 160.
30 Jakobson: „Was ist Poesie?“ Ders. Poetik, 68.
31 Jakobson: „Linguistik“. Ders. Poetik, 111.

46 1 Theorie



werden kann. Der Fokus auf den Signifikanten führt dabei letztlich zu einer Be-
förderung des Realitätsbewusstseins:

Dochwozu dies alles?Weshalb ist es nötig, darauf hinzuweisen, daß das Zeichen nicht mit dem
bezeichneten Gegenstand verschmilzt? – Deshalb, weil neben dem unmittelbaren Bewußtsein
der Identität von Zeichen und Gegenstand (A gleich A1) auch das unmittelbare Bewußtsein der
unvollkommenen Identität (A ungleich A1) notwendig ist; diese Antinomie ist unabdingbar,
denn ohneWiderspruch gibt es keine Bewegung der Begriffe, keine Bewegung der Zeichen, die
Beziehung zwischen Begriff und Zeichen wird automatisiert, das Geschehen kommt zum
Stillstand, das Realitätsbewußtsein stirbt ab.³²

Textinterne Mehrsprachigkeit leistet, wie in den Textanalysen deutlich werden
wird, in vielen Fällen ebendies: Allein mit der Verwendung eines anderssprachigen
Ausdruckes wird, wie bereits Saussure bemerkte, ein Bewusstsein über die un-
vollkommene Identität von Zeichen und Gegenstand befördert und somit Bewegung
in Begriffe und automatisierte Wahrnehmung gleichermaßen gebracht. Autorinnen
und Autoren verwenden Sprachmischung, um über die Abweichung von konven-
tionalisierten Schreibweisen Sachverhalte neu zu perspektivieren und mittels
poetischer Verfahren die Sichtweisen auf die Wirklichkeit zu verschieben. Im
Rückgriff auf Jakobson kann dies im Einzelnen als Verfahren zur Erzeugung von
Poetizität beschrieben werden. Um allerdings die weiteren mit dem Sprachwechsel
verbundenen soziokulturellen Kontexte berücksichtigen zu können, muss darüber
hinaus die Theorie Michail Bachtins beigezogen werden.

Michail Bachtins Untersuchungen zur Rede- und Sprachvielfalt im Roman
entstehen in zeitlicher Nähe zum russischen Formalismus, jedoch in Abgrenzung zu
demselben.³³ Gerade die für Bachtin so zentrale Einsicht in die Zirkulation des
Wortes in sozialen Kontexten lässt sich mit dem formalistischen Ansatz nicht ad-
äquat beschreiben. Für die vorliegende Studie nun gilt, dass die weiteren historisch-
sozialen Kontexte im Analyse-Teil in die Untersuchung der literarischen Inszenie-
rung des fremden Wortes einbezogen werden, weil sie in ebendieser Inszenierung
meist mitverhandelt werden. Insofern ist Bachtins in Probleme der Poetik Dosto-
evskijs (1929) und Das Wort im Roman (verfasst 1934–35) entwickelte Theorie der
Polyphonie und der Dialogizität durchaus von Interesse. Gleichzeitig ist sie aller-
dings wegen ihrer starken Bindung an den modernen Roman (insbesondere das
Werk Dostoevskijs) und die für diesen zentrale Gestaltung von Figuren- und Re-
devielfalt hier kein durchgängiger methodischer Bezug. Dies nicht zuletzt auch

32 Jakobson: „Was ist Poesie?“. Ders. Poetik, 79.
33 Zu Bachtins Auseinandersetzung mit dem Formalismus vgl.: Freise, Matthias. Michail Bachtins
philosophische Ästhetik der Literatur. Frankfurt/Main: Peter Lang, 1993. 63–98.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 47



deshalb, weil Bachtin eine Übertragbarkeit seiner Polyphonie-Theorie auf die an-
deren Gattungen ausdrücklich ausschließt. Trotzdem muss an dieser Stelle wegen
seiner großen Bedeutung für die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit auf
Bachtin eingegangen und auf jene Aspekte seiner Theorie verwiesen werden, die
sich mit der methodisch-theoretischen Ausrichtung der vorliegenden Studie pro-
duktiv verbinden lassen. Dies betrifft neben der grundlegenden Einsicht in die
soziale Dimension der Polyphonie insbesondere Bachtins Ansatz, anhand des
fremden Wortes über das Verhältnis von Wort und Ding und die Materialität der
Sprache zu reflektieren. Generell exploriert Bachtin den Roman als eine Gattung,
für die die Verbindung heterogener stilistischer Einheiten konstitutiv ist. Die Be-
sonderheit der Gattung beruht mithin auf der „Kombination dieser untergeordne-
ten, aber relativ eigenständigen (manchmal sogar verschiedensprachigen) Einhei-
ten innerhalb der höheren Einheit des Ganzen.“³⁴ Der Stil des Romans ist eine
„Kombination von Stilen“, seine Sprache „ein System von ‚Sprachen‘.“³⁵ Neben der
Redevielfalt nennt Bachtin auch die Sprachvielfalt als Merkmal des Romanes.³⁶ Laut
Sylvia Sasse greift er dabei soziolinguale Gegebenheiten auf, die „innere Aufspal-
tung der einheitlichen Nationalsprache in soziale Dialekte, […], Berufsjargon, […]
Sprachen von Altersstufen […], Interessensgruppen, […] Zirkeln und Moden“³⁷. Auf
diese Weise „orchestriert“ der Roman „seine Themen, seine gesamte abzubildende
und auszudrückende Welt der Gegenstände und der Bedeutungen mit der sozialen
Redevielfalt und der auf ihrem Boden entstehenden individuellen Stimmenviel-
falt.“³⁸ In Bachtins Theorie ist textinterne Mehrsprachigkeit so Teil einer umfas-
senderen, von sozial-gesellschaftlichen Teilbereichen bestimmten Mehrstimmig-
keit. Sie manifestiert sich im Roman in der Figurenrede. Hierin liegt der
Unterschied zum Untersuchungsinteresse dieser Arbeit. Ihr Gegenstand sind nicht
dem Realismus verpflichtete Romane, in denen auch im deutschen Raum die so-
zialen Mehrsprachigkeiten ihres Handlungsortes bzw. -milieus in der Orchestrie-
rung der Figurenrede aufgegriffen werden.³⁹ Stattdessen geht es um die spezifische
Inszenierung einzelner Wörter im discours als anderssprachig, wobei in den
meisten Fällen zwar im Sinne Bachtins eine Verbindung zur sozialen Sprachrealität
des Autors oder der Handlung hergestellt werden kann, diese aber nicht als Er-
klärung für den spezifischen und vor allem auch selektiven Einsatz von Sprach-
mischung ausreicht. Der Fokus liegt auf der poetischen Inszenierung des als solches

34 Bachtin: „Das Wort im Roman“, 157.
35 Ebd.
36 Vgl.: Sasse, Sylvia. Michail Bachtin. Dresden: Junius, 2010. 121.
37 Ebd.
38 Ebd.
39 Insbesondere in den Romanen Theodor Fontanes und Thomas Manns.

48 1 Theorie



hervorgehobenen fremden Wortes, die gerade auch auf Ebene des discours au-
ßerhalb der Figurenrede stattfindet. Mit anderen Worten werden hier nicht je
verschiedenen Figuren zugeordnete Stimmen analysiert, sondern der Text selbst,
dessen gleichsam eine Stimme sich verschiedensprachig manifestiert. Dass sich
dabei in einzelnen der untersuchten Texte auch Strukturen finden, die sich auf
Vielstimmigkeit im Sinne Bachtins zu untersuchen lohnte, sei damit selbstver-
ständlich nicht ausgeschlossen, steht aber nicht im Zentrum dieser Studie.

Beachtenswert für die vorliegende Studie hingegen sind die Ansätze zum
Verhältnis von Wort und Ding, die Bachtin am Rande seiner Polyphonie-Theorie
entwickelt, und die auf den hier verhandelten Bereich übertragen werden können.
In erster Linie gehört dazu die Einsicht, dass gerade aus der Differenz der
Sprachsysteme und ihrer Kontrastierung neue künstlerische Darstellungsweisen
gewonnenwerden können. Dann die Reflexion über das Verhältnis von Gegenstand
und den zu seiner Bezeichnung in verschiedenen Sprachen bereits stehenden
Wörtern. Bachtin betont hier, dass das „lebendige Wort […] seinem Gegenstand
keineswegs identisch gegenüber [steht]: zwischen Wort und Gegenstand […] liegt
die elastische und meist schwer zu durchdringende Sphäre der anderen, fremden
Wörter zu demselben Gegenstand, zum gleichen Thema.“⁴⁰ Bachtin sieht mithin –

darin Šklovskij nicht unähnlich – den Gegenstand gleichsam eingepackt in eine
dichte sprachliche Hülle, die von seinen Bezeichnungen in allen möglichen Ein-
zelsprachen gebildet werden. In dieser Sichtweise wird die mit der einsprachigen
Norm verknüpfte Selektion adäquater Bezeichnungen für ein Ding außer Acht ge-
lassen und stattdessen das Verhältnis von Ding und Sprache überhaupt im Sinne
einer Gleichwertigkeit und Gleichzeitigkeit aller möglichen Sprachen beschrieben.
Diese These ist nicht zuletzt kongruent mit der noch zu diskutierenden Auffassung
Sigmund Freuds, dass für eine Sachvorstellung nur schon deshalb mehrere Signi-
fikanten zur Verfügung stehen, weil es dafür Wörter aus verschiedenen Sprachen
gibt. Ausgehend von der Konstatierung der grundsätzlichen Nähe der Sprachen
durch den ihnen gemeinsamen Gegenstandsbezug, entwickelt Bachtin die Argu-
mentation, dass das einzelne Wort in einer steten Wechselbeziehung mit den an-
derssprachigen Wörtern begriffen sei: „Das auf seinen Gegenstand gerichtete Wort
geht in diese dialogisch erregte und gespannte Sphäre der fremden Wörter, Wer-
tungen und Akzente ein, verflicht sich in ihre komplexen Wechselbeziehungen […]
all das kann das Wort wesentlich formen.“⁴¹ Der Dialog zwischen den mit einer
Sache verbundenen verschiedenen Wörtern ist mithin unumgänglich: „Auf allen
seinen Wegen zum Gegenstand, in allen Richtungen trifft das Wort auf ein fremdes

40 Ebd.
41 Bachtin: „Das Wort im Roman“, 170.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 49



Wort und muss unweigerlich mit ihm in eine lebendige, intensive Wechselbezie-
hung eintreten.“⁴² Der Einsatz fremder Wörter erinnert so daran, dass die einzel-
nen Wörter und Sprachen nicht als abgeschlossene Einheiten zu begreifen sind,
sondern in ständigem Austausch und Dialog mit anderen Wörtern und Sprachen
begriffen sind. Dies stellt erstens die Vorstellung von in sich und nach außen ge-
schlossenen kulturellen Einheiten wie Nation oder Nationalliteratur in Frage.
Zweitens wird durch die Konfrontation mit dem fremdenWort – der Tatsache, dass
es ganz unterschiedlich lautende Bezeichnungen für einen Gegenstand gibt – auch
wieder die bereits diskutierte sprachliche Materialität und Opazität des Wortes
selbst offensichtlich.

1.2 Mehrsprachigkeit im Kontext der Sprachphilosophie
Walter Benjamins und Theodor W. Adornos

Walter Benjamin vertritt in seiner Sprach- und Übersetzungsphilosophie die Vor-
stellung einer grundsätzlichen Nähe der verschiedenen Sprachen über den ge-
meinsamen Bezug auf das, was sie meinen. Wenn insgesamt in seinen Schriften
manifeste Erscheinungen von Mehrsprachigkeit kaum eine Rolle spielen, ist es doch
dieser Gedanke der Verbindung der einzelnen Sprachen miteinander durch ihre
Übersetzbarkeit, der hinsichtlich seines theoretischen Impulses für diese Studie zu
diskutieren ist.

In seinen Aufsätzen „Lehre vom Ähnlichen“ und „Über das mimetische Ver-
mögen“ lehnt Benjamin Saussures These von der Arbitrarität der Zeichen ab und
postuliert seinerseits, dass „die Sprache, wie es für Einsichtige auf der Hand liegt,
nicht ein verabredetes System von Zeichen ist“⁴³. Stattdessen fragt er nach Spuren
der Ähnlichkeit von Wort und Ding, die wiederum auf eine adamitische Ursprache,
eine reine Sprache vor ihrer Zerstückelung im Sündenfall, hinweisen. Solche Spu-
ren einer anderen Sprachordnung könnten in Onomatopoetika, aber auch im
Verhältnis der einzelnen Sprachen zueinander zu finden sein. In diesem Zusam-
menhang wird folgendes Experiment vorgeschlagen: „Ordnet man Wörter der
verschiedenen Sprachen, die ein gleiches bedeuten, um jenes Bedeutete als ihrem
Mittelpunkt, so wäre zu erforschen, wie sie alle – die miteinander oft nicht die
geringste Ähnlichkeit besitzen – ähnlich jenem Bedeuteten in ihrer Mitte sind.“⁴⁴
Während bei Saussure gerade die Existenz verschiedensprachiger Signifikanten für

42 Ebd., 172.
43 Benjamin, Walter. „Lehre vom Ähnlichen“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd. II/1, hg.v. Rolf Ti-
edemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991. 204– 10, hier 207.
44 Ebd., 207.

50 1 Theorie



ein Signifikat als Beweis für die Arbitrarität der Zeichen angeführt wird, soll sie bei
Benjamin die These einer „unsinnlichen Ähnlichkeit“ bestärken, nach der in den
Sprachen die einmal umfassend waltenden Ähnlichkeitszusammenhänge in Resten
erhalten geblieben sind. Nun geht es hier nicht darum zu diskutieren, inwiefern das
Experiment geeignet ist, die per definitionem offene und flüchtige Denkfigur der
„unsinnlichen Ähnlichkeit“ exemplarisch zu belegen.⁴⁵ Vielmehr ist bemerkens-
wert, dass im Vorschlag einer Anordnung von verschiedensprachigen Signifikanten
um ein gemeinsames Signifikat zur Erkundung von Ähnlichkeitsbeziehungen zwi-
schen Wort und Ding ein sprachphilosophischer mit einem sprachexperimentellen
Ansatz überblendet wird, der an avantgardistische Wortspiele erinnert.⁴⁶ Dabei
wird, wie bereits zu Beginn des Aufsatzes, auf das Spiel als Ort verwiesen, an dem
sich Reste des mimetischen Vermögens erhalten haben und systematisch geschult
werden können.⁴⁷ Hier ist es gerade die von Benjamin vorgeschlagene spielerische
mehrsprachigeWortanordnung, an der der Leser seineWahrnehmung von Sprache
erproben und festgefügte Grundsätze wie jenen von der Arbitrarität der Zeichen
überdenken soll. Das von Benjamin vorgeschlagene mehrsprachige Arrangement
lässt sich demnach als ein „Vexierbild“⁴⁸ beschreiben. Erleichtert durch die nicht
unmittelbare Verständlichkeit der Wörter, das Hervortreten ihrer signifikanten
Gestalt, können hierin momenthaft andere Zusammenhänge in der Sprache jenseits
ihrer binären Struktur erkannt werden; ein Weg, um die von Benjamin verfolgte
„Theorie der nicht-instrumentellen Seite der Sprache wie der Schrift“⁴⁹ weiter
auszubilden.

Insofern es dem in der „Lehre vom Ähnlichen“ vorgeschlagenen mehrspra-
chigen Experiment um eine Beleuchtung des Verhältnisses sowohl der Sprachen
zueinander als auch zu dem von ihnen Bezeichneten geht, schließt es eng an Ben-
jamins Aufsatz „Die Aufgabe des Übersetzers“ an. Die spielerische Anordnung
verschiedensprachiger Signifikanten um ein gemeinsames Signifikat zielt auf eine

45 WinfriedMenninghaus (Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
1995. 65–66) hat das Beispiel, zusammen mit dem in der „Lehre vom Ähnlichen“ folgenden von der
Verbindung des Buchstaben Beths mit einem Haus, als letztlich zu „krude“ für eine Erfassung der
„unsinnlichen Ähnlichkeit“ bezeichnet.
46 Zur Bedeutung der Beschäftigungmit der literarischenModerne für Benjamins Hinwendung zur
Sprache vgl.: Abel, Julia. Walter Benjamins Übersetzungsästhetik. Die ‚Aufgabe des Übersetzers‘ im
Kontext von Benjamins Frühwerk und seiner Zeit. Bielefeld: Aisthesis, 2014. 111– 125.
47 Vgl.: „Zunächst einmal sind Kinderspiele überall durchzogen von mimetischen Verhaltungs-
weisen […]. Das Kind spielt nicht nur Kaufmann oder Lehrer sondern auch Windmühle und Ei-
senbahn.“ (Benjamin: „Lehre vom Ähnlichen“, 205.)
48 Ebd., 208.
49 Menninghaus: Sprachmagie, 65.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 51



Erkenntnis jenes „innersten Verhältnisses der Sprachen“⁵⁰ ab, wie es dort diskutiert
wird.⁵¹ Dieses „innerste Verhältnis“ werde in der Übersetzung zwar nicht offenbart
oder hergestellt, wohl aber dargestellt. Benjamin beschreibt es als „das einer ei-
gentümlichen Konvergenz. Es besteht darin, daß die Sprachen einander nicht
fremd, sondern a priori und von allen historischen Beziehungen abgesehen ein-
ander in dem verwandt sind, was sie sagen wollen.“⁵² Die einzelnen Sprachen un-
terschieden sich in der „Art des Meinens“ und könnten alle das Gemeinte nicht
erreichen, im Streben danach aber sich ergänzen: „Vielmehr beruht alle überhis-
torische Verwandtschaft der Sprachen darin, daß in ihrer jeder als ganzer jeweils
eines und zwar dasselbe gemeint ist, das dennoch keiner einzelnen von ihnen,
sondern nur der Allheit ihrer einander ergänzenden Intentionen erreichbar ist: die
reine Sprache.“⁵³ Die Übersetzung ist die Form, in der die Sprachen in ihrem
Streben hin auf das Ideal einer „reinen Sprache“ ineinander spielen. Benjamin
erläutert dies an einem deutsch-französischen Beispiel: „In ‚Brot‘ und ‚pain‘ ist das
Gemeinte zwar dasselbe, die Art, es zu meinen, dagegen nicht. […] Während der-
gestalt die Art des Meinens in diesen beiden Wörtern einander widerstrebt, ergänzt
sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen.“⁵⁴ Benjamin interpretiert
hier das Verhältnis der Sprachen zueinander als, wie Julia Abel es formuliert hat,
„Verwandtschaft ihrer Intentionen auf die reine Sprache“⁵⁵. Das Beispiel von Brot
und pain stellt dabei eine reduzierte Version der besprochenen mehrsprachigen
Anordnung aus der„Lehre vom Ähnlichen“ bzw. dem „mimetischen Vermögen“ dar.
Entsprechend könnte die manifeste mehrsprachige Zusammenstellung als eine Art
Zwischenstation unterwegs im Prozess der Übersetzunggelesenwerden. Dabei wird
dem Leser allerdings nicht nur die Herstellung unsinnlicher Ähnlichkeitsbezie-
hungen aufgegeben, es wird auch das Problem der Fremdheit im Prozess der
Übersetzung dargestellt. Benjamin zufolge ist die Übersetzung eine „irgendwie
vorläufige Art […], sich mit der Fremdheit der Sprachen auseinanderzusetzen“⁵⁶.
Aufgabe des Übersetzers ist es, „[j]ene reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in
der eigenen zu erlösen, die im Werk gefangene in der Umdichtung zu befreien“⁵⁷.

50 Benjamin, Walter. „Die Aufgabe des Übersetzers“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd. IV/1, hg. v.
Tillman Rexroth. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991. 9–21, hier 12.
51 Vgl.: Lemke, Anja. „Zur späteren Sprachphilosophie“. Benjamin-Handbuch. Hg. Burkhardt
Lindner. Stuttgart: Metzler, 2006. 643–652, hier 649.
52 Benjamin: „Aufgabe“, 12.
53 Ebd., 13.
54 Ebd., 14.
55 Abel: Benjamins Übersetzungsästhetik, 295.
56 Benjamin: „Aufgabe“, 14.
57 Ebd.

52 1 Theorie



Dazu muss er die „morsche[n] Schranken der eigenen Sprache“⁵⁸ brechen. Die
Übertragung soll die beteiligten Sprachen verändern. Sie müssen sich, wie es in
Benjamins Zitat von Rudolf Pannwitz heißt, „durch die fremde sprache gewaltig
bewegen lassen“, so dass letztlich nicht das Indische, Griechische oder Englische
verdeutscht, sondern das Deutsche „verindischt“, „vergriechischt“, „verenglischt“
werden soll.⁵⁹ Um dies zu erreichen, muss, wie Hans Jost Frey es formuliert hat, dem
Übersetzer die eigene Sprache fremd werden – was wiederum überhaupt nur
deshalb möglich ist, weil „die eigene Sprache die fremde schon in sich hat.“⁶⁰ Diese
ursprüngliche Fremdheit wird mit anderen Worten erst in der Konfrontation von
zwei oder mehreren Sprachen offenbar. Sie hat zur Folge, dass sich der „Zusam-
menhalt von Sprache und Gehalt“⁶¹ auch in der Ausgangssprache lockert und die
Aufmerksamkeit „auf die Sprache selbst“⁶² gelenkt wird. Aus diesem Prozess der
Verfremdung resultiert allerdings auch die Bedrohung, „daß die Tore einer so er-
weiterten und durchwalteten Sprache zufallen und den Übersetzer ins Schweigen
schließen.“⁶³ Benjamin verweist hier auf Hölderlins Sophokles-Übersetzungen, in
denen „der Sinn von Abgrund zu Abgrund“⁶⁴ stürze und sich verliere. Diese Gefahr,
dass Sprache(n) zu fremd werden, trägt jede Auseinandersetzung mit ihnen in sich.
Bei Benjamin ist es am Schluss seines Aufsatzes der heilige Text, der ein Halten
gewährt, da er unmittelbar, „in seiner Wörtlichkeit […] der Lehre angehört“⁶⁵.
Deshalb sei die „Interlinearversion des heiligen Textes […] das Urbild oder Ideal
aller Übersetzung“⁶⁶. Ohne hier auf die Dimension des Sakralen eingehen zu kön-
nen, ist festzuhalten, dass Benjamin mit der Interlinearversion erneut eine mehr-
sprachige Textanordnung ins Spiel bringt.⁶⁷ In den Interlinearversionen heiliger
Schriften ist gleichsam die Anordnung von Wörtern verschiedener Sprachen aus
der „Lehre zum Ähnlichen“ umgesetzt. Sie sind mithin Orte, an denen Einblicke in

58 Ebd., 19.
59 Ebd., 20. Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit dem Zitat aus Pannwitz, Rudolf. Die
Krisis der europaeischen Kultur. Nürnberg: Carl, 1917 und den Implikationen seiner Verwendung bei
Benjamin vgl. Abel: Benjamins Übersetzungsästhetik, 335–349.
60 Frey, Hans Jost. „Die Sprache und die Sprachen in Benjamins Übersetzungstheorie“. Übersetzen.
Walter Benjamin. Hg. Christiaan L. Hart Nibbrig. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2001. 147– 158, hier 149.
61 Ebd.
62 Ebd.
63 Benjamin: „Aufgabe“, 21.
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd.
67 Neben ihrer Verwendung in der Übersetzung heiliger Schriften ist daran zu erinnern, dass die
Interlinearversion auch die Grundlage der im 19. Jahrhundert entwickelten Methode zum Fremd-
spracherwerb von Toussaint-Langenscheidt darstellt.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 53



Sprache und Schrift als „Archiv unsinnlicher Ähnlichkeiten“ hergestellt, durch die
babelsche Zerstückelung der Vielsprachigkeit wie durch die Scherben eines Gefäßes
ein gemeinsames Ganzes erahnt werden kann.

Nun sind zwar Interlinearversionen mehrsprachige Texte, mehrsprachige
Texte aber nicht zwingend Interlinearversionen. Trotzdem können sie wie jene als
Form eines Zusammenspiels der Sprachen gesehen werden, als sich im Prozess
einer nicht abschließbaren Übersetzung befindliche (die nicht in einem konven-
tionellen Sinne mit dem Transfer aus einer Ausgangs- in eine Zielsprache abge-
schlossen wird). Dabei tritt in der mehrsprachigen Konfrontation das Moment der
Fremdheit der Sprache (und zwar der ‚fremden‘ so wohl wie der ‚eigenen‘) hervor.
Gerade dadurch entsteht hier die Chance einer Erweiterung der eigenen national
beschränkten Sprache und letztlich die Überschreitung der jeweils beschränkten
natürlichen Sprachen auf eine „reine“ Sprache hin. Wenn auch Benjamins Konzept
der reinen oder adamitischen Ursprache für diese Studie kaum eine Rolle spielt,
zeigt sich doch auch in den untersuchten Texten im Verfahren der Mehrsprachig-
keit der Versuch, in der Überwindung von Sprachgrenzen eine ausdrucksstärkere
und so eine dem Gemeinten näher kommende Literatursprache zu generieren.

Theodor W. Adorno und die „Wörter aus der Fremde“

Theodor W. Adorno hat sich in zwei Aufsätzen und einem Aphorismus mit der
Erscheinung des Fremdwortes auseinandergesetzt: „Über den Gebrauch von
Fremdwörtern“ lautet der Titel des in den frühen 1930er Jahren verfassten und erst
aus demNachlass veröffentlichten Textes, „Wörter aus der Fremde“ der des zweiten
Aufsatzes von 1959. Der Aphorismus aus dem zweiten Teil der minima moralia von
1945 lautet: „Fremdwörter sind die Juden der Sprache.“⁶⁸ Ähnlich wie bei Benjamin
findet sich in diesen Schriften der Ansatz, dass, gerade indem in Gestalt fremder
Wörter die Fremdheit von Sprache überhaupt zum Vorschein gebracht wird, eine
Überschreitung der gegebenen und immer schon defizitären Idiome gedacht wer-
den kann. Anders als Benjamin bindet Adorno seine sprachkritische Auseinan-
dersetzung stark in historische und soziale Kontexte ein. Die drei genannten Texte
verhandeln aus sprachphilosophischer Perspektive die linguistische Größe des
Fremdwortes, verstanden im engeren Sinne als Übernahme eines anderssprachigen
Begriffes ins Deutsche, dessen Herkunft aus einer fremden Sprache (i. d.R. Latein,

68 Adorno, Theodor W. Minima Moralia. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1951. 141.

54 1 Theorie



Griechisch oder Französisch) im Unterschied zum Lehnwort sichtbar bleibt.⁶⁹ In
Deutschland sind die Fremdwörter seit dem Barock Gegenstand von Diskussionen
um Sprachreinheit und die Frage, was zur deutschen Sprache gehört und was
ausgeschlossen werden sollte. Adorno verfasst seine Texte mithin vor dem Hinter-
grund der langen Geschichte sprachpuristischer Verurteilungen und deren Wi-
derlegung, die zunächst die Herausbildung der neuhochdeutschen Schriftsprache
im 16./17. Jahrhundert begleiten und zur Zeit des deutschen Kaiserreichs, vor allem
während des Ersten Weltkriegs, ein Revival erleben.⁷⁰ Entstehungsgeschichtlich
liegen zwischen Adornos Texten dessen amerikanisches Exil und die damit ver-
bundenen Erfahrungen und Reflexionen bezüglich des deutsch-englischen
Sprachwechsels.⁷¹ Die frühere Auseinandersetzung mit dem fremden Wort wurde
durch den historischen Bruch nicht obsolet. Sie wird im Gegenteil, wie Sinkwan
Cheng und Yasemin Yildiz argumentiert haben, vor dem Hintergrund einer
sprachlichen Reflexion der Exilerfahrung ebenso wie der Frage, wie nach Natio-
nalsozialismus und Holocaust weiter oder wieder deutsch geschrieben werden
kann, erneut aufgegriffen.⁷² Bezüglich ihrer Gesamtargumentation ergänzen sich
die beiden Aufsätze von Adorno: Sowohl im Fremdwortaufsatz aus den 1930er
Jahren also auch in dem von 1959 soll erstens ausgehend vom Fremdwort die Vor-
stellung einer national reinen, territorial gebundenen und in sich organisch ge-
schlossenen und wachsenden Sprache grundlegend in Frage gestellt werden:
Fremdwörter eigneten sich als „Zellen des Widerstandes gegen den Nationalismus
im Ersten Krieg“⁷³ und transportierten die Utopie „einer Sprache ohne Erde“⁷⁴.
Zweitens dient die Reflexion des fremden Wortes als Ansatz zu allgemeinen
sprachkritischen und -philosophischen Ausführungen. Der Aphorismus „Fremd-
wörter sind die Juden der Sprache“ verweist gemeinsam mit dem benachbarten

69 Zum historisch-linguistischen Begriff und Konzept des „Fremdwortes“ vgl. Eisenberg, Peter. Das
Fremdwort im Deutschen. Berlin: De Gruyter, 2011.
70 Vgl. von Polenz, Peter. „Fremdwort und Lehnwort sprachwissenschaftlich betrachtet“. Fremd-
wort-Diskussion. Hg. Peter Braun. München: Fink, 1979. 9–31.
71 Vgl. dazu: Erdle, Birgit. „Adornos Sprachdenken im Exil“. Sprache(n) im Exil. Jahrbuch Exilfor-
schung 32. Hg. Doerte Bischoff, Christoph Gabriel und Esther Kilchmann. München:Text+Kritik, 2014.
83–99. Sowie mit besonderer Berücksichtigung von Adornos Verwendung englischerWörter: Levin,
Thomas Y. „Nationalities of Language. Adorno’s Fremdwörter. An Introduction to ‚On the Question:
What is German?‘“. New German Critique 36 (1985): 111– 119.
72 Cheng, Sinkwan. „Fremdwörter as ‚The Jews of language‘ and Adorno’s Politics of Exile“. Adorno.
Culture, and Feminism. Hg. Maggie O’Neil. London: Sage, 1999. 75– 103; Yildiz: Beyond, 67– 108.
73 Adorno, Theodor W. „Wörter aus der Fremde“. Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften. Bd. 11,
hg.v. Rolf Tiedemann. Darmstadt: Wiss. Buchges., 1984. 216–232, hier 218.
74 Ebd., 224.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 55



Aphorismus „Der Antisemitismus ist das Gerücht um die Juden“⁷⁵ in erster Linie auf
die sprachliche Konstituiertheit des Antisemitismus und seine mediale Verbreitung.
Deutlich wird dies auch im Vergleich von Adornos Aphorismus mit dem Zitat aus
einem Roman Fritz Mauthners, in dem es heißt: „Die Juden […] erscheinen mir
unter den Deutschen wie die Fremdworte in der deutschen Sprache.“⁷⁶ Indem
Adorno diesen Satz umdreht, setzt er nicht (wie es bei Mauthner geschieht), Juden
mit Fremdwörtern gleich, sondern richtet den Fokus darauf, dass die Fremdwörter
vom Deutschen ebenso behandelt und stereotypisiert werden wie jüdische Men-
schen. Vor der spezifischen Geschichte sowohl des Fremdwortes im Deutschen als
auch der deutschen Juden lässt sich das als Hinweis darauf lesen, dass zwar beide
immer schon in der deutschen Gesellschaft und Sprache beheimatet sind, aber
gleichzeitig stets von ihr als „aus der Fremde kommend“ markiert und exkludiert
werden. Eine lose Verbindung ergibt sich außerdem zum verbreiteten antisemiti-
schen Stereotyp, Juden sprächen kein reines Deutsch. Bezüglich der Figur der
wandernden Worte kann in Adornos Formulierung auch ein Hinweis auf die
gleichsam diasporische Existenz des Fremdwortes gesehen werden, das Sprache
nicht als ortsfeste Größe, sondern als in Bewegung befindliche ins Auge zu fassen
erlaubt. Eine Verbindung von Fremdwörtern, Antisemitismus und jüdischer Er-
fahrung in Deutschland wird in den Aufsätzen „Über den Gebrauch von Fremd-
wörtern“ und „Wörter aus der Fremde“ zwar nicht direkt angesprochen, kann aber
aufgrund Adornos Reflexion über das eigene Sprachhandeln mitberücksichtigt
werden.⁷⁷

Grundsätzlich geht es Adorno in seiner Theoretisierung des fremden Wortes
darum, eine eigene Position jenseits von Sprachpuristen und liberalen Fremd-
wortverteidigern zu etablieren: Fremdwörter sollen nicht (wie in der liberalen
Argumentation) als im Grunde harmlos abgetan und damit das Fremde an ihnen
nivelliert werden.⁷⁸ Vielmehr sei darauf abzuzielen, „ihre Sprengkraft zu entbin-
den; deren Fremdes nicht zu leugnen sondern zu nutzen.“⁷⁹ Die linguistischen

75 Adorno: Minima, 141.
76 Mauthner, Fritz: Der neue Ahasver (1882), https://www.projekt-gutenberg.org/mauthner/ahasver/
ahas100.html. [6.09. 2021]. Vgl. dazu: Klaue, Magnus. „‚… wie die Fremdworte in der deutschen
Sprache‘. Antisemitismus, Rassismus und Sprachkritik in Fritz Mauthners ‚Der neue Ahasver‘“.
Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 48 (2007): 85– 111.
77 So sind möglicherweise die von Adorno seit seiner Kindheit erinnerten Anfeindungen wegen
seiner Sprechweise und namentlich des „angeblich übertriebenen Gebrauchs von Fremdwörtern“
(„Wörter aus der Fremde“, 216) antisemitisch gefärbt.
78 Eine solche ‚Apologie des Fremdwortes‘ erscheint noch wenige Jahre vor Adornos Aufsatz:
Rechtmann, Heinrich J. Das Fremdwort und der deutsche Geist. Nürnberg: Glock und Lutz, 1953.
79 Adorno,TheodorW. „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“. Noten zur Literatur, 640–646, hier
640.

56 1 Theorie



Importe gilt es mithin dort zu „verteidigen, wo sie im Sinne des Purismus am
schlimmsten sind: wo sie als Fremdkörper den Sprachleib bedrängen.“⁸⁰ In diesem
Sinne richtet Adorno den Blick auf Fremdwörter als „concrete embodiments of the
non-identical“⁸¹, als Stellen, an denen im Deutschen Spannungen kultureller und
sozialer Natur und darüber hinaus Spannungen in der Konstitution von Bedeutung
lesbar werden. Kulturhistorisch wird der Umstand, dass im Deutschen (im Gegen-
satz zum Französischen und Englischen) einzelne Wörter als Fremdwörter mar-
kiert bleiben und nicht mit dem Rest der Sprache verschmelzen, darauf zurück-
geführt, dass in Deutschland „Zivilisation als Latinisierung […] nur halb gelang“⁸².
Die Fremdwörter werden zu Symptomen eines nicht restlos erfolgten Zivilisati-
onsprozesses: „Daran erinnern im Deutschen die Fremdwörter: daß keine pax ro-
mana geschlossen ward, daß das Ungebändigte überlebte, ebenso wie daran, daß
der Humanismus, wo er die Zügel ergriff, nicht als die Substanz der Menschen
selber erfahren wurde, die er meinte, sondern als ein Unversöhntes und ihnen
Auferlegtes.“⁸³ Vor dem historischen Schreibhintergrund der Nachkriegszeit und
Adornos Rückkehr nach Deutschland, lässt diese Formulierung nichts an Brisanz zu
wünschen übrig. Während im früheren Aufsatz den Fremdwörtern allgemein mit
ihrer Fähigkeit zu Präzision, Reflexion und Durchbrechung sprachlicher Homoge-
nität das Potential zugeschrieben wird, „einmal, vielleicht, die dumpfe Gefangen-
schaft des Menschen in der vorgedachten Sprache [zu] zersprengen“⁸⁴, so geht es in
„Wörter aus der Fremde“ nun spezifisch um die deutsche Sprache, wie Yildiz her-
vorhebt.⁸⁵ Dem Deutschen weist Adorno eine Sonderstellung unter den westlichen
Sprachen zu: „Insofern ist das Deutsche weniger und mehr als die westlichen
Sprachen; weniger durch jenes Brüchige, Ungehobelte […] mehr, weil die Sprache
nicht gänzlich vom Netz der Vergesellschaftung und Kommunikation eingefangen
ist.“⁸⁶ Die durch die Fremdwörter angezeigte Uneinheit der Sprache und Unabge-
schlossenheit des Zivilisationsprozesses markiert mithin auch ein Potential, inso-
fern in ihm der „Sprengstoff der Aufklärung“⁸⁷ stecke. Der Schriftsteller könne sich
„die Spannung zwischen Fremdwort und Sprache“ zunutze machen und so „[d]as

80 Ebd., 642.
81 Cheng: „Fremdwörter“, 77.
82 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 218.
83 Ebd., 219.
84 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 643.
85 Yildiz: Beyond, 91–94.
86 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 220.
87 Ebd., 221.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 57



konformistische Moment der Sprache […] unterbrechen.“⁸⁸ Darüber hinaus macht
Adorno im Fremdwort ein Erkenntnispotential für Sprache überhaupt aus, da in
ihm zunächst deren Materialität augenfällig werde: „Das Fremdwort mahnt kraß
daran, daß alle wirkliche Sprache etwas von der Spielmarke hat, indem es sich
selber als Spielmarke einbekennt.“⁸⁹ An den sich einer einheitlichen national-
sprachlichen Ordnung widersetzenden Fremdwörtern wird somit einsehbar, was
Sprache insgesamt ausmacht: Sie zirkuliert wie eine Spielmarke und ist materiell
und selbstreferentiell wie diese. Nicht zuletzt tritt am fremdenWort die Diskrepanz
zwischen Benennendem und Benanntem zu Tage: „Sprache hat teil an der […]
Trennung von Sache und Gedanken. Der übliche Klang des Natürlichen betrügt
darüber. Er erweckt die Illusion, es wäre, was geredet wird, unmittelbar das Ge-
meinte.“⁹⁰ Im Gegensatz zum muttersprachlichen Ausdruck, der leicht die Illusion
einer natürlichen Verbindung mit dem Gegenstand erweckt, macht das Fremdwort
auf den ersten Blick sichtbar, dass es historisch bedingt und künstlich, dass es
„gemacht“⁹¹ ist. Aus diesem Grund sind Fremdwörter nach Adorno auch bestens
dazu geeignet, den „Jargon der Eigentlichkeit“⁹² zu demaskieren. Fremdwörter
verweisenmithin in der einen Sprache sowohl auf andere Sprachen als auch auf das
sprachliche Medium selbst. Im früheren Aufsatz knüpft Adorno daran ein
sprachutopisches Versprechen: der Schriftsteller, der mit dem Gebrauch von
Fremdworten „meint, er zitiere aus seiner Bildung und dem spezialen Wissen“,
zitiere in Wahrheit bereits aus „einer verborgenen, positiv unbekannten Sprache,
die jäh die bestehende ereilt, überblendet, verklärt, als schicke sie sich an, selber in
die zukünftige umzuschlagen.“⁹³ Durch ihre Herkunft aus dem humanistischen
Bildungsideal werden die Fremdwörter zu Boten einer anderen „eigentlichen
Sprache, die keinem Kalkül sich eröffnet, die einzig stückhaft aus dem Zerfall der
bestehenden sich erhebt“⁹⁴. Dies, so schließt der Aufsatz aus den 1930ern, sei eine
„sicher versprochene Macht“ und als solche die „wahre Rechtfertigung der
Fremdwörter“⁹⁵. In seiner Wiederaufnahme des Themas nach 1945 vermag Adorno
allerdings keine so direkte und sichere (Sprach‐)utopie mehr zu entwickeln. Er sieht

88 Ebd. Das Fremdwort wird hier gewissermaßen im Sinne Šklovskijs als Durchbrechung einer
automatisierten Sprachwahrnehmung eingesetzt.
89 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 221.
90 Ebd., 221. Zu Adornos Konzept von Sprache vgl.: Hohendahl, Peter Uwe. Prismatic Thought.
Theodor W. Adhorno. Lincoln: Univ. of Nebraska Press, 1997. 217–242.
91 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 643.
92 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 221.
93 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 645.
94 Ebd., 645–646.
95 Ebd., 646.

58 1 Theorie



die Fremdwörter im Deutschen nun stattdessen in der Funktion der Erinnerung: sie
„können helfen, daß etwas von der unnachgiebigen und weiterdrängenden Er-
kenntnis überwintere, die mit der Rückbildung des Bewußtseins und dem Verfall
der Bildung gleichermaßen zu verschwinden droht.“⁹⁶ Als solche Erinnerungen an
ein zerstörtes humanistisches Ideal allerdings kämpfen die Fremdwörter im
Deutschen immer schon „auf verlorenem Posten“⁹⁷. Waren sie im früheren Aufsatz
noch (durch ihre lange Geschichte zwar bereits todesmüde) „Bote[n] aus dem zu-
künftigen Sprachreich“⁹⁸, so gilt nun: „Hoffnungslos wie Totenköpfe warten die
Fremdwörter darauf, in einer besseren Ordnung erweckt zuwerden.“⁹⁹ Das konkret
gesetzte Fremdwort ist kein direkter Hoffnungsträger mehr, seine Verwendung aber
zur Erreichung sprachlicher Genauigkeit nach wie vor unverzichtbar. Dies de-
monstriert Adorno im zweiten Teil seines Aufsatzes mit einer ausführlichen Be-
sprechung der Fremdwörter in seinem Proust-Kommentar, der ihm die Kritik von
Hörern wegen des „übertriebenen Fremdwortgebrauchs“¹⁰⁰ eingebracht hatte und
mithin Ausgangspunkt für den Aufsatz „Wörter aus der Fremde“ war. Ohne hier
nun auf Adornos einzelne Beispiele näher einzugehen, lässt sich feststellen, dass er
in der minutiösen Kommentierung der von ihm verwandten Fremdwörter (wie u.a.
suspendieren, designieren, imagines, soirée) in erster Linie zeigt, dass er – aus im
Einzelnen unterschiedlichen Gründen – die Ausdrücke für die Präzisierung des
Gemeinten unbedingt braucht. Wie Šklovskij traut auch Adorno der abweichenden
Bezeichnung zu, die Sinne für den damit bezeichneten Gegenstand erneut zu
schärfen. Auch wenn das mit dem Fremdwort verbundene sprachutopische Ver-
sprechen zerstört ist, benötigt es der Deutsch Schreibende weiterhin, um nicht in
den „Jargon der Eigentlichkeit“¹⁰¹ zu verfallen. In diesem unabdingbaren Gebrauch
aber wird gleichzeitig die Erinnerung daran weitergegeben, dass die Fremdwörter
im Deutschen eine besondere Geschichte haben, sie an den nicht vollständig ge-
lungenen Zivilisationsprozess und die nur partielle Annahme des humanistischen
Ideals erinnern und daran, dass hier einst eine schwache Hoffnung zur Überwin-
dung bestanden habenmag, die aber nach dem Nationalsozialismus unwiderruflich

96 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
97 Ebd.
98 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 644.
99 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
100 Ebd., 216.
101 Adorno vermerkt in der Überlegung zur Möglichkeit, das Fremdwort „Authentizität“ durch den
deutschen Ausdruck „Gültigkeit“ zu ersetzen: „Um keinen Preis hätte ich mich damit einlassen
dürfen. Man kann nicht den Jargon der Eigentlichkeit angreifen und selbst von gültigen Werken
reden“ (ebd., 231).

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 59



zerstört ist.¹⁰² Und doch wird in dieser Hoffnungslosigkeit das Warten auf Erwe-
ckung in einer „besseren Ordnung“ nicht vollkommen suspendiert. Es mag ange-
sichts Adornos hoffnungsloser Fremdworttotenköpfe an den von Walter Benjamin
zitierten Satz von Franz Kafka gedacht werden: „Hoffnung genug […] nur nicht für
uns“¹⁰³. Wer nach Nationalsozialismus und Holocaust mit dem Anspruch der Prä-
zision und Wahrhaftigkeit weiter Deutsch schreibt, der muss das Adorno zufolge
mit dem Totenkopf Fremdwort tun. Aus dessen einstigem Bildungsversprechen
kann nach dem Zivilisationsbruch zwar keine Hoffnung mehr gewonnen werden,
dennoch wartet es in seinen Überresten noch auf eine bessere Ordnung.

Yildiz hat in ihrer Interpretation der Aufsätze argumentiert, dass Adorno in
seinen Reflexionen das Deutsche als „a site of nonidentity“ entwerfe und damit eine
„postmonolingual practice“¹⁰⁴ andenke, die dann in den mehrsprachigen Verfahren
der Gegenwartsliteratur, wo nicht eingelöst, so doch weiter entwickelt werde, da sie
mithilfe von Wörtern aus einer anderen Fremde als Adornos klassisch latein-
französischer ebenfalls auf die Utopie einer „Sprache ohne Erde“ abzielten. Die
These ist nicht unüberzeugend, hat aber den Nachteil, dass sie Adornos Fremd-
wortkonzeption stark ausdehnt. Auch wenn Adorno gerade vor dem Hintergrund
seines amerikanischen Exils durchaus mit verschiedenen Formen von Mehrspra-
chigkeit konfrontiert ist, bezieht er sich doch in seinen Reflexionen über das fremde
Wort ausschließlich auf die traditionellen Fremdwörter und deren Rückhalt in der
klassischen Bildung. Um Missverständnisse über seine Stellung zu Sprachmischung
auszuschließen, erwähnt er im Aufsatz von 1959, dass Brecht „einmal im Gespräch
mich provoziert mit der These, es solle die kommende Literatur in Pidgin English
abgefasst werden“¹⁰⁵. Adorno lehnt diese mögliche Aufwertung einer Sprache, die
in ihrer Entstehung konstitutiv mit rassistischer Herabsetzung und Exklusion von
Bildungsinstitutionen verbunden ist, entschieden ab. Literatur in einer solchen
Hybridsprache ist für ihn Ausdruck eines „barbarische[n] Futurismus“¹⁰⁶. Damit
werden nicht nur literarische Versuche mit pidginisierten Sprachen grundsätzlich
abgelehnt, en passant macht Adorno an dieser Stelle auch deutlich, dass die

102 Yildiz (Beyond, 104) geht hier einen Schritt weiter, indem sie hier Fremdwörter im Sinne des
Aphorismus als „Juden der Sprache“ einsetzt und so die deutsche Sprache in einen Friedhof ver-
wandelt sieht, wo die Verwendung von Fremdwörtern nach 1945 „guarantee that the German
language retains the memory of those deadly historical events“.
103 Benjamin,Walter. „Franz Kafka. Zur zehntenWiederkehr seines Todestages“. Ders. Gesammelte
Schriften. Bd. II/2, hg.v. Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1991. 409–438, hier 414.
104 Yildiz: Beyond, 105.
105 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 223.
106 Ebd.

60 1 Theorie



avantgardistischen Sprachexperimente nach Vorbild der italienischen Futuristen
(die sich zum Zeitpunkt der Verfassung von „Wörter aus der Fremde“ freilich schon
durch ihre Nähe zum Faschismus desavouiert hatten), nicht die bessere Sprach-
ordnung und der Ausbruch aus der sprachlichen Konformität sind, die er sich
vorstellt. Sie werden vielmehr als „barbarisch“ gewertet, also als hinter die Stufe
der bestehenden normierten Kultursprachen zurückfallend, nicht über sie hin-
ausweisend. In diesem Sinne ist bereits im Aufsatz aus den 1930ern festgehalten:
„das Esperanto ist dasWiderspiel jeglichen echten Fremdwortes“¹⁰⁷. Was ist der (für
Adorno entscheidende) Unterschied zwischen Hybridsprachen und Avantgarde auf
der einen, dem traditionellen Fremdwort auf der anderen Seite? Zunächst lässt sich
aus seiner Kommentierung des eigenen Fremdwortgebrauchs im Proust-Kommen-
tar festhalten, dass Fremdwörter nur sehr selektiv gesetzt werden und an Stellen, an
denen sie aus Gründen der Präzision absolut unumgänglich sind. Während avant-
gardistische Verfahren alle Ebenen der Sprache bis zur Unkenntlichkeit verfrem-
den und so die poetische Funktion hervorheben und freisetzen, ist für Adorno die
Präzision des Ausdrucks entscheidend. Dafür ist schließlich auch die Wahrung der
(monolingual angelegten) Sprachnorm entscheidend – und wenn es aus dem Grund
geschieht, dass dann die Fremdwörter wirkungsvoller eingesetzt werden können.
Genauer betrachtet geht es Adorno also weniger um die Utopie einer„Sprache ohne
Erde“ im Sinne eines polyglotten, alle Normen aufkündigenden neuen Sprechens,
wie es der Avantgarde vorschwebt, sondern vielmehr um eine natürliche Sprache,
die sich aber von der Bindung an national-territorial verengte Konzepte lösen
könnte. Anders formuliert: Es geht ihm um eine ‚deutsche Sprache ohne Erde‘. Sie
nun lässt sich ausgehend von den Fremdwörtern denken, die zugleich zum Voka-
bular des Deutschen gehören, von dessen grammatischen und orthographischen
Regeln erfasst werden und dieses doch auch öffnen, indem sie sichtbar auf ihre
gleichzeitige etymologische Verbundenheit mit einer anderen natürlichen Sprache
verweisen. Nicht genügend wurde in den bisherigen Beschäftigungen mit Adornos
Fremdwörter-Aufsätzen bemerkt, dass nicht die Fremdwörter allein die Spuren
eines solchen auf andere Sprachen hin geöffneten Deutschen sind, sondern ihre
Wirkung entscheidend in Verbindung mit dem Medium der Literatur verstärken.
Zu Beginn von „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“ wird die These aufgestellt,
dass Fremdwörter sich, obwohl ihnen Ausdrücke in der eigenen Sprache entsprä-
chen, deshalb nicht umstandslos übersetzen ließen, „weil der Ausdruck der Sub-
jektivität in Bedeutung nicht rein aufgelöst werden kann.“¹⁰⁸ Am Signifikanten
haftet mithin eine Ausdrucksqualität, die es zu bewahren gilt, indem er als fremdes

107 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 643.
108 Ebd., 641.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 61



Wort in einen anderssprachigen Kontext übertragen wird. In dieser Mobilisation
„wider die sprachliche Konvention“¹⁰⁹ nun trifft sich das fremde Wort mit der
poetischen Sprachgestaltung. Sie will ihrerseits, wie Adorno mit Referenz auf Ver-
laines art poétique schreibt, „den Anspruch des Individuums auf seine rationale
Unauflöslichkeit in der Sprache erhärten“¹¹⁰. Ebenso wenig wie die Fremdwörter ist
Literatur eine organisch-natürliche Sprache, sondern eine „gemacht[e]“¹¹¹, die
sprachliche Konformität zugunsten eines souveränen Ausdruckes durchbricht.
Fremdes Wort und Literatur verstärken sich mithin gegenseitig in ihrer Wirkung,
wie in Adornos Verweis auf die lateinischen Zitate in der Lyrik Baudelaires und die
Fremdwörter bei George und Rilke zu erkennen ist.¹¹² Das Fremdwort mag den
Kontexten der Bildungs- und Fachsprachen entstammen. In seiner Übernahme in
die literarische Sprache entfaltet es sozusagen sein volles Fremdheitspotential, weil
es erstens als Zitat gebraucht wird – also sozusagen nochmals seinem herkunfts-
sprachlichen Kontext entfremdet – und zweitens im Medium einer poetischen
Sprache erscheint, die sich ihrerseits durch ihre ‚Gemachtheit‘ auszeichnet. In
dieser spezifischen Kombination, einer Akkumulation von Verfremdung und
künstlicher Konstruktion, sind die Fremdwörter jene Stellen, an denen momenthaft
eine kommende Sprache erkennbar wird, die sich aus dem Zerfall der organischen
erhebt und nicht nach deren Idee zu verstehen ist. Eine solche ‚Familienähnlichkeit‘
von fremden Worten und Dichtung, durch die sich beide in ihrer Wirkung der
Hinterfragung organischer Sprachvorstellung verstärken können, wird auch in
„Wörter aus der Fremde“ erkennbar. Sie ergibt sich bereits aus dem Umstand, dass
der Ausgangspunkt des Textes der Proust-Kommentar, also die Auseinandersetzung
mit einem literarischen Werk ist. Dass sein Kommentar als mit (zu vielen) fremden
Wörtern gespickt verstanden wurde, liegt nach Adorno allerdings nicht daran, dass
er tatsächlich viele Fremdwörter enthalten habe, sondern vielmehr in der Natur des
literarischen Gegenstandes:

Angesichts großer darstellender Prosa nimmt wohl leicht deren Deutung die Farbe des
Fremdworts an. Fremd mochten eher die Sätze klingen als das Vokabular. Versuche der For-
mulierung, die, um die gemeinte Sache genau zu treffen, gegen das übliche Sprachgeplätscher
schwimmen […] erregen durch die Anstrengung, die sie zumuten, Wut. Der sprachlich Naive
schreibt das Befremdende daran den Fremdwörtern zu, die er überall dort verantwortlich
macht, wo er etwas nicht versteht; auch wo er die Wörter ganz gut kennt. Schließlich geht es

109 Ebd., 641.
110 Ebd.
111 Ebd., 643.
112 Ebd., 641.

62 1 Theorie



vielfach um die Abwehr von Gedanken, die den Wörtern zugeschoben werden: der Sack wird
geschlagen, wo der Esel gemeint ist.¹¹³

In der These, dass die Deutung großer Prosa die „Farbe des Fremdwortes“ annehme,
ist eine Auffassung von Literatur erkennbar, die diese ähnlich wie Aristoteles als
eine fremdartige Sprache denkt – so anders, dass dies noch auf die Auseinander-
setzung mit ihr abfärbt. Denn in der genauen Kommentierung der Literatur besteht
die Notwendigkeit, ebenfalls sprachliche Konformität zu durchbrechen. Dieser
präzise, „gegen das übliche Sprachgeplätscher“ gewandte Sprachgebrauch nun stieß
bei Adornos Rundfunkpublikum auf Befremden. Formulierungen nicht (sofort) zu
verstehen wiederum wird reflexartig darauf zurückgeführt, dass sie in fremden,
angeblich schwer verständlichen Wörtern vorgebracht worden sei. Schließlich aber
stecke hinter der Behauptung, es handle sich um unverständliche Ausführungen in
einer fremden Sprache, die Abwehr gegen die vorgebrachten Gedanken. In dieser
Passage ist das Fremdwort mithin weniger eine gegebene lexikalische Größe als der
Effekt einer bestimmten Auseinandersetzung mit literarischer Sprache und der
Abneigung gegen die dabei zu Tage geförderten Erkenntnisse. Das fremde Wort
wird damit gewissermaßen zum Phantom, das überall dort beschworen wird, wo es
um den Widerstand gegen die Durchbrechung sprachlicher Konformität – und die
damit verbundenen Erkenntnismöglichkeiten – geht. Insofern zielen auch Adornos
Ausführungen zu den von ihm gebrauchten Fremdwörtern im Proust-Kommentar
nicht ausschließlich auf eine Erklärung oder gar Übersetzung dieses den Hörern
doch eigentlich bestens bekannten Vokabulars ab. Indem es die kulturellen und
politischen Kontexte frei legt, die in dem verwandten Fremdwort verdichtet sind,
gibt es gleichzeitig zu denken, was an dem verwandten Wort und dem damit ver-
bundenen Willen zur Präzision konkret als störend – und besser durch die Über-
tragung ins konventionelle Deutsche zu eliminierend – empfunden worden sein
könnte. So ist jedes benutzte einzelne fremde Wort Ergebnis eines „Prozeß[es]
zahlloser ineinander verflochtenen Regungen, Innervationen [sic!] und Erwägun-
gen.“¹¹⁴ Und auch darin macht es schließlich wieder nur sichtbar, „was die Sprache
selbst insgesamt gesellschaftlich durchmach[t]“¹¹⁵. Das Fremdwort ist mithin durch
seine Objekthaftigkeit und Entfremdung eine im sprachlichen Prozess hervorge-
hobene Stelle, von der aus und mit der der Schriftsteller verändernd in denselben
eingreifen kann.

113 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 216.
114 Ebd., 232.
115 Ebd.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 63



Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich in Adornos Theorie des fremden
Wortes erstens Aspekte finden, die mit den Befunden der Formalisten durchaus
vergleichbar sind. Das betrifft das fremde Wort als Mittel zur Durchbrechung
sprachlicher Konformität, seine Verbindung mit einem selbstreferentiellen Verweis
auf sprachliche Materialität und Medialität und damit die Trennung von Wort und
Ding. Spezifisch für Adorno ist, dass er darin, hierin Benjamins Sprachphilosophie
folgend, Spuren einer anderen, utopischen Sprachordnung sieht, die weder natio-
nal-territorial gebunden noch entfremdet ist. Zweitens verfügt Adornos Diskussion
des fremden Worts selbst über einen historischen Index, insofern in „Wörter aus
der Fremde“ implizit auch eine Auseinandersetzung mit der Frage eines (Weiter‐)
schreibens auf Deutsch nach Holocaust und ZweitemWeltkrieg zu erkennen ist. Das
fremde Wort erhält hier eine historische Erinnerungsdimension. Es könnte dabei
durchaus eine Nähe zu der noch zu diskutierenden psychoanalytischen Fassung des
Wortlautes als Erinnerungsträger konstatiert werden, wenn auch bei Adorno die
Wörter nicht Speicher einer individuell-biografischen Erinnerung sind, sondern als
von historisch-kulturellen Entwicklungen erfasste und geformte gedacht werden.
Mit der im Folgenden zu erläuternden Freudschen Auffassung des (fremden)
Wortes verbindet Adorno dessen Verständnis als Ort der Verdichtung, als Kno-
tenpunkt unterschiedlicher Prozesse, die es im Einzelnen zu dechiffrieren gilt.

1.3 Psychoanalytische Zugänge zu Sprachwechsel

Sich mit einzelnen Wörtern zu beschäftigen, die vom übrigen Text durch die Zu-
gehörigkeit zu einer anderen Sprache abgesetzt und so als anders und fremd
markiert sind, während sie trotzdem in Bedeutung übersetzbar bleiben, setzt ein
besonderes Textverständnis voraus. Im Zentrum steht, vor jedem inhaltlich inter-
pretierenden Zugriff, die Auseinandersetzung mit sprachlicher Verfasstheit, Ober-
flächenstruktur und Erscheinungsbild der Signifikanten. Die Psychoanalyse hält für
diesen Lektüreansatz insofern einen geeigneten methodischen Anknüpfungspunkt
bereit, als Sigmund Freud zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine eigene Auffassung
von Sprache, von Vieldeutigkeit und Deutbarkeit des Wortes unter besonderer
Berücksichtigung seines materiellen Erscheinungsbildes entwickelte. Wenn für die
vorliegende Studie auf diesen Ansatz zurückgegriffenwird, dann nicht um, wie es in
der psychoanalytisch orientierten Literaturwissenschaft überwiegend geschieht,
Figuren und ihre Handlungen zu interpretieren.Vielmehr sollen psychoanalytische
Ansätze methodisch genutzt werden, um die Beschaffenheit der sprachlichen
Textoberfläche und der in sie eingegangenen Verschiebungs- und Verdichtungs-
vorgänge zu untersuchen. In diesem Sinne werden hier Freuds Konzept von Wort-

64 1 Theorie



und Objektvorstellung und der Komplex sprachlicher Verschiebungsvorgänge dis-
kutiert sowie deren Applikabilität für die Untersuchung mehrsprachiger Texte.

Der Wortlaut und seine Lesbarkeit bei Sigmund Freud

Freuds Arbeiten sind für diese Studie nicht allein unter methodischen Gesichts-
punkten relevant, sie sind auch entstehungsgeschichtlich Teil jener Umwälzungen
des Sprachdenkens um 1900 und der darin zu situierenden Aufmerksamkeit für die
Materialität des Wortes, wie sie in den Kapiteln zu Franz Kafka und dem Dadaismus
noch zu erörtern sind. Gleichzeitig wird die psychoanalytische Auffassung von
Sprache in Wien um 1900 in zeitlicher Nachbarschaft zur Entwicklung der mo-
dernen Linguistik durch Ferdinand de Saussure formuliert. Auch sozial- und kul-
turhistorisch gesehen verfügt die Psychoanalyse über eine große Nähe zum Kom-
plex der Mehrsprachigkeit. Die Anfänge der Disziplin sind, ebenso wie ihre späteren
Entwicklungen, eng mit Konstellationen der Übersetzung im weitesten Sinne, mit
Migration und Exil, mit Mehrsprachigkeit und Sprachwechseln verbunden.¹¹⁶ An-
gesichts dieser grundsätzlichen, alltäglichen Erfahrung des Sprachwechsels und der
Übersetzung im Entstehungsumfeld der Psychoanalyse ist es vielleicht nicht zu-
fällig, dass sich Freud auch das Innenleben des Menschen nicht als einheitlich,
‚einsprachig‘ darstellte, sondern als ein von Translationsvorgängen geprägtes viel-
stimmiges „Babel des Unbewussten“, wie es Jacqueline Amati Mehler, Simona Ar-
gentieri und Jorge Canestri in ihrer Pionierstudie zur Bedeutung von Mutter- und
Fremdsprachen in der Psychoanalyse treffend formuliert haben.¹¹⁷ So hält – von
der literarischen Mehrsprachigkeitsforschung bislang kaum bemerkt – die Psy-
choanalyse sowohl aufgrund ihrer Geschichte als auch ihrer Theorie einen we-
sentlichen Ansatz zur Erforschung sprachlicher Transferbewegungen bereit.¹¹⁸

116 Vgl.: Jensen, Uffa.Wie die Coach nach Kalkutta kam. Eine Globalgeschichte der frühen Psycho-
analyse Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019; Reichmayr, Johannes. „Grundlagen der Ethonopsycho-
analyse. Freud als Migrant“. Freuds Aktualität. Hg. Wolfram Mauser und Joachim Pfeiffer. Würz-
burg: Königshausen&Neumann, 2006. 63–71.
117 Amati Mehler, Jacqueline, Simona Argentieri und Jorge Canestri. Das Babel des Unbewussten.
Muttersprache und Fremdsprachen in der Psychoanalyse. Aus dem Italienischem v. Klaus Laermann.
Gießen: Psychosozial-Verl., 2010.
118 Vgl. dazu die These von Elisabeth Bronfen, dass Freuds zentrale Einsicht, das Subjekt sei nicht
Herr im eigenen Hause, „eine brisante Denkfigur des Exils ist. Nicht beheimatet zu sein […] ist das
Bild, an dem Freud die moderne condition humaine festmacht“ (Dies. „Die Kunst des Exils“. Literatur
und Exil. Neue Perspektiven. Hg. Doerte Bischoff und Susanne Komfort-Hein. Berlin und Boston: De
Gruyter, 2013. 381–395, hier 384).

1.3 Psychoanalytische Zugänge 65



In den Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse bestimmt Freud die
Sprache als zentrales Medium: „In der analytischen Behandlung geht nichts anderes
vor als ein Austausch von Worten zwischen dem Analysierten und dem Arzt“¹¹⁹.
Dabei klingt in der Formulierung des Tausches von Wörtern bereits an, dass
Sprache nicht nur der kommunikativen Übermittlung von Sachbeständen dient,
sondern auch ihre dinglich-materielle Seite von Bedeutung ist. Nicht nur ‚worüber‘
gesprochen wird, ist mithin wichtig, sondern auch ‚wie‘, welche Ausdrücke ver-
wendet, welche Akzente gesetzt werden etc. Wörter sind keine neutralen Be-
schreibungsinstrumentarien, Freud begreift sie vielmehr als „plastisches Materi-
al“¹²⁰, das seinerseits von nicht bewussten Dynamiken erfasst und modelliert wird.
Diese Annahme erfordert eine besondere Aufmerksamkeit für das materielle Er-
scheinungsbild der Rede oder des Textes, um so zu den gewissermaßen in dessen
Oberfläche versteckten Inhalten vordringen zu können. Freud entdeckt so, wie es
Shoshana Felman formuliert hat, „a new way of reading“¹²¹, ein Lesen, das seinen
Ausgang von den Verschiebungen und Verdichtungen auf Seiten der Signifikanten
nimmt. Die Grundlage dafür legt Freud bereits in seiner Studie Zur Auffassung der
Aphasien von 1891, die als Übergang von den neurologischen Arbeiten zur Psy-
choanalyse gilt.¹²² Eingeführt wird darin die Konzeption von Wort- und Sachvor-
stellung, die Ferdinand de Saussures binärem Zeichenmodell korrespondiert und
später von Jacques Lacan in seiner zentralen These, dass das Unbewusste wie die
menschliche Sprachfähigkeit („l’incoscient est structuré comme un langage“¹²³)
strukturiert sei, wieder aufgenommen wird.¹²⁴ Für die Untersuchung literarischer

119 Freud, Sigmund. „Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse“. Ders. Studienausgabe.
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse und Neue Folge. Bd. 1, hg.v. Alexander Mitscher-
lich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main 1970: Fischer. 34–447, hier 43. Grund-
sätzlich dazu vgl.: Jappe, Gemma. Über Wort und Sprache in der Psychoanalyse. Frankfurt/Main:
Fischer, 1971.
120 Freud, Sigmund. „Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten“. Ders. Studienausgabe.
Psychologische Schriften. Bd. 4, hg. v. Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey,
Frankfurt/Main: Fischer, 1989. 9–220, hier 36.
121 Felman, Shoshana. Jacques Lacan and the Adventure of Insight. Cambridge M.A.: Harvard Univ.
Press, 1987. 23.
122 Vgl.: Leuschner, Wolfgang. „Einleitung“. Sigmund Freud. Zur Auffassung der Aphasien. Eine
kritische Studie, hg.v. Paul Vogel, bearb. v. Ingeborg Meyer-Palmedo. Frankfurt/Main: Fischer, 1992.
7–31.
123 Lacan, Jacques. „Le quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse“, in: Le Séminaire livre
XI, Paris: Ed. du Seuil, 1973. 23.
124 Für eine eingehende Diskussion von Freuds in der Aphasie-Schrift entwickeltem Sprachmodell
in Bezug auf Ferdinand de Saussure, Roman Jakobson und Jacques Lacan vgl. das Schwerpunktheft
„Saussure/Sprache“. RISS Zeitschrift für Psychoanalyse 24.76 (2010/III) (Schwerpunktheft Saussure/
Sprache).

66 1 Theorie



Mehrsprachigkeit sind Freuds Ausführungen zur Beschaffenheit der Signifikanten
und insbesondere zum Klangbild ebenso relevant wie seine These von der prekären
Natur der Verknüpfung von Wort- und Objektvorstellungen. Grundsätzlich wird in
der Aphasie-Studie die Wortvorstellung als ein „abgeschlossener Vorstellungs-
komplex“, die „Objektvorstellung dagegen als ein offener“¹²⁵ beschrieben. Bedeu-
tung wird nun durch die Verknüpfung von Wort und Objektvorstellung erzeugt.
Dabei ist allerdings die Wortvorstellung „nicht von allen ihren Bestandteilen, son-
dern bloß vom Klangbild her mit der Objektvorstellung verknüpft.“¹²⁶ Die für das
Funktionieren von Sprache und Kommunikation konstitutive Verknüpfung von
Wort- und Sachvorstellung erweist sich mithin als unfest und störungsanfällig.
Dieser Befund wird noch dadurch verstärkt, dass die Verbindung von Wort- und
Objektvorstellung, das Klangbild, bereits seinerseits das „sensibl[e] Ende“¹²⁷ der
Wortvorstellung bildet. Sprachstörungen können deshalb sowohl innerhalb der
Wortvorstellung als auch zwischenWort- und Objektvorstellung auftreten. Manfred
Riepe zufolge reduziert Freudmithin die Erscheinungsformen von Sprachstörungen
auf „zwei Grundtypen. Störungen innerhalb der Wortvorstellung, die Vertau-
schungen von Wörtern ähnlichen Klangs nach sich ziehen, stehen Störungen der
Assoziation zwischen Wort- und Objektvorstellung gegenüber.“¹²⁸

In unserem Kontext nun ist Freuds Auffassung des Klangbildes zentral, das für
Verschiebungen entlang von Lautähnlichkeiten offen ist und so die Wortvorstellung
ebenso wie die Verknüpfung zwischen Wort- und Objektvorstellung stören kann.
Freud kommt zum Schluss, dass deswegen die für die Sprachleistung so zentrale
Verbindung von Wort- und Objektvorstellung gleichzeitig „der erschöpfbarste Teil
der Sprachleistung ist, gewissermaßen ihr schwacher Punkt.“¹²⁹ Damit sind Stö-
rungen der Sprache nicht nur äußeren Einwirkungen geschuldet, sondern auch in
ihrer Beschaffenheit selbst angelegt, sie treten entsprechend nicht nur bei Aphasie-
Kranken auf.

Wo immer Freud seine Aufmerksamkeit auf die Klangbilder lenkt, ist dies darin
begründet, dass sie Einfallstore für Verschiebungen und Verwandlungen sowohl in
der Wortvorstellung selbst als auch in der Verbindung von Wort- und Objektvor-
stellung darstellen. Den Klangbildern bzw. Wortlauten gilt Freuds besonderes In-

125 Freud, Sigmund. Zur Auffassung der Aphasien. Eine kritische Studie. Hg. v. Paul Vogel, bearb. v.
Ingeborg Meyer-Palmedo. Frankfurt/Main: Fischer, 1992. 121.
126 Ebd.
127 Ebd., 122.
128 Riepe, Manfred. „Das Alphabet im Gedicht. Von der kritischen Studie ‚Zur Auffassung der
Aphasien‘ zum Namensvergessen in der ‚Psychopathologie des Alltagslebens‘“. RISS. Zeitschrift für
Psychoanalyse 24.76 (2010/III) (Schwerpunktheft Saussure/Sprache): 25–56, hier 38.
129 Freud: Aphasien, 127.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 67



teresse als Orte, an denen sich – vermittelt durch die erst später von Lacan so be-
nannte Strukturähnlichkeit von seelischem Apparat und Sprache – unbewusste
Vorgänge manifestieren. Ihre Bedeutung kann deshalb nicht ausschließlich durch
den konventionell festgelegten Bezug von Signifikant und Signifikat erschlossen
werden, sie muss im je spezifischen Fall unter Berücksichtigung des jeweiligen
Kontextes dechiffriert werden. In der Aphasie-Studie gelangt Freud zur „Annahme
höchst subjektiver Symbolisierungsvorgänge, von denen es keine endgültige Fas-
sung gibt“¹³⁰ und löst so „mit Hilfe des Objektvorstellungskomplexes als eines nicht
abgeschlossenen Systems […] die Sprache vom abstrakten Status eines einfachen
Mitteilungssystems, wie es etwa Flaggen-Signale sind.“¹³¹

Aufgrund dieser Theorie zeigt Freud, wie scheinbar unsinnige oder belanglose
Verschiebungen von Signifikanten analysiert werden können. Sie treten zwar in
bestimmten pathologischen Kontexten gehäuft auf; bei Hysterie, Zwangsvorstellung
und Paranoia, sowie in der Schizophrenie¹³² beobachtet Freud ein Überwiegen der
Wort- gegenüber der Sachbeziehung. Sie sind aber, getreu der Einsicht, dass die
leichte Verschiebbarkeit in der Beschaffenheit der Sprache und insbesondere des
Klangbildes selbst angelegt sei, nicht auf Pathologien beschränkt. Freud verweist
darauf, dass Kinder „zu gewissen Zeiten die Worte tatsächlich wie Objekte behan-
deln“¹³³ und analysiert ‚Sprachstörungen‘ bei ‚gesunden‘ Erwachsenen in Träumen
oder verbalen Fehlleistungen.

Eine Theorie der Lektüre, die ihren Ausgangspunkt vom materiellen Erschei-
nungsbild des Signifikanten nimmt, wird insbesondere im Entwurf der Traum-
sprache entwickelt. Der auf den ersten Blick unsinnige Traum wird von Freud als
eine fremde Sprache aufgefasst. Vom System der Standardsprache differiert sie
insofern, als darin die Verbindung von Wort- und Objektvorstellung durchgängig in
den Hintergrund tritt und stattdessen der ‚Materialwert‘ der Wortlaute eine be-
deutungsgebende Funktion einnimmt. Ausgangspunkt für Freuds Reflexion über
die Lesbarkeit von Wörtern im Traum ist die Beobachtung, dass die Verdich-
tungsarbeit des Traums dann „am greifbarsten wird“, wenn sie „Worte und Namen

130 Leuschner: „Einleitung“, 27.
131 Ebd..
132 Vgl.: „Die Gleichheit des sprachlichen Ausdruckes, nicht die Ähnlichkeit der bezeichneten
Dinge, hat den Ersatz vorgeschrieben. […] Setzen wir diese Einsicht mit der Annahme zusammen,
daß bei der Schizophrenie die Objektbesetzungen aufgegeben werden. Wir müssen dann modifi-
zieren: die Besetzung der Wortvorstellungen der Objekte wird festgehalten“ (Freud, Sigmund. „Das
Unbewusste“. Ders. Studienausgabe. Psychologie des Unbewussten. Bd. 3, hg.v. Alexander Mits-
cherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main: Fischer, 1975. 119– 174, hier 159).
133 Freud, Sigmund. „Die Traumdeutung“. Ders. Studienausgabe. Traumdeutung. Bd. 2, hg. v. Alex-
ander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main: Fischer, 1977. 303.

68 1 Theorie



zu ihren Objekten“¹³⁴ gewählt hat. Für die für die Traumarbeit zentralen Vorgänge
von Verdichtung und Verschiebung ist das sprachliche Medium mithin prädesti-
niert. Der Traum (aber auch die Neurose und der Witz) findet im Wort als Kno-
tenpunkt von Vieldeutigkeit ein strukturähnliches Medium vor, mithilfe dessen er
sich ausdrücken kann: „Das Wort als der Knotenpunkt mehrfacher Vorstellungen,
ist sozusagen eine prädestinierte Vieldeutigkeit, und die Neurosen […] benützen die
Vorteile, die das Wort so zur Verdichtung und Verkleidung bietet, nicht minder
ungescheut wie der Traum.“¹³⁵ Damit erscheint die Verbindung von Wort- und
Objektvorstellung als gelöst: das Wort wird als Signifikant (bzw. als Symptom) be-
stimmter psychischer Vorgänge gelesen und nicht primär als konventionalisierter
Verweis auf einen fest umrissenen, kollektiv festgelegten Vorstellungsinhalt.

Diese Auffassung des Wortes stellt seine signifikante Seite (die Wortvorstellung,
das Klangbild) in den Vordergrund. Sie ist die Ansatzfläche für die Traumarbeit:
„Worte werden vom Traum überhaupt häufig wie Dinge behandelt und erhalten
dann dieselben Zusammensetzungen wie die Dingvorstellungen. Komische und
seltsame Wortschöpfungen sind das Ergebnis solcher Träume.“¹³⁶ Der manifeste
Text des Traumes besteht aus einem Arrangement an Signifikanten, die von ihrer
konventionellen kommunikativen Verweisstruktur auf eine bestimmte Dingvor-
stellung gelöst sind. Der Traum, der die signifikante Seite der Wörter zum Aus-
drucksmedium wählt, ist mithin der Gegenstand, an dem sich besonders gut be-
obachten lässt, wie eine Textordnung funktioniert, die weder auf die
unmissverständliche Kommunikation von Inhalten angelegt ist – vielmehr werden
im Traum Sachverhalte entstellt wiedergegeben – noch durch die konventionelle
Verbindung von Klangbild, Wort- und Sachvorstellung geregelt ist. Freud diskutiert
dies an mehreren Beispielen. So am Traum einer Patientin, in dem sie sich „mit
ihremManne bei einer Bauernfestlichkeit [befindet] und sagt […]: ‚Das wird in einen
allgemeinen ‚Maistollmütz‘ ausgehen.‘ Dabei im Traum der dunkle Gedanke, das sei
eine Mehlspeise aus Mais, eine Art Polenta.“¹³⁷ Das geträumte Wort Maistollmütz
lenkt die Aufmerksamkeit des Analytikers durch seine Fremdheit auf sich. Es kann
nicht anhand fester Bezüge zwischen Wort- und Objektvorstellung entschlüsselt
werden, sondern muss als „Wortklumpen“¹³⁸ analog zu den von der Traumarbeit
produzierten Bildern entziffert werden. Maistollmütz ist (ebenso wie die anderen
von Freud in diesem Abschnitt aufgeführten Beispiele norekdaler, tutelrein, Hear-
sing, Autodidasker, erzefilisch, Svingnum elvi) als eine Vokabel der Sprache des

134 Ebd., 297.
135 Ebd., 336.
136 Ebd., 297.
137 Ebd., 297.
138 Ebd., 298.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 69



Traumes, einer quasi fremden Sprache, zu lesen und anschließend zu überset-
zen.¹³⁹ Unter solche spezifischen Wortbildungen im Traum fallen in der Traum-
deutung auch translinguale Hybridwörter. Als Beispiel führt Freud das englische
from und das deutsche fromm an und vermerkt, dass die Traumarbeit einen solchen
Ersatz vollziehe, weil „from durch den Gleichklang mit dem deutschen Eigen-
schaftswort fromm eine großartige Verdichtung ermöglicht“¹⁴⁰. Dass dabei
Sprachgrenzen überschritten werden, dürfe einen, so Freud weiter, „nach allem,
was wir von den Absichten der Traumarbeit und von ihrer Rücksichtslosigkeit in
der Wahl der Mittel gehört haben, nicht mehr wunder“¹⁴¹ nehmen. Auch sprach-
licheMischbildungen aufgrund von Klangähnlichkeiten dienenmithin dazu, Inhalte
an der Zensur vorbeizuschmuggeln und sie entstellt zur Darstellung zu bringen.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der psychoanalytischen Auffassung
des Wortes ein Denken von Sprache zu Grunde liegt, das sich sowohl von Saussures
Modell, in dem arbiträre, aber durch Konvention festgelegte Signifikanten auf
eindeutige Signifikate verweisen, unterscheidet als auch von der Annahme einer
eindeutigen Abgrenzung einzelner Sprachen zueinander. Freud zeichnet einen
entlang anderer Kriterien verlaufenden Sprachgebrauch, in dem die Worte wie
Objekte behandelt und entsprechend ge- bzw. verformt werden. Dieser ‚andere‘,
nicht standardkonforme Sprachgebrauch in Traum, Kindersprache und Neurose,
erfordert von Seiten des Analytikers auch einen anderen Zugriff auf das Wort, eine
andere Lektüremethode. Im Falle der Wort-Dinge kann nicht auf festgelegte Be-
deutungskonventionen zurückgegriffen werden, vielmehr müssen sie aufgrund
ihrer signifikanten Gestalt wie ein Rebus dechiffriert und in ihrer Bedeutung
kontextabhängig erschlossen werden.

139 Vgl.: „Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstellungen desselben In-
haltes in zwei verschiedenen Sprachen […] Der Traum ist gleichsam in einer Bilderschrift gegeben,
deren Zeichen einzeln in die Sprache der Traumgedanken zu übertragen sind. Man würde offenbar
in die Irre geführt, wenn man diese Zeichen nach ihrem Bilderwert anstatt nach ihrer Zeichen-
beziehung lesenwollte. Ich habe etwa ein Bilderrätsel (Rebus) vormir: ein Haus, auf dessen Dach ein
Boot zu sehen ist, dann ein einzelner Buchstabe, dann eine laufende Figur, deren Kopf wegapos-
trophiert ist, u.dgl. Ich könnte nun in die Kritik verfallen, diese Zusammenstellung und deren Be-
standteile für unsinnig zu erklären. […] Die richtige Beurteilung des Rebus ergibt sich offenbar erst
dann, wenn ich […] keine solchen Einsprüche erhebe, sondern mich bemühe, jedes Bild durch eine
Silbe oder ein Wort zu ersetzen, das nach irgendwelcher Beziehung durch das Bild darstellbar ist.
Die Worte, die sich so zusammenfinden, sind nicht mehr sinnlos, sondern können den schönsten
und sinnreichsten Dichterspruch ergeben“ (ebd., 280–281).
140 Ebd., 497.
141 Ebd.

70 1 Theorie



Zwischen Trauma und Kreativität: Mehrsprachigkeit in der psychoanalytischen
Literatur nach Freud

Explizit Fragen des Sprachwechsels und der Mehrsprachigkeit zugewandt haben
sich nach Freud einzelne Analytikerinnen und Analytiker, die sich infolge ihrer
Flucht vor dem Nationalsozialismus selbst vor die Herausforderung des Sprach-
wechsels gestellt sahen und darüber hinaus an ihren neuen Wirkungsorten nicht
selten mit Patienten konfrontiert waren, die ihrerseits emigrieren mussten. Insge-
samt fünf Artikel erschienen dazu zwischen 1934 und 1955 verstreut in internatio-
nalen Fachzeitschriften. In ihnen werden grundlegende Positionen zur Frage psy-
chischer Begleiterscheinungen von Sprachwechsel erarbeitet.¹⁴² In dieser
‚Entdeckung‘ der Thematik der Sprachbiografie für psychische Vorgänge zeichnen
sich zwei Stränge ab, die auch für die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit
richtungsweisend sind: erstens die Frage nach der Verknüpfung von Sprachwech-
seln mit Erinnerungsprozessen; zweitens jene nach dem Zusammenspiel von
Zweitspracherwerb und der Herausbildung einer neuen Selbst- und Weltwahrneh-
mung bzw. Kreativität.

Im Folgenden sollen Ansätze diskutiert werden, die affektive Besetzungen
einzelner Sprachen für das Individuum diskutieren und damit verbunden Zusam-
menhänge zwischen Sprachwechsel und Erinnerungsvorgängen nachweisen. Zu-
sammengefasst geht es dabei um die Beobachtung, dass der Wechsel in eine andere
Sprache dazu genutzt werden kann, mit einer bestimmten Sprache verbundene
Erlebnisse und Gefühle zu verdrängen und auch eine neue Identität aufzubauen. Im
Extremfall können Worte selbst, die mit traumatischen Situationen verknüpft und
entsprechend affektiv besetzt sind, zum Objekt der Verdrängung werden. In Ver-
knüpfung mit solchen Erinnerungsprozessen erscheint der Sprachwechsel einer-
seits als Medium der Verdrängung, andererseits kann die Zweitsprache für die
Betroffenen als weniger mit Affekten verknüpftes Idiom zum Medium der Durch-
arbeitung der traumatischen Erfahrungen werden.

Ein früher Text, der zentral die Frage aufgreift, inwiefern der Wortlaut selbst
(und nicht nur die damit verbundene Sachvorstellung) mit Verdrängungs- und Er-

142 In der chronologischen Reihenfolge ihres Erscheinens: Velikovsky, Immanuel. „Kann eine
neugelernte Sprache zur Sprache des Unbewußten werden? Wortspiele in Träumen von Hebräisch
denkenden“. Imago 20.2 (1934): 234–239; Stengel, Erwin „On Learning A New Language“. The In-
ternational Journal of Psychoanalysis 20 (1939): 471–480; Buxbaum, Edith. „The Role of a Second
Language in the Formation of Ego and Superego“. The Psychoanalytic Quarterly 18 (1949): 279–289;
Greenson, Ralph. „The Mother Tongue and the Mother“.The International Journal of Psychoanalysis
31 (1950): 18–23; Krapf, Eduardo. „The Choice of Language in Polyglot Psychoanalysis“. The Psy-
choanalytic Quarterly 24 (1955): 343–357.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 71



innerungsvorgängen verbunden sein kann, ist Sandór Ferenczis 1911 erschienener
Artikel „Über obszöne Worte. Beitrag zu einer Psychologie der Latenzzeit“¹⁴³. An-
satzpunkt der Untersuchung bildet ein Problem der Sprachverwendung zwar nicht
im Sinne eines Wechsels zwischen verschiedenen Nationalsprachen, wohl aber
zwischen verschiedenen Sprachebenen bzw.Varietäten. Es geht um die Frage, wie in
der Analyse Geschlechtsorgane oder Exkremente benannt werden sollen, ob dafür
ausschließlich medizinische Fachausdrücke zu verwenden sind oder ob auch
volkstümlich-obszöne Begriffe von Ärztin oder Arzt und Patientin oder Patient in
den Mund genommen werden können – und in bestimmten Fällen vielleicht sogar
sollten. Deutlich wird sofort, dass es in dieser Frage nach der geeigneten Wortwahl
um den Umgang mit und die Verwaltung von Affekten geht, insbesondere darum,
Schamgefühle durch die Benutzung von wissenschaftlichen Ausdrücken zu über-
winden. In der Varietät der Fachsprache ist es, so Ferenczi, alsbald möglich, sich mit
den Patienten „über die ‚heikelsten‘ Dinge und Vorkommnisse des geschlechtlichen,
wie überhaupt des Trieblebens“¹⁴⁴ auszusprechen, ohne von Schamreaktionen ge-
stört zu werden. In einer Reihe von Fällen gerate die Analyse aber nach einiger Zeit
erneut ins Stocken, Patientin oder Patient wirke gehemmt, was Ferenczi darauf
zurückführt, dass ihm „verpönte Worte und Redensarten“¹⁴⁵ einfielen, die er dem
Arzt gegenüber nicht auszusprechen wage. Mit anderen Worten kommt es hier zu
einem Übersetzungsproblem, dem Patienten oder der Patientin gelingt es nicht
mehr, sich in der Varietät der Fachsprache adäquat auszudrücken, weil sich die
schambesetzten Wortlaute nicht ganz von der Sachvorstellung lösen lassen und
zunehmend zur Aussprache drängen. Ferenczi führt Beispiele an, in der erst die
Nennung obszöner (teilweise auch eher kindlicher) Bezeichnungen durch den
Analytiker die Analyse wieder voranbrachte und „Zugang zu den tiefsten Schichten
[eines] bis dahin latenten Erinnerungsschatzes eröffnete.“¹⁴⁶ Offensichtlich wird
dabei, dass die Verdrängung nicht nur Erlebnisse oder Sachvorstellungen betrifft,
sondern auch „am Wortlaut“¹⁴⁷ haften kann. Inwiefern ist nun diese an der zuge-
gebenermaßen speziellen Gruppe der obszönen Wörter gewonnene Beobachtung
auf andere Wörter übertragbar? Ferenczi gibt in seinem Artikel zu bedenken, dass
bei obszönen Wörtern tatsächlich der Wortlaut selbst eine hohe dingliche Qualität
besitze (wie er etwa in Flüchen und Beleidigungen offensichtlichwird) und dadurch

143 Ferenczi, Sándor. „Über obszöne Worte. Beitrag zu einer Psychologie der Latenzzeit“. Ders.
Schriften zur Psychoanalyse I. Auswahl in zwei Bänden, hg. v. Michael Balint. Gießen: Psychosozial-
Verl., 2004. 59–72.
144 Ebd., 59.
145 Ebd.
146 Ebd., 60.
147 Ebd.

72 1 Theorie



auch den Hörer „zur regressiv-halluzinatorischen Belebung der Erinnerungsbil-
der“¹⁴⁸ zwingen könne. Gleichzeitig argumentiert er mit Blick auf Freuds Auffas-
sung von Wörtern, dass obszöne Wörter in ihrem stark dinglichen Charakter le-
diglich Eigenschaften bewahrt haben, die in bestimmten Kontexten (Kindersprache,
Traum, Witz, Neurose) auch bei anderen Wörtern hervortreten können. Demzu-
folge könnte das Phänomen eines am Wortlaut hängenden Verdrängungs- bzw.
Erinnerungsvorganges überall dort vorkommen, wo der materielle Wortlaut, aber
auch die affektive Besetzung eines bestimmten Wortlautes stark ausgeprägt ist.
Auch im Rahmen unserer Fragestellung ist an Ferenczis Aufsatz nun nicht die Frage
der obszönen Ausdrücke zentral, sondern die These, dass ein Sprachwechsel Ver-
drängungsvorgänge überwinden und Zugang zu bestimmten Erinnerungen ver-
schaffen kann, die am affektiv besetzten Wortlaut selbst haften. Genau genommen
ist dafür ein zweimaliger Wechsel der Sprache nötig: Erstens jener in die affektiv
nicht besetzte Varietät, hier die Fachsprache, durch die überhaupt ein Sprechen
über heikle, den Patienten oder die Patientin belastende Dinge, möglich wird. Nur
im Medium dieser Distanzierung durch eine zweite Sprache kann dann zweitens
punktuell ein erneuter Sprachwechsel ‚zurück‘ erfolgen und eineWiederholung des
verdrängten Wortlautes selbst, dessen affektive Besetzung auf diese Weise kennt-
lich gemacht und anschließend abreagiert werden kann.¹⁴⁹

Auch spätere Untersuchungen heben die affektive Dimension des Sprach-
wechsels hervor. So argumentiert der aus Wien nach London emigrierte jüdische
Psychiater Erwin Stengel in seinem 1939 im International Journal of Psychoanalysis
publizierten Grundlagentext „On Learning A New Language“, dass ebendiese af-
fektive Besetzung den Fremdspracherwerb hemmen könne.¹⁵⁰ Stengel entnimmt
seine Beispiele nicht der psychoanalytischen Praxis, sondern der Beobachtung
seiner selbst sowie deutscher und österreichischer Emigranten in Großbritannien.
Alle täten sich mit dem Englischen schwer, Stengel beobachtet nicht nur praktische
Probleme beim Spracherwerb, sondern einen emotionalen Widerstand, den er auf
verschiedene Faktoren zurückführt: Erstens als Reaktion gegen den Bedeutungs-
verlust der Muttersprache im neuen Land,¹⁵¹ zweitens rufe der (Fremd‐)Sprach-

148 Ebd., 62.
149 Ferenczi beschreibt dies als kathartische Wirkung, der Patient agiere „beim Hören eines ob-
szönen Wortes vor dem Arzt die erschütternde Wirkung“, die dies früher auf ihn gemacht habe,
förmlich ab (ebd., 60).
150 Zum Überblick über Stengels Schaffen: Diether, Nikolaus. Erwin Stengel. Leben und Werk.
Mainz: Diss., 1974.
151 Stengel sieht diesen zumindest teilweise auch in der durch die nationalliterarische Tradition
beförderten Vorstellung von der Einmaligkeit der Muttersprache begründet: „By many poems,
singing of the native language, the character of veracity, as inherent only to the native language, is

1.3 Psychoanalytische Zugänge 73



erwerb im Erwachsenenalter die Erinnerung an den kindlichen Erstspracherwerb
auf und bringe damit eine für manche schwer erträgliche Wiederholung der in-
fantilen Situation mit sich.¹⁵² Drittens schließlich verweist Stengel darauf, dass der
erstsprachliche Name für eine bestimmte Sache mit dieser auch emotional eng
verbunden sei, eine Besetzung, die sich in einem neuen, anderssprachigenWort für
das gleiche Ding nicht sofort wiederherstelle: „We feel an initial resistance against
objects which we are compelled to denote by new names.“¹⁵³ Grund dafür sei, dass
die Beziehung vonWortlaut und Sachvorstellung durch den Erwerb neuer Vokabeln
für die gleiche Sache gelockert werde. Stengel, der noch in Wien zu Aphasie ge-
forscht hatte und später Freuds Aphasie-Schrift ins Englische übersetzte,¹⁵⁴ refe-
riert hier auf FreudsModell vonWort- und Objektvorstellung. In der Annahme, dass
andere Sprachen die Dinge anders perspektivierten und so eine neue Bezeichnung
auch die Sachvorstellung ändern könnte, entfernt er sich allerdings von Freuds
Annahme, dass Mehrsprachigkeit nur die Ebene des Klangbildes und der Wort-
vorstellung beträfe. Stengel zufolge geht der Einfluss des Sprachwechsels auf die
Wahrnehmung so weit, dass sich nach dem Sprachwechsel auch die Selbstwahr-
nehmung ändere. Sogar wenn eine Zweitsprache gut beherrscht werde, stelle sich
bei den Sprechern oft ein Gefühl der Verkleidung ein, „as though they were wearing
fancy-dress“¹⁵⁵.

Die an Stengel anschließenden Artikel von Edith Buxbaum, „The Role of a Se-
cond Language in the Formation of Ego and Superego“ (1949), Ralph Greenson, „The
Mother Tongue and the Mother“ (1950) und Eduardo Krapf, „The Choice of Language
in Polyglot Psychoanalysis“ (1955) stellen Fälle vor, in der Sprachwechsel als solche
‚Verkleidungen‘ zu erkennen sind. Die aus Wien in die USA geflohene Kinderana-
lytikerin Buxbaum schildert die Fallgeschichten von zwei in der Adoleszenz aus
Deutschland emigrierten Frauen, die sich zunächst beide weigerten, ihre Mutter-
sprache zu gebrauchen. Im Laufe der Analyse wird bei der ersten ersichtlich, dass
ihr der Sprachwechsel ermöglichte, bestimmten deutschen Wörtern aus dem Weg
zu gehen, die über Assoziationsketten mit traumatischen Kindheitserinnerungen
verbunden waren. Buxbaum folgert: „A new language enabled her to detach herself

praised.“ Er kommentiert: „This idea is strange to those who had to learnmore than one language in
childhood“ (Stengel: „Learning“, 476).
152 Ebd.
153 Stengel: „Learning“, 474.
154 Vgl.: Stengel, Erwin. „Studien über d. Beziehungen zw. Geistesstörung u. Sprachstörung. Zur
Lehre von der Wortfindungsstörung und der Paraphasie“. Mschr. f. Psychiatrie u. Neurologie 95
(1937): 129– 173. Die Übersetzung „On Aphasia“ erscheint 1953 in London.
155 Stengel: „Learning“, 478.

74 1 Theorie



from the psychic traumata of her childhood.“¹⁵⁶ Die zweite Patientin sah im Lan-
deswechsel bewusst die Möglichkeit, die in ihrem Herkunftsland erlebten negativen
Gefühle einer unglücklichen Liebesgeschichte hinter sich zu lassen und sich mit
dem Sprachwechsel gleichsam gegen jedes Gefühl zu anästhesieren.¹⁵⁷ „When she
realized that repressing her feelings made her life empty, she said, ‘I know I should
talk German to you – but I don’t dare […] I’d probably go to pieces!’“¹⁵⁸ Auch hier ist
es Aufgabe der Analyse, die Patientin wieder an ihre Erstsprache heranzuführen,
um so unter Verschluss gehaltene und verdrängte Gefühle durcharbeiten zu kön-
nen. Die einige Jahre später in den Publikationen von Krapf und Greenson darge-
legten Fälle sind vergleichbar: Greenson schildert, wie eine aus Österreich stam-
mende junge Frau den Sprachwechsel zur Herausbildung einer neuen Identität
nutzte: „‘In German, I am a scared dirty child, in English I am a nervous refined
woman.‘“¹⁵⁹ Krapf zeigt im multilingualen Kontext Argentiniens, wie auch mehr als
zwei Sprachen zur Verwaltung von Affekten eingesetzt werden können. Ähnlichwie
ich bereits in der Auseinandersetzung mit Ferenczi betont habe, ist es nun aber
nicht so, dass der Wechsel in die Fremdsprache ausschließlich als gleichsam ne-
gative Verstärkung oder gar Ursache einer Verdrängung gesehen werden sollte.
Vielmehr bietet auch hier die Fremdsprache den Ausgangspunkt, um sich über-
haupt den so eng mit der Erstsprache verbundenen traumatischen Erinnerungen
anzunähern. Buxbaum thematisiert dies explizit, indem sie darauf verweist, dass
traumatisierte Kinder vielfach stumm seien und auch ihnen als Ausdrucksmög-
lichkeit für ihre Gefühle in der Therapie eine andere Sprache zur Verfügung gestellt
werden müsse, etwa in Gestalt von Liedern:

Children, who for neurotic reasons are unable to talk, are nearly always able to sing the words
of songs. A second language might be compared to the singing of silent children; both free the
words of the emotional charge which burdens and inhibits the use of the native tongue.¹⁶⁰

Ähnlich kommt auch Krapf zum Schluss, dass der Gebrauch einer Zweitsprache
nicht unbedingt als Zeichen eines unerwünschten Widerstandes auf Seiten des
Patienten betrachtet werden solle, sondern im Gegenteil „a very good (i. e. useful)
transference phenomenon“¹⁶¹ darstellen könne. Mit Blick auf die bei Buxbaum,
Krapf und Greenson präsentierten Analysen, die im Übrigen noch immer als

156 Buxbaum: „Role“, 283.
157 Ebd.
158 Ebd.
159 Greenson: „Mother Tongue“, 19.
160 Buxbaum: „Role“, 287.
161 Krapf: „Choice“, 351.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 75



Grundlagentexte der psychologischen Mehrsprachigkeitsforschung gelten,¹⁶² kann
die Übersetzung in eine andere Sprache, von der aus dann im geschützten Rahmen
des analytischen Gesprächs¹⁶³ wieder auf die belastete Erstsprache zugegriffen
werden kann, schon beinahe als ein probates therapeutisches Mittel in der Aus-
einandersetzungmit verdrängten Erlebnissen und Gefühlen gesehenwerden.¹⁶⁴ Die
Studie von Amati Mehler, Argentieri und Canestri zu Muttersprachen und Fremd-
sprachen in der Psychoanalyse bestätigt, dass Sprachwechsel für die Verwaltung
von Erinnerungsprozessen eine nennenswerte Rolle spielen. Dass Multilingualen
mehrere Sprachen zur Verfügung stehen, aus denen sie ihre Ausdrücke schöpfen
können, biete ihnen „den Vorteil, ihre Abwehr und Widerstände zu verändern und
graduell auf die jeweilige Situation abzustimmen.“¹⁶⁵ Auf diese Weise könne ge-
zielter Sprachwechsel „ein vernünftiger Preis zur Erhaltung des psychischen
Gleichgewichts sein.“¹⁶⁶ Bei einem biografischen Zusammenspiel von belastenden
Erinnerungen einerseits und Sprach- und/oder Landeswechsel andererseits können
zugleich „sprachliche Codes in den Dienst der Verdrängung, aber auch in den einer
Wiederkehr des Verdrängten treten.“¹⁶⁷ Hierin nun kann ein Schlüsselmoment für
die Analyse darin liegen, in der Erzählung des Patienten oder der Patientin Wörter
aufzuspüren, die sich aus einer anderen als der gerade gesprochenen Sprache

162 Vgl. Anna M. Georgiopoulus und Gerrold F. Rosenbaum (Hg.). Perspectives on Cross-Cultural
Psychiatry. Philadelphia: Lippincott, 2005. 182– 185; Sharabany, Ruth, und Etziona Israeli: „The Dual
Process of Adolescent Immigration and Relocation“. The Psychoanalytic Study of the Child 63 (2008):
137– 164.
163 Im Falle von Buxbaum ist es bemerkenswert, dass im Laufe der Therapie selbst vom Englischen
ins Deutsche gewechselt wird und die Analytikerin mit den Patienten die deutsche Muttersprache
ebenso wie das Schicksal der Emigration teilt. Inwiefern dieser Umstand den Übertragungsprozess
beeinflusst und zum Therapieerfolg beiträgt, kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden.Vgl. auch
Amati Mehler, Argentieri und Canestri: Babel, 113.
164 In neueren stark praxisorientierten Aufsätzen zur Frage des Sprachgebrauchs in der psycho-
analytischen Behandlung wird diese Bedeutung des Sprachwechsels selbst oft übersehen und die
oben besprochenen Theorien in verflachter Form rezipiert, indem eine ‚Rückkehr zur Mutterspra-
che‘ als Königsweg in der Arbeit mit mehrsprachigen Patienten beworben wird. Problematisch ist
dabei an einigen Stellenm.E., dassmit unhinterfragt emphatischenMuttersprach-Konzepten und vor
dem Hintergrund der monolingualen Norm operiert wird. (Winter-Heider, Christiane. Mutterland
Wort. Sprache, Spracherwerb und Identität vor dem Hintergrund von Entwurzelung. Frankfurt/Main:
Brandes&Apsel, 2009; Pelzl, Elisabeth. „Das Schweigen der Polyglotten. Über Muttersprache, ihren
Verlust und fremde Mütter“. Psyche 67.1 (2013): 1–22; Leszcynska-Koenen, Anna. „Das geheime Leben
der Worte. Über das Finden der Sprache in der Psychoanalyse“. Psyche 70.9 (2016): 905–922; Bouville,
Valérie. „Zur Bedeutung der Wahl einer Sprache“. Psyche 72.6 (2018): 459–484.
165 Amati Mehler, Argentieri und Canestri: Babel, 191.
166 Ebd.
167 Ebd., 202.

76 1 Theorie



hineingeschmuggelt haben. Dieses Verfahren lässt sich auf literarisch gestaltete
Erinnerungsvorgänge, in denen Sprachwechsel eine Rolle spielen, übertragen. Ein
weiterer methodischer Referenztext für ein solches Vorgehen ist Nicolas Abrahams
und Maria Toroks Studie Cryptonymie. Le verbier de l’homme aux loups (1976). Die
Analytiker rollen darin den Fall von Freuds „Wolfsmann“ wieder auf. Sie lesen die
Erzählung des Patienten unter Rücksicht auf dessen Mehrsprachigkeit neu und
entschlüsseln dabei einzelne deutsche Wörter als Kryptonyme, die durch deutsch-
russische oder deutsch-englische Hybridbildungen zu Stande kamen und entspre-
chend übersetzt werden müssen. Auf diese Weise lässt sich ein ganzes „Verbarium
des Wolfsmanns“¹⁶⁸ zusammenstellen, in dem die für ihn zentralen Wörter eine
neue Bedeutung erhalten, die in die traumatische Urszene des Patienten weisen:
Glanz ist entschlüsselbar als glance, Nase als he knows, liegen als lying, die sechs
Wölfe des Traums verweisen über die russische Übersetzung schestjero auf sjestra/
sjestorka, Schwester, um nur einige Beispiele zu nennen.¹⁶⁹ Zentral für unseren
Kontext ist das methodische Vorgehen von Abraham/Torok, das sich als Überset-
zungsarbeit eigenen Zuschnitts versteht, die auf einer „besonderen Behandlung der
Sprache“¹⁷⁰ fußt: Anstelle einer primären Erfassung von konventioneller Bedeutung
geht es dabei um die Erfassung des materiellen Wortlautes. Die Analytiker legen
dabei sogenannte Katastrophen-Wörter frei, Wörter, die „als Generatoren einer zu
meidenden und nachträglich zu annullierenden Situation angesehen werden“¹⁷¹.
Die Verdrängung bezieht sich in diesem Fall „auf das Wort […] als wäre es eine
Sachvorstellung. […] Damit es dazu kommen kann, muß es sich um eine Katastro-
phen-Situation handeln, die eben durch Wörter hervorgerufen sein muß.“¹⁷² In der
Folge des Verdrängungsvorgangs können Wörter in Bilder übersetzt werden, z.B.
das russ. tjereti, dt. scheuern/reiben wird ins Bild der Putzfrau transformiert. Ähn-
lich bietet auch der Sprachwechsel die Möglichkeit, hochgradig affektiv besetzte
Wörter einer „Katastrophen-Situation“ über Verschiebungen in einer anderen
Sprache zu verbergen, das Beispiel glance/Glanz wurde bereits diskutiert. Die Er-
innerung an die Katastrophe kann so besser verdrängt werden, gleichzeitig per-
sistieren die Wörter aber als Kryptonyme, die – einmal richtig gelesen – in der
Zweitsprache Ansatzpunkte für die Rekonstruktion des Traumas bieten. Im an-
derssprachigen Wortlaut können die Erinnerungen mit anderen Worten sowohl

168 Abraham, Nicolas, und Maria Torok. Kryptonymie. Das Verbarium des Wolfsmanns. Aus dem
Französischem v. Werner Hamacher Frankfurt/Main: Ullstein, 2008. 179– 181.
169 Ebd., 89–94. Die russischenWörter sind in der von Abraham und Torok verwandten Umschrift
wiedergegeben.
170 Ebd., 173.
171 Ebd., 94.
172 Ebd., 94.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 77



versteckt als auch sorgsam aufbewahrt werden. In den Textanalysen dieser Studien
wird auf die Zusammenhänge von Sprachwechsel und Erinnerung in autobiogra-
fischen und poetologischen Texten zurückzukommen und zu zeigen sein, wie diese
literarisch gestaltet werden.

Komplementär zur Lesart von bestimmten mehrsprachigen Erscheinungen als
traumatisches Symptom hat die psychoanalytische und später psycholinguistische
und literaturwissenschaftliche Forschung auch einem Verständnis von Sprach-
wechselprozessen den Weg bereitet, die deren produktives und kreatives Potential
gerade bezüglich sprachlicher Wendungen und Neubildungen betont. Scheint dies
auf den ersten Blick der eben diskutierten Lesart diametral entgegenzustehen, wird
näher betrachtet lediglich ein anderer Fokus gesetzt, indem der Blick weg von der
Suche nach der Ursache als für regelwidrig empfundene Erscheinungen von
Sprachmischung gelenkt wird, hin zu den Verschiebungen zwischen den Sprachen,
zu den Prozessen und Dynamiken, in denen in der Form von ‚fremden Wörtern‘
Brücken zwischen verschiedener Sprachen und kreative Hybridbildungen entste-
hen.¹⁷³ Eine solche Lesart von Sprachwechsel als Verschiebungsoperationen und
Quelle kreativer Neubildungen ist im Prinzip bereits bei Freud zu finden, der ins-
besondere die Traumarbeit als kreativen Wortbildungsprozess ins Bild rückt.

Auch die Studie von Amati Mehler stellt den pathologischen Fällen von
Sprachwechsel das Kapitel zur „Welt der Dichter“ gegenüber und diskutiert hier
anhand exemplarischer Werke zwei- oder mehrsprachiger Autoren, wie der bio-
grafische Sprachwechsel eine neue Dimension des literarischen Ausdruckes er-
schloss. ¹⁷⁴

Schließlich hat Judith Kasper in ihrer Untersuchung zum Trauma die Bedeu-
tung des Sprachspiels hervorgehoben. Sie betont, dass es dem psychoanalytischen
Ansatz weniger um eine „Heilung“ bestehender Verletzungen gehe, stattdessen sei
der Patient vor die Aufgabe gestellt, „sprechend ein anderes Verhältnis zu seiner
von ihm erlebten traumatischen Geschichte zu entwickeln.“¹⁷⁵ Dies nun impliziere
„sprechend, lesend und hörend ein anderes Verhältnis zum sprachlichen Zeichen
überhaupt zu entwickeln“¹⁷⁶, wobei die Sprache als ein Medium genutzt wird, das
eine schier unbegrenzte Möglichkeit der ständigen Verschiebung und Neufindung

173 Wie diese Sprachverarbeitung bei Mehrsprachigen genau abläuft, ist Gegenstand eines eigenen,
aktuell stark beforschten neuro- und psycholinguistischen Forschungsgebietes, das einzubeziehen
den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde. Vgl.: Pavlenko, Aneta. The Bilingual Mind and what it
tells us about language and thought. New York: Cambridge Univ. Press, 2014.
174 Amati Mehler, Argentieri, und Canestri: Babel, 271–322.
175 Kasper, Judith. Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei Freud, Levi, Kertész,
Sebald und Dante. Berlin: De Gruyter, 2016. 47.
176 Ebd.

78 1 Theorie



von Bedeutung parat hält. In diesem Sinne ist ‚etwas‘ mithilfe sprachlicher Ver-
schiebungsvorgänge immer wieder ‚anders‘ sagen zu können und auf neue Be-
deutungen und Zusammenhänge hin zu öffnen, das eigentliche Ziel einer psycho-
analytisch orientierten Erzählung bzw. Lektüre. Über den veränderten Zugriff auf
das sprachliche Zeichen wird eine Distanzierung geschaffen, die in die „Erfahrung
einer Selbstdifferenz“¹⁷⁷ übersetzt werden kann. Mithilfe eines – vollkommenen
oder partiellen – Sprachwechsels in einer buchstäblich anderen Sprache über
‚dasselbe‘ Ereignis, ‚dieselbe‘ Erinnerung erneut zu sprechen, kann demnach als
eine der Verschiebungsmöglichkeiten verstanden werden, die die Sprache bereit-
hält.

Gleichzeitig insistiert das fremdeWort aber auch auf demMoment des Bruches.
Es ist mithin eine Form der Verschiebung, die über das Spiel der Signifikanten ei-
nerseits neue Bedeutung zu generieren vermag, andererseits verweist es in seiner
Unübersetztheit auch immer wieder darauf, dass das Bezeichnete nur mittelbar
zum Ausdruck gebracht werden kann. Es bezeichnet so ein nie ganz zur Sprache zu
bringendes Geschehen, das immer wieder Übersetzung einfordert und sich ihr
gleichzeitig entzieht.

Mit Jacques Lacan ist literarische Mehrsprachigkeit so als Substituierungsvor-
gang in der signifikanten Kette zu denken und dadurch der Traumarbeit ebenso wie
der poetischen verwandt. „Ein Wort für ein anderes ist die Formel für die Metapher,
und wenn Sie Poet sind, bringen Sie, indem Sie sich ein Spiel daraus machen, einen
ununterbrochenen Strom hervor“¹⁷⁸. Mehrsprachiges Schreiben kann in diesem
Sinne theoretisch als eine weitere Ausfaltung in der für Literatur zentralen Be-
wegung auf der Signifikantenkette gefasst werden. Es ist einer der möglichen Wege
auf den als „Begehren nach etwas anderem ausgerichteten Bahnen der Metony-
mie.“¹⁷⁹ Dabei wird die Verbindung der Signifikanten untereinander – sei es durch
die Ähnlichkeit ihres Klangbildes oder durch die Verbindung über ein gemeinsames

177 Ebd., 53.
178 Lacan, Jacques. „Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud“.
Ders. Schriften II. Hg. v. Norbert Haas, übers. v. Chantal Creusot und Norbert Haas. Weinheim:
Quadriga, 1991. 17–59, hier 32.
179 Ebd., 44. Nur am Rande sei hier bemerkt, dass Lacan in seinem Seminar über E.A. Poes Der
entwendete Brief seine Diskussion des „reinen Signifikanten“ mit einer Reflexion des von Poe im
Titel der Erzählung The purloined letter verwendeten anglo-französischen Mischwortes to purloin
beginnt. Zugespitzt formuliert: Lacans Diskussion des „Supremat des Signifikanten“ nimmt ihren
Ausgang von einem fremden Wort, womit sich auch in seiner Theorie eine Verbindung von
Sprachmischung und Heraushebung des Signifikanten annehmen lässt. (Lacan, Jacques. „Das Se-
minar über E.A. Poes ‚Der entwendete Brief‘“. Ders. Schriften I, ausgew. und hg.v. Norbert Haas,
übers. v. Rodolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus Laermann u. Peter Stehlin u. M. v. Chantal Creusot.
Weinheim: Quadriga, 1996. 9–41).

1.3 Psychoanalytische Zugänge 79



Signifikat – stärker gewichtet als ihre einzelsprachliche Zugehörigkeit. Die Psy-
choanalyse betont so die Beweglichkeit von Sprache und die Bildung von Sinn über
die standardsprachliche und somit auch über die monolinguale Normierung hin-
weg. Literarische Mehrsprachigkeit kann als ein poetisches Verfahren der Met-
onymie wie der Metapher begriffen werden, das sich über einzelsprachliche Be-
grenzungen hinwegsetzt. Stattdessen wird im mehrsprachigen Schreiben (ebenso
wie im Traum und der Hysterie) auf andere zur Verfügung stehende Sprachen
zugegriffen, die wiederum als ein Reservoir von Signifikanten und somit Aus-
drucksmöglichkeiten erscheinen. Sie lassen sich nach ihrer eigenen poetischen
Logik verbinden, die nicht vollständig jener des binären Saussureschen Modells der
festen Verbindung von Bezeichnendem und Bezeichnetem gehorcht, sondern an-
dere mögliche Verbindungswege zwischen den Signifikanten nutzt und somit auch
neue Sinnzusammenhänge herstellt. Um es nochmals mit Lacan zu formulieren,
eröffnet sich vom Signifikanten „eine symbolische Kette, die von der, die ihre Pflicht
vorschreibt, unterschieden ist“¹⁸⁰. Wie im Verlauf dieser Studie in den Lektüren
offensichtlich werden wird, geschieht dies gerade auch dort, wo einzelne Signifi-
kanten durch ihre Anderssprachigkeit hervorgehoben werden.

1.4 Mehrsprachigkeit und die Zirkulation der Zeichen nach
Jacques Derrida

In der Untersuchung der formalistisch-strukturalistischen und psychoanalytischen
Ansätze sowie der sprachphilosophischen im Umfeld der Kritischen Theorie konnte
gezeigt werden, dass mit der Diskussion des ‚fremden‘, des in seiner einzel-
sprachlichen Zugehörigkeit vom restlichen Text abweichenden, Wortes auch die der
Materialität und Fremdheit von Sprache verbunden ist. Daran geknüpft ist weiter
die sprachkritische Reflexion darüber, was sich der restlosen Übertragung in ein-
deutige Sinnzusammenhänge entzieht. Zugleich werden darin mögliche Lesarten
entwickelt, die vom Signifikanten als Knotenpunkt und nicht als eindeutig an ein
bestimmtes Signifikat gebundene Größe ihren Ausgang nehmen. Anschließend an
die referierten Theorien ist zum Abschluss dieser Neuvermessung einer Theorie
literarischer Mehrsprachigkeit eine Auseinandersetzung mit Jacques Derrida un-
erlässlich. In der literaturwissenschaftlichen Mehrsprachigkeitsforschung ist die
Auseinandersetzung mit ihm, sofern sie überhaupt stattfindet, auf seine Abhand-
lung Le monolinguisme de l’autre, dt. Die Einsprachigkeit des Anderen beschränkt.
Ein poststrukturalistisch basiertes Lektüreverfahren spielt allerdings aufgrund ih-

180 Lacan: „Drängen des Buchstabens“, 27.

80 1 Theorie



res autorzentrierten und soziolinguistisch geprägten Ansatzes für die meisten Ar-
beiten bislang kaum eine Rolle.¹⁸¹ Tatsächlich bildet in den Schriften des linguistic
turns mit ihrer zentralen Frage nach der Verfasstheit und Struktur von Sprache
insgesamt, die Frage nach der Bedeutung der einzelnen Sprachen bzw. ihres Ver-
hältnisses untereinander keinen Hauptuntersuchungspunkt. Trotzdem enthalten
gerade die sprachphilosophischen Schriften Jacques Derridas – auch in ihren Be-
zügen auf Benjamin und Freud – mit ihrem Fokus auf Sprache bzw. Schrift viel-
fältige Ansatzpunkte für die Reflexion der Konstellation der Mehrsprachigkeit und
der einzelnen Sprachen unter dem Gesichtspunkt umfassender Sprachkritik.

Bereits vor dem Hintergrund seines Grundlagenwerkes Grammatologiewerden
mehrsprachige Verfahren als Dekonstruktion der für die westliche Moderne prä-
genden monolingualen Sprach- und Textordnung lesbar. Derrida sieht gerade das
Konzept der Muttersprache in der philosophischen Tradition der Schriftabwertung
und der Hypostasierung des ‚lebendigen Wortes‘ verankert und somit als wesent-
lichen Teil des von ihm kritisierten Phonologozentrismus: „Warum sollte die Mut-
tersprache keine Geschichte haben oder, was auf dasselbe hinausläuft, ihre eigene
Geschichte auf vollkommen natürliche, autistische Weise im eigenen Haus her-
vorbringen, ohne je von einem Draußen affiziert zu werden?“¹⁸² Entgegen dieser
Vorstellung der Natürlichkeit, Ahistorizität und Mündlichkeit von Sprache wird von
Derrida bekanntlich deren Verfasstheit als écriture, als Schrift, postuliert. Ersetzt
werden soll damit ein vorherrschendes Verständnis von Sprache, in dem diese als
natürlich und von äußeren Einflüssen und Vermittlungsprozessen untangiert ver-
standen wird. Ordnet Derrida im obigen Zitat das kulturelle Konzept der Mutter-
sprache dem zu dekonstruierenden Phonologozentrismus zu, so sind es umgekehrt
künstliche Sprachen und experimentelle poetische Verfahren, mit denen er sein
Argument veranschaulichen kann, dass das sprachliche Medium kein vollkommen
auf die Dinge hin transparentes ist und dass es als Schrift begriffenwerden sollte. So
haben Schrift und eine Kunstsprache wie das Esperanto ihre „Abweichung von der
Natur“¹⁸³ gemeinsam. Der avantgardistischen Poesie mit ihrem Fokus auf die Ge-
staltung des Signifikanten und dessen poetische Eigendynamik wird attestiert, dass
sie die Schrift aus der logozentristischen Tradition und damit auch aus der als
natürlich verstandenen Ordnung der Muttersprache freizusetzen vermochte.¹⁸⁴

181 Vgl. die Kritik an der ablehnenden Position Gramlings in der Einleitung.
182 Derrida, Jacques. Grammatologie. Aus dem Französischemv. Hans-Jörg Rheinberger und Hanns
Zischler. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1974. 73.
183 „Wie alle künstlichen Sprachen […] partizipiert die Schrift an der Monstruosität. Sie ist eine
Abweichung von der Natur, was man auch von […] dem Esperanto sagen könnte.“ (Ebd., 68).
184 Derrida verweist auf Ezra Pound und Stephan Mallarmé, deren Poetik mit den phonologo-
zentristischen „Grundfesten der abendländischen Tradition“ (ebd., 167) gebrochen habe.

1.4 Jacques Derrida 81



Daran anschließend lassen sich auch die die monolingualen abendländischen
Textordnungen durchkreuzenden Verfahren literarischer Mehrsprachigkeit als
Kritik am Phonologozentrismus verstehen. Mit Derrida wird darin eine Form der
Bewegung in der Sprache erkennbar, durch die diese von ihrem vermeintlich festen
Signifikatsbezug gelöst, „aus den Fugen gerissen und entwurzelt“¹⁸⁵ wird. Wo ver-
schiedene Signifikanten zum Verweis auf ein Signifikat existieren, wird zugleich
deutlich, dass dieses dem „Spiel aufeinander verweisender Signifikanten […], wel-
ches die Sprache konstituiert“¹⁸⁶ nicht entkommt. Mehrsprachigkeit generiert dabei
eine erhöhte Einsicht in die Funktionsweise von Sprache überhaupt. „Schleift“ nach
Derrida das Spiel der Signifikanten „alle Festen […], die bis dahin den Bereich der
Sprache kontrolliert haben“¹⁸⁷, so gilt dies neben den diskursordnenden historisch-
metaphysischen Größen (wie ‚Wahrheit‘ oder ‚Gott‘) auch für die konventionellen
Sprach- und Textordnungen selbst. Primäre Angriffspunkte mehrsprachiger Texte
sind dabei weniger als extralingual gedachte Festen und Kontrollposten, sondern
die fundamentale Textordnung der Moderne, die normierte Einsprachigkeit. Diese
den Bereich der Sprache kontrollierenden und beschränkenden Ordnungsinstan-
zen unterwandert das Spiel der Signifikanten. So gesehen kann literarische Mehr-
sprachigkeit selbst als Instrument eines dekonstruktiven Lektüreverfahrens gelten,
das der monolingualen Norm Alterität und Heterogenität einschreibt. Mit experi-
mentellen Verfahren hat sie dabei gemein, dass programmatisch mit der Zersetzung
von Sinn gearbeitet wird, den die monolinguale Norm scheinbar herzustellen er-
möglicht. Stattdessen wird in der Kombination der Sprachen die Aufmerksamkeit
erstens auf den Eigen- und Unsinn von Sprache gelenkt und auf die Möglichkeit der
Zeichen, über Sprachgrenzen hinweg zu zirkulieren. Zweitens betont die von der als
territorial verankert gedachten Nationalsprache abweichende literarische Mehr-
sprachigkeit das Moment der umfassenden Bewegung. Auch darin rückt sie in die
Nähe von Derridas écriture, insofern diese als konstitutiv ortsunfest verstanden
wird, hervorgegangen aus einer, wie es in der Grammatologie im Anschluss an
Platon heißt, „Trennung und Expatriierung“¹⁸⁸. Mehrsprachige Texte machen in
ihrer poetischen Dynamik gerade auch diese der Schrift immer schon innewoh-
nende Fortbewegung vielfältig sichtbar.

Der Frage nach der Einsprachigkeit und der eigenen Sprache bzw. der Sprache
des anderen im Kontext seiner Sprachtheorie wie seiner biografischen Erfahrung
geht Derrida in seinem 1996 erschienen Essay Le monolinguisme de l’autre ou la
prothèse d‘origine nach. Wie bereits der Untertitel zeigt, wird darin auch die ver-

185 Ebd., 16.
186 Ebd.
187 Ebd., 17.
188 Ebd., 70 (kursiv im Original).

82 1 Theorie



meintlich eine und eigene Herkunftssprache nicht als eine natürlich, körperlich
zugehörige, sondern als eine künstliche, anstelle eines Mangels gesetzte Prothese
begriffen. Die Schrift nimmt ihren Ausgang von dem widersprüchlichen Befund:
„Ich habe nur eine Sprache, und die ist nicht die meinige / die gehört nicht mir.“¹⁸⁹
Erläutert wird diese These ausgehend von der eigenen Herkunft als frankophoner
Jude in Algerien, dem 1940 die französische Staatsbürgerschaft entzogenwurde und
für den doch weiterhin das Französische die natürliche und einzige Sprache bleibt.
Dadurch ergibt sich zunächst die Einsicht, dass die eigene Sprache die des anderen
ist. Gleichzeitig aber stellen auch die von der französischen Staatsbürgerschaft
Ausgeschlossenen, indem sie weiterhin Französisch als ihre Muttersprache spre-
chen, diese „in dieser Sprache selbst als die Sprache des Anderen dar“¹⁹⁰. In der
spezifischen historischen Konstellation tritt somit erneut Derridas sprachphiloso-
phische Grundannahme zu Tage, die Expatriierung und Fortbewegung als we-
sentlich für Sprache (bzw. écriture) begreift. Die „Passion eines franko-maghrebi-
nischen Märtyerers“ bezeugt dabei „diese universelle Bestimmung […], die uns
einer einzigen Sprache zuweist, aber indem sie uns verbietet, sie uns anzueignen,
wobei ein solches Verbot an das Wesen der Sprache selbst oder vielmehr der Schrift
[…] gebunden ist“¹⁹¹. Aufgrund dieses Wesens der Sprache selbst (das in be-
stimmten historischen Konstellationen, wie Derrida sie auch in der deutsch-jüdi-
schen Geschichte gegeben sieht, offen zu Tage tritt)¹⁹² kann niemand eine Sprache
vollkommen beherrschen. Niemand kann sie als Eigentum besitzen oder auf ihr
eine natürliche Identität begründen. Kulturell werden sprachliche Zugehörigkeiten
durch eine mehr oder minder gewalttätige Sprachpolitik erzeugt. Gerade dieser
Prozess ist von der Peripherie her genau einsehbar, insofern aus der Erfahrung in
der Kolonie besonders offensichtlich hervorgeht, dass die eigene Sprache auf ein
fremdes Land verweist.¹⁹³ Ebendas ist Derrida zufolge die universelle Ausgangssi-
tuation des Subjekts vis à vis der Sprache überhaupt; die Erfahrung einer ur-
sprünglichen Fremdheit. Die eigene Sprache ist immer schon die des anderen, weil
sich das Ich überhaupt erst im Eintritt in bereits bestehende, fremde Sprachen

189 Derrida, Jacques. Die Einsprachigkeit des Anderen oder die ursprüngliche Prothese (frz. 1996).
Übers. von Michael Wetzel. München: Fink, 2003. 11.
190 Ebd., 40. Zur Bedeutung des biografisch-historischen Hintergrundes für Derridas Sprachphi-
losophie vgl.: Segler-Meßner, Silke. Einführung in die französische Kulturwissenschaft. Berlin: Erich
Schmidt, 2020. 43–55.
191 Ebd., 50.
192 In einer berühmten langen Fußnote skizziert Derrida seine These, dass gerade für die
deutschsprachigen jüdischen Autorinnen und Autoren des 20. Jahrhunderts die Konstellation einer
‚eigenen Sprache des anderen‘ zentral ist (ebd., 93– 112). In der vorliegenden Studie wird namentlich
im Kapitel zu Paul Celan darauf zurückzukommen sein.
193 Ebd., 64–68.

1.4 Jacques Derrida 83



formieren kann. Sie ist aber auch die des anderen, weil die Sprache immer im
Austausch bleibt: „Man spricht von jeher nur eine Sprache – und sie ist auf
asymmetrische Weise, so daß sie immer dem anderen zukommt, einem vom an-
deren her wiederkehrt, vom anderen bewahrt wird. Sie ist vom anderen gekom-
men, beim anderen geblieben und zum anderen zurückgekehrt.“¹⁹⁴

Abschließend hält Derrida fest, dass es aus dieser Erkenntnis heraus mono-
kulturelle und nationalistische Aneignungen zu enttarnen und zu unterlaufen gelte.
Die Nicht-Besitzbarkeit der Sprache solle in den Sprachen selbst lesbar gemacht
werden, „die Schrift ins Innere der gegebenen Sprache“¹⁹⁵ gerufen werden. Derrida
zufolge kann das in poetischen Gestaltungen erfolgen, namentlich verweist er auf
Paul Celan, der „Babel in den Körper jedes Gedichts einschrieb“¹⁹⁶. Aber auch „in
viele andere Erfindungen poetischer Idiome“¹⁹⁷ ließe sich die Erkenntnis von der
Nicht-Identität der Sprache übersetzen. Im Anschluss an die Ausführungen dieses
Kapitels lässt sich ergänzen, dass sich die poetische Sprache dafür besonders eignet,
weil in ihr die Möglichkeit (wo nicht im formalistischen Sinne Notwendigkeit) der
Normabweichung gegeben ist, weil sie, da sichtbar künstlich geformt, nicht den
Anspruch der ‚natürlichen‘ Sprache vertreten kann, und gerade deshalb ein eigenes
und vom anderen her kommendes Idiom darstellt.

Dazu muss die poetische Sprache allerdings keine literarische Mehrsprachig-
keit im engeren Sinne aufweisen. Nach Derrida bedeutet das Schreiben inmehreren
Sprachen zugleich lediglich die Handhabung mehrerer „Prothesen, Transplanta-
tionen, Traduktionen, Transpositionen“¹⁹⁸. Auch in ihm gilt der Grundsatz, dass ich
nur eine Sprache habe (und zählten dazu mehrere Nationalsprachen), die zugleich
immer die des anderen sind. Mehrsprachiges Schreiben ist somit nicht kategorial
verschieden vom Schreiben in einer nationalen Sprache, die letztlich ebenso immer
die selbst gestaltete und die des anderen zugleich ist. Derridas Theorie setzt nicht
auf Ebene der Einzelsprachen an, sondern der Sprache, die immer schon nicht als
natürlich, sondern als Prothese und écriture gedacht wird. Gleichwohl wird im
Laufe der vorliegenden Studie offenkundig, dass – ebenso wie es Derrida für die
historische Situation der maghrebinisch-frankophonen Juden behauptet – gerade
das mehrsprachige Schreiben dazu geeignet ist, die Frage nach Eigentum bzw.
Nichtbesitzbarkeit von Sprache, nach Identität von Sprache und nach der Spannung
der Sprache zwischen Eigenem und Anderen anschaulich zu verhandeln und als
eine grundlegende Erkenntnis an die vermeintlich ‚eine‘ und ‚reine‘ Sprache zu-

194 Ebd., 69.
195 Ebd., 125.
196 Ebd., 133.
197 Ebd., 134.
198 Ebd., 130.

84 1 Theorie



rückzuspielen. Derridas Ansatz lässt sich deshalb gerade auch für die Lektüre
mehrsprachiger Texte produktiv machen, weil in seinem Begriff der écriture immer
schon eine Fortbewegung von einer als fest angenommenen Herkunft oder Identität
angelegt ist und die Sprache so grundsätzlich mit Expatriierung und Transfer
verbunden wird. In der Zirkulation der Signifikanten erweist sich dabei auch Be-
deutung als fortwährend in Transformation begriffen.

Fazit

Ziel dieses Kapitel war darzulegen, dass Brüche mit der einsprachigen Textnorm,
fremde Wörter und Mehrsprachigkeit, nicht allein aus soziolinguistischer und
kulturwissenschaftlicher Sicht von Interesse und mittels der entsprechenden dis-
ziplinären Kategorisierungen beschreibbar sind. Vielmehr haben sie seit Saussure
auch die Aufmerksamkeit literaturtheoretischer, sprachphilosophischer und psy-
choanalytischer Untersuchungen auf sich gezogen. Sprachwechsel und -mischung
werden hier innerhalb übergeordneter Fragen zur Funktion und Beschaffenheit
von Sprache überhaupt verhandelt. Dabei wird, wie in den einzelnen Ansätzen
herausgearbeitet wurde, in erster Linie Materialität und Fremdheit der Sprache, i. e.
ihr nicht restlos in Bedeutung bzw. kommunikativer Funktion auflösbarer Anteil,
diskutiert.

Bereits Saussure zieht die Verschiedenheit der Sprachen als Beweis für seine
These von der Arbitrarität des Signifikanten heran. Im russischen Formalismus und
bei Roman Jakobson wird mit der einzelsprachlichen Abweichung ein Effekt von
Selbstreferentialität und Poetizität verbunden. Bei TheodorW. Adorno lässt sich am
Fremdwort als „Spielmarke“ ebenfalls Selbstreferentialität sowie eine Involvierung
in ständige Zirkulation erkennen, die letztlich der Sprache überhaupt eignet. Psy-
choanalytische Ansätze denken Sprache und Sprachen als immer in Prozessen von
Mehrdeutigkeit, Vermischung und Übertragung befindliche und mithin nicht als
eindeutig bedeutend, sondern als genuin polygloss. In Träumen und Fallgeschichten
heben sich einzelne Wörter in ihrer spezifischen lautlichen Materialität ab und
müssen als Knotenpunkt vielfältiger Verdichtungen dechiffriert werden. Sprach-
wechsel sind gleichzeitig als Symptome von Verdrängungsprozessen lesbar und
können so mit Traumata verknüpft sein. Zugleich besteht im Sprachwechsel als
Bewegung der Verschiebung auch die Chance, neue Sinnentwürfe herzustellen.
Abschließend wurde erörtert, wie Mehrsprachigkeit mit Jacques Derridas Sprach-
philosophie zu lesen ist und dabei gezeigt, dass gerade mehrsprachige Texte das
Potential haben, das Denken von Sprache als écriture, als Prozess der Expatriierung
und Sinnverschiebung zu verhandeln. Damit kann in ihnen Derridas grundsätzliche

1.4 Jacques Derrida 85



Erkenntnis von Sprache als Zirkulation der Zeichen und als nie ganz besitzbare zur
Darstellung gebracht werden.

In die nun folgenden Analysen literarischer Mehrsprachigkeit in unterschied-
lichen literatur- und kulturhistorischen Konstellationen sind die hier dargelegten
theoretischen Grundlagen vielfach eingegangen. So wird in den poetologischen
Reflexionen einzelner Autorinnen und Autoren an die sprachphilosophische Di-
mension des Komplexes Mehrsprachigkeit angeknüpft, indem daran Erkenntnisse
zur Beschaffenheit von Sprache überhaupt ebenso wie Sprachkritik formuliert
werden. In der Untersuchung der literarischen Verfahren von Mehrsprachigkeit
spielt die Erzeugung von Poetizität und die Heraushebung sprachlicher Materialität
eine zentrale Rolle, während gleichzeitig durch Abweichungen neue Lesarten er-
öffnet werden. Insgesamt wird so deutlich werden, dass die einzelnen mehrspra-
chigen Stellen ein Close Reading erfordern, das die von den hervorgehobenen Si-
gnifikanten ausgehenden Bedeutungsstränge im Gesamtzusammenhang des
jeweiligen Textes erschließenmuss. Sie werden dabei als Knotenpunkte verstanden,
an denen der Text Materialität und Fremdheit von Sprache überhaupt hervortreten
lässt und damit den Prozess der Lektüre als einer permanenten Fortbewegung
anstößt. Wie aus der vorliegenden theoretischen Abhandlung hervorgeht, heben
mehrsprachige Texte neben dem kulturwissenschaftlich vielfach untersuchten
Themenkomplex der Migration und Transkulturalität auch die der Schrift immer
schon innewohnende Bewegung der Expatriierung hervor.

86 1 Theorie



2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen
Wohnsitz. Entwürfe literarischer
Territorialisierung und Deterritorialisierung zu
Beginn des 20. Jahrhunderts

2.1 Historische Konzepte von Nationalliteratur und
Muttersprache und ihre Zuspitzung nach 1900 bei
August Sauer, Josef Nadler und Leo Weisgerber

Mehrsprachige Kulturen und Gesellschaften und (zumindest partiell) mehrspra-
chige Individuen sind, wie sprachgeschichtliche und kulturhistorische Forschungen
zeigen, global und historisch gesehen nicht die Ausnahme, sondern eher die Regel.¹
Diesem Befund steht der Monolingualismus als wirkmächtige moderne Sprach- und
insbesondere Textordnung entgegen. Das spätestens seit dem 18. Jahrhundert ent-
wickelte „monolingual paradigm“², in der Begriffsprägung Yasemin Yildiz‘, postu-
liert die natürliche Übereinstimmung der einen in der Kindheit erworbenen Mut-
tersprache mit der einen nationalen Umgangs-, Schul- und Amtssprache. Das
soziokulturelle wie politische Projekt des Monolingualismus ist dabei, wie David
Gramling zurecht hervorgehoben hat, seinerseits vielseitig, es verbindet sich mit
sprachimperialistischen und puristischen Bewegungen ebenso wie mit dem An-
liegen der europäischen Aufklärung, breite Teile der Bevölkerung zu alphabetisie-
ren und eine gemeinsame Verständigungsgrundlage zu schaffen.³ In unserem
Kontext ist von Bedeutung, dass das Konzept einer sozusagen muttersprachlichen
Einsprachigkeit oder einer national gemeinsamen einsprachigen Muttersprache
zur prägenden Ordnungskategorie für Sprache und Texte in der Moderne avan-
cierte.Vor diesem Hintergrund kann Mehrsprachigkeit ungeachtet ihrer faktischen
Verbreitung in der Literatur als Ausnahme und Regelwidrigkeit konturiert und
aktiv zur poetischen Hervorbringung von Abweichungseffekten eingesetzt werden.

Trotz ihrer vermeintlichen Simplizität und bis heute andauernden politisch-
kulturellen Prägekraft sind Monolingualismus und die Idee der einen Mutterspra-

1 Braunmüller, Kurt, und Gisella Ferraresi (Hg.). Aspects of Multilingualism in European Language
History. Amsterdam: Benjamins, 2003; Edwards, John. Multilingualism. Understanding Linguistic
Diversity. London: Bloomsbury, 2012; Hüning, Matthias (Hg.). Standard Languages and Multilin-
gualism in European History. Amsterdam: Benjamins, 2012.
2 Yildiz: Beyond.
3 Gramling: Invention, 45–94.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-003



che als der selbstverständlichsten und am besten beherrschten Ausdrucksform
keine natürlichen Gegebenheiten. Wie namentlich Anja Stukenbrock und Thomas
Paul Bonfiglio gezeigt haben, handelt es sich dabei vielmehr um Konstrukte, die in
der Moderne im Zusammenhang mit der Formierung national-kultureller Modelle
von Identität und Zugehörigkeit herausgebildet und institutionell etabliert wurden.⁴
Für den europäischen und deutschen Raum zeigen entsprechende Forschungen,
wie sich am Übergang von der Frühen Neuzeit zur Moderne mit der Emanzipation
der Volkssprachen und den Konzepten einer nationalen Kultur allmählich die
Norm der Einsprachigkeit auf breiter Ebene durchsetzt.⁵ Im Falle von Deutschland
wird dabei den barocken Sprachgesellschaften und den damit verbundenen Dis-
kussionen um die Entwicklung einer voll funktionsfähigen neuhochdeutschen
Schriftsprache ebenso wie um den Umgang mit Fremdwörtern eine wichtige Rolle
zugewiesen.⁶ Die Forschungsbeiträge, die die romantische Sprachphilosophie und
namentlich Johann Gottfried Herder als ‚Erfinder‘ der monolingualen Norm anse-
hen,⁷ übersehen, dass diese bereits im Barock eine prägende Vorgeschichte hat.
Martin Opitz und nach ihm auch noch Johann Christoph Gottsched fordern in ihren
Poetiken den Dichter explizit dazu auf, auf die gängige mehrsprachige Schreibweise
zu verzichten, um die Entwicklung einer einheitlichen deutschen Sprache zu be-
fördern: „Damit wir aber reine reden mögen / sollen wir vns befleissen deme
welches wir Hochdeutsch nennen besten vermögens nach zue kommen […] So
stehet es auch zum hefftigsten unsauber, wenn allerley Lateinische, Frantzösische,
Spanische und Welsche Wörter in den text […] geflickt werden.“⁸ So Opitz 1624 im
Buch von der deutschen Poeterey. Gottsched fordert in seinem Versuch einer criti-
schen Dichtkunst von 1730: „Ein deutscher Poet bleibt also bey seiner reinen Mut-
tersprache, und behänget seine Gedichte mit keinen gestohlnen Lumpen der Aus-

4 Stukenbrock, Anja. Sprachnationalismus. Sprachreflexion als Medium kollektiver Identitätsstif-
tung in Deutschland (1617– 1945). Berlin: De Gruyter, 2005; Bonfiglio: Mother Tongues.
5 Baldzuhn, Michael, und Christine Putzo (Hg.). Mehrsprachigkeit im Mittelalter. Kulturelle, litera-
rische, sprachliche und didaktische Konstellationen in europäischer Perspektive. Berlin: De Gruyter,
2011; Forster: Poet. 9–50.
6 Vgl.: Roelcke, Thorsten. „Der Patriotismus der barocken Sprachgesellschaften“. Nation und
Sprache. Die Diskussion ihres Verhältnisses in Geschichte und Gegenwart. Hg. Andreas Gardt. Berlin:
De Gruyter, 2000. 139– 168; Stukenbrock: Sprachnationalismus. 69– 157; Maas, Utz.Was ist Deutsch?
Die Entwicklung der sprachlichen Verhältnisse in Deutschland. 2. überarb. Auflage. Paderborn: Fink,
2014. 169– 190.
7 So Martyn, David. „Es gab keine Mehrsprachigkeit, bevor es nicht Einsprachigkeit gab. Ansätze zu
einer Archäologie der Sprachigkeit (Herder, Luther, Tawada)“. Philologie und Mehrsprachigkeit. Hg.
Till Dembeck und Georg Mein. Heidelberg: Winter, 2014. 39–52.
8 Opitz, Martin. Das Buch von der deutschen Poeterey (1624). Tübingen: Niemeyer, 1954. 24.

88 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



länder.“⁹ Zugespitzt formuliert lässt sich hier brennglasartig verfolgen, wie sich die
neuere deutsche Literatur aus einer mehrsprachigen Diskursrealität herausschält
und die poetische Innovation direkt mit dem Projekt einer einheitlichen Sprache
und monolingualen Norm verknüpft wird. Die Dichtung wird mithin zu einem der
kulturellen Orte, von dem aus die Schaffung einer reinen, neuhochdeutschen
Sprache und damit die Ablösung des multilingual strukturierten frühneuzeitlichen
Kontextes durch die nationalsprachliche Norm der Moderne betrieben werden.¹⁰
Nicht unwichtig ist im Kontext unserer Studie dabei die Beobachtung, dass Opitz in
seiner ersten deutschen Poetik, dem Buch von der deutschen Poeterey, die poetische
Innovation gerade in der Einsprachigkeit als Abweichung von der als unsauber
empfundenen multilingualen Diskursrealität sieht, während für spätere Texte nach
Etablierung der nationalsprachlichen Norm wiederum die Abweichung davon
durch mehrsprachige Stellen literarisch innovativ wird.¹¹ Dies widerspricht einer
tendentiell essentialistischen Auffassung von Mehrsprachigkeit in bestimmten li-
teraturwissenschaftlichen Arbeiten, die damit naturgegeben und kontextunab-
hängig Innovation und Kreativität verbinden.¹² Ins Zentrum von literarischer
Mehrsprachigkeitsforschung gerückt wird damit anstelle eines statischen Ver-
ständnisses von ‚Mehrsprachigkeit‘ die „Sprachigkeit“¹³ eines Textes als Ansatzflä-
che zur Generierung poetischer Abweichung und damit Innovation.

Zum historischen Prozess der Herausbildung der nationalsprachlichen Norm
gehört auch ein Bedeutungswandel im Begriff der Muttersprache: Referiert dieser
noch bis ins 16. Jahrhundert vornehmlich auf eine nicht standardisierte, mündliche
und lokale Varietät, so wird er in der Folge sukzessive aufgewertet und im
18. Jahrhundert auf schriftliche und hochsprachliche Formen des Deutschen be-
zogen, wodurch er gleichbedeutend mit dem der Nationalsprache wird, diese aber
gleichzeitig von der kollektiven wieder auf die individuelle Ebene überträgt. Der
Begriff der Muttersprache macht somit eine bemerkenswerte Karriere, die ebenso
sehr mit der Entwicklung des modernen Nationsgedankens wie mit der bürgerli-
chen Familie als Erziehungsgemeinschaft verbunden ist und zudem mit einer
veränderten Sprachauffassung, in der diese vom Instrument der Kommunikation

9 Gottsched, Johann Christoph. „Versuch einer critischen Dichtkunst“ (1730). Ders. Ausgewählte
Werke. Bd. VI/I, hg.v. P. M. Mitchell. Berlin: De Gruyter, 1973. 292.
10 Vgl.: Stukenbrock: Sprachnationalismus, 69– 157.
11 Vgl.: Kilchmann, Esther. „Monolingualism, Heterolingualism, and Poetic Innovation. On Con-
temporary German Literature with a Side Glance to the Seventeenth Century“. Challenging the Myth
of Monolingualism. Hg. Liesbeth Minnard und Till Dembeck. Amsterdam: Rodopi, 2014. 71–86.
12 So Bürger-Koftis, Schweiger und Vlasta: Polyphonie; teilw. auch Yildiz: Beyond.
13 Stockhammer: „Unselbstverständlichkeit“.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 89



zu einer Art natürlichem Organismus wird.¹⁴ Produziert wird so die Vorstellung
einer natürlichen Verbindung zwischen Sprache, Individuum und (nationaler)
Gemeinschaft.¹⁵ Sie wird durch die romantischen sprachphilosophischen Positio-
nen namentlich Johann Gottfried Herders befestigt, in denen eine Engführung von
Literatur, Nation und Sprache stattfindet, die wiederum zur Folge hat, dass Sprache
eng an die eine einheitliche Nationalsprache geknüpft wird. In Über die neuere
deutsche Litteratur heißt es: „Der Genius der Sprache ist also auch der Genius von
der Litteratur einer Nation.“¹⁶ In den Briefen zur Beförderung der Humanität be-
fördert Herder das Modell der Sprachgemeinschaft mit dem Grundsatz, dass die
Erziehung in einer bestimmten Sprache die entsprechenden Individuen automa-
tisch zu einer Gemeinschaft forme und so durch die Sprache auch eine ganze Nation
erzogen werde.¹⁷ Hinzu treten die Positionen Wilhelm von Humboldts und der
Brüder Schlegel, die eine wohnortbedingte Prägung des Menschen und seiner
Sprache nicht nur durch historisch-kulturelle, sondern auch topographische und
klimatische Bedingungen annehmen.¹⁸ Auch auf Friedrich Schleiermachers Her-
vorhebung der Bindung eines Dichters an seine Muttersprache wurde in diesem
Zusammenhang von der Forschung zurecht hingewiesen.¹⁹ Eine ausführlichere
Auseinandersetzung mit den bekannten Positionen würde den Rahmen dieser Ar-
beit sprengen. Sie werden hier angeführt, um den Forschungskonsens zu verdeut-
lichen, dass wir es um 1800 mit einer Zusammenführung von eindeutiger Sprach-
und Nationszugehörigkeit unter der Vorstellung von Natürlichkeit zu tun haben.
Sprachliche Homogenität wird dabei zu einem wichtigen Bestandteil der Idee einer
nationalen Gemeinschaft und – das sollte über der Kritik an der einsprachigen
Norm als exkludierend und nationalisierend nicht vergessen werden – zum zen-

14 Vgl. dazu die Ausführungen Friedrich Kittlers (Aufschreibesysteme 1800 1900. München: Fink,
1985. 35–88) zur Rolle der Mütter in der Alphabetisierung der Kinder und der damit einherge-
henden Verschiebung zur als ‚natürlich‘ stilisierten Oralität.
15 Zur Begriffsgeschichte der Muttersprache im deutschsprachigen Raum vgl.: Ahlzweig, Claus.
Muttersprache – Vaterland. Die deutsche Nation und ihre Sprache. Opladen: Westdt. Verlag, 1994.
16 Herder, Johann Gottfried. „Über die neuere Deutsche Literatur“ (1766). Ders. Sämtliche Werke. 33
Bde., hg.v. Bernhard Suphan. Bd. 1. (Berlin 1877). Neudruck: Hildesheim: Olms, 1967. 147. Zur Be-
deutung von Herder für das moderne Verständnis von Ein- und Mehrsprachigkeit vgl.: Martyn:
„Mehrsprachigkeit“.
17 Herder, Johann Gottfried. „Briefe zur Beförderung der Humanität. Beilage“ (1795). Ders. Sämt-
liche Werke. 33 Bde., hg. v. Bernhard Suphan. Bd. 17. (Berlin 1877). Neudruck: Hildesheim: Olms, 1967.
287.
18 Vgl.: Bär, Jochen A. „Nation und Sprache in der Sicht romantischer Schriftsteller und Sprach-
theoretiker“. Nation und Sprache, 199–228.
19 Vgl.: Weidner, Daniel. „Frevelhafter Doppelgänger und sprachbildende Kraft. Zur Wiederkehr
der Anderssprachigkeit in Schleiermachers Hermeneutik“. Exophonie, 229–247; Yildiz: Beyond, 37.

90 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



tralen Mittel der sogenannten Volksaufklärung und der Alphabetisierung breiter
Bevölkerungsschichten.²⁰ In den nationalstaatlich nicht geeinten Ländern des
Deutschen Bundes unterstützt die Konstruktion einer gemeinsamen Kulturzuge-
hörigkeit, für die Literatur und Sprache eine eminente Rolle spielen, im Laufe des
19. Jahrhunderts die nationalliberale politische Forderung nach einem National-
staat mit Bürgerrechten. Jacob Grimm hält 1846 in seiner Eröffnungsrede am ersten
Germanistentag in Frankfurt am Main fest: „ein volk ist der inbegriff aller men-
schen, welche dieselbe sprache reden. Das ist für uns deutsche die unschuldigste
und zugleich stoltzeste erklärung.“²¹ Ganz so unschuldig ist diese Definition freilich
nicht nur deswegen nicht, weil in ihr eine „großdeutsche Lösung“ favorisiert wird.
Sie ist auch nicht unschuldig im Sinne von natürlich, hat doch der hier kurz um-
rissene historische Prozess bereits gezeigt, dass die Übereinstimmung einer in der
Kindheit mündlich erworbenen lokalen Varietät („Muttersprache“) mit der einer
überregionalen Schrift- und einigenden Nationalsprache erst diskursiv hergestellt
werden muss. Unter anderemmit Jacob und Wilhelm Grimm gelangt dieser Prozess
nach Abschluss der Konsolidierung der neuhochdeutschen Standardsprache im
18. Jahrhundert in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in eine neue Phase. Dabei
ist es nicht zuletzt die Germanistik, die eine programmatische Verbindung von
Nation und Sprache betreibt.²² Als Begleiterscheinung des disziplinären Diskurses
verbreiten sich, wie Ahlzweig gezeigt hat, im Laufe des 19. Jahrhunderts Mutter-
sprach-Emotionalisierungen in Gebrauchspoesie und Erziehungsratgebern.²³
Gleichzeitig ist eine Wiederaufnahme und Zuspitzung des Fremdwortpurismus zu
beobachten, der sich nach der deutschen Reichsgründung von 1871 und im Ersten
Weltkrieg tendenziell verstärkt und insbesondere gegen französische Sprachein-
flüsse als Symptome einer „Verunreinigung“ des Deutschen wendet.²⁴ Zusätzlich

20 Vgl.: Gramling: „Einsprachigkeit“, 39.
21 Grimm, Jacob. „Über die wechselseitigen beziehungen und die verbindung der drei in der ver-
sammlung vertretenen wissenschaften“. Ders. Kleinere Schriften. Bd. 7, hg.v. Karl Müllenhoff und
Eduard Ippel. Hildesheim: Olms, 1966. 556–563, hier 557.
22 Vgl.: Fürbeth, Frank (Hg.). Zur Geschichte und Problematik der Nationalphilologien in Europa.
150 Jahre Erste Germanistenversammlung in Frankfurt am Main (1846– 1996). Tübingen: Niemeyer,
1999; Gardt, Andreas. „Sprachnationalismus zwischen 1850 und 1945“. Nation und Sprache, 247–271.
23 Bspw.: „Muttersprache, Mutterlaut! / Wie so wonnesam, so traut! / Erstes Wort, das mir er-
schallet, / Süßes, erstes Liebeswort, / Erster Ton, den ich gelallet, / Klingest ewig in mir fort. […]“Max
von Schenkendorf: „Muttersprache“ (1814), zit. in: Ahlzweig: Muttersprache, 146. Für ähnliche Bei-
spiele und ihre Diskussion vgl. ebd., 127– 182; Stukenbrock: Sprachnationalismus, 306–312.
24 Vgl.: Kirkness, Alan. Zur Sprachreinigung in Deutschland 1789– 1871. Eine historische Doku-
mentation. Tübingen: Narr, 1975; Ders. „Das Phänomen des Purismus in der Geschichte des Deut-
schen“. Sprachgeschichte. Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 91



weist der neu aufgelegte Sprachpurismus wie auch der National- und Mutter-
sprachdiskurs insbesondere ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine anti-
semitische Schlagseite auf.²⁵ Wie Arndt Kremer herausgearbeitet hat, entwickelt
sich parallel zur jüdischen Annahme des Deutschen nach der Haskala ein antise-
mitisches Sprachkonzept, das den jüdischen Gebrauch des Deutschen gezielt dif-
famiert und den deutschsprachigen Juden vorwirft, keine authentischen Mutter-
sprachler zu sein, sondern sich das Deutsche in lügnerischer und betrügerischer
Weise angeeignet zu haben.²⁶

Insgesamt kann um 1900 davon gesprochen werden, dass sowohl die Kategorie
der (monolingualen) Nationalsprache als auch ein in ihrem Sinne angeglichener
und zugleich emotional besetzter romantischer Begriff von Muttersprache diskur-
siv und institutionell etabliert sind. Auch der Prozess der Standardisierung des
Deutschen wurde im deutschen Kaiserreich entscheidend vorangetrieben, 1880
erscheint das Vollständige Orthographische Wörterbuch der deutschen Sprache, der
sog. „Urduden“, der 1901 als einheitliches Regelwerk für den gesamten deutsch-
sprachigen Raum angenommen wird.²⁷ In dieser Zeit gewinnt auch der mutter-
sprachliche Unterricht nochmals an Bedeutung, in der preußischen Schulkonferenz
von 1890 wird die verstärkte Lektüre deutscher Literatur auch am Gymnasium
beschlossen, wo bislang immer noch die klassischen Sprachen und Literaturen im
Vordergrund standen.²⁸ Auch mit Blick auf die staatspolitische europäische Land-
karte spricht einiges dafür, zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine Hochphase der
politischen Wirkkraft von Einsprachigkeit, Muttersprache und Nationalsprache zu
sehen, insofern der Erste Weltkrieg die Auflösung der großen multinationalen und
mehrsprachigen Staaten Österreich-Ungarn und Osmanisches Reich nach sich zieht

(Band 1). Hg. Werner Besch, Anne Betten, Oskar Reichmann und Stefan Sonderegger. Berlin: De
Gruyter, 1998. 407–416.
25 Vgl.: von Polenz, Peter. „Sprachpurismus und Nationalsozialismus. Die ‚Fremdwort‘-Frage ges-
tern und heute“. Germanistik – eine deutscheWissenschaft.Hg. Eberhard Lämmert. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1967. 111– 165; Bering, Dietz. „Sprache und Antisemitismus im 19. Jahrhundert“. Das
19. Jahrhundert. Sprachgeschichtliche Wurzeln des heutigen Deutsch. Hg. Rainer Wimmer. Berlin: De
Gruyter, 1990. 325–354.
26 Kremer, Arndt. Deutsche Juden – deutsche Sprache. Jüdische und judenfeindliche Sprachkonzepte
1893– 1933. Berlin: De Gruyter, 2007. 90– 150.
27 von Polenz, Peter. Geschichte der deutschen Sprache. Bearbeitet von Norbert Richard Wolf.
Berlin: De Gruyter, 2020. 136– 137.
28 Dietrich, Dieter. Friedrich Althoff und das Ende des preußischen Schulstreites. Vorgeschichte und
Inhalt der Schulreform des Jahres 1900. Die Junikonferenz.Norderstedt: Books on Demand, 2008. 100–

160. Zur Nationalisierung in anderen Bereichen des Schulwesens: Meissner, Andrea. Die Nationa-
lisierung der Volksschule: Geschichtspolitik im Niederen Schulwesen Preußens und des deutsch-
sprachigen Österreich, 1866 bis 1933/38. Berlin: Duncker&Humblot, 2009.

92 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



und die Neuordnung insbesondere der mittel- und osteuropäischen Landkarte nach
ethnischen und sprachlichen Gesichtspunkten erfolgt.²⁹ Gleichzeitig entstehen da-
durch wieder neue regionale Konstellationen des Deutschen als Minderheiten-
sprache, auf die im Zusammenhang mit einigen der in dieser Studie behandelten
Autorinnen und Autoren zurückzukommen seinwird. An dieser Stelle können diese
größeren sprachpolitischen Kontexte nicht weiter ausgeführt werden. Zu betonen
ist allerdings, dass Konzepte der Ein-, National- und Muttersprachigkeit, wie sie bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein wirksam sind, nicht allein, wie in der For-
schungsliteratur einseitig hervorgehoben,³⁰ auf die romantischen Konzepte na-
mentlich von Herder zurückgehen, sondern nach 1900 eine Zuspitzung erfahren. Im
Folgenden ist darzulegen, dass zu Beginn des 20. Jahrhunderts gerade auch in der
germanistischen Literatur- und Sprachwissenschaft die Konzepte von Nationalli-
teratur und Muttersprache erneut aufgegriffen und dezidiert mit Raum und
Sprachgemeinschaft verbunden werden.

‚Literatur und Boden‘ bei August Sauer und Josef Nadler

Um 1900 finden sich zunehmend Bestrebungen, Literatur und Sprache explizit in
einem konkreten politisch-geographischen Raum zu verankern. Der Fokus auf den
Raum markiert dabei eine Veränderung gegenüber der Literaturgeschichte des
19. Jahrhunderts. Sie hatte in erster Linie zeitlich argumentiert und versucht, die
Einheit der deutschen Nation, Literatur und Sprache über eine historische Her-
kunftsgeschichte herzustellen, die einen geistigen, immateriellen und inneren Zu-
sammenhang begründen sollte, der in der Lage wäre, die tatsächliche territorial-
politische Zerstückelung des deutschen Gebietes zu überwinden. Jürgen Fohrmann
zufolge verschiebt sich diese zeitliche Argumentation bereits in Wilhelm Scherers
Geschichte der deutschen Literatur (1880– 1883) hin zu einer räumlichen, indem
versucht wird, „durch die suggestive Kraft von Überleitungsphrasen den Charakter
einer organischen Erzählung zu erwecken. So wird z.B. die Identität des Ortes ge-
nutzt, um unterschiedliche Literaturen für den Gang der Darstellung zusammen-
fassen zu können.“³¹ Das explizite Projekt einer radikalen Territorialisierung von

29 Dülffer, Jost. „Die Diskussion um das Selbstbestimmungsrecht und die Friedensregelungen nach
den Weltkriegen des 20. Jahrhunderts“. Die Verteilung der Welt. Selbstbestimmung und das Selbst-
bestimmungsrecht der Völker. Hg. Jörg Fisch. München: Oldenbourg, 2011. 113– 139.
30 Martyn: „Mehrsprachigkeit“.
31 Fohrmann, Jürgen. Das Projekt der deutschen Literaturgeschichte. Entstehung und Scheitern einer
nationalen Poesiegeschichtsschreibung zwischen Humanismus und Deutschem Kaiserreich. Stuttgart:
Metzler, 1989. 221.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 93



Sprache und Literatur und ihre Verankerung in Volk und Raum wird dann zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts von den Germanisten August Sauer und Josef Nadler
formuliert. Gegenüber den Literaturgeschichten des 19. Jahrhunderts findet in ihrer
Betonung von Region und „Stamm“ eine Entpolitisierung statt, insofern nicht mehr
die deutsche Nation als noch zu bildende und in ihrer Einheit zu rechtfertigender
politischer Größe im Zentrum steht, sondern scheinbar ahistorische und apolitische
Gegebenheiten wie Region und Topographie in den Vordergrund rücken. Ebenso
wird eine Naturalisierung anstelle der Historisierung vorangetrieben, wie sich
nicht zuletzt am Bild der Wurzeln und Stämme beobachten lässt. Wurden sie in der
frühen Germanistik als Modelle zur Beschreibung historischer Sprach- und Lite-
raturentwicklung genutzt, werden diese Abstraktionen nun auf den Dichter wie
Menschen selbst bezogen, der dadurch in Übereinstimmung mit der völkischen
Ideologie zum organischen Produkt des Bodens gerät. Die programmatische Ver-
bindung der germanistischen Literaturwissenschaft mit der neuen Disziplin der
Volkskunde nimmt August Sauer 1907 in seiner an der Deutschen Universität Prag
gehaltenen Rektoratsrede „Literaturgeschichte und Volkskunde“ vor. Dies bedeutet
laut Fohrmann auch insofern eine Zäsur in der Geschichte der Literaturge-
schichtsschreibung, als es nicht mehr darum geht, aus den Texten heraus den na-
tionalen Zusammenhalt und historischen Fortgang des deutschen Geistes zu re-
konstruieren. Vielmehr wird mit der ahistorischen Größe des Volkes und des
Raumes bereits „vor die Texte […] eine neue, begründende Ebene geschaltet“³².
Dabei geht es Sauer zunächst darum, den in den Literaturgeschichten vage er-
scheinenden Begriff des Nationalcharakters genauer zu fassen. Die Lösung führt
über eine genauere Herkunftsbeschreibung aus den „einzelnen deutschen Stäm-
me[n], Landschaften, Provinzen und Länder[n]“³³. Wenn Sauer auch einleitend
Literatur als Ort des gedanklichen Austausches zwischen verschiedenen Zeiten,
Völkern und Literaturtraditionen beschreibt, will er die Dichtung in ihrer „natio-
nalen Seite“³⁴ an Territorium und „Stammesangehörigkeit“ zurückbinden. „[I]m
letzten Grunde“ sei der Mensch „ein Produkt des Bodens, dem er entsprossen ist, ein
Angehöriger des Volksstammes, der ihn hervorgebracht hat“³⁵. Dies gelte auch für
den Dichter: „auch das größte dichterische Genie ist mit tausend Wurzeln in den
Boden seiner Heimat verankert und hat daher mit den übrigen Stammesangehö-
rigen zahlreiche völkische Merkmale gemein, die ihn erst zum nationalen Dichter

32 Ebd., 233.
33 Sauer, August. Literaturgeschichte und Volkskunde. Rektoratsrede gehalten in der Aula der
Deutschen Universität in Prag am 18. November 1907. 2. unveränderte Ausgabe. Stuttgart: Metzler,
1925. 4.
34 Ebd.
35 Ebd., 5.

94 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



stempeln.“³⁶ Gerade weil Sauer allerdings für die Feststellung der „Stammeszuge-
hörigkeit“ nicht nur den Geburtsort eines Dichters berücksichtigen will, sondern
auch dessen Familiengeschichte – frühere Einwanderungen ebenso wie von Sauer
als „Blutmischung“³⁷ betitelte binationale Eheschließungen – gerät die Beschrei-
bung der Stammeszugehörigkeit ironischerweise stellenweise eher zu einer Be-
schreibung von vielfältigen Wanderbewegungen in der familiären Vergangenheit
einzelner Dichter.³⁸ Es macht zuweilen den Anschein, also ob gerade gegen diese
omnipräsente Bewegung die Prämisse der Territorialisierung im ideologischen
Rahmen- bzw. Forschungsprogramm besonders fest gezurrt werden muss, die An-
nahme mithin, „dass das angestammte deutsche Wesen auch durch die dichtesten
Schleier der umfassendsten Weltbildung hindurchleuchtet und durch alle Einflüsse
fremder Literaturen nicht besiegt werden kann.“³⁹ Diese Stammesverbundenheit
solle laut Sauer auch in einer von Verstädterung und Migrationsbewegungen ge-
prägten Gegenwart und Zukunft prägend bleiben. Bodenverbundenheit anstelle der
Bewegtheit einer„internationalen Luftballonliteratur“⁴⁰, wie Sauer weltliterarische
und transnationale Tendenzen apostrophiert. Als politische und wissenschaftliche
Aufgabe sieht Sauer deshalb die Pflege des „deutschen Volkstums“ als buchstäbliche
Grundlage für die Entstehung nationaler Literatur.⁴¹ Mit diesem Aufruf endet
Sauers Rede und überführt damit die literaturhistorischen Erwägungen unmittel-
bar in politische Forderungen. Konkret ist in Prag 1907 damit die Forderung zur
Stärkung der deutsch-nationalen Richtung innerhalb Österreichs verbunden und
damit auch die Beförderung der nationalen Segregation im Vielvölkerstaat.⁴²

Ausgearbeitet wird die programmatische Verbindung von Literaturgeschichte,
Stamm und Raum von Sauers Schüler Josef Nadler.⁴³ In der Sauer gewidmeten
vierbändigen Literaturgeschichte der deutschen Stämme und Landschaften setzt er
dessen Entwurf einer radikalen Territorialisierung von Literatur um. Der erste
Band erschien 1911 (vordatiert auf 1912), der zweite 1913, Band drei folgte 1918 und

36 Ebd., 12.
37 Ebd., 8.
38 So ebd., 8– 11.
39 Ebd., 14.
40 Ebd., 15.
41 Ebd., 20.
42 Zur Person August Sauers im zeithistorischen und insbesondere Prager universitätsgeschicht-
lichen Kontext vgl.: Höhne, Steffen (Hg.). August Sauer (1855– 1926). Ein Intellektueller in Prag
zwischen Kultur- und Wissenschaftspolitik. Köln: Böhlau, 2011.
43 Zur wissenschaftshistorischen Kontextualisierung von Nadlers Theorie vgl.: Ranzmaier, Irene.
Stamm und Landschaft. Josef Nadlers Konzeption der deutschen Literaturgeschichte. Berlin: De
Gruyter, 2008; Für die bio-bibliographischen Angaben zu Nadler vgl.: König, Christoph (Hg.). Inter-
nationales Germanistenlexikon (Band 2). Berlin: De Gruyter, 2003. 1298.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 95



Band vier 1928. Nadlers Hauptwerk erlebte mehrere Neuauflagen, in denen eine
ideologische Radikalisierung zu beobachten ist. Für die vierte Auflage von 1939–

1941 arbeitete der seit 1931 als Ordinarius an der Universität Wien tätige Autor (der
seit 1938 Mitglied der NSDAP war) seine Literaturgeschichte nochmals um und
spitzte die völkisch-antimoderne Argumentation auf die nationalsozialistisch-ras-
sische Ideologie zu.⁴⁴ 1945 wurde Nadler wegen seiner Verstrickung in den Natio-
nalsozialismus von der Universität Wien seines Amtes enthoben. 1951 publizierte er
eine einbändige Zusammenfassung seiner Literaturgeschichte, die 1961, drei Jahre
vor seinem Tod, nochmals neu aufgelegt wurde.⁴⁵

Die theoretische Grundlage zu seinem Ansatz formuliert Nadler 1914 in seiner
Schrift „Die Wissenschaftslehre der Literaturgeschichte“. Der Aufsatz erscheint in
der bislang von August Sauer und ab 1914 von Sauer und Nadler gemeinsam her-
ausgegebenen Zeitschrift Euphorion und ist die „bewußte Positionierung der
stammeskundlichen Literaturgeschichtsschreibung innerhalb der Methodendis-
kussionen der Germanisten“⁴⁶. Nadler fasst hier die deutsche Literaturgeschichte
als „die Wissenschaft von allen literarischen Denkmälern der Form und dem Inhalt
nach, die deutsche Sprachform haben und von Deutschen stammen. […] Ihre we-
sentlichen Hilfsmittel sind Sprachwissenschaft, Familiengeschichte, Ethnographie,
Geographie,Volkskunde.“⁴⁷ Dieser Definition zufolge sind die Texte nicht mehr auf
eine Präsenz des nationalen Geistes hin zu untersuchen, vielmehr sind sie über-
haupt nur Gegenstand germanistischer Forschung, insofern sie deutschsprachig
sind und diese Sprache mit der Nationalität des Autors übereinstimmt. Als Hilfs-
mittel der Literaturgeschichte fungieren nun Disziplinen, die diesen Ausgangspunkt

44 Wobei etwa die ursprünglich betonte Verschiedenheit der deutschen Stämme gegenüber deren
angeblichen rassischen Einheit in den Hintergrund tritt und auch die Gliederung der Bände ge-
ändert wird in Volk, Geist, Staat, Reich, die deutsche Literaturgeschichte also teleologisch auf Hitler-
Deutschland samt seinen Annektionen zuläuft und auf die Idee eines deutschen „Weltvolkes“.
45 In diesem Kontext kann nicht auf die einzelnen Abstufungen zwischen den Auflagen und deren
genaue Rezeption eingegangen werden. Vgl. dazu Ranzmaier: Stamm, 379–499; Boden, Petra.
„Stamm, Geist, Gesellschaft. Deutsche Literaturwissenschaft auf der Suche nach einer integrativen
Theorie“. Literaturwissenschaft und Nationalsozialismus. Hg. Holger Dainat und Lutz Danneberg.
Tübingen: Niemeyer, 2003. 215–261; Michaeli, Rudolf W. Continuities and Transformations in
Scholarly Writing 1919 to 1963. Landschaft, Stamm and Wesen in Selected Works by Josef Nadler,
Walter Muschg, and Benno vonWiese.Ottowa: Diss.Univ. of Waterloo, 2006; Höppner, Wolfgang. „Die
regionalisierte Nation. Stamm und Landschaft im Konzept von Literaturgeschichtsschreibung bei
August Sauer und Josef Nadler“. Regionalität und Fremde. Literarische Konstellationen,Visionen und
Konzepte im deutschsprachigen Mitteleuropa. Hg. András F. Balogh und Magdolna Orosz. Berlin:
Weidler, 2007. 29–50.
46 Ranzmaier: Stamm, 63.
47 Nadler, Josef. „Die Wissenschaftslehre der Literaturgeschichte. Versuche und Anfänge“. Eupho-
rion 21 (1914): 1–63, hier 51.

96 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



eines überhistorischen Raumes, einer festen Volks- und Sprachzugehörigkeit zu
befestigen vermögen und die Literaturgeschichte mit den neuen naturwissen-
schaftlich orientierten Ansätzen der Zeit verbinden. Entsprechend lehnt Nadler
herkömmliche literaturgeschichtliche Untersuchungsansätze wie die Beeinflussung
von Schriftstellern durch gelesene Schriften oder Schulen sowie die Verbindung des
Seelenlebens eines Dichters zu seinem Werk als zu vage ab. Stattdessen fordert er,
die „Körperlichkeit“ des Autors in den Blick zu nehmen. Wie Irene Ranzmaier
ausgeführt hat, versucht Nadler gerade mit dieser Hinwendung zum angeblich
konkret Körperlichen, die Literaturgeschichte als im naturwissenschaftlichen Sinne
wissenschaftlich neu zu etablieren.⁴⁸ Körperlichkeit der Autoren aber meint in
erster Linie Ahnenkunde, dann Herkunft aus einem bestimmten räumlich-klima-
tischen Umfeld. Nadler zufolge sind sich Autoren mit gemeinsamen Vorfahren
(„Stamm“) bzw. Herkunft aus einem bestimmten geographischen Gebiet („Land-
schaft“) auch literarisch ähnlich.⁴⁹ Die Untersuchungsgrundlagen dafür bieten
„Stammeskunde, Völkerkunde, Rassenkunde, ferner Geographie und […] Volks-
kunde.“⁵⁰ Nadler löst damit die Literaturwissenschaft von der historisch-philolo-
gischen Vorgehensweise ab. Stattdessenwird eine Orientierung an den „natürlichen
Teileinheiten“ gefordert, an „Landschaft“ und „Stamm“.⁵¹

Entsprechend spielt in Nadlers Hauptwerk, der Literaturgeschichte der deut-
schen Stämme und Landschaften, die gattungskonventionell chronologische Ord-
nung nur noch im Überbau eine gewisse Rolle: Der erste Band trägt den Titel Die
Altstämme (800– 1600), der zweite Die Neustämme von 1300, die Altstämme von
1600– 1780, der dritte Hochblüte der Altstämme bis 1805, der Neustämme bis 1800,
der vierte schließlich Der deutsche Staat 1814– 1914. Anstelle von Epochen oder
politischen Ereignissen wird allerdings bereits hier auf die „Stämme“ rekurriert,
bzw. im vierten Band auf das Terrain des „deutschen Staates“, offensichtlich nicht in
seiner 1870 realisierten kleindeutschen, sondern in der im 19. Jahrhundert ebenfalls
angedachten großdeutschen Version.⁵² Die Binnenordnung in den Bänden dann ist

48 Ranzmaier: Stamm, 66.
49 „Wie nur im Körperlichen und Geistigen des Urhebers der zureichende Grund für alles Bewirkte
der Denkmäler zu suchen ist, so kann auch der zureichende Grund für das verschiedenen Urhebern
Gemeinsame nur im Körperlichen und Geistigen sei es ihrer gemeinsamen Ahnen, sei es ihrer
verwandtorganisierten Ahnen zu suchen sein“ (Nadler: „Wissenschaftslehre“, 50).
50 Ebd.
51 Ebd., 68.
52 Das ist insofern interessant, als Nadler Österreicher (Deutschböhme) war und abgesehen von
der Zeit in Königsberg (1925– 1931) an österreichischen bzw. Schweizer Universitäten studierte und
lehrte. In der Vorrede zum ersten Band seiner Literaturgeschichte von 1912 sieht Nadler gerade in
der plurikulturellen Erfahrung des österreichischen Kontextes den Ausgangspunkt für eine Hin-
wendung zum „Volkstum“: „Wer wie wir alle Not, allen Schmerz und jede Freude geistigen Lebens

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 97



von räumlichen Gesichtspunkten bestimmt. Statt nach Dichternamen, Gattungen
oder Literaturschulen (laut Nadler „künstliche Gruppen“⁵³) wird Literatur hier also
nach „Natur“, nach „Rheinlandschaften“, „Franken und Frankenbürtige“ etc. ge-
ordnet, literarisch-philosophische Einflüsse nach Himmelsrichtungen. Nadlers
Leitthese ist, dass literarische Motive und Schreibstile aus dem Raum hervorgehen.
In dieser „Literaturgeographie“⁵⁴ wird die Landschaft zum „Nährboden, […] zur
Trägerin eines ganz bestimmten Menschenschlages“ und aus den beiden Faktoren,
aus „Stamm“ und „Landschaft“, „Blut und Erde“⁵⁵ geht die geistig-literarische Tä-
tigkeit hervor. Vereinfacht gesagt haben die „Altstämme“, Franken, Alemannen,
Sachsen und Baiern, die klassische Literatur hervorgebracht, die „Neustämme“
östlich der Elbe, die durch die deutsche Kolonisierung slawischer Gebiete/Stämme
(Schlesien, Preußen) entstanden, die romantische.⁵⁶ Die Zugehörigkeit zu einer
dieser regionalen Größen ist dabei genealogisch-natürlich und nicht verhandelbar.

Einen Hauptankerpunkt für Nadlers Theorie stellt die Vorstellung eines ‚festen
Wohnsitzes‘ dar. So rückt bereits zu Beginn des ersten Bandes, zum konstatierten
zeitlichen Ausgangspunkt der deutschen Literatur bei den Germanen, das Sess-
haftwerden derselben in den Mittelpunkt. Bis dahin „heimatlos“, die Sippen in
ständigem Wandel, habe sich im ersten Jahrhundert vor Christus

das Angesicht der deutschen Lande verwandelt; jedem war eine Heimat geworden; die
Landschaft, so wesenhaft jede und fast nur für eine bestimmte Stammesart geschaffen, hat nun
ihren Menschen erhalten, der durch Jahrhunderte mit seiner Seele an dieser Scholle fest-
wachsen sollte. Und aus den zahllosen Einzelnen waren Einheiten geworden.⁵⁷

Grund dafür sei der Übergang vomHirten und Jäger zum Bauern. „Wen aber einmal
die Scholle ernährt, der hängt an ihr. Der Germane begannmit seiner Landschaft zu
verwachsen. Ein neues Gefühl ward ihm vertraut, ein neues Wort: Vaterland, Hei-
mat.“⁵⁸ Die Einzelnen mussten sich zusammenschließen, um ihr Territorium zu

aus dem Drängen, Stoßen und Reiben der Rassen, Sprachsippen und Einzelstämme schöpft, die eine
Welt für sich in den Bergkessel von Orsowa bis zur Elbpforte, bis Trient und bis zur Adria geworden
sind, all denen bedeutet das Volkstum den Schlüssel zu jeder Offenbarung […] Das macht die Hei-
mat, und wir können nicht anders“ (Nadler, Josef. Literaturgeschichte der deutschen Stämme und
Landschaften (Band 1). Regensburg: Habbel, 1912. V/VI).
53 „Es sind künstliche Gruppen, und ich suchte die Natur.“ Ebd., VIII.
54 Ebd., VII.
55 Ebd., VII.
56 Nadlers Stammessystem mit den darin wirksamen Antagonismen und Überschneidungszonen
kann hier nicht im Einzelnen ausbuchstabiert werden. Vgl. dazu: Ranzmaier: Stamm, 96– 194.
57 Nadler: Literaturgeschichte, Bd. 1, 3.
58 Ebd., 4.

98 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



verteidigen, so entstanden die Einheiten der „Sprachgenossenschaften, die heute
eins sind mit der Landschaft.“⁵⁹

Wie die kulturelle Produktion der Dichtung und die familiär-gesellschaftliche
Ordnung des Stammes, ist auch die „Sprachgenossenschaft“ ein Ergebnis erst der
Sesshaftwerdung und der Verbindung mit einem bestimmten Territorium. Erst
damit seien die Germanen in die Geschichte und die sprachlich-dichterische Pro-
duktion eingetreten: „Die Seele in ihm und die Landschaft, die ihn umgab, wob sich
seltsam ineinander. Da wurde das ganze Volk zum Dichter.“⁶⁰ Damit hat Nadler sein
Ausgangsmythem entworfen: Die Dreieinigkeit von Dichtung, Seele und Landbezug.
Literaturschaffen und Fähigkeit zur Dichtung wird dabei unmittelbar an die Be-
dingung eines festen Wohnsitzes geknüpft, der als „Heimat“ ideologisch überhöht
wird und neue Gefühle und Wortfähigkeit hervorbringt. „Die Landschaft, die nun
seine Heimat wurde, gewann Gewalt über ihn [den Germanen, Anm. E.K.].“⁶¹
Ebenso ist der feste Wohnsitz die Bedingung, sich seiner selbst und seiner Ge-
schichte bewusst zu werden. Wichtig ist, dass in diesem Modell die Vorstellung des
immateriellen „Geistes“ als Garant nationaler und sprachlicher Einheit und Über-
lieferung durch das ebenso konkret-geographische wie politische Territorium ge-
doppelt wird. Die Landschaft bringt Nadler zufolge die ersten Motive der Dichtung
in Gestalt von Sagen hervor, die deutsche Literatur entsteht als natürliches Ge-
meingut. Dieser als ursprünglich gedachte Bezug bleibt auch im späteren Litera-
turschaffen, das auch vielfältige andere Einflüsse verarbeitet, enthalten. Zeichen-
theoretisch ließe sich diese Territorialisierung so fassen, dass der Boden damit
gleichsam zum Referenten deutscher Literatur und Sprache, bzw. des in ihr nach
dem literaturhistorischen Konstrukt des 19. Jahrhunderts emanierten ‚Geistes‘wird.
Jedes (deutschsprachige) Wort verweist in diesem Modell auf sein Territorium.

Es versteht sich beinahe von selbst, dass diese Theorie vor allem dort proble-
matisch wird, wo erstens Territorialbesitz und Einheit des Stammes zur Vorbe-
dingung von geistiger Produktion werden,⁶² und wo es zweitens um Traditionen
und Gemeinschaften wie das Judentum geht, das nicht ins Territorialisierungs-
Prinzip passt. In der vierten Auflage radikalisiert Nadler seinen Ansatz im Sinne der

59 Ebd.
60 Ebd., 10.
61 Ebd., 11.
62 Nach Ranzmaier (Stamm, 191) zeigen sich gerade im Aufruf zur Volkstumspflege die politischen
Implikationen des literaturhistorischen Programms, denn die Pflege beinhaltet „die Verteidigung
von Territorialbesitz und die Verhinderung einer ‚Umschaffung des Stammescharakters‘ durch zu
großen Zuzug stammesfremder Menschen. Der Wille zur Erhaltung eines Volkstums mit seiner
Literatur als zentralem Kulturgut kommt letztlich einem Gebietsanspruch gleich. […] An diesem
Punkt vollzieht sich die Wandlung der Kulturgeographie zum politischen Programm“.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 99



nationalsozialistischen Vernichtungsideologie und spricht bereits im ersten Band
davon, dass der Aufbau Europas von Beginn an „durch die Nomadenzüge des jü-
dischen Volkes gekreuzt“⁶³ worden sei und die „gesunden“ Volksstaaten die Juden
immer schon „ausgerottet“ hätten.⁶⁴ Interessant in unserem Zusammenhang ist,
dass Nadler hier auch auf der Einführung einer sprachlichen Differenz besteht (die
in den vorherigen Auflagen fehlt): „Wie in einem fremden Volkskörper, so konnten
die Juden auch nur in einem fremden Sprachleibe leben.“⁶⁵ Sie hätten sich an ihren
verschiedenen Wohnorten viele Sprachen angeeignet, „Sprachmasken“⁶⁶, zuletzt
eine deutsche Varietät: „Dieses entstellte Deutsch in Gestalt der jiddischen
Sprechweise bleibt ihre Gemeinsprache“⁶⁷.

Gleichzeitig müssen im Nadlerschen Literaturmodell aber auch Phänomene
des Wohnortwechsels und des Exils unberücksichtigt bleiben, bzw. sich negativ
auswirken. Ranzmeier folgert richtig: „müßte eine Menschengruppe jene Land-
schaft verlassen, die sie sich – nicht zuletzt in ihrer Dichtung – geistig angeeignet
hat, so würde unweigerlich ihr spezifisches Volkstum mitsamt der zugehörigen
Literatur verlorengehen.“⁶⁸ In der von Nadler vorgenommenen bedingungslosen
Territorialisierung der Literatur bleibt nicht nur der Schriftsteller, sondern auch
jedes Werk strikt an die Gemeinschaft eines bestimmten Stammes in seiner
Landschaft gebunden.

Muttersprache und nationale Gemeinschaft bei Leo Weisgerber

Die Frage der Nationalsprache bzw. der deutschen Sprache spielt in den national-
literarischen Konzepten Sauers und Nadlers keine nennenswerte Rolle. Implizit
darf allerdings in der Logik des Modells davon ausgegangen werden, dass die na-
tionale Sprache wie alle andere Literatur- und Kulturleistung aus der Bindung an
Stamm und Territorium hervorgegangen ist und daraus nicht gelöst werden kann.
Wie bereits dargelegt, hat sich das Konzept der Nationalsprache seit dem 18. Jahr-
hundert zu einem bestimmenden Faktor in der Größe der nationalen Einheit ent-
wickelt und sich dabei mit dem Begriff der Muttersprache verbunden, der zuneh-

63 Nadler, Josef. Literaturgeschichte des Deutschen Volkes. Dichtung und Schrifttum der deutschen
Stämme und Landschaften. Berlin: Propyläen, 1939. 2.
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd.
67 Ebd.
68 Ranzmaier: Stamm, 190.

100 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



mend mit dem der Nationalsprache verschmilzt und letztere gleichzeitig affektiv
besetzt.

Eine im engeren Sinne wissenschaftlich germanistische Beschäftigung mit der
Größe der Muttersprache in Bezug zur räumlich verorteten nationalen Gemein-
schaft setzt ab den 1920er Jahren von Seiten der Linguistik ein. Federführend dafür
ist der Sprachwissenschaftler Leo Weisgerber. Ebenso wie August Sauer und Josef
Nadler ist auch der Elsässer Leo Weisgerber in einem Grenzgebiet des deutschen
Sprach- und Kulturraums beheimatet.⁶⁹ Die Radikalisierung kultureller und lingu-
istischer Einheitskonzepte zu Beginn des 20. Jahrhunderts entsteht mithin an eben
den mehrsprachig geprägten Orten, wo, wie spätere Kapitel zeigen werden, be-
vorzugt auch Schreibweisen zur Transgression von Monolingualismus und Ein-
heitskonzepten entstehen.

Weisgerbers Muttersprachtheorie sei an dieser Stelle deshalb kurz referiert,
weil in ihr der bereits seit dem 19. Jahrhundert in Deutschland durch Dichtung und
anderes Schriftgut betriebene emphatische Muttersprachbezug befestigt wird und
eine wissenschaftliche Grundlage erhält. Es darf davon ausgegangen werden, dass
Weisgerbers Theorie, die er von seiner ersten Monographie Muttersprache und
Geistesbildung von 1929 bis zu seiner letzten, Die sprachliche Gestaltung der Welt
von 1962, über Jahrzehnte in verschiedenen politischen Systemen immer wieder
aktualisierte, bis weit in die Nachkriegszeit hinein für die Haltung gegenüber
Muttersprache und Mehrsprachigkeit in Deutschland prägend war.⁷⁰ Auf diese
Weise bildet sie nicht nur den Gegenpol zu literarischen und poetologischen Re-
flexionen mehrsprachiger Verfahren zu Beginn des 20. Jahrhunderts, sie ist auch
die Folie, vor der die Diskussionen um Sprachbewahrung und Sprachwechsel in der
Exil- und frühen Migrationsliteratur erst ganz begriffen werden können⁷¹ und
wirkt noch in die Diskussionen um deutsche Literatur und der ihr als zugehörig
empfundenen Autorinnen und Autoren bis in die 1960er Jahre weiter.

Weisgerber orientierte sich für seine Theorie grundsätzlich an Wilhelm von
Humboldt und dessen Auffassung, dass die verschiedenen Sprachen auch unter-

69 Vgl.: Weisgerber, Bernhard. „Muttersprache und Sprachgemeinschaft. Zwei Zentralbegriffe in
der Sprachtheorie Leo Weisgerbers“. Interpretation und Re-Interpretation. Aus Anlaß des 100. Ge-
burtstages von Johann Leo Weisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D. Dutz. Münster: Nodus, 2000. 107–
120.
70 Vgl.: Gipper, Helmut. „Leo Weisgerber. Leben und Werk“. Interpretation und Re-Interpretation.
Aus Anlaß des 100. Geburtstages von Johann LeoWeisgerber (1899–1985).Hg. Klaus D. Dutz. Münster:
Nodus, 2000. 21–30. Außerhalb Deutschlands wurde Weisgerber kaum rezipiert (ebd., 27–28).
71 Vgl.: Utsch, Susanne. Sprachwechsel im Exil. Die ‚linguistische Metamorphose’ von Klaus Mann.
Köln: Böhlau, 2007. 29–50.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 101



schiedliche Weltsichten hervorbrächten.⁷² Dabei radikalisiert und simplifiziert er
den sprachsphilosophischen Ansatz allerdings dahingehend, dass für ihn Sprache
nur in Form konkreter einzelner Muttersprachen besteht. Die so begründete
Sprachgemeinschaft wird zur alles bestimmenden Größe erklärt.⁷³ Sprachtheore-
tisch ausgedrückt gibt es für Weisgerber also nur langue in Form der voneinander
als unabhängig gedachten Muttersprachen. Das Konzept der langage spielt dabei
ebenso wenig eine Rolle wie das der parole. Die Definition von (Mutter‐)sprache als
„gemeinsamer Kulturbesitz eines Volkes“⁷⁴ und die Verabsolutierung der Sprach-
gemeinschaft impliziert, dass Sprache weder als langage, als verbindendes Element
zwischen Sprechern verschiedener Sprachen – und somit zwischen Menschen
überhaupt – gesehen wird, noch als parole, als Möglichkeit des Einzelnen, sich in-
nerhalb der Sprache anderen gegenüber zu artikulieren und sich gegebenenfalls
von ihnen abzusetzen. Stattdessen wird die Sprache zu einer überindividuellen,
volkhaften Größe stilisiert. Laut Weisgerber wächst der Mensch mit dem Sprach-
erwerb in die nationale Sprache und deren Gemeinschaft hinein, die wiederum
nicht nur in der Verwendung der gleichen Zeichen übereinstimmt, sondern auch in
den damit vermittelten gleichartigen geistigen Inhalten. Das in Sprache ausge-
drückte Weltbild sei demzufolge durch die geographische und geschichtliche Lage
eines Volkes bestimmt und stimme nicht mit dem anderer Völker überein.⁷⁵ Eine
Sprachgemeinschaft ist mithin nicht nur eine Volks-, sondern auch eine Denk- und
Wertegemeinschaft (und umgekehrt). In seinen Publikationen der 1930er Jahre
spitzt Weisgerber diese These von der Abhängigkeit des Einzelnen von Mutter-
sprache und Sprachgemeinschaft weiter zu, bis die Muttersprache zu einer ge-
spenstischen Macht zu werden scheint, die das Individuum vollkommen be-
stimmt.⁷⁶ Wo Sprache dermaßen an eine nationale Gemeinschaft gebunden wird,
der der Einzelne untergeordnet ist, ist an Austritt oder Überschreitung kaum zu
denken. Bereits Zweisprachigkeit wird darum von Weisgerber als eine Gefahr ge-

72 Vgl.: Lösener, Hans. „Zweimal ‚Sprache‘. Weisgerber und Humboldt“. Interpretation und Re-In-
terpretation. Aus Anlaß des 100. Geburtstages von Johann LeoWeisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D.
Dutz. Münster: Nodus, 2000. 197–212.
73 Vgl.: Weisgerber: „Muttersprache“.
74 Weisgerber, Leo. Muttersprache und Geistesbildung. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 1929. 41.
75 Ebd., 100.
76 Vgl. die Formulierungen, der Mensch lebe „ganz im Banne seiner Muttersprache“ (Weisgerber,
Leo. Die Stellung der Sprache im Aufbau der Gesamtkultur. Zweiter Teil. Heidelberg 1934. 182) und
unterliege in seinem Handeln der „Kraft“ und dem „Weltbild“ seiner Sprache (Weisgerber, Leo.
Deutsches Volk und deutsche Sprache. Frankfurt/Main: Diesterweg, 1935. 8). Ferner spricht Weis-
gerber von der Muttersprache als einer „Herrscherin“ und „Großmacht“ (Weisgerber, Leo. Die
volkhaften Kräfte der Muttersprache. Frankfurt/Main: Diesterweg, 1939. 62).

102 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



sehen, die eine geistige Schädigung nach sich ziehen könne.⁷⁷ Es wird im Laufe der
Textanalysen immer wieder augenfällig werden, wie deutschsprachige Autorinnen
und Autoren gerade im Kontext von Exil- und Migrationserfahrungen mit dieser
spezifisch im deutschen Raum bis weit in die Nachkriegszeit verbreiteten Sicht-
weise auf Ein- und Mehrsprachigkeit ringen.

2.2 Franz Kafkas „Rede über den Jargon“ und die Sorge der
(National‐)sprache

Franz Kafka entwirft seine emblematischen Figuren unbestimmten Wohnsitzes zu
eben jener Zeit, in der der Germanist August Sauer als Ordinarius an der Prager
Karl-Ferdinand-Universität das Konzept der eindeutigen territorialen Bindung von
Literatur vertritt. Der Idee eines organisch in Boden und nationaler Herkunft
wurzelnden Schriftgutes wird bei Kafka – der kurzzeitig bei Sauer an der Karl-
Ferdinand-Universität Germanistik studiert hatte⁷⁸ – eine vom Prinzip der Entor-
tung und Wanderschaft inspirierte Auffassung von Sprache gegenübergestellt.
Mithin stellt Prag als historisch mehrsprachiger und plurikulturell tschechisch,
deutsch und jüdisch geprägter Ort zu Beginn des 20. Jahrhunderts einen wichtigen
Knotenpunkt für die Geschichte literarischer Mehrsprachigkeit dar. Hier lassen sich
nationale Einheits- und Reinheitsforderungen ebenso lokalisieren wie die Kritik am
System eindeutiger nationaler Zuordnung und Identitätszuschreibungen über-
haupt. Sie nehmen ihren Ausgang in vielen Fällen aus der Erfahrung des – in der
Regel antisemitisch motivierten – Ausschlusses aus einer nationalen Mehrheit.

Insbesondere Kafkas im Folgenden zu besprechende „Rede über den Jargon“
von 1912 gehört heute zu Recht zu den Grundlagentexten literarischer Mehrspra-
chigkeitsforschung.⁷⁹ Formuliert wird darin ein Gegenentwurf zur Territorialisie-
rung von Sprache, die statt als Produkt eines Landes und einer Kultur als (sich)
wandelndes Gebilde und mithin als wandernde Worte im Sinne dieser Studie ge-
dacht wird. Gilles Deleuze und Félix Guattari haben im Anschluss an Kafka ihre
quer zum Modell der Nationalliteratur liegende wirkmächtige Theorie der littéra-
ture mineure und des nomadisierenden Schreibens entwickelt. Ihnen zufolge be-

77 Weisgerber: Stellung, 212.
78 Peter-André Alt zufolge hat Kafka sein Studium möglicherweise auch deshalb aufgegeben, weil
ihm die deutschnationale Haltung Sauers zuwider war (Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige
Sohn. München: Beck, 2005. 102).
79 Vgl. Yildiz: Beyond, 30–66; Gramling: „Abwicklung“; Pareigis, Christina. „Wieman in der eigenen
Sprache fremd wird. Franz Kafka, Shimon Frug und Yitzhak Katzenelson auf den Wegen der jid-
dischen Überlieferung“. Exophonie, 35–47.

2.2 Franz Kafka 103



fand sich Kafka in einer doppelt minoritären und deterritorialen Situation, insofern
er als Jude in der ‚großen‘ Sprache Deutsch schrieb, die für ihn als deutschspra-
chiger Prager zudem die deterritorialisierte Sprache einer Minderheit war.⁸⁰ Aus
dieser ihm selbst zufolge von „Unmöglichkeiten“⁸¹ bestimmten Schreibsituation
habe er seine Literatur generiert, indem er „die Deterritorialisierung weiter vor-
an[trieb]“⁸². Aus der soziokulturellen Erfahrung, einer (sprachlichen) Minorität
anzugehören, der der selbstverständliche Zugriff auf eine Nationalsprache ver-
sperrt bleibt, hat Kafka Deleuze und Guattari zufolge ein Verfahren angewandt, das
die Sprache selbst in ihrer Fremdheit und sperrigen Materialität zeigt. Seine Texte
wiesen so denWeg, wieman „in der eigenen Sprache Nomade, Fremder, Zigeuner“⁸³
wird. Sie vermitteln mit anderen Worten eine auch der Muttersprachtheorie
Weisgerbers genau entgegengesetzte Position, in der der eigene Standpunkt in einer
Sprache und die Notwendigkeit, daraus eine einmalige parole zu finden, in den
Vordergrund gestellt wird: „Auch wer das Unglück hat, in einem Land mit großer
Literatur geboren zu sein, muß in seiner Sprache schreiben wie ein tschechischer
Jude im Deutschen […] schreiben […] wie eine Maus ihren Bau gräbt.“⁸⁴

Seit Deleuze und Guattaris Impulsen ist der Bezug von Kafkas Texten zu ihrem
historischen Entstehungsort in zahllosen Untersuchungen beleuchtet worden. Ver-
wiesen sei hier nur auf jüngere Studien, die aufweisen, wie die zu Beginn des
20. Jahrhunderts in Prag und Umgebung⁸⁵ entstandene deutschsprachige Literatur

80 Wie bereits mehrfach bemerkt wurde, simplifizieren Deleuze und Guattari in ihrer Theorie den
soziohistorischen Kontext Prags stark und verändern auch Kafkas Begriff der„kleinen Litteraturen“:
Kafka meinte damit die jiddische und tschechische Literatur, nicht die deutsche der deutschspra-
chigen Juden (vgl.: Weinberg, Manfred. „Transnationalität in den böhmischen Ländern“. Handbuch
Literatur & Transnationalität, 341–350; Damrosch, David. What is World Literature?. Princeton:
Princeton Univ. Press, 2003). Dass Deuleuzes und Guattaris Ansatz in theoretischer Sicht für die
Beschäftigung mit Kafka dennoch grundlegend ist, zeigte jüngst: Menke, Bettine. „Zerstreuungs-
bewegungen. Entortendes Schreiben“. Franz Kafka im interkulturellen Kontext. Hg. Steffen Höhne
und Manfred Weinberg. Wien: Böhlau, 2019. 229–262.
81 Vgl. Kafkas berühmte Bemerkung im Brief anMax Brod vom Juni 1921, dass ihre Schreibsituation
als deutschsprachige Prager Juden von Unmöglichkeiten bestimmt sei: „der Unmöglichkeit, nicht zu
schreiben, der Unmöglichkeit, deutsch zu schreiben, und der Unmöglichkeit, anders zu schreiben.“
(Kafka, Franz. „Brief an Max Brod“. Ders. Gesammelte Werke. Briefe. Bd. 8, hg. v. Max Brod. Frank-
furt/Main: Fischer, 1975. 337).
82 Deleuze, Gilles, und Félix Guattari. Kafka. Für eine kleine Literatur (frz. 1975). Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1976. 28.
83 Ebd., 29.
84 Ebd., 27.
85 Im Sinne der neueren Forschung wird hier auf die eingebürgerte Begriffsprägung „Prager
deutsche Literatur“ als zu eng verzichtet und stattdessen von der deutschsprachigen Literatur ge-
sprochen, die in Böhmen und Mähren im besonderen deutsch-tschechisch-jüdischen Kontext der

104 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Deterritorialisierungsbewegungen, nationale wie kulturelle und sprachliche
Mehrfachzugehörigkeiten und Grenzüberschreitungen verhandeln.⁸⁶ Es darf dabei
als Forschungskonsens gelten, dass ein großer Teil dieser in den letzten Jahrzehnten
der Habsburgermonarchie und in der Ersten Tschechoslowakischen Republik ent-
standenen Literatur die soziokulturellen und -linguistischen Gemengelagen Böh-
mens und darüber hinaus des Vielvölkerstaates Österreich-Ungarns in eigener
Weise verarbeitet. Neuere soziolinguistische und historische Forschungen haben
die komplexen Verbindungen wie Abgrenzungen der einzelnen nationalen und
ethnischen Gemeinschaften des Habsburgerreiches zueinander herausgearbeitet
und die omnipräsenten sprachlichen und nationalen Konflikte ebenso wie die
tiefgreifenden transkulturellen Verflechtungen und die in dem national, kulturell
und sprachlich heterogenen Staat permanent nötigen Übersetzungsprozesse her-
vorgehoben.⁸⁷ Gerade in Prag und Böhmen sind zu Beginn des 20. Jahrhunderts
sprachpolitische Fragen allgegenwärtig.⁸⁸ In der zweisprachigen Hauptstadt spitzt
sich seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts der nationale Konflikt zwischen
Deutschösterreichern und Tschechen in besonderer Weise zu, die Sprachenfrage
prägt nicht zuletzt auch das Kulturleben. 1881 wird das tschechische National-
theater eröffnet, 1882 die Karls-Universität in eine deutsche und eine tschechische

späten Habsburgermonarchie und der Ersten Tschechoslowakischen Republik entstand (vgl.: Escher,
Georg. „’In Prag gibt es keine deutsche Literatur.’ Überlegungen zu Geschichte und Implikationen
des Begriffs ‘Prager deutsche Literatur’“. Praha – Prag 1900– 1945. Literaturstadt zweier Sprachen.
Hg. Peter Becher und Anna Knechtel. Passau: Karl Stutz, 2010. 197–212; Weinberg, Manfred. „Ein-
leitung“. Handbuch der deutschen Literatur Prags und der böhmischen Länder. Hg. Peter Becher.
Stuttgart: Metzler, 2017. 2–4).
86 Vgl.: Takebayashi, Tazuko. Zwischen den Kulturen. Deutsches, Tschechisches und Jüdisches in der
deutschsprachigen Literatur aus Prag, ein Beitrag zur xenologischen Literaturforschung interkultu-
reller Germanistik. Hildesheim: Olms, 2005; Krappmann, Jörg. Allerhand Übergänge. Interkulturelle
Analysen der regionalen Literatur in Böhmen und Mähren sowie der deutschen Literatur in Prag
(1890– 1918). Bielefeld: transcript, 2013; Höhne undWeinberg (Hg.). Franz Kafka;Weinberg, Manfred
(Hg.). Prager Moderne(n). Interkulturelle Perspektiven auf Raum, Identität und Literatur. Bielefeld:
transcript, 2018.
87 Vgl.: Rindler Schjerve, Rosita (Hg.). Diglossia and Power. Language Policies and Practice in the 19th

Century Habsburg Empire. Berlin: De Gruyter, 2003; Wolf, Michaela. Die vielsprachige Seele Kaka-
niens. Übersetzen und Dolmetschen in der Habsburgermonarchie 1848– 1918. Köln: Böhlau, 2012.
88 Vgl.: Kieval, Hillel J. Languages of Community. The Jewish experience in the Czech Land. Berkeley:
Univ. of California Press, 2000; Kilcher, Andreas B. „Sprachendiskurse im jüdischen Prag um 1900“.
Franz Kafka im sprachnationalen Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität in öffentlichen
Institutionen der böhmischen Länder. Hg. Marek Nekula, Ingrid Fleischmann und Albrecht Geule.
Köln: Böhlau, 2007. 61–86; Zimmermann, Hans Dieter. „Kafkas Prag und die Kleinen Literaturen“.
Kafka-Handbuch. Hg. Bettina von Jagow und Oliver Jahraus. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht,
2008. 165– 180; Blahak, Boris. Franz Kafkas Literatursprache. Deutsch im Kontext des Prager Mul-
tilingualismus. Köln: Böhlau, 2015.

2.2 Franz Kafka 105



Universität geteilt. Ende des 19. Jahrhunderts wird ein österreichisch-tschechischer
Ausgleich zu schließen versucht und in diesem Kontext das Tschechische als zweite
Amtssprache anerkannt. Gleichzeitig geht der Anteil der Prager Einwohner, die sich
zur deutschen Sprache bekennen, kontinuierlich zurück. Während es 1848 noch
mehr als die Hälfte sind, sind es 1880 lediglich noch fünfzehn Prozent, 1910 noch
zehn.⁸⁹ Dabei sind mehr als die Hälfte dieser sich als primär deutschsprachig be-
zeichnenden Prager Einwohner Juden, was bekanntlich in Prag und bei den Prager
Autoren zu einer besonderen Verknüpfung von deutscher Sprache und Judentum
führte.⁹⁰ Auch wenn hier nicht näher auf diesen gut erforschten soziolinguistischen
und -kulturellen Kontext in Prag zu Beginn des 20. Jahrhunderts eingegangen
werden kann, sei nochmals betont, dass das Deutsche in Prag damit in einer
mehrfach vom nationalliterarischen und muttersprachlichen Paradigma abwei-
chenden Situation sich befindet. Erstens, weil es lokal die Sprache einer Minorität
ist, bzw. nach Gründung der Ersten tschechoslowakischen Republik 1918 landesweit
von der überregional einsetzbaren österreichischen Amtssprache zur Minderhei-
tensprache wurde. Zweitens, weil Prag zweisprachig geprägt war und die Ein-
wohner, wenn sie auch nicht unbedingt mehrheitlich in einem engeren Sinne bi-
lingual waren, so doch häufig über Kenntnisse der jeweils anderen Sprache
verfügten und zudem mündliche Varietäten auch Sprachmischphänomene auf-
wiesen.⁹¹ Drittens wurde vonseiten der Juden das Deutsche nicht im Sinne einer
einzigen Nationalsprache und eines Bekenntnisses zur Nation gesprochen und ge-
schrieben, sondern, wie Stephan Braese es beschrieben hat, als eine europäische

89 Zu den sprachsoziologischen Verhältnissen in Prag um 1900 vgl.: Blahak: Kafkas Literatur-
sprache, 69–73. An dieser Stelle kann nicht näher auf die Problematik der in Österreich regelmäßig
erhobenen Sprachstatistiken eingegangen werden. Ihr Hauptproblem ist, dass die Befragten darin
eine Sprache als ihre hauptsächliche Umgangssprache angeben müssen, wodurch ein oft mehr-
sprachiger Alltag (auch innerhalb der Familien) nicht adäquat dokumentiert werden kann. Auch
weil die Sprachzuordnung gleichzeitig ein politisch-nationales Bekenntnis bedeutete, ist davon
auszugehen, dass die Angaben in den Statistiken die reale Sprachpraxis nur unzureichend wie-
dergeben. (Vgl. dazu: Brix, Emil. Die Umgangssprachen in Altösterreich zwischen Agitation und
Assimilation. Die Sprachenstatistik in den zisleithanischen Volkszählungen 1880 bis 1910. Wien:
Böhlau, 1982; Lüdi, Georges. „Sprachverhalten, Sprachpolitik, Diskurs über Sprache: Staatlichkeit in
Europa zwischen dem einsprachigen Nationalstaat und dem mehrsprachigen Vielvölkerstaat“.
Franz Kafka im sprachnationalen Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität in öffentlichen
Institutionen der böhmischen Länder. Hg. Marek Nekula, Ingrid Fleischmann und Albrecht Geule.
Köln: Böhlau, 2007. 13–30.)
90 Vgl.: Kilcher: „Sprachendiskurse“.
91 Vgl.: Petrbok, Václav, und Marek Nekula. „Mehrsprachigkeit/Zweisprachigkeit“. Handbuch der
deutschen Literatur Prags und der Böhmischen Länder, 73–86.

106 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=41/SHW?FRST=47
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=41/SHW?FRST=47


Kultursprache.⁹² Das Deutsche war für die Juden Mittel- und Osteuropas eine lingua
franca, die nicht zuletzt seit der Haskala auch für die Vermittlung eines aufkläre-
rischen Bildungsgedankens stand. Neben ihm waren stets andere Sprachen im
Umlauf; Hebräisch als Sprache der heiligen Schriften und der religiösen Praxis, in
unterschiedlicher Ausbreitung Jiddisch als Umgangssprache sowie die Idiome der
nichtjüdischen Umgebung. Für das Prag Kafkas gilt, dass in der Mehrzahl der
bürgerlich jüdischen Familien Deutsch als Muttersprache gesprochen wurde, teil-
weise war die Umgangssprache auch das Tschechische. Das (West‐)Jiddische hatte
als Sprache der älteren Generation in Resten eine gewisse Präsenz, Hebräisch als
Kultussprache sowie als Teil des zionistischen Projekts.⁹³ Mit dieser Mehrspra-
chigkeit, aber auch ihrem häufig trans- oder vornational zu nennenden Selbstver-
ständnis, gerieten die Juden Prags und Böhmens seit dem Ende des 19. Jahrhunderts
zunehmend zwischen die nationalen Fronten von Tschechen und Deutschen.⁹⁴

Marek Nekula hat herausgearbeitet, dass insbesondere für Franz Kafka von
einem mehrsprachigen persönlichen Hintergrund gesprochen werden kann.⁹⁵
Kafka verfügte über sehr gute Kenntnisse des Tschechischen, beherrschte Franzö-
sisch und Englisch und betrieb Hebräisch-Studien. Gerade bezüglich des Tschechi-
schen ist er, wie Nekula vermerkt, kein typischer Vertreter des deutschsprachigen
Prager Judentums, da er es nicht nur sprach, sondern auch beruflich wie privat auf
Tschechisch korrespondierte und außerdem zeitgenössische tschechische Literatur
rezipierte. Wenn auch textinterne Mehrsprachigkeit in seinem Werk keine nen-
nenswerte Rolle spielt,⁹⁶ gehen Nekula und Blahak davon aus, dass dieser mehr-
sprachige Kontext Kafkas deutsche Literatursprache direkt beeinflusst hat. So zieht

92 Braese, Stephan. Eine europäische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden 1760– 1930. Göt-
tingen: Wallstein, 2010.
93 Vgl. Blahak: Kafkas Literatursprache, 85–88.
94 Vgl. dazu den zeitgenössischen Kommentar Theodor Herzls: „Was hatten sie denn getan, die
kleinen Juden von Prag […]? Wodurch hatten sie die Plünderung, Brand und Misshandlung ver-
dient? In Prag warf man ihnen vor, dass sie keine Tschechen, in Saaz und Eger, dass sie keine
Deutschen seien. Arme Juden, woran sollten sie sich denn halten? Es gab welche, die sich tsche-
chisch zu sein bemühten; da bekamen sie es von den Deutschen. Es gab welche, die deutsch sein
wollten, da fielen die Tschechen über sie her – und Deutsche auch.“ (Herzl, Theodor. „Die Juden
Prags zwischen den Nationen“ (1917). Das Jüdische Prag. Eine Sammelschrift. Kronberg: Athenäum,
1978. 7).
95 Nekula, Marek. Franz Kafkas Sprachen. „… in einem Stockwerk des inneren babylonischen Tur-
mes …“. Tübingen: Niemeyer, 2003.
96 Manifest taucht das Tschechische in Kafkas Erzähltexten vor allem in Eigennamen auf, vgl.: Arie-
Gaifman, Hana. „Zur tschechischen Etymologie einiger Eigennamen bei Kafka“. Germanisch-ro-
manische Monatsschrift 41 (1991): 95– 100; Zimmermann, Hans Dieter. „klam a mam? Zu Kafkas
Roman ‚Das Schloß‘“. Franz Kafka und das Judentum. Hg. Karl Erich Grözinger. Frankfurt/Main:
Athenäum, 1987. 224–237.

2.2 Franz Kafka 107



Blahak in seiner sprachsoziologisch ausgerichteten Untersuchung den Schluss, dass
es sich bei Kafkas Alltagsdeutsch um eine „ostmittelbairische […] Varietät des
Deutschen gehandelt haben [dürfte], die zusätzlich einige Merkmale westjiddischer
Artikulation und Einflüsse syntaktischer Muster des Tschechischen aufwies.“⁹⁷ Ihm
zufolge lassen sich davon in Kafkas Literatursprache Spuren nachweisen, die darauf
hindeuten, dass Kafka diese soziolinguistische Prager Situation bewusst literatur-
sprachlich nutzbar machte. Damit wird die These Deleuze und Guattaris von Kafkas
produktiver ästhetischer Umwandlung einer vorgefundenen minoritären Sprach-
situation soziolinguistisch untermauert. Die Verknüpfung von biografischer Er-
fahrung von Mehrsprachigkeit und Entwicklung einer spezifischen Literaturspra-
che, die der Ordnung der Nationalliteratur schwer subsumierbar ist, begründet
Kafkas wichtige Stellung für die literarische Mehrsprachigkeitsforschung. Yasemin
Yildiz ist so weit gegangen, bei ihm die Anfänge eines Schreibens „beyond the
mother tongue“ zu lokalisieren.⁹⁸ Der mehrsprachige Prager Kontext habe ihn dazu
gezwungen, sein Verhältnis zur Sprache permanent zu reflektieren. Aus der
Randposition zum monolingualen Paradigma heraus habe Kafka dieses gleichsam
durchgearbeitet und dabei das Konzept der Muttersprache in seiner Brüchigkeit
und Unheimlichkeit hervortreten lassen. Es werde in Kafkas Schreiben gerade
durch das heimgesucht, was aus ihm mittels antisemitischer Diskurse als nicht-
zugehörig und unrein ausgeschlossen wurde. Derridas Ausführungen zur Einspra-
chigkeit des Anderen folgend, zeigt Yildiz, wie auch Kafka die Verfügbarkeit von
Sprache überhaupt als eine illusorische, selbst für ihre scheinbar legitimen Besitzer,
enttarnt.

Festzuhalten ist aufgrund der bisherigen Forschung, dass einer der wichtigsten
Vertreter der Moderne in der deutschsprachigen Literatur seine Literatursprache
in einem Rahmen des Austauschs mit anderen Sprachen formte. Mit Jiddisch,
Tschechisch und Hebräisch, darüber hinaus aber auch in einem transnationalen
Lektürekontext, wie seine noch zu besprechende Rezeption eines von einem rus-
sischen Juden auf Französisch verfassten historiographischen Werkes über das
Judendeutsche zeigt.

Im Folgenden soll im Anschluss an den referierten Forschungsstand erstens
anhand der Tagebucheinträge von 1911– 1912 sowie der „Rede über den Jargon“
nachgezeichnet werden, welche Bedeutung der Auseinandersetzung mit anderen
Sprachen in Kafkas poetologischer Reflexion des eigenen Schreibens zukommt und
wie daraus eine nicht-nationale Sprachauffassung gewonnen wird. Zweitens wird

97 Blahak: Kafkas Literatursprache, 551.
98 Yildiz: Beyond, 30–66.

108 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



die literarische Auseinandersetzung mit dem Paradigma der Nationalsprache in
der Erzählung „Die Sorge des Hausvaters“ dargestellt.

Die „kleinen Litteraturen“ und die „Rede über den Jargon“ als Öffnung des
Deutschen

Die für die Thematik der Mehrsprachigkeit zentralen poetologischen Texte „Schema
zur Charakteristik kleiner Litteraturen“ und „Rede über den Jargon“ sind in eine
fortlaufende Reflexion Kafkas über seine Schreibschwierigkeiten im Tagebuch 1911/
12 eingebettet. In den Einträgen wechseln die Berichte über die mühsame und
schreibhemmende Abarbeitung an Goethe als Repräsentant der ‚großen‘ deutschen
Literatur ab mit solchen über die Rezeption der ‚kleinen‘ jiddischen und tschechi-
schen Literaturen, die für Kafka ungleich produktiver zu werden scheint. Zunächst
aber thematisiert Kafka vor allem das „Gefühl des Falschen das ich beim Schreiben
habe“⁹⁹ und seine Empfindung der Unzugehörigkeit sowohl zur Welt des traditio-
nellen Judentums als auch zur deutschen Nationalliteratur. Schreibzweifel und
-hemmungen, Möglichkeiten und Unmöglichkeiten schriftstellerischer Produktion
werden im Spannungsfeld zweier als antipodisch dargestellten literarischen Tra-
ditionen diskutiert, die Kafka in „kleine“ und „große“ Literaturen unterteilt. Letz-
tere wird durch das Werk Goethes als Inbegriff kanonischer deutscher Literatur
repräsentiert. Zur ersten zählt Kafka das jiddische Theater- und Liedschaffen, mit
dem er in dieser Zeit über den mit einer Lemberger Theatertruppe in Prag gastie-
renden Schauspieler Jizchak Löwy bekannt wird,¹⁰⁰ sowie die tschechische Ge-
genwartsliteratur.¹⁰¹ In den Tagebucheinträgen wird die Auseinandersetzung mit
den „kleinen Litteraturen“, die immer eine Lektüre anderssprachiger Texte und
eine Übersetzungsleistung involviert, als schreibbefördernd dargestellt. Jene der
„großen Literatur“, die sich in einem von der deutschen Sprache und zugleich
Kafkas Erstsprache abgesteckten Rahmen bewegt, als hemmend. Im berühmten

99 Ebd., 325.
100 Grundlegend zu Kafkas Beschäftigung mit dem Jiddischen und dem jiddischen Theater: Beck,
Evelyn Torton. Kafka and the Yiddish Theater. Its Impact on His Work. Madison: Univ. of Wisconsin
Press, 1971; Robertson, Ritchie. „Kafka’s encounter with the Yiddish theatre“. The Yiddish Presence in
European Literature. Inspiration and Interaction. Hg. Ritchie Robertson und Joseph Sherman. Lon-
don: Routledge, 2005; Massino, Guido. Franz Kafka, Jizchak Löwy und das jiddische Theater. Frank-
furt/Main: Stroemfeld, 2007.
101 Vgl. von Bassermann-Jordan, Gabriele. „Franz Kafka, die ‚kleine Literatur‘ und das Tschechi-
sche“. Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 35.2 (2010): 98– 121; Ne-
kula: Kafkas Sprachen, 207–248.

2.2 Franz Kafka 109



Eintrag vom 25.12.1911 und dem zwei Tage später formulierten „Schema zur Cha-
rakteristik kleiner Litteraturen“ werden schließlich ‚kleine‘ und ‚große‘ Literaturen
einander gegenübergestellt. Ausgehend davon, „[w]as ich durch Löwy von der ge-
genwärtigen jüdischen Literatur in Warschau und was ich durch teilweisen eigenen
Einblick von der gegenwärtigen tschechischen Litteratur erkenne“¹⁰², formuliert
Kafka seine Einschätzung zum gegenwärtig regen Literaturschaffen ‚kleiner‘ Na-
tionen.¹⁰³ Er bemerkt darin an erster Stelle eine „Lebhaftigkeit“¹⁰⁴, die jene der
etablierten, großen, „talentreichen“ Literaturen übersteige. Als Grund dafür nennt
er das Bedürfnis zur Selbstverständigung innerhalb der jungen Nationen, die Li-
teratur ist hier unmittelbare „Angelegenheit des Volkes“¹⁰⁵. Es komme ihr daher
eher die Aufgabe eines „Tagebuchführen[s] einer Nation“¹⁰⁶ zu, als jene, Gegenstand
der nationalen Geschichtsschreibung zu sein. Dadurch bleibe die Literatur in
Ausdruck und Themenwahl beweglicher, politischer, „nicht rein“¹⁰⁷, wie die bereits
durch Kanonisierungsprozesse gegangene Literaturgeschichte ‚großer‘ Nationen.
Die „kleinen Litteraturen“ dokumentieren den „Streit“¹⁰⁸ verschiedener Positionen
und dadurch scheint ihnen geradezu ein polyphoner Charakter zu eignen. Lebendig
seien diese Literaturen aber auch, weil sie noch über keinen Kanon verfügten und
deshalb kein Anreiz zur Nachahmung kanonisierter Schriftsteller bestehe. Eben
darin wiederum besteht nach Kafka eines der Hauptprobleme der ‚großen‘ Litera-
tur; „unwiederstehlich[e] national[e] Vorbilder“¹⁰⁹ führten dazu, dass „Unfähige“
angelockt würden, die diese Vorbilder dann nachahmten. In diesem Sinne hält er in
einem anderen Absatz des Eintrages vom 25.12. fest:

Goethe hält durch die Macht seiner Werke die Entwicklung der deutschen Sprache wahr-
scheinlich zurück. Wenn sich auch die Prosa in der Zwischenzeit öfters von ihm entfernt, so ist
sie doch schließlich, wie gerade gegenwärtig mit verstärkter Sehnsucht zu ihm zurückgekehrt
und hat sich selbst alte bei Goethe vorfindliche sonst aber mit ihm nicht zusammenhängende

102 Kafka, Franz. „Tagebücher“. Ders. Schriften, Tagebücher, Briefe. Kritische Ausgabe. Bd. 3.1, hg. v.
Hans-Gerd Koch, Michael Müller und Malcolm Pasley. Frankfurt/Main: Fischer, 1990. 312.
103 Vgl. dazu: Neumann, Gerhard. „Hungerkünstler und singende Maus. Franz Kafkas Konzept der
‚kleinen Literaturen‘“. Metamorphosen des Dichters. Das Selbstverständnis deutscher Schriftsteller
von der Aufklärung bis zur Gegenwart. Hg. Gunter E. Grimm. Frankfurt/Main: Fischer, 1992. 228–247;
Heinz, Jutta. „Literaturkritische und literaturtheoretische Schriften“. Kafka-Handbuch. Hg. Manfred
Engel und Bernd Auerochs. Stuttgart: Metzler, 2010. 134– 142.
104 Kafka: „Tagebücher“, 314.
105 Ebd., 315.
106 Ebd., 313.
107 Ebd., 315.
108 Ebd., 326.
109 Ebd., 314.

110 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Wendungen angeeignet, um sich an dem vervollständigten Anblick ihrer grenzenlosen Ab-
hängigkeit zu erfreuen.¹¹⁰

In unserem Zusammenhang bemerkenswert ist, dass Kafkas Kritik an der ‚großen‘
Literatur im Kern eine Sprachkritik beinhaltet. Der literaturhistorische Kanoni-
sierungsprozess wird dafür verantwortlich gemacht, dass sich die Sprache nicht
weiterentwickelt, sondern lieber alte Wendungen konserviert werden und so im
einmal zugeschnittenen nationalliterarischen und -sprachlichen Rahmen verharrt
wird. Innovation werde dadurch wesentlich zurückgehalten. Demgegenüber er-
scheinen die „kleinen Litteraturen“ beweglicher. Sie sind lebhafter, weil sie in ak-
tuelle politische Debatten involviert sind und durch den Mangel an Kanonisierung
sind sie weniger eingeschränkt in der Wahl ihrer Themen, Motive und Symbole.
Kafka pendelt, wie Gerhard Neumann herausgearbeitet hat, zu dieser Zeit gewis-
sermaßen zwischen den beiden Polen der „großen“ und „kleinen“ Literatur.¹¹¹ Be-
merkt er am 7.1.1912, dass er sich in der zurückliegenden Woche „ganz und gar von
Goethe beeinflußt“¹¹² fühlte, so folgt einige Tage später ein ebenso enthusiastischer
wie ausführlicher Eintrag über die Lektüre der 1911 in Paris erschienenen L’histoire
de la littérature judeo-allemande von Meyer Isser Pinès. Dieser Eintrag ist bislang
von der Forschung nicht nennenswert beachtet worden. Hier ist er von Interesse,
weil sich in ihm sowohl eine mehrsprachige Textur als auch eine eigenwillige
Übersetzungspraktik in Kafkas Tagebuch einschleicht. In der Auseinandersetzung
mit Pinès findet Kafka sozusagen zu eben jenem „eigenen Kauderwelsch“, das nach
Deleuze und Guattari unweigerlich von jedem durchlaufen werden muss, der „das
Unglück hat, in einem Land mit großer Literatur geboren zu sein“, um schließlich
„in seiner Sprache schreiben“ ¹¹³ zu können. Der Weg zur eigenen Sprache führt in
diesem Argument gleichsam über einen Sprachabbau, bzw. eine Auflösung der
nationalliterarischen Norm, die über eine Durchmischung des eigenen mit anderen
Idiomen herbeigeführt werden kann.

Kafka zeigt sich von der von einem russischen Juden verfassten französischen
Dokumentation jiddischer Literatur begeistert: „Gierig“ habe er sie gelesen, „wie ich
es mit solcher Gründlichkeit, Eile und Freude bei ähnlichen Büchern noch niemals
getan habe.“¹¹⁴ In mehrseitigen Notizen hält er aus der Lektüre gewonnene Aut-
ornamen und Zitate sowie historische Eckdaten der Entwicklung jiddischer Lite-

110 Ebd., 318.
111 Neumann, Gerhard. „Kafka und Goethe“. Kafka und die Weltliteratur. Hg. Manfred Engel. Göt-
tingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 2006. 48–65.
112 Kafka: „Tagebücher“, 358.
113 Deleuze und Guattari: Kafka, 27.
114 Kafka: „Tagebücher“, 360.

2.2 Franz Kafka 111



ratur fest. Dazu nutzt er eine Art Jargon, in dem sich französische und jiddische
Zitate ins Deutsche mischen. Bemerkenswert ist überdies die Übersetzungspraktik
sowohl von Pinès als auch von Kafka. Pinès gibt seine Quellen fast ausschließlich in
französischer Übertragung wieder; die jiddischen Titel werden zwar meist im
Original zitiert, nur an wenigen Stellen aber werden die Texte selbst im jiddischen
Wortlaut wiedergegeben. Kafka geht damit so um, dass er bei Pinès im Original
verzeichnete Buchtitel und Zitate ebenfalls auf Jiddisch (wenn auch sowohl bei
Pinès als auch bei Kafka in lateinischer Schrift) in sein Tagebuch übernimmt und
dabei auf eine Übersetzung verzichtet (anders als Pinès, der französische Über-
setzungen anfügt).¹¹⁵ Verse allerdings, die sich bei Pinès in französischer Übertra-
gung finden, gibt Kafka auf Deutsch wieder. So handelt es sich bei dem von Kafka
notierten „Soldatenlied“¹¹⁶ sowie den Zitaten „Schon im Alter von 5 Jahren bin ich in
den ‚Cheder‘ eingetreten und jetzt soll ich auf den Pferden reiten!“¹¹⁷ und „Talmud:
Der, welcher sein Studium unterbricht, um zu sagen, wie hübsch ist dieser Baum,
hat den Tod verdient“¹¹⁸ um von ihm vorgenommene Übersetzungen der franzö-
sischen Übersetzungen Pinès‘ aus dem Jiddischen. Der Jargon, vor dessen Überset-
zung Kafka später in seiner Rede vehement abraten wird, wird hier mithin ins
Deutsche übertragen, wenn auch auf dem Umweg über das Französische. Insgesamt
handelt es sich bei den Tagebucheinträgen zu Pinès zwar um rasch niederge-
schriebene Notizen und Exzerpte und nicht um einen mit literarischem Anspruch
komponierten mehrsprachigen Text. Trotzdem ist bemerkenswert, dass sich für
Kafka bei der Beschäftigung mit der jiddischen Literatur, für die er auf die fran-
zösische Publikation eines russisch-jüdischen Autors zurückgreifen muss, nolens
volens ein transnationaler und -lingualer Raum öffnet, in dem mit mehreren
Sprachen und Übersetzungen operiert wird. Die seitenlange polyphone Fülle des
Eintrages sollte deshalb als Vorstudie zu seiner späteren Rede über den Jargon
verstanden werden. Es lässt sich darin eine Schreibübung in einem sich im Sinne
Deleuze und Guattaris entortenden, deterritorialisierenden wie auf andere Spra-

115 Es handelt sich dabei um die Verse „Wosmir seinen, seinenmir / Ober jueden seinenmir“ (ebd.,
362), die Titel „podriatschik“ (ebd., 363), „Fischke der krumer“ (ebd.), „Dos polnische juengel“ (ebd.,
364) und „Gitil die kremerke“ (ebd., 367).
116 Kafka notiert: „Soldatenlied: / Man schneidet uns Bart und Schläfenlocken / Und man verbietet
uns den Samstag und die Festtage zu feiern.“ (ebd., 362). Bei Pinès lautet die entsprechende Stelle:
„On nous coupe la barbre et les pattes / Et on nous empèche d’observer les samedis et les jours de
fêtes.“ (Pinès, Meyer Isser.Histoire de la littérature judeo-allemande. Paris: Éditions Jouve et Cie, 1911.
69).
117 Kafka: „Tagebücher“, 362. Bei Pinès (Histoire, 69): „Déjà à l’âge de cinq ans je suis entré au
‚cheder‘, / Et maintenant je dois me promener à cheval.“
118 Kafka: „Tagebücher“, 364. Bei Pinès (Histoire, 284): „n’est-il pas dit dans le Talmud: ‘Celui qui
interrompe son étude pour dire : comme cet arbre est joli a mérité la mort.’“

112 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



chen hin sich öffnenden Idiom sehen. Die offensichtlich produktive Schreiberfah-
rung wird der aus der Rezeption großer Literatur resultierenden Schreibhemmung
entgegengestellt: „Der mich ganz durchgehende Eifer mit dem ich über Goethe lese
[…] und der mich von jedem Schreiben abhält.“¹¹⁹ Zwischen die Klagen über eigene
Unproduktivität, Mattigkeit und Schwäche ist wie eine ironische Antipode der
Eintrag vom 8.11.12 gesetzt: „Goethe: Meine Lust am Hervorbringen war grenzen-
los.“¹²⁰ Für Kafka hingegen setzt nach dem Pinès-Eintrag Schreiben und „Leben-
digkeit“¹²¹ erst wieder zu dem Zeitpunkt ein, als klar wird, dass er die „Conférence
zum ost-jüdischen Abend“¹²² halten soll. Am 13.11.12 notiert er:

Ich beginne für die Konference zu Löwys Vorträgen zu schreiben. Sie ist schon Sonntag den
18ten. Ich werde nicht mehr viel Zeit haben mich vorzubereiten und stimme doch hier ein
Recitativ an wie in der Oper. Nur deshalb weil schon seit Tagen eine ununterbrochene Auf-
regung mich bedrängt und ich vor dem eigentlichen Beginn halbwegs zurückgezogen paar
Worte nur für mich hinschreiben will […]. Kälte und Hitze wechselt in mir mit dem wech-
selnden Wort innerhalb des Satzes, ich träume melodischen Aufschwung und Fall, ich lese
Sätze Goethes, als liefe ich mit ganzem Körper die Betonungen ab.¹²³

Wie die Forschung herausgearbeitet hat, entwickelt Kafka nicht zuletzt über seine
Beschäftigung mit dem jiddischen Theater eine Sprachauffassung, für die das
Dingliche und Körperliche ebenso wie die konkrete Buchstäblichkeit von großer
Bedeutung ist.¹²⁴ Der Eintrag bezeichnet insofern einen Umschlagpunkt in der
bislang als unproduktiv dargestellten Abarbeitung an der ‚großen Literatur‘, als
Kafka nun plötzlich in der Lage zu sein scheint, diese ‚anders‘ wahrzunehmen. Die
Sätze Goethes werden synästhetisch gelesen, im Vordergrund steht ihre Materiali-
tät, die „Spürbarkeit der Zeichen“ (Jakobson). Aus der intensivierten Beschäftigung
mit der„kleinen Literatur“ heraus ist es mit anderenWorten nun möglich, auch das
Deutsch Goethes gleichsam ‚äußerlich‘ – und somit wie eine fremde Sprache –

aufzufassen und daraus eine neue Lebendigkeit zu entwickeln.
Die im Februar 1912 im jüdischen Rathaus in Prag gehaltene „Rede über den

Jargon“ formuliert aufgrund dieser Vorarbeiten ein Plädoyer für einen veränderten

119 Kafka: „Tagebücher“, 368–369.
120 Ebd., 374.
121 Ebd., 375.
122 Ebd., 374.
123 Ebd., 375–376.
124 Vgl.: Kremer, Detlef. Kafka, die Erotik des Schreibens. Schreiben als Lebensentzug. Frankfurt/
Main: Athenäum, 1989; Villiger, Christian.Wort für Wort. Konkretismus als literarisches Verfahren.
Kafka, Kleist, Rilke. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2018. 23–60; Zur durch die Rezeption des
jiddischen Theaters veränderten Lektüre Goethes: Robertson: „Kafka’s Encounter“, 34–44.

2.2 Franz Kafka 113



Blick auf die festgefügte Ordnung der Nationalsprache und insbesondere des
Deutschen. Ausgehend von den Dynamiken, die in den scheinbar „kleinen“ und
randständigen Literaturen wirken, sollen auch sie gelockert werden. Kafka versteht
den Jargon als Gegenentwurf zur Auffassung von Sprache als territorial verankerte
Größe, er wird stattdessen als ein sich auf der Wanderschaft befindliches Idiom
porträtiert, das sich auch selbst ständig wandelt. Dabei geht es Kafka nicht um eine
im linguistisch-sprachhistorischen Sinne korrekte Beschreibung des Jiddischen.
Wie Gerhard Lauer betont, ist Kafkas Jargon eine Konstruktion, die mehr auf sei-
nem Unbehagen an der deutschen Sprache beruht, als auf einer vertieften lingu-
istischen Kenntnis des Jiddischen, das sehr wohl über eine beschreibbare Gram-
matik verfügt.¹²⁵ Nichtsdestotrotz lassen sich, wie Bernhard Siegert und Christina
Pareigis herausgearbeitet haben, im Jiddischen durchaus gewisse von der moder-
nen Ordnung der Nationalsprache abweichende Strukturen entdecken, an die Kafka
wiederum für seine Kritik derselben anknüpfen konnte.¹²⁶ An dieser Stelle kann es
nicht um eine genauere Untersuchung von Kafkas Verständnis des Jiddischen ge-
hen.¹²⁷ Vielmehr ist die Rede, wie auch bereits für die Arbeiten von Yildiz und
Gramling, als historischer theoretischer Ansatz von Bedeutung, der darauf abzielt,
„eben jene der Einsprachigkeit verpflichtenden Dikta zu revidieren, die unsere
Konzepte von Autorschaft, von Textualität und von literarischem Stil mit konsti-
tuiert haben.“¹²⁸ Dass Kafka über die Beschäftigung mit dem Jargon die Selbstver-
ständlichkeit der ‚großen‘ Sprachen in Frage stellen will, wird gleich zu Beginn der
Rede deutlich, wo er seinem Publikum unterstellt, „eine solche Angst vor dem
Jargon [zu] haben, daßman es fast auf Ihren Gesichtern sieht.“¹²⁹Warum aber sollte
jemand Angst vor einem minoritären Idiom haben, wenn es nichts weiter als eine –

je nach Sichtweise liebenswerte, kuriose oder minderwertige – Randerscheinung

125 Lauer, Gerhard. „Die Erfindung der kleinen Literatur. Kafka und die jiddische Literatur“. Franz
Kafka und die Weltliteratur. Hg. Manfred Engel und Dieter Lamping. Göttingen: Vandenhoeck&Ru-
precht, 2006. 125– 143.
126 Siegert, Bernhard. „Kartographien der Zerstreuung. Jargon und die Schrift der jüdischen Tra-
dierungsbewegung bei Kafka“. Franz Kafka. Schriftverkehr. Hg. Wolf Kittler und Gerhard Neumann.
Freiburg/Breisgau: Rombach, 1990. 222–247; Pareigis, Christina. „trogt zikh a gezang…“. Jiddische
Liedlyrik aus den Jahren 1939– 1945, Kadye Molodovsky, Yitzhak Katzenelson, Mordechaj Gebirtig.
München: Dölling und Galitz, 2003. 32–45.
127 Vgl. dazu: Eshel, Amir. „Von Kafka bis Celan. Deutsch-jüdische Schriftsteller und ihr Verhältnis
zum Hebräischen und Jiddischen“. Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch und Jiddisch
von der Aufklärung bis ins 20. Jahrhundert.Hg. Michael Brenner. Göttingen:Vandenhoeck&Ruprecht,
2002. 96– 108.
128 Gramling: „Abwicklung“, 15.
129 Kafka, Franz. „[Rede über den Jargon]“. Ders. Nachgelassene Schriften und Fragmente I. Text-
band, hg. v. Malcom Pasley. Frankfurt/Main: Fischer 1993, 188– 193, hier 188.

114 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



wäre? Weil es Kafka zufolge grundsätzlich „unsere westeuropäischen Verhältnisse“
unterwandert.¹³⁰ Die angebliche Unfähigkeit, Jargon zu verstehen, wird als Angst
umrissen, sich aus der herrschenden Ordnung heraus auf seine Bewegungen ein-
zulassen, weil sie schließlich diese Ordnung selbst wieder zu gefährden drohen.Wie
Siegert bemerkt, kommt die „Inszenierung des Jiddischen im Rathaus der Prager
deutschsprachigen Juden […] einer unheimlichen Wiederkehr des Verdrängten
gleich“¹³¹. Einmal deshalb, weil die Prager Juden daran erinnert werden, dass auch
sie bis vor einer Generation noch Varianten eines Judendeutschs sprachen, dann,
weil ein translingualer Austausch innerhalb einer Sprache sichtbar gemacht wird,
den die monolinguale Ordnung als unverständlich ausscheiden und abqualifizieren
muss. Kafkas Rede wirbt nun dafür, darin keine Bedrohung, sondern ein Potential
zu sehen: „Wenn Sie aber einmal Jargon ergriffen hat […] dann werden Sie Ihre
frühere Ruhe nicht mehr wiedererkennen“¹³², heißt es am Schluss der Rede. Wie
Siegert weiter argumentiert, geht es Kafka in seiner Gegenüberstellung von deut-
scher und jiddischer Sprache „um das Verhältnis zweier Ordnungen des Verste-
hens“¹³³. Der Jargon wird in der Rede systematisch in Kontrast zu den National-
sprachen und deren Strukturen gesetzt: Er sei jünger als diese und verfüge über
keine Grammatiken, da er hauptsächlich gesprochen werde und sich dabei im-
merfort verändere. Darüber hinaus bestehe er „nur aus Fremdwörtern“, die aber
ihrerseits nicht „ruhen“, also nicht linguistisch assimiliert werden, sondern ständig
in Bewegung blieben. Der Jargon sei so keine nationale oder kulturelle Einheit,
sondern werde von „Völkerwanderungen durchlaufen“¹³⁴. Der bemerkenswerteste
Unterschied zu den Nationalsprachen liegt Kafka zufolge im Umgang mit Fremd-
wörtern. Sie würden nicht in das System der aufnehmenden Sprache eingepasst.
Vielmehr würden sie gleichsam ‚jargonisiert‘, indem sie ihrerseits aus der starren
Konzeption ihrer Herkunftssprache gelöst würden: „Alles dieses Deutsche, He-
bräische, Französische, Englische, Slawische, Holländische, Rumänische und selbst
Lateinische ist innerhalb des Jargon von Neugier und Leichtsinn erfaßt“¹³⁵. Befreit
von ihrer monolingual-nationalen Bindung können mithin im Medium des Jargons
alle Sprachen von „Leichtsinn“ erfasst werden und auf Wanderschaft gehen. Durch
die Aufnahme ins Jiddische könne auch das sonst als territorial gebunden gedachte

130 Wie Bernhard Siegert („Kartographien“, 223) ausgeführt hat, greift Kafka damit auch bereits im
18. Jahrhundert geäußerte Bedenken über das Jiddische auf, die der Sprache unterstellen, mit ihren
„[d]iskursive[n] Wucherungen […] vom singulären Ursprung des Sinns abzulenken“.
131 Ebd., 225.
132 Kafka: „Jargon“, 193.
133 Siegert: „Kartographien“, 225.
134 Kafka: „Jargon“, 189.
135 Ebd.

2.2 Franz Kafka 115



Deutsche, Englische oder Slawische entterritorialisiert treiben. Kafka versteht den
Jargon dabei nicht als Sammelbecken für eilig auf dem Weg aufgelesene fremde
Sprachen, vielmehr „gehört schon Kraft dazu, die Sprachen in diesem Zustande“ –

also jenem des aus den nationalen Sprachordnungen freigesetzten Treibens –

„zusammenzuhalten“¹³⁶. Diese Kraft, die formative Potenz des Jargons, besteht al-
lerdings im Unterschied zu den Nationalsprachen nicht darin, die aufgelesenen
Sprachen seinem grammatischen System unterzuordnen, sondern vielmehr darin,
sie im Zustand ihrer Loslösung von festen grammatischen Systemen ebenso wie
territorialen Bindungen zusammenzuhalten – und zwar in einem neuen und ganz
offensichtlich funktionstauglichen System. Mit anderen Worten entwirft Kafka in
seiner„Rede über den Jargon“ das Modell einer Sprachordnung eigenen Rechtes, für
die statt fixierbarer grammatikalischer Regeln, monolingualer Einheit und terri-
torial-genealogischer Anbindung das „Treiben der Sprache“¹³⁷, ihre Bewegtheit,
Veränderbarkeit, Mischbarkeit bestimmend sind. Das Jiddische ist für ihn der Be-
weis, dass eine solche Sprache einwandfrei als Mittel der Verständigung ebenso wie
der poetischen Produktion funktionieren kann. Das daraus gezogene Fazit aller-
dings ist widersprüchlich: „Deshalb denkt auch kein vernünftiger Mensch daran,
aus dem Jargon eine Weltsprache zu machen, so nahe dies eigentlich läge.“¹³⁸ Wi-
dersprüchlich, weil erstens behauptet wird: Der Jargon ist eine minoritäre Sprache
und somit das Gegenteil einer Weltsprache. Zweitens: Im Jargon mischen sich ganz
verschiedene Sprachen und wahrscheinlich könnten auch noch mehr dazu kom-
men, also ließe sich daraus eine Art deutschbasierter Universalsprache entwickeln.
Kafkas Satz ist nicht zuletzt deshalb bemerkenswert, als es ihm gelingt, auf syn-
taktischer Ebene die auseinanderstrebenden Einschätzungen abzubilden. Gleich-
zeitig gibt er zu bedenken, dass es gerade die Abweichung von der national-
sprachlichen Normierung ist, die den Jargon einerseits als beschränkte Sonderform
ausweist und in ihm zugleich andererseits das Potential zur Formung einer Welt-
sprache erkennen lässt. Es wäre eine Weltsprache, für die nicht die grundlegenden
Annahmen grammatikalischer Zentrifugalkräfte einzelner Sprachen und deren
national-territorialer Anbindung und Abgrenzung untereinander gälten. Indem er
diese Botschaft zu vermitteln vermag, ist der Satz gleichsam selbst Jargon. Tat-
sächlich ist er nicht zuletzt aus linguistischer Sicht bemerkenswert, weil in ihm die
deutsche Syntax beweglich erscheint. Es ist möglich, die beiden Satzteile um ihr
gemeinsames Objekt („Jargon eine Weltsprache“) zu drehen, sodass er dann lautete:
so nahe dies eigentlich läge, aus dem Jargon eine Weltsprache zu machen, denkt auch

136 Ebd.
137 Ebd.
138 Ebd.

116 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



kein vernünftiger Mensch daran. Kafka wendet in seinem Fazit mithin eine eigen-
willige Schreibweise an, die auf eine „Aufhebung seiner Sätze“ abzielt, „die unge-
schehen machen wollen, dass sie gerade geschrieben wurden, und dabei auch
wieder geschrieben werden.“¹³⁹ In diesem Fall ist es die Sicht des „vernünftigen
Menschen“ auf den Jargon, die dergestalt beschrieben und gleichzeitig aufgehoben
wird.

Nach diesen grundsätzlichen Erläuterungen zum Jargon als Gegenmodell zur
Ordnung der Nationalsprachen wechselt Kafka im zweiten Teil seiner Rede zur
konkreteren Frage der sprachhistorischen Herausbildung des Jiddischen und seiner
über das Mittelhochdeutsche vermittelten Verwandtschaft mit dem Deutschen. Wie
bislang in den Kommentaren zur Rede im Kontext literarischer Mehrsprachig-
keitsforschung zu wenig beachtet wurde, wird die abstrakte Entwicklung einer
Alternative zur der monolingualen Ordnung gehorchenden Nationalsprache hier
konkretisiert, zugleich aber auch beschränkt, indem der Jargon nicht als Alternative
zu den Nationalsprachen überhaupt, sondern in erster Linie zu einem als territorial
verankerten Deutsch gedacht wird. Der Jargon ist ein Glücksfall für alle Deutsch-
sprachigen:

Glücklicherweise ist aber jeder der deutschen Sprache Kundige auch fähig Jargon zu verstehen.
Denn von einer allerdings großen Ferne aus gesehn, wird die äußere Verständlichkeit des
Jargon von der deutschen Sprache gebildet; das ist ein Vorzug vor allen Sprachen der Erde.¹⁴⁰

Kafka formuliert diese Perspektive auf das Deutsche in einem sprachpolitischen
Kontext, in dem sich der Verlust einer übernationalen Geltung des Deutschen und
somit sein Status als Weltsprache bereits abzuzeichnen beginnt. Die Funktion als
internationale Kultur- und Wissenschaftssprache sowie als lingua franca in Mittel-
und Osteuropa wird das Deutsche zwar erst mit dem Ersten Weltkrieg einbüßen. In
Prag 1912 zeichnet sich diese Entwicklung allerdings schon ab, da das Deutsche hier
seit dem Ende des 19. Jahrhunderts rasch an Bedeutung verliert und das von Kafka
adressierte bürgerlich jüdische Publikum im weiteren historischen Kontext als ein
kleines Grüppchen erscheint, das das Deutsche überhaupt noch als eine überna-
tionale Kultursprache im Kontext eines zunehmend völkisch vereinnahmten
Sprachverständnisses pflegt. Gerade aber diese historische Verbreitung des Deut-
schen als kosmopolitisch europäische Sprache vornehmlich im mittel- und osteu-

139 Spoerri, Bettina. „noch (nicht) schreiben. Prekäre Kreation und Schreibanfänge in Kafkas Ta-
gebüchern“. Kafka verschrieben. Hg. Irmgard M. Wirtz, Göttingen: Königshausen&Neumann, 2010.
117– 132, hier 120.
140 Kafka: „Jargon“, 192.

2.2 Franz Kafka 117



ropäischen Judentum sieht Kafka, wie Braese hervorgehoben hat, als ihre „exklu-
sive Qualität“¹⁴¹.

Angesichts der gleichzeitig verbreiteten Nationalisierungs- und Territorialisie-
rungsmodelle von August Sauer und Josef Nadler enthält Kafkas Sicht auf das
Deutsche eine seinem Publikum bestimmt nicht entgangene Ironie und Provokati-
on. Die Formulierung, dass das Deutsche in der Verbindung zum Jargon über einen
„Vorzug vor allen Sprachen der Erde“ verfüge, kann buchstäblich als Absetzung von
der Befestigung der Sprache in der Scholle nach dem Modell Nadlers gelesen
werden und als ein Vordenken dessen, was Adorno eine „Sprache ohne Erde“¹⁴²
nennen wird. Kafkas Jargon ist bereits eine solche „Sprache ohne Erde“ im Ver-
ständnis Adornos, insofern für ihn Wanderbewegungen und fremde Wörter kon-
stitutiv sind, was ein – mit Adorno wohl utopisch zu nennendes – Potential einer
anderen Sprachordnung birgt. Ein Törchen dazu besitzt das Deutsche Kafka zufolge
bereits in Gestalt seines sprachhistorischen Abkömmlings des Jargons. Auf diese
abgewertete Verbindung müsste es sich besinnen, um sich neu positionieren zu
können. Als Fazit von Kafkas Rede kann mithin ein Plädoyer für ein vom Jargon
inspiriertes, aber erst noch auszuformulierendes neues Deutsch gelten.¹⁴³ Dieses
Deutsch würde sich dann nicht an territorialer und muttersprachlicher Bindung
und Einheit orientieren, sondern nach Wanderwegen und wechselnden Wortzu-
sammenhängen. Ihr Charakteristikum vor allen anderen natürlichen Sprachen
wäre die translinguale Öffnung bzw. ein Raum für die Bewegtheit der Sprachen.
Mithin geht es bei Kafka nicht allein darum, wie Deleuze und Guattari es formuliert
haben, „in der eigenen Sprache Nomade, Fremder, Zigeuner“¹⁴⁴ zu werden, viel-
mehr wird die Sprache selbst als nomadisierendes, als durch Wanderbewegungen
gebildetes und bestimmtes Medium gefasst. Der Jargon zeigt dem Deutschen diesen
Weg auf, gerade deshalb kann er nicht ins Deutsche übersetzt werden. Vielmehr
sind das Deutsche (als Nationalsprache) und der Jargon in der Stilisierung Kafkas
als eine vexierbildhafte Doppelfigur zu denken, in der je nach Blickrichtung eine
andere Sprachordnung hervortritt.

Last but not least sollte nicht vergessenwerden, dass es sich bei Kafkas Rede um
die Einführung zum Vortrag jiddischer Gedichte handelt. Die Literatur ist das Me-

141 Braese: Europäische Sprache, 255.
142 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
143 Vgl. die Einschätzung, Kafkas Auseinandersetzung mit dem Jiddischen diene dem „Konzept
einer neuen, erst zu erfindenden poetischen Sprache“ (Neumann, Gerhard. „‘Eine höhere Art der
Beobachtung‘. Wahrnehmung und Medialität in K.s Tagebüchern“. Franz Kafka. Zur ethischen und
ästhetischen Rechtfertigung. Hg. Jakob Lothe und Beatrice Sandberg. Freiburg: Rombach, 2002.
33–58, hier 54).
144 Deleuze und Guattari: Kafka, 29.

118 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



dium, durch das der anderen Sprache, der anderen Sprachordnung, begegnet
werden kann, auchwenn die konkreten Jiddischkenntnisse fehlen. In ihr lassen sich
Dynamiken freisetzen, durch die die nationalsprachlich-monolinguale Ordnung
ausgehöhlt und neu bespielt werden kann. Die Auseinandersetzung mit dem Jargon
gilt der Forschung entsprechend als eine wichtige Etappe in Kafkas Entwicklung
zum Autor und der Herausbildung seiner spezifischen Literatursprache.¹⁴⁵

Die Sorge der (National‐)sprache

In Kafkas berühmter Erzählung „Die Sorge des Hausvaters“ – erstmals 1919 in der
zionistischen Prager Zeitschrift Die Selbstwehr publiziert, dann in den Erzählband
Ein Landarzt von 1920 aufgenommen – wird die Frage nach einer möglichen Un-
terlaufung der hergebrachten (Sprach‐)Ordnung wiederaufgegriffen und zum
Ausgangspunkt einer literarischen Versuchsanordnung. In der Forschung ist der
zentrale Gegenstand der Erzählung, Odradek, umfassend als „Figur radikale[r]
Fremdheit“¹⁴⁶ untersucht worden. Im Folgenden soll der Fokus darauf gerichtet
werden, dass sich die Erzählung genauso wie um das rätselhaft fremde und hybrid
anmutende Wesen, das sich zur Beunruhigung des Hausvaters in den peripheren
Räumen des Hauses herumtreibt, um ein ebensolches Wort dreht. Wegen seines
slawischen Anklangs wird zunächst vermutet, dass es sich beim „Wort Odradek“¹⁴⁷
um ein aus dem Slawischen übernommenes Fremdwort im deutschen Text handeln
könnte, anschließend stellt sich allerdings heraus, dass sich dafür keine klare
Ausgangssprache identifizieren lässt. Odradek erscheint demzufolge als eine opake
Buchstabenfolge am Übergang von deutschen und slawischen Sprachen und lässt
sich deshalb, wie nun zu argumentieren ist, als ein fremdes und zugleich wan-
derndes Wort im Sinne dieser Studie lesen.

Zur „Sorge des Hausvaters“ liegt eine umfassende Sekundärliteratur vor. Als
kleinster gemeinsamer Nenner der im Einzelnen divergierenden Lesarten lässt sich
festhalten, dass es in der Erzählung um die Unterlaufung der Vorstellung einer
eindeutig und endgültig festlegbaren Norm, einer Ordnung oder eines Sinns geht. Es

145 Vgl. Neumann: „Hungerkünstler“.
146 Nekula, Marek. „Hybridität von Kafkas ‚Odradek‘“. Kafka im interkulturellen Kontext, 321–342,
hier 321; Neumeyer, Harald. „Noch einmal Odradek. Franz Kafka, Wilhelm Dilthey, Viktor Šklovskij
und die ‘Kunst des Verstehens’“. (Be)richten und Erzählen. Literatur als gewaltfreier Diskurs? Hg.
Moritz Baßler. München: Fink, 2011. 151– 168, hier 162.
147 Kafka, Franz. „Die Sorge des Hausvaters“. Ders. Ein Landarzt und andere Drucke zu Lebzeiten.
Kritische Ausgabe. Bd. 7.1, hg.v. Wolf Kittler, Hans-Gerd Koch und Gerhard Neumann. Frankfurt/
Main: Fischer, 1994. 282–284, hier 282.

2.2 Franz Kafka 119



wird gezeigt, wie solche vermeintlich festen Einheiten immer wieder von dem
heimgesucht werden, was sie ausgeschlossen haben. Welche Ordnungen und Aus-
schlüsse konkret in der Erzählung verhandelt werden, wird in einzelnen Inter-
pretationen unterschiedlich beantwortet, was seinerseits wieder als Formulie-
rungsarbeit in Bereichen gesehen werden kann, für die keine festen
Begrifflichkeiten zur Verfügung stehen. So wurde in der„Sorge des Hausvaters“ eine
allgemeine philosophische Reflexion des Verhältnisses von Norm,Vernunft und den
außerhalb diesen wirkenden Kräften vermutet.¹⁴⁸ Ähnlich zeigt eine psychoanaly-
tische Lesart, wie Kafka in der Erzählung Freuds Erkenntnis, dass das „Ich nicht
Herr im eigenen Hause“ ist, zur Darstellung bringt und sieht in Odradek eine Figur
des Verdrängten.¹⁴⁹ Interpretationen, die den kulturhistorischen Kontext von Kaf-
kas Schriften ins Zentrum stellen, haben in der „Sorge des Hausvaters“ eine Ver-
handlung der Frage nach der uneindeutigen Stellung der Juden im nationalen
Konflikt zwischen Deutschen und Tschechen in den böhmischen Ländern ausge-
macht und darüber hinaus einen Kommentar zur Diaspora-Struktur des Judentums,
die den Versuch der unmissverständlichen Bestimmungen nationaler Einheit un-
terläuft.¹⁵⁰ Andreas Kilcher spitzt dies zu und argumentiert, Kafka verhandle mit
Odradek „das Andere, das Unheimliche seiner Moderne“¹⁵¹. Dieser Befund lässt sich
auch auf die moderne Ordnung der Nationalsprache und der Einsprachigkeit be-

148 Hillmann, Heinz. „Das Sorgenkind Odradek“. Zeitschrift für deutsche Philologie 86 (1967): 197–
210; Kühne, Jörg. „Wie das Rascheln in gefallenen Blättern.“ Versuch zu Franz Kafka. Tübingen:
Rotsch, 1975; Lubkoll, Christine. „Odradek und die Holzhobelmaschine. Rhetorische und mytho-
poetische Aspekte der Beschreibung in Erzähl- und Gebrauchstexten Franz Kafkas“. Beschreibend
wahrnehmen – wahrnehmend beschreiben. Sprachliche und ästhetische Aspekte kognitiver Prozesse.
Hg. Peter Klotz. Freiburg: Rombach, 2005. 211–228.
149 Vgl.: Ehrich-Haefeli, Verena. „Bewegungsenergien in Psyche und Text. Zu Kafkas Odradek“.
Zeitschrift für deutsche Philologie 109 (1990): 238–253. Bereits Walter Benjamin hatte in seinem
Kafka-Essay in diesem Zusammenhang festgehalten: „Odradek ist die Form, die die Dinge in der
Vergessenheit annehmen, sie sind entstellt“ (Benjamin: „Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr
seines Todestages“, 431).
150 Vgl. Binder, Hartmut. „Franz Kafka und die Wochenschrift ‚Selbstwehr‘“. Deutsche Vierteljah-
resschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 41 (1967): 283–304; Theisohn, Philipp. Die
Urbarkeit der Zeichen. Zionismus und Literatur. Eine andere Poetik der Moderne. Stuttgart: Metzler,
2005. 205–238; Siegert: „Kartographien“, 232.Ute Gerhard hat auf die Verbindungder vomHausvater
an Odradek gerichteter Fragen zum polizeilich-juristischen Diskurs um 1900 hingewiesen. Sie sieht
in ihm eine der – oft konstitutiv antisemitischen – „Wissenspraktiken, die sich auf die Wande-
rungsbewegungen richten“ und zu denen Bevölkerungsstatistik, Medizin und Sozialhygiene ge-
hörten (Dies. „Entstellte Grenzen. Kafkas Textverfahren und der zeitgenössische Diskurs über
Wanderungsbewegungen“. Odradeks Lachen. Fremdheit bei Kafka. Hg. Hansjörg Bay und Christof
Hamann. Freiburg: Rombach, 2006, 69–87).
151 Kilcher: „Sprachendiskurse“, 116.

120 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Theisohn
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Urbarkeit
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Zeichen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Zionismus
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Literatur
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=andere
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Poetik
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Moderne


ziehen. Wird, wie bereits ausgeführt, die Frage nach nationaler und kultureller
Zugehörigkeit in Prag zur Zeit Kafkas auf die Frage, welcher Muttersprache jemand
angehört, Deutsch oder Tschechisch, zugespitzt, so zielt dies, wie u. a. Marek Nekula
betonte, an der soziolinguistischen Realtität insbesondere der Juden vorbei, die oft
traditionell mehrsprachig sind und die die Frage nach der nationalen und
sprachlichen Zugehörigkeit in vielen Fällen mit „weder-noch“ beantworten müss-
ten.¹⁵² Auch Bernhard Siegert hat bezüglich der Prager Juden und ihrer Erfahrung,
dass ihnen auf deutscher wie tschechischer Seite durch zunehmenden Antisemi-
tismus das Recht an nationaler und sprachlicher Partizipation abgesprochen wird,
davon gesprochen, dass es sich um Sprecher handle, „die nicht im Haus der Sprache
wohnen, sondern auf dessen Türschwelle sitzen“¹⁵³. Odradek, in dem die beiden
Sprachen so ‚jargonisiert‘ wurden, dass sie ein Drittes bilden, das nicht in eine
Ausgangssprache zurückgeführt werden kann, bezeichnet nach dieser Deutung den
jüdischen Ort – bzw. Nicht-Ort – in den Kämpfen um die sprachliche Haushoheit in
Böhmen. Kilcher hat diesen spezifisch historisch-regionalen Bezug auf die gesamte
etablierte moderne Sprachordnung übertragen und für Odradek argumentiert:
„Der ursprungslose Name verhält sich zu jeder territorialisierbaren Nationalspra-
che als exterritorial, zu jeder kommunikativen Sprache als sinnverweigernd“¹⁵⁴. So
kreuzt sich die Lesart Odradeks aus dem konkreten kulturhistorischen Kontext
Prags heraus mit einer stärker sprachphilosophischen Deutung. Ihr zufolge enthält
das keiner natürlichen Sprache zugehörige Wort Odradek einen selbstreferentiel-
len Verweis auf die Materialität von Sprache und Text, die sich nie ganz in der
Funktion des Bedeutens und Verstehens auflösen lässt und demzufolge fremd
bleibt.¹⁵⁵ Es ist ebendiese Überkreuzung der Verhandlung der Materialität von
Sprache mit jener des Gebietes zwischen den Nationalsprachen, die auch im Rah-
men dieser Studie an der „Sorge des Hausvaters“ interessiert.

Die Verknüpfung einer opaken Buchstabenfolge mit einer Hybridbildung zwi-
schen zwei oder mehr Nationalsprachen ist gleichsam der Knotenpunkt, von dem
die Erzählung ihren Ausgang nimmt: „Die einen sagen, das Wort Odradek stamme
aus dem Slawischen und sie suchen auf Grund dessen die Bildung des Wortes
nachzuweisen. Andere wieder meinen, es stamme aus dem Deutschen, vom Sla-

152 Nekula: Kafkas Sprachen, 17.
153 Siegert: „Kartographien“, 232.
154 Kilcher, Andreas B. „Kafkas Proteus. Verhandlungen mit Odradek“. Kafka verschrieben. Hg.
Irmgard M. Wirtz. Göttingen: Wallstein, 2010. 97– 116, hier 102.
155 Werner, Renate. „Die Sorge des Hausvaters. Ein sprachkritischer Scherz Franz Kafkas“. Lite-
ratur und Leben. Anthropologische Aspekte in der Kultur der Moderne. Hg. Günter Helmes, Ariane
Martin, Birgit Nübel und Georg Michael Schulz. Tübingen: Narr, 2002. 185– 198.

2.2 Franz Kafka 121



wischen sei es nur beeinflusst.“¹⁵⁶ Hier wird ein Wort am Übergang der Sprachen
inszeniert und in seiner undurchdringlichen buchstäblichenMaterialität exponiert.
En passant beschreibt Kafka dabei den generellen philologischen Impuls, der durch
einen unbekannten Ausdruck ausgelöst wird: Er soll zunächst als Vokabel einer
bestimmten Nationalsprache dingfest gemacht werden. Weisen Text oder Autor
einen Bezug zu Mitteleuropa auf, wird vermutet, dass ein Wort, das nicht als
deutsches zu erkennen ist, aus dem Slawischen stamme oder davon stark beein-
flusst sei. Lässt sich das Wort auf diese Weise einer Ausgangssprache zuordnen,
kann anschließend durch Übersetzung seine Bedeutung erschlossen werden. Er-
folgreich abgeschlossen wäre der Vorgang, wenn der fremde Wortlaut aus der
Zielsprache verschwunden und durch einen sinnstiftenden Ausdruck ersetzt wor-
den wäre. Ebendiesem Standardverfahren aber widersetzt sich Odradek. Über die
spielerische Inszenierung eines unbekannten Wortes und dessen lexikalischen
Bestimmungsversuchs eröffnet sich in Kafkas Erzählung ein intertextueller Bezug
zu jenen Texten der Avantgarde, die das Feld poetischer Worterfindungen und
deren realitätserzeugendes Potential experimentell ausloten. So lassen sich ent-
ferntere Verwandte Odradeks in Christian Morgensterns Galgenliedern entdecken:
die Fingur und der Golz sowie das Nasobēm, das ähnlich wie Odradek zwar nicht in
den einschlägigen Lexika verzeichnet ist, aber dennoch ganz vital wirkt: „Auf seinen
Nasen schreitet / einher das Nasobēm, / […] / es steht noch nicht im Brehm. / Es steht
noch nicht im Meyer. / Und auch im Brockhaus nicht. / Es trat aus meiner Leyer /
zum ersten Mal ans Licht.“¹⁵⁷ Im Unterschied zu Odradek handelt es sich bei
Morgensterns Neologismen allerdings nicht in erster Linie um fremde Wörter,
sondern um erkennbar lautmalerische Wortspiele auf Basis des Deutschen, die
noch dazu innerhalb der Gattung avantgardistisch-experimenteller Lyrik ihren
Platz haben. Neben dieser sprachspielerisch-witzigen Referenz, die in Odradek
durchaus anklingt, lässt sich über den Versuch, den erfundenen Ausdruck mit Hilfe
von Wörterbucheinträgen dingfest zu machen, auch eine Verbindung zur Wort-
kreation dada ziehen. Wie noch darzulegen ist, wird diese von den Dadaisten u.a.
als Fund aus dem Wörterbuch ausgegeben. Auch hier allerdings liegen die Unter-
schiede zu Kafka auf der Hand: dada ist ein Aufruf, ein Sammelpunkt und ein
„internationales Wort“, ein Wort, das die Sprachen verbindet, weil es in allen etwas
und nichts heißt. Odradek hingegen ist ein randständiges Wesen und ein betont
fremdes Wort. Während von dada behauptet wird, dass es in jeder Sprache mit
Bedeutung versehen werden könne, lässt sich aus Odradek in keiner Sprache Sinn

156 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 282.
157 Morgenstern, Christian. „Das Nasobēm“. Werke und Briefe. Bd. III, hg. v. Marcel Cureau. Stutt-
gart: Urachhaus, 1990, 81.

122 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



herstellen. Während Morgenstern also mit seinen Wortkreationen den poetischen
Spielraum innerhalb des Deutschen auslotet und der Dadaismus über eine gezielte
Herausarbeitung von Nonsense Sprachgrenzen obsolet machen will, nutzt Kafka in
der„Sorge des Hausvaters“ den Effekt der Fremdheit von Sprache, die am Übergang
der Sprachen besonders gut zur Darstellung gebracht werden kann, für eine Kritik
am Modell der Einsprachigkeit und der Vorstellung (sprachlich) eindeutig fixier-
baren Sinnes. Denn die Herkunft des Wortes Odradek lässt sich nicht sicher be-
stimmen: „Die Unsicherheit beider Deutungen aber lässt wohl mit Recht darauf
schließen, dass keine zutrifft, zumal man auch mit keiner von ihnen einen Sinn des
Wortes finden kann.“¹⁵⁸ Auch wenn in der Sekundärliteratur auf mögliche Herlei-
tungen von Odradek u.a. vom tschechischen odradit, dt. abraten, entfremden oder
odpadek, dt. Abfall hingewiesen wurde,¹⁵⁹ behauptet der Erzähler, dass sich das
Wort nicht eindeutig einer Nationalsprache zuordnen und deshalb auch nicht mit
einer festgelegten Bedeutung versehen ließe. Einer sprachlichen Hybridbildung
entspricht in dieser Lesart ein unsicherer Wortsinn, woraus sich implizit schließen
lässt, dass Standardsprachen nicht nur die Hoheit über Wortbildungen, sondern
auch über Sinn und Bedeutung beanspruchen. Trotzdem, so Kafka weiter, exis-
tierten sowohl Worte als auch Wesen, die die nationalsprachliche Ordnung
durchkreuzen: „Natürlich würde sich niemand mit solchen Studien beschäftigen,
wenn es nicht wirklich ein Wesen gäbe, das Odradek heißt.“¹⁶⁰ Die hybrid wirkende
Wortbildung wird hier mithin zum Hilfsmittel, eine Wirklichkeit zu benennen, für
die nicht nur im geordneten Haushalt des Hausvaters kein Platz vorgesehen ist,
sondern für die auch im konventionellen Vokabular keine Bezeichnungsmöglichkeit
existiert. Die nicht abreißende Kette an Studien zur„Sorge des Hausvaters“ – die der
Text an dieser Stelle über ein mise en abyme bereits vorwegnimmt – bestätigt
fortlaufend, dass Kafka mit Odradek eine Art der überdachenden Bezeichnung für
jene Zwischenräume, Unbestimmtheiten und Hybridität geschaffen hat, die sich
einer klaren Zuordnung zu festen Kategorien entziehen.

In diesem Sinne lässt sich das von Kafka kreierte, zwischen Ausgangs- und
Zielsprache stehende und in keine ganz zu überführende „Wort Odradek“ als Kritik
am Modell der Nationalsprache als abgeschlossene und Sinn garantierende Einheit
produktiv machen. Gibt es das Wort Odradek, obwohl es zu keiner natürlichen
Sprache gehört, so muss dies die Vorstellung von der Ausschließlichkeit und Deu-
tungshoheit der dominanten Sprachordnung ebenso in Frage stellen, wie intra-
diegetisch das spulenartige Wesen dieses Namens den absoluten Herrschaftsan-

158 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 282.
159 Nekula: Kafkas Sprachen, 16; Arie-Gaifman: „tschechische Etymologie“.
160 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 282.

2.2 Franz Kafka 123



spruch des Hausvaters unterminiert. In eben diesem Punkte zeigt sich ein ähnliches
Argumentationsmuster wie in der „Rede über den Jargon“. Ebenso wie dem Jargon
attestiert wird, dass er zu einem guten Teil aus auf der Wanderschaft aufgelesenem
Vokabular bestehe, heißt es von Odradek, dass er aus vorgefundenen Versatzstü-
cken („ineinander verfitzte Zwirnstücke von verschiedenster Art und Farbe“¹⁶¹)
zusammengesetzt scheint. Odradek erscheint dadurch als eine „textil[e] Gestalt“¹⁶²,
die nicht zuletzt auch aus verschiedenen Sprachen gewebt zu sein scheint. Gilt für
den Jargon, dass er trotz seines uneinheitlichen Charakters eine bedeutende Kraft
entwickle, die das Gesammelte zusammenhalte, so kann auch Odradek, obwohl er
wie zerbrochen scheint, nicht nur aufrechtstehen, sondern ist „außerordentlich
beweglich“¹⁶³. Schließlich gilt sowohl für den Jargon, als auch für Odradek, dass sie
nicht territorial gebunden, sondern „unbestimmten Wohnsitzes“ sind, gleichzeitig
aber doch eine nahe Bindung an ein bestimmtes Haus haben; das des Hausvaters
hier, jenes der deutschen Sprache dort. Für den Jargon wurde bereits herausgear-
beitet, dass er sich zu dieser größeren Einheit als verunsichernd und unheimlich
verhält, weil er ihr einerseits offensichtlich verwandt ist, andererseits aber auch
starke Abweichungen zeigt und so grundsätzliche Annahmen von Stabilität in Frage
stellt. Deshalb ruft der Jargon Kafka zufolge bei den Deutschsprachigen einerseits
Angst hervor, andererseits kann er aber auch als Chance zur Öffnung verstanden
werden. Auch Odradek ist für den Hausvater offensichtlich unheimlich.¹⁶⁴ Erstens
ganz in der Definition Freuds, weil in seiner an eine zerbrochene Zwirnspule er-
innernden Gestalt ehemals Bekanntes nun in entstellter Form wiederkehrt. Zwei-
tens in der Definition Toderovs, weil er in seiner ruhelosen Bewegung geradezu
jenes Moment des unbestimmbaren Einbruchs eines Imaginären ins Wirkliche zu
verkörpern scheint, das zugleich auch die Unsicherheit in sich birgt, was denn nun
real und was imaginär sei.¹⁶⁵ Auch dieses Moment des Unheimlichen in der Figur
Odradek kann auf das Wort Odradek bezogen werden: Wie in einem Vexierbild
lassen sich darin Bruchstücke der in Prag heimischen Sprachen Tschechisch und
Deutsch ausmachen, sie wirken aber entstellt und sind ebenso wenig zu trennen
und identifizieren wie die „verfitzten Zwirnstücke“ zu entwirren. Auf die Frage
nach der Beschaffenheit des Sprachsystems bezogen, verweist das Wort Odradek
ebenso wie der Jargon in seiner Hybridität genau darauf, was aus der Ordnung von
Sprache in Nationalsprachen verdrängt werden muss: Die Wandelfähigkeit von

161 Ebd.
162 Kilcher: „Kafkas Proteus“, 104.
163 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 283.
164 Vgl. Ehrich-Haefeli: „Bewegungsenergien“.
165 Todorov, Tzvetan. Einführung in die fantastische Literatur (frz. 1970). Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1972.

124 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Sprache und Sprachen sowie ihre Tendenz, sich miteinander zu mischen und un-
eindeutige, nicht genau bestimmbareWortbildungen hervorbringen zu können. Die
„Sorge des Hausvaters“, dass da ein Wesen sein könnte, was sich im eigenen Hause
herumtreibt, ohne ihm eindeutig zugehörig zu sein, kann so gesehen auch als eine
Sorge der Nationalsprache gesehenwerden, durch unbestimmte Sprachmischungen
in ihrer elementaren Grundannahme der Einsprachigkeit und der Abgrenzbarkeit
der einzelnen Nationalsprachen untereinander unterlaufen zu werden.

Gleichzeitig ist Odradek auch in besonderem Maße Literatursprache. Einmal,
weil es als Kunstwort eine erhöhte Poetizität aufweist, insofern es über Abweichung
und Verfremdung lexikalisch erkennbarer Vokabeln (wie odpadek, odradit, Rad, Eck
etc.) gebildet worden zu sein scheint und weil es „das Wort als Wort“ (Jakobson)
ausstellt. Dann insofern es als Wort mit „unbestimmtem Wohnsitz“ Ergebnis eines
künstlerischen Experimentes ist, das eben darauf abzielt, noch nicht vorhandene
Ausdrücke in nicht erkennbaren natürlichen Sprachen hervorzubringen. Ebenso
wie in avantgardistischen Texten wird dabei die Literatur als Ort begriffen, wo
solche alternativen Ausdrücke und Sprachen entworfen und damit die Vorannah-
men der bestehenden Sprachordnung kritisch hinterfragt werden können. Sie
verhandelt somit einen Rest, der nicht ganz in Bedeutung übersetzt werden kann. In
diesem Sinne stellt das fremde Wort Odradek neben der unklaren Zugehörigkeit zu
einer natürlichen Sprache und damit einer transnationalen und -lingualen Anlage
auch eine undurchdringliche sprachliche Materialität aus.

2.3 Im Cabaret der Zeichen. Mehrsprachigkeit als Poetologie
und Politik bei Dada Zürich

Als zentrales literarisches Mittel findet sich die programmatische Abweichung von
standardsprachlichen und kanonisierten literarischen Normen zu Beginn des
20. Jahrhunderts bei den international ausgerichteten und radikal mit bestehenden
künstlerischen Formen brechenden Avantgarden. Für den deutschsprachigen Raum
spielt dabei Dada eine wesentliche Rolle. 1916 in Zürich als loser und heterogener
Zusammenschluss von Schriftstellern, Künstlerinnen, Tänzerinnen und Schaustel-
lern verschiedener Nationalitäten entstanden, verbreitet sich Dada nach Kriegs-
ende in mehrere europäische und nordamerikanische Zentren.¹⁶⁶ Die Internatio-
nalität und Mehrsprachigkeit der Bewegung ist aber bereits in ihrer Genese

166 Grundlegend zu Dada als intermedialer und internationaler Bewegung vgl.: Amrein, Ursula,
und Christa Baumberger (Hg.). dada. Performance & Programme. Zürich: Chronos, 2017; Meyer,
Raimund. Dada global. Zürich: Limmat Verl., 1994.

2.3 Dada Zürich 125



angelegt, und zwar sowohl bezüglich der Zusammensetzung und Herkunft ihrer
Protagonistinnen und Protagonisten als auch ihres Entstehungsortes Zürich. So die
These dieses Kapitels, das untersucht, inwiefern Dada mit seinen Sprachexperi-
menten einen Grundstock literarischer Mehrsprachigkeit im 20. und 21. Jahrhun-
dert legt.

Während die romanistische Forschung bereits auf die Bedeutung der Avant-
garde für die Entwicklung literarischer Mehrsprachigkeit (bzw. umgekehrt die Be-
deutung von auch biografisch erfahrener Mehrsprachigkeit für die Avantgarde)
verwiesen hat,¹⁶⁷ trennt die germanistische und angelsächsische Forschung in der
Regel zwischen literarischer Mehrsprachigkeit als Artikulation transkultureller
Erfahrung einerseits und als aus ästhetischem Interesse erzeugter Unterform ex-
perimentellen Schreibens andererseits und verbindet diese beiden Felder bislang
kaum. Kontextualisierungen in spezifisch historisch-politischen und biografischen
Konstellationen von Mehrsprachigkeit und Transkulturalität werden meist nur für
erstere als zentral erachtet, während sie bei Mehrsprachigkeit als Teil ausgewie-
sener experimentell-ästhetischer Verfahren kaum interessieren.

Im Folgenden ist hingegen zu zeigen, dass die experimentellen Sprachspiele
Dadas auch für den deutschsprachigen Bereich in den Kern der Geschichte litera-
rischer Mehrsprachigkeit gehören, weil in ihnen neue Sprachformen in radikaler
Abweichung der durch das nationalsprachliche Modell begrenzten Normen erprobt
werden und weil diese gleichzeitig in einem transnationalen und -kulturellen Er-
fahrungskontext situiert sind. Für Dada ist das Spiel mit Sprache über Sprach-
grenzen hinweg erstens eines der Mittel, den Widerstand gegen den Nationalismus
der kriegsführenden Mächte auszudrücken und die Forderung zur friedlichen
Überwindung nationaler Grenzen anschaulich zu artikulieren.¹⁶⁸ Zweitens nutzen
die Dadaisten Sprachmischung als Instrument umfassender Sprachkritik, als Mög-
lichkeit, die Materialität und Poetizität der Sprache hervorzukehren und sie als
Trägerin von Sinn zu hinterfragen. „Dada – Société Anonyme pour l’exploitation du
vocabulaire“¹⁶⁹ heißt es pointiert auf einem der in Paris zwischen 1919 und 1920
erstellten Flugblätter, den Papillons Dada von Tristan Tzara. Unter der opaken

167 Bruera, Franca und Barbara Meazzi (Hg.). Plurilinguisme et Avant-gardes. Bruxelles: Lang, 2011.
168 Zur Auffassung Dadas und seiner radikalen Sprachkritik als künstlerische Reaktion auf den
Ersten Weltkrieg, die damit verbundene Erfahrung sinnloser Gewalt und die diese unterstützende
Propagandasprache vgl.: Kuenzli, Rudolf E. „Dada gegen den Ersten Weltkrieg. Die Dadaisten in
Zürich“. Sinn aus Unsinn. Dada international. Hg. Wolfgang Paulsen und Helmut G. Hermann. Bern:
Francke, 1982. 87–99; Buelens, Geert. „Reciting shells. Dada and, dada in & dadaists on the First
World War“. Arcadia 41.2 (2006): 275–295.
169 Dada digital collection. http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921. (24. No-
vember 2020).

126 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz

http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921


Buchstabenfolge dada figuriert mithin nicht zuletzt ein Erkenntnisinteresse an den
Bedingungen, Funktionen und medialen Erscheinungen von Sprache, an den Mög-
lichkeiten und Unmöglichkeiten der Sinngebung. Roman Jakobson hat dies bereits
1921 erkannt, als er „dada“ ein „meaningless little word thrown into circulation in
Europe“ nannte, „a little word with which one can juggle à l’aise, thinking up
meanings […] coining complex words which create the illusion that they refer to
objects.“¹⁷⁰ Friedrich Kittler argumentierte im Anschluss daran, dass um 1900 im
Schaffen der historischen Avantgarden mit der Hermeneutik gebrochen und ein
„Signifikantentresor“ installiert wurde, „dessen Regeln zur Gänze auf Zufall und
Kombinatorik beruhen.“¹⁷¹ In diesem Sinne betreibt Dada die Zerlegung von
Sprache und Schrift in ihre kleinsten materiellen Bestandteile, in Laute, Geräusche,
Silben, Buchstaben und Linien und deren anschließende Remontage. In Laut-, Si-
multan- und Plakatgedichten, aber auch in Programmheften und Zeitschriften
werden die Zeichen aus ihren standardisierten semantischen, syntaktischen und
linearen Ordnungen befreit.¹⁷² Weniger beachtet wurde bislang, dass mit diesem
Umbruch als Nebeneffekt auch die Lösung der Wörter und Zeichen aus dem um
1800 etablierten Konzept der Muttersprache und der damit verbundenen Ein-
sprachigkeitsnorm verbunden ist.

Dass die Frage nach der Bedeutung von Sprachmischung lange nicht im
Zentrum der Forschung zu den dadaistischen Literaturerzeugnissen stand, ist
insofern nachvollziehbar, als es sich bei der Mischung verschiedener National-
sprachen, wie sie im Zentrum dieser Studie steht, bei Dada um eine eher margi-
nale Erscheinung handelt im Vergleich zu den extensiv betriebenen Experimenten
mit Lauten und Geräuschen, der Verwischung der Grenzen zwischen standardi-
sierter Sprache und unartikulierten Lauten oder losen Buchstaben und anderen
grafischen Formen. Demgegenüber haben einige jüngere Arbeiten aus dem an-
gelsächsischen Bereich versucht, den mehrsprachigen Charakter von Dada zu
betonen, dabei aber unterschiedslos alle Sprachexperimente – zweisprachig
deutsch-französische Texte von Tristan Tzara und Richard Huelsenbeck ebenso
wie Balls mystifizierende Lautgebilde oder Hausmanns einzelne Drucklettern

170 Jakobson, Roman. „Dada“. Ders. Language in Literature (1921). Hg. v. Krystyna Pomorska,
Cambridge MA: Harvard Univ. Press, 1987. 34–40, hier 40.
171 Kittler: Aufschreibesysteme, 263.
172 Vgl.: Schaffner, Anna Katharina. „Assaulting the Order of Signs“. Dada Culture. Critical Texts on
the Avant-Garde. Hg. Dafydd Jones. Amsterdam: Rodopi, 2006. 117– 136; Dies. „Dissecting the Order of
Signs. On the Textual Politics of Dada Poetics“. Dada and beyond. Vol. 1: Dada Discourses. Hg. Elza
Adamovicz und Eric Robertson. Amsterdam: Rodopi, 2011. 37–50.

2.3 Dada Zürich 127



kombinierenden Plakatgedichte – als „multilingual space“¹⁷³, „site for multilin-
gual interactions“¹⁷⁴ oder „polyphonic babel“¹⁷⁵ apostrophiert. Wenn auch damit
zurecht der Blick darauf gerichtet wird, dass Dada der normierten Einsprachigkeit
eine anders operierende Sprachwelt entgegenhält, so werden in der Argumenta-
tion doch die Unterschiede zwischen der Mischung nationaler Sprachen und der
Entwicklung experimenteller Lautsprachen gänzlich eingeebnet und dabei über-
sehen, dass Dada auf Ebene der Nationalsprachen letztlich mit einem sehr be-
schränkten Repertoire operiert. Im Folgenden muss hier differenziert werden: Es
wird erstens gezeigt, dass die Mischung nationaler Sprachen tatsächlich integral
ins literarische Dada-Programm gehört, gleichzeitig aber in den poetologischen
Ausführungen nur als Vorstufe auf demWeg der radikalen Sprachkritik durch die
Verwischung der Grenzen von artikulierter und unartikulierter Sprache und die
Erschaffung von Lautarrangements begriffen wird. Zweitens wird auf Ebene der
Sprachmischung im engeren Sinne gefragt, welche Sprachen bei Dada Zürich
erkennbar verwendet werden – und welche fehlen, obwohl sie deren interna-
tionalen und mehrsprachigen Protagonistinnen und Protagonisten offensichtlich
zur Verfügung gestanden hätten.

Mit den biografischen Sprachkenntnissen einiger Dadaistinnen und Dadaisten
gerät ein weiterer Bereich in den Blick, der bislang nicht ausreichend untersucht
wurde.¹⁷⁶ Zwar wurde immer wieder betont, dass Dada Zürich „aus einem um-
fassenden Gemisch an Einflüssen entstanden“¹⁷⁷ ist, aus verschiedenen europäi-
schen Avantgardebewegungen und unterschiedlichen Literatur- und Kunstrich-
tungen, die auf Formen des Cabarets und Varietés stießen. Dem wiederum lag die

173 Olsson, Jesper. „Speech Rumblings. Exile, Transnationalism and the Multilingual Space of Sound
Poetry“. Languages of Exile. Migration and Multilingualism in Twentieth-Century Literature.Hg. Axel
Englund und Anders Olsson. Bern: Lang 2013. 183–200, hier 189.
174 Demos, T. J. „Zurich Dada: The Aesthetics of Exile“. The Dada Seminars. Hg. Leah Dickermann
und Matthew S. Witkovsky. Washington: D.A.P, 2005. 7–30, hier 12.
175 Jones, DafyddW. Dada 1916 in Theory. Practices of Critical Resistance. Liverpool: Liverpool Univ.
Press, 2014. 165.
176 Untersucht ist dies für die rumänisch-jüdischen Dadaisten um Tristan Tzara (Sandqvist, Tom.
Dada East. The Romanians of Cabaret Voltaire. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2006) sowie für
den Elsässer Hans (Jean) Arp (Dülpers, Juliane. ‚Voulez-vous voler avec moi?‘ Eine Studie zur fran-
zösischsprachigen Dichtung Hans Arps. Frankfurt/Main: Peter Lang, 1997). Eine Studie, die die
mehrsprachige Zusammensetzung der Protagonistinnen und Protagonisten von Dada Zürich in den
Vordergrund stellt, steht bislang noch aus. Ein Plädoyer, Dadas Sprachexperimente auch unter der
Perspektive der Interkulturalität zu beleuchten, findet sich bei: Schenk, Klaus. „Spracherfindung –

Sprachenmix. Interkulturelle Aspekte der dadaistischen Lautdichtung“. Moderne in der deutschen
und der tschechischen Literatur. Hg. Ders. Tübingen/Basel: Francke, 2000. 167– 188).
177 Bock, Thilo. Eine lebendige Zeitschrift gewissermaassen. Hugo Ball und die literarische Bühne.
Eine Annäherung. Berlin: Verbrecher-Verlag, 2016. 151.

128 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



vielfach kriegsbedingte Migration der Künstler aus verschiedenen Ländern nach
Zürich zugrunde, wo sich eine experimentelle Kunstszene entwickelte.¹⁷⁸ T.J. Demos
hat die These einer Verbindung zwischen der biografischen Erfahrung der Migra-
tion und der künstlerischen Lösung der Zeichen aus ihren sinngebenden Systemen
postuliert.¹⁷⁹ Während so grundsätzlich eine Verknüpfung zwischen historischem
und biografischem Kontext und den radikalen Sprachexperimenten nahegelegt
wird, wurde bislang nur am Rande gefragt, wie genau diese Konstellation das äs-
thetische Programm und die künstlerischen Verfahren geprägt haben könnten.

Auch der historisch-kulturelle Entstehungsort Dadas selbst, Zürich im Ersten
Weltkrieg, ist bislang in seiner möglichen Bedeutung für die ästhetischen Sprach-
experimente zu wenig in den Blick gerückt, obwohl Debbie Lewer darauf hinge-
wiesen hat, dass insbesondere die einzelnen Aufführungs- und Ausstellungsorte für
das Verständnis von Dada zentral sind.¹⁸⁰ Auch die Stadt als ganze war mehr als ein
Ort in einem Land, das außenpolitisch neutral und militärisch nicht in die
Kriegshandlungen des Ersten Weltkriegs involviert war und Exilanten und
Flüchtlinge aufnahm. Vielmehr ist Zürich selbst vielfach transkulturell und mehr-
sprachig geprägt, insofern es bereits seit dem 19. Jahrhundert ein europäisches
Einwanderungszentrum darstellt.¹⁸¹ Darüber hinaus ist gerade der Komplex der
Mehrsprachigkeit für die Schweiz im Ersten Weltkrieg überaus brisant. Sie wird
von starken Spannungen insbesondere zwischen den deutsch- und französisch-
sprachigen Landesteilen ebenso massiv erschüttert wie von politisch-sozialen Un-
ruhen.¹⁸² Dada formiert sich somit nicht nur im Kontext einer vielgestaltigen und
vielsprachigen Emigrantenszene, sondern auch in einem Land, dem seine Hetero-
genität und Mehrsprachigkeit gerade zum eminenten politischen Problem gewor-
den ist und für die es in der Zeit der Auflösung der großen multinationalen und
-lingualen politischen Gebilde wie Österreich-Ungarns und des Osmanischen Reichs
neue Bilder und Selbstverständlichkeiten zu finden gilt.¹⁸³

Dieser Kontext ist auch deshalb für das Verständnis Dadas nicht unwichtig, weil
es sich dabei gerade nicht um eine Exilbewegung im engeren Sinne handelt, wie es

178 Bock: Zeitschrift, 121– 168.
179 Demos: „Zurich Dada“.
180 Lewer, Debbie. „From the Cabaret Voltaire to the Kaufleutensaal. Mapping Zurich Dada“. Dada
Zurich. A Clown’s Game from Nothing. Hg. Brigitte Pichon, Stephen C. Forster und Karl Riha. New
York: G.K. Hall, 1996. 45–59.
181 Vgl.: Rosenberger, Nicole, und Norbert Staub (Hg.). Prekäre Freiheit. Deutschsprachige Autoren
im Schweizer Exil. Zürich: Chronos, 2002.
182 Vgl.: Tanner, Jakob. Geschichte der Schweiz im 20. Jahrhundert. München: Beck, 2015. 116– 155.
183 Vgl. dazu die berühmte Rede Carl Spittelers „Unser Schweizer Standpunkt“ von 1914 (in: Ders.
Gesammelte Werke. Bd. 8, hg.v. Gottfried Bohnenblust, Wilhelm Altwegg und Robert Faesi. Zürich:
Artemis, 1947. 577–594).

2.3 Dada Zürich 129



sie zeitgleich in der Schweiz unter emigrierten deutschen und französischen
Kriegsgegnern gab.¹⁸⁴ Vielmehr handelt es sich bei Dada Zürich um eine heterogene
und internationale Gruppe, die zwar ihre Kriegsgegnerschaft verband, deren Mit-
glieder sich aber teilweise bereits vor Kriegsbeginn in der Schweiz aufgehalten
hatten.¹⁸⁵ Emmy Hennings hat diese Ausgangskonstellation wie folgt festgehalten:

Ferner war eine unzählige Anzahl Fremder freiwillig gekommen, für die Zürich die hohe
Warte war, von der aus man das Weltgeschehen ruhig oder entsetzt beurteilen konnte. Die
Stadt war damals das Internationalste, das man sich denken kann. Am Quai hörte man in allen
Zungen sprechen.¹⁸⁶

Das Zitat beschreibt zunächst die Pluralität Zürichs zur Zeit des Ersten Weltkrieges,
gleichzeitig wird die historische Referenz überlagert von der Denkfigur einer Stadt,
die nicht nur international ist wie das reale Zürich, sondern „das Internationalste,
das man sich denken kann“. Aus dem realen entsteht hier somit ein utopischer Ort,
an dem keine nationale Mehrheit mehr zu erkennen ist, sondern der nur aus
Fremden besteht. Hier sind keine dominierenden und minoritären Sprachen mehr
auszumachen, gesprochen wird „in allen Zungen“. Mit dieser poetischen Formu-
lierung eröffnet Hennings einen intertextuellen Bezug auf die beiden zentralen
westlichen Erzählungen von Sprachen, auf die biblischen Szenarien von Babel und
Pfingsten, der katastrophalen Sprachverwirrung einerseits und deren Aufhebung in
der Glossolalie andererseits. Zürich 1916 wird bei Hennings durch diese mythische
Überlagerung als ein paradigmatisches Nach-Babel lesbar, als Ort, an dem die
Auswirkungen einer anderswo stattgefundenen Katastrophe – hier der Erste
Weltkrieg – in Form von bezugslos nebeneinander stehenden Sprachen spürbar ist.
Gleichzeitig erscheint diese Polyglossie auch als Moment, an dem eine pfingstliche
Verständigung, eine Glossolalie, möglich werden könnte. Hennings lässt Dada mit-

184 Kuenzli („Dada“, 94) verweist in diesem Zusammenhang u.a. auf René SchickelesWeiße Blätter
und Alfred A. Frieds Friedens-Warte, in der von der Schweiz aus explizit Artikel gegen den Krieg
publiziert werden.
185 Zwar schreibt Hans Arp: „Wir waren alle durch den Krieg über die Grenzen unserer Vater-
länder geworfen worden.“ (Arp, Hans. „Dadaland“. Ders., Richard Huelsenbeck und Tristan Tzara.
Dada. Dichtungen der Gründer. Zürich: Arche, 1957. 106). Als Kriegsflüchtlinge im engeren Sinne
gelangten die Deutschen Hugo Ball, Emmy Hennings und Richard Huelsenbeck in die Schweiz, die
rumänischen Künstler Tristan Tzara und Marcel Janco waren bereits vor Kriegseintritt Rumäniens
zum Studium nach Zürich gekommen, der Elsässer Hans/Jean Arp lebte aus familiären Gründen
bereits seit längerem in der Schweiz, Sophie Taeuber-Arp war Schweizerin.
186 Hennings, Emmy. „Das Kabarett Voltaire und die Galerie Dada (Neue Zürcher Zeitung, Erste
Sonntagsausgabe vom 27. Mai 1934)“. Emmy Hennings Dada. Hg. Christa Baumberger und Nicola
Behrmann. Zürich: Chronos, 2015. 111– 113, hier 111.

130 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



unter in einer Situation des Dazwischens entstehen, zwischen der Katastrophe von
Babel als Sprachwirrwarr und dem Versprechen von Pfingsten als sprachüber-
greifende Verständigung, zwischen der Erfahrung der Fremdheit und ihrer poeti-
schen Gestaltung. Entgegen der Selbstmythisierung der Dada-Mitglieder, die den Ort
ihres Entstehens als nebensächlich behandelten,¹⁸⁷ erscheint Zürich so als spezifi-
scher historischer Ort, an dem sich das dadaistische Selbstverständnis des grund-
sätzlichen Fremdseins und der Heimatlosigkeit ebenso wie die Utopie internatio-
naler Verständigung zur Darstellung bringen lässt.

Mehrsprachigkeit und Sprachkritik in der Zeitschrift Cabaret Voltaire und in
den Manifesten von Dada Zürich

Erstmals im Druck erscheint das Wort Dada 1916 am Schluss von Hugo Balls Edi-
torial zur Zeitschrift Cabaret Voltaire.Hier nimmt die Buchstabenfolge gleichsam an
der Grenze der artikulierten Standardsprache zum vorsprachlichen Laut wie am
Übergang zwischen den Sprachen Gestalt an. Bei der Zeitschrift selbst handelt es
sich um die erste von mehreren geplanten – und später nur teilweise realisierten –

Dada-Revuen. Wie Horst Bergmeier untersucht hat, ist die Revue für Dada Zürich
ein wichtiges Projekt, weil darin eine „mediale Transposition des ‚Cabaret Voltaire‘
in das Druckmedium“¹⁸⁸ vorgenommen wird. Den Herausgebern ist allerdings klar,
dass das Geschehen im Cabaret nicht direkt in die Zeitschrift übersetzt werden
kann, weshalb sie auch keine vollkommene Dokumentation der Dada-Abende an-
streben, sondern neben einer Auswahl an tatsächlich dort gelesenen bzw. aufge-
führten Texten auch andere Texte und insbesondere Bilder publizieren. Vom Ca-
baret auf die Zeitschrift übertragen werden soll allerdings das Prinzip der
heterogenen Anordnung und der Vielstimmigkeit.¹⁸⁹ Das Cabaret Voltaire erscheint
am 15. Mai 1916 in Zürich in einer französischen und einer deutschen Version. Die
Versionen unterscheiden sich allerdings nur in Titelei und Balls Editorial, die ein-
mal deutsch, einmal französisch abgedruckt sind. Abgesehen davon sind sie iden-
tisch, da sie ja mehrsprachig angelegt sind.

In seinem Editorial schildert Hugo Ball die Anfänge des Cabaret Voltaires und
betont dabei in erster Linie, dass es sich um ein „internationales Cabaret“ handelt.
Das wird durch die verschiedenen Nationalitäten der Protagonisten verdeutlicht,

187 Vgl.: Goetschel, Willi. „Dada Zurich 1916 and the Geopolitics of the Local“.The Germanic Review
91.4 (2016): 417–420.
188 Bergmeier, Horst. Dada-Zürich. Ästhetische Theorie der historischen Avantgarde. Göttingen:
Vandenhoeck&Ruprecht, 2011. 160.
189 Für eine umfassende Darstellung der Publikation vgl. ebd., 159–229.

2.3 Dada Zürich 131



die in Zürich auftreten, aber auch dadurch, dass Texte von Autoren unterschiedli-
cher Nationalitäten vorgetragen und Werke internationaler Künstler ausgestellt
werden. Ball dankt den Künstlern vor Ort, der Schweizer Presse und den „Freun-
de[n] in Frankreich, Italien und Russland“¹⁹⁰, die zusammen das Cabaret Voltaire
und die Publikation der Zeitschrift ermöglichten. Das Cabaret Voltaire bzw. die
Dada-Bewegung wird auf diese Weise zum Gegenentwurf zu den im Ersten Welt-
krieg gegeneinander kämpfenden Nationen, seine „ganze Absicht“ ist, wie Ball
schreibt, „darauf gerichtet, über den Krieg und die Vaterländer hinweg an die
wenigen Unabhängigen zu erinnern, die anderen Idealen leben.“¹⁹¹ Als Nebeneffekt
dieses Anliegens einer internationalen Verständigung findet sich in Balls Be-
schreibungen der Soireen im Cabaret Voltaire auch die Mehrsprachigkeit: Franzö-
sische und dänische Chansons seien von Emmy Hennings und „Mde Leconte“¹⁹²
gesungenworden,Tristan Tzara habe rumänische Verse rezitiert. Mit von der Partie
gewesen sei auch ein Balalaika-Orchester und später habe es eine russische und
eine französische Soirée gegeben, bei der u.a. aus den Werken von Appolinaire und
Rimbaud gelesen worden sei. Experimenteller wird es, als Richard Huelsenbeck aus
Berlin eintrifft und

wir eine wunderbare Negermusik auf[führten] (toujours avec la grosse caisse: boum boum
boum boum – drabatja mo gere drabatja mon bonoooooooooooo – ) […] Und durch die In-
itiative des Herren Tristan Tzara führten die Herren Tzara, Huelsenbeck und Janco […] si-
multanistische Verse der Herren Henri Barzun und Fernand Divoire auf sowie ein Poème
Simultan eigener Komposition¹⁹³.

Ball zeichnet so in seinem Editorial das Bild eines künstlerischen Unternehmens, in
dem Sprachgrenzen ebenso wenig wie Nationalitäten trennend wirken, die Spra-
chen vermischen sich in den einzelnen Darbietungen. Schließlich wird in einer
exotisch konnotierten Trommelmusik¹⁹⁴ ein Übergang von artikulierter Sprache

190 Ball, Hugo. „[Editorial]“. Cabaret Voltaire. Eine Sammlung künstlerischer und literarischer
Beiträge. Zürich 15. Mai 1916. [K.g. Saur Verlag, an Imprint of Walter de Gruyter GmbH].
191 Ebd.
192 Die Künstlerin lässt sich nicht genau identifizieren. Insgesamt ist davon auszugehen, dass an
den cabarettistischen Darbietungen viele weibliche Künstlerinnen beteiligt waren, deren Schaffen
in den gedruckten Dada-Zeugnissen und der späteren Selbstbeschreibungen der Bewegung mar-
ginalisiert wurde. (Vgl.: Boesch, Ina (Hg.). Die Dada. Wie Frauen Dada prägten. Zürich: Scheideg-
ger&Spiess, 2015).
193 Ball: [Editorial].
194 Auf die in der historischen Avantgarde verbreitete Bezugnahme auf außereuropäische Kultu-
ren und deren Problematik kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu: Werkmeister, Sven.
Kulturen jenseits der Schrift. Zur Figur des Primitiven in Ethnologie, Kulturtheorie und Literatur um

132 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



zum Geräuschhaften vorgenommen. Im Editorial wird dieser Raum der Sprach-
mischung allerdings lediglich beschrieben und durch die ins Bruitistische hinein-
spielende Beschreibung des Auftritts Huelsenbecks leicht indexikalisch evoziert.
Auch in der Zeitschrift Cabaret Voltaire selbst wirkt die Mehrsprachigkeit gegen-
über jener im evozierten Raum des realen Cabarets vergleichsweise konventionell
geordnet und weitgehend auf die deutsch-französische Zweisprachigkeit reduziert,
die durch die Abwechslung eines deutschen mit einem französischen Text das Er-
scheinungsbild der Zeitschrift prägt. Sprachmischexperimente im engeren Sinne
finden sich in den noch zu besprechenden „L’amiral cherche une maison à louer“
und „Dialogue entre un cocher et une aluette“, beide von Tristan Tzara und Richard
Huelsenbeck. Bei den anderen in Abwechslung mit Reproduktionen von Kunst-
werken publizierten Texten handelt es sich um Gedichte aus der Zürcher Dada-
Gruppe (Ball, Hennings,Tzara), die ohne Sprachmischung arbeiten und um jene von
etablierten Vertretern der Moderne wie Jakob van Hoddis und Apollinaire sowie
um zwei italienische Texte der Futuristen Marinetti und Cangiullo, die experi-
mentell mit lautpoetischen Einschüben und grafischen Elementen operieren.

Im Druck repräsentiert werden mithin lange nicht alle Sprachen, die laut Balls
Editorial auf der Bühne gesprochen wurden und die den Protagonisten der Dada-
Bewegung nachweislich zur Verfügung standen. So muss erstens das komplette
Fehlen des Russischen in den Dada-Erzeugnissen auffallen, einer Sprache, die in
Zürich seit Ende des 19. Jahrhunderts durch die Gruppen von russischen Studenten
und Emigranten sehr präsent war und auch in den Soireen auftauchte, nicht zuletzt
in Rezitationen von experimentellen Gedichten russischer Futuristen.¹⁹⁵ Zweitens
fehlt das Rumänische, das ebenfalls auf der Bühne, laut Ball von Tristan Tzara und
Marcel Janco, gesprochen worden war, in der Zeitschrift hingegen findet sich ein
rumänisches Gedicht lediglich in der französischen Übersetzung von Tzara. Am
Rande sei vermerkt, dass sowohl bei Tzara als auch bei Janco aufgrund ihres ru-
mänisch-jüdischen Herkunftskontextes anzunehmen ist, dass ihnen auch das Jid-
dische geläufig war, das allerdings gar keinen erkennbaren Eingang in die dadais-
tischen Sprachexperimente gefunden zu haben scheint. Es greift deshalb zu kurz,
Dada pauschal als kosmopolitisch und „multilingual“¹⁹⁶ zu bezeichnen. Vielmehr
gibt es in der Bewegung, wie bereits Tom Sandqvist und Dafydd Jones bemerkt
haben, deutlich dominierende und marginalisierte sprachlich-kulturelle Kontex-

1900. München: Fink, 2010; Ralf Burmeister, Michaela Oberhofer, und Esther Tisa Francini (Hg.).
Dada Afrika. Dialog mit dem Fremden. Zürich: Scheidegger&Spiess, 2016.
195 Vgl: Hausmann, Raoul. „Zur Geschichte des Lautgedichts“. Am Anfang war Dada. Hg. Karl Riha
und Günter Kämpf. Steinbach: Anabas, 1980. 35–47, hier 38.
196 So bei: Olsson: „Speech Rumblings“, 189.

2.3 Dada Zürich 133



te.¹⁹⁷ Wohl, weil sie sich als Vertreter der westeuropäischen Moderne etablieren
wollten, beschränkten sich die Dadaisten weitestgehend auf eine westeuropäische
Mehrsprachigkeit, in vielen Fällen sogar eine deutsch-französische Zweisprachig-
keit. Anklänge an andere Sprachen sind allenfalls in stark verfremdeter Form in
den Laut- bzw. Plakatgedichten aufzuspüren.¹⁹⁸ Offensichtliche Bezüge zu osteuro-
päischen Literaturszenen und vollends zum Judentum werden dagegen in den Er-
zeugnissen von Dada Zürich – und deren Rezeption – zurückgedrängt.¹⁹⁹ Bezüglich
des Muttersprachparadigmas zeitigt diese Reduktion des pluralen sprachlich-kul-
turellen Herkunftskontextes der Dada-Künstlerinnen und Künstler allerdings
trotzdem insofern eine Lockerung, als einzelne Künstlerinnen und Künstler auf der
Bühne Sprachen gestalten, die nicht ihre Muttersprachen sind, wie Hennings das
Dänische und Tzara und andere rumänische Dadaisten das Französische. DafyddW.
Jones hat deshalb argumentiert, Tzara betriebe eine ‚Minorisation‘ des Französi-
schen im Sinne Deleuze und Guattaris, indem er es als nicht-francophoner Jude als
Literatursprache wähle.²⁰⁰ Dabei lässt er einen zentralen Punkt von Deleuze und
Guattaris Argumentation allerdings außer Acht, der darauf abzielt, dass es bei den
Strategien minoritären Schreibens gerade darum geht, die eigene Sprache fremd
werden zu lassen. Bei Tzara handelt es sich hingegen um einen dezidierten
Sprachwechsler, der, aus ‚kleinen Sprachen‘ (Jiddisch und Rumänisch) kommend,
das Französische als eine ‚große Sprache‘ im Verständnis Kafkas ergreift, um sich in

197 Sandqvist: Dada East; Jones: Dada 1916, 152– 174.
198 So lassen sich, wie weiter unten noch ausführlicher zu besprechen sein wird, in den Lautge-
dichten Balls Anklänge an eine Reihe europäischer und außereuropäischer Sprachen auffinden.
Klaus Schenk („Spracherfindung“) vermutet in Hausmanns Plakatgedichten einen tschechischen
Einfluss.
199 Sandqvist (Dada East) vertritt die These, dass die Dada-Bewegung, vermittelt über ihre ru-
mänischen Angehörigen, nicht nur stark von der avantgardistischen osteuropäischen Szene be-
einflusst gewesen sei, sondern überdies auch von ostjüdischen Volksbräuchen. Im einzigen mir
bekannten ausführlichen Aufsatz zum Verhältnis der Dada-Bewegung zum Judentum argumentiert
Albert Boime, dass Hugo Ball und stellenweise auch Richard Huelsenbeck latent antisemitische
Positionen geäußert und sich die von Dada vertretene antibürgerliche Stoßrichtung auch gegen die
Juden gerichtet hätte, die in antisemitischer Argumentation als Vertreter und Gewinner des libe-
ralen bürgerlichen Systems gesehen worden seien. Während dies plausibel wirkt und näher un-
tersucht werden sollte, scheint mir Boimes Schlussfolgerung, Dada habe auf diese Weise dem Na-
tionalsozialismus und seiner Zerstörung der humanitären Werte direkt den Weg geebnet, in dieser
Zuspitzung unhaltbar. (Boime, Albert. „Dada’s Dark Secret“. Jewish Dimensions in Modern Visual
Culture. Antisemitism, Assimilation, Affirmation. Hg. Rose-Carol Washton Long, Matthew Baignell
und Milly Heyd. Chicago: Univ. of Chicago Press, 2010. 90– 115).
200 Jones: Dada 1916, 152– 165.

134 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



einer ‚großen Literatur‘ etablieren zu können.²⁰¹ Dada versucht zu dem historischen
Zeitpunkt, wo das Deutsche und das Französische als Sprachen der kriegsführen-
den Mächte einen Nationalisierungsschub durchmachen und in ihrem Status als
europäische linguae francae geschwächt werden, sie explizit als internationale
(nicht minorisierte) Literatursprachen zu bewahren und weiterzuentwickeln. In
diesem Sinne wechselt auch am Schluss von Balls Editorial der Text vom Deutschen
ins Französische: „Das nächste Ziel der hier vereinigten Künstler ist die Herausgabe
einer Revue Internationale. La revue paraîtra à Zurich et portera le nom ‚Dada‘.
(‚Dada‘) Dada Dada Dada Dada.“²⁰² Die „Revue Internationale“ bleibt ein Projekt, an
dem die Künstler weiterhin arbeiten wollen und müssen. Dada ist der Name für
dieses noch nicht erreichte Ziel und kann gleichzeitig als Ausdruck einer interna-
tionalen Sprache gelesen werden, zu der hin sich die bislang praktizierte Mehr-
sprachigkeit auf der Kabarettbühne und in der Zeitschrift erst noch entwickeln
muss. Dada durchbricht am Schluss von Balls Editorial die Konventionalität des
vorgetragenen Konzeptes von Mehrsprachigkeit als Mittel umfassender Verständi-
gung über Sprachgrenzen hinweg. Statt einer solchen Verständigung münden die
verschiedenen Sprachen in einer selbstreferentiellen Aneinanderreihung von Si-
gnifikanten, die sich nicht übersetzen lässt. Am Schluss des Editorials teilt mithin
kein Herausgeber mehr etwasmit, hier teilt sich stattdessen Sprache gleichsam nur
noch selbst mit in einer sich materialiter immer wieder neu teilenden Buchsta-
benfolge. Die Auseinandersetzung mit verschiedenen Sprachen, ihre Mischung im
Rahmen eines künstlerisch-politischen Projektes, wie Ball es im Editorial für das
Cabaret Voltaire beschreibt, mündet hier schließlich in eine umfassende Sprach-
kritik. Dies wird in den nachfolgend zu besprechenden Manifesten Dada Zürichs
verdeutlicht und ausgebaut.

Mehrsprachigkeit und Mischung unterschiedlicher Nationalsprachen sind mit
anderen Worten weder Selbstzweck noch Ziel der dadaistischen Experimente. Sie
sind vielmehr eine erste Stufe, umweg von der Standardsprache zu kommen, hin zu
einer radikalen Kritik der Sprache und ihrer Neugestaltung. Ebendieses Verständ-
nis von Mehrsprachigkeit als Mittel der Sprachkritik, das am Ende von Balls Edi-
torial anklingt, zeigt sich in den nachfolgenden Manifesten Balls, Huelsenbecks und
Tzaras.

1916 tragen Richard Huelsenbeck und Hugo Ball im Vorfeld der künstlerischen
Darbietungen zwei Manifeste vor, in denen Dada als künstlerisches und politisches
Anliegen umrissen wird. Huelsenbeck adressiert in seiner „Erklärung“ mit einem

201 Zu Tzara als Sprachwechsler vgl.: Stiehler, Heinrich. Interkulturalität und literarische Mehr-
sprachigkeit in Südosteuropa. Das Beispiel Rumäniens im 20. Jahrhundert.Wien: Praesens, 2000. 94–
110.
202 Ball: „[Editorial]“.

2.3 Dada Zürich 135



ironischen Seitenblick auf Marx‘ Internationale ein heterogenes Publikum: „Edle
und respektierte Bürger Zürichs, Studenten, Handwerker, Arbeiter, Vagabunden,
Ziellose aller Länder, vereinigt euch.“²⁰³. Dieser unter dem Dach des Cabarets zu-
sammengewürfelten Gruppe verkündet er: „Wir haben beschlossen, unsere man-
nigfaltigen Aktivitäten unter dem Namen Dada zusammenzufassen. Wir fanden
Dada, wir sind Dada, und wir haben Dada. Dada wurde in einem Lexikon gefunden,
es bedeutet nichts.“²⁰⁴ Huelsenbeck betont an Dada die bereits besprochene Di-
mension der Sinnfreiheit, es bedeutet nichts bzw. nicht und ist lediglich ein Wort im
Sinne einer Laut- bzw. Buchstabenfolge. Als solches wurde es von den Dadaisten
nicht als Benennung einer Sache entworfen, sondern lediglich einem Lexikon
entnommen. Dies ist als erneuter Hinweis auf die sich auf Buchstäblichkeit und
Lautlichkeit konzentrierende Sprachauffassung der Dadaisten zu lesen.²⁰⁵ Wurde
Dada mehr oder weniger zufällig dem Lexikon entnommen, verweist das auf seine
Verortung im großen Archiv der Wörter. Diese wiederum sind imWörterbuch nicht
nach ihrer bedeutungsgebenden Funktion geordnet, sondern unterliegen der si-
gnifikanten Ordnung des ABCs. In der Auflistung im Wörterbuch wird deshalb die
Materialität und Arbitrarität der einzelnen Ausdrücke besonders augenfällig.²⁰⁶
Huelsenbeck reduziert entsprechend am Schluss seiner Erklärung die Rede
gleichsam auf ihre lautliche Dimension, indem er die Erklärungen zu Dada in Dada
münden lässt: „Ich verabschiede mich nun mit einem Dadagruß und einer Dada-
verbeugung. Es lebe Dada. Dada, Dada, Dada.“²⁰⁷

Auch Hugo Ball verweist in seinem (nachträglich so benannten) „Eröffnungs-
Manifest 1. Dada-Abend“ vom 14. Juli 1916, das gleichzeitig eine Einleitung zu seinen
im Cabaret Voltaire aufgeführten Lautgedichten darstellt, auf das Lexikon als Ur-
sprungsort Dadas:

203 Huelsenbeck, Richard. „Erklärung.Vorgetragen im ‚Cabaret Voltaire‘, im Frühjahr 1916“. DADA
Zürich. Texte, Manifeste, Dokumente. Hg. Karl Riha und Waltraud Wende-Hohenberger. Stuttgart:
Reclam, 1992. 29.
204 Ebd.
205 Wer genau Dada erfunden hat und woher der Name tatsächlich stammt, wird in der Forschung
kontrovers diskutiert. Hier interessiert nicht die wahre Herkunft desWortes, sondern die Frage, wie
diese in den diskutierten Texten dargestellt wird. Zur Frage der Wortherkunft vgl.: Piberhofer, Karl.
„Wo das Wort Dada herkommt“. Hugo-Ball-Almanach. Studien und Texte zu Dada. Neue Folge 9
(2018): 133– 148.
206 Zur darauf beruhenden Faszination des Wörterbuches und der alphabetischen Ordnung in der
Literatur vgl.: Schmitz-Emans, Monika: „Abecedarische Romane. Michael Ende, Günther Grass“;
„Sprachen und ihre Bücher. Wörterbuch-Literatur, Wörter-Buchliteratur“. Literatur, Buchgestaltung
und Buchkunst. Ein Kompendium. Berlin: De Gruyter, 2019. 435–437; 681–693.
207 Huelsenbeck: „Erklärung“.

136 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Dada ist eine neue Kunstrichtung. […] Dada stammt aus dem Lexikon. Es ist furchtbar einfach.
Im Französischen bedeutets Steckenpferd. Im Deutschen: Addio, steigt mir bitte den Ruecken
runter, auf Wiedersehen ein ander Mal! Im Rumaenischen: ‚Ja, wahrhaftig, Sie haben Recht, so
ist es. Jawohl, wirklich. Machenwir‘. Und so weiter. Ein internationalesWort. Nur einWort und
das Wort als Bewegung.²⁰⁸

Im Unterschied zu Huelsenbeck vermerkt Ball zunächst, dass das Lexem Dada in
verschiedenen Sprachen etwas bedeute und deshalb ein internationales Wort sei.
Aufgrund der differierenden Bedeutungen in den verschiedenen Sprachen kann
das Internationale an Dada allerdings nicht sein Sinn, sondern nur sein Lautbild
sein. International ist anders gewendet der Befund, dass es sich lediglich um ein
Wort handle, dessen Sinn sich je nach Kontext und konventioneller Übereinkunft
verändert. Ball nutzt mithin zu Beginn seines Manifests das Faktum der Mehr-
sprachigkeit als anschaulichen Beweis für die Arbitrarität des sprachlichen Zei-
chens, wodurch sich eine bemerkenswerte Nähe zu Ferdinand de Saussures rund
zehn Jahre vorher in Genf gehaltenen Vorlesungen über allgemeine Sprachwis-
senschaft ergibt. Unter § 2 heißt es hier zur Natur des sprachlichen Zeichens: „Das
sprachliche Zeichen ist arbiträr. Die Idee von ‚soeur‘ (‚Schwester‘) ist durch keine
innere Beziehung an die Lautfolge s-ö-r gebunden, die ihr als Signifikant dient“²⁰⁹.

Während bei Saussure allerdings das Konzept in den verschiedenen Sprachen
gleich bleibt und nur mit unterschiedlichen Lautbildern bezeichnet wird, dreht
Dada den Spieß gewissermaßen um und richtet seine Aufmerksamkeit auf das
Lautbild, dem verschiedene Konzepte beigeordnet werden können. Tristan Tzara
wird in seinem zwei Jahre nach den Texten von Huelsenbeck und Ball in Zürich
verlesenem Manifest diesen Gedanken wieder aufgreifen und zeigen, wie dem Si-
gnifikant dada in der Bewegung durch verschiedene Sprachen laufend neue Si-
gnifikate beigesellt werden:

DADA – voilà un mot qui mène des idées à la chasse; On apprend dans les journaux que les
nègres Krou appellent la queue d’une vache sainte: DADA. Le cube et la mère en une certaine
contrée d’Italie: DADA. Un cheval de bois, la nourrice, double affirmation en russe et en rou-
main: DADA. De savants journalistes y voient un art pour les bébés, d’autres saints jésusa-
pellantlespetitsenfants du jour ²¹⁰

Mit ihren pseudo-philologischen Kommentaren zumWort dada zielen Huelsenbeck,
Ball und Tzara auf die unzuverlässige Natur des sprachlichen Zeichens ab und

208 Ball, Hugo. „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“. DADA Zürich. Texte,
Manifeste, Dokumente, 30.
209 Saussure: CLG, 106. Vgl. dazu die Ausführungen im Theorie-Teil.
210 Tzara, Tristan „Manifeste DADA“. DADA 3. Hg. v. Tristan Tzara. Zürich 1918. 1–3, hier 1.

2.3 Dada Zürich 137



kritisieren damit die Vorstellung einer verlässlichen sinnhaften Kommunikation
bzw. Weltbeschreibung: „Dada Weltkrieg und kein Ende, Dada Revolution und kein
Anfang. Dada ihr Freunde […] Dada m’dada, Dada mhm’dada“²¹¹ heißt es bei Ball.
Die nationsübergreifende Grunderfahrung mit Sprache ist demnach, dass es sich
dabei um letztlich unsinnige Lautfolgen handelt. Till Dembeck hat in diesem Zu-
sammenhang argumentiert, dass Dada mit seinen extensiven Lautgestaltungen
hinter jede standardsprachliche Einstellung zurückzugehen versucht, um so die
kindlichen Lallgeräusche als gleichsam wahre und nicht national determinierte
Muttersprache des Menschen sichtbar zu machen.²¹²

Auf jeden Fall verwirft Ball in seinem Manifest das Konzept der Standard-
sprache, des überindividuell angelegten Sprachsystems der langue im Sinne Saus-
sures deutlich. Der Genfer Sprachwissenschaftler hatte einige Jahre zuvor argu-
mentiert, dass der Signifikant zwar hinsichtlich seines Signifikatbezuges arbiträr
sei, gerade deshalb aber sein Gebrauch von einer Sprachgemeinschaft streng re-
glementiert werde: „Wenn der Signifikant einerseits hinsichtlich der Idee, die er
wiedergibt, als frei gewählt erscheint, so ist er andererseits hinsichtlich der
Sprachgemeinschaft, die ihn verwendet, nicht frei: Er ist aufgezwungen.“²¹³ Ball
wendet sich gegen ebendiesen Zwang der Sprachgemeinschaft und fordert unum-
schränkte Gestaltungsmöglichkeiten auf Ebene der individuellen parole: „Ich will
keine Worte, die andere erfunden haben. Alle Worte haben andere erfunden. Ich
will meinen eigenen Unfug und Vokale und Konsonanten dazu, die ihm entspre-
chen.“²¹⁴ Am Beispiel des auch von Saussures zur Erklärung der „Natur des
sprachlichen Zeichens“ herbeigezogenen Lautbildes Baum fragt er: „Warum kann
der Baum nicht Pluplusch heissen, und Pluplubasch, wenn es geregnet hat?“²¹⁵
Während Ball hier zunächst die Arbitrarität nutzt, um dem Baum einen anderen
Namen zu geben, muss auffallen, dass die zweite Wortbildung nicht mehr ganz
zufällig gewählt zu sein scheint, sondern dass der Ausdruck für „nasser Baum“ sich
von jenem für „Baum“ ableitet und überdies nicht vollständig arbiträr zu sein
scheint, insofern das angehängte „basch“ etwa mit dem Geräusch des Regens
onomatopoetisch verbunden sein könnte. Wie auch seine Lautgedichte nahelegen,
greift Ball damit ein onomatopoetisches Sprachverständnis auf, das von einer

211 Ball: „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“.
212 Dembeck, Till. „Eine Kulturpolitik des Affekts? Zum Umgang mit Mehrsprachigkeit im Zürcher
Dada – mit einem Seitenblick auf Ferdinand de Saussure“. Affektivität und Mehrsprachigkeit. Dy-
namiken der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Hg. Marion Acker und Anne Fleig. Tübingen:
Narr, 2019. 49–72.
213 Saussure: CLG, 108.
214 Ball: „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“.
215 Ebd.

138 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Ähnlichkeit zwischenWort und Ding ausgeht und der These von der Arbitrarität des
Zeichens entgegengesetzt ist. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Kritik an
der instrumentalisierbaren Standardsprache („[d]iese vermaledeite Sprache, an der
Schmutz klebt“²¹⁶) bei Ball einerseits die Idee vollkommen selbsterfundener, pri-
vatsprachlicher Ausdrücke zeitigt, die allerdings ihrerseits wie Pluplusch noch
immer arbiträr wären, andererseits den Wunsch, ganz ohne ein binäres Zeichen-
system auszukommen und lediglich die materielle, körperliche Dimension des
Wortes (und des Dinges) zu gestalten.²¹⁷ Gegen Ende seines Manifestes leitet Ball so
von den sprachkritischen Ausführungen zur poetischen Praxis über. Er formuliert
dabei eine Anleitung zum künstlerischen Experiment mit Sprache jenseits der
standardisierten bedeutungsgebenden Artikulation: „Ich lese Verse, die nichts we-
niger vorhaben als: auf die konventionelle Sprache zu verzichten […] Ich lasse die
Vokale kobolzen. Ich lasse die Laute ganz einfach fallen. Worte tauchen auf,
Schultern von Worten; Beine, Arme, Hände von Worten, Au, oi, u.“²¹⁸ In die Praxis
überführenwird Ball dies in seiner berühmten Performance im Cabaret Voltaire, in
der er in einem säulenartig-kubistischen starren Papp-Kostüm seine Lautgedichte
vorträgt. Dabei wird das Cabaret zum Schauplatz eines künstlerischen Experi-
mentes, das radikal auf die Überwindung der Standardsprache abzielt. Den Auftritt
hat Ball in seinem Tagebuch im bekannten Eintrag vom 23. Juni 2016 festgehalten. Er
beschreibt, wie er beim Vortrag des Gedichtes „gadij beri bimba“ bemerkt, dass ihn
die Deklamation an seine körperlichen Grenzen bringt: „Die Akzente wurden
schwerer, der Ausdruck steigerte sich in der Verschärfung der Konsonanten. Ich
merkte sehr bald, daß meine Ausdrucksmittel, wenn ich ernst bleiben wollte (und
das wollte ich um jeden Preis) dem Pomp meiner Inszenierung nicht würden ge-
wachsen sein.“²¹⁹ In Balls Überwindung der Standardsprache und des konventi-
onalisierten Symbolisierungsprozesses treten mithin die Materialität der Sprache
hervor, ihre schwere Lautlichkeit und deren Bindung an den Körper des Sprechers.
Tobias Wilke hat hervorgehoben, dass damit auch eine Einsicht in die Natur der
menschlichen Sprache als Lautproduktion gesucht wird, wie sie zeitgleich auch in
der Phonetik erforscht wird.²²⁰ Mit Blick auf Roman Jakobson ließe sich sagen, dass
Balls Experiment sozusagen den Beweis dafür liefert, dass mit der extremen
Schwächung bzw. willentlichen Destruktion der der Kommunikation dienenden

216 Ebd.
217 Zu Balls Projekt der „Reinigung der Poesie von der Sprache“ s. Brokoff, Jürgen. Geschichte der
reinen Poesie. Göttingen: Wallstein, 2010. 507–554.
218 Ball: „Eröffnungs-Manifest“.
219 Ball, Hugo. Die Flucht aus der Zeit (1927). Hg. v. Bernhard Echte. Zürich: Limmat, 1992. 105.
220 Wilke, Tobias. „Da-da. ‘Articulatory Gestures’ and the Emergence of Sound Poetry“. MLN 128.3
(2013): 639–688.

2.3 Dada Zürich 139



Sprachfunktionen die poetische Funktion und damit die „Spürbarkeit der Zeichen“
enorm verstärkt wird. Ball schreibt weiter, dass er an dieser Stelle nur zwei Mög-
lichkeiten gehabt hätte, seine Performance weiterzuführen: Einmal, sie ins Komi-
sche kippen lassen. In der Überwindung der Standardsprache hätte dann das Mo-
ment des Nonsense und des Sprachspiels überwogen, das seine Komik aus einer
kindlichen „Lust am Unsinn“ (Freud) zieht. Da Ball aber mit dem Anspruch auf-
getreten ist, eine neue Sprache zu schaffen, will er ebendies unbedingt verhindern
und lässt seine Lautperformance stattdessen in einen sich in diesem Moment auf-
tuenden liturgisch-rituellen Sprachgebrauch übergehen: „Da bemerkte ich, daß
meine Stimme, der kein anderer Weg mehr blieb, die uralte Kadenz der priester-
lichen Lamentation annahm […] ich begann meine Vokalreihen rezitativartig im
Kirchenstile zu singen“²²¹. Wie Monika Schmitz-Emans ausgeführt hat, ruft Ball hier
den seit der Antike verbreiteten Topos des Dichters als Priester-Magier und als
„Artikulationsmedium einer anderen, einer höheren Instanz“²²² auf. Als Ziel der
experimentellen Sprachspiele wird damit nicht länger lediglich die Demontage ei-
ner sich zu Lüge und Propaganda hingebenden Standardsprache gesehen, sondern
die Entwicklung eines magischen Sprachverständnisses, das Ball in der Flucht aus
der Zeit so formuliert: „Wir haben das Wort mit Kräften und Energien geladen, die
uns den evangelischen Begriff des ‚Wortes‘ (logos) als eines magischen Komplex-
bildes wieder entdecken ließen. […] die magisch erfüllte Vokabel beschwor und
gebar einen neuen Satz“. Dadurch wird es nach Ball möglich, eine „innerste Al-
chimie des Wortes“ zu betreiben und so „der Dichtung ihr[en] letzte[n] heiligste[n]
Bezirk“²²³ zu bewahren. Während seiner Performance im Cabaret wird aus Ball ein
„magischer Bischof“, der einen Ausdruck des Klangs predigt.²²⁴ Diese neue Sprache
soll, wie Schmitz-Emans ausführt, den Dingen selbst verwandt sein und daher in der
Lage, ihr Wesen auszudrücken. Eine Art ursprungsnaher ‚Paradiessprache‘, die
nicht dem Prinzip der Repräsentation verfallen ist.²²⁵ Balls Lautgedichte sind mit-
hin, auch wenn sie das „Interpretationsbedürfnis des Lesers oder Hörers [brüs-
kieren]“²²⁶, seinem eigenen Verständnis nach nicht in einer fremden Sprache ver-
fasst, sondern einer neuen, die die Babelsche Sprachverwirrung und -entfremdung

221 Ball: Flucht aus der Zeit, 105.
222 Schmitz-Emans: Sprache, 133.
223 Ball: Flucht aus der Zeit, 106.
224 In der Ball-Forschung ist zu Recht darauf aufmerksam gemacht worden, dass Balls Inszenie-
rung bei aller Sakralität noch immer auf der Bühne des Kabaretts stattfindet (vgl.: Keith, Thomas.
„Hugo Ball als Lautpoet. ‚magischer Bischof‘ oder Cabaretist?“ Hugo-Ball-Almanach 28 (2004):
35–47).
225 Schmitz-Emans: Sprache, 144– 152.
226 Ebd., 131.

140 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



überwindet. Balls neue Sprache erscheint so als glossolalisch im Sinne des
Pfingstwunders und die Klanggedichte entwerfen einen ganzheitlichen, den Dingen
naturhaft entsprechenden, nicht entfremdeten Ausdruck.²²⁷ Ohne hier ausführli-
cher auf das Dichtungsverständnis Balls und seine Lautgedichte eingehen zu kön-
nen,²²⁸ ist festzuhalten, dass ihr Impetus in der Überwindung der Fremdheit von
Sprache liegt und damit dem Untersuchungsinteresse dieser Studie, die zeigen will,
wie mehrsprachige Texte die Fremdheit von Sprache gestalten, eigentlich zuwi-
derläuft. Dennoch hat die Ball-Forschung immer wieder darauf hingewiesen, dass
auf der Kehrseite von Balls eigenem mystisch gefärbten Verständnis seiner neu
gefundenen Ursprache die Lautgedichte selbst sich als fragmentiertes Sprachma-
terial im Stil der Avantgarde präsentieren.²²⁹ Diesem Pfingsten bleibt Babel einge-
schrieben und die ‚neue Sprache‘ bleibt so gesehen in mehrfacher Hinsicht „Pro-
dukt eben jener Kultur, der sie entkommen will.“²³⁰ Für unseren Kontext heißt das:
Die Lautgedichte bleiben – wohl entgegen Balls Intention – gezeichnet von der
Fremdheit der Sprache und der Vielsprachigkeit, die sie überwinden wollen. Ent-
sprechend besteht ein Interpretationsansatz für Balls Lautgedichte darin, in den
Silbengebilden gezielt verfremdete Nationalsprachen zu entdecken. Insbesondere
für die Anfangsverse von „Karawane“ („jolifanta bambla o falli bambla / grossiga
mpfa habla horem“) fällt dies leicht: „Despite its […] urge toward an imagined
degree zero of language, Karawane spoke in several languages at once: jolifanto
combines the French joli (pretty) and éléphanteau (baby elephant); there is the
obvious Spanish habla (to talk); the Portuguese falli (close to ‘speech’); anlogo (near
logos or ‘word’ in Latin)“²³¹. Die Lautgedichte so zu lesen, ist zugegebenermaßen von
eigenem Reiz; allein in den zitierten Anfangsversen lässt sich zusätzlich zu den
zitierten Vorschlägen von Demos noch bambla als bumble (engl. ‘summen’) oder
bambeln (schweizerdt. ‘baumeln’), grossiga (dt. groß) und horem (lat. hora) entde-
cken. Wie Eckhardt Faul in seinem Kommentar zu den Gedichten festhält, sind
darin neben den europäischen Sprachen auch Anleihen an Indonesisch und Suaheli

227 Vgl. dazu: Robertson, Eric. „Hollaka hollala anlogo bung. Subversive Glossolalie im Dada“.
Genesis Dada. 100 Years of Dada Zurich. Hg. vom Arp Museum Bahnhof Rolandseck, Remagen, in
Zusammenarbeit mit dem Cabaret Voltaire. Zürich: Chronos, 2016. 143– 146.
228 Vgl. dazu:White, Erdmute Wenzel. The Magic Bishop. Hugo Ball. Dada Poet. London: Rochester,
1998.
229 Zur Diskussion von Balls Gedichten in der Spannung der Gattungen Sprachspiel und kultisch-
mystischer Texte vgl.: Brokoff:Geschichte, 520–526; Lange, Norbert. „‘Gadji Beri Bimba‘ – Hugo Balls
Sprachenwunder“. Hugo Ball. Der magische Bischof der Avantgarde. Hg. Michael Braun. Heidelberg:
Das Wunderhorn, 2011. 79–94.
230 Schmitz-Emans: Sprache, 156.
231 Demos, T. J. „Circulations. In and around Zurich Dada“. MIT 105 (2003): 147– 158, hier 153.

2.3 Dada Zürich 141



zu entdecken.²³² So betrachtet sind die Lautgedichte als eine Art interaktives
Sprachspiel angelegt, bei dem Leserinnen und Leser Bestandteile vieler Idiome
entdecken und mit deren Übersetzung ihrerseits dadaistisch anmutende Texte
produzieren können.²³³ T.J. Demos zieht daraus die Schlussfolgerung: Ball „strings
together a caravan of multinational words.“²³⁴ Tatsächlich aber lassen sich darüber,
wie die Textur der Lautgedichte genau zustande gekommen ist, mangels entspre-
chender Notizen oder Textvorstufen Balls nur Vermutungen anstellen.²³⁵ Ball
könnte mit verschiedenen Lexika operiert haben, wie er es für das Finden des
Wortes „dada“ getan haben will, sich vom Vermieter des Cabaret Voltaire, dem
ehemaligen Seemann Jan Martin Ephraim und seinen Erzählungen von Afrikarei-
sen inspiriert haben lassen²³⁶ oder sich, wie es Erdmute Wenzel White für die
„Karawane“ vermutet, von Vokal- und Konsonantenmusik leiten lassen haben.²³⁷
Beschränkt auf die Texte der Lautgedichte selbst lässt sich auch die These vertreten,
dass der Eindruck einer „synthesis of all languages“²³⁸ dadurch erzeugt wird, dass
Ball eine möglichst große Menge an Lautkombinationen anbietet. Eben dadurch
steigt die Wahrscheinlichkeit, dass einzelne Kombinationen sich in bestimmten
Ausdrücken natürlicher Sprachen wiederfinden. In dieser Lesart bestätigen Balls
Gedichte allerdings einematerielle Auffassung von Sprache, die diese in erster Linie
als Kombination von Lauten auffasst. Sie enthielten dann kein den Gegenständen
näheres, nicht-entfremdetes pfingstliches Sprechen, sondern verkörperten besten-
falls eine Art ‘glückliches Babel’, in dem die Signifikanten in ihrem Treiben sich
selbst überlassen werden. Dass sie dabei, wie Demos bemerkt, „from national ho-
mogeneity“²³⁹ befreit werden, ist ein Nebeneffekt ihrer Entbindung aus der auf dem
binären Zeichensystem auffußenden bedeutungsgebenden Ordnung überhaupt.

232 Faul identifiziert u.a. in „Gadji beri bimba“: „loooo“ als loo [Suaheli: Ausdruck der Freude];
„bang“ als bang [Indonesisch: Bank]; „gaga“ als gaga [Suaheli: Kruste]. (Ball, Hugo. Sämtliche Werke
und Briefe. Bd. I: Gedichte. Hg. v. Eckhard Faul. Göttingen: Wallstein, 2007. 219–220).
233 Etwa als Summe der oben vorgeschlagenen Übersetzungen: „Kleine hübsche Babyelefanten
baumeln, aber o, sie versuchen zu summen / mit einem großen mpf spricht ihnen die Stunde“.
234 Demos: „Circulations“, 153.
235 Zur Überlieferung der Lautgedichte vgl. den Editionskommentar von Faul in Ball: Werke Bd. I,
218.
236 Vgl. ebd., 220.
237 White: Magic Bishop, 103– 125.
238 Ebd., 112.
239 Demos: „Circulations“, 153.

142 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



„Poème Simultan“

In ihren literarischen Erzeugnissen betreiben Ball und andere Vertreter von Dada
Zürich vor allem lautmalerische und bruitistische Experimente. Die Arbeit mit
Sprachmischung im Sinne dieser Studie erscheint dabei eher als ein Nebenprodukt.
Als dominantes Kompositionsprinzip findet sie sich in den gemeinsamen Texten
von Richard Huelsenbeck und Tristan Tzara, insbesondere in „Dialogue entre un
cocher et une alouette“ und „L’amiral cherche une maison à louer“. Beide Texte sind
in der Zeitschrift Cabaret Voltaire von 1916 publiziert und werden gleichzeitig von
Huelsenbeck, Tzara und Janco bei den Soireen aufgeführt. Bei dem ersten, in der
Sekundärliteratur kaum je näher beachteten, Text handelt es sich um ein als dra-
matischer Dialog arrangiertes deutsch-französisches Zwiegespräch zwischen
Huelsenbeck in der Rolle des Kutschers (cocher) und Tzara in jener der Lerche
(alouette). Das Gespräch dreht sich um Dada, seine Bedeutung und die geplante
Zeitschrift und hat insgesamt den Charakter eines parodistischen Werbe- bzw.
Ankündigungstextes:

Huelsenbeck (cocher): Was sagt mir Dein Gesang von der Zeitschrift Dada?
Tzara (alouette): Aha aha aha aha (f.) aha aha (decrsc.) cri cri
Huelsenbeck (cocher): Eine Kuh? Ein Pferd? Eine Straßenreinigungsmaschine? Ein Piano?
[…]
Tzara (alouette): Parce que le premier numéro de la Revue Dada paraît le 1 août 1916. […] elle
n’a aucune relation avec la guerre et tente une activité moderne internationale hi hi hi hi.
Huelsenbeck (cocher): O ja, ich sah – Dada kam aus dem Leib eines Pferds als Blumenkorb.²⁴⁰

Bezüglich der Sprachanordnung lässt sich feststellen, dass Huelsenbeck als deut-
scher Dichter der nationalsprachlichen Logik folgend deutsch spricht, der Sprach-
wechsler Tzara seine adaptierte Literatursprache Französisch. Auf Ebene der Fi-
gurenrede könnten die verschiedenen Sprachen zusätzlich die Differenz der
Stimmen von Kutscher/Mensch und Lerche/Vogel hervorheben, wobei es hier evtl.
nicht zufällig ist, dass der mehrsprachige Tzara auch die Stimme der Vögel über-
nehmen kann. Lautmalerische Einschübe finden sich in beiden Stimmen, ganz in
Übereinstimmung mit dem dadaistischen Ansatz, in der menschlichen Standard-
sprache die asemantisch lautlichen Anteile zu exponieren. Folglich verfällt Huel-
senbeck beim Thema Dada ins Lallen: „Huelsenbeck (cocher): Olululu Olululu Dada
ist groß Dada ist schön. Olululu pette pette pette pette pette…“²⁴¹. Eine komische

240 Huelsenbeck, Richard, und Tristan Tzara. „Dialogue entre un cocher et une alouette“. DADA
Zürich. Texte, Manifeste, Dokumente, 132– 133.
241 Ebd.

2.3 Dada Zürich 143



Brechung wird nun dadurch erzeugt, dass die Lerche die Laute der Begeisterung
standardsprachlich französisch versteht und den Kutscher fragt, warum er mit so
viel Enthusiasmus furze: „Tzara (alouette): Pourquoi est-ce-que vous pettez avec
tant d’enthousiasme?“²⁴² Der Dialog endet mit der nun in Versform angeordneten
Ridikülisierung Huelsenbecks als deutscher Poet: „Tzara (alouette): O Huelsenbeck,
O Huelsenbeck / Quelle fleur tenez-vous dans le bec? […] Et vous faites toujours:
pette / Comme un poète allemand“²⁴³. Auf diese Weise betreibt der Text am Schluss
ein Spiel mit Homophonien über Sprachgrenzen hinweg, wodurch sich Sinn
gleichzeitig vervielfältigt und verliert und damit das Konzept des nationalen
Dichters, des „poète allemand“, lächerlich gemacht wird. Wenn man so will, lässt
sich die Pointe des Textes auch so formulieren, dass sich der vermeintlich reine
literarische Ausdruck der Muttersprache für den Anderssprachigen letztlich auch
nicht anders anhört als ein weit weniger hehres körperliches Geräusch.

Stärker und programmatischer als im „Dialogue entre un cocher et une alou-
ette“ wird die Mischung von Sprachen und Geräuschen im Simultangedicht
„L’amiral cherche unemaison à louer“ eingesetzt, daß das Cabaret Voltaire auf einer
Doppelseite als erster Beitrag eröffnet.

Beim Simultangedicht handelt es sich um eine experimentelle lyrische Gattung,
die aus zwei oder mehreren gleichzeitig zu sprechenden Stimmen besteht. In enger
Verbindung mit dem bruitistischen Gedicht werden darin Stimmen und Geräusche
vermischt und so insbesondere der Alltag in der modernen Großstadt eingefan-
gen.²⁴⁴ In ihrer Gestaltung des Simultangedichts fügen Tzara und Huelsenbeck den
Aspekt der Mehrsprachigkeit prominent hinzu und ordnen die verschiedenen
Stimmen je einer Nationalsprache zu. Das bekannteste ihrer Simultangedichte ist
„L’amiral cherche une maison à louer“, das zugleich als einziges dreisprachig ver-
fasst ist.²⁴⁵ Zu den von Huelsenbeck und Tzara gesprochenen deutschen und

242 Ebd.
243 Ebd.
244 Hugo Ball notiert zum Simultangedicht im Tagebuch: „Das ‚Poème Simultan‘ handelt vomWert
der Stimme. […] Die Geräusche stellen den Hintergrund dar […]. Das Gedicht will die Verschlun-
genheit in den mechanistischen Prozess verdeutlichen. In typischer Verkürzung zeigt es den Wi-
derstreit der vox humana mit einer sie bedrohenden, verstrickenden und zerstörendenWelt, deren
Takt und Geräuschablauf unentrinnbar sind.“ (Hugo Ball: Flucht aus der Zeit, 74). Allgemein zum
simultaneistisch-bruitistischen Gedicht und seinen Vorbildern in der französischen und italieni-
schen Avantgarde vgl.: Möbius, Hanno. Montage und Collage. Literatur, bildende Künste, Film, Fo-
tografie, Musik, Theater bis 1933. München: Fink, 2000. 261–270.
245 Henri Béhar zählt insgesamt vierzehn von Tzara (mit‐)verfasste Simultangedichte, von denen
zehn deutsch-französisch, drei einsprachig und eines dreisprachig ist. (Béhar, Henri. „Le Simul-
tanéisme Dada“. Les avant-gardes et la tour de Babel. Hg. Jean Weisgerber. Lausanne: L’Age
d’homme, 2000. 37–48).

144 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



französischen Stimmen kommt als dritte eine englische, die Marcel Janco über-
nimmt und die (im Unterschied zu den anderen) gesungen wird.

Im Simultangedicht treten – noch in stärkeremMaße als beim Lautgedicht – die
schriftliche Version und ihre akustische Realisierung auf der Bühne auseinander.
Im gleichzeitigen Vortrag der Verse von „L’amiral cherche une maison à louer“, der
von Pfeifen und Trommeln ergänzt wurde, muss sich der Text als ein Klang- wo
nicht Lärmteppich präsentiert haben, der nicht ansatzweise vollständig verstanden
werden konnte.²⁴⁶ Hanno Möbius zufolge wird im Simultangedicht die menschliche
Aufnahmekapazität gezielt überfordert, wodurch die bestehende Lücke zwischen
der vielstimmigen Außenwelt und demmenschlichen Vermögen ihrer Verarbeitung
bewusst gemacht werde.²⁴⁷ Bezogen auf die dezidierte Mehrsprachigkeit lässt sich
sagen, dass das Arrangement dazu führt, dass die darin enthaltenen einzelnen

Abb. 1: Huelsenbeck, Richard, Marcel Janco, und Tristan Tzara: „L’amiral cherche une maison à
louer“, Dada Zürich, 130-131.

246 Vgl. dazu: Bock: Zeitschrift, 198–205.
247 Möbius: Montage, 263.

2.3 Dada Zürich 145



Sprachen bestenfalls partiell verständlich und auseinanderzuhalten sind, sich aber
immer wieder in der Kakophonie verlieren. Dieser Effekt von Mehrsprachigkeit
muss dabei als ein durchaus programmatisch gesetzter Kontrapunkt zu jenem
Konzept der Mehrsprachigkeit als Mittel internationaler Verständigung verstanden
werden, das Ball im Cabaret Voltaire eine Seite vorher in seinem Editorial prä-
sentiert hatte.

Vom mündlichen Vortrag weicht die schriftliche Version des Simultangedichts
stark ab. Ist das experimentelle Moment des mündlichen Vortrags die gleichzeitige
Deklamation, die den Effekt der Unverständlichkeit hervorbringt, so wird im
Schriftbild zur vergleichsweise konventionellen Notierung nach Vorbild eines
mehrstimmigen Musikstücks gegriffen. Dabei bleibt die Norm der Linearität ge-
wahrt. Es wird mit anderen Worten hier Wert auf Lesbarkeit gelegt, die Sprach-
verwirrung des mündlichen Vortrags wird entzifferbar als Nebeneinander unter-
schiedlicher Nationalsprachen, durchsetzt mit lautmalerischen Elementen sowie
Pfeif- und Trommelgeräuschen.

Die einzelnen Stimmen unterscheiden sich überdies in ihrer stilistischen Ge-
staltung: Huelsenbecks deutsche Verse sind von regelmäßigen lautmalerischen
Einschüben und Pausen durchsetzt und heben auch sonst eine auditive Dimension
hervor: „Der Affe brüllt die Seekuh bellt im Lindenbaum der Schräg zerschellt ta-
ratata“. Tzaras französische Stimme enthält nur einen lautmalerischen Auftakt
(„Boum boum boum“) und scheint stärker auf die Evokation visueller Bilder ab-
zuzielen: „Autour du phare tourne l’auréole des oiseaux bleuillis en moitiés de lu-
mière“. Jancos Englisch, das im Druck in die Mitte gerückt ist, weicht schon durch
den Hinweis „chant“ von den anderen Stimmen ab und arbeitet stark mit lautma-
lerischen Elementen und auch Wiederholungen. Insgesamt wirkt die englische
Stimme einfacher strukturiert als die anderen, was die These von der dominanten
Stellung des Deutschen und Französischen als Literatursprachen bei Dada Zürich
bestärkt.

Inhaltlich scheinen die drei Texte lose um die Figur des Admirals zu kreisen
und am Schluss münden sie einstimmig in den Befund „L’Amiral n’a rien trouvé“,
womit das negative Ergebnis des im Titel angekündigten Suchprozesses des Admi-
rals nach einer Behausung verkündet wird und das Französische durch Titel und
Schlusssatz gleichsam als Klammersprache erscheint. Dies lässt sich so interpre-
tieren, dass das Gedicht einen unabgeschlossenen Suchprozess gestaltet, an dessen
Ende sich die verschiedenen Stimmen nur darauf einigen können, dass nichts ge-
funden wurde. Bezogen auf die mehrsprachige Anlage des Gedichtes hat Dafydd
Jones gefolgert, dass darüber kein verbindlicher Sinn hergestellt werden kann.
Weiter argumentiert er mit Blick darauf, dass die ‚Klammersprache‘ Französisch
für alle drei Sprecher (den Deutschen Huelsenbeck, die rumänischen Juden Tzara
und Janco) nicht die Muttersprache ist, dass auch die Suche nach einer sprachlichen

146 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Behausung im Nichts endet und das Simultangedicht so die Vorstellung sprachlich
befestigbarer, eindeutiger nationaler Zugehörigkeitsbestimmungen unterlaufen
wird.²⁴⁸

Während diesem Befund grundsätzlich nicht zu widersprechen ist, muss den-
noch auch hier noch einmal darauf verwiesen werden, dass in „L’amiral cherche
une maison à louer“ nicht irgendwelche Sprachen kombiniert werden, wie Jones
und Demos in ihren Apostrophierungen des Gedichtes als „site for multilingual
interactions“²⁴⁹ und „polyphonic babel“²⁵⁰ implizieren. Gerade in der schriftlichen
Version liegen dem Rezipienten stattdessen Verse vor, die, wie Till Dembeck zu
Recht argumentiert hat, ebenso les- und interpretierbar sind wie andere expres-
sionistische Lyrik auch.²⁵¹ Sie sind zudem in drei Sprachen verfasst, die beim
zeitgenössischen Rezipienten des Cabaret Voltaires als geläufig vorausgesetzt wer-
den dürfen. Wäre es den Verfassern primär um die Gestaltung einer Erfahrung von
sprachlicher Fremdheit und Unverständlichkeit gegangen, hätten sie anstelle des
Englischen bspw. leicht das Rumänische oder eine dadaistische Lautkomposition
setzen können. So aber wurden die großen westeuropäischen Sprachen der Zeit
gewählt, die für Publikum und Leserschaft weitgehend verständlich sind. Es sind
allerdings gleichzeitig die Sprachen der feindlichen Hauptkontrahenten im Ersten
Weltkrieg. Hier nun lässt sich gerade in den zwei Modi des Simultangedichtes – dem
unverständlichen mündlichen Vortrag und der lesbaren schriftlichen Version – ein
Kommentar zum Kriegsgeschehen ausmachen: Es sind die drei sich gleichermaßen
als zivilisierte Nationen verstehenden Großmächte, die untereinander eigentlich im
steten kulturellen Austausch waren, zwischen denen nun keinerlei Verständigung
mehr möglich ist und deren sprachliche Gemeinsamkeit nur noch im Moment der
Unsinnsbildung – wie sie die Dadaisten in der Kriegspropaganda anprangern –

besteht. Die drei Stimmen treffen sich deshalb, wie Thomas Keller angesichts des
gemeinsam gesprochenen Schlusssatzes bemerkt, buchstäblich im „rien“, im
Nichts.²⁵² Im Gegensatz zu Ball finden sie keinen tieferen metaphysischen Sinn in
der Vielsprachigkeit. Stattdessen werden gerade in der Überblendung die im Ein-
zelnen vermeintlich verständlichen westeuropäischen Hauptsprachen als von einer

248 Vgl.: Jones: Dada 1916, 152– 174.
249 Demos: „Zurich Dada“, 12.
250 Jones: Dada 1916, 165.
251 In seiner inhaltlichen Interpretation des sich lose um die Figur eines Admirals drehenden
Textes argumentiert Dembeck („Kulturpolitik“, 60–62) überzeugend, dass der Text eine Kriegskritik
enthält, insofern er den Admiral als eine zwielichtige und sittlich-moralisch zweifelhafte Figur
zeichnet.
252 Keller, Thomas. Verkörperungen des Dritten im deutsch-französischen Verhältnis. Die Stelle der
Übertragung. Paderborn: Fink, 2018. 450.

2.3 Dada Zürich 147



Zerstückelung und Sinnzersetzung katastrophalen Ausmaßes ergriffene ausgewie-
sen. Deutsch, Englisch und Französisch werden hier zu Beginn des 20. Jahrhunderts
als in ihrer bisherigen Existenz als grenzüberschreitende linguae francae und in
ihrer internationalen Verständigungsfunktion akut bedroht gezeigt. In „L’amiral
cherche une maison à louer“ verspricht mit anderen Worten das Aufbrechen der
kommunikativen Funktion von Sprache, das Einreißen der Grenzen zwischen ar-
tikulierter Sprache und asemantischen Geräuschen nicht nur – wie bei Ball – eine
Befreiung der Wortkunst von den Zwängen der monolingualen Norm, es verweist
gleichzeitig auch auf die destruktiven Kräfte, die dem Zusammenbruch der Kom-
munikation inhärent sind.

148 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



3 se lengvitsch – Auseinandersetzungen um
Muttersprache und fremde Sprachen im
Schreiben deutschsprachiger Exilautorinnen
und -autoren nach 1933

Literaturhistorisch gesehen erreichen die poetologischen Überlegungen zu Fragen
der Sprachwahl, des Schreibens in einer Zweitsprache oder der Bewahrung der
deutschen Erstsprache sowie die Frage, ob ein Autor oder eine Autorin überhaupt
mehrsprachig sein kann und darf, im Kontext der Exilliteratur einen ersten Hö-
hepunkt. Zu beobachten sind hier erste Umschichtungen im Verständnis von Na-
tionalsprache, Monolingualismus und Muttersprache, wie sie die dann für die Li-
teratur im Kontext anderer Migrationsbewegungen um 2000 prägend werden. Die
Schriften jener deutschsprachigen Autorinnen und Autoren, die nach 1933 bzw. 1938
vor den Nationalsozialisten aus Deutschland, Österreich und der Tschechoslowakei
fliehen und in einem anderssprachigen Land ihre Existenz wieder aufbauen
mussten, sind durchzogen von Reflexionen über die (deutsche) Sprache. Sie the-
matisieren die praktischen und poetologischen Fragen, was es heißt, ein exophoner
Schriftsteller zu sein oder eine Schriftstellerin, die nicht länger in der Erstsprache
schreibt. Immer wieder wird dabei auch die Sorge eines Sprachverlustes artikuliert,
der als mögliche Folge der Verstoßung aufgrund politischer und rassistischer
Gründe aus einer mit einer nationalen Sprache verbundenen staatlichen Gemein-
schaft befürchtet wird.¹ Schriftstellerinnen und Schriftsteller, die in ihrem Her-
kunftsland Deutschland durch Publikationsverbote und Bücherverbrennung
buchstäblich mundtot gemacht wurden und denen in vielen Fällen als Jüdinnen und
Juden mit den staatsbürgerlichen Rechten diskursiv auch das Deutsche als Mut-
tersprache aberkannt wurde,² sehen sich vor die grundsätzliche Frage gestellt, wie

1 Für einen Überblick über verschiedene Positionen von Exilschriftstellerinnen und -schriftstellern
zur Frage von Sprachbewahrung und -wechsel vgl.: Lamping, Dieter. „‘Linguistische Metamorpho-
sen’. Aspekte des Sprachwechsels in der Exilliteratur“. Germanistik und Komparatistik DFG-Sym-
posion.Hg. Hendrik Birus. Stuttgart: Metzler, 1995. 528–540; Kucher, Primus-Heinz. Sprachreflexion –

Sprachwechsel im Exil (2002). https://www.sbg.ac.at/exil/15011.pdf. (15. August 2019); Bischoff, Doerte,
Christoph Gabriel, und Esther Kilchmann: „Sprache(n) im Exil. Einleitung“. Sprache(n) im Exil,9–28.
2 Vgl. dazu die entsprechenden Diffamierungen in einer Flugschrift der deutschen Studentenschaft
von 1933: „JüdischeWerke erscheinen in hebräischer Sprache. Erscheinen sie in deutsch, sind sie als
Übersetzung zu kennzeichnen. Schärfstes Einschreiten gegen den Mißbrauch der deutschen Schrift.
Deutsche Schrift steht nur Deutschen zur Verfügung.“ („Wider den undeutschen Geist!“ (1933). Akten
der Deutschen Studentenschaft. Staatsarchiv Würzburg, I 21 C14/I. https://de.wikisource.org/wiki/Wi
der_den_undeutschen_Geist!. (31. August 2021)). Sowie die Einschätzung Josef Nadlers (Literatur-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-004

https://www.sbg.ac.at/exil/15011.pdf
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist


sich unter diesen Bedingungen in der Emigration³ weiterhin schreiben und leben
lässt. Die Antworten darauf sind vielfältig. Sie reichen vom Aufruf zur unbedingten
Bewahrung des Deutschen in einer vor dem NS gleichsam geretteten Form bis hin
zum dezidierten Sprachwechsel. Dazwischen liegen die Arbeit mit verschiedenen
Formen der Übersetzung sowie ein vorsichtiges Experimentieren mit translingua-
len Öffnungen des Deutschen auf die Sprachen der jeweiligen Exilländer hin. Haben
die unterschiedlichen Positionen zur Frage nach der Auswirkung des Exils auf die
literarische Sprachverwendung etwas gemein, so ist es, dass darin nolens volens das
Konzept einer deutschen Literatur als einheitlicher Nationalliteratur ebenso wie
jenes einer als natürlich gedachten festen Einheit von Muttersprache, Territorium
und diesem als unwiderruflich zugehörig empfundenen Sprecher bzw. Schriftsteller
in die Krise gerät. Damit stellen „Dokumente von Sprache(n) im Exil […] auch ihre
Erforschung vor die Herausforderung, dass sie mit den Ordnungskategorien von
Muttersprachprimat, Sprachreinheit, Nationalsprache und -literatur nicht adäquat
erfasst werden können.“⁴

Trotz der Präsenz der Sprachthematik hat die Erforschung der deutschspra-
chigen Exilliteratur sich lange nicht damit beschäftigt, inwiefern die Emigration
auch eine Auseinandersetzung mit Sprache und Kultur des Exillandes beförderte.
Erst der namentlich von Klaus Dieter Krohn, Doerte Bischoff, Bettina Bannasch und
Susanne Komfort-Hein angestoßene Paradigmenwechsel in der Exilforschung, der
die Schriften der aus Deutschland vertriebenen Schriftstellerinnen und Schrift-
steller nicht länger als Nebenzweig der deutschsprachigen Literaturgeschichte
sieht, sondern als Dokumente, an denen Kulturtransfer, Transkulturalität und die
Überschreitung national(literarischer) Grenzen studiert werden können, hat hier
eine umfassende Veränderung eingeleitet.⁵ Zudem liegen eine Reihe von Fallstu-
dien zur Bedeutung von Mehrsprachigkeit und Sprachwechsel für einzelne Exil-

geschichte, 2): „Wie in einem fremden Volkskörper, so konnten die Juden auch nur in einem fremden
Sprachleibe leben.“
3 Emigration und Exil werden im Folgenden synonym gebraucht, zur Problematik ihrer Trennung
in der Erforschung der Exilliteratur vgl. Bischoff, Doerte. „Exilanten oder Emigranten? Reflexion
über eine problematische Unterscheidung anlässlich einer Lektüre von Werfels ‚Jacobowsky oder
der Oberst’ mit Hannah Arendt“. Literatur und Exil. Neue Perspektiven, 213–238.
4 Bischoff: „Sprache(n)“, 19.
5 Programmatisch zur Neupositionierung der Exilforschung im Feld transkultureller Bewegungen
und literarischen Überschreitungen nationaler Grenzen: Krohn, Claus-Dieter (Hg.). Kulturtransfer
im Exil. Jahrbuch Exilforschung 13. München: Text+Kritik, 1995; Ders. (Hg.). Übersetzung als trans-
kultureller Prozess. Jahrbuch Exilforschung 25. München: Text+Kritik 2007; Bischoff, Doerte, und
Susanne Komfort-Hein (Hg.). Literatur und Exil. Neue Perspektiven; Bischoff, Doerte. „Exil und In-
terkulturalität. Positionen und Lektüren“. Handbuch Exilliteratur. Von Heinrich Heine bis Herta
Müller. Hg. Bettina Bannasch und Gerhild Rochus. Berlin: De Gruyter, 2017. 97– 120..

150 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



autorinnen und -autoren vor. Die teils soziolinguistisch basierten, teils kulturwis-
senschaftlich ausgerichteten Arbeiten machen sichtbar, dass viele Autorinnen und
Autoren nach ihrer Emigration zumindest partiell mehrsprachig wurden (falls sie
es nicht schon durch ihre Herkunft waren), dass eine nicht unbeträchtliche Anzahl
von ihnen zeitweise oder dauerhaft in der Sprache des Exillandes schrieb (und
folglich aus dem Zuständigkeitsbereich der Germanistik herausfiel), dass für fast
alle Autorinnen und Autoren Fragen der Übersetzung eine wichtige Rolle spielten,
dass sich bei vielen Sprachmischung in schriftliche Produkte wie Briefe, Tage-
bucheinträge und Notizen schlich und einzelne schließlich, wenn auch eher in
eingeschränktem Maße, mit Verfahren der Sprachmischung in ihren literarischen
Schriften experimentierten.⁶

Deutlich wird aufgrund dieser Forschungen, dass mit der Erfahrung der Emi-
gration und der in einem anderssprachigen Land sich verändernden Sprachpraxis,
auch nach stilistischen Möglichkeiten zur Gestaltung ebendieser Erfahrung gesucht
wird und überdies die Schreibsprache stärker in den Fokus der Reflexion tritt.
Norman Manea hat argumentiert, dass die Erstsprache in einem anderssprachigen
Land ihre Kommunikationsfunktion verliere, die von der Sprache des Exillandes
übernommen wird.⁷ Dies ziehe eine „soziale Entwertung der Muttersprache“⁸ nach
sich, die nun ihrerseits aus Perspektive des neuen Landes nur noch eine mögliche
(Fremd‐)Sprache unter anderen darstellt. Gleichzeitig werde die Aufmerksamkeit
auf die Besonderheiten der einzelnen Sprachen gelenkt. Angelika Redder und Si-
mone Hein-Khatib haben aus Sicht von Soziolinguistik und Zweitspracherwerbs-
forschung die These vertreten, dass die Erfahrung sprachlicher Fremdheit und die
Notwendigkeit, sich im Alltag rasch eine handlungspraktische Mehrsprachigkeit
anzueignen, bei einigen Autorinnen und Autoren zu einer allgemein sprachkriti-
schen Haltung führte, zu einer verstärkten Reflexion, was Sprache überhaupt sei
und leiste.⁹ Hinzu trete eine Sensibilität in der Wahrnehmung des signifikanten
sprachlichen Materials selbst, sowohl Erst- als auch Zweitsprache(n) würden stär-

6 Wittbrodt, Andreas. Mehrsprachige jüdische Exilliteratur. Autoren des deutschen Sprachraums.
Problemaufriß und Auswahlbiographie. Aachen: Shaker, 2001; Leucht, Robert. Experiment und Er-
innerung. Der Schriftsteller Walter Abish. Wien: Vandenhoeck&Ruprecht, 2006; Utsch: Metamor-
phosen; Hein-Khatib: Mehrsprachigkeit; Willner, Jenny. Wortgewalt. Peter Weiss und die deutsche
Sprache.Konstanz: Konstanz Univ. Press, 2014; Benteler, Anne. Sprache im Exil. Mehrsprachigkeit und
Übersetzung als literarische Verfahren bei Hilde Domin, Mascha Kaléko und Werner Lansburgh.
Berlin: Metzler, 2019; Krutzinna, Leonie. Der norwegische Schwitters. Göttingen: Wallstein, 2019.
7 Manea, Norman. „Anmerkungen zur exilierten Sprache“. Sinn und Form 55.2 (2003): 181–200.
8 Ebd., 194.
9 Redder, Angelika. „Fremdheit des Deutschen. Zum Sprachbegriff bei Elias Canetti und Peter
Weiß“. Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 17 (1991): 34–54.

3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil 151



ker unter dem Aspekt ihrer konkreten Lautlichkeit bzw. ihres Schriftbildes ver-
wandt.¹⁰

Das vorliegende Kapitel will an ausgesuchten Texten nachweisen, dass die
poetologische Reflexion und literarische Gestaltung von Sprache unter der Bedin-
gung des Exils einen doppelten Effekt, einen kultur- ebenso wie einen sprach- und
zeichenkritischen, zeitigt. In der bestehenden literaturwissenschaftlichen For-
schung wurde bislang insbesondere die kulturkritische Seite beleuchtet und her-
ausgearbeitet, inwiefern Texte der Exilliteratur Kritik an hergebrachten Größenwie
Nationalsprache üben und sich in ihnen die Bezüge von Sprache, Nation, Herkunft
und darüber auch Sprecheridentität neu konstellieren.¹¹ Aus der Perspektive ak-
tueller transnationaler Fragestellungen kann so gezeigt werden, wie die Texte aus
der biografischen Erfahrung heraus Fragen nationaler Zugehörigkeit und literari-
scher Produktion neu verhandeln und Bewegungen von Übersetzung, Deterrito-
rialisierung und Transnationalisierung reflektieren.¹² Während diese kulturkriti-
sche Ausrichtung auch in den hier untersuchten Texten durchgängig
nachzuzeichnen ist, gilt es in ihnen gleichzeitig eine sprach- und zeichenkritische
Dimension zu untersuchen, die bislang für die untersuchten Autorinnen und Au-
toren weit weniger Beachtung gefunden hat. Im Folgenden soll in poetologisch
ausgerichteten Essays ebenso wie in literarischen Texten herausgearbeitet werden,
dass aus der Erfahrung des Exils, der Deterritorialisierung, der Konfrontation mit
neuen Sprachen und Situationen der Mehrsprachigkeit, gleichsam ein Auseinan-
dertreten des Zeichens resultiert. Wie im Theorie-Teil dieser Arbeit ausgeführt, ist
die Konfrontation mit mehreren Sprachen dazu geeignet, den Signifikanten in
seiner Materialität, Arbitrarität und Opazität hervortreten zu lassen. Im Anschluss
daran ist in Texten der Exilliteratur aufzuzeigen, wie mit der Schilderung der
Emigrationserfahrung eine grundlegende Sprachkritik verknüpft ist. Mit der Lö-
sung aus dem Nationalsprachparadigma geht mithin eine Lösung aus dem Phono-
logozentrismus einher und eine Hinwendung zur Schrift, zur Gestalt der Zeichen
selbst. Mit der Exilerfahrung verknüpft sich die Einsicht in die Funktionsweise von
Schrift im Sinne Derridas, die immer schon von Expatriierung geprägt ist. Die von
der Forschungsliteratur in vielen Texten vage wahrgenommene „Dichotomie Mut-
tersprache vs. Exilsprache“¹³ ist so bei genauer Betrachtung Ergebnis der krisen-
haften Einsicht, dass mehrere Signifikanten zur Bezeichnung von Sachverhalten
bereitstehen und der Signifikant der Erstsprache mithin ebenfalls als ein solcher

10 Hein-Khatib: Mehrsprachigkeit.
11 Vgl.: Utsch: Metamorphose; Bischoff: „Sprache(n)“; Englund, Axel, und Anders Olsson. „Twenti-
eth-Century Ruptures of Location and Locution“. Languages of Exile, 1– 18.
12 Benteler: Sprache.
13 Ebd., 333.

152 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



erkennbar wird: Eine arbiträre Lautfolge unter anderen, nicht ein als natürlich
empfundener Name, der einen privilegierten Zugang zum Ding gewährte. Gleich-
zeitig steckt eben darin eine literarische Gestaltungsmöglichkeit.

Anschaulich zur Darstellung gebracht findet sich dieser Vorgang in Carl Zuck-
mayers Gedicht „Kleine Sprüche aus der Sprachverbannung“ von 1945, in dem so-
wohl mit textinterner Mehrsprachigkeit gearbeitet als auch auf poetologischer
Ebene ein experimentell anmutendes Bild des Deutschen im Exil entworfen wird.
Der Text wurde zum siebzigsten Geburtstag von Thomas Mann verfasst und ist in
drei nummerierte Abschnitte untergliedert. Er beginnt mit den Schwierigkeiten des
Sprachwechsels:

I. Jeder denkt, sein Englisch wäre gut, / Wenn er nur den Mund verstellen tut. / Jeder hört so
gerne Komplimente, / […] Aber ach, in Deiner stillen Kammer / Spürest Du der Sprachver-
bannung Jammer, / Krampfhaft suchend die korrekte Wendung / Für ‚Beseeltheit‘ und ‚Ge-
fühlsverblendung‘. / Auch scheint’s solches nicht auf deutsch zu geben / Wie: zu seinem Rufe
auf zu leben. / Und Du ziehst betrübt die Konsequenz: / Dort ‚Erlebnis‘ – hier ‚Experience‘.¹⁴

Während der Zweitspracherwerb nach außen abgeschlossen und gut zu funktio-
nieren scheint, besteht darunter doch der „Sprachverbannung Jammer“ fort, der
sich in der Suche nach richtigen Übersetzungen und der Einsicht niederschlägt, dass
bestimmte Ausdrücke unübersetzbar sind und sich dieselben Sachverhalte in ver-
schiedenen Sprachen unterschiedlich darstellen. Zuckmayer entwirft so das Bild
von zwei sich unvereinbar gegenüberstehenden Sprachen. Gleichwohl ist in der
buchstäblichen Übersetzung „zu seinem Rufe auf zu leben“ (wenn auch ironisch)
angedacht, dass aus der buchstäblichen Übertragung neue Ausdrücke gewonnen
werden könnten. Auch das Wort experience lässt sich als zaghafter Versuch eines
Sprachwechsels werten, insofern es über die Großschreibung dem Deutschen ein-
gepasst und überdies über einen Reim ins Gedicht eingebunden wird. Dabei dient
bezeichnenderweise das eingebürgerte Fremdwort Konsequenz als Vermittlung
zwischen dem Deutschen und der Fremdsprache. Die neue Erfahrung der Mehr-
sprachigkeit kann mithin an die in der deutschen Sprache in Gestalt von Fremd-
wörtern erinnerten älteren Kulturbegegnungen anschließen. Teil I endet mit dem
Kehrreim, der das Werk Thomas Manns als Halt in der täglichen Übersetzungs-
anstrengung beschwört: „Welch ein Glück noch, daß man seinen Mann / Im
Stockholmer Urtext lesen kann – !“ Wiederholt am Schluss von Abschnitt II, ver-
weisen diese Verse auf ein kanonisches Werk der deutschsprachigen Literatur, das
allerdings bereits im Exil gedruckt und von dort aus an ebenfalls emigrierte

14 Zuckmayer, Carl. „Kleine Sprüche aus der Sprachverbannung“. Ders. Gesammelte Werke. Bd. 1:
Gedichte. Erzählungen. Frankfurt/Main: Fischer, 1960. 123– 124.

3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil 153



deutschsprachige Leserinnen und Leser verbreitet wird. Es wird damit sozusagen
zum Beweis, dass auch das Deutsche selbst ‚übersetzen‘ und in der Form von Li-
teratur auch in anderssprachigen Ländern weiterexistieren kann. Allerdings, so
impliziert es Abschnitt II, verändere es sich durch diese Transposition ins Exil:

II: Die fremde Sprache ist ein Scheidewasser. / Sie ätzt hinweg, was überschüssig rankt. / Zwar
wird die Farbe blaß, und immer blasser – / Jedoch die Form purgiert sich und erschlankt. // Die
Übersetzung ist ein Wurzelmesser. / Sie kappt und schneidet, wo es keimend wächst.¹⁵

Indem Zuckmayer als Effekt der Konfrontation mit der fremden Sprache das Her-
vortreten der Form beschreibt, registriert er wie die russischen Formalisten und
Roman Jakobson als Ergebnis des Sprachkontaktes ein Hervortreten der sprachli-
chen Materialität und eine Verstärkung der Poetizität. Vom romantischen Konzept
der Verwurzelung – im gesprochenen Wort, im Körper der Mutter und dem Ter-
ritorium der Nation – wird die Sprache dabei allerdings abgeschnitten.¹⁶ Ab-
schließend formuliert Abschnitt III aufgrund der Reduktion auf die Materialität des
Wortes eine neue Gestaltbarkeit: „Und amputiert man Dich bis beinah zu den
Hüften, / So hüpfst Du auf den Händen munter fort. / Es grünt aus Felsgestein – es
blüht aus Grüften. / Der Leib verwest. Lebendig bleibt das Wort.“¹⁷ Sprache muss
mit anderen Worten nicht auf einem Territorium stehen, sondern kann sich auch
kopfüber weiterbewegen. Der „Leib“, die Idee, dass Sprache an einen Körper ge-
bunden sein muss, verwest, das Wort selbst bleibt lebendig, die literarische Pro-
duktivität kann sich auch ohne Terrain und inmitten fremder Sprache weiterent-
wickeln. In der Betonung der Form ebenso wie in der Metaphorik der Schnitte tritt
eine Nähe zu avantgardistischen Schreibweisen hervor, sodass aus der historischen
Erfahrung des Exils an frühere, künstlerisch motivierte Sprachzerlegungen ange-
knüpft wird. Insgesamt entwirft Zuckmayer in seinen „Kleinen Sprüchen aus der
Sprachverbannung“ nicht weniger als das Bild eines literarischen Schreibens, das
die buchstäbliche Zerschneidung seiner Bindung an das Mutter- und National-
sprachparadigma und die daraus resultierende Verstümmelung überlebt und trotz
der Versehrtheit erneut kreativ zu werden vermag.

15 Ebd.
16 Zur Metaphorik vgl.: Bischoff, Doerte. „‘Sprachwurzellos’. Reflexions in exile and rootedness“.
On the Intersection between 18th and 20th Centuries. Hg. Sabine Sander und Ilit Felber. Berlin:
Hentrich&Hentrich, 2015. 195–213.
17 Ebd.

154 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays von Ernst Bloch, Lion
Feuchtwanger, Klaus Mann, Hilde Spiel und Peter Weiß

Im Folgenden sollen essayistische Reflexionen über Fragen des Sprachwechsels, des
Sprachverlustes und Möglichkeiten der Mehrsprachigkeit im Kontext des Exils
diskutiert werden. Dabei geht es einerseits um die Frage, inwiefern sich darin si-
tuationsbedingt eine Distanzierung von der herrschenden nationalsprachlichen
Ordnung abzeichnet, sowie andererseits darum, welches neue Verständnis von
Sprache stattdessen gewonnen wird. Angesichts der überwältigenden Anzahl von
Dokumenten, die emigrierte Autorinnen und Autoren zu diesem Themenkomplex
verfasst haben,¹⁸ war eine Auswahl unumgänglich. Ausgewählt wurden Texte, die
die Frage nach der Sprache ausdrücklich ins Zentrum stellen (während sie in vielen
Reflexionen über das Leben in der Emigration als ein Aspekt unter anderen auf-
taucht) und zudem die konkrete historisch-persönliche Erfahrung des Exils mit
einer darüber hinausweisenden Sprachkritik und / oder weiterführenden poeto-
logischen Positionen verbinden. Die Texte von Ernst Bloch und Lion Feuchtwanger
wurden in der Zeit des engeren Exils bis 1945 verfasst, der von Klaus Mann 1947.
Hilde Spiel und PeterWeiss greifen die Sprachthematik Jahrzehnte nach Kriegsende
erneut auf. Sie zeigen damit, dass die durch die Emigration erzwungene Ausein-
andersetzung mit der eigenen Sprache und die ebenfalls durch die Vertreibung aus
Hitler-Deutschland bzw. Österreich forcierte Mehrsprachigkeit, für die betroffenen
Autorinnen und Autoren auch nach Kriegsende fort dauerte. Das gilt im Falle von
Spiel trotz ihrer Rückkehr nach Österreich und bei dem weiterhin vornehmlich in
Schweden lebenden Weiss trotz seiner erfolgreichen Etablierung in der Literatur
Nachkriegsdeutschlands. Gleichwohl ändern sich die Schwerpunkte in der Refle-
xion von Sprache und Mehrsprachigkeit unter den Bedingungen der Emigration.
Während die früheren Texte stärker die praktischen Schwierigkeiten des Neu-
spracherwerbs thematisieren und sich gleichzeitig an den kulturell vorherrschen-
den Paradigmen von Nationalliteratur und Muttersprache nach Nadler und Weis-
gerber abarbeiten, überwiegen in den späteren Texten bereits die sprachkritischen
oder poetologischen Einsichten, die aus der Erfahrung der Mehrsprachigkeit for-
muliert werden können.

Eines der frühen Dokumente der Auseinandersetzung mit der Frage der
Sprache im Exil ist Ernst Blochs Rede „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“, die er
1939 in New York im Schutzverband Deutscher Schriftsteller hielt und die noch im

18 Vgl.: Bischoff: „Sprache(n)“.

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays 155



gleichen Jahr sowohl auf Deutsch als auch auf Englisch publiziert wurde.¹⁹ Der
Philosoph greift darin die zeitgenössisch geführten Diskussionen um die Frage der
Sprachwahl wie die kulturelle Abgrenzung oder Angleichung in der Emigration auf.
Ausgehend von der Frage, wie der deutschsprachige Schriftsteller im US-Exil wei-
terhin wirken kann, plädiert er ebenso gegen eine restlose Integration in die
amerikanische Mehrheitsgesellschaft wie eine absolute Abkapslung von ihr. Statt-
dessen skizziert er die Idee des Exils als Ort eines produktiven Kulturaustauschs,
der den USA ebenso wie dereinst dem postfaschistischen Europa zugutekommen
soll. Dabei wird, ähnlich wie in einer anderen Rede Blochs im gleichen Jahr auf dem
Congress of American Writers, der Flüchtling als exemplarischer Grenzgänger
verstanden, als paradigmatische Figur der Moderne am Übergang zwischen dem
Alten, dem er noch immer verbunden ist, und dem Neuen, das sich noch nicht
gebildet hat.²⁰ In „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“ wird diese Konstellation
mit Bezug auf die Sprache zugespitzt. Der Vortrag beginnt mit der lapidaren Be-
merkung „[w]ir sprechen nun einmal deutsch“²¹ und somit der Bestimmung der
soziolinguistischen Grundsituation deutschsprachiger Autoren in den USA, deren
schriftstellerische Wirkkraft aufgrund der Sprachdifferenz eingeschränkt sei.²² Es
folgt Blochs Darstellung der amerikanischen Position, die in ihrem Selbstver-
ständnis als „melting pot“ ²³ kein Problem mit verschiedenen Einwanderungs-
gruppen hat, die auch ihre Eigenheiten und Dialekte teilweise bewahren, was aber
gleichzeitig unter der Klammer des Amerikanischen zu passieren habe, wozu
selbstverständlich auch der Erwerb des Englischen gehört. Dies wiederum wider-
spreche dem von den Emigranten mitgebrachten deutschen Selbstverständnis:

Also scheint es allen normal, daß wir hier englisch sprechen und schreiben. […] Doch dem-
gegenüber steht das noch mehr Normale, daß nur wenige Menschen und unter ihnen äußerst

19 Auf Deutsch publiziert wird der Text erstmals 1939 in der in Moskau erscheinenden Zeitschrift
Internationale Literatur: Bloch, Ernst. „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“. Internationale Lite-
ratur (Moskau) 9.6 (1939): 132– 141. Gleichzeitig erscheint eine (kürzere) englische Übersetzung:
Bloch, Ernst. Disrupted Language – Disrupted Culture“. Direction 2 Nr. 8: Exiled German Writers
(1939): 16– 17, 36. Im Folgenden dient die Fassung aus Blochs Werkausgabe von 1970 als Grundlage:
Bloch, Ernst. „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“. Ders. Politische Messungen, Pestzeit, Vormärz.
Bd. 11. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1970. 277–299. Auf bemerkenswerte Abweichungen gegenüber
den beiden früheren Publikationsversionen wird an den entsprechenden Stellen verwiesen.
20 Bloch, Ernst. „Ansprache auf dem Congress of American Writers“ (New York 1939). Ders. Poli-
tische Messungen, Pestzeit, Vormärz. Bd. 11. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1970. 261–269.
21 Bloch: „Zerstörte Sprache“, 277.
22 Ebd.
23 Ebd., 278.

156 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



wenige Schriftsteller je imstande waren, sich in einer fremden Sprache so sicher […] zu be-
wegen wie in der eigenen.²⁴

Susanne Utsch hat in ihrer Lektüre der Rede die These vertreten, dass Bloch darin
einer Muttersprachtheorie Weisgerberscher Prägung das Wort rede. Sie sieht darin
eine Tendenz unter Exilschriftstellern, bei ihren Bemühungen um den Erhalt des
Deutschen im Muttersprachparadigma geradezu gefangen zu sein und sich durch
diese Einstellung auch den Zugang zur Sprache der neuen Umgebung zu erschwe-
ren.²⁵ Neben der zitierten Passage stützt Utsch ihr Argument mit Blochs direkter
Verwendung der Weisgerberschen Terminologie, wenn er schreibt, dass die erst-
sprachlichen Wörter unmittelbar an „Merkwelt“²⁶ und „Anschauung“²⁷ gebunde-
nen seien. Utsch übersieht dabei allerdings, dass Bloch von Beginn an ebendiese
Muttersprachtheorie als eine kulturell geprägte und nicht als eine universal gültige
begreift. Ihr stellt er jene der amerikanischen Einwanderungsgesellschaft gegen-
über. Dass beide Vorstellungen nun aufeinandertreffen, zeigt sich in obigem Zitat
zunächst in dem Lapsus „das noch mehr Normale“. Es handelt sich dabei um eine
grammatikalisch falsche Formulierung, die offensichtlich auf einer buchstäblichen
Übersetzung aus dem Englischen beruht („even more normal“²⁸). Ob es sich dabei
um eine bewusste Setzung handelt oder einen tatsächlichen Fehler, ist hier nicht
entscheidend. Entscheidend ist, dass durch die Mischbildung die anschließend re-
ferierte Position der Unmöglichkeit des Sprachwechsels ironisiert und stattdessen
en passant vorgeführt wird, wie leicht sich eine zunächst fremde Sprache in die
eigene einschleichen kann. In Blochs Rede ist dies durchaus Programm, insofern
fortgesetzt englische Ausdrücke (ohne eine Markierung durch Anführungszeich-
nung oder Kursivierung) integriert werden: Zum „melting pot“²⁹ gesellen sich
„Merry Xmas“³⁰, „prosperity“³¹, „education“³², „still unsold wilderness“³³ und

24 Ebd., 279.
25 Utsch, Susanne. „‘In einer fremden Sprache gestalten kann man nicht‘. Der prägende Einfluss
von Muttersprachideologien der 1920er und 1930er Jahre auf die Sprachbewahrungstendenz der
Exilintellektuellen“. Sprache(n) im Exil, 29–50.
26 Bloch: „Zerstörte Sprache“, 280.
27 Ebd., 281.
28 In der amerikanischen Version lautet die Stelle, ebenfalls etwas holprig, „there is the still more
normal fact“ (Bloch: „Disrupted Language“, 16).
29 Bloch: „Zerstörte Sprache“, 278.
30 Ebd., 278.
31 Ebd., 279.
32 Ebd., 293.
33 Ebd., 295.

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays 157



„dreams of a better life“³⁴. In der deutschen Erstpublikation der Rede verwendet
Bloch weniger englische Wörter, in der späteren Version wird damit das Anliegen
einer Öffnung auf die Sprache des Exillandes hin betont. Mit Blick auf das Verfahren
der Sprachmischung zeigt sich gleichzeitig, dass Bloch in seiner Rede nach einem
dritten Weg zwischen der unbedingten Bewahrung der Muttersprache und der
vollkommenen Assimilation an das Englische, wie sie die US-amerikanische Kultur
fordert, sucht. Mit Blick auf das Hauptwerk des Philosophen, das 1938 im Exil be-
gonnene Prinzip Hoffnung, lässt sich argumentieren, dass der Vortrag durchaus
Spuren einer utopischen Auslegung von Sprache aus der Situation des Exils heraus
birgt. Was Bloch eingangs als Sachverhalt im Sinne der Sprachbewahrung- und
Muttersprachvorstellung anführt, wäre dann weniger als unreflektierte Affirmati-
on derselben zu lesen, denn als eine typisch Blochsche Ausgangssituation, von der
aus ein Sinn für ein Zukünftiges entwickelt werdenmuss, was als ein Prozess auf ein
Offenes hin gedacht wird.³⁵ In diesem Sinne hat Falko Schmieder argumentiert,
dass Bloch in „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“ eine Vermittlung von euro-
päischen und amerikanischen Idealen vorschwebt. Trotz seines öffentlichen Be-
kenntnisses zum politischen System der Sowjetunion stelle die amerikanische Po-
litik und Kultur für Bloch die Möglichkeit einer Öffnung für die europäische
Denkweise und somit den Ankerpunkt einer Utopie dar.³⁶ Die Begegnung mit einer
anderen Weltsicht, der die deutschen Flüchtlinge in den USA unweigerlich ausge-
setzt sind, wird für Bloch mithin zum Hoffnungsmoment. Dies gilt auch auf Ebene
der Sprache, auf der er in der Rede in der Konfrontation mit dem Englischen ein
ebensolches Hoffnungsmoment für das Deutsche ausmacht. Denn dieses sieht er als
Kultursprache in unmittelbarer Gefahr: „Intra muros et extra ist sie [i. e. die
deutsche Sprache, Anm. E.K.] bedroht: in Deutschland droht sie zu ersticken, im
Ausland zu erfrieren.“³⁷ Die deutsche Sprache ist in NS-Deutschland „des Teufels
geworden, der Teufel ist der Vater der Lüge, ihr allein soll sie dienen. Schleim und
Schwulst, Nebel und Gebrüll, Schwachsinn und Elefantiasis der Superlative dienen
der Demagogie. […] Worte verlieren ihren Sinn, Krieg heißt Frieden, Pogrom Not-
wehr, der Lustmörder Führer.“³⁸ Während der Verfall des Deutschen als Kultur-
sprache in ihrem Territorium allen vor Augen stehe, ist sie nach Bloch aber auch im

34 Ebd., 299.
35 Müller-Schöll, Ulrich, und Francesca Vidal. „Ernst Blochs ‚neue Philosophie‘ des ‚Neuen‘“. Ernst
Bloch. Das Prinzip Hoffnung. Hg. Rainer E. Zimmermann. Berlin: De Gruyter, 2017. 9–34.
36 Schmieder, Falko. „No Place Yet. Ernst Bloch’s Utopie in Exile“. „Escape to Life“. German Intel-
lectuals in New York. A Compendium on Exile after 1933. Hg. Eckhart Goebel und Sigrid Weigel.
Berlin: De Gruyter, 2012. 128– 141.
37 Bloch: „Zerstörte Sprache“, 292.
38 Ebd.

158 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



Ausland in Gefahr, weil sie vom Volk abgeschnitten sei. „Was würdig ist, deutsche
Literatur genannt zu werden, ist zur Zeit ohne Volk.“³⁹ Während der Gedanke, dass
Schriftgut der Einbettung in eine Sprachgemeinschaft bedürfe, wieder als Teil einer
nationalsprachlichen Vorstellung gelesen werden kann, zieht Bloch aus der Situa-
tion doch einen anderen Schluss: Die deutsche Sprache selbst und ihre Literatur
müssen bewusst emigrieren „und das neue Zentrum […] ist größtenteils, for the
time being, Nordamerika.“⁴⁰ Dies meint nun aber eben gerade nicht – wie bereits
der englische Einschub signalisiert – ein abgekapseltes Exil. Es meint, dass die
deutsche Literatur ihre Sprache nicht aufgeben, sondern vielmehr produktiv nut-
zen soll, dass sie wider Willen in eine andere Kultur und Sprache geworfen wurde.
Bloch erläutert die vielfältigen Ansatzmöglichkeiten für einen produktiven Kul-
turaustausch, von dem sowohl Amerika als auch die Emigranten und mit ihnen das
nach dem Faschismus neu aufzubauende Europa profitieren könnten. Dabei wird
der kulturelle Transfer zur Grundlage einer Hoffnung auf bessere Verhältnisse auf
beiden Seiten des Atlantiks. Bloch schreibt am Ende seiner Rede: „Lincoln sagte in
seiner Gettysburger Ansprache, vor einer der schwersten Schlachten gegen die
Sklavereistaaten: ‚All with the people, through the people, for the people, this faith
shall not perish from the earth.‘ Im Gegenteil, dieser Glaube soll wie in Amerika so
in Europa erst noch wirklich werden.“⁴¹ Spätestens hier sollte klar geworden sein,
dass Blochs Ausführungen zur deutschen Exilliteratur in den USA nicht als voll-
kommen verhaftet in der Mutter- und Nationalsprachtheorie, wie sie noch bis in die
1960er Jahre in Deutschland prägend bleibt, gelesen werden können Vielmehr
entwickelt der Text ein Gedankenexperiment, in dem eine Emigration des Deut-
schen selbst in die USA entworfen und die mitgebrachte Nationalsprache zum
Medium des Kulturaustauschs wird. So gelesen wird Blochs Text zu einem inter-
essanten Dokument für die Frage, ob denn eine bestimmte Nationalsprache (das
Deutsche) auch abgelöst von ihrer Bindung an die Nation und von einzelnen
Sprechern in eine anderssprachige Umgebung übertragen weiterexistieren kann.
Bloch fordert dies explizit, wenn er für eine „ausländisch geschriebene und ge-
dachte Amerika-Literatur“⁴² bzw. in der amerikanischen Version eine „American

39 Ebd.
40 Ebd., 293.
41 Ebd., 299. In den ersten Publikationen der Rede fehlt das Lincoln-Zitat, der Schluss lautet statt-
dessen: „Wir schaffen auf der Grenze zweier Zeitalter, und wir schaffen als rechtmäßige Grenz-
existenzen, als Deutsche in Amerika, an dem einen, was not tut: an den rights of men“ (Bloch:
„Zerstörte Sprache“ [1939], 141). Bzw.: „We, Germanwriters in America, are frontier-men in a doubly
legitimate sense – both temporally and spatially and we are working at the one necessary task: the
realization of the rights of man“ (Bloch: „Disrupted Language“, 36).
42 Bloch „Zerstörte Sprache“, 295.

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays 159



literature in the German language“⁴³ wirbt. Der Philosoph erkundet hier konkret
Wege der Hybridisierung und Übersetzung jenseits der Antipoden Sprachbewah-
rung und -assimilation. Dabei soll das Deutsche gewissermaßen selbst in Bewegung
gebracht werden und Raum für kulturelle Begegnungen ermöglichen. Auf stilisti-
scher Ebene wird diese Forderung durch den gezielten Einschub englischer Wörter
begleitet, die weder durch Anführungszeichen noch Kursivierung vom Text abge-
setzt werden. Demonstriert wird so, dass sich auch die deutsche Sprache in der
Beschäftigung mit amerikanischem Gedankengut wie Alltagskultur ändert, neue
Ideen und Bezeichnungen aufnimmt und somit eine lebendige Beziehung zur an-
derssprachigen Umgebung eingeht, ohne dass sie dadurch aufgegeben würde. Auch
bei Bloch findet sich die Vision einer sich bewusst im Exil befindlichen deutsch-
sprachigen Literatur, deren Sprache im Sinne Kafkas ‚jargonisiert‘, insofern sie
Wörter der kulturellen Kontexte, durch die sie hindurchgeht, integriert. Literatur-
historisch näher liegt der Bezug auf Adornos Theorie der Fremdwörter. Auch Bloch
verwendet in seiner Rede in Gestalt von lateinischen und französischen Ausdrü-
cken herkömmliche deutsche Fremdwörter, die er bewusst um durch das Exil
hinzugekommene neue englische erweitert. Auch sie wären – ungeachtet der er-
heblichen Differenzen zwischen Bloch und Adorno – mit Adorno als Teil der Vor-
stellung einer Sprache „ohne Erde“ beschreibbar, als Stellen, an denen sich das
Deutsche auf das Fremde hin öffnet und somit als Spur einer„besseren Ordnung“⁴⁴.

Insgesamt zeichnet sich in Blochs frühem Text zur Verbindung von Sprache
und Exil ein Grundmuster ab, das auch in späteren poetologischen Aufarbeitungen
des Themas wieder zu entdecken ist. Dieses Grundmuster betrifft freilich nicht die
Argumentation selbst oder die ihr zugrunde liegenden politischen Einstellungen,
die unter den Exilautoren teilweise erheblich variieren. Es betrifft aber, wie im
Folgenden anhand von Texten Lion Feuchtwangers und Klaus Manns gezeigt wer-
den soll, die Bewegung zwischen der Bindung an hergebrachte Vorstellungen wie
des Mutter- und Nationalsprachparadigmas einerseits und dessen Überschreitung
und kreativer Neubestimmung von Sprachzugehörigkeit unter dem Eindruck des
Exils andererseits.

In seinem Essay „Der Schriftsteller im Exil“ von 1943 bestimmt Lion Feucht-
wanger neben den ökonomischen Problemen die Hauptschwierigkeit der Emigra-
tion darin, „abgespalten zu sein vom lebendigen Strom der Muttersprache.“⁴⁵ Die
Metaphorik des „lebendigen Stroms“ weist ebenso wie die Bindung der schrift-
stellerischen Tätigkeit an das gesprochene Wort und die Behauptung „[i]n einer

43 Bloch: „Disrupted Language“, 36.
44 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
45 Feuchtwanger, Lion. „Der Schriftsteller im Exil“. Ders. Ein Buch nur für meine Freunde. Frank-
furt/Main: Fischer, 1984. 533–538, hier 535.

160 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



fremden Sprache dichten, in einer fremden Sprache gestalten kann man nicht“⁴⁶,
eine hohe Bindung an das Konzept der Muttersprache und Sprachgemeinschaft
auf.⁴⁷ Gleichzeitig aber sieht Feuchtwanger die Kreativität im Exil auch befördert,
da „dem Schriftsteller im Exil eine ungeheure Fülle neuen Stoffes und neuer Ideen
zu“⁴⁸ strömten. Letztlich erweise deshalb auch „der erzwungene ständige Kontakt
mit der fremden Sprache, über den ich vorhin so laut zu klagen hatte, sich am Ende
als Bereicherung“⁴⁹. Das eigene Wort werde ständig am fremden kontrolliert und
sei letzteres treffender, so sei der Autor mit der eigenen Sprache nicht mehr zu-
frieden, „schärft, feilt und poliert an dem Vorhandenen so lange, bis es ein Neues
geworden ist […] Jeder von uns hat glückliche Wendungen der fremden Sprache
seiner eigenen eingepaßt.“⁵⁰ Kreative Spracharbeit gründet am Schluss von
Feuchtwangers Überlegungen mit anderen Worten nicht mehr in der tiefen Ver-
bindung mit der Muttersprache und deren nationaler Gemeinschaft, sondern ent-
steht aus der Übersetzung. Dabei kann sich die Sprache auch im Exil weiter er-
neuern: Dies passiert dann zwar nicht aus dem gesprochenen Wort der
Muttersprachgemeinschaft heraus, wohl aber aus Übersetzungen der Umgebungs-
sprache und somit aus einer aktiven Haltung des Kulturtransfers heraus.

Klaus Mann geht als Autor anders mit der Sprachthematik um als Bloch und
Feuchtwanger, insofern er in seinem US-amerikanischen Exil den Wechsel ins
Englische vollzieht und so zum zweisprachigen Autor wird.⁵¹ Trotzdem reflektiert
auch er 1947 in seiner Schrift „Das Sprach-Problem“ über die Bindung der Literatur
an die Erstsprache und deren mögliche Überwindung. Dazu zitiert er zunächst in
kritischer Absicht den unter Exilautoren und –autorinnen weit verbreiteten Topos:
„Das Vaterland kann man verlieren, aber die Mutter-Sprache ist der unverlierbare
Besitz, die Heimat der Heimatlosen.“⁵² Bemerkenswert ist, dass Mann die in diesen
Bildern implizit vorhandenen Assoziationen zu Familien- und Geschlechterkon-
struktionen hervorkehrt: „Sogar wenn uns der Vater verstößt, die Mutter wird uns
stets die Treue halten. Ihr Segen ist mit uns, auch in der Fremde. Wenn man Glück
hat, findet man ein zweites Vaterland. Aber findet man auch eine zweite Sprache?
Lässt die Mutter-Sprache sich je vergessen? Oder können wir zwei Sprachen haben

46 Ebd., 536.
47 Vgl. Utsch: „In einer fremden Sprache“.
48 Feuchtwanger: „Schriftsteller“, 537.
49 Ebd., 537.
50 Ebd., 538.
51 Vgl. Utsch: Metamorphose.
52 Mann, Klaus. „Das Sprach-Problem“. Ders. Heute und morgen. Schriften zur Zeit. Hg. v. Martin
Gregor-Dellin. München: Nymphenburger, 1969, 287–292, hier 287.

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays 161



– zwei Mütter?“⁵³ Letzteres ist hier als eine rhetorische Frage formuliert, die mit
Blick auf die Biologie und die sozialen Geschlechternormen der Zeit eigentlich mit
‚nein‘ beantwortet werden müsste. Klaus Mann und sein erfolgreicher Sprach-
wechsel legen aber gleichzeitig nahe, dass sie gegen alle rhetorische und kulturelle
Regel genauso gut mit ‚ja‘ beantwortet werden könnte. Mann zeigt hier nicht nur,
dass die Vorstellung von der Muttersprache an andere kulturelle Vorstellungen –

jene von der Eindeutigkeit der Herkunft über die Figur der Mutter und die Größe
des Vaterlandes – gebunden ist. Er deutet an, dass eine Distanzierung von der Idee
der Muttersprache auch ebendiese familiären und nationalen Bindungen relati-
vieren kann. Die Emphase, mit der er die befreiende Wirkung des Sprachwechsels
beschreibt, ist vor diesem Hintergrund zu verstehen: Er ist das Mittel, der „be-
schwerlichen Mutter und Tyrannin“⁵⁴ die Treue zu kündigen, die „geliebt[e] Fes-
sel“⁵⁵ zu lösen. Leicht allerdings sei dies nicht, wie Manns Vergleich mit einer
„psychologischen Spaltung, ein[em] schizophrenen Prozess“⁵⁶, der die bisherige
Weltsicht und das Selbstbild grundsätzlich in Frage stelle, deutlich macht. Hier ist
Mann bereits nahe an den poetologischen Reflexionen mehrsprachiger Autorinnen
und Autoren um 2000, die ebenfalls in der Zweisprachigkeit das Potential zum
Perspektivwechsel ausmachen. Wie diese sieht auch Mann eine Korrespondenz
zwischen der Entfremdung, die der Sprachwechsel produziert, und dem literari-
schen Schreiben, insofern es auch hier darum gehe, die Sprache stets neu umzu-
gestalten und aus einer feststehenden Ordnung zu lösen: „Aber Zweifel und Unge-
wißheit bleiben einemwohl nie erspart, in welcher Sprache man sich auch bemüht.
Der englische Dichter T.S. Elliot – ein Meister, der in seiner eigenen Zunge schreiben
darf – kämpft mit dem Wort […] wie einer, der sich auf eine neue Sprache umzu-
stellen versucht.“⁵⁷ Am Schluss des Aufsatzes setzt Mann mithilfe eines englischen
Zitates den Sprachwechsel als bestimmte Ausprägung einer Spracharbeit ins Bild,
die ein Dichter grundsätzlich zu leisten hat: „‘For us‘ sagt der Dichter, ‚there is only
trying. The rest is not of our business.‘ Ein gutes Wort, das wir uns merken sollten –

gleichgültig inwelcher Sprache.“⁵⁸ Insgesamt ist so im Aufsatz eine Verschiebung zu
beobachten vom Konzept einer als natürlich und besitzbar erachteten und unter
den Angehörigen einer Gemeinschaft geteilten Muttersprache hin zu einer Sprache
der Literatur, die immer wieder aufs Neue gewonnen werden muss und insofern

53 Ebd., 187.
54 Ebd., 289.
55 Ebd.
56 Ebd., 291.
57 Ebd., 292.
58 Ebd.

162 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



immer schon eine strukturelle Affinität zum Erwerb einer fremden Sprache auf-
weist.

Eine ähnliche Position findet sich in Hilde Spiels Vortrag über das Schriftstel-
lern in zwei Sprachen, den sie 1973 auf einer Tagung des jugoslawischen Schrift-
stellerverbandes in Piran hielt. Auch die aus Wien emigrierte und nach Kriegsende
zurückgekehrte Autorin spricht davon, dass der Zweitspracherwerb im Exil eine
„Art von Schizophrenie“⁵⁹ und eine „Veränderung der Persönlichkeit“⁶⁰ mit sich
bringe und knüpft damit die Erstsprache eng an die Verfassung der persönlichen
Identität, die sich entsprechend mit einem Sprachwechsel ändere. Spiel, die in ih-
rem Londoner Exil zeitweise Englisch und nach 1945 wieder Deutsch schrieb, sieht
in der Mehrsprachigkeit folglich eine verändernde Kraft, die nicht nur biografisch,
sondern auch literarisch wirkt. So sei die im Exil erworbene Zweisprachigkeit
letztlich auch maßgeblich an der Formung ihres deutschsprachigen Literatur-
schaffens beteiligt gewesen. Durch die erworbene Zweisprachigkeit, so die Autorin,
habe sie eine klarere Sicht sowohl auf die Beschaffenheit der Sprache als auch auf
die Wirklichkeit bekommen: „Jedes Gewebe vonWorten […] ist ein anders gearteter
Filter, durch den ein Destillat der Wirklichkeit zu gewinnen ist. […] Aber wer die
Realität nicht nur durch einen, sondern durch mehrere Filter siebt, der hat zuletzt
die feinste und reinste Essenz gewonnen.“⁶¹ Die Mehrsprachigkeit sensibilisiert
hier, wie in den im Theorie-Teil diskutierten strukturalistischen und formalisti-
schen Ansätzen, für das Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit, indem es letztere
als immer schon sprachlich vermittelte und geformte erkennbar macht. Gleichzeitig
artikuliert Spiel hier bereits eine Position, wie sie in den poetologischen Reflexio-
nen von Mehrsprachigkeit um 2000 verbreitet ist, in denen das Vorhandensein
mehrerer Bezeichnungen für einen Sachverhalt als Erweiterung von Perspektiven
und demzufolge genauerer Erkenntnismöglichkeit gedeutet wird.

Von besonderem Interesse ist für diese Studie schließlich Peter Weiss‘ anläss-
lich der Entgegennahme des Lessingpreises am 23. April 1965 in Hamburg gehaltene
Rede „Laokoon oder Über die Grenzen der Sprache“. Weiss verknüpft darin die
exilbedingte Erfahrung des Sprachverlustes mit einer allgemeinen Sprachkritik und
darüber hinaus mit der Reflexion von Poetizität und sprachlicher Materialität. Die
Rede beginnt mit einer allgemein gehaltenen Überlegung zu Vorgängen des
Schreibens und Lesens, Sprechens und Verstehens, wobei diese Vorgänge gleichsam
von außen zu erfassen versucht werden: „Überall bewegen sich Münder, stoßen
Wörter aus, überall flattern Ohren und fangen die Wörter auf […] Schreibende

59 Spiel, Hilde. „Das vertauschte Werkzeug. Schriftsteller in zwei Sprachen“. Literatur und Kritik 79
(1973): 549–552, hier 552.
60 Ebd.
61 Ebd.

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays 163



fügen ihre Schriftzeichen auf Papieren aneinander“⁶². Dieser Blick auf Sprache
zieht sich durch die Rede, wenn Weiss die Propagandasprache des NS als eine
dröhnende, sich mit „fetten Buchstaben breit“⁶³ machende beschreibt, den Zweit-
spracherwerb im Exil mit „lallen“⁶⁴, „Fuchteln“⁶⁵ und Stolpern zwischen den
Wörtern verbindet, den Verlust der Erstsprache als Rückverwandlung in „Rebus-
zeichen“ fasst und schließlich die Wiederaneignung von Sprache als „Werkzeug“⁶⁶
darstellt. Weiss‘ Sprachauffassung korreliert so mit avantgardistischen Ansätzen.⁶⁷
Das Spezifische seines Ansatzes aber besteht darin, dass er diese formale, materiell-
konkrete Sicht auf Sprache, in der diese vom Versprechen der höheren Bestimmung
der Sinnhaftigkeit gelöst werden soll, als Resultat der historischen Erfahrung der
Ausstoßung aus der Sprachgemeinschaft beschreibt.⁶⁸ Einst habe sich das Kind in
die Muttersprache eingebettet gefühlt: „Die Sprache, die er spricht, gibt seine Zu-
sammengehörigkeit wieder mit den Dingen, die ihn umgeben. […] Mit allen, die hier
leben, liest er die Straßenschilder […]. In dieser Situation […] des Wohnens in einer
Sprache, könnte er bleiben. Die Sprache streckt sich weithin.“⁶⁹ Dann aber beginnt
diese nationale Sprachgemeinschaft Einzelne auszustoßen, ein Vorgang, den Weiss
als einen zunächst sprachlichen beschreibt, er sei als „Fremdkörper“⁷⁰ bezeichnet
worden, seine Worte für „ungültig“⁷¹ erklärt. Schließlich ist er „als Sprecher nicht
mehr intakt. Für die andern ist er nur noch ein Ding.“⁷² In dieser Perspektive kann
nicht davon die Rede sein, dass eine Muttersprache ins Exil mitgenommen wird,
vielmehr geht hier der Entzug des Mitspracherechtes, der Stimme, der Flucht vor-
aus. Jene, denen die Flucht gelingt, „gerieten in Gebiete, in denen sie Sprachlosigkeit
überkam.“⁷³ Nicht nur, weil hier eine andere Sprache gesprochen wird, sondern
auch, weil ihre eigene Sprachfähigkeit durch die Absprache ihrer Rechte zur Mit-
sprache im Herkunftsland nachhaltig beschädigt wurde. Auf dieser Basis wird der

62 Weiss, Peter. „Laokoon oder Über die Grenzen der Sprache“. Ders. Rapporte. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1968. 170– 187, hier 170.
63 Ebd., 175.
64 Ebd., 177.
65 Ebd.
66 Ebd., 186.
67 Vgl. Willner: Wortgewalt, 13.
68 Dabei gehört es zur Besonderheit des Textes, dass diese Erfahrung nicht direkt als die in der NS-
Zeit in Deutschland gemachte benannt wird, obwohl sie sofort als solche erkennbar ist. Ebenso
wählt Weiss nicht die Ich-Form sondern das abstrahierende „er“.
69 Weiss: „Laokoon“, 173– 174.
70 Ebd., 174.
71 Ebd.
72 Ebd., 175.
73 Ebd., 176.

164 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



Zweitspracherwerb als Wiederholung der infantilen Situation des Spracherwerbes
ins Bild gesetzt. Der Exilierte wird „zurückversetzt in sein erstes verdunkeltes
Zimmer“⁷⁴ und muss sich aufs Neue mit der initialen Fremdheit der Sprache aus-
einandersetzen, „lallen und stammeln“⁷⁵, während sich die Kenntnis der ersten,
nun nicht mehr gesprochenen, Sprache allmählich zersetzt. Gleichzeitig eröffnet
sich aber auch eine neue „Freiheit“⁷⁶, indem es nun eben nicht mehr um ein er-
neutes Hineinwachsen in eine Sprachgemeinschaft geht, sondern die Zweitsprache
sich mit der Erstsprache vermischt und dadurch eine ganz neue Fähigkeit zur
Bildschöpfung entsteht. Entscheidend in unserem Zusammenhang ist schließlich,
dass durch die wiederholte Erfahrung des Spracherwerbs unter anderen Vorzei-
chen ein anderes Konzept von Sprache gewonnen wird. An die Stelle der affektiv
besetzten, organisch und umfassend erlebten Muttersprache tritt das pragmatische
Konzept der Wörter als „Formeln“⁷⁷ und „Werkzeuge“⁷⁸. Mit diesem Verständnis
kann er sich schließlich auch der alten Erstsprache wieder bedienen, nicht als einer
‚Muttersprache‘ im emphatischen Sinne, sondern als einer Sprache unter anderen
zur Erfassung der Dinge, einem „Werkzeug zwischen anderen Werkzeugen“⁷⁹.
Dabei bleiben allerdings die persönliche Erfahrung und die darüber vermittelte
theoretische Erkenntnis präsent, dass Sprache überhaupt und das Deutsche im
Besonderen ein Moment der Fremdheit, der Gewalt und der Gefahr des Verstum-
mens in sich trägt: „Unter jedemWort, das er in seiner Schrift festzuhalten vermag,
liegen die Anfangsgründe des Wortes, es liegt ein Stammeln und Lallen in jedem
Wort, und tiefer darunter noch sind unartikulierte Geräusche herauszuhören, ein
Zungenschlagen, ein Lippenklappern, und in der Machtlosigkeit ist der Schrei und
dann nur noch die Stille.“⁸⁰ Diese werkzeughafte Sprache ist gleichzeitig eine durch
die eigenen Erlebnisse in Deutschland traumatisierte. Die Erfahrung der Verfolgung
und des Verstummens lässt dabei erkennen, dass jede Sprache mit Stummheit und
vorsprachlichen Geräuschen genealogisch verbunden ist und diesen immer wieder
aufs Neue abgerungen werden muss. Gerade in diesem Sinne ist Weiss‘ Werkzeug-
Sprache auch eine, die die Verbindung jeder Sprache aus der Stummheit und den
vorsprachlichen Geräuschen in Erinnerung behält – und diesen immer wieder neu
abgerungen werden muss. Schließlich ist es eine Sprache des Schreibens und der

74 Ebd., 177.
75 Ebd.
76 Ebd., 176.
77 Ebd., 183.
78 Ebd.
79 Ebd., 186.
80 Ebd., 170.

3.1 Sprachwechsel in Reden und Essays 165



Zeugenschaft.⁸¹ Eine Sprache, die „nirgendwo mehr einen festen Wohnsitz hat“⁸²
und sich somit über ihre Freiheit und Beweglichkeit beschreiben lässt, bedeutet
freilich auch den Verlust und Entzug der Sicherheit und Selbstverständlichkeit, die
Konzepte der Nationalliteratur und ihrer Territorialisierung einst boten. Ganz in
diesem Sinne beschließt rund zehn Jahre nach Weiss auch Jean Améry seinen
kurzen Artikel „Das Leben zwischen den Sprachen“ mit dem Fazit: „Das Leben
zwischen den Sprachen ist schwierig und ermüdend. Aber wer es einmal gelebt hat,
würde dennoch nicht wieder heimkehren wollen in eine Muttersprache, hinter
deren Grenzen kein Land mehr liegt.“⁸³ Letzte Formulierung zeigt noch einmal,
dass die durch die Emigration erzwungene Erfahrung der Trennung von Mutter-
sprache und Territorium eine irreversible ist, die die Sicht auf Sprache unweiger-
lich verändert und das Konzept ihrer nationalen Territorialisierbarkeit hinter sich
lässt.

3.2 Textinterne Mehrsprachigkeit zwischen avantgardistischen
Formen und Exildarstellung bei Konrad Merz und Mascha
Kaléko

Trotz der starken Präsenz der Sprachthematik in den Reflexionen der Emigration,
der Wichtigkeit der Übersetzung und der gar nicht so kleinen Anzahl von in der
Sprache des Exillandes publizierten Texten,⁸⁴ spielen Verfahren von Sprachmi-
schung im Literaturschaffen der Exilautorinnen und -autoren eine eher marginale
Rolle. Der Grund dafür ist wohl in erster Linie in den (literatur‐)sprachlichen
Standards der Zeit zu sehen, denen Sprachmischung sowie ‚unkorrekte‘ buchstäb-
liche Übersetzungen und Hybridbildungen als minderwertig galten.⁸⁵ Während

81 Vgl. dazu: Willner: Wortgewalt.
82 Weiss: „Laokoon“, 187; Ein ähnlicher Gedanke der Wiederaneignung der Erstsprache als eine
fremde findet sich auch in Hilde Domins Gedicht „Fremder“ (Dies. Gesammelte Gedichte. Frankfurt/
Main: Fischer, 1987. 211): „Ich bin der Fremde, / der ihre Sprache spricht.“ S.a. Michael Hamburgers
Beschreibung seiner Wiederaneignung der mit neun Jahren abgelegten deutschen Erstsprache:
„Wenn auch auf Krücken, bewegte ich mich wieder in der ersten Sprache. [Ich musste] noch einmal
emigrieren, diesmal aber in ein Niemandsland.“ (Hamburger, Michael. „Niemandsland-Variatio-
nen“. Ders. Zwischen den Sprachen. Essays und Gedichte. Frankfurt/Main: Fischer, 1966. 26–34, hier
33).
83 Améry, Jean. „Das Leben zwischen den Sprachen“. DIE ZEIT 37 (3. September 1976).
84 Vgl.: Utsch: Metamorphose, 90–95; Kucher: „Sprachreflexion“.
85 Vgl. dazu Amérys Verständnis von Codeswitching als „mir höchst widerwärtiges ‚Emigranto-
watsch‘“ (Améry: „Leben“). Ähnlich sah auch die ältere Exilforschung in der kontaktsprachlichen
Situation im Exil die Gefahr einer Schädigung des Deutschen (Wegner, Matthias. Exil und Literatur.

166 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



solche kontaktsprachlichen Phänomene und mehrsprachigen Formen in der
mündlichen Umgangssprache im Exil weit verbreitet waren,⁸⁶ wurden sie in den
publizierten Texten vergleichsweise selten Gegenstand literarischer Umformungen.
In vielen bewusst weiter auf Deutsch verfassten Texten wird häufig eher die
Reinhaltung des Idioms in den Vordergrund gerückt, das, wie Bloch es beschrieben
hatte, sowohl durch die Propagandasprache des NS als auch durch die kontakt-
sprachliche Situation im Exil als gefährdet angesehen wurde.⁸⁷ Übernahmen
mündlicher Mehrsprachigkeit in spielerischer oder witziger Absicht finden sich
eher in nicht für die Publikation verfassten Schriften wie Tagebüchern, Aufzeich-
nungen oder Briefen.⁸⁸

Im Folgenden werden mit Konrad Merz und Mascha Kaléko zwei Autoren aus
dem Umkreis des historischen Exils zwischen 1933 und 1945 untersucht, in deren
Texten literarische Sprachmischung nicht nur eine indexikalische Funktion hat,
sondern programmatisch als Teil einer literarischen Verarbeitung der Emigration
eingesetzt wird. Darüber hinaus lassen sich sowohl im Text von Konrad Merz als
auch in den Schriften von Mascha Kaléko Einflüsse avantgardistischer Sprachge-
staltung erkennen. Beide versuchen aus dieser Ausdrucksmöglichkeiten für die
Erfahrung der Vertreibung und der Unzugehörigkeit im Exil zu gewinnen. Bei
Kaléko verbinden sich avantgardistische Ansätze zudem mit der Suche nach einer
eigenen Stimme als selbst mehrsprachige jüdische Schriftstellerin am Ende der
Weimarer Republik und später in den USA.

Konrad Merz: Ein Mensch fällt aus Deutschland (1936)

Bei diesem Text handelt es sich um einen schmalen Roman, der aus Tagebuchein-
trägen und Briefen zusammengesetzt ist und von der Flucht des Protagonisten
Winter aus Nazi-Deutschland in die Niederlande berichtet sowie von seinen Be-
mühungen, dort eine neue Existenz aufzubauen. Autor ist Konrad Merz, ein

Deutsche Schriftsteller im Ausland 1933– 1945. Frankfurt/Main: Athenäum, 1967. 146– 151; Durzak,
Manfred. „Laokoons Söhne. Zur Sprachproblematik im Exil“. Akzente 1 (1974): 53–63).
86 Vgl. dazu die Sammlung von alltagssprachlichen Beispielen: Deutschkron, Inge. Emigranto. Vom
Überleben in fremden Sprachen. Berlin: Transit, 2001, sowie die linguistischen Untersuchungen zum
Sprachgebrauch von deutschen Emigranten: Schmid, Monika S. First language attrition, use and
maintenance. The Case of German Jews in Anglophone countries. Amsterdam: Benjamins, 2002;
Duran Eppler, Eva. Emigranto. The Syntax of German-English Code-Switching. Wien: Braumüller,
2010.
87 Vgl. dazu: Köpke, Wulf. „Die Wirkung des Exils auf Sprache und Stil. Ein Vorschlag zur For-
schung“. Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch 3 (1985): 225–237.
88 Vgl.: Utsch: Metamorphose.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 167



Pseudonym für den 1908 in Berlin geborenen Kurt Lehmann, der 1934 aufgrund der
Verfolgung wegen Verbindung zu antifaschistischen Aktivisten und seiner jüdi-
schen Herkunft in die Niederlanden floh. Hier erscheint der Roman 1936 in der Exil-
Abteilung des Amsterdamer Verlags Querido. Der bekannte niederländische Lite-
raturkritiker Menno ter Braak hatte sich für die Publikation von Merz‘ Erstling
verwandt. Zuvor hatte der Kritiker den Schriftstellern des Exils vorgeworfen, die
Emigration selbst nicht zum Thema zu machen, und sah nun in Merz einen
Schriftsteller, „der aus der Emigration geboren“⁸⁹ worden sei. Trotz dieses vielver-
sprechenden Beginns gelang es Merz später nicht recht, sich als Autor zu etablieren,
und sein Werk ist in der Exilliteraturforschung unterrepräsentiert. Carina de Jonge
und Doerte Bischoff haben dies nicht zuletzt auf den spezifischen Stil von Merz,
seine Gestaltung von literarischen Brüchen als Stilmittel für die Darstellung des
existenziellen Bruches, den die Emigration bedeutete, zurückgeführt. Die monta-
gehafte Sprache und die Einmischung von Niederländisch muss den Roman in der
Sicht der älteren Exilforschung als qualitativ minderwertig ausgewiesen haben.⁹⁰
Aus heutiger Sicht und aus Sicht dieser Studie sind allerdings genau diese Abwei-
chungen von der literatursprachlichen Norm interessant.⁹¹ Zwar kann nicht mit
Sicherheit beantwortet werden, ob mit dem Pseudonym Merz, das Lehmann auf
Anraten des Querido-Verlages wählte,⁹² eine Anspielung auf Kurt Schwitters‘
sprachexperimentelle Merz-Kunst intendiert war. Unübersehbar aber ist ein prä-
gender Einfluss avantgardistischer Stilrichtungen auf Ein Mensch fällt aus
Deutschland.⁹³ Merz wählt montagehafte und sprachexperimentelle Formen sowie
eine expressionistisch wirkende Metaphern- und Symbolbildung, um die Erfahrung
der Emigration als einen radikalen Schnitt mit dem bisherigen Leben, eine Ge-

89 ter Braak, Menno. „Ja zur Emigration. Konrad Merz. Ein Mensch fällt aus Deutschland“ (1936).
Konrad Merz zum fünfundsiebzigsten Geburtstag. Hg. Klaus Schöffling. Zürich: Ammann, 1983.
38–44, hier 39. Ausführlicher zur Publikationsgeschichte vgl.: Hanssen, Léon. Menno ter Braak
(1902– 1940). Leben und Werk eines Querdenkers. Aus dem Niederländischem übers. v. Marlene
Müller-Haas. Münster: Waxmann, 2011. 232–235.
90 Zur Rezeption des Romanes vgl.: Bischoff, Doerte. „Prothesenpoesie. Über eine Ästhetik des Exils
mit Bezug auf Barbara Honigmann, Anna Seghers, Konrad Merz und Herta Müller“. Metaphora.
Journal for Literary Theory and Media 3 (2018): 1–24, hier 9– 10.
91 Vgl. Jonge, Carina de. „Gebrochene Welt, gebrochenes Deutsch? Der Einfluss der Sprache des
Gastlandes auf das Deutsch von Exilschriftstellern anhand des Beispiels Konrad Merz“. Neophilo-
logus LXXXVIII.1 (2014): 81– 101; Bischoff: „Prothesenpoesie“.
92 Vgl.: Hanssen: Menno ter Braak, 234.
93 Merz bezeichnete sich in einem Brief an als „Nachfolger des Expressionismus“ (Kamla, Thomas.
„Die Sprache der Verbannung. Bemerkungen zu dem Exilschriftsteller Konrad Merz“. Zur deutschen
Exilliteratur in den Niederlanden 1933–1940. Hg. Hans Würzner. Amsterdam: Rodopi, 1977. 147– 150,
hier 148).

168 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



fährdung der Identität und eine existenzielle Konfrontation mit Fremdheit zu
veranschaulichen.⁹⁴ Auf stilistischer Ebene wird eine Mischung von Stilregistern,
Wort- und Zeichenspiele betrieben, die gezielt durch die Einarbeitung niederlän-
discher Wörter ergänzt wird. Die niederländischen Einsätze häufen sich zu Beginn
der Erzählung von der Ankunft im fremden Nachbarland und werden im Laufe des
Buches weniger. Sie erfüllen so, wie Jonge ausgeführt hat, zunächst die Funktion,
dem Leser die Fremdheitsgefühle des Protagonisten Winter anschaulich zu ver-
mitteln. In dem Maße, wie sich Winter mit der neuen Sprache und Umgebung
vertraut macht, nehmen sie ab und verschwinden schließlich.⁹⁵ Zunächst erscheint
das Niederländische – wie es in Romanen für andere Sprachen Konvention ist – als
Bestandteil direkter Rede: Als ersten Anlaufpunkt in der Emigration sucht Winter
eine holländische Ferienbekanntschaft namens Fientje auf. Zunächst allerdings
öffnet an der erinnerten Adresse eine Fremde: „‘Verzeihen Sie, kann ich vielleicht
Fientje…?‘ ‚Ik versta U niet, mijnheer.‘ ‚Fientje!‘ Sie schüttelte den Kopf, und was sie
sprach, verstand ich nicht. ‚Kann niet verstaan.‘“⁹⁶ Die niederländischen Sätze ha-
ben hier neben der indexikalischen Funktion (die Niederländer sprechen Nieder-
ländisch) eine selbstreferentielle, insofern sie das Nichtverstehen in einer nicht-
verständlichen Sprache bezeichnen. Darüber hinaus bildet die Szene einen
intertextuellen Verweis auf die wohl bekannteste Erzählung sowohl von den Nie-
derlanden als auch vom Nicht- bzw. Missverstehen im deutschsprachigen Litera-
turkanon, Johann Peter Hebels „Kannitverstan“. Durch den Vergleich mit Hebels
naivem deutschen Handwerksburschen in Amsterdam, der die fremde Sprache
falsch versteht, dies aber nicht merkt, ergibt sich ein selbstironischer Effekt. Dieser
begleitet auch die folgende Schilderung des Sprachlernprozesses, der anschaulich
als mehr oder minder gelingende Alltagsgesprächssituationen geschildert wird, in
denen Deutsch und Niederländisch gemischt werden. Gleichzeitig betont Merz
immer wieder die sperrige, schwer einzuverleibende Materialität der fremden
Sprache: „Ich […] fresse holländische Wörter. Die habe ich mir aufs Brot gelegt.
Trocken Brot mit holländischen Wörtern und Käsegeruch.“⁹⁷ Dass die Ankunft in
der Emigration und der neuen Sprache ein körperlicher Prozess ist, zeigt sich auch,
als Winter Fahrradfahren lernen soll: „alles fietst hier. Alles fietst. Mein Fiets steht
krumm am Straßenrand wie ein Raubtier. Bein rüber. So. Hoppla, ich falle. […] Noch
einmal und noch und noch. Endlich sitze ich drauf. Ich fietse wie ein pensionierter
Blitz.“⁹⁸ Nicht nur das Erlernen des landesüblichen Fietsens (die zitierte Passage

94 Ausführlich dazu: Bischoff: „Prothesenpoesie“.
95 Vgl. Jonge: „Gebrochene Welt“, 92.
96 Merz, Konrad. Ein Mensch fällt aus Deutschland (1936). Frankfurt/Main: Fischer, 1984. 22.
97 Ebd., 38.
98 Ebd., 27.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 169



schafft en passant dieses neue deutsche Lehnwort), auch das der neuen Sprache
versetzt Winter in eine infantile Situation zurück. In der Schilderung einer Stra-
ßenszene in Amsterdamwird deutlich, wie das noch unverstandene Niederländisch
aus einer gleichsam präverbalen Perspektive als Teil einer Geräuschkulisse wahr-
genommen wird: „Autohupen, Fietsgeklingel, Motorgeratter, Schiffssirenen. ‚Mooie
bloemen.‘ Frauenlachen, ‚Sinaasappelen!‘ ‚De Telegraaf!‘ ‚Haringen!‘ Het Volk!‘ Ein
Vreemdeling steht in Amsterdam: wohin!“⁹⁹ Durch die Übernahme von „Vree-
mdeling“ in den Fließtext wird, wie bereits bei „Kann niet verstaan“, ein autore-
ferentieller poetischer Effekt geschaffen und gleichzeitig die tiefe Identitätskrise
des Protagonisten zur Darstellung gebracht, der auf sich selbst in einer fremden
Sprache als Fremdling referiert. Insgesamt nutzt Merz die Ausstellung der opaken
Materialität der Zeichen, um die Emigration und den damit einhergehenden trau-
matischen Bruch mit dem bisherigen Leben als Zerfall eines kohärenten Sprach-
und Schriftsystem und somit der symbolischen Ordnung ins Bild zu setzen. Dies
zeigt sich bei seiner Arbeitssuche in Amsterdam. Auf die Frage „was sind Sie?“¹⁰⁰
antwortet er: „‘Ich bin,‘ (ja, was bin ich? Nichts. Ein Ipunkt noch ohne das I, Jugend
von heute. Linksangehängte Null. Ein Fragezeichen, das aus einem Buch gefallen ist.
Ein…).“¹⁰¹ Hier zerfällt dem Protagonisten vor Unsicherheit, was er denn überhaupt
in der Emigration noch sei, der sprachliche Stellvertreter der eigenen Person, die
konkrete Buchstabenfolge ich selbst in asemantische Teile. Dabei wird ein Verfah-
ren der avantgardistischen Dichtung – die Inszenierung der grafischen Gestalt
einzelner Zeichen¹⁰² – herbeigezogen, um die exilbedingte Erfahrung des Sprach-
verlustes ins Bild zu setzen. Ähnlich wie Peter Weiss beschreibt Merz die Situation
des Sprachwechsels als einen aphatisch anmutenden Vorgang. Und ebenso wie bei
Weiss wird daraus der Erwerb der neuen Sprache als schrittweiser Wiedereintritt
in ein zunächst fremdes Zeichensystem geschildert. Winter findet einen Job in
Amsterdam, in dem er Ladenschilder mit auswechselbaren Buchstaben verkaufen
soll. In auswendig gelernten niederdeutschen Sätzen erklärt er nun den potentiellen
Kunden: „Da müssen Sie so ein Schild…an jedem Tag können Sie etwas neues ein-
setzen. Alle Buchstaben 5 mal, 10 mal. Groß, klein, mittel. Weiß, gelb, gold.“¹⁰³ Auch
hier wird für Winters fortschreitenden Niederländischerwerb auf ein beliebtes
dadaistisches Verfahren zur Textherstellung angespielt, das zufällige Aneinander-

99 Ebd., 31.
100 Ebd., 33.
101 Ebd., 33.
102 Man denke etwa an das „i-Gedicht“ von Kurt Schwitters „(lies: ‚rauf, runter, ruf, Pünktchen
drauf.‘)“. (Schwitters, Kurt. „Das i-Gedicht“. Ders. Das literarischeWerk. Lyrik. I. Bd., hg.v. Friedhelm
Lach. Köln: DuMont, 1973. 206).
103 Merz: Mensch, 35.

170 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



reihen von Buchstaben, wie es etwa Raoul Hausmann in seinen Plakatgedichten
praktiziert.¹⁰⁴ Die Szene von Merz‘ Protagonisten und den Ladenschildern ist poe-
tisch in dem Sinne, dass sie überdeterminiert und selbstreferentiell ist:Winter lernt
die neue Sprache, indem er auswendig zu erklären lernt, dass Buchstaben ver-
schieden zusammengesetzt werden müssen. Evidenterweise beschreibt dieser
Prozess auch seinen Wechsel vom Deutschen ins Niederländische. Darüber hinaus
zeichnet sich in der Auffassung von Sprache als auf einem Schild immer neu an-
zuordnende einzelne Buchstabenfolge eine dem traditionellen Muttersprachpara-
digma, das vom körperlich-organischen Wachstum und Bindung der Sprache aus-
geht, entgegengesetzte ab. Ebenfalls wie bei Weiss rückt Sprache hier in die Nähe
eines mechanischen Instrumentes, das vom Sprecher benutzt werden kann, zu dem
aber auch Distanz besteht. Zudem sind die Wörter auf dem Träger des Laden-
schildes und dieses selbst buchstäblich portativ. Diese Sprachgestaltung ist an kein
Territorium bzw. festenWohnsitz gebunden. DerWiederaufbau der Sprache im Exil
– der in Ein Mensch fällt aus Deutschland unverkennbar an den der Identität des
Emigranten geknüpft ist – erfolgt unter gegenüber dem Mutter- und National-
sprachparadigma veränderten Bedingungen. Im Roman findet sich die Schilder-
Episode in einem Brief Winters an die Mutter, den er mit den Worten schließt: „Und
jetzt nehme ich eins meiner Schilder und schreibe drauf, weiß, gold und rot: Alles
Gute Dir! Dein Sohn.“¹⁰⁵ Die Erkenntnis, dass der Erwerb der neuen Sprache in der
wechselnden Setzung von Zeichen besteht, wird hier mithin auf die Sprache
überhaupt und namentlich die Muttersprache zurückgeblendet. Insofern handelt es
sich in der Schilder-Episode um eine Schlüsselszene zum Verständnis des von Merz
entwickelten Schreibstils. Seiner deutschen Literatursprache ist die Erfahrung des
Bruches der Emigration und des damit einhergehenden Sprachverlustes ebenso
eingeschrieben wie der schrittweise Erwerb der neuen Alltagssprache. Dass Merz
Sprache als mechanisch zusammenzusetzende Zeichen versteht, deren Materialität
mit der Sinnherstellung interferieren kann, wird in Ein Mensch fällt aus Deutsch-
land stilistisch-programmatisch umgesetzt.

104 Vgl. die Plakatgedichte von Raoul Hausmann, ders. Bilanz der Feierlichkeit. Texte bis 1955. Bd. I,
hg.v. Michael Erlhoff. München: Text+Kritik, 1982. 18; 57.
105 Merz: Mensch, 36.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 171



Mascha Kalékos Jargonisierung des Deutschen zwischen Kabarett und
Emigration

Die als Vertreterin der neuen Sachlichkeit bekannt gewordene Mascha Kaléko ge-
hört zu jenen Schriftstellerinnen und Schriftstellern, die Publikationsverbot und
Emigration auf der Höhe ihres Erfolges trafen. Sie hatte sich, als sie 1938 zusammen
mit ihrer Familie aus Berlin nach New York auswanderte, gerade als Lyrikerin ei-
nen Namen gemacht. Ihre beiden bei Rowohlt publizierten Bände Das lyrische
Stenogrammheft (1933) und Kleines Lesebuch für Große (1934), die Bilder aus dem
Leben weiblicher Büroangestellten in der Großstadt gestalten, wiesen bis zum
Verkaufsverbot 1937 für Lyrik hohe Absatzzahlen auf. Zwar war es Kaléko möglich,
auch in der Emigration weiter zu publizieren und in den 1950er Jahren gelang ihr
mit der Neuauflage ihrer Gedichtbände und einer Lesereise nach Deutschland ein
kurzfristiges Comeback. Insgesamt aber konnte sich die ab 1959 in Israel lebende
Autorin im nachkriegsdeutschen Literaturbetrieb nicht mehr richtig etablieren,
obwohl ihre Gedichtbände nach wie vor aufgelegt wurden (und werden).¹⁰⁶

Hier interessiert Kaléko als eine Autorin, die in mehreren Texten Mehrspra-
chigkeit in der Darstellung von Emigrationserfahrung verwandte, aber auch bereits
vor ihrer Emigration 1938 das Deutsche im Stil von Kabarett-Darbietungen jargo-
nisierte. Zu untersuchen ist in ihremWerkmithin eine Sprachgestaltung, in der sich
– ähnlich wie bei Konrad Merz – aus dem weiteren Umkreis der Avantgarde
stammende literarische Verfahren einerseits und die Darstellung biografisch-so-
ziolinguistischer Erfahrungen vonMehrsprachigkeit aufgrund von Exilerfahrungen
andererseits überlagern. Zu berücksichtigen ist dabei auch, dass es sich bei Kaléko
um eine Schriftstellerin handelt, für die Migration und Exil (sprach‐)biografisch
mehrfach prägend sind. Zu ihrer Emigration aus NS-Deutschland in die USA und
den späteren Umzug nach Israel kommt, dass sie 1907 als Golda Malka Aufen als
Kind russisch-österreichischer Juden in Westgalizien zur Welt kam.¹⁰⁷ Die Familie
floh zu Beginn des Ersten Weltkrieges nach Deutschland und lebte ab 1918 in Berlin

106 Für eine Untersuchung des Gesamtwerkes in seinem entstehungs- und zeitgeschichtlichem
Kontext vgl.: Wellershoff, Irene Astrid.Vertreibung aus dem „kleinen Glück“. Das lyrische Werk von
Mascha Kaléko. Aachen: Diss., 1982; Meyer, Julia. Zwei Seelen wohnen, ach, in mir zur Miete. Insze-
nierungen von Autorschaft im Werk Mascha Kalékos. Dresden: Thelem, 2018.
107 Zur Biografie Kalékos vgl.: Zoch-Westphal, Gisela. Aus den sechs Leben der Mascha Kaléko.
Berlin: arani, 1987; Rosenkranz, Jutta. Mascha Kaléko. Biografie. München: dtv, 2007. Für eine dif-
ferenzierte Darstellung des (in der älteren Sekundärliteratur oft ungenau oder falsch wiedergege-
benen) historisch-geographischen Herkunftskontexts Kalékos vgl. Tippelskirch, Katrina. „Mimikry
als Erfolgsrezept. Mascha Kalékos Exil im Exil“. Amsterdamer Beiträge zur neueren Germanistik 54
(2003): 157– 172.

172 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



im Scheunenviertel. Wie die Forschungsliteratur herausgearbeitet hat, steht Kalé-
kos westgalizische Herkunft und ihr Lebens- und Arbeitsumfeld im jüdischen
Einwanderermilieu der Zwischenkriegszeit in einem gewissen Spannungsverhält-
nis zu ihrer Selbstinszenierung als scharfzüngige Berlinerin und Vertreterin des
Typus der ‚neuen Frau‘ in der Großstadt.¹⁰⁸ Kaléko trennte sorgsam zwischen ihrer
Biografie und der Selbstinszenierung als Autorin und vermied es insbesondere, den
ostjüdischen Herkunftskontext zu thematisieren.¹⁰⁹ Erst mit der Erfahrung der er-
neuten Vertreibung wird jene der früheren gleichsam reaktualisiert. In ihren
Exilgedichten verortet sich Kaléko in einer größeren jüdischen Vertreibungsge-
schichte.¹¹⁰ In unserem Kontext ist Kalékos Herkunft aus dem historisch von
wechselnden nationalen Zugehörigkeiten und Migration geprägten Kontext des
Ostjudentums deshalb interessant, weil damit auch eine Kultur der Mehrspra-
chigkeit verbunden ist.¹¹¹ Wenn auch Kalékos Sprachbiografie nicht genau rekon-
struierbar ist, darf davon ausgegangen werden, dass neben dem früh angeeigneten
Deutschen das Jiddische ihre Erstsprache war.¹¹² Da sie in Berlin im Judentum und
einem jüdisch geprägten Arbeits- und Lebensumfeld verankert blieb,¹¹³ dürfte diese
Zweisprachigkeit auch hier weiterhin nicht aus ihrem Alltag verschwunden sein.
Belegt sind Kalékos umfassende Kenntnisse insbesondere des Jiddischen und der
zeitgenössischen jiddischen Lyrik, aber auch des Hebräischen durch Gedichtüber-
setzungen ins Deutsche, die sie 1936 und 1937 für die Jüdische Rundschau und das

108 Vgl.: Lange, Tanja. „Kulturkonflikte (über)leben. Die sprachlichen und literarischen Strategien
der jüdisch-deutschen Schriftstellerin Mascha Kaléko“. Literatur und Kultur in Grenzräumen. Hg.
Ders., Jörg Schönert und Péter Varga. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2002. 111– 124; Wallach, Kerry.
„Mascha Kaléko Advertises the New Jewish Woman“. ‘Not an Essence but a Positioning’. German-
Jewish Women Writers (1900– 1938). Hg. Andrea Hammel und Godela Weiss-Sussex. München:
Meidenbauer, 2009. 211–232.
109 Laut ihrer Biografin Jutta Rosenkranz (Kaléko, 8) war Kalékomit Informationen über ihr Leben
sehr zurückhaltend und ordnete ihren Nachlass entsprechend: „Dokumente und Korrespondenzen,
die ihre Kindheit, ihre erste Ehe und ihre Familie betreffen, hat sie vernichtet, wie auch fast alle
Briefe ihres zweiten Mannes“. Auch Tippelskirch („Mimikry“, 163) verweist darauf, dass Kaléko
„vom Anfang ihrer Karriere an bewußt jegliche Spur der ostjüdischen Herkunft [tilgte], z.B. auch in
den Klappentexten ihrer beiden ersten Bücher, und ebenso in ihrem Werk“.
110 Vgl. Illi, Manuel. „Mascha Kaléko. Verse für Zeitgenossen (1945)“. Handbuch der deutschspra-
chigen Exilliteratur, 343–350.
111 Gerade Westgalizien steht in der Forschungsliteratur für die Mehrsprachigkeit des Ostjuden-
tums, hier wurden Jiddisch, Polnisch und Ruthenisch gesprochen, präsent waren außerdem als
Amtssprache das Deutsche und als Cultussprachen Latein und Hebräisch. (Röskau-Rydel, Isabel.
„Interculturalité et plurilinguisme en Galicie (1772– 1918) „. La Galicie au temps des Habsbourg
(1772– 1918). Hg. Jacques Le Rider und Heinz Raschel. Tours: Presses Univ., 2010. 85– 102).
112 Vgl.: Zoch-Westphal: Leben, 62.
113 Zu Kalékos Selbstverständnis als Jüdin vgl. Wallach: „Kaléko“.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 173



Gemeindeblatt der Jüdischen Gemeinde Berlin erstellte.¹¹⁴ Julia Meyer spricht für
diese Zeit von einer intensiven Beschäftigung mit dem Jiddischen und verweist auf
das damals begonnene Tagebuch Kalékos, das in hebräischen Buchstaben auf
Deutsch (mit jiddischen Wendungen) verfasst ist, als ein Schreibexperiment in
dieser Sprache.¹¹⁵ Auch der nom de plume Kaléko kann als Hybrid zwischen den
Sprachen interpretiert werden: Die Autorin übernahm ihn nach der Heirat mit
ihrem ersten Mann, dem Journalisten und Hebraisten Saul Kaleko, wobei sie den
osteuropäisch klingenden Namen mittels des französischen Graphe gewissermaßen
internationalisierte. Verdichtet lässt sich hier die für Kaléko charakteristische In-
szenierung des fremden Wortes zwischen biografisch-kulturellem Bezug und ex-
plizit ausgestellter Künstlichkeit bemerken und überdies ein Autorinnenverständ-
nis ablesen, das sein Schreiben einer eindeutigen kulturellen oder nationalen
Zuordnung entziehen will. Festhalten lässt sich, dass Kaléko, die sich später auch
das Englische rasch aneignet, biografisch mehrsprachig war. Für ihr Selbstver-
ständnis als Autorin scheint dies allerdings keine große Rolle gespielt zu haben,
wenn nicht gar zugunsten der Etablierung als deutsche Autorin, zumindest in den
frühen Publikationen, ausgeblendet worden zu sein.¹¹⁶

Gleichwohl findet sich Sprachmischung inmehreren ihrer Texte. Bislang wurde
insbesondere der Gebrauch des Englischen in den im amerikanischen Exil ent-
standenen Texten eingehender untersucht.¹¹⁷ Im Folgenden geht es darum zu zei-
gen, dass der Sprachgebrauch in diesen Texten nicht nur als Ergebnis der kon-
taktsprachlichen Erfahrung in New York zu lesen ist, sondern auch nach wie vor
vom Kabarett der Zwischenkriegszeit und dessen Literarisierung von Mündlichkeit
beeinflusst ist. Um diese Kontinuität sichtbar zu machen, müssen auch jene noch in
Berlin entstandenen Texte Kalékos in den Blick genommen werden, die mit einer
Jargonisierung des Deutschen mittels des Berlinischen experimentieren und sich
vor dem Hintergrund des zionistischen Projektes mit der traditionellen diaspori-
schen Vielsprachigkeit und der Forderung nach Hebräisch als neuer jüdischer
Einheitssprache befassen.

114 Die Übersetzungen erscheinen nach dem Publikationsverbot für jüdische Autoren in deutschen
Zeitungen und Zeitschriften 1936 in der Jüdischen Rundschau und dem Gemeindeblatt der Jüdischen
Gemeinde Berlin. (Vgl.: Kaléko, Mascha. Sämtliche Werke und Briefe in vier Bänden. Hg. v. Jutta Ro-
senkranz. München: dtv, 2012. 416–424).
115 Das Tagebuch fand sich in Kalékos Nachlass und liegt in deutscher Transkription vor, vgl. dazu:
Zoch-Westphal: Leben. Indem sie Deutsch mit hebräischen Buchstaben schreibt, reiht sich Kaléko in
eine lange Tradition deutsch-jüdischen Schreibens nach der Haskala ein (vgl. Wallach: „Kaléko“,
215).
116 Vgl.: Lange: „Kulturkonflikte“, 111– 124.
117 Vgl. ebd.; Benteler: Sprache, 237–287.

174 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



Das Berlinische und die jüdischen Sprachen in den Texten vor 1938

Ihre schriftstellerische Karriere begann Kaléko in der Kabarettszene des Berliner
Westens, wo sie im Kü-Ka mit kleinen Gedicht- und Liedvorträgen auftrat. Das
Kabarett war für die junge Autorin nicht nur ein Ort, an dem sie sich einen Zugang
zum Literatur- und Kunstbetrieb der Zeit eröffnen konnte, es übte mit seiner Mi-
schung aus Unterhaltung, Gesellschafts- und Sozialkritik sowie avantgardistisch
geprägten Darbietungs- und Textformen auch einen nachhaltigen Einfluss auf ihr
Schreiben aus.¹¹⁸ Auch die Literarisierung von vom deutschen Schriftstandard ab-
weichenden Formen entwickelt sie zunächst in diesem Kontext. Kalékos erste Ge-
dichtpublikationen sind durchgehend im Berliner Jargon verfasst. „Piefkes Früh-
lingserwachen“ und „Tratsch im Treppenflur“ wurden 1929 in der renommierten
Zeitschrift Der Querschnitt publiziert, die, ähnlich wie es bereits für die Dada-
Zeitschriften beschrieben wurde, ihrerseits nach dem Prinzip des Kabaretts orga-
nisiert war und über ein programmatisch vielstimmiges und mehrsprachiges Er-
scheinungsbild verfügte.¹¹⁹ Ursprünglich verfasst hatte Kaléko die Gedichte laut
eigener Angabe für die u. a. ebenfalls im Kü-Ka auftretende Chansonnière Claire
Waldoff.¹²⁰ Diese war in der Weimarer Republik für ihre teils anzüglichen, teils
sozial- und geschlechterkritischen Berliner Schlager bekannt, die ihre Attraktivität
neben der Performance Waldoffs nicht zuletzt aus dem Dialekt und der lustvoll
inszenierten Abweichung zum Standarddeutschen bezogen („Det Scheenste sind die
Beenekins“; „Warum liebt der Wladimir / nur mir“ ¹²¹). Kaléko findet hier ebenso
wie in der von Kurt Tucholsky im Kontext des Kabaretts entwickelten Literarisie-
rung des gesprochenen Berliner Jargons einen geeigneten Ansatzpunkt für ihr ei-
genes Schreiben. Auch thematisch besteht eine Nähe, insofern Kaléko in ihren
ersten Gedichten Alltagssituationen aus dem großstädtischen Arbeitermilieu evo-
ziert; In „Piefkes Frühlingserwachen“ trifft eine Mutter Vorbereitungen für einen
Sonntagsausflug „bei Mutter Jirün“, in „Tratsch im Treppenflur“ vermutet eine nicht
weiter benannte Sprecherin wortreich, dass sich die Tochter der Nachbarin pro-
stituiere („-Ob Sie ‘t nu jlooben oda nicht: / Von Bumkens die Meta, die jeht uff ’n

118 Ausführlich zur Bedeutung des Berliner Kabaretts für Kaléko und ihr Werk: Meyer: Seelen,
39–60.
119 So wurden hier neben Rezensionen und Kritiken auch Noten, deutsche und französische
Chansontexte gedruckt (vgl.: ebd., 60–69). Zur Publikationsgeschichte der Gedichte vgl.: Kaléko,
Mascha. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. IV: Kommentar, 30–32.
120 Kaléko, Mascha. „Die paar leuchtenden Jahre“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Werke,
807–819, hier 814–815. Zu Kalékos Platz im Kontext des Berliner Kabarett vgl.: Meyer: Seelen, 39–60.
121 Vgl.: Bemmann, Helga. Die Lieder der Claire Waldoff. Berlin: Arani, 1983.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 175



Strich!“¹²²). Aus heutiger Sicht wirken die Texte eher trostlos als witzig, dieser Effekt
dürfte aus dem Bruch mit der bürgerlichen Kommunikationsnorm, worüber ge-
sprochenwird undworüber nicht, wohl mehr noch aus der sprachlichen Gestaltung
resultiert haben.¹²³ Mittels des Berlinischenwird ein literarischer Stilbruch erzeugt,
der jenen mit der bürgerlichen Sprachnorm verstärkt. Auch wenn Kaléko nach
diesem Debut vom Verfassen ganzer Texte auf Berlinisch wieder Abstand nimmt,
behält sie die Mundart als Stilmittel zur Erzeugung von Brüchen und damit witziger
Effekte bei. In der Kaléko-Rezeption wurde dies lange als authentischer Tonfall der
Berlinerin aufgefasst, die „schreibt, wie ihr der Schnabel gewachsen ist“¹²⁴. Im Zuge
der Sensibilisierung für Kalékos Selbstinszenierungsstrategien und ihre jiddische
Muttersprache wurde hingegen die These vertreten, dass sie sich den Berliner
Dialekt bewusst im Rahmen der Akkulturationsbestrebungen angeeignet habe.¹²⁵
Wenn damit auch richtig gestellt wurde, dass die Literarisierung des Berlinischen
im Rahmen der für Kaléko so zentralen Autorinszenierung zu lesen ist, so vermag
diese These deshalb nicht recht zu überzeugen, weil es fraglich ist, ob Kaléko, die
privat und beruflich im jüdischen Kontext verankert blieb, überhaupt eine ‚Ak-
kulturation‘ im engeren Sinne anstrebte. Die Adaption des Berlinischen und damit
verbunden der Wiedergabe mündlicher Rede in Lautschrift, muss vielmehr zu-
nächst jenseits solcher sprachbiografischen Faktoren als Entscheidung für eine
bestimmte artifiziell-literarisierte Form gelesen werden, die auf ihre Herkunft aus
dem Kabarett der Zwischenkriegszeit zurückweist. Dabei schließt Kaléko unmit-
telbar an die von Kurt Tucholsky in den 1920er Jahren entwickelten Methoden zur
Literarisierung von Mündlichkeit an. Wie Julia Meyer ausgeführt hat, dient die ly-
rische Vorlage dabei gleichsam als Partitur für eine Realisierung des Textes durch
Rezitation. Die ‚Partitur‘ selbst, also die literarisierte Wiedergabe berlinernder
Rede, wiederum entstand bei Tucholsky auf der Grundlage stenographischer Mit-
schriften im Kabarett und auf der Straße. Außerdem entwickelte er das Verfahren
der Grammophonie, bei der einzelne Texte so angelegt wurden, dass sie sich in der
Erinnerung des Lesers mit einer bestimmten bekannten Melodie verbanden und so

122 Kaléko, Mascha. „Tratsch im Treppenflur“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Werke, 71.
123 Vgl. dazu die Definition komisch-burlesker Lyrik als „Transgression einer ansonsten gültigen
Norm“ etwa durch Vulgarismen und Alltagssprache (Penzenstadler, Franz. „Komisch-burleske und
satirische Lyrik“. Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschicht. Hg. Dieter Lamping. Stuttgart:
Metzler, 2001. 362–365, hier: 362).
124 Reich-Ranicki, Marcel. „Zur Heimat erkor sie sich die Liebe. Zum hundertsten Geburtstag der
Lyrikerin Mascha Kaléko“. FAZ (7.6. 2007). https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hun
dersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2.
(27. August 2019).
125 Lange: „Kulturkonflikte“.

176 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2


ihren, häufig parodistischen, Effekt entfalteten.¹²⁶ Von Kaléko ist nicht bekannt, ob
sie Gespräche oder Lieder mit stenographierte. Anzunehmen ist eher, dass sie ihre
Modellierung des Berliner Jargons bereits aufgrund der schriftlichen Vorlage ins-
besondere Tucholskys vornahm. Plausibel ist hier Julia Meyers These, dass der Titel
ihres ersten Lyrikbandes Das lyrische Stenogrammheft nicht nur auf das lyrische Ich
als weibliche Büroangestellte verweist, sondern auch einen intertextuellen Verweis
auf das von Tucholsky entwickelte Konzept neusachlicher Gebrauchslyrik als Er-
gebnis stenographierter Alltagsszenen enthält.¹²⁷ Gerade ihre beiden ersten Publi-
kationen „Piefkes Frühlingserwachen“ und „Tratsch im Treppenflur“ funktionier-
ten dann nicht primär als direkte Wiedergabe bestimmter Alltagssituationen,
sondern wären bereits überformt als Wiedergaben bestimmter um 1930 schon
kanonisierter literarischer Wiedergaben von Alltagssituationen zu verstehen. Mit
anderen Worten betreibt Kaléko in diesen ersten Gedichten eine Art sekundäre
Grammophonie: Sie sind so angelegt, dass sie in der Erinnerung des Lesers nicht die
Alltagssituation selbst, sondern entsprechende Kabarettvorträge derselben oder
konkret die Texte Tucholskys aufrufen und über diese Eingliederung in ein be-
stimmtes Genre komisch wirken. Kaléko verwendet das Berlinische als eine Art
linguistisches Ready-made innerhalb ihres auch sonst von Verfahren des Stilbru-
ches und des Zitates geprägten poetischen Schaffens. Daneben gibt es bereits im
Frühwerk vereinzelt Anzeichen, dass der beschriebene kabaretthafte Effekt nicht
ans Berlinerische gebunden bleibt, sondern auf andere Formen von Sprachmi-
schung und insbesondere die Simulation mündlicher Rede übertragbar ist.¹²⁸
Gleichwohl bleibt das Berlinische bei Kaléko auch Kennzeichen affektiver her-
kunftssprachlicher Bindung. Zieht man in Betracht, dass Kalékos Muttersprache
und die Umgangssprache im Scheunenviertel ihrer Kindheit wahrscheinlich jid-
disch oder zumindest von jiddischen Versatzstücken geprägt war, so ließe sich auch
argumentieren, dass sie im Berlinischen eine Form wählte, die sowohl in ihrer
Unterlaufung standarddeutscher Normen als auch in ihrem Vokabular dem Jargon
verwandt war,¹²⁹ aber in derWeimarer Republik im Unterschied zu ihm in gewissen

126 Zu Kalékos intertextuellen Anleihen an Tucholsky vgl.: Meyer: Seelen, 109– 120.
127 Ebd., 113.
128 So findet sich in „Momentaufnahme: Paris“ aus dem Kleinen Lesebuch für Große der kalauer-
hafte Reim von „bal musette“ auf „Bett“ und die Rede einer englischen Miss, die im Louvre (ver-
mutlich vor der Mona Lisa) bemerkt: „Oh, look this picture! Rembrandt? Very smart.“ (Kaléko,
Mascha. „Momentaufnahme: Paris“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Werke, 159– 160, hier
159).
129 Vgl.: Nachama, Andreas. Jiddisch im Berliner Jargon oder Hebräische Sprachelemente im deut-
schen Wortschatz. Berlin: Stapp, 1994. Als Stadtsprache, in die verschiedene Sprachelemente ein-
gegangenwaren, galt das Berlinische der Dialektforschung lange als minderwertiges Niederdeutsch.
Eine erste Untersuchung zum Berlinischen als Sprachform eigenen Rechtes erscheint ebenfalls in

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 177



Sparten des Literatur- und Kulturschaffens verwandt werden konnte. Hinter
Kalékos Berlinischemmuss, das wird im letzten zu besprechenden Text „Wendriner
in Manhattan“ noch zu explizieren sein, die Nähe zum Jargon im Sinne Kafkas
mitgehört werden.

Neben den Gedichtbänden veröffentlichte Kaléko in ihren letzten Jahren in
Deutschland Prosatexte in jüdischen Publikationsorganen. In zwei dieser Texte lässt
sich bereits die Verwendung von Sprachmischung am Schnittpunkt zwischen der
Aufbereitung verschiedener Idiome im Kontext des Kabaretts und als linguistische
Seite der Emigrationsthematik nachweisen, die später in der Exillyrik wichtig wird.

1935 berichtet Kaléko unter dem Titel „Schiff der Jugend“ in der Jüdischen
Rundschau von der Reise nach Palästina zum jüdischen Sportgroßereignis der
Makkabiade. Der Text ist in fünf Abschnitte unterteilt und schildert in leicht iro-
nischer Überzeichnung die Überfahrt mit den sich aus verschiedenen Gruppen,
Nationalitäten und Reisemotivationen zusammensetzenden Passagieren. Dabei
bezeugt der Text, wie Meyer ausgeführt hat, wie alle Veröffentlichungen Kalékos in
der jüdischen Publizistik in NS-Deutschland, ihre Vertrautheit sowohl mit der zio-
nistischen Bewegung als auch den innerjüdischen Debatten bezüglich der Aus-
wanderung.¹³⁰ Adressat ist die bürgerliche Leserschaft der in Berlin erscheinenden
Jüdischen Rundschau. Diese gilt es mit dem Bericht über die Palästina-Reise zu er-
reichen und ihr dabei möglicherweise auch eine Entscheidungshilfe bezüglich einer
etwaigen Auswanderung zu bieten. In diesem Zusammenhang versucht der Text
nicht zuletzt auf das Erleben linguistischer Fremdheit vorzubereiten und dieses
insofern abzumildern, als die fremden Sprachen in der gewohnten witzig-kaba-
retthaften Form präsentiert und so vis à vis der Reise ins Unbekannte wenigstens
über den Stil Vertrautheit und Kontinuität hergestellt werden.¹³¹ „Krame deine
armseligen Vokabelbrocken hervor und brummle sie leise vor dich hin“, heißt es im
Abschnitt „Grenzstation vor Triest“, „‚Bon giorno‘ – ‚Guten Tag‘, ‚faschino‘ – ‚Träger!‘
‚quanta costa‘ – ‚was kostet?‘ – Viel mehr wirst du kaum benötigen, um Mittag geht
das Schiff.“¹³² Auch um auf das richtige Schiff zu kommen, braucheman nur geringe
Sprachkenntnisse: „‘Palästina‘ heißt das Wort. […] Mit einem Fragezeichen. ‚Pa-

den 1920er Jahren: Lasch, Agathe. „Berlinisch“. Eine berlinische Sprachgeschichte. Berlin: Hobbing,
1928.
130 Zu Kaléko als „Jüdische Dichterin in der separierten jüdischen Publizistik“ von 1933 bis 1939
vgl.: Meyer: Seelen, 130– 176.
131 Vgl. dazu auch Meyers Einschätzung, dass Kaléko hier „ihre frühere Berliner Inszenierung
fort[setzte], die sie nun jedoch aufgrund der veränderten literaturpolitischen Bedingung in den
jüdischen Kontext stellen musste“ (Seelen, 141).
132 Kaléko, Mascha. „Schiff der Jugend. Momentaufnahmen von der ‚Makkabiah‘-Reise“. Dies.
Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Werke. 402–409, hier 402.

178 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



lästina?‘ fragt der mit der blauen Armbinde. Nicke nur und vertraue dich ihm
an.“¹³³ Der Sprachgebrauch, so scheint die Botschaft hier zu lauten, müsse nicht
perfekt sein, er erfüllt auch in rudimentärer Form den Zweck grundlegender
Kommunikation. Erfolgreich aufs Schiff gelangt, setzt sich die Erfahrung linguisti-
scher Fremdheit fort. „‘All people on board!‘“ ist das nächste Unterkapitel übertitelt,
das wie folgt beginnt:

We shall have a fine weather to-day, Captain?
Il fait très beau aujourd’hui, n’est-ce pas?
Hajom jafe m’od chawerim!
…Poschet: Summer!
-Det Wetter, Mensch! Einfach knorke!¹³⁴

Evoziert wird mit den englischen, französischen, hebräischen und jiddischen Sät-
zen die auf einer Überfahrt nach Palästina zu erwartende Sprachvielfalt. Überdies
werden durch die manifeste Mehrsprachigkeit Leserinnen und Leser gezielt mit
ihren Fremdheitsgefühlen und unter Umständen beschränkten Fremdsprach-
kenntnissen konfrontiert. Erleichterung verschafft der berlinerische Einschub, der
die fremden Sprachen durchbricht und die Leser wieder vertrautes Gelände ge-
winnen lässt. Die Adressaten der Jüdischen Rundschau ‚berlinern‘ möglicherweise
selbst nicht besonders stark, kennen es aber in seiner Stilisierung als ein Idiom, in
dem ein Sachverhalt ohne Umschweife benannt wird. Insofern ist der berlinerische
Einschub hier weniger eine mimetische Wiedergabe dessen, wie Berliner Juden auf
dem Schiff sich über das Wetter verständigen, als eine von der Autorin eingestreute
Übersetzung der Sprachvielfalt ins Idiom des Kabaretts, das die vermeintlich viel-
deutige (in Wahrheit aber banale) Mehrsprachigkeit für den Leser der Jüdischen
Rundschau ent-exotisieren soll. „Pack deinen dicken Sprachführer in den Koffer
zurück, Bildungsbeflissener“, fährt der Text entsprechend fort, „[s]o viele Sprachen
kannst du in den paar Tagen nicht mehr lernen. Das schwirrt nur so: Deutsch und
Englisch, Polnisch und Französisch, Tschechisch und Ungarisch, Jiddisch und He-
bräisch, gut gemischt mit dem Italienisch der Triester Schiffsmannschaft.“¹³⁵ Ein
‚bildungsbeflissener‘ Umgang mit Sprache ist mit anderen Worten hier fehl am
Platze und „[d]ie Rettung aus diesem babylonischen Gewirr“ verspricht ganz zio-
nistisch einzig: „Hebräisch.“¹³⁶ Entsprechend ändert der Text nun auch seine Dar-
stellungsstrategie gegenüber den linguistischen Implikationen einer Reise bzw.
Einwanderung nach Palästina. Nachdem das Sprachgewirr der Diaspora aufgerufen

133 Ebd.
134 Ebd., 403.
135 Ebd.
136 Ebd.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 179



und gewissermaßen ad acta gelegt wurde, gilt es nun, die Berührungsängste der
deutschen Leserschaft gegenüber dem Hebräischen abzubauen. Kaléko tut dies,
indem sie ironisierend den schwierigen Iwrith-Erwerb thematisiert, aber auch er-
zählt, dass auf dem Schiff die hebräischen Lieder der ostjüdischen Einwanderer
auch die bürgerlich deutsch-jüdischen Passagiere berührten, die lediglich eine erste
Erkundungsreise nach Palästina unternehmen. Abschnitt vier und fünf sind mit
hebräischen Zitaten in lateinischen Buchstaben überschrieben („‘Omeg Schabbat‘…
zwischen Triest und Kreta“ und „‘Sot hi Haarez…‘ – ‚Dies ist das Land…‘ (5. Buch
Mose 34)“). Der Bericht endet bei der Ankunft in Palästina mit dem Zitat des he-
bräischen Liedes: „‘Anu…banu…arza…‘ ‚Wir kommen in das Land‘. Wir kommen in
das Land. D i e s i s t d a s L a n d…“¹³⁷DieWiedergabe der bekannten hebräischen
Wendungen kann hier ebenso wie die stark literarisierende Beschreibung des
ersten Blickes auf das Land vom Schiff aus als Versuch gelesen werden, auch im
Leser eine emotionale innere Verbundenheit mit dem jüdischen Land bzw. dem
Hebräischen anklingen zu lassen.

Um den Hebräischerwerb kreist zum gleichen Zeitpunkt auch die Kinderge-
schichte „Bibbi, Ester und der Papagei“, die Kaléko für die im Verlag der Jüdischen
Rundschau herausgebrachten Anthologie Land der Jugend schreib. Der Text ist nicht
in der Werkausgabe enthalten und wird einzig bei Julia Meyer als Beweis für
Kalékos zionistisches Engagement für die Jugend-Alijah erwähnt.¹³⁸ Hier wird der
Text erstmals interpretiert und gezeigt, dass darin von Kaléko das Verhältnis von
deutsch-diasporischer Muttersprache und dem Hebräischen als neu anzueignender
Sprache des Landes der Väter verhandelt wird, bzw. jenes der traditionellen
Mehrsprachigkeit des Judentums und der zionistischen Idee von dessen nationaler
Einsprachigkeit. Da die Erzählung „Bibbi, Ester und der Papagei“ nur in der ver-
gleichsweise schwer zugänglichen Anthologie von 1936 vorliegt, soll sie zunächst
inhaltlich wiedergegeben werden. Die Geschichte beginnt damit, dass die Familie
Schlesinger von einer bereits nach Palästina ausgewanderten Tante einen höchst
sprechfreudigen Papagei übernommen hat, der – zur großen Freude der Töchter
Bibbi und Ester und sehr zum Ärger der Mutter – alle Mitglieder der Familie sowie
Langspielplatten trefflich nachahmt. Kurz darauf stellt der Vater den Töchtern ih-
ren privaten Hebräischlehrer vor, Herrn Awnieli. Er wird sowohl aufgrund seines
Aussehens als auch seiner Sprache als exotisch beschrieben: „Dies also war der Herr
Awnieli, der ebenso gut Hebräisch konnte wie andere Leute Deutsch. Man sah es
ihm ordentlich an, daß er aus Palästina kam, braun war er wie ein Araber, und eine
komische Aussprache hatte der – das kam davon, daß für ihn Deutsch eine fremde

137 Ebd., 409.
138 Meyer: Seelen, 169.

180 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



Sprache war.“¹³⁹ Aus Perspektive der beiden Kinder ist es mithin erstens bemer-
kenswert, dass Deutsch auch eine Fremdsprache sein kann, womit ein gängiges
Verständnis der Erstsprache als natürlicher Ausdruck ironisch überzeichnet wird.
Zweitens finden sie erstaunlich, dass Herr Awnieli Hebräisch spricht wie andere
Deutsch, womit die Sicht des Diaspora-Judentums auf das Hebräische als heilige
Sprache der Schrift, aber nicht mündliche Alltagssprache, wiedergegeben wird.
Wenn der Text dies auch nicht explizit macht, geht es beim Hebräischunterricht für
die zwei Mädchen um die Vorbereitung auf die Auswanderung nach Palästina und
damit auch um den Übergang aus dem bürgerlichen Berliner Diaspora-Judentum
mit seiner deutschen Muttersprache in einen (zu errichtenden) jüdischen Staat mit
der Nationalsprache Hebräisch. Hierbei gibt es auch keine nennenswerten
Schwierigkeiten: Herr Awnieli ist nett und Bibbi und Ester, die bereits über He-
bräischkenntnisse verfügen, scheinen gut zu lernen. Noch besser aber, das ist die
Pointe der Geschichte, lernt der Papagei. „Tuki, Tuki, tukiiii“¹⁴⁰ schreit er nun im-
mer, nachdem Herr Awnieli den Kindern das hebräische Wort für Papagei beige-
bracht hat. Während das Deutsch des Vogels, ähnlich wie das des Hebräischlehrers,
als komisch verfremdet wiedergegeben wurde („Naa, wie warr es denn in der Ge-
eeooographiiiie?“¹⁴¹ sagt der Papagei und „So, Kindär, isch dänke, wirrr werrrden
unz schon värtragän!“¹⁴² Herr Awnieli), scheint sein Hebräisch akzentfrei zu sein.
„Wenn es so weiter geht“ bemerkt die Hausangestellt Minna, „dann kann der Pa-
pagei eher Hebräisch als ihr!“¹⁴³. Schließlich mutiert der Papagei zu einem mili-
tanten Vertreter zionistischer Sprachpolitik. Er begrüßt nicht nur jeden Eintre-
tenden „mit einem heftigen ‚Schalom‘“¹⁴⁴, sondern antwortet auf deutsche
Ansprache bald nur noch „hochmütig schnarrend: ‚Rak iwrith, rak iwrith‘; ‚nur
hebräisch‘ wollte er angesprochen sein, es war ein konsequenter Vogel.“¹⁴⁵ Damit
aber spaltet er die Familie, Bibbi, Ester und Herr Awnieli sind auf seiner Seite, von
der Mutter wird er „als Eindringling gehaßt“¹⁴⁶. Endlich entfliegt der Papagei durch
ein offen gelassenes Fenster. Herr Awnieli tröstet die Kinder damit, dass der„Drang
ins Freie bei jedem Lebewesen respektiert werden müsse“¹⁴⁷. Ganz zionistisch ar-

139 Kaléko, Mascha. „Bibbi, Ester und der Papagei. Eine ziemlich wahre Geschichte“. Land der
Jugend. Das Buch der Kinder-Rundschau. Hg. Kurt Loewenstein. Berlin: Jüd. Rundschau, 1936. 89–97,
hier 92.
140 Ebd.
141 Ebd., 90.
142 Ebd., 92.
143 Ebd., 94.
144 Ebd., 93.
145 Ebd., 94.
146 Ebd.
147 Ebd., 95.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 181



gumentiert er, der Vogel sei jetzt bestimmt „vergnügt unterwegs in ein warmes
Land, wo er sich richtig ‚zu Hause‘ fühle.“¹⁴⁸ Die Erzählerin indes bietet für den Fall,
dass dieser Schluss ihren kleinen Lesern zu traurig sein sollte, in einem kurzen
Nachwort ein alternatives Ende an: Der Vogel sei einfach ein Fenster weitergeflogen
zu Hildesheimers, die ihn der Familie Schlesinger zurückgeben konnten. Schließlich
aber, so die Erzählerin, sei ihr doch der erste Schluss lieber.

Insgesamt ist es evident, dass Kaléko in „Bibbi, Ester und der Papagei“ unter der
strengen Zensur, denen die jüdischen Publikationen in NS-Deutschland unterwor-
fen waren und in parodistischer Verfremdung den Berliner jüdischen Kindern die
Möglichkeit geben will, über die zionistischen Vorgaben, dass Palästina die eigent-
liche Heimat der Juden und dass Hebräisch ihre natürliche Sprache sei, zu reflek-
tieren. Als Pole stehen sich dabei der vom Vater in die Familie eingeführte Herr
Awnieli gegenüber, der auf die Einwanderung nach Israel vorbereiten soll, und die
Mutter, die in ihrem traditionellen bürgerlichen Berliner Haushalt verankert er-
scheint, und wohl am liebsten auch hierbleiben würde. Dass dies unter den gege-
benen Umständen keine Option ist, scheint die Hinwendung der Kinder zu Herrn
Awnieli, aber auch die Präferierung von dessen Deutung, dass der Papagei in die
Freiheit flog, durch die Erzählerin zu implizieren. Gleichwohl wird in der Figur des
domestizierten Papageis in Frage gestellt, ob das Verlassen des Berliner Habitats ein
von der Natur vorgesehener Prozess ist. Ähnliches gilt für den Hebräischerwerb.
Dass ausgerechnet der Vogel die Abkehr von der Muttersprache und „rak iwrith“
fordert, wirkt deshalb komisch, weil für den Papagei letztlich jede Sprache eine
angelernte und nachgeahmte ist und deshalb nicht die einzige sein kann. Zudem ist
es unwahrscheinlich, dass sich ausgerechnet der vielsprachige Vogel auf Einspra-
chigkeit kapriziert. Kaléko hat sich Meyer zufolge zwischen 1935 und 1938 stark dem
Jiddischen zugewandt und eine Auswanderung nach Palästina unter anderem we-
gen der rigiden zionistischen Hebräischpolitik nicht mehr in Betracht gezogen.¹⁴⁹ In
diesem Kontext liest sich der hebräische Papagei als böse Parodie auf die Zionisten,
die mit der propagierten hebräischen Einsprachigkeit die traditionelle Mehrspra-
chigkeit des Diaspora-Judentums beenden und eine neue sprachliche Hegemonie
herstellen wollen. Dass Kaléko jüdische Sprachfragen im Motiv des Papageis ver-
handelt, ist allerdings nicht unproblematisch, weil darin das antisemitische Ste-
reotyp anklingt, dass die Juden über keine eigene Sprache verfügten, sondern nur
papageienhaft jene der nicht-jüdischen Umgebung nachahmten.¹⁵⁰ Allerdings ist die

148 Ebd., 96.
149 Meyer: Seelen, 164.
150 Die wohl bekannteste Ausformulierung dieses antisemitischen Stereotyps findet sich bei Ri-
chard Wagner, der den jüdischen Musikern eine „nachäffend[e] Sprache“ unterstellt und sie mit
„Papageien“ vergleicht, die „menschliche Wörter und Reden nachpapeln, aber ebenso ohne Aus-

182 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



literarische Papageienmotivik insgesamt viel bunter und nicht auf das antisemiti-
sche Stereotyp beschränkt.¹⁵¹ So lässt sich sagen, dass Kaléko in „Bibbi, Ester und
der Papagei“ in erster Linie an eine Motivgeschichte des Vogels anschließt, die
diesen zum Anlass sprachkritischer Reflexionen nutzt. Dabei stellt auch sie den (in
der Papageien-Literatur nicht seltenen) komischen Effekt in den Vordergrund, der
daraus resultiert, dass die vom Menschen als natürliches Alleinstellungsmerkmal
und Herstellung von Sinnhaftigkeit betrachtete Sprache von einem Vogel trefflich
nachgeahmt werden kann und damit jede Sprache – die als natürlich empfundene
Muttersprache wie fremd wirkende andere Sprache – als Anordnung von an sich
sinnfreien Geräuschen erscheint.

Inglisch in Njujork

In ihren in New York verfassten Texten setzt Kaléko gezielt englisch-deutsche
Sprachmischung zur Gestaltung der Exilerfahrung ein.¹⁵² Die realen Anforderungen
des Neuspracherwerbs und die erlebte soziolinguistische Kontaktsituation werden
dabei durch das Prisma der beschriebenen kabaretthaften Sprachgestaltung zur
Darstellung gebracht. Während Kaléko nach ihrer Emigration durch ihre englische
Textarbeit (Gedichte, Kindergeschichten, Werbetexte) de facto rasch zur zwei-
sprachigen Schriftstellerin wird,¹⁵³ knüpft sie in der deutschen Gedichtproduktion
an den Ton des Lyrischen Stenogrammhefts an. Ihr Band Verse für Zeitgenossen
erscheint 1945 im Schoenhof Verlag Cambridge / Massachusetts und 1958 in er-
heblich veränderter und erweiterter Form im Rowohlt Verlag Hamburg.¹⁵⁴ Wäh-

druck und wirkliche Empfindung“ (Wagner, Richard. Das Judentum in der Musik. Leipzig 1869.
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S. (6. September 2019)).
Vgl.: Kremer: Deutsche Juden.
151 Vgl.: Lindemann, Klaus.Der Papagei. Seine Geschichte in der Deutschen Literatur. Bonn: Bouvier,
1994.
152 Für eine Untersuchung von Kalékos in den USA entstandenen Gedichten unter dem Aspekt der
Gestaltung translingualer und transkultureller Begegnung vgl.: Benteler: Sprache, 237–287.
153 Auf die englischen Texte Kalékos kann hier nicht weiter eingegangen werden.Vgl. dazu: Meyer:
Seelen, 203–206.
154 Vgl.: Kaléko, Mascha. Sämtliche Werke und Briefe in vier Bänden. Kommentar. Bd.4, hg.v. Jutta
Rosenkranz. München: dtv: 2012, 48–49. In unserem Zusammenhang erwähnenswert ist, dass in der
Rowohlt-Ausgabe das einzige in die Ausgabe von 1945 aufgenommene englische Gedicht „Hear
Germany“ ebenso wie seine deutsche Version „Hoere Teutschland“ fehlt, das Kaléko 1943 als Re-
aktion auf die Nachrichten von der systematischen Ermordung der europäischen Juden schrieb und
das in Ton und Thematik deutlich von den anderen Texten der Sammlung abweicht. (Vgl.:
Schmeichel-Falkenberg, Beate. „‘Hoere, Teutschland‘. Mascha Kalékos Verse aus dem Exil“.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 183

https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S


rend mehrere Gedichte mit einzelnen englischen Wörtern in meist indexikalischer
Funktion operieren, sind im Rahmen dieser Studie drei Texte erwähnenswert. An
erster Stelle die „Momentaufnahme eines Zeitgenossen“, die mit einer selbstironi-
schen Darstellung des Englischerwerbs in der Emigration beginnt: „Wenn unsereins
se lengvitsch spricht / So geht er wie auf Eiern. / Der Satzbau wackelt und die
grammar hinkt, / Und wenn ihm etwa ein ti ehtsch gelingt, / Das ist ein Grund zum
Feiern.“¹⁵⁵ Durch die lautlich-deutschbasierte Verschriftlichung des Englischen
wird hier der herkunftssprachliche Akzent dargestellt. Ein komischer Effekt wird
formal durch die orthographische Abweichung produziert, inhaltlich dadurch, dass
das alltägliche Sprechen in der neuen Sprache als geradezu physisch artistischer
Akt verbildlicht wird. Auch hier setzt Kaléko mithin wieder auf die Perspektive des
Kabaretts, die noch durch einen möglichen intertextuellen Bezug des Gedichtes auf
die humoristischen Verse des deutsch-amerikanischen Lyrikers Kurt Stein verstärkt
wird, die dieser in den 1920er und 30er Jahren in deutsch-englischer Mischsprache
verfasste.¹⁵⁶ Bei Kaléko verflüchtigt sich der selbstironische Ton allerdings rasch.
Das lyrische Ich, für das die Sprache der Emigration eine unvollkommene, gebro-
chene, vom deutschen Akzent durchdrungene, ist, wendet sich gegen einen „Zeit-
genossen“, der sich sprachlich im neuen Umfeld ganz assimiliert hat. So sei ihm
„alles Emigrantische fremd. / Er ist der geborene Inglisch-Spieker“¹⁵⁷. Der akzent-
freie Fremdspracherwerb wird als Zeichen von Charakterlosigkeit stark abgewer-
tet: „Der kroch in Preussen schon auf allen Vieren. / […] / Wer mit den Wölfen heult,
der heult mit allen Tieren.“¹⁵⁸ Nun lässt sich argumentieren, dass Kaléko in der
„Momentaufnahme eines Zeitgenossen“ das Recht auf eine eigene Sprache einfor-
dert, die die aktuelle Situation der nicht nur linguistischen Fremdheit zum Aus-
druck bringen kann, ohne sie gleich reibungslos in ein neues Idiom übersetzen und
damit ein Stück weit auch entschärfen zu müssen. Diese Forderung wird, wie Anne
Benteler untersucht hat, auf stilistischer Ebene durch die Inszenierung einer ge-
brochenen englischen Schreibweise, eines zwischen der Herkunftssprache Deutsch
und der Ankunftssprache Englisch translingual in Bewegung befindlichen Idioms,

Deutschsprachige Exillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Hg. Jörg Thunecke. Amsterdam: Rodopi,
1998. 199–215).
155 Kaléko, Mascha. „Momentaufnahme eines Zeitgenossen“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe.
Bd. I: Werke. 179.
156 So bei Stein, Kurt. Die schönste Lengevitch. Chicago: Covici, 1925. Ob Kaléko die in New York
erschienen Bände des Deutschamerikaners kannte, konnte nicht eruiert werden. Die Ähnlichkeit
ihres nach Gehör verschriftlichten Englischs mit Steins Persiflage des Englisch deutscher Einwan-
derer ist allerdings auffällig.
157 Ebd. Zur Lektüre des Gedichtes als Kritik Kalékos an einer nahtlosen Anpassung an die neue
lebensweltliche Umgebung und Verleugnung der Herkunft vgl.: Lange: „Kulturkonflikte“, 119.
158 Ebd.

184 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



unterstützt.¹⁵⁹ Gleichwohl handelt es sich bei diesem Gedicht auch um einen Text, in
dem die mehrsprachige Kaléko sich insofern stark im „monolingual paradigm“¹⁶⁰
verhaftet zeigt, als sie Mehrsprachigkeit, in der, wie beim „Zeitgenossen“, keine
privilegierte Herkunftssprache mehr zu erkennen ist, in drastischer Weise mit
Charakterlosigkeit und dumpfem Untertanentum gleichsetzt.

Ein Einfluss der Muttersprachtheorie lässt sich auch im wohl in der gleichen
Zeit entstandenen Gedicht „Der kleine Unterschied“ aus dem Nachlass erkennen.
Hier werden einzelne Wörter als stark an „Merkwelt“ und mit der Muttersprache
verbundene authentische Emotion dargestellt: „Es sprach zumMister Goodwill / ein
deutscher Emigrant: / ‚Gewiß, es bleibt dasselbe, / sag ich nun land statt Land, / sag
ich für Heimat homeland / […] Gewiß, ich bin sehr happy: / Doch glücklich bin ich
nicht.‘“¹⁶¹ In der Emigration, so lässt sich folgern, treten das Bezeichnete und das
Bezeichnende in einem Prozess der Entfremdung auseinander, der letztlich auch
den erstsprachlichen Signifikanten erfasst, der nun unwiderruflich als nur einer
unter mehreren erkennbar ist. Dadurch gerät das Ich in Ausdrucksschwierigkeiten,
weil es keine eindeutigen Benennungen für seine Bezugspunkte und seine Gefühle
mehr findet.¹⁶² In die Verse für Zeitgenossen aufgenommen hat Kaléko allerdings
nicht das Gedicht „Der kleine Unterschied“, sondern gewissermaßen dessen Ge-
genstück „Auf einer Bank im ‚Central Park‘“. Auch hier reflektiert das Ich über die
Erfahrung der Fremdheit, die es sowohl gegenüber dem neuen Wohnort als auch
der zur „Mordkaserne“¹⁶³ verkommenen einstigen Heimat spürt. Dem Prozess
sprachlicher Dissoziation allerdings wird dabei bewusst entgegenzuwirken ver-
sucht: „Sagst du auch stars, sinds doch die gleichen Sterne, / Und moon, der Mond,
den du als Kind gekannt.“¹⁶⁴ So wird in Loslösung von der Muttersprachtheorie
Weisgerberscher Prägung die Arbitrarität der Bezeichnungen in jeder Sprache
herausgestellt. Die Wörter werden gleichsam von ihrem ideologischen Überbau der
Zugehörigkeitsstiftung befreit und im Sinne Peter Weiss‘ als bloße Kommunikati-
onsinstrumente zur Verständigung über die Welt perspektiviert.

Neben den Gedichten verfasste Kaléko auch weiterhin kurze Prosatexte. In der
Zeit des New Yorker Exils erschienen drei Texte im Aufbau, in denen Kaléko New
Yorker Straßenszenen und das jüdische Emigrantenleben reportagehaft darstellt.

159 Benteler: Sprache, 253.
160 Yildiz: Beyond.
161 Kaléko, Mascha. „Der kleine Unterschied“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Werke. 665.
162 Zu „Der kleine Unterschied“ als Ausdruck der„Sprachnot“ im Exil vgl.: Schmeichel-Falkenberg:
„Hoere“, 209.
163 Kaléko, Mascha. „Auf einer Bank im ‘Central Park’“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I:
Werke, 187.
164 Ebd.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 185



Wie bereits im „Schiff der Jugend“ und späteren, in deutschen Zeitungen erschei-
nenden Reiseberichten, arbeitet sie auch hier mit englischen Zitaten, die zumeist
eine indexikalische Funktion erfüllen, über die aber auch die Exilerfahrung lin-
guistischer Entortung und Neuorientierung anschaulich zur Darstellung gebracht
wird.¹⁶⁵ Aufgegriffen werden soll zum Schluss der zu Lebzeiten nicht publizierte,
vermutlich um 1941 entstandene Text „Wendriner in Manhattan… Ein Mann auf
dem Abwege (in memoriam Kurt Tucholsky, der ihn uns sehen lehrte.)“. Kaléko
knüpft darin an ihre frühen Versuche der Verschriftlichungen mündlicher Sprache
in der Tradition Tucholskys an. Anders als in „Piefkes Frühlingserwachen“ und
„Tratsch im Treppenhaus“, handelt es sich dabei aber nicht um eine bloße Kopie.
Vielmehr unternimmt Kaléko in ihrem Wendriner das Experiment, Tucholskys
bekannte Figur des assimilierten Berliner Juden in die Emigration zu versetzen.¹⁶⁶
Der Leser trifft ihn auf dem „Apper Broddweh“¹⁶⁷ wieder, wo er sich unter seinem
neuen Namen „Van Dryner, Milton“¹⁶⁸ schon bestens etabliert hat. Inhaltlich führt
Kaléko mithin Tucholskys Figur bruchlos fort. Die Variation der Vorlage und
gleichzeitig das Innovative des Textes liegt demgegenüber in seiner Sprache. Kaléko
spielt Wendriners charakteristische, vom Standarddeutschen bereits gelöste
Sprechweise in die neue linguistische Umgebung hinüber. Zusätzlich zum Berlini-
schen mit jiddischen Einsprengseln bei Tucholsky durchsetzt Kaléko Wendriners
Rede nun stark mit Englisch und treibt so die Jargonisierung des Deutschen dezi-
diert weiter:

-Ssenkju, aber ich nehm bloß ne ganze Kleinigkeit. Ich lantsche ja dauntaun, später. ‚Mi-iss: uan
fchuht seled, pliehs.‘ – Niedlich, die Kleine, wie? So sehnse alle aus, man kuckt schon ganich
mehr hin. Jede Zweite ein Klasse-Mannekäng… – Geraten: Ich binwieder in meiner Brangsche.
Gott, hat das Geschäft mir gefehlt! Was Ihn‘ die Bücher, das is mir die Damenkonfektion engros
un en detalch.¹⁶⁹

165 Vgl.: Hadjieva, Nevana. „Interkulturalität in ‚Lower Eastside‘ und ‚Greenwich Village‘ von
Mascha Kaléko?“. Interkulturalität und Nationalkultur in der deutschsprachigen Literatur. Hg. Maja
Razbojnikova-Frateva und Hans-Gerd Winter. Dresden: Thelem, 2006. 261–270; Benteler: Sprache,
281–285.
166 Julia Meyer (Seelen, 184) zufolge, partizipiert Kaléko damit an der zeitgleich im Aufbau ge-
führten Debatte über jüdische Identität und Assimilation in der Emigration, in der häufig auch die
Figur Wendriners als Zerrbild eines assimilierten Juden auftaucht.
167 Kaléko, Mascha. „Wendriner in Manhattan… Ein Mann auf dem Abwege (in memoriam Kurt
Tucholsky, der ihn uns sehen lehrte.)“. Dies. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Werke. 802–806, hier
802.
168 Ebd., 805.
169 Ebd., 803.

186 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



Wendriner, so lässt sich dieser Passage entnehmen, spricht mittlerweile ein mit
Englisch versetztes Berliner Deutsch und wechselt problemlos ins Englische, das er
wie früher das Deutsche mit erkennbarem Akzent spricht. Die Komik resultiert wie
bereits bei Tucholsky aus der vom orthographischen wie literarischen Standard
abweichenden lautlichen Verschriftlichung mündlicher Rede. Gesteigert wird dies
hier noch durch die deutsch-englischen Mischbildungen wie „lantsche“ und die
deutschbasierte Verschriftlichung des Englischen. Kaléko erweitert so das von Tu-
cholsky geprägte Idiom unter dem Vorzeichen der Emigration und aktualisiert es
unter Einbezug des Englischen. Aber nicht nur praktisch, auch ideologisch hat
Kalékos Wendriner kein Problem mit dem Sprachwechsel in der Emigration, da er
grundsätzlich ein pragmatisches Verhältnis zu Sprache wie Lebensort unterhält:
„‘ubi bene, ibi patria‘. […] Wosmer gut geht, da bin ich zehause“¹⁷⁰. Auch einer
emotionalen Bindung an das Deutsche kann er nichts abgewinnen: „Was heißt hier
‚Sprache Goethe’s‘; das is alles doch bloß was fürs Poesie-Album. Mumpitz. Un von
wegen ‚kulturelle Bindungen‘, wer will denn das wissen. Macht bloß Risches.“¹⁷¹ Die
Idee der besonderen Bindung an eine Nationalsprache ist Wendriner mit anderen
Worten suspekt und der Wechsel in eine anderssprachige Umgebung bereitet ihm
auch deshalb wenig Mühe, weil er bereits seine Erstsprache nicht als emphatische
Muttersprache, sondern als pragmatisches Medium der Verständigung sieht. Als
Ergebnis dieser Einstellung entwirft Kaléko eine spezifische Sprache des Exils, die
die Dichotomie von territorial gebundener Herkunftssprache einerseits wie frem-
der Ankunftssprache andererseits unterläuft und statt nach dem Prinzip der
Übersetzung nach dem der Makkaronisierung funktioniert. Deutsch und Englisch
sind in einem Kontinuum des Jargons verbunden. Es ist dabei kein Zufall, dass
Kalékos Wendriner der Kenntnis des Jiddischen eine Scharnierposition in der ge-
lungenen Emigration seiner Familie zuweist:

In meiner Brangsche kommse ohne Schargon nicht aus. ‚Yiddisch‘ heißt das hier. […] ‚Mezie‘ un
‚Bowel‘. – oder ‚Dalles‘ un ‚Gannef‘, das sind […], Gottseidank, keine Fremdwörter. Das berührt
einen direkt heimatlich. Dazu noch en bißchen Englisch, das Ganze gut schütteln, un fertich is
die Gament-Center-Biseness-Lengwitsch. ‚Plenty of Zores‘ zum Beispiel, oder ‚A hard woiking
goil from a gute mischpoche‘.¹⁷²

Anders als Tucholsky hebt Kaléko die Bedeutung des Jiddischen für Wendriners
Sprache besonders hervor und lässt den Jargon sozusagen zur Brücke zwischen
Berlin und New York werden. Das Deutsche und das Englische werden dabei aus-

170 Ebd., 804.
171 Ebd., 805.
172 Ebd., 804.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 187



gerechnet über jene Wörter zusammengebracht, die in beiden Sprachen als
Fremdwörter gelten. Sie bilden für Kaléko den Ansatzpunkt, die Hegemonie der
Nationalsprachen systematisch aufzubrechen und zur Grundlage einer misch-
sprachigen, der Erfahrung des Exils angepassten, Ausdrucksweise zu machen. Ihre
deutsch-jiddisch-englische Mischsprache gestaltet Kaléko mithin auf der Basis des
kulturell als minderwertig geltenden Jargons. Ähnlich wie bei Kafkawird er hier als
eine Sprachform begriffen, die eine Alternative zu jener der Nationalsprache mit
ihren Standardisierungen und Ausschließungen darstellt, insofern darin Wörter
verschiedener Sprachen aufgenommen und ‚zusammengehalten‘ werden können.
Dabei ist der Wendriner-Text als Ganzes als Versuch einer Jargonisierung des
Deutschen unter den Vorzeichen des Exils mithilfe des Jiddischen zu lesen. In sei-
nem experimentellen Zugriff auf Soziolekte, erinnert er gleichzeitig an die frühen
vollkommen Berlinisch verfassten Texte. Symptomatisch ist, dass er zu Lebzeiten
unpubliziert blieb, lässt sich in ihm doch nicht weniger und nicht mehr als eine
Richtung erkennen, in die Kalékos Literatursprache unterwegs ist – oder je nach
Wertung hätte unterwegs sein können.¹⁷³ Es ist in Richtung einer Aufweichung
standardsprachlicher Normierung und deren Hybridisierung durch die eigenwillige
Verschriftlichung mündlicher Ausdrucksweise. Es ließe sich auch sagen, dass sich
bei Kaléko ein Deutsch abzeichnet, das wie Kafkas Jargon auf angrenzende Spra-
chen hin durchlässig und durch die bereits aufgenommenen verschiedenen Arti-
kulationsformen – das Berlinische, mündlicher Ausdruck, Akzente – immer schon
in Bewegung ist. Selbst die oben als nicht unproblematisch thematisierte Kritik am
perfekten Sprachwechsel („Momentaufnahme eines Zeitgenossen“) und am He-
bräischen als Nationalsprache („Bibbi, Ester und der Papagei“) kann dann als
Ausdruck einer grundsätzlichen Abneigung gegenüber Konzepten von Einheits-
sprachen, sprachlicher Reinheit und restloser Übersetzung gelesen werden. Wie für
andere Texte der Exilliteratur gilt allerdings auch hier, dass es sich lediglich um
Ansätze zur Überschreitung national geprägter Ordnungen von Sprache und Lite-
ratur handelt, die erst im Lichte späterer Fragestellungen und theoretischer Öff-
nungen zur Lesbarkeit gelangen. Die Situation des Exils befördert so – das wurde
anhand der poetologischen und literarischen Texte gezeigt – die kritische Ausein-
andersetzung mit den nach 1900 etablierten Konzepten der Territorialisierung von
Literatur und Muttersprache. Zusammen damit wurden die sprachkritischen und
poetologischen Fragen verfolgt, wie sich Beziehungen zu und Blick auf Sprache und
Wörter in anderssprachiger Umgebung verändern und welche Gestaltungsmög-

173 Die vorliegende Untersuchung zu Sprachmischung bei Kaléko kommt dabei zu einem deutlich
vorsichtigeren Fazit als jene Bentelers (Sprache, 285), die darin ein „konsequentes Durchkreuzen
einer monolingualen Norm von Literatursprache“ vorliegen sieht.

188 3 se lengvitsch – Muttersprache und fremde Sprachen im Exil



lichkeiten daraus resultieren. Gerade Kaléko stellt dabei literaturhistorisch gesehen
eine Figur des Überganges dar, insofern sie in ihrem Werk verschiedene Stränge
mehrsprachiger Verfahren zusammenbringt, auch wenn sie letztlich nie konse-
quent verfolgt und ausgestaltet werden: Zunächst im Anschluss an die Avantgarde
die kabarettistischen Texte, dann die Arbeit mit der Vielsprachigkeit der jüdischen
Diaspora und schließlich die deutsch-englische Sprachmischung als Erfahrung der
Emigration in die USA.

3.2 Konrad Merz und Mascha Kaléko 189



4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz.
Sprachmischung und die Funktion des
Deutschen in den Zeugnissen von
Holocaust-Überlebenden

In den Erinnerungen von Überlebenden der nationalsozialistischen Lager und des
Massenmordes an den europäischen Juden findet sich wiederholt die Referenz auf
Babel. Ähnlich wie im Rückgriff auf andere Topoi aus der Literaturtradition wird
dabei versucht, die Katastrophe von Auschwitz mithilfe der biblischen Erzählung
von Machtwahn und menschlicher Verworfenheit, von der gewaltsamen Zer-
schlagung von Lebenszusammenhängen, von absoluter Verwirrung und dem Ab-
handenkommen der Verständigungsfähigkeit zur Darstellung zu bringen. Das Be-
sondere am Verweis auf Babel aber ist, dass er sich über die Ebene der rhetorischen
Bildfiguren hinaus in der sprachlichen Verfasstheit der Berichte selbst auffinden
lässt. Ein großer Teil der von ganz unterschiedlichen Autorinnen und Autoren in
verschiedenen Sprachen verfassten Zeugenberichten aus den deutschen Konzent-
rations- und Vernichtungslagern weist eine nachgerade Babelsche Textur auf und
ist von einer Auffälligkeit auf Ebene der Literatursprache gezeichnet: einer
Sprachmischung in Gestalt von vornehmlich deutschen Wörtern und Sätzen im
Französisch, Italienisch, Polnisch oder in einer anderen Sprache verfassten Fließ-
text.¹ Wird diese Dimension berücksichtigt, so ist der Topos Babel weit zentraler für
die literarische Auseinandersetzung mit dem Holocaust und ihre sprachliche Ge-
staltung als bislang angenommen.

In diesem Kapitel gilt es zu zeigen, dass das Phänomen des Sprachwechsels und
der Sprachmischung einen eigenen Zugang zur Erinnerungsliteratur an den Holo-
caust, an die Deportation und Ermordung von Angehörigen ethnischer, religiöser
und sozialer Minderheiten und politischen Gegnern in den deutschen Lagern er-
öffnet. Es ist mithin mehr als eine stilistische Marginalie, die höchstens als Verweis
auf die historische Sprachsituation in den Lagern zu erfassen ist. Textübergreifend
soll die Sprachmischung als ein ästhetisches Verfahren sui generis lesbar gemacht

1 Dem „Sprachwechsel in italienischen und französischen KZ-Berichten“ ist auch ein Kapitel der
Studie von Werner Helmich (Ästhetik, 77– 109) gewidmet. Einzelne Textzitate und Beobachtungen
überschneiden sich mit meiner Untersuchung. Auf Ebene der Primärtexte ergänzt sich die Text-
auswahl allerdings eher, als dass sie sich wiederholt. Zudem ist die thematische Ausrichtung eine
andere, so finden der für dieses Kapitel zentrale Topos Babel sowie die Bedeutung der Sprachmi-
schung im Kontext sprachkritischer Auseinandersetzung mit der Frage der Darstellbarkeit und
Verständlichkeit der Lagererfahrung bei Helmich keine Beachtung.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-005



werden, in dem die traumatische Erfahrung totaler Inkommunikabilität, die
Grenzen von Übersetz- und Verstehbarkeit ebenso wie literarischer Darstellungs-
konventionen zur Darstellung kommen.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion

In seinem Buch Die Atempause von 1963, in dem Primo Levi von den monatelangen
Irrfahrten berichtet, die ihn nach der Befreiung von Auschwitz schließlich wieder
nach Hause, nach Turin, brachten, findet sich die Schilderung eines bemerkens-
werten Wortwechsels. In Krakau fragt der Erzähler einen vorbeigehenden polni-
schen Priester mangels einer anderen gemeinsamen Sprache auf Latein nach dem
Weg:

so zog ich zum ersten und einzigen Mal in meinem nachschulischen Leben Nutzen aus den
Jahren altsprachlichen Unterrichts und führte auf lateinisch ein höchst seltsames und wirres
Gespräch. Angefangen mit der Bitte um Auskunft (‚Pater optime, ubi est mensa pauperorum?‘)
kamen wir durcheinander auf alles zu sprechen: daß ich Jude sei, auf das Lager (‚castra‘?
Besser ‚Lager‘, das verstand leider jeder), auf Italien, darauf, daß man in der Öffentlichkeit
besser kein Deutsch sprechen sollte […] und auf zahllose andere Dinge, denen das ungewohnte
Gewand der Sprache einen seltsamen Duft von entlegener Vergangenheit verlieh.²

Die Episode verdient schon deshalb Aufmerksamkeit, weil der Priester in Die
Atempause einer der ersten außenstehenden Adressaten für die Erzählung vom
Lager ist. Diese Kommunikation aber steht im Zeichen massiver Verständigungs-
schwierigkeiten: Der Überlebende muss im buchstäblichen Sinne eine Sprache
finden, die sein Gegenüber versteht. Hier ist es das als nutzlos bewertete Bil-
dungsgut der lateinischen Sprache, das nicht nur für die Einholung einer einfachen
Auskunft reaktiviert werden kann, sondern auch als Medium des Berichtes über
Auschwitz. Die Episode zeigt gerade im Rückgriff auf die entlegen wirkende ‚tote‘
Sprache, dass erstens ein solcher Bericht immer schon eine Übersetzungsleistung
erfordert und dass zweitens die spezifischen Eigenschaften der gewählten Ziel-
sprache das Erlebte in bestimmter Weise formt, es in ein eigenes „Gewand“ kleidet.

Seit der Studie von James E. Young Writing and Rewriting the Holocaust. Nar-
rative and the Consequences of Interpretation von 1988 sind die Fragen nach
sprachlicher Verfasstheit und rhetorischen Strukturen von Zeugenberichten aus
den deutschen Konzentrations- und Vernichtungslagern ins Zentrum von deren

2 Levi, Primo. Die Atempause (ital. 1963). Deutsch von Barbara und Robert Picht. Frankfurt/Main:
dtv, 1994. 52.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 191



literaturwissenschaftlichen Erforschung getreten. Trotzdem hat eine Reihe von
Fragen, die sich an die konkrete einzelsprachliche Verfasstheit dieser Texte knüp-
fen, bislang wenig und namentlich in der deutschsprachigen Forschung so gut wie
keine Aufmerksamkeit erfahren. Zu allererst gilt das für die generelle Frage, ob und
inwiefern es eine Rolle spielen könnte, in welcher Sprache ein Zeugenbericht ver-
fasst wird und welche Implikationen sich daraus für das Dargestellte ergeben.³
Daran anschließend lässt sich nach den Dynamiken forschen, die sich in der wei-
teren Übersetzung von Zeugenberichten einstellen.⁴ Drittens aber – und dies ist der
eigentliche Gegenstand dieses Kapitels – fällt in der zitierten Stelle die bewusste
Inszenierung der fremden Sprache und einzelner fremder Wörter ins Auge. Da ist
zunächst der lehrbuchartig anmutende lateinische Satz (‚Pater optime, ubi est
mensa pauperorum?‘), mit dem eine überkommene lingua franca reaktiviert wird,
dann – in einer Art Verkehrung der kultivierten lingua franca – das deutsche Lager
als allgemein bekannt vorausgesetztes Schlüsselwort der nationalsozialistischen
Schreckensherrschaft. Auf das Deutsche wird zurückgegriffen, weil beim Thema
Lager die Übersetzbarkeit des Erfahrenen ins Latein offenbar an seine Grenze
stößt: castra versteht der Priester in diesem Zusammenhang nicht, Lager aber
„versteht jeder“. Entsprechend wird auch im italienischen Original direkt das
deutsche Wort (ohne italienische Übersetzung) eingefügt: „venimmo confusamente
a parlare di tutto, dell’essere io ebreo, del Lager (‚castra‘? Meglio Lager, purtroppo
inteso da chiunque)“⁵. Zwar geht aus dem kurzen Gespräch zwischen dem Erzähler
und dem Priester auch hervor, dass es nach dem Ende des nationalsozialistischen
Terrorregimes ein öffentliches Anliegen ist, dass auch dessen Sprache verschwindet
und in der Öffentlichkeit kein Deutsch mehr gesprochen wird. Gleichzeitig zeigt die
Episode, dass dies nicht ganz gelingen kann, da das Geschehene und seine Benen-
nung mit der Sprache der Okkupation und der Lager verbunden bleiben. Lager
markiert damit ein Moment, in dem eine fließende Übersetzung des Erlebten in

3 Vgl. dazu: Rosen, Alan. Sounds of Defiance. The Holocaust, Multilingualism, and the Problem of
English. Lincoln: Univ. of Nebraska Press, 2005; Kuhiwczak, Piotr. „The Grammar of Survival. How do
we read Holocaust Testimonies?“. Translating and Interpreting Conflict. Hg. Myriam Salama-Carr.
Amsterdam: Rodopi, 2007. 61–74.
4 Vgl. Degen, Sylvia. Die Übersetzung von Shoah-Überlebendenberichten ins Deutsche. Am Beispiel
von Diana Wangs ‚Los Niños Escondidos. Del Holocausto a Buenos Aires‘. Frankfurt/Main: Peter
Lang, 2008; Davies, Peter. „The Obligatory Horrors. Translating Tadeusz Borowski’s Holocaust Nar-
ratives into German and English“. Holocaust Studies 14.2 (2008): 23–40 sowie mit Blick auf Selbst-
übersetzungen und Sprachwahl mehrsprachiger Autoren von Holocaust-Zeugnissen: Glowacka,
Dorota. Disappearing Traces. Holocaust Testimonials, Ethics, and Aesthetics. Seattle: Univ. of Wa-
shington Press, 2012. 62– 101.
5 Levi, Primo. „La Tregua“. Ders.Opere.Volume primo.Hg. v. Paolo Fossati,Turin: Einaudi, 1987. 215–
428, hier 254.

192 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



eine dem Gegenüber verständliche, zivil-kultivierte, von den jüngsten Ereignissen
denkbar distanzierte, Sprache ins Stocken gerät. Die unausweichliche Übernahme
der fremden Vokabel verdeutlicht zugleich, dass die Herausbildung bzw. Restitution
eines zivil-kultivierten Sprachgebrauches nach dem Krieg, in dem das unmittelbar
mit der Erinnerung an die nationalsozialistischen Verbrechen verbundene Deutsch
keinen Platz mehr haben sollte, nicht bruchlos möglich ist.

Insgesamt lässt sich die Frage nach der Bedeutung der Einzelsprache in der
Vermittlung der Erinnerung an die Lager innerhalb der umfassenden Reflexionen
von Darstellungsmöglichkeiten und -grenzen situieren, die die literarische Aus-
einandersetzung mit den nationalsozialistischen Gewaltverbrechen, die Verfassung
von Zeugenberichten und deren Rezeption von Beginn an begleitet haben.⁶ Spä-
testens in der Auseinandersetzung mit Theodor W. Adornos Diktum „nach Ausch-
witz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch“⁷ von 1949 wird ersichtlich, dass Li-
teratur nach Auschwitz nicht ungebrochen an bestehende Narrative und
ästhetische Formen anschließen kann, sondern immer auch eine Auseinanderset-
zung mit den Möglichkeiten der Erzählbarkeit bzw. Darstellungsformen, -materia-
lien und -medien gefordert ist. Als konstitutiv für die künstlerische Auseinander-
setzung mit den Geschehnissen des Holocaust gelten in der neueren Forschung fast
durchgängig die Gestaltung von Brüchen und Lückenhaftigkeit sowie selbstreflexive
Bezüge auf Erinnerungsprozesse und -medien.⁸

Die kritische Revision der für ein Zeugnis zur Verfügung stehender Darstel-
lungsformen erstreckt sich auf Seiten der Autoren nicht zuletzt auf die Sprache als
überkommenes Kulturgut selbst. Inwiefern lässt sich die extreme Gewalterfahrung
in ein zur Verfügung stehendes Vokabular, in einen Text mit seinen konvention-

6 Umfassend dazu: Klüger, Ruth. „Dichten über die Shoah. Zum Problem des literarischen Umgangs
mit dem Massenmord“. Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die Opfer
und ihre Kinder. Hg. Gertrud Hardtmann. Gerlingen: Bleicher, 1992. 203–221; Lang, Berel. Holocaust
Representation. Art within the limits of history and ethics. Baltimore: John Hopkins Univ. Press, 2000;
Buchenhorst, Ralph. Das Element des Nachlebens. Zur Frage der Darstellbarkeit der Shoah in Phi-
losophie, Kulturtheorie und Kunst. Paderborn: Fink, 2011.
7 Adorno, Theodor W. Kulturkritik und Gesellschaft. Gesammelte Schriften. Bd. 10.1, hg.v. Rolf Ti-
edemann. Darmstadt:Wiss. Buchges., 1998. 11–20, hier 30. Zur Auseinandersetzungmit Adornos Satz
und seiner Wirkungsgeschichte vgl. Krankenhagen, Stefan. Auschwitz darstellen. Ästhetische Posi-
tionen zwischen Adorno, Spielberg und Walser. Köln: Böhlau, 2001.
8 Rothberg, Michael. Traumatic Realism. The Demands of Holocaust Representations. Minneapolis:
Univ. of Minneapolis Press, 2000; Ibsch, Elrud. Die Shoah erzählt. Zeugnis und Experiment in der
Literatur. Tübingen: Niemeyer, 2004; Hirsch, Marianne. The Generation of Postmemory.Writing and
Visual Culture after the Holocaust. New York: Columbia Univ. Press, 2012; Kilchmann, Esther (Hg.).
Artefrakte. Holocaust und Zweiter Weltkrieg in experimentellen Darstellungsformen in Kunst und
Literatur. Köln: Böhlau, 2016.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 193

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Generation
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=postmemory
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=writing
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=visual
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=culture
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=after
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Holocaust


alisierten Ordnungen übersetzen? Primo Levi schreibt dazu in Se questo è un uomo
von 1947 (dt. Ist das ein Mensch? 1961):

Ebenso wie unser Hunger nicht mit der Empfindung dessen zu vergleichen ist, der eine
Mahlzeit ausgelassen hat, verlangt auch unsere Art zu frieren nach einem eigenen Namen. Wir
sagen ‚Hunger‘, wir sagen ‚Müdigkeit‘, ‚Angst‘ und ‚Schmerz‘, wir sagen ‚Winter‘, und das sind
andere Dinge. Denn es sind freie Worte, geschaffen und benutzt von freien Menschen, die
Freud und Leid in ihrem Zuhause erleben.⁹

Ähnlich hält auch Jorge Semprún in seinem 1994 erschienenen Zeugenbericht über
Buchenwald, L’écriture ou la vie, fest, dass er sich bereits bei der ersten Begegnung
mit alliierten Soldaten nach der Befreiung gefragt habe, wie das im Lager Erlittene
Außenstehenden verständlich mitgeteilt werden könnte:

Mais ils ne peuvent pas vraiment comprendre. Ils ont saisi le sens des mots, probablement.
Fumée : on sait ce que c’est, on croit savoir. Dans toutes les memoires d’homme, il y a des
cheminées qui fument. Rurales à l’occasion, domestiques : fumes des lieux-lares. Cette fumée-
ci, pourtant, ils ne savent pas¹⁰.

Deutlich wird in diesen Zitaten, dass die Schilderung der Lagererfahrung unter
anderem auch eine fundamentale literarisch-künstlerische Auseinandersetzung
mit dem Sprachsystem selbst erfordert. Dabei geht es nicht nur darum, dass auf
Ebene der parole einzelne Wörter wie „Hunger“ kaum mit der Erfahrung des sys-
tematischen Nahrungsentzugs und des Verhungerns in den Lagern zur Deckung
gebracht werden können. Vielmehr wird durch die Lagererfahrung das gesamte
System der langue erschüttert, insofern dieses auf der Idee von – in der Formu-
lierung Levis – „freien Worten“ beruht und, wie sowohl Levi als auch Semprún
hervorheben, elementar an ein Leben in Freiheit und Behaustheit geknüpft ist, an
den Komplex der Kultur und Zivilisation. Diese Sprache der Zivilisation aber wurde
in den deutschen Lagern systematisch gebrochen, sie erfuhr gleichsam eine ‚Bar-
barisierung‘, die auch nachträglich im Versuch, über die Lager zu schreiben,
weiterwirkt. Didi-Huberman zufolge waren die Lager „Laboratorien, Experimen-
tiermaschinen einer umfassenden Auslöschung. Auslöschung der Psyche und Auf-

9 Levi, Primo. Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (ital. 1946). Aus dem Italienischen
von Heinz Riedt. Frankfurt/Main: dtv, 2012. 119.
10 Semprún, Jorge. L’écriture ou la vie. Paris: Gallimard, 1994. 22. „Aber sie können nicht wirklich
begreifen. Wahrscheinlich haben sie die Bedeutung der Wörter verstanden. Rauch: man weiß, was
das ist, glaubt es zu wissen. In jedem menschlichen Gedächtnis gibt es Schornsteine, die rauchen.
Gelegentlich bäuerliche, häusliche: Raum aus dem Herd. Doch von diesem Rauch hier wissen sie
nichts“ (Semprún, Jorge. Schreiben oder Leben. Aus dem Französischen von Eva Moldenhauer.
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1995).

194 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



lösung der sozialen Bindungen […] Diese von Menschen geschaffene Hölle sollte
auch die Sprache ihrer Opfer auslöschen.“¹¹ Eine Auslöschung, deren Intention über
den Tod hinausreichte, insofern die Nationalsozialisten gezielte Vorkehrungen ge-
gen die Bezeugung ihrer Verbrechen trafen.¹² In diesem Angriff auf die Sprachfä-
higkeit im breitesten Sinne liegt ein spezifischer Aspekt des nationalsozialistischen
Zivilisationsbruches.¹³ Dieser Angriff richtet sich gegen die Sprache als kulturelles
Gut, als Medium der Verständigung und spezifischem Ausdruck von Menschlich-
keit.¹⁴ Die für die kulturelle Idee der Sprache konstitutiven Dimensionen werden in
den Lagern gezielt ausgehebelt, sprachliche Äußerungen werden als weiteres Mittel
der Demütigung bis hin zur Dehumanisierung eingesetzt. Primo Levi führt in Die
Untergegangenen und die Geretteten aus, dass es im Lager „keinen grundlegenden
Unterschied zwischen Gebrüll und Faustschlag“¹⁵ gegeben habe und fügt an: „das
war ein Hinweis: Menschen waren wir für die andern keine mehr“¹⁶. Ähnlich zeugt
auch der aus Auschwitz überlieferten Ausdruck Dolmetscher für Knüppel ¹⁷ von der
ebenso brutalen wie programmatischen Destruktion der Sprache als ziviles Medi-
um. Die Täter versuchen so, ihre Opfer buchstäblich zu ‚barbarisieren‘. Das beginnt
mit einer bizarren Überhöhung der eigenen Sprache; Deutsch war die Befehls-
sprache in den Lagern und „the only code that the Nazis recognised as language at

11 Didi-Huberman,Georges. Bilder trotz allem. Aus dem Französischenvon Peter Geimer. München:
Fink, 2007. 37; vgl. auch: „L’univers concentrationnaire est donc, immédiatement, éclipse de la parole,
soit par la destruction presque totale de la faculté de parler elle-même, soit par un isolement lin-
guistique qui réduit la parole à l’impuissance“ (Parrau, Alain. Écrire les camps, Paris: Belin, 1995.
187).
12 Vgl. dazu die Einschätzung von Shoshana Felman und Dori Laub: „what precisely made a
Holocaust out of the event is the way in which, during its historical occurrence, the event produced
no witnesses. Not only, in effect, did the Nazis try to exterminate the physical witnesses of their
crime; but the inherently incomprehensible and deceptive psychological structure of the event
precluded its own witnessing, even by its very victims“ (Felman, Shoshana, und Dori Laub. Tes-
timony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and History. New York: Routledge, 1992.
80).
13 Die Wendung wurde geprägt durch: Diner, Dan. „Vorwort des Herausgebers“. Zivilisationsbruch.
Denken nach Auschwitz. Hg. Dies. Frankfurt/Main: Fischer, 1988. 7– 10.
14 Vgl. Hirsch, Alfred. „Sprache und Gewalt. Vorbemerkungen zu einer unmöglichen und not-
wendigen Differenz“. Sprache und Gewalt. Hg. Ursula Erzgräber und ders. Berlin: Spitz, 2001. 11–42.
15 Levi, Primo. Die Untergegangenen und die Geretteten (ital. 1986). Aus dem Italienischen von
Moshe Kahn. München: Hanser, 1990. 91.
16 Ebd.
17 Oschlies, Wolf. „‚Lagerszpracha‘. Soziolinguistische Bemerkungen zu KZ-Sprachkonventionen“.
Muttersprache XCVI (1986): 98– 109, hier 105.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 195



all“¹⁸. Folglich war aus der Sicht der Nazis „jemand, der Deutsch weder sprach noch
verstand, per definitionem ein Barbar.“¹⁹ Des Weiteren waren die Deportierten
gezwungen, sich rasch rudimentäres Deutsch bzw. die Lagersprache anzueignen,²⁰
um die Befehle zu verstehen und sich untereinander ansatzweise verständigen zu
können. Schließlich, so Primo Levi, seien aus den Gefangenen auch hinsichtlich des
Sprachgebrauchs „in der Tat Unberührbare“ geworden. Außenstehende (Levi be-
zieht sich an dieser Stelle auf die britischen Kriegsgefangenen) hörten „uns in den
verschiedensten Sprachen sprechen, die sie nicht verstehen und die in ihren Ohren
grotesk, wie tierische Laute klingen; sie sehen uns auf das niedrigste versklavt, ohne
Haar, ohne Ehre, ohne Namen, täglich geschlagen, täglich verworfner.“²¹ Der Zivi-
lisationsbruch affiziert schließlich auch die Sprache der Opfer, die Bedingungen im
Lager bringen eine deprivierte Sprechweise hervor, zwingen zu einer Artikulation,
die die Dehumanisierung und Barbarisierung derer befördern soll, die ihr unter-
worfen werden. Und so, so Levi weiter, sei in den Lagern schließlich eine „neue,
harte Sprache“²² im Entstehen begriffen gewesen, ein Sprachsystem jenseits des
zivilen mit seinen „freien Worten“. „[M]an braucht sie einfach, um erklären zu
können, was das ist, sich den ganzen Tag abzuschinden in Wind und Frost, nur mit
Hemd, Unterhose, leinerner Jacke und Hose am Leib, und in sich Schwäche und
Hunger und das Bewußtsein des nahenden Endes.“²³

Diese Erfahrung der Sprachbrechung und der ‚Barbarisierung‘ hat in den
Texten Überlebender verschiedene Spuren hinterlassen. Sie wird, wie oben bei Levi
und Semprún, von den Autoren teilweise explizit thematisiert, weit öfter findet sie
ihren Niederschlag im Schreiben über die Lager auf stilistischer Ebene in Gestalt
einer buchstäblich gebrochenen Textur, wenn der Fließtext durch grobe Wendun-
gen aus der Sprachwelt der Lager und insbesondere des Deutschen als deren

18 Wolf, Michaela. „’Someone whispered the translation in 100 languages, like a Babel…’. Inter-
preting in the Mauthausen Concentration Camp“. Interpreting in Nazi Concentration Camps. Hg.
Dies. London: Bloomsbury, 2016. 95– 114, hier 95.
19 Levi: Untergegangenen, 92.
20 Hier und im Folgenden wird nicht scharf zwischen „Lagersprache“ und „Deutsch“ getrennt.
Zwar umfasst die SS-Lagersprache deutsche Neologismen und Brutalismen und der „Lagerjargon“
ist, wie noch genauer auszuführen sein wird, eine Mischung zwischen Deutsch und anderen
Sprachen. Da er aber deutschbasiert ist und die spezifischen sprachlichen Veränderungen und
Ausprägungen im NS integraler Bestandteil der Geschichte der deutschen Sprache sind, scheint es
mir nicht sinnvoll, mit der Vorstellung eines „zivilen“, von der Sprache der Lager klar trennbaren,
Deutschs zu operieren.
21 Levi: Mensch, 116– 117.
22 Ebd., 119.
23 Ebd.

196 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Hauptsprache durchbrochen wird.²⁴ Spuren der „langue de l’ennemie et du torti-
onnaire“²⁵ durchziehen wie ein roter Faden die vielgesichtigen und vielsprachigen
Texte von Überlebenden der deutschen Konzentrations- und Vernichtungslager in
unterschiedlicher Quantität, in unterschiedlichen Schreibweisen und von unter-
schiedlichen Übersetzungspraktiken begleitet. Ihnen gilt es im Folgenden syste-
matisch aus literaturwissenschaftlicher Perspektive nachzugehen. Zu zeigen ist,
dass Sprachmischung gezielt verwandt wird, um bestimmte Aspekte der Lagerer-
fahrung zu kommunizieren. Dass sie über ihren linguistisch-historischen Index
hinaus als spezifisches ästhetisches Gestaltungsmittel Interesse verdient und auf
ihre spezifische Funktion innerhalb einer notgedrungen immer rhetorisch-stilisti-
schen Gestaltung von Erinnerung zu untersuchen ist. Silke Segler-Meßner zufolge
sind Erinnerungen an die Shoa gezeichnet von der unlösbaren Spannung zwischen
dem existenziellen Bedürfnis, Zeugnis über das Geschehene abzulegen einerseits,
und der Unmöglichkeit, dafür eine abschließende adäquate Ausdrucksweise zu
finden andererseits.²⁶ Die in Erinnerungstexten verwandte Sprachmischung ist als
Produkt dieser Spannung zu lesen. Die Zeugentexte sind dem mehrfachen Angriff
auf das Sprach- und Erzählvermögen durch die Lagererfahrung entgegengesetzt
und gleichzeitig bleibt er in ihnen als Trauma eingeschrieben.

24 In den Texten einiger Autoren, prominent bei Primo Levi und Jorge Semprún, finden sich neben
der Arbeit mit dem Deutschen auch (in weit geringerem Ausmaß) einzelne Wörter und Sätze aus
anderen Sprachen. Auch diese Sprachmischung verfügt wie die Einfügung des deutschen Vokabu-
lars über den historischen Index, dass die in die Lager Verschleppten mit Sprachen aus ganz Europa
konfrontiert waren und ist auf Ebene der nachträglichen Erzählung mit dem Referenzpunkt der
Babelschen Konfusion verbunden; die manifeste Darstellung des Sprachwirrwarrs dient auch hier
der Darstellung der zerstörten menschlichen Kommunikation und der Übersetzungsschwierigkei-
ten. Insgesamt aber ist die Verwendung dritter Sprachen neben der Erzählsprache und dem
Deutschen stärker situativ und sprachbiografisch gebunden und steht überdies oft im Kontext einer
versuchten und stellenweise gelingenden Verständigung unter den Gefangenen oder später bei der
Befreiung mit den alliierten Soldaten. Bei Primo Levi und den untersuchten französischen Texten
werden die slawischen Sprachen und insbesondere das Polnische, in Auschwitz fester Bestandteil
der lagerszpracha, eng an Erlebnisse im Lager geknüpft. Grund dafür dürfte sowohl die Präsenz des
Polnischen insbesondere in der lagerszpracha von Auschwitz sein (Jagoda, Zenon, Stanislaw
Klodzinski, und Jan Maslowski. „‚bauernfuss, goldzupa, himmelautostrada‘. Zum ‚Krematoriums-
esperanto‘, der Sprache polnischer KZ-Häftlinge“. Die Auschwitz-Hefte 2 (1987): 241–260) als auch die
Tatsache, dass Deportierte ausWesteuropa kaum Kenntnisse der slawischen Sprachen hatten. Diese
waren also weitgehend unbekannt und unverständlich und verbinden sich vielleicht deshalb in
besonderer Weise mit Wahrnehmung und Erinnerung der ihrerseits unbekannten, unverständli-
chen Lagersituation.
25 Cressot, Marcel. „Le parler des déportés français du camp de Neuengamme“. Le français mo-
derne 14.1 (1946): 11– 17, 11.
26 Segler-Meßner, Silke. Archive der Erinnerung. Literarische Zeugnisse des Überlebens nach der
Shoah in Frankreich. Köln: Böhlau, 2005. 1.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 197



Textauswahl, Methode und Forschungsstand

Neben Werken der für die Thematik einschlägigen Autoren Primo Levi und Jorge
Semprúnwurden für dieses Kapitel Texte von Odette Abadi, Françoise Maous, David
Rousset, Germaine Tillion, Oliver Lustig und Tadeusz Borowski untersucht.

Der Schwerpunkt liegt auf französischen Texten von Zeitzeugen, mit Tadeusz
Borowski, Primo Levi und Oliver Lustig werden aber punktuell die Berichte von
überlebenden Autoren aus weiteren kulturell-sprachlichen Kontexten beigezogen,
zu denen sich bezüglich der Verwendung des Deutschen Verbindungslinien skiz-
zieren lassen. Während in allen Texten die charakteristische Verwendung des
Deutschen untersucht und systematisiert wird, nimmt doch die Beschäftigung mit
den Schriften von Primo Levi und Jorge Semprún insofern einen besonderen Stel-
lenwert ein, als diese Autoren ihr mehrsprachiges Verfahren auch kommentieren
bzw. generell über Fragen des Sprachgebrauchs in der Erinnerung an die Lager
reflektieren.

In der Auswahl der Texte wurde versucht, eine gewisse Breite bezüglich Ge-
schlechts- und Nationszugehörigkeit sowie verschiedenen Lagern und unter-
schiedlichen Gefangenengruppen zu erreichen. Der Italiener Primo Levi, die
Französinnen Odette Abadi und Françoise Maous sowie der Rumäne Oliver Lustig
sind jüdisch, der nach Frankreich exilierte Spanier Jorge Semprún, der Pole Tadeusz
Borowski und die Franzosen David Rousset und Germaine Tillion gehören der
Gruppe der politisch Verfolgten an. Offensichtlich werden mit diesen Texten aber
lange nicht alle nationalen, sozialen, religiösen, ethnischen und politischen Grup-
pen, deren Angehörige in Lager deportiert wurden, repräsentiert – und ebenso
wenig alle Nationalsprachen, in denen Erinnerungen an die deutschen Lager ver-
fasst wurden. Eine solche Anlage hätte den Rahmen dieser Untersuchung bei wei-
tem gesprengt und abgesehen davon ist es angesichts dessen, dass jedes Zeugnis
einer / eines Überlebenden eine je individuelle Erfahrung schildert und dafür eine
singuläre Sprache findet, ohnehin nicht unproblematisch, einzelne Berichte als
repräsentativ für eine wie auch immer definierte Gruppe auszuweisen. Trotz dieser
evidenten Schwierigkeiten und einer immer kritisierbar bleibenden Textauswahl
kann das Thema nur in einem textübergreifenden Ansatz bearbeitet werden an-
stelle des autorzentrierten, wie er in der Erforschung der Holocaustliteratur aus
dem gutem Grund der Individualität der Erfahrung und der genauen historischen
Verortung des Berichteten und seiner Niederschrift im Vordergrund steht.²⁷ Die

27 Vgl. dazu: Kasper, Judith. „Trauma und Affektabspaltung in der Holocaust-Literatur. Primo Levi,
Georges Perec und W. G. Sebald“. Handbuch Literatur und Emotionen. Hg. Cornelia Zumbusch und
Martin von Koppenfels. Berlin: De Gruyter, 2016. 496–511, hier 499–500.

198 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Texte und ihre Autoren werden auch im Folgenden mit Angaben zu ihrer histori-
schen Verortung versehen, sie tritt aber hinter dem textübergreifenden philologi-
schen Ansatz zurück, weil nur durch einen solchen das stilistische Merkmal der
Sprachmischung vertieft beschreibbar wird. Insgesamt orientiert sich mein Ansatz
an Thomas Taterkas Vorgehen in seiner Studie Dante Deutsch. Taterka rückt statt
einzelner Texte der Lagerliteratur einen von vielen Texten gebildeten, einen un-
übersichtlich bleibenden „Lagerdiskurs“ ins Zentrum seiner Untersuchung. Ihn gilt
es in seinen einzelnen Dimensionen zu erkunden, indem auf minuskuläre Züge
fokussiert wird wie den Gebrauch ähnlicher Wörter oder Vergleiche in verschie-
denen Texten (bei Taterka ist es die Referenz auf Dantes Inferno), die dann be-
schreibend verbunden werden können.²⁸ Daran anschließend wird in der vorlie-
genden Untersuchung der Einsatz des Deutschen als eine spezifische Spur im
Lagerdiskurs aufgefasst, als eine der möglichen Linien, über die eine Vielzahl von
individuell geformten und divergierenden Einzeltexten miteinander verbunden
werden können. Anspruch des Kapitels ist, mithilfe der beigezogenen Texte so eine
weitere „Höhenlinie“²⁹ in den Lagerdiskurs zu legen, die auch für die Beschreibung
der Verwendung von Deutsch in hier nicht untersuchten Zeugnissen orientie-
rungsgebend sein soll.

Neben den bereits erwähnten literaturwissenschaftlichen Forschungen zur
Darstellungsproblematik in der Holocaustliteratur greife ich auf sprachhistorische
und soziolinguistische Forschungen zu Ausprägungen der Sprache in den natio-
nalsozialistischen Lagern zurück. Die Frage der Sprachmischung zusammen mit
jener der Sprachwahl bzw. der Bedeutung der einzelsprachlichen Verfasstheit des
einzelnen Textes hat aus literaturwissenschaftlicher Perspektive bislang in der
Auseinandersetzung mit einzelnen Autoren, namentlich Primo Levi und Jorge
Semprún Beachtung gefunden.³⁰ Eine textübergreifende Untersuchung, die

28 Taterka, Thomas. Dante Deutsch. Studien zur Lagerliteratur. Berlin: Erich Schmidt, 1999. 9– 14.
29 Ebd., 10.
30 Zu textinterner Mehrsprachigkeit und Übersetzung bei Primo Levi vgl.: Gilman, Sander. „Primo
Levi. The Special Language of the Camps and After“. Midstream 35 (1989): 22–30; Klein, Judith.
„‘Quelle violenza fatte al linguaggio…‘. Primo Levi und die deutsche Sprache“. Italienisch 42 (1999):
14–21; Riatsch, Clà. „Viva il Wille!“. Deutsch in Texten von Malaparte, Spinella, Revelli, Levi, Eco,
Camilleri, Orelli. Aachen: Shaker, 2007. 71– 116; Lepschy, Anna Laura, und Giulio Lepschy: „Primo
Levi’s languages“. The Cambridge Companion to Primo Levi. Hg. Robert S. C. Gordon. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, 2007. 121– 136; Insana, Lisa N. Arduous Tasks. Primo Levi, Translation, and the
Transmission of Holocaust Testimony. Toronto: Univ. of Toronto Press, 2009; Gramling, David. „An
Other Unspeakability. Levi and Lagerszpracha“. New German Critique 117 (2012): 165– 188. Für Jorge
Semprún: Tidd, Ursula. „Exile, Language, and Trauma in Recent Autobiographical Writing by Jorge
Semprun“. The Modern Language Review 103.3 (2008): 697–714; Semilla Durán, María Angélica. Le
masque et le masqué. Jorge Semprún et les abîmes de la mémoire. Toulouse: Presses Univ., 2005;

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 199



Sprachmischung nicht primär als Resultat der Bilingualität eines Autors (wie es sich
bei Semprún anbietet) und auch nicht als autorspezifisches Stilmittel (wie es bei
Levi nahe liegen mag) auffasst, bildet bislang ein Desiderat.

Last but not least gilt es an dieser Stelle die einzelsprachliche Verfasstheit
meiner eigenen Untersuchung und damit verbundenen das Problemfeld der (Arbeit
mit) Übersetzungen zu reflektieren. Das spukhafte Nachleben der deutschen
Sprache in den Berichten der Opfer des nationalsozialistischen Terrorsystems
kennzeichnet diese über die Thematik hinaus, in ihrer sprachlichen Verfasstheit
selbst, als „auchdeutsche Literatur“³¹. Ausgerechnet dieser im Original so auffällige
und den Lesefluss irritierende Einsatz des Deutschen bleibt aber für die deutsch-
sprachige Rezeption größtenteils unsichtbar, weil er in der deutschen Übersetzung
unweigerlich in den Fließtext eingeebnet wird. Selbst dort, wo wie in der Über-
setzung von Jorge Semprún mit Kursivierungen und Besternungen gearbeitet wird,
erfährt der Text in der deutschen Übertragung so eine beträchtliche Glättung. Sie ist
allerdings nicht dem Übersetzer anzulasten, sondern in der mischsprachlichen
Struktur des Originals selbst begründet, die die für jede Übersetzung grundlegende
Unterscheidung in Ausgangs- und Zieltext unterläuft. Primo Levi, der Fragen der
Übersetzung generell Aufmerksamkeit widmete, verstand die Übertragung von Ist
das ein Mensch? ins Deutsche bezeichnenderweise als eine Art der Rückführung: „es
sollte eine „restitutio in pristinum sein, oder vielmehr: ich wollte, daß es eine solche
sei, eine Rückübersetzung in die Sprache in der die Dinge sich ereignet hatten und
wo sie hingehörten.“³² Diese Auffassung erklärt wohl, warum Levi, der die deutsche
Übersetzung minutiös begleitete und insbesondere darauf achtete, dass die rohe
Lagersprache darin nicht geglättet wurde,³³ das Aufgehen der bereits im italieni-
schen Text deutschen Passagen in der deutschen Fassung nicht weiter kommen-
tierte. Das Deutsche der Lager wird hier zur eigentlichen Originalsprache, aus der
der italienische Text eine nie ganz gelungene Übersetzung darstellt.³⁴ In der

Schleiss, Myriam. Le bilinguisme comme atout de l’écrivain: Représentations du bilinguisme et
fonctions stylistiques des marques transcodiques dans l’oeuvre de Jorge Semprun. Sarrebruck: Edi-
tions universitaires européenne, 2011.
31 Robert Stockhammer: „Wie deutsch“, 152.
32 Levi: Untergegangenen, 177.
33 Alexander, Zaia. „Primo Levi and translation“.The Cambridge Companion to Primo Levi, 155– 170,
hier 157.
34 Diese Umkehrung der Verhältnisse von Originaltext und Übersetzung spiegelt sich im briefli-
chen Austausch Levis mit seinem deutschen Übersetzer, in dem Levi die Aufgabe zufällt, dem
Übersetzer das Deutsch der Lager beizubringen: „Der Ablauf war immer gleich: ich verwies ihn auf
eine These, die mir das akustische Gedächtnis eingab […]. Er hieltmir als Antithese entgegen: ‚Das ist
kein gutes Deutsch, die heutigen Leser würden es nicht verstehen.‘ Ich behauptete wiederum: ‚Dort
sprach man aber genau so‘“ (Levi: Untergegangenen, 176).

200 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



‚Rückübertragung‘ ins Deutsche muss diese Dimension des Erzählens vom Lager
verloren gehen. Um sie zu rekonstruieren, ist die Arbeit mit dem Primärtext – oder
nota bene einer Übersetzung in jede andere als die deutsche Sprache – unum-
gänglich. Im Folgenden wird deshalb auch im Haupttext immer wieder auf die
originalsprachlichen Fassungen zurückgegriffen.³⁵ Während für den Leser des
italienischen, französischen, rumänischen oder anderssprachigen Originals die
sich vom Fließtext absetzenden deutschen Wörter und Sätze ein Moment der
Fremdheit, des erschwerten Verständnisses des Erzählten markieren, dreht sich für
einen deutschsprachigen Leser des Originals dieses Verhältnis von vertrauter Er-
zählsprache und oktroyierter Sprache der Lagerwelt um. Je nach Ausmaß der
Fremdsprachenkenntnis treten beim Lesen, Entziffern oder Überfliegen nicht-
deutschsprachiger Erinnerungen an die deutschen Lager unheimliche Momente
eines unmittelbaren Verstehens auf – eines Verstehens nicht der Erzählung des
Opfers sondern der Tätersprache. Auch um diesen Effekt nachvollziehbar zu ma-
chen, wird im Folgenden im Fließtext aus dem Original zitiert.

Die doppelte Referenz der Sprachmischung: Historische und mythische Bezüge

Historische und linguistische Forschungen haben gezeigt, in welchem Ausmaß die
Entrechtung und Ermordung insbesondere der europäischen Juden durch die Na-
tionalsozialisten mit einer spezifischen Sprachpolitik verbunden war. Victor Klem-
perer hat bereits 1947 die Dokumentation LTI zur Beschaffenheit der Sprache des
„Dritten Reiches“ vorgelegt.³⁶ Hier und in späteren Untersuchungen wird rekon-
struiert, wie im Nationalsozialismus Opfergruppen zunächst verbal abgewertet
wurden und wie dann die Schaffung von Euphemismen und zynischen pseudo
termini technici die Verschleppungen in Lager, die Misshandlungen und nicht zu-
letzt die Organisation wie Durchführung des Massenmordes tarnen sollten.³⁷ In

35 Die französischen Texte werden durchgängig im Original zitiert. Bei längeren Passagen findet
sich die Übersetzung in den Fußnoten, der Inhalt kurzer Zitate wird im Fließtext auf Deutsch
wiedergegeben. Wo vorhanden, habe ich auf bestehende deutsche Übersetzungen zurückgegriffen
(Semprún), bei den anderen Texten sind die Übersetzungen meine eigenen. Bei Primo Levi arbeite
ich mit der deutschen Übersetzung, das italienische Original wird zusätzlich dort zitiert, wo es
darum geht, Levis Gebrauch des Deutschen im Original zu veranschaulichen oder auf Differenzen
mit der deutschen Übersetzung zu verweisen. Gleiches gilt für die polnischen Texte von Tadeusz
Borowski und die rumänischen von Oliver Lustig.
36 Klemperer, Victor. LTI (Lingua Tertii Imperii). Notizbuch eines Philologen. Berlin: Aufbau, 1947.
37 Vgl.: Forster, Iris. Euphemistische Sprache im Nationalsozialismus. Schichten, Funktionen, In-
tensität. Bremen: Hempen, 2009; Schlosser, Dieter. Sprache unterm Hakenkreuz. Eine andere Ge-
schichte des Nationalsozialismus. Köln: Böhlau, 2013.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 201



diesen Kontext gehört auch die disparate Sprachwelt, die sich in einer Mischung aus
dem Deutsch der Lagerleitung und den verschiedenen Sprachen der Deportierten in
den Konzentrationslagern selbst herausbildete. Mit der Dokumentation dieses Jar-
gons und seiner namentlich lexikalischen Erfassung wurde bereits unmittelbar
nach Kriegsende begonnen. Zu nennen ist eine Reihe von Artikeln und Zuschriften,
die 1945 und 1946 in Frankreich in der Revue Le Français Moderne publiziert
wurden. Hierin werden Ausdrücke aus Neuengamme, Dachau und Auschwitz zu-
sammengetragen, bei den Autoren handelt es sich vermutlich um zurückgekehrte
Deportierte, die den Lagerjargon aus der Erinnerung rekonstruieren.³⁸ Auch in
autobiografischen Berichten finden sich zum Teil Anhänge mit Glossaren zu la-
gersprachlichen Ausdrücken, beispielsweise in dem 1946 publizierten Band Byliśmy
w Oświęcimiu (dt. Bei uns in Auschwitz, 1963) von Tadeusz Borowski, Janisz Nel
Siedlecki, Krystyn Olszewski.³⁹ Besonders hervorzuheben ist das Projekt des
Słownik oświęcimski, des Auschwitz-Wörterbuches, an dem Zenon Jagoda, Stanisław
Kłodziński, Jan Masłowski und später Danuta Wesołowska in Krakau über Jahr-
zehnte hinweg arbeiteten. Ziel des Unternehmens war die vollständige lexikalische
Erfassung des Jargons, der vor allem von den polnischen Deportierten in Auschwitz
benutzt wurde. 1977 waren 15000 Ausdrücke gesammelt, die danach ständig ergänzt
wurden, publiziert worden sind zwischen 1978 und 1991 die Einträge zu den
Buchstaben A bis M in den Auschwitz-Heften des Przegląd Lekarski („Ärztliche
Rundschau“).⁴⁰ Vollständig zum Abschluss ist das Unternehmen allerdings nicht
gekommen.⁴¹

Aufbauend auf diese Pionierarbeiten unternahmen in jüngerer Zeit Heidi
Aschenberg, Nicole Warmbold und Pascaline Lefort eine umfassende linguistische

38 Als selbständige Artikel erschienen: Amsler. „‚Organiser‘ au camp de Dachau“. Le français mo-
derne 13.3–4 (1945): 248; Cressot: „parler“. Als Zuschriften, gesammelt unter dem Titel L’argot des
déportés en Allemagne: Gaston Esnault: „En marge de Neuengamme“, Y. Eyot: „L’argot de Dachau“,
Max, F. L. „Argots et sabirs des camps de déportés“. Le français moderne 14.1 (1946): 165– 173.
39 Vgl.: Jodłowska-Wesołowska, Danuta.Wörter aus der Hölle. Die ‚lagerszpracha‘ der Häftlinge von
Auschwitz. Aus dem Polnischen von Jochen August. Kraków: Impuls, 1998. 93. Auch Primo Levi stellt
in Die Untergegangenen und die Geretteten einige Ausdrücke zusammen (ebd., 98–99). Zu erwähnen
ist an dieser Stelle auch das „Dachauer Wörterbuch“, das der in Dachau als politischer Gefangene
inhaftierte Edgar Kupfer-Koberwitz im Rahmen seiner im Lager angefertigten Aufzeichnungen
anlegte. Kupfer-Koberwitz, Edgar. Dachauer Tagebücher. Die Aufzeichnungen des Häftlings 24814.Mit
einem Vorwort von Barbara Distel. München: Kindler, 1997.
40 Jagoda: „bauernfuss“. Auf Deutsch zugänglich ist auch die aus den Beständen des Auschwitz-
Wörterbuches entstandene Publikation Jodłowska-Wesołowska: Wörter.
41 Vgl.: Hansen, Imke, und Katarzyna Nowak. „Über Leben und Sprechen in Auschwitz. Probleme
der Forschung über die Lagersprache der polnischen politischen Häftlinge von Auschwitz“. Konti-
nuitäten und Brüche. Neue Perspektiven auf die Geschichte der NS-Konzentrationslager. Hg. Chris-
tiane Heß, Julia Hörath und Dominique Schröder. Berlin: Metropol, 2011. 115– 141, hier 132– 139.

202 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Wo%CC%88rter
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ho%CC%88lle
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=%22lagerszpracha%22
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ha%CC%88ftlinge
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Auschwitz
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jochen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=August


Erforschung der Lagersprache unter sozio- und psycholinguistischen, sprachhis-
torischen und rhetorisch-stilistischen Gesichtspunkten.⁴² Zusammenfassend lässt
sich sagen, dass in den Lagern eine Reihe von Begriffen umkonnotiert oder neu
geschaffen wurde, die einerseits Stellungen in der Lagerhierarchie bezeichneten,
wie Häftling oder Blockältester, sich andererseits auf Orte und Vorgänge innerhalb
des Lagers bezogen wie beispielsweise Effektenkammer für den Lagerplatz der den
Deportierten geraubten Kleider und Besitztümer, Wachstube als Stätte der Folte-
rung, Sonderbau bzw. puf als Ort der Zwangsprostitution oder Sonderbehandlung für
Ermordung.⁴³ Eine weitere Ebene des linguistischen univers concentrationnaire
bildet die gesprochene Umgangssprache, für die sich inzwischen die Bezeichnung
„lagerszpracha“⁴⁴ eingebürgert hat. Dieser ursprünglich aus Auschwitz überlieferte
Ausdruck erfasst dabei eingängig, dass es sich bei der im Lager gesprochenen
Sprache um ein auf deutscher Basis durch Sprachkontakte zu Stande gekommenes
Pidgin handelt und gleichzeitig um eine gebrochene, vom zivilen Verständnis von
Sprache abweichende, mündliche Varietät mit je nach Quelle differierender Ver-
schriftlichung. Generell ist auch die sprachliche Erfahrung in den Lagern von einer
„situation de terreur“⁴⁵ bestimmt, von verbaler Gewalt in Gestalt unaufhörlicher
Beschimpfungen und Befehlen durch SS und Wachmannschaft. Die Herrschaft der
Deutschen hatte auch insofern eine explizit sprachliche Schlagseite, als die anderen
Nationalsprachen gezielt entwertet und in den Lagern auf eine Art dialektale Ebene
abgedrängt wurden.⁴⁶ Von der herrschenden Vulgarisierung wurde in den Lagern
auch die Sprache der Opfer erfasst, teilweise finden sich hier wörtliche Überset-
zungen der menschenverachtenden deutschen Lagerausdrücke bzw. Zynismen
nach deren Vorbild: „Un mort porté sur une civière est un repas froid“⁴⁷ schreibt
Marcel Cressot, aus der Sammlung zum Auschwitz-Wörterbuch geht hervor, dass
das verseuchte Grundwasser als „nalewka na trupach“, als „Leichenaufguss“⁴⁸ be-
zeichnet wurde und für die Ermordungen Prägungen wie „pójdziesz do him-

42 Aschenberg, Heidi. „Sprachterror. Kommunikation im nationalsozialistischen Konzentrations-
lager“. Zeitschrift für romanische Philologie 118.4 (2002): 529–572; Dies. „Des emprunts de courte
durée? La langue française et la Shoah“. Zeitschrift für französische Sprache und Literatur 116.3
(2006): 225–242; Warmbold, Nicole. Lagersprache: zur Sprache der Opfer in den Konzentrationsla-
gern Sachsenhausen, Dachau, Buchenwald. Bremen: Hempen, 2008; Lefort, Pacaline. Les écritures de
la mémoire des camps: un nouveau langage? – Étude pragmatico-discursive de récits de survivants.
Reims: Presses univ., 2012. Leider beziehen sich die Studien kaum aufeinander.
43 Beispiele aus: Jagoda: „bauernfuss“; Max: „Argots“; Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 166.
44 Oschlies: „Lagerszpracha“, 101.
45 Aschenberg: Sprachterror, 236.
46 Oschlies: „Lagerszpracha“, 102.
47 Cressot: „parler“, 16.
48 Jagoda: „bauernfuss“, 253.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 203

http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81critures
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=me%CC%81moire
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=camps%3A
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=nouveau
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=langage%3F
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81tude
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=pragmatico-discursive
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=re%CC%81cits
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=survivants


melkomanda“ (dt.: „du gehst auf ein Himmelkommando“) oder „pójśc na himmel-
fahrt“ (dt.: „auf Himmelfahrt gehen“) im Umlauf waren.⁴⁹

Auch wenn ähnliche Wendungen, teilweise auch einzelne Ausdrücke aus
mehreren Lagern überliefert sind, gibt es keine einheitliche Lagersprache. Das im
Zeichen des Massenmordes entstandene Idiom kann selbst in den einzelnen Lagern
variieren, es wandelt sich je nach nationaler Zusammensetzung der Opfer und ihrer
Stellung in der lagerinternen Hierarchie ständig, ändert sich mit Neuankunft, De-
portation und Ermordung einzelner Gruppen.⁵⁰ Die im Lager gesprochene Sprache
ist deshalb, wie die Herausgeber des Auschwitz-Wörterbuches es formulieren, ein
geradezumaterielles „Zeugnis des Leidenswegs der Häflinge“⁵¹. Neben vermeintlich
unverdächtigen deutschen Alltagswörtern, die sich die Deportierten zum Zweck
rudimentären Verstehens rasch aneignen mussten, spiegeln sich in ihren Ausdrü-
cken die Qualen, Schikanen, zynischen Absurditäten und die Menschenverachtung
des ‚Lageralltags‘. Tadeusz Borowski hat in seiner 1946 erstmals erschienen Er-
zählung „Proszę państwa do gazu“, dt.: „Bitte die Herrschaften zum Gas“, von einem
„Krematorium-Esperanto“⁵² gesprochen. Die Prägung, auf die noch zurückzukom-
men sein wird, streicht den Zynismus heraus, die die Lager gegenüber der Utopie
einer völkerübergreifenden Sprache bedeuten, die dort in ein „global idiom of mass
murder“⁵³ verkehrt wurde. Gleichzeitig aber klingt in der Verbindung von Espe-
ranto und Krematorium an, dass Sprache selbst in dieser Extremsituation ihren
Charakter als zirkulierendes Gemeingut, als nie ganz beherrschbares Medium,
nicht vollkommen verloren hat. Auch das sind Aspekte der Lagersprache: Sie wird
in all ihren Einschränkungen zum Medium der Kommunikation zwischen Gefan-
genen unterschiedlicher Muttersprache, in makabren Witzen versuchen die Opfer,
der Lagerwirklichkeit verbal zu begegnen, die omnipräsenten Flüche werden ge-
nutzt, um damit Täter und aufgezwungene Qualen zu belegen.⁵⁴ Schließlich werden
auch auf Seiten der Gefangenen neue Wendungen generiert, in translingualen

49 Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 189– 191.
50 Warmbold: Lagersprache, 11.
51 Jagoda: „bauernfuss“, 259.
52 Borowski, Tadeusz. Bei uns in Auschwitz. Erzählungen (1947). Aus dem Polnischen von Vera
Cerny. München: Piper, 1999. 105– 133, hier 113.
53 Langer, Lawrence E. „The Literature of Auschwitz“. Literature of the Holocaust. Hg. Harold
Bloom. Philadelphia: Chelsea House, 2004. 171– 193, hier 183.
54 Zu Humor, Sarkasmus, Spott im Lager vgl.: Jagoda: „bauernfuss“, 255; Warmbold: Lagersprache,
262–285. In diesen Umkreis gehört auch die Doppelgesichtigkeit der Flüche. Alain Parrau (Écrire,
190) hat die These aufgestellt, dass auf Seite der Opfer die Flüche eine Möglichkeit des Widerstandes
sind, insofern sie die einzige Möglichkeit darstellen, sich gegen die Konditionen des Lagers zu
wehren: „L’injure es alors résistance par la parole mais aussi de la parole, affirmation de l’humanité
du détenu vomme capacité de parler, de répondre à l’oppression“.

204 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Wortspielen werden deutsche Ausdrücke beispielsweise über Homophonien mit
dem Polnischen parodiert.⁵⁵ Im Lagerjargon finden sich Neuschöpfungen, Be-
zeichnungen nicht vollständig klärbarer Provenienz, wie comme ci comme ça / or-
ganiser für stehlen, Kanada für die Effektenkammer. Als Schmutzstück/Schmuck-
stück werden im Frauenlager Ravensbrück vollständig entkräftete, apathische
Gefangene an der Schwelle des Todes bezeichnet, in anderen Lagern findet sich für
sie der bekanntere Ausdruck Muselmann.⁵⁶

Spuren der historischen lagerszpracha im literarischen Text

Literarische Texte zitieren, wie im Einzelnen noch aufzuführen sein wird, immer
wieder diese historische Lagersprache. Angesichts der Menge der dokumentierten
lagersprachlichen Ausdrücke erscheint ihre direkte Verwendung in literarischen
Texten allerdings vergleichsweise beschränkt, punktuell zu erfolgen. Folglich stützt
sich die wissenschaftliche Dokumentation der Lagersprache weniger auf publi-
zierte Literatur, denn auf unveröffentlichte Erinnerungstexte sowie gezielte Be-
fragungen und Kommentare von Überlebenden.⁵⁷ Es lässt sich vermuten, dass die
Brutalismen, Vulgaritäten und Obszönitäten der Lagersprache mit dem Erzählen
vom Lager in Form eines publizierbaren Textes deshalb in Widerspruch geraten,
weil dieser bestimmten formalen Standards entsprechen muss und weil er für den
mit der Lagersprache und dem Deutschen nicht vertrauten Leser verständlich sein
soll. „Es ist ja kaum vorstellbar, welchem kommunikativen Zweck ein literarisches
Werk dienen soll, das in der Lagersprache geschrieben wäre“⁵⁸, vermerken die
Herausgeber des Auschwitz-Wörterbuches. Im Prozess des Schreibens und der
Publikation werden die Erinnerungen Überlebender mit einer kulturellen Sprach-
norm konfrontiert, die nicht nur monolingual verfasst ist, sondern in der auch
bestimmte Dinge nicht sagbar sind und gerade die für die Lagererfahrung so zen-
tralen vulgären und obszönen Ausdrücke tabuisiert werden.⁵⁹Wolf Oschlies zufolge
haben polnische Lektoren aus den unmittelbar nach Kriegsende niedergeschrie-

55 Oschlies („Lagerszpracha“, 107) nennt als Beispiel: Hakenkreuz – skrakenkreuz, srać, poln. vulg.:
scheißen.
56 Beispiele aus: Jagoda: „bauernfuss“; Max: „Argots“; Levi: Untergegangenen, 77. Für eine über-
zeugende Diskussion des Wortes ‚Muselmann‘ und seiner möglichen Herkunft vgl.:Wittler, Kathrin.
„‘Muselmann‘. Anmerkungen zur Geschichte einer Bezeichnung“. Zeitschrift für Geschichtswissen-
schaft 61.12 (2013): 1045– 1056.
57 Vgl.: Warmbold: Lagersprache.
58 Jagoda: „bauernfuss“, 241.
59 Vgl.: Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 146– 151.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 205



benen Erinnerungen von Auschwitz-Überlebenden gestrichen, „was ihnen unter
normativem Sprachaspekt als unangemessen erschien“⁶⁰ und auch Nicole Warm-
bold geht von sprachlichen Glättungen im Publikationsprozess von Erinnerungen
Holocaust-Überlebender aus.⁶¹ Schließlich wollen die Autoren oft die ihnen aufge-
zwungene sprachliche ‚Barbarisierung‘ in ihren Texten nicht repetieren, ihren
autobiografischen Bericht nicht mit den ihnen unerträglichen Wörtern „besu-
deln“⁶². Die Erfahrung der Lager soll Außenstehenden übermittelt werden und
nicht völlig unverständlich bleiben. Sprachmischung wird in Berichten deshalb
gezielt eingesetzt, um bestimmte Aspekte der Lagererfahrung zu kommunizieren,
weshalb sie auch im Rahmen einer rhetorisch-stilistischen Gestaltung der Erinne-
rung auf ihre spezifische Funktion hin zu untersuchen ist. Nicht inwiefern die
untersuchten Texte eine historische lagerszpracha belegen, gilt es deshalb im Fol-
genden zu fragen, als vielmehr, auf welche Weise und mit welchem Effekt sie
Sprachmischung als literarisches Gestaltungsmittel der Lagererfahrung nutzen.
Zunächst gilt es hierbei zu zeigen, wie Sprachmischung im Prozess der Literari-
sierung neben der historischen eine weitere Referenz erhält. Sie verweist über
Babel als metaphorischen Fluchtpunkt auf die Erfahrung der Sprachverwirrung
ebenso wie der Schwierigkeit der Sprachfindung nach der und für die Katastrophe.

Babel als metaphorischer Fluchtpunkt und stilistisches Gestaltungsprinzip

Ins Bild gesetzt wird der historische Referenzpunkt der Sprache in den Lagern
immer wieder durch die biblische Referenz auf Babel, die über die Erfahrung der
Sprachzerschlagung hinaus als umfassendes Signum der Katastrophe firmiert.
Neben den bereits erwähnten Verweisen auf das Barbarische bildet der Topos Babel
in den Berichten auf rhetorischer Ebene das Zentrum, auf das die Sprachmischung
verweist. David Rousset, der in l’univers concentrationnaire bis an die Grenzen des
Verständlichen mit Sprachmischung operiert, sieht in Buchenwald eine chaotische,
noch nicht ganz erbaute Stadt, „une cité chaotique, une sorte de capitale pas en-
tièrement construite“⁶³, später fasst er die Lager explizit als „inconcevable Babel“⁶⁴,
als ein unvorstellbares, unbegreifliches Babel. Ähnlich vergleicht auch Primo Levi
den Karbidturm in Buna mit Babel. Deborah Lee Prescott hat in ihrer Studie
Imagery from Genesis in Holocaust Memoirs eine Fülle weiterer Belege zusam-

60 Oschlies: „Lagerszpracha“, 99.
61 Vgl.: Warmbold: Lagersprache, 18– 19.
62 Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 146.
63 Rousset, David. L’univers concentrationnaire (1946). Paris: Ed. du Pavois, 1965. 44.
64 Ebd., 117.

206 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



mengetragen und ist dabei zum Schluss gekommen, dass die mythische Erzählung
von der Verwirrung der Sprachen der biblische Topos ist, auf den in Holocaust-
Erinnerungen am häufigsten referiert wird.⁶⁵ Allerdings wurde darunter bislang
nur der explizite Vergleich mit Babel erfasst. Anders als etwa die Referenz auf
Dantes Hölle⁶⁶ funktioniert die Referenz auf Babel aber nicht ausschließlich über
die explizite Nennung des Topos. Vielmehr erstreckt sie sich auch auf die Erwäh-
nung von Sprachwirrwarr und unverständlichem Sprechen (z.B. „charabia“⁶⁷,
„fatras“⁶⁸, „brouhaha“⁶⁹) und vor allem durchzieht ‚Babel‘ fast alle nicht-deutsch-
sprachigen Texte (und auch Filme) über den Holocaust auf stilistischer Ebene in der
Form von Sprachmischung und namentlich deutschen Wörtern.

Lee Prescott zufolge erlaubt die Referenz auf Babel die Darstellung der voll-
ständigen Destruktion der Lebenszusammenhänge der Deportierten, das Ausein-
anderreißen von Familien und Sozialstrukturen und die Ankunft an einem un-
verständlichen Ort des Bösen: „Babel becomes a meaningful allusion for Shoah
writers with ist treefold stress on a wicked place, bricks, and confusion. Babel
suggests […] an evil site, bricks connote toil and slavery; and confusion results when
communication fails.“⁷⁰ Auf Babel wird verwiesen, um eine historische Realität ins
Bild zu setzen, die Vermischung von Lärm und Gewalt bei der Ankunft in den La-
gern und bei weiteren Deportationen, die Schreie in vielen europäischen Sprachen,
dazu das von Schlägen begleitete Gebrüll der Wachmannschaften und der SS.⁷¹
Darüber hinaus wird im Vergleich der Lager mit Babel die Zerstörung des für die
Idee der Humanität zentralen Ideals der Sprach- und Kommunikationsfähigkeit ins
Bild gesetzt. Diese Erfahrung schließlich wirkt auch nach Kriegsende fort, sie sucht
noch die Erzählung über das Lager traumatisch heim, insofern auch dieses von der
Schwierigkeit, wo nicht gar Unmöglichkeit zu verstehen gezeichnet bleibt.

Beide Aspekte des Topos lassen sich exemplarisch in Primo Levis Bezug auf
Babel in Ist das ein Mensch? nachverfolgen:

65 Prescott, Deborah Lee. Imagery from Genesis in Holocaust memoirs. A critical study. Jefferson:
McFarland, 2010. 79–99.
66 Vgl.: Taterka: Dante Deutsch.
67 Tillion, Germaine. Le Verfügbar aux Enfers. Une opérette à Ravensbrück (1942). Paris: La Marti-
nière, 2005. 172.
68 Abadi, Odette. Terre de détresse. Birkenau, Bergen-Belsen. Paris: L’Harmattan, 1995. 9.
69 Ebd., 83. Weitere Beispiele finden sich zusammengetragen bei Taterka, Thomas. „Zur Sprachsi-
tuation im deutschen Konzentrationslager“. Juni. Magazin für Literatur&Politik 21 (1995): 37–54, hier
38.
70 Prescott: Imagery, 84.
71 Ebd., 81.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 207

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/SHW?FRST=1


Allzu vieles habe ich zu fragen. […] Aber von oben und von unten, aus der Nähe und aus der
Ferne, aus allen Ecken der jetzt dunklen Baracke rufen mir verschlafene und ärgerliche
Stimmen zu: Ruhe! Ruhe! Ich verstehe, dass ich schweigen soll, aber dieses deutsche Wort ist
mir neu, und da ich dessen Sinn und Bedeutung nicht kenne, wird meine Unruhe nur um so
größer. Die Sprachverwirrung gehört zu den Hauptbestandteilen der Lebensweise hier unten;
man ist von einem fortwährenden Babel umgeben, wo alle in niemals zuvor gehörten Sprachen
Befehle und Drohungen schreien, und wehe dem, der nicht im Flug begreift!⁷²

da tutti […] voci assonate e iraconde mi gridano: – Ruhe, Ruhe! Capisco che mi si impone il
silenzio, ma questa parola è per me nuova […] La confusione delle lingue è una companente
fondamentale del modo di vivere di quaggiú; si è circondati da una perpetua Babele, in cui
tutti urlano ordini e minacce in lingue mai prima udite, e guai a chi non afferra a volo.⁷³

Levi beschreibt hier Sprache in äußerster Nähe zu unartikuliertem Lärm, was im
Original durch Wortwahl und onomatopoetische Ausdrücke unterstrichen wird: es
wird gekeift und geheult (gridano / urlano). Auch die Montage des deutschenWortes
in den italienischen Fließtext evoziert den Sprachwirrwarr. Der fremdsprachige
Einschub ist an dieser Stelle zwar denkbar reduziert, trotzdem ist das deutsche
„Ruhe, Ruhe!“ zentral. Zunächst bleibt es nicht deshalb unübersetzt, weil es der
Erzähler nicht versteht („Capisco che mi si impone il silenzio“ / „Ich verstehe, dass
ich still sein soll“), sondern weil es ein für ihn neues Wort (parole) ist: „ma questa
parola è per me nuova“. Das Wort steht mithin für eine Sprachverwendung, die Teil
jenes neuen, harten Sprachsystems ist, das Levi, wie bereits ausgeführt, als kon-
stitutiv für die Lager beschreibt. Die Passage berichtet mit anderen Worten von der
ersten schockartigen Konfrontation des Erzählers mit der Lagersprache und dem
Bruch ziviler Sprachnormen. Dieser Bruch wird durch das auf Deutsch eingefügte
Ruhe unterstrichen. Dass es ausgerechnet das Bedürfnis nach Ruhe ist, in dem sich
das Babelsche Geheul trifft, entbehrt nicht einer gewissen Ironie, zeigt sich doch
auch daran, dass zivile Sprach- und Bedeutungskonventionen im Lager bedeu-
tungslos geworden sind, die Wörter nicht mehr verlässlich Sinn oder Wirkung
übermitteln können.

Von dieser Erfahrung der Unzulänglichkeit bzw. der Zerstörung ziviler
Sprachnormen bleibt auch das Schreiben nach dem Überleben heimgesucht. Ins
Zentrum von Auschwitz – bzw. eben des Erzählens von Auschwitz – stellt Levi
deshalb den Turm von Babel in Gestalt des Karbidturms in Buna:

72 Levi: Mensch, 36. Vgl. dazu: HaKarmi, Batnadiv. „Hubris, Language, and Oppression. Recreating
Babel in Primo Levi’s If This Is a Man and the Midrasch“. Partial Answers. Journal of Literature and
the History of Ideas 7.1 (2009): 31–43.
73 Levi, Primo: Se questo è un uomo. Torino: Einaudi, 1989. 33.

208 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Den Karbidturm, der sich mitten in Buna erhebt und dessen Spitze im Nebel nur selten
sichtbar wird, haben wir errichtet. Seine Bausteine werden Ziegel, mattoni, briques, tegula,
cegli, kamenny, bricks, téglak genannt, Haß hat sie gefügt, Haß und Zwietracht, wie den Turm
zu Babel; und so nennen wir ihn auch: Babelturm, Bobelturm. Und hassen in ihm unserer
Herren wahnwitzigen Traum von Größe, ihre Verachtung gegenüber Gott und den Menschen,
uns Menschen. Heute noch, wie in der alten Geschichte, fühlen wir alle, sogar die Deutschen,
daß ein Fluch, kein transzendentaler und göttlicher, sondern ein immanenter und historischer
Fluch auf dem vermessenen Bauwerk liegt, gegründet auf der Sprachverwirrung und aufge-
führt zur Herausforderung des Himmels.⁷⁴

Der Karbidturm fungiert als Sinnbild der deutschen Herrschaft, errichtet auf der
Ausbeutung und Vernichtung verschiedener ethnischer Gruppen, an die über die
Aufrufung der unterschiedlichen nationalsprachlichen Bezeichnungen für die
Bausteine erinnert wird. Gleichzeitig kann die Sprachvervielfältigung hier – wie in
der biblischen Erzählung selbst – im Sinne einer Zerschlagung gelesen werden, als
Auseinandersetzung mit dem Umstand, dass es kein eindeutiges universal gültiges
Wort zur Beschreibung des Erlebten gibt und der Erzähler angesichts Auschwitz mit
Formulierungsschwierigkeiten Babelschen Ausmaßes zu kämpfen hat.⁷⁵ Durch die
mehrsprachige Vervielfältigung des Wortes im Text wird eine Unterbrechung er-
zeugt auf den materiellen Charakter des Textes als Ansammlung von Signifikanten
verwiesen, die alle das Erlebte nur bedingt wiederzugeben vermögen. Dem Leser
gegenüber wird durch die Aneinanderreihung fremder Wörter die uneinholbare
Fremdheit des Erzählten betont, die sich nicht abschließend übersetzten lässt.
Stattdessen muss in einem unabschließbaren Prozess des Schreibens immer wieder
um ein Verständnis des Geschehenen angegangen werden. Bezugspunkt bleibt
mitunter die mythische Referenz der katastrophischen Sprachverwirrung und des
Sinnverlustes: „Babelturm, Bobelturm“, wie es auch im italienischen Original auf
Deutsch steht: „e cosí noi la chiamiamo: Babelturm, Bobelturm.“ ⁷⁶ Im biblischen
Text ist Babel ein Wort, dessen Etymologie und Bedeutung nicht genau geklärt sind,

74 Levi: Mensch, 70.
75 Das Verfahren der mehrsprachigen Vervielfältigung eines Wortes findet sich bei Levi auch an
anderer Stelle: „denn in fünf Minuten wird Brot ausgegeben, Brot-Broit-chleb-pane-pain-lechem-
kenyér“ (Ebd., 36).
76 Levi: uomo, 90. Evtl. könnte es sich bei „Bobelturm“ auch um eine jiddisch verschliffene Aus-
sprache des deutschen „Babelturm“ (von jidd. bovl [Babel] und turem [Turm]) handeln. Für den
Hinweis danke ich Christina Pareigis. Robert Stockhammer („Wie deutsch“, 154) vermerkt hierzu:
„Der Eigenname von Babel wird nur minimal dekliniert, wobei das Kompositum durch den zweiten
Teil (‐turm) auch in der Variante als ‚deutsches‘ Wort lesbar bleibt. Das polyglotte Experiment wird
von einem monoglotten Experimentator durchgeführt, der seine Sprache auch den Häftlingen
aufzwingt oder ihnen allenfalls noch Raum für eine minimale Vokalverschiebung lässt.“

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 209



ein Name, der selbstreferentiell auf die Sprachverwirrung verweist.⁷⁷ Babel ist
deshalb auch nicht übersetzbar und lautet in den Bibelversionen aller Sprachen
ähnlich, bleibt ein Fremdwort, das an das Moment der Opazität und Selbstrefe-
rentialität in jeder Sprache und in Sprache überhaupt erinnert. Dieses ‚Urfremd-
wort‘ wird bei Levi mit dem Deutschen verbunden und damit auch das historische
Deutsche an die mythische Referenz des Frevels und der Sprachverwirrung. Im
Kompositum Babelturm / Bobelturm wird im italienischen Text das Deutsche als
Sprache Babels und nie ganz übersetz- bzw. verstehbarer Fremdkörper gestaltet.
Der Name der Verwirrung, Sprachzerschlagung und des Sinnverlustes bleibt im
Bericht als buchstäbliches Fremdwort erhalten, das zu verstehen immer wieder
erneut versucht werden muss.

In diesem Zusammenhang ist die Sprachmischung Symptom eines nie ganz
gelingenden Übertragungsprozesses der Erfahrung der Barbarisierung in eine
verständliche, zivilisierte Sprache und markiert gleichzeitig, dass auch diese ‚nach
Auschwitz‘ vom Zivilisationsbruch gezeichnet bleibt.

Nicht zuletzt sind die Bruchstücke des Deutschen deshalb als eine traumatische
Spur im psychoanalytischen Sinne zu begreifen. Wie sich im Laufe der Lektüren
zeigen wird, artikuliert sich in der buchstäblich gebrochenen Textur nachträglich
der Schock der lebensbedrohlichen Sprachverwirrung, des Zusammenbruchs jeg-
licher Kommunikationwie Sinnherstellung und letztlich die Todesangst. Ebenso soll
auf Niveau der Repräsentation herausgearbeitet werden, dass die vom Narrativ als
fremd abgesetzten Wörter jenen anagrammatischen, „unlesbaren Markierungen“
zu vergleichen sind, in denen Anselm Haverkamp zufolge auf der Textoberfläche
auf das der Erzählung zugrundeliegende, nicht aber in ihr vollkommen repräsen-
tierbare, Trauma verwiesen wird. Sprachmischung durchkreuzt die Vorstellung
einer restlos verständlichen Erzählung und lädt stattdessen zur Reflexion über
Fragen des Verstehens und der Übersetzbarkeit ein. In diesem Sinne bietet die
mehrsprachige Textur in den Erinnerungen Überlebender an, „Geschichte als Ge-
schichte der in ihr erlittenen Traumata zu lesen […], diese aufzusuchen in der
Unlesbarkeit dessen, was geschehen ist.“⁷⁸

77 Vgl.: Baumgart, Norbert Clemens. „Turmbauerzählung“. Bibellexikon http://www.bibelwissen
schaft.de/stichwort/36310/ (16. Juni 2014).
78 Haverkamp, Anselm. Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 2002. 162.

210 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/


4.2 Sprachwechsel und -mischung bei Primo Levi, David
Rousset, Jorge Semprún, Germaine Tillion, Oliver Lustig
und Odette Abadi

Wie nun wird die Thematik Babel auf Ebene der Literatursprache umgesetzt?
Lassen sich in der Verwendung des Deutschen bei verschiedenen Autoren be-
stimmte Muster erkennen? Und welche Lesarten einzelner Texte ergeben sich aus
dem Close Reading einzelner deutscher Wörter? Im Folgenden geht es in einer
übergreifenden Analyse der Texte zunächst darum, basale Muster der Verwen-
dungen des Deutschen in den Zeugentexten zu beschreiben. In einem zweiten
Schritt werden einzelne Texte und Autoren besprochen, die in besonderer Weise
mit Sprachmischung operieren. Schließlich geht es um die Herausarbeitung ein-
zelner vergleichbarer Szenen, innerhalb derer deutsche Einschübe eine zentrale
Rolle spielen.

Primär wird in den Erzähltexten auf deutsche Wörter sowie lagersprachliche
Prägungen zurückgegriffen, um Orte,Vorgänge und Hierarchien in den Lagern mit
den dort gebräuchlichen, gleichsam originalsprachlichen Ausdrücken zu benennen.
Dazu gehören dem Standarddeutschen entnommene Wörter, die mit der Struktur
des Lagers eng verbunden sind wie Block⁷⁹, Haeftling⁸⁰, Krematorium⁸¹, Stein-
bruch⁸², Weberei⁸³. Weiter Neologismen der Lagersprache wie u.a. Effektenkam-
mer⁸⁴, Essenskommando⁸⁵, Krätzeblock⁸⁶, Sonderkommando⁸⁷ sowie Prägungen des
Lagerjargons wie Blockhowa⁸⁸, Kanada⁸⁹ oder Muselman(n)⁹⁰. Der fremde Ort des
Chaos und der Gewalt verfügt auch über eine eigene, fremde Sprache, mit der der
Leser bis zu einem gewissen Grad vertraut gemacht werden muss.

Das Vokabular durchzieht die Zeugenberichte in unterschiedlicher und oft auch
innerhalb des gleichen Textes unsystematischer Schreibweise. Orthographisch
korrekt oder nach Gehör verschriftlicht, stellenweise kursiviert, stellenweise im

79 Rousset: L‘univers, 25.
80 Ebd., 29; Levi: Mensch, 25.
81 Rousset: L’univers, 25.
82 Semprún: L’écriture, 56
83 Maous, Françoise. Coma Auschwitz no A.5553. Paris: Le Comptoir, 1996. 99.
84 Semprún: L‘écriture, 209.
85 Abadi: Terre, 55.
86 Ebd., 44.
87 Semprún: L‘écriture, 69.
88 Abadi: Terre, 26.
89 Borowski: „Herrschaften“. Bei uns in Auschwitz, 106.
90 Levi: Mensch, 85.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 211



Text übersetzt, zuweilen in einem anhängenden Glossar oder ganz ohne Überset-
zung, lässt sich dieses Durcheinander als Verweis auf die äußerste Gehetztheit le-
sen, mit der dieWörter im Lager aufgeschnappt und gelernt wurden. Auf Niveau der
literarischen Repräsentation bewirkt die unsystematisierte und orthographisch
fehlerhafte Wiedergabe der fremdsprachigen Ausdrücke, dass diese auch für den
der zitierten Sprachen mächtigen Leser bis zu einem gewissen Grade in der
Fremdheit erhalten bleiben, die sie für den Erzähler im Lager hatten. Im Einzelnen
kann gerade die Verschriftlichung nach Gehör dazu führen, dass einmalige Wort-
prägungen entstehen, die die Einmaligkeit und Vergleichslosigkeit des Beschriebe-
nen unterstreichen. So findet sich in einem 1945 anonym erschienenen Zeugenbe-
richt mit dem Titel Birkenau. Bagnes de femmes für den Morgen vor einer Selektion
die Formulierung „l’aufstehen de la mort, le savatch de la sélection.“⁹¹ Der aus
Auschwitz überlieferte morgendliche Befehl „Aufstehen!“, bzw. sein polnisches
Äquivalent „Wstawać“, wird hier zur Basis einer metaphorischen Prägung, deren
Bildkraft durch die Sprachmischung verstärkt wird. Gleichzeitig entsteht durch das
nach Gehör verschriftlichte savatch ein neuesWort, das keiner natürlichen Sprache
anzugehören scheint, da es für die damit evozierte einmalige Situation des Grauens
entstand.

Insgesamt eignet den lagerspezifischen Wörtern in der Literatur ein wider-
sprüchlicher Effekt: Sie sollen einerseits Lagerrealien möglichst sachgetreu be-
nennen und wirken andererseits im anderssprachigen Text in ihrer Unübersetzt-
heit verfremdend bis unverständlich, verweisen darauf, dass die Übersetzung der
Lagererfahrung in eine zivile Sprech- und Erzählweise und damit ihre Vermittlung
überhaupt immer wieder an ihre Grenzen stößt. Dies betrifft nicht nur die pseudo
termini technici der NS-Lagersprache, sondern alle deutschen Ausdrücke. Odette
Abadi, in Birkenau und Bergen-Belsen als Ärztin eingesetzt, berichtet von „ces
mystérieuses Lagerskrankheit“⁹² und macht so deutlich, dass Krankheit im Lager
jener außerhalb ebensowenig gleicht wie das Revier in Auschwitz einem Spital.
Ähnliches gilt auch für flieguerine, die entstellte Schreibweise für Pflegerin, die sich
in den Erinnerungen der als jüdische Résistance-Angehörige nach Auschwitz de-
portierten Françoise Maous wiederholt findet.⁹³

Neben der Bezeichnungen der Lagerrealien, den Namen von Orten und Per-
sonen(gruppen), bilden den zweiten großen Bereich der deutschen Wörter in den
Berichten von den Lagern Befehle und Beschimpfungen, das Vokabular des, wie
Semprún pointiert formuliert, „Los, Schnell, Scheisse allemands“⁹⁴. Omnipräsent

91 Birkenau. Bagne de femmes par Matricule 55.310. Paris 1945, 27.
92 Abadi: Terre, 44.
93 Maous: Coma, 136, 146, 147.
94 Semprún, L’ecriture, 113.

212 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



sind in allen untersuchten Texten die Rufe Aufstehn! (in den Berichten aus
Auschwitz auch in der polnischen Version wstawać!), zu fünf!⁹⁵ und schneller!
Ebenso die Flüche: „Achtung! le S. S. passe, les corps s’immobilisent, le silence se fait.
Scheiss-stück! dit le S. S“⁹⁶ heißt es bei Rousset und Odette Abadi illustriert den
Erwerb von Deutschkenntnissen im Lager bezeichnenderweise anhand von Be-
schimpfungen: „‚Taisez-vous, Verfluchte Bande, Bleute Kuhen, Schmutzigen Judin-
nen, mettez-vous dix par dix‘. ‚Bande maudite, vaches folles, juives crasseuses‘, on a
fait des [sic!] progrès, on connaît maintenant la traduction des injures.“⁹⁷ Gerade im
Falle der Beschimpfungen und Befehle gilt, dass der deutsche Wortlaut unmittelbar
mit der Erinnerung an Gewalt und Demütigung gekoppelt ist. Hier erzählen die
Texte nicht allein von der erlittenen Gewalt, in den originalsprachlichen Flüchen
und Beschimpfungen stellen sie gewissermaßen die Instrumente der Demütigung
und die Beweisstücke der Depravation menschlicher Sprache und Umgangsformen
selbst aus. In den nicht deutschsprachigen Texten haben diese deutschen Ausdrücke
den Charakter von Wort-Dingen, sie sind materielle Zeugnisse der Lagererfahrung
und stellen als solche, wie die Autoren des Auschwitz-Wörterbuches formulieren,
„einen unvergleichlich intensiven Zugang zu der Wirklichkeit des Lagers“⁹⁸ dar.
Primo Levi vermerkt: „Diese fremdsprachigen Töne hatten sich in unser Gedächtnis
eingeprägt wie auf ein unbespieltes Tonband“⁹⁹. Damit dokumentiert er ein Phä-
nomen, das die psychoanalytische Forschung als feste Bindung der traumatischen
Erinnerungen an damit verbundene sprachliche Äußerungen kennt.¹⁰⁰ Sándor
Ferenczi hat anhand von obszönen Wörtern argumentiert, dass der Wortlaut selbst
die Traumatisierung ist und zu einer „regressiv-halluzinatorischen Belebung der

95 Tatsächlich findet sich der Befehl in mehreren der hier untersuchten Texten in dieser dem
deutschen Standard nicht entsprechenden Version (Lustig, Oliver. KZ Wörterbuch. Aus dem Ru-
mänischen von Renate Sandu. Bukarest: Kriterion, 1987. 327; Abadi: Terre, 20; Rousset: L’univers, 28).
Möglicherweise wurde er von allen Autoren falsch verschriftlicht, Primo Levi hat in einem ver-
gleichbaren Fall aber darauf hingewiesen, dass sich Erinnerungen an fremdsprachige Ausdrücke als
korrekt herausstellen können und eine Korrektur durch den Übersetzer nach Vorgaben der Stan-
dardsprache auch falsch sein kann. (Levi: Untergegangenen, 101). Entsprechend könnte es auch bei
zu fünf! sein, dass der Befehl von Wachmannschaften und SS tatsächlich in dieser Form verwendet
wurde, zumal sich der Verschlusslaut /t/ nicht besonders gut schreien lässt. Insgesamt geht es bei
solchen Überlegungen und der Kritik an automatisierten Übersetzungs- und Korrekturhandlungen
darum, dass der fehlerhafte Gebrauch der deutschen Sprache nicht unbedingt den mangelnden
Sprachkenntnissen des Opfers geschuldet ist, sondern ebenso gut auf eine Brechung mit sprachli-
chen Normen auf Seiten der Täter verweisen kann.
96 Rousset: L’univers, 98.
97 Abadi: Terre, 24.
98 Ebd.
99 Levi: Untergegangenen, 94.
100 Amati Mehler: Babel, 187–228.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 213



Erinnerungsbilder“ zwingt.¹⁰¹ Für die in der Originalsprache wiedergegebenen
Befehle und verbale Gewalt trifft beides zu. Der Wortlaut vergegenwärtigt den
damit verbundenen Gewaltakt, wie Zitate wie „éviter les terribles Schläge“¹⁰² oder
„à crever lentement sous les jurons et les Gummi, dans un Kommando“¹⁰³ belegen.
In manchen Zeugenberichten kehren bestimmte deutsche Wörter mehrfachwieder.
So wird in den Erinnerungen der als politische Gefangene nach Ravensbrück de-
portierten Denise Dufournier die herabwürdigende Bezeichnung der Inhaftierten
als Stück mehrfach wiederholt und gerinnt so zur Chiffre der erlittenen Dehuma-
nisierung: „Je n’ai jamais été qu’un Stück parmi des millers d’autres Stucke [sic!]“¹⁰⁴.
Aber auch andere Formulierungen markieren in ihrer Unübersetztheit, wie be-
stimmte Erinnerungen aus den Lagern den Erzähler immer wieder traumatisch
heimsuchen. In Jorge Semprúns l’écriture ou la vie wird der Ruf Krematorium,
ausmachen ! an mehreren Stellen und in unterschiedlichen Kontexten wieder-
holt.¹⁰⁵ Es handelt sich dabei um den Befehl, der in Buchenwald gegen Ende des
Krieges regelmäßig nachts über die Lautsprecher erteilt wurde, um den alliierten
Fliegern keinen Orientierungspunkt zu bieten. Die Ansage weckte jeweils die bereits
auf Befreiung hoffenden Gefangenen und brachte sie aus ihren Träumen in die
tödliche Realität von Buchenwald zurück. Nach der Befreiung dann suchen „ces
deux mots allemands“¹⁰⁶ den Erzähler regelmäßig in seinen Träumen heim und
lassen ihn glauben, sich wieder im Lager zu befinden: „au lieu de me faire com-
prendre que je rêvais, […] me faisait croire que j’étais enfin réveillé, de nouveau –

ou encore, ou pour toujours – dans la réalité de Buchenwald.“¹⁰⁷ In den fremden
Worten ist hier die traumatische Nachwirkung der Lagererfahrung hervorgehoben.

Zwischen Dokumentation und Verdunklung: David Roussets L’univers
concentrationnaire

Extensiv bis an die Grenzen der Verständlichkeit wird Sprachwechsel und -mi-
schung in dem 1946 erschienene Buch L’univers concentrationnaire verwendet. Der
Autor David Rousset wurde als Angehöriger der Résistance deportiert und berichtet
darin aus Sicht des politisch Gefangenen über die Lager Buchenwald und Neuen-

101 Ferenczi: „Über obszöne Worte“, 62.
102 Maous: Coma, 107.
103 Rousset: L’univers, 59.
104 Dufournier, Denise. La maison des mortes. Ravensbrück. Paris: Hachette, 1992. 13.
105 Semprún, L’écriture, 23, 24, 202, 203.
106 Ebd., 23.
107 Ebd., 202.

214 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



gamme. L’univers concentrationnaire verfolgt einerseits ein stark dokumentarisches
Anliegen, zeichnet die Geschehnisse in den Lagern mit besonderem Interesse an
den verschiedenen nationalen Gruppen im Lager sowie den internen Hierarchien
nahezu unkommentiert auf. Andererseits operiert es auf rhetorischer Ebene mit
der Fassung des Lagers als eines eigenen „Planeten“¹⁰⁸ mit fremden Regeln und
Gesetzen.¹⁰⁹ Diese für L’univers concentrationnaire charakteristische Spannung
zwischen einer im Stil einer Reportage gehaltenen Dokumentation des Lagers und
dessen Literarisierung als undurchsichtig mythisch-extraterrestrischer Ort des
Schreckens, schlägt sich auch in Roussets Sprache nieder. Der Autor arbeitet ex-
tensiv mit Sprachmischung, mit deutschen Ausdrücken sowie (in geringeremMaße)
mit polnischem und russischem Vokabular. Die Schreibweise ist dabei stark un-
einheitlich und orthographisch oft inkorrekt. Insgesamt erfolgt die Setzung deut-
scher Wörter auch bei Rousset dem bereits besprochenen Muster. Wiedergegeben
werden insbesondere Bezeichnung für Hierarchien und Orte im Lager sowie Be-
fehle und Beschimpfungen in direkter Rede. Dabei scheint die Sprachmischung
ebenso im Dienste der genauen Dokumentation zu stehen, wie sie Teil von Roussets
literarisierender Gestaltung des Lagers als „étrange univers“¹¹⁰ ist. Dieser fremde
Ort verfügt auch über seine eigene Sprache und wird deshalb von Rousset unter
Einbezug derselben beschrieben:

Le Lageræltester, le Küchekapo, le Kapo du Revier, une poignée de hauts fonctionnaires de la
Schreibstube, de la Politische Abteilung, de l’Arbeitseinsatz et le Kapo de l’Arbeitsstatistik,
composent les hauts sommets de la bureaucratie concentrationnaire. Les chefs de Block, le
haut personnel du Revier, les Kapos des magasins, les grands fonctionnaires des bureaux de la
police et les Kapos forment les cadres essentiels, les assises de cette aristocratie des camps.
Les chefs de chambrée, les Vorarbeiter, les policiers, tous les petits fonctionnaires, les Stu-
bendienst, constituent la très large base de cette bureaucratie.¹¹¹

Über die Verwendung der Lagersprache verstärkt Rousset sein Bild, dass es sich bei
den Lagern um ein von der zivilen Außenwelt abgeriegeltes univers con-

108 Rousset, L’univers, 17.
109 Zu Rousset zwischen Dokumentation und Literarisierung: Segler-Meßner: Archive, 226–237.
110 Rousset, L’univers, 183.
111 Ebd., 134– 135: «Der Lagerälteste, der Küchenkapo, der Kapo vom Revier, eine Handvoll hoher
Funktionäre aus der Schreibstube, der Politischen Abteilung, des Arbeitseinsatzes und der Kapo von
der Arbeitsstatistik bilden die Spitze der konzentrationären Bürokratie. Die Chefs des Blocks, das
obere Personal des Reviers, die Kapos der Magazine, die hohen Funktionäre der Polizeibüros und
die Kapos bilden den inneren Kader, die Fundamente der Lageraristokratie. Die Chefs der Kam-
mern, die Vorarbeiter, die Polizisten, alle kleinen Funktionäre, der Stubendienst, bilden die sehr
breite Basis dieser Bürokratie.»

4.2 Sprachwechsel und -mischung 215



centrationnaire gehandelt habe. Gleichzeitig unterläuft aber gerade die Sprachmi-
schung Roussets die absolute Abgrenzung des Lagers hin zur zivilen Welt und
verortet es stattdessen in einem sowohl topographischen als auch sprachlich genau
lokalisierten Kontext. „Neuengamme“, heißt es zu Beginn des Buches, liegt „dans la
perspective démantelée de Hambourg, chantiers dressés qui se multiplient et
s’espacent autour du chenal et son port (Klinker, Metallwerk, Industrie, Messap
[sic])“¹¹² Und obwohl Rousset von einem „peuble des camps“¹¹³, das eine ganz ei-
gene Welt sei, spricht, indizieren glottamimetische Verfahren durchgängig die na-
tionalen Zugehörigkeiten von Kapos undHæftlingen: „Walter a dit quelques mots en
Plattdeutsch à Emil.“¹¹⁴ / „Félix, le Polonais, qui se prétend Reichsdeutscher“¹¹⁵ /
„Sous la lumière des lampes, les coiffeurs polonais et russes commencent à raser.
Salaud, espèce de con, Yebany v rot.“¹¹⁶ Die genaue sprachliche Verortung bringt
hier einen dokumentarischen Effekt hervor. Umgekehrt aber lässt sich bei Rousset
exemplarisch beobachten, wie trotz allen Ringens um Authentizität und Klarheit die
erzählerische Vermittlung der Lager immer wieder von Unverständlichem heim-
gesucht bleibt. So führt die möglichst originalgetreue, unverstellte Schilderung eines
unter den Deportierten ausgebrochenen „tumults“ dazu, dass der Text geradezu
selbst tumultös, unverständlich wird:

Les appels montent du réfectoire. Kamou ! Kamou ! Kamou cigarettes ? Delaunay, passe-moi ta
miska, bon Dieu ! Scheisse Mensch ! Khouï ! Pisda ! Quelqu’un dans la foule imite le grand
Toni : Iopa twoyou mate pisda Khoueva. […] Le sifflet du Blockæltester vrille le tumult. Dans la
Schreibstube, le silence s’est fait un moment. La voix ensuite est reconnaissable entre toutes.
Le Kammerkapo, dit le Judas, escroc de profession et Schläger n°1.¹¹⁷

Lagersprachliches Vokabular häuft sich in dieser Passage, die französische Er-
zählsprache vermag sich kaummehr Gehör zu verschaffen zwischen den deutschen
Ausdrücken und den (nicht überall vollständig rekonstruierbaren) Versatzstücken
polnischer und russischer Flüche und Obszönitäten.¹¹⁸ Durch dieses Verfahren
ergibt sich zwar einerseits der Eindruck einer mimetischen Reproduktion des Er-

112 Ebd., 11.
113 Ebd., 107.
114 Ebd., 36.
115 Ebd., 39.
116 Ebd., 40.
117 Ebd., 34–35: «Aus dem Speisesaal kommen Rufe. Kamou! Kamou! Kamou Zigaretten? Delau-
nay, gib mir deine Miska, um Gottes Willen! Scheiße Mensch! Khouï ! Pisda! Jemand in der Menge
macht den großen Toni nach: Iopa twoyou mate pisda Khoueva. […] Die Pfeife des Blockältesten
durchdringt den Tumult. In der Schreibstube wird es sofort still. Eine Stimme ist unter allen
wiederzuerkennen. Der Kammerkapo, genannt Judas, professioneller Betrüger und Schläger Nr. 1.»
118 Für die Übersetzung danke ich Tatjana Petzer.

216 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



lebten, das aber dadurch nicht verständlicher, als vielmehr im Gegenteil aufs Neue
übersetzungsbedürftig wird. Rousset zeigt in seinem durch Verzicht auf Kommen-
tierungen reportagehaft angelegten Text das Lager als ein „inconcevable Babel“¹¹⁹
und vermittelt trotz des dokumentarischen Anliegens die Erkenntnis einer nicht als
„Klartext“¹²⁰ verfügbaren Geschichte.

Lemmata des Schreckens: Sprachlektion und Wörterbuch bei Germaine Tillion
und Oliver Lustig

Viele Berichte erwähnen neben den Babelschen Verständnisschwierigkeiten auch
die Wichtigkeit eines raschen Deutscherwerbs in den Lagern.¹²¹ Ohne Kenntnisse
der Tätersprache muss jeder Versuch scheitern, die feindliche und unverständliche
Lagerwelt auch nur ansatzweise zu dechiffrieren.

Im Folgenden werden zwei Texte vorgestellt, die die Notwendigkeit des
Deutscherwerbs, die Übersetzungsbewegungen zwischen der Sprache des Lagers
und der zivilen Muttersprache, literarisch aufbereiten und als Gerüst für die Er-
zählung vom Lager nutzen. Als Abbrevationen des Schreckens indizieren die
deutschenWörter ganze Bereiche der Lagererfahrung und verdecken diese zugleich
hinter einer abstrakten Buchstabenfolge. Die in die Organisation des Lagers zentral
eingebundenen Begriffen bedürfen mithin einer expliziten Übersetzung, um das
Geschehene narrativ vermitteln zu können.

Germaine Tillion: Le Verfügbar aux Enfers

Le Verfügbar aux Enfers lautet der Titel eines als Operetten-Libretto gestalteten
Textes, die Autorin ist die Ethnologin Germaine Tillion, die 1942 als Angehörige der
Résistance inhaftiert und anschließend nach Ravensbrück deportiert wurde.¹²² Dort
schrieb Tillion, versteckt in einer Kiste, Le Verfügbar aux Enfers. Abends trug sie den
anderen Frauen in ihrer Baracke daraus vor. Insgesamt umfasst das Stück rund

119 Rousset; L’univers, 117.
120 Haverkamp: Figura, 166.
121 Taterka (Dante, 43–44) erwähnt, dass viele Überlebende vom Erwerb von Deutschkenntnissen
im Lager berichten. In Mauthausen habe es eine regelrechte Einführung in die Lagersprache ge-
geben.
122 Tillion: Le Verfügbar. Zu Tillions späteren dokumentarischen Auseinandersetzung mit Ra-
vensbrück und ihrer Stellung in der französischen Erinnerungskultur vgl. Segler-Meßner: Archive,
173– 183.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 217



hundert kleinformatige, handgeschriebene Seiten und ist in drei Akte unterteilt, die
allerdings nicht ganz zu Ende geführt wurden.¹²³ Gegenstand von Le Verfügbar aux
Enfers ist die Situation im Lager, auftreten Le naturaliste, der als „bonimenteur de la
Revue“¹²⁴ eine kommentierende Funktion hat sowie drei Choeurs, die Gruppie-
rungen der in Ravensbrück inhaftierten Frauen entsprechen: Im Vordergrund steht
der Choeurs des Verfügbars. Verfügbar bezeichnete im SS-Jargon jene Gruppe von
Gefangenen, die keiner eigenen Arbeitskolonne zugeordnet wurden und für jede
Form der Zwangsarbeit verfügbar waren. Ihr gehören auch Tillion und ihre Ka-
meradinnen an. Ferner treten die julots (umgangssprachlich für„Lesbe maskulinen
Typs“, engl.: butch) auf,¹²⁵ und die Cartes roses, die Alten und Kranken, die in Ra-
vensbrück zunächst von der Zwangsarbeit befreit waren, ab 1944 systematisch er-
mordet wurden.¹²⁶

Im Unterschied zu den anderen hier besprochenen Zeugnissen handelt es sich
bei Le Verfügbar aux Enfers um einen Text, der in situ, im Lager selbst, entstand.
Primär für die sofortige Rezeption durch die Kameradinnen geschrieben, teilt das
Libretto mit anderen aus den Lagern und Ghettos überlieferten Theater-, Tanz- und
Musikaktivitäten ein lebens-unterhaltendes Anliegen. Gleichzeitig aber eignet Til-
lions Text auch ein stark bezeugender Charakter, insbesondere dort, wo einzelne

123 Claire Andrieu: „Introduction“. Tillion: Le Verfügbar, 4– 10.
124 Tillion: Le Verfügbar, 12.
125 Im Unterschied zu den Verfügbar und den Cartes roses sind die Julots keine von der Lager-
leitung gebildete Gruppe. Weibliche Homosexualität wurde im Nationalsozialismus im Gegensatz
zur männlichen nicht systematisch verfolgt, als ‚asozial‘ oder ‚kriminell‘ wurden aber auch Frauen
aus verschiedenen ‚Gründen‘, die auch mit Abweichungen von Heterosexualität verbunden sein
konnten, deportiert. Gleichzeitig ist „lesbisch“ konnotiertes Verhalten auch in Erinnerungen
Überlebender in der Regel negativ belegt (Janz, Ulrike. „Das Zeichen lesbisch in den nationalso-
zialistischen Konzentrationslagern“. Homosexuelle im Nationalsozialismus. Neue Forschungsper-
spektiven zu Lebenssituationen von lesbischen, schwulen, bi-, trans- und intersexuellen Menschen
1933 bis 1945. Hg. Michael Schwartz. München: Oldenbourg, 2014. 77–84). Auch Tillion belegt die
Julots mit den in den Erinnerungen französischer politischer Deportierter an Ravensbrück gegen-
über weiblicher Homosexualität verbreiteten negativen Stereotypen (vgl. Hutton, Margaret-Anne.
Testimony from the Nazi Camps. French Women’s Voices. New York: Taylor&Francis, 2005. 83–89).
Die Julots erscheinen als von den Französinnen der Verfügbar und der Cartes roses deutlich ab-
gegrenzte Gruppe, deren Anderssein nicht zuletzt dadurchmarkiert wird, dass sie Deutsch sprechen
(60) und ihr Choeur als einziger in der Operette ein Lied nach einer deutschen Vorlage singt („Horch,
was kommt von draussen rein“, 56).
126 Vgl.: Leo, Annette. „Ravensbrück – Stammlager“. Der Ort des Terrors. Geschichte der natio-
nalsozialistischen Konzentrationslager (Band 4). Hg. Wolfgang Benz und Barbara Distel. München:
Benz, 2006. 473–520, hier 510–511.

218 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Figuren von erlebten Gräueln berichten.¹²⁷ Charakteristisch für Le Verfügbar aux
Enfers ist der Versuch, für die Deportierten die Möglichkeit einer zumindest mo-
mentanen reflexiven Distanz zum Geschehen im Lager zu schaffen. So soll durch die
Thematisierung der Gewalttaten und ihrer Benennung als verbrecherische Hand-
lungen dem Effekt einer „Gewöhnung“¹²⁸ entgegengewirkt und das innere Rechts-
gefühl bewahrt werden. Gleichzeitig setzt Tillion in der Beschreibung des Lagers
durchgängig auf Ironie und Witz. Insbesondere die Wahl der „heiteren“ Operet-
tengattung und der sich dadurch ergebende denkbar größte Kontrast zum Darge-
stellten soll den Zuhörerinnen ermöglichen, sich zumindest momentan von ihrem
täglichen Leiden und dem Kampf ums Überleben zu distanzieren und die Erinne-
rung an die zivile Welt aufrecht zu erhalten.¹²⁹ In diesem Kontext nutzt Tillion auch
den Lagerjargon als Mittel der Verfremdung. Dies beginnt bereits beim Titel bzw.
der Hauptfigur le Verfügbar, die le naturaliste in seiner einleitenden Rede wie folgt
vorstellt: „Vous savez déjà que l’objet de ma conférence est l’étude approfondie
d’une nouvelle espèce zoologique, celle des Verfügbar… Le terme Verfügbar ap-
partient au dialecte germani-con et signifie ‚disponible‘…“¹³⁰ Die Tillions Zuhöre-
rinnen aufgezwungene Existenz als verfügbar wird hier über den pseudo-wissen-
schaftlichen zoologischen Bezug witzig verfremdet. Gleichzeitig wird der
angstbesetzte Terminus durch die Übersetzung ins Französische erklärt, was auch
als Versuch gesehen werden kann, ihn von der unmittelbaren Bindung an die
körperliche Erfahrung zu lösen und in seine sprachliche Natur zurückzuführen.
Schließlich zielt das Wortspiel „germani-con“ – ein Kofferwort aus germanique
(„deutsch“), und con („idiotisch“) – auf die Ridikülisierung der bedrohlichen La-
gersprache und mit ihr des ganzen Systems und der deutschen Täter selbst ab. Die
Opfer setzen sich dadurch zur Wehr, dass sie Souveränität über ihr Sprechen zu-
rückgewinnen. Tillion versucht, die Kameradinnen aus der Stummheit der
Fremdzuschreibung – als Verfügbar – zu lösen und stattdessen zu zeigen, dass sie
zumindest verbale Mittel besitzen, um gegen die völlige Auslöschung ihrer Identität
durch die Täter kämpfen zu können. Als le naturaliste anschließend an seine oben
zitierten Erläuterungen ein „Exemplar“ der Gattung Verfügbar vorstellen will, zeigt
sich bereits der Erfolg dieser Strategie: Die angesprochene Nénette aus dem Choeur
des Verfügbars reagiert überrascht: „Moi ?“, fragt sie, ich soll diese zoologische

127 Für eine ausführliche Analyse vgl.: Rothstein, Anne-Berenike. „Die Erschaffung eines Kultur-
raums im Raum der Unkultur. Germaine Tillions Le Verfügbar aux Enfers (1944)“. Poetik des
Überlebens. Kulturproduktion im Konzentrationslager. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2015. 103– 122.
128 Vgl.: „Havas. – Il ne faut pas s’habituer. S’habituer c’est accepter. Nous n’acceptons pas“ (Tillion:
Le Verfügbar, 184)
129 Rothstein: „Erschaffung“, 113– 120.
130 Tillion: Le Verfügbar, 22.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 219



Erscheinung sein? Angesichts der distanzschaffenden Beschreibung ihres gegen-
wärtigen Lebens als das eines grotesken Tieres¹³¹ erinnern sich im Laufe des ersten
Aktes die Figuren des Choeurs des Verfügbars sowohl an ihre zivile Identität als
auch an ihren Widerspruchsgeist, die Figuren auf der Bühne machen hier vor, was
Tillion wohl auch bei ihrem Publikum bewirken will.

Eine Scharnierstelle für diesen Prozess der Erkenntnis und der Unterscheidung
zwischen fremder, aufgezwungener und zerstörerischer Identität im Lager und der
Erinnerung an die eigentliche, zivile Identität der Frauen ist die durchgängige
Verwendung unübersetzter Lagerausdrücke.¹³² Indem Tillion die Zuschreibung
verfügbar in beinahe leitmotivisch zu nennender Weise in den französischen Text
übernimmt, entscheidet sie sich zunächst gegen eine Übersetzung (être disponible
aux enfers hätte der Titel dann etwa lauten können). Angezeigt wird somit, dass
verfügbar in der Welt des Lagers ein Spektrum an Erfahrungen bezeichnet, die sich
nicht unmittelbar in einen zivilsprachlichen Wortlaut übertragen lassen und viel-
mehr ausführlich und kontextbezogen erklärt werden müssen. Bemerkenswert ist
überdies Tillions Substantivbildung Verfügbar bzw. Verfügbars anstelle der kor-
rekten Nominalisierung des Adjektivs Verfügbare bzw.Verfügbaren. Dass dies nicht
unbedingt mangelnden Deutschkenntnissen geschuldet sein muss, zeigt die nach
deutschen Regeln korrekt erfolgte Großschreibung sowie die korrekte Verwendung
der diakritischen Zeichen. Die ‚fehlerhafte‘ Schreibung kann an so prominenter
Stelle auch als Merkmal einer als konstitutiv gebrochen dargestellten Sprache
verstandenwerden. Auffällig ist schließlich die Artikelsetzung „le“ anstelle von „la“.
Im Zentrum des Stückes stehen nicht primär die als „verfügbar“ kategorisierten
weiblichen Deportierten, sondern, wie der erste Akt verdeutlicht, deren Degradie-
rung zu einem grotesken Tier: Die deutsche Übersetzung von Le Verfügbar aux
Enfers müsste also wohl Das Verfügbar in der Hölle lauten. Die Fremdheit der La-
gersprache soll bei Tillion gewahrt werden, um mit dem fremden Wort auch die
damit bezeichnete Erfahrung abkapseln zu können. Dabei entsteht eine prekäre
Balance zwischen dem notwendigen pragmatischen Verstehen des Lagersystems
und der grundsätzlichen Weigerung, es als sinnmachend anzuerkennen.

131 Im ersten Akt wird dies weiter elaboriert: „Le naturaliste. – […] passerons […] à la description
extérieure de l’animal […] Le Verfügbar adulte est d’une maigreur squelettique […]“ (Ebd., 64).
132 Tillion gebraucht u.a. die Terme schmuckstück (12), Polonaises de la Kammer (12), Straf-Block
(56), LL (62) [Lesbierin], Blokova (90) aber auch Mischbildungen wie les Kopftuchs neufs (58), Ça ne
schloussera donc pas (140) sowie Verschriftlichungen nach Gehör: Magendam catarr (84), los,
schnell, aufzehrin (102), un Hes hes (ein SS) (136). Meist bleiben die Ausdrücke unkommentiert, sie
gehören unmittelbar zur Rede über dieWelt des Lagers und offenbar wird davon ausgegangen, dass
sie von den Zuhörerinnen verstanden werden.

220 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Den Höhepunkt dieser Auseinandersetzung mit der Lagersprache in Le Ver-
fügbar aux enfers bildet ein parodistischer Deutschkurs im zweiten Akt, der zum
Zweck der Erklärung des Lagersystems für die eben erst angekommenen Depor-
tierten abgehalten wird:

Lulu de Belleville. – On reprend le cours d’allemand… Tout le monde connaît l’expression ‚se
faire raouster‘…Havas. – Oui! Et il faut reconnaître que c’est plus court et plus expressif que la
traduction française ‚se faire mettre dehors à coups de pied dans le bas du dos‘, comme dirait
notre amie la comtesse Nénette […] Lulu de Belleville. – C’est comme schlouss, tout le monde
sait ce que ça veut dire…¹³³

Diese Szene ist als komisch angelegt. Die Rahmung als Sprachkurs erlaubt es, von
einem zivilen Standpunkt bzw. einer zivilisierten Sprachauffassung aus auf die
sprachliche „charabia“¹³⁴ des Lagers zu blicken. Dabei tritt deren Rohheit hervor,
die aus dem distanzierten Blickwinkel gleichzeitig unbeholfen und lächerlich er-
scheint. Die Kräfteverhältnisse werden so erneut umgedreht: Nicht die Verfügbars,
wie die comtesse Nénette sind die Barbaren, sondern die „raus“ und „schlouss“
brüllenden Deutschen. Der Witz der gesamten Szene speist sich aus der Gegen-
überstellung elaborierter französischer Erklärungen für die Vorgänge im Lager und
deren ungehobelter lagerdeutschen Bezeichnungen.¹³⁵ Um sich hier verständlich zu
machen, so die Botschaft, genügt es, sich einzelne primitive Ausdrücke anzueignen.
Ein Sprachkurs im Sinne des Erlernens einer Kultursprache ist dazu nicht nötig, im
Gegenteil sind Kenntnisse des „allemand classique“¹³⁶ nur bedingt von Nutzen:

Nénette. – Moi ce que je veux, c’est me faire comprendre… Marmotte. – Alors ne perdez pas
votre temps avec Goethe […] et écoutez-moi bien : ‚strass‘, ça veut dire ‚rue‘, on dit aussi:
‚Lager-strass‘, ‚Wilhelm-strass‘, etc. […] Nénette. – Klepsi-Klepsi qu’est-ce que ça veut dire?

133 Ebd., 168. „Lulu de Belleville – Nehmenwir unseren Deutschkurs wieder auf… Alle kennen den
Ausdruck ‚raouster‘… Havas. – Ja! Und es ist anzuerkennen, dass er kürzer und auch aussage-
kräftiger ist als die französische Übersetzung ‚sich durch einen Fußtritt in den unteren Teil des
Rückens hinausschicken lassen‘, wie unsere Freundin, die Komtesse Nénette, sagen würde […] Lulu
de Belleville. – Das ist wie schlouss, alle wissen, was das heißen soll“.
134 Ebd., 172
135 Tillion ruft ihren Kameradinnen hier auch ihre französische Muttersprache als kulturelles Gut
und Identifikationsmedium ins Gedächtnis. Nur am Rande sei hier darauf verwiesen, dass auch die
Muttersprache als identitässtiftende Größe und Kulturgut in manchen Erinnerungen eine eigene
Rolle spielt (Pipet, Linda. La notion d’indicible dans la littérature des camps de la mort. Paris:
L’Harmattan, 2000. 71).
136 Tillion: Le Verfügbar, 170.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 221



Havas. – Ça vient du grec comme kleptomane… On dit aussi ‚organiser‘, ‚récupérer‘, ‚acheter‘,
etc. Les Allemands disent : ‚comme ci comme ça‘…¹³⁷

Die Pointe auch dieses Dialoges ist es, dass selbst die Hauptsprache des Lagers, das
Deutsche, von der Barbarisierung betroffen ist, sogar die Deutschen (Inhaftierten)
sprechen, wie die pseudo-französische Wendung „comme ci comme ça“ zeigt,
buchstäblich Kauderwelsch. Victor Frankl hat im Humor im Lager „eine Waffe der
Seele im Kampf um ihre Selbsterhaltung“¹³⁸ gesehen, betonte aber gleichzeitig
eindringlich, dass es einen solchen nur „in Ansätzen“, „nur für Sekunden oder
Minuten“ geben konnte. Auch bei Tillion entfaltet sich die Komik nur in engen
Grenzen, rasch macht die Wirklichkeit des Erlebten eine solche Distanzierung
wieder vollkommen unmöglich. Das befreiende Vokabelspiel im Rahmen des cours
d’allemand wird durch die Nennung eines weiteren Wortes abrupt zum Verstum-
men gebracht: „ Nénette. – Il y a aussi un nom que j’entends tout le temps […]
Parlez-moi de l’Arbeit-Ersatz … Marmotte. – Non ! Nénette. – Et vous Havas ?
Havas. – Non ! […] ne me demandez pas ça ! “¹³⁹ Für die neu angekommene Nénette
ist „ l‘ Arbeit-Ersatz “ nur ein (falsch) aufgeschnapptesWort unter anderen. Für jene
Verfügbars aber, die sich bereits länger im Lager befindenden, ist es kein bloßes
Wort. Allein das Aussprechen des Wortes bringe Unglück, merkt Titine an.¹⁴⁰ Mit
dem Wortlaut selbst scheint die traumatische Erinnerung an das im Rahmen der
sogenannten Arbeitseinsätze Erlebte verbunden. „ l’Arbeit-Ersatz “ funktioniert
somit wie die von Ferenczi analysierten obszönen Wörter, es ruft die im witzigen
Wortspiel zeitweise verdrängte Erinnerung an die Lagerrealität wach. Eine komi-
sche Distanzierung wird hier unmöglich, die Verfügbars drohen zu verstummen.
Aber Tillion lässt Nénette insistieren: „ expliquez-moi ! “¹⁴¹ Während sich der
choeur zurückzieht, kommt schließlich Lulu de Colmar Nénettes Bitte widerwillig
nach und erzählt, wie sie bislang sechs Arbeitseinsätze zum Teil nur knapp über-

137 Ebd., 176: «Nénette. – Ich will mich einfach verständigen können… Marmotte – Verlieren Sie
Ihre Zeit also nicht mit Goethe […] und hören Sie mir gut zu: ‚strass‘ heißt ‚Straße‘, man kann auch
‚Lager-strass‘, ‚Wilhelm-strass‘, etc. sagen […] Nénette. – Klepsi-Klepsi, was soll das heißen? Havas.
– Das kommt aus dem Griechischen, wie Kleptomane… Man sagt auch ‚organisieren‘, ‚zurückho-
len‘, ‚kaufen‘, etc. Die Deutschen sagen ‚comme ci comme ça‘».
138 Frankl, Victor. … trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager.
München: Böhlau, 1998. 74.
139 Tillion: Le Verfügbar, 176. „Nénette. – Es gibt noch einen Namen, den ich die ganze Zeit höre […]
Erzählen Sie mir vom Arbeit-Ersatz…. Marmotte. – Nein! Nénette. – Und Sie, Havas ? Nein! […]
Fragen Sie mich nicht danach!“
140 Ebd.
141 Ebd., 178.

222 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



lebte.¹⁴² Das fremde Wort l‘Arbeit-Ersatz wandelt sich dabei von der Chiffre eines
nicht zur Sprache zu bringenden Gewalterlebnisses zum Auslöser eines Zeugen-
berichtes, in dem versucht wird, eine kohärente Sprache für die im deutschen Wort
abgespaltene Erfahrung zu finden. Was als parodistischer Deutschkurs begann,
endet mit der Überleitung zu einem Zeugenbericht.

Oliver Lustig: Dicţionar da lagăr

Ein Werk, das auf einmalige Weise die Einmischung des Deutschen systematisch als
formale Hauptstruktur zur Erzählung vom Lager nutzt, ist Oliver Lustigs 1982 auf
Rumänisch erschienener Dicţionar da lagăr, deutsch: KZ-Wörterbuch. Der Autor ist
rumänischer Jude und wurde 1944 aus dem von Ungarn annektierten nördlichen
Transsylvanien nach Auschwitz deportiert, später nach Landsberg und Dachau.¹⁴³
Im Dicţionar da lagăr wählt er für seine Berichte aus den Lagern die Struktur eines
deutsch-rumänischen Wörterbuches. Von Ab! über Alle heraus!, Am Waldsee,
Mengele und Mensch bis Wolkenbrand und Zynismus sind in alphabetischer Rei-
henfolge insgesamt 121 deutsche Wörter und Namen aufgeführt, denen kurze, ein-
bis dreiseitige rumänische Einträge zugeordnet sind. Auf diese Weise fragmentiert,
hält der Autor Erinnerungen an die Deportation nach Auschwitz fest, an die dortige
Ermordung seiner Mutter und seiner Geschwister, an das eigene Überleben im
Lager und dort bezeugte Verbrechen. Dazwischen finden sich Einträge mit histo-
rischen Informationen zu bestimmten Tätern wie Eichmann und Mengele, zur na-
tionalsozialistischen Judenverfolgung und einzelnen Lagern und ihrem ‚System‘ der
Ausbeutung und Ermordung. Die einzelnen Episoden und Aspekte werden unter-
einander nicht narrativ verknüpft. Die in den einzelnen Einträgen gesammelten
Aufzeichnungen über grauenhafte, unsinnige und unmotivierte Gewaltakte im
Lager, das gesamte menschenverachtende nationalsozialistische System der Ver-
nichtung, die traumatische Erinnerung an die Ermordung von Familienangehöri-
gen, scheinen dem Autor die Herstellung einer inneren Logik des Erzählten, einer
Geschichte mit Anfang, Ende, Handlungsbogen nebst mehr oder weniger kohä-
renten Erzählposition unmöglich gemacht zu haben. Stattdessen bietet das Alphabet
eine abstrakte äußere Struktur, die die Präsentation von Aufzeichnungen ohne die
Notwendigkeit einer inhaltlich motivierten Reihenfolge erlaubt. Gleichzeitig wird
durch die Struktur des zweisprachigen Wörterbuches impliziert, dass das Erzählen
vom Lager eine Übersetzung aus der konkreten Sprache Deutsch als mit den Lagern

142 Ebd., 178– 179.
143 http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html (12. Januar 2017).

4.2 Sprachwechsel und -mischung 223

http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html


unmittelbar verbundene ebenso wie im übertragenen Sinn aus einer unzugängli-
chen fremden Sprache einfordert. Während die Form des Wörterbuches, die Ein-
träge von A bis Z, zunächst eine Art Vollständigkeit suggerieren, wird mit Blick auf
die Lemmata rasch klar, dass auch hier keine innere Logik des Erzählten oder gar
Vollständigkeit erwirkt werden kann. Die Gattung des Wörterbuchs mit seinem
Anspruch auf Vollständigkeit und das Fragmentarische des Erzählten treten aus-
einander, wodurch nochmals die Schwierigkeit der Formfindung für die Schilde-
rung der Lagererfahrung betont wird. Der Dicţionar da lagăr erweckt den Eindruck,
dass er sich um Namen und Ortschaften, letztlich aber auch um so gut wie jedes
Wort der deutschen Sprache ergänzen ließe. Konkret sind die Lemmata des Dic-
ţionar da lagăr neben den Eigennamen teils der Lagersprache (z.B. Häftling, Son-
derkommando), ihren Euphemismen und Pseudo-termini technici entnommen, teils
handelt es sich um Zitate von Befehlen (Ruhe im Block!, Zu fünf ), teils sind es
standardsprachliche Ausdrücke, scheinbar „unschuldige“ deutsche Ausdrücke wie
Dörrgemüse, Feierabend, Kinder oder Tee, an die sich traumatische Erinnerungen
knüpfen. Insgesamt geht es in den Übersetzungen bzw. Worterklärungen darum,
den Schrecken hinter den Buchstabenfolgen lesbar zu machen, die damit verbun-
denen Grausamkeiten gleichsam auszuerzählen, sie aufs Neue zu lesen zu geben
und ihrer automatisierten Wahrnehmung unter einer Chiffre wie Auschwitz oder
Häftling entgegenzuwirken. So heißt es unter dem Lemma Häftling: „Ein Mensch,
der aus den Reihen der Menschen ausgestoßen und in ein nazistisches Konzen-
trationslager interniert wurde. Ein Mensch, der nicht als Mensch betrachtet wurde.
Ein Mensch, dem alle Rechte genommen wurden.“¹⁴⁴ Korrespondierend dazu das
Lemma Mensch: „Mensch?! In Birkenau-Auschwitz war dieses Wort unbekannt. Es
wurde nie ausgesprochen. Auch nicht in den anderen Konzentrationslagern. Es
wurde durch das Wort Hund ersetzt.“¹⁴⁵

Bei Lustig gibt es keine „zivilen“ deutschen Wörter mehr. Gerade in den Ein-
trägen zu scheinbar alltäglichen und harmlosen Wörtern wird gezeigt, dass auch
diese in irgendeiner Weise mit monströsen Verbrechen verbunden sind. Die Re-
flexionen Levis und Semprúns, dass einzelnen Wörtern im Kontext des Lagers
andere Referenzen zukommen, werden hier eindrücklich ausbuchstabiert. So wird
unter dem Lemma Kinder (1) erzählt, wie der Autor mit ansehen muss, wie seine
Mutter mit den kleinen Geschwistern zusammen mit anderen Frauen und Kindern
zu den Gaskammern getrieben wird. In Kinder (2) hält Lustig fest, dass nach dem
Kindermord auch die Bezeichnung Kinder aus der Sprache ausradiert wird: „Be-

144 Lustig: KZ Wörterbuch, 91.
145 Ebd., 147. Um den Charakter der Sprachmischung im rumänischen Original zu veranschauli-
chen, sei dieses hier zitiert: „Mensch – om? La Birkenau-Auschwitz, acest cuvȃnt nu era cunoscut.
[…] A fost înlocuit cu Hund. Cȃine.“ (Lustig, Oliver. Dicţionar da lagăr. Bukarest: Hasefer, 2002. 200).

224 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



ginnend mit dem Jahr 1944 wurde in Birkenau-Auschwitz das Wort Kinder aus dem
Gebrauch genommen. Es hatte nichts mehr zu bezeichnen. Die Kinder, die bis dahin
überlebt hatten, wurden ausgerottet.“¹⁴⁶

Die Anlehnung literarischer Texte anWörterbuchstrukturen und alphabetische
Ordnung ist aus der experimentellen Literatur bekannt.¹⁴⁷Hier ergeben sich daraus
Effekte der Wissensparodie, aber auch der Selbstreferentialität, weil durch die al-
phabetische Ordnung der Zeichencharakter des Geschriebenen vor Augen tritt.
Auch bei Lustig wird durch dieses Verfahren auf eine Materialität der Sprache
verwiesen. Dadurch wird einerseits der nie ganz schließbare Graben zwischen
beschreibendem Text als Text und den sich nie vollständig in ihn übertragbaren
geschilderten Geschehnissen betont. Andererseits erhalten die deutschen Wörter
durch ihre Unübersetztheit, die durch Kursivierung und Fettsetzung betont wird,
den Charakter von materiellen Trägern der traumatischen Erinnerung, die unein-
gemeindbar aus dem rumänischen Text hervorstechen. Ebenfalls im Eintrag Kinder
führt Lustig diesbezüglich aus:

Alle Wörter, alle Ausdrücke aus diesem KZ-Wörterbuch schmerzten zuerst, schnürten meine
Seele zu und nachher erlernte ich sie. Auch heute, fast vierzig Jahre später, seh ich nicht gleich
die Peitsche in Gedanken, wenn ich dasWort höre, sondern ich höremeinen Vater stöhnen und
fühle das heftige Brennen am Körper. […] Ja, alle Wörter und Ausdrücke aus diesem KZ-
Wörterbuch waren, als ich sie erlernte, von äußerst schmerzlicher Konkretheit und sind es
auch jetzt noch, vierzig Jahre später.¹⁴⁸

„Krematoriums-Esperanto“ – Szenen der Kommunikation bei Tadeusz
Bobrowski und Odette Abadi

Neben den untersuchten Zitationen des deutschen Wortlautes zur Beschreibung
von Orten,Vorgängen und Hierarchien im Lager und der Wiedergabe von Befehlen
und Beschimpfungen wird Deutsch im Rahmen der Wiedergabe von Kommunika-
tionsszenen sowohl zwischen den Deportierten als auch zwischen Deportierten und
deutschem Lagerpersonal verwandt. Auch hier ist die Verwendung von Sprach-
mischung und Lagerjargon nicht lediglich indexikalisch, also als realitätsgetreue
Wiedergabe tatsächlich stattgefundener Wortwechsel, zu verstehen, wie in den

146 Lustig: KZ Wörterbuch, 121. („Kinder (2) Înepȃnd cu anul 1944, la Birkenau-Auschwitz,
cuvȃntul Kinder, copii, a fost scos din uz.“ Lustig, Dicţionar, 164).
147 Vgl.: Schmitz-Emans, Monika. „Alphabetisch-lexikographische Schreibweisen und die Kriterien
der Postmoderne“. Poetiken der Gegenwart. Deutschsprachige Romane nach 2000. Hg. Silke Horst-
kotte und Leonhard Herrmann. Berlin: De Gruyter, 2013. 115– 138.
148 Lustig: KZ Wörterbuch, 119– 120.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 225



folgenden Beispielen aus Texten Tadeusz Borowskis, Odette Abadis, Primo Levis und
Jorge Semprúns herausgearbeitet werden soll.

In seiner 1946 erstmals erschienener Erzählung „Bitte, die Herrschaften zum
Gas!“ hat der polnische Autor Tadeusz den vielzitierten Ausdruck „Krematorium-
Esperanto“¹⁴⁹ / „krematoryjnym esperanto“¹⁵⁰ geprägt. Konkret bezieht sich der
Ausdruck bei Borowski auf Wortwechsel zwischen Kapos und Funktionshäftlingen
mit SS und Wachmannschaften, die auf der Rampe in Auschwitz auf die Ankunft
eines Transportes polnischer Juden warten, die es auszurauben und in die Gas-
kammern zu treiben gilt. Auf Deutsch zitiert werden in der Erzählung dabei in der
bereits beschriebenen Weise Ortsnamen, Befehle und Beschimpfungen.¹⁵¹ Deutsch
ist weiter das Medium, in dem die Funktionshäftlingemit der Wachmannschaft auf
Kosten der zu ermordenden Juden Geschäfte machen können. So bietet ein Posten
einem durstigen Häftling Wasser an und dieser fragt: „Herr Posten ze mną? Wie-
viel?“, der Posten fordert hundert und der Handel wird abgeschlossen: „– Sto. Ge-
macht? – Gemacht.“¹⁵² Das schwierige Thema der Zwangsbeteiligung bestimmter
Häftlingsgruppen an den Vorgängen der Ausbeutung und Ermordung in den Lagern
– von Primo Levi als Grauzone¹⁵³ beschrieben – wird hier durch eine gleichsam
linguistische Kollaboration ins Bild gesetzt. Gleichzeitig verweist die inszenierte
Rohheit, das ‚Barbarische‘ des für den Wortwechsel gebrauchten Jargons, zurück
auf seinen Inhalt: Abgeschlossen wird hier ein Handel, bei dem der Häftling vom
Posten unter der Bedingung Wasser bekommt, dass er ihm dafür Geld gibt, was den
ankommenden Juden zu rauben ist: „wir trinken, auf das Konto von Menschen, die
noch gar nicht da sind.“¹⁵⁴ Der Ausdruck „Krematorium-Esperanto“ fällt wenige
Zeilen später: „Um uns herum sitzen die Griechen. […] Sie sind ein bißchen
durcheinander, wissen offenbar nicht, war für eine Arbeit sie erwartet. […] ‚Was

149 Borowski: „Herrschaften“. Bei uns in Auschwitz, 113.
150 Tadeusz Borowski: „Proszę państwa do gazu“. Ders. Pisma. Proza (2). Kraków: Wydawn. Lite-
rackie, 2004. 170.
151 In der deutschen Übersetzung ist dabei das Phänomen einer Übersetzung auch der deutschen
Ausdrücke bei Borowski zu beobachten. Beschimpft der Posten im Original die hungrigen Griechen:
„Schweinedreck“ (Borowski, Bei uns in Auschwitz, 169), so heißt es in der Übersetzung „Drecksäue!“
(Ebd., 112). Bemerkenswerter ist die Glättung des im Original verwandten Ausdruckes „Arschaugen“
(Borowski: „państwa“, 170), in der deutschen Übersetzung lautet die Passage lediglich noch: „Mußt
überall Augen haben. Auch im Hintern.“ (Ebd., 113).
152 Borowski: „państwa“, 170.
153 Levi: Untergegangenen, 33–68.
154 Borowski: Bei uns, 112.

226 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



wir arbeiten?‘ fragen sie. ‚Nix. Transport kommen. Alles Krematorium, compris?‘
‚Alles verstehen‘, geben sie im Krematorium-Esperanto zurück.“ ¹⁵⁵

In gegenüber der Episode um das Wasser-Geschäft vielleicht noch gesteigerter
Weise gilt auch hier, dass das ‚barbarisierte‘ Medium der Kommunikation auf dessen
Inhalt verweist, der bei Borowski grundsätzlich nicht kommentiert oder durch Er-
klärungen eingehegt wird,¹⁵⁶ aber trotzdem so als einer nachträglichen Erzählung
nicht bruchlos eingemeindbarer gekennzeichnet wird. Nicht zuletzt wird dabei die
Frage nach dem Verhältnis von Opfern und Tätern gestreift: Die an der Rampe ein-
gesetzten Deportierten, die die ankommenden Juden ausrauben, verständigen sich in
der Sprache der Täter, diese aber wird als eine kaum beherrschte Fremdsprache
ausgewiesen. Mit „Krematorium-Esperanto“ legt Borowski für den Komplex der
Kommunikation eine Begriffsprägung vor, die direkt dem „satanisch ironischen“¹⁵⁷
Lagerjargon zu entstammen scheint. Gleichzeitig schreckt der Autor nicht davor zu-
rück zu zeigen, dass „Krematorium-Esperanto“ als Verständigungsmittel in dem
Kontext, der es hervorbrachte, funktionierte: Knapp und selbstverständlich sind hier
Geschehnisse im Lager kommunizierbar, die die spätere Repräsentation wegen deren
anderen (‚zivilen‘) pragmatischen Kontexte vor Schwierigkeiten stellen werden. Von
der nachträglichen polnischen Erzählung Borowskis aus gesehen gilt allerdings, dass
der gesamte Dialog aus Fremdwörtern besteht (sowohl für Sprecher und Erzähler als
auch die Leser). So gesehen kann gerade die Frage „compris?“ und die Antwort „Alles
verstehen“ als eine selbstreferentielleWendunggelesenwerden – sie gilt innerhalb der
Vernichtungslogik des Lagers und in dessen Sprache; die Frage nach einer nachträg-
lichen Übersetzbarkeit und Verstehbarkeit dessen, was hier selbstverständlich ver-
standen wird, lässt Borowski offen.

Auch bei Odette Abadi ist die Verständigung in der Sprache der Täter Teil jener
Grauzone erzwungener Kollaboration, die beim Überleben hilft. In ihren Erinne-
rungen schildert die jüdisch-französische Ärztin, wie ihr der rasch angeeignete
deutsche Satz „Ich bin Ärztin“¹⁵⁸ bei der Ankunft in Auschwitz nutzt. Dass die af-
firmative Selbstaussage über die deutsche Sprache von der Erzählung getrennt
wird, kann so gelesen werden, dass damit auch die Ambivalenz, wegen dieser
Profession bevorzugt, für die Täter nützlich gewesen zu sein und möglicherweise

155 Ebd., 113. („Wokół nas siedzą Grecy […] – Was wir arbeiten? – pytają. – Niks. Transport kommen,
alles krematorium, compris? – Alles verstehen – odpowiadająw krematoryjnym esperanto.“ Borowski:
„państwa“, 170).
156 Zu Borowskis kontrovers diskutiertem Schreiben über den Holocaust vgl.: Breysach, Barbara.
Schauplatz und Gedächtnisraum Polen. Die Vernichtung der Juden in der deutschen und polnischen
Literatur. Göttingen: Wallstein, 2005. 244–275.
157 Levi: Untergegangenen, 176.
158 Abadi: Terre, 22.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 227



deshalb überlebt zu haben, nicht umstandslos in die spätere Rekonstruktion der
Erinnerung bzw. des Selbstbildes integriert werden kann. Als Lagerärztin gerät
Abadi in eine ganz spezifische Zwangslage.¹⁵⁹ Zwar wurden den jüdischen Lager-
ärzten gegenüber den anderen Häftlingen „Privilegien“ zugestanden, sie mussten
aber gleichzeitig nicht nur ständig mit ansteckenden Krankheiten und unzurei-
chenden medizinischen Hilfsmitteln umgehen, sondern es wurde ihnen auch eine
Zusammenarbeit mit der SS aufgezwungen. So mussten sie bei den durch die SS-
Ärzte durchgeführten Selektionen assistieren und somit bei der Auswahl von
Kranken zur Ermordung durch Gas. Im Kapitel „Sélection au Rewier“ beschreibt
Abadi, wie die Lagerärztinnen Kranke durch gefälschte Diagnosen vor der Ermor-
dung zu retten versuchen und gleichzeitig bei der Selektion an der Seite Mengeles
stehen müssen, der ihnen gegenüber zuweilen sogar ein kollegiales Verhalten zur
Schau stellt.¹⁶⁰ Abadi schildert, wie sie bei einer solchen Gelegenheit versucht, zu-
gunsten einzelner Patientinnen zu intervenieren. Dabei wird Mengeles Abwehr auf
Deutsch wiedergegeben: „Mengele me regarde: ‚Was ?‘“¹⁶¹ / „‘Und ? Und ?‘ scande
toujours Mengele à la fin de chaque phrase“¹⁶². Indem die Rede des Täters in der
Erinnerung auch sprachlich von der eigenen klar getrennt wird, lässt sich die un-
erträgliche Nähe zu ihm in der Szene der Selektion wenigstens nachträglich ab-
grenzen und so auch das Trauma einer erzwungenen Pseudo-Kollegenschaft mit
den SS-Ärzten bei gleichzeitiger Handlungsohnmacht.

Wie Abadi thematisiert Primo Levi die Frage nach der Verknüpfung des Berufes
und der Deutschkenntnisse mit dem Überleben. In Ist das ein Mensch? beschreibt er,
wie er sich als Chemiker meldet und daraufhin einer – deutschen – Chemieprüfung
unterzogen wurde. Auch hier handelt es sich mitunter um eine Situation, in der die
Ausbeutbarkeit des Häftlings für die Nationalsozialisten geprüft wird. Trotzdem ist sie
bei Levi auch eine Stärkung des Überlebenswillen und der eigenen Identität, insofern
er sich in diesem Kontext an seinen zivilen Beruf und an sein Wissen erinnert.¹⁶³ In
der nachträglich als irreal empfundenen Situation einer Prüfung steht der Erzähler
dem deutschen Täter in Gestalt von „il Doktor Ingenieur Pannwitz“¹⁶⁴ gegenüber.

159 Vgl. Ley, Astrid. „Die Zwangslage jüdischer Häftlingsärzte im Konzentrationslager“. Jüdische
Ärztinnen und Ärzte im Nationalsozialismus. Entrechtung, Vertreibung, Ermordung. Hg. Thomas
Beddies, Susanne Doetz und Christoph Kopke. Berlin: De Gruyter, 2014. 240–255.
160 Abadi: Terre, 64.
161 Ebd.
162 Ebd., 68.
163 Vgl. Patruno, Nicholas. Understanding Primo Levi. Columbia SC: Univ. of South Carolina Press,
1995. 19.
164 Levi: Mensch, 94.

228 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Dabei gilt eigentlich kategorisch: „Jede Verständigung ist ausgeschlossen.“¹⁶⁵ Gerade
sie aber findet in der Folge über den Gegenstand der Chemie dennoch statt. Das
Medium dieser eigentlich unmöglichen Kommunikation ist die deutsche Fachsprache,
die Chemieprüfung hat mithin Aspekte einer Deutschprüfung: „– Wo sind Sie gebo-
ren?“¹⁶⁶ fragt Doktor Ingenieur Pannwitz auf Deutsch und gibt sich dabei nicht die
geringste Mühe verständlich zu sprechen. Die deutschen Wörter in der italienischen
Erzählung der Episode weisen auf diese sprachliche Dimension der Begegnung hin
und erinnern damit auch an Levis bereits zitierte Einschätzung, dass Deutschkennt-
nisse bei der Erreichung einer besseren Position im Lager und somit beim Überleben
helfen können. Gleichzeitig markieren die unübersetzten Wörter die Chemieprüfung
als Ort, an dem ein Moment einer, wie auch immer ungleichen und erzwungenen,
Kommunikation mit dem Täter über gemeinsame Fachgegenstände stattfand und der
von der narrativ-sprachlichen Reorganisation der Erinnerung als traumatisch abge-
trennt bleiben muss.

Schließlich begegnen uns bei Jorge Semprún ebenfalls die eigenen, bereits in
der Jugend erworbenen, Deutschkenntnisse in unmittelbarem Zusammenhang mit
der Frage nach der Möglichkeit des Überlebens. Dies geschieht allerdings nicht im
Gespräch mit einem Angehörigen der Lagerführung, sondern einem deportierten
deutschen Kommunisten, der der in Buchenwald den Gefangenen obliegenden
Lagerverwaltung angehört. Bei seiner Registrierung antwortet Semprún auf die
Frage nach dem Beruf „Philosophiestudent“ und erhält die Antwort „ce n’est pas
vraiment une profession. Das ist doch kein Beruf !“¹⁶⁷ Der Erzähler greift daraufhin
zum Wortspiel, um auf ein anderes potentielles Kapitel im Lager, die Kenntnis der
deutschen Sprache, aufmerksam zumachen: „Je n’ai pas pum’empêcher de lui faire
une astuce de khâgneux germaniste. – Kein Beruf aber eine Berufung ! […] Il ap-
préciait mon jeu de mots […] C’est à dire, il appréciait ma maîtrise de la langue
allemande.“¹⁶⁸ Der deutsche Kommunist gibt dem Erzähler daraufhin zu verstehen,
dass er sich hier besser als Facharbeiter ausgeben solle, was dieser aber zu dem
Zeitpunkt nicht begreift. 1992 kehrt Semprún anlässlich einer Dokumentations-
sendung erstmals nach Buchenwald zurück und erfährt dort, dass auf seiner Re-
gistrierungskarte nicht Student steht: „il n’avait pas écrit Student, le camarade al-
lemand inconnu. Poussé sans doute par une association phonétique, il avait écrit
Stukkateur.“¹⁶⁹ Auf Semprún wirkt diese Entdeckung wie ein Schock: „Je tenais ma
fiche à la main, un demi-siècle plus tard, je tremblais. […] ce mot absurde et ma-

165 Ebd.
166 Ebd., 95.
167 Semprún: L’écriture, 116.
168 Ebd., 117.
169 Ebd., 381.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 229



gique, Stukkateur, qui m’avait peut-être sauvé la vie.“¹⁷⁰ Mit der Verspätung eines
halben Jahrhunderts begreift der Erzähler hier, was ihm der „camarade allemand“
mitteilen wollte; wie schlecht seine Überlebenschancen in Buchenwald wirklich
waren. Aus psychoanalytischer Sicht liegt dann eine Traumatisierung vor, wenn die
Gefährlichkeit einer Situation für das Ich erst im Nachhinein erkannt (und abrea-
giert) wird.¹⁷¹ Ebendies trifft hier zu, bei der Rückkehr nach Buchenwald wird die
Zeit seit der Befreiung als traumatische Latenz erkennbar. Dem Wort Stukkateur
kommt dabei die Funktion eines „mot de passe“¹⁷², eines Schlüsselwortes, zu.
Semprún gibt es knapp fünfzig Jahre nach Buchenwald den Glauben ans Leben
wieder, es steht für ihn für eine Geste der Solidarität und des Internationalismus.¹⁷³
In dieser emphatischen Deutung formuliert der Autor sozusagen den von ihm als
„magisch“ bezeichneten Aspekt aus, den das Wort im Moment der nachträglichen
Lektüre gewinnt: eine Begegnung zwischen zwei Kommunisten unterschiedlicher
Nationalität wirkt lebensrettend und die Erinnerung daran gar heilend auf das in
Buchwald mit Füßen getretene Humanitätsideal. Nicht zuletzt wird in dieser Utopie
menschlicher Verständigung, die wesentlich über ein Wortspiel realisiert wird,
auch der Glaube an die Sprache – sogar die deutsche – als wirkmächtiges zwi-
schenmenschliches Medium restituiert. Ebenso wie magisch erscheint das Wort
Stukkateur allerdings auch als absurd, als vollkommen sinnlos und undurch-
schaubar. Möglicherweise war die ganze Episode für das eigene Überleben voll-
kommen nichtig und erhält erst in der nachträglichen Konstruktion Sinn. Obwohl
am Ende seines Hauptwerkes über Buchenwald stehend, verweist die Episode
wieder auf den Anfang und darauf, dass, wie es für Semprún charakteristisch ist,
immer neu zur Erzählung der Lagererfahrung ausgeholt werden muss, eine ab-
schließende ‚Bewältigung‘ aber verwehrt bleibt.¹⁷⁴ In ihrer Kursivierung und Un-
übersetztheit markieren Student und Stukkateur in einer Form von „double tel-
ling“¹⁷⁵ das Trauma, vom Tod unmittelbar bedroht gewesen zu sein und doch
überlebt zu haben. Chiffriert wird darin zu lesen gegeben, worauf all die bespro-
chenen als fremd vom Text abgesetzten deutschen Wörter letztlich referieren: auf

170 Ebd., 383.
171 Caruth, Cathy. Unclaimed experiences. Trauma, narrative, and history. Baltimore: John Hopkins
Univ. Press, 1996. 6.
172 Semprún, L’écriture, 388.
173 Ebd., 386.
174 Zu Semprúns Schreiben über Buchenwald vgl.: Neuhofer, Monika. ‚Écrire un seul livre, sans
cesse renouvelé‘. Jorge Sempruns literarische Auseinandersetzung mit Buchenwald. Frankfurt/Main:
Klostermann, 2006; Vordermark, Ulrike. Das Gedächtnis des Todes. Die Erfahrung des Konzentrati-
onslagers Buchenwald im Werk Jorge Semprúns. Köln: Böhlau, 2008.
175 Caruth: Unclaimed, 7.

230 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



die Todesangst, die als Trauma dem nachträglichen Erzählen des Überlebens zu
Grunde liegt, in diesem aber nie ganz auflösbar ist.

Neben der ‚Kommunikation‘ mit den Tätern diente der Lagerjargon den De-
portierten zur Verständigung untereinander. Die literarische Ausgestaltung solcher
Momente der Kommunikation zwischen den Gefangenen verhandelt nicht zuletzt
die Frage nach einer möglichen Rettbarkeit eines zivilsprachlichen Momentes, sie
zeigt Kommunikation als menschlichen Akt auch noch im Moment der umfassen-
den Auslöschung.

Einen solchen fragmentierten Dialog gestaltet Primo Levi im zweiten Kapitel
von Ist das ein Mensch?. Unter dem Titel „In der Tiefe“ wird hier die Ankunft in
Auschwitz beschrieben. Levi schildert die Erniedrigungen und Qualen, denen die
Deportierten ausgesetzt sind und die programmatische Destruktion der funda-
mental menschlichen Fähigkeit zum Verstehen und zur Kommunikation. Bereits die
die Neuangekommenen rasierenden Männer„reden in einer Sprache, die nicht von
dieser Welt zu sein scheint“¹⁷⁶, ein SS-Mann hält bösartige Reden, die dem dol-
metschenden Deportierten „den Mund verzerren“¹⁷⁷ und ihn schließlich verstum-
men lassen: „Da merken wir zum erstenmal, daß unsere Sprache keine Worte hat,
diese Schmach zu äußern, dies Vernichten eines Menschen.“¹⁷⁸

Es ist vor dem Hintergrund dieser Einsicht, dass Levi in der Folge einen Dialog
gestaltet, in dem die Babelsche Destruktion von Sprache und menschlicher Kom-
munikationsfähigkeit für einenMoment ausgesetzt erscheint. Der Erzähler trifft auf
Schlome, einen unbekannten jungen polnischen Juden, mit dem er sich mithilfe
seines bruchstückhaften Deutschs zu verständigen versucht. Im Angesicht der
Vernichtung wird hier die Möglichkeit der Verständigung erinnert, die der Babel-
schen Sprachdestruktion sozusagen als eine schwache Hoffnung eingelegt ist:

Auch wir Neuankömmlinge wandern in der Menge umher, suchen eine vertraute Stimme […].
Gegen die Holzwand einer Baracke gestützt, sitzen zwei Jungen auf der Erde […]. Als wir
vorübergehen, ruft mich der eine von ihnen an und richtet auf deutsch einige Fragen an mich,
die ich nicht verstehe; dann fragt er mich, woher wir kommen. ‚Italien‘, erwidere ich¹⁷⁹

Obwohl der Erzähler den Jungen zunächst nicht versteht, wird plötzlich eine
Kommunikation mit rudimentären (deutschen) Worten und Gesten möglich. Der
Erzähler erhält von Schlome die wichtige Auskunft, dass er kein Wasser trinken
solle, der kommunikative Mehrwert des Gesprächs besteht im Austausch zivil-

176 Levi: Mensch, 21.
177 Ebd., 22.
178 Ebd., 24.
179 Ebd., 28.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 231



menschlicher Eckdaten wie Beruf, Name und Herkunft. Literarisch gestaltet ist die
Passage in einer Mischung aus Deutsch und verknapptem Italienisch. Der Autor
bedient sich also auch hier deutschen Vokabulars, das an dieser Stelle aber weniger
auf die Sprachverwirrung als die dem Topos Babel ebenfalls eingelagerte schwache
Hoffnung auf ein Verstehen über Sprachgrenzen hinweg erinnert. Die Textstelle
bildet, wie es Clà Riatsch formuliert, einen „idealtypische[n] Gegenpol zu den viel
häufigeren Dialogen […], die durch Missachtung der Alterität und Verachtung des
Partners gekennzeichnet sind.“¹⁸⁰ Als gelungene Kommunikation zwischen dem
italienischen und dem polnischen Juden markiert sie im Kontext des Lagers ein
geradezu utopisches Moment, eine Erinnerung an Menschlichkeit, die zum Zeit-
punkt des Aufschreibens bereits unwiderruflich von der Lagererfahrung zerstört
wurde.

Auch in anderen Texten werden solche prekären Momente der Verständigung
im Angesicht der Dehumanisierung und der Vernichtung aufgezeichnet. Im Mo-
ment irrevokabler Destruktion wird dabei noch einmal das der Vielsprachigkeit
eingelagerte Hoffnungsmoment aufgerufen. Odette Abadi schreibt mit Bezug auf die
sich an sie als Ärztin richtenden Kranken, dass sie sie ungeachtet ihrer mangelnden
Fremdsprachenkenntnisse verstehe: „ Je me débrouille comme je peux et on se
comprend quand même, qu’on me parle en yiddish, en polonais, en russe, en
hongrois ou en n’importe quoi…“¹⁸¹. Sprachgrenzen sind überwindbare Schwie-
rigkeiten, wo der Wille zur Verständigung besteht. Als eigentliche Utopie im Babel
der Lager entwirft Abadi eine Kommunikation zwischen einer Französin und einer
Polin in Bergen-Belsen kurz vor der Befreiung. Die beiden teilen keine gemeinsame
Sprache und so greift die kranke Französin gegenüber der polnischen Kranken-
schwester auf Gesten und Onomatopoetika zurück, um ihr von ihrer Hoffnung auf
eine Rückkehr nach Paris an Weihnachten zu erzählen:

Elle est en train d’expliquer à Paula, son infirmière, qui ne comprend pas plus le français
qu’elle même ne parle polonais, son espoir de retour à Paris. Ce ne peut être que par gestes et
par onomatopées : – ‚Noël ! Les cloches: Ding, Dong ! Ding, Dong ! Le train : Teuff, teuff, teuff…
Son sifflet : Pfuit ! Pfuit ! Pfuit ! Ding, Dong, ! Ding, Dong ! Teuff, teuff, teuff… Paris ! Toutes les
deux sont très jolies ; elles ont à peu près le même âge, et en ce moment, elles se jouent la
comédie et s’amusent comme deux écolières…¹⁸²

Anders als Levi verzichtet Abadi in ihrer Beschreibung einer Verständigung unter
Gefangenen auf eine der Standardsprachen, die sowohl alle in ihrer Weise mit dem

180 Riatsch: „Viva“, 99.
181 Abadi: Terre, 82.
182 Ebd., 95.

232 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Lageralltag verbunden sind als auch ihren mythischen Ursprung in Babel haben.
Stattdessen operiert sie mit dem Einsatz von Onomatopoetika, die auf die Idee einer
adamitischen Sprache, in der Wort und Ding einander ähnlich sind, verweisen.
Inszeniert wird im Text eine die Sprachen verbindende semiotische Ebene, für den
Moment der Verständigung erscheint das Symbolische und mit ihm der Kontext des
Lagers als ausgesetzt. Eine gelingende Kommunikation, der als unbeschwert-un-
schuldig beschriebene Austausch zwischen zwei jungen Frauen, kann nicht in der
Sprache geschildert werden, in der vom Lager erzählt wird. In den Onomatopoetika
versucht Abadi daher einen alternativen Sprachraum zu öffnen, der durch die
Betonung des Wortlautes gleichzeitig als literarischer ausgewiesen ist. Dem Mäd-
chen, das, so erfahren wir gleich im Anschluss, die Befreiung nicht erleben wird,
wird hier in der kindlich anmutenden Lautmalerei für die Dauer von ein paar
Zeilen eine Schönheit und unschuldige Jugendlichkeit wiedergegeben, die ihr das
Lager geraubt hat. Der Text erinnert im Angesicht der Auslöschung das Leben dieses
Mädchens ebenso wie eine Sprache, die friedliche Kommunikation und unschuldige
Spielerei sein könnte. Im rein sprachlich-literarischen Medium der Onomatopoe-
tika, in einer emphatisch anderen Sprache, wird dafür ein textueller Erinne-
rungsort, eine buchstäbliche U-topie geschaffen.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache
nach Auschwitz

Galten die bisherigen Ausführungen der Sprachmischung als Medium der Dar-
stellung von Lagererfahrung bei gleichzeitiger Reflexion der damit verbundenen
Übermittlungsprobleme, so soll im letzten Abschnitt an Texten von Jorge Semprún
und Primo Levi gezeigt werden, wie in Reflexionen über Sprachverwendung und
der Gestaltung mehrsprachiger Texturen überdies explizit die Frage der Sprach-
findung nach Auschwitz verhandelt wird.

In Jorge Semprúns L’écriture ou la vie sind mehrsprachige Schreibverfahren
nicht nur konstitutiv in die Erzählung aus dem Lager eingebunden, ihnen kommt
auch im Bericht von der Befreiung Buchenwalds und der schrittweisen Rückkehr
des Autors in ein ziviles Leben ein wichtiger Stellenwert zu. So unterstreicht der
mehrsprachige Autor, der nach der Emigration aus Franco-Spanien hauptsächlich
in seiner Zweitsprache Französisch schreibt,¹⁸³ die Erzählung von der Selbstbe-
freiung Buchenwalds durch den Einsatz seiner spanischen Muttersprache: „ –

Grupos, a formar ! hurlait Palazón, le responsable militaire des Espagnols. Nous

183 Für eine umfassende Untersuchung von Semprúns Bilingualismus vgl.: Schleiss: Bilinguisme.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 233



avions sauté par les fenêtres ouvertes, en hurlant aussi. […] Plus tard, nous
marchions sur Weimar, en armes.“¹⁸⁴ Das anschließende Treffen der Deportierten
auf die alliierten Truppen wird als eine vielzüngige Verständigung ins Bild gefasst:
„On échangeait des mots de reconnaissance dans toutes les langues de la vieille
Europe, sur la colline de l’Ettersberg.“¹⁸⁵ Mit Blick auf den Topos Auschwitz-Babel
lässt sich sagen, dass Semprún hier im Augenblick der Befreiung ein geradezu
pfingstliches Szenario entwirft, in dem die Katastrophe der Verschleppung und
Zerstreuung überwunden wird. Die Vielsprachigkeit wird dabei vom Signum der
Babelschen Katastrophe wieder in ihre Funktion als Hoffnungsträger auf die
Möglichkeit grenzüberschreitender Kommunikation und Völkerverständigung
eingesetzt. Hervorgehoben wird in diesem Kontext die Polyglossie der US-Army, die
ein Moment der Hoffnung für das von den Katastrophen des 20. Jahrhunderts ge-
zeichnete Europa zu bergen scheint. Angesichts der spanischen Muttersprachler in
amerikanischer Uniform heißt es: „que la langue de mon enfance fût celle de la
liberté, pas seulement celle de l’exil et du souvenir angoissé, était troublant.“¹⁸⁶ Das
Englische ist durchgängig positiv konnotiert als Sprache der Freiheit.¹⁸⁷ Explizit
schließt Semprún in diese positive Umwertung der Vielsprachigkeit nach der Be-
freiung auch das Deutsche mit ein. Mit Lieutnant Rosenfeld, einem nach Amerika
emigrierten deutschen Juden, unterhält sich der Autor durchgängig auf Deutsch:
„Nous parlons en allemand, Rosenfeld est un officier de la IIIᵉ armée de Patton, mais
nous parlons en allemand. Depuis le jour de notre rencontre , nous nous sommes
parlé en allemand. Je traduirai nos propos pour la commodité du lecteur.“¹⁸⁸
Schildert Primo Levi in der Atempause, dass der Gebrauch der deutschen Sprache
nach dem Krieg unmöglich geworden ist, wird hier im Gegenteil versucht, im Ge-

184 Semprún: L’écriture, 20–21.
185 Ebd., 21.
186 Ebd., 137.
187 Vgl. das Kapitel „La Trompette de Louis Amstrong“, (ebd., 143). Nur am Rande sei hier bemerkt,
dass sich bei den anderen hier untersuchten Autoren keine ähnlich positive Sicht auf die nach dem
Krieg wieder aufscheinende Dimension einer völkerverbindenden Vielsprachigkeit findet. Odette
Abadi schildert, wie bei der Befreiung von Bergen-Belsen durch die Briten aus Lautsprechern auf
Armeefahrzeugen die Botschaft schallt: „Good morning, people ! You are free !“ Während der Be-
freiung stellt sich aber auch bereits die Erkenntnis ein, dass das eigene Überleben mit dem Tod so
vieler einhergeht und dass sich auch die Überlebenden nie ganz von der Lagererfahrung werden
befreien können. Das englische Zitat verdeutlicht in diesem Kontext, dass die Befreiung in den
Ohren der Deportierten immer auch einen buchstäblich fremden Klang behalten muss: „Lentement
nous rentrons à l’Ambulance et nous attendons les blessées […] A la tombée de la nuit, lorsque la
fusillade aura cessé, les camarades […] ramèneront dans leur Block les mortes de la dernière heure.
‚Good morning, people ! You are free !‘“ (Abadi: Terre, 155).
188 Semprún: L’écriture, 108.

234 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



spräch zwischen dem aus Deutschland vertriebenen Juden und dem nach
Deutschland verschleppten spanisch-französischen Kommunisten das Deutsche
wieder als Kultursprache zu reetablieren. Die gemeinsamen Ausflüge des Autors
mit Rosenfeld nach Weimar und zu Goethes Gartenhaus¹⁸⁹ (wie es durchgängig auf
Deutsch heißt) unterstreichen dieses Bemühen. Ebenso wie bei Semprún durch
Sprachbrechungen die Schwierigkeit, die Erfahrung von Buchenwald zu übermit-
teln verhandelt wird, erinnert der Einsatz vielsprachiger Zitate aus Literatur und
Philosophie in seinen Texten das mit Zweitem Weltkrieg und Holocaust ausge-
löschte alteuropäische humanistisch-kosmopolitischen Bildungsideal. Ursula Tidd
hat argumentiert, dass Semprún so gegen die historische Katastrophe angeschrie-
ben und das Potenzial für eine „restoration“ einer multikulturellen und -lingualen
europäischen Zivilisation markiert habe.¹⁹⁰ Gerade bezüglich der deutschen Zitate,
unter anderem aus den Werken Kants, Goethes oder Brechts, gilt allerdings auch,
dass sie nochmals das Trauma des Zivilisationsbruches adressieren, indem sie über
das Medium des Deutschen die Gleichzeitigkeit von humanistischer Bildung und
nationalsozialistischer Vernichtungspolitik zu lesen geben:

je pense au destin de la langue allemande : langue de commandement et d’aboiement S.S. – ‚

der Tod ist ein Meister aus Deutschland ‘, a pu écrire Celan : ‚la mort est un maître d’Alle-
magne ‘ – et langue de Kafka, Husserl, de Freud […] de tant d’autres intellectuels juifs […]
langue de subversion, donc, d’affirmation universelle de la raison critique.¹⁹¹

In einem vielsprachigen europäischen Gedächtnis, wie es Semprúns Werk aufruft,
wird das Deutsche sowohl in seiner Erscheinungsform als Lagerdeutsch als auch in
den ausführlichen literarischen Zitaten zur traumatischen Signatur, insofern daran
immer wieder der letztlich unverstandene Moment des Umschlagens von Kultur
und Barbarei zur Darstellung kommt.

Primo Levi stellt seinem 1963 erschienenen Buch Die Atempause, in dem von
der Zeit nach der Befreiung von Auschwitz erzählt wird, als Motto das gleichnamige
Gedicht „Die Atempause“ voran:

In den schrecklichen Nächten träumten wir / Dichte und heftige Träume, / […] / Bis das
Kommando vom Morgengraun / Kurz und gepreßt ertönte: / ‚Wstawać‘; / […] // Wir sind wieder
nach Hause gekommen, / Unser Bauch ist gefüllt, / Unser Bericht ist zu Ende. / Es ist Zeit. Gleich
hören wir wieder / Das fremde Kommando: / ‚Wstawać‘.¹⁹²

189 Ebd., 107.
190 Tidd, Ursula. Jorge Semprún. Writing the European Other. Leeds: Maney, 2011. 100.
191 Semprún: L’écriture, 372.
192 Levi: Atempause, 6.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 235



Wie Judith Kasper erläutert, handelt es sich mit diesem auf den 11. Januar 1946
datierten Text um den ersten, den Levi nach der Befreiung verfasste. Bereits in ihm
wird die traumatische Nachwirkung der Lagererfahrung gestaltet, aus der es kein
Entrinnen gibt.¹⁹³ Ruft die erste Strophe die nächtlichen Träume der Gefangenen
von der Befreiung in Erinnerung, aus denen sie durch den morgendlichen Ruf zum
Appell geweckt werden, so schildert die zweite Strophe, wie nun die tatsächliche
Befreiung nur als ein Traum erlebt wird. Das Ich erwartet darin jederzeit, wieder
durch den Ruf zum Appell geweckt zuwerden und in der Wirklichkeit des Lagers zu
erwachen. In der Erzählung von der Befreiung, von der Erfüllung des Wunsches,
befreit zu sein und vom Lager Zeugnis ablegen zu können, „insistiert“¹⁹⁴, so Kasper,
das fremde, nicht zu übersetzende und aufs Engste an das Lager geknüpfte Wort.
„‚Wstawać‘“ wird damit zur Chiffre des nicht überwindbaren, nie ganz auserzähl-
baren Traumas.

Korrespondierend dazu wird in der Atempause im zweiten Kapitel „Das Große
Lager“ die Frage nach dem Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz und den
Erzählmöglichkeiten von Auschwitz verhandelt. Sie steht im Kontext der Be-
schreibung des „slow and painful climb back from the isolation of physical and
moral chaos in the camp […] toward a restoration […] of civilized behavior“¹⁹⁵ nach
der Befreiung durch die Rote Armee. Levi wendet sich hier neben der Beschreibung
einzelner Überlebenden auch den wenigen Kindern zu, die nach der Befreiung von
Auschwitz noch am Leben sind. Für sie scheint sich Levi aus zwei Gründen zu in-
teressieren. Erstens aufgrund des für ihn zentralen Anliegens, für die „Unterge-
gangenen“ Zeugnis abzulegen. Er erinnert an eine Opfergruppe, die so gut wie nicht
für sich sprechen kann, weil fast alle Kinder in Auschwitz ermordet wurden und die
verschwindend wenigen Überlebenden kaum in der Lage waren, das Erlebte zu
artikulieren.¹⁹⁶ Zweitens aber interessieren Levi die Kinder insbesondere wegen
ihres Sprachgebrauchs. „Es waren wilde und frühreife kleine Tiere; sie unterhielten
sich in Sprachen, die ich nicht verstand“¹⁹⁷ heißt es über eine Gruppe von Kindern
um einen schätzungsweise fünfjährigen Anführer und auch bei den Beschreibun-
gen des „Kleinen Kiepura“ und des Kleinkindes Hurbinek steht die Beobachtung der

193 Kasper: „Trauma“, 500–503.
194 Ebd., 500. Zum traumatischen Charakter von wstawać bei Levi s.a.: Druker, Jonathan. Primo
Levi and Humanism after Auschwitz. Posthumanist Reflections. New York: Palgrave Macmillan, 2009.
93–95.
195 Langer, Lawrence. „The Survivor as Author. Primo Levi’s Literary Vision of Auschwitz“. New
Reflections on Primo Levi. Before and After Auschwitz. Hg. Risa Sodi undMillicent Marcus. New York:
Palgrave Macmillan, 2011. 133– 150, hier 135.
196 Meyer, Alwin. Vergiss deinen Namen nicht. Die Kinder von Auschwitz. Göttingen: Steidl, 2015.
197 Levi: Atempause, 24.

236 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Sprache im Vordergrund. Damit wird an ein philosophisches Interesse am Kind
angeschlossen, das den Übergang vom infans, dem nicht sprechenden Wesen, zum
eben durch den Besitz von Sprache definierten erwachsenen Menschen, zum zoon
logon echon, befragt.¹⁹⁸ Auch bei Levi erscheinen die Kinder als Grenzgänger
zwischen artikulierter und nichtartikulierter Sprache und das heißt im Kontext des
Lagers zwischen einer vormaligen „freien“ Sprache der Zivilisation und der im
Lager sich entwickelnden „neuen, harten Sprache“. Bei den Überlebenden des
systematischen Kindermordes beobachtet Levi eine unverständliche und unüber-
setzbare Sprache. Dies lässt sich ebenso auf die Erfahrung des Lagers beziehen, die
sie selbst nicht zu artikulieren im Stande sind, wie im übertragenen Sinne auf die
Frage nach der Beschaffenheit einer Sprache, die durch die Erfahrung von
Auschwitz hindurchging und davon berichten soll.

Levi benutzt damit den Topos des Infantilen als Ort des sprachlich Unbe-
stimmten, um über Sprachfindung überhaupt nachzudenken: „Der Rekurs zum
Infantilen bringt das Werden der Sprache zur Sprache, aber auch Verstummen und
Tod.“¹⁹⁹ Dieser allgemeine philosophie- und literaturgeschichtliche Topos wird hier
im Kontext von Auschwitz reaktualisiert, um die Frage nach dem ‚Werden der
Sprache‘ unmittelbar nach und noch im Angesicht von Auschwitz zu stellen.

Levi skizziert mit seinen drei Kinderfiguren hierfür drei Ansatzpunkte. In der
bereits zitierten Stelle geht es um eine Gruppe von Kindern, die in ihrem eigenen
(Lager‐)jargon kommuniziert, der sich offenbar nicht mehr in eine der ‚zivilen‘
Sprachen rückübersetzen lässt. Sie werden vom Erzähler nicht verstanden. Als
weitere Kinderfigur nennt Levi den „Kleinen Kiepura“ („Il Kleine Kiepura“²⁰⁰). Dem
Zwölfjährigen haftet der grausige Übername des „Maskottchen von Buna-Mono-
witz“²⁰¹ an, er war Schützling des Lager-Kapos und Denunziant, der, wie angedeutet
wird, überlebte, weil er sexuell ausgebeutet werden konnte. Nach der Befreiung
wird der Kleine Kiepura wahnsinnig und reproduziert pausenlos die auditiven
Eindrücke von Auschwitz:

Pausenlos sang und pfiff der Junge in seinem Bett unter der Decke die Märsche von Buna […]
auf deutsch brüllte er […] ‚Aufstehen, Schweine, verstanden? Betten bauen, aber marsch! […]
Das hier ist kein Sanatorium. Das ist ein deutsches Lager mit Namen Auschwitz und raus
kommt man nur durch den Kamin.²⁰²

198 Vgl. Prade, Juliane. Sprachoffenheit. Mensch, Tier und Kind in der Autobiographie. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2013.
199 Ebd., 15.
200 Levi: „Tregua“, 230.
201 Levi: Atempause, 24.
202 Ebd., 25–26. Im italienischen Text sind die Beschimpfungen ins Italienische übersetzt.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 237



Levi gibt den nicht endenwollenden Schwall von Beschimpfungen und Befehlen aus
dem Mund des Kleinen Kiepura ausführlich wieder. Er gestaltet so einen buch-
stäblichen, gespenstischen Nachhall des Geschehenen, der die anderen Überle-
benden in eben dem Augenblick heimsucht, in dem sie gerade „von ängstlicher,
scheuer Freude über die wiedergewonnene Freiheit“²⁰³ erfüllt werden. In den
Kleinen Kiepura aber ist „[d]as Gift des Lagers […] zu tief […] eingedrungen.“²⁰⁴ Er
vermag sich nicht anders als in einer traumatischen Echolalie der Tätersprache zu
artikulieren. Mit anderenWorten hat es ihm die Sprache buchstäblich ‚verschlagen‘
und mit ihr auch seine Person. Eines Tages ist er spurlos verschwunden.

Die bekannteste unter Levis Kindergestalten ist Hurbinek, das gelähmte, na-
men- und sprachlose Kleinkind von Auschwitz. Schätzungsweise dreijährig stirbt
Hurbinek nach der Befreiung des Lagers trotz aller Zuwendung und trotz aller ei-
gener Anstrengung, sprechen zu lernen und so „Zutritt in die Welt der Menschen
[zu erhalten], aus der ihn eine bestialische Macht verbannt hatte“²⁰⁵. Levi zeigt ihn
als jemanden, dem es verwehrt wird, die Schwelle vom infans zum sprachmächtigen
Menschen zu überschreiten. Seinen Namen erhielt der Junge nach der Befreiung
aufgrund der„unartikulierten Laute, die der Kleine manchmal von sich gab“²⁰⁶. Das
Wort Hurbinek ist demnach nach derselben Logik wie Barbar gebildet, die für den
kleinen Jungen gefundene Bezeichnung verweist auf den der artikulierten Sprache
vorgelagerten, ihr aber auch immer inhärent bleibenden Bereich des Unartiku-
lierten. Lina N. Insana hat den Namen deshalb als Chiffre der im Holocaust zer-
störten Sprachfähigkeit gelesen, des „linguistic and human death“²⁰⁷. Konkret ver-
sucht Hurbinek nach der Befreiung des Lagers mit Hilfe des fünfzehnjährigen
Henek, der sich um ihn kümmert, zur Sprache zu kommen:

Wahrscheinlich hätte Hurbinek, wenn sich unser schwieriges Zusammenleben länger als ei-
nen Monat hingezogen hätte, von Henek sprechen gelernt […] er brachte Hurbinek zu essen, er
machte ihm das Bett, er legte ihn mit geschickten Händen, ohne Ekel, trocken und sprach zu
ihm, ungarisch natürlich, mit langsamer und geduldiger Stimme.²⁰⁸

Nach dem Ende der deutschen Terrorherrschaft scheinen elementare Vorgänge des
Pflegens von Kranken und Kindern, die auch die Unterstützung beim Spracherwerb
einschließt, wieder in ihr Recht eingetreten zu sein. Wie bereits am Ende von Ist das

203 Ebd., 26.
204 Ebd.
205 Ebd., 21.
206 Ebd., 20.
207 Insana: Tasks, 23.
208 Levi, Atempause, 20–21.

238 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



ein Mensch? gestaltet Levi zu Beginn der Atempause „a slow and painful climb back
from the isolation of physical and moral chaos in the camp […] toward a restoration
of the communal support, both physical and moral, that is the hallmark of civilized
behavior.“²⁰⁹ Der lebensgefährlich geschwächte Hurbinek befindet sich auf dem
Weg eines zivilen Spracherwerbsprozesses, an dessen Ende er anstelle des grau-
samen Lagerjargons eine natürliche Sprache,Ungarisch, sprechenwürde. Ein erster
Erfolg des Erwerbsprozesses scheint sich bald einzustellen: „Nach einer Woche
verkündete Henek ernst, […] daß Hurbinek ‚ein Wort sage‘. Was für ein Wort? Er
wußte es nicht, ein schwieriges Wort, kein ungarisches, „irgend etwas wie ‚mass-
klo‘, ‚matisklo‘.“²¹⁰

Die befreiten Deportierten lauschen den Artikulationen des Kindes, keiner
aber kann dessen „beharrliche Experimente“²¹¹ verstehen, obwohl sie „alle
Sprachen Europas“²¹² sprechen. Hurbineks Wort entzieht sich der Übersetzung
in eine der zivilen Muttersprachen, es bleibt „segreta“²¹³, geheim, „dunkel“²¹⁴,
wie es in der deutschen Übersetzung heißt. Levi schießt das Wort als ein unde-
chiffrierbares in sein Zeugnis mit ein, in einer Art metonymischen Verbindung
steht es für das Kind, das nicht für sich selbst zeugen kann: „Hurbinek starb in
den ersten Tagen des März 1945, frei, aber unerlöst. Nichts bleibt von ihm: Er legt
Zeugnis ab durch diese meineWorte.“²¹⁵ Hurbineks fremdes Wort markiert einen
Ort, an dem sich Levis Bericht auf das Leiden des anderen hin öffnet. Giorgio
Agamben zufolge werden in der Episode Fragen der Zeugenschaft in nuce
adressiert. Hurbinek könne „nicht Zeugnis ablegen, weil er keine Sprache hat“²¹⁶,
Levi versuche, „dem Unbezeugten zuzuhören, sein geheimes Wort zu erfas-
sen“²¹⁷. Dieses gelte es in das eigene Zeugnis mit aufzunehmen, was Agamben
zufolge gleichzeitig bedeutet, die Unmöglichkeit eines vollständigen Bezeugens
mit zu reflektieren: „Das bedeutet, daß sich im Zeugnis zwei Unmöglichkeiten,
Zeugnis abzulegen, begegnen, daß die Sprache, um Zeugnis abzulegen, einer
Nicht-Sprache weichen und die Unmöglichkeit, Zeugnis abzulegen, zeigen
muß.“²¹⁸ Sowohl David Gramling als auch Dorota Glawocka haben an Agambens

209 Langer: „Survivor“, 135.
210 Levi: Atempause, 21.
211 Ebd.
212 Ebd.
213 Levi: „Tregua“, 227.
214 Levi, Atempause, 21.
215 Ebd.
216 Agamben, Giorgio. Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge: Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 2003. 34.
217 Ebd.
218 Ebd.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 239



Lektüre kritisiert, dass Hurbinek durchaus spreche und dieses Sprechen vor dem
historischen Kontext der Lagersprache zu charakterisieren sei. Gramling legt
gewissermaßen eine ‚entallegorisierte‘ Gegenlektüre vor, indem er Hurbineks
Äußerungen vor dem Hintergrund der lagerszprache als Hervorbringung „among
the scores of interwoven codes and pidgins that had channeled meaning in the
concentration camp space“²¹⁹ beschreibt und – unter Vernachlässigung des
Umstandes, dass Hurbinek erst nach der Befreiung sprechen lernt – zum Schluss
kommt, dass das von Hurbinek Gesagte, wegen dieser Zugehörigkeit zur Sprache
der Lager „radically inaccessible and irreproducible“²²⁰ bleibe. Dorota Glowacka
betont dagegen mit Recht, dass Hurbineks im Zwischenraum der Sprachen an-
gesiedeltes Wort sich auch glossolalisch auf diese hin öffne – alle glauben, in
matisklo einen Anklang an ihre Muttersprache zu hören. Ganz überführen al-
lerdings lässt sich der Neologismus in keine der natürlichen Sprachen, was
Glowacka als Verweis darauf liest, dass keine „common language“ zur Be-
schreibung des Holocaust zur Verfügung steht. Indem Levi von Hurbineks Wort
Zeugnis ablege, zeuge er auch von dieser „abyssal, Babelian condition of post-
Holocaust speech.“²²¹

Hurbineks Spracherwerb bleibt stehen zwischen Vernichtung und Ver-
stummen auf der einen, dem Beherrschen einer natürlichen Sprache auf der
anderen Seite. Er wird erst durch die Befreiung und die menschlich fürsorgliche
Zuwendung zu einem Kind möglich, wird dann aber durch den Tod des Kindes an
den Spätfolgen der Lagerqualen abgebrochen. Im undechiffrierbaren fremden
Wort mass-klo, matisklo artikuliert sich in traumatischer Nachträglichkeit die
Zerstörung auch der Sprache in demMoment, in dem versucht wird, einen zivilen
Spracherwerbsprozess wieder in sein Recht einzusetzen. Gleichzeitig ist es aber
auch – und das wird in den meisten Beschäftigungen mit der Episode übersehen –

das Ergebnis eines wiedereinsetzenden zivilen Spracherwerbsprozesses. Nicht die
Erfahrung in Auschwitz hat Hurbinek dieses fremde Wort sprechen gelehrt,
sondern die Zuwendung der Überlebenden nach Auschwitz. Levis Hurbinek-
Episode berichtet mit anderen Worten nicht zuletzt vom Wiedereinsetzen der
Sprachfähigkeit nach Auschwitz, die allerdings von dessen Spuren bis zur Un-
kenntlichkeit entstellt ist. Die Sprachfähigkeit setzt wieder ein, aber sie tut dies in
Gestalt eines unentzifferbaren fremden Wortes, aus dem sie sich nicht mehr
weiterentwickeln kann, das nur erinnert werden kann in der Erzählung eines
anderen. Hoffnungen sind daran keine knüpfbar, für dieses von Hurbinek ge-

219 Gramling: „Unspeakability“, 174.
220 Ebd.
221 Glowacka: Traces, 98.

240 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



äußerte fremde Wort trifft geradezu schockhaft zu, was Adorno den Fremd-
wörtern attestiert, es ist „hoffnungslos wie ein Totenkopf“ und wartet doch auf
eine bessere Ordnung, in der es zum Sprechen erweckt werden kann.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 241



5 bei / beider Neige – Vom Überleben der
Muttersprache. Paul Celan, das Deutsche und
die Mehrsprachigkeit

Deutsch nach Auschwitz

Die im letzten Kapitel behandelten nicht-deutschsprachigen Zeugnisse von Über-
lebenden der deutschen Lager vermitteln ein Bild des Deutschen als eines unmit-
telbar von den nationalsozialistischen Verbrechen gezeichneten Mediums und be-
tonen bereits durch die stilistische Gestaltung, dass über das Geschehene nur in
gebrochener, den zivilen Sprachnormen nicht mehr entsprechender, Sprache be-
richtet werden kann. Nicht zuletzt im Zusammenhang mit Theodor W. Adornos
notorischem Diktum, nach Auschwitz ein Gedicht zu verfassen sei barbarisch,¹ und
George W. Steiners Abrechnung mit der nachkriegsdeutschen Literatur als „hohles
Wunder“², nehmen in der Nachkriegsliteratur Diskussionen um die Möglichkeit
oder Undenkbarkeit einer Anknüpfung an die deutsche Literaturtradition und um
die Verwendung und Gestaltung des Deutschen nach Auschwitz einen zentralen
Stellenwert ein. Stephan Braese zitiert in diesem Zusammenhang Heinrich Manns
Einleitung zu einem deutschen Lesebuch mit Texten aus mehreren Jahrhunderten,
die dieser 1947, noch im kalifornischen Exil, verfasst: „Keine Täuschung! Wer jemals
deutsch schrieb, deutschen Ruf erwarb, ist in Gesellschaft aller Deutschen ohne
Ausnahme mitgenommen worden nach Kiew und nach Majdanek.“³ Damit lässt
Mann laut Braese „keinen Zweifel daran […], dass diese Vernichtung zugleich
deutsche Kultur in ihren Kernbeständen getroffen hatte. […] Die deutsche Sprache
war […] zur ‚Sprache der Täter‘, […] zum Idiom der Vernichtung schlechthin ge-
worden.“⁴ Folglich sei die internationale Anforderung an die deutsche Literatur,

1 Auf eine abermalige Auseinandersetzung mit Adornos erstmals im Aufsatz „Kulturkritik und
Gesellschaft“ (1951) veröffentlichtem Diktum wird an dieser Stelle verzichtet. Vgl. zur Auseinan-
dersetzung mit dem Satz und seiner Wirkungsgeschichte: Krankenhagen: Auschwitz darstellen.
2 Steiner, George. „The Hollow Miracle. Notes on the German Language“. The Reporter (February
1960): 36–41.Vgl. dazu: Eshel, Amir. „Die Debatte um Georges Steiners Das hohle Wunder“. Deutsche
Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Hg. Stephan Braese, Holger Gehle, Doron Kiesel und Hanno
Loewy. Frankfurt/Main: Campus, 1998. 317–330.
3 Mann, Heinrich. „Einführung“. Morgenröte. Ein Lesebuch. Hg. v. den Gründern des Aurora Ver-
lages, New York: Aurora, 1947. 11–23, hier 19.
4 Braese, Stephan. „Im Schatten der ‚gebrannten Kinder‘. Zur poetischen Reflexion der Vernich-
tungsverbrechen in der deutschsprachigen Literatur der neunziger Jahre“. Chiffre 2000. Neue Pa-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-006



sich mit den NS-Verbrechen und mit der durch diese gebrochenen deutschen
Sprache und Kultur auseinanderzusetzen, ein Signum der Nachkriegszeit.⁵ Im Zitat
Manns und anderen vergleichbaren Aussagen wird das Mutter- und National-
sprachparadigma gleichsam ex negativo affirmiert, insofern das Deutsche in der
Gesamtheit seiner Geschichte und seiner Sprecher als unausweichlich vom Natio-
nalsozialismus geprägt erscheint. Arbeiteten sich deutsche Exilautorinnen und
-autoren daran ab, dass ihnen von den Machthabern in Deutschland ihr Deutsch-
sein aberkannt wordenwar, so zeichnet sich hier ab, dass für sie nach dem Krieg die
Rückkehr nach Deutschland und Österreich ebenso wenig selbstverständlich war,
wie die zum Deutschen, das nach 1945 zutiefst vom NS gezeichnet ist. Das Deutsche
als Sprache der Täter bringt die Problematik mit sich, dass auch für die Opfer des
Nazismus die deutsche Muttersprache als Bezugsgröße beschädigt bleibt. Jean
Améry hat die daraus resultierende existenzielle Verunsicherung wie folgt be-
schrieben: „Was immer er anzurufen suchte, gehörte nicht ihm, sondern dem
Feind. […] Von den Merseburger Zaubersprüchen bis Gottfried Benn, von Buxte-
hude bis Richard Strauss war das geistige und ästhetische Gut in den unbestrittenen
und unbestreitbaren Besitz des Feindes übergegangen.“⁶

Thema dieses Kapitels ist, inwiefern in die Diskussionen um die deutsche Li-
teratur nach Auschwitz und die Suche nach einer angemessenen Gestaltung des
Deutschen als Literatursprache auch Reflexionen über Mutter- und Fremdspra-
chen, über das Schreiben in der Erst- oder Zweitsprache und literarische Sprach-
mischung involviert sind. Dabei ist zu berücksichtigen, dass in den Nachkriegs-
jahrzehnten in Deutschland weiterhin eine breite Geltung des Mutter- und
Nationalsprachparadigmas zu verzeichnen ist und von einer starken Bindung des
Dichters an die Nation ausgegangen wird. Für Leo Weisgerbers Muttersprach-
theorie waren die 1950er konsolidierende Jahre, in denen seine Thesen Aufnahme
in die Schullehrpläne und die Sprachheilpädagogik fanden.⁷ 1949– 1950 erschien
sein vierbändiges Hauptwerk Von den Kräften der deutschen Sprache und 1954 Das
Tor zur Muttersprache. Hier breitet er nochmals seine bereits besprochenen Thesen
von der zwingenden Kraft der Sprachgemeinschaft auf den Einzelnen und sein
Weltbild aus, seine Auffassung vom Primat der langue, gleichgesetzt mit der deut-
schen Muttersprache, gegenüber der parole des Einzelnen wie der langage des
Menschen überhaupt und seine Ablehnung von Mehrsprachigkeit.

radigmen der Gegenwartsliteratur. Hg. Corinna Caduff und Ulrike Vedder. Paderborn: Fink, 2005. 81–
106, hier 82.
5 Ebd.
6 Améry, Jean. Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten.München:
Szczesny, 1966. 27.
7 Gipper: „Leo Weisgerber“, 26.

5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache 243



Im folgenden Kapitel wird Paul Celans Werk vor diesem Hintergrund zu dis-
kutieren sein und damit die Texte eines biografisch mehrsprachigen Dichters, der
dennoch für seine Poetik die Muttersprache und das Einmalige der Sprache in den
Vordergrund stellt. Wie zu argumentieren sein wird, artikuliert Celan eine Ge-
genstimme zum hegemonialen Mutter- und Nationalsprachkonzept Weisgerber-
scher und Nadlerscher Prägung. Gleichzeitig zeigt sich bei Celan aber auch eine
Gegenstimme zu einem durchwegs positiven Verständnis der Sprachmischung, wie
sie viele in dieser Studie diskutierten Texte und namentlich gegenwärtige Auto-
rinnen und Autoren vertreten. Celan wendet sich in seinem poetologischen Ver-
ständnis sowohl gegen die Verwendung von mehrsprachigen Schreibweisen als
Befreiung von Sinnwie in den avantgardistisch-experimentellen Texten praktiziert,
als auch gegen den Einsatz von Mehrsprachigkeit als befreiende Lockerung kultu-
rell-biografischer Gebundenheit, wie es sich insbesondere in den Gegenwartstexten
findet.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer
Mehrsprachigkeitsforschung

Paul Celan (1920– 1970) und sein Werk erweisen sich für die literarische Mehr-
sprachigkeitsforschung als ein sperriger und ambivalenter Gegenstand. Einerseits
bietet es sich aufgrund Celans außerordentlich vielfältiger Sprachenkenntnisse
geradezu an, ihn als mehrsprachigen Autor zu fassen, andererseits hat er immer
programmatisch an seiner deutschen Muttersprache als Sprache seiner Dichtung
festgehalten. Diese hoch affektive Bindung an das Deutsche, seine hervorgehobene
Bedeutung für sein Werk lassen es ebenso wie Celans lebenslanges Ringen um ei-
nen Platz in der deutschen Literatur, den er durch Zurückweisungen von Seiten des
Literaturbetriebs und publizistische Diffamierungen allzu oft als hochgradig ge-
fährdet erleben musste, zu einem prekären Unterfangen werden, nach der Be-
deutung seiner biografisch belegten Mehrsprachigkeit für sein Werk zu fragen.
Einen Dichter, der es als sein „Schicksal“ verstand, „deutsche Gedichte schreiben zu
müssen“⁸, mit dem Etikett eines Autors „beyond the mother tongue“⁹ zu belegen,

8 Celan, Paul. „etwas ganz und gar Persönliches“. Briefe 1934– 1970. Ausgewählt, hg. u. komm. v.
Barbara Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019. 25–27, hier 27.
9 Zu einer Diskussion von Yildiz‘ Konzept in Bezug auf Celan vgl.: Weissmann, Dirk. „Paul Celan’s
(M)Other Tongues. The Self Portrayal of the Artist as a Monolingual Poet“. (M)Other Tongue’s. Li-
terary Reflections on a Difficult Distinction. Hg. Juliane Prade. Newcastle upon Tyne 2013. 142– 153.
Nicht unproblematisch scheint mir vor Celans Verständnis‘ des Deutschen Dichtens als Schick-

244 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



scheint unpassend und dem komplexen Verhältnis Celans zu seiner Muttersprache
nicht genügend Rechnung zu tragen. Wohl nicht zuletzt aus diesem Grund ist die
Präsenz der Mehrsprachigkeit in CelansWerk zwar immer wieder bemerkt, bislang
aber nicht systematisch erforscht worden. Auch im Rahmen des vorliegenden Ka-
pitels kann dies selbstverständlich nicht in dem Umfang geschehen, den dieses
Desiderat der Celan-Forschung verdiente. Zu untersuchen gilt es aber im Gesamt-
kontext dieser Studie erstens Celans Selbstpositionierung zur Frage der Sprachwahl
im historischen Kontext des Schreibens nach Auschwitz und vor seiner biografi-
schen Erfahrung von Transnationalität und Mehrsprachigkeit. Dabei ist auch zu
klären, wie er auf das Deutsche referiert und welches Verständnis von Mutter-
sprache in den Texten vertreten wird. Zweitens ist darzulegen, inwiefern seine
poetologischen Schriften mit ihrer Betonung sprachlicher Einmaligkeit einerseits
und Dialogizität andererseits auch einen eigenen Ansatz zur Erfassung literarischer
Mehrsprachigkeit bereithalten. Auch hier gilt, was Sandro Zanetti für Celans
Dichtung insgesamt festgestellt hat: Sie ist „ein Projekt, das laufend selbst die Ka-
tegorien mitformuliert und/oder infrage stellt, nach denen man das Gesagte er-
schließen kann.“¹⁰ Ausgehend von dieser von Celan in seinem Werk selbst ent-
worfenen „Theorie der Dichtung“¹¹ sollen drittens schließlich mehrsprachige
Verfahren in ausgesuchten Gedichten interpretiert werden. Dabei ist zu zeigen, dass
sich wesentliche Unterschiede in der Gestaltung und insbesondere der Bewertung
von Mehrsprachigkeit zu anderen in dieser Studie untersuchten Autorinnen und
Autoren ergeben.

Zunächst gilt es einführend das Spannungsfeld von Mehrsprachigkeit und
Treue zur Muttersprache genauer zu erörtern: Celan dürfte im deutschsprachigen
Literaturkanon zu den Schriftstellern gehören, die über die breitesten Sprach-
kenntnisse verfügten: Neben seiner deutschen Erstsprache beherrschte er na-
mentlich Hebräisch, Rumänisch, Französisch, Russisch, Ukrainisch und Englisch,
insgesamt wird die Zahl der ihm vertrauten Sprachen mit acht bis zehn beziffert.¹²
Zudem ging Celan Zeit seines Lebens einer umfassenden Übersetzertätigkeit nach,
die er als integralen Bestandteil seines Schaffens verstand. Er übertrug ganz un-
terschiedliche Texte aus insgesamt sieben Sprachen (Französisch, Englisch, Rus-
sisch, Rumänisch, Hebräisch, Italienisch, Portugiesisch) ins Deutsche.¹³ Auch Celans

salsbestimmung auch Georg Kremnitz‘ (Mehrsprachigkeit, 226) Einschätzung, Celan habe das
Deutsche „gewählt“.
10 Zanetti, Sandro. Celans Lanzen. Entwürfe, Spitzen, Wortkörper. Zürich: Diaphanes, 2020. 23.
11 Ebd.
12 Vgl.: Felstiner, John. Paul Celan. Eine Biographie. München: Beck, 1997. 25–46.
13 Auf seine Übersetzertätigkeit kann in diesem Kapitel nicht weiter eingegangen werden. Für
einen Überblick dazu vgl. die entsprechenden Artikel von Peter Großens, Barbara Wiedemann,

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 245



biografisches Lebensumfeld war stets multilingual geprägt: In seiner Geburtsstadt
Czernowitz in der Bukowina, die bis 1918 zu Österreich-Ungarn gehört hatte und
danach an Rumänien gefallen war, waren mindestens fünf Sprachen (Deutsch,
Rumänisch, Ukrainisch, Hebräisch, Jiddisch) beheimatet, zur Zeit der Habsburger
Monarchie hatte dabei das Deutsche eine kulturelle Vormachtstellung inne, nach
1918 wurde Rumänisch an den staatlichen Institutionen verpflichtend.¹⁴ Die spezi-
fische ostmitteleuropäisch-jüdische Herkunftskultur Celans wurde im Holocaust
vernichtet, auch seine Elternwurden ermordet. Celan überlebte und floh nach Ende
des Zweiten Weltkriegs vor der sowjetischen Okkupation Czernowitz‘ über Buka-
rest und Wien nach Paris. Hier ist sein Lebensumfeld wiederum vom Bilingualis-
mus des Französischen als Alltags- und des Deutschen als Schreibsprache geprägt.
Auch mit Blick auf seine breite Übersetzertätigkeit lässt sich auf jeden Fall sagen,
dass Celans Werk im Kontext steter intensiver Auseinandersetzung mit vielfältigen
anderssprachigen und -kulturellen Bezügen entstand.¹⁵ Abgesehen von dem halben
Jahr, das Celan 1947/48 inWien verbrachte, lebte er nicht in einer deutschsprachigen
Nation, auch wenn er sich im Zusammenhang mit seinen Lesereisen immer wieder

Patrick Difour, Florence Pennone, Jürgen Lehmann, Leonard Olschner, Markus May, Bernhard Bö-
schenstein in: Celan-Handbuch. Hg. May, Markus, Peter Großens, und Jürgen Lehmann. Stuttgart:
Metzler, 2012. 180–219.
14 Die soziolinguistische Situation in Czernowitz war von einer in Ost- und Mitteleuropa gerade in
der jüdischen Bevölkerung verbreiteten Mehrsprachigkeit geprägt, in der dem Deutschen als Bil-
dungssprache und überregionaler österreichischer Amtssprache ein hoher Stellenwert zukam, das
Hebräische als Sprache der Religion und der religiösen Erziehung aktiv gepflegt wurde (Celan be-
suchte bis zum Alter von dreizehn eine hebräische Schule) und auch das Jiddische weit verbreitet
war. Hinzu kamen linguistische Kontaktsituationen zu anderen ethnischen Gruppen vor Ort. Spe-
zifisch für Czernowitz ist, dass der jüdische Anteil an der gesamten Stadtbevölkerung mit über
dreißig Prozent sehr hoch war und die Juden unter den deutschsprachigen Czernowitzern die
Mehrheit bildeten, sodass sie in österreichischer Zeit hier zur führenden Schicht gehörten und die
Hauptvertreter der Deutschsprachigkeit vor Ort waren. Für die Generation Celans ist soziolingu-
istisch bestimmend, dass als Sprache an den staatlichen Institutionen, auch an allen staatlichen
Schulen, nach 1918 das Rumänische verpflichtend wird. Somit erwirbt diese Zwischenkriegsgene-
ration im Unterschied zu den Generationen davor umfassende Rumänischkenntnisse. Vgl. dazu:
Stiehler, Heinrich. „Der junge Celan und die Sprachen der Bukowina und Rumäniens“. An der Zeiten
Ränder. Czernowitz und die Bukowina. Geschichte, Literatur, Verfolgung, Exil. Hg. Cécile Cordon und
Helmut Kusdat. Wien: Theodor Kramer Gesell., 2002. 115– 128; Hirsch, Marianne, und Leo Spitzer.
Ghosts of Home. The Afterlife of Czernowitz in Jewish Memory. Berkeley: Univ. of California Press,
2010; Simon, Sherry. „German, Translation, and the World in Czernowitz“. Translation and World
Literature. Hg. Susan Bassnett. London: Routledge, 2018. 92– 106.
15 Vgl.: Ivanović, Christine. Das Gedicht im Geheimnis der Begegnung. Dichtung und Poetik Paul
Celans im Kontext seiner russischen Lektüren. Tübingen: Niemeyer, 1996; Fußl, Irene. ‚Geschenke an
Aufmerksame‘. Hebräische Intertextualität und mystische Weltauffassung in der Lyrik Paul Celans.
Tübingen: Niemeyer, 2008.

246 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



in Deutschland aufhielt.¹⁶ Celans Schreibsituation lässt sich mithin als ein sehr
spezifischer Fall eines Schreibens außerhalb des Territoriums einer Sprachge-
meinschaft beschreiben. In der ersten Hälfte seines Lebens agierte er dabei als
Angehöriger einer sprachlich-kulturellen Minderheit, als vornehmlich deutsch-
sprachiger Jude in Rumänien.¹⁷ In Paris versteht er sich selbst als verbannter
deutscher Dichter.¹⁸ Auch wenn Celan literaturhistorisch in der Regel nicht zu den
Exilautoren gerechnet wird,¹⁹ verbindet sich mit der Wahl des Pariser Lebensmit-
telpunktes eine Entscheidung für eine Schreibkonstellation, die, wie Christine Iva-
nović bemerkt hat, ein Moment der Ferne und Fremde aktiv konserviert.²⁰

Denn Celan hält trotz seiner multilingual geprägten Lebenskontexte und seiner
fließenden Kenntnis mehrerer Sprachen programmatisch an der deutschen Mut-
tersprache als Schreibsprache fest. Abgesehen von einer Handvoll zu Lebzeiten
nicht publizierter rumänischer Gedichte und Prosaentwürfe aus seiner Bukarester
Zeit,²¹ hat er keine literarischen Werke in anderen Sprachen verfasst. Seine
hochgradig affektive Bindung an das Deutsche wird spätestens seit Theo Buck mit
der Formel „Muttersprache – Mördersprache“²² belegt. Biografisch ist davon aus-
zugehen, dass das Deutsche bereits im mehrsprachigen Geflecht von Celans Kind-
heit einerseits kulturell mit sehr hohem ideellem Wert belegt, andererseits per-
sönlich stark affektiv besetzt war, insofern es eng an die Beziehung zu seiner Mutter
geknüpft war.²³ Celan dürfte das Deutsche im mehrsprachigen Czernowitz also
weniger als eine Muttersprache im Sinne LeoWeisgerbers erlebt haben, als einziges
Idiom einer Sprachgemeinschaft, der der Einzelne gezwungenermaßen und fast
absolut untergeordnet ist, denn als Muttersprache im älteren, sozusagen individu-
elleren Sinne, als einem von der Mutter bevorzugt vermitteltem Idiom, neben dem

16 Vgl. dazu: Emmerich, Wolfgang. Nahe Fremde. Paul Celan und die Deutschen. Göttingen: Wall-
stein, 2020.
17 Vgl.: Stiehler: „Celan“.
18 Celan, Paul. „Brief 24. An Max Rychner, Paris, 24.10.1948“. Ders. Briefe. 44–47, hier 46.
19 Vgl. Olschner, Leonard Moore. Im Abgrund der Zeit. Paul Celans Poetiksplitter. Göttingen: Van-
denhoeck&Ruprecht, 2007. 69–71.
20 „Ferne und Fremde war nur von Frankreich aus spürbar, ein Leben in einem deutschsprachigen
Land hätte die unbestreitbare Tatsache des Exils für Celan nur verwischt.“ (Ivanović: Gedicht, 75).
21 Vgl. dazu: Hainz, Martin A., und Daria Hainz. „In jeder Sprache sitzen andere Augen. Zum
schicksalhaft Einmaligen der Sprache und den rumänischen Texten aus Celans Frühwerk“. Vom
Glück sich anzustecken. Möglichkeiten und Risiken im Übersetzungsprozess. Hg. Ders. Wien: Prae-
sens, 2005. 65–85.
22 Buck, Theo. Muttersprache; Mördersprache. Celan-Studien. Aachen: Rimbaud, 1993.
23 Vgl.: Chalfen, Israel. Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend.Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979.
25–47; Felstiner: Celan, 25–47; Emmerich: Fremde, 12–40.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 247



aber selbstverständlich auch andere Sprachen präsent waren.²⁴ Auch vor diesem
Hintergrund ist das immer wieder thematisierte Trauma zu verstehen, dass gerade
diese eine, im mehrsprachigen Geflecht der Kindheit mit der Mutter wie mit Lite-
ratur und Kultur verbundene, deutsche Sprache gleichzeitig die Planungssprache
des Holocaust, die Nationalsprache der NS-Täter war. Bereits in seinem frühen
Gedicht „Nähe der Gräber“, 1944 noch in Czernowitz in Gedenken an seine er-
mordete Mutter verfasst, artikuliert Celan diesen Komplex und fragt, ob und wie
nun sich überhaupt in der deutschen Sprache der Toten gedenken lässt. Das Gedicht
endet mit den bekannten Versen: „Und duldest du, Mutter, wie einst, ach, daheim, /
den leisen, den deutschen, den schmerzlichen Reim?“²⁵ Der Paarreim daheim/Reim
ruft hier das intime Setting des Deutschen als einer eng mit der Mutter verbun-
denen Sprache des Zuhauses auf und evoziert zugleich die deutsche Dichtung als
einen vonMutter und Kind geteilten heimischen Raum. Indem Celan in dem Gedicht
die deutsche Volksliedstrophe aufgreift, ergibt sich überdies ein Bezug zur Ro-
mantik und ihren Kinderversen, die ihrerseits Ausdruck des neuen pädagogischen
Programms der Sprach- und Literaturvermittlung durch die Mütter zuhause sind.²⁶
Ist es vor dem Hintergrund dieser biografisch wie kulturell engen Verbindung der
deutschen Literatur zur Formung der Mutter-Kind-Beziehung angemessen, der von
Deutschen ermordeten jüdischen Mutter in diesem Idiom zu gedenken? Celan ar-
tikuliert diese Frage hier sehr direkt, richtet sie aber an eine Tote und weist sie so
als eine nicht zu beantwortende aus. Am Ende des Frühwerks ist, wie Vivian Liska
es formuliert hat, der gesamte Komplex romantisch-märchenhafter Bezüge „nun-
mehr von Tod und Trauer gezeichnet“²⁷. Damit verweist auch die „Frage nach der
mütterlichen Quelle der Muttersprache“²⁸, die Felstiner in „Nähe der Gräber“ ge-
stellt sieht, auf den Tod. Dieser Verkehrung eingedenk wird Celan das Deutsche als
Sprache der Dichtung beibehalten. Als Medium der Artikulation der Erinnerung
überlebt die Muttersprache also, so lässt sich „Nähe der Gräber“ auslegen, den Tod
der Mutter und die Zerstörung der Vorstellung von der deutschen Literatur als

24 Diese persönliche Dimension im Verhältnis Celans zum Deutschen zeigt sich auch darin, dass
lange nicht alle jüdischen Czernowitzer Schriftstellerinnen und Schriftsteller nach der Shoa dem
Deutschen eine ähnliche Bedeutung zumaßen. Verwiesen sei hier nur auf Aharon Appelfeld, der
Hebräisch, und ItzigManger, der Jiddisch schrieb, sowie Celans Jugendfreundin Ilana Shmueli, die in
ihren Erinnerungen einen sehr kritischen Blick auch auf das sprachliche Herkunftsmilieu wirft,
durch dessen Vielfalt an Sprachen sie sich in keiner sicher gefühlt habe (Shmueli, Ilana. Ein Kind aus
guter Familie. Czernowitz 1942– 1944. Aachen: Rimbaud, 2006).
25 Celan, Paul. „Nähe der Gräber“. Ders. Die Gedichte. Neue kommentierte Gesamtausgabe in einem
Band. Hg. u. komm. v. Barbara Wiedemann, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2018. 17.
26 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, 35–68.
27 Liska,Vivian. Die Nacht der Hymnen. Paul Celans Gedichte 1938– 1944. Bern: Peter Lang, 1993. 137.
28 Vgl. Felstiner: Celan, 49.

248 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



eines heimischen Ortes. Diese Zäsur bleibt ihr aber eingeschrieben. Die gereimte
Form gibt Celan nach 1944 weitgehend auf und damit diesen Teil der Sprache, der –

mit Kristeva gesprochen – einen Zugang zum mütterlich besetzten Semiotischen
stiftet. Wo er den Reim vereinzelt noch nutzt, wird er von der Dimension des
Heimischen in sein Gegenteil des Bedrohlich-Unheimlichen verkehrt sein.²⁹

Die Bedeutung der Muttersprache thematisiert Celan auch im wohl zu Beginn
der 1950er Jahre entstandenen Gedicht „Der Reisekamerad“ aus Mohn und Ge-
dächtnis. Hier wird in der ersten Strophe die Seele der Mutter als begleitende und
schützende Instanz des Reisenden aufgerufen: „Deiner Mutter Seele schwebt vor-
aus.“³⁰ In der zweiten Strophe wird dann explizit eine enge Verbindung von Mutter
und Wort vorgenommen und so auf den Komplex der Muttersprache angespielt. An
die Stelle der Seele der verstorbenen Mutter tritt das Wort, ihr Wort, und über-
nimmt die Rolle des Reisekameraden: „Dieses Wort ist deiner Mutter Mündel. /
DeinerMutter Mündel teilt dein Lager, Stein um Stein. / Deiner Mutter Mündel bückt
sich nach der Krume Lichts.“³¹ In der Forschung wird das Gedicht meist stark
biografisch als Ausdruck der Bedeutung von Celans Mutter für seine Dichtung ge-
lesen sowie als frühe Artikulation zentraler poetologischer Positionen: der Ver-
bindung von Andenken und Unterwegssein und der Begleitung des Dichters durch
die Muttersprache, die auch nach dem Tod der Mutter in Resten eine schützende
Funktion zu übernehmen vermag.³² In der Darstellung der Mutter als „Hüterin […]
des von ihr hervorgebrachten Wortes“³³ übergeht diese Deutung allerdings, dass
Celan in der Formulierung „Deiner Mutter Mündel“ eine kleine, aber bemerkens-
werte Verschiebung gegenüber dem Konzept der Muttersprache vornimmt. „Dieses
Wort ist deiner Mutter Mündel“ greift zwar zunächst die Vorstellung der direkt aus
dem Mund der Mutter zu ihrem Kind gelangenden Sprache, kurz: das romantische
Bild der Muttersprache, auf, insofern Mund und Mündel beide ihren etymologi-
schen Ursprung im althochdeutschen munt (Hand, Schutz) haben. Im Verlauf der
Geschichte aber entwickeln sie sich in ihrer Bedeutung auseinander.³⁴ Ebenso

29 Vgl.: Janz, Marlies. Vom Engagement absoluter Poesie. Zur Lyrik und Ästhetik Paul Celans.
Frankfurt/Main: Syndikat, 1974. 216. Die bekannteste Stelle dazu ist der einzige Reim in der „To-
desfuge“: „sein Auge ist blau / er trifft dich mit bleierner Kugel / er trifft dich genau“ (Celan: „Die
Todesfuge“. Ders. Gedichte. 46–47, hier 47).
30 Celan: „Der Reisekamerad“. Ders. Gedichte, 54.
31 Ebd.
32 Vgl. Seng, Joachim. „Mohn und Gedächtnis“. Celan-Handbuch, 54–63, hier 60.
33 Felstiner: Celan, 96.
34 Vgl.: „Mund“. Kluge. Etymologisches Wörterbuch des Deutschen (1993). Digitalisierte und von
Wolfgang Pfeifer überarbeitete Version im Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache. https://
www.dwds.de/d/wb-etymwb. (13. Januar 2021).

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 249



verschiebt Celan in seinem Gebrauch von Mündel durch den Rückgriff auf eine
ältere Sprachschicht das eindeutige Bild des Wortes als direkter Abkömmling aus
demMund der Mutter. Das Mündel ist nun „dem schutze eines anderen befohlen“³⁵.
Das heißt, es handelt sich um einen Schutzbefohlenen, in der Regel ein Kind, das
verwaist ist und deshalb unter Vormundschaft gestellt werden musste. Das Ver-
hältnis zwischen Mündel und Vormund wird mithin gerade nicht durch die biolo-
gische Elternschaft bestimmt, in Absenz der Eltern übernimmt ein Anderer diese
Rolle. „Dieses Wort ist deiner Mutter Mündel“ kann demzufolge so gelesen werden,
dass es sich um ein Wort handelt, das unter den Schutz der Mutter gestellt wird,
gleichzeitig allerdings aber bereits von anderer Herkunft ist. Das Gedicht setzt
mithin gerade nicht ein herkömmliches Verständnis von Muttersprache ins Bild.
Vielmehr muss es im Sinne von Jacques Derridas Theorie der Einsprachigkeit des
Anderen verstanden werden. Ausgehend von seiner biografischen Erfahrung als
francophoner maghrebinischer Jude dekonstruiert Derrida die Größe des Mono-
lingualismus‘ und der Muttersprache, indem er aufweist, dass die eigene Sprache
immer auch die des anderen ist und daher weder ein „reines Idiom“ sein noch
einem restlos gehören kann.³⁶ „Der Reisekamerad“ artikuliert ebendiese Erkennt-
nis, dass auch die eigene Sprache „[niemals] die meinige sein“ kann und „[niemals]
[…] in Wahrheit die meinige [war].“³⁷ Celan spricht in dem Gedicht gewissermaßen
von seiner Sprache, indem er sie „gleichzeitig in dieser Sprache selbst als die Sprache
des Anderen darstell[t].“³⁸ Im Wort als „Reisekamerad“ findet sich dabei auch ein
Bild für eine grundsätzlich und immer schon von der Fortbewegung bestimmte
Sprache bzw. écriture. So gelesen muss das Gedicht zwar als poetologischer Hinweis
auf eine sehr enge Bindung des dichterischen Wortes an die Mutter verstanden
werden, gleichzeitig ist darin aber mit ausgedrückt, dass es nicht als ihr direkter
organischer Abkömmling verstanden wird, sondern als ein bereits von anderen
Herkommendes und von ihr Angenommenes, das, wie der Titel impliziert, auch
weiterreist. Im Bild des Wortes als Mündel und Reisekamerad wird mithin die
Bewegung der Sprache zwischen Ich und Du betont, oder, um nochmals Derrida zu
zitieren, die Sprache als etwas gesehen, das „einem vom anderen her wiederkehrt,
vom anderen bewahrt wird. Sie ist vom anderen gekommen, beim anderen ge-

35 „Mündel“. Grimm, Jacob, und Wilhelm Grimm. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm
Version 05–04. https://dwb.uni-trier.de/de/. (3. Dezember 2020).
36 Vgl.: „Man spricht immer nur eine einzige Sprache – oder vielmehr ein einziges Idiom. / Man
spricht niemals eine einzige Sprache – oder vielmehr, es gibt kein reines Idiom.“ (Derrida: Ein-
sprachigkeit, 21). Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit diesem Text vgl. Theorieteil dieser
Studie.
37 Ebd., 12.
38 Ebd., 40. [Kursiv im Original].

250 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache

https://dwb.uni-trier.de/de/


blieben und zum anderen zurückgekehrt.“³⁹ Bezogen auf Celans biografisch-histo-
rische Schreibkontexte lässt sich „Der Reisekamerad“ so interpretieren, dass das
(deutsche) Wort nicht Besitz der Sprecherinstanz ist, sondern sie nur begleitet als
das Mündel der totenMutter. Letztere hatte es bereits ihrerseits einmal von anderen
angenommen (von ihren Eltern oder, bezogen auf die Czernowitzer Jüdinnen, we-
sentlich auch aus der Lektüre des deutschen Literaturkanons). Nach dem Tod der
Mutter ist das Mündel nun sozusagen doppelt verwaist. Celan übt hier eine ähnlich
deutliche Kritik am organischen Verständnis von Muttersprache wie Franz Kafka,
der in seiner Reflexion über die Unmöglichkeit (deutsch) zu schreiben in einem
Brief an Max Brod das von der Prager jüdisch-deutschen Literatur gestaltete deut-
scheWort mit einem aus der Wiege gestohlenen Kind vergleicht.⁴⁰Wie Kafka betont
auch Celan den Aspekt der Trennung von der Herkunft und den des Transitori-
schen, wobei seine Bildlichkeit dafür nach der Shoa weit weniger ironisch als jene
Kafkas ausfällt. Das deutsche Wort wurde nicht aus der Wiege gestohlen, vielmehr
hat die jüdische Mutter es einst als Schützling angenommen und nach deren Er-
mordung folgt es dem Sohn in die Exilierung. Das mit Station über die Mutter auf die
Sprecherinstanz gekommene Wort ist mithin ein Wanderwort im Sinne dieser
Studie. Sprache wird darin von der Idee einer körperlich-genealogischen Bindung
an Mutter und nationales Territorium gelöst. Sie ist expatriiert, wie Derrida es
nennt,⁴¹ und dies in einem umfassenden Sinne, der neben dem kulturhistorischen
Kontext auch zeichentheoretisch greift. So wird in der für „Der Reisekamerad“
zentralen metonymischen Verschiebung von Mutter Mund zu Mutter Mündel das
Wort auch aus der Fixierung an eine bestimmte Bedeutung in der symbolischen
Ordnung entlassen. Es wird seine Fähigkeit gezeigt, sich von festen Signifikatsbe-
zügen zu lösen und in der Signifikantenkette über Metonymien und Paranomasien
zu wandern.⁴² Eben hierin besteht, wie im Folgenden deutlich werden wird, auch
philologisch die Brücke, über die sich der Komplex der Muttersprache in Celans
Werk mit dem der Mehrsprachigkeit verbinden lässt.

39 Ebd., 69.
40 Vgl.: „also war es eine von allen Seiten unmögliche Literatur, eine Zigeunerliteratur, die das
deutsche Kind aus der Wiege gestohlen und in großer Eile irgendwie zugerichtet hatte, weil doch
irgendjemand auf dem Seil tanzen muß. (Aber es war ja nicht einmal das deutsche Kind, es war
nichts, man sagte bloß, es tanze jemand)“. (Kafka, Franz. „Brief an Max Brod“. Ders. Gesammelte
Werke. Briefe. Bd. 8, hg.v. Max Brod. Frankfurt/Main: Fischer, 1974, 337).
41 Derrida: Grammatologie, 70.
42 Vgl. dazu: Hamacher, Werner. „Die Sekunde der Inversion. Bewegungen einer Figur durch Celans
Gedichte“. Paul Celan. Hg. Werner Hamacher und Winfried Menninghaus. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1988. 81– 126.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 251



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache und
zur Mehrsprachigkeit in Briefen, Bremer Rede und
Umfrage der Librairie Flinker

Celans Selbstaussagen zur Bedeutung von Muttersprache und Mehrsprachigkeit für
sein Werk sind sehr verdichtet und mit anderen poetologischen Reflexionen ver-
schränkt. Einen das Thema ausführlich darstellenden Text, wie ihn die in dieser
Studie behandelten Exilschriftstellerinnen und -schriftstellern sowie zeitgenössi-
schen mehrsprachigen Autorinnen und Autoren verfasst haben, gibt es von Celan so
nicht. Um die auch in der Forschung oft eher allgemein verhandelte Frage zum
Verhältnis von Deutsch und Mehrsprachigkeit bei Celan konkretisieren zu können,
gilt es deshalb im Folgenden Celans verstreute Positionierungen bezüglich des
Deutschen als Sprache seiner Dichtung und Reflexion seiner Mehrsprachigkeit zu
untersuchen.

Frühe Briefe

Eine erste Reflexion der deutschen Schreibsprache findet sich bereits in den frühen
Briefen (1948– 1952) und im Kontext seiner Etablierung als Lyriker in der
deutschsprachigen Literaturszene. So im Brief an Max Rychner in Zürich, den Celan
am 3.11.1946 aus Bukarest schickt. Er dankt dem bekannten Schweizer Literatur-
kritiker darin ausführlich für dessen positive Reaktion auf die ihm durch Celans
Bukarester Förderer Magul-Sperber zugesandte Gedichtauswahl. Dabei enthält der
Brief Ansätze poetologischer Reflexionen zur historisch-biografischen Konstellation
von Celans Schreiben, die bereits auf die ein Jahrzehnt später verfasste „Bremer
Rede“ vorausweisen.

Aber etwas muß ich doch noch hinzufügen, beklommenen Herzens, und in diesem Augenblick
rede ichwohl aus dem Dunkel, das mich auch mit Raubtierfängen zu umkrallen wußte: ich will
Ihnen sagen, wie schwer es ist als Jude Gedichte in deutscher Sprache zu schreiben. Wenn
meine Gedichte erscheinen, kommen sie wohl auch nach Deutschland und – lassen Sie mich
das Entsetzliche sagen – die Hand, die mein Buch aufschlägt, hat vielleicht die Hand dessen
gedrückt, der der Mörder meiner Mutter war… Und es könnte noch furchtbarer kommen…
Abermein Schicksal ist dieses: deutsche Gedichte schreiben zumüssen.Und ist die Poesie mein
Schicksal – und hier danke ich Ihnen wieder, daß sie es bejahen – so bin ich froh, Anlaß zu
Ihrem schönen Gleichnis vom aufgesprengten Bannkreis zu sein undmir sagen zu können, daß

252 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



jenes andere Deutschland fortlebt, daß wenigstens das von den ‚deux Allemagnes‘ seinen
(traurigen) Sinn nicht verloren hat.⁴³

Wie BarbaraWiedemann hervorgehoben hat, schreibt Celan stets mit erkennbarem
Adressatenbezug. Adressatinnen und Adressaten beeinflussen den Stil des Briefes
undwelche Thematik wie angesprochenwird. In dieserWeise haben durchaus auch
Celans Briefe Teil an seinem poetologischen Konzept des Dialogischen. Auch in dem
Brief an Rychner spielt eine Rolle, dass der jüdische Dichter deutscher Mutter-
sprache aus Bukarest nach Zürich schreibt und somit in ein Land, in dem Deutsch
zwar Landessprache ist, das aber von Krieg und Nationalsozialismus verschont
blieb. Dies erlaubt es Celan hier, seine Schwierigkeit, als Jude nach der Shoa Deutsch
zu schreiben, unmissverständlich zu benennen und auch seine diesbezügliche Sorge
bezüglich der Adressaten anzusprechen.⁴⁴ Die Sprache wird die Gedichte auch nach
Deutschland bringen, wo sie allerdings buchstäblich in die Hände der Mörder fallen
können.⁴⁵ Das Deutsche, das lässt sich schon aus dieser Briefstelle schließen, er-
möglicht die gewünschte Begegnung mit Deutschland ebenso wie es sich ihr als
einer gefürchteten ausliefert.⁴⁶ In diesem Sinne bezeichnet Celan hier nicht allein
die Poesie, sondern explizit die deutsche Poesie als sein Schicksal. In diesem frühen
Dokument wird dabei allerdings noch an die Idee von zwei verschiedenen
Deutschlands angeschlossen, die zeitgenössisch auch in der Exilliteratur diskutiert
wird. Dabei geht es, kurz gefasst, um die Frage, ob der Nationalsozialismus die
gesamte deutsche Tradition und Kultur erfassen und desavouieren konnte oder ob
nicht ein ‚anderes Deutschland‘, meist identifiziert mit der deutschen Klassik, deren
Humanismus und kosmopolitischem Gedankengut, fortleben konnte, an das dann
nach dem Krieg auch wieder angeschlossen werden konnte. Gegenüber Rychner
hält es Celan für möglich, dass dieses ‚andere Deutschland‘ in seiner Dichtung und
ihrer Publikation fortlebt. Gleichzeitig ist bemerkenswert, dass Celan anstelle eines
Verweises auf die zeitgenössisch deutschen Diskussionen des Themas den franzö-

43 Celan: „Brief 13. An Max Rychner, Bukarest, 3.11.1946“. Ders. Briefe. 25–27, hier 27.
44 Wiedemann, Barbara.: „Paul Celan. Ein Leben in Briefen“. Celan. Briefe. 897–920, hier 917.
45 Celan wird diese Wendung später in seinem Gedicht „Wolfsbohne“ wiederaufgreifen, das 1959
unter dem Eindruck der vernichtenden Rezension von Günter Blöcker entstand. Hier heißt es:
„Mutter, wessen / Hand hab ich gedrückt, / da ich mit deinen / Worten ging nach / Deutschland?“
(Celan: „Wolfsbohne“. Ders. Gedichte. 419–421, hier 420). Indem Celan in dem Gedicht die publi-
zistischen Diffamierungen seines Werkes auch als Angriff auf die Toten versteht, derer damit ge-
dacht werden soll, scheint sich jene im Brief an Rychner formulierte Furcht bewahrheitet zu haben,
dass die Mutter über die deutschen Gedichte erneut den Mördern ausgeliefert ist: „Gestern kam
einer von ihnen und / tötete dich / zum andern mal in / meinem Gedicht.“ (Ebd.)
46 Zu Celans schwierigem Verhältnis zu Nachkriegsdeutschland vgl. umfassend: Emmerich:
Fremde.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 253



sischen Ausdruck von den „deux Allemagnes“ benutzt. Dieser wurde bereits 1871
von Elme Marie Caro in seiner Abhandlung „Les deux Allemagnes. Madame de Staël
et Henri Heine“ geprägt und findet seitdem in der französischen Diskussion Ver-
wendung, um die entgegengesetzten Sichtweisen auf Deutschland als kriegerische
Nation und Land der Philosophie und Dichtung in unterschiedlichen historischen
Konstellationen zu bezeichnen.⁴⁷ An dieser Stelle zeigt das französische Zitat, dass
sich Celan nicht als direkter Protagonist der Diskussion über das ‚andere
Deutschland‘ unter Exilierten und anderen Deutschen betrachtet, sondern einen
transkulturell – oder vielmehr translational – vermittelten Blick einnimmt, der
ironisch-distanzierend wirkt. Eine ähnlich distanzierende Sicht auf das Deutsche
und die eigene Position in Bezug auf diese Sprache findet sichwenig später in einem
rumänischen Brief Celans aus Wien an Petre Solomon in Bukarest. Das vom 12.3.
1948 datierte Schreiben an den rumänisch-jüdischen Dichter, Übersetzer und
Freund, auf dessen Anregung Celan in Burkarest auch rumänische Gedichte ver-
fasst hatte,⁴⁸ ist unterzeichnet mit „Al tău sincer prieten şi trist poet de limbă teu-
tonă Paul“ („Dein aufrichtiger Freund und trauriger Dichter teutonischer Sprache
Paul“).⁴⁹ Indem Celan „teutonisch“ statt „deutsch“, („teutonă“ anstelle von „ger-
mana“), setzt, wird wiederum eine ironische Distanzierung markiert und vielleicht
auch auf eine Befremdlichkeit von Seiten des Adressaten darüber angespielt, dass
sich Celan nach der gemeinsamen Zeit in Bukarest, die für beide mit einer Aus-
einandersetzung mit dem Surrealismus und wortspielerischen rumänischen Dich-
tungen verbunden war,⁵⁰ nun für das Deutsche in all seiner historischen Proble-
matik entschieden hat.

Die Briefe zeigen, dass Celan sein Selbstverständnis als deutscher Dichter be-
reits zu Beginn seines Schaffens intensiv reflektierte. Dabei ist es bemerkenswert,
dass er die eigene Position durch das Prisma einer anderen Sprache hindurch be-
nennt. Klar artikuliert er Rychner gegenüber die enormen Schwierigkeiten, mit
denen er das Schreiben auf Deutsch für sich als Juden verbunden sieht. Aus dem
Brief an Solomon lässt sich zudem herauslesen, dass ihm bewusst ist, dass diese
Entscheidung aus Perspektive eines mehrsprachigen jüdisch-osteuropäischen
Kontextes, zu dem auch Solomon gehört, möglicherweise befremdlich wirkte.

Vor allem aber ist seine Deutschsprachigkeit offenbar dem nachkriegsdeut-
schen Literaturbetrieb gegenüber nicht selbstverständlich. Ausgerechnet Rychner,
dem Celan die Gründe und Schwierigkeiten seiner deutschen Dichtung in zitiertem

47 Vgl. dazu: Gödde-Baumanns, Beate. „L’idée de deux Allemagnes dans la historiographie fran-
çaise“. Francia 12 (1984): 609–619.
48 Vgl. Chalfen: Celan, 1979, 148.
49 Celan: „Brief 17. An Petre Solomon, Wien, 12. 3.1948“. Ders. Briefe. 32–36, hier 34 bzw. 36.
50 Vgl. Chalfen: Celan, 148.

254 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Brief so ausführlich dargelegt hatte, versieht die Publikation einer Auswahl von
Celans Gedichten in der Zürcher Tat vom 7.2.1948 mit einer fehlerhaften Anmer-
kung zu Celans sprachlich-kulturellem Hintergrund:

Paul Celan ist ein junger Rumäne, der, in einemDorf rumänischer Sprache aufwachsend, durch
merkwürdige Fügung Deutsch erlernt hat und in unsere Dichtung hineingezogen wurde. Auf
eigene, auffallend schöne Weise hat er seine Stimme in ihrem Chor erhoben, in dem ur-
sprünglich fremden Element wiedergeboren als ein Dichter. Der Fall ist einzigartig und ver-
dient nicht nur unser Erstaunen, sondern den inneren Anteil derer, die für die Wunder der
Sprache aufgeschlossen sind. Ein Band Gedichte von Paul Celan liegt im Manuskript vor. Er ist
wie ein Geschenk an unsere Literatur.⁵¹

Offensichtlich hat sich der einflussreiche Schweizer Literaturkritiker hier seinen
eigenen Reim auf die ihm aus Bukarest zugeschickten Gedichte eines unbekannten
jungen Lyrikers aus einem Ort namens Czernowitz gemacht. Dieser entspricht
weitgehend der Logik nationalsprachlicher bzw. –kultureller Ordnung, mit dem
plurikulturellen und mehrsprachigen osteuropäischen Herkunftskontext Celans
scheint Rychner nicht vertraut gewesen zu sein. Symptomatischerweise ist es nun
gerade in einem der ersten Kontakte mit dem deutschsprachigen Literaturbetrieb,
dass sich der Gebrauch des Deutschen für Celan als erklärungsbedürftig erweist.
Rychner ist mit der plurikulturellen und mehrsprachigen osteuropäischen Topo-
graphie offenbar gänzlich unvertraut und kommt aus der Position eines Angehö-
rigen der deutschsprachigen Mehrheitsgesellschaft nicht auf die Idee, dass Celan
das Deutsche als Minderheitensprache (aber gleichwohl als Muttersprache) spre-
chen könnte.⁵² Dass er Celan allerdings nicht, wie dieser es ihm gegenüber so un-
missverständlich getan hatte, als nach dem Holocaust deutsch schreibenden Juden
vorstellt, sondern lieber als exotischen jungen Sprachwechsler präsentiert, könnte
auch literaturpolitische Gründe haben. Möglicherweise schien Rychner diese Her-
kunftserzählung besser dazu geeignet, einen Verlag für Celan zu finden, passt sie
doch gut zur Forderung nach einem auch literarischen ‚Neuanfang‘ und nach neuen
Stimmen nach 1945. Celan selbst verwendet im nächsten Brief an Rychner, nun von
Paris aus, erneut einige Mühe darauf, diesem seinen Herkunftskontext, die Erfah-
rungen von Verfolgung und Flucht und die daraus resultierende komplexe Stellung
zum Deutschen auseinanderzusetzen: „Ich habe nicht, wie Sie, verehrter Herr

51 Die Tat, 7. 2.1948, 13. Jg. Nr. 37, S. 11. <e-newspaperarchives.ch> (15. Juli 2020).
52 Dies legt auch ein Brief Rychners vom 24. 2.1948 an Celan nahe, in dem er den nun in Wien
lebenden Dichter fragt: „Sind Sie zum erstenmal auf deutschem Sprachgebiet? Wie lernten Sie
überhaupt Deutsch? Das interessiert mich höchlich“ („Max Rychner an Paul Celan“. Ders. Bei mir
laufen die Fäden zusammen. Literarische Aufsätze, Kritiken, Briefe. Hg. v. Roman Bucheli. Göttingen:
Wallstein, 1998. 316).

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 255



Doktor, denken, deutsch gelernt – Deutsch ist meine Muttersprache, und doch
mußte ich deutsche Gedichte als ein Verbannter schreiben.“⁵³ Mit Blick auf Derridas
Theorie der Einsprachigkeit des Anderen lässt sich in der Korrespondenz mit Ry-
chner ein Moment festmachen, in dem er gerade in der Begegnung mit der
deutschsprachigen Mehrheit feststellen muss, dass er in seiner Muttersprache als
ein anderer schreibt, außerhalb des Terrains einer Sprachgemeinschaft und als
Einzelner. In dieser poetologisch zentralen Formulierung des Schreibens in der
Muttersprache aber als Verbannter, deutet sich zudem an, wie Celan den Begriff der
Muttersprache verwendet. Es ist weniger im Sinne der bis weit in die Nachkriegszeit
hinein einflussreichen Muttersprachtheorie Leo Weisgerbers, in der die Mutter-
sprache als kollektives Medium einer nationalen Gemeinschaft verstanden wird,
der der Einzelne vollkommen ein- und untergeordnet ist.⁵⁴ Vielmehr scheint Celan
ihn in einem älteren, vormodernen und vornationalen Sinn zu verwenden.⁵⁵ Ent-
sprechend schließt die deutsche Muttersprache eine mehrkulturelle Prägung nicht
aus, wie Celan gegenüber Rychner formuliert: „ich weiß, wieviel ich den Kulturen,
durch die ich gehen mußte, verdanke“⁵⁶. Formuliert wird hier mithin ein poetolo-
gisches Selbstverständnis, das die deutsche Poesie als Schicksal begreift, gleichzeitig
aber miteinschließt, dass das Deutsche aus der individuellen Position und der his-
torischen Erfahrung der Verfolgung und Verbannung ebenso wie der der trans-
kulturellen und -lingualen Verzweigungen herausgeschrieben wird. Ähnlich for-
muliert Celan 1954 Hans Bender gegenüber: „Die Lebensumstände, das Leben im
fremden Sprachbereich haben es mit sich gebracht, dass ich mit meiner Sprache
viel bewusster umgehe als früher“⁵⁷. Aus dem gleichen Jahr stammt das Radio-In-
terview mit Karl Schwedhelm, in dem Celan seine deutsche Muttersprachlichkeit
betont und mit Bezug auf sein Leben in Paris davon spricht, dass er das Deutsche in
der fremdsprachigen Umgebung immer wieder sichern müsse, sich aber aus dem
Gegenüber von Deutsch und Französisch auch eine Vertiefung des Sprachgefühls
ergebe.⁵⁸

Hier erwähnt also auch Celan – wenn auch denkbar knapp und in Paratexten –

den in der Zweitspracherwerbsforschung nachgewiesenen ‚Nebeneffekt‘ von
Mehrsprachigkeit, der in der erhöhten Sensibilität für wörtliche Formulierungen,

53 „Brief 24. An Max Rychner, Paris, 24.10.1948“. Ders. Briefe. 44–47, hier 46.
54 Vgl.: Weisgerber: „Muttersprache“.
55 Zum begriffsgeschichtlichen Wandel von Muttersprache vgl.: Ahlzweig: Muttersprache.
56 Celan: „Brief 24“. Ders. Briefe, 46.
57 Celan: „An Hans Bender, Paris, 18.11.1954“. Ders. Briefe, 178.
58 Interview mit Karl Schwedhelm (1954), in: Celan, Paul. ‚Mikrolithen sinds, Steinchen. Die Prosa
aus dem Nachlaß. Kritische Ausgabe. Hg. u. komm. v. Barbara Wiedemann und Bertrand Badiou.
Frankfurt/Main: Suhrkamp. 188– 193, hier 189.

256 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



auch in der Erstsprache, besteht und der in der Gegenwart von mehrsprachigen
Autorinnen und Autoren aktiv genutzt wird.⁵⁹ Es bleiben allerdings rare Aussagen
zur poetologischen Bedeutung transkultureller und -lingualer Erfahrung, die zumal
im Interview mit Schwedhelm eher heruntergespielt werden. Im Unterschied zu
den in dieser Studie besprochenen poetologischen Reflexionen von Exilautorinnen
und -autoren oder gar Schriftstellerinnen und Schriftstellern der Gegenwart, the-
matisiert Celan seine vielfältigen Sprachkenntnisse kaum explizit als Source lite-
rarischer Produktion, wie auch gerade in der „Bremer Rede“ auffällt.

Bremer Rede

1958 verfasst Celan anlässlich der Verleihung des Literaturpreises der Stadt Bremen
die berühmte poetologische Reflexion seiner Dichtung und ihrer Sprache vor dem
Hintergrund seines biografisch-kulturellen Herkunftskontextes und der Shoa. In
der „Bremer Rede“ verschränkt Celan Sprachkritik aufs Engste mit der historischen
und biografischen Erfahrung und lässt so, wie Ulrich Wergin es formuliert hat, „an
dem historischen Index, den das Sprachproblem für ihn trägt, keinen Zweifel“⁶⁰.
Unmittelbar ersichtlich wird dies im viel zitierten Mittelteil der Rede, in dem Celan
die vernichtende Verlusterfahrung durch die Shoa und die damit verbundene
fundamentale Sprachkrise anspricht. Die Bremer Rede gilt deshalb als der Ort, wo
Celan sein Verhältnis zum Deutschen in der Spannung von Muttersprache und
Mördersprache diskutiert.⁶¹ Wenn dieser Text hier erneut aufgegriffen wird, dann
um der Frage nachzugehen, in welcher Weise Celan darin auf das Deutsche refe-
riert, wie er das Verhältnis von National- und Muttersprache zur Sprache über-
haupt sieht, wie sich seine Ausführungen vor dem Hintergrund herrschender Na-
tional- und Muttersprachkonzepte lesen, bzw. welche Ähnlichkeiten und
Unterschiede sich daraus zu den im Rahmen dieser Studie diskutierten Entwürfen
einer transkulturellen bzw. -lingualen Öffnung des Deutschen erkennen lassen.

59 Vgl. Hein-Khatib: Mehrsprachigkeit.
60 Wergin, Ulrich. „Sprache und Zeitlichkeit bei Derrida, Celan und Nietzsche“. Die Zeitlichkeit des
Ethos. Poetologische Aspekte im Schreiben Paul Celans. Hg. Ulrich Wergin und Martin Jörg Schäfer.
Würzburg: Königshausen&Neumann, 2003. 31–81, hier 31.
61 Vgl.: „Dieses Sprechen der unverlorenen Sprachewird sich in der Rede von Bremen jedoch selbst
zum Problem: Sie ist auch die Sprache der Verluste: Ebendiese Sprache konnte zur Planung, zum
Beschluss und zur Ausführung des Massenmordes […] funktionalisiert werden“ (Schäfer, Martin
Jörg. Schmerz zum Mitsein. Zur Relektüre Celans und Heideggers durch Philippe Lacoue-Labarth und
Jean-Luc Nancy. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2003).

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 257



An der „Bremer Rede“ fällt auf, dass auf historisches Geschehen, biografische
Erfahrung und geografische Lagen lediglich angespielt wird. Auch das Deutsche
wird – mit einer noch zu besprechenden Ausnahme – nicht direkt benannt. Im
Unterschied dazu hat Celan in seiner kurz vor der Rede verfassten Antwort auf eine
Umfrage der Librairie Martin Flinker Paris seine Dichtung im konkreten zeitlichen
und sprachlichen Kontext verortet. Er argumentiert hier, dass die deutsche Lyrik
nach dem Nationalsozialismus andereWege gehe als die französische: „Düsteres im
Gedächtnis, Fragwürdigstes um sich her, kann sie, bei aller Vergegenwärtigung der
Tradition, in der sie steht, nicht mehr die Sprache sprechen, die manches geneigte
Ohr immer noch von ihr zu erwarten scheint.“⁶² Ähnlich wie Klaus Mann in dem zu
Beginn des Kapitels angeführten Zitat sieht auch Celan hier vor allem das Deutsche
nach dem Nationalsozialismus als beschädigte Sprache, die ihre Verstrickung in die
deutschen Verbrechen unweigerlich im Gedächtnis behalten muss. Für die deutsche
Lyrik der Gegenwart stelle sich deshalb die Herausforderung, sich von der tradi-
tionellen Sprache abzuwenden. Sie sei deshalb „nüchterner, faktischer geworden“,
spricht eine „‚grauere‘ Sprache“⁶³. Demgegenüber wird zu Beginn der „Bremer
Rede“ diese Ausgangssituation der deutschen Lyrik nach der Shoa weniger be-
schrieben als in denWorten selbst aufgespürt: „Denken und Danken sind in unserer
Sprache Worte ein und desselben Ursprungs. Wer ihrem Sinn folgt, begibt sich in
den Bedeutungsbereich von: ‚gedenken‘, ‚eingedenk sein‘, ‚Andenken‘, ‚Andacht‘.“⁶⁴
Neben der Einführung des Gedenkens als Fixpunkt von Denken und Danken steht
hier die geradezu emphatische Betonung des Mediums, in dem diese Akte statt-
finden, als „unsere Sprache“. Dies kann als Verweis auf eine gemeinsame Sprache
von Dichter und Publikum (langue) gelesen werden oder auch auf die Sprache als
übergreifendes menschliches Artikulationsmedium (langage). Der hervorgehobene
Zusammenhang zwischen denWortlauten „denken“, „danken“ und „gedenken“ legt
allerdings nahe, dass mit „unserer Sprache“ auf eine bestimmte langue, nämlich auf
das Deutsche, rekurriert wird. In Vergleich zu Celans Formulierung in der Flinker-
Umfrage, die deutsche Lyrik habe „Düsteres im Gedächtnis“, lässt sich konstatieren,
dass in Bremen die Forderung des Gedenkens noch eindringlicher gestellt wird,
indem sie nicht allein historisch begründet, sondern als in der deutschen Sprache

62 Celan, Paul. „Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker“ (1958). Ders. Prosa I. Historisch-
kritische Ausgabe. Bd. 15/1, hg.v. Andreas Lohr und Heimo Schmull. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2014.
77.
63 Ebd.
64 Celan: „Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt
Bremen“ (1958). Ders. Prosa I. 23–25, hier 23 [h.v.m]. Mit dem Zusammenhang von „denken“ und
„danken“ wie „gedenken“ referiert Celan auf Heidegger, worauf hier nicht näher eingegangen
werden kann (Vgl. dazu: Olschner: Abgrund, 75).

258 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



selbst angelegt ausgewiesen wird. Es ist davon auszugehen, dass auch hier der
Adressatenbezug eine entscheidende Rolle spielt: Für die Librairie Flinker, exter-
ritoriales Zentrum deutscher Literatur in Paris, nimmt Celan die Position des dis-
tanzierten Beobachters ein und vergleicht die deutsche mit der französischen Lyrik.
In Bremen hingegen argumentiert er als deutscher Muttersprachler vor deutschem
Publikum gleichsam aus dem Deutschen selbst heraus. Die emotionale Formulie-
rung „unsere Sprache“ anstelle einer sachlich-konkreten wie „im Deutschen“, lässt
sich auch als in der Logik des Muttersprachkonzeptes lesen, demzufolge Sprache
gleich Muttersprache ist. Angesichts der besprochenen Spannungen und Ambiva-
lenzen zwischen dem überlebenden jüdischen Dichter und seinem bundesdeut-
schen Publikum, muss diese Formulierung allerdings als ein gezielter Akt der
Selbstbehauptung gegenüber einem Literaturbetrieb gelesen werden, in dem Celan
immer wieder kränkenden Irritationen über seine sprachliche Zugehörigkeit aus-
gesetzt war und sich genötigt sah, seine Deutschsprachigkeit zu erklären oder gar
rechtfertigen zu müssen. Leonard Olschner und John Felstiner haben hervorge-
hoben, dass Celan mit derWendung „unsere Sprache“ dem Publikum in Erinnerung
rufe, dass auch es als Mehrheit seine Nationalsprache nicht vollkommen besitze,
sondern mit ihm teile und immer schon mit anderen deutschsprachigen Minder-
heiten außerhalb des nationalen Territoriums geteilt habe, konkret mit den er-
mordeten und vertriebenen Juden der Bukowina.⁶⁵ In diesem Kontext von „unserer
Sprache“ zu sprechen, für die noch dazu der Zusammenhang von Denken, Danken
und Gedenken zentral sein soll, deuten Olschner und Felstiner zudem als „bittere
Ironie“ gegenüber den westdeutschen Bildungsvertretern und der Politik des Ver-
gessens in Adenauer-Deutschland.⁶⁶ Mag zutreffen, dass die Formulierung zu Be-
ginn der Rede eine Provokation ist, so gilt mit Blick auf die gesamte Rede aber auch,
dass Celan zugleich seinem Publikum ein Angebot macht: Sich aus einer Haltung des
Gedenkens heraus, die bereits von der linguistischen Grundlage des Deutschen
heraus angeboten wird, eine gemeinsame Sprache als Medium des Dialoges zu er-
arbeiten. Mit anderen Worten könnte das Deutsche dann „unsere Sprache“ sein
oder werden, wenn der darin als eine Art schwaches Moment im Sinne Benjamins
angelegten Verbindung von Denken und Gedenken gefolgt wird.

Im Sinne einer solchen Spracharbeit als Akt des Gedenkens thematisiert Celan
in der Rede zunächst seine Herkunft. Die Skizze der „Landschaft, aus der ich zu
Ihnen komme“⁶⁷ fällt bekanntlich knapp aus. Obwohl Celan davon ausgeht, dass
diese seinem Publikum weitgehend unbekannt sein dürfte, verzichtet er auf ihre

65 Ebd., 76; Felstiner: Celan, 157– 158.
66 Ebd.
67 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 259



genauere Beschreibung und nähere historisch-geografische Verortung. Stattdessen
wird der Herkunftsort, wie bereits Winfried Menninghaus ausgeführt hat, zum li-
terarischen Topos.⁶⁸ Als „Gegend, in der Menschen und Bücher lebten“, werden
Czernowitz und die Bukowina mit ihren wechselnden staatlichen Zugehörigkeiten
und ihrer mehrsprachigen und -nationalen Bevölkerung zu einer zerstörten Pro-
vinz der Literatur im doppelten Sinne: einer Gegend, die immer schon vornehmlich
literarisch geprägt gewesen sei, über die Literatur Kontakt zur Welt unterhalten
habe und nach den Verheerungen durch Zweiten Weltkrieg und Shoa nun nur noch
in der Literatur existiere. An einer historisch-geographisch differenzierten Dar-
stellung seines Herkunftsraumes, wie Celan sie in den Briefen an Rychner unter-
nahm, ist dem Dichter aber in Bremen nicht gelegen. Der Ort des Herkommens
wird, wie Jean Bollack es formuliert hat, zur„totalen Exteriorität“⁶⁹. Hervorgehoben
wird allerdings die Zugehörigkeit zum deutschen Literatur- und Sprachraum:
Bremen habe er durch die Druckerzeugnisse der Bremer Presse kennengelernt, der
Herkunftsort war also Teil des Verbreitungsraumes deutschen Schriftgutes. Vor
allem aber war er „die Landschaft, in der ein nicht unbeträchtlicher Teil jener
chassidischen Geschichten zu Hause war, die Martin Buber uns allen auf deutsch
wiedererzählt hat.“⁷⁰ Bemerkenswert ist an diesem Nebensatz nicht allein, dass
Celan Bubers Sammlungen chassidischer Erzählungen als gemeinsames Kulturgut
sowohl der Deutschen in Bremen als auch der osteuropäischen Juden darstellt bzw.
dass der Überlebende dem deutschen Publikum anbietet, die jüdische Überliefe-
rung in deutscher Sprache wenigstens retrospektiv, gedenkend, als gemeinsames
Kulturgut zu begreifen.⁷¹ Bemerkenswert ist insbesondere, dass es sich hier um die
einzige Stelle der „Bremer Rede“ handelt, in der das Wort „deutsch“ vorkommt. Mit
dem Zusatz „uns allen“ wird das Deutsche erneut als „unsere Sprache“ präsentiert.
Gerade deshalb ist es entscheidend, dass deutsch in diesem Falle weniger eine
Nationalsprache, ein zu einem Territorium gehöriges Idiom, bezeichnet, denn eine
Sprache der Literatur und der Übersetzung: Das Deutsch der chassidischen Er-
zählungen ist das Produkt von Übertragungsprozessen aus dem Jiddischen und

68 Menninghaus, Winnfried. „’Czernowitz/Bukowina’ als Topos deutsch-jüdischer Geschichte und
Literatur“. Zur Lyrik Paul Celans. Hg. Peter Buhrmann. München: Fink, 2000. 9–30. An dieser Stelle
kann nur kurz darauf verwiesen werden, dass ein solches ‚literarisiertes‘ Bukowinabild die Be-
schäftigung mit dem Ort in der Nachkriegszeit stark prägte (Vgl.: Hirsch / Spitzer: Ghosts).
69 Bollack, Jean. Poetik der Fremdheit. Wien: Zsolnay, 2000. 192.
70 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.
71 Wie Zanetti anmerkt, enthält die Erwähnung Bubers hier auch den Verweis auf einen der
wichtigsten Bezugspunkte von Celans dialogischem Sprachverständnis. Dabei weiche er allerdings
mit der Betonung des Bruches, den die Shoa auch für die Sprache bedeutet, und der Stellung des
Gedenkens für eine Dialogaufnahme, deutlich von Buber ab (Zanetti, Sandro. ‚zeitoffen‘. Zur Chro-
nographie Paul Celans. München: Fink, 2006. 47).

260 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Hebräischen, während der narrative Rahmen wiederum von romantischen deut-
schen Volksgutsammlungen geformt wurde. Das Deutsch, das sich Celan zufolge „an
uns alle“ richtet, war mithin eine Sprache der Vermittlung und des Dialoges zwi-
schen Ost- und Westeuropa, keine Nationalsprache, sondern eine übernationale
Literatur- und Kultursprache. Explizit wird mit „deutsch“ in der „Bremer Rede“
mithin ein Medium der Übertragung bezeichnet, wodurch Celan erneut ein Signal
gegenüber dem deutschen Publikum mit seiner vermeintlich sprachlich-national
hegemonialen Position setzt; auch dieses spricht eine Sprache, die nicht allein die
seine ist, sondern ihrerseits „Umwege“⁷² über andere Landschaften genommen hat.
Das so skizzierte Deutsch als Sprache der Vermittlung korrespondiert wiederum
mit dem Begriff von Sprache überhaupt, die Celan als dem „Wesen nach dialogisch“,
wie es später heißt, versteht. Die so verstandene Sprache war es, die, als ihr kul-
turelles ZentrumWien durch den Krieg unerreichbar wurde, „[e]rreichbar, nah und
unverloren blieb inmitten der Verluste“⁷³. Im Unterschied zum Topos der Bewah-
rung der Muttersprache, wie er sich in der Exilliteratur findet, macht Celan an
dieser Stelle aber sehr deutlich, dass die Sprache nicht intakt bewahrt werden
konnte, sondern ihrerseits von der Katastrophe der Shoa erfasst wurde. Sie mußte
„hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen durch die tausend
Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und gab keine Worte her für
das, was geschah“ ⁷⁴. Von der durch die Katastrophe, durch das Verstummen ihrer
ermordeten Sprecher gehenden Sprache bleibt lediglich ein „Minimum“, wie San-
dro Zanetti es formuliert hat, eine „stumme Bewegung, ein Transport, der, wie
Hölderlin in Bezug auf die Sprache der Tragödie sagt, ‚eigentlich leer‘ ist.“⁷⁵ Es ist
dieses bloße ‚Hindurchgehen‘, das Celan als „unverloren“ ausweist, wo die be-
zeichnende Funktion der Sprache angesichts der Katastrophe versagen muss. Nur
darin gibt es so etwas wie ein Überleben der Muttersprache: „Ging hindurch und
durfte wieder zutage treten, ‚angereichert‘ von all dem. In dieser Sprache habe ich
[…] Gedichte zu schreiben versucht“⁷⁶. Auch an dieser Stelle muss nochmals darauf
hingewiesen werden, dass Celan damit keine ungebrochene Kontinuität seiner
Dichtung zur Muttersprache, zur Sprache des Herkunftsorts, dem, wenn man so
will, Deutsch der Buberschen Übertragungen, herzustellen erlaubt. Überlebt diese
Sprache lediglich als „stumme Bewegung“, so braucht sie aber, wie Zanetti weiter
ausführt, um überhaupt bemerkbar zu sein, einen „Umkreis von Worten“. Daraus
folge aber wiederum, „dass ein solches Zu-bemerken-Geben in Bezug auf das, ‚was

72 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.
73 Ebd.
74 Ebd., 24.
75 Zanetti: zeitoffen, 55.
76 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 24.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 261



geschah‘, prinzipiell kaum anders als an den ‚todbringenden‘ Worten der Mörder
(oder aber an Worten aus ganz anderen Zusammenhängen) wird vonstatten gehen
können.“⁷⁷ Zu bemerken, zu lesen gegeben werden kann mit anderen Worten nur
die als „stumme Bewegung“ überlebt habende Muttersprache in der bestehenden
Sprache als eine Verschiebung. Zanetti geht davon aus, dass es sich bei dieser
‚Trägersprache‘ um die Sprache der Mörder (und mithin in erster Linie um das
Deutsche) handelt, räumt aber in der Klammer die Möglichkeit ein, dass auchWorte
aus ganz anderen Zusammenhängen in Frage kämen. Denken lässt sich an Celans
Forderung nach einer „‘graueren‘ Sprache“ aus der Flinker-Antwort und an die
Verwendung von Termini aus Fachsprachen in seinen Gedichten. Zu überlegen
wäre an dieser Stelle allerdings auch, inwiefern die „Worte aus ganz anderen Zu-
sammenhängen“ auchWorte aus fremden Sprachen sein könnten, mit denen an die
Katastrophe erinnert werden kann. Darauf ist in der Gedichtanalyse zurückzu-
kommen.

In der Rede nutzt Celan bekanntlich den auch in Fachsprachen (Geologie,
Ökonomie) verwandten Terminus „angereichert“ für die deutsche Sprache nach
Auschwitz. Er kann entsprechend mit der Bedeutung der faktischen, ‚graueren‘
Sprache für die deutsche Lyrik nach Auschwitz in Verbindung gebracht werden.
Gleichzeitig klingt, wie Felstiner bemerkt, eine zynische wirkende Komponente an,
wenn das Deutsch nach Auschwitz mit der unüberhörbaren Anspielung auf das
Reich als „angereichert“ apostrophiert wird.⁷⁸ So gesehen haben, wie Zanetti aus-
führt, die Anführungszeichen zum Ziel, das Wort als eine Übernahme aus einem
fremden Kontext auszuweisen: Dem der geologischen Fachsprache oder der Tä-
tersprache, die dort von „anreichern“ sprechen können, wo die Opfer verstummten.
Durch die Anführungszeichen, die Ausweisung als Zitat oder fremder Begriff, fixiert
Celan gewissermaßen im Deutschen selbst diese Spannung zwischen verschiedenen
Sprachverwendungen und auch Sprechergruppen, die einander zutiefst fremd sind.
Nach der Shoa steht nicht mehr die deutsche Muttersprache, die jüdische Sprache
der Vermittlung zur Verfügung, sondern das fremde, das „angereicherte“ Deutsch.
Gleichzeitig lässt sich „angereichert“ auch als Beispiel dafür lesen, wie durch Ver-
schiebung unter dem Impetus des Angedenkens in scheinbar ‚neutralen‘ Begriffen
eine traumatische Spur zu lesen gegeben werden kann. Dies ist die Bewegung von
Celans Dichtung, die er in der „Bremer Rede“ als Arbeit am vorhandenen Wort-
material im Gedenken an das Geschehene fasst. Gleichzeitig ist hier auch ein Mo-
ment des Dialogischen zu situieren, das Celan in der zweiten Hälfte seiner Rede als

77 Zanetti: zeitoffen, 55.
78 Felstiner: Celan, 157. Für eine ausführliche Lektüre des „reich“ in „angereichert“ vgl. Zanetti:
zeitoffen, 56–58.

262 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



wesentlich für das Gedicht darstellt. Denkbar ist in diesem Kontext auch ein Ver-
weis auf Michail Bachtin, der das „Leben desWortes“ an Übergängen von Sprechern
und Sprechergruppen situiert, wobei es stets „seines Weges eingedenk [bleibt]. Es
vermag sich nicht restlos aus der Gewalt jener Kontexte zu lösen, in die es einst
einging.“⁷⁹ Rückbezogen auf die „Bremer Rede“ lässt sich formulieren, dass es um
das „Leben des Wortes“ oder vielmehr das Überleben des deutschen Wortes am
Übergang der ermordeten jüdischen Sprachgemeinschaft und der territorialen
deutschen Nationalsprachgemeinschaft geht. Sprache – und deutsche Sprache –

wird damit als eine nicht national und territorial gebundene und von anderen
Sprachen kategorial abgrenzbare gedacht, sondern als „dialogisch“ auch in dem
Sinne, dass sie historisch Schauplatz und Ergebnis von Vermittlungen und Über-
tragungen ist. Doch nach der Shoa kann diese einstige Ausprägung des Deutschen
als Sprache der Übersetzung und Vermittlung nur in einer schwachen Form noch
überhaupt vorhanden sein. Nur so ist das Deutsche so etwas wie „unsere Sprache“,
in der das Gedicht als „Flaschenpost“⁸⁰ in der Hoffnung auf ein „ansprechbares
Du“⁸¹ aufgegeben wird.

Bezogen auf die Hauptfrage dieses Unterkapitels nach einer poetologischen
Reflexion Celans über die Bedeutung der Mehrsprachigkeit und transkulturellen
Erfahrung für seine Dichtungssprache, muss allerdings konstatiert werden, dass die
„Bremer Rede“ – anders als die Briefe – darauf keinen expliziten Bezug nimmt.
Celan versucht seinem deutschen Publikum zwar in Erinnerung zu rufen, dass
dessen Sprache über eine Literatur- und Kulturtradition auch außerhalb des na-
tionalen Terrains und dessen Sprachgemeinschaft verfügt, eine explizite Öffnung
auf weitere transkulturelle und -linguale Aspekte hin findet jedoch nicht statt. Dass
Celan in der „Bremer Rede“ die Frage der Mehrsprachigkeit seines Herkunftsortes
nicht berührt, dass er die Bukowina als eine „nun der Geschichtslosigkeit an-
heimgefallen[e] ehemalig[e] Provinz der Habsburgermonarchie“⁸² in einer histo-
rischen Phase einfriert, die mit der einer dominanten Stellung des Deutschen in
Ostmitteluropa verbunden ist, und die zum Zeitpunkt seiner Geburt bereits ver-
gangen war, kann aus heutiger Perspektive durchaus irritieren, zumal er der plu-
rikulturellen Konstellation seiner Herkunftsstadt in den Briefen und auch den
Gedichten durchaus Rechnung trägt. Warum dies in der Bremer Rede nicht ge-
schieht, ist eine spekulative Frage und dennoch eine, die sich heute, ein halbes
Jahrhundert später, bei der Untersuchung Celans unter transkultureller und

79 Bachtin, Michail M. Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. München: Ull-
stein, 1969. 129– 130.
80 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 24.
81 Ebd.
82 Ebd., 23.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 263



mehrsprachiger Perspektive förmlich aufdrängt. Möglicherweise lässt sich die
Einschränkung auf die Deutschsprachigkeit, die Vermeidung einer Thematisierung
von Mehrsprachigkeit mit Blick auf die Adressaten der Rede, die (bundes‐)deut-
schen Leser erklären: Celan musste immer wieder die Erfahrung machen, dass
seine elementare Verbindung zur deutschen Sprache und auch seine Position als
deutschsprachiger Dichter von Seiten des deutschen Literaturbetriebs in Frage
gestellt wurde.Von seiner (einzigen) Teilnahme am Treffen der Gruppe 47 im Jahre
1952 berichtet er Gisèle de Lestrange, dass ihn Frau Richter bei der Ankunft für
einen Franzosen gehalten und ihm Komplimente für seine deutschen Sprach-
kenntnisse gemacht habe. Bei seiner Lesung selbst hat seine Stimme und Aus-
drucksweise bekanntlich starke Ablehnung hervorgerufen.⁸³ Neben dem in der
Forschung bereits ausführlich diskutierten Problem des latenten Antisemitismus‘ in
der Gruppe 47⁸⁴ lässt sich annehmen, dass in der Ablehnung Celans auch ein
mutter- und nationalsprachlich geprägtes Autorenbild mitschwingt, das von einer
starken – und sprachlich zweifelsfrei erkennbaren – Bindung des Dichters an
Territorium und Sprachgemeinschaft ausgeht und in dem eine Position wie jene
Celans, der seine Muttersprache als Angehöriger einer national-kulturellen Min-
derheit erworben hat und weiterhin in anderssprachiger Umgebung lebt, schlicht
nicht vorgesehen ist. So in der berüchtigten Kritik von Mohn und Gedächtnis durch
Curt Hohoff, in der es heißt: „Celan kommt aus der rumänischen Sprachisolation in
die französische Emigration. Das sind nicht mehr, wie bei der Prager Schule,
Randstellungen der Sprache, sondern verlorene Posten“⁸⁵. Es ist zu vermuten, dass
diese kulturhistorische Rahmung von Mutter- und Mehrsprachigkeitsdiskursen in
der Nachkriegszeit dazu beitrug, dass Celan die vereinzelten Bemerkungen in den
Briefen zum Einfluss anderer Sprachen auf seine Dichtung poetologisch nie aus-
formulierte und damit auch keine explizite Verbindung von seinen Reflexionen zu
Übersetzung und Dialogizität zur literarischen Mehrsprachigkeit zu finden ist. Dem
antisemitisch gefärbten Anwurf, keine eigene Sprache zu haben, wird sich Celan
kurz nach der„Bremer Rede“ erneut explizit ausgesetzt sehen. Der Literaturkritiker
Günter Blöcker schrieb 1959 in seiner Rezension des Bandes Sprachgitter, die wegen
ihrer desaströsen Wirkung auf Celan bekannt geworden ist, Celans Gedichte seien
metaphorische Gebilde ohne Wirklichkeitsbezug und sieht dies in der Sprachbio-
grafie des Dichters begründet: „Celan hat der deutschen Sprache gegenüber eine
größere Freiheit als die meisten seiner dichtenden Kollegen. Das mag an seiner

83 Vgl. den „Brief an Gisèle de Lestrange, 31.5.1952“. Ders. Briefe, 117– 119. Zur desaströsen Begeg-
nung Celans mit der Gruppe 47 vgl.: Emmerich: Fremde, 79–90.
84 Vgl. ebd.
85 Hohoff, Curt. Geist und Ursprung. Zur modernen Literatur. München: Ehrenwirth, 1954. 232–243,
hier 234.

264 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Herkunft liegen. Der Kommunikationscharakter der Sprache hemmt und belastet
ihn weniger als andere. Freilich wird er gerade dadurch oftmals verführt im Leeren
zu agieren.“⁸⁶ Hier taucht, wie bereits vielfach bemerkt, ebenjenes antisemitische
Stereotyp wieder auf, der jüdische Dichter sei nicht ‚richtig‘ deutschsprachig.⁸⁷
Gleichzeitig wird auf Celans Mehrsprachigkeit angespielt und insinuiert, die deut-
sche Sprache sei für ihn nur eine unter anderen, wodurch er sich eben größerer
Freiheiten bediene als seine dichtenden Kollegen, die in der Logik Blöckers – aber
auch des Mutter- und Nationalsprachparadigmas – enger an die eine Sprache und,
als damit unmittelbar verknüpft gedacht, auch an die Wahrheit gebunden seien. In
seiner Reaktion auf die Rezension, einem sarkastischen Leserbrief an den Tages-
spiegel, betont Celan gleich zu Beginn, dass das Deutsche seine Muttersprache ist
und zeigt so, welche Zumutung und Verletzung gerade dieser Anwurf, diese Ab-
erkennung seiner Zugehörigkeit zum Deutschen für ihn darstellt.⁸⁸

Die Ablehnung der Zweisprachigkeit und ihre poetologische Begründung in der
Umfrage „Le problème du bilinguisme“ (1961) der Librairie Flinker

Ein für Celans poetologische Position zur Mehrsprachigkeit zentraler Text ist seine
Replik auf die Umfrage der Librairie Flinker zum Thema Le problème du bilinguisme
von 1961. Hier findet sich der apodiktisch wirkenden Satz: „An Zweisprachigkeit in
der Dichtung glaube ich nicht.“⁸⁹ Oft als vermeintlich selbsterklärend zitiert, ist der
Text allerdings bislang weder ausreichend bezüglich seines historischen Publika-
tionskontextes noch seines poetologischen Arguments diskutiert worden.

Celan verfasst den kurzen Text als Antwort auf eine der Umfragen, die die Li-
brairie Flinker in Paris regelmäßig als Teil ihres Almanachs initiiert. Dabei ist so-
wohl die von Martin Flinker geführte Buchhandlung als auch der von ihm her-
ausgegebene Almanach bereits Ort des zweisprachigen und transnationalen

86 Blöcker, Günter: „Gedichte als graphische Gebilde“. Der Tagesspiegel vom 11. Oktober 1959, zit. in:
Emmerich: Fremde, 116. Hier auch ausführlich zur Rezension Blöckers und ihrer Wirkung auf Celan
(115– 120).
87 Vgl. die antisemitische Diffamierung Richard Wagners (Das Judentum in der Musik, 11), der den
jüdischen Musikern eine „nachäffend[e] Sprache“ unterstellt. Sowie: Nadler: Literaturgeschichte
(1939), 2 und die entsprechenden Diffamierungen in einer Flugschrift der deutschen Studenten-
schaft von 1933: „JüdischeWerke erscheinen in hebräischer Sprache. Erscheinen sie in deutsch, sind
sie als Übersetzung zu kennzeichnen. Schärfstes Einschreiten gegen den Mißbrauch der deutschen
Schrift. Deutsche Schrift steht nur Deutschen zur Verfügung“ („Wider den undeutschen Geist!“) Zur
Geschichte des antisemitischen Sprachkonzeptes in Deutschland vgl.: Kremer: Deutsche Juden.
88 Emmerich: Fremde, 117– 118.
89 Celan: „Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker“. Ders. Prosa I., 81.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 265



Austausches. Der ebenfalls aus Czernowitz stammende Flinker hatte vor dem
Zweiten Weltkrieg in Wien eine Buchhandlung und die Shoa im Exil in Tanger
überlebt. Seit 1947 betreibt er in Paris eine deutsche Buchhandlung, die ein wich-
tiges Zentrum der Vermittlung deutscher Literatur und Kultur in der Nachkriegszeit
in Frankreich darstellt.⁹⁰ Seine seit 1954 erscheinenden Almanache sind zwei-
sprachig deutsch-französisch und so als intellektueller Austausch zwischen den
Kulturen angelegt. Dass mit der Umfrage „Le Problème du Bilinguisme“ in einer
zweisprachigen Zeitschrift die Zweisprachigkeit explizit als Problem (und nicht als
selbstverständliche Gegebenheit oder als Möglichkeit) adressiert wird, weist bereits
darauf hin, wie wenig selbstverständlich und erklärungsbedürftig die Mehrspra-
chigkeit in dieser historischen Zeitspanne selbst jenen erscheint, die nicht nur
selbst mehrsprachig sind, sondern Mehrsprachigkeit auch noch, wie Flinker, durch
Publikationen aktiv befördern. Dieser Widerspruch zwischen einer mehrsprachi-
gen Praxis und der kulturellen Norm der Einsprachigkeit lässt sich auch in Flinkers
Einführung zu seiner Umfrage ablesen. Flinker schreibt, dass ihn die Frage, ob es
einen „véritable bilinguisme“⁹¹, eine wahre Zweisprachigkeit gebe, schon immer
beschäftigt habe und er sie darum verschiedenen Persönlichkeiten gestellt habe,
von denen er wusste, dass sie mindestens zwei Sprachen sprechen. „Y a-t-il un vrai
bilinguisme?“ lautet dann der erste Satz seiner Anfrage, die er dahingehend prä-
zisiert, dass er ja wisse, dass die Adressaten mehrere Sprachen sprächen und
schrieben, aber sie fragen wolle, ob sie auch in mehreren Sprachen dächten. Gleich
angefügt wird allerdings, dass dies eigentlich als unmöglich erachtet werde, da der
Mensch nur eine Zunge habe: „Car l’homme forme généralement ses pensées dans
une seule langue. Il se parle à lui-même et sa langue est presque partie intégrante de
son corps.“⁹² Mit anderen Worten stellt Flinker zwar die Frage nach der Bedeutung
der Mehrsprachigkeit, schränkt diese aber durch die ihr unkritisch zugrunde ge-
legte herrschende kulturelle Norm der Einsprachigkeit gleich wieder stark ein.
Zugespitzt wird das in der Formulierung: „Un homme peut-il avoir plusieurs langues
(‚Zungen‘)?“ und in der Annahme, dass dies gerade in der Poesie als höchster Form
einer „expression de la langue“ kaum wahrscheinlich erscheine: „y a-t-il un seul
poète véritable qui ait utilisé plusieurs langues?“⁹³ So handelt es sich bei dieser
Umfrage nicht um eine offen formulierte Fragestellung, vielmehr ist sie stark von
den bereits diskutierten zeitgenössischen kulturellen Vorannahmen des Einspra-

90 Vgl.: Scherer, Hans. Martin Flinker. Ein Buchhändler. Ein Emigrantenleben. Frankfurt/Main:
Frankfurter Bund f. Volksbildung, 1988.
91 „Le problème du bilinguisme. Une enquête de la librairie Flinker“. Almanach de la librairie
Flinker. Paris: Flinker, 1961. 13–33, hier 13.
92 Ebd.
93 Ebd.

266 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



chigkeitsparadigmas geprägt, vor der Mehrsprachigkeit als geradezu naturwidrig
erscheinen muss.

Die insgesamt fünfzehn Antworten sind nach den Namen ihrer Autoren al-
phabetisch geordnet. Unter den Beiträgern überwiegen französische Autoren und
Germanisten, die wiederum zu einem guten Teil über eine biografische Verbindung
zur zweisprachigen Region des Elsass verfügen. Hinzu kommen zwei Schweizer, ein
französischer und ein österreichisch-jüdischer Wissenschaftler, die in den USA tätig
sind. Aus Deutschland ist kein Beitrag dabei. Celan gehört zu einer Gruppe von in
Paris lebenden Migranten und Emigranten. Seine Antwort ist überdies eine von
insgesamt nur zwei Texten, die auf Deutsch verfasst sind. Die meisten der Ange-
schriebenen haben also auf Flinkers auf Französisch gestellte Frage, unabhängig
von ihrer Erstsprache bzw. hauptsächlichen Schreibsprache, eine französische
Antwort verfasst und zeigen damit eine funktionale, situationsgebundene Sprach-
verwendung. Celan hingegen unterstreicht bereits mit der Sprachwahl sein State-
ment gegen die Zweisprachigkeit. In ihrer Argumentation sind die Beiträge insge-
samt divers, manche argumentieren im Sinne der kulturellen
Einsprachigkeitsnorm, dass die Muttersprache immer das Hauptmedium indivi-
dueller Artikulation bleibe, andere widersprechen dem aufgrund biografischer
Erfahrung oder literaturhistorischer Kenntnis und argumentieren, dass es auch
wahre bi- bzw. multilinguale Individuen und Schriftsteller gebe. Auffällig ist aller-
dings, dass auch hier häufig eine Einschränkung bzgl. der Poeten getroffenwird, von
denen die überwiegende Mehrheit der Beiträge annimmt, dass diese nur in ihrer
Muttersprache schreiben können.⁹⁴ Wie nun liest sich Celans Antwort vor diesem
Hintergrund, der so deutlich von der zeitgenössischen Vorherrschaft des Einspra-
chigkeitsparadigmas geprägt ist? Neben der bereits erwähnten Deutschsprachigkeit
ist zunächst festzuhalten, dass Celans Antwort sehr knappgehalten ist und dass er
darin Flinkers deutsch-französisches Wortspiel mit langue und Zunge aufnimmt
und es zum Angelpunkt seiner Absage an die bilinguale Dichtung macht: „An
Zweisprachigkeit in der Dichtung glaube ich nicht. Doppelzüngigkeit – ja, das gibt es,
auch in diversen zeitgenössischen Wortkünsten bzw. -Kunststücken, zumal in sol-

94 Als symptomatisch für dieses Verständnis, das mehr auf der kulturellen Vorstellung von Mut-
tersprache basiert, als auf tatsächlichen literaturhistorischen Gegebenheiten sei hier nur auf die
Antwort von Louise Servicen, selbst mehrsprachig und Übersetzerin u.a. von Thomas Mann, hin-
gewiesen. Servicen verweist auf eine ganze Reihe von Wissenschaftlern und Poeten, die in meh-
reren Sprachen schrieben (u.a. Rilke, d’Annunzio, Jean Cocteau), fügt aber an: „Toutefois, à mon
humble avis, lors même que la réussite est parfaite, on n’arrive jamais à donner le meilleur de soi
dans une langue étrangère“ (Ebd., 31).

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 267



chen, die sich in freudiger Übereinstimmung mit dem jeweiligen Kulturkonsum,
genauso polyglott wie polychrom zu etablieren wissen.“⁹⁵

Wahren Bilingualismus gibt es also laut Celan in der Dichtung nicht; wo den-
noch zwei Sprachen verwendet würden, handle es sich nicht um ein neutrales
Nebeneinander, sondern um eine Doppelzüngigkeit, ein unehrliches, potentiell
betrügerisches Sprechen, das jedem Adressaten etwas anderes erzähle und so nicht
im Dienste der Wahrheit, sondern des eigenen Interesses stehe.⁹⁶ Vor Celans bio-
grafischem Hintergrund und seinen umfassenden literaturhistorischen Kenntnis-
sen, aus denen ihm zweifelsfrei mindestens genauso viele Dichter bekannt waren,
die in mehreren Sprachen dichteten, wie anderen Beiträgern zu Flinkers Umfrage,
muss diese radikale moralische Abwertung von Bilingualismus überraschen. An-
zunehmen ist, dass sie primär auf den deutsch-französischen Dichter Yvan Goll und
seine ebenfalls zweisprachige Frau Claire abzielt, die Celan über Jahre hinweg mit
haltlosen Plagiatsvorwürfen diffamierte.⁹⁷ In ihren falschen Beschuldigungen be-
hauptete sie, dass CelanWendungen aus den französischen Gedichten ihres Mannes
im Deutschen nachgeahmt habe (wobei sie selbst die Vorlagen teilweise fälschte)
und verknüpft damit Mehrsprachigkeit und Übersetzungstätigkeit mit dem für
Celan so vernichtenden Vorwurf des Plagiats. Wo diese Diffamierungen in der
bundesdeutschen Presse wieder aufgegriffen werden, verbinden sie sich leicht mit
den bereits erörterten antisemitisch gefärbten Anwürfen, die Celan seine eigene
Sprache aberkennen wollen. So erschien unmittelbar vor der Abfassung von Celans
Antwort an Flinker vom 18.11.1960 in der Welt ein Artikel von Rainer K. Abel
(=Kabel), der Celan der Anleihen bei Goll beschuldigt.⁹⁸ Auch Flinkers unbedacht
wirkendes Wortspiel von langue und Zunge („Un homme peut-il avoiur plusieurs
langues (‚Zungen‘)?“) könnte Celans starke Ablehnung mit hervorgerufen haben.
Der Vorwurf der Doppelzüngigkeit richtet sich in der deutschen Kultur traditionell
gegen Mehrsprachige und in antisemitischer Tendenz auch gegen Juden.⁹⁹ Was also
aus heutiger Sicht und in isolierter Betrachtung von Celans Antwort wie eine
schwer verständliche Abwertung von Mehrsprachigkeit wirkt, erscheint unter

95 Celan: „Antwort“. Ders. Prosa I, 81.
96 Vgl. dazu den Eintrag zu „doppelzüngig“ in Grimms Wörterbuch: „tadelnd sagt man er ist ein
doppelzüngiger mensch der bald so, bald so redet, sich in der rede nicht gleich bleibt.“ Als Beispiel
wird bezeichnenderweise auf deutsch-französischen Bilingualismus referiert: „so geredet doppel-
züngig / hab ich einst in Welschlands flur / welsches mit den Welschen sprechend / deutsches mit
den Deutschen nur.“ (https://woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB#0> (19. November 2020).
97 Vgl.: Paul Celan. Die Goll-Affäre. Dokumente zu einer ‘Infamie’. Zusammengestellt., hg. u. komm. v.
Barbara Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2000. 408–409.
98 Vgl. ebd.
99 Vgl. „Wider den deutschen Geist“.

268 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Einbezug des Wortlautes von Flinkers Umfrage eher wie eine impulsive Abwehr
einer möglichen Unterstellung, wegen seiner Kenntnisse mehrerer Sprachen
„mehrere Zungen“ zu haben. Trotz dieses Kontextes trifft Celans Verdikt nolens
volens mehrsprachige Dichtung überhaupt: Sie wird mit der Verbindung von po-
lyglott und polychrom in die Nähe von Gestaltungsweisen gerückt, wie sie sich in
der Nachkriegszeit insbesondere in Popart und Werbung verbreiteten und als
Kulturkonsum stark abgewertet. Celan mag da auch die polyglott-sprachspieleri-
schen Texte der Avantgarde vor Augen haben, denen er aufgrund ihres relationalen
Authentizitäts- und Wirklichkeitsverständnisses kritisch gegenübersteht.¹⁰⁰ Kon-
statiert werden muss an dieser Stelle ein klarer Dissens zu Positionen aktueller
Mehrsprachigkeitsforschung und poetologischen Schriften mehrsprachiger Ge-
genwartsautorinnen und -autoren. Sie heben, wie im entsprechenden Kapitel dieser
Studie noch zu erläutern sein wird, gerade das sprachspielerische und zugleich
kulturkritische Potential mehrsprachigen Schreibens positiv hervor. Stichwortartig
zitiert seien hier nur der programmatische Titel „In jeder Sprache sitzen andere
Augen“¹⁰¹ einer Poetikvorlesung Herta Müllers und Yoko Tawadas bekanntes Dik-
tum, dass die Fremdsprache einem „Heftklammerentferner“¹⁰² gleiche, mithilfe
dessen sich die in der Muttersprache aneinandergeklammerten Worte und Vor-
stellungen lösen ließen. Diese Positionen widersprechen der Celans in der Sache
nicht, werten aber die Zweisprachigkeit diametral unterschiedlich und sehen die
damit verbundene Vervielfältigung von Perspektiven und die Abkehr von Vorstel-
lungen der Eindeutigkeit positiv, während Celan aufgrund seiner Erlebnisse in der
Goll-Affaire gerade darin ein Einfallstor für Verleumdungen und Plagiatsbeschul-
digungen erkennt.

Die Antwort an Flinker allerdings endet nicht mit dem negativen Verdikt,
sondern mit der eigenen Auffassung von Dichtung: „Dichtung – das ist das schick-
salhaft Einmalige der Sprache. Also nicht – erlauben Sie mir diese Binsenwahrheit :
Dichtung sieht sich ja heutzutage, wie die Wahrheit, nur allzuoft in die Binsen
gehen – also nicht das Zweimalige.“¹⁰³

100 Vgl. dazu: Kohler-Luginbühl, Dorothee. Poetik im Lichte der Utopie. Paul Celans poetologische
Texte. Bern: Peter Lang, 1986. 56–59.
101 Müller, Herta. „In jeder Sprache sitzen andere Augen“. Dies. Der König verneigt sich und tötet.
Frankfurt/Main: Fischer, 2009. 7–39.
102 Tawada, Yoko. Talisman (1996). Tübingen: Konkursbuch, 2008. 15.
103 Celan: „Antwort“. Ders. Prosa I, 81.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 269



5.3 Das „Einmalige der Sprache“ und die Begegnung mit dem
Anderen. Poetologische Gegenrede zur ‚Mehrsprachigkeit‘

In der Fassung der Dichtung als das „schicksalhaft Einmalige der Sprache“ sind die
Grundzüge von Celans Poetologie zu erkennen, wie er sie in der Bremer Rede und
dann vor allem im Meridian entwickelt. Im Kontext der Flinker-Replik wird noch
einmal klar, dass die dichterische Sprache als schicksalshaft, von der eigenen Er-
fahrung – „unter dem Neigungswinkel seines Daseins“¹⁰⁴ – geformt und somit als
nicht duplizierbar verstanden wird. Deshalb kann sie weder beliebig gewechselt
noch rein wortspielerisch erzeugt werden. Die Verwendung einer in diesem Sinne
eigenen, kohärenten Sprache wird aufs Engste mit dem Begriff der Wahrheit, die ja
auch keine ‚zweimalige‘ sein kann, verbunden. Dass deshalb allerdings „das
schicksalhaft Einmalige der Sprache“ die Muttersprache im Sinne der Weisger-
berschen Auffassung meinen muss, wird zwar durch die vorangegangene Ableh-
nung des Bilingualismus‘ nahegelegt, geht aber aus Celans Formulierung nicht
hervor. Die Einmaligkeit der dichterischen Sprache kann hier vielmehr als die von
dem jeweiligen Gedicht im jeweiligen Moment gefundene Sprache verstanden
werden, was eine Überschreitung linguistischer Nationalsprachgrenzen nicht aus-
schließen muss, sofern diese eben keine arbiträre und rein wortspielerische ist.

Unter den Beiträgen zu Flinkers Umfrage geht jener von Maurice Blanchot in
eine ähnliche Richtung. Auch Blanchot argumentiert, dass der Schriftsteller nicht
mit einer vorgefertigten Sprache arbeitet und deshalb die Frage nach dem Bilin-
gualismus an der Natur der Dichtung vorbeiziele: „L’écrivain est en chemin vers une
parole qui n’est jamais déjà donnée“¹⁰⁵. Die Sprache der Dichtung gilt es demnach
immer wieder neu zu finden. Die dem Dichter zur Verfügung stehende Sprache ist
lediglich eine Ausgangslage auf diesem Weg der Dichtung. Auch Celans Verschie-
bung vom linguistischen Begriff des Bilingualismus zur poetischen Formulierung
des Einmaligen und Zweimaligen hebelt in gewisser Weise die Frage nach der
linguistischen Zweisprachigkeit in der Dichtung aus. Ist die Sprache der Dichtung
immer eine je eigene, ist es fraglich, inwiefern sie überhaupt mit dem linguistischen
Verständnis von Erst- und Zweitsprache zur Deckung gebracht werden kann. Das
„schicksalshaft Einmalige“ eines Gedichtes könnte sich auch in der Begegnung von
zwei Sprachen bzw. dem Ausdruck aus einer anderen Sprache zeigen. In diesem
Sinne argumentiert Jacques Derrida, dass Celans Gedichte, wo sie mit Ausdrücken
aus verschiedenen Sprachen operieren, nicht als bi- oder multilingual beschrieben

104 Celan: „Der Meridian“. Ders. Prosa I. 33–51, hier 44.
105 „Problème du bilinguisme“, 14.

270 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



werden können, sondern in der Figur des Schibboleths gefasst werden sollten.¹⁰⁶.
Jedes Gedicht habe „seine eigene Sprache, es ist ein einziges Mal seine eigene
Sprache, vor allem dann, wenn mehrere Sprachen darin zusammentreffen kön-
nen.“¹⁰⁷ Gerade die vom normierten Sprachgebrauch abweichende Mehrsprachig-
keit kann den Anspruch auf Einmaligkeit der dichterischen Sprache und Einma-
ligkeit des Gedichts erfüllen. Bilingual im linguistischen Sinne werden Dichter und
Gedicht in den Augen Celans und Derridas dadurch aber nicht, weil sich etwas eben
nicht auf zwei verschiedene Weisen, in zwei unterschiedlichen Idiomen artikulie-
ren lässt, sondern nur in einem jeweils dafür gefundenen. Beim „Einmaligen der
Sprache“ handelt es sich mithin um einen poetologischen Entwurf, der quer zu
linguistisch orientierten Kategorien von Ein- und Mehrsprachigkeit steht und unter
diese nicht subsumierbar ist.

Weiter verdeutlichen lässt sich dies anhand von Celans Büchnerpreisrede „Der
Meridian“ von 1960. Das Gedicht wird darin „gestaltgewordene Sprache eines Ein-
zelnen“¹⁰⁸ genannt und somit radikal von der langue abgelöst und an die parole
gebunden. Dem Konzept einer national- oder muttersprachlichen Literatur als Li-
teratur, in der Zugehörigkeit zu einem Kollektiv gestiftet oder ausgedrückt wird,
wird so eine Absage erteilt. Das Gedicht entsteht stattdessen aus der Erfahrung des
Einzelnen und den für diese bestimmenden Daten. Zu diesen Daten – so meine
These – zählen in Celans Poetologie auch die vom Dichter verwandten Sprachen im
linguistischen Sinne. Sie sind, wie Celan in einem Brief an Werner Kraft schreibt,
eine „conditio“¹⁰⁹, eine „existentielle Grundbedingung“¹¹⁰. Die Einzelsprachen und
auch die Erstsprache gehören damit zur biografisch gebundenen Erfahrung des
Einzelnen, die ihn begleitet und aus denen auch das Gedicht entsteht. Deckungs-
gleich mit einer (Alltags‐)Sprache ist das Gedicht deshalb nicht, vielmehr spricht es
ja in seiner je eigenen Weise – und dies nota bene auch von den in es eingegangenen
Idiomen und den daran geknüpften Erinnerungen.

Darin steckt, wie auch in Celans Formulierung, dass das Gedicht „einsam und
unterwegs“¹¹¹ sei, ein deutliches Gegenmodell zum Konzept der Nationalliteratur,

106 Derrida, Jacques. Schibboleth. Für Paul Celan. Aus dem Französischem von Wolfgang Sebastian
Baur. Wien: Passagen, 2012.
107 Ebd., 62.
108 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 45.
109 Werner Kraft gegenüber spricht Celan entsprechend davon, dass er „die Sprache, in der man
schreibt, als conditio auffaßt (und erleidet!), als unverrückbare, zu tragende, auf sich zu nehmende
existentielle Grundbedingung“ (Celan: „Brief 199. An Werner Kraft, Paris, 25. 2.1958“. Ders, Briefe,
295).
110 Ebd.
111 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 45.

5.3 Das „Einmalige der Sprache“ 271



die ‚ihre‘ Schriften als in einem Territorium, einer Sprache und einer historischen
Gemeinschaft fest verwurzelt ansieht. Stattdessen ist das Gedicht nach Celan, wie
Gilda Encarnação es formuliert hat, „ein Fremder in fremden Ländern.“¹¹² Das
Gedicht selbst stellt nach Celan ein wanderndes Wortgebilde dar, insofern es in
Bewegung begriffen, auf sich selbst bezogen und gleichzeitig auf einen anderen
zuhaltend ist. Dabei speist es sich aus einem Moment der Dunkelheit, des Mangels
an Klarheit und eindeutigem kommunikativem Inhalt. Celan zitiert dazu einen Satz
von Pascal im französischen Original: „Ne nous reprochez pas le manque de clarté
puisque nous en faisons professions!“¹¹³ Dass der Satz hier auf Französisch zitiert
wird und gleichzeitig angemerkt, dass er „bei Leo Schestow“ ¹¹⁴ stehe, also im
Umweg über einen russischen Autor gefunden worden sei, legt nahe, dass Celan
gerade in der Begegnung der eigenen mit einer fremden Sprache bzw. Rede auch
einen Ort der Dichtung sieht bzw. die Dichtung als Ort, der eine solche Begegnung
ermöglicht. Auf diskursiver Ebene spricht Celan dabei von einem Moment der
Dunkelheit, der Opazität der Sprache. Ausgestaltet wird dieser allerdings durch ein
in mehrfacher Hinsicht – das Zitat, die französische Abweichung vom deutschen
Text – fremdes Wort. In ihm wird auch hier wie in den in Kapitel 1 referierten
Ansätzen Materialität und Selbstreferentialität betont.

In diesem Sinne als Ort der Dunkelheit wie der Begegnung findet sich das
fremde Wort am Ende des „Meridians“ wieder im berühmten Zitat des Fehlers von
Karl Emil Franzos‘ in der Edition von Büchners Leonce und Lena:

Und hier, bei den letzten zwei Worten dieser Dichtung, muß ich mich in acht nehmen.
Ich muß mich hüten, wie Karl Emil Franzos, der Herausgeber jener ‚Ersten Kritischen Ge-
sammt-Ausgabe von Georg Büchner’s Sämmtlichen Werken und handschriftlichem Nachlaß“,
[…] – ich muß mich hüten, wiemein hier wiedergefundener Landsmann Karl Emil Franzos, das

112 Encarnação, Gilda. Fremde Nähe. Das Dialogische als poetisches und poetologisches Prinzip bei
Paul Celan. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007. 221. Nur am Rande kann hier darauf ver-
wiesen werden, dass in der Forschung damit auch die jüdische Erfahrung als eine bei Celan mit
jener des Dichters eng verbundene verstanden wird: „By employing a mode of communication that
remains ‚‘the outcast’ of language – the other – the poem can confront the prevalent discourse that
separates the self from the seemingly foreign. According to Celan, true poetry already does. Poetic
verjuden, the ‘Jewishness’ of poetry, thus serves as the moment in which the lyrical points toward a
possi- ble, decisively different communicative mode.The foreignness of one’s own belonging and the
belonging in foreignness are discerned in textual space: ‘One can become a Jew, like one can become
a human being; one can Jewify’“ (Eshel, Amir. „Paul Celan’s Other. History, Poetics, and Ethics“. New
German Critique 91 (2004): 57–77, hier 69).
113 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 42.
114 Ebd. Dass Celan Schestow fehlerhaft zitiert, der seinerseits Pascal fehlerhaft zitiert, unter-
streicht den Aspekt des Umwegs. (Vgl. dazu: Suh, Kyung-Hong. Das Gedicht, mit dem Meridian
wandernd. Heidelberg: Winter, 2006. 49).

272 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



‚Commode‘, das nun gebraucht wird, als ein ‚Kommendes‘ zu lesen!
Und doch: Gibt es nicht gerade in ‚Leonce und Lena‘ diese den Worten unsichtbar zugelä-
chelten Anführungszeichen, die vielleicht nicht als Gänsefüßchen, die vielmehr als Hasen-
öhrchen, das heißt also als etwas nicht ganz furchtlos über sich und die Worte Hinauslau-
schendes verstanden sein wollen?¹¹⁵

Die Passage bezieht sich auf den editionsgeschichtlich berühmten, nicht ganz ge-
klärten Wortlaut am Ende von Leonce und Lena. In der heute maßgeblichen Mar-
burger Ausgabe von Büchners Werken lautet die Stelle, mit der Valerio seine For-
derung beschließt: „[…] und eine kommode Religion!“.¹¹⁶ Da Büchners Manuskript
wohl schon wenige Jahre nach seiner Abfassung verschollen ist, lässt sich der
Wortlaut aber nicht zweifelsfrei rekonstruieren. In der Geschichte ihrer Editionen
hat er mehrere Umschreibungen erfahren: „bequeme Religion“, „kommende Reli-
gion“, „commode Religion“, „kommode Religion“.¹¹⁷ Es handelt sich mithin um eine
notorisch dunkle Stelle in der Büchner-Edition. Gerade sie bildet für Celan einer-
seits den Ort der Begegnung mit seinem Landsmann, dem Bukowiner Schriftsteller
Karl Franzos, und andererseits Anlass zur Reflexion über Bedeutungsverschie-
bungen, die über den Wortlaut selbst initiiert werden. In der Forschung wurde
mehrfach hervorgehoben, dass an dieser Stelle ein „Verfehlen des intendierten
Sinns“ thematisiert wird, das deshalb die Begegnung mit dem Anderen ermögliche,
weil der „Weg zum ‚Anderen‘ […] immer auf […] Umwegen der Entstellung des
Sinns“¹¹⁸ erfolge. Ein misreading mithin, das eine neue Bedeutungsebene im Text
offenlegen kann und so auf einen immer noch kommenden Sinn durch zukünftige
Lektüre verweist.¹¹⁹ Über die Fokussierung auf die Fehllesung von „commode“ –

„kommende“ lässt Celan die lautbildliche Seite in den Vordergrund rücken, an der
der für seine Poetologie so zentrale Vorgang der Paronomasie als Mittel der Be-
deutungsvervielfältigung ansetzen kann.¹²⁰ Weitgehend unbeachtet ist in der Aus-

115 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 49.
116 Zur Überlieferungsgeschichte von Leonce und Lena inkl. den unterschiedlichen Wiedergaben
der zitierten Stelle vgl.: Hauschild, Christoph, und Jan Christoph: „Kleine Anmerkung zur Textkritik
von ‚Leonce und Lena‘“. Georg Büchner Jahrbuch 5 (1985): 51–82.
117 Ebd.
118 Günther, Andreas. Verlebendigung und Vernichtung. Zur De-figuration von Medialität bei Paul
Celan. Hamburg: Diss., 2013. 304–305.
119 Vgl. dazu: Zanetti, Sandro. „Das Kommode und das Kommende. Zum Witz der Paronomasie“.
Der Witz der Philologie. Rhetorik, Poetik, Edition. Hg. Felix Christen, Thomas Forrer, Martin Stigelin
und Hubert Thüring. Frankfurt/Main: Stroemfeld, 2014. 40–49; Levine, Michael G. „Celan, and the
terrible voice of the Meridian“. MLN 122.3 (2007): 573–601.
120 Vgl.: Zanetti: „Kommode“. 44. Zur Bedeutung der Paronomasie für Celans Poetik: Hamacher:
„Sekunde“, 81– 126.

5.3 Das „Einmalige der Sprache“ 273



legung der Stelle indes geblieben, dass sich Celan auf eine Kette von misreadings
bezieht, die sich wohl nicht zufällig an einem Fremdwort entfalten. Die Editions-
schwierigkeiten um commode/bequem/kommend/kommod lesen sich wie ein Bei-
trag zur Geschichte des Umgangs mit dem Fremdwort im Deutschen, das mal
übersetzt („bequeme Religion“), mal fehlgelesen-oberflächenübersetzt („kommende
Religion“), mal in der Schreibung eingedeutscht („kommode Religon“) wurde. Im
18. Jahrhundert aus dem Französischen entlehnt, variiert die Schreibweise des
Adjektivs zwischen „commode“ und „kommod“, im 20. Jahrhundert ist es nur noch
als österreichischer Regionalismus (bzw. in der abgeleiteten Substantivbildung „Die
Kommode“) gebräuchlich.¹²¹ Dass es Celan an dieser Stelle nicht allein um den in
der Editionsgeschichte von Leonce und Lena aufzuspürenden Prozess von Fehllek-
türen geht, sondern tatsächlich auch um das Wort, an dem diese ihren Ausgang
nehmen, lässt sich auch deshalb vermuten, weil es durch die eigenwillige Sub-
stantivierung „das ‚Commode‘“ hervorgehoben wird. Der fremdartige Wortcha-
rakter wird durch die Anführungszeichen betont und überdies wird mit dem ‚C‘
gleichzeitig gerade jener Buchstabe groß geschrieben, den das Grimmsche Wör-
terbuch als im Deutschen paradigmatisch fremd bezeichnet.¹²² Es lässt sich deshalb
behaupten, dass auch das auf diese Weise hervorgehobene Wort unter dem „Nei-
gungswinkel“ von Celans Leben gelesen werden kann, insofern sich darin der
österreichische Regionalismus mit dem linguistischen Transfer aus dem Französi-
schen verbindet und es gerade auch in dieser Verschränkung einen Ort der Be-
gegnung sowohl mit Franzos als auch mit Büchner darstellt.

Die Reflexion über die über das Wort hinauslauschenden „Hasenöhrchen“,
über die imWort angelegten Möglichkeiten der Bedeutungsverschiebung und somit
kommenden Sinn suchender Lektüren lässt Celan am Ende seiner Rede einen

121 Vgl. „kommod“, in: Kluge. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Bearbeitet von
Elmar Sebold. 24. durchgesehene und erw. Auflage, Berlin 2002, 514. Laut Zanetti wird die Variante
„kommende Religion“ heute von niemandem mehr ernsthaft vertreten, wohingegen aber die
„Schreibung mit ‚c‘ in der Forschung wiederum einige Rätsel aufgibt, da aus ihr jedenfalls die na-
heliegende historische […] Fehllesung von ‚kommode‘ zu ‚kommende‘ etwas weniger nachvoll-
ziehbar erscheint“ (Zanetti: „Kommode“, 41–42).
122 Unter dem Lemma „C“ und gleichzeitig als Einführung der darunter geführten Worteinträge
steht: „Da wir […] die tenuis des gutturallauts mit K ausdrücken, so ist dafür das aus dem lateini-
schen alphabet entnommene C ganz überflüssig“. Weiter rät der Artikel zur Schreibung mit ‚k‘ bzw.
dazu, aus „rücksicht auf die reinheit unserer sprache“ die c-Fremdwörter gleich durch „einheimi-
sche ausdrücke“ zu ersetzen. Im Wörterbuch selbst ist diese Forderung zur Reduktion der Wörter
mit c im deutschenWortschatz bereits umgesetzt: „das wörterbuch kann nicht die unzahl aller mit C
anlautenden ausländischen wörter sammeln wollen, woran auch gar nichts läge“. (Bd. 2, Sp. 601.
<https://woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB#0> (18. Januar 2021)).

274 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Transit vom Wort zum Ort, von commode bei Büchner zur Suche nach der eigenen
Herkunft vornehmen:

Von hier aus, also vom ‚Commoden‘ her, aber auch im Lichte der Utopie, unternehme ich – jetzt
– Toposforschung: Ich suche die Gegend, aus der Reinhold Lenz und Karl Emil Franzos, die mir
auf dem Weg hierher und bei Georg Büchner Begegneten, kommen. Ich suche auch, denn ich
bin ja wieder da, wo ich begonnen habe, den Ort meiner eigenen Herkunft.¹²³

Gefunden wird dabei der titelgebende „Meridian“, der Celan auf dem Weg zu
Büchner über den Ort der Herkunft mit Reinhold Lenz und Karl Emil Franzos
verbindet; ungefähr auf einem Längengrad liegen Celans Geburtsort Czernowitz,
jener von Jakob Michael Reinhold Lenz (Seßwegen, Livland, heute Cesvaine, Lett-
land) und der von Karl Emil Franzos (Czortkow, Galizien, heute Cortkiv, Ukraine).¹²⁴
Die Verbindung zu den Herkunftsorten Celans, Lenz‘ und Franzos‘ führt dabei –

vielleicht wieder nicht ganz zufällig – auch über den gemeinsamen Anfangsbuch-
staben ‚C‘. Ihn sieht das Grimmsche Wörterbuch als Zeugnis sprachlicher Begeg-
nungen mit dem Romanischen und Slawischen und würde ihn deshalb am liebsten
aus dem Deutschen tilgen. Ebendies aber ist unmöglich, wie gut 200 Worteinträge
unter „C“ zeigen. In seiner Heraushebung des fremden Wortes und der daran ge-
knüpften Möglichkeiten der Lesbarkeit erinnert Celan in Darmstadt – wie bereits
zuvor in der „Bremer Rede“ – daran, dass die deutsche Literatur sowohl bezüglich
der Herkunft ihrer Autoren als auch bezüglich ihrer Sprache über eine viel-
schichtige Topographie jenseits des nationalen Territoriums verfügt. Mit dem
Wagnis der über die Worte hinauslauschenden Hasenöhrchen sind sie auch in
kanonischen Texten aufzuspüren.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen und Verschiebungen in
Die Niemandsrose

Im Folgenden wird die aus den poetologischen Texten Celans gewonnene These,
dass sich bei Celan das „schicksalshaft Einmalige“ der Sprache gerade auch in einer
Verschiebung zwischen zwei Sprachen manifestieren kann, ohne deshalb im lin-
guistischen Sinne ‚mehrsprachig‘ genannt werden zu können, an einzelnen Ge-
dichtanalysen zu überprüfen sein. Angeschlossen wird dabei an Jacques Derridas

123 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 49.
124 Vgl. dazu: Zanetti, Sandro. „Orte/Worte, Erde/Rede. Celans Geopoetik“. Geopoetiken. Geogra-
phische Entwürfe in den mittel- und osteuropäischen Literaturen. Hg. Sylvia Sasse und Magdalena
Marszałek. Berlin: Kadmos, 2010. 115– 131.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 275



Analyse von Celans Gedicht „In eins“. Darin wird im Deutschen mit hebräischen,
französischen und spanischen Ausdrücken operiert: „Dreizehnter Feber. Im Herz-
mund / erwachtes Schibboleth. Mit dir, / Peuble / de Paris.No pasarán.“¹²⁵ Allerdings
wird das Gedicht dadurch nicht mehrsprachig im Sinne der von Celan in seiner
Flinker-Antwort kritisierten Verdoppelung (oder hier Verdreifachung).Vielmehr ist
die „Vielfalt der Sprachen […] in einem einzigen Mal, an ein und demselben Datum
[…] verbunden“¹²⁶. Wie bereits dargelegt, gilt: „Jedes Gedicht hat seine eigene
Sprache, es ist ein einziges Mal seine eigene Sprache, vor allem dann, wennmehrere
Sprachen darin zusammentreffen können.“¹²⁷ Gerade die vom normierten
Sprachgebrauch abweichende Mehrsprachigkeit kann den Anspruch von der Ein-
maligkeit der dichterischen Sprache und der Einmaligkeit des Gedichts befestigen.
Auf dieseWeise gelang es Celan nach Derrida „Babel in einer einzigen Sprache“¹²⁸ zu
gestalten. Nicht die verschiedenen langues, die Nationalsprachen, reihen sich als
zählbare und in sich einheitliche und ineinander übersetzbare Entitäten anein-
ander, sie umfassen ihrerseits selbst die Vielheit der parole, des unübersetzbaren
einmaligen Ausdrucks des Einzelnen an einem einmaligen Datum, innerhalb des-
sen sehr wohl auch die nationalsprachlichen Grenzen überschritten werden kön-
nen.

In seinem lyrischen Werk operiert Celan mit verschiedenen Formen dessen,
was sich aus dem Blick aktueller literaturwissenschaftlicher Forschung als mehr-
sprachig bezeichnen lässt: textinterne Mehrsprachigkeit, latente Mehrsprachigkeit,
Oberflächenübersetzung, Zitat.¹²⁹ Namentlich findet sich in seinen Gedichten He-
bräisch, Jiddisch, Dänisch, Französisch, Englisch, Spanisch, Russisch, Mittelhoch-
deutsch, Latein und Griechisch. Viele der Texte fordern mithin geradezu zu einer
Mehrsprachigkeitsphilologie im Verständnis Till Dembecks heraus, d.h. dazu,
Sprachdifferenzen zu bemerken, zu beschreiben und nach ihrer Signifikanz im
jeweiligen Text vor dem Hintergrund seiner historisch-kulturellen Singularität zu
fragen. Das muss nicht zu widersprüchlichen Resultaten gegenüber der Poetologie
Celans führen, insofern sich gerade darin das Einmalige des Gedichtes zeigen kann.
In der Interpretation könnenmit Fokus auf die zwischensprachlichen Begegnungen
transkulturelle Bezüge untersucht und gleichzeitig nach der poetischen Funktion
der durch ihre Anderssprachigkeit exponierten Wörter gefragt werden.

In der Forschung ist die Dimension der literarischen Mehrsprachigkeit in Ce-
lans lyrischem Werk bislang verstreut im Rahmen einzelner Gedichtinterpreta-

125 Celan: „In eins“. Ders. Gedichte, 157.
126 Derrida: Schibboleth, 51.
127 Ebd., 62. [Kursiv im Original].
128 Ebd., 59. [Kursiv im Original].
129 Zu den Begriffen und Kategorien vgl. die Ausführungen in der Einleitung.

276 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



tionen berücksichtigt, aber kaum ins Zentrum einer Untersuchung gestellt wor-
den.¹³⁰ Allein die hebräische Intertextualität wurde durch Irene Fußl systematisch
untersucht, wobei sie zum Schluss kommt, dass Celans Dichtung gerade auch auf
der Ebene einer latenten Mehrsprachigkeit zutiefst vom Hebräischen und seiner
Sprachstruktur geprägt ist.¹³¹ Eine umfassende Untersuchung zur textinternen
Mehrsprachigkeit in Celans Gedichten steht mithin noch aus. Sie kann im Rahmen
dieses Kapitels nicht geleistet werden, untersucht werden sollen aber anhand von
drei Gedichten aus dem Band Die Niemandsrose drei unterschiedliche Verfahren
literarischer Mehrsprachigkeit, die in der Lyrik Celans angewandt werden (Ober-
flächenübersetzung, Einsatz anderssprachiger Wörter und Zitate, experimentelle
Sprachmischung) und die im Sinne seiner Poetologie im je eigenen Gedicht und
seinem Kontext zu interpretieren sind. Damit wird ein Beitrag zum Verständnis
literarischer Mehrsprachigkeit in Celans lyrischem Werk geleistet, vor allem aber
innerhalb dieser Studie dargelegt, wie auch bei Celan mehrsprachige Verfahren eng
mit Techniken der Poetizität und mit sprachphilosophischen und -kritischen Re-
flexionen verknüpft sind. Darüber hinaus wird auch hier ein national einge-
schränktes Sprach- und Literaturverständnis kritisiert. Trotzdem aber ist Mehr-
sprachigkeit nicht durchweg positiv konnotiert und bietet somit auch nicht per se
einen Ausweg aus historisch-kulturell gestifteten Zugehörigkeiten.

Für den Fokus auf Die Niemandsrose gibt es mehrere Gründe: Erstens wurden
die Gedichte des 1963 erschienenen Bandes zwischen 1959 und 1963 und somit in
zeitlicher Nähe zu den besprochenen poetologischen Texten verfasst. Zweitens hat
Celan sich bei der Arbeit an diesem Band intensiv mit sprachtheoretischen und

130 Petuchowski, Elisabeth. „Bilingual and multilingual Wortspiele“. Deutsche Vierteljahresschrift
52 (1978): 635–651; van Ingen, Ferdinand. „Das Problem der lyrischen Mehrsprachigkeit bei Paul
Celan“. Psalm und Hawdahal. Akten des Internationalen Paul Celan-Kolloquiums New York 1985. Hg.
Joseph P. Strelka. Bern: Peter Lang, 1987. 64–78; Heimann, Friederike. „Sprachexil. Zum Verhältnis
vonMuttersprache und ‚Vätersprache‘ bei Gertrud Kolmar und Paul Celan“. Sprache(n) im Exil, 276–
282; van Ingen, Ferdinand. „Mehrsprachigkeit bei Paul Celan“. Ders. Diskursive Lyrik seit 1945.
Passau: Schuster 2014. 48–53; Weissmann, Dirk. „Monolinguisme, plurilinguisme et translinguisme
chez Paul Celan. À propos de la genèse du poème ‚Huhediblu‘“. Genesis 46 (2018): 35–50; Cheie,
Laura. „Inszenierte Mehrsprachigkeit. Sprache zwischen Dialog und Maske in der Lyrik Paul Ce-
lans“. Spiegelungen. Zeitschrift für deutsche Kultur und Geschichte Südosteuropas 14.2 (2019): 25–34.
131 Fußl: Geschenke. Zur Bedeutung des Hebräischen bei Celan s.a. Lydia Koelle, Lydia. Paul Celans
pneumatisches Judentum. Gott-Rede und menschliche Existenz nach der Shoa. Mainz: Matthias
Grünewald, 1997. 100– 124.Umfassende Untersuchungen liegen zudem zur Bedeutung der russischen
und französischen Literatur für Celan vor, die allerdings keinen Schwerpunkt auf die Frage lite-
rarischer Sprachmischung legen (Ivanović: Gedicht; Pennone, Florence. Paul Celans Übersetzungs-
poetik. Entwicklungslinien in seiner Übertragung französischer Lyrik. Berlin: DeGruyter, 2012).

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 277



-philosophischen Ansätzen beschäftigt.¹³² Drittens ist Die Niemandsrose der erste
Band Celans, in dessen Gedichten außerhalb der Titel mit anderssprachigem Vo-
kabular gearbeitet wird.¹³³ Es darf deshalb angenommen werden, dass dies sowohl
in Bezug zur sprachtheoretischen Thematik des Bandes steht, als auch im Zusam-
menhang mit dem Stellenwert des Bandes innerhalb Celans Werk, der in der For-
schung als äußerst spannungsvoller Band und Zeugnis intensiver Arbeit an der
eigenen Sprache und Wendung zu einem neuen Sprechen gesehen wird.¹³⁴
Schließlich schlagen sich in den Gedichten der Niemandsrose Celans Erfahrungen
mit den Diffamierungen im Zuge der Goll-Affaire nieder, mit der teils antisemitisch
gefärbten Rezeption seines Werkes in der deutschen Presse und schließlich seine
Angst vor einem wiedererstarkenden Antisemitismus in Deutschland und Euro-
pa.¹³⁵ Während bereits gut untersucht wurde, wie dies in der Niemandsrose mit
Celans Hinwendung zur jüdischen Tradition, zur Erfahrung des Exils und der er-
zwungenen Wanderschaft verknüpft ist,¹³⁶ ist in den folgenden drei Gedichtana-
lysen zu zeigen, wie auch Sprachwechsel und Sprachmischung zur Darstellung
dieser Erfahrung der Bedrohung und Angst vor abermaliger Aberkennung eines
Existenzrechtes in der deutschen Literatur eingesetzt werden.

„Bei Wein und Verlorenheit“

Das kurze dreistrophige Gedicht ist am 15.3.1959 in Paris entstanden und somit zu
Beginn der Arbeit an der Niemandsrose.¹³⁷ Es interessiert an dieser Stelle wegen
seiner Verschiebungen zwischen einzelnen Sprachen und des in ihm enthaltenen
Kommentars zum Verhältnis von langue und langage.

132 Vgl.: Pfad-Eder, Miriam. Verdichtete Begegnung. Die Bedeutung von Sprachtheorie und Sprach-
philosophie für die Poetik Paul Celans und seinen Gedichtband ‚Die Niemandsrose‘. Berlin:Weißensee
Verlag, 2010.
133 Vgl. Parry, Christoph. „Sprachenvielfalt im kosmopolitischen Gedicht der Moderne“. Schreiben
zwischen Sprachen. Hg. Liisa Laukkanen und Ders. München: Iudicium, 2017. 78–91.
134 Lehmann, Jürgen: „Die Niemandsrose“. Celan-Handbuch, 80–89; Perez, Juliana P. Offene Ge-
dichte. Eine Studie über Paul Celans Die Niemandsrose. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2010.
15–33.
135 Lehmann, Jürgen: „,Gegenwort‘ und ‚Daseinsentwurf‘. Paul Celans ‚Die Niemandsrose‘. Eine
Einführung“. Ders. Kommentar zu Paul Celans ‚Die Niemandsrose‘. Heidelberg: Winter, 1997. 11–35.
136 Vgl.: Pfad-Eder: Begegnung; Mackey, Cindy. ‚Dichter der Bezogenheit‘. A Study of Paul Celan’s
Poetry with Special Reference to ‚Die Niemandsrose’. Stuttgart: Heinz, 1997. 109– 179.
137 Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 785.

278 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Das Gedicht beginnt mit der Evokation des eines Verlustes: „Bei Wein und
Verlorenheit“¹³⁸. Laut Jürgen Lehmann gestaltet es damit eines der zentralen
Themen der Niemandsrose, wobei die Erfahrung von Verlorenheit als Ausgangs-
punkt eines Sich-frei-Setzens und anschließenden Sich-Wiedergewinnens zu ver-
stehen sei.¹³⁹ In „Bei Wein und Verlorenheit“ erkennt er entsprechend ein „kon-
sekutives Verhältnis von Trunkenheit und (Selbst‐)Verlust“¹⁴⁰. Dabei werde die
Verlorenheit vollständig durchlaufen und bis zu ihrer Neige erfahren: „Bei Wein
und Verlorenheit bei / beider Neige“¹⁴¹. In der Neige aber kündigt sich bereits Ab-
schluss und Überschreitung an; wo etwas zur Neige geht, geht es zu Ende, wobei das
aus dem mittelhochdeutschen stammende „neige(n)“ gleichzeitig die Handlung des
Beugens und Sich-Senkens denotiert.¹⁴² Dies lässt sich inhaltlich auf den Zustand
der Verlorenheit beziehen. Tatsächlich geht aber in „Bei Wein und Verlorenheit“
das deutsche Wort „Neige“ selbst zur Neige, es entleert sich seiner semantischen
Bedeutung und kippt gleichsam als Lautbild in andere Sprachen. In den beiden
nächsten Strophen zeigt sich, dass es einmal französisch „neige“ (dt. Schnee) gelesen
wird und einmal englisch „neigh“ (dt. Gewieher). Wie bereits bemerkt, nutzt Celan
dabei einen als „Oberflächenübersetzung“¹⁴³ bezeichneten Vorgang. Weit weniger
Aufmerksamkeit allerdings hat der Umstand erfahren, dass damit der Vorgang des
Verlierens und Freisetzens, die Begegnung mit dem anderen auch auf die Ebene der
verwandten natürlichen Sprache Deutsch selbst ausgedehnt wird. Die eigene
Sprache erfährt „bei Wein und Verlorenheit“ eine Öffnung aufs Äußerste, ein
Hinüberspielen ins Glossolalische – der Wein kann in diesem Zusammenhang auch
als Anspielung an das Pfingsterlebnis gelesen werden, wo gemutmaßt wird, ein
übermäßiger Weingenuss sei die Ursache für das Zungenreden der Jünger.¹⁴⁴ Wo
der Wortsinn zur Neige geht – verursacht durch Rausch oder Verlust – rückt das
Glossolalische in greifbare Nähe und eröffnet neue Wege der Bedeutungsbildung.
Elisabeth Petuchowski hat diesen Vorgang treffend mit der Beobachtung erfasst,
dass „individual words mean more than they state in German. Thus an area hidden
behind the words is opened up, revealing a new complex of associations.“¹⁴⁵ Die

138 Celan: „Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.
139 Lehmann: „Bei Wein und Verlorenheit“. Kommentar, 61–69, hier 61.
140 Ebd., 62.
141 Celan: „Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.
142 Vgl. den Eintrag zu „neigen“. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm (7. Dezember 2020).
143 Vgl. dazu: Dembeck, Till: „Oberflächenübersetzung. The Poetics and Cultural Politics of Ho-
mophonic Translation“. Critical Multilingualism Studies 3.1 (2015): 7–25.
144 Vgl.: „Andere aber hatten ihren Spott und sprachen: Sie sind voll des süßen Weins.“ (Apostel-
geschichte 2.13).
145 Petuchowski: „Wortspiele“, 636.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 279



eigene Sprache kannmaterialiter durch eine Art Oberflächenübersetzung in die des
Anderen hinübergespielt werden. Dabei ist es gerade die Materialität und Opazität
der Sprache, die die Begegnung mit dem anderen ermöglicht. Dichtung lebt davon,
dass die Sprache nicht eindeutig ist. Gerade dadurch wird die Möglichkeit zum
Dialog eröffnet, die für Celans Poetologie so zentral ist.

Am Übergang von Strophe eins und zwei wird im Gedicht mit der Verlorenheit
auch die Grenze zwischen den einzelnen Sprachen überschreitbar: „Bei Wein und
Verlorenheit, bei / beider Neige: // Ich ritt durch den Schnee“. Einmal ins Franzö-
sische geneigt, kann aus der Verlorenheit Schnee werden, durch den sich die
Sprecherinstanz fortbewegen kann. Die Formulierung des Reitens mit dem Zusatz
„in die Ferne – die Nähe“ im drauffolgenden Vers kann dabei, wie Juliana Perez
bemerkt, auch als Anspielung auf das Übersetzen verstanden werden, auf das Celan
an anderer Stelle als „fremde Nähe“ rekurriert.¹⁴⁶ Es lässt sich so festhalten, dass
das Gedicht die Übersetzung als Weg vorführt, in der Einzelsprache festgezurrte
Sinnzusammenhänge zu verlieren undwieder zu gewinnen. Gleichzeitig wird durch
dieses Verfahren bereits vorweggenommen, was die dritte Strophe explizit the-
matisiert: „sie / logen unser Gewieher / um in eine / ihrer bebilderten Sprachen.“ Die
einzelnen Nationalsprachen teilen sich vor aller Bedeutungsgebung ihr Rohmate-
rial in Gestalt von asemantischen Lauten. In „Bei Wein und Verlorenheit“ wird
dieses Verhältnis von langue und langage, von einzelnen Sprachen und menschli-
cher Sprachfähigkeit überhaupt kommentiert. In diesem Sinne lässt sich auch der
Bezug auf Gott in der zweiten Strophe lesen: „ich ritt durch den Schnee, hörst du, /
ich ritt Gott in die Ferne – die Nähe“. Mit Blick auf die Sprachthematik ergibt sich an
dieser Stelle ein Bezug zum Beginn des Johannesevangeliums: „Im Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort“¹⁴⁷. Damit könnte „ich ritt
Gott“ so ausgelegt werden, dass die Sprecherinstanz das Wort reitet, das seinerseits
singt, also ein asemantisches Geräusch von sich gibt.¹⁴⁸ Die Menschenmögen, wie in
Strophe drei geschildert, diesen Geräuschen göttlichen Ursprung attestieren. In der
Sicht des Gedichtes aber unterscheiden sie sich nicht von animalischen Lauten, die
mit „unser Gewieher“ aufgerufen werden. Dieser Ausdruck genereller Sprachfä-
higkeit (langage) wird als Grundlage menschlichen Sprechens ‚umgelogen‘ in ein
bedeutungsgebendes Sprachsystem (langue): „Sie duckten sich, wenn / sie uns über
sich hörten, sie / schrieben, sie / logen unser Gewieher / um in eine / ihrer bebil-

146 Perez: Gedichte, 40.
147 Johannes 1, 1.
148 Auf die mit diesem Vers verbundenen theologischen Bezüge kann hier nicht eingegangen
werden.Vgl. dazu: Bollack, Jean. „Chanson à boire. Über das Gedicht ‚BeiWein und Verlorenheit‘ von
Paul Celan“. Celan-Jahrbuch 3 (1989): 23–35.

280 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



derten Sprachen.“¹⁴⁹ Die einzelnen Sprachen, die bestimmte Konzepte – Signifikate
– zu evozieren vermögen, sind hier immer schon Medium der Lüge und der Täu-
schung, weil sie ihren Ursprung aus dem Geräusch vergessen machen und über-
decken. Christoph Perels hat daraus gefolgert, das Gedicht enthalte „die Klage über
das Ende einer Epoche, die den Menschen als Wesen, das Sprache hat, definiert.“¹⁵⁰
Demgegenüber wird hier die Position vertreten, dass im Gedicht die Überwindung
der einzelnen langue als (vermeintlich) sinngebende Ordnung als Moment der
Freisetzung des Wortes aus ebendieser Zurichtung erprobt und somit ein Ort ge-
schaffen wird, an dem das so in seinen semantischen Bezügen gelockerte Wort sich
auf das andere hin öffnen kann – sei es auf andere natürliche Sprachen, wie hier
das Französische oder Englische, oder auf die Laute der Tiere hin.

„Kermorvan“

Ein anderssprachiges Zitat an zentraler Stelle findet sich in dem 1961 verfassten
Gedicht Kermorvan. Bereits in der Überschrift wird mit dem bretonischen „Ker-
morvan“ ein im Deutschen dezidiert fremdes Wort gesetzt.¹⁵¹ Dieser Eindruck be-
stätigt sich dadurch, dass sich der titelgebende Ortsname Kermorvan auf das letzte
Wort des Gedichtes, auf „Kannitverstan“, reimt. Während diese Akzente der
Fremdheit das Gedicht gleichsam rahmen, wird im Spannungsverhältnis dazu
Vertrautheit evoziert. Dazu gehört das weitgehend gleichmäßige Reimschema
(ABCB) sowie die drei Strophen mit den vier drei hebigen Versen, die sich an die
Volksliedstrophe anlehnen. Auch inhaltlich werden in den ersten beiden Strophen
Nähe und Fremde evoziert und die Frage nach der Vorstellung von Heimat gestellt:

„Du Tausendgüldenkraut-Sternchen, / du Erle, du Buche, du Farn: / mit euch
Nahen geh ich ins Ferne, – / Wir gehen dir, Heimat, ins Garn.“¹⁵² Die Nennung der
vertrauten Pflanzennamen vermitteln eine Nähe zu einer in der Ferne liegenden
Herkunftslandschaft. Gleichzeitig impliziert die idiomatische Wendung „ins Garn
gehen“, sich durch eine List fassen lassen, ein Misstrauen gegenüber dieser nost-
algisch-affektiven Stimmung, bei der die Sprechinstanz sich wider besseres Wissen
von einem problematischen Heimat-Gefühl umgarnen lässt, das an das Territorium

149 Celan: „Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.
150 Perels, Christoph. „Eine Sprache für die Wahrheit“. Frankfurter Anthologie (Band 10). Hg.
Marcel Reich-Ranicki. Frankfurt/Main 1986. 210–212, hier 212.
151 Kermorvan bedeutet wörtlich übersetzt „Das Haus des Seemanns“, gleichzeitig markiert es den
Entstehungsort des Gedichtes, das bretonische Château de Kermorvan, wo Celan und seine Familie
die Sommerferien verbrachten (Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 818).
152 Celan: „Kermorvan“. Ders. Gedichte, 155.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 281



und die darin wurzelnden Gewächse geknüpft ist. In der zweiten Strophe wird der
nahen, heimatlich besetzten Fauna eine exotische gegenübergestellt: Kirschlor-
beertraube, Palmenschaft, Steindattel, wobei die Palme auf Palästina verweist und
so in Kontrast zur ersten Strophe den Bezug zum nicht mit dem Territorium der
Herkunft, sondern mit dem Jüdischen verbundenen Ort der Zugehörigkeit eröffnet.
Darin eingebettet findet sich der durch Kursivierung als Zitat ausgewiesene dritte
Vers „Ich liebe, ich hoffe, ich glaube, –“, ein intertextueller Bezug auf die Kardinal-
tugenden „Glaube, Hoffnung, Liebe“ aus dem Brief des Apostel Paulus an die Ko-
rinther (I. Kor 13,13). Allerdings ist, wie Werner Wögerbauer erläutert hat, durch
deren verkehrte Reihung erkennbar, dass sich Celan nicht direkt auf den Bibelvers
bezieht, sondern bereits Heinrich Heines Kritik und Verspottung desselben als
„Inbegriff der Restaurationsideologie“¹⁵³ aufgreift. Besonders relevant für die Stelle
dürften, wie Wiedemann herausgestellt hat, folgende Strophen aus Heines Ge-
dichtzyklus „Angelique“ sein:

Ich bitte dich, lass‘ mich mit Deutschland in Frieden!
Du musst mich nicht plagen mit ewigen Fragen
Nach Heimat, Sippschaft und Lebensverhältnis
Es hat seine Gründe, ich kann’s nicht vertragen; –

Die Eichen sind grün, und blau sind die Augen
Der deutschen Frauen; sie schmachten gelinde
Und seufzen von Liebe, Hoffnung und Glauben; –
Ich kann’s nicht vertragen – es hat seine Gründe“.¹⁵⁴

Neben dem Seufzen, in dem Liebe, Hoffnung und Glaube als nichtssagende Formel
erscheint, greift Celan aus „Angelique“ auch die durch den Spiegelstrich markierte
elliptische Konstruktion am Versende auf. Heine verwendet den Spiegelstrich, um
eine Zensur anzudeuten. Das lyrische Ich will nicht von seiner französischen Ge-
liebten Angelique mit Fragen nach seiner deutschen Heimat bedrängt werden, es
kann es „nicht vertragen“, darüber zu sprechen, wofür es seine verschwiegenen
Gründe hat. Diese sind in dem 1834 im Pariser Exil entstandenen Gedicht unschwer
in den größeren Kontext von Heines jungdeutscher Kritik an den in den deutschen
Ländern herrschenden repressiven politischen Verhältnissen, seinem Leiden an
der Exilierung sowie dem Rechtfertigungsdruck als Jude bezüglich der genauen
national-kulturellen Zugehörigkeit zu stellen. Als Referenz auf diesen Komplex des
exilierten deutsch-jüdischen Dichters lässt sich demnach auch bei Celan der in der
ersten Strophe gesetzte Spiegelstrich zwischen „geh ich ins Ferne, –“ und „wir gehen

153 Wögerbauer, Werner. „Kermorvan“. Kommentar, 250–254, hier 252.
154 Zit. Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 818.

282 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



dir, Heimat, ins Garn“ lesen. Auch der bei Heine zitierte christliche Bibelspruch
erscheint als integraler Teil dieses deutschen Lebenskontextes, den der Dichter
nicht mehr verträgt. Aufgrund dieses intertextuellen Geflechts von „Angelique“ und
„Kermorvan“ kann die Kursivierung von „Ich liebe, ich hoffe, ich glaube“ bei Celan
neben dem Hinweis auf den Zitatcharakter auch als Hinweis auf das Deutsche des
Spruches gelesen werden, das so im deutschen Gedicht als Sprache des anderen
erscheint. Vermittelt über Heine markiert der deutsch-christliche Spruch in „Ker-
morvan“ mithin die jüdische Erfahrung des Nichtverstehens und Nichtverstan-
denwerdens auch in der eigenen, der deutschen Sprache.

In der dritten und letzten Strophe von „Kermorvan“ wird dem deutschen nun
ein französischer Spruch entgegengestellt: „Ein Spruch spricht – zu wem? Zu sich
selber: / Servir Dieu est régner, – ich kann / ihn lesen, ich kann, es wird heller, / fort
aus Kannitverstan.“ Zitiert wird der Wappenspruch der Adelsfamilie de Kermor-
van, der an der Fassade des Schlosses und der Kapelle angebracht ist (dt.: „Gott
dienen heißt herrschen“).¹⁵⁵ Wiederum handelt es sich um ein Motto aus dem
christlichen Kontext und es ist zunächst unklar, warum gerade dieses Zitat, das vom
deutschen Text auch noch durch den französischen Wortlaut abgesetzt ist, einen
Ausweg aus „Kannitverstan“ weisen soll. An seiner Botschaft kann es kaum liegen,
aber der Spruch vermittelt auch keine solche, seine kommunikative Funktion ist
nivelliert, er spricht „zu sich selber“. Mithin wird ihm ein autoreferentieller Cha-
rakter attestiert, die Kursivierung und das Französische heben zusätzlich die
dinghafte Materialität der Inschrift hervor. Mit Blick auf den Meridian lässt sich
sagen, dass es genau diese Verdichtung des Selbstbezuges und des Hervortretens der
‚dunklen‘ sprachlichen Materialität ist, durch die ein Lesen möglich wird.¹⁵⁶ Dabei
handelt es sich freilich, wie Werner Hamacher ausgeführt hat, weniger um ein
Lesen im Sinne eines Aufhebens und Sammelns, denn um ein „Öffnen der Sprache“
auf ein kommendes anderes hin.¹⁵⁷ In „Kermorvan“ nun kristallisiert sich die für
Celans Poetik zentrale Bewegung an einem dem Gedicht eingefügten andersspra-
chigen Zitat. In der Begegnung mit diesem anderen tut sich für die in den beiden
ersten Strophen durch ihre „eigene Enge“ gegangene Sprechinstanz ein Weg auf,
sich freizusetzen, aus „Kannitverstan“ fortzugehen. Celan zitiert damit die gleich-
namige Kalendergeschichte von Johann Peter Hebel. Darin kommt ein deutscher
Handwerksbursche nach Amsterdam und erhält auf all seine Fragen die Antwort
„Kannitverstan!“. Der Bursche versteht dies allerdings fälschlicherweise als Ei-
gennamen und reimt sich daraus ein scheinbar stimmiges Verständnis der von ihm

155 Vgl. ebd.
156 Vgl. dazu: Hamacher: „Sekunde“, 116– 117.
157 Ebd., 119– 120.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 283



in der Fremde beobachteten Vorgänge zusammen. Celan nun macht aus „Kannit-
verstan“ einen Ortsnamen, die Bezeichnung eines ganzen Gebietes, in dem, wie
Helmut Böttiger es formuliert hat, „die Sprache keinen Sinn hat“ bzw., so Gerhard
Kaiser, „das vorschnell Geläufige, das vorschnelle Verstehen“¹⁵⁸ herrscht. Dem gilt
es zu entkommen, und der Weg führt über das Lesen eines bezugslosen, fremden
Spruchs. Hebels „Kannitverstan“ als Erzählung davon, wie sich jemand in seiner
festgefügten Weltsicht auch durch die Erfahrung der Fremde und der unverständ-
lichen Fremdsprache nicht beirren lässt, stellt Celan „Kermorvan“ mithin als einen
Ort in der Dichtung entgegen, an dem die Begegnung mit dem anderen, das hier
über die anderssprachige Inschrift zur Darstellung gebracht wird, den Weg fort aus
den Gemeinplätzen der symbolischen Ordnung und hin zu einem anderen Ver-
stehen weisen kann bzw. hin zu Verstehensprozessen, die der Erfahrung von An-
dersheit eingedenk bleiben.

„Huhediblu“

Das neunstrophige Gedicht „Huhediblu“ gehört zum letzten Teil der Niemandsrose
und ist mit 13.9.1962 datiert. In der Forschung gilt es als Reaktion Celans auf neu-
erliche Angriffe im Verlauf der Goll-Affaire sowie auf Anfeindungen und fehlende
Unterstützung von Seiten des Literaturbetriebs, die ihn in eine schwere Krise
stürzten. Gleichzeitig wird der wiedererstarkende Antisemitismus zu Beginn der
1960er Jahre aufgegriffen. „Huhediblu“ verknüpft so die persönliche Erfahrung mit
weiteren politisch-gesellschaftlichen Tendenzen und bindet beides in ein Netzwerk
von Referenzen auf die Shoa und frühere Verbrechen ein.¹⁵⁹ Zu wenig wurde m.E.
bisher berücksichtigt, in welchem Maße „Huhediblu“ auch einen kritischen Kom-
mentar zur zeitgenössischen deutschsprachigen Lyrik, insbesondere der lautma-
lerischen und sprachexperimentellen Richtung der konkreten Poesie, enthält.

Im Folgenden geht es nun nicht um eine umfassende Interpretation des kom-
plexen Gedichtes unter Aufschlüsselung möglichst vieler darin verarbeiteter Zitate
und Referenzen.¹⁶⁰ Zu untersuchen ist vielmehr, welche Rolle Celan dem Verfahren
der Sprachmischung in einem Text zukommen lässt, der als ein Ringen um Arti-

158 Böttiger, Helmut. Celan am Meer. Göttingen: Wallstein, 2006; Kaiser, Gerhard. „Kannitverstan
oder über den Vorteil, keine Fremdsprachen zu sprechen“. Zwiesprache. Theorie und Geschichte des
Übersetzens. Hg. Ulrich Stadler. Stuttgart: Metzler, 1996. 399–408, hier 407.
159 Vgl.: Konietzny, Ulrich. „Huhediblu“. Kommentar, 295–306.
160 Vgl. dazu: Golb, Joel. „Celan’s ‚Tones‘. A Reading ofHuhediblu“. Leo Baeck Institute. Year Book 50
(2005): 57– 104; Silbermann, Edith. „Paul Celan. ‘Huhediblu’. Versuch einer Deutung“. Literatur für
Leser. Zeitschrift für Interpretationspraxis und geschichtliche Texterkenntnis 2 (1988): 84–97.

284 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



kulation mit allen sprachlichen Mitteln und am Rande der Fähigkeit zur Sinnstif-
tung begriffen werden muss. Dabei tritt in diesem Gedicht eindringlich hervor, dass
die mehrsprachige Textur nicht eine positiv konnotierte transkulturelle Öffnung
oder gar Verständigung über Sprachgrenzen hinweg vermitteln muss. Sprachex-
perimentelle Verfahren stellen darin kein Mittel zum befreienden Wortspiel dar,
sondern werden zur Darstellung von extremer Gewalterfahrung eingesetzt, die
sinn- und einheitsstiftende sprachliche Strukturen (grammatische, syntaktische,
morphologische, nationalsprachliche) erschüttert. So wird in „Huhediblu“ die
Verwirrung der Sprache(n) in einem babelschen Ausmaß als Ergebnis von Gewalt
und eines katastrophalen Geschichtsverlaufs, eingeschlossen der persönlichen
traumatischen Erfahrung, lesbar. Wie in „Wein und Verlorenheit“ arbeitet Celan
auch in „Huhediblu“ mit den drei zentralen westeuropäischen Sprachen Deutsch,
Französisch und Englisch. Durch sie wird die jüdische Gewalterfahrung artikuliert
und ihnen gleichzeitig eingeschrieben. So wird die Sprache – die ‚eine Sprache der
anderen‘ im Sinne Derridas – durch die Artikulation der Erfahrung der anderen,
der Verfolgten, in ihr erschüttert.

Im Text festmachen lässt sich diese These zunächst an dem französischen Zitat,
das „Huhediblu“ beschließt und von dem ausgehend sich das gesamte Gedicht erst
erschließt: „Oh quand refleuriront, oh roses, vos septembres?“¹⁶¹. Im Unterschied
zum französischen Spruch in „Kermorvan“ ist der Vers hier nicht kursiviert und es
handelt sich auch nicht um einen „Spruch“, der „zu sich selber“ spricht und be-
zugslos in den Text eingefügt ist. Vielmehr ist es ein Zitat aus einem Sonett Paul
Verlaines, das im Original lautet: „Ah quand refleuriront les roses de septembre!“¹⁶²
Dieses Zitat bildet einen (nicht genannten) Ausgangspunkt des Gedichtes, es geht
gleichsam durch das Gedicht hindurch, wodurch es verformt und entstellt wird. Auf
diese Weise entsteht das titelgebende Lautgebilde „Huhediblu“. Am Schluss des
Gedichtes tritt Verlaines Vers verändert wieder zu Tage und es wird im Folgenden
zu argumentieren sein, dass es sich dabei um das Ergebnis eines Prozesses
sprachlicher „Anreicherung“ im Sinne der „Bremer Rede“ handelt.

In der ersten Strophe setzt das Gedicht mit der Evokation schwerfälliger
Materialität von Sprache ein und richtet sich anschließend gegen eine Gruppe
von Poeten, die sich als „Feme-Poeten“ zu Richtern über andere aufspielen und
schlecht über diese sprechen: „Schwer-, Schwer-, Schwer- / fälliges auf / Wort-
wegen und –schneisen. // Und – ja – / die Bälge der Feme-Poeten / lurchen und
vespern und wispern und vipern, / episteln.“ (V 1– 7) Celan reagiert so auf die

161 Celan: „Huhediblu“. Ders. Gedichte. 160– 161, hier 161.
162 Vgl.: Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 827.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 285



publizistischen Diffamierungen seines Werkes im Zuge der Goll-Affaire.¹⁶³
Gleichzeitig lässt sich in den Versen eine Anspielung auf die zeitgenössisch sich
etablierende sprachexperimentelle und konkrete Dichtung ausmachen, die
Techniken der Wiederholung und der Lautmalerei anwendet, um Worte gleich-
sam „schwer“, in ihrer Dinglichkeit erfahrbar zu machen,¹⁶⁴ Sinnzusammen-
hänge aufzulösen und die Dynamik der Sprache in den Vordergrund zu stellen.
Celan steht diesen Verfahren wie bereits erläutert kritisch gegenüber, da es ihm
darum geht, seine Gedichte als Medium des Dialoges und des Totengedenkens zu
gestalten und nicht als sinnfreies Wortspiel. In den ersten Versen von „Huhedi-
blu“ verschränkt sich so die Verzweiflung über die Plagiatsvorwürfe und das
Missverständnis seiner Gedichte als bezugsfreie Wortspiele mit einer Antipathie
gegenüber einer rein sprachexperimentell ausgerichteten Dichtung. Das Gedicht
lässt die avantgardistische Freisetzung von Worten und Lauten in das Szenario
einer Bedrohung umschlagen: Die Sprache fängt an zu „vipern“, wird giftig. Diese
Dichtung und ihre Poeten stellt Celan unter das „Datum des Nimmermenschtags
im September –:“ (V 13). Lesen lässt sich das als Datierung von Vorgängen der
Entwürdigung und Vernichtung von Menschen durch Menschen, wobei mit
September zunächst das Entstehungsdatum von „Huhediblu“ und damit die ak-
tuellen negativen Erlebnisse mit dem Literaturbetrieb genannt ist.¹⁶⁵ Zudem
ergeben sich Bezüge zu weiteren Ereignissen, die sich an Septembertagen ab-
spielten. Am 15.9.1935 wurden die Nürnberger Rassegesetze verabschiedet, am
19.9.1941 das Massaker von Babij Jar verübt.¹⁶⁶ Auch der Mord an einem Juden
durch den später im Gedicht auftauchenden Schinderhannes wurde im Sep-
tember 1801 begangen.¹⁶⁷ Das Sprechen und die Sprache sind dem Gedicht zufolge
von diesen Taten nicht zu trennen. In „Huhediblu“ werden die Verbrechen ei-
nerseits von einer enthemmten Sprache angekündigt und eingeleitet, wie sich an
der Rede der „Feme-Poeten“ zeigt, die unter dem „Datum des Nimmermensch-
tags“ erfolgt, und andererseits kontaminieren die Gewalttaten Sprache und
Dichtung nachhaltig. Deutlich machen dies die folgenden Strophen, in denen der
Verlaine-Vers „Ah quand refleuriront les roses de septembre!“ vor dem Hinter-
grund der aufgerufenen Gewaltgeschichte nicht mehr kohärent wiedergegeben,
sondern gleichsam nur noch gestammelt werden kann: „Wann, / wann blühen,
wann, / wann blühen die, hühendiblüh, / huhediblu, ja sie, die September- / ro-

163 Vgl.: Konietzny: „Huhediblu“. Kommentar, 298.
164 Die Vorstellung der„schweren“Worte findet sich bereits in Hugo Balls „Manifest“, wo die Laute
„fallen“ gelassen werden. Vgl. Kap. 2.3.
165 Vgl.: Konietzny: „Huhediblu“. Kommentar, 299.
166 Vgl.: Ebd., 300.
167 Vgl.: Felstiner: Celan, 249.

286 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



sen?“ (V14– 18) Wie auch in anderen Texten entfaltet Celan hier die ambivalente
Wortbedeutung des deutschen „Blühens“ als „florieren“ einerseits und drohen-
des „etwas blühen“ andererseits. Insofern es sich bei der Rose um ein poetisches
Grundmotiv handelt, lässt sich diese ambivalente Bedeutung auch auf die Lyrik
überhaupt beziehen, von der, wie in „Huhediblu“ gezeigt wird, Schönheit wie
Bedrohung ausgeht. So fördert die Übersetzung ins Deutsche in Verlaines Vers
eine zusätzliche Dimension zu Tage. Aus dem eher nostalgisch-harmlos wirken-
den „refleurir“ bei Verlaine wird vor den genannten Septembererfahrungen und
durch die Übertragung ins Deutsche ein bedrohliches Blühen. Dieser Effekt wird
durch die in Vers 15 und 16 vorgenommene Lautverschiebung und -kontraktion,
durch die die auf den ersten Blick sinnfreie Bildung „huhediblu“ zustande
kommt, noch verstärkt. Gleichzeitig wird damit vorgeführt, dass dieses ‚Wort-
experiment‘ eben nur vermeintlich sinnfrei ist, in Wirklichkeit aber auf Ge-
waltakte – und die in deren Erinnerung sich zersetzende Sprache – verweist.
Unmissverständlich formuliert wird dies in Vers 19: „Hüh – on tue… Ja wann?“. In
erneuter Rückübertragung ins Französische lässt sich aus refleurir, dt. blüh, frz.
tuer, dt. töten generieren. Celan bedient sich hier der Oberflächenübersetzung,
um seine Kritik an Sprache als gewaltbereites und -begleitendes Medium zu
verstärken, bzw. darzustellen, dass auch experimentelle Verfahren die Sprache
nicht aus dieser Verbindung zu geschehenen Gewalttaten und ihrer Erinnerung
lösen können. Der Vers „Hüh – on tue… Ja wann?“ bricht nicht nur mit der
kulturellen Sprachnorm, er ist gleichzeitig ein die zivilisatorische Norm bre-
chender Aufruf zum Töten. In den darauffolgenden Versen verbindet sich die
Zerstückelung des Wortkörpers und der Verlust sinnstiftender Fähigkeit mit dem
sich ankündigenden Morden: „du liest, / dies hier, dies: / Dis- /parates –: Wann /
blüht es“ heißt es in Vers 25– 29. Asemantische Laute treten aus der artikulierten
Sprache hervor und unterstreichen die stärker werdende Bedrohung: „Den Ton,
oh, / den Oh-Ton, ah, / das A und O, / das Oh-diese-Galgen-schon-wieder, das Ah-es-
gedeiht“ (V 41– 44). Auch die gegenüber Tieren gebrauchten Rufe „Hüh“ (V 19)
und „(hott!)“ (V. 61) unterstreichen den Bruch mit einer menschlich-zivilisierten
Redenorm. Mit Blick auf die „Bremer Rede“ lässt sich sagen, dass das Gedicht so
das Hindurchgehen der Sprache durch die „Finsternis todbringender Rede“ ge-
staltet. Dazu greift Celan auf sprachexperimentelle und avantgardistische Ver-
fahren zurück: Die Zerlegung von Wörtern in Laute und Buchstaben und ihre
anschließende Remontage über Sinn- und auch Sprachgrenzen hinweg. Dies
dient einerseits der Erinnerung an Gewaltakte, die die Grenzen der zivilisierten
Beschreibung durchbrechen und zeigt andererseits die mit den Taten verbun-
dene Gewalt an Sprache selbst. Die avantgardistische Zerstückelung wird also
bereits als ein Resultat der Gewalt gezeigt. In „Huhediblu“ wird so eine Barba-
risierung in ihrem Doppelsinn offengelegt als Desensibilisierung gegenüber

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 287



Grausamkeiten bzw. Zerschlagung zivilisatorischer Normen und als unver-
ständliche Sprachmischung und Zerfall in asemantische Laute. Dass eine solche
Barbarisierung ihren Ort nicht zuletzt in der Literatur hat, thematisiert neben
der bereits besprochenen zweiten Strophe auch die letzte des Gedichtes, in der
erneut auf zeitgenössische Lyrik referiert wird.

Schlüsselfigur für das Verständnis dieser Strophe ist Schinderhannes, Räuber
und Mörder im Rheinland um 1800, in der deutschen Literatur zur volkstümli-
chen Figur stilisiert, der nur die Reichen beraubte und gelegentlich auch gegen
die Franzosen kämpfte.¹⁶⁸ Celan bezieht sich in der letzten Strophe auf seine
eigene Übersetzung von Guillaume Apollinaires Gedicht „Schinderhannes“ aus
dem Band Alcools (1913). Bei Apollinaire ist Schinderhannes ohne Räuberro-
mantik gezeichnet, ein Gelage der Bande im Wald wird als rohe Angelegenheit
dargestellt, bei der sich hemmungslose Körperlichkeit unmittelbar mit der Pla-
nung eines Judenmordes verbindet. Alles Zeitvertreib „à l’allemande“, wie es bei
Appolinaire heißt.¹⁶⁹ In „Huhediblu“ nun taucht Schinderhannes als „[f ]rugal, /
kontemporan und gesetzlich“ (V 55– 56) wieder auf und steht im Bunde mit den in
der ersten Strophe thematisierten „Feme-Poeten“. Als Bindeglied zwischen
Schinderhannes bzw. seiner Gefährtin Julchen und der gegenwärtigen deutschen
Literaturszene dient die Produktion unzivilisierter Laute. In der Apollinaire-
Übersetzung heißt es: „Das Julchen rülpst, dass Gott bewahre –“¹⁷⁰. In „Huhedi-
blu“: „das Julchen, das Julchen: daseinsfeist rülpst, / rülpst es das Fallbeil los, –
call it (hott!) / love.“ Celan stellt somit das rohe Treiben der Schinderhannes‘schen
Bande unter den zitierten Titel des Gedichtes „Call it love“ aus Hans Magnus
Enzensbergers Band Verteidigung der Wölfe (1957). Der Gebrauch des englischen
Ausdruckes verweist dabei bereits bei Enzensberger auf die omnipräsente Ver-
wendung des Ausdruckes „love“ in der Unterhaltungsindustrie und somit eine
dieser unterstellten „commercialised and inauthentic use of language“¹⁷¹. En-
zensberger versucht in seinem Gedicht dagegen poetisch innovative Wortbilder
der Liebe im Frühling zu generieren. Celan setzt hingegen das Zitat ein, um die
Worthülse „love“ zu demaskieren, indem er sie als euphemistische Bezeichnung

168 Diese historisch völlig haltlosen Stilisierungen finden sich u. a. im Drama „Schinderhannes“
(1927) von Carl Zuckmayer und dessen Verfilmung „Der Schinderhannes“ (BRD 1958).
169 Celan übersetzt 1954 die letzten Strophen des Gedichtes wie folgt: „Denn heut, wenns dunkel
wird am Rheine, / bring ich den reichen Juden um. / […] // So hält man Tafel rund im Kreise / und f. . .t
und lacht beim Abendschmaus, / undwird ganz schwach, nach deutscherWeise, / und geht und bläst
ein Leben aus.“ (Celan, Paul. Gesammelte Werke in fünf Bänden. Bd. 4: Übertragungen I. Hg. v. Beda
Allemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1983. 787).
170 Ebd.
171 King, Alasdair. Hans Magnus Enzensberger.Writing, Media, Democracy. Bern: Peter Lang, 2007. 79.

288 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



für das in Apollinaires „Schinderhannes“ dargestellte orgiastische Räubertreiben
nutzt. Um die darin stattfindende Mischung von „sex and murder“¹⁷² zu unter-
streichen, wird das Enzensberger-Zitat zusätzlich um „(hott!)“ ergänzt, das
zweisprachig gelesen werden muss als „hot love“ und zugleich als der Befehl
„hott“ in Ergänzung zu „Hüh – on tue“ (V19). Ohne darauf interpretatorisch
weiter eingehen zu können, lässt sich sagen, dass Celan (wie schon zuvor bei
„“Hüh – on tue“, V19) die Sprachmischung erneut nutzt, um äußerste Verwor-
fenheit oder, wenn man so will, Barbarei zur Darstellung zu bringen. „Huhediblu“
experimentiert gleichsam mit einem barbarisierten Idiom, das einzig geeignet
scheint, auf die erlebten Diffamierungen antworten zu können. Am Schluss al-
lerdings setzt Celan in dem abgesetzten Vers „Oh quand refleuriront, oh roses,
vos septembres?“¹⁷³ dazu ein Gegenwort. Es ist das Zitat Verlaines, das so zum
Schluss von „Huhediblu“ aus dem Niedergang der Sprache wiederauftaucht.
Dabei hat es allerdings eine Veränderung erfahren: Anstelle von „Ah, wann
werden die Rosen des Septembers wieder erblühen?“ tritt: „Oh wann, ihr Rosen,
werden Eure September wieder blühen?“ Die (poetische) Sprache erscheint im
letzten Vers im Vergleich zur Zerstückelung der vorangegangenen, zu hüh und
hott, zumindest momentan wiederhergestellt. Die Gefahr einer erneuten Zer-
schlagung ist damit allerdings nicht überwunden, in der Frage, wann die Sep-
tember erneut „blühen“, wird vielmehr davon ausgegangen, dass der Prozess der
Zerstörung jederzeit wiedereinsetzen kann. Der Vers am Ende des Gedichtes
evoziert momentan die Restitution und Schönheit einer poetischen Sprache und
es ist sicher bezeichnend, dass das auf Französisch geschieht. Allerdings ist auch
diese Restitution eine gefährdete, insofern das Gedicht zeigt, dass sie in der
Übersetzung in die eigene Erfahrung und ins Deutsche, die das Gedicht ja vor-
nimmt, immer wieder der Zerstörung ausgesetzt ist und vor ihrem Hintergrund
wiedergewonnen werden muss.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich in den besprochenen Gedichten
Celans erörterte poetologische Grundsätze gerade in der poetischen Anverwand-
lung verschiedener Idiome nachvollziehen lassen. Das Deutsche wird darin als
Schauplatz der Erfahrung von Mehrdeutigkeit und Fremdheit gestaltet, wodurch
sich Dialog wie Lesarten jenseits nationalsprachlicher Zugehörigkeiten von Wör-
tern eröffnen. Die materielle Seite der Sprache dient als Träger, an dem sich Ver-
schiebungen in der Signifikantenkette vornehmen lassen. Gerade das fremde Wort
ist dabei in seiner, gerade auch im Zitat, hervorgehobenen Opazität und Mehr-

172 Vgl. dazu: Golb: „Tones“, 101– 103.
173 Celan: „Huhediblu“. Ders. Gedichte, 161.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 289



deutigkeit als eine Art „Wortding“¹⁷⁴ zu sehen, wo solche Verschiebungen vorge-
nommen und dadurch in eigener ebenso wie „in eines Anderen Sache“¹⁷⁵ gespro-
chen werden kann. Das mag Celans Gedichte nach den Begriffen heutiger litera-
turwissenschaftlicher Mehrsprachigkeitsforschung heraus ‚mehrsprachig‘ werden
lassen. Im Verständnis seiner Poetologie drückt sich darin gerade das Einmalige des
jeweiligen Gedichts und seiner Sprache aus.

174 Zanetti: Celans Lanzen, 115– 125.
175 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 43.

290 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale
Literatur

W.G. Sebald hat sich als „Zaungast“¹ der deutschen Literaturszene verstanden, als
Autor, der an der national basierten Literaturproduktion und -diskussion aus der
selbst gewählten Distanz seines englischen Wohnorts heraus partizipiert und mit
den Übersetzungen seiner Bücher gleichzeitig im angelsächsischen Raum erfolg-
reich ist.² Für sein Prosawerk sind neben der breit erforschten Thematik der Er-
innerung und der Nachgeschichte des Nationalsozialismus³ Konstellationen des
Transfers, Sprünge zwischen Orten und Zeiten konstitutiv. Dazu gehören auch, wie
hier auszuführen sein wird, Bewegungen zwischen den Sprachen. Sowohl mit Blick
auf die Positionierung des Autors als auch auf Inhalt und Schreibweise lässt sich
Sebalds Prosa mithin als eine „Literatur ohne festen Wohnsitz“ im Sinne Ottmar
Ettes bezeichnen. Es ist die von Ette so bezeichnete „Poetik der Bewegung“, über die
Sebald seine Hauptthemen Geschichte, Katastrophe und Erinnerungsprozesse ge-
staltet. Selbst ständig auf Wanderschaft, beschäftigt sich Sebalds Ich-Erzähler mit
Bruchstücken des katastrophischen Geschichtsverlaufes, die sich charakteristi-
scherweise gerade nicht an den Orten des Geschehens finden und die erst in den
Erzählzusammenhang übersetzt und darin neu angeordnet werden müssen.⁴

Doris Bachmann-Medick hat in ihren Ausführungen zum translational turn die
Bedeutung von Übersetzungsprozessen für den Wissensgewinn hervorgehoben:
„Knowledge is gained through translation – not through dissemination from an

1 „Wie kriegen die Deutschen das auf die Reihe? Gespräch mit Marco Poltronieri (1993)“. Sebald, W.
G. ‚Auf ungeheuer dünnem Eis’. Gespräche 1971 bis 2001. Hg. v. Torsten Hoffmann. Frankfurt/Main:
Fischer, 2011. 91.
2 Vgl. dazu: McCulloh, Mark. „Introduction. Two Languages, Two Audiences. The Tandem Literary
Oeuvres of W. G. Sebald“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Mark McCulloh und Scott
Denham. Berlin: De Gruyter, 2006. 7–21; Catling, Jo. „W. G. Sebald. Ein ‚England-Deutscher‘?“.W. G.
Sebald. Intertextualität und Topographie. Hg. Irene Heidelberger-Leonard und Mireille Tabah. Ber-
lin: Lit, 2008. 25–52.
3 Als grundlegende Studien seien hier genannt: Fuchs, Anne. Die Schmerzensspuren der Geschichte.
Zur Poetik der Erinnerung in W. G. Sebalds Prosa. Köln: Böhlau, 2004; Scott Denham und Mark
McCulloh (Hg.).W. G. Sebald. History, Memory,Trauma.Hg. Scott DenhamundMarkMcCulloh. Berlin:
De Gruyter, 2006; Öhlschläger, Claudia. Beschädigtes Leben. Erzählte Risse. W. G. Sebalds poetische
Ordnung des Unglücks. Freiburg: Rombach, 2006.
4 Vgl.: Banki, Luisa. Post-Katastrophische Poetik. Zu W. G. Sebald und Walter Benjamin. München:
Fink, 2016. Dieser für SebaldsWerk konstitutive Aspekt des Transfers und der Bewegung wurde erst
in der jüngeren und nicht-deutschsprachigen Sebaldforschung ausführlicher untersucht: Wolff,
Lynn L. W. G. Sebald’s Hybrid Poetics. Literature as Historiography. Berlin: DeGruyter, 2014; Co-
vindassamy, Mandana.W. G. Sebald. Cartographie d’une écriture en déplacement. Paris: PUPS, 2014.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-007



original, but through ongoing translations as negotiations, appropriations, and
transformations“⁵. Entsprechend lässt sich in W.G. Sebalds Reden und Interviews
erkennen, wie zentral Übersetzungsbewegungen räumlicher und sprachlicher
Natur für die Gewinnung sowohl von Wissen als auch von Erinnerung sind. So in
seiner Antrittsrede vor dem Kollegium der Deutschen Akademie 1996, in der er
beschreibt, wie er sein Verhältnis zu Deutschland und zur deutschen Geschichte
erst durch die räumliche Entfernung zu erkennen begann: „Erst als ich 1965 in die
Schweiz und ein Jahr darauf nach England ging, begannen sich, aus der Entfernung
heraus, in meinem Kopf Gedanken zu bilden über mein Vaterland“⁶. Der Landes-
wechsel wird hier als Voraussetzung für die Erinnerungsarbeit genannt. Erst von
einem anderen Ort aus können Bilder für den vorher als Leerstelle des Vergessens
und des Schweigens markierten Ausgangsort gefunden werden, die allerdings über
einen nachgerade phantasmatischen Charakter verfügen: „Die ganze Republik hat
für mich etwas eigenartig Irreales, so ungefähr wie ein nicht enden wollendes Déjà-
vu“⁷. Sebald formuliert damit ein grundlegendes Muster seiner Poetologie: (Le-
bens‐)geschichte nimmt in der Verschiebung an einen anderen Schauplatz Gestalt
an und wird so nachträglich rekonstruiert. Wie zentral diese Verschiebung ist, wird
nicht zuletzt dadurch deutlich, dass der sonst mit biografischen Informationen
zurückhaltende Autor in Interviews und Gesprächen immer wieder auf seinen
Wegzug nach England rekurriert und so eine Stilisierung zum ‚Auswanderer‘ (wenn
auch in programmatischen Anführungszeichen) nahe legt.⁸ Damit verbunden ist die
Überzeugung, dass aus einer Position der Sesshaftigkeit heraus Geschichten der
Zerstreuung und Exilierung unzugänglich bleiben: „wennman Geschichte lesenwill
in der Landschaft und in Städtebildern, dann muß man sich zunächst umtun in
anderen Ländern“⁹. Dies gelte insbesondere für das Deutschland der Nachkriegs-
zeit, wo die jüngste Vergangenheit systematisch verdrängt worden sei: „Insofern
war es eine Voraussetzung für diese Geschichten, daß ich ins Ausland ging.“¹⁰ Der
Autor schreibt mithin nicht allein – wie in zahlreichen Publikationen detailliert
nachvollzogen – ‚über‘ Auswanderungen und Vertreibungen und die damit ver-

5 Bachmann-Medick, Doris. „The trans/national study of culture. A translational perspective“. The
trans/national study of culture. A transnational perspective. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2014. 1–21,
hier 18.
6 Sebald, W. G. Vorstellungsrede. Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung. https://www.deut
scheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung. (16. Februar 2017).
7 Ebd.
8 Vgl.: „Sagen wir es mal in Anführungszeichen – ‚Auswanderung‘“. „Die Sensation der Musik.
Gespräch mit Walther Krause (1996)“. Sebald: Eis, 126– 153, hier 131.
9 Ebd.
10 „Menschen auf der anderen Seite. Gespräch mit Sven Boedecker (1993)“. Sebald: Eis, 105– 110,
hier 105.

292 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur

https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung


bundenen Prozesse des Erinnerns, Prozesse der Entortung und Übersetzung sind
vielmehr gewissermaßen Methode.¹¹ Sebalds Prosaschriften zeigen, wie Erzähler
und Figuren Erinnerungsbildern an verschobenen Schauplätzen habhaft werden
und Momente der Einsicht in die Vergangenheit in Figuren der traumatischen
Nachwirkung aufblitzen.¹²

Die zentrale Bewegung des Transfers zeigt sich auch in Sebalds Sprachgestal-
tung in vielfältigerWeise. Die (Deutsch‐)Sprachigkeit seiner Texte wird allenthalben
von Bewegungen der Deterritorialisierung ergriffen. Dies geschieht erstens über
eine vielfältige Ausgestaltung der Sprachthematik in der Diegesis in Gestaltung von
Szenen des Sprachverlustes, des Sprachwechsels und der Mehrsprachigkeit. Zwei-
tens bilden fingierte Übersetzungsprozesse eine narrative Grundkonstellation, die
Gespräche zwischen dem Erzähler und seinen Figuren finden in der erzählten Welt
in einer anderen Sprache als jener des Erzähltextes statt. Drittens wird auf stilis-
tischer Ebene mit Einschüben aus mehreren europäischen Idiomen (Italienisch,
Französisch, Englisch, Walisisch, Niederländisch, Tschechisch) gearbeitet.¹³

Im Folgenden soll zunächst Sebalds Schreibweise, der spezifische „Sebald
Sound“¹⁴ selbst, in den Fokus treten. Entwickelt wird die These, dass bereits dieses
Deutsch seiner Erzählungen als eine Kunstsprache gefasst werden kann, die sich
von der Notion einer Mutter- und Nationalsprache gezielt absetzt und stattdessen

11 Es greift deshalb zu kurz, „Heimatlosigkeit“ oder „Exil“ bei Sebald als traumatisierende Ereig-
nisse zu begreifen. (Etwa: „In W.G. Sebalds Die Ausgewanderten ist das Exil als dauerhafte, trau-
matisierende Heimatlosigkeit zu verstehen.“ Modlinger, Martin. „W. G. Sebald. Die Ausgewander-
ten“. Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur, 520–526). Vielmehr wird es erst durch den
Transfer ins Exil möglich, die ursprünglichen (und meist konkret im heimatlichen Raum erlebten)
Verletzungs- und Verlusterfahrungen zur Darstellung zu bringen.
12 Ausführlich zu Nachträglichkeit und Trauma bei Sebald: Osborne, Dora. Traces of Trauma in W.
G. Sebald and Christoph Ransmayr. London: Routledge, 2013. 101– 126; Kasper: Raum.
13 Zu einzelnen Aspekten der Sprachthematik liegen folgende Untersuchungen vor: Zur Überset-
zung: Robert Stockhammer: „Wie deutsch“; Wolff: Hybrid Poetics, 216–245; Elcott, Noam M. „Tat-
tered Snapshots and Castaway. An Essay at Layout and Translation inW.G. Sebald“.Germanic Review
79.3 (2004): 203–223. Zu Mehrsprachigkeit: Dubow, Jessica, und Richard Steadman-Jones. „Mapping
Babel. Language and Exile inW.G. Sebald’s Austerlitz“.NewGerman Critique 39.1 (2012): 3–26;Willer,
Stefan. „Being translated. Exile, Childhood and Multilingualism in G.A. Goldschmidt and W. G. Se-
bald“. GermanMemory Contests.Hg. Anne Fuchs. London: Rochester 2006. 87– 105;Vogel-Klein, Ruth.
„Französische Intertexte in W. G. Sebalds Austerlitz“.W. G. Sebald. Intertextualität und Topographie.
Hg. Irene Heidelberger-Leonard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 73–90; Kohn, Rob. „Giving
Voice to Uncertainty. Memory, Multilingual and Unreliable Narration in W. G. Sebald’s Austerlitz“.
Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 3.2 (2012): 33–48; Englund, Axel. „Bleston Babel. Migration,
Multiligualism and Intertextuality inW.G. Sebald’s Macunian Cantical“. Languages of Exile, 261–280.
14 Vgl.: Zimmermann, Ben. Narrative Rhythmen der Erzählstimme. Poetologische Modulierungen
bei W. G. Sebald. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2012. 14– 16.

6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur 293



ein Idiom entwirft, das von der Bewegung des Übersetzens und der Erinnerung an
eine katastrophale Zerstreuung erfasst ist. Der Hauptteil des Kapitels untersucht die
Werke Schwindel.Gefühle. (1990), Die Ausgewanderten.Vier lange Erzählungen (1992)
und Austerlitz (2001) auf die Inszenierung von Sprachwechseln und Überset-
zungsszenarien sowie Szenen des Fremdspracherwerbs und der Fremdsprachigkeit
mit einem besonderen Augenmerk auf die Funktion der manifesten Mehrspra-
chigkeit.

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch

Im Kontext seiner umfassenden Kritik an der nachkriegsdeutschen Verdrängung
der Erinnerung an die Verbrechen des Nationalsozialismus und namentlich an die
Shoa, hat Sebald auch Kritik an einem unreflektierten Gebrauch des Deutschen
geübt und sein Unbehagen gegenüber der in der Bundesrepublik verbreiteten
Umgangssprache geäußert.¹⁵ Insbesondere in seiner Kritik an Alfred Andersch und
dessen Literarisierung der NS-Vergangenheit zeigt sich, dass Sebald neben der
thematischen Beschäftigung mit Zweitem Weltkrieg und Shoa auch der Gestaltung
des Deutschen im Erzählen nach Auschwitz eine besondere Bedeutung zumisst. So
wirft er Andersch in seinem 1993 in der Zeitschrift Lettre und später in Luftkrieg
und Literatur publizierten Aufsatz vor, keinen angemessenen Stil für seinen Ge-
genstand gefunden zu haben. Stattdessen sei er nachhaltig von der Sprache der NS-
Zeit korrumpiert gewesen, wobei die „Verfallenheit an das leere, zirkuläre Pathos
nur das äußere Symptom […] einer verdrehten Geistesverfassung, die auch in den
Inhalten sich niederschlug“¹⁶, gewesen sei. Dies zeige sich in Anderschs Roman
Efraim, in dem der nach England emigrierte Berliner Jude George Efraim nach rund
fünfundzwanzig Jahren in seine Vaterstadt zurückkehrt und von seinen dortigen
Erlebnissen berichtet. Sebald zufolge wirken der Roman und seine Hauptfigur
unglaubwürdig, wie ausgehöhlt, was er in erster Linie an der Erzählsprache fest-
macht, die Andersch für die Berichte Efraims wählt:

George Efraim schreibt auf Deutsch, in seiner Muttersprache, die er von weither, aus der
dunklen Vergangenheit, heraufholen muß. Diese Wiederentdeckung einer Sprache, im Roman
mehrmals ausdrücklich avertiert, ist aber auf der Ebene des Textes selbst nirgends erkennbar
als das schwierige und schmerzhafte archäologische Unternehmen, das es in Wirklichkeit si-

15 Vgl. die entsprechende Aussage in: The Emergence of Memory. Conversations with W. G. Sebald.
Schwartz, Lynne Sharon (Hg.). New York: Seven Stories Press, 2007. 166.
16 Sebald, W. G. „Der Schriftsteller Alfred Andersch“. Ders. Luftkrieg und Literatur. Mit einem Essay
zu Alfred Andersch. München: Hanser, 1999. 121– 160, 143.

294 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



cher gewesen wäre, sondern George Efraim bewegt sich zu unserem nicht geringen Erstaunen
sogleich mit verblüffender Sicherheit […] auf der Höhe des zeitgenössischen Jargons.¹⁷

Sebald kritisiert, dass Andersch gegenüber der Frage der Erzählsprache blind ge-
wesen sei und Efraims durch das Exil erzwungenen Sprachwechsel und die spätere
Wiederannäherung an die Muttersprache nicht berücksichtigt habe. Stattdessen
verwende er unreflektiert einen zeitgenössischen westdeutschen Jargon, der sei-
nerseits vom NS mit geprägt blieb, wie seit Victor Klemperers Studien über die
Sprache im Nationalsozialismus, LTI, bekannt. Sebald hält Anderschs fehlende
„Sprachskrupel“¹⁸ für symptomatisch für die fehlenden Skrupel in der Darstellung
der Opfer des Nationalsozialismus überhaupt. Damit reaktualisiert er die bereits
referierten Diskussionen um das Schreiben auf Deutsch nach Auschwitz in der
Nachkriegsliteratur. Mit Blick auf die ein Jahr nach der Erstpublikation des An-
dersch-Aufsatzes erschienen Ausgewanderten und dem ein Jahr nach Luftkrieg und
Literatur publizierten Austerlitz wirkt Anderschs Roman wie eine Negativfolie für
Sebald, Beispiel dafür, wie die jüdische Verfolgungserfahrung keinesfalls durch
einen nichtjüdischen deutschen Autor dargestellt werden sollte.¹⁹ Der Aneignung
der Erzählungen der Opfer durch einen gegenwärtigen deutschen Sprachgebrauch,
der seine genealogische Verzahnung mit der Sprache des NS nicht reflektiert, beugt
Sebald in doppelter Weise vor: Einmal auf Ebene der histoire, indem der Erzähler
seinerseits Deutschland verlässt und mit den Figuren in einer anderen Sprache
spricht, die für die deutschen Leser wieder zurückübersetzt wird.²⁰ Zweitens auf
Ebene des discours, indem er für diese ‚Nacherzählung‘ eine literarische Kunst-
sprache entwickelt, die jegliche Anlehnungen ans Nachkriegsdeutsch wie aber auch
eine selbstverständliche muttersprachliche Umgangssprache überhaupt zu ver-
meiden versucht und stattdessen ihre Schriftlichkeit und Artifizialität herausstellt.

Mit anderen Worten will Sebald auch hinsichtlich der Sprache seiner Literatur
das Moment der Bewegung und des Dazwischens einfangen: Er wechselt nicht ins
Englische,²¹ sondern schreibt weiterhin Deutsch, gibt es aber als Produkt von

17 Sebald: „Andersch“, 154.
18 Ebd. Zu Sebalds Kritik an Andersch vgl.: Jörg Döring und Markus Joch (Hg.). Alfred Andersch
‚revisited‘. Werkbiographische Studien im Zeichen der Sebald-Debatte. Berlin: De Gruyter, 2011.
19 Braese zufolge entwickelte Sebald seine Auseinandersetzung mit den Verbrechen des Natio-
nalsozialismus „explizit oppositionell zum Konzept nicht nur der Erinnerung der westdeutschen
Nachkriegsliteratur“ (Braese: „Im Schatten“, 105).
20 Vgl. dazu: Stockhammer: „Wie deutsch“.
21 Auf Frage „and you still write in German“ (Interview mit Wachtel 1997) bestätigt Sebald dies im
Interview mit Eleanor Wachtel und verweist darauf, dass nur wenige Schriftsteller in zwei oder gar
mehreren Sprachen geschrieben hätten, er referiert auf Nabokov und Canetti, der aber trotz seiner
Englischkenntnisse auf Deutsch geschrieben habe. Die Bemerkung „There aren’t many other writers

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch 295



Übersetzungen aus und verfremdet es. Durch die Lösung vom mündlichen Medium
und der Wohnortsnahme außerhalb der ‚Sprachgemeinschaft‘ distanziert er sich
maximal von der Größe der Muttersprache. Dass er in England als Germanist das
deutsche Schriftgut gewissermaßen zur Lebensgrundlage macht,²² betont demge-
genüber die Bindung an die Literatursprache. Dass Sebald sein Schriftdeutsch nicht
als Muttersprache verstanden haben will, betont er in Interviews. Hier stilisiert er
die Sprachsituation in seinem Allgäuer Herkunftsort in besonderer Weise, in dem
er ihn als „Periphery of the German speaking land“²³ bezeichnet und stark betont,
dass dort eine ausgeprägte oberdeutsche Varietät gesprochen werde: „Das heißt,
daß für mich das Hochdeutsche von Anfang an eine Fremdsprache gewesen ist, die
ich mir aneignen mußte in meiner späteren Kindheit.“²⁴ Was aus linguistischer
Sicht als Dialekt-Standard-Kontinuum gilt,²⁵ wird von Sebald stark in Richtung Di-
glossie, wo nicht gar Bilingualismus gerückt. Dass dies bewusst zugespitzt, wenn
nicht gar übertrieben ist, wird spätestens in der anschließenden Behauptung klar,
er habe noch zu Beginn des Studiums nicht genau gewusst, „wie man das Deutsche
spricht und schreibt“²⁶. Es ist anzunehmen, dass diese Aussagen weniger auf eine
dialektologisch korrekte Erfassung der Sprachsituation im Allgäu abzielen als auf
die Pointe, dass Sebald sein Deutschweniger als Mutter- und eher als Fremdsprache
verstanden haben will und damit eine Deterritorialisierung anstößt, um, wie De-
leuze und Guattari es formuliert haben, in der eigenen Sprache ein Fremder wer-
den zu können.²⁷ Aus dem gleichen Grund will Sebald sein Deutsch auch in einem
mehrsprachigen Kontext verortet wissen: „Und kaum hatte ich angefangen, das [das
Deutsche, Anm. E.K.] richtig zu lernen, war ich auch schon wieder im französisch-
oder englischsprachigen Bereich. Daher kommt es wohl, daß das Deutsch, dessen

that I can think of who had to contend with that particular problem“ (51) zeigt, dass sich Sebald für
den Komplex des Sprachwechsels bzw. der literarischenMehrsprachigkeit offenbar nicht besonders
interessierte –; nicht nur denkt er – anders als der Andersch-Aufsatz nahe legt – nicht an die
Exilautoren, auch die zu diesem Zeitpunkt bereits rege Chamisso-Literatur (erste Preisverleihung
1985) scheint er nicht präsent zu haben. (Schwartz: Emergence, 51).
22 Vgl. Sebalds Bemerkung, das Deutsche sei eine „Art von Floß, auf dem ich sitze in diesem mir
auch nicht vertraut gewordenen englischen Ausland“ („Mit einem kleinen Strandspaten Abschied
von Deutschland nehmen. Gespräch mit Uwe Pralle (2001)“. Sebald, Eis, 252–263, hier 253).
23 „A Poem of an Invisible Subject“, by Michael Silverblatt.Schwartz: Emergence, 77–86.
24 Sebald: „Mit einem kleinen Strandspaten“. Eis, 254.
25 Vgl.: Ammon, Ulrich (Hg.). Variantenwörterbuch des Deutschen. Die Standardsprache in Öster-
reich, der Schweiz, Deutschland, Liechtenstein, Luxemburg, Ostbelgien und Südtirol sowie Rumänien,
Namibia und Mennonitensiedlungen. Berlin: De Gruyter, 2016. LV.
26 Sebald: Eis, 254.
27 Deleuze und Guattari: Kafka, 29.

296 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



ich mich bediene, wenn ich schreibe, den Charakter fast einer Kunstsprache zu
haben scheint“²⁸.

Die poetischen und linguistischen Merkmale dieser ‚fast Kunstsprache‘ sind
verschiedentlich untersucht worden. Ben Zimmermann hat sie als poetologische
Modulierung einer Erzählstimme begriffen und gezeigt, welche Klangqualität und
Rhythmen damit verbunden sind.²⁹ Demgegenüber – und insbesondere gegenüber
Ansätzen, die eine ‚mündliche Qualität‘ bei Sebald sehen³⁰ – soll hier die Schrift-
lichkeit von Sebalds Kunstsprache betont werden. Schon in der Kritik an Andersch
geht es ihm um eine Absetzung von einem gegenwärtigen Sprachgebrauch. In seiner
Anlehnung an die Prosa kanonischer Autoren des 19. Jahrhunderts sowie in seiner
montagehaften Zitierpraxis betont er stattdessen die Schriftlichkeit.³¹ Vor allem
aber betreibt Sebald eine gezielte Verfremdung gegenüber der deutschen Stan-
dardsprache durch systematische lexikalische und syntaktische Abweichungen, wie
sie eingehend von Gunther Pakendorf und Matthias Zucchi untersucht wurden.³²
Dies lässt sich mit Victor Šklovskij als Erschwerung der Form lesen, insofern durch
die Brechungen der Syntax ein Effekt der Verfremdung und Entautomatisierung
angestoßenwird.³³ Gerademit Blick auf die syntaktischen Verschiebungen lässt sich
argumentieren, dass Sebald auf eine leichte Zerrüttung des Deutschen abzielt und
darauf, feste Strukturen in Bewegung zu bringen. Sebalds Schreibenwirkt so, wie es
Covindassamy formuliert hat, „proprement déplacée“³⁴.

28 Ebd. Mandana Covindassamy (Sebald, 281) hat daraus den Schluss gezogen, dass es sich bei
Sebald um einen Vertreter der „littérature mineure“ handle. Ich würde eher sagen, dass er sich –

entgegen seiner biografischen Herkunft – bewusst als einen solchen zu inszenieren sucht.
29 Zimmermann: Rhythmen.
30 Vgl.: ebd., 60–62.
31 Zu Sebalds Verarbeitung von Einflüssen der 19. Jahrhundert-Prosa vgl.: Pakendorf, Gunther.
„Sebalds Sprache“. Acta Germanica. German Studies in Africa 39 (2011): 117– 130. Auf intertextuelle
Verfahren bei Sebald kann hier nicht eingegangen werden.Vgl. dazu: Schedel, Susanne. ‚Wer weiß,
wie es vor Zeiten wirklich gewesen ist?‘ Textbeziehungen als Mittel der Geschichtsdarstellung bei W. G.
Sebald. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2004; Ingebrigtsen, Espen. Bisse ins Sacktuch. Zur
mehrfachkodierten Intertextualität bei W. G. Sebald. Bielefeld: Aisthesis, 2016.
32 Pakendorf: „Sebalds Sprache“; Zucchi, Matthias. „Linguistische Anmerkungen zum Sprachstil
Sebalds“. Sinn und Form 56.6 (2004): 841–850. Mit der Grammatik des Deutschen bricht Sebald
namentlich durch die Vorziehung des Prädikats, die vorgestellten Nebensätze und die Verschiebung
der Reflexivpronomina.
33 Vgl. dazu auch Sebalds eigene Einschätzung, „daß der detachierte Erzählstil vielleicht dazu
beiträgt, die Sache perspektivisch […] zu verfremden“. „Katastrophe mit Zuschauer. Gespräch mit
Andrea Köhler (1997)“. Sebald, Eis, 154– 164, hier 159. Sowie, dass man „mit einem kleinen gram-
matischen Fehler […] eine Wirkung erzielen kann, die außerhalb jeder Proportion ist“. „Die Sen-
sation der Musik. Gespräch mit Walther Krause (1996)“. Sebald. Eis, 126– 153, hier 152.
34 Covindassamy: Sebald, 283.

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch 297



Neben der Syntax sind Abweichungen vom deutschen Standard auch in der
Lexik zu finden. Hier fällt vor allem der Gebrauch von veralteten französischen und
lateinischen Fremdwörtern – oder deren Nachbildung – sowie Allemanismen und
Austrizismen auf.³⁵ Letztere erinnern an die Polyzentrik des Deutschen, erstere
können als ‚klassische‘ Fremdwörter im Sinne Adornos gelesen werden, die die
Utopie einer „Sprache ohne Erde“³⁶ aufrufen. In der Sekundärliteratur ist wieder-
holt die These vertreten worden, Sebald schreibe ein altertümliches Deutsch, das
spätestens 1933 stehen geblieben sei, und stelle so eine Distanz zum NS und zum
nachkriegsdeutschen Sprachgebrauch her.³⁷ Pakendorf hat demgegenüber zurecht
die bewussten Brüche auch gegenüber der Prosasprache des 19. Jahrhunderts betont
und der Auffassung, Sebald wolle ein gleichsam von der neueren Geschichte un-
kontaminiertes Deutsch zelebrieren, entschieden widersprochen.³⁸ Zwar scheint er
die Sprache des 19. Jahrhunderts zu beschwören, gleichzeitig wird aber klar, dass
nicht ungebrochen an sie angeknüpft werden kann.Vielmehr wirdmittels der leicht
‚zerrütteten‘ Syntax auch hier eine Art gespenstisches Nachleben, die Wiederkehr
eines Untoten über eine unauslöschliche Zäsur hinweg, evoziert. Mit anderen
Worten erinnert Sebalds Deutsch an die verschiedenen historischen Wandlungen,
die in der Sprache gespeichert sind, und macht gleichzeitig in der Nachgeschichte
von Zweitem Weltkrieg und Shoa ein gebrochenes Verhältnis zum Deutschen
sichtbar. Die Sprache wird auf diese Weise bewusst als Medium des von Marianne
Hirsch als Postmemory bezeichneten Erzählverfahrens gestaltet.³⁹ Auch sie er-
scheint nicht als unmittelbares, sondern historisch vermitteltes Medium und wird
mit einer gewissen Distanz gebraucht, deren Gestaltung Teil des Erzählverfahrens
ist. Das Vergangene wird so nicht allein rekonstruiert, sondern als in dieser Re-
konstruktion geformt gezeigt. Auf diese Weise schreibt Sebald explizit aus der
Perspektive des Nachgeborenen, der ihm bereits medial vermittelte Erinnerungen
weiter gestaltet. Dabei reaktualisiert er nicht zuletzt die Diskussionen in der
Nachkriegsliteratur um das Schreiben auf Deutsch nach Auschwitz. Sein Beitrag
dazu ist ein von der Zäsur des Zivilisationsbruches gleichsam zerrüttetes und be-

35 Zucchi: „Linguistische Anmerkungen“, 847–850.
36 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
37 So Korff, Sigrid. „Die Treue zum Detail. W. G. Sebalds Die Ausgewanderten“. In der Sprache der
Täter. Neue Lektüren deutschsprachiger Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Hg. Stephan Braese.
Opladen: Westdt. Verlag, 1998. 167– 198, hier 197; Martin, Sigurd. „Mimesis und Entstellung. Lehren
vom Ähnlichen bei W. G. Sebald“. Verschiebebahnhöfe der Erinnerung. Zum Werk W. G. Sebalds. Hg.
Ders. und Ingo Wintermeyer. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007. 81– 105, hier 93.
38 Pakendorf: „Sebalds Sprache“, 120.
39 Hirsch, Marianne. Family Frames. Photography, Narrative, and Postmemory. Cambridge MA:
Harvard Univ. Press, 1997.

298 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



schädigtes Deutsch, eine verfremdete Kunstsprache, die sich gleichwohl program-
matisch in Konstellationen der Übersetzung und der Mehrsprachigkeit auf andere
Stimmen hin öffnet. Sebald gestaltet so eine translationale Literatur und überführt
zugleich Diskussionen der deutschen Nachkriegsliteratur in trans- und postnatio-
nale Zusammenhänge.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache.
Der Dialekt in Schwindel. Gefühle.

Der 1990 erschienene Band Schwindel.Gefühle. mit seinen insgesamt vier Texten
markiert den Übergang von literaturwissenschaftlichen Untersuchungen und Es-
sais zur fiktionalen Prosa in Sebalds Werk.⁴⁰ Während die beiden Erzählungen des
Bandes, „Beyle oder das merckwürdige Faktum der Liebe“ und „Dr. K.s Badereise
nach Riva“ noch zu den literaturwissenschaftlichen Arbeiten zählen, gelten
„All’estero“ und „Il ritorno in patria“ werkgeschichtlich als Auftakt von Sebalds li-
terarischen Arbeiten. In beiden werden bereits wesentliche der dafür prägenden
Themen und Verfahren entwickelt, namentlich jene der Erinnerung, der Intertex-
tualität und der homodiegetischen Erzählweise mittels des charakteristischen Ich-
Erzählers.⁴¹ Von der Forschung bislang kaum bemerkt, spielt in „All’estero“ und „Il
ritorno in patria“ auch die für eine „Literatur ohne festen Wohnsitz“ zentrale
ständige Bewegung zwischen Orten und Sprachen eine entscheidende Rolle. Pro-
grammatisch wird dies bereits in den Titeln angekündigt, die auf Italienisch erst
„ins Ausland“ und dann „zurück ins Vaterland“ weisen. Durch die italienische Ti-
telwahl stellt Sebald sozusagen seinen Einstand in die deutschsprachige Prosa unter
eine anderssprachige Überschrift. Zunächst wird dadurch die exophone Zuord-
nung, die sich mit einem in England lebenden deutschen Autor verbindet, unter-
strichen. Durch die Wahl des Italienischen – anstelle des in dieser biografischen
Konstellation zu erwartendem Englisch – entzieht sich der Autor aber einer un-
missverständlichen Einordnung aufgrund von Nationalität und Wohnsitz. Ange-

40 Niehaus, Michael. „Schwindel. Gefühle.“. Sebald-Handbuch. Hg. Ders. und Claudia Öhlschläger.
Stuttgart: Metzler, 2017. 19–28, hier 19.
41 Vgl.: Schedel: Wer weiß, 36–80; Dehairs, Wouter. „Literatur im Kontext? Kontext als Intertext.
Analyse von W. G. Sebalds Schwindel.Gefühle und dessen Ethik des Erinnerns“. Rezeption, Interak-
tion und Integration. Niederländische und deutschsprachige Literatur im Kontext. Hg. Leopold De-
cloedt, Herbert van Uffelen und Elisabeth Weissenbröck. Wien: Praesens, 2004. 271–287; Fischer,
Gerhard. „Schreiben ex patria. W. G. Sebald und die Konstruktion einer literarischen Identität“.
Schreiben ex patria / Expatriate Writing. Hg. Ders. Amsterdam: Rodopi, 2009. 27–44.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 299



sichts des Ich-Erzählers als eines permanent Reisenden,⁴² der sich wiederholt aus
England kommend durch Österreich und Oberitalien bewegt, einmal kurz an seinen
deutschen Herkunftsort und dann wieder weiter nach England reist, erscheint die
Verwendung des Italienischen eher arbiträr. Zwar ist die Sprache der Titel nicht
ohne indexikalische Funktion, da der Ich-Erzähler in beiden Texten auch Italien
bereist. Mehr noch als auf das Reiseland scheinen sie sich aber sebstreferentiell auf
das Reisen als eine auch sprachliche Bewegung zu beziehen und die in den Er-
zählungen omnipräsente innere und äußere Fremdheitserfahrung zu unterstrei-
chen.⁴³ Dass gerade die Reise des Erzählers in seinen deutschen Kindheitsort W. mit
„Il ritorno in patria“ übertitelt wird, schafft einen Effekt der Verfremdung.Verstärkt
wird dieser dadurch, dass der Titel die Oper „Il ritorno d’Ulisse in patria“ von
Claudio Monteverdi zitiert und so beiläufig zeigt, dass auch Vorstellungen von
„Heimkehr“ und „Heimat“ immer schon kulturell-literarisch überformt sind oder,
um mit Bachtin zu argumentieren, sich im Dialog mit anderen Stimmen und
fremden Wörtern herausbilden. Insgesamt sind die fremdsprachigen Titel als Irri-
tation der nach Logik von National- und Muttersprachparadigma erwarteten Er-
zählsprache angelegt und als Verfahren literarischer Abweichung zur Verstärkung
des Inhaltes der Erzählungen. Mithin handelt es sich bei diesen Titeln um Beispiele
von wandernden Worten: Sie vollziehen auf sprachlicher Ebene die inhaltliche
Erzählbewegung des permanenten „déplacements“⁴⁴ nach. Formal sind sie als Ab-
weichung zu beschreiben, die einmal eine Hervorhebung des semantischen Ge-
haltes, einmal eine Entautomatisierung zur Folge hat und in beiden Fällen eine
erhöhte Poetizität erzeugt, insofern das Augenmerk auf das fremdsprachige Wort-
bild gerückt wird, das mehrdeutig und übersetzungsbedürftig ist. Schließlich wer-
den die in den Erzählungen geschilderten Fremdheitserfahrungen in der pro-
grammatischen Fassung in ein fremdes Wort als unübersetzbar markiert, was sich
nicht nur in der Entscheidung Sebalds gegen einen der Erzählsprache entspre-
chenden deutschen Titel zeigt, sondern auch darin, dass die Titel der beiden Er-
zählungen – im Unterschied zu den beiden anderen in Schwindel. Gefühle. – auch in

42 Zur Darstellung der Reise als permanenter Zustand in Schwindel.Gefühle vgl.:Wohlleben, Doren.
„‘Immer anderwärts‘. Endlose Reisen, ewige Wiederholungen und entstellte Ähnlichkeiten bei W.G.
Sebald, Sören Kierkegaard und Walter Benjamin“. Hg. Michaela Holdenried, Alexander Honold und
Stefan Hermes. Berlin: Erich Schmidt, 2017. 245–255.
43 Dass die Funktion des Italienischen in „All’estero“ primär in der Markierung von Fremdheit
besteht, erklärt auch, warum die italienischen Phrasen darin auch für italienische Muttersprachler
seltsam klingen (vgl.: Rovagnati, Gabriella. „Das unrettbare Venedig des W. G. Sebalds“. Sebald.
Lektüren. Hg. Marcel Atze und Franz Loquai. Eggingen: Ed. Isele, 2005. 143– 156).
44 Convadassamy: Sebald.

300 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



der Übersetzung des Bandes (etwa ins Englische) in der abweichenden Sprache
beibehalten werden.⁴⁵

In den Erzählungen selbst spielt das Verfahren textinterner Mehrsprachigkeit
eine eher untergeordnete Rolle. „All’estero“ enthält zwar eine beachtliche Anzahl
italienischer Wörter und Sätze, es handelt sich dabei aber entweder um Zitate oder
um die Wiedergabe von Figurenrede, die ausnahmslos kursiviert und deutlich vom
Lauftext abgesetzt sind. Für die Figurenrede kann eine indexikalische Funktion als
Verweis auf den Ort der Handlung und die Sprache der dort geführten oder ge-
hörten Gespräche konstatiert werden, wodurch auch bereits in diesem Text eine
Differenz der Sprache in der Diegesis und der Erzählsprache sichtbar gemacht wird,
wie sie dann auf breiter Ebene für das Narrativ der Ausgewanderten und Austerlitz
konstitutiv ist. Die Einarbeitung italienischer Literaturzitate müsste im Rahmen der
Intertextualität bei Sebald untersucht werden, die hier nicht Gegenstand sein
kann.⁴⁶ Auf ein herausgehobenes Beispiel einer programmatischen Überblendung
von Intertextualität und Mehrsprachigkeit soll hier allerdings hingewiesen werden.
Es handelt sich um einen italienisch verfremdeten Kafka-Bezug, den der Erzähler
im Bahnhofsgebäude von Desenzano entdeckt. Beim Blick in den Spiegel fragt er
sich,

ob Dr. Kafka, der, von Verona herüberkommend, gleichfalls an diesem Bahnhof ausgestiegen
sein mußte, nicht auch in diesem Spiegelglas sein Gesicht betrachtet hatte. Es wäre eigentlich
kein Wunder gewesen. Und eines der Graffiti neben dem Spiegel schien mir geradezu darauf
hinzudeuten. Il cacciatore, stand da in einer ungelenken Schrift. Als ich die Hände abge-
trocknet hatte, fügte ich dem noch die Worte nella selva nera hinzu.⁴⁷

In der für Sebald charakteristischen Szene der Lektüre und der Herstellung von
Bezügen wird die Inschrift als Hinweis auf das für Schwindel. Gefühle. zentrale
Motiv des Jäger Gracchus gedeutet. Gleichzeitig wird das Verfahren der perma-
nenten Lektüre von Zeichen bis hin zum paranoiden „Beziehungswahn“⁴⁸ selbst-
reflexiv ins Bild gesetzt. Dies betrifft primär die durch einen Schriftzug scheinbar

45 Angesichts von Sebalds Interesse am Vorgang der Übersetzung und Partizipation an der Über-
setzung seiner Bücher ins Englische könnte dieser ‚Nebeneffekt‘ durchaus geplant gewesen sein
(vgl.: McCulloh: „Introduction“, 7–21).
46 Der Aspekt der Einfügung anderssprachiger Zitate hat in der Forschung zur Intertextualität bei
Sebald erst am Rande Beachtung gefunden. Susanne Schedel (Wer weiß, 58) bestimmt die Funktion
fremdsprachiger Zitate darin, „die intertextuelle Atmosphäre an der Textoberfläche […] herzu-
stellen und die vom Erzähler wahrgenommene und beschriebene Welt als eine Textwelt erscheinen
zu lassen.“
47 Sebald, W. G. Schwindel. Gefühle. (1990). Frankfurt/Main: Fischer, 2002. 99.
48 Vgl. dazu: Banki: Poetik, 60–79.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 301



beglaubigte Spiegelung der eigenen Position in jener Kafkas⁴⁹ sowie Sebalds inter-
textuelles Verfahren, in dem sich Lektüre, Zitate, deren Markierung oder Nicht-
markierung, Ergänzung und Umschrift durchdringen.⁵⁰ Das mehrsprachige Spiel
lässt sich dabei als Steigerung des Sebaldschen ‚Bezugswahns‘ lesen, wobei der
Leser dazu aufgefordert ist, diesen mittels Übersetzung nachzuvollziehen.⁵¹
Gleichzeitig wirkt der Schriftzug wie das ironische Menetekel ebendieses ‚Bezugs-
wahns‘, insofern im fremden Wort auf die Aspekte der Unverständlichkeit und
Möglichkeiten und Grenzen von Übersetzungsleistungen angespielt wird.

Indem dem Erzähler sozusagen der Text eines anderen Autors in einer anderen
Sprache erscheint und er seinerseits die Sprache wechseln muss, um daran an-
schließen zu können, weisen die fremdsprachigen Wörter schließlich ins Zentrum
dessen, was Lynn Wolff als Sebalds „hybrid poetics“ bezeichnet hat. Die Inkorpo-
rierung literarischer Referenzen ist „an act of adaption and reformulation, but also
one of translation and transformation.“⁵² Dass der Erzähler in dieser Szene sich
buchstäblich in der Schrift eines anderen reflektiert und darüber selbst zum ‚an-
ders Schreibenden‘ wird, bringt den für Schwindel.Gefühle. entscheidenden Über-
gang zwischen der Lektüre literarischer Werke und der Etablierung eines eigenen
Schreibens, das sich als in steter Übersetzungsbewegung begriffen versteht, poin-
tiert zur Darstellung und zeigt gleichzeitig, dass die Frage nach den Ausformungen
der Sprachthematik ins Herz von Sebalds Poetik weist.

Für „Il ritorno in patria“ wurde in der Forschung eingehend untersucht, wie
Sebald darin das Konzept der Heimat kritisch auf seine Ambivalenzen und Kehr-
seiten hin befragt und als mythopoetisches Ideologem dekonstruiert.⁵³ Keine Be-
achtung hat bislang die Frage nach stilistischer und thematischer Verhandlung von
Sprache in der Erzählung und insbesondere nach einer Auseinandersetzung Se-
balds mit der mit dem Begriff der Heimat diskursiv eng verbundenen Größe der
Muttersprache gefunden. Dies ist insofern nicht weiter überraschend, als die Er-
zählung abgesehen vom Titel ohne textinterne Mehrsprachigkeit oder Überset-
zungsfiktion auszukommen und so eine für Sebald geradezu untypische ‚einspra-

49 Auf die Konstellation Sebald-Kafka kann hier nicht weiter eingegangen werden. Vgl. dazu: Sill,
Oliver. „‚Aus dem Jäger ist ein Schmetterling geworden‘. Textbeziehungen zwischen Werken von W.
G. Sebald, Franz Kafka und Vladimir Nabokov“. Poetica 29 (1997): 596–623; Prager, Brad. „Sebald’s
Kafka“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De
Gruyter, 2006. 105– 126.
50 Für eine Systematisierung von Sebalds intertextueller Vorgehensweise vgl.: Schedel: Wer weiß,
36–83.
51 So die Interpretation der Textstelle ebd., 50 und Banki: Poetik, 73.
52 Wolff: Hybrid Poetics, 227.
53 Vgl. dazu Fuchs: Schmerzensspuren, 109– 165; Laufer, Almut. „Unheimliche Heimat. Kafka, Freud
und die Frage der Rückkehr in W.G. Sebalds Schwindel. Gefühle.“ Naharaim 4 (2010): 219–273.

302 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



chige‘ Textur aufzuweisen scheint. Demgegenüber ist hier zu zeigen, dass auch in „Il
ritorno in patria“ die Sprachthematik nicht fehlt, Sprachstörungen und fremde
Sprache verhandelt werden und nicht ganz auf eine sprachlich markierte Ver-
fremdung zwischen Diegesis und Erzählsprache verzichtet wird. Vor allem aber
enthält die Erzählung eine Auseinandersetzung des Erzählers mit seiner Mutter-
sprache, die als Dialekt der bayrisch-österreichischen Grenzregion von der deut-
schen Schriftsprache der Erzählung abgegrenzt wird.

Wie bereits dargelegt, stilisiert Sebald selbst in den Interviews die dialektale
Sprachsituation an seinem bayrischen Herkunftsort zur Diglossie, wo nicht zur
Zweisprachigkeit und verbindet dies unmittelbar mit der von ihm entwickelten
deutschen Kunstsprache. Auch in Schwindel. Gefühle (sowie den Ausgewanderten,
darauf wird zurückzukommen sein) wird die Herkunftsregion des Erzählers nicht
zuletzt durchgängig von dem von der Schriftsprache stark abweichenden dialek-
talen Sprachgebrauch charakterisiert. In Schwindel. Gefühle. finden sich drei Sze-
nen, in denen das Verhältnis des Ich-Erzählers zur Muttersprache Dialekt thema-
tisiert wird. In den ersten beiden wird es eng mit seinen unklaren Leiden und
dessen körperlichen Merkmalen wie Kopfschmerzen und Verstummen verbunden,
während es in der dritten überwunden wird. Diese Szenen, die der eigentlichen
Ankunft des Erzählers in seinem Herkunftsort W. vorgelagert sind, folgen so dem
Freudschen Grundschema der Gedächtnisarbeit: Erinnern, Wiederholen, Durchar-
beiten.⁵⁴

Eine erste Wiederbegegnung des Erzählers mit dem an seinem Herkunftsort
gesprochenen Idiom findet sich bereits in „all’estero“. In seinem Hotel in Limone
hört er eines Abends auf der Terrasse den Dialekt seiner „ehemaligen Landsleute“:

Schwaben, Franken und Bayern hörte ich die unsäglichsten Dinge untereinander reden, und
waren mir diese, auf das ungenierteste sich breitmachenden Dialekte schon zuwider, so war es
mir geradezu eine Pein, die lauthals vorgebrachten Meinungen und witzigen Aussprüche einer
Gruppe junger Männer aus meiner unmittelbaren Heimat mit anhören zu müssen. Tatsächlich
wünschte ich mir in diesen schlaflosen Stunden nichts sehnlicher, als einer anderen oder,
besser noch, gar keiner Nation anzugehören.⁵⁵

Bemerkenswert ist, welchen Widerwillen neben dem Inhalt der Reden auch die
vertrauten Dialekte selbst auslösen. Ihnen wird eine erhöhte Körperlichkeit zuge-
sprochen, wenn es heißt, sie machten „auf das ungenierteste sich breit“. Es wirkt, als

54 Freud, Sigmund. „Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten. Weitere Ratschläge zur Technik der
Psychoanalyse II“. Ders. Studienausgabe. Schriften zur Behandlungstechnik. Ergänzungsband, hg. v.
Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey, Frankfurt/Main: Fischer, 1982. 205–
215.
55 Sebald: Schwindel, 107.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 303



ob die Mundart die unsäglichen Gesprächsthemen der Männergruppe noch ver-
stärke. Dem Erzähler gelingt es mit anderen Worten nicht, dieses Idiom wie ein
anderes auch zu hören und Redesprache und Gesprächsinhalte zu unterscheiden.
Vielmehr vernimmt er das Idiom so, wie es für die Muttersprache topisch ist: als an
den Körper seiner Sprecher gebundenen, unmittelbaren und natürlichen Ausdruck
für eine Sache.⁵⁶ Während zu Beginn der Passage noch von den „ehemaligen
Landsleuten“ die Rede war, die verschiedenen süddeutschen Regionen zugeordnet
werden, führt dem Erzähler die Tatsache, dass er die selbstverständlich und un-
mittelbar gesprochenen Dialekte trotz seines Widerwillens ebenso unmittelbar
versteht, die Unmöglichkeit einer Distanzierung vor Augen. Allein durch die Spra-
che wird eine „unmittelbar[e] Heimat“ aufgerufen, die trotz Landeswechsel, per-
manenter Bewegung, Kontaktlosigkeit zu den jungen Männern und ihren Themen
allein durch den Klang der Muttersprache als unentrinnbar empfunden wird. So
gesehen liest sich die Passage in „all’estero“ wie eine aus der entgegengesetzten
Richtung kommende Referenz auf die Auseinandersetzung um Verlust und Erhalt
der Muttersprache bei jüdischen Exilautoren: „Aus einem Land kann man aus-
wandern, aus der Muttersprache nicht.“⁵⁷ Dabei wird nicht zuletzt der funda-
mentale Unterschied zwischen den Exil-Autoren und Sebalds vagierendem deut-
schen Ich-Erzähler benannt: Während erstere an der Ausstoßung aus der
Sprachgemeinschaft leiden, leidet letzterer an der unwiderruflichen Zugehörigkeit.

Schließlich verdient Beachtung, dass das konkrete Idiom, über das bei Sebald
die Muttersprache abgelehnt wird, der Dialekt bzw. die in der Herkunftsregion des
Erzählers gesprochenen oberdeutschen Dialekte sind. Der Grund dafür ist wohl
darin zu sehen, dass der Dialekt, die Mundart an sich, die Idee der Muttersprache
geradezu verkörpert: Historisch bezeichnet lingua mater nicht kodifizierte Natio-
nalsprachen, sondern deren regionale und soziale Varianten.⁵⁸ Zudem ist der
Dialekt eine vornehmlich mündliche Sprachform, für die kein verbindlich festge-
legtes Regelwerk besteht und die so gleichsam – oder jedenfalls in höherem Maße
als die Schriftsprache – im Munde ihrer Sprecher geformt wird. Martin Heidegger
hat diese Verbindung von Muttersprache, Dialekt und Heimat in seinem Aufsatz
„Sprache und Heimat“ zugespitzt, insofern er Muttersprache wesenhaft als Dialekt
versteht, in dem zudem „das Heimische des Zuhaus, die Heimat [wurzelt]“⁵⁹. Falls es
also mit anderen Worten ein Idiom gibt, das ausgesprochen phonologozentrisch

56 Ahlzweig: Muttersprache.
57 Ben-Chorin, Schalom. „Sprache als Heimat“. Germanica Hebraica. Beiträge zum Verhältnis von
Deutschen und Juden. Gerlingen: Bleicher, 1982. 33–49, hier 33.
58 Ahlzweig: Muttersprache.
59 Heidegger, Martin. „Sprache und Heimat (1960)“. Ders. Aus der Erfahrung des Denkens. Ge-
samtausgabe. Bd. 13, hg. v. Hermann Heidegger. Frankfurt/Main, 2002. 155– 180, hier 156.

304 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



und territorial geprägt ist, so ist es das dialektale. Hinzu kommt die in- bzw. ex-
kludierende Funktion des Dialektes, dessen Beherrschung Einheimische und Aus-
wärtige klar zu unterscheiden erlaubt. In all diesen Punkten korrespondiert der
Topos des Dialektes genauer mit jenem der Muttersprache, als es die standardi-
sierten Nationalsprachen tun. Dass es sich dabei selbstverständlich ebenfalls um
das Resultat kultureller Zuschreibungen und mythischer Überformungen des re-
gionalen Sprachgebrauchs handelt und auch die einzelnen Dialekte ihre Sprach-
geschichte und Grammatik haben und Raum für literarische Bearbeitungen und
Verfremdungen bieten,⁶⁰ spielt in diesem Zusammenhang keine Rolle. Bei Sebald
werden Dialekt und emphatisches Konzept von Muttersprache unmittelbar ver-
bunden und erscheinen wegen ihrer Verknüpfung mit dem ideologischen Heimat-
Diskurs als problematisch. Zugespitzt formuliert bildet das Konglomerat Dialekt-
Muttersprache die Antipode zu Sebalds translingual gestalteten Deutsch ohne festen
Wohnsitz.

Die zweite Begegnung mit dem Dialekt findet zu Beginn von „Il ritorno in pa-
tria“ am Bahnhof Innsbruck statt, wo der Erzähler frühmorgens anlangt. Um sich
dieWartezeit auf den Bus nachW. zu verkürzen, kehrt er in der Bahnhofswirtschaft
„Tiroler Stuben“ ein. Der Name der Wirtschaft ruft hier ironisch den Topos der
Heimatlichkeit und der damit verbundenen Erwartung eines vertrauten regionalen
wie häuslich-familiären Ortes auf.⁶¹ Wie sich sogleich herausstellt, handelt es sich
dabei allerdings um ein leeres Versprechen: Die „Tiroler Stuben“ ist eine „alle an-
deren mir bekannten Bahnhofswirtschaften an Trostlosigkeit bei weitem über-
treffende Restauration“⁶². Sie vermag das den Erzähler auf seiner Reise beherr-
schende Gefühl von sozialer Randständigkeit und Sprachlosigkeit nicht zu lindern.
Entsprechend bekommen ihm sowohl der Kaffee als auch die Lektüre der „Tiroler
Nachrichten“ und obendrein die Begegnung mit der Kellnerin übel. Kurz: Was den
Heimkehrenden mythopoetischen Imaginationen zufolge willkommen heißen
sollte: Nachrichten, Nahrung und bewirtende Frauen aus der Kindheitsregion, hat
hier eine so gegenteilige Wirkung, dass in den „Tiroler Stuben“ brennglasartig das

60 Vgl.: Simon Aeberhard / Caspar Battegay / Stefanie Leuenberger (Hg.). dialÄktik. Deutsch-
schweizer Literatur zwischen Mundart und Hochsprache. Zürich: Chronos, 2014; Ahlers, Tim (Hg.).
Deutsche Dialekte in Europa. Perspektiven auf Variation,Wandel und Übergänge. Hildesheim: Ohlms,
2017.
61 Der ironische Vergleich der Heimat mit einem Wirtshaus findet sich auch in W.G. Sebalds Essay
zu Jean Améry: „Die dialektische Maxime, in der Améry sein Verhältnis zu seiner Heimat zusam-
menfaßte, lautete: ‚In a Wirtshaus, aus dem ma aussigschmissn worn is, geht ma nimmer eini“
(Sebald, W. G. Unheimliche Heimat. Essays zur österreichischen Literatur. Frankfurt/Main: Fischer,
1995. 142).
62 Sebald: Schwindel, 189– 190.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 305



Konzept von „Heimat“ im Sinne Paul Parins als eine „Plombe“ lesbar wird, unter der
sich die grundlegende Erfahrung des Mangels, der „Kälte, Einsamkeit, Depression,
Verlust, und Orientierungslosigkeit“⁶³ verbirgt. Deutlich wird dies in der Konfron-
tation des Ich-Erzählers mit der Kellnerin:

Es wunderte mich darum keineswegs, daß die Dinge noch eine schlimmere Wendung nahmen,
als die Bedienerin, der gegenüber ich eine meines Erachtens gar nicht unfreundliche Be-
merkung über den Tiroler Zichorienkaffee hatte fallen lassen, mir auf die bösartigste Weise,
die man sich denken kann, das Maul anhängte. Durchfroren und übernächtigt wie ichwar, ging
mir die Ausgeschämtheit dieser Innsbrucker Bedienerin wie Nervengift unter die Haut. Die
Buchstaben zitterten und verschwammen vor meinen Augen, und mehrmals hatte ich ein
Gefühl, als sei in mir alles am Verstocken.⁶⁴

Anders als an anderen Stellen in Sebalds Werk, wo Pensionsinhaberinnen als
Surrogat-Mütter dienen,⁶⁵ bedient bezeichnenderweise ausgerechnet die weibliche
Figur in den heimatlich konnotierten „Tiroler Stuben“ dieses Anliegen nicht. Die
Szene lässt sich mit Graley Herrens Analyse des Frauenbildes bei Sebald so lesen,
dass darin konventionelle kulturelle Erwartungen an die Mutter aufgerufen, aber
enttäuscht werden.⁶⁶ Der Versuch des Erzählers, sich mit der Kellnerin zu ver-
ständigen, scheitert. Auf seine nicht unfreundlich gemeinte ironische Bemerkung
reagiert sie mit einem Schwall von Beschimpfungen. Zwar werden diese nicht
wörtlich wiedergegeben, hallen aber in ihrer Beschreibung mittels der oberdeut-
schen Ausdrücke Maul anhängen und Ausgeschämtheit nach. Dass der Erzähler
diese nun selbst verwendet, weist ihn seinerseits als Muttersprachler dieses Ortes
aus, den er in den „Tiroler Stuben“ als so ablehnend erfährt. Die ungeliebte dia-
lektale Muttersprache bemächtigt sich in der Szene seiner gleichsamwieder, und er
wiederholt sie. Ebenso wie mit den anderen Versatzstücken von ‚Heimat‘ ist auch
mit der ihr zugeordneten Sprachform nur Negativität verbunden, sie wirkt auf den
Erzähler „wie Nervengift“ und löst einen aphatischen Anfall aus.

Linderung erfährt der Erzähler erst wieder, als er sich erneut in Bewegung
setzen und den Bus nach W. besteigen kann. Dort findet die dritte und letzte Be-

63 Parin, Paul. Heimat, eine Plombe. Hamburg: Europ. Verl.-Anst., 1996. 17. Auch W.G. Sebald be-
stimmt den Begriff Heimat in seinem Essay-Band Unheimliche Heimat in engem Zusammenhang mit
Verlusterfahrung (Sebald: Unheimliche Heimat, 11– 16).
64 Sebald: Schwindel, 190.
65 Vgl. Herren, Graley. „The Return of the Repressed Mother in W. G. Sebald’s Fiction“. A Literature
of Restitution. Critical Essays on W. G. Sebald. Hg. Jeanette Baxter, Valerie Henitiuk und Ben Hut-
chinson. Manchester: Manchester Univ. Press, 2013. 231–246.
66 Ebd.

306 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



gegnung mit dem heimischen Dialekt statt, bei der es ihm nun gelingt, diesen als
eine andere Sprachform von sich abzugrenzen:

Bisweilen hielt der Bus und ließ eines der alten Weiber einsteigen, die […] an der Straße
standen. Es kam auf dieseWeise bald eine ganze Anzahl solcher TirolerWeiber zusammen. Sie
unterhielten sich in ihrem mir aus der Kindheit vertrauten, hinten im Hals wie eine Vogel-
sprache artikulierten Dialekt vornehmlich, ja ausschließlich von dem nicht mehr enden wol-
lenden Regen, der an vielen Orten schon ganze Berghänge in Bewegung gebracht hatte.⁶⁷

Der Dialekt, der den Erzähler in den besprochenen beiden Episoden unheimlich
einholte, wird in dieser Szene klar verortet als Idiom der vergangenen Kindheit und
der pejorativ als „alte Weiber“ titulierten Tirolerinnen. Die Muttersprache erfährt
so othering als weibliches und kindliches Medium und wird zudem über den Ver-
gleich mit der Vogelsprache in die Nähe eines naturhaft-animalischen Ausdrucks
gerückt. Wie die Vögel können offenbar auch die Tirolerinnen mit ihrer Sprache
nicht mehr, als die ohnehin sichtbaren klimatischen Verhältnisse der unmittelbaren
Umwelt zu kommentieren. Der Erzähler hingegen hat diese primitiv anmutende
kindlich-weiblich-tierische Sprachstufe nun überwunden, wie er in seiner wort-
gewaltigen, mit intertextuellen Bezügen versehenen literarischen Landschaftsbe-
schreibung zeigt. Während die „Weiber“ angesichts eines plötzlichen Wetter-
wechsels (wieder wie die Vögel) verstummen, hat der Erzähler seine Aphasie
besiegt. „Il ritorno in Patria“ verbindet so die Anreise zum Herkunftsort W. mit der
Konfrontation und der schrittweisen Überwindung der Muttersprache. Das titel-
gebende fremdsprachige Zitat lässt sich dabei so lesen, dass an die Stelle des hei-
matlichen Idioms die territorial ungebundene Kunstsprache der Literatur tritt.
Entsprechend wird die Sprachthematik auch bei der Abreise des Erzählers aus W. in
Richtung England nochmals aufgegriffen. Abermals wird der Erzähler angesichts
des geschichtslos erscheinenden deutschen Lands von einer Betäubung ergriffen
und vermag (wie zuvor in den „Tiroler Stuben“) weder Worte noch Nahrung zu
konsumieren: „Ich mochte die Zeitungen, die ich gekauft hatte, nicht aufschlagen,
das Mineralwasser […] nicht trinken“⁶⁸. In der Stille des Waggons gehen ihm „un-
ausgesetzt nur die Worte ‚der südwestdeutsche Raum‘, ‚der südwestdeutsche
Raum‘“⁶⁹ durch den Kopf, bis er, „nach ein paar Stunden stetig zunehmender Tortur,
zu der Überzeugung kam, daß so etwas wie die Zersetzung meiner Schädelnerven
nunmehr endgültig eingesetzt habe.“⁷⁰ Sebald gestaltet hier eine bemerkenswerte
Variante von Jakobsons „Spürbarkeit der Zeichen“, insofern der Erzähler seinen

67 Sebald: Schwindel, 190– 191.
68 Ebd., 277.
69 Ebd., 278.
70 Ebd.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 307



Herkunftsort zwar verlassen kann, dieser ihn aber über seinen Namen verfolgt. Die
Wortfolge „der südwestdeutsche Raum“ trägt dabei die Merkmale von Ferenczis
obszönen Worten, insofern sie den Erzähler traumatisch heimsucht und nicht
narrativ aufgelöst werden kann. Erleichterung von dieser als torturhaft empfun-
denenen Bindung an die territorialisierende und feststehende Bezeichnung schafft
schließlich die weitere Fortbewegung sowie die Begegnung mit einer Sprache, die
dezidiert nicht als Muttersprache gesprochen wird. In Heidelberg steigt eine junge
Frau zu, die der Erzähler als die „Winterkönigin“ Elizabeth aus dem 17. Jahrhundert
zu erkennen meint. Mit der historischen Figur verbindet sich eine Biografie des
permanenten Reisens und der Emigration. Der Erzähler begegnet hier mithin
gleichsam der Allegorie einer„Literatur ohne festen Wohnsitz“. Bestärkt wird diese
Interpretation dadurch, dass die Figur in die Lektüre eines fiktiven Buches einer
fiktiven Autorin über eine fiktive Topographie vertieft ist: „Diese junge Frau aus
dem englischen siebzehnten Jahrhundert war […] auf das tiefste versenkt in ein
Buch, welches den Titel Das böhmische Meer trug und verfaßt war von einer mir
unbekannten Autorin namens Mila Štern.“⁷¹ Ausgestellt wird in dieser überdeter-
minierten Szene nicht nur das für die „Literatur ohne festen Wohnsitz“ zentrale
Springen zwischen Zeiten, Orten und Sprachen, es wird darüber hinaus eine Be-
gegnung des Erzählers wie des Lesers mit Verfremdung, Fiktionalität und Poetizität
inszeniert – kurz: mit Literatur. Dank dieses Erlebnisses vermag sich der Erzähler
schließlich von seiner schmerzhaften sprachlich insistierenden Erinnerung an den
Herkunftsort („der südwestdeutsche Raum“) zu lösen.Vor seinen Augen verwandelt
sich die Landschaft vor dem Fenster in den japanischen Nordmeerbezirk, dazu
spricht die „Winterkönigin“ mit einem „kaum wahrnehmbaren englischen Tonfall
in der Stimme“⁷² einen Shakespeare-Vers in deutscher Übersetzung. Am Ende des
Erzählbandes Schwindel. Gefühle. wird mithin Sprachlosigkeit und quälende Bin-
dung an eine territorial gebundene Sprache in der Begegnung mit Literatur über-
wunden. Diese wird gleichzeitig vom Konzept der Mutter- und Nationalsprache
gelöst und als ein fremdes Idiom bzw. als Übersetzung zur Darstellung gebracht.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache
als Hoffnung in Die Ausgewanderten

In den vier Erzählungen des Bandes Die Ausgewanderten lässt Sebald seinen Er-
zähler durch Dislokation geprägte Lebensläufe des 20. Jahrhunderts rekonstruieren

71 Ebd.
72 Ebd., 279.

308 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



und erkundet so unterschiedliche Konstellationen von Heimatlosigkeit und Emi-
gration. Dabei werden, wie u. a. Anne Fuchs und Luisa Banki untersucht haben,
diskontinuierliche und traumatische Lebens- und Geschichtsverläufe des 20. Jahr-
hunderts mittels eines Erzählverfahrens dargestellt, das die grundsätzliche Ver-
sehrtheit und Bruchstückhaftigkeit offenlegen und nicht einebnen will.⁷³ Wie im
Folgenden zu zeigen seinwird, setzt Sebald in diesem Kontext Mehrsprachigkeit wie
Sprachstörung sowohl als Motiv als auch als stilistisches Verfahren ein. In der Se-
kundärliteratur zu den Ausgewanderten wurde bislang zwar zuweilen die Ver-
wendung von der deutschen Erzählsprache abweichender Idiome bemerkt,⁷⁴ der
Gesamtkomplex der Sprachthematik über die Erzählungen hinweg aber noch nicht
systematisch erschlossen.

Textinterne Mehrsprachigkeit

Der homodiegetische Erzähler bedient sich in den Ausgewanderten fast durchgängig
der von Stockhammer als fiktive Übersetzung beschriebenen narrativen Technik.⁷⁵
Die Gespräche (und teilweise auch die Dokumente), aus denen die Lebensge-
schichten rekonstruiert werden, wurden nicht auf Deutsch geführt, sodass ihre
nachträgliche Erzählung gleichzeitig eine Übersetzung darstellt. Dies gilt bezeich-
nenderweise gerade auch für die Figuren, die aus dem deutschsprachigen Raum
stammen. In „Ambros Adelwarth“ spricht der Erzähler mit seinen nach Amerika
ausgewanderten Verwandten Englisch, über seinen ehemaligen Lehrer Paul Be-
reyter erhält er wesentliche Informationen von dessen französischsprachiger
Freundin. Max Aurach, der in Manchester lebende jüdische Maler, hat seine deut-
sche Muttersprache in Folge der traumatischen Exilierung aus NS-Deutschland
vergessen. In allen Erzählungenwird stellenweisemit englischen und französischen
Einschüben gearbeitet, die auf diesen Vorgang der Translation verweisen, aus dem
sich der Erzähltext speist.⁷⁶ Formulierungen wie „Le pauvre Paul, sagte Mme.

73 Vgl.: Banki: Poetik; Fuchs: Schmerzensspuren.
74 So bei: Aliaga-Buchenau, Ana-Isabel. „‘A Time He Could Not Bear to Say Any More About’. Pre-
sence and Absence of the Narrator in W. G. Sebald’s The Emigrants“.W. G. Sebald. History, Memory,
Trauma. Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 141– 156; Ceuppens, Jan.
„Transcripts. An Ethic of Representation in The Emigrants“.W. G. Sebald. History, Memory, Trauma.
Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 251–263; Helmich: Ästhetik, 422–
424.
75 Stockhammer: „Wie deutsch“.
76 Vgl.: „By inserting into the original German narrative English quotations that represent the
emigrants‘ or their witnesses‘ speech, the narrator draws attention to the fact that they speak

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 309



Landau selbstvergessen“⁷⁷ verfügen über eine glottamimetisch-indexikalische
Funktion nach Stockhammer. Indem betont wird, dass sich die Erzählung aus einer
Übersetzung speist, wird gleichzeitig auch ein Akt der Vermittlung hervorgehoben,
den Sebald auch mit anderen Mitteln gestaltet.⁷⁸

Darüber hinaus werden einzelne anderssprachige Stellen dergestalt poetisch
modelliert, dass damit selbstreferentielle Effekte geschaffen werden. So im Ge-
spräch des Erzählers in „Die Ausgewanderten“ mit seinen nach Amerika ausge-
wanderten Verwandten: „I often come out here, sagte der Onkel Kasimir, it makes
me feel that I am a long way away, though I never quite know fromwhere.“⁷⁹ Durch
das Englische wird hier eine Verfremdung geschaffen, die die inhaltliche Aussage
Onkel Kasimirs über das Gefühl einer permanenten Fremdheit unterstreicht. Hinzu
kommt durch Wiederholungen und Reime ein poetischer Effekt, der der Aussage
trotz ihrer Beiläufigkeit im Narrativ die Aufmerksamkeit des Lesers sichert. Ähn-
liches gilt für die Worte der Zimmerwirtin, die den Erzähler in „Max Aurach“
nachdrücklich als Fremden hervorheben: „And where have you sprung from ? […]
daß es nur ein Ausländer – an alien, wie sie sagte – sein könne, der mit solchem
Koffer […] vor der Türe stehe.“⁸⁰ Weitere Beispiele für eine solche selbstreferenti-
elle Verstärkung des beschriebenen Zustands der Entfremdung bzw. Fremdheit
durch den Einsatz fremderWörter finden sich im Tagebuch von Ambros Adelwarth:
„Der österreichische Kapitän […] betet. Auf italienisch, seltsamerweise, für die ar-
men verschollenen Seeleute sepolti in questo sacro mare“⁸¹; „Die Inseln der Lagune
wie Schatten. Mal du pays. Le navigateur écrit son journal à la vue de la terre qui
s‘éloigne“⁸².

Eine beachtliche Verdichtungsleistung durch den Einsatz fremder Wörter stellt
Max Aurachs Bemerkung über seinen Wohnort Manchester dar. Aurach hebt die
historischen deutschen und jüdischen Einflüsse in der Stadt hervor und ergänzt:
„und so bin ich, obwohl ich mich in die entgegengesetzte Richtung auf den Weg
gemacht hatte, bei meiner Ankunft in Manchester gewissermaßen zu Hause ange-

another language and that he is the one standing between the reader and the characters as the
translator.“ Aliaga-Buchenau: „Time“.
77 Sebald, W. G. Die Ausgewanderten. Vier lange Erzählungen (1992). Frankfurt/Main: Fischer, 1998.
66.
78 Vgl. dazu: Ceuppens: „Transcripts“. Ich komme damit zu einer gegenteiligen Lesart der an-
derssprachigen Einschübe bei Sebald als Covindassamy (Sebald, 254) und Helmich (Ästhetik, 421–
422), denen zufolge die im ‘Original’ wiedergegebene anderssprachige Rede Authentizität erzeugen
soll. Nach meiner Lesart geht es vielmehr darum, den Aspekt der Vermitteltheit zu betonen.
79 Sebald: Ausgewanderten, 129.
80 Ebd., 224.
81 Ebd., 188– 189.
82 Ebd.

310 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



langt, und mit jedem Jahr […] ist es mir deutlicher geworden that I am here, as they
used to say, to serve under the chimney. Weiter hatte Aurach nichts mehr gesagt“⁸³.
Wird zu Ende der Erzählung Manchester die Folie, auf der in traumatischer Ver-
schiebung das Bild des Ghettos von Litzmannstadt Gestalt annimmt, so ist hier ein
vergleichbarer Transfer vorweggenommen, in dem über eine zwischensprachliche
Verschiebung auf Ebene des Lautbildes etwas benennbar wird, dessen direkte
Adressierung der Text als traumatische Leerstelle ausspart. In der von Judith Kas-
per analysierten Logik des Traumas als „stets versetzten Schauplatzes“⁸⁴ benennen
die Chimneys die Kamine des Holocausts und gleichzeitig das Schweigen als Aur-
achs einzig angemessenen Ausdruck für die Ermordung seiner Eltern und das ei-
gene Überleben.

Nicht unerwähnt bleiben soll am Schluss der Analyse auffälliger mehrspra-
chiger Stellen in den Ausgewanderten das Kuriosum, dass Sebald in „Dr. Henry
Selwyn“ ein Wort als explizit Deutsch und gleichzeitig fremd hervorhebt.Von einer
Kredenz heißt es hier, sie sei „in ihrer Häßlichkeit nur mit dem Wort altdeutsch
annähernd richtig“⁸⁵ bezeichnet. Die Kursivierung des deutschen Wortes im deut-
schen Text unterstreicht das spezifisch Sebaldsche Konstrukt einer deutschen
Sprache, die aber aus einer Übersetzung resultiert und in der mithin ein primär
deutsches Wort wie ein Fremdwort kursiviert werden muss. Altdeutsch gehört
dabei zusammen mit der bereits diskutierten Ausgeschämtheit in Schwindel. Ge-
fühle. und der noch zu erwähnenden Wurzelbürste in Austerlitz zu einer Gruppe
von Wörtern, in denen in dieser deutschen Kunstsprache die verdrängte Mutter-
sprache aufscheint. In den Wörtern findet sich jene enge Bindung von Ausdruck
und Sachvorstellung, die für die Muttersprache topisch ist, und gleichzeitig erinnern
sie im Widerwillen, den sie beim Erzähler erzeugen, an Ferenczis obszöne Wörter.

Szenen der Sprachstörung und des Sprachverlusts

Auch auf thematischer Ebene werden in den Ausgewanderten Sprachwechsel,
Fremdspracherwerb und Sprachstörung gestaltet. In der ersten und zweiten Er-
zählung werden sie nur kurz angetönt, in der vierten stringent mit der Thematik
der Gedächtnisarbeit und des Traumas verbunden. Die dritte Erzählung, „Ambros
Adelwarth“ nimmt eine Sonderstellung ein, insofern hier die Sprachthematik in
verschiedene Richtungen elaboriert wird und schließlich die Szene eines mühelo-

83 Ebd., 287.
84 Kasper: Raum, 186.
85 Sebald: Ausgewanderten, 15.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 311



sen Verstehens fremder Schrift entworfen wird. Sie wird nachfolgend deshalb an
letzter Stelle untersucht, weil von ihr ausgehend auch das in den anderen Erzäh-
lungen auftauchende Motiv des plötzlichen Verstehens fremder Sprachen be-
leuchtet werden kann.

In der ersten Erzählung „Dr. Henry Selwyn“ findet sich das Motiv des Sprach-
verlustes nur einmal, dafür an zentraler Stelle: Selwyn, der als Kind litauischer
Juden mit seiner Familie 1899 nach England auswanderte, erzählt, wie er nach
erfolgreich absolvierter Schulzeit und Medizinstudium erstmals von depressiven
Zuständen befallen wurde, die in der zweiten Lebenshälfte schließlich permanent
werden. Während als Auslöser der ersten Depression die Nachricht vom Tod seines
älteren Freundes, des Bergführers Nägeli, genannt wird, vermag Selwyn für den
Einsatz der zweiten, dauerhaften Depression, die in der zweiten Lebenshälfte
einsetzt und ihn schließlich zum Rückzug aus seinem Berufsleben zwingt, keine
Worte zu finden: „Die Jahre des zweiten Kriegs und die nachfolgenden Jahrzehnte,
so Dr. Henry Selwyn, waren für mich eine blinde und böse Zeit, über die ich, selbst
wenn ich wollte, nichts zu erzählen vermöchte.“⁸⁶ Die Stummheit lässt im Dunkeln,
was Selwyn in dieser Zeit erlebte, was ihn beschäftigte und inwiefern dies mit den
Ereignissen des Zweiten Weltkrieges zusammenhing. Es bleibt der Spekulation des
Lesers überlassen, wie sich die Nachrichten über den Holocaust auf Selwyn aus-
wirkten, der sich seinem jüdischen Herkunftskontext zu diesem Zeitpunkt nicht
mehr zugehörig fühlt. In der Wiedergabe von Selwyns Lebenslaufs ist nicht zu
übersehen, dass die erste Depression nach dem Tod von Selwyns Freund Nägeli in
die Zeit des Ersten Weltkrieges gerückt wird, die zweite, schwerere, in die des
Zweiten. In der Erzählung eines Lebenslaufes, der so gut wie das gesamte 20. Jahr-
hundert umfasst, erscheinen Zweiter Weltkrieg und Shoa somit als narrative
Leerstelle, repräsentiert durch eine Stummheit, die sich auch nachträglich nicht
auflösen lässt. Eine dazu parallele Erzählkonstruktion findet sich in der Erzählung
„Ambros Adelwarth“. Hier sind es Ambros‘ Arbeitgeber, Vater und Sohn der eta-
blierten amerikanisch-jüdischen Familie Solomon, die mit sprachlicher Verwirrung
und mit Verstummen auf den Kriegsausbruch in Europa reagieren: Beim Ersten
Weltkrieg versinkt der Sohn Cosmo in „Trübsinn“ und agiert kriegerisches Chaos
und Sinnverlust gleichsam körperlich aus, u. a. durch echolalische Zustände: „In
irrer Aufgeregtheit soll er bisweilen auch irgendwie mit den Kriegshandlungen in
Zusammenhang stehende Wörter aneinandergereiht haben, und bei der Aneinan-
derreihung solcher Kriegswörter hat er sich […] mit der Hand immer wieder vor die
Stirn geschlagen.“⁸⁷ Im Zweiten Weltkrieg dann zieht sich „der alte Solomon, ent-

86 Sebald: Ausgewanderten, 35.
87 Ebd., 139.

312 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



setzt über die trotz seiner Zurückgezogenheit bis zu ihm vordringenden Nach-
richten“⁸⁸, in seine Gewächshäuser zurück, wo er „kaum das Nötigste noch sagt“⁸⁹
und bald verstirbt. Daraufhin isoliert auch seine Frau sich vollkommen und stirbt,
schließlich obliegt es noch Ambros, das verödete Haus zu hüten. Auch er aber
verfällt einige Jahre nach Kriegsende in Depression und Sprachlosigkeit. Die Ver-
knüpfung der Krankheiten nebst aphatischen Symptomen von Vater und Sohn
Solomon mit den Weltkriegen lassen sich so lesen, dass sich für die Zeit des Ersten
Weltkriegs noch – wenn auch von hysterischer Zerrüttung gekennzeichnete –

Worte finden bzw. Wortreaktionen entwerfen lassen. Wohl nicht zufällig erinnert
Cosmos‘ Echolalie an die Auseinandersetzung mit der Propagandasprache der
Kriegsmächte in einer dadaistischen Performance. Der Zweite Weltkrieg hingegen
ist wie bereits in „Dr. Henry Selwyn“ von einer Stummheit markiert, die auch mit
dem Ende des Krieges nicht überwunden wird, sondern vielmehr auf weitere Fi-
guren übergreift.

Auch in „Paul Bereyter“ wird die Motivik der Sprachstörung angetönt. Der
Erzähler erinnert sich an einen Sprachfehler seines ehemaligen Grundschullehrers:

In schön geordneten Sätzen ohne jede Dialektfärbung redete er, aber mit einem leichten
Sprach- oder Klangfehler, irgendwie nicht mit dem Kehlkopf, sondern aus der Herzgegend
heraus, weshalb es einemmanchmal vorkam, als werde alles in seinem Inwendigen von einem
Uhrwerk angetrieben und der ganze Paul sei ein künstlicher, aus Blech- und anderen Metall-
teilen zusammengesetzter Mensch, den die geringste Funktionsstörung für immer aus der
Bahn werfen konnte.⁹⁰

Das wohl geordnete Schriftdeutsch Bereyters wird in der von einem starken ober-
deutschen Dialekt geprägten ländlichen Gegend von S. als ungewöhnlich empfun-
den. Ziehen wir Sebalds bereits zitierte Aussagen zum Status des Hochdeutschen in
seiner Herkunftsregion als „Fremdsprache“⁹¹ hinzu, ließe sich zugespitzt formu-
lieren, dass Bereyter anders als die anderen Figuren in den Ausgewanderten seine
Muttersprache zwar nie dauerhaft aufgegeben hat, sie aber wie eine Fremdsprache
spricht, während ihm als Medium der persönlichen Kommunikation – namentlich
mit Lucy Landau – die Zweitsprache Französisch dient. Anstelle der überwundenen
Dialektfärbung allerdings hat sich bei Bereyter ein schwer klassifizierbarer
„Klangfehler“ eingeschlichen, der als Anzeichen einer sonst unsichtbaren inneren

88 Ebd., 145.
89 Ebd.
90 Ebd., 52. Da in die Figurenzeichnung Bereyters, wie Ingebrigtsen (Bisse, 129– 140) gezeigt hat,
Bezüge auf Wittgenstein eingearbeitet sind, ist die Sprachthematik aber auch als weiterer Kontext
der Erzählung kenntlich gemacht.
91 Sebald, Eis, 254.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 313



Zerbrochenheit gedeutet wird und dafür, dass dieser von außen gesehen gut und
unauffällig ‚funktionierende‘ Mensch in Wahrheit sehr instabil ist. Bereyters Ver-
hältnis zur Muttersprache des Dialektes wird hier als parallel zu seiner Beziehung
zu seinem Herkunftsort gezeichnet. Indem er immer wieder hierher zurückkehrte
und ein unauffälliges Leben führte, schien es, als habe er alle Erfahrungen des
Ausschlusses und der Gewalt, die der jüdische Teil seiner Familie, seine jüdische
Freundin und teilweise er selbst erlitt, erfolgreich verdrängt. Er funktionierte als
Deutscher in der Wehrmacht und nach dem Krieg wieder in seinem Lehrerberuf.
Nur sein von den Anklängen an den Herkunftsort bereinigtes Deutsch und später
seine immer häufiger werdenden Abwesenheiten von S. lassen auf die Notwen-
digkeit einer Distanzierung von diesem Herkunftsort schließen, während der
Klangfehler bereits andeutet, wie prekär dieses auf Verdrängung beruhende Le-
benskonstrukt ist.

Am ausführlichsten ausgearbeitet schließlich ist das Motiv des Sprachverlustes
in „Max Aurach“. Es wird direkt mit der Beschreibung des schwierigen und lang-
wierigen Prozesses verbunden, in dem der durch die Trennung von den Eltern und
deren Ermordung im Holocaust traumatisierte Aurach seine Erinnerungen wie-
derzugewinnen versucht. Dabei stellen sich zunächst phantasmatische Zwangs-
vorstellungen ein: „Die bruchstückhaften Erinnerungsbilder, von denen ich heim-
gesucht werde, haben den Charakter von Zwangsvorstellungen. Wenn ich an
Deutschland denke, kommt es mir vor wie etwas Wahnsinniges in meinem Kopf.“⁹²
Zu den Schwierigkeiten der Erinnerung gesellt sich die Schwierigkeit, für das Er-
innerte eine Sprache zu finden. Der Text gestaltet dies nach, indem er die erste
wesentliche Information über Aurachs Herkunft und seine Exilierung aus der
Schilderung der Wahnbilder sich herausschälen lässt.⁹³ Sein Herkunftsland er-
scheint Aurach als ein der natürlichen Zeit- und Weltordnung entzogener Ort der
Verwüstung: „Deutschland, müssen Sie wissen, erscheint mir als ein zurückge-
bliebenes, zerstörtes, irgendwie exterritoriales Land, bevölkert von Menschen,
deren Gesichter wunderschön sowohl als furchtbar verbacken sind.“⁹⁴ Gespensti-
sche Erscheinungen, die in der Erinnerung an die Kindheit wunderschön, gleich-
zeitig aber immer bereits furchtbar gezeichnet sind von ihrer späteren Vernichtung.
Auch an ihrer Kleidung ist die traumatische Arretierung der Zeit durch den Na-
tionalsozialismus ablesbar: „Sämtlich tragen sie Kleider aus den dreißiger Jahren
oder noch ältere Moden und außerdem zu ihren Kostümen völlig unpassende

92 Sebald: Ausgewanderten, 270.
93 Vgl. dazu: Capeloa Gil, Isabel. „‘La destruction fut ma Beatrice …‘. W. G. Sebalds Poetik der
Zerstörung als konstruktives Gedächtnis“. Kulturelles Gedächtnis und interkulturelle Rezeption im
europäischen Kontext. Hg. Eva Dewes und Sandra Duhem. Berlin: De Gruyter, 2008. 311–332.
94 Sebald: Ausgewanderten, 270.

314 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Kopfbedeckungen“⁹⁵. Während nun Aurach Deutschland nach seiner Emigration
nicht mehr besucht hat, wird er regelmäßig von einer der in seiner Imagination mit
dem Land verbundenen gespenstischen Figuren heimgesucht:

So erscheint bei mir fast täglich eine elegante Dame in einem Ballkleid aus grauer Fall-
schirmseide und mit einem breitkrempigen, mit grauen Rosen besteckten Hut. Kaum setze ich
mich, von der Arbeit ermüdet, auf meinen Sessel, höre ich ihre Schritte draußen auf dem
Pflaster der Gasse […] Eilends tritt sie näher wie ein Arzt, der fürchtet, zu spät zu einem
auslöschenden Kranken zu kommen. Sie nimmt den Hut ab […] und beugt sich nieder zu mir.
Ohnmächtig schließe ich die Augen.⁹⁶

Sebald verwendet hier, wie Peter Schmucker ausgeführt hat, intertextuelle Verweise
auf die Figur der Ohnmacht in Kafkas Oktavheften einerseits und auf die Mutter-
figur in Thomas Bernhards Erzählung „Amras“ andererseits.⁹⁷ Vor diesem Hinter-
grund liest Schmucker die Dame als erotisch besetzte Todesallegorie, die zudemmit
der Figur der Mutter und der deutschen Heimat überblendet wird.⁹⁸ Maya Barzilai
hat überzeugend argumentiert, dass es Aurach vor der grauen Dame förmlich graut,
weil sie eine im Freudschen Sinne unheimliche Figur darstellt, in der demMaler das
einst Vertraute und Begehrte (Mutter, deutsche Heimat) nun als Gespenst entge-
gentritt.⁹⁹ In unserem Zusammenhang ist das Erscheinen der grauen Dame deshalb
von Interesse, weil sie als Allegorie für die von Aurach vergessene Muttersprache
gestaltet ist:

Wörter werden jedenfalls niemals gewechselt. Es ist immer eine stumme Szene. Ich glaube, die
graue Dame versteht nur ihreMuttersprache, das Deutsche, das ich seit 1939, seit dem Abschied
von den Eltern auf dem Münchner Flughafen Oberwiesenfeld, nicht ein einziges Mal mehr

95 Ebd. Walter Benjamin hat von der Mode geschrieben, dass sie sich in ihrer Wechselhaftigkeit
über den Tod „moquiert“, durch das von ihr inszenierte Spiel mit der Vergangenheit alles Abbrechen
„eliminiert“ (Benjamin, Walter. „Das Passagen-Werk“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd.V/I, hg.v. Rolf
Tiedemann undHerrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991, 115). Dass bei Sebald
auch das Spiel der Mode mit der Zeit des Nationalsozialismus stehen bleibt, verdeutlicht, dass auch
diese kulturelle Praktik diesen Bruch nicht überwinden kann.
96 Sebald: Ausgewanderten, 271.
97 Schmucker, Peter. Grenzübertretungen. Intertextualität im Werk von W. G. Sebald. Berlin: De
Gruyter, 2012. 157– 160.
98 Ebd. In Sebalds so gut wie ausschließlich von Männern handelnden Texten folgt die Gestaltung
einer weiblichen Figur als Allegorie für Tod, Erotik und Heimat einem konventionellen Ge-
schlechterbild. Zur nicht unproblematischen Überblendung von Weiblichkeit, Heimat, Tod und
jüdischer Vergangenheit bei Sebald vgl.: Barzilai, Maya. „Facing the Past and the Female Spectre in
W. G. Sebalds The Emigrants“.W. G. Sebald. A Critical Companion.Hg. J. J. Long und AnneWhitehead.
Edinburgh: Edinburgh Univ. Press, 2004. 203–216.
99 Ebd., 209.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 315



gesprochen habe und von dem nur ein Nachhall, ein dumpfes, unverständliches Murmeln und
Raunen noch da ist in mir.¹⁰⁰

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die gesamte phantasmatische Szene an
erster Stelle die traumatische Leerstelle des gewaltsamen Verlustes primärer Be-
zugsgrößen (Eltern, Herkunftskontext, Erstsprache) in Aurachs Leben ins Bild setzt.
Zusätzlich werden in der Charakterisierung der gespenstischen Wiederkehr der
Vergangenheit als eine explizit „stumme Szene“ mehrere Aspekte der gesamten
Erzählung gebündelt: Das dem Erzähler im Nachhinein unbegreifliche Schweigen
über den gemeinsamen deutschen Hintergrund bei der ersten Begegnung mit Au-
rach, dann dessen generelle Schwierigkeiten, sich an seine Kindheit zu erinnern.
Schließlich das schrittweise Verstummen von Aurachs Familie angesichts der ein-
setzenden Judenverfolgung in Deutschland nach 1933: Als Kind, so Aurach, habe er
bei den Umzügen der neuen Machthaber „stumm“ in der jubelnden Menge ge-
standen „und meine Unzugehörigkeit als eine Schande empfunden.“¹⁰¹ In der Fa-
milie selbst sei kaum über den Nationalsozialismus gesprochen worden, stetig un-
erträglicher wurde dem Kind das im Elternhaus „immer mehr sich ausbreitende
Schweigen“¹⁰². Als der Vater von einer Internierung in Dachau zurückkehrte, ließ er
über seine Erlebnisse „nichts verlauten“¹⁰³. Auf der gemeinsamen Fahrt mit den
Eltern zum Flughafen dann sagte „keiner von uns etwas“¹⁰⁴. Dieses Verstummen
wirkt in Aurach nach seinem Überleben fort und tritt in Wechselwirkung mit der
Schwierigkeit, sich an seine Kindheit zu erinnern: „Möglicherweise, fuhr Aurach
fort, hängt es mit dieser Einbuße oder Verschüttung der Sprache zusammen, daß
meine Erinnerungen nicht weiter zurückreichen“¹⁰⁵. Partielle Aphasie und trau-
matische Amnesie ergänzen und verstärken einander in der Erzählung gegenseitig.
Die Szene mit der grauen Dame nun zeigt, wie sich die Stummheit buchstäblich
zwischen Aurach und seine Vergangenheit geschoben hat. Eine Verständigung ist
vollkommen unmöglich, da die Dame nur ihre deutsche Muttersprache versteht, die
Aurach nicht mehr spricht. Auch bezüglich der Sprache hat sich mithin das einst
Vertraute in sein Gegenteil verkehrt: Wird die Muttersprache kulturell als enger
Bezug zwischen Mutter und Kind gedacht und damit die Mutter-Kind-Konstellation
gleichzeitig als Ort, an dem die erste Sprachfähigkeit einsetzt, so trennt die von
Aurach nicht mehr gesprochene Muttersprache ihn hier von seiner Herkunft und

100 Sebald: Ausgewanderten, 271.
101 Ebd., 272.
102 Ebd., 276.
103 Ebd., 278.
104 Ebd., 279.
105 Ebd., 271.

316 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



lässt ihn verstummen. Auch der Spracherwerbsprozess erscheint dabei als in sein
Gegenteil verkehrt; als Sprachverlust im letzten Stadium, wo von der Muttersprache
nur ein „unverständliches Murmeln“ übriggeblieben ist. Sebald knüpft hier er-
kennbar an die Auseinandersetzung von Exil-Autoren mit den Fragen der Bewah-
rung oder des Verlustes des Deutschen an. Die Stelle enthält einen intertextuellen
Verweis auf Peter Weiss‘ Laokoon-Rede, in der dieser schildert, wie sich die deut-
sche Muttersprache nach der Vertreibung aus Deutschland in einem schmerzhaften
und angstbesetzten Prozess ins präverbale infantile Lallen und schließlich in die
Stummheit zurückbildet.¹⁰⁶ Bei Weiss ist dies der Punkt, an dem eine neue
Sprachfähigkeit in einer anderen Sprache erworben werden kann. Ähnlich mar-
kiert auch in „Max Aurach“ die untersuchte phantasmatische Szene einen Ort des
Umschlagens, insofern hier die Stummheit (zumindest zeitweise) dem Gespräch mit
dem Erzähler über die Vergangenheit weicht. Dabei tritt der Erzähler an die Stelle
des unproduktiven und stummen Mutter(sprach)gespenstes: Bemerkenswerter-
weise nimmt jener bei seiner Rückkehr nach rund zwanzig Jahren in Aurachs
Atelier den gleich beschriebenenWeg wie die graue Dame und findet ebenso wie sie
Aurach auf seinem Sessel sitzend vor.¹⁰⁷ Aus Perspektive des Malers ist auch er eine
wiederkehrende Erscheinung aus Deutschland.¹⁰⁸ Aurach begrüßt ihn mit den
Worten „Aren’t we all getting on!“ Verdeutlicht wird durch den englischen Ein-
schub, dass das Gespräch mit dem Erzähler – wie bereits in den anderen Erzäh-
lungen des Bandes – dadurch ermöglicht wird, dass jener selbst sich ‚weiter bewegt‘
hat und nicht zuletzt mit ihm in einer anderen als der Muttersprache kommuniziert
werden kann. Die Begegnung ist dann das Gegenteil der „stummen Szene“ mit dem
Gespenst: „Drei Tage lang haben wir im Anschluß an dieses späte und für uns beide
unverhoffte Wiedersehen miteinander geredet, jeweils bis weit in die Nacht hin-
ein“¹⁰⁹.

Zum Abschluss überreicht Aurach dem Erzähler das verschnürte Konvolut mit
den autobiografischen Aufzeichnungen seiner Mutter Luisa Lanzberg, die diese
nach der Ausreise ihres Sohnes und unmittelbar vor ihrer Deportation angefertigt

106 Weiss: „Laokoon“, 187.
107 Die Schritte der Dame hört Aurach, wenn er sich ermüdet auf seinen Sessel setzt, „draußen auf
dem Pflaster der Gasse. Sie rauscht beim Hoftor herein, an dem Mandelbäumchen vorbei und steht
auch schon auf der Schwelle“ (Sebald: Ausgewanderten, 271). Der Erzähler nimmt seinen Weg über
den „gepflasterte[n] Hof“, bemerkt das Mandelbäumchen, tritt über die Schwelle und findet Aurach
in seinem Samtfauteuil. (Ebd., 268–269).
108 Die Begegnung birgt überdies durchaus auch unheimliche Züge, insofern in ihr eine Konstel-
lation der Spiegelung bzw. des Doppelgängers zwischen dem Erzähler und Aurach angedeutet wird:
„[Aurach] blickte seitwärts her zu dem Besucher, der jetzt, wie Aurach damals, auf die Fünfzig ging,
während er, Aurach, bald an die siebzig Jahre zählen mußte.“ (Ebd., 269).
109 Ebd., 269.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 317



hatte. Auch von diesen Aufzeichnungen kann gesagt werden, dass sie dem in der
Erzählung allgegenwärtigen Verstummen entgegengerichtet sind, ein Versuch der
Mutter, ihre Erinnerungen an ihre jüdische Kindheit in Deutschland über die
Auslöschung der ganzen Gemeinschaft und ihre eigene Ermordung hinweg zu be-
wahren und dem andernorts überlebenden Sohn zu übermitteln. Dieser nun aber
vermag es kaum, sich mit den Erinnerungen auseinanderzusetzen: Nach seinem
Erhalt habe er das Schriftstück nur flüchtig gelesen, später habe er nochmals dazu
angesetzt, die Lektüre aber aus Angst, damit in einen unkontrollierbaren und
letztlich zerstörerischen Erinnerungszwang hineinzugeraten, abgebrochen. Dass
Aurach aber die mütterlichen Aufzeichnungen überhaupt gelesen hat, zieht die
frühere Information, dass er seine Erstsprache vollkommen vergessen habe, in
Zweifel. Wenn er auch seit der Trennung von den Eltern kein Deutsch mehr ge-
sprochen haben mag, so vermag er es, wie die Lektüre des buchstäblich in der
Sprache der Mutter verfassten Dokumentes nahelegt, doch zu verstehen.¹¹⁰ Gerade
diese Begegnung aber ist für ihn so unerträglich, dass er das gesamte Dokument aus
der Hand geben muss. Angedeutet wird somit, dass in Aurachs Sprachabbau auch
eine bewusste Abwendung von der Muttersprache eingegangen ist, die, wie in der
psychoanalytischen Literatur beschrieben, als Mittel zur Verwaltung der trauma-
tischen Erinnerung und als Schutzmechanismus für das Überleben eingesetzt wird.

Auch in der Erzählung selbst wird der Text der Mutter nicht direkt wiederge-
geben, sondern in einer markierten Nacherzählung durch den Erzähler: „Die […]
Blätter […] liegen nun vor mir, und ich will versuchen, auszugsweise wiederzuge-
ben, was die Schreiberin […] in ihnen von ihrem früheren Leben erzählt.“¹¹¹ Dies ist
sowohl deshalb bemerkenswert, weil Sebald für die Memoiren Luisa Lanzbergs
eine reale Vorlage verwendete,¹¹² als auch weil es sich dabei – anders als bei so gut
wie allen in den Ausgewanderten wiedergegebenen mündlichen und schriftlichen
Dokumenten – um ein im Original deutsches Spracherzeugnis handelt. Indem Se-
bald auch mit ihm wie mit einem Dokument in fremder Sprache umgeht und es

110 Dass die Aufzeichnungen Luisa Lanzbergs im Original deutsch sind, wird zwar nicht explizit
erwähnt, es muss aber durch den deutschen Kontext der Aufzeichnungen sowie den Vergleich des
Konvoluts mit den „bösen deutschen Märchen“ (ebd., 289) angenommen werden.
111 Ebd., 289.
112 Als Prätext für die Lanzberg-Aufzeichnungen verwendet Sebald die Erinnerungen der Tante
seines landlords in Manchester, auf dessen Lebensgeschichte „Max Aurach“ teilweise basiert.
(Gassleder, Klaus. „Erkundungen zum Prätext der Luisa-Lanzberg-Geschichte aus W. G. Sebalds Die
Ausgewanderten. Ein Bericht“. Sebald. Lektüren. Hg. Marcel Atze und Franz Loquai. Eggingen: Ed.
Isele, 2005. 157– 175).

318 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



merklich in die Sprache der Erzählung übersetzt, wird die für seinWerk so zentrale
Markierung einer sekundären Vermittlung umgesetzt.¹¹³

Eine ähnliche Markierung von Distanz zwischen dem Text des deutschen Ich-
Erzählers und den darin eingegangenen Erzählungen aus jüdischer Perspektive
erfolgt auch bezüglich der Lebensgeschichte Aurachs. Wurde diese in einer plötz-
lichen Überwindung der Stummheit dem Erzähler mitgeteilt, so stellen sich bereits
in ihrer Niederschrift wieder Stockungen ein. Der Erzähler wird dabei von „läh-
menden Skrupulantismus“¹¹⁴ geplagt und der „Fragwürdigkeit der Schriftstellerei
überhaupt.“¹¹⁵ Das bereits Geschriebene wird seinerseits ‚stumm‘, unleserlich
durch die vielen Durchstreichungen und Ergänzungen, die nur noch den Akt des
Schreibens selbst zeigen, ohne einen Inhalt zu transportieren. Als der Erzähler das
schließlich doch fertig gestellte „Stückwerk“¹¹⁶ Aurach zur Kommentierung vorle-
gen will, liegt dieser im Krankenhaus, „in einem Männersaal mit weit über zwanzig
Betten, in dem viel gemurmelt, geklagt und wahrscheinlich auch gestorben wur-
de.“¹¹⁷ Der im Murmeln und Klagen angedeutete Sprachabbau wird hier zur Be-
gleiterscheinung des Todes, und auch Aurach ist inzwischen (wieder) nahezu
sprachlos. „Da es ihm offenbar nahezu unmöglich war, so etwas wie eine Stimme in
sich zu finden, reagierte er auf meine Worte nur in größeren Abständen mit einem
andeutungsweisen Sprechen, das sich anhörte wie das Geraschel vertrockneter
Blätter im Wind.“¹¹⁸ In der letzten Begegnung zwischen Erzähler und Aurach
scheint auch die phantasmatische Szene mit der grauen Dame wieder auf: Ist diese
in Eile, weil sie „fürchtet, zu spät zu einem auslöschenden Kranken zu kommen“¹¹⁹,
so begibt sich nun der Erzähler zum sterbenden Aurach. Dessen Sprache ist, wie in
der Szene mit der Dame, bis auf Resterscheinungen des Murmelns bzw. des Gera-
schels zerfallen. Schließlich verbindet der intertextuelle Bezug auf Kafka die beiden
Textstellen. Die Stimme des lungenkranken Aurachs klingt wie Odradeks lungen-
loses Lachen, „wie das Rascheln in gefallenen Blättern“¹²⁰. Am Ende des Austauschs
mit Aurach und dem Versuch, eine Erzählung für dessen Lebensgeschichte zu
finden, steht mithin nicht die dauerhafte Überwindung des Sprachverlustes, viel-

113 Dieser Aspekt der Übersetzung wird dadurch deutlich, dass die Lanzberg-Memoiren auch sti-
listisch – namentlich durch die für Sebald charakteristische Vorziehung des Prädikats – in die Er-
zählsprache eingegliedert werden. Für eine ausführliche Interpretation der Lanzberg-Memoiren
vgl.: Fuchs: Schmerzensspuren, 126– 142.
114 Sebald: Ausgewanderten, 344.
115 Ebd., 345.
116 Ebd.
117 Ebd., 345.
118 Sebald: Ausgewanderten, 345–346.
119 Ebd., 271.
120 Vgl.: Schmucker: Grenzübertretungen, 300.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 319



mehr kehrt dieser wieder. Aurach kann die Präsentation seiner Lebensgeschichte
nicht mehr autorisieren, womit auch die Fragen und Zweifel, die den Erzähler bei
der Niederschrift plagten, offenbleiben müssen. Aus den Geräuschen, die der ‚Ge-
genstand‘ der biografischen Erzählung noch hervorbringt, ebenso wie in deren
Ähnlichkeit mit dem „Geraschel vertrockneter Blätter“, ist nur noch ein selbstre-
ferentieller Verweis auf das Mediumvon Sprache und Schrift herauszulesen. Es tritt
deren initiale Fremdheit und damit auch die „Fragwürdigkeit der Schriftstellerei
überhaupt“¹²¹ hervor.

Insgesamt lässt sich in „Max Aurach“ – aber auch in „Henry Selwyn“ und der
Solomo-Episode in „Ambros Adelwarth“ – das Verstummen als Verweis auf die
Schwierigkeit einer erzählerischen Annäherung an Zweiten Weltkrieg und Holo-
caust aus Perspektive eines nicht direkt Beteiligten lesen; die betroffenen Figuren
befinden sich in Großbritannien bzw. Amerika an vor der nationalsozialistischen
Judenverfolgung sicheren Orten. Wenn der Holocaust in den Ausgewanderten, wie
Stefan Gunther argumentiert hat, als „still point“¹²² der erzählten Lebensläufe zu
erkennen ist, so wird dies in den erzählerischen Konstruktionen des Verstummens
von Selwyn und Salomon buchstäblich greifbar. Nun geht es, wie auch Gunther
hervorhebt, allerdings nicht darum, dass der Holocaust in den Ausgewanderten als
„undarstellbar“ begriffen würde und noch weniger darum, über ihn zu schweigen.
Vielmehr wird in den Ausgewanderten eine grundsätzliche Kondition des Schrei-
bens über den Holocaust heute – aber auch, das scheint mir gerade im Falle der
Ausgewanderten wichtig zu betonen, über andere Geschichten erlittener Gewalt –

verhandelt, die nicht aus der Perspektive der primären Opfer erfolgt, sondern „as it
is perceived from a geographical distance or after the fact.“¹²³ Es erfolgt dabei eine
Verschiebung von der Auseinandersetzung um die (Un‐)darstellbarkeit des Ereig-
nisses „toward a cautious expression of the need for uttering words that are ap-
propriate […] and […] mindful of the complex workings of memory and the process
of remembering.“¹²⁴ Sprachverlust und Sprachstörungen der Figuren müssen vor
diesem Hintergrund gelesen werden. Sie beschreiben erstens auf Figurenebene die

121 Sebald: Ausgewanderten, 345. In diesem Sinne hat Bart Philipsen gegen eine in der Sebald-
Rezeption verbreitete Auffassung, dass der Autor den Opfern der Geschichte eine Stimme zu ver-
leihen vermöge, betont, dass dies gerade in „Max Aurach“ als zum Scheitern verurteiltes Anliegen
reflektiert wird. (Philipsen, Bart. „Prosopopöie und Atropos. Blicke zwischen Text und Leser“. Li-
teratur als Philosophie, Philosophie als Literatur.Hg. Eva Horn, Bettine Menke und ChristophMenke.
München: Fink, 2006. 211–232, hier 222).
122 Vgl.: Gunther, Stefan. „The Holocaust as the Still Point of the World in W. G. Sebald’s The
Emigrants“.W. G. Sebald. History, Memory, Trauma.Hg. Scott Denham undMarkMcCulloh. Berlin: De
Gruyter, 2006. 279–290.
123 Ebd., 290.
124 Ebd.

320 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



individualpsychologischen Schwierigkeiten bzw. Unmöglichkeiten, über traumati-
sche Erlebnisse zu sprechen. Zweitens ist das Erzählen über diese Stummheit bzw.
die wiederholte Gestaltung des Motivs von Sprachverlust und –störung eine Refle-
xion der Darstellbarkeitsthematik. Es ist Teil von Sebalds Suche nach einer ange-
messenen Erzählform für das von anderen erfahrene Leid, die das Verstummen der
Opfer sichtbar machen will, ohne es aber in einer erzählerischen Rekonstruktion
des Lebenslaufes ganz auszufüllen.

Hysterie und Vielsprachigkeit: „Ambros Adelwarth“

Am facettenreichsten ausgearbeitet ist die Sprachthematik in der von der Sebald-
Forschung eher vernachlässigten Erzählung „Ambros Adelwarth“. Der Erzähler
wendet sich darin seinem Urgroßonkel zu, der um 1900 aus dem ländlichen Süd-
deutschland aus ökonomischen Gründen über mehrere Stationen in die USA aus-
wanderte. Er partizipierte erst im Hotelgewerbe und später als leitender Hausan-
gestellter und Reisebegleiter bei einer jüdischen Bankiersfamilie in New York an
einem mondänen Leben vor dem Ersten Weltkrieg und in der Zwischenkriegszeit.
Im Alter wird er zunehmend depressiv, leidet an Aphasie und stirbt schließlich in
einer Nervenheilanstalt an Elektroschocks. Der Erzähler rekonstruiert seine Le-
bensgeschichte in Gesprächen mit Verwandten sowie mittels der Entzifferung eines
nachgelassen vielsprachigen Notizbuches. Insgesamt bleibt der Großonkel eine
schillernde und rätselhafte Erscheinung. Neben den Hinweisen auf seine versteckte
Homosexualität wird in der Erzählung an persönlichen Eigenschaften lediglich
immer wieder seine „hochvornehme“ äußerliche Erscheinung sowie eine er-
staunliche Gewandtheit in mehreren Sprachen genannt.Von der Binnenerzählerin
Tante Fini erfahren wir, dass Ambros, als er mit vierzehn seinen Herkunftsort
verließ, um in einem Hotel in der Westschweiz zu arbeiten, zunächst „das Fran-
zösische perfekt“¹²⁵ erlernte. Durch spätere Anstellungen in Privathaushalten
kommen Englisch und Japanisch hinzu, aus seinem Notizbüchlein erfahren wir
später auch von Türkischkenntnissen. Diese Sprachen erlernte Ambros auf eine
denkbar enigmatische Weise: „er besaß nämlich die besondere Fähigkeit, eine
Fremdsprache ohne jedes Lehrmittel innerhalb von ein, zwei Jahren anscheinend
mühelos sich anzueignen, einzig und allein durch gewisse Adjustierungen, wie er
mir einmal auseinandersetzte, seiner inneren Person.“¹²⁶ Ambros passt sich in die
Sprachen sozusagen ebenso rasch ein wie in die fremden sozialen Kontexte, in

125 Sebald: Ausgewanderten, 114.
126 Ebd.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 321



denen er arbeitet. Während Studien zum Zusammenhang von Psyche und
Spracherwerb nahelegen, dass der Erwerb einer neuen Sprache eine Umgestaltung
von Identität erleichtert,¹²⁷ so ist es bei Ambros offenbar umgekehrt eine vorgängige
Ausrichtung seines beweglichen Inneren auf die neue Umgebung, die den rei-
bungslosen Spracherwerb ermöglicht. Was genau Ambros dabei in seinem Inneren
verändert und warum ihm dies so leichtfällt, bleibt allerdings ungeklärt, mehr noch
bleibt unzugänglich, was seine gesamte „innere Person“ ausgemacht haben könnte.
Dies spiegelt sich vor allem in den Bemerkungen über sein tadelloses Äußeres: Den
Verwandten kam Ambros im Alter immer „hohler“ vor, „als werde er bloß noch
durch seine Kleider zusammengehalten.“¹²⁸ Es wird der Eindruck vermittelt, „daß
er gar nicht existiert hat als Privatperson, daß er nur mehr aus Korrektheit be-
stand.“¹²⁹ Auch die einwandfrei beherrschten Sprachen können als Bestandteil
dieser äußerlichen Korrektheit gelten, die sich um das nicht dingfest zu machende
Innere herum gruppieren. Diese Spannung zwischen Beredtheit einerseits und dem
nicht zur Sprache Gebrachten andererseits findet sich sowohl in Ambros‘ Fremd-
sprachenkenntnissen als auch in seiner Verwendung des Deutschen. So berichtet
der Erzähler, dass ihm von seinem einzigen Treffen mit dem Großonkel bei einer
Familienfeier in Süddeutschland als Kind neben der äußeren Erscheinung vor al-
lem seine Sprechweise in Erinnerung geblieben sei:

Obzwar mir von der Kaffeetafelansprache des Onkels Adelwarth nichts mehr erinnerlich ist,
entsinne ich mich doch, zutiefst beeindruckt gewesen zu sein von der Tatsache, daß er an-
scheinend mühelos nach der Schrift redete und Wörter und Wendungen gebrauchte, von
denen ich allenfalls ahnen konnte, was sie bedeuteten.¹³⁰

Wie bereits Paul Bereyter fällt auch Onkel Adelwarth dadurch auf, dass er anstelle
der Mundart ein – von dem Schulbuben als fremd empfundenes – Schriftdeutsch
spricht. Tante Fini zählt Ambros‘ Deutsch deshalb zu seinen Fremdsprachen-
kenntnissen:

Neben seinem sehr schönen New Yorker Englisch hat er ein elegantes Französisch und, was
mich immer am meisten verwunderte, ein äußerst gediegenes, gewiss nicht auf Gopprechts
zurückgehendes Deutsch gesprochen, und darüber hinaus […] ein durchaus nicht unebenes
Japanisch.¹³¹

127 Buxbaum: „Role“, 286; Amati Mehler, Simona Argentieri und Jorge Canestri: Babel, 191–200.
128 Sebald: Ausgewanderten, 129.
129 Ebd., 144.
130 Ebd., 98.
131 Ebd., 114.

322 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Nicht die ungewöhnlichen Fremdsprachenkenntnisse verwundern Tante Fini am
meisten, sondern die „gediegene“Handhabung jenes Idioms, das eigentlich Ambros‘
Muttersprache sein sollte. Mit seinem Herkunftsort Gopprechts hat sein Deutsch
Tante Fini zufolge nichts zu tun. Ambros spricht mit anderen Worten Deutsch wie
die anderen Fremdsprachen, während seine eigentliche Muttersprache in seinen
Sprachkenntnissen eine Leerstelle bildet. Figurenpsychologisch kann das in Bezug
zu den spärlichen Informationen über Ambros‘ Kindheit gesetzt werden: Die Mutter
der in unbemittelten Verhältnissen lebenden vielköpfigen Familie starb, bevor
Ambros zwei war, und Tante Fini zufolge hat er „so etwas wie eine Kindheit nie
gehabt“¹³². Die fehlende Muttersprache verweist so gesehen darauf, dass Ambros
aufgrund der ökonomisch-sozialen Verhältnisse über keine grundlegende Bindung
an den Herkunftsort verfügte, wie sie in der modernen bürgerlichen Heimat- und
Muttersprachideologisierung postuliert wird. Hinter den späteren Spracherwerben
liegt ein initialer Mangel, der ihn im Alter wieder einholt. Tante Fini zufolge lebte
Ambros nach dem Ableben seines Arbeitgebers in einem ihm von diesem über-
schriebenen peinlich geordneten Haus. Zunächst sei er von großer Erzähllust ge-
wesen, dann aber zunehmend verstummt:

je mehr er erzählte, desto trostloser [ist er] geworden. In der Nachweihnachtszeit des zwei-
undfünfziger Jahrs verfiel er dann in eine so abgrundtiefe Depression, daß er, trotz offenbar
größtem Bedürfnis, weitererzählen zu können, nichts mehr herausbrachte, keinen Satz, kein
Wort, kaum einen Laut.¹³³

Wie bereits erwähnt, folgt Ambros mit dieser depressiven Aphasie den Solomons
nach, die unter dem Eindruck des Ersten und Zweiten Weltkrieges unwiderruflich
von ihr befallen worden waren und schließlich starben.¹³⁴ Das lange erfolgreich
aufrechterhaltene System von äußerer Korrektheit und Sprachgewandtheit über
der verschwiegenen „inneren Person“ bricht im Alter zusammen. Figurenpsycho-
logisch lässt sich weiter argumentieren, dass nach dem Verlust seines letzten
Dienstherrn, des alten Solomon, und damit der engsten Bindung Ambros, dessen
Traumatisierung durch den frühen Mangel an Bindung, den Verlust seines Freun-
des Cosmo und vorher der Mutter zum Durchbruch kommt. Gestützt wird dies
durch Tante Finis Vermutung, Ambros könnte am Korsakow-Syndrom gelitten ha-

132 Ebd., 112.
133 Ebd., 149.
134 Dass Ambros seinen jüdischen Arbeitgebern nachfolgt, ist als problematische Aneignung jü-
discher Geschichte durch einen nicht-jüdischen Deutschen kritisiert worden. (Heidelberger-Leon-
hard, Irene. „Zwischen Aneignung und Restitution“.W. G. Sebald. Intertextualität und Topographie.
Hg. Irene Heidelberger-Leonhard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 9–23, hier 13).

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 323



ben, bei dem in Konfabulation versucht wird, Erinnerungslücken zu füllen, die
dadurch allerdings nur umso deutlicher zu Tage gefördert werden.¹³⁵ Dies und
generell die Spannung von äußerer Anpassungsfähigkeit und Vielfältigkeit einer-
seits und innerer Leere andererseits lässt Ambros schließlich als Hysteriker er-
scheinen.¹³⁶ Nach Elisabeth Bronfen drehen sich hysterische Szenen um Mangel,
Verlust und Verletzbarkeit.¹³⁷ Die (in der Literatur zumeist weibliche) Hysterikerin
agiert „multiple Selbstentwürfe“ aus, ein „Täuschungsspiel“, bei dem „zwischen
festen Identitätspositionen“ changiert und Wünsche ausgelebt werden.¹³⁸ Gleich-
zeitig aber wird die dargebotene Performance „über einer radikalen Negativität
erstellt“¹³⁹. Auch Ambros tadellose Erscheinung sowie seine chamäleonhafte
Sprachanpassungen können demzufolge als Maskeraden gelesen werden, hinter
denen sich die Botschaft von grundlegendem Mangel und Verletzbarkeit verbirgt.
Als dieser schließlich doch durchbricht und das Medium von Ambros‘ Hauptper-
formance, die Sprache, zerstört, begibt er sich in die Nervenheilanstalt, um sich dort
freiwillig den Erinnerungsvermögen und gesamte Persönlichkeit vernichtenden
Elektroschocks zu unterziehen. „Have gone to Ithaca“¹⁴⁰ hinterlässt er Tante Fini als
letzte Botschaft, wobei in diesem Namen der Nervenheilanstalt der Ort der Her-
kunft und der Rückkehr des mythischen Abenteurers und Weltumseglers Odysseus
aufgerufen wird und so impliziert, dass auch Ambros am Ende seines Auswan-
dererlebens an einen Herkunftsort zurückgeht, der allerdings ein negativer Ort der
Verletzung und des Verlustes ist. Ambros‘ Vielsprachigkeit lässt sich so als hyste-

135 Vgl.: Solms, Mark. „Die neuro-psychoanalytische Forschung am Beispiel des Korsakow-Syn-
droms“. Psychoanalyse. Neurobiologie. Trauma. Hg. Marianne Leuzinger-Bohleber, Gerhard Roth
und Anna Buchheim. Stuttgart: Schattauer, 2008. 32–42, hier 35.
136 Auch sein Freund und Dienstherr Cosmo wird in der körperlich-gestischen Nachempfindung
des Kriegsgeschehens, aber auch bereits früher in den momentanen geistigen Ausfallerscheinungen
als Hysteriker gezeichnet. Indem in „Ambros Adelwarth“ jüdische und homosexuelle Männer in die
Nähe der Hysterie gerückt werden, lässt Sebald entsprechende historische antisemitische und ho-
mophobe Zuschreibungen anklingen. (Vgl. Gilman, Sander. Freud, Identität und Geschlecht. Frank-
furt/Main: Fischer, 1994. 59; Rabelhofer, Bettina. Symptom, Sexualität, Trauma: Kohärenzlinie des
Ästhetischen um 1900. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2006). Zum Komplex der Homosexua-
lität bei Sebald vgl.: Finch, Helen. Sebald’s Bachelors. Queer Resistance and the Unconforming Life.
Oxford: Routledge, 2013.
137 Bronfen, Elisabeth. Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne. Berlin:Volk undWelt, 1998.
138 Ebd., 766.
139 Bronfen, Elisabeth. „Die Sprache der Hysterie: Eine hermeneutische Herausforderung“. Trau-
ma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Hg. Elisabeth Bronfen, Birgit Erdle
und Sigrid Weigel. Köln: Böhlau, 1999. 149– 172, hier 149.
140 Ebd., 150.

324 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



risches Symptom lesen, das letztlich auf einen „traumatischen Kern am Nabel aller
Identitätssysteme“¹⁴¹ verweist.

Zu berücksichtigen ist bei dieser Interpretation allerdings auch die narrative
Anlage, in der Ambros‘ Geschichte und Person Gestalt annimmt. Sie erfolgt zunächst
über die Binnenerzählerin Tante Fini, die sich damit selbst einen Reim auf den
rätselhaften Onkel zu machen versucht. Wie zuverlässig ihre Erzählung ist und
inwiefern in ihre Deutung von Ambros‘ Biografie nicht auch ihre Gefühle bezüglich
ihrer eigenen Auswanderung hineinspielen,¹⁴² bleibt offen. Auch für den Ich-Er-
zähler ist der Onkel Adelwarth zunächst Ausgangspunkt für eigene Fantasiereisen,
Tagträume, in denen er sich als Kind auf den Spuren der Auswanderer aus seinem
öden Alltag fort imaginiert. Adelwarthwird hier zu einem „Vorfahr“¹⁴³ stilisiert, mit
dem sich die Sehnsucht nach Überschreitung der engen heimatlichen Grenzen
verbindet. In ihm nimmt so auch das positive Bild einer mühelosen Überschreitung
nationaler, sozialer und linguistischen Grenzen Gestalt an, der Entwurf einer pa-
radigmatischen Figur, die die statische dichotomische Ordnung von „Heimat“ und
„Fremde“, „Muttersprache“ und „Fremdsprachen“ durchkreuzt und dabei auch
deren universale Gültigkeit in Frage stellt. Je nach Blickwinkel lässt sich in Ambros
der überall beheimatete Kosmopolit wie der ausnahmslos überall Fremde erken-
nen.

Indem verschiedene Erzählstimmen verschiedene Perspektiven auf den Onkel
werfen, korrespondiert der auf Ebene der Figur gestalteten Mehrsprachigkeit eine
polyphone Stimmenanordnung auf der Erzählebene. Wie zuvor bei Ambros die
verschiedenen Sprachen gruppieren sie sich jetzt um den ‚Gegenstand‘ Ambros, der
darunter als eine nicht ganz zu erfassende Leerstelle erscheint. In gewisser Weise
eignet dieser polyphonen Erzählweise nun ihrerseits ein hysterischer Charakter,
insofern im Sprechen über den rätselhaften Ambros bei den einzelnen Figuren
unübersehbar eine eigene Versehrung, ein eigener Mangel zum Vorschein
kommt.¹⁴⁴ Dass neben Ambros‘ Erzähllust selbst auch den Erzählungen über ihn ein

141 Ebd., 149.
142 Dass auch für Tante Fini das Erinnern sehr emotional besetzt ist, zeigt die folgende Beschrei-
bung: „Die Tante erzählte aus der Vergangenheit. Dabei hielt sie die linke, seit Wochen von einer
schweren Neuralgie geplagte Hälfte ihres Gesichts mit der Hand bedeckt. Zwischenhinein trocknete
sie sich die Tränen, die ihr, sei es vom Schmerz, sei es von der Erinnerung, in die Augen getrieben
wurden (Sebald: Ausgewanderten, 106).
143 Ebd., 98.
144 Tante Fini erzählt unter neuralgischen Gesichtsschmerzen (ebd., 130), Onkel Kasimir an einem
Ort, der für ihn „der Rand der Finsternis“ ist (ebd., 129), in Dr. Abramsky Erinnerung an Ambros
mischt sich jene an die ambivalente Beziehung zu seinem Vorgesetzten sowie zu seinem Vater (ebd.,
167– 169). Zu erkennen ist hier Sebalds Verfahren, verschiedene Lebensläufe übereinander zu
blenden, das Luisa Banki (Poetik, 132– 152) als „Polybiographik“ umrissen hat.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 325



konfabulatorischer Charakter eignet, wird durch den Traum des Erzählers ver-
stärkt, den er auf seiner auf den Spuren von Ambros und Cosmo unternommenen
Reise träumt. In diesem Traum befindet er sich nun selbst am Vorabend des Ersten
Weltkrieges im mondänen Badeort Deauville. Er findet Ambros und Cosmo, die
allerdings „stumm“ sind und sich beim Näherkommen auflösen, „nichts als den
leeren Platz“ hinterlassend.¹⁴⁵ Überdies sind die Träume „erfüllt von einem be-
ständigen Gemurmel, das seinen Ursprung hatte in den Gerüchten, welche über
Cosmo und Ambros kursieren.“¹⁴⁶ Mit anderen Worten dient der in „Ambros
Adelwarth“ der Rekonstruktion seiner Lebensgeschichte folgende Traum dazu,
ebendieses Unternehmen als ein letztlich unzuverlässiges zu reflektieren, bei dem
das Sprechen über den Gegenstand vor allem selbstreferentiell auf sich selbst zu-
rückverweist („Gemurmel“ ist), während das Objekt unverändert stumm bleibt.
Insofern können auch die in dieser Erzählung, aber auch in den Ausgewanderten
überhaupt verbreiteten Hinweise auf die verschiedenen Sprachen und Stimmen
sowie Ambros‘ Reden „nach der Schrift“ als selbstreflexive Anzeige der sprachlich-
literarischen ‚Gemachtheit‘ dieser Lebenserzählungen gelesen werden.¹⁴⁷

Diese kritische Metareflexion des Schreib- und Erinnerungsprozesses wird in
der die dritte Erzählung der Ausgewanderten abschließenden Präsentation des
Agendabüchleins von Ambrosweitergeführt, gleichzeitig aber auch auf den Entwurf
einer plötzlichen Lesbarkeit hin überschritten. Der Taschenkalender von 1913, mit
dem ein Dokument vorzuliegen scheint, in dem Ambros nun selbst über seine
Reisen mit Cosmo schreibt, ist seinerseits eine Erfindung des Autors: Beim abge-
bildeten Agendabüchlein handelt es sich um ein von Sebald selbst verfertigtes Do-
kument, zu dem er einen Taschenkalender von 1927 nutzte, in den er den Text, der
längere Passagen aus Chateaubriands Itinéraire de Paris à Jérusalem wiedergibt,
eintrug.¹⁴⁸ Das Agendabüchlein bringt so die unklaren Überlagerungen zwischen
Autor, Erzähler und Figur Ambros, das identitäre Verwirrspiel zwischen ihnen,
pointiert zur Darstellung.

145 Sebald: Ausgewanderten, 181.
146 Ebd., 183.
147 Zur Indikation der schriftlichen ‚Gemachtheit‘ der Erzählungen in den Ausgewanderten vgl.:
Zwart, Jane. „The Faithful Trace of Misgiving in W. G. Sebald’s The Emigrants“. Critique 47.3 (2006):
243–260.
148 Vgl.: Bülow, Ulrich von, und Heike Gfrereis. „Nachlass“. Sebald-Handbuch, 73–77, hier 74. Auf
Sebalds Verfahren der Bilddokumentation bzw. Fiktion der Bilddokumentation kann hier nicht
eingegangen werden. Für eine diesbezügliche Diskussion des Agendabüchleins vgl.: Hünsche,
Christina. Textereignisse und Schlachtenbilder. Eine sebaldsche Poetik des Ereignisses. Bielefeld:
Aisthesis, 2012. 78–85.

326 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Auch in der Diegesis stellt das Büchlein den Höhepunkt der Thematisierung
verschiedener Sprachen und ihres materiellen Charakters im Dienste einer kriti-
schen Metareflexion des Lese-, Erinnerungs- und Schreibprozesses dar, indem hier
die Spannung von Vielsprachigkeit und Stummheit sowie die Hoffnung auf ein
plötzlich vollkommenes Verstehen von Fremdsprachen aufgegriffen wird. Das
Agendabüchlein verspricht zunächst, an die Stelle der Stummheit des Toten buch-
stäblich ‚viel Sprache‘ zu setzen, sind doch die Aufzeichnungen darin sowohl dicht
gedrängt als auch mehrsprachig verfasst. Dieses Versprechen aber wird durch die
Materialität der Aufzeichnungen selbst durchkreuzt; die Winzigkeit der Schrift und
die Sprachwechsel stellen den Erzähler vor eine äußerst mühevolle und faktisch
unmögliche Entzifferungs- und Übersetzungsaufgabe: „Die Entzifferung der win-
zigen, nicht selten zwischen mehreren Sprachen wechselnden Schrift hat nicht
wenig Mühe bereitet und wäre wahrscheinlich nie von mit zuwege gebracht wor-
den, hätten sich nicht die […] Zeilen sozusagen von selber aufgetan.“¹⁴⁹

In dieser plötzlichen Offenbarung einer verworrenen Schrift scheint in
„Ambros Adelwarth“ eine geradezu pfingstliche Szene des Verstehens auf. Der Er-
zähler setzt sich über die mühsame, wenig gewinnträchtige Abarbeit am materi-
ellen Träger der Schrift hinweg, damit sich Bedeutung herstellen lässt. Er erliegt
damit, wie Luisa Banki gezeigt hat, einer dem Lesen eingelegten Gefahr des Fabu-
lierens und gibt sich – wie bereits zuvor in seinem Traum – „einer vom Material
absehenden, imaginären Annäherung an die Vergangenheit hin.“¹⁵⁰ Gleichzeitig
weist Banki darauf hin, dass bei Sebald ein an Benjamin geschulter Begriff der
Lesbarkeit zu finden ist, bei dem dem profanen Lesen in Gestalt der Entzifferung
materieller Zeichen ein magisches zur Seite tritt, das am semiotischen Träger auf-
blitzende Ähnlichkeitsbeziehungen zu erkennen vermag.¹⁵¹ Dabei aber wird bei
Benjamin – das unterscheidet das Modell vom pfingstlichen Verstehen als endgül-
tige Überwindung der sprachlichen Materialität Babels – der materielle Träger der
Schrift nicht suspendiert. Vielmehr ist, wie es in der „Lehre vom Ähnlichen“ heiß,
„der buchstäbliche Text der Schrift der Fundus, in dem einzig und allein sich das
Vexierbild formen kann. So ist der Sinnzusammenhang, der in den Lauten des
Satzes steckt, der Fundus, aus dem erst blitzartig Ähnliches mit einem Nu aus einem
Klang zum Vorschein kommen kann.“¹⁵² Das Lektüreerlebnis des Erzählers, in dem
sich die dichte Schrift plötzlich auftut, kann als ein solcher Moment begriffen
werden, in dem – um es in der berühmten Formel Benjamins zu sagen – ‚nie Ge-

149 Sebald: Ausgewanderten, 188.
150 Banki: Poetik, 24.
151 Ebd., 21–37.
152 Benjamin, Walter: „Lehre vom Ähnlichen“, 208–209.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 327



schriebenes gelesen‘ wird.¹⁵³ Die Erzählung selbst aber endet nicht mit diesem
blitzhaften Lektüreerlebnis. Vielmehr wird dessen Ergebnis seinerseits wieder
verschriftlicht. Auf inhaltlicher Ebene wird in der Transkription des in der Diegesis
von Ambros verfassten Kalenders dessen Reise mit Cosmo von Venedig über Grie-
chenland und Konstantinopel nach Jerusalem nacherzählt. In seiner schriftlichen
Verfassung gleicht der manifeste Text dem nicht zugänglichen ‚Original‘, insofern
das abgebildete Faksimile eine so gut wie nicht entzifferbare dichte Schrift zeigt und
eine im Vergleich zu den restlichen Erzähltexten in den Ausgewanderten hohe
textinterne Mehrsprachigkeit aufweist.¹⁵⁴ Für den Leser kann das plötzliche Er-
lebnis der Lesbarkeit mithin nur in einen Text übersetzt werden, in dem in Gestalt
der fremden Wörter, aber auch der Szenen unverständlichen Sprechens¹⁵⁵ erneut
auf dessen materielle schriftliche Verfasstheit verwiesen wird und so wiederum
Lektüre- und Übersetzungsleistungen eingefordert werden. Wie paradigmatisch am
verdichteten Anfang des Textes nachzuvollziehen ist („Palace H. 3 p.m. Signora M.
Abends Teatro S. Martino, Corso V. Em. I tre Emisferi.“), nutzt Sebald die Sprach-
mischung, um Schrift als Fundus eines zu formenden Vexierbildes im Benjamin-
schen Sinne zu gestalten. Im Theorieteil dieser Studie wurde argumentiert, dass in
Benjamins sprachtheoretischen Aufsätzen die Anordnung von verschiedenspra-
chigen Wörtern als eine Art Schulung des mimetischen Vermögens vorgeschlagen
wird. Ebendies findet sich hier bei Sebald wieder, wo gerade angesichts eines bis zur
Unleserlichkeit verdichteten mehrsprachigen Textes ein Akt ‚magischen Lesens‘
inszeniert wird.

Die fremde Sprache als Hoffnung

Das Motiv einer plötzlich zugänglich werdenden fremden Sprache findet sich neben
seiner narrativ ausgearbeiteten Form in „Ambros Adelwarth“ auch in „Dr. Henry
Selwyn“ und „Paul Bereyter“. Dr. Henry Selwyn erlernt nach seiner Übersiedlung

153 Ebd.
154 Vgl. u. a.: „Die Inseln der Lagune wie Schatten. Mal du pays. Le navigateur écrit son journal à la
vue de la terre qui s‘éloigne“ (Sebald: Ausgewanderten, 188); Der österreichische Kapitän betet „[a]uf
italienisch, seltsamerweise, für die armen verschollenen Seeleute sepolti in questo sacro mare.“
(Ebd., 189). Die Stellen weisen eine Verstärkung von Selbstreferentialität und Poetizität auf, wie sie
insgesamt für die mehrsprachigen Einschüben in den Ausgewanderten charakteristisch sind.
155 Vgl.: „Ich richtete auf türkisch das Wort an ihn, er jedoch sah uns wortlos nur an.“ (Ebd., 200);
„Viele Träume mit fremden Stimmen und Rufen.“ (Ebd., 203); „[er] redete in einem fort in einer von
ihm wahrscheinlich für Deutsch oder Englisch gehaltenen, in Wirklichkeit aber von ihm selber
erfundenen und mir jedenfalls gänzlich unverständlichen Sprache.“ (Ebd., 206).

328 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



nach England „wie im Traum“ das Englische: „Ich besuchte eine Grundschule in
Whitechapel und lernte dort wie im Traum, sozusagen über Nacht, das Englische,
weil ich meiner wunderschönen jungen Lehrerin, Lisa Owen, vor Liebe jedes Wort
von den Lippen ablas“¹⁵⁶. Der Zweitspracherwerb wird so als beinahe unbewusster
Prozess erfahren, analog zum Mutterspracherwerb gekoppelt an einen weiblichen
Körper, der allerdings außerhalb der Familie steht.

Eine zweite Szene kindlichen Zweitspracherwerbs findet sich in „Paul Berey-
ter“. Der Erzähler erinnert sich an eine erste Unterweisung in Französisch:

Er begann einfach mit der Feststellung, daß er einmal in Frankreich gelebt habe, daßman dort
Französisch rede, daß er wisse, wie das ginge, und wir es ihm, wenn wir wollten, leicht
nachmachen könnten. An einem Maivormittag sind wir dann draußen im Schulhof gesessen,
wo uns in der frischen Helligkeit sogleich einleuchtete, was un beau jour bedeute und daß ein
blühender Kastanienbaum genausogut un chataignier en fleurs heißen konnte.¹⁵⁷

Neben dem kindlichen Spracherwerb ruft diese Episode andere Kontexte auf: Den
Topos des Französischen als traditionelle Sprache der clarté, die ähnlich der mor-
gendlichen Helligkeit von sich aus einleuchtet, und in der Verbindung von Baum
und Sprache intertextuelle Bezüge zu sprachtheoretischen Texten: Da ist der Baum
als Ferdinand de Saussures Hauptbeispiel in der Erläuterung zur Struktur des
Zeichens.¹⁵⁸ Dass der Kastanienbaum „genausogut un chataignier“ heißen kann,
entspricht Saussures Einsicht in die Arbitrarität der Zeichen, die, beiläufig ver-
merkt, auch Hugo Ball am Beispiel des Baumes reflektiert.¹⁵⁹ Dass allerdings im
Angesicht des Baumes selbst dessen Name unmittelbar einleuchtet, stellt diese Ar-
bitrarität wieder in Frage und verweist vielmehr auf eine Sprachphilosophie, die
Ähnlichkeiten von Zeichen und Bezeichnetem nachforscht.Von Sebalds chataignier
führt deshalb wiederum eine Spur zu den sprachphilosophischen Schriften Walter
Benjamins und namentlich zu dem kurzen Denkbild mit dem Titel „Der Baum und
die Sprache“. Benjamin setzt hier seine These über die einstigen, immer noch in
Rudimenten vorhandenen Ähnlichkeiten von Name und Ding im Angesicht eines
Baumes ins Bild:

Ich stieg eine Böschung hinan und legtemich unter einen Baum. […] während ich ins Laubwerk
sah und seiner Bewegung folgte, [wurde] mit einmal in mir die Sprache dergestalt von ihm

156 Ebd., 32.
157 Ebd., 57.
158 Saussure: CLG, 104.
159 „Warum kann der Baum nicht Pluplusch heißen“ (Ball: „Eroeffnungs-Manifest“).

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 329



ergriffen […], daß sie augenblicklich die uralte Vermählung mit dem Baum in meinem Beisein
noch einmal vollzog.¹⁶⁰

Auch Sebalds chataignier – Episode gestaltet blitzhaft einen Moment, in dem die
Sprache von dem gesehenen Ding „ergriffen“ wird, der Baum und sein Name na-
türlich verbunden erscheinen, die Differenz zwischen Bezeichnung und Ding
ebenso wie jene zwischen den Sprachen aufgehoben zu sein scheint. In der Rand-
episode blitzt mithin im Erwerb einer weiteren Sprache die eine (paradiesische)
Sprache auf, die in Benjamins Theorie eine „vollkommen erkennende gewesen
sein“¹⁶¹ muss.

Jan Ceuppens hat darauf verwiesen, dass die Vielsprachigkeit in den Ausge-
wanderten spiegelbildlich zur Sprachlosigkeit als babelsche Konstellation zu lesen
ist und auch die vielen Sprachen letztlich auf eine ursprüngliche Zerbrochenheit
und Leere verweisen.¹⁶² Dem ist nicht grundsätzlich zu widersprechen und bei
Austerlitz wird noch zu zeigen sein, dass die vielen Sprachen exakt in dieser ba-
belschen Konstellation zu lesen sind. Bei den Ausgewanderten hingegen möchte ich
hervorheben, dass in der Vielsprachigkeit oder vielleicht mehr noch im Sprechen
einer fremden Sprache auch ein Hoffnungsmoment gestaltet ist. Dass Dr. Henry
Selwyn von seiner Lehrerin „über Nacht“¹⁶³ Englisch lernte, den von Paul Bereyter
unterrichteten Schulkindern im schweigenden Nachkriegsdeutschland plötzlich
das Französische „einleuchtete“¹⁶⁴, Onkel Adelwarth nach seiner von Verlust und
Mangel geprägten Kindheit das Französische perfekt „in sich aufgenommen“¹⁶⁵ und
Max Aurach aus einer suizidalen Krise von einer Figur gerettet wird, die ihn in
einem „unidentifizierbaren Englisch“¹⁶⁶ anspricht, sind keine pfingstlichen Szenen,
in denen die Katastrophe von Babel vollständig überwunden würde. Wohl aber
blitzt ihn ihnen die Hoffnung auf eine solche Überwindung auf. In den dargestellten
Lebensläufen vermögen die Protagonisten letztlich ihrer Sprachlosigkeit und ihrer
traumatischen Geschichte nicht zu entkommen. In ihrer nachträglichen Rekon-
struktion durch den Erzähler aber muss die Gestaltung der Fremdsprachigkeit als

160 Benjamin, Walter. „Der Baum und die Sprache. Kurze Schatten (II)“. Ders. Gesammelte Schrif-
ten. Bd. IV/1, hg. v. Tillman Rexroth, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991, 425.
161 Benjamin, Walter. „Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen“. Ders. Ge-
sammelte Schriften. Bd. II/1, hg. v. Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/
Main: Suhrkamp, 1991. 140– 157, hier 152).
162 Ceuppens: „Transcripts“, 259.
163 Sebald: Ausgewanderten, 32.
164 Ebd., 57.
165 Ebd., 114.
166 Ebd., 259.

330 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



ein schwaches Hoffnungsmoment im Sinne Benjamins – bzw. im Sinne von Adornos
Fremdworttotenköpfen als hoffnungslose Hoffnungsträger – gelesen werden. Dann
steht im Vordergrund, dass für die Figuren, auch wenn sie als Gescheiterte ge-
zeichnet werden, in der Aneignung der fremden Sprachen, die gleichzeitig immer
außerhalb des Herkunftslandes und außerhalb der Familie erfolgt, sich zeitweise
Möglichkeiten der Verständigung und des – bei Aurach ganz konkret – Weiterle-
bens eröffneten. Auf Ebene der Erzählung gilt, dass die Geschichten überhaupt nur
über den Sprachwechsel erzählbar wurden, indem der Erzähler ihnen an anderen
Orten und mittels anderer Sprachen nachspürt und sie anschließend ins Deutsche
zurückübersetzt.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie als Mittel der
Sprachkritik nach Auschwitz

In Sebalds letztem zu Lebzeiten veröffentlichtem Werk Austerlitz (2001) gehören
Sprachverlust und Mehrsprachigkeit zu den zentralen Motiven. Sie werden im
Rahmen der Figurenpsychologie des Protagonisten Jacques Austerlitz, aber auch
mit Bezug auf poetologische Überlegungen zum Schreiben nach und über Auschwitz
gestaltet.¹⁶⁷ Die gesamte narrative Anlage des Romans wird zudem in der Anlage
einer Glottadiegesis (Stockhammer) präsentiert, als deutsche Übersetzung der
französisch und englisch geführten Gespräche zwischen dem Erzähler und Aus-
terlitz, sowie dessen zusätzlich mit Tschechisch und Walisisch verbundenen Erin-
nerungen. Wie in der Gesamtanlage des Buches überhaupt, werden dabei Ansätze
aus den Ausgewanderten wieder aufgegriffen.¹⁶⁸ Für den Komplex der Sprach- und
Übersetzungsthematik gilt, dass sie in Austerlitz im Vergleich zu den früheren
Texten systematisch durchgeformt wurde. Im Folgenden stehen die Mehrspra-
chigkeit des Protagonisten und die Funktion einzelner anderssprachiger Einfügung
im Zentrum. Insgesamt wird zu zeigen sein, dass die vielen Sprachen in Austerlitz
ausnahmslos als mangelhaft, versehrt und fremd gekennzeichnet sind und eine
eigentliche ‚Muttersprache‘ absent bleibt. Die Mehrsprachigkeit verweist hier in
einer babelschen Konstellation auf die katastrophische Zerstörung von Lebens- und
Sinnzusammenhängen, in die der Protagonist, der als Kind dem Holocaust nur
knapp entkam, hineingeriet.¹⁶⁹ Der Roman erzählt seine Geschichte als die einer –

auch in ihrer Erzählung – nicht heilbaren Traumatisierung, die sich in den wie-

167 Vgl.: Wolff, Lynn L. „Austerlitz“. Sebald-Handbuch, 48–58, hier 51.
168 Vgl.: Schütte, Uwe. W. G. Sebald. Einführung in Leben und Werk. Göttingen: Vandenhoeck&Ru-
precht, 2011. 180.
169 Vgl. Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 331



derholten Zusammenbrüchen des Protagonisten, begleitet von Aphasie und Echol-
alie manifestiert. Sebald schildert auf der Figurenebene die psychologischen Folgen
der frühkindlichen Traumatisierung seines Protagonisten,¹⁷⁰ gleichzeitig ist das
Erzählen darüber selbst als von der traumatischen Struktur des Erzählten ange-
griffenes gestaltet.¹⁷¹ Auch Sprachverlust, -kritik und Mehrsprachigkeit werden im
Roman in dieser doppelten Weise verhandelt. Einerseits werden sie als Symptome
von Austerlitz‘ Verlusterfahrung gestaltet, andererseits in deren Nacherzählung
eingelassen, wodurch sie mit einer metareflexiven Ebene zur Möglichkeit der
Darstellung von Erinnerungsprozessen über Leerstellen und Zerstörungen sowie
über Orts- und Sprachwechsel hinweg verbunden werden. Besonders evident wird
diese Verknüpfung zunächst in den Szenen des Sprachverlustes und der Sprach-
kritik, die mit Austerlitz‘ Zusammenbrüchen einhergehen. In seinem lebensge-
schichtlich gesehen ersten Zusammenbruch in Paris, von dem im Roman als letzter
berichtet wird, redet Austerlitz „in diversen Sprachen zusammenhanglose Din-
ge“¹⁷². Im lebensgeschichtlich gesehen jüngsten nach der Rückkehr aus Prag
„trocknete die Zunge und der Gaumenmir aus“¹⁷³.Verwendet werden hier biblische
Anspielungen auf die Katastrophe von Babel und ihre (im Falle Austerlitz nicht
gelingende) Überwindung im Pfingstwunder sowie auf den Psalm 137, wo das Kleben
der Zunge am Gaumen als Strafe für das Vergessen des Herkunftsortes (Jerusalem)
beschworen wird. Ausführlich gestaltet wird die Sprachthematik in dem im Roman
bereits im ersten Drittel geschilderten Zusammenbruch in London im mittleren
Lebensalter. Hier wird teilweise wörtlich aus den kanonischen sprachkritischen
Texten Hugo von Hofmannsthals und Ludwig Wittgensteins zitiert.¹⁷⁴ Im Anschluss
an den Chandos-Brief wird das Schrumpfen der „unendlichen Möglichkeiten der
Sprache“¹⁷⁵ beschrieben und der Zerfall der Sätze inWorte, Buchstaben, schließlich
in „zerbrochene Zeichen und diese in eine bleigraue, da und dort silbrig glänzende
Spur“¹⁷⁶. Wie Espen Ingebrigtsen argumentiert hat, nutzt Sebald die kanonischen
Bezüge aber gerade auch, um Austerlitz‘ Sprachkrise davon abzusetzen: Anders als
bei Lord Chandos resultiert sie nicht aus der Beschäftigung mit der literarischen

170 Vgl.: Jodocy, Anne. „Atemnot, Herzklopfen, Ohnmacht. Traumabedingte Psychosomatik in W. G.
Sebalds Austerlitz“. Körpergedächtnis. Erkundungen einer kulturanthropologischen Denkfigur. Hg.
Andrea Bartl und Sandra Potsch. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2014. 227–255.
171 Vgl.: Kasper: Raum; Osborne, Dora. „Blind Spots.Viewing Trauma in W. G. Sebald’s Austerlitz“.
Seminar. A Journal of Germanic Studies 43.4 (2007): 517–533.
172 Sebald, W. G. Austerlitz. München: Hanser, 2001. 380.
173 Ebd., 327.
174 Vgl.: Ingebrigtsen: Bisse, 97– 106, 147– 156.
175 Sebald: Austerlitz, 177.
176 Ebd., 180.

332 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Tradition, sondern der katastrophalen Geschichte und eröffnet keine ästhetische
Innovationskraft. Stattdessen manifestiert sich in ihr die unbewältigbare Vergan-
genheit, und sie ist lediglich Vorbotin einer noch umfassenderen suizidalen Kri-
se.¹⁷⁷ Beim Hofmannsthal-Bezug in Austerlitz handelt es sich mithin um eine
„Transformation des Prätexts […] im Dienst einer negativen Geschichtsdeutung“¹⁷⁸.
Zwar kann der Sprachzerfall wie bei Chandos wort- und bildreich erzählt und damit
in gewissem Sinne narrativ auch überwunden werden, aber „in Sebalds Version
[wird] die optimistische Reflexion über das Potential der Literatur in eine
schmerzhafte Erinnerung umgeprägt“¹⁷⁹. Auch die losen Wittgenstein-Bezüge sind
als „produktive intertextuelle Transformationen“¹⁸⁰ zu sehen. So wird Wittgen-
steins Stadtmetapher von der Beschreibung von Sprachentwicklung als flexibler
Prozess umgewendet auf die Erfahrung der Desorientierung. Auch dabei „über-
schattet das latente Trauma des Protagonisten die ursprüngliche Bedeutung des
Prätextes.“¹⁸¹ Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Sebald mit der Verwendung
intertextueller Bezüge zu Hofmannsthal und Wittgenstein seinen Roman in die
kanonische Tradition der Sprachkritik und der Frage nach den Möglichkeiten und
Grenzen sprachlicher Erfassung von Wirklichkeit stellt, die Thematik aber gleich-
zeitig explizit nach Auschwitz und aus der Erfahrung des Zivilisationsbruchs heraus
liest oder vielmehr umschreibt. Damit schlägt Sebald programmatisch einen Bogen
von der Sprachkritik zu Beginn des 20. Jahrhunderts, in der die Suche nach einer
neuen Sprache, nach neuen literarischen Ausdrucksformen positiv gestaltet wird,
zur Diskussion eines Schreibens nach Auschwitz, wie sie mit Theodor W. Adornos
berühmtem Diktum „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch.“¹⁸²
verbunden ist. Hier ist nun einerseits ein umfassender Bezug für Sebalds Poetik
überhaupt benannt,¹⁸³ der aber gleichzeitig auch für die konkrete babelsche Textur
von Austerlitz als Teil einer stilistischen Ausgestaltung der „post-katastrophischen
Poetik“ (Banki) Sebalds herbeigezogen werden muss.

Wie bei Hofmannsthal wird auch in Austerlitz die Beschreibung des Ver-
stummens und des Sprachverlusts angesichts der katastrophischen Geschichte li-
terarisch durchaus produktiv. Es ist allerdings gerade keine ‚neue Sprache‘ im Sinne

177 Ingebrigtsen: Bisse, 104– 106.
178 Ebd., 106.
179 Ebd., 106.
180 Ebd., 157.
181 Ebd., 153.
182 Adorno: „Kulturkritik und Gesellschaft“, 30.
183 Zu Sebalds Auseinandersetzungmit der Kritischen Theorie vgl.: Hutchinson, Ben.W. G. Sebald –

Die dialektische Imagination. Berlin: De Gruyter, 2009. Zur Auseinandersetzung mit der Frage nach
einer Erneuerung der Erzählform in der Nachkriegsliteratur: Banki: Poetik, 105– 132.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 333



der sprachexperimentellen Aufbrüche der frühen Avantgarde, die Sebald für seine
Erzählung anstrebt. Wohl aber die Gestaltung von Sprache, die das Signum ihrer
Zerbrechung im Rückgriff auf den Topos der Babelschen Sprachverwirrung mit-
schreibt.

Ein Bezug auf avantgardistische Sprachexperimente und die Frage, inwiefern
sich an sie in einer „post-katastrophischen Poetik“ (Banki) anknüpfen lässt, findet
sich zu Beginn des Buches. Sebald zitiert bei der Beschreibung der Besichtigung der
Festung Breendonk aus den Erinnerungen Jean Amérys und Claude Simons an die
in den NS-Lagern erlittene Folter. Améry, der in Breendonk der Tortur unterworfen
wurde, benennt auch die Spätfolgen der Folter, die darin bestehen, dass sich der
Gefolterte nie wieder ganz der Welt und dem Leben zugehörig fühlen kann. Wie
Elisabeth Weber herausgearbeitet hat, ist damit auch eine irreparable Beschädi-
gung der Sprache verbunden: Wer die Folter überlebt, muss seinen Körper buch-
stäblich wieder zusammensetzen und dabei auch neu zur Sprache finden.¹⁸⁴ Um
eben diesen Vorgang geht es Sebald in seiner Wiedergabe der Episode von Gastone
Novelli aus Claude Simons Le Jardin des Plantes.¹⁸⁵ Nach seiner Befreiung aus
Dachau, so Simon laut Sebald, habe Novelli den Anblick „eines jeden sogenannten
zivilisierten Wesens“¹⁸⁶ nicht mehr ertragen. Er sei deshalb nach Südamerika ge-
zogen und habe dort bei einem Stamm „in der grünen Wildnis“¹⁸⁷ gelebt und deren
Sprache dokumentiert. Diese habe vor allem aus Variationen des Lautes A be-
standen, was Novelli später in seinen Bildern zur Gestaltung immer wiederkeh-
render As inspiriert habe. Wie Ruth Vogel-Klein gezeigt hat, handelt es sich bei
dieser Zuspitzung auf das A um eine von Sebald vorgenommene Verkürzung der
Novelli-Geschichte.¹⁸⁸ Die AAAAAAAAAAAAAAAAAAAs, die Sebald aus Simon über
drei Zeilen zitiert, werden zum „lang anhaltende[n] Schrei.“¹⁸⁹ Antje Tennstedt hat
argumentiert, dass damit am Ende der Beschreibungen der Folter die gewaltsame
Reduktion von Sprache zum Schrei dargestellt wird und gleichzeitig der drohende
Sprachverlust des Erzählers angesichts der Aufgabe, die Orte der NS-Verbrechen zu
schildern.¹⁹⁰ Sebald verbindet dabei die avantgardistische A-Reihung mit ihrem

184 Weber, Elisabeth. Kill Boxes. Facing the Legacy of US-sponsored Torture, Indefinite Detention,
and Drone Warfare. o.O.: punctum books, 2017. 49–76.
185 Sebald verwischt dabei die Grenzen zwischen fiktionalen und historischen Persönlichkeiten,
indem der bei Simon fiktionale Charakter von Novelli als realer erscheint. (Vgl.: Vogel-Klein: „In-
tertexte“, 76).
186 Sebald: Austerlitz, 39.
187 Ebd.
188 Vgl. Vogel-Klein: „Intertexte“, 77.
189 Sebald: Austerlitz, 40.
190 Tennstedt, Antje. Annäherungen an die Vergangenheit bei Claude Simon und W. G. Sebald.
Freiburg/Breisgau: Rombach, 2007. 182.

334 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Verweis auf die bedeutungslose Materialität des Buchstabens¹⁹¹ mit der Episode von
Novellis Dokumentation einer fremden Sprache und verortet sein Erzählen, indem
er ihm diese Referenzen einschreibt, an der Grenze der verständlichen Sprache wie
der Sprache überhaupt. Das A, im Grimmschen Wörterbuch „der edelste, ur-
sprünglichste aller laute […], den das kind zuerst und am leichtesten hervorbringen
lernt“¹⁹², wird nach Auschwitz zum Anfang einer neuen Sprachfindung, eines
neuen Schreibens, das sich allerdings angesichts der historischen Gewalterfahrung
immer an der Grenze zur Aphasie situiert.

In diesem Sinne ist auch die Konstellation von Mehrsprachigkeit und Sprach-
losigkeit in Austerlitz sowohl stilistisch als auch auf Ebene der Diegesis gestaltet.
Austerlitz‘ einzelne Lebensstationen sind, wie im Folgenden nachzuzeichnen sein
wird, mit bestimmten Sprachen verbunden, die wiederum je nach Erinnerung an
die einzelnen Orte stark affektiv besetzt sind. Sebald gestaltet die Sprachkenntnisse
seines Protagonisten so, dass auch darin, wie in seinen anderen Gesten und Ver-
haltensweisen, Spuren seiner Traumatisierung lesbar werden. Die Konstruktion
von Austerlitz‘ Sprachbiografie korrespondiert stellenweise mit den referierten
psychoanalytischen Ansätzen zum Verhältnis von Mehrsprachigkeit, Erinnerung
und Trauma. Gleichzeitig geht es Sebald aber weniger darum, die Frage der Identität
von Austerlitz zu klären, vielmehr liegt der gestalterische Wert der Mehrspra-
chigkeit für den Autor „in its ability to figure the break in psychic structure and
describe a condition that might properly be called exilic.“¹⁹³ In diesem Sinne wird
der Verweis auf die Sprache gleich zu Beginn des Buches genutzt, um Austerlitz
sowohl als Figur von schwer identifizierbarer nationaler Zugehörigkeit einzuführen
als auch als einen Charakter mit verborgenen Unsicherheiten:

Da es mit Austerlitz so gut wie unmöglich war, von sich selber […] zu reden, und da also keiner
vom anderen wußte, woher er stammte, hatten wir uns seit unserem ersten Antwerpener
Gespräch stets nur der französischen Sprache bedient, ich mit schandbarer Unbeholfenheit,
Austerlitz hingegen auf eine so formvollendete Weise, daß ich ihn lang für einen Franzosen
hielt. Es berührte mich damals sehr seltsam, als wir in das für mich praktikablere Englisch
überwechselten, daß nun an ihm eine mir bis dahin ganz verborgen gebliebene Unsicherheit
zum Vorschein kam, die sich in einem leichten Sprachfehler äußerte und in gelegentlichen

191 Vgl.: Banki: Poetik, 223.
192 Grimm, Jacob, undWilhelm Grimm. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm Version 05–04.
https://dwb.uni-trier.de/de/. (27. August 2021).
193 Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 19. Diesen Aspekt vernachlässigt der rein figuren-
psychologisch angelegte, verkürzt auf Austerlitz‘ Wiederfindung von „Identität“ und „Mutterspra-
che“ ausgelegte Beitrag von Obermann, Eva-Maria. „Wo ist meine Sprache? Eine Untersuchung zur
Bedeutung von Sprache und Muttersprache in W. G. Sebalds Roman ‚Austerlitz‘“. Exil 1 (2016):
30–48.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 335

https://dwb.uni-trier.de/de/


Stotteranfällen, bei denen er das abgewetzte Brillenfutteral, das er stets in seiner linken Hand
hielt, so fest umklammerte, daß man das Weiße sehen konnte unter der Haut seiner Knö-
chel.¹⁹⁴

Englisch

Das Stocken im Englischen, von dem aus biografischen Gründen anzunehmen ge-
wesen wäre, dass Austerlitz es fließend spricht, lässt sich im Laufe der Erzählung
darauf zurückführen, dass er es in dem trostlosen Haushalt seiner Pflegeeltern in
Wales erlernte. Es ist aufs Engste verbunden mit seiner Exilierung, mit der Auslö-
schung seiner Identität durch einen neuen Namen und eine neue Sprache, dem als
qualvoll beschriebenen langsamen Vergessen seiner Eltern und der Muttersprache
ebenso wie der düsteren und schweigsamen Atmosphäre in dem britischen Predi-
gerhaus. Im Sprachfehler wird somit im Englischen daran erinnert, dass dessen
Erwerb unmittelbar mit Austerlitz‘ Verlust sowie der Erfahrung der Fremdheit
verbunden ist. Gleichzeitig ist es in dieser Gezeichnetheit wohl gerade deshalb das
Medium, in dem Austerlitz dem Erzähler seine Lebensgeschichte mitteilt.

Französisch

Anders als das Englische (und, wie wir noch sehen werden, Tschechische und
Walisische) scheint das Französische von Austerlitz‘ Geschichte der traumatischen
Exilierung untangiert. Linguistisch gesehen ist es eine der beiden simultan er-
worbenen Erstsprachen des Protagonisten und bleibt ihm, anders als das Tsche-
chische, als solche erhalten. Umso bemerkenswerter ist, dass Sebald in seiner
narrativen Konstruktion das Französische als eine Art Alternative zur Mutter-
sprache präsentiert: Es ist gezielt von allen Bindungen zu Familie, Herkunfts- oder
Lebensort des Protagonisten gelöst, die die Erstsprache in der Regel charakteri-
sieren. Austerlitz erlernt seine über den Verlust seines Herkunftskontexts hinüber
gerettete Erstsprache fern eines frankophonen Landes von Věra, einer Figur, die
weder seine Mutter noch selbst eine Muttersprachlerin ist. Mit dem Verweis auf
Věras Romanistikstudium und die französischen Klassiker in ihrem Bücherregal
wird diese Sprache zudem explizit als Literatur- und Kultursprache gekennzeich-
net. Auf den ersten Blick wäre so anzunehmen, dass das Französische – auch vor
dem Hintergrund seiner Geschichte als die europäisch-kosmopolitische Kultur-
sprache überhaupt – für Austerlitz eine Art ‚portativen Vaterlandes‘, eine Sprache

194 Sebald: Austerlitz, 46.

336 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



des Überlebens darstellen könnte.¹⁹⁵ Die als einzige auf Französisch wiedergege-
bene Bemerkung Věras, Austerlitz habe bei seinem Abschied einen Rucksack ge-
tragen, „un petit sac à dos avec quelques viatiques“¹⁹⁶, unterstreicht den Zusam-
menhang zwischen dem Rucksack als „leitmotivisches Ersatzobjekt für Jacques
Austerlitz‘ verlorene Kindheit“¹⁹⁷ und seinen Französischkenntnissen. Gleichzeitig
wird dabei auch schon impliziert, dass das Französische ihm nicht über die trau-
matische Verlusterfahrung hinweghelfen konnte. Zwar mag das Idiom einmal das
Versprechen der kosmopolitischen Verständigung getragen haben und aus eben-
diesem Grunde Austerlitz auch beigebracht worden sein. Anders als die konkreten
Sprachkenntnisse aber konnte ebendieser kulturelle Mehrwert des Französischen
nicht über den Zivilisationsbruch von Holocaust und Zweitem Weltkrieg hinüber-
gerettet werden: Im englischen Exil helfen dem Kind die Sprachkenntnisse nicht
(hier geht es Austerlitz ähnlich wie anderen Emigranten, die in dieser Zeit in erster
Linie über französische Fremdsprachenkenntnisse verfügen, die in den angel-
sächsischen Ländern weitgehend nutzlos sind). Auch in den Pariser Jahre und der
Freundschaft mit Marie de Verneuil kann Austerlitz die fundamentalen Fremd-
heitsgefühle nicht überwinden, vielmehr erleidet er hier seinen ersten Zusam-
menbruch und die damit einhergehende Aphasie. Ob der Vater über Frankreich
entkommen ist, ist mehr als unsicher, und in der Bibliothèque Nationale stagniert
Austerlitz‘ diesbezügliche Recherche. Last but not least taugt das von Austerlitz in
Erinnerung an seinen kultivierten kosmopolitischen Herkunftskontext so form-
vollendet bewahrte Idiom nicht einmal zur Übermittlung seiner Lebensgeschichte
an den Erzähler.

Mit anderen Worten ist auch das Französische, obwohl es für Austerlitz eine
ungebrochene Erstsprache darstellt, nur eine der vielen Sprachen, die in Austerlitz
in einer Allusion an Babel als Symptome der Zerstörung zu lesen sind. Die
Sprachvervielfältigung ist so ein Resultat des Verlustes, den sie wohl immer wieder
zu fassen versucht, der aber letztlich nicht ausformuliert und bewältigt werden
kann.

Walisisch

Nach seiner Exilierung erlernt Austerlitz neben dem Englischen auch das Walisi-
sche. Dieses allerdings ist weniger mit dem Predigerhaushalt und der englischen

195 Vgl.: Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 21.
196 Sebald: Austerlitz, 249.
197 Ingebrigtsen: Bisse, 150.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 337



Pflegemutter verbunden als mit dem Schuster Evans und seinen Gespensterer-
zählungen: „Von Evan habe ich auch, förmlich im Flug, das Walisische gelernt, weil
mir seine Geschichten viel besser eingingen als die endlosen Psalmen und Bibel-
sprüche“¹⁹⁸. Wie in den Ausgewanderten findet sich hier das Motiv des mühelosen
Spracherwerbs, erneut verbunden mit einer Figur, die nicht zum Kreis der Familie
und des Hauses gehört. Das Walisische ist für Austerlitz mithin deshalb so ein-
gängig, weil Evan in ihm von den Toten und den Gespenstern spricht und es so
mithin ein Medium darstellt, in dem die für ihn so drängenden Fragen der Abwe-
senheit und des Vergessens, aber auch deren fortwirkende gespenstische Präsenz
adressiert werden. Das Walisische ermöglicht so zwar keine Verarbeitung, aber
ansatzweise eine Beschäftigung mit dem Trauma und rückt in der Figurenpsy-
chologie Austerlitz‘ damit zumindest in die Richtung jenes in der psychoanalyti-
schen Literatur beschriebenen sekundären Spracherwerbs, der „a very good (i. e.
useful) transference phenomenon“¹⁹⁹ in der Verhandlung einer traumatischen
Erfahrung darstellen kann. Dabei scheint auch die Struktur der Doppelung von
Englisch und Walisisch, Christentum und volkstümlichem Gespensterglauben
Austerlitz entgegenzukommen. Sie zeigt an, dass verschiedene Sprachen, Wahr-
nehmungen und Wahrheiten übereinandergeschichtet existieren können, und
öffnet damit auch einen gewissen Raum für das Gefühl, dass sich unter der neuen
britischen Identität des Kindes eine andere Geschichte verbergen könnte. Insbe-
sondere aber muss das Walisische selbst Austerlitz ansprechen, insofern es histo-
risch „the site of a struggle involving painful questions of identity and genealogy“
darstellt, „that speak to the dilemma of Austerlitz‘ biography“²⁰⁰. Wales, das sich als
Exilort auch in der Austerlitz u.a. zugrunde liegenden Biografien von Susi Bech-
höfer findet,²⁰¹ scheint für Sebald deshalb interessant gewesen zu sein, weil sich
hier Fragen kultureller Zugehörigkeiten, Mehrheits- und Minderheitsverhältnisse
zusammenmit einer Geschichte der Verdrängung und Unterdrückung auf einem zu
Austerlitz‘ mitteleuropäisch-jüdischen Herkunftskontext verschobenen Schauplatz
verhandeln lassen.²⁰² In der Konstellation der Orte des jüdischen Prags und Wales

198 Sebald: Austerlitz, 78.
199 Krapf: „choice“, 351.
200 Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 12.
201 Bechhöfer kam mit einem Kindertransport aus München nach Großbritannien und wuchs in
Wales auf. (Vgl.: Gray, Richard T. „Intertextualität/ Vernetzung“. Sebald-Handbuch, 122– 129, 126.
Sowie: „Ich fürchte das Melodramatische. Gespräch mit Martin Doerry und Volker Hage (2001).
Sebald, Eis, 196–207, hier 196).
202 Dass sich Wales mit seiner Geschichte der Marginalisierung und Unterdrückung besonders
eignet, um Austerlitz‘ eigene Geschichte als Angehöriger einer bedrohten Minderheit zu spiegeln,
wird auch durch Mererid Puw Davies Untersuchung zu Wales in Austerlitz deutlich, die leider
gleichzeitig dieses Moment der Verbindung differenter kultureller Kontexte durch bestimmte

338 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



ist damit eine jener Übertragungen zwischen durch bestimmte Ähnlichkeiten ver-
bindbaren Plätzen auszumachen, die Judith Kasper zufolge in Austerlitz für die
Darstellung einer per definitionem nur über Verschiebung greifbar werdenden
traumatischen Geschichte programmatisch ist.²⁰³

Das Walisische ist mithin einer jener verschobenen Schauplätze, an denen
Austerlitz seine eigene Geschichte zu entziffern sucht. In seiner Lektüre biblischer
Geschichten vermutet er „einen auf mich selber sich beziehenden Sinn, einen Sinn,
der sich vollkommen von dem unterschied, der sich aus der Schrift ergab“²⁰⁴.
Gleichzeitig dient die Bibellektüre dazu, die neue Sprache zu erlernen. Als Aus-
terlitz das Kapitel des Turmbaus zu Babel fehlerfrei auswendig hersagen kann,
erhält er als Belohnung eine eigene walisische Kinderbibel. Sie steht somit sym-
bolisch für seine Bewältigung des Sprachwechsels, allerdings nutzt er sie im An-
schluss gleich wieder dazu, um daraus seine eigene ‚babelsche‘ Erfahrung der
Zerstörung und des Exils wieder herauszubuchstabieren und „etwas Verborgenes
über sich selbst herauszufinden“²⁰⁵. Zentral dafür ist die Geschichte von Moses und
dem Auszug aus Ägypten: „wie sehr ich mich damals ängstigte bei der Stelle, an der
davon die Rede war, daß die Tochter Levi ein Kästlein machte aus Rohr, […] daß sie
das Kind sodann in dieses Kästlein hineinlegte und es aussetzte in dem Schilf am
Ufer des Wassers – yn yr hesg ar fin yr afon, so war, glaube ich, der Wortlaut.“²⁰⁶

Während andere biblische Intertexte in der Erzählung von der Kindheit im
walisischen Predigerhaus auf Englisch wiedergegeben werden, erscheint hier ein
walisischer Wortlaut.²⁰⁷ In der Diegesis unterstreicht die im Original erinnerte
Bibelstelle, wie oft Austerlitz sie als Kind gelesen haben mag, weil er darin den
Bezug zur eigenen Geschichte spürte, ohne ihrer in der Erinnerung ganz habhaft

Ähnlichkeiten weitgehend unberücksichtigt lässt (Davies, Mererid Puw. „On (not) reading Wales in
W. G. Sebald’s Austerlitz“. Oxford German Studies 47.1 (2018): 84– 102).
203 Kasper: Raum, 156– 160.
204 Sebald: Austerlitz, 80.
205 Läubli, Martina. Subjekt mit Körper. Die Erschreibung des Selbst bei Jean-Jacques Rousseau, Karl
Philipp Moritz und W. G. Sebald. Berlin: DeGruyter, 2014. 247.
206 Sebald: Austerlitz, 81.
207 Es handelt sich dabei um den längeren und weit prominenter hervorstechenden der beiden
walisischen Einschübe in Austerlitz. Der zweite ist in der Passage zu finden, in der Austerlitz seinen
Pflegevater kurz vor dessen Tod in der Nervenanstalt besucht und der Wärter diesen mit „parech“
(ebd., 96) anspricht, nach Davies wohl die Abkürzung „Parch.“ für„Parcheding“ (engl. Reverend), die
aber weder als Anrede gebräuchlich noch von Sebald korrekt wiedergegeben ist. (Davies: „Wales“,
92). Hier kann nicht beurteilt werden, ob es sich dabei um ein Versehen des Autors im Umgang mit
einer ihm wohl weitgehend nicht vertrauten Sprache handelt (zur nur spärlich nachweisbaren
Beschäftigung SebaldsmitWales vgl.: ebd.), oder ob die falsche Anrede desWärters dessen ebenfalls
falsche Annahme hervorhebt, dass es sich bei Austerlitz um den Sohn des „parechs“ handle.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 339



werden zu können. Dabei wird die einem anderen Kontext angehörige, eine andere
Geschichte erzählende Schrift selbst zur Markierung der nicht benennbaren trau-
matischen Leerstelle. Eben diese Erfahrung der nur ansatzweise erfassten Bedeu-
tung, der beharrenden Buchstaben, die sich nicht ganz in eine Botschaft übersetzen
lassen, wird für den Leser auf Ebene des discours durch den für das deutsche Le-
sepublikum hochgradig ungewohnten walisischen Schriftzug inszeniert. Während
auf Deutsch ausführlich aus der Lutherbibel, Exodus 2, 1–3, zitiert wird, wurde der
walisische Ausschnitt wohl nicht zuletzt aufgrund seines Erscheinungsbildes aus-
gesucht: in „yn yr hesg ar fin yr afon“ fallen dem des Walisischen nicht mächtigen
Leser (und dazu gehörte, wie wir annehmen müssen, auch W.G. Sebald) vor allem
die Silbenwiederholungen und Alliterationen und damit die Poetizität der Wort-
folge ins Auge, die ihr gleichzeitig die Qualität eines Zungenbrechers gibt. Mit an-
deren Worten wird hier Walisisch zitiert, um die Fremdheit und Unzugänglichkeit
des auf Austerlitz‘ Trauma verweisenden Schriftzugs hervorzuheben. Diese Über-
determinierung des walisischen Zitates wird noch dadurch gesteigert, dass das
Deutsche zur Bezeichnung einer fremden Sprache den Ausdruck Welsch (oder in
der Verstärkung Kauderwelsch) kennt, der sich etymologisch auf die Bezeichnung
für die Kelten zurückführen lässt.²⁰⁸ Der erste Verweis auf Austerlitz‘ Trauma der
kindlichen Exilierung findet sich im Text mithin in Gestalt eines buchstäblich
‚welschen‘, eines selbstreferentiell seine Opazität und Fremdheit ausstellenden,
Schriftzuges. Dabei wird bereits ein Bogen zur von Austerlitz erlebten Wiederkehr
des Verdrängten in der Lebensmitte geschlagen, bei der das bislang als stabilisie-
rend erlebte Lesen und Schreiben unmöglich wird, die Schrift keinen mehrfachen
Sinn mehr verspricht und selbst fremd wird, in ihre sinnlosen materiellen Be-
standteile zerfällt, in Wörter und Buchstaben, dann „in zerbrochene Zeichen und
diese in eine bleigraue, da und dort silbrig glänzende Spur“²⁰⁹. Die traumatische
Erfahrung der Fremdheit und der Exilierung manifestiert sich im Hören unver-
ständlicher Sprachen, bei dem Austerlitz selbst verstummt. Auf seinen Wande-
rungen durch London glaubt er zu hören, „wie hinter meinem Rücken über mich
geredet wurde in einer fremden Sprache, Litauisch,Ungarisch oder sonst etwas sehr
Ausländisches“²¹⁰, schließlich sieht er sich im Wartesaal des Bahnhofs Liverpool
Street als Kind vor seinen Pflegeeltern stehen, zur Beschreibung dieses Augenblicks
fehlen ihm die Worte, „so wie mir die Worte damals gefehlt haben, als die zwei
fremden Leute auf mich zutraten, deren Sprache ich nicht verstand.“²¹¹ Sebald

208 Vgl. den Artikel „welsch“. Pfeifer, Wolfgang. „Etymologisches Wörterbuch des Deutschen“, in:
https://www.dwds.de/wb/welsch. (22. Februauar 2019).
209 Sebald: Austerlitz, 180.
210 Ebd., 184.
211 Ebd., 197– 198.

340 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



gestaltet hier die Trennung von den Eltern, die Austerlitz nicht wiedersehen wird,
die vom „Absterben der Muttersprache“²¹² begleitete Ankunft in der Fremde als
einen buchstäblichen „still point“ ²¹³, einen nicht zur Sprache zu bringenden toten
Punkt.

Tschechisch

Spiegelbildlich zum Exil ist auch die Herkunft des Protagonisten mit mehreren
Sprachen verknüpft. Nachdem Austerlitz herausgefunden hat, dass er mit einem
Kindertransport nach England kam, identifiziert er Prag als Stadt seiner Herkunft.
Dort trifft er seine Kinderfrau und Freundin seiner Mutter, Věra. Sie unterhalten
sich auf Französisch und es stellt sich heraus, dass er diese Sprache einst von Věra
auf Wunsch seiner Eltern erlernte. Pointe der Begegnung aber ist, dass Austerlitz,
der Věra zunächst mit einem mühsam einstudierten tschechischen Satz ange-
sprochen hatte,²¹⁴ aus ihremMund das bislang gänzlich unbekannte Idiom plötzlich
versteht. „Ich […] verstand nun wie ein Tauber, dem durch ein Wunder das Gehör
wiederaufging, so gut wie alles, was Věra sagte, und wollte nurmehr [sic!] die Augen
schließen und ihren vielsilbig dahineilenden Wörtern lauschen in einem fort.“²¹⁵
Die Passage wird in der Forschungsliteratur so verstanden, dass sich Austerlitz
schlagartig seiner im Exil abgestorbenen Muttersprache entsinne. Diese Lesart aber
greift zu kurz. Zunächst erinnert die Szene selbst in der Betonung desWunderbaren
an jene des mühelosen Spracherwerbs beim Schuster Evans oder in den Ausge-
wanderten, in der Sprache in einer utopischen Konstellation als abgelöst von ge-
nealogisch-familiären Bezügen erwerbbar entworfen wird. Auch die Nichtjüdin
Věra ist eine Freundin der Mutter und keine Familienangehörige.²¹⁶ Da aber das
Verstehen der Kindheitssprache Tschechisch explizit an ihren Körper gebunden
wird, handelt es sich dabei genau genommen um eine Art Surrogatmuttersprache,
unter der die wirkliche Muttersprache ebenso programmatisch ungreifbar bleibt
wie die Figur der Mutter und die Wiedererlangung einer vollständigen Kindheits-

212 Ebd., 199.
213 Ich nutze den Ausdruck in Anschluss an Gunther: „Holocaust“.
214 „Also stammelte ich nur den Satz, den ich tags zuvor mühselig einstudiert hatte: Promiňte,
prosím, že Vás obtěžuji. Hledám paní Agátu Austerlitzovou, která zde možná v roce devatenáct set
třicet osm bydlela“. (Sebald: Austerlitz, 219).
215 Ebd., 223.
216 Damit fällt sie durchaus in den der Fortpflanzungslogik entzogenen utopischen Bereich von
Sebald‘s Bachelors (Finch). Eine entsprechende Untersuchung von Věra als weibliche Variante
dieses bei Sebald sonst stark männlich dominierten Bereiches steht noch aus.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 341



erinnerung. Tatsächlich geht aus dem Roman nirgends explizit hervor, welche
Sprachen Austerlitz‘ Mutter bzw. die Eltern mit ihm und untereinander sprachen.
Wie noch zu argumentieren sein wird, ergibt sich dies angesichts des russischen
Vaters und des historisch gerade im jüdischen Milieu mehrsprachigen Prager
Kontexts auch nicht zweifelsfrei. Außerdem lässt der Text offen, inwiefern Aus-
terlitz sein Kindheitsidiom nach der ersten Szene des momenthaften Eintauchens
tatsächlich dauerhaft und verlässlich versteht und inwieweit ihm dies bei der Suche
nach seinen Erinnerungen hilft. Die vereinzelten tschechischen Einschübe, mit
denen der Text operiert, scheinen dies eher in Frage zu stellen. Neben dem ersten,
unverstanden einstudierten Satz evozieren sie alle Vorgänge der Erinnerung im
Rahmen von Věras Erzählungen, die aber eigentümlich beschränkt bleiben und
letztlich nicht weiterführen. So kann Austerlitz, als Věra ihm davon erzählt, wie er
zählen lernte, zwar ein paar tschechische Zahlen aufrufen („jeden, dvě, tři, zählte
Věra, und ich, sagte Austerlitz, zählte weiter, čtyři, pět, šest, sedm“²¹⁷), die aber keine
weiteren Erinnerungen zu Tage zu fördern scheinen und so bezugslose Zeichen
bleiben. Dies wird noch dadurch unterstrichen, dass sich Austerlitz in der Wie-
dergabe der Episode gegenüber dem Erzähler zwar noch immer an die Zahlen er-
innert, inzwischen aber auch die begleitenden Erzählungen Věras wieder vergessen
hat. Ebenso wie als Zeichen einer wiedergewonnenen Erinnerung lassen sich die
für den durchschnittlichen deutschsprachigen Leser fremdsprachigen tschechi-
schen Stellen deshalb auch als Markierungen einer nicht einmal durch Erzählung
rekonstruierbaren, endgültig ausgelöschten Vergangenheit lesen. Als Věra Auster-
litz ein Kinderfoto zeigt, auf dessen Rückseite der Großvater„paže růžové královny“
notiert habe, „kreisten die Worte paže růžové královny, paže růžové královny in
meinem Kopf, bis mir aus der Ferne die Bedeutung entgegenkam und ich das le-
bende Tableau mit der Rosenkönigin und dem kleinen Schleppenträger zu ihrer
Seite wieder sah. An mich selber in dieser Rolle aber erinnerte ich mich nicht“²¹⁸.
Die fremdenWorte vermögen nur das Bild der Verkleidung zu evozieren – von dem
nicht klar ist, ob es nicht überhaupt erst von der Betrachtung der Fotografie ausgeht
– nicht aber die Erinnerung an ein wahres kindliches Ich wiederherzustellen.
Schließlich lässt die Betrachtung des Bildes Austerlitz sogar erneut „sprach- und
begriffslos“²¹⁹ zurück; auch durch die wieder entdeckten Kenntnisse des Tsche-
chischen kann das Trauma des Verlustes in keiner Weise bewältigt werden. Ähn-
liches gilt für ein weiteres prominent inszeniertes tschechisches Wort: Austerlitz
entdeckt im Schaufenster des Antiquitätenladens in Theresienstadt ein ausge-

217 Sebald: Austerlitz, 230.
218 Ebd., 263.
219 Ebd., 264.

342 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



stopftes Eichhörnchen, „dessen tschechischen Namen – veverka – ich nun von weit
her wieder erinnerte wie den eines vor langer Zeit in Vergessenheit geratenen
Freunds.“²²⁰ Gerade dieser Name selbst aber wird im Folgenden zu einem er-
starrtenWort-Ding zwischen den anderen zusammengewürfelten Gegenständen im
Schaufenster: „Was, so fragte ich mich, sagte Austerlitz, mochte es auf sich haben
[…] mit veverka, dem stets in der gleichen Position ausharrenden Eichhörnchen,
oder mit der elfenbeinfarbenen Porzellankomposition, die einen reitenden Helden
darstellte“²²¹. Der einzelne kindheitssprachliche Ausdruck erscheint hier weniger
als Teil eines wiedergewonnenen Ganzen, denn als zusammenhangloses Relikt
unter anderen, die die umfassende Zerstörung zufällig überdauert haben. Oder, wie
Dubow und Steadman-Jones es formulieren: „Austerlitz might have recovered his
mother tongue, but what does the recovery mean and howmight it release him from
the trauma of loss?“²²² Die Skepsis amWert der erinnerten Kindersprache bestätigt
sich im Fortgang der veverka-Episode: Von Austerlitz nach dem Wort gefragt, er-
zählt Věra, dass er als Kind von den Eichhörnchen und ihrem Sammeln von Win-
tervorrat fasziniert gewesen sei:

Aber wenn alles weiß sein wird, wie wissen dann die Eichhörnchen, wo sie ihren Vorrat
verborgen haben? Ale když všechno zakryje sníh, jak veverky najdou to místo, kde si schovaly
zásoby? Genau so, sagte Věra, habe die von mir immer wieder wiederholte, stets von neuem
mich beunruhigende Frage gelautet. Ja, wie wissen die Eichhörnchen das, und was wissen wir
überhaupt, und wie erinnern wir uns, und was entdecken wir nicht am Ende?²²³

Wie die anderen zitierten tschechischen Stellen verweist auch diese sinnbildlich auf
das Prekäre des Erinnerns. Nicht zuletzt wird hier die narrative Anlage der
Glottadiegesis erneut hervorgehoben und gleichzeitig die Frage nach der Verläss-
lichkeit der Übersetzung bzw. des Erzählens gestellt.²²⁴ Den tschechischen Satz soll
Austerlitz laut Věra „genau so“ als Kind geäußert haben, die ausführliche Wieder-
gabe des ‚Originalwortlautes‘ scheint zu belegen, dass er die Erzähl- und Überset-
zungskette auf dem Weg zum Leser unverfälscht durchlaufen hat: Věra übermittelt
ihn Austerlitz in einem hauptsächlich französischen Gespräch, Austerlitz dem Er-
zähler in einem englischen, und dieser sichert ihn schließlich in einem deutschen
Text. Am Ende dieser Kette ist die deutsche Übersetzung des tschechischen Satzes
allerdings keine wörtliche mehr: Heißt es in der tschechischen Version („Ale když

220 Ebd., 280.
221 Ebd., 280.
222 Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 20.
223 Sebald: Austerlitz, 291.
224 Für den Zusammenhang zwischen mehrsprachigem Schreiben und unzuverlässigem Erzählen
in Austerlitz vgl.: Kohn: „Voice“.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 343



všechno zakryje sníh“) wörtlich übersetzt „wenn der Schnee alles bedeckt“, so setzt
die deutsche dafür das unkonkretere „wenn alles weiß sein wird“. Anstelle der
konkreteren tschechischen Formulierung „wie finden die Eichhörnchen den Ort“
(„jak veverky najdou to místo“), tritt im Deutschen die allgemeinere „wie wissen
dann die Eichhörnchen“, in der bereits der anschließenden allegorischen Ausdeu-
tung der Szene als eine mnemotechnische vorgespurt wird. An welcher Stelle diese
Umwandlung zwischen der tschechischen Version und ihrer Übersetzung passiert,
ist ebenso wenig zu entscheiden, wie, ob die Ausdeutung der kindlichen Frage als
Allegorie des Erinnerungsprozesses von Věra, Austerlitz oder dem Erzähler vor-
genommen wird. Schließlich wird dabei auch wieder fraglich, ob die durch die
mehrfachen narrativen Übermittlungen hindurchgegangenen tschechischen Ver-
satzstücke in Austerlitz als Belege einer mit der Erinnerung zurückgekehrten
Muttersprache des Protagonisten gelesen werden können oder vielmehr als das
gelesen werden müssen, das sie manifest auch im deutschen Text sind:Wandernde
Worte, zerstreute Bruchstücke einer vernichteten Vergangenheit, deren mitteilen-
der Wert überstiegen wird von ihrer selbstreferentiell ausgestellten Materialität.
Ebenso wie auf eine einstige Kindersprache verweisen sie auf die Fremdheit der
Sprache und stellen so ihre Eignung zur Vermittlung von Sinn und Erinnerung
kritisch in Frage. Die Verwendung des Tschechischen als dem durchschnittlichen
deutschen (oder englischen) Sebald-Leser nicht geläufiger Sprache ließe sich in
diesem Sinne deuten. Zwar ist das Idiom in der deutschen Literaturgeschichte nicht
so exotisch wie das Walisische,²²⁵ gleichwohl handelt es sich, wie auch die beige-
fügten Übersetzungen belegen, dabei um eine dem intendierten Leser unver-
ständliche Sprache. Beide Sprachen sind zudem aus deutscher Sicht mit dem Un-
verständlichen verbunden, insofern dem „Kauderwelschen“ die „böhmischen
Dörfer“ korrespondieren.

Zuletzt sei vermerkt, dass sich auch auf Ebene der Diegesis mit Austerlitz‘
Entdeckung des Tschechischen als Sprache der Kindheit mehr Fragen bezüglich
seiner Familie öffnen, als sich damit beantworten lassen. Mit Prag hat Sebald für
seinen Protagonisten einen sowohl literarisch und kulturell als auch sprachhisto-
risch überdeterminierten Herkunftsort gewählt. Wie für Wales als Ort des Exils gibt
es dafür einen biografischen Anknüpfungspunkt in den Memoiren von Saul
Friedländer, die Sebald als Intertext für Austerlitz verwandte.²²⁶ Friedländer al-
lerdings wächst in einem von ihm als typisch beschriebenem bürgerlich-jüdischen
Milieu in einer deutschsprachigen Familie mit tschechischer Kinderfrau auf.
Ebenso wie das gesamte romanhafte Setting von Austerlitz‘ Kindheit (die Opern-

225 Vgl.: Rebmann, Michael. Tschechische Elemente in der deutschen Literatur. Olomouc: Diss., 2013.
226 Wolff: Hybrid Poetics, 136– 139.

344 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



sängerin, der russische Sozialist, die tschechische Romanistin) ist mithin auch seine
kindliche tschechisch-französische Zweisprachigkeit die Erfindung des Autors.
Ostentativ umgeht Sebald so das Deutsche, das nicht zuletzt der an der „Prager
deutschen Literatur“ geschulte deutschsprachige Leser in der Schilderung einer
jüdischen Kindheit in Prag vor Einmarsch der Deutschen erwarten würde. Aus-
terlitz wird stattdessen als Kind der nach 1918 rasch wachsenden tschechisch-
sprachigen Minderheit der Prager Juden²²⁷ dargestellt und anstelle der historischen
tschechisch-deutschen Gemengelage (an der sich, ähnlich wie in Wales, eine Ge-
schichte nationaler Sprachkämpfe und –unterdrückungen hätte ablesen lassen)
tritt die individuelle tschechisch-französische. Die notorisch konfliktreiche histo-
rische Sprachsituation in den böhmischen Ländern wird in der Schilderung von
Austerlitz‘ mehrsprachiger Kindheit auffällig ausgeklammert. Spuren davon lassen
sich allerdings dennoch im Roman finden. So wird für Agáta der Herkunftsort
Sternberg angegeben, der (sieht man einmal davon ab, dass das Kompositum Stern-
berg aus poetischen Gründen für Sebald attraktiv gewesen sein könnte), sich auf das
mährische Šternberk beziehen lässt und damit als Ort von Agátas Kindheit eine
historisch mehrheitlich deutschsprachige Stadt setzt, in der es nach dem Ersten
Weltkrieg zu bürgerkriegsähnlichen Auseinandersetzungen zwischen tschechi-
schen und deutschen Bürgern kommt.²²⁸ Auch die Information, dass Agátas Vater
vor dem Ersten Weltkrieg ein erfolgreicher Exponent der österreichischen Textil-
industrie war, macht es wahrscheinlich, dass im Alltag der Familie auch das Deut-
sche gebraucht wurde. Bemerkenswerterweise wird selbst für Věra mit Reichen-
berg/Liberec eine mehrheitlich deutschsprachige Stadt im Grenzgebiet der Ersten
Tschechoslowakischen Republik angegeben. Dass Agáta und Věra ebenso wie Aus-
terlitz‘ Vater des Deutschen mächtig waren, wird außerdem dadurch angedeutet,
dass sie Hitlers Reden im Radio verfolgen und sich später ausführlich mit jüdischen
Flüchtlingen aus Wien unterhalten. In einem Alptraum Austerlitz‘ schließlich tau-
chen die Eltern gespenstisch auf und „reden miteinander in der rätselhaften
Sprache der Taubstummen.“²²⁹ Es liegt nahe, hier an die tschechische Bezeichnung

227 Unterstrichen wird die Identifikation der Mutter als Tschechin durch ihr Engagement im
Ständetheater, das 1920 in einem Eklat vom deutschen zum tschechischsprachigen Aufführungsort
wurde. (Vgl.: Hoffmann, Dierk O. „1920 Czech Nationalists Occupy the German Landestheater /
Ständetheater in Prague“. Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture 1096–

1996. Hg. Sander L. Gilman und Jack Zipes. New Haven: Yale Univ. Press, 1997. 390–394).
228 Denkbar wäre auch, dass sich Sternberg auf den kleinen Ort Český Šternberk in der Nähe von
Prag bezieht, die Angabe, dass Agátas Vater eine Textilfabrik hatte, spricht aber für das mährische
Sternberg mit seiner bedeutenden Textilindustrie (Sturm, Heribert (Hg.). Ortslexikon der Böhmi-
schen Länder 1910– 1965. München: Collegium Carolinum 1995, 562).
229 Sebald: Austerlitz, 265.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 345



des Deutschen als německý, übersetzt als Sprache der Stummen, zu denken.²³⁰ War
Austerlitz‘ Traum tschechisch, könnten die Eltern deutsch geredet haben. In durch
das Wortspiel entstellter Form kehrte hier die Erinnerung an eine der Kindheits-
sprachen wieder, die in Austerlitz wegen der qualvollen Identität der lingua franca
des mitteleuropäischen Judentums mit der Sprache seiner Mörder radikaler ver-
stummte als das Tschechische.

Mit diesen Ausführungen sollte klar geworden sein, dass der Roman die vor-
dergründig inszenierte Wiederfindung einer Erstsprache auch dadurch in Frage
stellt, dass er offenlässt, inwiefern es sich dabei um eine einzige und eindeutige
Muttersprache handelt, die einen privilegierten Zugang zur Familiengeschichte
gewährte. Eine so verstandene Muttersprache bleibt ebenso unzugänglich wie die
Figur der Mutter selbst. Jede der Sprachen Austerlitz‘wird letztlich als „Sprache des
Anderen“²³¹ im Sinne Derridas dargestellt. Unter dem von der Figur Austerlitz
verdrängten Tschechisch zeichnen sich vielmehr deutlich die Konturen weiterer
historischer Sprachkonflikte ab sowie jene des Deutschen als einer in der Folge von
Exilierung und Holocaust noch weiter in die Verdrängung geratener, einst im Hause
Austerlitz präsenter Sprache. Nicht zuletzt dürfte es im Rahmen einer Romanan-
lage, die so durchgängig die Sprachlosigkeit mit dem Versuch der Rekonstruktion
einer vom Holocaust zerstörten Biografie zusammenspannt, für Sebald poetolo-
gisch interessant gewesen sein, dass es eine natürliche Sprache gibt, in der
„deutsch“ und „stumm“ eng verwandt sind, und aus deren Sicht die Stummheit
gleichsam die Züge des Deutschen trägt.

Deutsch

Die Auslassung des in dem Prager jüdischen Kindheitssetting eigentlich zu erwar-
tenden Deutschen könnte auch so gelesenwerden, dass Sebald es als nicht-jüdischer
Autor möglicherweise unzulässig findet, das Deutsche als eine europäisch-jüdische
Sprache zu gestalten und dabei den Blick auf ihre Bedeutung als Tätersprache
einzuschränken. Stattdessen verbindet Sebald das Deutsche in Austerlitz unlösbar
mit der NS-Herrschaft. Auseinandersetzungen mit der LTI durchziehen den als
mehrsprachiges Geflecht angelegten Roman beinahe leitmotivisch, die Wörter aus
dem NS-Jargon werden dabei als unheimliche Begegnung mit der deutschen Spra-

230 Das Wortspiel ist über den Neologismus „Stummland“ des tschechisch-deutschen Dichters Jiři
Gruša in die deutsche Literatur eingegangen. (Vgl.: Kliems, Alfred. Im Stummland. Zum Exilwerk
Libuše Moníková, Jiří Gruša und Ota Filip. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2002).
231 Derrida: Einsprachigkeit.

346 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Libus%CC%8Ce
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Moni%CC%81kova%CC%81,
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jir%CC%8Ci%CC%81
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Grus%CC%8Ca
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ota
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Filip


che inszeniert. So zu Beginn des Romans im Besuch des Erzählers in der Festung
Breendonk, in der die Deutschen zwischen 1940 und 1944 ein sogenanntes Straflager
unterhielten. Erinnert wird an die Leiden der dort Eingesperrten, das Fort gerät
aber auch zur Wiederbegegnung mit der eigenen deutschen Herkunft. So hebt der
Erzähler hervor, wie vertraut das Kasino der SS-Leute und die dort „in gotischen
Buchstaben sauber gemalten Sinnsprüche an der Wand“²³² auf ihn wirkten. Im
Hinabblicken in die Folterkammer überlagert sich der historische Ort deutscher
Verbrechen mit Kindheitserinnerungen an seinen Herkunftsort W., die in dem „mir
immer zuwider gewesenen und vom Vater mit Vorliebe gebrauchten Wort ‚Wur-
zelbürste‘“²³³ kulminieren. Dieses Wort wird – wie die dialektalen Ausdrücke in
Schwindel. Gefühle. – als hochgradig dinglich präsentiert und ist, wie der Schwä-
cheanfall des Erzählers nahelegt, von körperlicher Wirkung. Der Wortlaut scheint
sich mithin aufs Engste mit einer Sachvorstellung verbunden zu haben, wie es Fe-
renczi für die obszönen Wörter diagnostiziert oder Abraham/Torok für ‚Katastro-
phen-Wörter‘, die aufs Engste mit einer traumatischen Situation verbunden sind
und zusammen mit ihr verdrängt wurden. Nun erfahren wir von der Person des
Erzählers nicht genug, um aus der Episode eine konkrete Kindheitserinnerung re-
konstruieren zu können. Sie scheint primär als Ausdruck der schockhaften Einsicht
in die Verwicklung seiner persönlichen Herkunft mit den NS-Tätern modelliert zu
sein. Auch als der Erzähler sich einige Zeit nach dem Besuch des Forts das dort
Gesehene wieder vor Augen zu führen sucht, versucht er dies anhand deutscher
Wörter. Er liest auf einem Plan der Festung „die Wörter ehemaliges Büro, Druckerei,
Baracken, Saal Jacques Ochs, Einzelhaftzelle, Leichenhalle, Reliquienkammer und
Museum“²³⁴. Dabei aber „löst sich das Dunkel nicht auf“²³⁵. Die unschwer als eu-
phemistische Vokabeln der LTI erkennbaren deutschen Bezeichnungen eignen sich
mithin nicht zur Erinnerung, sondern werden als Chiffren des Vergessens und der
nicht vollständig erzählbaren Gewalt inszeniert. Ihnen werden die Stimmen der
Opfer entgegengesetzt, die durch den französischen Originalwortlaut der Zitate
auch sprachlich von der Tätersprache, die zugleich jene des Erzählers ist, abgesetzt
werden.²³⁶

232 Sebald: Austerlitz, 33.
233 Ebd., 37.
234 Ebd., 35.
235 Ebd.
236 Es fällt auf, dass auch weitere französische Zitate in Austerlitz zur Thematisierung von Opfern
der Geschichte bzw. der „Tradition der Unterdrückten“ im Sinne Benjamins verwandt werden:
Austerlitz stellt sich im Antwerpener Bahnhof „selber die Frage […], combien des ouvriers périrent,
lors de la manufacture de tels miroirs, de malignes et funestes affectations à la suite de l’inhalation
des vapeurs de mercure et de cyanide“ (19). In Marienbad träumt Austerlitz von einem Zeitungs-

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 347



Die Hauptbeschäftigung mit dem Deutschen fällt in die Schilderung von Aus-
terlitz‘ Auseinandersetzung mit H.G. Adlers Abhandlung über Theresienstadt.²³⁷
Austerlitz beschreibt die Lektüre als mühevolle Entzifferungsarbeit einer fremden
Schrift, hinderlich sind dabei, wie Anne Fuchs hervorhebt, wohl weniger die an-
geführten „vermeintlich mangelhaften Deutschkenntnisse“²³⁸ als die „Wortmons-
ter“²³⁹ des NS-Jargons.

Und wenn ich die Bedeutung von Bezeichnungen und Begriffen wie Barackenbestandteillager,
Zusatzkostenberechnungsschein, Bagatellreparaturwerkstätte, Menagetransportkolonnen,
Küchenbeschwerdeorgane, Reinlichkeitsreihenuntersuchung oder Entwesungsübersiedlung –

Austerlitz artikulierte diese deutschen Schachtelwörter zu meiner Verwunderung ohne jedes
Zögern und ohne die geringste Spur eines Akzents – endlich erschlossen hatte, so mußte ich,
fuhr er fort, mit ebensolcher Anstrengung versuchen, den von mir rekonstruierten präsum-
tiven Sinn einzuordnen in die jeweiligen Sätze und in den weiteren Zusammenhang, der mir
immer wieder zu entgleiten drohte²⁴⁰.

Die bekannte Passage zeigt in erster Linie, wie Adlers um reine Dokumentation
bemühter Text in ein, wie Fuchs es formuliert, „Verstehenslabyrinth“ umschlägt,
und Austerlitz sich „vergeblich an der Irrsinnslogik der Verfolgung abarbeitet“, der
dann doch „weder affektiv noch mit der Vernunft wirklich beizukommen ist.“²⁴¹
Der Hinweis‘ auf Austerlitz‘ akzentfreie Aussprache der sperrigen Komposita ist
insofern bemerkenswert, als er die These stützen würde, dass Austerlitz über mehr
Deutschkenntnisse verfügt, als der Text erwähnt. Angesichts der materialiter im
Buch als Paraphrase von Adler erscheinenden Ausführungen zu Theresienstadt
stellt sich außerdem die Frage, in welcher Sprache sie dem Erzähler mitgeteilt
wurden. Übersetzte sie Austerlitz für ihn aus seiner deutschen Lektüre ins Engli-
sche – vielleicht bis auf die Begriffe des NS-Jargons – und der Erzähler anschließend
für den Leser wieder zurück ins Deutsche? Im Deutschen ‚Original‘ kann das nicht
beantwortet werden, die englische Übersetzung interpretiert es in diesem Sinne, in
dem die lagersprachlichen Begriffe in der Adler-Paraphrase teilweise deutsch be-

artikel über das Los der Hotelangestellten, „qui portent, so, sagte Austerlitz, hieß es in der
Traumzeitung, ces longues blouses grises comme en portant les quincailliers“ (301).
237 Adler, H. G. Theresienstadt 1941–1945. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft. Tübingen: Mohr,
1955. Zu den intertextuellen Bezügen auf das Werk in Austerlitz vgl.: Vogel-Klein, Ruth. „History,
Emotions, Literature. The Representation of Theresienstadt in H. G. Adler’s Theresienstadt and W. G.
Sebald’s Austerlitz“. Witnessing, Memory, Poetics. H.G. Adler & W. G. Sebald. Hg. Helen Finch und
Lynn L. Wolff. New York: Camden House, 2014. 180–200.
238 Fuchs: Schmerzensspuren, 53.
239 Ebd.
240 Sebald: Austerlitz, 334–335.
241 Fuchs: Schmerzensspuren, 53.

348 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



lassen²⁴² und stellenweise um in der deutschen Version nicht vorhandene Kom-
mentare ergänzt werden.²⁴³ Während dadurch in der englischen Version deutsche
Wörter integriert sind, die nach den bereits untersuchten Mustern literarischer
Repräsentation von Lagersprache funktionieren, bleiben Austerlitz‘ Erörterungen
zu Theresienstadt im deutschen Text einsprachig. Durch die Kommentierung der
Komposita als lexikalisches Spezifikum des Deutschen einerseits und als bevorzugte
Wortart der NS-Verwaltungssprache andererseits, wird dem deutschsprachigen
Leser seine Sprache aber explizit aus dem Blick des nicht-deutschsprachigen
Überlebenden präsentiert. Auf diese Weise wird hier auch in der einen (Autor und
Lesern gemeinsamen) Sprache ein Verfremdungseffekt erzielt. Das Deutsche tritt in
der Bearbeitung durch Sebald nicht nur den Opfern der Lager, sondern vor allem
seinen eigenen Sprecherinnen und Sprechern unheimlich entgegen.Verstärkt wird
dies durch die Abbildung des „Verzeichnis der als Sonderweisungen bezeichneten
Arbeiten“ aus Adlers Schrift, auf der 52 deutsche Komposita verzeichnet sind, die
teilweise NS-Begriffsprägungen bzw. Ausdrücke der Lagerverwaltungssprache
darstellen („9. Reichssippenforschung“; „49. NSFK-Flugplatz“), zum weit größeren
Teil aber der deutschen Standardsprache angehören (u. a. „1. Dienststelle“; „10.
Landwirtschaft“ „46. Straßenerhaltung und Straßenreinigung“)²⁴⁴. Mit anderen
Worten kann nicht unmissverständlich zwischen NS-Funktionssprache und Stan-
darddeutsch unterschieden werden, wodurch sich, wie Luisa Banki argumentiert
hat, eine Nähe zu George Steiners These ergibt, dass das Deutsche strukturell für
den NS offen gewesen sei und eben daran auch fortgesetzt erinnere.²⁴⁵

Bemerkenswert an Austerlitz ist, dass es über die konsequente narrative
Struktur der Glottadiegesis gelingt, ebenso wie alle anderen im Roman eine Rolle
spielenden Sprachen auch das Deutsche als eine fremde Sprache zu inszenieren.
Austerlitz ist ein Buch, das Sprache und Sprachen als in Prozessen von Übersetzung
und Übertragung befindliche und letztlich immer als die des anderen zu lesen gibt.

242 So lautet der oben zitierte Abschnitt in der englischen Übersetzung: „When I finally had dis-
covered the meaning of such terms and concepts as Barackenbestandteillager, Zusatzkostenbe-
rechnungsschein, Bagatellreparaturwerkstätte, Menagetransportkolonnen, Küchenbeschwerdeorga-
ne, Reinlichkeitsreihenuntersuchung, and Entwesungsübersiedlung“. (Sebald, W. G. Austerlitz.
Translated from the German by Anthea Bell. New York: Hamish Hamilton, 2001. 339).
243 „eine Kriechlingskrippe und ein Kinderhort mit Zierfriesen“ (343) wird übersetzt als „a chil-
dren’s nursery and crèche or Kriechlingskrippe, as it was termed, said Austerlitz in one of these
perverse formulations“ (ebd.).
244 Sebald: Austerlitz, 336.
245 Banki: Poetik, 207–209.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 349



7 paseos – Erfahrung und Experiment:
Mehrsprachigkeit in der Literatur der
Gegenwart

Um die Jahrtausendwende setzt im Zuge der wachsenden Bedeutung von Migration
und Globalisierung ein gesteigertes Interesse an Fragen der Sprachwahl, der
Übersetzung und der Sprachmischung sowohl von Seiten der Autorinnen und Au-
toren als auch der Literaturkritik und -wissenschaft ein. Elke Sturm-Trigonakis hat
diesbezüglich überzeugend von einer Neuen Weltliteratur gesprochen, die die
Grenzen der Nationalliteratur programmatisch überschreite.¹ Zentral dafür ist die
Thematisierung von Übersetzungsszenarien auf diegetischer wie heterodiegeti-
scher Ebene sowie der Einsatz mehrsprachiger Schreibweisen. Diese gegenwärtige
literarische Mehrsprachigkeit unterscheidet sich Sturm-Trigonakis zufolge von
früheren Formen mehrsprachigen Schreibens erstens durch ihre Quantität und
stetig steigende Visibilität, zweitens durch eine programmatische Verbindung mit
poetologischen Reflexionen. Auch Ottmar Ette fasst Mehrsprachigkeit als Merkmal
der Literaturen ohne festen Wohnsitz. Sie ergänzt auf stilistischer Ebene die Ge-
staltung vielfältiger Bewegungen im Raum, die für diese Texte kennzeichnend sind.
Mehrsprachigkeit gehört nach Ette zu den Schreibpraktiken eines unablässigen
ZwischenWeltenSchreibens, das sich nicht in statische Einheiten wie Nation und
(Mutter‐)Sprache zurückbuchstabieren lässt. Vielmehr geht es dabei um „trans-
kulturelle, verschiedene Kulturen und Sprachen ständig querende Bewegungen, um
ein nicht abschließbares Über-Setzen zwischen verschiedenen Polen, die sich ih-
rerseits ständig verändern, gerade weil sie in immer wieder neu sich stellende
Übersetzungsprozesse eingebunden sind.“²

Mit Autorinnen und Autoren wie Yoko Tawada, Feridun Zaimoglu, Emine Sevgi
Özdamar und José F.A. Oliver etablierte sich diese weltweit zu beobachtende lite-
rarische Verhandlung von kultureller und linguistischer Vielfalt und Veränderung
um 2000 auch in der deutschsprachigen Literatur.³ Der hiesige Literaturbetrieb

1 Sturm-Trigonakis: Global playing. Auch Sigrid Löffler spricht angesichts der Verbreitung trans-
nationaler Autorinnen und Themen in der Gegenwartsliteratur von einer„neueWeltliteratur“ (Dies.
Die neue Weltliteratur und ihre großen Erzähler. München: Beck, 2013).
2 Ette: ZwischenWeltenSchreiben, 185.
3 Vgl. ebd., 181–204. Für eine Übersicht zu Autorinnen und Autoren der deutschsprachigen Ge-
genwartsliteratur, deren Schreiben programmatisch mit der Überschreitung nationalsprachlicher
und -kultureller Paradigmen verbunden ist vgl.: Immacolata Amodeo: ‚Die Heimat heißt Babylon’;
Immacolata Amodeo und Rita Franceschini (Hg.). In einer anderen Sprache. Stuttgart: Metzler, 2005;
Chiellino, Carmine. Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Handbuch. Stuttgart: Metzler, 2007;

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-008

https://kataloge.uni-hamburg.de:443/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Global
https://kataloge.uni-hamburg.de:443/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=playing


verfügt mit dem von 1985–2017 durch die Robert Bosch Stiftung vergebenen Adel-
bert-von-Chamisso-Preis für „Deutsch schreibende Autoren nicht deutscher Mut-
tersprache“ über eine öffentliche Plattform für die Diskussion, Rezeption und Ka-
nonisierung mehrsprachiger Schriftstellerinnen und Schriftsteller.⁴ An der Liste der
Preisträgerinnen und Preisträger, ihrer Texte und der im Umfeld der Preisvergabe
entstandenen Reden und Interviews lässt sich verfolgen, wie zu Beginn des
21. Jahrhunderts zunehmend selbstbewusst mit Mehrsprachigkeit umgegangen und
deren poetische Gestaltungsmöglichkeit in den Vordergrund gerückt wird. Damit
werden nicht zuletzt auch ältere Forderungen an die ‚Migrationsliteratur‘ aufge-
nommen, wie jene von Carmine Chiellino, der bezüglich der literarischen Ver-
handlung der Themenbereiche Fremdheit, Migration und interkultureller Erfah-
rung bereits 1989 für einen „linguistic turn“ weg von der Motiv- und hin zur
Sprachgestaltung plädierte.⁵ 2012 wurde in die Verleihungskriterien des Chamisso-
Preises explizit der Aspekt einer kunstvollen Sprachgestaltung vor dem Hinter-
grund des eigenen Sprach- und Kulturwechsels aufgenommen.⁶ Als der Preis 2017
zum letzten Mal durch die Robert Bosch Stiftung vergeben wurde, ist die damit
ausgezeichnete Literatur in den Augen der Stiftung von einer förderungsbedürfti-
gen Randerscheinung zu „einem selbstverständlichen und unverzichtbarem Be-
standteil deutscher Gegenwartsliteratur geworden.“⁷ Um 2020 gelten transkultu-
relle Themen und mehrsprachige Autorinnen und Autoren, die ihre
Sprachkompetenzen in die Gestaltung ihrer Literatursprache erkennbar einspei-

Amodeo, Immacolata (Hg.). Literatur ohne Grenzen. Interkulturelle Gegenwartsliteratur in
Deutschland. Porträts und Positionen. Sulzbach: Helmer, 2009; Immacolata Amodeo und Heidrun
Hörner (Hg.). Zuhause in der Welt. Topographien einer grenzüberschreitenden Literatur. Sulzbach:
Helmer, 2010; Dies. (Hg.). WortWelten. Positionen deutschsprachiger Gegenwartsliteratur zwischen
Politik und Ästhetik. Sulzbach: Helmer, 2011.
4 Zur Geschichte der Chamisso-Literatur vgl.: Esselborn, Karl. „Der Chamisso-Preis und die För-
derung der Migrationsliteratur“. Migrationsliteratur. Schreibweisen einer interkulturellen Moderne.
Hg. Klaus Schenk, Almut Todorov und Milan Tyrdik. Tübingen: Francke, 2004. 317–324; Kegelmann,
René. „Türöffner oder Etikettierung? Der Adelbert-von-Chamisso-Preis und dessen Wirkung in der
Öffentlichkeit“. Die Kunst geht auch nach Brot! Wahrnehmung undWertschätzung von Literatur. Hg.
Sylvie Grimm-Hamen und Françoise Willmann. Berlin: Frank&Timme, 2010. 13–28; Shchylevska,
Natalia. „Chamisso-Literatur. Einige Anmerkungen zu ihrer Definition, Provenienz und Erfor-
schung“. literaturkritik.de 15.8 (August 2013). https://literaturkritik.de/id/18242. (25. Juni 2015).
5 Chiellino, Carmine. „Über die Notwendigkeit, die Sprache, nicht die Inhalte zu lesen“. Mutter-
sprache. Zeitschrift der Gesellschaft für deutsche Sprache 4 (1989): 299–302.
6 Vgl. Shchyhlevska: „Chamisso“. Zu den Veränderungen der deutschen Literatursprache im Kon-
text der „Chamisso-Literatur“ vgl.: Shchyhlevska / Chiellino (Hg.). Bewegte Sprache.
7 Vgl. die Kurzdarstellung des Preises durch die Robert Bosch Stiftung. https://www.bosch-stiftung.
de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung. (15. Februar 2021). Seit 2018
wird der Preis als „Chamisso-Preis/Hellerau“ in Dresden vergeben.

7 paseos – Erfahrung und Experiment 351

https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung
https://www.bosch-stiftung.de/de/projekt/adelbert-von-chamisso-preis-der-robert-bosch-stiftung


sen, auch im deutschsprachigen Literaturbetrieb nicht länger als Nische. Nicht
zuletzt durch die literaturwissenschaftlichen Diskussionen, die von der „Chamisso-
Literatur“ ihren Ausgang nahmen und Alternativen zu überkommenen ordnungs-
gebenden Einheiten wie Nationalkultur und -sprache ausloten, fand hier eine
Neubewertung statt. Noch bis Ende des 20. Jahrhunderts als Ausnahmen begriffene
Thematiken und Biografien wie jene der Migration, des Exils, des Nomadischen und
des Sprachwechsels versprechen nun auf breiter Ebene neue Blickwinkel und
sprachliche Grenzüberschreitungen sind zumindest im Literaturbetrieb als stilis-
tische Mittel und poetische Innovation angekommen.⁸ Die Ausbreitung von litera-
rischer Verwendung mehrsprachiger Verfahren und ihre Akzeptanz durch Verlage
und Literaturkritik steht dabei im Kontext starker Veränderungen und Umwer-
tungen von Mehrsprachigkeit insgesamt, die in Linguistik und Pädagogik in Abkehr
von Weisgerbers Muttersprach-Theorien seit Ende des 20. Jahrhunderts nicht mehr
(nur) als problematisch oder für die Persönlichkeitsentwicklung schädigend be-
trachtet wird, sondern zunehmend positiv als Ressource gewertet wird.⁹

Im vorliegenden Kapitel gilt es, diese Entwicklung und Verbreitung mehr-
sprachiger Schreibweisen zu Beginn des 21. Jahrhunderts erstmals bereits histori-
sierend zu überblicken und dabei auch deren Binnenentwicklung zu erfassen.
Zunächst wird dargelegt, wie um 2000 Mehrsprachigkeit in Poetikvorlesungen und
Essays ausgehend von der sprachbiografischen Erfahrung zur poetologischen
Größe wird, über die sich poetische Innovation und Perspektivität ebenso ver-
handeln lässt, wie sie einen Ansatz für die kritische Revision der Vorstellungen von
der national- und muttersprachlichen Determinierung von Literatur bietet.

Zehn Jahre später scheinen sich mehrsprachige Textverfahren zunehmend
auch außerhalb der expliziten Thematisierung des biografischen Hintergrundes
ihrer Autorinnen und Autoren zu verbreiten und – wie bereits zu Beginn des in
dieser Studie untersuchten Zeitraumes zu Beginn des 20. Jahrhunderts – wieder
verstärkt im Zusammenhang mit experimentellen Schreibweisen aufzutreten. Es
kann von einer „neuen Mehrsprachigkeit und Mehrstimmigkeit“¹⁰ gesprochen

8 Die Forschungsliteratur zu Transkulturalität, Migration und Globalisierung in der deutschspra-
chigen Gegenwartsliteratur lässt sich mittlerweile nicht mehr überblicken und hat sich längst von
der übergreifenden Fragestellung der genaueren Untersuchung von Teilbereichen zugewandt. Zum
aktuellen Forschungsstand vgl.: Tafazoli, Hamid. Narrative kultureller Transformationen. Zu inter-
kulturellen Schreibweisen in der deutschsprachigen Literatur der Gegenwart. Bielefeld: transcript,
2019; Esselborn, Karl. „Herkunft und Ankunft. Neue Sammelbände zu Migrationsgeschichten und
zur Migrationsliteratur“ [Sammelrezension]. Informationen Deutsch als Fremdsprache 47.2–3
(2020): 110– 124.
9 Bürger-Koftis, Schweiger und Vlasta (Hg.). Polyphonie.
10 Unter dieser Überschrift fassen Corina Caduff und Ulrike Vedder in ihrer Bestandsaufnahme
einen zentralen Bereich deutschsprachiger Gegenwartsliteratur. (Dies. (Hg.). Gegenwart schreiben).

352 7 paseos – Erfahrung und Experiment



werden, in der sich die autobiografisch begründete Transgression von Sprach- und
Kulturgrenzen überlagert mit Schreibweisen, die zunehmend die Norm der
Schriftsprachlichkeit und ihres traditionellen Mediums des Buches überschreiten
wie Spoken Word, intermediale Leseperformances und digital poetry. Eine aus-
führliche Auseinandersetzung mit dieser neusten Ausformung literarischer
Mehrsprachigkeit, zu der teilweise bereits Einzelstudien vorliegen,¹¹ hätte den
Rahmen dieser Untersuchung entschieden gesprengt. So wird die Entwicklung
mehrsprachiger Literatur hin zu experimentellen Texten lediglich punktuell am
Werk der Lyrikerin Heike Fiedler diskutiert. Das Kapitel schließt mit einem Aus-
blick auf die Frage nach dem Einfluss des aktuellen Medienumbruchs der Digita-
lisierung auf die literarische Gestaltung von Mehrsprachigkeit und zeigt damit ein
Forschungsdesiderat in deren Untersuchung auf.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische
Größe um 2000

Neben dem Einsatz mehrsprachiger Schreibweisen in Romanen und Erzählungen,
wie er sich prominent bei Emine Sevgi Özdamar oder Terezia Mora findet, wird zu
Beginn des 21. Jahrhunderts Mehrsprachigkeit zunehmend zum Gegenstand po-
etologischer Reflexion. In Poetikvorlesungen, Essays und Interviews äußern sich
mehrsprachige Schriftstellerinnen und Schriftsteller in historisch vorher nie da-
gewesener Breite und Programmatik zur Bedeutung ihrer Sprachkenntnisse und
ihrer Sprachbiografien für ihr Schreiben.¹² Dies sind in erster Linie Autoren der
sogenannten „Chamisso-Literatur“, die in ihrer Zweitsprache Deutsch schreiben
wie Yoko Tawada, José F.A. Oliver und Ilija Trojanow. Darüber hinaus wird diese
Diskussion aber auch von bilingual aufgewachsenen Schreibenden oder mehr-
sprachigen Autoren deutscher Erstsprache geführt, die der Kenntnis anderer
Sprachen einenwesentlichen Stellenwert für ihr literarisches Schreiben einräumen
wie Herta Müller und Marica Bodrožić. In ihren poetologischen Texten wird das
Schreiben in einer Zweitsprache bzw. aus einer vorhandenen persönlichen Mehr-
sprachigkeit heraus umfassend hinsichtlich seiner textimmanenten ebenso wie
produktionsästhetischen und sozio-kulturellen Bedeutung reflektiert und darüber
hinaus die Frage nach der politischen, poetischen und sprachphilosophischen Di-
mension literarischer Mehrsprachigkeit gestellt. So erweitern sich die praktizierten

11 Insbes.: Gunkel: Poesie.
12 Ausgangspunkt dafür sind einzelne Poetikdozenturen, namentlich die Tübinger Poetikdozentur
(seit 1996), die Dresdner Chamisso-Poetikdozentur (2001–2011), die Hamburger Gastprofessur für
interkulturelle Poetik (2011–2016).

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 353



Techniken mehrsprachigen Schreibens und deren künstlerischer Innovationscha-
rakter um einen geradezu methodischen Anspruch an dieses Verfahren. Nicht zu-
letzt ist dabei auch eine ausgesprochene Nähe der entsprechenden Autorinnen und
Autoren zum literaturwissenschaftlichen Diskurs zu konstatieren. Auffällig viele
von ihnen haben selbst ein literaturwissenschaftliches Studium absolviert, sodass
sich auf dem Feld der literarischen Mehrsprachigkeit literarischer und theoreti-
scher Diskurs in besonderemMaße zu verschachteln und gegenseitig zu inspirieren
scheinen.¹³

Im Folgenden sollen mit um 2000 erschienenen poetologischen Schriften
namhafter mehrsprachiger Autorinnen und Autoren Texte untersucht werden, die
als Grundlagenarbeit in Sachen literarischer Mehrsprachigkeitsforschung be-
zeichnet werden können. In ihnen wird die Bedeutung von Mehrsprachigkeit für
das literarische Schaffen hervorgehoben und so der Weg für die Ausbreitung
mehrsprachiger Schreibweisen geebnet, wie sie heute in zahlreichen Neuerschei-
nungen im Kontext transkultureller Erzählanlagen zu finden sind. Darüber hinaus
wurde auch die literaturwissenschaftliche Mehrsprachigkeitsforschung durch die
Auseinandersetzung mit diesen Autorinnen und Autoren und ihren poetologischen
Positionen wesentlich befördert.¹⁴

Für dieses Kapitel wurden Texte ausgewählt, die entweder aus Poetikvorle-
sungen hervorgegangen oder als über das Schreiben zwischen Kulturen und
Sprachen Auskunft gebende Essays angelegt sind und für die die Thematik der
Mehrsprachigkeit zentral ist. In der chronologischen Reihenfolge ihres Erscheinens
sind dies: Yoko Tawadas Textsammlungen Talisman (1996) und Überseezungen
(2002) sowie die Tübinger Poetikvorlesungen Verwandlungen (1998), Herta Müllers
Tübinger Vorlesung „In jeder Sprache sitzen andere Augen“ (2001), die Essay-
sammlungenMein andalusisches Schwarzwalddorf (2007) von José F.A. Oliver, Sterne
erben, Sterne färben. Meine Ankunft in Wörtern (2007) von Marica Bodrožić sowie
Ilija Trojanows Tübinger Vorlesung „Voran ins Gondwanaland“ (2008).

Diese Gruppe von Autorinnen und Autoren ist sowohl bezüglich der biografi-
schen Kontexte und ihrer Sprachkenntnisse als auch hinsichtlich der Anlage ihrer
literarischen Werke divers. In ihren poetologischen Texten treffen sie sich aber im
Interesse, sich gegenüber dem am Ende des 20. Jahrhunderts insbesondere im

13 Die doppelte Zugehörigkeit der mehrsprachigen Schriftstellerin zu einem theoretischen und
künstlerischen Diskurs fasst Yoko Tawada (Verwandlungen. Tübinger Poetikvorlesungen (1998). Tü-
bingen: Konkursbuch, 2018. 20) wie folgt: „Wer mit einer fremden Zunge spricht, ist ein Ornithologe
und ein Vogel in einer Person.“
14 Vgl. die grundlegenden Studien zur literarischenMehrsprachigkeit von Sturm-Trigonakis:Global
Playing; Ette: ZwischenWeltenSchreiben; Yildiz: Beyond, die von der Gegenwartsliteratur ihren
Ausgang nehmen.

354 7 paseos – Erfahrung und Experiment



deutschsprachigen Raum als noch immer wirkmächtig empfundenen Konzept der
muttersprachbasierten Nationalliteratur zu positionieren und ihr Schreiben auch
als kritische Auseinandersetzung damit zu präsentieren, indem über die gesell-
schaftliche und künstlerische Bedeutung sprachlich-kultureller Grenzüberschrei-
tungen reflektiert wird. Mehrsprachigkeit ist dabei integraler Bestandteil, zuweilen
auch Instrument einer breit angelegten Kulturkritik. Obwohl auch dies in den
einzelnen Texten auf je verschiedene Weise geschieht, zeigt sich doch in der Zu-
sammenschau ihrer zentralen Thesen, dass sich dabei übergreifende Schwerpunkte
und vergleichbare Topoi zu Mehrsprachigkeit und Literaturproduktion heraus-
kristallisieren. Wie im Folgenden zu zeigen sein wird, wird die biografische Er-
fahrung des Zweitspracherwerbs und der Mehrsprachigkeit in allen Texten in li-
terarisierten Szenen und einprägsamen poetischen Bildern zur Darstellung
gebracht. Es handelt sich trotz des autobiografischen Bezugs der Texte mithin
keinesfalls – und das wird bis heute in der Forschungsliteratur oft zu wenig be-
rücksichtigt – in erster Linie um einen sachgetreuen Bericht eines selbst erlebten
Sprachwechsels, sondern immer schon um ein literarisierendes Erzählen, Umfor-
men und Entwerfen desselben.

Im Folgenden geht es entsprechend nicht um eine detaillierte Aufarbeitung der
einzelnen Texte, ihrer Argumentation und ihrer jeweilig anders gelagerten kultu-
rell-linguistischen wie biografischen Spezifität, wie sie in der Sekundärliteratur
bereits vorliegt.¹⁵ Vielmehr ist zu zeigen, dass die untersuchten Texte zu Beginn des
21. Jahrhunderts gemeinsam einen poetologischen Diskurs über literarische Mehr-
sprachigkeit bilden. Dies lässt sich anhand von drei Punkten nachvollziehen: Ers-
tens üben die Texte eine gesellschaftspolitische Kritik an vereindeutigenden Zu-

15 Für die ausgewählten Texte ist das a.a.0. untersucht. Zu Tawadas Poetologie der Mehrspra-
chigkeit vgl.: Kersting, Ruth. Fremdes Schreiben. Yoko Tawada. Trier:WVT, 2006; Yildiz: Beyond, 109–
142; Ivanović, Christine. „Verstehen, übersetzen, vermitteln. Überlegungen zu Yoko Tawadas Poetik
der Exophonie“. Die Lücke im Sinn. Vergleichende Studien zu Yoko Tawada. Hg. Barbara Agnese.
Tübingen: Stauffenburg, 2014. 15–28; Pajević, Marko. „Adventures in language. Yoko Tawada’s
exophonic exploration of German“. Oxford German Studies 48.4 (2019): 494–504. Zu Müllers: Eke,
Norbert. „‘In jeder Sprache sitzen andere Augen‘. Herta Müllers ex-zentrisches Schreiben“. Unter-
wegs. Zur Poetik des Vagabundentums im 20. Jahrhundert.Hg. Hans-Richard Brittnacher undMagnus
Klaue. Köln: Böhlau, 2008. 247–260; Kilchmann, Esther. „Sprache als Mehrsprachigkeit in der Poe-
tologie Herta Müllers“. Text + Kritik. Herta Müller 155 (2020): 174– 184. Zu Rakusas: Pastuszka, Anna.
„‘Die Bewegung trägt‘. Das transitorische Ich in den Streifzügen und Passagen von Ilma Rakusa“.
Zwischen Orten, Zeiten und Kulturen. Hg. Jolanta Pacyniak. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2016. 101–
110. Zu Olivers: Ruiz, Ana. „Wie verhält sich eine interkulturelle Sprache? Eine Fallstudie am Beispiel
des Werkes José F.A. Olivers“. Bewegte Sprache. Vom ‚Gastarbeiterdeutsch‘ zum interkulturellen
Schreiben. Hg. Natalia Shchylevska und Carmine Chiellino. Dresden: Thelem, 2014. 54–87. Zu Bo-
drožićs: Behravesh, Monika. „‘Wortbeben‘ im Echoraum der Erstsprache. Spracherleben in Marica
Bodrožićs ‘Sterne erben, Sterne färben’“. Affektivität und Mehrsprachigkeit, 179– 195.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 355



schreibungen von nationaler wie sprachlicher Zugehörigkeit und plädieren für
deren translinguale und -kulturelle Revision. Zweitens umreißen sie Mehrspra-
chigkeit als Mittel, sprachliche Materialität zur Darstellung zu bringen, gewohnte
Lesevorgänge zu unterbrechen und zu entautomatisieren und so Poetizität im Sinne
Roman Jakobsons zu erzeugen. Drittens verfolgen sie einen sprachphilosophischen
Ansatz und reflektieren ausgehend von den verschiedenen Bezeichnungen für eine
Sache in unterschiedlichen Sprachen den Einfluss der Sprache auf die Weltsicht.

Mehrsprachigkeit und gesellschaftspolitische Kritik

In allen ausgewählten Texten wird die autobiografische Erfahrung der Begegnung
mit einer fremden Sprache und das damit einhergehende Gefühl der Fremdheit in
ihrer je unterschiedlichen Situation und biografisch-kulturellen Konstellation ge-
schildert und zum Ausgangspunkt der poetologischen Reflexion genommen. Yoko
Tawada nimmt Bezug auf die ersten Aufenthalte in Deutschland und Reisen in
Europa als junge japanische Studentin. Herta Müller schildert, wie sie das Rumä-
nische mit fünfzehn bei ihrem Umzug vom Dorf in die Stadt durch Immersion er-
warb, wie dieser Prozess von Schweigen und Zögern begleitet war und ihr daraus
ein kritischer Blick auf die von Muttersprachlern selbstverständlich gebrauchten
Redewendungen sowohl in der Zweit- als auch in der Erstsprache erwuchs. José F.A.
Oliver reflektiert sein Aufwachsen als Sohn andalusischer Eltern, die als sogenannte
„Gastarbeiter“¹⁶ nach Deutschland gekommen waren, mit Spanisch, Andalusisch,
Deutsch und Alemannisch, die je nach Blickwinkel als fremde Idiome wahrge-
nommen wurden, sich für ihn aber produktiv überlagerten. Marica Bodrožić be-
schreibt den kindlichen Erwerb des Deutschen nach der Übersiedlung aus Kroatien
nach Deutschland im Alter von neun Jahren und seine Verzahnung mit der Per-
sönlichkeitsentwicklung. Ilija Trojanow vermerkt, dass sich sein Deutscherwerb im
Alter von zwölf Jahren eng mit seiner eben entdeckten Liebe zur Literatur und zum
Lesen verband.

Indem die Texte von diesen autobiografischen, kulturellen und sprachlichen
Übergängen und auch den damit verbundenen Verständigungsschwierigkeiten,
Ausgrenzungen und Fremdheitserfahrungen erzählen, indem sie dies zusätzlich
durch ein innovatives sprachmischendes Schreibverfahren stilistisch nachbilden,
positionieren sie sich kritisch gegenüber den Kategorien der National- und Mut-

16 Oliver nutzt den problematischen Begriff bewusst, um damit eine spezifische historische Rea-
lität der Arbeitsmigration in die Bundesrepublik und die damit zusammenhängenden Erfahrungen
zu benennen. (Ders. Mein andalusisches Schwarzwalddorf. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2007. 105–
108).

356 7 paseos – Erfahrung und Experiment



tersprache mit ihren Ein- und Ausschlusskriterien. Dieser wichtige Beitrag zu einer
gesellschaftspolitisch virulenten Debatte durch die enge Verschränkung von
Sprachgestaltung und Kritik an kulturellen Zuordnungsmustern wurde in der
Forschungsliteratur bereits ausführlich herausgearbeitet. Stellvertretend für viele
entsprechende Argumentationen sei die breit rezipierte Position von Yildiz zitiert,
die in der mehrsprachigen Ästhetik der Gegenwartsliteratur das Versprechen einer
„alternative conceptualization of the mother tongue that disaggregates linguistic
origins, communal belongings, and affective investments“¹⁷ sieht. Diese Literatur, so
Yildiz weiter, kann einen über die Literatur hinaus wirksamen Beitrag zur Neu-
perspektivierung und Umwertung von Mehrsprachigkeit leisten, indem sie dazu
beiträgt, „to change the conceptual frameworks through which we perceive lan-
guages and the arenas in which they circulate. A critical multilingualism can help
open ‚new affective paths‘ via linguistic practices not tied to kinship and ethnic
identity.¹⁸ In den hier untersuchten Texte wird dieses gesellschaftspolitische An-
liegen teilweise explizit artikuliert: Trojanow fordert, dass durch Einwanderung
aktiv auch die Sprache umgestaltet und erweitert werden soll.¹⁹ Herta Müller kri-
tisiert die Vorstellung scharf, dass eine geteilte Erstsprache eine über diese lingu-
istische Basis hinausgehende Form von Zugehörigkeit, Heimat oder Gemeinschaft
stifte. Die Muttersprache sollte nicht als eine ‚bessere‘ überhöht werden – was
unweigerlich soziale Ausschlussmechanismen nach sich ziehe –, sondern als eine
Sprache unter anderen wahrgenommen: „Es tut keiner Muttersprache weh, wenn
ihre Zufälligkeiten im Geschau anderer Sprachen sichtbar werden.“²⁰ Entscheidend
sei letztlich, in welcher Absicht der einzelne Sprecher sie einsetze. José F.A. Oliver
betont, dass er sich in mehreren Sprachen bzw. genauer in deren translingualer
Durchdringung ebenso wie an einem transnational geprägten Ort heimisch fühle
und nicht ‚zerrissen‘ sei: „Zuneigung der Eigenfremde im Balanceakt eingelebter
Biografien. Fremde Menschen, die nach und nach eingereist und Land geworden
sind. Ein Ort, der sich durch sie verändert hat und Migrationsadresse wurde […].
Die einen nennen diese Notkunft ‚Wahlheimat‘, die andern vermuten Zerrissenheit
auf diesem Weg. Ich hingegen fühle mich einfach nur behaust“²¹. Nach Oliver kann
aber die monolingual normierte Standardsprache diese translinguale und -kultu-

17 Yildiz: Beyond, 29. Zur politischen Dimension transkultureller und -lingualer Schreibweisen
s.u.a.: Konuk, Kader. Identitäten im Prozeß. Literatur von Autorinnen aus und in der Türkei in
deutscher, englischer und türkischer Sprache. Essen: blaue Eule, 2001; Seyhan: Writing Outside.
18 Yildiz: Beyond, 29.
19 Trojanow, Ilja. „Voran ins Gondwanaland“. Feridun Zaimoglu und Ders. Ferne Nähe. Tübinger
Poetik-Dozentur 2007. Künzelsau: Swiridoff, 2008. 67–94, hier 78, 82.
20 Müller: „Sprache“, 27.
21 Oliver: Schwarzwalddorf, 10.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 357



relle Erfahrung nicht adäquat wiedergeben, weshalb er „nicht nur an den duden-
korrekt ausgelegen Richtschnüre [sic!] einer Sprache entlang schreiben“²² könne.
Ähnlich fordert Trojanow, dass Sprache fähig sein müsse, auch den Weg und die
Identität eines Sprachwechslers wiederzugeben, und gegebenenfalls zu diesem
Zweck verändert werden müsse.²³ Entsprechend wird in allen untersuchten Texten
Mehrsprachigkeit als Abweichung und Verfremdung der national- und standard-
sprachlichen Normen eingesetzt und diese selbst so als frameworks im Sinne Yildiz‘
sichtbar gemacht, die verändert werden müssen, um translinguale und -kulturelle
Bewegungen zur Darstellung bringen zu können. Oliver operiert mit Hybridformen,
um: „[d]as Wort und seine Verhältnisse aus der Kultur der einen Sprache in die
Kultur der anderen Sprache zu sagen. […] El mar la mar Das Meer Die Meerin Der
Meer.“²⁴Müller unterstreicht ihre These von der Zufälligkeit der Erstsprache, indem
sie auf die verschiedensprachlichen Benennungen der Dinge als gleichwertig ver-
weist: „Im Dialekt des Dorfes sage man. Der Wind GEHT. Im Hochdeutschen […]
sagte man: Der Wind WEHT. […] Und im Rumänischen sagte man: Der Wind
SCHLÄGT, vîntul bate.“²⁵ Bei Tawada finden sich ähnliche Ansätze, verschieden-
sprachliche Benennungen einander gegenüberzustellen und so in ihrer Arbitrarität
und Relativität gegenüber dem Gegenstand zu exponieren.²⁶ Gleichzeitig betont sie
stark die Eigenmacht der Zunge, der Sprache überhaupt, die äußeren Regelungen
Widerstand leistet. So unterbricht die Zunge der Erzählerin in „Zungentanz“ die
Ratschläge des aufgesuchten Arztes für Sprachstörungen, der ihr Sprachbeherr-
schung beibringen will:

Meine Zunge beginnt plötzlich, Japanisch zu sprechen. Itsud-
emodonnatokinidemoyomigaettekurusoreyananiwoshitemodoushiyoumonaiarewaittainani.
Also nicht so […] sagt der Arzt.²⁷

22 Ebd., 54. Sehr ähnlich heißt es bei Trojanow („Gondwanaland“, 80): „Die sorgfältig überlegte […]
Abweichung vom Kanon des Universaldudens ist eines meiner wichtigen Instrumente. Gerade wenn
ich über das Erleben der Fremde […] schreibe, sind Irritationen, die durch solche Abweichungen
ausgelöst werden, wichtiger Teil der poetischen Landschaft.“
23 „Ich will, daß man dieser Sprache anmerkt, daß ich – und Menschen wie ich, Menschen aus
Osteuropa, aus Anatolien und Andalusien – hierher kamen, hier gelebt haben, dieses Land mitge-
staltet und verändert haben.“ (Ebd., 78).
24 Oliver: Schwarzwalddorf, 53.
25 Müller: „Sprache“, 24.
26 So in Tawada: „Von der Muttersprache zur Sprachmutter“. Talisman, 9– 18 oder Tawada: „Ein
chinesisches Wörterbuch“. Dies. Überseezungen (2002). Tübingen: Konkursbuch, 2006. 31.
27 Ebd., 12.

358 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Dieses Anschreiben gegen die nationalsprachliche Normierung, die Demontage
einsprachiger Einschränkungen des Ausdruckes aus der eigenen Position als
mehrsprachige Autorin heraus wird in den untersuchten Texten durch eine um-
fassende Verhandlung von Alterität begleitet.

Literaturgeschichtlich ist der Einsatz fremder Sprachen in der Figurenrede ein
probates Mittel, „einen Fremden als Fremden zu charakterisieren“²⁸. Der Gebrauch
einer fremden Sprache exponiert den Fremden als grundlegend verschieden und
ruft die Frage von Übersetzung und Verständigung auf den Plan. Auch in der
mehrsprachigen Gegenwartsliteratur werden andere Sprachen eingesetzt, um in-
dexikalisch auf Herkunftssprachen und -kontexte zu verweisen und Kommunika-
tionsschwierigkeiten im Prozess der Migration darzustellen. Gleichzeitig aber wird
in der Gestaltung des deutschsprachigen Textes als mehrsprachigen ein Teil dieser
Erfahrung linguistischer Alterität gleichsam an die impliziten deutschsprachigen
Leser als Teil der Mehrheitskultur zurückgespielt. Die dezidiert sprachliche Ge-
staltung des Fremden gibt das Fremde nicht als natürlich Gegebenes, sondern als
Effekt der Sprache und der sprachlich-literarischen Konstruktion zu denken.

Elke Sturm-Trigonakis hat ausgeführt, wie die Autoren der „Neuen Weltlitera-
tur“ Alterität nicht nur beschreiben, sondern für die Adressaten als Leseerfahrung
aufbereiten. Die anderssprachigen Einschübe dienen ihr zufolge dazu, die Rezipi-
enten

in eine unterlegene Position zu manövrieren, die mit der eines Immigranten, Kolonialisierten
oder Fremden vergleichbar ist, sodass asymmetrische Machtverhältnisse entlarvt und umge-
wertet werden. Dadurch wird Alterität für den Leser quasi ‚am eigenen Leib‘ während des
Leseprozesses erfahrbar, denn er liest nicht über Alteritätserfahrungen, sondern er liest Al-
terität in aller Unmittelbarkeit und ohne vermittelnde Instanz.²⁹

Dem ist insoweit zuzustimmen, als dass auch in den hier behandelten Texten durch
die Begegnung mit den dem impliziten deutschen Leser fremden Sprachen wie
Japanisch, Rumänisch, Spanisch und Serbokroatisch ein Moment des Nichtverste-
hens eintritt, eine Konfrontation mit unverständlichen Sprachen gleichsam an die
Adresse der Mehrheitsgesellschaft zurückgespielt wird und damit die inhaltlich
verhandelte Thematik von Migration und Grenzüberschreitung über die Ebene der
Sprache und des Stils betont wird. Gleichzeitig ist aber zu beachten, dass das ganz so

28 „Kein erzählerisches oder dramatisches Mittel scheint effizienter, um einen Fremden als
Fremden zu charakterisieren als ihm Fremdsprachliches in den Mund zu legen; kaum eine Er-
fahrung wird in so plausibler Weise zum Gleichnis des Gefühls, selbst ein Fremder zu sein, wie die,
nicht die Sprache der jeweiligen Umwelt zu verstehen.“ (Schmeling und Schmitz-Emans: „Einlei-
tung“, 16).
29 Sturm-Trigonakis: Global Playing, 163.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 359



unvermittelt doch nicht geschieht, insofern oft Übersetzungen und Erklärungen
beigefügt sind und bereits die Rahmung als literarischer bzw. poetologischer Text
eine vermittelnde Instanz darstellt, innerhalb derer Sprachexperimente eben auch
ihren Platz haben und erwartbar sind.

Nichtsdestotrotz leben die Texte davon, die Rezipienten über die eingesetzten
mehrsprachigen Stellen mit Alterität zu konfrontieren und sie so die von Deleuze
und Guattari beschriebene Erfahrung der Minorisierung, der Fremdwerdung in der
eigenen Sprache machen zu lassen. Bei Tawada werden in der bereits zitierten
Passage und in gesteigerter Form dort, wo dem Text Ideogramme eingefügt sind,³⁰
die Leser mit den Grenzen von Sprachkenntnissen als Grenzen von Les- und
Deutbarkeit konfrontiert.³¹ José F.A. Oliver arbeitet, um einen Text herzustellen, in
dem Alterität im Sinne von Sturm-Trigonakis gelesen werden kann, mit der Ein-
streuung spanischer, andalusischer und alemannischer Vokabeln sowie der Ver-
wendung von spanischer Interpunktion (Ausrufezeichen vor dem Satz, Trennung
von Wörtern mittels Kolon). Durch den gezielten Einsatz spanischer Vokabeln wird
etwa dargestellt, wie sich für die spanischen Einwanderer bei ihren sonntäglichen
Spaziergängen das gegenwärtige Leben mit der Erinnerung an die andalusischen
Herkunftsorte überlagert. Für die „andalusischen Spanier aus jenem kleinen Ort im
Schwarzwald“ verwischen sich „auf diesen iberisch spazierten paseos die welt-
verlorenen Meilensteine zwischen Andalusien und dem Schwarzwaldstädtchen,
zwischen Alltag und Sehnsucht“³². Die sie begleitenden Kinder, bereits mehrspra-
chig und mehrkulturell sozialisiert, vermögen dabei diese verschiedenen Wahr-
nehmungsebenen zu erkennen und ineinander zu blenden: Sie sehen die iberischen
Wege in jenen des Schwarzwaldes, wenn sie „unsere alemannische[n] Ramblas“
entlanggehen und nehmen gleichzeitig die Zusammenkunft der Einwanderer als
lokalen „Gruppenhock“³³ wahr. Dass bei Oliver durchgängig sowohl die spanischen
als auch die alemannischen Wörter kursiviert und damit als fremde Wörter mar-
kiert werden, setzt ebenfalls einen Akzent der Alterität, entbindet diesen aber von
der Zuordnung zu einer spezifischen Sprache. Ebenso wie die spanischen werden
auch die alemannischen Ausdrücke am Ende des Buches in einem Glossar aufge-
führt, allerdings ohne, wie sonst üblich, die Herkunft der Wörter mit anzuführen.
Zwischen Agria und Al-Andaluz findet sich also Aktebäbber, auf finca folgt fongis,
sodass ein des Spanischen wie Alemannischen unkundiger Leser wohl einen Mo-
ment unentschieden bleiben kann, welchem Idiom das fremde Wort angehört.

30 Vgl. den Text Tawada: „Die Botin“. Überseezungen, 49.
31 Vgl. dazu: Anderson, Susan. „Yoko Tawada and Reading the Strange(r)“. German Life and Letters
72.3 (2019): 357–377.
32 Oliver: Schwarzwalddorf, 24.
33 Ebd.

360 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Nicht nur durch die Mischung von Deutsch und Spanisch, auch durch die über das
Alemannische erfolgende Betonung der inneren Heterogenität der einzelnen
Standardsprachen wird die Vorstellung, dass Sprachen hermetisch gegeneinander
abgeschlossene Systeme seien, unterminiert.

Zusätzlich zu dieser Verfremdung des deutschen Textes durch die Wörter an-
derer Sprachen wird in den besprochenen Texten auch das Deutsche verfremdet,
sodass es auch auf den muttersprachlichen Leser wie ein fremdes Wort wirkt und
für ihn so die Erfahrung nachvollziehbar wird, dass auch das Deutsche eine
Fremdsprache sein kann. So lösen Yoko Tawada und Marica Bodrožić einzelne
Wörter aus dem Kontext, um sie in ihrer Bedeutung über Homonyme zu ver-
fremden: „Nur im Deutschen läßt sich denken, daß Engel auch etwas mit Enge zu
tun haben müssen“³⁴ heißt es bei Bodrožić. Tawada bedient sich wiederholt der
Oberflächenübersetzung, um Wortbedeutungen zwischen den Sprachen in Bewe-
gung zu bringen und dies als programmatischen Schreibansatz zu zeigen: „Auch
‚bin‘ ist ein schönes Wort. Im Japanischen gibt es auch das Wort ‚bin‘, das klingt
genau gleich und bedeutet ‚eine Flasche‘. Wenn ichmit den beidenWörtern ‚ich bin‘
eine Geschichte zu erzählen beginne, öffnet sich ein Raum, das Ich ist ein Pinsel-
ansatz und die Flasche ist leer.“³⁵

Eine besondere Spielform der Verfremdung des Deutschen in mehrsprachigen
Texten ist die orthographisch nicht korrekte Wiedergabe einzelner Wörter, wie sie
Oliver betreibt, um ihre Aussprache durch einen Nichtmuttersprachler zu zeigen.
So evoziert er die „unnachahmliche Art und Weise“, wie sein Vater „dieses Wort
aussprach: ‚Gah’tawaita‘ […]. Ich werde den Tonfall, die Aussprache niemals ver-
gessen. […] Gah’tawaíta / Kihlé:jrang“ .³⁶ Die mit dem Akzent ihrer Aussprache
verschriftlichten deutschen Wörter sind eine Abweichung vom Standarddeutschen
und wirken auf den ersten Blick für den Leser ähnlich fremd, wie Olivers spani-
schen Eltern die deutschen Bezeichnungen „Gastarbeiter“ und „Kühlschrank“ ge-
wesen sein mögen. Erzielt wird hier mithin ein Effekt der Verfremdung und der
Fremdheitserfahrung im Deutschen selbst auch für deutschsprachige Leserinnen
und Leser. Mit Derridas Einsprachigkeit des Anderen lässt sich argumentieren, dass
es hier gewissermaßen darum geht, die eigene Sprache in der Nutzung durch den
anderen zu lesen und mithin zu erkennen, dass die eigene Sprache immer auch die
des anderen ist. Die Botschaft „[m]an spricht niemals eine einzige Sprache – oder
vielmehr, es gibt kein reines Idiom“³⁷ wird von allen hier untersuchten Texten

34 Bodrožić, Marica. Sterne erben, Sterne färben. Meine Ankunft in Wörtern. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 2007. 14.
35 Tawada: Überseezungen, 57.
36 Oliver: Schwarzwalddorf, 96.
37 Derrida: Einsprachigkeit, 21.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 361



vertreten und in unterschiedlichen Szenen mittels des Einsatzes literarischer
Mehrsprachigkeit aufbereitet. Wie gezeigt wurde, wird dabei über die Abweichung
von der standardsprachlichen Norm die sozio-kulturelle Norm des Monolingualis-
mus‘mit ihren politischen Implikationen von (Nicht‐)Zugehörigkeit zum nationalen
Gemeinwesen in Frage gestellt.

Mehrsprachigkeit und Poetizität

Wie im Folgenden zu zeigen sein wird, heben die untersuchten Texte immer wieder
Laut- und Schriftbilder hervor und stellen die These auf, dass im Wechsel der
Sprachen „das Wort als Wort“ hervortritt. Sie postulieren mithin als Effekt mehr-
sprachigen Schreibens die Generierung von Poetizität, im Sinne Roman Jakobsons
verstanden als Hervortreten der poetischen Funktion. Über diese Hervorhebung des
Signifikanten ergeben sich sprachkritische Reflexionen zur Generierung von Be-
deutung, aber auch eine Nähe zum experimentellen Sprachspiel. Monika Schmitz-
Emans hat in ihren Untersuchungen avantgardistischer Literatur festgehalten, dass
es die „Erfahrung der Fremdheit undWiderständigkeit von Buchstaben und Texten“
sei, die „zu reflektierten Schreibweisen und schriftbewussten Lektüren“³⁸ stimu-
liere. Diese Erfahrung der Fremdheit von Zeichen wird den hier untersuchten
Autorinnen und Autoren zufolge systematisch im Rahmen des Spracherwerbs ge-
macht. Tatsächlich weisen auch (bereits erwähnte) Untersuchungen der Fremd-
sprachendidaktik einen Zusammenhang von Spracherwerb und Sprachbewusstheit
(language awareness) nach. In der fremden Sprache fallen Steffi Morkötter zufolge
Laut- und Schriftbilder, aber auch wörtliche Bedeutungen idiomatischer Wendun-
gen stärker ins Auge.³⁹ Mithin ist die erhöhte Wahrnehmung der poetischen
Funktion ein Nebeneffekt des Spracherwerbs, der in seinem Verlauf mit der er-
folgreichen Aneignung der Bedeutung allmählich wieder zurücktritt. Trojanow
schreibt, dass ihn die Begeisterung für die Sprache von den muttersprachlichen
Lesern seines Alters unterschieden habe: „dieses Staunen mit weitaufgerissenen
Augen und tief offenem Ohr über die Schönheit und den Reichtum dieser Sprache,
die ich ja erst kurz zuvor […] erlernt hatte. Nichts von dem, was sich mir in schil-
lernder Vielfalt offenbarte, war selbstverständlich.“⁴⁰ Die besprochenen Texte
mehrsprachiger Autorinnen und Autoren stellen diese vorübergehende Begleiter-

38 Schmitz-Emans, Monika. „Yoko Tawadas Imaginationen zwischen westlichen und östlichen
Schriftkonzepten und -metaphern“. Yoko Tawada. Fremde Wasser. Hg. Ortrud Gutjahr. Tübingen:
Konkursbuch, 2012. 269–295, hier 274.
39 Morkötter: Language Awareness.
40 Trojanow: „Gondwanaland“, 78.

362 7 paseos – Erfahrung und Experiment



scheinung beim Erlernen einer neuen Sprache gewissermaßen auf Dauer und
nutzen sie zu Sprachreflexion und -spiel: „Ich richte mein Ohrenmerk auf mögliche
Komposita, ergötze mich an Flammenschrift oder […] Kabelsalat“⁴¹ schreibt Tro-
janow und führt eigene Kompositabildungen wie „Gassengicht“ an. Bestätigt wird
hier die These Simone Hein-Khatibs, dass sich bei mehrsprachigen Autoren die für
die schriftstellerische Arbeit ohnehin zentrale Sprachbewusstheit, das Augenmerk
auf Lautbilder und buchstäbliche Bedeutungen tendenziell noch verstärkt.⁴² Die
Texte halten Momente des Überganges zwischen den Sprachen fest und machen so
erst sichtbar, was im regelhaften Spracherwerbsprozess, aber auch in der Über-
setzung flüchtige Stufen sind, die überwunden werden müssen und mit Abschluss
der Übersetzung bzw. des Zweitspracherwerbs verschwunden sind. Nicht zuletzt
zeigen sie so den spezifischen Wert einer literarischen Reflexion von Mehrspra-
chigkeit, insofern sich nur in diesemMedium diese Übergangsstufen und Symptome
noch unabgeschlossener Spracherwerbs- und Übersetzungsprozesse als ästhetische
Bildungen und sprachliche Leistungen eigenen Wertes produktiv machen lassen.

Umfassend wird die Begegnung mit der fremden Sprache als Ort, an dem sich
die Materialität der Zeichen erforschen lässt, im Werk Yoko Tawadas erkundet.
Noch bevor language awareness in der Fremdspracherwerbsforschung breit the-
matisiert wurde, entwarf sie ihre eigene Theorie des Fremdspracherwerbs als
Möglichkeit, konventionalisierte Bedeutungsgebung zu lösen und sich auf den Si-
gnifikanten als arbiträre Laut- bzw. Buchstabenanordnung zu konzentrieren, von
dem ausgehend neueWege der Sinngebung eingeschlagenwerden können.Tawadas
interkulturelle Sprachexperimente sind dabei durchgängig von der poststruktura-
listischen Literaturtheorie und den sprachphilosophischen Schriften Walter Ben-
jamins inspiriert, die sie ihrerseits um den Sprachwechsel als explizites Feld se-
miotischer Reflexion erweitert.⁴³ Als poetologische Ausgangsthese ihrer Arbeit
formuliert Tawada in Talisman:

41 Ebd., 81.
42 Hein-Khatib: Mehrsprachigkeit.
43 Zur Lektüre Tawadas vor diesem literaturtheoretischen Hintergrund vgl.: Ivanović, Christine.
„Exophonie und Kulturanalyse. Tawadas Transformationen Benjamins“. Yoko Tawada. Poetik der
Transformation. Hg. Dies. Tübingen: Stauffenburg, 2010. 171–206; Ette, Ottmar. „Zeichenreiche. Insel-
Texte und Text-Inseln bei Yoko Tawada und Roland Barthes“. Yoko Tawada. Poetik der Transfor-
mation. Hg. Christine Ivanović. Tübingen: Stauffenburg, 2010. 207–230; Ervedosa, Clara. „Post-
strukturalismus und Postkolonialismus als Inspiration. Zum Verhältnis von Poesie und Theorie in
Tawadas Text Talisman“. Yoko Tawada. Fremde Wasser, 368–378; Boog, Julia. Anderssprechen. Vom
Witz der Differenz in Werken von Emine Özdamar, Felicitas Hoppe und Yoko Tawada. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2017. 213–253.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 363



In der Muttersprache sind die Worte den Menschen angeheftet, so daßman selten spielerische
Freude an der Sprache empfinden kann. Dort klammern sich die Gedanken so fest an die
Worte, daß weder die ersteren noch die letzteren frei fliegen können. In einer Fremdsprache
hat man aber so etwas wie einen Heftklammerentferner: Er entfernt alles, was sich anein-
anderheftet und sich festklammert.⁴⁴

Tawada setzt „Muttersprache“ hier mit symbolischer Ordnung gleich, in der ein
starrer Signifikant-Signifikatsbezug Sprache und Sprecher beherrscht. Im Fremd-
spracherwerb lasse sich dieser lösen, weil Signifikate mit anderslautenden Signi-
fikanten verbundenwerdenmüssen. Darin scheint einMoment der Freiheit und des
künstlerischen Sprachexperimentes gegeben zu sein. „In diesem Sinne verstehe ich
es als ein künstlerisches Experiment, eine fremde Sprache zu sprechen“, schreibt
Tawada an anderer Stelle.⁴⁵ Die Einsprachigkeit hingegen, so scheint es ihr, beein-
trächtige die literarische Produktion, die auf Verschiebungen von Signifikats-Si-
gnifikantenbezüge angewiesen ist, auf Dauer geradezu.⁴⁶ In Überseezungen wird
diese These ergänzt durch die Konstatierung der language awareness in der
Fremdsprache, womit auch das Hervortreten der poetischen Funktion betont wird:
„Eine Sprache, die man nicht versteht, liest man äußerlich. Man nimmt ihr Aus-
sehen ernst.“⁴⁷ Wie Yongju Lee jüngst gezeigt hat, fasst Tawada in diesem Sinne die
Muttersprache programmatisch als eine Limitierung auf, während sie die Aneig-
nung von Fremdsprachen als Möglichkeit befreiender, semiotischer Extension
sieht.⁴⁸ Die Ablösung von der Muttersprache und der Einsprachigkeit durch das
Erlernen einer Fremdsprache wird in den Texten der Sammlungen Talisman und
Überseezungen als Möglichkeit eines spielerischen, von Bedeutungskonventionen
befreienden Umgangs mit Sprache präsentiert. Aus der Perspektive einer Erzäh-
lerin, die das Deutsche vor dem Hintergrund der japanischen Erstsprache als
Fremdsprache erwirbt, werden dessen Ausdrücke verfremdet und mit neuen Be-

44 Tawada: Talisman, 15.
45 Tawada: Verwandlungen, 10.
46 In einem Interview äußert Tawada die Meinung, dass die japanische Gegenwartsliteratur „so
einheitlich ist, dass sie ohne Fremdsprachen auskommt […] deshalb wird sie auch immer lang-
weiliger.“ (Saalfeld, Lerke von (Hg.). Ich habe eine fremde Sprache gewählt. Ausländische Schriftsteller
schreiben deutsch. Gerlingen: Bleicher, 1998. 187).
47 Tawada: Überseezungen, 34.
48 Vgl.: Lee, Youngju. „Gefangen im ‘Hause des Seins’. Monolingualism as semiotic limitation,
multilingualism as semiotic extension in the German works of Yoko Tawada“. Interdisciplinary
Journal for Germanic Linguistics and Semiotic Analysis 24.2 (2019): 163– 188. Gegenüber der positiv
belegten Notion der ‚Befreiung‘ hat Susan Anderson („Tawada“) auf die Thematisierung von Isola-
tion und Verständigungsunmöglichkeit bei Tawada verwiesen.

364 7 paseos – Erfahrung und Experiment



deutungsangeboten angereichert.⁴⁹ Ebenso wird auch die Schrift, das lateinische
Alphabet, in seiner grafischen Form wahrgenommen und davon ausgehend neue
Lesarten entwickelt. In Überseezungen entdeckt die Erzählerin in einem „‚d‘, ein[en]
Halbkreis mit einer erhobenen Hand, und ein[em] ‚u‘, ein leeres Gefäß.“⁵⁰ In Ta-
lisman fällt ihr nach Durchfahrt des Gotthardtunnels auf, dass im Ortsname Airolo
„zweimal der Buchstabe ‚O‘ [steht], als wollte der Name die Form der Tunnelaus-
gänge […] nachbilden.“⁵¹

Mit dem Blick auf die Fremdsprache als eine befreiende, sprachspielerische
Möglichkeiten eröffnende, wird die konventionelle Sicht auf die Nicht-Mutterspra-
che als eine mangelhafte dezidiert konterkariert: „Sie sagen zum Beispiel, dass man
eine Fremdsprache nie so gut beherrschen könne wie die Muttersprache. Man
bemerkt sofort, dass das Wichtigste für sie die Beherrschung ist. Meiner Meinung
nach ist es überflüssig, eine Sprache zu beherrschen“⁵² heißt es programmatisch in
dem Erzählband Überseezungen, wobei sich Tawada auch von dem Ziel der
Sprachbeherrschung abwendet und stattdessen die ‚unfertigen‘ Formen im Prozess
des Spracherwerbs als poetisch und ästhetisch produktiv begreift.

Auch die anderen hier untersuchten Texte rücken an verschiedenen Stellen das
Hervortreten sprachlicher Materialität und daran ansetzende, poetische Gestal-
tungsmöglichkeiten im Zusammenhang mit Sprachwechsel und Mehrsprachigkeit
ins Licht. Oliver entdeckt, dass sich zwischen den Sprachen ein Spiel der Bedeutung
eröffnet:

Ein Haus und zwei Stockwerke, zwei Sprachen. […] Der alemannische Dialekt im ersten Stock,
das Andalusische im zweiten. Dazwischen Treppenstufen ohne grammatikalisches Geschlecht.
Entwurf ins Spiel um die Bedeutungen […] Mondin & Mond: la luna, I Mond.Weiblich die eine,
männlich der andere⁵³.

Bodrožić beschreibt als Nebeneffekt des kindlichen Zweitspracherwerbs die Ent-
wicklung einer Bewusstheit für Schriftzeichen. In der deutschen Sprache wird „[d]

49 Vgl. dazu „Von der Muttersprache zur Sprachmutter“; „Erzähler ohne Seelen“. Talisman.
50 Tawada: Überseezungen, 33.
51 Tawada: Talisman, 101. Auf die spezifische Schriftästhetik, die Tawada in der interkulturellen
Konfrontation von lateinischem Alphabet und Ideogrammen entwickelt, kann hier nicht näher
eingegangen werden.Vgl. dazu: Schmitz-Emans: „Tawadas Imaginationen“; Bay, Hansjörg. „A und O.
Kafka – Tawada“. Yoko Tawada. Poetik der Transformation. Hg. Christine Ivanović. Tübingen:
Stauffenburg, 2010. 149– 169; Kilchmann, Esther. „Verwandlungen des ABCs. Yoko Tawada und die
Kulturgeschichte des abendländischen Buchstabens“. Yoko Tawada. Fremde Wasser, 350–368;
52 Tawada: Überseezungen, 110.
53 Oliver: Schwarzwalddorf, 19.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 365



er eigene Name […] ein mit Buchstabenbackpulver zu erobernder Planet.“⁵⁴ Die neu
erworbene Sprache lädt zum experimentellen Spiel mit Bedeutung ein: „Das deut-
sche Wort Leib und, wenn nur ein Buchstabe vertauscht wird, der Imperativ Lieb!
darin. Welche Vernarrtheit ich im Deutschen entwickele, die Buchstaben zu ver-
drehen. Überall wittere ich innen vergrabenen Sinn“⁵⁵. Aber auch auf die Wahr-
nehmung der Erstsprache wirkt die sich im Prozess des Spracherwerbs einstellende
language awareness wieder zurück: „In meiner ersten Muttersprache heißt das
Wort für Liebe ljubav, auch hier bringt der Buchstabe L es ins Sichtbare, bringt es, so
zeigt sich mir dieses Buchstabenbild, hinüber in das Land des Buchstabens J, der zu
großen Teilen in der Erde lebt“⁵⁶. Durch die Linse des Sprachwechsels lässt sich
mithin auch in der Erstsprache eine Dimension von Materialität und Poetizität
wieder freilegen, die im automatisiert-kommunikativen Gebrauche zurücktritt.
Bodrožić entdeckt schließlich Wörterbücher als Orte, in denen sich die Wörter als
einzelne Signifikanten zeigen und die so zur Bildung von Assoziationsketten ein-
laden. Sie beschreibt, wie aus dem Lemma „Herbstzeitlose“ auf diese Weise ein li-
terarischer Text generiert wurde:

Allein dasWortHerbstzeitlosewarfmich in einen Atlantik derWinde. Daß etwas im Namen an
eine Jahreszeit gebunden ist und in der Sprache doch die Karawane der Zeitlosigkeit nach sich
ziehen kann, ruft einen ekstatischen Zustand hervor. Hinzu ist das ganze Wortbild auch noch
eine Blume, die giftig ist und vielen Gedichten Patin war. […]. Ich gehorchte nur noch dem
Zucken der lesegeleiteten Zellen, […] schaffte neue Nachschlagewerke an, […] stieß zu den
Lilien vor […] bis […] ich eines Tages zum Stift griff.⁵⁷

Nicht zuletzt in diesem Abschnitt zeigt sich, dass die über den Sprachwechsel er-
zeugte erhöhte Aufmerksamkeit auf einzelne Wörter und ihre buchstäbliche Be-
deutung in den untersuchten Texten Gegenstand immer neuer poetischer Faszi-
nation ist, über den gerade in poetologischen Essays zum Sprachwechsel bildreich
reflektiert wird und der so zum Generator neuer Geschichten, Wort- und Sinnzu-
sammenhängen avanciert. Deutlich wird gerade bei Bodrožić außerdem, dass sich
mit der hervorgehobenen Poetizität auch die von Jakobson konstatierte „Spürbar-
keit der Zeichen“⁵⁸ einstellt. Die fremde Sprache wird in Sterne erben, Sterne färben
geradezu körperlich erfasst, sie ruft einen „ekstatischen Zustand“ hervor, Wörter
werden „erlebt“, es werden „Erfahrungen mit ihnen [gemacht] ohne ihre Bedeu-
tungen zu kennen“, sie führen zu körperlichen Reaktionen wie Zusammenzucken

54 Bodrožić: Sterne, 11.
55 Ebd., 137.
56 Ebd., 14.
57 Ebd., 138– 139.
58 Jakobson: „Linguistik“. Ders. Poetik, 93.

366 7 paseos – Erfahrung und Experiment



und Gänsehaut.⁵⁹ Bei Herta Müller erscheinen die rumänischen Wörter körperlich,
sie machen „[i]m Unterschied zum Deutschen […] große Augen, wenn ich sie, ohne
zu wollen, mit meinen deutschen Wörtern vergleichen mußte. Ihre Vertracktheiten
waren sinnlich, frech und überrumpelnd schön.“⁶⁰Trojanow staunt beim Sprach-
erwerb ähnlich über die Schönheiten des Deutschen.⁶¹ Müllers Einschätzung, das
Rumänische sei „sinnlicher“⁶² als das Deutsche muss so gesehen nicht auf tat-
sächliche Eigenschaften des Rumänischen bezogen werden, sondern könnte das
Resultat seines Erwerbs als Zweitsprache sein, während dessen es materiell und
spürbar erfahren wurde.

In der Konfrontation von zwei undmehr Sprachenwird bei allen besprochenen
Autorinnen und Autoren ein über die kommunikative Funktion einer bloßen
Sachbezeichnung hinausgehender sprachlicher Mehrwert gewonnen. Mehrspra-
chiges Schreiben ist mithin nicht nur eine Möglichkeit, Erfahrungen von Trans-
kulturalität und Grenzüberschreitungen ästhetisch zu gestalten, es ist auch ein
Mittel zur Erzeugung von Poetizität.

Mehrsprachigkeit als sprachphilosophischer Ansatz

„In jeder Sprache sitzen andere Augen“ lautet die ebenso programmatische wie
bildhafte Überschrift von Herta Müllers erster Vorlesung im Rahmen ihrer Tü-
binger Poetikdozentur 2001. Auch in den anderen Texten wird die These vertreten,
dass die unterschiedlichen Sprachen eine unterschiedliche Perspektive auf die
Dinge eröffnen, indem sie sie anders benennen. José F.A. Oliver konstatiert: „Die
parallele Wahrnehmung zweier Sprachen lässt mich die Dinge und ihre Verhält-
nisse ständig aus verschiedenen Perspektiven erleben.“⁶³ Bodrožić vermerkt: „Alles
mußte doppelt bewältigt werden, die eigene Wahrheit im Deutschen, die eigene
Wahrheit in der Sprache der Mutter. […] Das Durchschreiten beider Sprachen kam
mir manchmal vor wie ein zweifaches Leben, wie zwei autonom nebeneinander

59 Vgl.: „Ich erlebte Wörter, machte Erfahrungen mit ihnen, ohne ihre Bedeutung zu kennen. Beim
erstmals gehörten Wort Marterpfahl zuckte etwas in mir zusammen, und ich bekam eine lange
anhaltende Gänsehaut.“ (Bodrožić: Sterne, 105). Ähnlich vermerkt Özdamar: „meine Erfahrung mit
deutschen Wörtern ist ganz körperlich.“ (Özdamar, Emine Sevgi. Der Hof im Spiegel. Köln: Ki-
epenheuer und Witsch, 2001. 131).
60 Müller: „Sprache“, 24.
61 Trojanow: „Gondwanaland“, 78.
62 Müller: „Sprache“, 27.
63 Oliver: Schwarzwalddorf, 54.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 367



wirkende Lebensspuren“⁶⁴. Tawada beschreibt in ihrer Essaysammlung Talisman,
wie die Fremdsprache eine Entfremdung auch gegenüber bekannten Gegenständen
hervorruft: „[Der Bleistift] hieß aber nicht mehr ‚Enpitsu‘, sondern ‚Bleistift‘. Das
Wort ‚Bleistift‘ machte mir den Eindruck, als hätte ich es jetzt mit einem neuen
Gegenstand zu tun. […] Bis dahinwar mir nicht bewußt gewesen, daß die Beziehung
zwischen mir und meinem Bleistift eine sprachliche war.“⁶⁵ Angeknüpft wird mit
diesen Zitaten an elementare sprachphilosophische Diskussionen, in denen erstens
danach gefragt wird, ob es die Sprache ist, die – um in Müllers Bild zu bleiben –

„Augen hat“ und die Sprecher folglich Dinge auf bestimmte Weise sehen lässt, und
zweitens, ob auch die einzelnen natürlichen Sprachen deshalb einen Einfluss auf
die Wahrnehmung ausüben. Die hier untersuchten Texte bejahen beides. Sie gehen
mithin im Anschluss an Wilhelm von Humboldt davon aus, dass sich der Mensch
den Zugang zurWelt über Sprache erschließt und dass diese Sprache, wie es in Über
die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues heißt, ihrerseits immer schon
„ein Vielfaches“⁶⁶ darstellt. Auch wenn Humboldt die Gemeinsamkeit der natürli-
chen Sprachen (langues) als Ausformungen der einen menschlichen Sprache (lan-
gage) betont, so geht er doch auch davon aus, dass sich mit dem Gebrauch einer
jeweiligen natürlichen Sprache die Ansichten über die Dinge vervielfältigen:
„Mehrere Sprachen sind nicht ebenso viele Bezeichnungen einer Sache; es sind
verschiedene Ansichten derselben“⁶⁷. Bei Humboldt wird das Bild von Mehrspra-
chigkeit allerdings letztlich durch die romantische Vorstellung grundiert, dass sich
aus der Sammlung, aus der richtigen Zusammensetzung dieser Ansichten schließ-
lich wieder ein Weg zu der einen gemeinsamen Sprache finden ließe.

Demgegenüber geht es in den untersuchten poetologischen Ausführungen
stärker darum, die Mehrsprachigkeit selbst nicht als eine auf dem Weg zur einen
Sprache zu überkommende Zwischenstufe zu begreifen, sondern als ein Potential,
andere Ansichten eines Gegenstandes kennenzulernen und damit den eigenen von
einer bestimmten Nationalsprache geprägten Blick zu verändern und die Idee einer
eindeutigen und richtigen Sichtweise zu relativieren.

Wie die Zitate zeigen, kann es als Konsens der poetologischen Reflexionen zu
Mehrsprachigkeit um 2000 gelten, dass der Wechsel der Sprachen in besonderem

64 Bodrožić: Sterne, 96.
65 Tawada: Talisman, 9.
66 von Humboldt, Wilhelm. „Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues“ (1806).
Ders. Gesammelte Schriften. I. Abteilung, Werke, Bd. 7.2, hg. v. Albert Leitzmann. Berlin: De Gruyter,
1968. 111–303, hier 240.
67 von Humboldt, Wilhelm. „Fragmente der Monographie über die Basken“ (1801/02). Ders. Ge-
sammelte Schriften. I. Abteilung, Werke, Bd. 7.2, hg.v. Albert Leitzmann. Berlin: De Gruyter, 1968.
593–608, hier 602.

368 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Maße auch einenWechsel der Perspektiven auf einen Sachverhalt bedeutet. Tawada
thematisiert in Überseezungen, wie in den verschiedenen Bezeichnungen von „Ich“
im Japanischen und im Deutschen verschiedene Konzepte von Persönlichkeit und
interpersonaler Sprechsituationen enthalten sind. Während das Japanische ent-
sprechend Geschlecht, Alter und Klasse verschiedene Ausdrücke zur Selbstbe-
zeichnung bereithält, schätzt die Erzählerin an ‚ich‘ gerade, dass damit keine wei-
teren Informationen über den Sprecher verbunden sind. In der Hervorhebung des
grafischen Buchstabenbildes seines Anfangsbuchstabens ‚I‘ vergleicht die Erzähle-
rin es mit einem „einfache[n] Strich, wie der Ansatz eines Pinselstriches, der das
Papier betastet und gleichzeitig die Eröffnung einer Rede ankündigt.“⁶⁸ Oliver be-
schreibt, wie die andalusischen Fischer je nach Ertrag das Meer unterschiedlich
wahrnehmen und deshalb verschieden bezeichnen, eine Unterscheidung, die weder
die spanische noch die deutsche Standardsprache kennt.⁶⁹

Ausführlich verhandelt Herta Müller die Bilingualität als Öffnung, als Mög-
lichkeit, die Welt anders zu perspektivieren und damit der keine Varianz und Re-
flexion zulassenden Eindeutigkeit der Erstsprache zu entfliehen. Diese dialektale
„Dorfsprache“ ihres banatschwäbischen Geburtsortes beschreibt Müller als von
Eindeutigkeit wie Kargheit gezeichnet: „In der Dorfsprache – so schien es mir als
Kind – lagen bei allen Leuten um mich herum die Worte direkt auf den Dingen, die
sie bezeichneten. […] Ein für immer geschlossenes Einverständnis.“⁷⁰ Die Erst-
sprache steht hier ähnlich wie bei Tawada für die Erfahrung einer starren sym-
bolischen Ordnung, durch die Apostrophierung als „Dorfsprache“ wird sie überdies
auch fest an einen Ort gebunden, sozusagen territorialisiert. Demgegenüber er-
möglicht auch bei ihr der Erwerb anderer Sprachen – zunächst des Hochdeutschen,
dann des Rumänischen – Bewegung, wird zu einer Art „Heftklammerentferner“ im
Sinne Tawadas. Müller spricht von „ständigen Verschiebungen, die zwischen
Sprachen bei ein und derselben Tatsache passieren. Fast jeder Satz ist ein anderer
Blick. Das Rumänische sah die Welt so anders an, wie seine Worte anders waren.“ ⁷¹
Sie diskutiert diesen Effekt an mehreren Beispielen. So heiße die Lilie im Rumä-
nischen crin und sei maskulin: „Sicher schaut DIE Lilie einen anders an als DER
Lilie.“⁷² Für die Mehrsprachige interagieren die differenten Bilder miteinander und
generieren so beständig neue: „Eine doppelbödige Lilie ist immer unruhig im Kopf
und sagt deshalb ständig etwas Unerwartetes von sich und der Welt. Man sieht in

68 Tawada: Überseezungen, 57.
69 Oliver: Schwarzwalddorf, 53.
70 Müller: „Sprache“, 7.
71 Ebd., 25.
72 Ebd.

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 369



ihr mehr als in der einsprachigen Lilie.“ ⁷³ Müller fasst die Begegnung der Sprachen
mithin als kreativen Prozess und nutzt so, wie Paola Bozzi festgehalten hat, „ihre
Zweisprachigkeit positiv als Möglichkeit produktiver Sprach- und Bildimpulse“⁷⁴.
Dabei bedient sie sich des bereits besprochenen Effektes der Poetizität und stilisiert
darüber hinaus Mehrsprachigkeit zumMittel, buchstäblich „mehr“⁷⁵ zu sehen als in
der Einsprachigkeit. Als Eröffnung anderer Sichtweisen gewinnt die Zweitsprache
gerade auch für das Schreiben in der Erstsprache eine wichtige Funktion: „Ich
wollte den Spagat der Verwandlungen nicht mehr missen. […] Ich habe in meinen
Büchern noch keinen Satz auf Rumänisch geschrieben. Aber selbstverständlich
schreibt das Rumänische immer mit, weil es mir in den Blick hineingewachsen
ist.“⁷⁶ In der Untersuchung von Müllers Werk unter dem Aspekt der Mehrspra-
chigkeit ist dies ein viel zitierter Satz, der allerdings seinerseits schon aufgrund
seiner poetischen Verdichtung der Interpretation bedarf. Eine eher soziolinguis-
tisch grundierte Lesart macht in den charakteristischen Wortbildern, Neologismen
und Pseudo-Idiomatismen in Müllers Werk Übersetzungen aus dem Rumänischen
aus oder entdeckt Anverwandlungen rumänischer Syntax in bestimmten für deut-
sche Ohren sperrig wirkenden Satzbauten.⁷⁷ Diese Untersuchungen sind insofern
unverzichtbar, als sie zeigen, dass die Deutschsprachigkeit von Müllers Werk auf
linguistisch nachweisbare Weise zutiefst translingual und -kulturell durchwirkt ist.
Ihre deutsche Literatursprache ist dabei so gestaltet, dass ihre deutschen Leserin-
nen und Leser die Erfahrung von Mehrsprachigkeit und Vieldeutigkeit machen
können, ohne dazu ihre Muttersprache verlassen oder Rumänisch lernen zu müs-
sen. Gleichzeitig entschlüsselt sich aber die Spezifik von Müllers Literatursprache
nicht vollständig durch die Rekonstruktion möglicher aus dem Rumänischen
übersetzter Wortbilder. Was dabei verloren zu gehen droht, ist die Erfassung eben
jenes poetischen Überschusses der Sprache, der mit der literarischen Darstellung
von Multiperspektivität der Mehrsprachigkeit unmittelbar verknüpft ist. Gut zeigen
lässt sich das an Müllers Beispiel der Schwalbe, die „im Rumänischen rîndunica, die
REIHENSITZCHEN heißt.“⁷⁸ Müller wendet hier ein aus der mehrsprachigen Lite-

73 Ebd.
74 Bozzi, Paolo. Der fremde Blick. Zum Werk Herta Müllers. Würzburg: Königshausen&Neumann,
2005. 120.
75 Müller: „Sprache“, 25.
76 Ebd., 27.
77 Hergheligiu, Raluca. „‘Augen, die in der Sprache sitzen‘. Zur Latenz des Rumänischen bei Herta
Müller“. Die fiktive Frau. Konstruktion von Weiblichkeit in der deutschsprachigen Literatur. Hg. Ana
M. Palimariu und Elisabeth Berger. Konstanz: Hartung-Gorre, 2009. 391–404; Tünde, Eva Aniţaş. Die
Mehrsprachigkeit in den Werken von Herta Müller. Hamburg: Dr. Kovač, 2017.
78 Müller: „Sprache“, 27.

370 7 paseos – Erfahrung und Experiment



ratur gut bekanntes Verfahren der buchstäblichen Übersetzung an und schafft so
einen deutschen Neologismus, eine dichterische Neukreation. Dabei geht sie einen
Schritt weiter und schreibt, dass ihr das sprechende rumänische Wort auch einen
zutreffenderen Blick auf den damit benannten Vogel vermittelt habe, da darin ge-
sagt werde, dass die Schwalben im Sommer auf Drähten nebeneinandersäßen. Es
darf allerdings wohl angenommen werden, dass auch rîndunica für den Rumä-
nischsprecher automatisiert ist, sodass seine buchstäbliche Bedeutung erst durch
den Blick aus einer anderen Sprache wieder hervorgekehrt wird. Gerade in der
mehrsprachigen Anordnung treten mithin die Bildlichkeit des Ausdruckes, aber
auch die unterschiedlichen Perspektiven unterschiedlicher Wörter besonders her-
vor. Zusätzlich blitzt hier in der Übersetzung zwischen deutsch und rumänisch je-
nes Moment auf, in dem, wie Walter Benjamin in der Aufgabe des Übersetzers
schreibt, eine den Dingen nahe Sprache plötzlich erkennbar wird, ohne dass es
freilich dauerhaft festgehalten werden könnte. Dieser Effekt ist bei Müller aller-
dings Bestandteil einer Literarisierung, insofern er dadurch zustande kommt, dass
die Konstellation zweier natürlicher Sprachen im Medium der Literatur erfolgt, wo
es die Freiheit gibt, in einem poetischen Verfahren einen dritten Ausdruck („Rei-
hensitzchen“) zu kreieren. In Müllers Betonung der Wichtigkeit, die die Bilingua-
lismus-Erfahrung für ihr Schreiben hat, ist also neben der konkreten Arbeit mit
dem Rumänischen auch ein Verständnis von Literatur als einer immer schon ab-
weichenden, einer anderen Sprache mitzulesen. Dass die Notion des Fremd-
sprachlichen oder der Sprachfremdheit in ihrem Schreiben eine große Rolle spielt,
ist deshalb auch in diesem übertragenen Sinne zu lesen, dass Müller die Literatur
selbst als Ort der Anders- undMehrsprachigkeit versteht undmithin als Ort, an dem
die sonst flüchtigen Erfahrungen mit anderer Bedeutung und Dinglichkeit der
Wörter, auf die man im Rahmen des Erst- und Zweitspracherwerbs stößt, bewahrt
und vermittelt werden können.

Zusammenfassend lässt sich der sprachphilosophische Beitrag der untersuch-
ten Texte dahingehend bestimmen, dass der Erwerb anderer Wörter für dieselben
Dinge die Eröffnung anderer Perspektiven mit sich bringt. Dies wird bei allen Au-
torinnen und Autoren als Gewinn und Quelle poetischer Schaffenskraft gewertet.
Mehrsprachigkeit wird buchstäblich zu mehr Sprachigkeit. Mehrere Sprachen zur
Verfügung zu haben, wird als Möglichkeit zur Reflexion und mehrdimensionalen
Wahrnehmung der Welt gesehen, schafft aber gleichzeitig auch den Raum zur
poetischen Kreation, weil dadurch die zur Verfügung stehenden Bezeichnungen
pluralisiert werden.

Als Zwischenfazit zur literarischen Mehrsprachigkeit zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts lässt sich festhalten, dass die untersuchten Texte den Übergang von Kul-
turen und Sprachen als Knotenpunkt politisch-sozialer Bedeutung und Poetizität
perspektivieren. Sie erproben so jenseits nationalliterarisch geprägter ästhetischer

7.1 Die Etablierung von Mehrsprachigkeit als poetologische Größe um 2000 371



Normvorstellungen „revolutionary experimentations in language and style“⁷⁹ zur
Darstellung von Migrations- und Fremdheitserfahrungen. Dabei werden Fragen der
Sprachgestaltung unmittelbar mit sozial-politischer Kritik verknüpft. Im Experi-
mentieren mit Sprache(n) geht es um die Findung von im emphatischen Sinne
anderen Sprachen, Sicht- und Darstellungsweisen. Dadurch soll die im Konzept von
Monolingualismus nicht vorgesehene Erfahrung des Sprachwechsels und der
Mehrsprachigkeit zur Darstellung gebracht und gleichzeitig auch bei den deutschen
Leserinnen und Lesern die Vorstellung fester Zugehörigkeit und unbedingter Ver-
fügbarkeit einer (Mutter‐)sprache unterminiert werden. Mehrsprachige Schreib-
weisen weichen von der Norm der Einsprachigkeit ab und produzieren damit einen
Effekt der Verfremdung. Eben dadurch erzeugen sie aber auch den Aspekt der Li-
terarizität oder Poetizität.⁸⁰ Wie gezeigt wurde, werden mehrsprachige Schreib-
weisen von den untersuchten Gegenwartsautorinnen durchgängig auch verwandt,
um sprachliche Materialität und damit die poetische Funktion im Sinne Roman
Jakobsons hervorzuheben.Verknüpft ist damit ebenfalls die sozio-kulturelle Kritik,
die bereits bei Jakobson mit dem poetischen Effekt verbunden ist, insofern er einer
Automatisierung in der Beziehung zwischen Begriff und Zeichen und damit auch
einem Absterben des Realitätsbewusstseins entgegenwirkt. Auch in den bespro-
chenen Poetologien haben mehrsprachige Verfahren zum Ziel, die automatisierte
Beziehung zwischen Begriff und Zeichen auszuhebeln und so Bewußtsein für neue
Realitäten zu befördern.

In literaturhistorischer Perspektive wird deutlich, dass die untersuchten Texte
mit ihrer These von der vorteilhaften Nähe mehrsprachiger Erfahrung zur litera-
rischen Produktion eine bemerkenswerte Verschiebung in der traditionellen Ein-
schätzung von Muttersprache, Fremdspracherwerb und Dichtung vornehmen.
Verabschiedet wird die lange prägende Vorstellung, ein Dichter könne nur in der
Muttersprache bzw. einer einzigen, rigoros beherrschten Sprache, Werke schaffen.
An die Stelle einer nationalliterarischen und -sprachlichen Zentrierung von Lite-
ratur setzen die poetologischen Texte der 2000er Jahre die programmatische
translinguale Grenzüberschreitung.

79 Seyhan: Writing, 107.
80 Vgl.: Fricke: Norm.

372 7 paseos – Erfahrung und Experiment



7.2 Mehrsprachigkeit und das Revival
avantgardistisch-experimenteller Schreibweisen

Für die jüngsten Entwicklungen mehrsprachiger Literatur ist die Verschiebung von
der Erfahrung zum Experiment und damit auch eine Ausweitung des Verfahrens
über eine –wenn auch nur ungefähr – definierbare Gruppe wie jene der„Chamisso-
Autoren“ hinweg zentral. Aufbauend auf den poetologischen Überlegungen zur
produktiven Durchbrechung der nationalsprachlichen Norm und zur Innovati-
onskraft mehrsprachiger Literatur verwenden immer mehr Autorinnen und Au-
toren die Technik der Sprachmischung, ohne dass dies zwingend biografisch mit
dem Schreiben in der Zweitsprache oder einem vollkommenen Bilingualismus
verbunden sein muss. Entscheidend scheint dabei weniger die individuelle
sprachlich-kulturelle Herkunft als vielmehr das Interesse an Effekten der Poetizität
und der Verfremdung sowie an avantgardistischer Literatur, die mit Sprach- und
Sinnzerstückelungen experimentiert. Neben der weiterhin dezidiert Themen der
Interkulturalität und Migration verhandelnden Erzählliteratur lässt sich die Ver-
breitung mehrsprachiger Verfahren derzeit insbesondere in der Lyrik beobach-
ten.⁸¹ Insgesamt verbinden sich im gegenwärtigen literarischen Feld so Praktiken
von Sprachmischung mit dem revival avantgardistischer Formen wie konkreter
Poesie, aber auch Spoken Word und intermedialen Schriftperformances.⁸² Mehr-
sprachigkeit im engeren Sinne der Kombination von mehreren Nationalsprachen
wird dabei auf die ‚innere Heterogenität‘ der Standardsprachen in Form von Sozio-
und Dialekten ausgeweitet.⁸³ Zudem wird der Bruch mit der linearen Schriftnorm,
wie es für avantgardistische Literatur charakteristisch ist, mit der Durchkreuzung
nationalsprachlicher Ordnung verbunden.

Insgesamt lässt sich für die Entwicklung literarischer Mehrsprachigkeit seit der
Jahrtausendwende die These formulieren, dass sie nicht nur an Verbreitung, son-
dern auch an Produktivität gewonnen hat und zur Erweiterung poetischer Ver-
fahren geworden ist, die auf eine Durchbrechung einheitlich normierter – linearer,
nationalsprachlicher – Schriftbilder, nebst zugehörigen Denkweisen und Lebens-

81 Vgl.: Gunkel: Poesie.
82 Vgl.: Benthien, Claudia. „Visuelle Polyphonie. Cia Rinnes archives zaroum als mediale Trans-
formation konkreter Poesie“. Übersetzen und Rahmen. Praktiken medialer Transformationen. Hg.
Claudia Benthien und Gabriele Klein. Paderborn: Fink, 2017. 123– 139; Benthien, Claudia, undWiebke
Vorrath. „German Sound Poetry from the Neo-Avantgarde to the Digital Age“. Soundeffects. An In-
terdisciplinary Journal of Sound and Sound Experience 7.1 (2017): 4–26.
83 So in der regen Schweizer Spoken Word-Szene. Vgl. dazu: Corina Caduff: „Mehrsprachigkeit,
Dialekt undMündlichkeit“. Gegenwart schreiben, 187– 198; Leuenberger, Stefanie. „Nachwort“. Radio.
Hg. Pedro Lenz. Luzern: spoken script, 2014. 188– 195.

7.2 Mehrsprachigkeit und das Revival avantgardistisch-experimenteller Schreibweisen 373



entwürfen, abzielen. Wie im Folgenden am Werk von Heike Fiedler gezeigt werden
soll, verschiebt sich der Fokus dabei von der Sprachbiografie des Autors bzw. dem
soziolinguistischen Produktionskontext eines Werkes auf die in den Texten insze-
nierte Eigendynamik und Beweglichkeit von Sprachen wie von Sprache überhaupt.

langues de meehr: Heike Fiedler

Die in Genf lebende deutsch-französische Lyrikerin und Performerin Heike Fiedler
schließt erkennbar an die sprachexperimentellen Genres des Lautgedichts sowie
der visuellen Poesie an und verbindet diese programmatisch mit mehrsprachigen
Verfahren. Ihre beiden Gedichtbände langues de meehr (2010) und sie will mehr
(2013) lassen sich so als eine dezidiert translinguale Fortschreibung avantgardisti-
scher Sprachexperimente bezeichnen. Während auch bei anderen Lyrikerinnen
und Lyrikern der Gegenwart (wie Ann Cotten, Nora Gomringer, Dalibor Marković,
Cia Rinne, Uljana Wolf ) eine Renaissance von im Umkreis von Dadaismus und
konkreter Poesie entwickelten Formen zu beobachten ist und in diesem Rahmen
der Einsatz von textinterner oder latenter Mehrsprachigkeit, so sticht das Werk
Fiedlers hier doch durch die zentrale Stellung gerade des Sprachwechsels und der
Sprachmischung hervor, die in beinahe jedem Gedicht in unterschiedlichen Aus-
formungen zu entdecken ist. Auch weil die Lyrikerin bislang im Gegensatz zu den
oben erwähnten Autorinnen und Autoren noch wenig Aufmerksamkeit von Seiten
der Forschung erhalten hat, soll hier exemplarisch an ihren Texte untersucht
werden, wie gegenwärtig experimentelles Schreiben mit Mehrsprachigkeit ver-
bunden wird.

Fiedler arbeitet in ihren Texten hauptsächlich mit Deutsch, Französisch und
Englisch, in einigen Gedichten findet sich zusätzlich Spanisch und Russisch.
Sprachwechsel wie Übersetzungs- und Wortspiele sind dabei in grafische und
lautliche Experimente eingebettet bzw. lässt sich auch umgekehrt formulieren, dass
ihre Lautgedichte und visuelle Poesie so gut wie immer auch mit textinterner
Mehrsprachigkeit operieren. Poetische Mehrsprachigkeit wird bei Fiedler mithin so
verstanden, dass der Fokus über die Begegnung von zwei oder mehreren klar
identifizierbaren Nationalsprachen hinaus auf die Vielheit und Beweglichkeit in
jeder einzelnen Sprache und in Sprache und Schrift überhaupt gerichtet wird.
Entsprechend programmatisch lautet der Titel von Fiedlers 2010 publizierter erster
Gedichtsammlung langues de meehr. Wortspielerisch wird hier die bereits für die
poetologischen Texte diskutierte Position aufgegriffen, dass Mehrsprachigkeit
buchstäblich als ein ‚mehr‘ an Sprache, eine Vervielfältigung von Ausdrücken in alle
Richtungen verstandenwird. Mit der Paronomasie vonmehr undMeer greift Fiedler
außerdem das Assoziationsfeld des bewegten und uferlosen Elementes des Wassers

374 7 paseos – Erfahrung und Experiment



auf, wie es sich etwa auch in Tawadas Neologismus Überseezungen findet. In der
Verbindung vonWasser und Sprache wird die Abgrenzung von einer territorial und
monolingual normierten Sprachordnung betont: langues de meehr perspektiviert
Sprache(n) stattdessen als fluide und vielfältige Gebilde. Die Gedichte in langues de
meehr und dem zweiten Lyrikband sie will mehr (2013) inszenieren entsprechend
fließende Übergänge zwischen Sprachen, aber auch zwischen Wort und Laut,
Buchstaben und Strich, Verständlichkeit und Unverständlichkeit. Das langues de
meehr voran gestellte Motto lenkt die Aufmerksamkeit auf die Flüchtigkeit und
Beweglichkeit in der Sinnbildung, die sich sowohl durch Wortzerlegungen in einer
Sprache selbst offenlegen lässt als auch durch Übergänge zwischen verschiedenen
Sprachen:

„lau tt teil
‚entre sons et fragments, le sens se crée
dans l’inattendu, dans les interstices de
nos attentes.‘“ ⁸⁴

Wie es auch für andere Gedichte Fiedlers charakteristisch ist, wird hier eine poe-
tologische Reflexion formuliert und zugleich lautlich und visuell inszeniert. Fiedler
hebt so in vielfältiger Weise Autoreferentialität und Materialität von Sprache und
Schrift hervor, indem Wörter getrennt, auf ihre Konsonanten reduziert oder ver-
doppelt werden sowie einzelne Buchstaben hervorgehoben oder nicht-linear ar-
rangiert werden. Im Druck werden diese Verfahren durch grafische Inszenierungen
von Buchstaben und Wörtern und Anleihen an visuelle Poesie unterstützt, in der
Performance der Gedichte werden lautmalerische Aspekte betont und mit den
Übergängen von Wörtern zu Lauten und Geräuschen gearbeitet. Im Folgenden soll
an einzelnen Gedichten untersucht werden, welche Bedeutung der Sprachmischung
in diesem weiteren sprachexperimentellen Feld zukommt.

„Wasserblasen“

Das Gedicht unterhält sowohl durch das titelgebende Motiv als auch in der Kom-
bination von standardsprachlicher Überschrift mit dazu assoziierbaren Lauten eine
intertextuelle Beziehung zu Hugo Balls Lautgedichten (vgl. Kapitel 2.3). Anders als
Ball arbeitet Fiedler allerdings mit einem klar erkennbaren Anordnungsmuster von
Lauten, die aus einer beschränkten Abfolge von Variationen auf das standardisiert
onomatopoetische glugg bestehen. Zudem ist ihr Lautgedicht nicht primär kunst-

84 Fiedler, Heike. langues de meehr. Luzern: spoken script, 2010. 9.

7.2 Mehrsprachigkeit und das Revival avantgardistisch-experimenteller Schreibweisen 375



sprachlich, sondern erkennbar deutsch-englisch angelegt. Gerahmt von einer Rei-
hung des englischenWortes look im ersten und letzten Vers wird imMittelteil glugg
durch systematische Lautverschiebung variiert (glugg glogg glock gloack glack und
zurück zu glugg und look). Die Rahmung durch look lässt sich mehrfach lesen: In-
nerhalb des binären Zeichensystems kann es als Hinweis schau! verstandenwerden
und damit als Aufforderung, sich das Gedicht auch in seiner visuellen Form gut
anzusehen. Ebendabei muss in look das Schriftbild ins Auge fallen, dessen doppeltes
ooWasserblasen ähnelt. Durch die mehrfache Wiederholung des Wortes, aber auch
seine Erkennbarkeit als ‚fremdes Wort‘ unter dem deutschen Titel „Wasserblasen“
wird ein Effekt der Verfremdung und der Betonung der Wortgestalt erzeugt. Neben
dem visuellen Aspekt tritt dabei auch die lautliche Ähnlichkeit zwischen look und
dem Geräusch des Gluggerns hervor. Die Verwendung von look kennzeichnet das
Gedicht mithin nicht nur als ein zweisprachiges, es ruft auch insofern eine mehr-
fache Wahrnehmung auf, indem es sowohl den Seh- als auch den Hörsinn adres-
siert. Mehrsprachigkeit wird in „Wasserblasen“ zur Vervielfältigung nicht nur der
Bedeutung, sondern auch der sinnlichen Wahrnehmung von Worten und Lauten
eingesetzt. Ebendiese ermöglicht am Ende des ersten Verses die Oberflächenüber-
setzung von look in glugg, wobei ein dem Deutschen und Englischen gemeinsamer
onomatopoetischer Ausdruck gefunden wird: to glug bzw. glugg/gluck. Im Mittelteil
des Gedichtes fließen die beiden Sprachen unter dem titelgebenden Motiv des

Abb. 2: Fiedler: „Wasserblasen“. langues de meehr, 14.

376 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Wassers so ineinander und ergänzen sich zu einer Lautabfolge, in der die einzelnen
Wörter nach der avantgardistischen Sprachlogik nicht als binär strukturierte, ar-
biträre Zeichen funktionieren, sondern als Signifikanten, die eine lautliche, nicht-
arbiträre Ähnlichkeitsbeziehung zum Bezeichneten der im Wasser aufsteigenden
Blasen unterhalten. Die onomatopoetischen Ausdrücke erscheinen dabei als Ort, an
dem sich die Sprachen zunächst zueinander hin zu öffnen vermögen und in einem
weiteren Schritt – über die von look und glugg abgeleiteten, nicht-standardisierten
Varietäten glock gloack etc. – auch auf einen nicht-arbiträren Ausdruck der Dinge
bzw. der Naturgeräusche hin. Mit Blick auf Walter Benjamins Theorie des Über-
setzens ließe sich auch formulieren, dass es in „Wasserblasen“ um jenes „innerste
Verhältnis der Sprachen“⁸⁵ geht, das Benjamin als das „einer eigentümlichen
Konvergenz“⁸⁶ bestimmt.

„which language“

Die so betitelten beiden Gedichte sind mehrsprachig, deutsch-englisch-französisch
und deutsch-englisch, und sowohl durch die gehäufte Verwendung von ‚do‘ als auch
durch die Übereinanderlegung von Wörtern im Druckbild verbunden. Diese Tech-
nik führt dazu, dass beide Texte stellenweise unleserlich werden, und lässt sich als
Schriftexperiment sowie auch als Verbildlichung von Mehrsprachigkeit interpre-
tieren bzw. als Reflexion darüber, dass mit der Durchbrechung der monolingualen
Ordnung in den Texten auch die konventionelle Schreibrichtung, die lineare An-
ordnung von Schrift und deren Abgrenzung von „bloßen“ graphischen Zeichen
gestört wird. Bzw. gilt umgekehrt, dass die literarische Repräsentation von Mehr-
sprachigkeit an die Grenzen linearer Schriftanordnung stößt.

Der erste Text „which language do you speak“ weist einen ähnlichen Aufbau
wie der dadaistische poème simultan auf und integriert zugleich auf Ebene des
Druckbildes Verfahren optischer Poesie. Das Gedicht besteht aus drei Strophen in
drei Sprachen (Englisch, Deutsch, Französisch). Mit Bezug auf das nur zu Beginn
genannte „which language“ wird eine unabgeschlossene Reihe von Fragen gestellt:
„do you speak do you cook do you play…“. Auf inhaltlicher Ebene lässt sich sagen,
dass damit danach gefragt wird, inwiefern alle möglichen menschlichen Tätigkei-
ten, aber auch Gefühle und Bedürfnisse („do you feel“ / „do you fear“ / „isst du“ /
„lässt dich handeln“ / „macht dich frei“) mit einer bestimmten Sprache verbunden
sind bzw. sich unterscheiden, je nachdem inwelcher Sprache sie artikuliert werden.

85 Benjamin: „Aufgabe“, 12.
86 Ebd.

7.2 Mehrsprachigkeit und das Revival avantgardistisch-experimenteller Schreibweisen 377



Entsprechend sind die drei Strophen abgesehen von einigen leichten Abweichungen
Übersetzungen voneinander. Neben dem nur einmal genannten und so betonten
Objekt der Frage, „which language“, wird deren Adressat „you“ / „du“ / „tu“ her-
vorgehoben, indem diese Wörter vergrößert und über den Text verteilt gedruckt
sind. Auch dies lässt sich unterschiedlich erklären: So könnte die Mehrzahl der
verwendeten Sprachen dazu führen, dass ihre Verschriftlichung an die Grenzen des
normierten Textbildes stößt. Die in Abweichung davon über den Text gedruckten
Wörter könnten außerdem darauf hinweisen, dass der Text auch als eine Art Par-
titur für eine mögliche Aufführung angelegt ist, bei der nach Art des dadaistischen
poème simultan die einzelnen Strophen in einzelnen Sprachen gleichzeitig gelesen
werden, wodurch sie sich im Klang vermischten, das ständig wiederholte „you“ /
„du“ / „tu“ aber auch aus diesem vielsprachigen Klangteppich heraustreten könnte.
Die Dadaisten hatten für die Verschriftlichung des bereits besprochenen poème
simultan „L’amiral cherche une maison à louer“ zur Notation der deutschen,
französischen und englischen Teile als Stimmen eines Musikstückes gegriffen,
wodurch die einzelnen Stimmen voneinander geschieden und einzeln lesbar waren,
während sie sich in der mündlichen Aufführung vermischten und unverständlich
wurden. Auch bei Fiedler sind die drei Strophen in drei Sprachen untereinander
angeordnet und so einzeln lesbar. Gleichzeitig wird ihre Vermischung aber ange-
deutet, indem die Wörter„tu“, „du“ und „you“ einzeln verstreut über den gesamten

Abb. 3: Fiedler: „which language“. langues de meehr, 26–27.

378 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Text geschrieben werden und so sowohl die Einsprachigkeit der einzelnen Strophen
als auch das lineare Schriftbild aufgebrochenwerden. Im Titel wird dieses Vorgehen
radikalisiert, indem die Buchstaben eines oder mehrerer Worte hier so überein-
ander gedruckt sind, dass sie unlesbar werden. Weder einzelne Sprachen noch
Buchstaben sind darin zu unterscheiden, sodass im Grafischen ein Pendant zu der –

bei der mündlichen Performance von Fiedler unter Einsatz technischer Mittel er-
zeugten – Vermischung der Stimmen zum unverständlichen Geräusch erzeugt wird.
Kurz: In der mehrsprachigen Überlagerung vonWörtern und der Lösung der Schrift
aus ihrer linearen Anordnung ist schließlich nur noch die materielle Beschaffenheit
von Sprache aus Laut oder Buchstabe, nicht aber ihre signifikate Funktion oder
einzelsprachliche Zugehörigkeit zu erkennen. Der Titel kehrt den selbstreferentiell-
autotelischen Charakter von Sprache hervor und führt damit die Frage „which
language do you speak“, die als basal in der Verständigung auf ein gemeinsames
Medium der Kommunikation gelten kann, ad absurdum. Sie wird im Gedicht so
lange repetiert und variiert, bis sie nur noch auf sich selbst verweist und den
Vorgang des Sprechens als einen endlos variablen, aber auch repetitiven und sich
überlagernden Austausch von Signifikanten zur Darstellung bringt.

Diesen sprachkritischen Ansatz führt auch das sich im Band auf der gegen-
überliegenden Seite befindliche Gedicht fort.

Hier werden Wörter und Buchstaben übereinander gedruckt, sodass der von
„do“ und „something“ gerahmte mittlere Teil des Gedichtes nicht vollständig lesbar
ist. In der Lösung von Schrift aus der linearen Anordnung und in der Überlagerung
von Wörtern ist nur noch deren graphische Beschaffenheit, nicht aber ihre signi-
fikate Funktion und nationalsprachliche Zugehörigkeit zu erkennen. So bleibt beim
viermal wiederholten und teilweise überschriebenen „was“ unentschieden, ob es
Deutsch oder Englisch zu lesen ist. In der hier visuell als Überlagerung vonWörtern
umgesetzten Mehrsprachigkeit wird Schrift gewissermaßen in Kritzelei rückbuch-
stabiert und damit ihres logo- und ethnozentrischen Anspruchs, als direkte Be-
nennung der Dinge zu funktionieren, enthoben.⁸⁷

„Streugedicht“

In diesem Gedicht öffnet Fiedler die für ihre Lyrik maßgebliche deutsch-franzö-
sisch-englische Dreisprachigkeit weiteren Sprachen und fügt Spanisch und Russisch

87 Ausführlich hat Sarah Kofman diese der Schrift immer schon innewohnende Dynamik zur
Abweichung und Verrückung untersucht: Dies. Schreiben wie eine Katze. Zu E. T. A. Hoffmans ‚Le-
bens-Ansichten des Katers Murr‘. Graz: Böhlau, 2013.

7.2 Mehrsprachigkeit und das Revival avantgardistisch-experimenteller Schreibweisen 379



(in kyrillischer Schrift) hinzu. Das titelgebende Streuen lässt sich sowohl auf die
Sprachen als auch auf den Prozess der Sinnbildung beziehen. Der erste Satz fordert
dabei zur umfassenden Frage nach einem warum auf: „we would like if tu quieres
pourquoi“. Diese wird immer wieder aufgegriffen und verliert sich zugleich in der
mehrsprachigen undmehrdeutigen Textur: „could be ist e saber nicht wieso. // accès

Abb. 4: Fiedler: „Streugedicht“, langues de meehr, 138.

380 7 paseos – Erfahrung und Experiment



by the inside, ok. Conectar con el público out of knowledge warum“. Für den Mo-
ment scheint sich ein Konsens einzustellen („Ja. Sure. Bcё“), letztlich entpuppt sich
aber jedes abschließende Verständnis als Täuschung, mündet aufs Neue in der
„confusion“ der Sprachen. Der erzielte Konsens wird unmittelbar wieder von der
Zirkulation der Zeichen erfasst und als Einsicht bleibt nur:“ist doch confusion. als
ausdruck cada“. Ähnlich wie im ‚Fazit‘ des Simultangedichtes „l’amiral cherche une
maison à louer“ (es lautet: „l’amiral n’a rien trouvé“) kommen die Stimmen zu
keinem Ergebnis und führen im zirkulären Schluss zum Beginn der Sinnsuche
zurück: „i don’t understand wieso.“ Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der
Einsatz von Sprach- und Schriftmischung im „Streugedicht“ dazu dient, das Ver-
fehlen von Kommunikation zu veranschaulichen, indem sprachkritisch darauf
hingewiesenwird, dass dieWorte die Dinge nie restlos zu fassen bekommen und die
kommunikative Funktion von Sprache durch deren Vielgestaltigkeit und materiel-
len Eigenwert eingeschränkt ist. In Szene gesetzt wird somit gleichsam die post-
babelsche Kondition aller Sprachen, die nach dem Verlust der Transparenz im
Abfall von der Ursprache lediglich ihre Opazität gemeinsam haben. Gleichzeitig
wird eben diese Opazität und Selbstreferentialität als schöpferisches poetisches
Potential genutzt, um in der Montage einzelsprachlicher Versatzstücke die Wörter
ihren konventionalisierten Bedeutungszusammenhängen zu entfremden und so
eine neue vieldeutige Textur zu schaffen.

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium

Die Konjunktur experimenteller mehrsprachiger Verfahren in der gegenwärtigen
Lyrik ist von der für diese ebenfalls zentralen Intermedialität kaum zu trennen.
Entsprechend führt Fiedler ihre Gedichte auch technisch unterstützt als multime-
diale Bild-Ton-Installationen auf und überschreitet damit die Grenze von der Lyrik
hin zur Performance und Medienkunst.⁸⁸

Es würde den Rahmen der vorliegenden, auf schriftliche Formen literarischer
Mehrsprachigkeit ausgerichteten Untersuchung sprengen, den vielschichtigen In-
szenierungen von Sprache und Sprachen im Bereich von spoken word, Rap und
anderen Kunstformen am Übergang von Literatur, Oralität und Musik nachzuge-

88 Zur vielfältigen und dynamischen Verflechtung gegenwärtiger Lyrik und Medienkunst vgl.:
Benthien, Claudia. „Performed Poetry. Situationale Rahmung und mediale ‚Über-setzungen‘ zeitge-
nössischer Lyrik“. Rahmenbrüche. Rahmenwechsel. Hg. Uwe Wirth. Berlin: Kadmos, 2013. 287–312;
Benthien, Claudia, Jordis Lau, und Maraike M. Marxen. The Literariness of Media Art. New York:
Routledge, 2019.

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 381



hen.⁸⁹ Unweigerlich in den Blick gerät am Ende dieser Studie aber dennoch die
Frage nach den Zusammenhängen gegenwärtiger literarischer-schriftlicher Mehr-
sprachigkeit und ihrer Konjunktur mit dem medialen Umbruch der Digitalisierung.
Dies nicht nur aus literaturhistorischen Gründen, sondern auch weil gerade in der
Kombination experimenteller mit mehrsprachigen Verfahren wie solchen, die bei
Heike Fiedler diskutiert wurden, sprachliche Materialität in einer Weise verhandelt
und poetisch hervorgehoben wird, die bereits an die Grenzen des Mediums Buch
führt.

Wenn in Fiedlers Aufführung ihrer Gedichte die Zerstreuung der Buchstaben
über eine Seite nicht nur wie im Druck angedeutet ist, sondern sich die Zeichen
über den Bildschirm bewegen,⁹⁰ so zeigt sich darin auch, wie mit der Digitalisierung
im Bereich der Lyrik zu Beginn des 21. eine zu Beginn des 20. Jahrhunderts ent-
wickelte avantgardistische Vision umsetzbar geworden ist:Wörter und Buchstaben
sind nicht länger statisch. Gelöst vom gedruckten Medium lassen sie sich aus ihrer
Fixierung lösen, bewegen sich über Bildschirme, ordnen sich zu neuen Figuren und
Sinnzusammenhängen und lösen diese wieder auf. Kenneth Goldschmidt zufolge
arbeitete die avantgardistische Buchstabenästhetik bereits auf diesen Medien-
wechsel hin, war ein „displaced genre in search of a new medium“⁹¹ und lebt nun
durch den digitalen Medienumbruch wieder auf.

Ist damit eine Nähe zwischen avantgardistisch-experimentellem Schreiben und
digitalem Medium gegeben, so wird in Medien- und Soziolinguistik auch von einem
Zusammenhang von digitalem Medium und Ausbreitung mehrsprachiger Schreib-
praktiken bei gleichzeitiger Stärkung des Englischen als Hauptsprache ausgegan-
gen. Untersuchungen haben gezeigt, dass social media, Chat- und Kommentar-
funktionen die Mischung von Varietäten und Standardsprache sowie Codeswitching
zwischen verschiedenen Standardsprachen befördern, was zunächst auf die hier
vorhandene informelle Schreibsituation zurückgeführt wird, in der der Übergang
zu mündlichen Sprachformen ein fließender ist.⁹² Gleichzeitig werden dabei aber

89 Vgl. dazu: Caduff, Corina: „Mehrsprachigkeit“; Uhrmacher, Anne. „Das Spiel mit Sprachdifferenz
in Texten populärer Lieder“. Leben, 195–228.
90 Für einzelne Screenshots und Videos der Performances vgl.: Fiedler, Heike. Screenshots, Per-
formances. www.realtimepoem.com. (22. April 2021).
91 Kenneth Goldsmith (Uncreative Writing. Managing Language in the Digital Age. New York: Co-
lumbia Univ. Press, 2011. 61) geht deshalb so weit zu behaupten, dass die konkrete Poesie eigentlich
erst im digitalen Medium bei sich selbst angekommen sei: „Concrete poetry has framed the dis-
course of the Web, but the Web has, in effect, given a second life to concrete poetry. […] For many
years, concrete poetry has been in limbo, a displaced genre in search of a newmedium. And now it’s
found one.“
92 Lee, Carmen: Multilingualism online. Abingdon: Routledge, 2017.

382 7 paseos – Erfahrung und Experiment

http://www.realtimepoem.com
http://www.realtimepoem.com
http://www.realtimepoem.com
http://www.realtimepoem.com


mündliche Formen nicht einfach abgebildet, vielmehr entwickelt sich, wie Jannis
Androutsopoulos gezeigt hat, in den erwähnten Medien eine eigene verschriftlichte
Sprachform, die stark von Mehrsprachigkeit und Hybridformen geprägt wird.
Androutsopoulos schlägt deshalb vor, mediale Formen von Mehrsprachigkeit ein
stückweit von der Sprecherposition mit ihrer soziolinguistischen Verortung und
biografischen Mehrsprachigkeit zu lösen und das Medium selbst als ein mehr-
sprachig strukturiertes in den Blick zu nehmen. Dabei prägt er den Begriff des
„networked multilingualism“, um darzustellen, dass das Medium selbst bereits die
Mehrsprachigkeit vorpräge aufgrund seiner gegenüber dem herkömmlich schrift-
lichen Text veränderten vernetzten Schreibstruktur.⁹³

Inwiefern dieses Konzept, das die Vernetzung mit anderen Nutzern, aber auch
die Einbettung des eigenen Schreibens in das „global mediascape of the web“⁹⁴ mit
Bezug auf die Sprachverwendung berücksichtigt, auch für die literarische Produk-
tion mehrsprachiger Texte im digitalen Medium von Bedeutung sein könnte, wurde
bislang nicht diskutiert.

Im Folgenden soll die Frage aufgeworfen werden, inwiefern der gegenwärtige
Medienwechsel in einem Verhältnis zur unübersehbaren Konjunktur sowohl
mehrsprachiger als auch experimenteller Schreibweisen insbesondere in der Lyrik
stehen könnte und inwiefern einzelne Texte die veränderte Schreibsituation ih-
rerseits reflektieren. Mit Katherine Hayles geht es also um die „digital mark“
mehrsprachigen Schreibens, die, Hayles zufolge, nicht nur digitale Texte im engeren
Sinne tragen, sondern auch solche, die nach wie vor in Buchform erscheinen, aber
durch das digitale Schreibmedium geformt sind. Mit einer solchen Fragestellung
geht es nicht zuletzt auch darum, die Erforschung von Mehrsprachigkeit in der
Gegenwartsliteratur, die ihren Schwerpunkt nach wie vor auf der wachsenden so-
zialkulturellen Bedeutung von Migration und Globalisierung hat und mehrspra-
chige Literatur als soziokulturelles Ergebnis der biografischen Mehrsprachigkeit
ihrer Autoren versteht,⁹⁵ um eine mediale Dimension zu erweitern.

93 Androutsopoulos, Jannis. „Networked Multilingualism. Some Language Practices on Facebook
and their Implications“. International Journal of Bilingualism 19.2 (2015): 185–205.
94 Ebd., 185.
95 Auch in den Untersuchungen zur translingualen Lyrik stand bislang eine biografisch begründete
Auseinandersetzung des Autors / der Autorin mit verschiedenen Sprachen und Kulturen im Vor-
dergrund (Gunkel: Poesie; Zemanek, Evi.: „Exophone, transkulturelle, polyglotte Lyrik“. Handbuch
Lyrik, 478–479).

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 383



‚Digital Mark‘

Die Frage, inwiefern der digitale Umbruch und die damit zusammenhängende
veränderte Sprachauffassung mit mehrsprachigem Schreiben verbunden sein
könnten, spielt in den in diesem Kapitel bereits untersuchten poetologischen Re-
flexionen mehrsprachiger Autorinnen und Autoren so gut wie keine Rolle. Hier
lässt sich durchaus auch kritisch anmerken, was Claire Bishop an der Gegen-
wartskunst insgesamt kritisiert, dass diese häufig digitale Mittel nutze, ohne zu
reflektieren, was eine solche Filterung und Gestaltung durch das Digitale bewirke.⁹⁶

Im Korpus der in diesem Kapitel untersuchten poetologischen Schriften ist Yoko
Tawada die einzige Autorin, die die Frage des (Schreib‐)Mediums und seiner Be-
deutung explizit aufgreift. Bereits in „Von Muttersprache zur Sprachmutter“ re-
flektiert die Autorin über den Wechsel von der Erst- zur Zweitsprache, vom Japa-
nischen zum Deutschen, als Wechsel nicht nur für die poesis, sondern auch in der
techné des Schreibens. Im Büro, in dem die Erzählerin arbeitet, ist sie von
Schreibgeräten umgeben, an ihnen reflektiert sie in autoreferentieller Zuspitzung,
was es heißt, dieWelt in einer anderen Sprache zu beschreiben: „DasWort ‚Bleistift‘
macht mir den Eindruck, als hätte ich es jetzt mit einem neuen Gegenstand zu
tun […]. Bis dahin war mir nicht bewußt gewesen, daß die Beziehung zwischen mir
und meinem Bleistift eine sprachliche war.“⁹⁷ Der eigentliche Sprachwechsel wird
mithilfe einer Schreibmaschine vollzogen: „Sie hatte einen großen, breiten täto-
wierten Körper, auf dem alle Buchstaben des Alphabets zu sehen waren. Wenn ich
mich vor sie hinsetzte, hatte ich das Gefühl, daß sie mir eine Sprache anbot. Ihr
Angebot änderte zwar nichts an der Tatsache, daß Deutsch nicht meine Mutter-
sprache ist, aber dafür bekam ich eine neue Sprachmutter.“ Dass Tawada über den
Sprachwechsel so stark als einen Wechsel der Schreibtechnik reflektiert, liegt zu-
nächst darin begründet, dass der Wechsel vom Japanischen zum Deutschen einen
Wechsel des Schriftsystems von Ideogrammen und Silbenschrift zum lateinischen
Alphabet erfordert. Gleichzeitig wird die Entfernung von der japanischen Erst-
sprache in Korrespondenz zum Wechsel zu einem technischen Schreibmedium
gesetzt, die Zweitsprache unterhält mithin keine Verbindung mehr zu einem
(mütterlichen) Körper, stattdessen ist es eine „Maschine, die mir eine Sprache
schenkte“⁹⁸. Das Schreiben in der Zweitsprache ist bei Tawada dazu geeignet, die
medialen und technischen Aspekte von Sprache gegenüber der Vorstellung ihrer
Gebundenheit an einen natürlichen Körper zu betonen.

96 Bishop, Claire. „Digital Divide. On Contemporary Art and New Media“. Art Forum (September
2012): 435–441.
97 Tawada: „Muttersprache“. Talisman, 9.
98 Ebd., 13.

384 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Ihre zusammen mit den Tübinger Poetikvorlesungen Verwandlungen publi-
zierten Notate „E-Mail für japanische Gespenster“ führen die medientheoretischen
Reflexionen über das literarische Schreiben in differenten Sprachen und Schrift-
systemen fort.⁹⁹ Auch hier beginnt Tawada damit, das Schreiben als eine hand-
werkliche Technik des Setzens von Buchstaben zu fassen und daswestliche Alphabet
als vom Schreibsystem der Ideogramme her betrachtet, „gegenständlich“ und „au-
ßerhalb meines Körpers“¹⁰⁰ befindlich zu zeigen. Mit dem Wechsel ins digitale
Schreibmedium lösen sich die Zeichen weiter sowohl vom Körper und vom Träger-
und Schreibmedium wie Papier und Bleistift oder Pinsel als auch von einer auto-
matischen Einbindung in feste Sinneinheiten ab: „Die Buchstaben auf dem Bild-
schirm […] sind nur Schatten auf der Oberfläche des elektronischenWassers […]. Sie
haben kein Gewicht und können jetzt hier sein und im nächsten Moment an einem
entfernten Ort in einem anderen Computer erscheinen“¹⁰¹. Tawada kommt hier
mithin zum gleichen Schluss über die Materialität der Schrift im digitalen Medium
wie dieMedientheoretiker Katherine Hayles und Janez Strehovec, die von „flickering
signifiers“¹⁰² sprechen bzw.: „Inside the digital medium, the word loses its authority
and solidity […] and it appears as a raw material for numerous transformations.“¹⁰³
Diese von Tawada als geisterhaft bezeichnete Medialität, die der computererzeugten
Schrift grundsätzlich innewohne, steigert sich beim parallelen Gebrauch unter-
schiedlicher Schriftsysteme weiter. Bei ihrem ersten Computer, der neben dem Al-
phabet auch japanische Schriftzeichen generieren konnte, so die Erzählerin weiter,
sei sie mit dem Phänomen der „Buchstabengespenster“ konfrontiert gewesen, einer
technischen Störung, bei der sich bestimmte Buchstabenkombinationen in Ideo-
gramme verwandeln. Tawada gewinnt aus diesem technischen Phänomen ein me-
taphorisches Bild für ihren Bilingualismus, das die japanische Muttersprache mit
ihren Bildern und Rhythmen als latent unter dem deutschen Text gelegene zeigt.
Bemerkenswerter mit Blick auf die medientechnischen Aspekte mehrsprachigen
Schreibens ist in unserem Zusammenhang allerdings, dass das zweisprachige
Schreiben hier den Prozess des Schreibens im digitalen Medium sichtbar macht als

99 Vgl.: Weigel, Sigrid. „Suche nach dem E-mail für japanische Geister. Yoko Tawadas Poetik am
Übergang differenter Schriftsysteme“. Yoko Tawada. Fremde Wasser, 127– 143.
100 Tawada: „E-Mail für japanische Gespenster“. Verwandlungen, 34–40, hier 36. Für eine aus-
führlicher Analyse von Tawadas Buchstabenästhetik am Schnittpunkt von Avantgarde, Schrifter-
werb und Zweitsprache vgl.: Kilchmann: „Verwandlungen“.
101 Tawada: „E-Mail“, 37.
102 Hayles, Katherine. How We Became Posthuman. Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, and
Informatics. Chicago: Chicago Univ. Press, 1999. 27.
103 Strehovec, Janez. „Alphabet on the Move. Digital Poetry and the Realm of Language“. Reading
Moving Letters. Hg. Roberto Simanowski, Jörgen Schäfer und Peter Gendolla. Bielefeld: transcript.
207–230, hier 213.

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 385



einen, der immer schon eine Übersetzung auf demWeg zwischen dem schreibenden
Körper und dem geschriebenen Text auf dem Bildschirm erfordert. Dabei allerdings
sind die technischen Erzeugungsprozesse auf das westliche alphabetische Schrift-
system ausgerichtet. „Wenn man Japanisch mit dem Computer schreiben will, muss
man den Text entweder mit japanischer Silbenschrift oder in der Umschrift mit
europäischem Alphabet eingeben. Der Computer setzt ihn dann in Ideogramme
um.“¹⁰⁴ Mit anderen Worten müssen die Befehle zur Schrifterzeugung alphabetisch
erfolgen, das Schriftsystem der Ideogramme kann dann sekundär erzeugt werden. In
einem weiteren Abschnitt ihres Textes beschreibt Tawada, zu welchen Störungen
und sinnentstellenden Veränderungen von Wörtern und Satzzusammenhängen es
dabei kommen kann. Sie begreift dies als Fehlübersetzung, die allerdings je nach
Lesart poetisches Potential entfalten oder als Fehlleistungen beim Schreiben ver-
drängte Gedanken offenbaren können.¹⁰⁵ Insgesamt gliedert Tawada so in „E-Mail
für japanische Gespenster“ das computergenerierte Schreiben in ihre bereits be-
sprochene Poetologie mehrsprachigen Schreibens ein, in der dem produktiven
Umgangmit Übersetzungsstörungen ein zentraler Stellenwert zukommt.Gleichzeitig
sieht der Text im computerbasierten Schreiben eine Nähe zum experimentellen
Schreiben mit seiner Betonung der Materialität und Medialität der Zeichen sowie
eine Nähe zum Übersetzen und der damit verbundenen Generierung von Mehr-
deutigkeiten.

Schließlich kritisiert Tawada allerdings auch die auf dem westlichen Schrift-
system basierende Normierung, die in der Verarbeitung anderer Schriftsysteme zu
Störungen führt. So beschreibt sie in Überseezungen, dass es einer Serie von
Übersetzungen bedarf, um ein Ideogramm auf dem Bildschirm entstehen zu lassen:
Zunächst müsse das japanische Wort nach phonetischer Schreibweise in lateini-
schen Buchstaben getippt werden, was allerdings bereits dem japanischen Schrift-
system und dessen Verhältnis zur mündlichen Sprache fremd sei: „Man muss also
so schreiben, dass das Wort sich ähnlich anhören würde, falls eine Amerikanerin
versuchen würde, es laut vorzulesen.“¹⁰⁶ Mit anderen Worten bringt das compu-
terbasierte Schreiben die japanische Muttersprachlerin in die Situation, ihre Erst-
sprache wie eine Fremdsprache zu schreiben, damit sie von dem auf dem alpha-
betischen System beruhenden Computer überhaupt verarbeitet werden kann. Nur
mithilfe dieser Übersetzung kann der Computer passende Ideogramme ermitteln,
die wiederum der Schreiberin zur Auswahl vorgelegt werden. Tawada zufolge ist

104 Tawada: „E-Mail“, 39.
105 Als Beispiel gibt Tawada an, dass der Computer immer das japanische Wort für ‚Literaturpreis‘
falsch schreibe, sodass sich daraus ein Satz mit der Bedeutung ‚Die Sätze lächeln bitter‘ ergebe.
(Ebd., 40).
106 Tawada: „Der Apfel und die Nase“. Überseezungen, 15– 17, hier 15.

386 7 paseos – Erfahrung und Experiment



dieser Prozess anfällig für Störungen, die sie dann allerdings in bereits beschrie-
benerWeise der Fehlübersetzungen poetisch nutztbar macht. Gleichzeitig wird hier
auch zu bedenken gegeben, wie sehr das computerbasierte Schreiben mit dem
westlichen Alphabet – und darüber hinaus dem Englischen – als Basis verknüpft ist
und entsprechende Anpassungsleistungen von Sprechern bzw. Schreibern anderer
Schriftsysteme fordert.

So entsteht ein ambivalentes Bild des digitalen Schreibens als einem, das ei-
nerseits dazu geeignet ist, mehrsprachiges Schreiben zu erleichtern und Konzepte
der körper- bzw. territoriumsgebundener Mutter- bzw. Nationalsprache zu hinter-
fragen, weil Sprache technisch als Abfolge von Zeichenkombinationen verarbeitet
wird und der Schreibprozess überdies komplexe Übersetzungsprozesse zwischen
natürlicher Sprache und Programmiersprachen involviert, was gleichzeitig deren
westliche Normierung offen legt. Andererseits scheint sich in Gestalt der Pro-
grammiersprachen erneut eine dominante Sprachnorm herauszubilden, vor deren
Hintergrund die einzelnen verschiedenen Sprachen erst auf der Oberfläche des
Bildschirms erzeugt werden.

Digital poetry von Johannes Auer, Jörg Piringer und Jean Balpe

Tawadas Reflexion mehrsprachigen Schreibens mit Bezug auf das Schreibmedium
bestätigt einerseits die These einer Nähe von mehrsprachigem, experimentellem
und computergeneriertem Schreiben, insofern das Medium die Verwendung von
verschiedenen Schriftsystemen angehörenden Zeichen technisch ermöglicht. Zu-
dem kommt es in den entsprechenden Programmen zu Übertragungsstörungen und
Übersetzungsfehlern, die wiederum einem experimentell-poetischen Zugriff auf
Sprache und der Auflösung konventioneller Sinnzusammenhänge in der mehr-
sprachigen Textur entgegenkommen. Gleichzeitig wird im besprochenen Text aber
auch klar, dass diese Pluralisierung und die Befreiung einzelner Zeichen und
Wörter aus herkömmlichen Text- und Sinnordnungen nur eine Seite des Schreibens
im digitalen Medium darstellt. Auf der anderen Seite werden die auf dem Bild-
schirm erscheinenden Texte durch entsprechende Befehle der Programmierspra-
chen hervorgebracht, es liegen ihnen somit maschinell verarbeitbare Quellcodes
zugrunde.¹⁰⁷ Die Möglichkeiten ästhetischer Schriftgestaltung am Bildschirm wer-
den mithin durch ein stark normiertes System erzeugt. Der Code ist, wie Beat Suter

107 Vgl. Simanowski, Robert. „Reading Digital Literature. A Subject Between Media and Methods“.
Reading Moving Letters. Hg. Ders., Jörgen Schäfer und Peter Gendolla. Bielefeld: transcript, 2010.
15–28.

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 387



und René Bauer es formuliert haben, eine „Abbildungsvorschrift, die jedem Zeichen
eines Zeichenvorrats eindeutig ein Zeichen oder eine Zeichenfolge aus einem
möglicherweise anderen Zeichenvorrat zuordnet.“¹⁰⁸ Dies macht ihn letztlich zu
einer „eineindeutige[n] Sprache […]. Der Code verändert, führt aus, gestaltet. Der
Gegensatz dazu ist die uneindeutige menschliche Sprache“¹⁰⁹. Mit Bezug auf unsere
Fragestellung lässt sich folgern, dass sich in digital hervorgebrachten Texten eine
Spannung zwischen deren mehrsprachiger, bisweilen experimentell gestalteter
Oberfläche einerseits und deren technischer Erzeugung über in sich geschlossene –

und sozusagen höchst monolingual strukturierte – Programmiersysteme anderer-
seits ergibt. Letztere wiederum sind zwar keine natürlichen Sprachen, trotzdem
aber wegen ihrer Nähe zum westlichen Schriftsystem und insbesondere zum Eng-
lischen nicht unabhängig von bestehenden kulturellen, politischen und sprachli-
chen Hegemonien.

Wie ebendieses Spannungsverhältnis im digitalen Medium wiederum poetisch
gestaltet und verhandelt wird, soll nun abschließend an ausgewählten Arbeiten aus
dem Bereich der digital poetry von Johannes Auer, Jörg Piringer und Jean-Pierre
Balpe diskutiert werden. Der Begriff der digital poetry wird dabei im Sinne von
Strehovec als ein „umbrella term“¹¹⁰ verwandt, der es erlaubt, verschiedene For-
men computergestützter experimentell-künstlerischer Arbeit mit Schrift in den
Blick zu bekommen. Dabei gehe es, so Strehovec weiter, nicht nur um die Ent-
wicklung neuer technologiegestützter ästhetischer und poetischer Formen, sondern
ebenso sehr um einen Kommentar zum gegenwärtigen, von „globalization, multi-
culturalism, new economy“¹¹¹ bestimmten kulturellen Kontext. In diesem Sinne
betreiben auch die hier untersuchten Autoren mit ihren digitalen Sprachkunst-
werken eine künstlerische Erforschung von Schrift und Sprache im digitalen Me-
dium. Alle drei Autoren nutzen dabei die technischen Möglichkeiten, Schrift
buchstäblich in Bewegung zu bringen.

Johannes Auer überträgt in seinem bekannten, bereits 1997 entstandenenWerk
„worm applepie for döhl“ Reinhard Döhls ikonisches Apfel-Gedicht ins Digitale und
würdigt damit die konkrete Poesie als Vordenkerin der elektronischen Literatur.¹¹²

108 Suter, Beat, und René Bauer: „Code undWirkung“. Code und Konzept. Literatur und das Digitale.
Hg. Hannes Bajohr. Berlin: Frohmann, 2016. 71–87, hier 73.
109 Ebd.
110 Strehovec: „Alphabet“, 207.
111 Ebd., 208–209.
112 Für einen umfassenden Überblick über die Netzliteratur aus dem deutschsprachigen Raumvgl.:
Suter, Beat. Von Theo Lutz zur Netzliteratur. Die Entwicklung der deutschsprachigen elektronischen
Literatur (2012). http://www.netzliteratur.net. (1. Oktober 2013).

388 7 paseos – Erfahrung und Experiment

http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net


Abb. 5: Döhl, Reinhard. „ohne Titel [Apfel]“, (1970), Siebdruck auf Papier, ZKM Karlsruhe. Foto: Franz
J. Wamhof, https://zkm.de/de/werk/apfel-mit-wurm [31.08.2021].

Abb. 6: Auer, Johannes. „worm applepie for döhl“ (1997), http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.
htm [5.5.2021].

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 389

https://zkm.de/de/werk/apfel-mit-wurm
https://zkm.de/de/werk/apfel-mit-wurm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm


Mit Blick auf die Vorlage, das Gedicht Döhls, lässt sich zunächst festhalten, dass
es bereits im Analogen versucht, sich jener „eineindeutigen Sprache“¹¹³ anzunä-
hern, die Suter/Bauer den Quellcodes im Gegensatz zur uneindeutigen natürlichen
Sprache attestieren. Döhls Text ist einsprachig, nicht nur, weil er ausschließlich mit
deutschen Lexemen operiert, sondern weil er die Arbitrarität des Bezeichnenden
gleichsam auszuhebeln versucht, indem Signifikanten und Signifikate zur Über-
einstimmung gebracht und so ein Maximum an Eindeutigkeit herzustellen versucht
wird. Der Leser liest Apfel und (bei genauer Lektüre) einmal Wurm und sieht das
Bild eines Apfels mit einem Wurm darin. Dabei evoziert das konkrete Gedicht die
auch mit dem Konzept der Muttersprache verbundene Vorstellung einer Überein-
stimmung von Wort und Ding: Sie sind hier aneinander „geheftet“, wie es bei
Tawada heißt, es gibt, wie Herta Müller es formuliert, „keine Lücken“¹¹⁴ zwischen
dem Gegenstand und seiner Bezeichnung.

Johannes Auer nun setzt einerseits genau bei dieser Eindeutigkeit an, die das
Gedicht für einemaschinelle Lesbarkeit geradezu prädestiniert. Andererseits bringt
er durch die Übertragung ins Digitale Bewegung in das Gedicht, sodass es sich in
seiner festen Gestalt schließlich auflöst. Das in Döhls Apfel abweichende Wort
Wurm – bzw. der Wurm – wird rot hervorgehoben und animiert. Er löst sich aus
dem Apfel, bewegt sich in einem bestimmten Muster über diesen hinweg und löscht
ihn dabei. Die Buchstabenfolge Wurm wird dabei immer größer und, wenn der
Apfel verschwunden ist, verschwindet auch er und der Ablauf beginnt erneut.¹¹⁵

Auf visueller Ebene setzt Auer damit eine Interpretation um, die bei Döhl dem
Leser überlassen bleibt: Der dem Apfel inhärente Wurm wird nicht dauerhaft
statisch bleiben, sondern den Apfel auffressen. In Bezug auf die Schrift wird damit
eine Bewegung der différance im Sinne Derridas sichtbar gemacht: Wo im Druck
noch suggeriert wird, dass dieWörter fest unterscheidbare Dinge bezeichnen (einen
Apfel und einen Wurm), sind hier die Signifikanten in Aktion untereinander be-
griffen, wodurch sich bestehender Sinn auflöst und neuformiert. Das digitale Me-
dium ermöglicht es, wie Christiane Heibach es formuliert hat, dass sich Schrift
„nicht nur in der philosophischen Konstruktion der Poststrukturalisten, sondern
auf der materiellen Ebene von ihrer Fixierung löst“¹¹⁶. Auers Adaption von Döhls
Schriftexperiment zeigt dabei, wie im neuen Medium die nach Derrida der Schrift

113 Suter und Bauer: „Code“, 73.
114 Müller: „Sprache“, 7.
115 Auer, Johannes. worm applepie for döhl (1997). http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm.
(5. Mai 2021).Vgl. Abbildung im Anhang der Arbeit.
116 Heibach, Christiane. Texttransformation – Lesertransformation. Veränderungspotentiale der
digitalisierten Schrift. http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.
(21. August 2021).

390 7 paseos – Erfahrung und Experiment

http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm


überhaupt inhärente Bewegung und die Spannung von Anwesenheit und Abwe-
senheit hervortritt.

Damit wird zunächst die Befragung von Zeichenlogiken, Bedeutungsgenerie-
rung und medialen Bedingungen von Schrift, wie sie die avantgardistisch-experi-
mentelle Literatur begonnen hat, weitergeführt. Eine grundsätzliche Erkenntnis ist
dabei, dass die der Schrift traditionell zugesprochene Eigenschaft des „Feststehen-
den“ nicht ihr selbst, sondern ihrem traditionellen Trägermedium – Stein, Perga-
ment, Papier – geschuldet sei, wie Heibach ausführt. In der Transformation ins
digitale Medium, wo sie nun elektronisch generiert werde, werde sie hingegen so
beweglich, aber auch so ephemer wie ihr neuer Träger, wobei sich auch die Frage
nach ihrer Materialität und Repräsentationsfunktion neu stelle.¹¹⁷ Mit anderen
Worten gestaltet die digital poetry Schrift buchstäblich als wandernd, als Zeichen
mit hoher Autoreferentialität, die materiell umherschweifen und dabei auch ihre
Sinnzusammenhänge verändern. Sie sind dabei ebenso in einer Bewegung der
Deterritorialisierung begriffen, wie sie sich vom physischen Körper – und damit
auch vom Konzept der Muttersprache wie der natürlichen Sprachen – lösen, in-
sofern sie maschinell erzeugt werden. An Auers Poem lässt sich auch zeigen, dass
diese Transformation ins Digitale einen Übersetzungsprozess erfordert. Das ein-
sprachige, in der natürlichen Sprache Deutsch (die gleichzeitig Erstsprache des
Autors ist) verfasste Ausgangsgedicht von Döhl muss zunächst in eine Skriptsprache
übertragen werden. Auer arbeitet mit PHP, die Übertragung lautet: $wurm =
($apfel>0) ? 1 : 0; (dt.: Ist der Apfel größer Null, is(s)t der Wurm. Ansonsten is(s)t er
nicht.)¹¹⁸ Dies nun ist die „eineindeutige Sprache“ (Suter/Bauer), die das digitale
Poem erzeugt. Dieses wiederum kann insgesamt nicht nur mit Bezug auf Verwen-
dung einer Skriptsprache und des Deutschen als mehrsprachig bezeichnet werden,
es verweist zusätzlich durch seinen englischen Titel darauf, dass digital poetry ohne
Übersetzungsprozesse und Abweichung von herkömmlichen Sprachordnungen
undenkbar ist. Der Titel „worm applepie for döhl“ lässt auch die bereits diskutierte
konstitutive Spannung der digital poetry zwischen eindeutigen code works und
mehrdeutiger Textoberfläche hervortreten, insofern er uneindeutig ist und sowohl
als „Wurm-Apfelkuchen für Döhl“ als auch als „warmer Apfelkuchen für Döhl“
verstanden werden kann. Dass Auer für die digitale Version von Döhls Gedicht zu
einem englischen Titel greift und damit den wurmstichigen deutschen Apfel in ei-
nen apple pie als stereotypes Versatzstück US-amerikanischer Alltagskultur ver-
wandelt, bestätigt schließlich auch die eingangs aufgeworfene These: Der digital
poetry gehe es nicht nur um die Technologie gestützte Neuinszenierung von Schrift,

117 Ebd.
118 Suter und Bauer: „Code“, 72.

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 391



sondern sie zeige diese als unlösbar verbunden mit dem kulturellen Kontext der
Globalisierung und der internationalen Kommunikationsnetze. Für beide sind nicht
nur über die Grenzen natürlicher Sprachen hinweg funktionierende Programm-
sprachen unabdingbar, sondern auch die Verbreitung des Global English. Bereits
früh klingt mithin im „worm applepie“ eine Problemlage an, die Kenneth Goldsmith
wie folgt umreißt: „Globalization and digitization turns all language into provisional
language. The ubiquity of English: now that we all speak it, nobody remembers its
use.The collective bastardization of English is ourmost impressive achievement. […]
We canmake it say anything wewant, like a speech dummy.“¹¹⁹ Polemischwird hier
der digital unterstützten, sprachgrenzenüberschreitenden Kommunikation unter-
stellt, dass sie Sprache als provisorisches Mittel nutze und dabei Standardsprachen
nicht mehr richtig zu gebrauchen wisse, was letztlich zu einer Reduktion der
Sprachfähigkeit überhaupt führe. Die global verbreitbare Sprache drohe dabei
selbst zu einem „dummy“, zu einer maschinell gesteuerten Attrappe zu verkommen.

Es ist ebendiese Spannung zwischen technisch erzeugter und vervielfältigbarer
Sprache und menschlichem Gestaltungsvermögen, die Jörg Piringer ins Zentrum
seiner Arbeiten stellt. Der Wiener Künstler entwirft digital poetry, Poesie-Apps,
Klanginstallationen und elektronische Musik, die er über seineWebseite zugänglich
macht und in Installationen und Perfomances präsentiert.¹²⁰ Als wichtige Bezugs-
punkte für sein Schaffen nennt Piringer (sprach‐)experimentelle Autoren wie H.C.
Artmann, gleichzeitig hebt er hervor, dass seine Arbeit mehr ist als die Nachge-
staltung avantgardistischer Poesie im neuen Medium, indem für ihn als Informa-
tiker gerade auch die Verfassung der seinen Sprachkunstwerken zugrunde liegen-
den Programme integraler Bestandteil der künstlerischen Arbeit ist.¹²¹ Piringer ist
mithin, wie Cara Wuchold hervorgehoben hat, „Buchstabenkünstler und Pro-
grammierexperte“¹²² und führt so techné und poesis auf spezifische Weise wieder
zusammen. In seinen poetischen Arbeiten wird diese Doppelstruktur selbstreflexiv
sichtbar gemacht. Einmal entwickelt Piringer Buchstaben- und Lautinszenierungen,
in denen die bereits beschriebene Beweglichkeit von Schrift und Sprache im neuen
Medium im Zentrum steht. So in „abcdefghijklmnopqrstuvwxyz“, einer „electronic
visual sound poetry performance“, die der Autor als Erweiterung von visueller und
Lautpoesie versteht.

119 Goldsmith: Uncreative Writing, 221.
120 Piringer, Jörg. Website. https://joerg.piringer.net/. (17. Juli 2021). Einige Arbeiten liegen gedruckt
vor in: Piringer, Jörg. Datenpoesie. Klagenfurt: Ritter, 2018.
121 Vgl.: Wuchold, Cara. Von nerdigen Dichtern und dichtenden Nerds – Poesie und digitale Medien.
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf. (17. Juli 2021).
122 Ebd.

392 7 paseos – Erfahrung und Experiment

http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf


Abb. 7: Piringer, Jörg: „abcd“, http://joerg.piringer.net/index.php?href=performance/ab-
cdefghijklmnopqrstuvwxyz.xml&mtitle=abcdefghijklmnopqrstuvwxyz. [17. 7. 2017].

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 393



In der audiovisuellen Performance werden auf stimmlichen Input hin Buch-
staben erzeugt, die sich dann, akustisch begleitet von ihren Phonemen, autonom
über den Bildschirm bewegen. Dabei entsteht ein sich ständig neuformierendes
Laut- und Textbild, einzelne Buchstaben und Phoneme gruppieren und überlagern
sich zu akustischen Kombinationen und graphischen Anordnungen, um sich dann
wieder aufzulösen. Wie analoge avantgardistische Vorgänger der Buchstabendich-
tung basiert auch „abcdefghijklmnopqrstuvwxyz“ letztlich auf der Faszination, dass
sich aus der Beschränktheit der zur Verfügung stehenden Buchstaben eine un-
überschaubare Vielfalt an Kombinationsmöglichkeiten ergibt, wobei im digitalen
Medium sich nicht nur Sinnzusammenhänge von Wörtern, sondern auch die
Buchstaben selbst wieder auflösen können. Hinzu tritt ein Effekt der Poetizität, da
die Buchstaben und Laute in ihrer dinglichen Materialität jenseits Einbindung in
semantische Einheiten gezeigt werden. Diesen Ansatz der digitalen Weiterent-
wicklung von Buchstabenästhetik verfolgt Piringer auch in anderen Arbeiten wie
seiner „insta visuel poetry“, 30 Poemen auf instagram, in denen aus der Bewegung
von Buchstaben Figuren generiert werden, wobei beispielsweise ein in eine spi-
ralförmige Laufbahn gebrachtes ä als Ammonit erscheint. Komplementär dazu gibt
es die von Piringer entwickelten Apps, mit denen der User selbst spielerische sound
poems entstehen lassen kann.¹²³

Dem Autor geht es jedoch nicht allein um die Erzeugung von digital poetry als
neue technische Möglichkeiten ausschöpfende und auf der Oberfläche des Bild-
schirmes genießbare Fortführung avantgardistischer Poesie. In seinem jüngsten
Projekt Datenpoesie ¹²⁴ plädiert Piringer dafür, die „digital mark“ aller Texte ver-
mehrt zu reflektieren und damit die Auswirkungen der wachsenden technischen
Erzeugungsmöglichkeiten (und durch Algorithmen gesteuerten Verbreitung) von
Sprache auf Schreiben und Sprachverwendung selbst. Dabei sei es Aufgabe der
Poesie, „die bedingungen und strukturen eines sprachmediums spielerisch [zu]
hinterfragen“¹²⁵. In seiner Datenpoesie versucht er aktuelle Sprachtechnologien
auszuloten. So wurde für „allgemein erklar menschenrecht“ die „Allgemeine Er-
klärung der Menschenrechte“ im Sinne eines rekonstruierten Sprachverarbei-
tungsalgorithmus bearbeitet, der auf eine systematische Datenreduktion und Ver-
einheitlichung abzielt. Die Präambel der von der Generalsversammlung der
Vereinten Nationen 1948 in Paris verabschiedeten Resolution lautet dann: „da an-
erkenn angebor wurd gleich unverausser recht mitglied gemeinschaft mensch

123 http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml. (17. Juli 2021).
124 Piringer, Jörg. Datenpoesie. https://www.logbuch-suhrkamp.de/joerg-piringer/datenpoesie/.
(17. Juli 2021).
125 Ebd.

394 7 paseos – Erfahrung und Experiment

http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=abcdefg/abcdefg.xml


grundlag freiheit gerechtig fried welt bildet nichtanerkenn veracht menschenrecht
akt barbarei gefuhrt hab gewiss […]“¹²⁶. Zur Diskussion gestellt wird so, wie viel vom
Ausgangstext in dieser Reduktion erhalten geblieben ist, und darüber hinaus, aus
welchen Quellen (und welchen natürlichen Einzelsprachen) sich die Daten speisen,
die für die Sprachverarbeitung benötigt wurden, und inwiefern diese Prozesse
letztlich auch das Verständnis des Textes selbst beeinflussen könnten.

Eine explizite poetische Auseinandersetzungmit der Frage der Vielsprachigkeit
vor dem Hintergrund der Anforderung an eine globale Kommunikation und einer
entsprechenden digitalen Übersetzbarkeit der einzelnen Sprachen und Schriften
hat Piringer in seiner Arbeit „unicode infinite“ vorgelegt. Darin werden die Glyphen
des unicode standard in einen automatisierten Ablauf gebracht und so „the duality
of digital character as both image and code“¹²⁷ aufgeführt. Bei unicode standard
handelt es sich um das seit Ende der 1980er Jahre betriebene Unternehmen, das für
alle weltweit verbreiteten Schriftzeichen einen standardisierten Code erarbeiten
will, damit diese einheitlich digitalisieren werden können: „everyone in the world
should be able to use their one language on phones and computers.“¹²⁸ Anliegen des
unicode-Consortiums ist es mithin, das Problem der verschiedenen Einzelsprachen
auf der Ebene von deren digitaler Hervorbringung zu lösen. Buchstaben und Zei-
chen wurden in verschiedenen Ländern zunächst auch aufgrund verschiedener
Codes digitalisiert, sodass es zu erheblichen Übersetzungsschwierigkeiten und In-
kompatibilitäten zwischen den Ländern und Sprachen kam.Unicode nun „provides
a unique number for every character, no matter what the platform, no matter what
the program, no matter what the language. […] It allows data to be transported
through many different systems without corruption.“¹²⁹ Auf diese Weise begreift
sich das gigantische Übersetzungs- und Vereinheitlichungsunternehmen als Beitrag
zu internationaler Vernetzung, Austausch und Verteilung geschriebener Texte un-
ter Ausräumung von basalen Verständigungsproblemen. Während hier naturge-
mäß sowohl die auf der Oberfläche erzeugten Zeichen als auch die code works, die
zu ihrer Hervorbringung geschrieben werden müssen, vollkommen in den Dienst
der Datenvermittlung gestellt werden, mithin nur als Informationsträger fungieren,
entwickelt Piringers poetische Auseinandersetzung mit dem gigantischen Überset-
zungs- Vereinheitlichungs- und Standardisierungsprojekt eine eigene Perspektive.
Dabei wird die Blickrichtung auf die Zeichen gleichsam umgedreht und richtet sich
nun nicht länger auf ihren kommunikativen Wert, sondern ihre Materialität und

126 Ebd.
127 Portela, Manuel. „Signs in the Machine. The Poem as Data Flow“. Media Theories and Cultural
Technologies. Hg. Maria Teresa Cruz. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2017. 99– 115, hier 107.
128 So das auf der Homepage formulierte Hauptanliegen, https://home.unicode.org/. (17. Juli 2021).
129 http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html (17. Juli 2021).

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 395

https://home.unicode.org/
https://home.unicode.org/
http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html
http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html
http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html
http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html
http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html
http://www.unicode.org/standard/WhatIsUnicode.html


Ästhetik. In „unicode infinite“ werden, begleitet von einem sonoren Tipplaut, ins-
gesamt 49571 Zeichen in rascher Reihenfolge (immer ein Zeichen pro frame) abge-
spielt.¹³⁰ Dabei wählt Piringer eine andere Abfolge als in der offiziellen Liste, die die
Zeichen entlang ihrer Zugehörigkeit zu einem Schriftsystem bzw. einer natürlichen
Sprache gliedert. Stattdessen lässt er die Zeichen nach dem Kriterium der optischen
Ähnlichkeit aufeinander folgen, die durch einen automatischen Erkennungsprozess
berechnet wurde. „unicode infinite“ rückt so die Signifikanten jenseits lingustischer
Zugehörigkeit in ihrer grafischen Materialität in den Vordergrund und stellt eine
lediglich ästhetisch begründete Beziehung zwischen den Zeichen verschiedener
Schriftsysteme her. En passant eröffnet sich damit eine neue Sprachordnung, die
nach ästhetisch-poetischen Gesichtspunkten reguliert wird, und in dem Unter-
nehmen globaler digitaler Übertragbarkeit natürlicher Sprachen wird ein genuin
poetisches Potential freigesetzt. Gleichzeitig zeigt auch diese Arbeit die einzelnen
Schriftzeichen als „flickering signifiers“¹³¹, hervorgebracht vor einem vereinheit-
lichenden digitalen Ansatz, der letztlich auf die Konvertierbarkeit der einzelnen
Sprachen in eine universal verwendbare (Programm‐)sprache ausgerichtet ist, und
richtet so den Blick auf das fundamentale westliche Verständnis menschlicher
Vielsprachigkeit zwischen der Vielfalt von Babel und der Einheit von Pfingsten.

Mit der mythischen Urszene der Sprachen vor dem Horizont der Digitalisierung
setzt sich Jean-Pierre Balpe in seiner Installation Babel Poesie auseinander. Der
französische Schriftsteller und Medienwissenschaftler schuf diese mehrsprachige
„Poesiemaschine“ 2004 für die Ausstellung p0es1s. Digitale Poesie in Berlin.¹³²
Aufgrund eines bestimmten Wörterreservoirs werden darin auf Input des Be-
trachters hin auf dem Bildschirm jeweils einmalige Texte generiert. Sprachmi-
schung erscheint dabei als ein Oberflächenphänomen, generiert durch die unter-
liegende technische Verarbeitung, ihr Grad kann vom Betrachter auf einer Skala
variiert werden (bspw. zwischen „besonders französisch“ und „besonders
deutsch“). Dem Ausstellungskommentar zufolge schreibt Babel Poesie so

Poesie für Neue Europäer, die immer mit einer ganzen Reihe von Sprachen zu tun haben, ohne
auch nur eine von ihnen richtig zu sprechen. Man hat es hier mit einer Poesie der Trash-
Sprache, des Wortmülls, der Chaosrede und zugleich mit einer neuen Poesie zu tun, die mit
grenzenlosem Textfluss arbeitet und auf einen assoziativen und endlosen Prozess hin konzi-

130 http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml. (17. Juli 2021).
131 Hayles: „Posthuman“, 27.
132 Vgl. den Katalog zur Ausstellung: Block, FriedrichW., Christiane Helbach, und KarinWenz (Hg.).
pOes1s. Ästhetik digitaler Poesie. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz, 2004.

396 7 paseos – Erfahrung und Experiment

http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml
http://joerg.piringer.net/index.php?href=installation/unicodeinfinite.xml


piert ist. Jean-Pierre Balpes Poesiemaschinen […] zielen auf eine dynamische Poesie […] die
weniger die technischen Mittel als vielmehr sich selbst als Poesie der Poesie ausstellt.¹³³

Babel Poesie geht es mithin nicht um Nachbildung oder Entwürfe von Mehrspra-
chigkeit im konventionellen Sinne (also das Beherrschen mehrerer Sprachen und
die damit oft verbundene Hoffnung auf erhöhte (interkulturelle) Kommunikati-
onskompetenz), sondern um ein Verfahren, in dem Sprachen neu gemischt und zu
poetischen Effekten verdichtet werden. Dabei verweist Balpe allerdings gerade auch
explizit auf die „technischen Mittel“, die dieses Sprachspiel erst zu generieren
vermögen. Das Kunstwerk zielt diesbezüglich auf Transparenz ab, indem neben den
generierten Texten auch „abwechselnd unterschiedliche Code-Wörter auf dem
Bildschirm [gezeigt werden], die abwechselnd auf das dem Generator zugrunde-
liegende Wörterreservoir oder das Code-Regelwerk verweisen.“¹³⁴ Gezeigt wird
dadurch, dass die auf dem Bildschirm erscheinende Schrift nur sekundärer Effekt
eines darunter liegenden Programmes ist. „Babel“ besteht also nicht nur darin, dass
immer neue Gedichtkombinationen in verschiedenen europäischen Sprachen rea-
lisiert werden, sondern dass dies aufgrund eines universalen Codes geschieht. Wir
haben hiermit eine übergreifende Einheitsprogrammiersprache oder vielmehr
-schrift, die festlegt, wie die „natürlichen“ Sprachen erzeugt werden, die aber hinter
diesen verborgen bleibt und nur bruchstückhaft vor den Augen des Betrachters
erscheint. Vor dem Hintergrund dieser funktionierenden und kontrollierenden
(künstlichen) Universalsprache scheint aber der Hauptzweck der einzelnen (na-
türliche) Sprachen nicht mehr in ihrer kommunikativen Funktion zu bestehen, da
die Kohärenzstiftung technisch übernommen werden kann, während dabei die
natürlichen Sprachen vermehrt in ihrer Materialität hervortreten und für ein
poetisches Oberflächenspiel eingesetzt werden.

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass sich am Ende des untersuchten
Zeitraumes ein ambivalentes Bild bezüglich des Spannungsverhältnisses von
mehrsprachiger und einsprachiger Textordnung ergibt.¹³⁵ Einerseits scheint das

133 http://www.p0es1s.net/de/projects/jean_pierre_balpe.html. (7. Oktober 2013). Zu einer Bespre-
chung von Babel Poesie im Kontext von Balpes Schaffen und mit Schwerpunkt auf die Frage der
„Interaktivität“ des Kunstwerkes vgl.: Reither, Saskia. „Poesiemaschinen oder Schreiben zwischen
Zufall und Programm“. „System ohne General“. Schreibszenen im digitalen Zeitalter. Hg. Davide Gi-
uriato, Martin Stingelin und Sandro Zanetti. München: Fink, 2006. 131– 148, hier 138–40.
134 Ebd., 140.
135 Helmich kommt auch für die analoge Literatur zu einem ähnlichen Ergebnis, wenn er auf die
steigende Bedeutung eines internationalen Literaturmarktes und damit verbunden des Englischen
verweist: „In der Realität dürfte die Rolle der übrigen, vor allem der kleinen Literatursprachen
gegenüber dem Englischen deutlich abnehmen. Ungeachtet aller Hybridisierungs- und Vielspra-
chigkeitsvorstellungen registrieren wir in der aktuellen Wirklichkeit vielfachen Sprachentod […].

7.3 Mehrsprachige Literatur und digitales Medium 397

http://www.p0es1s.net/de/projects/jean_pierre_balpe.html
http://www.p0es1s.net/de/projects/jean_pierre_balpe.html


digitale Medium die Produktion mehrsprachiger Texte anzuregen und zu beför-
dern, andererseits wird diese – wie jeder am Bildschirm lesbare Text – bereits in
der doppelten Schreibstruktur des Mediums erzeugt und basiert mithin auf einer
eindeutigen Programmiersprache. Diese ist zwar keine natürliche Sprache und in
ihrer technischen Erzeugtheit dem Konzept der Muttersprache wie der mit einem
Territorium verbundenen Nationalsprache geradezu entgegengesetzt. Frei von
sprachpolitischen Fragen und von hegemonialen Sprachordnungen ist die künstli-
che Sprache deshalb trotzdem nicht, insofern sie trotz ihrer internationalen Aus-
richtung auf westlichen Sprachsystemen basiert. In der Bestrebung, dass jede na-
türliche Sprache über eindeutige Zuweisung entsprechender Zeichen im digital
verarbeitbaren Code restlos übersetzt werden kann, wie es im Unternehmen uni-
code geschieht, ist letztlich gerade im Umgang mit lingualer Vielfalt auch eine
kulturelle Einheitsbestrebung zu erkennen. Die besprochenen literarischen Ge-
genwartstexte machen dieses Spannungsverhältnis sichtbar, indem sie am Über-
gang der Medien Materialität und Opazität von Zeichen und Sprachen inszenieren.
Sie stellen jenen Teil von Sprache in den Vordergrund, der nicht restlos übersetz-
und konvertierbar ist. Mit ihrer Inszenierung von Mehrsprachigkeit verbindet sich
so ein sprach- wie kulturkritisches Anliegen.

Wer auf dem internationalen Buchmarkt schnell reuüssieren will, schreibt englisch oder zumindest
in seiner jeweiligen Trägersprache unkompliziert mit dem Nahziel der englischen Übersetzung.“
(Helmich: Ästhetik, 553).

398 7 paseos – Erfahrung und Experiment



Konklusion

Ziel dieser Studie ist, die Geschichte literarischer Mehrsprachigkeit in der
deutschsprachigen Literatur des 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts unter be-
sonderer Berücksichtigung ihrer poetologischen Dimension zu erforschen und
dafür gleichzeitig einen methodisch-theoretischen Ansatz zu erarbeiten, der es
erlaubt, literarische Mehrsprachigkeit als poetisches Verfahren aus genuin litera-
turwissenschaftlicher Perspektive zu untersuchen. Damit vertritt die vorliegende
Schrift eine eigene Position im vergleichsweise jungen und sich derzeit dynamisch
weiterenwickelnden internationalen Forschungsfeld literarischer Mehrsprachig-
keit. Wie bereits in der Einleitung ausführlich dargelegt, wird dies imWesentlichen
von drei methodisch-theoretischen Richtungen geprägt: Die erste lehnt sich an
linguistische Konzepte und Methoden an und geht davon aus, dass auch in der Li-
teratur soziolinguistische Phänomene wie Code-Switching und Translanguaging zu
beobachten sind, die zweite untersucht literarische Mehrsprachigkeit auf Basis der
Cultural Studies und interpretiert, ausgehend von einer dezidiert aktuellen gesell-
schaftskritischen Perspektive, mehrsprachige Literatur im Kontext historischer
Identitätskonstruktionen und kulturellen Machtstrukturen und bewertet sie über-
greifend als subversiv gegenüber der Norm der nationalen Zugehörigkeit und des
Monolingualismus. Der dritte Ansatz schließlich ist philologischer ausgerichtet und
fragt, angelehnt an Konzepte wie Polyphonie, Intertextualität, Figurenrede oder
Verfremdung mittels rhetorischer Figuren, nach der poetischen und narrativen
Struktur mehrsprachiger Texte und versucht diese auch textübergreifend und un-
abhängig vom literaturhistorischen Kontext zu erfassen. Meine Arbeit kritisiert in
erster Linie den soziolinguistischen Ansatz, der aufgrund von Daten ausserlitera-
rischer und meist mündlicher Sprachverwendung entwickelt wurde und sich des-
halb wenig zur Beschreibung literarischer Mehrsprachigkeit eignet, die nicht nur
schriftlich verfasst ist, sondern per definitionem auch immer schon ästhetisch
überformt ist und sich der übergreifenden Bestimmung anhand von Mustern des
mündlichen Sprachgebrauchs entzieht. In meiner zu Beginn der Einleitung vorge-
stellten Definition heißt es stattdessen, dass literarische Mehrsprachigkeit als eine
aktive literarische Verarbeitung und kreative Gestaltung außerliterarischer
Sprachvielfalt verstanden werden sollte, bei der die vorgefundene Sprachsituation
jederzeit abgewandelt, erweitert, neu erfunden werden kann. Dabei bleibt letztlich
offen, inwieweit Literatur auf bestehende Mehrsprachigkeit reagiert und inwieweit
sie diese ästhetisch entwirft. Um diese dezidiert ästhetische Dimension literarischer
Mehrsprachigkeit zu beschreiben, hält die oben als philologisch bezeichnete Rich-
tung literaturwissenschaftlicher Mehrsprachigkeitsforschung wichtige Zugänge
bereit, auf die diese Arbeit aufbaut. Gegenüber bestehenden Ansätzen der text-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-009



übergreifenden Typologisierung und Kategorisierungen einzelner Techniken und
stilistischer Figuren literarischer Mehrsprachigkeit wird aber die Bedeutung so-
wohl des Text- und Werkzusammenhangs als auch des kulturhistorischen Entste-
hungskontextes betont. Diese historische Schwerpunktsetzung markiert schließlich
sowohl die Nähe als auch die Distanz zur Erforschung literarischer Mehrspra-
chigkeit von Seiten der Cultural Studies. Zwar werden auch in dieser Arbeit kultu-
relle Normierungen und Wertungen von Ein- und Mehrsprachigkeit für die Text-
analyse herbeigezogen, gleichzeitig soll aber gezeigt werden, in welchen weiteren
zeitgenössischen poetologischen Diskussionszusammenhängen die Einsätze von
Sprachwechsel und -mischung zu analysieren sind. Dabei wird in den chronologisch
gegliederten exemplarischen Textanalysen nicht nur deutlich, wie weit verbreitet
und gattungsübergreifend textinterne Mehrsprachigkeit als literarisches Verfahren
der Abweichung von der dominanten deutschen Textsprache in unterschiedlichen
literaturhistorischen Kontexten ist, sondern auch, in welch unterschiedlichen Zu-
sammenhängen sie gestaltet wird und vor allem welche differierenden Deutungen
sich letztlich damit verbinden. Wie in der unten folgenden Zusammenfassung
nochmals im Einzelnen nachvollziehbar gemacht wird, entfaltet sich dabei eine
große Bandbreite zwischen der positiven Konnotation literarischer Mehrsprachig-
keit als poetisch-experimentelles Spiel mit dem Effekt einer befreienden Aufbre-
chung überkommener starrer Text- und Kulturordnungen bis hin zu mehrspra-
chigen Verfahren als Gestaltungsmittel historischer Gewalterfahrung der
Zerstückelung und Zerstreuung im Kontext der Exil- und Holocaustliteratur. Lite-
rarische Mehrsprachigkeit findet sich eingesetzt als Mittel in der Utopie einer
sprachübergreifenden Verständigung im Medium des Poetischen und ebenso, um
das Trauma des katastrophalen Scheiterns von Kommunikation und der existenti-
ellen Unverständlichkeit zu adressieren.

Zusammenfassend formuliert, geht es dieser Studie mithin sowohl um eine
Interpretation der Texte in ihren spezifischen literaturhistorischen Kontexten, in
denen mehrsprachige Verfahren mit unterschiedlichen Zielen verwendet werden
und entsprechend unterschiedlich ausgelegt werden müssen, als auch darum, eine
neue Betrachtungsweise literarischer Mehrsprachigkeit unter literaturtheoreti-
schen und sprachkritischen wie -philosophischen Gesichtspunkten zu entwickeln.
Die Grundlage hierfür legt zu Beginn ein theoretisch ausgerichtetes Kapitel für das
Verständnis literarischer Mehrsprachigkeit aus sprachphilosophischer und (post‐)
strukturalistischer Perspektive. Dargelegt wird darin, welche bislang übersehene
Bedeutung Mehrsprachigkeit in sprachtheoretischen Diskussionen des 20. Jahrh-
unders zukommt und wie daraus wiederum Impulse für die Erforschung mehr-
sprachiger Texte gewonnenwerden können. So zieht bereits Ferdinand de Saussure
Sprachdifferenzen heran, um seine These von der Binarität des Zeichens und des
Bezuges von Signifikat und Signifikant als arbiträr zu untermauern. Bei den rus-

400 Konklusion



sischen Formalisten und Roman Jakobson erscheinen mehrsprachige Stellen als
Orte der Produktion von Poetizität durch Abweichung, Entautomatisierung und
Betonung des Wortlautes. In den sprachphilosophischen Schriften Walter Benja-
mins und Theodor W. Adornos dienen interlinguale Anordnungen und Erschei-
nungen dazu, die jeweiligen Ansichten vom Wesen der Sprache überhaupt zu
veranschaulichen; beide knüpfen daran die Hoffnung auf einen möglichen Ausweg
aus der vorgefertigten Sprache. In der Auseinandersetzung mit der psychoanalyti-
schen Theorie ging es darum zu zeigen, dass gerade Sprachwechsel und -mischung
auf Prozesse von Verschiebungen und Überlagerungen hinweisen, die ihrerseits in
ihren jeweiligen Kontexten entziffert werden müssen. Zusätzlich wurde dabei der
Komplex des Sprachwechsels im Zusammenhang mit Gedächtnisprozessen er-
schlossen, der dann in den Textanalysen erstmals literaturwissenschaftlich genutzt
wurde. Schließlich wurde mit Bezug auf Jacques Derrida argumentiert, dass
mehrsprachige Texte mit seinem Konzept der écriture bzw. der Einsprachigkeit des
Anderen zu lesen sind, insofern darin eine Bewegung der Expatriierung zu erken-
nen ist, eine Entfernung von der Vorstellung einer festen Bindung an einen Körper
(Muttersprache) bzw. an ein Territorium (Nationalsprache), sowie eine Auffassung
von Sprache als einer permanent sich fortschreibender (De‐)Konstruktion von Be-
deutung. Durch die Analyse der einzelnen unterschiedlichen Texte zieht sich dabei
wie ein roter Faden das Moment der Materialität von Sprache und die Kritik von
Bedeutungszuschreibung, die in der Diskussion mehrsprachiger Konstellationen
deutlich zu Tage tritt.

Gegenstand des Hauptteils der Studie sind poetische Verfahren und poetolo-
gische Reflexionen von Mehrsprachigkeit von Beginn des 20. Jahrhunderts bis
heute, die in literaturhistorisch-chronologisch geordneten einzelnen Kapiteln un-
tersucht werden. Diese Geschichte literarischer Mehrsprachigkeit in der deutsch-
sprachigen Literatur fängt aus drei Gründen zu Beginn des 20. Jahrhunderts an:
Erstens erfahren hier die im 19. Jahrhundert stattfindenden nationalhistorischen
Prozesse der Etablierung von Nationalliteratur und Nationalsprache und deren
Standardisierung eine Zuspitzung durch die literaturhistorischen und linguisti-
schen Konzepte von Josef Nadlers völkisch ausgerichteter Literaturgeschichts-
schreibung, in der Literatur zum Produkt eines bestimmten Territoriums und des
darauf ansässigen ‚Volksstammes‘ wird, und Leo Weisgerbers Konzept der Mut-
tersprache und der Sprachgemeinschaft, in dem die (deutsche) Nationalsprache zur
überragenden Bezugsgröße wird. Zweitens wird im Zuge des Ersten Weltkrieges
Sprache stark als nationales Identifikationsmittel genutzt, womit sich in Deutsch-
land eine Sprachreinigungsbewegung und die Abwehr von Fremdwörtern und
Mehrsprachigkeit verbindet. Der Erste Weltkrieg markiert zudem auch deshalb
eine Hochphase der politischen Wirkkraft von Nationalsprache, als er zur Auflö-
sung der großen mehrsprachigen Vielvölkerstaaten Österreich-Ungarns und des

Konklusion 401



Osmanisches Reiches führt und zur Neuordnung insbesondere Mitteleuropas nach
ethnischen und sprachlichen Gesichtspunkten, durch die auch neue regionale
Konstellationen des Deutschen als Minderheitensprache entstehen. Drittens
schließlich tritt neben die Bedeutung der Einsprachigkeit als disziplinengeschicht-
liche wie politische Ordnungsgröße zu Beginn des 20. Jahrhunderts mit der litera-
rischen Moderne eine Gegenbewegung zur forcierten Monolingualisierung, Natio-
nalisierung und Standardisierung. Kapitel eins untersucht dies anhand von Texten
Franz Kafkas und Dada Zürichs. Gezeigt wird zunächst, wie Kafka seine Litera-
tursprache im aktiven Austausch mit mehreren Sprachen formt. So entwirft er in
seiner „Rede über den Jargon“ ausgehende von der jüdischen Erfahrung eine
Sprache, für die anstelle von Territorialisierung und linguistischer Abgrenzung
Wanderbewegungen konstitutiv sind und experimentiert im Tagebuch, ebenfalls in
Auseinandersetzung mit jüdischen diasporischen Traditionen, mit mehrsprachigen
Schreibweisen. In der berühmten Erzählung „Die Sorge des Hausvaters“ schließlich
wird in Odradek eine sprachliche Mischbildung zum Ausgangspunkt, um hege-
moniale sinngebende Prozesse zu hinterfragen. Dada Zürich bricht in seinen ra-
dikal von Standardsprachen abweichenden experimentellen Texten mit bestehen-
den künstlerischen Normen und leistet in mehrsprachigen Texten Widerstand
gegen die im Ersten Weltkrieg forciert vorangetriebene Nationalisierung. Auch hier
verbindet sich die Kritik an der Sprache mit jener kultureller und politischer Ge-
gebenheiten. Gleichzeitig wurde gezeigt, dass Dada nicht pauschal ‚multilingual‘
agiert, sondern es vor allem darum geht, die drei westeuropäischen Sprachen
Deutsch, Englisch und Französisch als internationale Verständigungsgrundlage zu
erhalten und in nicht national determinierter Weise neu zu gestalten. Dies be-
inhaltet auch ihre Überschreitung und Auflösung in glossolalische Kunstsprachen,
wodurch das asemantische Geräusch als letztlich allen nationalen Sprachen zu-
grundeliegende gemeinsame Einheit hervorgehoben und davon ausgehend nach
einer neuen Sprache gesucht wird. Insgesamt lässt sich sowohl für Kafka als auch
für Dada bei allen Unterschieden sagen, dass Mehrsprachigkeit grundsätzlich po-
sitiv bzw. hoffnungsvoll im Sinne Adornos und Benjamins konnotiert ist, insofern
sich damit ein Ausweg aus einer vorgefertigten und mit problematischen politi-
schen Ausgrenzungen verbundener Sprachform zeigt.

Kapitel drei wendet sich demgegenüber mit der Exilliteratur Autorinnen und
Autoren zu, deren Hinwendung zu anderen Sprachen durch die Flucht aus NS-
Deutschland erzwungen wurde. In den untersuchten poetologischen Schriften geht
es mithin primär darum, dass das Schreiben in der deutschen Erstsprache sowohl
aufgrund der politischen Verhältnisse im Herkunftsland als auch aufgrund der
Emigration in ein anderssprachiges Land unselbstverständlich geworden ist. Die
Reflexion von Mehrsprachigkeit ist somit an die des Verlusts von Einsprachigkeit
geknüpft. Der Erwerb (oder Ausbau) von Fremdsprachkenntnissen bzw. ein (par-

402 Konklusion



tieller oder vollständiger) Sprachwechsel werden vor diesem Hintergrund zunächst
als anstrengende und verunsichernde Folgeerscheinungen der erzwungen Emi-
gration diskutiert, erst nachträglich werden sie teilweise darüber hinaus als bio-
grafisch und künstlerisch letztlich auch bereichernd gewertet. In den Interpreta-
tionen von Carl Zuckmayers Gedicht „Kleine Sprüche aus der Sprachverbannung“
und Konrad Merz‘ Ein Mensch fällt aus Deutschland wurde untersucht, wie der
Verlust der Erstsprache als selbstverständlicher Schreib- und Verständigungs-
grundlage im Exil als schmerzhafte Amputation und Identitätskrise literarisch zur
Darstellung gebracht wird. Dabei zeigt sich, dass für die Formulierung dieser Er-
fahrung auf die im vorangegangenen Kapitel diskutierten avantgardistischen For-
men zurückgegriffen wird; so veranschaulicht Merz das Gefühl des Ich-Verlustes
und der Aphasie in der fremden Umgebung mit dem Zerfall von Wörtern in ein-
zelne asemantische Buchstaben, wie sie etwa von dadaistischen Plakatgedichten
gestaltet wurden. Was dort eine gewollte künstlerische Destruktion von herr-
schenden Sinnordnungen darstellte, wird im Kontext der Exilerfahrung zum Aus-
druck einer für den Sprecher zutiefst bedrohlichen Situation. Die in Ein Mensch fällt
aus Deutschland verwandte textinterne Mehrsprachigkeit transportiert auf Ebene
der histoire das Gefühl der Verlorenheit und Fremdheit und stellt auf der des dis-
cours eine innovative Repräsentation eben dafür dar. AuchMascha Kaléko adaptiert
in ihrem Werk avantgardistische Formen für die Darstellung von Exilerfahrung.
Aufgezeigt wurde, dass bezüglich der Sprachgestaltung eine starke Kontinuität
zwischen ihren noch in Berlin und den später in New York entstandenen Texten
festzustellen ist. Die Verbindungslinie bildet dabei nicht zuletzt eine ‚Jargonisie-
rung‘ des Deutschen im Sinne Kafkas, die sich in ihren berlinischen wie deutsch-
englischen Texten nachweisen lässt und ihren doppelten Ursprung im Kabarett wie
in Kalékos zweifacher Emigration und der damit verbundenen Mehrsprachigkeit
hat.

Kapitel vier setzt die Auseinandersetzung mit Mehrsprachigkeit als Gestal-
tungsmittel im Kontext von Verfolgung und Verschleppung fort. Mit Zeugnissen von
Überlebenden der nationalsozialistischen Lager wurde eine bislang von der For-
schung zu wenig beachtete Gestaltung von literarischer Mehrsprachigkeit unter-
sucht, die weder dem Impetus einer experimentell-innovativen Schreibweise noch
dem der transkulturellen Öffnung entspringt, sondern dazu dient, den Zivilisati-
onsbruch des Holocaust in Anlehnung an Babel als katastrophale Zerschlagung
menschlicher Sprach- und Verständigungsfähigkeit zu verhandeln. Gezeigt wurde,
wie an Fragen der Sprachwahl übergreifende Reflexionen der Darstellung extremer
Gewalterfahrung geknüpft werden und wie mit der Einfügung unübersetzter
deutscher Ausdrücke in autobiografischen Schriften die traumatische Nachwirkung
des Geschehenen gestaltet wird, dessen Übersetzung in eine kohärente Aus-
drucksform immer wieder angegangen werden muss, ohne dass sie je restlos ge-

Konklusion 403



lingen kann. Schließlich wurde untersucht, wie Primo Levi in der Atempause an-
hand des radikal fremden Wortes matisklo über das Wiedereinsetzen der Sprache
nach Auschwitz als einer davon unwiderruflich geprägten und versehrten reflek-
tiert. Kapitel fünf schließt hier unmittelbar an mit einer Untersuchung von Paul
Celan. Ausgangspunkt ist das dezidierte Festhalten des mehrsprachigen Dichters an
der deutschen Muttersprache, die gleichzeitig als Sprache des Anderen im Sinne
Derridas gestaltet wird. Herausgearbeitet wurde, wie und warum sich Celan ent-
schieden von der Vorstellung distanziert, er oder seine Gedichte seien zweisprachig
und inwiefern sein poetologischer Grundsatz vom „Einmaligen“ des Gedichts und
seiner Sprache ein nicht unter linguistischen Kategorien von Mehrsprachigkeit zu
subsumierendes Denken poetischer Sprache – und damit auch der sich darin be-
gegnenden Idiome – beinhaltet. Kapitel fünf und sechs schließlich beschäftigen sich
mit Autorinnen und Autoren der Gegenwartsliteratur. Mit W.G. Sebald untersucht
Kapitel sechs einen Autor, der gleichsam am Übergang von Nachkriegsliteratur und
durch Konstellationen von Transkulturalität, Mehrsprachigkeit und Globalisierung
geprägter Gegenwartsliteratur steht. Sein Werk ist als „Literatur ohne festen
Wohnsitz“ im Sinne Ottmar Ettes angelegt. Damit verbindet sich eine klare Kritik an
nationalen Beschränkungen, insbesondere der deutschen Erinnerungskultur. Zen-
tral für Sebalds Texte und poetologische Paratexte ist, dass Gedächtnisarbeit im
Springen zwischen Orten, Zeiten und Sprachen entsteht. Verfahren und Szenarien
der Mehrsprachigkeit und Übersetzung, aber auch der dezidierten Distanzierung
von der (dialektalen) Muttersprache und der Konstruktion einer spezifischen
Schriftsprache kommen dabei, wie gezeigt wurde, eine weit wichtigere Funktion zu
als bislang angenommen. Eine Scharnierstelle zwischen Nachkriegs- und Gegen-
wartsliteratur nimmt Sebald dabei auch deshalb ein, weil seine Verwendung lite-
rarischer Mehrsprachigkeit wie die Gestaltung der Thematik des Verstummens und
des Sprachwechsels einerseits den in Kapitel vier und fünf behandelten Komplex
der Mehrsprachigkeit als Signum der Zerstörung und Verwirrung im Kontext des
Zweiten Weltkrieges und der Shoa aufgreift, andererseits den Erwerb einer
Zweitsprache auch als hoffnungsvollen, neue Perspektiven erschließenden Vorgang
darstellt, wie es für die in Kapitel sieben untersuchten poetologischen Reflexionen
zentral ist. Mit ihrer Untersuchung schließt die Studie. Erstmals bereits historisie-
rend wird die ‚Entdeckung‘ literarischer Mehrsprachigkeit als poetische und poe-
tologische Ressource um 2000 durch Autorinnen und Autoren, die entweder in ihrer
deutschen Zweitsprache schreiben oder von Haus aus mehrsprachig sind, aufge-
arbeitet. Dabei zeigt sich, dass mehrsprachige Schreibweisen erstens durchgängig
mit gesellschaftspolitischer Kritik an nach wie vor national geordneten Gemein-
schaften und Sprachnormen verbundenwerden, zweitens aktiv genutzt werden, um
Materialität und Poetizität eines Wortlautes zu inszenieren und sich drittens daran
sprachphilosophische Überlegungen knüpfen, die davon ausgehen, dass sich mit der

404 Konklusion



Kenntnis einzelner Sprachen neue Perspektiven auf einen Gegenstand eröffneten.
Mehrsprachigkeit wird dabei gerade in der Literatur zu Beginn des 21. Jahrhunderts
in allen drei Aspekten unumwunden positiv konnotiert, was einen Unterschied zu
den untersuchten Texten der Exil-, Lager- und Nachkriegsliteratur darstellt und
eher wieder an die herausgearbeiteten Tendenzen zu Beginn des 20. Jahrhunderts
anschließt. Dies gilt auch für die in den letzten Unterkapiteln ausblickend erörterte
Frage, inwiefern sich gegenwärtig mit mehrsprachigen Verfahren experimentelle
und intermediale Schreibweisen verbinden. Dabei wurde abschließend auch die
Frage aufgeworfen, ob die Verbreitung literarischer Mehrsprachigkeit heute wirk-
lich als Zeichen für eine immer weniger national determinierte und stattdessen
multilingualer und vielfältiger werdende Textproduktion gelesen werden kann,
oder sich vielmehr schon wieder mit Blick auf die digitale Sprach- und Schriftauf-
bereitung die Frage nach einer neuen Vereinheitlichung in Gestalt von hegemo-
nialen Programmiersprachen stellt.

Insgesamt wird im Hauptteil anhand einer umfassenden Sammlung von Pri-
märtexten dargelegt, in welchen verschiedenen Texten und Themenkomplexen li-
terarische Mehrsprachigkeit in der deutschsprachigen Literaturgeschichte im Un-
tersuchungszeitraum auftritt. Auch für die unter dieser Fragestellung teilweise
bereits untersuchten Texte wie jene Kafkas, des Dadaismus‘, des Exils und der
Gegenwartsliteratur werden neue Forschungsergebnisse vorgelegt, insbesondere,
in dem übergreifend die Zusammenhänge von literarischer Mehrsprachigkeit mit
Fragen sprachlicher Materialität und Konstitution von Bedeutung dargestellt wer-
den. Darüberhinaus ist es ein besonderes Verdienst der Studie, die bislang zu wenig
beachtete Funktion von Sprachwechsel und -mischung in der literarischen Ver-
handlung von Katastrophe und Trauma in der Ausseinandersetzung mit dem
Holocaust herausgearbeitet zu haben.

Gegenüber der bisherigen Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit geht es
darum, diese erstens dezidiert als poetische Produktion zu begreifen, zweitens im
Kontext historischer Bezüge und literatur- und kulturpolitischer Diskussionen
aufzuarbeiten und nicht universalisierend zu typologisieren, drittens die wichtige
Verbindung mit poetologischen und sprachkritischen Fragen darzulegen. Neben
den neuen Aspekten, die in den einzelnen Werken mit Fokus auf Mehrsprachigkeit
erarbeitet werden konnten, zählt zu den wichtigsten übergreifenden Ergebnissen
der Studie der Befund, dass es mehrsprachiger Literatur nicht nur um die Ver-
handlung kultureller Größen wie Einsprachigkeit, Mutter- und Nationalsprache
geht, sondern auch darum, Sprache als Feld vielfältiger Verschiebungen und Be-
deutungsgenerierungen im Spannungsfeld lautbildlicher Materialität und sinnstif-
tender Normierungen zu erkunden. Insgesamt sollte mit dieser Studie ein wichtiger
Beitrag zur Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit in ihrer historischen Ver-
breitung und poetologischen Dimension vorgelegt werden und gleichzeitig auch ein

Konklusion 405



bislang ungeschriebenes Kapitel zur deutschsprachigen Literaturgeschichte, die
deren Verflechtung in transkulturelle und mehrsprachige Bezüge besser zu er-
kennen hilft.

Last but not least verbindet sich mit der Publikation das Anliegen, dass ihre
Ergebnisse der weiteren Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit dienen. Zu den
Forschungsdesideraten in diesem Feld zählt die fortgesetzte Schärfung der hier
vorgestellten methodisch-theoretischer Ansätze, die die Ästhetik literarischer
Mehrsprachigkeit ins Zentrum stellen und so einen eigenen, literaturwissen-
schaftlich ausgerichteten Zweig der Multilingualismusforschung ausbilden sollten.
Überdies sind weitere Einzelstudien nötig, um die Bedeutung von Mehrsprachigkeit
für die deutschsprachige Literaturgeschichte besser sichtbar zu machen. Dazu ge-
hört sowohl die Untersuchung weiterer Autorinnen und Autoren des 20. Jahrhun-
derts, eine umfassende Untersuchung der Bedeutung und Ausdifferenzierung
mehrsprachiger Verfahren in der Gegenwartsliteratur sowie die Erforschung der
Gestaltung und Diskussion literarischer Mehrsprachigkeit vor dem 20. Jahrhundert.

406 Konklusion



Bibliografie

Primärliteratur

Abadi, Odette. Terre de détresse. Birkenau, Bergen-Belsen. Paris: L’Harmattan, 1995.
Almanach de la librairie Flinker. Paris: Flinker, 1961.
Améry, Jean. „Das Leben zwischen den Sprachen“. DIE ZEIT 37 (3. September 1976).
Améry, Jean. Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten. München:

Szczesny, 1966.
Aristoteles. Poetik. Hg. u. übers. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart: Reclam, 1982.
Aristoteles. Rhetorik. Übers. u. erl. v. Franz G. Sieveke. München: Fink, 1980.
Arp, Hans. „Dadaland“. Ders., Richard Huelsenbeck und Tristan Tzara. Dada. Dichtungen der Gründer.

Zürich: Arche, 1957.
Auer, Johannes. worm applepie for döhl (1997). http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm. (5. Mai

2021).
Ball, Hugo.: „[Editorial]“. Cabaret Voltaire. Eine Sammlung künstlerischer und literarischer Beiträge. Zürich

15. Mai 1916. [K.g. Saur Verlag, an Imprint of Walter de Gruyter GmbH].
Ball, Hugo. Die Flucht aus der Zeit (1927). Hg. v. Bernhard Echte. Zürich: Limmat, 1992.
Ball, Hugo. „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“. DADA Zürich. Texte, Manifeste,

Dokumente. Hg. Karl Riha, und Waltraud Wende-Hohenberger. Stuttgart: Reclam, 1992. 30.
Ball, Hugo. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. I: Gedichte. Hg. v. Eckhard Faul. Göttingen: Wallstein, 2007.
Bloch, Ernst. „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“. Internationale Literatur (Moskau) 9.6 (1939):

132– 141.
Bloch, Ernst. „Disrupted Language – Disrupted Culture“. Direction 2 Nr. 8: Exiled German Writers (1939):

16– 17.
Bloch, Ernst. „Zerstörte Sprache – Zerstörte Kultur“. Ders. Politische Messungen, Pestzeit, Vormärz.

Bd. 11. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1970. 277–299.
Bloch, Ernst. „Ansprache auf dem Congress of American Writers“ (New York 1939). Ders.: Politische

Messungen, Pestzeit, Vormärz. Bd. 11. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1970. 261–269.
Bodrožić, Marica. Sterne erben, Sterne färben. Meine Ankunft in Wörtern. Frankfurt/Main: Suhrkamp,

2007.
Borowski, Tadeusz. Bei uns in Auschwitz. Erzählungen (1947). Aus dem Polnischen von Vera Cerny.

München: Piper, 1999.
Borowski, Tadeusz. Pisma. Proza (2). Kraków: Wydawn. Literackie, 2004.
ter Braak, Menno. „Ja zur Emigration. Konrad Merz. Ein Mensch fällt aus Deutschland“ (1936). Konrad

Merz zum fünfundsiebzigsten Geburtstag. Hg. Klaus Schöffling. Zürich: Ammann, 1983. 38–44.
Celan, Paul. Gesammelte Werke in fünf Bänden. Bd. 4: Übertragungen I. Hg. v. Beda Allemann. Frankfurt/

Main: Suhrkamp, 1983.
Celan, Paul. Prosa I. Historisch-kritische Ausgabe. Bd. 15/1, hg. v. Andreas Lohr, und Heimo Schmull.

Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2014.
Celan, Paul. Die Gedichte. Neue kommentierte Gesamtausgabe in einem Band. Hg. u. komm. v. Barbara

Wiedemann, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2018.
Celan, Paul. „etwas ganz und gar Persönliches“. Briefe 1934– 1970. Ausgewählt, hg. u. komm. v. Barbara

Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-010

http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm
http://auer.netzliteratur.net/worm/applepie.htm


Paul Celan. Die Goll-Affäre. Dokumente zu einer ‘Infamie’. Zusammengestellt, hg. u. komm. v. Barbara
Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2000.

Dada digital collection. http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921. (24. November
2020).

Domin, Hilde. Gesammelte Gedichte. Frankfurt/Main: Fischer, 1987.
Dufournier, Denise. La maison des mortes. Ravensbrück. Paris: Hachette, 1992.
Feuchtwanger, Lion. „Der Schriftsteller im Exil“. Ders. Ein Buch nur für meine Freunde. Frankfurt/Main:

Fischer, 1984. 533–538.
Fiedler, Heike. langues de meehr. Luzern: spokenscript, 2010.
Fiedler, Heike. Screenshots, Performances. www.realtimepoem.com. (22. April 2021).
Frankl, Victor. … trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager. München:

Böhlau, 1998.
Gottsched, Johann Christoph. „Versuch einer critischen Dichtkunst“ (1730). Ders.: Ausgewählte Werke.

Bd. VI/I, hg. v. P. M. Mitchell. Berlin: De Gruyter, 1973.
Grimm, Jacob. „Über die wechselseitigen beziehungen und die verbindung der drei in der

versammlung vertretenen wissenschaften“. Ders.: Kleinere Schriften. Bd. 7, hg. v. Karl Müllenhoff,
und Eduard Ippel. Hildesheim: Olms, 1966. 556–563.

Hamburger, Michael. „Niemandsland-Variationen“. Ders. Zwischen den Sprachen. Essays und Gedichte.
Frankfurt/Main: Fischer, 1966. 26–34.

Hausmann, Raoul. „Zur Geschichte des Lautgedichts“. Am Anfang war Dada. Hg. Karl Riha und Günter
Kämpf. Steinbach: Anabas, 1980. 35–47.

Hausmann, Raoul. Bilanz der Feierlichkeit. Texte bis 1955. Bd. I, hg. v. Michael Erlhoff. München: Text
+Kritik, 1982.

Heidegger, Martin. „Sprache und Heimat (1960)“. Ders. Aus der Erfahrung des Denkens. Gesamtausgabe.
Bd. 13, hg. v. Hermann Heidegger. Frankfurt/Main, 2002. 155– 180.

Hennings, Emmy. „Das Kabarett Voltaire und die Galerie Dada (Neue Zürcher Zeitung, Erste
Sonntagsausgabe vom 27. Mai 1934)“. Emmy Hennings Dada. Hg. Christa Baumberger und Nicola
Behrmann. Zürich: Chronos, 2015. 111– 113.

Herder, Johann Gottfried. „Über die neuere Deutsche Literatur“ (1766). Ders. Sämtliche Werke. 33 Bde.,
hg. v. Bernhard Suphan. Bd. 1. (Berlin 1877). Neudruck: Hildesheim: Olms, 1967.

Herder, Johann Gottfried. „Briefe zur Beförderung der Humanität. Beilage“ (1795). Ders. Sämtliche
Werke. 33 Bde., hg. v. Bernhard Suphan. Bd. 17. (Berlin 1877). Neudruck: Hildesheim: Olms, 1967.

Huelsenbeck, Richard. „Erklärung. Vorgetragen im ‚Cabaret Voltaire‘, im Frühjahr 1916“. DADA Zürich.
Texte, Manifeste, Dokumente. Hg. Karl Riha und Waltraud Wende-Hohenberger. Stuttgart: Reclam,
1992. 29.

Huelsenbeck, Richard, und Tristan Tzara. „Dialogue entre un cocher et une alouette“. DADA Zürich.
Texte, Manifeste, Dokumente. Hg. Karl Riha und Waldtraud Wende-Hohenberger. Stuttgart:
Reclam, 1992. 132– 133.

von Humboldt, Wilhelm. „Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues“ (1806). Ders.:
Gesammelte Schriften. I. Abteilung, Werke, Bd. 7.2, hg. v. Albert Leitzmann. Berlin: De Gruyter,
1968. 111–303.

von Humboldt, Wilhelm. „Fragmente der Monographie über die Basken“ (1801/02). Ders. Gesammelte
Schriften. I. Abteilung, Werke, Bd. 7.2, hg. v. Albert Leitzmann. Berlin: De Gruyter, 1968. 593–608.

Kafka, Franz. „Tagebücher“. Ders. Schriften, Tagebücher, Briefe. Kritische Ausgabe. Bd. 3.1, hg. v. Hans-
Gerd Koch, Michael Müller und Malcolm Pasley. Frankfurt/Main: Fischer, 1990.

408 Bibliografie

http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://www.realtimepoem.com
http://www.realtimepoem.com
http://www.realtimepoem.com
http://www.realtimepoem.com


Kafka, Franz. „Die Sorge des Hausvaters“. Ders. Ein Landarzt und andere Drucke zu Lebzeiten. Kritische
Ausgabe. Bd. 7.1, hg. v. Wolf Kittler, Hans-Gerd Koch und Gerhard Neumann. Frankfurt/Main:
Fischer, 1994. 282–284.

Kaléko, Mascha. Sämtliche Werke und Briefe in vier Bänden. Hg. v. Jutta Rosenkranz. München: dtv,
2012.

Kaléko, Mascha. „Bibbi, Ester und der Papagei. Eine ziemlich wahre Geschichte“. Land der Jugend. Das
Buch der Kinder-Rundschau. Hg. Kurt Loewenstein. Berlin: Jüd. Rundschau, 1936. 89–97.

Kupfer-Koberwitz, Edgar. Dachauer Tagebücher. Die Aufzeichnungen des Häftlings 24814. Mit einem
Vorwort von Barbara Distel. München: Kindler, 1997.

Levi, Primo. Opere. Volume primo. Hg. v. Paolo Fossati, Turin: Einaudi, 1987.
Levi, Primo. Die Untergegangenen und die Geretteten (ital. 1986). Aus dem Italienischen von Moshe

Kahn. München: Hanser, 1990.
Levi, Primo. Die Atempause (ital. 1963). Deutsch von Barbara und Robert Picht. Frankfurt/Main: dtv,

1994.
Levi, Primo. Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (ital. 1946). Aus dem Italienischen von

Heinz Riedt. Frankfurt/Main: dtv, 2012.
Lustig, Oliver. KZ Wörterbuch. Aus dem Rumänischen von Renate Sandu. Bukarest: Kriterion, 1987.
Lustig, Oliver. Dicţionar da lagăr. Bukarest: Hasefer, 2002.
Mann, Heinrich. „Einführung“. Morgenröte. Ein Lesebuch. Hg. v. den Gründern des Aurora Verlages,

New York: Aurora, 1947. 11–23.
Mann, Klaus. „Das Sprach-Problem“. Ders. Heute und morgen. Schriften zur Zeit. Hg. v. Martin Gregor-

Dellin. München: Nymphenburger, 1969, 287–292.
Fritz Mauthner: Der neue Ahasver (1882), https://www.projekt-gutenberg.org/mauthner/ahasver/

ahas100.html. [6. 09.2021].
Maous, Françoise. Coma Auschwitz no A.5553. Paris: Le Comptoir, 1996.
Merz, Konrad. Ein Mensch fällt aus Deutschland (1936). Frankfurt/Main: Fischer, 1984.
Morgenstern, Christian. Werke und Briefe. Bd. III, hg. v. Marcel Cureau. Stuttgart: Urachhaus, 1990.
Müller, Herta. „In jeder Sprache sitzen andere Augen“. Dies. Der König verneigt sich und tötet.

Frankfurt/Main: Fischer, 2009. 7–39.
Nadler, Josef. Literaturgeschichte der deutschen Stämme und Landschaften (Band 1). Regensburg: Habbel,

1912.
Nadler, Josef. „Die Wissenschaftslehre der Literaturgeschichte. Versuche und Anfänge“. Euphorion 21

(1914): 1–63.
Nadler, Josef. Literaturgeschichte des Deutschen Volkes. Dichtung und Schrifttum der deutschen Stämme

und Landschaften. Berlin: Propyläen, 1939.
Oliver, José F.A. Mein andalusisches Schwarzwalddorf. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2007.
Opitz, Martin. Das Buch von der deutschen Poeterey (1624). Tübingen: Niemeyer, 1954.
Özdamar, Emine Sevgi. Der Hof im Spiegel. Köln: Kiepenheuer und Witsch, 2001.
Piringer, Jörg. Datenpoesie. Klagenfurt: Ritter, 2018.
Piringer, Jörg. Datenpoesie. https://www.logbuch-suhrkamp.de/joerg-piringer/datenpoesie/. (17. Juli

2021).
Piringer, Jörg. Website. https://joerg.piringer.net/. (17. Juli 2021).
Rousset, David. L’univers concentrationnaire (1946). Paris: Ed. du Pavois, 1965.
Rychner, Max. Bei mir laufen die Fäden zusammen. Literarische Aufsätze, Kritiken, Briefe. Hg. v. Roman

Bucheli. Göttingen: Wallstein, 1998.

Primärliteratur 409



Sauer, August. Literaturgeschichte und Volkskunde. Rektoratsrede gehalten in der Aula der Deutschen
Universität in Prag am 18. November 1907. 2. unveränderte Ausgabe. Stuttgart: Metzler, 1925.

Schwitters, Kurt. „Das i-Gedicht“. Ders. Das literarische Werk. Lyrik. I. Bd., hg. v. Friedhelm Lach. Köln:
DuMont, 1973. 206.

Sebald, W. G. Unheimliche Heimat. Essays zur österreichischen Literatur. Frankfurt/Main: Fischer, 1995.
Sebald, W. G. Die Ausgewanderten. Vier lange Erzählungen (1992). Frankfurt/Main: Fischer, 1998.
Sebald, W. G. „Der Schriftsteller Alfred Andersch“. Ders. Luftkrieg und Literatur. Mit einem Essay zu

Alfred Andersch. München: Hanser, 1999. 121– 160.
Sebald, W. G. Austerlitz. München: Hanser, 2001.
Sebald, W. G. Austerlitz. Translated from the German by Anthea Bell. New York: Hamish Hamilton,

2001.
Sebald, W. G. Schwindel. Gefühle (1990). Frankfurt/Main: Fischer, 2002.
Sebald, W. G. ‚Auf ungeheuer dünnem Eis’. Gespräche 1971 bis 2001. Hg. v. Torsten Hoffmann. Frankfurt/

Main: Fischer, 2011.
Sebald, W. G. Vorstellungsrede. Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung. https://www.

deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung. (16. Februar 2017).
Semprún, Jorge. L’écriture ou la vie. Paris: Gallimard, 1994.
Semprún, Josef. Schreiben oder Leben. Aus dem Französischen von Eva Moldenhauer. Frankfurt/Main:

Suhrkamp, 1995.
Shmueli, Ilana. Ein Kind aus guter Familie. Czernowitz 1942– 1944. Aachen: Rimbaud, 2006.
Spiel, Hilde. „Das vertauschte Werkzeug. Schriftsteller in zwei Sprachen“. Literatur und Kritik 79 (1973):

549–552.
Spitteler, Carl. Gesammelte Werke. Bd. 8, hg. v. Gottfried Bohnenblust, Wilhelm Altwegg und Robert

Faesi. Zürich: Artemis, 1947.
Stein, Kurt. Die schönste Lengevitch. Chicago: Covici, 1925.
Tawada, Yoko. Talisman (1996). Tübingen: Konkursbuch, 2008.
Tawada, Yoko: Überseezungen (2002). Tübingen: Konkursbuch, 2006.
Tawada, Yoko: Verwandlungen. Tübinger Poetikvorlesungen (1998). Tübingen: Konkursbuch, 2018.
Tillion, Germaine. Le Verfügbar aux Enfers. Une opérette à Ravensbrück (1942). Paris: La Martinière,

2005.
Trojanow, Ilja. „Voran ins Gondwanaland“. Feridun Zaimoglu und Ders. Ferne Nähe. Tübinger Poetik-

Dozentur 2007. Künzelsau: Swiridoff, 2008. 67–94.
Tzara, Tristan „Manifeste DADA“. DADA 3. Hg. v. Tristan Tzara. Zürich 1918. 1–3.
Wagner, Richard. Das Judentum in der Musik. Leipzig 1869. https://archive.org/details/

WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S. (6. September 2019).
Weisgerber, Leo. Muttersprache und Geistesbildung. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 1929.
Weisgerber, Leo. Die Stellung der Sprache im Aufbau der Gesamtkultur. Zweiter Teil. Heidelberg 1934.
Weisgerber, Leo. Deutsches Volk und deutsche Sprache. Frankfurt/Main: Diesterweg, 1935.
Weisgerber, Leo. Die volkhaften Kräfte der Muttersprache. Frankfurt/Main: Diesterweg, 1939.
Weiss, Peter. „Laokoon oder Über die Grenzen der Sprache“. Ders. Rapporte. Frankfurt/Main:

Suhrkamp, 1968. 170– 187.
„Wider den undeutschen Geist!“ (1933). Akten der Deutschen Studentenschaft. Staatsarchiv Würzburg, I

21 C14/I. https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist!. (31. August 2021).
Zuckmayer, Carl. „Kleine Sprüche aus der Sprachverbannung“. Ders. Gesammelte Werke. Bd. 1:

Gedichte. Erzählungen. Frankfurt/Main: Fischer, 1960. 123– 124.

410 Bibliografie

https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://archive.org/details/WagnerRichardDasJudentumInDerMusik186941S
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist
https://de.wikisource.org/wiki/Wider_den_undeutschen_Geist


Forschungsliteratur

Abraham, Nicolas, und Maria Torok. Kryptonymie. Das Verbarium des Wolfsmanns. Aus dem
Französischem v. Werner Hamacher. Frankfurt/Main: Ullstein, 2008.

Abel, Julia. Walter Benjamins Übersetzungsästhetik. Die ‚Aufgabe des Übersetzers‘ im Kontext von
Benjamins Frühwerk und seiner Zeit. Bielefeld: Aisthesis, 2014.

Adler, H. G. Theresienstadt 1941– 1945. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft. Tübingen: Mohr, 1955.
Adorno, Theodor W. Minima Moralia. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1951.
Adorno, Theodor W. Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften. Bd. 11, hg. v. Rolf Tiedemann. Darmstadt:

Wiss. Buchges., 1984.
Adorno, Theodor W. Kulturkritik und Gesellschaft. Gesammelte Schriften. Bd. 10.1, hg. v. Rolf Tiedemann.

Darmstadt: Wiss. Buchges., 1998.
Aeberhard, Simon, Caspar Battegay, und Stefanie Leuenberger (Hg.). dialÄktik. Deutschschweizer

Literatur zwischen Mundart und Hochsprache. Zürich: Chronos, 2014.
Ahlers, Tim (Hg.). Deutsche Dialekte in Europa. Perspektiven auf Variation, Wandel und Übergänge.

Hildesheim: Ohlms, 2017.
Ahlzweig, Claus. Muttersprache – Vaterland. Die deutsche Nation und ihre Sprache. Opladen: Westdt.

Verlag, 1994.
Alexander, Zaia. „Primo Levi and translation“. The Cambridge Companion to Primo Levi. Hg. Robert S. C.

Gordon. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2007. 155– 170.
Aliaga-Buchenau, Ana-Isabel. „‘A Time He Could Not Bear to Say Any More About’. Presence and

Absence of the Narrator in W. G. Sebald’s The Emigrants“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma.
Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 141– 156.

Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige Sohn. München: Beck, 2005.
Amati Mehler, Jacqueline, Simona Argentieri und Jorge Canestri. Das Babel des Unbewussten.

Muttersprache und Fremdsprachen in der Psychoanalyse. Aus dem Italienischem v. Klaus Laermann.
Gießen: Psychosozial-Verl., 2010.

Ammon, Ulrich (Hg.). Variantenwörterbuch des Deutschen. Die Standardsprache in Österreich, der Schweiz,
Deutschland, Liechtenstein, Luxemburg, Ostbelgien und Südtirol sowie Rumänien, Namibia und
Mennonitensiedlungen. Berlin: De Gruyter, 2016.

Amodeo, Immacolata. ‚Die Heimat heißt Babylon‘. Zur Literatur ausländischer Autoren in der
Bundesrepublik Deutschland. Opladen: Westdt. Verlag, 1996.

Amodeo, Immacolata, und Rita Franceschini (Hg.). In einer anderen Sprache. Stuttgart: Metzler, 2005.
Amodeo, Immacolata (Hg.). Literatur ohne Grenzen. Interkulturelle Gegenwartsliteratur in Deutschland.

Porträts und Positionen. Sulzbach: Helmer, 2009.
Amodeo, Immacolata, und Heidrun Hörner (Hg.). Zuhause in der Welt. Topographien einer

grenzüberschreitenden Literatur. Sulzbach: Helmer, 2010.
Amodeo, Immacolata, und Heidrun Hörner (Hg.). WortWelten. Positionen deutschsprachiger

Gegenwartsliteratur zwischen Politik und Ästhetik. Sulzbach: Helmer, 2011.
Amrein, Ursula, und Christa Baumberger (Hg.). dada. Performance & Programme. Zürich: Chronos, 2017.
Amsler. „‚Organiser‘ au camp de Dachau“. Le français moderne 13.3–4 (1945): 248.
Anderson, Susan. „Yoko Tawada and Reading the Strange(r)“. German Life and Letters 72.3 (2019):

357–377.
Androutsopoulos, Jannis. „Networked Multilingualism. Some language Practices on Facebook and

their Implications“. International Journal of Bilingualism 19.2 (2015): 185–205.
Anokhina, Olga, Till Dembeck, und Dirk Weissmann (Hg.). Mapping Multilingualism in 19th Century

European Literature. Wien: Lit, 2019.

Forschungsliteratur 411



Arie-Gaifman, Hana. „Zur tschechischen Etymologie einiger Eigennamen bei Kafka“. Germanisch-
romanische Monatsschrift 41 (1991): 95– 100.

Aschenberg, Heidi. „Sprachterror. Kommunikation im nationalsozialistischen Konzentrationslager“.
Zeitschrift für romanische Philologie 118.4 (2002): 529–572.

Aschenberg, Heidi. „Des emprunts de courte durée? La langue française et la Shoah“. Zeitschrift für
französische Sprache und Literatur 116.3 (2006): 225–242.

Bachmann-Medick, Doris. „The trans/nationl study of culture. A translational perspective“. The trans/
national study of culture. A transnational perspective. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2014. 1–21.

Bachtin, Michail M. Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. München: Ullstein, 1969.
Bachtin, Michail M. Probleme der Poetik Dostoevskijs. Übers. v. Adelheid Schramm. München: Ullstein,

1971.
Bachtin, Michail M. Die Ästhetik des Wortes. Hg. u. übers. v. Rainer Grübel und Sabine Reese.

Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979.
Bachtin, Michail M. „Das Wort im Roman“. Ders. Die Ästhetik des Wortes. Hg. u. übers. v. Rainer Grübel

und Sabine Reese. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979. 154–300.
Bär, Jochen A. „Nation und Sprache in der Sicht romantischer Schriftsteller und Sprachtheoretiker“.

Nation und Sprache. Die Diskussion ihres Verhältnisses in Geschichte und Gegenwart. Hg. Andreas
Gardt. Berlin/New York, 2000. 199–228.

Baldzuhn, Michael, und Christine Putzo (Hg.). Mehrsprachigkeit im Mittelalter. Kulturelle, literarische,
sprachliche und didaktische Konstellationen in europäischer Perspektive. Berlin: De Gruyter, 2011.

Banki, Luisa. Post-Katastrophische Poetik. Zu W. G. Sebald und Walter Benjamin. München: Fink, 2016.
Barzilai, Maya. „Facing the Past and the Female Spectre in W. G. Sebalds The Emigrants“. W. G. Sebald.

A Critical Companion. Hg. J. J. Long und Anne Whitehead. Edinburgh: Edinburgh Univ. Press, 2004.
203–216.

Baschera, Marco, Pietro de Marchi, und Sandro Zanetti (Hg.). Zwischen den Sprachen / Entre les langes.
Mehrsprachigkeit und Übersetzung als Sprachöffnungen / Plurilinguisme et traduction comme
ouvertures des langues. Bielefeld: Aisthesis, 2019.

Basseler, Michael. „Methoden des New Historicism und der Kulturpoetik“. Methoden der literatur- und
kulturwissenschaftlichen Textanalyse. Hg. Vera Nünning und Ansgar Nünning. Stuttgart: Metzler,
2010. 225–249.

Baumberger, Christa. Resonanzraum Literatur. Polyphonie bei Friedrich Glauser. München: Fink, 2006.
Baumberger, Christa, Mirella Carbone, und Annetta Ganzoni (Hg.). Sigls da lingua. Sprachsprünge. Salti

di lingua. Poetiken literarischer Mehrsprachigkeit in Graubünden. Zürich: Chronos, 2018.
Bay, Hansjörg. „A und O. Kafka – Tawada“. Yoko Tawada. Poetik der Transformation. Hg. Christine

Ivanović. Tübingen: Stauffenburg, 2010. 149– 169.
Béhar, Henri. „Le Simultanéisme Dada“. Les avant-gardes et la tour de Babel. Hg. Jean Weisgerber.

Lausanne: L’Age d’homme, 2000. 37–48.
Behravesh, Monika. „‘Wortbeben‘ im Echoraum der Erstsprache. Spracherleben in Marica Bodrožićs

‘Sterne erben, Sterne färben’“. Affektivität und Mehrsprachigkeit. Hg. Marion Acker, Anne Fleig und
Matthias Lütjohann. Tübingen: Narr, 2019. 179– 195.

Behrmann, Nicola. „Wiege des Dadaismus. Geburtsszenen und Gründungsmythen des Cabaret
Voltaire“. Dada. Performance & Programme. Hg. Ursula Amrein. Zürich: Chronos, 2017. 69–86.

Bemmann, Helga. Die Lieder der Claire Waldoff. Berlin: Arani, 1983.
Benjamin, Walter. „Lehre vom Ähnlichen“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd. II/1, hg. v. Rolf Tiedemann

und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991. 204–210.

412 Bibliografie



Benjamin, Walter. „Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages“. Ders. Gesammelte
Schriften. Bd. II/2, hg.v. Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1991. 409–438.

Benjamin, Walter. „Die Aufgabe des Übersetzers“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd. IV/1, hg. v. Rolf
Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991.

Benteler, Anne. Sprache im Exil. Mehrsprachigkeit und Übersetzung als literarische Verfahren bei Hilde
Domin, Mascha Kaléko und Werner Lansburgh. Berlin: Metzler, 2019.

Benthien, Claudia. „Performed Poetry. Situationale Rahmung und mediale ‚Über-setzungen‘
zeitgenössischer Lyrik“. Rahmenbrüche. Rahmenwechsel. Hg. Uwe Wirth. Berlin: Kadmos, 2013.
287–312.

Benthien, Claudia. „Visuelle Polyphonie. Cia Rinnes archives zaroum als mediale Transformation
konkreter Poesie“. Übersetzen und Rahmen. Praktiken medialer Transformationen. Hg. Claudia
Benthien und Gabriele Klein. Paderborn: Fink, 2017. 123– 139.

Benthien, Claudia, und Wiebke Vorrath. „German Sound Poetry from the Neo-Avantgarde to the
Digital Age“. Soundeffects. An Interdisciplinary Journal of Sound and Sound Experience 7.1 (2017):
4–26.

Benthien, Claudia, Jordis Lau, und Maraike M. Marxen. The Literariness of Media Art. New York:
Routledge, 2019.

Bergmeier, Horst. Dada-Zürich. Ästhetische Theorie der historischen Avantgarde. Göttingen:
Vandenhoeck&Ruprecht, 2011.

Bering, Dietz. „Sprache und Antisemitismus im 19. Jahrhundert“. Das 19. Jahrhundert.
Sprachgeschichtliche Wurzeln des heutigen Deutsch. Hg. Rainer Wimmer. Berlin: De Gruyter, 1990.
325–354.

Bertram, Georg W. Sprachphilosophie zur Einführung. Hamburg: Junius, 2011.
Binder, Hartmut. „Franz Kafka und die Wochenschrift ‚Selbstwehr‘“. Deutsche Vierteljahresschrift für

Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 41 (1967): 283–304.
Bischoff, Doerte. „Exilanten oder Emigranten? Reflexion über eine problematische Unterscheidung

anlässlich einer Lektüre von Werfels ‚Jacobowsky oder der Oberst’ mit Hannah Arendt“. Literatur
und Exil. Neue Perspektiven. Hg. Dies. und Susanne Komfort-Hein. Berlin: De Gruyter, 2013.
213–238.

Bischoff, Doerte, Christoph Gabriel, und Esther Kilchmann: „Sprache(n) im Exil. Einleitung“. Sprache(n)
im Exil. Jahrbuch Exilforschung 32. Hg. Dies., Christoph Gabriel und Esther Kilchmann. München:
Text+Kritik, 2014. 9–28.

Bischoff, Doerte. „‘Sprachwurzellos’. Reflexions in exile and rootedness“. On the Intersection between
18th and 20th Centuries. Hg. Sabine Sander und Ilit Felber. Berlin: Hentrich&Hentrich, 2015.
195–213.

Bischoff, Doerte. „Exil und Interkulturalität. Positionen und Lektüren“. Handbuch Exilliteratur. Von
Heinrich Heine bis Herta Müller. Hg. Bettina Bannasch und Gerhild Rochus. Berlin: De Gruyter,
2017. 97– 120.

Bischoff, Doerte. „Prothesenpoesie. Über eine Ästhetik des Exils mit Bezug auf Barbara Honigmann,
Anna Seghers, Konrad Merz und Herta Müller“. Metaphora. Journal for Literary Theory and
Methodia 3 (2018): 1–24.

Bishop, Claire. „Digital Divide. On Contemporary Art and New Media“. Art Forum (September 2012):
435–441.

Blahak, Boris. Franz Kafkas Literatursprache. Deutsch im Kontext des Prager Multilingualismus. Köln:
Böhlau, 2015.

Forschungsliteratur 413



Block, Friedrich W., Christiane Helbach, und Karin Wenz (Hg.). pOes1s. Ästhetik digitaler Poesie.
Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz, 2004.

Blödorn, Andreas. Zwischen den Sprachen. Modelle transkultureller Literatur bei Christian Levin Sander und
Adam Oehlenschläger. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 2004.

Blum-Barth, Natalia. Poietik der Mehrsprachigkeit. Theorien und Techniken multilingualen Schreibens.
Heidelberg: Winter, 2021.

Bloomfield, Leonard. Language. New York: Holt, 1933.
Bock, Thilo. Eine lebendige Zeitschrift gewissermassen. Hugo Ball und die literarische Bühne. Eine

Annäherung. Berlin: Verbrecher-Verlag, 2016.
Boden, Petra. „Stamm, Geist, Gesellschaft. Deutsche Literaturwissenschaft auf der Suche nach einer

integrativen Theorie“. Literaturwissenschaft und Nationalsozialismus. Hg. Holger Dainat und Lutz
Danneberg. Tübingen: Niemeyer, 2003. 215–261.

Boesch, Ina (Hg.). Die Dada. Wie Frauen Dada prägten. Zürich: Scheidegger&Spiess, 2015.
Bogner, Ralf, und Manfred Leber (Hg.). Die Literaturen der Großregion Saar-Lor-Lux-Elsass in Geschichte

und Gegenwart. Saarbrücken: Universaar, 2012.
Boime, Albert. „Dada’s Dark Secret“. Jewish Dimensions in Modern Visual Culture. Antisemitism,

Assimilation, Affirmation. Hg. Rose-Carol Washton Long, Matthew Baignell und Milly Heyd.
Chicago: Univ. of Chicago Press, 2010. 90– 115.

Bollack, Jean. „Chanson à boire. Über das Gedicht ‚Bei Wein und Verlorenheit‘ von Paul Celan“. Celan-
Jahrbuch 3 (1989): 23–35.

Bollack, Jean. Poetik der Fremdheit. Wien: Zsolnay, 2000.
Bonfiglio, Thomas Paul. Mother tongues and nations. The invention of the native speaker. New York: De

Gruyter, 2010.
Boog, Julia. Anderssprechen. Vom Witz der Different in Werken von Emine Özdamar, Felicitas Hoppe und

Yoko Tawada. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2017.
Böttiger, Helmut. Celan am Meer. Göttingen: Wallstein, 2006.
Bouville, Valérie. „Zur Bedeutung der Wahl einer Sprache“. Psyche 72.6 (2018): 459–484.
Bozzi, Paolo. Der fremde Blick. Zum Werk Herta Müllers. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2005.
Braese, Stephan. Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeutschen Nachkriegsliteratur.

Berlin: Philo, 2001.
Braese, Stephan. „Im Schatten der ‚gebrannten Kinder‘. Zur poetischen Reflexion der

Vernichtungsverbrechen in der deutschsprachigen Literatur der neunziger Jahre“. Chiffre 2000.
Neue Paradigmen der Gegenwartsliteratur. Hg. Corinna Caduff und Ulrike Vedder. Paderborn: Fink,
2005. 81– 106.

Braese, Stephan. Eine europäische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden 1760– 1930. Göttingen:
Wallstein, 2010.

Braunmüller, Kurt, und Gisella Ferraresi (Hg.). Aspects of multilingualism in European language history.
Amsterdam: Benjamins, 2003.

Breysach, Barbara. Schauplatz und Gedächtnisraum Polen. Die Vernichtung der Juden in der deutschen
und polnischen Literatur. Göttingen: Wallstein, 2005. 244–275.

Brix, Emil. Die Umgangssprachen in Altösterreich zwischen Agitation und Assimilation. Die Sprachenstatistik
in den zisleithanischen Volkszählungen 1880 bis 1910. Wien: Böhlau, 1982.

Brokoff, Jürgen. Geschichte der reinen Poesie. Göttingen: Wallstein, 2010.
Bronfen, Elisabeth. Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne. Berlin: Volk und Welt, 1998.

414 Bibliografie

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=41/SHW?FRST=47
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=41/SHW?FRST=47


Bronfen, Elisabeth. „Die Sprache der Hysterie: Eine hermeneutische Herausforderung“. Trauma.
Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Hg. Elisabeth Bronfen, Birgit Erdle und
Sigrid Weigel. Köln: Böhlau, 1999. 149– 172.

Bronfen, Elisabeth. „Die Kunst des Exils“. Literatur und Exil. Neue Perspektiven. Hg. Doerte Bischoff und
Susanne Komfort-Hein. Berlin und Boston: De Gruyter, 2013. 381–395.

Buchenhorst, Ralph. Das Element des Nachlebens. Zur Frage der Darstellbarkeit der Shoah in Philosophie,
Kulturtheorie und Kunst. Paderborn: Fink, 2011.

Buck, Theo. Muttersprache; Mördersprache. Celan-Studien. Aachen: Rimbaud, 1993.
Buelens, Geert. „Reciting shells. Dada and, dada in & dadaists on the First World War“. Arcadia 41.2

(2006): 275–295.
Bruera, Franca, und Barbara Meazzi (Hg.). Plurilinguisme et Avant-gardes. Bruxelles: Lang, 2011.
Bülow, Ulrich von, und Heike Gfrereis. „Nachlass“. Sebald-Handbuch. Hg. Claudia Öhlschläger und

Michael Niehaus. Stuttgart: Metzler, 2017. 73–77.
Bürger-Koftis, Michaela, Hannes Schweiger, und Sandra Vlasta (Hg.). Polyphonie. Mehrsprachigkeit und

literarische Kreativität. Wien: Praesens, 2010.
Burka, Bianka. Manifestationen der Mehrsprachigkeit und Ausdrucksformen des „Fremden“ in

deutschsprachigen literarischen Texten. Exemplifiziert am Beispiel von Terézia Moras Werken.
Tübingen: Narr, 2016.

Burmeister, Ralf, Michaela Oberhofer, und Esther Tisa Francini (Hg.). Dada Afrika. Dialog mit dem
Fremden. Zürich: Scheidegger&Spiess, 2016.

Bußmann, Hadumod. Lexikon der Sprachwissenschaft. Stuttgart: Alfred Kröner, 1990.
Buxbaum, Edith. „The Role of a Second Language in the Formation of Ego and Superego“. The

Psychoanalytic Quarterly 18 (1949): 279–289.
Cacoullos, Rena Torres, und Catherine E. Travis. Bilingualism in the community. Code-switching and

grammars in contact. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2018.
Caduff, Corinna, und Ulrike Vedder (Hg.). Gegenwart schreiben. Zur deutschsprachigen Literatur

2000–2015. Paderborn: Fink, 2017.
Caruth, Cathy. Unclaimed experiences. Trauma, narrative, and history. Baltimore: John Hopkins Univ.

Press, 1996.
Catling, Jo. „W. G. Sebald. Ein ‚England-Deutscher‘?“. W. G. Sebald. Intertextualität und Topographie. Hg.

Irene Heidelberger-Leonard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 25–52.
Ceuppens, Jan. „Transcripts. An Ethic of Representation in The Emigrants“. W. G. Sebald. History,

Memory, Trauma. Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 251–263.
Chalfen, Israel. Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979.
Cheie, Laura. „Inszenierte Mehrsprachigkeit. Sprache zwischen Dialog und Maske in der Lyrik Paul

Celans“. Spiegelungen. Zeitschrift für deutsche Kultur und Geschichte Südosteuropas 14.2 (2019):
25–34.

Cheng, Sinkwan. „Fremdwörter as ‚The Jews of language‘ and Adorno’s Politics of Exile“. Adorno.
Culture, and Feminism. Hg. Maggie O’Neil. London: Sage, 1999. 75– 103.

Chiellino, Carmine. „Über die Notwendigkeit, die Sprache, nicht die Inhalte zu lesen“. Muttersprache.
Zeitschrift der Gesellschaft für deutsche Sprache 4 (1989): 299–302.

Chiellino, Carmine. Interkulturelle Literatur in Deutschland. Ein Handbuch. Stuttgart: Metzler, 2007.
Clifford, James. „Traveling cultures“. Cultural Studies. Hg. Lawrence Grossberg, Cary Nelson und Paula

A. Treichler. New York: Routledge, 1992. 96– 116.
Coulmas, Florian. An Introduction to Multilingualism. Language in a Changing World. Oxford: Oxford

Univ. Press, 2018.

Forschungsliteratur 415



Covindassamy, Mandana. W. G. Sebald. Cartographie d’une écriture en déplacement. Paris: PUPS, 2014.
Cressot, Marcel. „Le parler des déportés français du camp de Neuengamme“. Le français moderne 14.1

(1946): 11– 17.
Curtin, Suzanne (Hg.). Interdisciplinary Approaches to Multilingualism. o.O.: Frontiers Media, 2015.
Damrosch, David. What is World Literature?. Princeton: Princeton Univ. Press, 2003.
Davies, Mererid Puw. „On (not) reading Wales in W. G. Sebald’s Austerlitz“. Oxford German Studies 47.1

(2018): 84– 102.
Davies, Peter. „The Obligatory Horrors. Translating Tadeusz Borowski’s Holocaust Narratives into

German and English“. Holocaust Studies 14.2 (2008): 23–40.
Degen, Sylvia. Die Übersetzung von Shoah-Überlebendenberichten ins Deutsche. Am Beispiel von Diana

Wangs ‚Los Niños Escondidos. Del Holocausto a Buenos Aires‘. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2008.
Dehairs, Wouter. „Literatur im Kontext? Kontext als Intertext. Analyse von W. G. Sebalds

Schwindel.Gefühle und dessen Ethik des Erinnerns“. Rezeption, Interaktion und Integration.
Niederländische und deutschsprachige Literatur im Kontext. Hg. Leopold Decloedt, Herbert van
Uffelen und Elisabeth Weissenbröck. Wien: Praesens, 2004. 271–287.

Deleuze, Gilles, und Félix Guattari. Kafka. Für eine kleine Literatur (frz. 1975). Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1976.

Dembeck, Till. „Für eine Philologie der Mehrsprachigkeit. Zur Einführung“. Philologie und
Mehrsprachigkeit. Hg. Ders. und Georg Mein. Heidelberg: Winter, 2014. 9–38.

Dembeck, Till.: „Oberflächenübersetzung. The Poetics and Cultural Politics of Homophonic
Translation“. Critical Multilingualism Studies 3.1 (2015): 7–25.

Dembeck, Till, und Anne Uhrmacher (Hg.). Erfahren oder erzeugt? Zum Leben der Sprachdifferenz.
Heidelberg: Winter, 2016.

Dembeck, Till. „Sprachwechsel/Sprachmischung“. Literatur und Mehrsprachigkeit. Ein Handbuch. Hg.
Ders. und Rolf Parr. Tübingen: Narr, 2017a. 123– 167.

Dembeck, Till. „Sprachliche und kulturelle Identität“. Literatur und Mehrsprachigkeit. Ein Handbuch. Hg.
Ders. und Rolf Parr. Tübingen: Narr, 2017b. 27–34.

Dembeck, Till. „Eine Kulturpolitik des Affekts? Zum Umgang mit Mehrsprachigkeit im Zürcher Dada –

mit einem Seitenblick auf Ferdinand de Saussure“. Affektivität und Mehrsprachigkeit. Dynamiken
der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Hg. Marion Acker und Anne Fleig. Tübingen: Narr,
2019. 49–72.

Demos, T. J. „Circulations. In and around Zurich Dada“. MIT 105 (2003): 147– 158.
Demos, T. J. „Zurich Dada: The Aesthetics of Exile“. The Dada Seminars. Hg. Leah Dickermann und

Matthew S. Witkovsky. Washington: D.A.P, 2005. 7–30.
Derrida, Jacques. Grammatologie. Aus dem Französischem v. Hans-Jörg Rheinberger und Hanns

Zischler. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1974.
Derrida, Jacques. Die Einsprachigkeit des Anderen oder die ursprüngliche Prothese (frz. 1996). Übers. von

Michael Wetzel. München: Fink, 2003.
Derrida, Jacques. Schibboleth. Für Paul Celan. Aus dem Französischem von Wolfgang Sebastian Baur.

Wien: Passagen, 2012.
Deutschkron, Inge. Emigranto. Vom Überleben in fremden Sprachen. Berlin: Transit, 2001.
Didi-Huberman, Georges. Bilder trotz allem. Aus dem Französischen von Peter Geimer. München: Fink,

2007.
Diether, Nikolaus. Erwin Stengel. Leben und Werk. Mainz: Diss., 1974.
Dietrich, Dieter. Friedrich Althoff und das Ende des preußischen Schulstreites. Vorgeschichte und Inhalt der

Schulreform des Jahres 1900. Die Junikonferenz. Norderstedt: Books on Demand, 2008.

416 Bibliografie



Diner, Dan. „Vorwort des Herausgebers“. Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz. Hg. Ders.
Frankfurt/Main: Fischer, 1988. 7– 10.

Döring, Jörg, und Markus Joch (Hg.). Alfred Andersch ‚revisited‘. Werkbiographische Studien im Zeichen
der Sebald-Debatte. Berlin: De Gruyter, 2011.

Dubow, Jessica, und Richard Steadman-Jones. „Mapping Babel. Language and Exile in W. G. Sebald’s
Austerlitz“. New German Critique 39.1 (2012): 3–26.

Dülffer, Jost. „Die Diskussion um das Selbstbestimmungsrecht und die Friedensregelungen nach den
Weltkriegen des 20. Jahrhunderts“. Die Verteilung der Welt. Selbstbestimmung und das
Selbstbestimmungsrecht der Völker. Hg. Jörg Fisch. München: Oldenbourg, 2011. 113– 139.

Dülpers, Juliane. ‚Voulez-vous voler avec moi?‘ Eine Studie zur französischsprachigen Dichtung Hans Arps.
Frankfurt/Main: Peter Lang, 1997.

Durzak, Manfred. „Laokoons Söhne. Zur Sprachproblematik im Exil“. Akzente 1 (1974): 53–63.
Ehrich-Haefeli, Verena. „Bewegungsenergien in Psyche und Text. Zu Kafkas Odradek“. Zeitschrift für

deutsche Philologie 109 (1990): 238–253.
Edwards, John. Multilingualism. Understanding Linguistic Diversity. London: Bloomsbury, 2012.
Eisenberg, Peter. Das Fremdwort im Deutschen. Berlin: De Gruyter, 2011.
Eke, Norbert. „‘In jeder Sprache sitzen andere Augen‘. Herta Müllers ex-zentrisches Schreiben“.

Unterwegs. Zur Poetik des Vagabundentums im 20. Jahrhundert. Hg. Hans-Richard Brittnacher und
Magnus Klaue. Köln: Böhlau, 2008. 247–260.

Elcott, Noam M. „Tattered Snapshots and Castaway. An Essay at Layout and Translation in W. G.
Sebald“. Germanic Review 79.3 (2004): 203–233.

Elwert, Theodor W. „Fremdsprachige Einsprengsel in der Dichtung“. Das zweisprachige Individuum und
andere Aufsätze zur romanischen und allgemeinen Sprachwissenschaft. Hg. Ders. Wiesbaden:
Steiner, 1973. 257–276.

Emmerich, Wolfgang. Nahe Fremde. Paul Celan und die Deutschen. Göttingen: Wallstein, 2020.
Encarnação, Gilda. Fremde Nähe. Das Dialogische als poetisches und poetologisches Prinzip bei Paul

Celan. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007.
Duran Eppler, Eva. Emigranto. The Syntax of German-English Code-Switching. Wien: Braumüller, 2010.
Escher, Georg. „’In Prag gibt es keine deutsche Literatur.’ Überlegungen zu Geschichte und

Implikationen des Begriffs ‘Prager deutsche Literatur’“. Praha – Prag 1900– 1945. Literaturstadt
zweier Sprachen. Hg. Peter Becher und Anna Knechtel. Passau: Karl Stutz, 2010. 197–212.

Erdle, Birgit. „Adornos Sprachdenken im Exil“. Sprache(n) im Exil. Jahrbuch Exilforschung 32. Hg. Doerte
Bischoff, Christoph Gabriel und Esther Kilchmann. München: Text+Kritik, 2014. 83–99.

Ervedosa, Clara. „Poststrukturalismus und Postkolonialismus als Inspiration. Zum Verhältnis von
Poesie und Theorie in Tawadas Text Talisman“. Yoko Tawada. Fremde Wasser. Hg. Ortrud Gutjahr.
Tübingen: Konkursbuch, 2012. 368–378.

Eshel, Amir. „Die Debatte um Georges Steiners Das hohle Wunder“. Deutsche Nachkriegsliteratur und
der Holocaust. Hg. Stephan Braese, Holger Gehle, Doron Kiesel und Hanno Loewy. Frankfurt/
Main: Campus, 1998. 317–330.

Eshel, Amir. „Von Kafka bis Celan. Deutsch-jüdische Schriftsteller und ihr Verhältnis zum Hebräischen
und Jiddischen“. Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch und Jiddisch von der Aufklärung
bis ins 20. Jahrhundert. Hg. Michael Brenner. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 2002. 96– 108.

Eshel, Amir. „Paul Celan’s Other. History, Poetics, and Ethics“. New German Critique 91 (2004): 57–77.
Esselborn, Karl. „Der Chamisso-Preis und die Förderung der Migrationsliteratur“. Migrationsliteratur.

Schreibweisen einer interkulturellen Moderne. Hg. Klaus Schenk, Almut Todorov und Milan Tyrdik.
Tübingen: Francke, 2004. 317–324.

Forschungsliteratur 417



Esselborn, Karl. „Herkunft und Ankunft. Neue Sammelbände zu Migrationsgeschichten und zur
Migrationsliteratur“ [Sammelrezension]. Informationen Deutsch als Fremdsprache 47.2–3 (2020):
110– 124.

Ette, Ottmar. ZwischenWeltenSchreiben. Literaturen ohne festen Wohnsitz. Berlin: Kadmos, 2005.
Ette, Ottmar. „Zeichenreiche. Insel-Texte und Text-Inseln bei Yoko Tawada und Roland Barthes“. Yoko

Tawada. Poetik der Transformation. Hg. Christine Ivanović. Tübingen: Stauffenburg, 2010.
207–230.

Felman, Shoshana. Jacques Lacan and the Adventure of Insight. Cambridge M.A.: Harvard Univ. Press,
1987.

Felman, Shoshana, und Dori Laub. Testimony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and
History. New York: Routledge, 1992.

Felstiner, John. Paul Celan. Eine Biographie. München: Beck, 1997.
Ferenczi, Sándor. „Über obszöne Worte. Beitrag zu einer Psychologie der Latenzzeit“. Ders. Schriften

zur Psychoanalyse I. Auswahl in zwei Bänden, hg. v. Michael Balint. Gießen: Psychosozial-Verl.,
2004. 59–72.

Finch, Helen. Sebald’s Bachelors. Queer Resistance and the Unconforming Life. Oxford: Routledge, 2013.
Fischer, Gerhard. „Schreiben ex patria. W. G. Sebald und die Konstruktion einer literarischen Identität“.

Schreiben ex patria / Expatriate Writing. Hg. Ders. Amsterdam: Rodopi, 2009. 27–44.
Fohrmann, Jürgen. Das Projekt der deutschen Literaturgeschichte. Entstehung und Scheitern einer

nationalen Poesiegeschichtsschreibung zwischen Humanismus und Deutschem Kaiserreich. Stuttgart:
Metzler, 1989.

Forster, Leonard. The Poet’s Tongues. Multilingualism in Literature. Cambridge: Cambridge Univ. Press,
1970.

Forster, Leonard. Dichten in fremden Sprachen. Vielsprachigkeit in der Literatur. Übers. v. Jörg Fechner.
München: Francke, 1974.

Forster, Iris. Euphemistische Sprache im Nationalsozialismus. Schichten, Funktionen, Intensität. Bremen:
Hempen, 2009.

Freise, Matthias. Michail Bachtins philosophische Ästhetik der Literatur. Frankfurt/Main: Peter Lang, 1993.
Freud, Sigmund. „Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse“. Ders. Studienausgabe.

Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse und Neue Folge. Bd. 1, hg. v. Alexander
Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main 1970: Fischer. 34–447.

Freud, Sigmund. „Das Unbewusste“. Ders.: Studienausgabe. Psychologie des Unbewussten. Bd. 3, hg. v.
Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main: Fischer, 1975.
119– 174.

Freud, Sigmund. „Die Traumdeutung“. Ders. Studienausgabe. Traumdeutung. Bd. 2, hg. v. Alexander
Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main: Fischer, 1977.

Freud, Sigmund. „Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten“. Ders.: Studienausgabe.
Psychologische Schriften. Bd. 4, hg. v. Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey,
Frankfurt/Main: Fischer, 1989. 9–220.

Freud, Sigmund. Zur Auffassung der Aphasien. Eine kritische Studie. Hg. v. Paul Vogel, bearb. v. Ingeborg
Meyer-Palmedo. Frankfurt/Main: Fischer, 1992.

Frey, Hans Jost. „Die Sprache und die Sprachen in Benjamins Übersetzungstheorie“. Übersetzen. Walter
Benjamin. Hg. Christiaan L. Hart Nibbrig. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2001. 147– 158.

Fricke, Harald. Norm und Abweichung. Eine Philosophie der Literatur. München: Beck, 1981.
Fuchs, Anne. Die Schmerzensspuren der Geschichte. Zur Poetik der Erinnerung in W. G. Sebalds Prosa.

Köln: Böhlau, 2004.

418 Bibliografie



Fürbeth, Frank (Hg.). Zur Geschichte und Problematik der Nationalphilologien in Europa. 150 Jahre Erste
Germanistenversammlung in Frankfurt am Main (1846– 1996). Tübingen: Niemeyer, 1999.

Fußl, Irene. ‚Geschenke an Aufmerksame‘. Hebräische Intertextualität und mystische Weltauffassung in der
Lyrik Paul Celans. Tübingen: Niemeyer, 2008.

García, Ofelia, und Li Wei: Translanguaging. Language, Bilingualism and Education. Basingstoke:
Palgrave Macmillan, 2014.

Gardt, Andreas. „Sprachnationalismus zwischen 1850 und 1945“. Nation und Sprache. Die Diskussion
ihres Verhältnisses in Geschichte und Gegenwart. Hg. Andreas Gardt. Berlin: De Gruyter, 2002.
247–271.

Gassleder, Klaus. „Erkundungen zum Prätext der Luisa-Lanzberg-Geschichte aus W. G. Sebalds Die
Ausgewanderten. Ein Bericht“. Sebald. Lektüren. Hg. Marcel Atze und Franz Loquai. Eggingen: Ed.
Isele, 2005. 157– 175.

Georgiopoulus, Anna M., und Gerrold F. Rosenbaum (Hg.). Perspectives on Cross-Cultural Psychiatry.
Philadelphia: Lippincott, 2005. 182– 185.

Gerhard, Ute. „Entstellte Grenzen. Kafkas Textverfahren und der zeitgenössische Diskurs über
Wanderungsbewegungen“. Odradeks Lachen. Fremdheit bei Kafka. Hg. Hansjörg Bay und Christof
Hamann. Freiburg: Rombach 2006. 69–87.

Gil Capeloa, Isabel. „‘La destruction fut ma Beatrice …‘. W. G. Sebalds Poetik der Zerstörung als
konstruktives Gedächtnis“. Kulturelles Gedächtnis und interkulturelle Rezeption im europäischen
Kontext. Hg. Eva Dewes und Sandra Duhem. Berlin: De Gruyter, 2008. 311–332.

Gilman, Sander. „Primo Levi. The Special Language of the Camps and After“. Midstream 35 (1989):
22–30.

Gilman, Sander. Freud, Identität und Geschlecht. Frankfurt/Main: Fischer, 1994.
Gipper, Helmut. „Leo Weisgerber. Leben und Werk“. Interpretation und Re-Interpretation. Aus Anlaß des

100. Geburtstages von Johann Leo Weisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D. Dutz. Münster: Nodus,
2000. 21–30.

Glowacka, Dorota. Disappearing Traces. Holocaust Testimonials, Ethics, and Aesthetics. Seattle: Univ. of
Washington Press, 2012.

Gödde-Baumanns, Beate. „L’idée de deux Allemagnes dans la historiographie française“. Francia 12
(1984): 609–619.

Goetsch, Paul. „Fremdsprachen in der Literatur. Ein typologischer Überblick“. Dialekte und
Fremdsprachen in der Literatur. Hg. Ders. Tübingen: Narr, 1987. 43–46.

Goetschel, Willi, „Dada Zurich 1916 and the Geopolitics of the Local“. The Germanic Review 91.4 (2016):
417–420.

Golb, Joel. „Celan’s ‚Tones‘. A Reading of Huhediblu“. Leo Baeck Institute. Year Book 50 (2005): 57– 104.
Goldsmith, Kenneth. Uncreative Writing. Managing Language in the Digital Age. New York: Columbia

Univ. Press, 2011.
Gramling, David. „An Other Unspeakability. Levi and Lagerszpracha“. New German Critique 117 (2012):

165– 188.
Gramling, David. „Zur Abwicklung des Mythos literarischer Einsprachigkeit“. kultuRRevolution 65

(2013): 11– 16.
Gramling, David. „The Invention of Monolingualism from the Spirit of Systematic Transposability“.

Philologie und Mehrsprachigkeit. Hg. Till Dembeck und Georg Mein. Heidelberg: Winter, 2014.
113– 134.

Gramling, David. The Invention of Monolingualism. New York: Bloomsbury, 2016.

Forschungsliteratur 419



Gramling, David. „Einsprachigkeit, Mehrsprachigkeit, Sprachigkeit“. Literatur und Mehrsprachigkeit. Ein
Handbuch. Hg. Till Dembeck und Rolf Parr. Tübingen: Narr, 2017. 35–44.

Gramling, David. The Invention of Multilingualism. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2021.
Gray, Richard T. „Intertextualität/ Vernetzung“. Sebald-Handbuch. Hg. Claudia Öhlschläger und Michael

Niehaus. Stuttgart: Metzler, 2017. 122– 129.
Greenson, Ralph. „The Mother Tongue and the Mother“. The International Journal of Psychoanalysis 31

(1950): 18–23.
Grimm, Jacob, und Wilhelm Grimm. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm Version 05–04. https://

dwb.uni-trier.de/de/.
Grutman, Robert. Des langues qui résonnent: L’hétérolinguisme au XIXe siècle québécois. Québec: Les Ed.

Fides, 1997.
Gumbrecht, Hans Ulrich, und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.). Materialität der Kommunikation. Frankfurt/Main:

Suhrkamp, 1988.
Gunkel, Katrin. Poesie und Poetik translingualer Vielfalt. Zum Englischen in der deutschen Gegenwartslyrik.

Wien: Praesens, 2020.
Gunkel, Katrin. „Literarische und nichtliterarische Mehrsprachigkeitsforschung – Überlegungen zur

Analyse von mehrsprachigen Texten“. Jahrbuch für internationale Germanistik. Wege der
Germanistik in transkultureller Perspektive (Band 7). Hg. Laura Auteri, Natascia Barrale, Arianna Di
Bella und Sabine Hoffmann. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2022. 227–250.

Günther, Andreas. Verlebendigung und Vernichtung. Zur De-figuration von Medialität bei Paul Celan.
Hamburg: Diss., 2013. 304–305.

Gunther, Stefan. „The Holocaust as the Still Point of the World in W. G. Sebald’s The Emigrants“. W. G.
Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006.
279–290.

Hadjieva, Nevana. „Interkulturalität in ‚Lower Eastside‘ und ‚Greenwich Village‘ von Mascha Kaléko?“.
Interkulturalität und Nationalkultur in der deutschsprachigen Literatur. Hg. Maja Razbojnikova-
Frateva und Hans-Gerd Winter. Dresden: Thelem, 2006. 261–270.

Hainz, Martin A., und Daria Hainz. „In jeder Sprache sitzen andere Augen. Zum schicksalhaft
Einmaligen der Sprache und den rumänischen Texten aus Celans Frühwerk“. Vom Glück sich
anzustecken. Möglichkeiten und Risiken im Übersetzungsprozess. Hg. Ders. Wien: Praesens, 2005.
65–85.

HaKarmi, Batnadiv. „Hubris, Language, and Oppression. Recreating Babel in Primo Levi’s If This Is a
Man and the Midrasch“. Partial Answers. Journal of Literature and the History of Ideas 7.1 (2009):
31–43.

Hallet, Wolfgang. „Methoden kulturwissenschaftlicher Ansätze. Close Reading und Wide Reading“.
Methoden der literatur- und kulturwissenschaftlichen Textanalyse. Hg. Vera Nünning und Ansgar
Nünning. Stuttgart: Metzler, 2010. 293–315.

Hamacher, Werner. „Die Sekunde der Inversion. Bewegungen einer Figur durch Celans Gedichte“. Paul
Celan. Hg. Werner Hamacher und Winfried Menninghaus. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1988.
81– 126.

Hansen, Imke, und Katarzyna Nowak. „Über Leben und Sprechen in Auschwitz. Probleme der
Forschung über die Lagersprache der polnischen politischen Häftlinge von Auschwitz“.
Kontinuitäten und Brüche. Neue Perspektiven auf die Geschichte der NS-Konzentrationslager. Hg.
Christiane Heß, Julia Hörath und Dominique Schröder. Berlin: Metropol, 2011. 115– 141.

Hansen-Löve, Aage A. Der russische Formalismus. Methodologische Rekonstruktion seiner Entwicklung aus
dem Prinzip der Verfremdung. Wien: Verl. d. österr. Akad. d. Wiss., 1978.

420 Bibliografie

https://dwb.uni-trier.de/de/
https://dwb.uni-trier.de/de/


Hanssen, Léon. Menno ter Braak (1902– 1940). Leben und Werk eines Querdenkers. Aus dem
Niederländischem übers. v. Marlene Müller-Haas. Münster: Waxmann, 2011. 232–235.

Harris, Stefanie. „The Return of the Dead. Memory and Photography“. The German Quarterly 74.4
(2001): 379–391.

Hauschild, Christoph, und Jan Christoph: „Kleine Anmerkung zur Textkritik von ‚Leonce und Lena‘“.
Georg Büchner Jahrbuch 5 (1985): 51–82.

Hayles, Katherine. How We Became Posthuman. Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, and Informatics.
Chicago: Chicago Univ. Press, 1999.

Heibach, Christiane. Texttransformation – Lesertransformation. Veränderungspotentiale der digitalisierten
Schrift. http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm. [1. Oktober
2013].

Heidelberger-Leonhard, Irene. „Zwischen Aneignung und Restitution“. W. G. Sebald. Intertextualität und
Topographie. Hg. Irene Heidelberger-Leonhard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 9–23.

Heimann, Friederike. „Sprachexil. Zum Verhältnis von Muttersprache und ‚Vätersprache‘ bei Gertrud
Kolmar und Paul Celan“. Sprache(n) im Exil. Jahrbuch Exilforschung 32. Hg. Doerte Bischoff,
Christoph Gabriel und Esther Kilchmann. München: Text+Kritik, 2014. 276–282.

Hein-Khatib, Simone. Mehrsprachigkeit und Biographie. Zum Sprach-Erleben der Schriftsteller Peter Weiss
und Georges-Arthur Goldschmidt. Tübingen: Narr, 2007.

Heinz, Jutta. „Literaturkritische und literaturtheoretische Schriften“. Kafka-Handbuch. Hg. Manfred
Engel und Bernd Auerochs. Stuttgart: Metzler, 2010. 134– 142.

Helmich, Werner. Ästhetik der Mehrsprachigkeit. Zum Sprachwechsel in der neueren romanischen und
deutschen Literatur. Heidelberg: Winter, 2016.

Hergheligiu, Raluca. „‘Augen, die in der Sprache sitzen‘. Zur Latenz des Rumänischen bei Herta
Müller“. Die fiktive Frau. Konstruktion von Weiblichkeit in der deutschsprachigen Literatur. Hg. Ana
M. Palimariu und Elisabeth Berger. Konstanz: Hartung-Gorre, 2009. 391–404.

Herren, Graley. „The Return of the Repressed Mother in W. G. Sebald’s Fiction“. A Literature of
Restitution. Critical Essays on W. G. Sebald. Hg. Jeanette Baxter, Valerie Henitiuk und Ben
Hutchinson. Manchester: Manchester Univ. Press, 2013. 231–246.

Herzl, Theodor. „Die Juden Prags zwischen den Nationen“ (1917). Das Jüdische Prag. Eine Sammelschrift.
Kronberg: Athenäum, 1978.

Hillmann, Heinz. „Das Sorgenkind Odradek“. Zeitschrift für deutsche Philologie 86 (1967): 197–210.
Hirsch, Alfred. „Sprache und Gewalt. Vorbemerkungen zu einer unmöglichen und notwendigen

Differenz“. Sprache und Gewalt. Hg. Ursula Erzgräber und Ders. Berlin: Spitz, 2001. 11–42.
Hirsch, Marianne. Family Frames. Photography, Narrative, and Postmemory. Cambridge MA: Harvard

Univ. Press, 1997.
Hirsch, Marianne, und Leo Spitzer. Ghosts of Home. The Afterlife of Czernowitz in Jewish Memory.

Berkeley: Univ. of California Press, 2010.
Hirsch, Marianne. The Generation of Postmemory. Writing and Visual Culture after the Holocaust. New

York: Columbia Univ. Press, 2012.
Hitzke, Diana. Nach der Einsprachigkeit. Slavisch-deutsche Texte transkulturell. Berlin: Peter Lang, 2019.
Hoffmann, Dierk O. „1920 Czech Nationalists Occupy the German Landestheater / Ständetheater in

Prague“. Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture 1096– 1996. Hg. Sander
L. Gilman und Jack Zipes. New Haven: Yale Univ. Press, 1997. 390–394.

Hohendahl, Peter Uwe. Prismatic Thought. Theodor W. Adhorno. Lincoln: Univ. of Nebraska Press, 1997.
Höhne, Steffen (Hg.). August Sauer (1855– 1926). Ein Intellektueller in Prag zwischen Kultur- und

Wissenschaftspolitik. Köln: Böhlau, 2011.

Forschungsliteratur 421

http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
http://www.dichtung-digital.mewi.unibas.ch/2000/Heibach/30-Mai/index.htm.%20%5b1
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Generation
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=postmemory
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=writing
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=visual
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=culture
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=after
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Holocaust


Höhne, Steffen, und Manfred Weinberg (Hg.). Franz Kafka im interkulturellen Kontext. Wien: Böhlau,
2019.

Hohoff, Curt. Geist und Ursprung. Zur modernen Literatur. München: Ehrenwirth, 1954.
Höppner, Wolfgang. „Die regionalisierte Nation. Stamm und Landschaft im Konzept von

Literaturgeschichtsschreibung bei August Sauer und Josef Nadler“. Regionalität und Fremde.
Literarische Konstellationen, Visionen und Konzepte im deutschsprachigen Mitteleuropa. Hg. András F.
Balogh und Magdolna Orosz. Berlin: Weidler, 2007. 29–50.

Horn, András. „Ästhetische Funktionen der Sprachmischung in der Literatur“. Arcadia 16.3 (1981):
225–241.

Hüning, Matthias (Hg.). Standard Languages and Multilingualism in European History. Amsterdam:
Benjamins, 2012.

Hünsche, Christina. Textereignisse und Schlachtenbilder. Eine sebaldsche Poetik des Ereignisses. Bielefeld:
Aisthesis, 2012. 78–85.

Hutchinson, Ben. W. G. Sebald – Die dialektische Imagination. Berlin: De Gruyter, 2009.
Hutton, Margaret-Anne. Testimony from the Nazi Camps. French Women’s Voices. New York:

Taylor&Francis, 2005.
Ibsch, Elrud. Die Shoah erzählt. Zeugnis und Experiment in der Literatur. Tübingen: Niemeyer, 2004.
Illi, Manuel. „Mascha Kaléko. Verse für Zeitgenossen (1945)“. Handbuch der deutschsprachigen

Exilliteratur. Hg. Bettina Bannasch und Gerhild Rochus. Berlin: De Gruyter, 2013. 343–350.
Ingebrigtsen, Espen. Bisse ins Sacktuch. Zur mehrfachkodierten Intertextualität bei W. G. Sebald. Bielefeld:

Aisthesis, 2016.
van Ingen, Ferdinand. „Das Problem der lyrischen Mehrsprachigkeit bei Paul Celan“. Psalm und

Hawdahal. Akten des Internationalen Paul Celan-Kolloquiums New York 1985. Hg. Joseph P. Strelka.
Bern: Peter Lang, 1987. 64–78.

van Ingen, Ferdinand. Diskursive Lyrik seit 1945. Passau: Schuster, 2014.
Insana, Lisa N. Arduous Tasks. Primo Levi, Translation, and the Transmission of Holocaust Testimony.

Toronto: Univ. of Toronto Press, 2009.
Ivanović, Christine. Das Gedicht im Geheimnis der Begegnung. Dichtung und Poetik Paul Celans im Kontext

seiner russischen Lektüren. Tübingen: Niemeyer, 1996.
Ivanović, Christine. „Exophonie und Kulturanalyse. Tawadas Transformationen Benjamins“. Yoko

Tawada. Poetik der Transformation. Hg. Christine Ivanović. Tübingen: Stauffenburg, 2010.
171–206.

Ivanović, Christine. „Verstehen, übersetzen, vermitteln. Überlegungen zu Yoko Tawadas Poetik der
Exophonie“. Die Lücke im Sinn. Vergleichende Studien zu Yoko Tawada. Hg. Barbara Agnese.
Tübingen: Stauffenburg, 2014. 15–28.

Jagoda, Zenon, Stanislaw Klodzinski, und Jan Maslowski. „‚bauernfuss, goldzupa, himmelautostrada‘.
Zum ‚Krematoriumsesperanto‘, der Sprache polnischer KZ-Häftlinge“. Die Auschwitz-Hefte 2 (1987):
241–260.

Jakobson, Roman. „Dada“. Ders. Language in Literature (1921). Hg. v. Krystyna Pomorska, Cambridge
MA: Harvard Univ. Press, 1987. 34–40.

Jakobson, Roman. Poetik. Hg. v. Elmar Holenstein und Tarcisius Schelbert, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
1979.

Janz, Marlies. Vom Engagement absoluter Poesie. Zur Lyrik und Ästhetik Paul Celans. Frankfurt/Main:
Syndikat, 1974.

Janz, Ulrike. „Das Zeichen lesbisch in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern“. Homosexuelle
im Nationalsozialismus. Neue Forschungsperspektiven zu Lebenssituationen von lesbischen, schwulen,

422 Bibliografie



bi-, trans- und intersexuellen Menschen 1933 bis 1945. Hg. Michael Schwartz. München:
Oldenbourg, 2014. 77–84.

Jappe, Gemma. Über Wort und Sprache in der Psychoanalyse. Frankfurt/Main: Fischer, 1971.
Jensen, Uffa. Wie die Coach nach Kalkutta kam. Eine Globalgeschichte der frühen Psychoanalyse.

Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019.
Joachimsthaler, Jürgen. Text-Ränder. Die kulturelle Vielfalt in Mitteleuropa als Darstellungsproblem

deutscher Literatur. Heidelberg: Winter, 2011.
Jodłowska-Wesołowska, Danuta. Wörter aus der Hölle. Die ‚lagerszpracha‘ der Häftlinge von Auschwitz.

Aus dem Polnischen von Jochen August. Kraków: Impuls, 1998.
Jodocy, Anne. „Atemnot, Herzklopfen, Ohnmacht. Traumabedingte Psychosomatik in W. G. Sebalds

Austerlitz“. Körpergedächtnis. Erkundungen einer kulturanthropologischen Denkfigur. Hg. Andrea
Bartl und Sandra Potsch. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2014. 227–255.

Jones, Dafydd W. Dada 1916 in Theory. Practices of Critical Resistance. Liverpool: Liverpool Univ. Press,
2014.

Jonge, Carina de. „Gebrochene Welt, gebrochenes Deutsch? Der Einfluss der Sprache des Gastlandes
auf das Deutsch von Exilschriftstellern anhand des Beispiels Konrad Merz“. Neophilologus
LXXXVIII.1 (2014): 81– 101.

Kaiser, Gerhard. „Kannitverstan oder über den Vorteil, keine Fremdsprachen zu sprechen“.
Zwiesprache. Theorie und Geschichte des Übersetzens. Hg. Ulrich Stadler. Stuttgart: Metzler, 1996.
399–408.

Kamla, Thomas. „Die Sprache der Verbannung. Bemerkungen zu dem Exilschriftsteller Konrad Merz“.
Zur deutschen Exilliteratur in den Niederlanden 1933– 1940. Hg. Hans Würzner. Amsterdam: Rodopi,
1977. 147– 150.

Kammer, Stephan. „Visualität und Materialität der Literatur“. Handbuch Literatur & Visuelle Kultur. Hg.
Claudia Benthien und Brigitte Weingart. Berlin: De Gruyter, 2014. 31–47.

Kasper, Judith. „Trauma und Affektabspaltung in der Holocaust-Literatur. Primo Levi, Georges Perec
und W. G. Sebald“. Handbuch Literatur und Emotionen. Hg. Cornelia Zumbusch und Martin von
Koppenfels. Berlin: De Gruyter, 2016. 496–511.

Kasper, Judith. Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei Freud, Levi, Kertész, Sebald und
Dante. Berlin: De Gruyter, 2016.

Kegelmann, René. „Türöffner oder Etikettierung? Der Adelbert-von-Chamisso-Preis und dessen
Wirkung in der Öffentlichkeit“. Die Kunst geht auch nach Brot! Wahrnehmung und Wertschätzung
von Literatur. Hg. Sylvie Grimm-Hamen und Françoise Willmann. Berlin: Frank&Timme, 2010.
13–28.

Keitz, Ursula von, und Thomas Weber (Hg.). Mediale Transformationen des Holocausts. Berlin: Avinus,
2013.

Keller, Thomas. Verkörperungen des Dritten im deutsch-französischen Verhältnis. Die Stelle der
Übertragung. Paderborn: Fink, 2018.

Kersting, Ruth. Fremdes Schreiben. Yoko Tawada. Trier: WVT, 2006.
Kieval, Hillel J. Languages of Community. The Jewish experience in the Czech Land. Berkeley: Univ. of

California Press, 2000.
Kilcher, Andreas B. „Sprachendiskurse im jüdischen Prag um 1900“. Franz Kafka im sprachnationalen

Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität in öffentlichen Institutionen der böhmischen
Länder. Hg. Marek Nekula, Ingrid Fleischmann und Albrecht Geule. Köln: Böhlau, 2007. 61–86.

Kilcher, Andreas B. „Kafkas Proteus. Verhandlungen mit Odradek“. Kafka verschrieben. Hg. Irmgard M.
Wirtz. Göttingen: Wallstein, 2010. 97– 116.

Forschungsliteratur 423

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Wo%CC%88rter
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ho%CC%88lle
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=%22lagerszpracha%22
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ha%CC%88ftlinge
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Auschwitz
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jochen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=August


Kilchmann, Esther. „Verwandlungen des ABCs. Yoko Tawada und die Kulturgeschichte des
abendländischen Buchstabens“. Yoko Tawada. Fremde Wasser. Hg. Ortrud Gutjahr. Tübingen:
Konkursbuch, 2012. 350–368.

Kilchmann, Esther. „Mehrsprachigkeit und deutsche Literatur: Zur Einführung“. Zeitschrift für
interkulturelle Germanistik 3 (2012): 11– 19.

Kilchmann, Esther. „Monolingualism, Heterolingualism, and Poetic Innovation. On Contemporary
German Literature with a Side Glance to the Seventeenth Century“. Challenging the Myth of
Monolingualism. Hg. Liesbeth Minnard und Till Dembeck. Amsterdam: Rodopi, 2014. 71–86.

Kilchmann, Esther (Hg.). Artefrakte. Holocaust und Zweiter Weltkrieg in experimentellen
Darstellungsformen in Kunst und Literatur. Köln: Böhlau, 2016.

Kilchmann, Esther. „Von der Erfahrung zum Experiment: Literarische Mehrsprachigkeit 2000–2015“.
Gegenwart schreiben. Zur deutschsprachigen Literatur 2000–2015. Hg. Corina Caduff und Ulrike
Vedder. Paderborn: Fink 2017. 177– 186.

Kilchmann, Esther. „Mehrsprachige Literatur und Transnationalität“. Handbuch Literatur und Transnatio-
nalität. Hg. Doerte Bischoff und Susanne Komfort-Hein. Berlin: De Gruyter, 2019. 7989.

Kilchmann, Esther. „Nicht übersetzt. Störfälle im Transfer zwischen den Sprachen“. Zwischen den
Sprachen / Entre les langes. Mehrsprachigkeit und Übersetzung als Sprachöffnungen / Plurilinguisme
et traduction comme ouvertures des langues. Hg. Marco Baschera, Pietro de Marchi und Sandro
Zanetti. Bielefeld: Aisthesis, 2019. 61–79.

Kilchmann, Esther. „Sprache als Mehrsprachigkeit in der Poetologie Herta Müllers“. Text + Kritik. Herta
Müller 155 (2020): 174– 184.

King, Alasdair. Hans Magnus Enzensberger. Writing, Media, Democracy. Bern: Peter Lang, 2007.
Kirkness, Alan. Zur Sprachreinigung in Deutschland 1789– 1871. Eine historische Dokumentation. Tübingen:

Narr, 1975.
Kirkness, Alan. „Das Phänomen des Purismus in der Geschichte des Deutschen“. Sprachgeschichte. Ein

Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung (Band 1). Hg. Werner Besch,
Anne Betten, Oskar Reichmann und Stefan Sonderegger. Berlin: De Gruyter, 1998. 407–416.

Kittler, Friedrich A. Aufschreibesysteme 1800 1900. München: Fink, 1985.
Klaue, Magnus. „‚… wie die Fremdworte in der deutschen Sprache‘. Antisemitismus, Rassismus und

Sprachkritik in Fritz Mauthners ‚Der neue Ahasver‘“. Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 48 (2007):
85– 111.

Klein, Judith. „‘Quelle violenza fatte al linguaggio…‘. Primo Levi und die deutsche Sprache“. Italienisch
42 (1999): 14–21.

Klemperer, Victor. LTI (Lingua Tertii Imperii). Notizbuch eines Philologen. Berlin: Aufbau, 1947.
Kliems, Alfred. Im Stummland. Zum Exilwerk Libuše Moníková, Jiří Gruša und Ota Filip. Frankfurt/Main:

Peter Lang, 2002.
Kluge. Etymologisches Wörterbuch des Deutschen (1993). Digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer

überarbeitete Version im Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/d/
wb-etymwb.

Klüger, Ruth. „Dichten über die Shoah. Zum Problem des literarischen Umgangs mit dem
Massenmord“. Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die Opfer und ihre
Kinder. Hg. Gertrud Hardtmann. Gerlingen: Bleicher, 1992. 203–221.

Knauth, K. Alfons. „Weltliteratur. Von der Mehrsprachigkeit zur Mischsprachigkeit“. Literatur und
Vielsprachigkeit. Hg. Monika Schmitz-Emans. Heidelberg: Winter, 2004. 81– 110.

424 Bibliografie

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Libus%CC%8Ce
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Moni%CC%81kova%CC%81,
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jir%CC%8Ci%CC%81
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Grus%CC%8Ca
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ota
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Filip
https://www.dwds.de/d/wb-etymwb
https://www.dwds.de/d/wb-etymwb
https://www.dwds.de/d/wb-etymwb


Knauth, K. Alfons. „Translation & Multilingual Literature as a new field of research in between
Translation Studies and Comparative Literature“. Translation & Multilingual Literature. Hg. Ders.
Berlin: Lit, 2011. 3–26.

Knauth, K. Alfons. „La traduction come œuvre plurilingue l’œuvre plurilingue comme traduction“.
Translation & Multilingual Literature. Hg. Ders. Berlin 2011. 41–68.

Kofman, Sarah. Schreiben wie eine Katze. Zu E. T. A. Hoffmans ‚Lebens-Ansichten des Katers Murr‘. Graz:
Böhlau, 2013.

Kohler-Luginbühl, Dorothee. Poetik im Lichte der Utopie. Paul Celans poetologische Texte. Bern: Peter
Lang, 1986.

Kohn, Rob. „Giving Voice to Uncertainty. Memory, Multilingual and Unreliable Narration in W. G.
Sebald’s Austerlitz“. Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 3.2 (2012): 33–48.

König, Christoph (Hg.). Internationales Germanistenlexikon (Band 2). Berlin: De Gruyter, 2003.
Konuk, Kader. Identitäten im Prozeß. Literatur von Autorinnen aus und in der Türkei in deutscher,

englischer und türkischer Sprache. Essen: blaue Eule, 2001.
Köpke, Wulf. „Die Wirkung des Exils auf Sprache und Stil. Ein Vorschlag zur Forschung“. Exilforschung.

Ein internationales Jahrbuch 3 (1985): 225–237.
Korff, Sigrid. „Die Treue zum Detail. W. G. Sebalds Die Ausgewanderten“. In der Sprache der Täter. Neue

Lektüren deutschsprachiger Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Hg. Stephan Braese. Opladen:
Westdt. Verlag, 1998. 167– 198.

Krankenhagen, Stefan. Auschwitz darstellen. Ästhetische Positionen zwischen Adorno, Spielberg und
Walser. Köln: Böhlau, 2001.

Krapf, Eduardo. „The Choice of Language in Polyglot Psychoanalysis“. The Psychoanalytic Quarterly 24
(1955): 343–357.

Krappmann, Jörg. Allerhand Übergänge. Interkulturelle Analysen der regionalen Literatur in Böhmen und
Mähren sowie der deutschen Literatur in Prag (1890– 1918). Bielefeld: transcript, 2013.

Kremer, Arndt. Deutsche Juden – deutsche Sprache. Jüdische und judenfeindliche Sprachkonzepte
1893– 1933. Berlin: De Gruyter, 2007.

Kremer, Detlef. Kafka, die Erotik des Schreibens. Schreiben als Lebensentzug. Frankfurt/Main: Athenäum,
1989.

Kremnitz, Georg. Die Durchsetzung der Nationalsprachen in Europa. Münster: Waxmann, 1997.
Kremnitz, Georg. Mehrsprachigkeit in der Literatur. Ein kommunikationssoziologischer Überblick. 2. erw.

Auflage. Wien: Praesens, 2015.
Kriegleder, Wynfrid (Hg.). Mehrsprachigkeit und multikulturelle Literatur. Wien: Praesens, 2014.
Kristeva, Julia. „Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman“. Texte zur Literaturtheorie der

Gegenwart. Hg. Dorothee Kimmich, Günter Renner und Bernd Stiegler. Stuttgart: Reclam, 1996.
Krohn, Klaus Dieter (Hg.). Kulturtransfer im Exil. Jahrbuch Exilforschung 13. München: Text+Kritik, 1995.
Krutzinna, Leonie. Der norwegische Schwitters. Göttingen: Wallstein, 2019.
Kucher, Primus-Heinz. Sprachreflexion – Sprachwechsel im Exil (2002). https://www.sbg.ac.at/exil/15011.

pdf. (15. August 2019).
Kuenzli, Rudolf E. „Dada gegen den Ersten Weltkrieg. Die Dadaisten in Zürich“. Sinn aus Unsinn. Dada

international. Hg. Wolfgang Paulsen und Helmut G. Hermann. Bern: Francke, 1982. 87–99.
Kuhiwczak, Piotr. „The Grammar of Survival. How do we read Holocaust Testimonies?“. Translating and

Interpreting Conflict. Hg. Myriam Salama-Carr. Amsterdam: Rodopi, 2007. 61–74.
Kühne, Jörg. „Wie das Rascheln in gefallenen Blättern.“ Versuch zu Franz Kafka. Tübingen: Rotsch, 1975.
Lacan, Jacques. „Le quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse“, in: Le Séminaire livre XI, Paris:

Ed. du Seuil, 1973.

Forschungsliteratur 425

https://www.sbg.ac.at/exil/15011.pdf
https://www.sbg.ac.at/exil/15011.pdf


Lacan, Jacques. „Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud“. Ders.
Schriften II. Hg. v. Norbert Haas, übers. v. Chantal Creusot und Norbert Haas. Weinheim:
Quadriga, 1991. 17–59.

Lacan, Jacques. „Das Seminar über E.A. Poes ‚Der entwendete Brief‘“. Ders. Schriften I, ausgew. und
hg. v. Norbert Haas, übers. v. Rodolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus Laermann u. Peter Stehlin
u. M. v. Chantal Creusot. Weinheim: Quadriga, 1996. 9–41.

Lachmann, Renate. „Die ‚Verfremdung‘ und das ‚neue Sehen‘ bei Viktor Šlovskij“. Poetica 3 (1970):
226–249.

Lamping, Dieter. „‘Linguistische Metamorphosen’. Aspekte des Sprachwechsels in der Exilliteratur“.
Germanistik und Komparatistik DFG-Symposion. Hg. Hendrik Birus. Stuttgart: Metzler, 1995.
528–540.

Lang, Berel. Holocaust Representation. Art within the limits of history and ethics. Baltimore: John Hopkins
Univ. Press, 2000.

Lange, Norbert. „‘Gadji Beri Bimba‘ – Hugo Balls Sprachenwunder“. Hugo Ball. Der magische Bischof
der Avantgarde. Hg. Michael Braun. Heidelberg: Das Wunderhorn, 2011. 79–94.

Lange, Tanja. „Kulturkonflikte (über)leben. Die sprachlichen und literarischen Strategien der jüdisch-
deutschen Schriftstellerin Mascha Kaléko“. Literatur und Kultur in Grenzräumen. Hg. Dies., Jörg
Schönert und Péter Varga. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2002. 111– 124.

Langer, Lawrence E. „The literature of Auschwitz“. Literature of the Holocaust. Hg. Harold Bloom.
Philadelphia: Chelsea House, 2004. 171– 193.

Lasch, Agathe. „Berlinisch“. Eine berlinische Sprachgeschichte. Berlin: Hobbing, 1928.
Läubli, Martina. Subjekt mit Körper. Die Erschreibung des Selbst bei Jean-Jacques Rousseau, Karl Philipp

Moritz und W. G. Sebald. Berlin: De Gruyter, 2014.
Lauer, Gerhard. „Die Erfindung der kleinen Literatur. Kafka und die jiddische Literatur“. Franz Kafka

und die Weltliteratur. Hg. Manfred Engel und Dieter Lamping. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht,
2006. 125– 143.

Leben, Andreas, und Alenka Koron (Hg.). Literarische Mehrsprachigkeit im österreichischen und
slowenischen Kontext. Tübingen: Narr, 2019.

Lee, Carmen: Multilingualism online. Abingdon: Routledge, 2017.
Lee, Youngju. „Gefangen im ‘Hause des Seins’. Monolingualism as semiotic limitation, multilingualism

as semiotic extension in the German works of Yoko Tawada“. Interdisciplinary Journal for
Germanic Linguistics and Semiotic Analysis 24.2 (2019): 163– 188.

Lefort, Pacaline. Les écritures de la mémoire des camps: un nouveau langage? – Étude pragmatico-
discursive de récits de survivants. Reims: Presses univ., 2012.

Lehmann, Jürgen (Hg.). Kommentar zu Paul Celans ‚Die Niemandsrose‘. Heidelberg: Winter, 1997.
Lemke, Anja. „Zur späteren Sprachphilosophie“. Benjamin-Handbuch. Hg. Burkhardt Lindner. Stuttgart:

Metzler, 2006. 643–652.
Leo, Annette. „Ravensbrück – Stammlager“. Der Ort des Terrors. Geschichte der nationalsozialistischen

Konzentrationslager (Band 4). Hg. Wolfgang Benz und Barbara Distel. München: Benz, 2006.
473–520.

Lepschy, Anna Laura, und Giulio Lepschy: „Primo Levi’s languages“. The Cambridge Companion to
Primo Levi. Hg. Robert S. C. Gordon. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2007. 121– 136.

Leszcynska-Koenen, Anna. „Das geheime Leben der Worte. Über das Finden der Sprache in der
Psychoanalyse“. Psyche 70.9 (2016): 905–922.

Leucht, Robert. Experiment und Erinnerung. Der Schriftsteller Walter Abish. Wien:
Vandenhoeck&Ruprecht, 2006.

426 Bibliografie

http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81critures
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=me%CC%81moire
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=camps%3A
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=nouveau
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=langage%3F
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81tude
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=pragmatico-discursive
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=pragmatico-discursive
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=re%CC%81cits
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=survivants


Leuenberger, Stefanie. „Nachwort“. Radio. Hg. Pedro Lenz. Luzern: spoken script, 2014. 188– 195.
Leuschner, Wolfgang. „Einleitung“. Sigmund Freud. Zur Auffassung der Aphasien. Eine kritische Studie,

hg. v. Paul Vogel, bearb. v. Ingeborg Meyer-Palmedo. Frankfurt/Main: Fischer, 1992. 7–31.
Levine, Michael G. „Celan, and the terrible voice of the Meridian“. MLN 122.3 (2007): 573–601.
Levin, Thomas Y. „Nationalities of Language. Adorno’s Fremdwörter. An Introduction to ‚On the

Question: What is German?‘“. New German Critique 36 (1985): 111– 119.
Lewer, Debbie. „From the Cabaret Voltaire to the Kaufleutensaal. Mapping Zurich Dada“. Dada Zurich.

A Clown’s Game from Nothing. Hg. Brigitte Pichon, Stephen C. Forster und Karl Riha. New York:
G.K. Hall, 1996. 45–59.

Ley, Astrid. „Die Zwangslage jüdischer Häftlingsärzte im Konzentrationslager“. Jüdische Ärztinnen und
Ärzte im Nationalsozialismus. Entrechtung, Vertreibung, Ermordung. Hg. Thomas Beddies, Susanne
Doetz und Christoph Kopke. Berlin: De Gruyter, 2014. S. 240–255.

Liede, Alfred. Dichtung als Spiel. Studien zur Unsinnspoesie an den Grenzen der Sprache (1963). Berlin: De
Gruyter, 1992. 205–214.

Lindemann, Klaus. Der Papagei. Seine Geschichte in der Deutschen Literatur. Bonn: Bouvier, 1994.
Liska, Vivian. Die Nacht der Hymnen. Paul Celans Gedichte 1938– 1944. Bern: Peter Lang, 1993.
Löffler, Sigrid. Die neue Weltliteratur und ihre großen Erzähler. München: Beck, 2013.
Lotmann, Jurij M. Die Analyse des poetischen Textes. Hg. u. übers. v. Rainer Grübel. Kronberg: Scriptor,

1975.
Lösener, Hans. „Zweimal ‚Sprache‘. Weisgerber und Humboldt“. Interpretation und Re-Interpretation.

Aus Anlaß des 100. Geburtstages von Johann Leo Weisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D. Dutz.
Münster: Nodus, 2000. 197–212.

Lubkoll, Christine. „Odradek und die Holzhobelmaschine. Rhetorische und mythopoetische Aspekte
der Beschreibung in Erzähl- und Gebrauchstexten Franz Kafkas“. Beschreibend wahrnehmen –

wahrnehmend beschreiben. Sprachliche und ästhetische Aspekte kognitiver Prozesse. Hg. Peter Klotz.
Freiburg: Rombach, 2005. 211–228.

Lüdi, Georges. „Sprachverhalten, Sprachpolitik, Diskurs über Sprache: Staatlichkeit in Europa zwischen
dem einsprachigen Nationalstaat und dem mehrsprachigen Vielvölkerstaat“. Franz Kafka im
sprachnationalen Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität in öffentlichen Institutionen der
böhmischen Länder. Hg. Marek Nekula, Ingrid Fleischmann und Albrecht Geule. Köln: Böhlau,
2007. 13–30.

Maas, Utz. Was ist Deutsch? Die Entwicklung der sprachlichen Verhältnisse in Deutschland. 2. überarb.
Auflage. Paderborn: Fink, 2014.

Mackey, Cindy. ‚Dichter der Bezogenheit‘. A Study of Paul Celan’s Poetry with Special Reference to ‚Die
Niemandsrose’. Stuttgart: Heinz, 1997. 109– 179.

Manea, Norman. „Anmerkungen zur exilierten Sprache“. Sinn und Form 55.2 (2003): 181–200.
Martin, Sigurd. „Mimesis und Entstellung. Lehren vom Ähnlichen bei W. G. Sebald“.

Verschiebebahnhöfe der Erinnerung. Zum Werk W. G. Sebalds. Hg. Ders. und Ingo Wintermeyer.
Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007. 81– 105.

Martyn, David. „Es gab keine Mehrsprachigkeit, bevor es nicht Einsprachigkeit gab. Ansätze zu einer
Archäologie der Sprachigkeit (Herder, Luther, Tawada)“. Philologie und Mehrsprachigkeit. Hg. Till
Dembeck undGeorg Mein. Heidelberg: Winter, 2014. 39–52.

Massino, Guido. Franz Kafka, Jizchak Löwy und das jiddische Theater. Frankfurt/Main: Stroemfeld, 2007.
Max, F. L. „Argots et sabirs des camps de déportés“. Le français moderne 14.1 (1946): 165– 173.
May, Markus, Peter Großens, und Jürgen Lehmann (Hg.). Celan-Handbuch. Stuttgart: Metzler, 2012.

Forschungsliteratur 427



McCulloh, Mark. „Introduction. Two Languages, Two Audiences. The Tandem Literary Oeuvres of W.
G. Sebald“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Mark McCulloh und Scott Denham. Berlin:
De Gruyter, 2006. 7–21.

Meissner, Andrea. Die Nationalisierung der Volksschule: Geschichtspolitik im Niederen Schulwesen
Preußens und des deutschsprachigen Österreich, 1866 bis 1933/38. Berlin: Duncker&Humblot, 2009.

Menke, Bettine. „Zerstreuungsbewegungen. Entortendes Schreiben“. Franz Kafka im interkulturellen
Kontext. Hg. Steffen Höhne und Manfred Weinberg. Wien: Böhlau, 2019. 229–262.

Menninghaus, Winfried. Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1995.
Menninghaus, Winnfried. „’Czernowitz/Bukowina’ als Topos deutsch-jüdischer Geschichte und

Literatur“. Zur Lyrik Paul Celans. Hg. Peter Buhrmann. München: Fink, 2000. 9–30.
Meyer, Julia. Zwei Seelen wohnen, ach, in mir zur Miete. Inszenierungen von Autorschaft im Werk Mascha

Kalékos. Dresden: Thelem, 2018.
Meyer, Raimund. Dada global. Zürich: Limmat Verl., 1994.
Michaeli, Rudolf W. Continuities and Transformations in Scholarly Writing 1919 to 1963. Landschaft, Stamm

and Wesen in Selected Works by Josef Nadler, Walter Muschg, and Benno von Wiese. Ottowa: Diss.
Univ. of Waterloo, 2006.

Möbius, Hanno. Montage und Collage. Literatur, bildende Künste, Film, Fotografie, Musik, Theater bis 1933.
München: Fink, 2000.

Modlinger, Martin. „W. G. Sebald. Die Ausgewanderten“. Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur.
Hg. Bettina Bannasch und Gerhild Rochus. Berlin: De Gruyter, 2013. 520–526.

Morkötter, Steffi. Language Awareness und Mehrsprachigkeit. Eine Studie zu Sprachbewusstheit und
Mehrsprachigkeit aus der Sicht von Fremdsprachenlernern und Fremdsprachenlehrern. Frankfurt/
Main: Peter Lang, 2005.

Mukařovský, Jan. „Standard Language and Poetic Language“. A Prague School Reader on Esthetics,
Literary Structure, and Style. Selected and translated from the original Czech by Paul L. Garvin.
Bloomington: Indiana Univ. Press, 1964. 17–30.

Müller-Schöll, Ulrich, und Francesca Vidal. „Ernst Blochs ‚neue Philosophie‘ des ‚Neuen‘“. Ernst Bloch.
Das Prinzip Hoffnung. Hg. Rainer E. Zimmermann. Berlin: De Gruyter, 2017. 9–34.

Nachama, Andreas. Jiddisch im Berliner Jargon oder Hebräische Sprachelemente im deutschen Wortschatz.
Berlin: Stapp, 1994.

Nekula, Marek. Franz Kafkas Sprachen. „… in einem Stockwerk des inneren babylonischen Turmes …“.
Tübingen: Niemeyer, 2003.

Nekula, Marek. „Hybridität von Kafkas ‚Odradek‘“. Kafka im interkulturellen Kontext. Hg. Steffen Höhne
und Manfred Weinberg. Wien: Böhlau, 2019. 321–342.

Neuhofer, Monika. ‚Écrire un seul livre, sans cesse renouvelé‘. Jorge Sempruns literarische
Auseinandersetzung mit Buchenwald. Frankfurt/Main: Klostermann, 2006.

Neumann, Gerhard. „Hungerkünstler und singende Maus. Franz Kafkas Konzept der ‚kleinen
Literaturen‘“. Metamorphosen des Dichters. Das Selbstverständnis deutscher Schriftsteller von der
Aufklärung bis zur Gegenwart. Hg. Gunter E. Grimm. Frankfurt/Main: Fischer, 1992. 228–247.

Neumann, Gerhard. „‘Eine höhere Art der Beobachtung‘. Wahrnehmung und Medialität in K.s
Tagebüchern“. Franz Kafka. Zur ethischen und ästhetischen Rechtfertigung. Hg. Jakob Lothe und
Beatrice Sandberg. Freiburg: Rombach, 2002. 33–58:

Neumann, Gerhard. „Kafka und Goethe“. Kafka und die Weltliteratur. Hg. Manfred Engel. Göttingen:
Vandenhoeck&Ruprecht, 2006. S. 48–65.

428 Bibliografie



Neumeyer, Harald. „Noch einmal Odradek. Franz Kafka, Wilhelm Dilthey, Viktor Šklovskij und die
‘Kunst des Verstehens’“. (Be)richten und Erzählen. Literatur als gewaltfreier Diskurs? Hg. Moritz
Baßler. München: Fink, 2011. 151– 168.

Niehaus, Michael. „Schwindel.Gefühle“. Sebald-Handbuch. Hg. Ders. und Claudia Öhlschläger.
Stuttgart: Metzler, 2017. 19–28.

Noel, Patrizia (Hg.). The Poetics of Multilingualism – La poétique du plurilinguisme. Newcastle upon
Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2017.

Nünning, Ansgar (Hg.). Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 2. überarbeitete u. erw. Auflage.
Weimar: Metzler, 2001.

Obermann, Eva-Maria. „Wo ist meine Sprache? Eine Untersuchung zur Bedeutung von Sprache und
Muttersprache in W. G. Sebalds Roman ‚Austerlitz‘“. Exil 1 (2016): 30–48.

Öhlschläger, Claudia. Beschädigtes Leben. Erzählte Risse. W. G. Sebalds poetische Ordnung des Unglücks.
Freiburg: Rombach, 2006.

Olschner, Leonard Moore. Im Abgrund der Zeit. Paul Celans Poetiksplitter. Göttingen:
Vandenhoeck&Ruprecht, 2007. 69–71.

Olsson, Jesper. „Speech Rumblings. Exile, Transnationalism and the Multilingual Space of Sound
Poetry“. Languages of Exile. Migration and Multilingualism in Twentieth-Century Literature. Hg. Axel
Englund und Anders Olsson. Bern: Lang 2013. 183–200.

Osborne, Dora. „Blind Spots. Viewing Trauma in W. G. Sebald’s Austerlitz“. Seminar. A Journal of
Germanic Studies 43.4 (2007): 517–533.

Osborne, Dora. Traces of Trauma in W. G. Sebald and Christoph Ransmayr. London: Routledge, 2013.
101– 126.

Oschlies, Wolf. „‚Lagerszpracha‘. Soziolinguistische Bemerkungen zu KZ-Sprachkonventionen“.
Muttersprache XCVI (1986): 98– 109.

Pajević, Marko. „Adventures in language. Yoko Tawada’s exophonic exploration of German“. Oxford
German Studies 48.4 (2019): 494–504.

Pajević, Marko (Hg.). Mehrsprachigkeit und das Politische. Interferenzen in zeitgenössischer
deutschsprachiger und baltischer Literatur. Tübingen: Narr, 2020.

Pakendorf, Gunther. „Sebalds Sprache“. Acta Germanica. German Studies in Africa 39 (2011): 117– 130.
Pannwitz, Rudolf. Die Krisis der europaeischen Kultur. Nürnberg: Carl, 1917.
Pareigis, Christina. „trogt zikh a gezang…“. Jiddische Liedlyrik aus den Jahren 1939– 1945, Kadye

Molodovsky, Yitzhak Katzenelson, Mordechaj Gebirtig. München: Dölling und Galitz, 2003. 32–45.
Pareigis, Christina. „Wie man in der eigenen Sprache fremd wird. Franz Kafka, Shimon Frug und

Yitzhak Katzenelson auf den Wegen der jiddischen Überlieferung“. Exophonie. Anders-Sprachigkeit
(in) der Literatur. Hg. Susan Arndt, Dirk Naguschewski und Robert Stockhammer. Berlin: Kadmos,
2007. 35–47.

Parin, Paul. Heimat, eine Plombe. Hamburg: Europ. Verl.-Anst., 1996.
Parrau, Alain. Écrire les camps, Paris: Belin, 1995.
Parry, Christoph. „Sprachenvielfalt im kosmopolitischen Gedicht der Moderne“. Schreiben zwischen

Sprachen. Hg. Liisa Laukkanen und ders. München: Iudicium, 2017. 78–91.
Pastuszka, Anna. „‘Die Bewegung trägt‘. Das transitorische Ich in den Streifzügen und Passagen von

Ilma Rakusa“. Zwischen Orten, Zeiten und Kulturen. Hg. Jolanta Pacyniak. Frankfurt/Main: Peter
Lang, 2016. 101– 110.

Patruno, Nicholas. Understanding Primo Levi. Columbia SC: Univ. of South Carolina Press, 1995.
Pavlenko, Aneta. The Bilingual Mind and what it tells us about language and thought. New York:

Cambridge Univ. Press, 2014.

Forschungsliteratur 429



van Peer, Willie. „Poetizität“. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft (Band 3). Hg. Jan-Dirk
Müller. Berlin: De Gruyter, 2003. 111– 113.

Peled, Yael. „Marching forward into the past: monolingual multilingualism in contemporary political
theory“. Standard Languages and Multilingualism in European History. Hg. Matthias Hüning.
Amsterdam: Benjamins, 2012. 71–97.

Pelzl, Elisabeth. „Das Schweigen der Polyglotten. Über Muttersprache, ihren Verlust und fremde
Mütter“. Psyche 67.1 (2013): 1–22.

Pennone, Florence. Paul Celans Übersetzungspoetik. Entwicklungslinien in seiner Übertragung
französischer Lyrik. Berlin: De Gruyter 2012.

Penzenstadler, Franz. „Komisch-burleske und satirische Lyrik“. Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse,
Geschichte. Hg. Dieter Lamping. Stuttgart: Metzler, 2001. 362–365.

Perels, Christoph. „Eine Sprache für die Wahrheit“. Frankfurter Anthologie (Band 10). Hg. Marcel Reich-
Ranicki. Frankfurt/Main 1986. 210–212.

Perez, Juliana P. Offene Gedichte. Eine Studie über Paul Celans Die Niemandsrose. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2010. 15–33.

Petuchowski, Elisabeth. „Bilingual and multilingual Wortspiele“. Deutsche Vierteljahresschrift 52 (1978):
635–651.

Pfad-Eder, Miriam. Verdichtete Begegnung. Die Bedeutung von Sprachtheorie und Sprachphilosophie für
die Poetik Paul Celans und seinen Gedichtband ‚Die Niemandsrose‘. Berlin: Weißensee Verlag, 2010.

Philipsen, Bart. „Prosopopöie und Atropos. Blicke zwischen Text und Leser“. Literatur als Philosophie,
Philosophie als Literatur. Hg. Eva Horn, Bettine Menke und Christoph Menke. München: Fink,
2006. 211–232.

Piberhofer, Karl. „Wo das Wort Dada herkommt“. Hugo-Ball-Almanach. Studien und Texte zu Dada. Neue
Folge 9 (2018): 133– 148.

Pipet, Linda. La notion d’indicible dans la littérature des camps de la mort. Paris: L’Harmattan, 2000.
von Polenz, Peter. „Sprachpurismus und Nationalsozialismus. Die ‚Fremdwort‘-Frage gestern und

heute“. Germanistik – eine deutsche Wissenschaft. Hg. Eberhard Lämmert. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1967. 111– 165.

von Polenz, Peter. „Fremdwort und Lehnwort sprachwissenschaftlich betrachtet“. Fremdwort-
Diskussion. Hg. Peter Braun. München: Fink, 1979. 9–31.

von Polenz, Peter. Geschichte der deutschen Sprache. Bearbeitet von Norbert Richard Wolf. Berlin: De
Gruyter, 2020.

Portela, Manuel. „Signs in the Machine. The Poem as Data Flow“. Media Theories and Cultural
Technologies. Hg. Maria Teresa Cruz. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2017. 99– 115.

Prager, Brad. „Sebald’s Kafka“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Scott Denham und Mark
McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 105– 126.

Prescott, Deborah Lee. Imagery from Genesis in Holocaust memoirs. A critical study. Jefferson:
McFarland, 2010.

Rabelhofer, Bettina. Symptom, Sexualität, Trauma: Kohärenzlinie des Ästhetischen um 1900. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2006.

Radaelli, Giulia. Literarische Mehrsprachigkeit. Sprachwechsel bei Elias Canetti und Ingeborg Bachmann.
Berlin: Akademie-Verlag, 2011.

Ranzmaier, Irene. Stamm und Landschaft. Josef Nadlers Konzeption der deutschen Literaturgeschichte.
Berlin: De Gruyter, 2008.

Rebmann, Michael. Tschechische Elemente in der deutschen Literatur. Olomouc: Diss., 2013.
Rechtmann, Heinrich J. Das Fremdwort und der deutsche Geist. Nürnberg: Glock und Lutz, 1953.

430 Bibliografie

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/SHW?FRST=1


Redder, Angelika. „Fremdheit des Deutschen. Zum Sprachbegriff bei Elias Canetti und Peter Weiß“.
Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 17 (1991): 34–54.

Reich-Ranicki, Marcel. „Zur Heimat erkor sie sich die Liebe. Zum hundertsten Geburtstag der Lyrikerin
Mascha Kaléko“. FAZ (7. 6. 2007). https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-
geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2.
(27. August 2019).

Reichmayr, Johannes. „Grundlagen der Ethonopsychoanalyse. Freud als Migrant“. Freuds Aktualität. Hg.
Wolfram Mauser und Joachim Pfeiffer. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2006. 63–71.

Reither, Saskia. „Poesiemaschinen oder Schreiben zwischen Zufall und Programm“. „System ohne
General“. Schreibszenen im digitalen Zeitalter. Hg. Davide Giuriato, Martin Stingelin und Sandro
Zanetti. München: Fink, 2006. 131– 148.

Riatsch, Clà. Mehrsprachigkeit und Sprachmischung in der neueren bündnerromanischen Literatur. Chur:
Verein f. Bündner Kulturforschung, 1998.

Riatsch, Clà. „Viva il Wille!“. Deutsch in Texten von Malaparte, Spinella, Revelli, Levi, Eco, Camilleri, Orelli.
Aachen: Shaker, 2007.

Riepe, Manfred. „Das Alphabet im Gedicht. Von der kritischen Studie ‚Zur Auffassung der Aphasien‘
zum Namensvergessen in der ‚Psychopathologie des Alltagslebens‘“. RISS. Zeitschrift für
Psychoanalyse 24.76 (2010/III) (Schwerpunktheft Saussure/Sprache): 25–56.

Rindler Schjerve, Rosita (Hg.). Diglossia and Power. Language Policies and Practice in the 19th Century
Habsburg Empire. Berlin: De Gruyter, 2003.

Robertson, Eric. „Hollaka hollala anlogo bung. Subversive Glossolalie im Dada“. Genesis Dada. 100
Years of Dada Zurich. Hg. vom Arp Museum Bahnhof Rolandseck, Remagen, in Zusammenarbeit
mit dem Cabaret Voltaire. Zürich: Chronos, 2016. 143– 146.

Robertson, Ritchie. „Kafka’s encounter with the Yiddish theatre“. The Yiddish presence in European
literature. Inspiration and interaction. Hg. Ritchie Robertson und Joseph Sherman. London:
Routledge, 2005.

Roelcke, Thorsten. „Der Patriotismus der barocken Sprachgesellschaften“. Nation und Sprache. Die
Diskussion ihres Verhältnisses in Geschichte und Gegenwart. Hg. Andreas Gardt. Berlin: De Gruyter,
2000.

Rosen, Alan. Sounds of Defiance. The Holocaust, Multilingualism, and the Problem of English. Lincoln:
Univ. of Nebraska Press, 2005.

Rosenberger, Nicole, und Norbert Staub (Hg.). Prekäre Freiheit. Deutschsprachige Autoren im Schweizer
Exil. Zürich: Chronos, 2002.

Rosenkranz, Jutta. Mascha Kaléko. Biografie. München: dtv, 2007.
Röskau-Rydel, Isabel. „Interculturalité et plurilinguisme en Galicie (1772– 1918)“. La Galicie au temps

des Habsbourg (1772– 1918). Hg. Jacques Le Rider und Heinz Raschel. Tours: Presses Univ., 2010.
85– 102.

Rossich, Albert. „An Overview of Literary Multilingualism“. Comparative Critical Studies 15.1 (2018):
47–67.

Rothberg, Michael. Traumatic Realism. The Demands of Holocaust Representations. Minneapolis: Univ. of
Minneapolis Press, 2000.

Rothberg, Michael. „Multidirectional Memory and the Implicated Subject. On Sebald and Kentridge“.
Performing Memory in Art and Popular Culture. Hg. Liedeke Plate und Anneke Smelik. New York:
Routledge, 2013. 39–58.

Forschungsliteratur 431

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/zum-hundersten-geburtstag-der-lyriker-mascha-kaleko-1436028.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2


Rothstein, Anne-Berenike. „Die Erschaffung eines Kulturraums im Raum der Unkultur. Germaine
Tillions Le Verfügbar aux Enfers (1944)“. Poetik des Überlebens. Kulturproduktion im
Konzentrationslager. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2015. 103– 122.

Rovagnati, Gabriella. „Das unrettbare Venedig des W. G. Sebalds“. Sebald. Lektüren. Hg. Marcel Atze
und Franz Loquai. Eggingen: Ed. Isele, 2005. 143– 156.

Ruiz, Ana. „Wie verhält sich eine interkulturelle Sprache? Eine Fallstudie am Beispiel des Werkes José
F.A. Olivers“. Bewegte Sprache. Vom ‚Gastarbeiterdeutsch‘ zum interkulturellen Schreiben. Hg. Natalia
Shchylevska und Carmine Chiellino. Dresden: Thelem, 2014. 54–58.

Saalfeld, Lerke von (Hg.). Ich habe eine fremde Sprache gewählt. Ausländische Schriftsteller schreiben
deutsch. Gerlingen: Bleicher, 1998.

Sandqvist, Tom. Dada East. The Romanians of Cabaret Voltaire. Cambridge: Cambridge Univ. Press,
2006.

Sasse, Sylvia. Michail Bachtin. Dresden: Junius, 2010.
de Saussure, Ferdinand. Cours de linguistique générale. Studienausgabe in deutscher Sprache. Hg. v.

Peter Wunderli. Tübingen: Narr, 2014.
Schäfer, Martin Jörg. Schmerz zum Mitsein. Zur Relektüre Celans und Heideggers durch Philippe Lacoue-

Labarth und Jean-Luc Nancy. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2003.
Schaffner, Anna Katharina. „Assaulting the order of signs“. Dada Culture. Critical texts on the avant-

garde. Hg. Dafydd Jones. Amsterdam: Rodopi, 2006. 117– 136.
Schaffner, Anna Katharina. „Dissecting the order of signs. On the textual politics of Dada poetics“.

Dada and beyond. Vol. 1: Dada discourses. Hg. Elza Adamovicz und Eric Robertson. Amsterdam:
Rodopi, 2011. 37–50.

Schedel, Susanne. ‚Wer weiß, wie es vor Zeiten wirklich gewesen ist?‘ Textbeziehungen als Mittel der
Geschichtsdarstellung bei W. G. Sebald. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2004.

Schenk, Klaus. „Spracherfindung – Sprachenmix. Interkulturelle Aspekte der dadaistischen
Lautdichtung“. Moderne in der deutschen und der tschechischen Literatur. Hg. Ders. Tübingen/
Basel: Francke, 2000. 167– 188.

Scherer, Hans. Martin Flinker. Ein Buchhändler. Ein Emigrantenleben. Frankfurt/Main: Frankfurter Bund f.
Volksbildung, 1988.

Schleiss, Myriam. Le bilinguisme comme atout de l’écrivain: Représentations du bilinguisme et fonctions
stylistiques des marques transcodiques dans l’oeuvre de Jorge Semprun. Sarrebruck: Editions
universitaires européenne, 2011.

Schlosser, Dieter. Sprache unterm Hakenkreuz. Eine andere Geschichte des Nationalsozialismus. Köln:
Böhlau, 2013.

Schmeichel-Falkenberg, Beate. „‘Hoere, Teutschland‘. Mascha Kalékos Verse aus dem Exil“.
Deutschsprachige Exillyrik von 1933 bis zur Nachkriegszeit. Hg. Jörg Thunecke. Amsterdam: Rodopi,
1998. 199–215.

Schmeling, Manfred, und Monika Schmitz-Emans. „Einleitung“. Multilinguale Literatur im
20. Jahrhundert. Hg. Dies. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2002. 7–35.

Schmid, Monika S. First language attrition, use and maintenance. The Case of German Jews in Anglophone
countries. Amsterdam: Benjamins, 2002.

Schmieder, Falko. „No Place Yet. Ernst Bloch’s Utopie in Exile“. „Escape to Life“. German Intellectuals in
New York. A Compendium on Exile after 1933. Hg. Eckhart Goebel und Sigrid Weigel. Berlin: De
Gruyter, 2012. 128– 141.

Schmitz-Emans, Monika. Die Sprache der modernen Dichtung. München: Fink, 1997.

432 Bibliografie



Schmitz-Emans, Monika. „Literatur und Vielsprachigkeit. Aspekte, Themen, Voraussetzungen“. Literatur
und Vielsprachigkeit. Hg. Dies. Heidelberg: Winter, 2004. 11–27.

Schmitz-Emans, Monika. „Yoko Tawadas Imaginationen zwischen westlichen und östlichen
Schriftkonzepten und -metaphern“. Yoko Tawada. Fremde Wasser. Hg. Ortrud Gutjahr. Tübingen:
Konkursbuch, 2012. 269–295.

Schmitz-Emans, Monika. „Alphabetisch-lexikographische Schreibweisen und die Kriterien der
Postmoderne“. Poetiken der Gegenwart. Deutschsprachige Romane nach 2000. Hg. Silke Horstkotte
und Leonhard Herrmann. Berlin: De Gruyter, 2013. 115– 138.

Schmitz-Emans, Monika. Literatur, Buchgestaltung und Buchkunst. Ein Kompendium. Berlin: De Gruyter,
2019.

Schmucker, Peter. Grenzübertretungen. Intertextualität im Werk von W. G. Sebald. Berlin: De Gruyter,
2012.

Schütte, Uwe. W. G. Sebald. Einführung in Leben und Werk. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 2011.
Schwartz, Lynne Sharon (Hg.). The Emergence of Memory. Conversations with W. G. Sebald. New York:

Seven Stories Press, 2007.
Segler-Meßner, Silke. Archive der Erinnerung. Literarische Zeugnisse des Überlebens nach der Shoah in

Frankreich. Köln: Böhlau, 2005.
Segler-Meßner, Silke. Einführung in die französische Kulturwissenschaft. Berlin: Erich Schmidt, 2020.
Semilla Durán, María Angélica. Le masque et le masqué. Jorge Semprún et les abîmes de la mémoire.

Toulouse: Presses Univ., 2005.
Sepp, Arvi. „Ethik der Mehrsprachigkeit“. Literatur und Mehrsprachigkeit. Ein Handbuch. Hg. Till

Dembeck und Rolf Parr. Tübingen: Narr, 2017. 53–66.
Seyhan, Azade. Writing Outside the Nation. Princeton: Princeton Univ. Press, 2001.
Sharabany, Ruth, und Etziona Israeli: „The Dual Process of Adolescent Immigration and Relocation“.

in: The Psychoanalytic Study of the Child 63 (2008): 137– 164.
Shchylevska, Natalia. „Chamisso-Literatur. Einige Anmerkungen zu ihrer Definition, Provenienz und

Erforschung“. literaturkritik.de 15.8 (August 2013). https://literaturkritik.de/id/18242. (25. Juni
2015).

Shchylevska, Natalia, und Carmine Chiellino (Hg.). Bewegte Sprache. Vom ‚Gastarbeiterdeutsch‘ zum
interkulturellen Schreiben. Dresden: Thelem, 2014.

Siegert, Bernhard. „Kartographien der Zerstreuung. Jargon und die Schrift der jüdischen
Tradierungsbewegung bei Kafka“. Franz Kafka. Schriftverkehr. Hg. Wolf Kittler und Gerhard
Neumann. Freiburg/Breisgau: Rombach, 1990. 222–247.

Silbermann, Edith. „Paul Celan. ‘Huhediblu’. Versuch einer Deutung“. Literatur für Leser. Zeitschrift für
Interpretationspraxis und geschichtliche Texterkenntnis 2 (1988): 84–97.

Sill, Oliver. „‚Aus dem Jäger ist ein Schmetterling geworden‘. Textbeziehungen zwischen Werken von
W. G. Sebald, Franz Kafka und Vladimir Nabokov“. Poetica 29 (1997): 596–623.

Siller, Barbara, und Sandra Vlasta (Hg.). Literarische (Mehr)Sprachreflexionen. Wien: Praesens, 2020.
Simanowski, Robert. „Reading Digital Literature. A Subject Between Media and Methods“. Reading

Moving Letters. Hg. Ders., Jörgen Schäfer und Peter Gendolla. Bielefeld: transcript, 2010. 15–28.
Simon, Sherry. „German, Translation, and the World in Czernowitz“. Translation and World Literature.

Hg. Susan Bassnett. London: Routledge, 2018. 92– 106.
Singleton, David M., und Larissa Aronin. Twelve Lectures on Multilingualism. Bristol: Blue Ridge Summit,

2019.
Šklovskij, Viktor. Theorie der Prosa. Hg. u. übers. v. Gisela Droha. Frankfurt/Main: Fischer, 1984.

Forschungsliteratur 433

https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242
https://literaturkritik.de/id/18242


Solms, Mark. „Die neuro-psychoanalytische Forschung am Beispiel des Korsakow-Syndroms“.
Psychoanalyse. Neurobiologie. Trauma. Hg. Marianne Leuzinger-Bohleber, Gerhard Roth und Anna
Buchheim. Stuttgart: Schattauer, 2008. 32–42.

Spitzer, Leo. „Sprachmengung als Stilmittel und als Ausdruck der Klangphantasie“. Ders. Stilstudien.
Bd. II: Stilsprachen. München: Hueber, 1928. 84– 124.

Spoerri, Bettina. „noch (nicht) schreiben. Prekäre Kreation und Schreibanfänge in Kafkas
Tagebüchern“. Kafka verschrieben. Hg. Irmgard M. Wirtz Göttingen: Königshausen&Neumann,
2010. 117– 132.

Spotti, Massimiliano, und Jan Blommaert. „Bilingualism, Multilingualism, Globalization, and
Superdiversity. Toward Sociolinguistic Repertoires“. The Oxford Handbook of Language and Society.
Hg. Ofelia García und Nelson Flores. Oxford: Oxford Univ. Press, 2017. 161– 178.

Steiner, George. „The Hollow Miracle. Notes on the German Language“. The Reporter (February 1960):
36–41.

Stengel, Erwin. „Studien über d. Beziehungen zw. Geistesstörung u. Sprachstörung. Zur Lehre von der
Wortfindungsstörung und der Paraphasie“. Mschr. f. Psychiatrie u. Neurologie 95 (1937): 129– 173.

Stengel, Erwin „On Learning A New Language“. The International Journal of Psychoanalysis 20 (1939):
471–480.

Sternberg, Meir. „Polylingualism as Reality and Translation as Mimesis“. Poetics today 2.4 (1981):
221–239.

Stiehler, Heinrich. Interkulturalität und literarische Mehrsprachigkeit in Südosteuropa. Das Beispiel
Rumäniens im 20. Jahrhundert. Wien: Praesens, 2000.

Stiehler, Heinrich. „Der junge Celan und die Sprachen der Bukowina und Rumäniens“. An der Zeiten
Ränder. Czernowitz und die Bukowina. Geschichte, Literatur, Verfolgung, Exil. Hg. Cécile Cordon und
Helmut Kusdat. Wien: Theodor Kramer Gesell., 2002. 115– 128.

Stockhammer, Robert, Susan Arndt und Dirk Naguschewski. „Die Unselbstverständlichkeit der
Sprache“. Exophonie. Anders-Sprachigkeit (in) der Literatur. Hg. Dies. Berlin: Kadmos, 2007. 7–30.

Stockhammer, Robert. „Wie deutsch ist es? Glottamimetische, -diegetische, -pithanone, und
-aporetische Verfahren in der Literatur“. Arcadia 50.1 (2015): 146– 172.

Stockhammer, Robert. Grammatik. Wissen und Macht in der Geschichte einer sprachlichen Institution.
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2014.

Strehovec, Janez. „Alphabet on the Move. Digital Poetry and the Realm of Language“. Reading Moving
Letters. Hg. Roberto Simanowski, Jörgen Schäfer und Peter Gendolla. Bielefeld: transcript, 2010.
207–230.

Stukenbrock, Anja. Sprachnationalismus. Sprachreflexion als Medium kollektiver Identitätsstiftung in
Deutschland (1617– 1945). Berlin: De Gruyter, 2005.

Sturm-Trigonakis, Elke. Global playing in der Literatur. Ein Versuch über die Neue Weltliteratur. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2007.

Suh, Kyung-Hong. Das Gedicht, mit dem Meridian wandernd. Heidelberg: Winter, 2006.
Suter, Beat. Von Theo Lutz zur Netzliteratur. Die Entwicklung der deutschsprachigen elektronischen Literatur

(2012). http://www.netzliteratur.net. (1. Oktober 2013).
Suter, Beat, und René Bauer: „Code und Wirkung“. Code und Konzept. Literatur und das Digitale. Hg.

Hannes Bajohr. Berlin: Frohmann, 2016. 71–87.
Tafazoli, Hamid. Narrative kultureller Transformationen. Zu interkulturellen Schreibweisen in der

deutschsprachigen Literatur der Gegenwart. Bielefeld: transcript, 2019.

434 Bibliografie

http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net
http://www.netzliteratur.net


Takebayashi, Tazuko. Zwischen den Kulturen. Deutsches, Tschechisches und Jüdisches in der
deutschsprachigen Literatur aus Prag, ein Beitrag zur xenologischen Literaturforschung interkultureller
Germanistik. Hildesheim: Olms, 2005.

Tanner, Jakob. Geschichte der Schweiz im 20. Jahrhundert. München: Beck, 2015.
Taterka, Thomas. „Zur Sprachsituation im deutschen Konzentrationslager“. Juni. Magazin für

Literatur&Politik 21 (1995): 37–54.
Taterka, Thomas. Dante Deutsch. Studien zur Lagerliteratur. Berlin: Erich Schmidt, 1999.
Tennstedt, Antje. Annäherungen an die Vergangenheit bei Claude Simon und W. G. Sebald. Freiburg/

Breisgau: Rombach, 2007.
Theisohn, Philipp. Die Urbarkeit der Zeichen. Zionismus und Literatur. Eine andere Poetik der Moderne.

Stuttgart: Metzler, 2005.
Tidd, Ursula. „Exile, Language, and Trauma in Recent Autobiographical Writing by Jorge Semprun“.

The Modern Language Review 103.3 (2008): 697–714.
Tidd, Ursula. Jorge Semprún. Writing the European Other. Leeds: Maney, 2011.
Tippelskirch, Katrina. „Mimikry als Erfolgsrezept. Mascha Kalékos Exil im Exil“. Amsterdamer Beiträge

zur neueren Germanistik 54 (2003): 157– 172.
Todorov, Tzvetan. Einführung in die fantastische Literatur (frz. 1970). Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1992.
Tünde, Eva Aniţaş. Die Mehrsprachigkeit in den Werken von Herta Müller. Hamburg: Dr. Kovač, 2017.
Tvrdík, Milan, und Lenka Vodrážková-Pokorná (Hg.). Die Germanistik in den Böhmischen Ländern im

Kontext der europäischen Wissenschaftsgeschichte (1800– 1945). Wuppertal: Arco, 2006.
Uhrmacher, Anne. „Das Spiel mit Sprachdifferenz in Texten populärer Lieder“. Das literarische Leben

der Mehrsprachigkeit. Methodische Erkundigungen. Hg. Dies. und Till Dembeck. Heidelberg: Winter,
2016. 195–228.

Utsch, Susanne. Sprachwechsel im Exil. Die ‚linguistische Metamorphose’ von Klaus Mann. Köln: Böhlau,
2007.

Utsch, Susanne. „‘In einer fremden Sprache gestalten kann man nicht‘. Der prägende Einfluss von
Muttersprachideologien der 1920er und 1930er Jahre auf die Sprachbewahrungstendenz der
Exilintellektuellen“. Sprache(n) im Exil. Jahrbuch Exilforschung 32. Hg. Doerte Bischoff, Christoph
Gabriel und Esther Kilchmann. München: text+kritik, 2014. 29–50.

Velikovsky, Immanuel. „Kann eine neugelernte Sprache zur Sprache des Unbewußten werden?
Wortspiele in Träumen von Hebräisch denkenden“. Imago 20.2 (1934): 234–239.

Villiger, Christian. Wort für Wort. Konkretismus als literarisches Verfahren. Kafka, Kleist, Rilke. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2018.

Vogel-Klein, Ruth. „Französische Intertexte in W. G. Sebalds Austerlitz“. W. G. Sebald. Intertextualität und
Topographie. Hg. Irene Heidelberger-Leonard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 73–90.

Vogel-Klein, Ruth. „History, Emotions, Literature. The Representation of Theresienstadt in H. G. Adler’s
Theresienstadt and W. G. Sebald’s Austerlitz“. Witnessing, Memory, Poetics. H.G. Adler & W. G.
Sebald. Hg. Helen Finch und Lynn L. Wolff. New York: Camden House, 2014. 180–200.

Vordermark, Ulrike. Das Gedächtnis des Todes. Die Erfahrung des Konzentrationslagers Buchenwald im
Werk Jorge Semprúns. Köln: Böhlau, 2008.

Wallach, Kerry. „Mascha Kaléko Advertises the New Jewish Woman“. ‘Not an Essence but a Positioning’.
German-Jewish Women Writers (1900– 1938). Hg. Andrea Hammel und Godela Weiss-Sussex.
München: Meidenbauer, 2009. 211–232.

Wandruszka, Mario. Die Mehrsprachigkeit des Menschen. München: Piper, 1979.
Warmbold, Nicole. Lagersprache: zur Sprache der Opfer in den Konzentrationslagern Sachsenhausen,

Dachau, Buchenwald. Bremen: Hempen, 2008.

Forschungsliteratur 435

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Theisohn
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Urbarkeit
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Zeichen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Zionismus
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Literatur
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=andere
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Poetik
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Moderne
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Tvrdi%CC%81k
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Lenka
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Vodra%CC%81z%CC%8Ckova%CC%81-Pokorna%CC%81
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Germanistik
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Bo%CC%88hmischen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=La%CC%88ndern
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Kontext
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=europa%CC%88ischen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Wissenschaftsgeschichte
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=1800-1945
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=1800-1945
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=1800-1945


Weber, Elisabeth. Kill Boxes. Facing the Legacy of US-sponsored Torture, Indefinite Detention, and Drone
Warfare. o.O.: punctum books, 2017.

Wegner, Matthias. Exil und Literatur. Deutsche Schriftsteller im Ausland 1933– 1945. Frankfurt/Main:
Athenäum, 1967.

Weidner, Daniel. „Frevelhafter Doppelgänger und sprachbildende Kraft. Zur Wiederkehr der
Anderssprachigkeit in Schleiermachers Hermeneutik“. Exophonie. Anders-Sprachigkeit (in) der
Literatur. Hg. Susan Arndt, Dirk Naguschewski und Robert Stockhammer. Berlin: Kadmos, 2007.
229–247.

Weigel, Sigrid. Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplätze von Shakespeare bis
Benjamin. München: Fink, 2004.

Weigel, Sigrid. „Suche nach dem E-mail für japanische Geister. Yoko Tawadas Poetik am Übergang
differenter Schriftsysteme“. Yoko Tawada. Fremde Wasser. Hg. Ortrud Gutjahr. Tübingen:
Konkursbuch, 2012. 127– 143.

Weinberg, Manfred. „Einleitung“. Handbuch der deutschen Literatur Prags und der böhmischen Länder.
Hg. Peter Becher. Stuttgart: Metzler, 2017. 2–4.

Weinberg, Manfred (Hg.). Prager Moderne(n). Interkulturelle Perspektiven auf Raum, Identität und
Literatur. Bielefeld: transcript, 2018.

Weinberg, Manfred. „Transnationalität in den böhmischen Ländern“. Handbuch Literatur &
Transnationalität. Hg. Doerte Bischoff. Berlin: De Gruyter, 2019. 341–350.

Weinrich, Harald. „Sprachmischung. Bilingual, Literarisch und Fremdsprachendidaktisch“. Hg. Els
Oksaar. Spracherwerb – Sprachkontakt – Sprachkonflikt. Berlin: De Gruyter, 1984. 76–91.

Wellberry, David E. „Die Äußerlichkeit der Schrift“. Schrift. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig
Pfeiffer. München: Fink, 1993.

Weisgerber, Bernhard. „Muttersprache und Sprachgemeinschaft. Zwei Zentralbegriffe in der
Sprachtheorie Leo Weisgerbers“. Interpretation und Re-Interpretation. Aus Anlaß des
100. Geburtstages von Johann Leo Weisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D. Dutz. Münster: Nodus,
2000. 107– 120.

Weissmann, Dirk. „Paul Celan’s (M)Other Tongues. The Self Portrayal of the Artist as a Monolingual
Poet“. (M)Other Tongue’s. Literary Reflections on a Difficult Distinction. Hg. Juliane Prade. Newcastle
upon Tyne 2013. 142– 153.

Weissmann, Dirk. „Monolinguisme, plurilinguisme et translinguisme chez Paul Celan. À propos de la
genèse du poème ‚Huhediblu‘“. Genesis 46 (2018): 35–50.

Wellershoff, Irene Astrid. Vertreibung aus dem „kleinen Glück“. Das lyrische Werk von Mascha Kaléko.
Aachen: Diss., 1982.

White, Erdmute Wenzel. The Magic Bishop. Hugo Ball. Dada Poet. London: Rochester, 1998.
Wergin, Ulrich. „Sprache und Zeitlichkeit bei Derrida, Celan und Nietzsche“. Die Zeitlichkeit des Ethos.

Poetologische Aspekte im Schreiben Paul Celans. Hg. Ulrich Wergin und Martin Jörg Schäfer.
Würzburg: Königshausen&Neumann, 2003. 31–81.

Werkmeister, Sven. Kulturen jenseits der Schrift. Zur Figur des Primitiven in Ethnologie, Kulturtheorie und
Literatur um 1900. München: Fink, 2010.

Werner, Renate. „Die Sorge des Hausvaters. Ein sprachkritischer Scherz Franz Kafkas“. Literatur und
Leben. Anthropologische Aspekte in der Kultur der Moderne. Hg. Günter Helmes, Ariane Martin,
Birgit Nübel und Georg Michael Schulz. Tübingen: Narr, 2002. 185– 198.

Wilke, Tobias. „Da-da. ‘Articulatory gestures’ and the emergence of sound poetry“. MLN 128.3 (2013):
639–688.

436 Bibliografie



Willer, Stefan. „Being translated. Exile, Childhood and Multilingualism in G.A. Goldschmidt and W. G.
Sebald“. German Memory Contests. Hg. Anne Fuchs. London: Rochester 2006. 87– 105.

Willner, Jenny. Wortgewalt. Peter Weiss und die deutsche Sprache. Konstanz: Konstanz Univ. Press, 2014.
Winkler, Markus. Barbarian. Explorations of a Western Concept in Theory, Literature, and the Arts (Vol. I).

Stuttgart: Metzler, 2018.
Winko, Simone. „Auf der Suche nach der Weltformel. Literarizität und Poetizitätin der neueren

literaturtheoretischen Diskussion“. Revisionen 2. Grenzen der Literatur. Zum Begriff und Phänomen
des Literarischen. Hg. Dies., Fotis Jannidis und Gerhard Lauer. Berlin: DeGruyter, 2009.
S. 374–396.

Winter-Heider, Christiane. Mutterland Wort. Sprache, Spracherwerb und Identität vor dem Hintergrund von
Entwurzelung. Frankfurt/Main: Brandes&Apsel, 2009.

Wittbrodt, Andreas. Mehrsprachige jüdische Exilliteratur. Autoren des deutschen Sprachraums.
Problemaufriß und Auswahlbiographie. Aachen: Shaker, 2001.

Wittler, Kathrin. „‘Muselmann‘. Anmerkungen zur Geschichte einer Bezeichnung“. Zeitschrift für
Geschichtswissenschaft 61.12 (2013): 1045– 1056.

Wolf, Michaela. Die vielsprachige Seele Kakaniens. Übersetzen und Dolmetschen in der
Habsburgermonarchie 1848– 1918. Köln: Böhlau, 2012.

Wolf, Michaela. „’Someone whispered the translation in 100 languages, like a Babel…’. Interpreting in
the Mauthausen Concentration Camp“. Interpreting in nazi concentration camps. Hg. Dies.
London: Bloomsbury, 2016. 95– 114.

Wolff, Lynn L. W. G. Sebald’s Hybrid Poetics. Literature as Historiography. Berlin: DeGruyter, 2014.
Wolff, Lynn L. „Austerlitz“. Sebald-Handbuch. Hg. Claudia Öhlschläger und Michael Niehaus. Stuttgart:

Metzler, 2017. 48–58.
Wuchold, Cara. Von nerdigen Dichtern und dichtenden Nerds – Poesie und digitale Medien. http://www.

netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf. (17. Juli 2021).
Yildiz, Yasemin. Beyond the Mother Tongue. The postmonolingual condition. New York: Fordham Univ.

Press, 2012.
Young, James E. Beschreiben des Holocaust. Darstellung und Folgen der Interpretation. Aus dem

Amerikanischen von Christa Schuenke. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1997.
Zanetti, Sandro. ‚zeitoffen‘. Zur Chronographie Paul Celans. München: Fink, 2006.
Zanetti, Sandro. „Orte/Worte, Erde/Rede. Celans Geopoetik“. Geopoetiken. Geographische Entwürfe in

den mittel- und osteuropäischen Literaturen. Hg. Sylvia Sasse und Magdalena Marszałek. Berlin:
Kadmos, 2010. 115– 131.

Zanetti, Sandro. „Das Kommode und das Kommende. Zum Witz der Paronomasie“. Der Witz der
Philologie. Rhetorik, Poetik, Edition. Hg. Felix Christen, Thomas Forrer, Martin Stigelin und Hubert
Thüring. Frankfurt/Main: Stroemfeld, 2014. 40–49.

Zanetti, Sandro. Celans Lanzen. Entwürfe, Spitzen, Wortkörper. Zürich: Diaphanes, 2020.
Zemanek, Evi.: „Exophone, transkulturelle, polyglotte Lyrik“. Handbuch Lyrik. Hg. Dieter Lamping.

Stuttgart: Metzler, 2016. 478–479.
Zimmermann, Ben. Narrative Rhythmen der Erzählstimme. Poetologische Modulierungen bei W. G. Sebald.

Würzburg: Königshausen&Neumann, 2012.
Zimmermann, Hans Dieter. „klam a mam? Zu Kafkas Roman ‚Das Schloß‘“. Franz Kafka und das

Judentum. Hg. Karl Erich Grözinger. Frankfurt/Main: Athenäum, 1987. 224–237.
Zimmermann, Hans Dieter. „Kafkas Prag und die Kleinen Literaturen“. Kafka-Handbuch. Hg. Bettina

von Jagow und Oliver Jahraus. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 2008. 165– 180.
Zoch-Westphal, Gisela. Aus den sechs Leben der Mascha Kaléko. Berlin: arani, 1987.

Forschungsliteratur 437

http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf
http://www.netzliteratur.net/wuchold/Digitale_Poesie_Cara_Wuchold.pdf


Zucchi, Matthias. „Linguistische Anmerkungen zum Sprachstil Sebalds“. Sinn und Form 56.6 (2004):
841–850.

Zwart, Jane. „The Faithful Trace of Misgiving in W. G. Sebald’s The Emigrants“. Critique 47.3 (2006):
243–260.

438 Bibliografie



Personenregister

Abadi, Odette 35, 198, 207, 211–213, 225–228,
232–234

Abraham, Nicolas 77, 347
Adler, H.G. 348 f.
Adorno, Theodor W. 31 f., 40, 50, 54–64, 85,

118, 160, 193, 241 f., 298, 331, 333, 401 f.
Améry, Jean 166, 243, 305, 334
Aristoteles 44, 63
Arp, Hans 128, 130
Auer, Johannes 387–391

Bachtin, Michail M. 13 f., 16, 18–20, 41, 47–49,
263, 300

Ball, Hugo 34, 127 f., 130– 144, 146– 148, 286,
329, 375

Benjamin, Walter 31, 40, 50–54, 60, 64, 81,
120, 259, 315, 327–331, 347, 363, 371, 377,
401 f.

Bloch, Ernst 34, 155– 161, 167
Bodrožić, Marica 37, 353–356, 361, 365–368
Borowski, Tadeusz 192, 198, 201 f., 204, 211,

226 f.
Braak, Menno ter 168
Buxbaum, Edith 71, 74–76, 322

Celan, Paul 36, 83 f., 114, 235, 240–290, 404

Deleuze, Gilles 103 f., 108, 111 f., 118, 134, 296,
360

Derrida, Jacques 28, 32, 40, 80–85, 108, 152,
250 f., 256 f., 270 f., 275 f., 285, 346, 361, 390,
401, 404

Domin, Hilde 151, 166
Dufournier, Denise 214

Feuchtwanger, Lion 34, 155, 160 f.
Fiedler, Heike 38, 353, 374–382
Frankl, Victor 222
Freud, Sigmund 49, 64–71, 73 f., 77–79, 81,

120, 124, 140, 235, 302 f., 315

Gottsched, Johann Christoph 88 f.
Grimm, Jacob 91, 250, 268, 274 f., 279, 335

Guattari, Félix 103 f., 108, 111 f., 118, 134, 296,
360

Hamburger, Michael 166
Hausmann, Raoul 127, 133 f., 171
Heidegger, Martin 258, 304
Hennings, Emmy 34, 130, 132– 134
Herder, Johann Gottfried 33, 88, 90, 93
Herzl, Theodor 107
Huelsenbeck, Richard 34, 127, 130, 132– 137,

143– 146
Humboldt, Wilhelm von 90, 101 f., 368

Jakobson, Roman 40f., 43, 45–47, 66, 85, 113,
125, 127, 139, 154, 307, 356, 362, 366, 372,
401

Kafka, Franz 25, 33, 60, 65, 103– 124, 134, 160,
178, 188, 235, 251, 296, 301 f., 315, 319,
402 f., 405

Kaléko, Mascha 34, 151, 166 f., 172– 189, 403
Klemperer, Victor 201, 295
Klüger, Ruth 193
Kupfer-Koberwitz, Edgar 202

Lacan, Jacques 66, 68, 79 f.
Levi, Primo 35, 78, 191 f., 194–202, 205–211,

213, 224, 226–229, 231–240, 404
Lustig, Oliver 35, 198, 201, 211, 213, 217, 223–

225

Mann, Heinrich 242 f.
Mann, Klaus 34, 101, 155, 160– 162, 258
Mann, Thomas 48, 153, 267
Maous, Françoise 35, 198, 211 f., 214
Mauthner, Fritz 56
Merz, Konrad 34, 166– 172, 403
Morgenstern, Christian 122 f.
Müller, Herta 37, 269, 353–358, 367–371, 390

Nadler, Josef 87, 93– 101, 118, 149, 155, 244,
265, 401

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-011



Oliver, José F.A. 37, 350, 353–358, 360 f., 365,
367, 369

Opitz, Martin 88 f.
Özdamar, Emine Sevgi 23–25, 350, 353, 367

Piringer, Jörg 387 f., 392–396

Rousset, David 35, 198, 206, 211, 213–217
Rychner, Max 247, 252–256, 260

Sauer, August 87, 93–96, 100 f., 103, 118
Saussure, Ferdinand de 6–8, 18, 31, 39–42, 47,

50, 65–67, 70, 80, 85, 137 f., 329, 400
Schwitters, Kurt 151, 168, 170
Sebald, W.G. 36 f., 198, 291–349, 404
Semprún, Jorge 35, 194, 196–201, 211 f., 214,

224, 226, 229 f., 233–235
Shmueli, Ilana 248
Šklovskij, Viktor 43–45, 49, 58 f., 119, 297
Spiel, Hilde 34, 155, 163

Spitteler, Carl 129
Spitzer, Leo 19 f.
Stein, Kurt 184
Stengel, Erwin 71, 73 f.

Tawada, Yoko 23–25, 37, 88, 269, 350, 353–

356, 358, 360–365, 368 f., 375, 384–387,
390

Tillion, Germaine 35, 198, 207, 211, 217–222
Torok, Maria 77, 347
Trojanow, Ilja 37, 353 f., 356–358, 362 f., 367
Tzara, Tristan 34, 126– 128, 130, 132– 135, 137,

143– 146

Wagner, Richard 182 f., 265
Weisgerber, Leo 87, 100– 104, 155, 157, 185,

243 f., 247, 256, 270, 352, 401
Weiss, Peter 155, 163– 166, 170 f., 185, 317

Zuckmayer, Carl 153 f., 288, 403

440 Personenregister


	Vorwort
	Inhalt
	Einleitung
	1 Theorie: Für eine Lektüre literarischer Mehrsprachigkeit aus sprachphilosophischer und (post‐)strukturalistischer Perspektive
	2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz. Entwürfe literarischer Territorialisierung und Deterritorialisierung zu Beginn des 20. Jahrhunderts
	3 se lengvitsch – Auseinandersetzungen um Muttersprache und fremde Sprachen im Schreiben deutschsprachiger Exilautorinnen und -autoren nach 1933
	4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz. Sprachmischung und die Funktion des Deutschen in den Zeugnissen von Holocaust-Überlebenden
	5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache. Paul Celan, das Deutsche und die Mehrsprachigkeit
	6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur
	7 paseos – Erfahrung und Experiment: Mehrsprachigkeit in der Literatur der Gegenwart
	Konklusion
	Bibliografie
	Personenregister



