
6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale
Literatur

W.G. Sebald hat sich als „Zaungast“¹ der deutschen Literaturszene verstanden, als
Autor, der an der national basierten Literaturproduktion und -diskussion aus der
selbst gewählten Distanz seines englischen Wohnorts heraus partizipiert und mit
den Übersetzungen seiner Bücher gleichzeitig im angelsächsischen Raum erfolg-
reich ist.² Für sein Prosawerk sind neben der breit erforschten Thematik der Er-
innerung und der Nachgeschichte des Nationalsozialismus³ Konstellationen des
Transfers, Sprünge zwischen Orten und Zeiten konstitutiv. Dazu gehören auch, wie
hier auszuführen sein wird, Bewegungen zwischen den Sprachen. Sowohl mit Blick
auf die Positionierung des Autors als auch auf Inhalt und Schreibweise lässt sich
Sebalds Prosa mithin als eine „Literatur ohne festen Wohnsitz“ im Sinne Ottmar
Ettes bezeichnen. Es ist die von Ette so bezeichnete „Poetik der Bewegung“, über die
Sebald seine Hauptthemen Geschichte, Katastrophe und Erinnerungsprozesse ge-
staltet. Selbst ständig auf Wanderschaft, beschäftigt sich Sebalds Ich-Erzähler mit
Bruchstücken des katastrophischen Geschichtsverlaufes, die sich charakteristi-
scherweise gerade nicht an den Orten des Geschehens finden und die erst in den
Erzählzusammenhang übersetzt und darin neu angeordnet werden müssen.⁴

Doris Bachmann-Medick hat in ihren Ausführungen zum translational turn die
Bedeutung von Übersetzungsprozessen für den Wissensgewinn hervorgehoben:
„Knowledge is gained through translation – not through dissemination from an

1 „Wie kriegen die Deutschen das auf die Reihe? Gespräch mit Marco Poltronieri (1993)“. Sebald, W.
G. ‚Auf ungeheuer dünnem Eis’. Gespräche 1971 bis 2001. Hg. v. Torsten Hoffmann. Frankfurt/Main:
Fischer, 2011. 91.
2 Vgl. dazu: McCulloh, Mark. „Introduction. Two Languages, Two Audiences. The Tandem Literary
Oeuvres of W. G. Sebald“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Mark McCulloh und Scott
Denham. Berlin: De Gruyter, 2006. 7–21; Catling, Jo. „W. G. Sebald. Ein ‚England-Deutscher‘?“.W. G.
Sebald. Intertextualität und Topographie. Hg. Irene Heidelberger-Leonard und Mireille Tabah. Ber-
lin: Lit, 2008. 25–52.
3 Als grundlegende Studien seien hier genannt: Fuchs, Anne. Die Schmerzensspuren der Geschichte.
Zur Poetik der Erinnerung in W. G. Sebalds Prosa. Köln: Böhlau, 2004; Scott Denham und Mark
McCulloh (Hg.).W. G. Sebald. History, Memory,Trauma.Hg. Scott DenhamundMarkMcCulloh. Berlin:
De Gruyter, 2006; Öhlschläger, Claudia. Beschädigtes Leben. Erzählte Risse. W. G. Sebalds poetische
Ordnung des Unglücks. Freiburg: Rombach, 2006.
4 Vgl.: Banki, Luisa. Post-Katastrophische Poetik. Zu W. G. Sebald und Walter Benjamin. München:
Fink, 2016. Dieser für SebaldsWerk konstitutive Aspekt des Transfers und der Bewegung wurde erst
in der jüngeren und nicht-deutschsprachigen Sebaldforschung ausführlicher untersucht: Wolff,
Lynn L. W. G. Sebald’s Hybrid Poetics. Literature as Historiography. Berlin: DeGruyter, 2014; Co-
vindassamy, Mandana.W. G. Sebald. Cartographie d’une écriture en déplacement. Paris: PUPS, 2014.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-007



original, but through ongoing translations as negotiations, appropriations, and
transformations“⁵. Entsprechend lässt sich in W.G. Sebalds Reden und Interviews
erkennen, wie zentral Übersetzungsbewegungen räumlicher und sprachlicher
Natur für die Gewinnung sowohl von Wissen als auch von Erinnerung sind. So in
seiner Antrittsrede vor dem Kollegium der Deutschen Akademie 1996, in der er
beschreibt, wie er sein Verhältnis zu Deutschland und zur deutschen Geschichte
erst durch die räumliche Entfernung zu erkennen begann: „Erst als ich 1965 in die
Schweiz und ein Jahr darauf nach England ging, begannen sich, aus der Entfernung
heraus, in meinem Kopf Gedanken zu bilden über mein Vaterland“⁶. Der Landes-
wechsel wird hier als Voraussetzung für die Erinnerungsarbeit genannt. Erst von
einem anderen Ort aus können Bilder für den vorher als Leerstelle des Vergessens
und des Schweigens markierten Ausgangsort gefunden werden, die allerdings über
einen nachgerade phantasmatischen Charakter verfügen: „Die ganze Republik hat
für mich etwas eigenartig Irreales, so ungefähr wie ein nicht enden wollendes Déjà-
vu“⁷. Sebald formuliert damit ein grundlegendes Muster seiner Poetologie: (Le-
bens‐)geschichte nimmt in der Verschiebung an einen anderen Schauplatz Gestalt
an und wird so nachträglich rekonstruiert. Wie zentral diese Verschiebung ist, wird
nicht zuletzt dadurch deutlich, dass der sonst mit biografischen Informationen
zurückhaltende Autor in Interviews und Gesprächen immer wieder auf seinen
Wegzug nach England rekurriert und so eine Stilisierung zum ‚Auswanderer‘ (wenn
auch in programmatischen Anführungszeichen) nahe legt.⁸ Damit verbunden ist die
Überzeugung, dass aus einer Position der Sesshaftigkeit heraus Geschichten der
Zerstreuung und Exilierung unzugänglich bleiben: „wennman Geschichte lesenwill
in der Landschaft und in Städtebildern, dann muß man sich zunächst umtun in
anderen Ländern“⁹. Dies gelte insbesondere für das Deutschland der Nachkriegs-
zeit, wo die jüngste Vergangenheit systematisch verdrängt worden sei: „Insofern
war es eine Voraussetzung für diese Geschichten, daß ich ins Ausland ging.“¹⁰ Der
Autor schreibt mithin nicht allein – wie in zahlreichen Publikationen detailliert
nachvollzogen – ‚über‘ Auswanderungen und Vertreibungen und die damit ver-

5 Bachmann-Medick, Doris. „The trans/national study of culture. A translational perspective“. The
trans/national study of culture. A transnational perspective. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2014. 1–21,
hier 18.
6 Sebald, W. G. Vorstellungsrede. Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung. https://www.deut
scheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung. (16. Februar 2017).
7 Ebd.
8 Vgl.: „Sagen wir es mal in Anführungszeichen – ‚Auswanderung‘“. „Die Sensation der Musik.
Gespräch mit Walther Krause (1996)“. Sebald: Eis, 126– 153, hier 131.
9 Ebd.
10 „Menschen auf der anderen Seite. Gespräch mit Sven Boedecker (1993)“. Sebald: Eis, 105– 110,
hier 105.

292 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur

https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/mitglieder/w-g-sebald/selbstvorstellung


bundenen Prozesse des Erinnerns, Prozesse der Entortung und Übersetzung sind
vielmehr gewissermaßen Methode.¹¹ Sebalds Prosaschriften zeigen, wie Erzähler
und Figuren Erinnerungsbildern an verschobenen Schauplätzen habhaft werden
und Momente der Einsicht in die Vergangenheit in Figuren der traumatischen
Nachwirkung aufblitzen.¹²

Die zentrale Bewegung des Transfers zeigt sich auch in Sebalds Sprachgestal-
tung in vielfältigerWeise. Die (Deutsch‐)Sprachigkeit seiner Texte wird allenthalben
von Bewegungen der Deterritorialisierung ergriffen. Dies geschieht erstens über
eine vielfältige Ausgestaltung der Sprachthematik in der Diegesis in Gestaltung von
Szenen des Sprachverlustes, des Sprachwechsels und der Mehrsprachigkeit. Zwei-
tens bilden fingierte Übersetzungsprozesse eine narrative Grundkonstellation, die
Gespräche zwischen dem Erzähler und seinen Figuren finden in der erzählten Welt
in einer anderen Sprache als jener des Erzähltextes statt. Drittens wird auf stilis-
tischer Ebene mit Einschüben aus mehreren europäischen Idiomen (Italienisch,
Französisch, Englisch, Walisisch, Niederländisch, Tschechisch) gearbeitet.¹³

Im Folgenden soll zunächst Sebalds Schreibweise, der spezifische „Sebald
Sound“¹⁴ selbst, in den Fokus treten. Entwickelt wird die These, dass bereits dieses
Deutsch seiner Erzählungen als eine Kunstsprache gefasst werden kann, die sich
von der Notion einer Mutter- und Nationalsprache gezielt absetzt und stattdessen

11 Es greift deshalb zu kurz, „Heimatlosigkeit“ oder „Exil“ bei Sebald als traumatisierende Ereig-
nisse zu begreifen. (Etwa: „In W.G. Sebalds Die Ausgewanderten ist das Exil als dauerhafte, trau-
matisierende Heimatlosigkeit zu verstehen.“ Modlinger, Martin. „W. G. Sebald. Die Ausgewander-
ten“. Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur, 520–526). Vielmehr wird es erst durch den
Transfer ins Exil möglich, die ursprünglichen (und meist konkret im heimatlichen Raum erlebten)
Verletzungs- und Verlusterfahrungen zur Darstellung zu bringen.
12 Ausführlich zu Nachträglichkeit und Trauma bei Sebald: Osborne, Dora. Traces of Trauma in W.
G. Sebald and Christoph Ransmayr. London: Routledge, 2013. 101– 126; Kasper: Raum.
13 Zu einzelnen Aspekten der Sprachthematik liegen folgende Untersuchungen vor: Zur Überset-
zung: Robert Stockhammer: „Wie deutsch“; Wolff: Hybrid Poetics, 216–245; Elcott, Noam M. „Tat-
tered Snapshots and Castaway. An Essay at Layout and Translation inW.G. Sebald“.Germanic Review
79.3 (2004): 203–223. Zu Mehrsprachigkeit: Dubow, Jessica, und Richard Steadman-Jones. „Mapping
Babel. Language and Exile inW.G. Sebald’s Austerlitz“.NewGerman Critique 39.1 (2012): 3–26;Willer,
Stefan. „Being translated. Exile, Childhood and Multilingualism in G.A. Goldschmidt and W. G. Se-
bald“. GermanMemory Contests.Hg. Anne Fuchs. London: Rochester 2006. 87– 105;Vogel-Klein, Ruth.
„Französische Intertexte in W. G. Sebalds Austerlitz“.W. G. Sebald. Intertextualität und Topographie.
Hg. Irene Heidelberger-Leonard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 73–90; Kohn, Rob. „Giving
Voice to Uncertainty. Memory, Multilingual and Unreliable Narration in W. G. Sebald’s Austerlitz“.
Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 3.2 (2012): 33–48; Englund, Axel. „Bleston Babel. Migration,
Multiligualism and Intertextuality inW.G. Sebald’s Macunian Cantical“. Languages of Exile, 261–280.
14 Vgl.: Zimmermann, Ben. Narrative Rhythmen der Erzählstimme. Poetologische Modulierungen
bei W. G. Sebald. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2012. 14– 16.

6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur 293



ein Idiom entwirft, das von der Bewegung des Übersetzens und der Erinnerung an
eine katastrophale Zerstreuung erfasst ist. Der Hauptteil des Kapitels untersucht die
Werke Schwindel.Gefühle. (1990), Die Ausgewanderten.Vier lange Erzählungen (1992)
und Austerlitz (2001) auf die Inszenierung von Sprachwechseln und Überset-
zungsszenarien sowie Szenen des Fremdspracherwerbs und der Fremdsprachigkeit
mit einem besonderen Augenmerk auf die Funktion der manifesten Mehrspra-
chigkeit.

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch

Im Kontext seiner umfassenden Kritik an der nachkriegsdeutschen Verdrängung
der Erinnerung an die Verbrechen des Nationalsozialismus und namentlich an die
Shoa, hat Sebald auch Kritik an einem unreflektierten Gebrauch des Deutschen
geübt und sein Unbehagen gegenüber der in der Bundesrepublik verbreiteten
Umgangssprache geäußert.¹⁵ Insbesondere in seiner Kritik an Alfred Andersch und
dessen Literarisierung der NS-Vergangenheit zeigt sich, dass Sebald neben der
thematischen Beschäftigung mit Zweitem Weltkrieg und Shoa auch der Gestaltung
des Deutschen im Erzählen nach Auschwitz eine besondere Bedeutung zumisst. So
wirft er Andersch in seinem 1993 in der Zeitschrift Lettre und später in Luftkrieg
und Literatur publizierten Aufsatz vor, keinen angemessenen Stil für seinen Ge-
genstand gefunden zu haben. Stattdessen sei er nachhaltig von der Sprache der NS-
Zeit korrumpiert gewesen, wobei die „Verfallenheit an das leere, zirkuläre Pathos
nur das äußere Symptom […] einer verdrehten Geistesverfassung, die auch in den
Inhalten sich niederschlug“¹⁶, gewesen sei. Dies zeige sich in Anderschs Roman
Efraim, in dem der nach England emigrierte Berliner Jude George Efraim nach rund
fünfundzwanzig Jahren in seine Vaterstadt zurückkehrt und von seinen dortigen
Erlebnissen berichtet. Sebald zufolge wirken der Roman und seine Hauptfigur
unglaubwürdig, wie ausgehöhlt, was er in erster Linie an der Erzählsprache fest-
macht, die Andersch für die Berichte Efraims wählt:

George Efraim schreibt auf Deutsch, in seiner Muttersprache, die er von weither, aus der
dunklen Vergangenheit, heraufholen muß. Diese Wiederentdeckung einer Sprache, im Roman
mehrmals ausdrücklich avertiert, ist aber auf der Ebene des Textes selbst nirgends erkennbar
als das schwierige und schmerzhafte archäologische Unternehmen, das es in Wirklichkeit si-

15 Vgl. die entsprechende Aussage in: The Emergence of Memory. Conversations with W. G. Sebald.
Schwartz, Lynne Sharon (Hg.). New York: Seven Stories Press, 2007. 166.
16 Sebald, W. G. „Der Schriftsteller Alfred Andersch“. Ders. Luftkrieg und Literatur. Mit einem Essay
zu Alfred Andersch. München: Hanser, 1999. 121– 160, 143.

294 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



cher gewesen wäre, sondern George Efraim bewegt sich zu unserem nicht geringen Erstaunen
sogleich mit verblüffender Sicherheit […] auf der Höhe des zeitgenössischen Jargons.¹⁷

Sebald kritisiert, dass Andersch gegenüber der Frage der Erzählsprache blind ge-
wesen sei und Efraims durch das Exil erzwungenen Sprachwechsel und die spätere
Wiederannäherung an die Muttersprache nicht berücksichtigt habe. Stattdessen
verwende er unreflektiert einen zeitgenössischen westdeutschen Jargon, der sei-
nerseits vom NS mit geprägt blieb, wie seit Victor Klemperers Studien über die
Sprache im Nationalsozialismus, LTI, bekannt. Sebald hält Anderschs fehlende
„Sprachskrupel“¹⁸ für symptomatisch für die fehlenden Skrupel in der Darstellung
der Opfer des Nationalsozialismus überhaupt. Damit reaktualisiert er die bereits
referierten Diskussionen um das Schreiben auf Deutsch nach Auschwitz in der
Nachkriegsliteratur. Mit Blick auf die ein Jahr nach der Erstpublikation des An-
dersch-Aufsatzes erschienen Ausgewanderten und dem ein Jahr nach Luftkrieg und
Literatur publizierten Austerlitz wirkt Anderschs Roman wie eine Negativfolie für
Sebald, Beispiel dafür, wie die jüdische Verfolgungserfahrung keinesfalls durch
einen nichtjüdischen deutschen Autor dargestellt werden sollte.¹⁹ Der Aneignung
der Erzählungen der Opfer durch einen gegenwärtigen deutschen Sprachgebrauch,
der seine genealogische Verzahnung mit der Sprache des NS nicht reflektiert, beugt
Sebald in doppelter Weise vor: Einmal auf Ebene der histoire, indem der Erzähler
seinerseits Deutschland verlässt und mit den Figuren in einer anderen Sprache
spricht, die für die deutschen Leser wieder zurückübersetzt wird.²⁰ Zweitens auf
Ebene des discours, indem er für diese ‚Nacherzählung‘ eine literarische Kunst-
sprache entwickelt, die jegliche Anlehnungen ans Nachkriegsdeutsch wie aber auch
eine selbstverständliche muttersprachliche Umgangssprache überhaupt zu ver-
meiden versucht und stattdessen ihre Schriftlichkeit und Artifizialität herausstellt.

Mit anderen Worten will Sebald auch hinsichtlich der Sprache seiner Literatur
das Moment der Bewegung und des Dazwischens einfangen: Er wechselt nicht ins
Englische,²¹ sondern schreibt weiterhin Deutsch, gibt es aber als Produkt von

17 Sebald: „Andersch“, 154.
18 Ebd. Zu Sebalds Kritik an Andersch vgl.: Jörg Döring und Markus Joch (Hg.). Alfred Andersch
‚revisited‘. Werkbiographische Studien im Zeichen der Sebald-Debatte. Berlin: De Gruyter, 2011.
19 Braese zufolge entwickelte Sebald seine Auseinandersetzung mit den Verbrechen des Natio-
nalsozialismus „explizit oppositionell zum Konzept nicht nur der Erinnerung der westdeutschen
Nachkriegsliteratur“ (Braese: „Im Schatten“, 105).
20 Vgl. dazu: Stockhammer: „Wie deutsch“.
21 Auf Frage „and you still write in German“ (Interview mit Wachtel 1997) bestätigt Sebald dies im
Interview mit Eleanor Wachtel und verweist darauf, dass nur wenige Schriftsteller in zwei oder gar
mehreren Sprachen geschrieben hätten, er referiert auf Nabokov und Canetti, der aber trotz seiner
Englischkenntnisse auf Deutsch geschrieben habe. Die Bemerkung „There aren’t many other writers

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch 295



Übersetzungen aus und verfremdet es. Durch die Lösung vom mündlichen Medium
und der Wohnortsnahme außerhalb der ‚Sprachgemeinschaft‘ distanziert er sich
maximal von der Größe der Muttersprache. Dass er in England als Germanist das
deutsche Schriftgut gewissermaßen zur Lebensgrundlage macht,²² betont demge-
genüber die Bindung an die Literatursprache. Dass Sebald sein Schriftdeutsch nicht
als Muttersprache verstanden haben will, betont er in Interviews. Hier stilisiert er
die Sprachsituation in seinem Allgäuer Herkunftsort in besonderer Weise, in dem
er ihn als „Periphery of the German speaking land“²³ bezeichnet und stark betont,
dass dort eine ausgeprägte oberdeutsche Varietät gesprochen werde: „Das heißt,
daß für mich das Hochdeutsche von Anfang an eine Fremdsprache gewesen ist, die
ich mir aneignen mußte in meiner späteren Kindheit.“²⁴ Was aus linguistischer
Sicht als Dialekt-Standard-Kontinuum gilt,²⁵ wird von Sebald stark in Richtung Di-
glossie, wo nicht gar Bilingualismus gerückt. Dass dies bewusst zugespitzt, wenn
nicht gar übertrieben ist, wird spätestens in der anschließenden Behauptung klar,
er habe noch zu Beginn des Studiums nicht genau gewusst, „wie man das Deutsche
spricht und schreibt“²⁶. Es ist anzunehmen, dass diese Aussagen weniger auf eine
dialektologisch korrekte Erfassung der Sprachsituation im Allgäu abzielen als auf
die Pointe, dass Sebald sein Deutschweniger als Mutter- und eher als Fremdsprache
verstanden haben will und damit eine Deterritorialisierung anstößt, um, wie De-
leuze und Guattari es formuliert haben, in der eigenen Sprache ein Fremder wer-
den zu können.²⁷ Aus dem gleichen Grund will Sebald sein Deutsch auch in einem
mehrsprachigen Kontext verortet wissen: „Und kaum hatte ich angefangen, das [das
Deutsche, Anm. E.K.] richtig zu lernen, war ich auch schon wieder im französisch-
oder englischsprachigen Bereich. Daher kommt es wohl, daß das Deutsch, dessen

that I can think of who had to contend with that particular problem“ (51) zeigt, dass sich Sebald für
den Komplex des Sprachwechsels bzw. der literarischenMehrsprachigkeit offenbar nicht besonders
interessierte –; nicht nur denkt er – anders als der Andersch-Aufsatz nahe legt – nicht an die
Exilautoren, auch die zu diesem Zeitpunkt bereits rege Chamisso-Literatur (erste Preisverleihung
1985) scheint er nicht präsent zu haben. (Schwartz: Emergence, 51).
22 Vgl. Sebalds Bemerkung, das Deutsche sei eine „Art von Floß, auf dem ich sitze in diesem mir
auch nicht vertraut gewordenen englischen Ausland“ („Mit einem kleinen Strandspaten Abschied
von Deutschland nehmen. Gespräch mit Uwe Pralle (2001)“. Sebald, Eis, 252–263, hier 253).
23 „A Poem of an Invisible Subject“, by Michael Silverblatt.Schwartz: Emergence, 77–86.
24 Sebald: „Mit einem kleinen Strandspaten“. Eis, 254.
25 Vgl.: Ammon, Ulrich (Hg.). Variantenwörterbuch des Deutschen. Die Standardsprache in Öster-
reich, der Schweiz, Deutschland, Liechtenstein, Luxemburg, Ostbelgien und Südtirol sowie Rumänien,
Namibia und Mennonitensiedlungen. Berlin: De Gruyter, 2016. LV.
26 Sebald: Eis, 254.
27 Deleuze und Guattari: Kafka, 29.

296 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



ich mich bediene, wenn ich schreibe, den Charakter fast einer Kunstsprache zu
haben scheint“²⁸.

Die poetischen und linguistischen Merkmale dieser ‚fast Kunstsprache‘ sind
verschiedentlich untersucht worden. Ben Zimmermann hat sie als poetologische
Modulierung einer Erzählstimme begriffen und gezeigt, welche Klangqualität und
Rhythmen damit verbunden sind.²⁹ Demgegenüber – und insbesondere gegenüber
Ansätzen, die eine ‚mündliche Qualität‘ bei Sebald sehen³⁰ – soll hier die Schrift-
lichkeit von Sebalds Kunstsprache betont werden. Schon in der Kritik an Andersch
geht es ihm um eine Absetzung von einem gegenwärtigen Sprachgebrauch. In seiner
Anlehnung an die Prosa kanonischer Autoren des 19. Jahrhunderts sowie in seiner
montagehaften Zitierpraxis betont er stattdessen die Schriftlichkeit.³¹ Vor allem
aber betreibt Sebald eine gezielte Verfremdung gegenüber der deutschen Stan-
dardsprache durch systematische lexikalische und syntaktische Abweichungen, wie
sie eingehend von Gunther Pakendorf und Matthias Zucchi untersucht wurden.³²
Dies lässt sich mit Victor Šklovskij als Erschwerung der Form lesen, insofern durch
die Brechungen der Syntax ein Effekt der Verfremdung und Entautomatisierung
angestoßenwird.³³ Gerademit Blick auf die syntaktischen Verschiebungen lässt sich
argumentieren, dass Sebald auf eine leichte Zerrüttung des Deutschen abzielt und
darauf, feste Strukturen in Bewegung zu bringen. Sebalds Schreibenwirkt so, wie es
Covindassamy formuliert hat, „proprement déplacée“³⁴.

28 Ebd. Mandana Covindassamy (Sebald, 281) hat daraus den Schluss gezogen, dass es sich bei
Sebald um einen Vertreter der „littérature mineure“ handle. Ich würde eher sagen, dass er sich –

entgegen seiner biografischen Herkunft – bewusst als einen solchen zu inszenieren sucht.
29 Zimmermann: Rhythmen.
30 Vgl.: ebd., 60–62.
31 Zu Sebalds Verarbeitung von Einflüssen der 19. Jahrhundert-Prosa vgl.: Pakendorf, Gunther.
„Sebalds Sprache“. Acta Germanica. German Studies in Africa 39 (2011): 117– 130. Auf intertextuelle
Verfahren bei Sebald kann hier nicht eingegangen werden.Vgl. dazu: Schedel, Susanne. ‚Wer weiß,
wie es vor Zeiten wirklich gewesen ist?‘ Textbeziehungen als Mittel der Geschichtsdarstellung bei W. G.
Sebald. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2004; Ingebrigtsen, Espen. Bisse ins Sacktuch. Zur
mehrfachkodierten Intertextualität bei W. G. Sebald. Bielefeld: Aisthesis, 2016.
32 Pakendorf: „Sebalds Sprache“; Zucchi, Matthias. „Linguistische Anmerkungen zum Sprachstil
Sebalds“. Sinn und Form 56.6 (2004): 841–850. Mit der Grammatik des Deutschen bricht Sebald
namentlich durch die Vorziehung des Prädikats, die vorgestellten Nebensätze und die Verschiebung
der Reflexivpronomina.
33 Vgl. dazu auch Sebalds eigene Einschätzung, „daß der detachierte Erzählstil vielleicht dazu
beiträgt, die Sache perspektivisch […] zu verfremden“. „Katastrophe mit Zuschauer. Gespräch mit
Andrea Köhler (1997)“. Sebald, Eis, 154– 164, hier 159. Sowie, dass man „mit einem kleinen gram-
matischen Fehler […] eine Wirkung erzielen kann, die außerhalb jeder Proportion ist“. „Die Sen-
sation der Musik. Gespräch mit Walther Krause (1996)“. Sebald. Eis, 126– 153, hier 152.
34 Covindassamy: Sebald, 283.

6.1 „Fast eine Kunstsprache“. Sebalds Deutsch 297



Neben der Syntax sind Abweichungen vom deutschen Standard auch in der
Lexik zu finden. Hier fällt vor allem der Gebrauch von veralteten französischen und
lateinischen Fremdwörtern – oder deren Nachbildung – sowie Allemanismen und
Austrizismen auf.³⁵ Letztere erinnern an die Polyzentrik des Deutschen, erstere
können als ‚klassische‘ Fremdwörter im Sinne Adornos gelesen werden, die die
Utopie einer „Sprache ohne Erde“³⁶ aufrufen. In der Sekundärliteratur ist wieder-
holt die These vertreten worden, Sebald schreibe ein altertümliches Deutsch, das
spätestens 1933 stehen geblieben sei, und stelle so eine Distanz zum NS und zum
nachkriegsdeutschen Sprachgebrauch her.³⁷ Pakendorf hat demgegenüber zurecht
die bewussten Brüche auch gegenüber der Prosasprache des 19. Jahrhunderts betont
und der Auffassung, Sebald wolle ein gleichsam von der neueren Geschichte un-
kontaminiertes Deutsch zelebrieren, entschieden widersprochen.³⁸ Zwar scheint er
die Sprache des 19. Jahrhunderts zu beschwören, gleichzeitig wird aber klar, dass
nicht ungebrochen an sie angeknüpft werden kann.Vielmehr wirdmittels der leicht
‚zerrütteten‘ Syntax auch hier eine Art gespenstisches Nachleben, die Wiederkehr
eines Untoten über eine unauslöschliche Zäsur hinweg, evoziert. Mit anderen
Worten erinnert Sebalds Deutsch an die verschiedenen historischen Wandlungen,
die in der Sprache gespeichert sind, und macht gleichzeitig in der Nachgeschichte
von Zweitem Weltkrieg und Shoa ein gebrochenes Verhältnis zum Deutschen
sichtbar. Die Sprache wird auf diese Weise bewusst als Medium des von Marianne
Hirsch als Postmemory bezeichneten Erzählverfahrens gestaltet.³⁹ Auch sie er-
scheint nicht als unmittelbares, sondern historisch vermitteltes Medium und wird
mit einer gewissen Distanz gebraucht, deren Gestaltung Teil des Erzählverfahrens
ist. Das Vergangene wird so nicht allein rekonstruiert, sondern als in dieser Re-
konstruktion geformt gezeigt. Auf diese Weise schreibt Sebald explizit aus der
Perspektive des Nachgeborenen, der ihm bereits medial vermittelte Erinnerungen
weiter gestaltet. Dabei reaktualisiert er nicht zuletzt die Diskussionen in der
Nachkriegsliteratur um das Schreiben auf Deutsch nach Auschwitz. Sein Beitrag
dazu ist ein von der Zäsur des Zivilisationsbruches gleichsam zerrüttetes und be-

35 Zucchi: „Linguistische Anmerkungen“, 847–850.
36 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
37 So Korff, Sigrid. „Die Treue zum Detail. W. G. Sebalds Die Ausgewanderten“. In der Sprache der
Täter. Neue Lektüren deutschsprachiger Nachkriegs- und Gegenwartsliteratur. Hg. Stephan Braese.
Opladen: Westdt. Verlag, 1998. 167– 198, hier 197; Martin, Sigurd. „Mimesis und Entstellung. Lehren
vom Ähnlichen bei W. G. Sebald“. Verschiebebahnhöfe der Erinnerung. Zum Werk W. G. Sebalds. Hg.
Ders. und Ingo Wintermeyer. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007. 81– 105, hier 93.
38 Pakendorf: „Sebalds Sprache“, 120.
39 Hirsch, Marianne. Family Frames. Photography, Narrative, and Postmemory. Cambridge MA:
Harvard Univ. Press, 1997.

298 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



schädigtes Deutsch, eine verfremdete Kunstsprache, die sich gleichwohl program-
matisch in Konstellationen der Übersetzung und der Mehrsprachigkeit auf andere
Stimmen hin öffnet. Sebald gestaltet so eine translationale Literatur und überführt
zugleich Diskussionen der deutschen Nachkriegsliteratur in trans- und postnatio-
nale Zusammenhänge.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache.
Der Dialekt in Schwindel. Gefühle.

Der 1990 erschienene Band Schwindel.Gefühle. mit seinen insgesamt vier Texten
markiert den Übergang von literaturwissenschaftlichen Untersuchungen und Es-
sais zur fiktionalen Prosa in Sebalds Werk.⁴⁰ Während die beiden Erzählungen des
Bandes, „Beyle oder das merckwürdige Faktum der Liebe“ und „Dr. K.s Badereise
nach Riva“ noch zu den literaturwissenschaftlichen Arbeiten zählen, gelten
„All’estero“ und „Il ritorno in patria“ werkgeschichtlich als Auftakt von Sebalds li-
terarischen Arbeiten. In beiden werden bereits wesentliche der dafür prägenden
Themen und Verfahren entwickelt, namentlich jene der Erinnerung, der Intertex-
tualität und der homodiegetischen Erzählweise mittels des charakteristischen Ich-
Erzählers.⁴¹ Von der Forschung bislang kaum bemerkt, spielt in „All’estero“ und „Il
ritorno in patria“ auch die für eine „Literatur ohne festen Wohnsitz“ zentrale
ständige Bewegung zwischen Orten und Sprachen eine entscheidende Rolle. Pro-
grammatisch wird dies bereits in den Titeln angekündigt, die auf Italienisch erst
„ins Ausland“ und dann „zurück ins Vaterland“ weisen. Durch die italienische Ti-
telwahl stellt Sebald sozusagen seinen Einstand in die deutschsprachige Prosa unter
eine anderssprachige Überschrift. Zunächst wird dadurch die exophone Zuord-
nung, die sich mit einem in England lebenden deutschen Autor verbindet, unter-
strichen. Durch die Wahl des Italienischen – anstelle des in dieser biografischen
Konstellation zu erwartendem Englisch – entzieht sich der Autor aber einer un-
missverständlichen Einordnung aufgrund von Nationalität und Wohnsitz. Ange-

40 Niehaus, Michael. „Schwindel. Gefühle.“. Sebald-Handbuch. Hg. Ders. und Claudia Öhlschläger.
Stuttgart: Metzler, 2017. 19–28, hier 19.
41 Vgl.: Schedel: Wer weiß, 36–80; Dehairs, Wouter. „Literatur im Kontext? Kontext als Intertext.
Analyse von W. G. Sebalds Schwindel.Gefühle und dessen Ethik des Erinnerns“. Rezeption, Interak-
tion und Integration. Niederländische und deutschsprachige Literatur im Kontext. Hg. Leopold De-
cloedt, Herbert van Uffelen und Elisabeth Weissenbröck. Wien: Praesens, 2004. 271–287; Fischer,
Gerhard. „Schreiben ex patria. W. G. Sebald und die Konstruktion einer literarischen Identität“.
Schreiben ex patria / Expatriate Writing. Hg. Ders. Amsterdam: Rodopi, 2009. 27–44.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 299



sichts des Ich-Erzählers als eines permanent Reisenden,⁴² der sich wiederholt aus
England kommend durch Österreich und Oberitalien bewegt, einmal kurz an seinen
deutschen Herkunftsort und dann wieder weiter nach England reist, erscheint die
Verwendung des Italienischen eher arbiträr. Zwar ist die Sprache der Titel nicht
ohne indexikalische Funktion, da der Ich-Erzähler in beiden Texten auch Italien
bereist. Mehr noch als auf das Reiseland scheinen sie sich aber sebstreferentiell auf
das Reisen als eine auch sprachliche Bewegung zu beziehen und die in den Er-
zählungen omnipräsente innere und äußere Fremdheitserfahrung zu unterstrei-
chen.⁴³ Dass gerade die Reise des Erzählers in seinen deutschen Kindheitsort W. mit
„Il ritorno in patria“ übertitelt wird, schafft einen Effekt der Verfremdung.Verstärkt
wird dieser dadurch, dass der Titel die Oper „Il ritorno d’Ulisse in patria“ von
Claudio Monteverdi zitiert und so beiläufig zeigt, dass auch Vorstellungen von
„Heimkehr“ und „Heimat“ immer schon kulturell-literarisch überformt sind oder,
um mit Bachtin zu argumentieren, sich im Dialog mit anderen Stimmen und
fremden Wörtern herausbilden. Insgesamt sind die fremdsprachigen Titel als Irri-
tation der nach Logik von National- und Muttersprachparadigma erwarteten Er-
zählsprache angelegt und als Verfahren literarischer Abweichung zur Verstärkung
des Inhaltes der Erzählungen. Mithin handelt es sich bei diesen Titeln um Beispiele
von wandernden Worten: Sie vollziehen auf sprachlicher Ebene die inhaltliche
Erzählbewegung des permanenten „déplacements“⁴⁴ nach. Formal sind sie als Ab-
weichung zu beschreiben, die einmal eine Hervorhebung des semantischen Ge-
haltes, einmal eine Entautomatisierung zur Folge hat und in beiden Fällen eine
erhöhte Poetizität erzeugt, insofern das Augenmerk auf das fremdsprachige Wort-
bild gerückt wird, das mehrdeutig und übersetzungsbedürftig ist. Schließlich wer-
den die in den Erzählungen geschilderten Fremdheitserfahrungen in der pro-
grammatischen Fassung in ein fremdes Wort als unübersetzbar markiert, was sich
nicht nur in der Entscheidung Sebalds gegen einen der Erzählsprache entspre-
chenden deutschen Titel zeigt, sondern auch darin, dass die Titel der beiden Er-
zählungen – im Unterschied zu den beiden anderen in Schwindel. Gefühle. – auch in

42 Zur Darstellung der Reise als permanenter Zustand in Schwindel.Gefühle vgl.:Wohlleben, Doren.
„‘Immer anderwärts‘. Endlose Reisen, ewige Wiederholungen und entstellte Ähnlichkeiten bei W.G.
Sebald, Sören Kierkegaard und Walter Benjamin“. Hg. Michaela Holdenried, Alexander Honold und
Stefan Hermes. Berlin: Erich Schmidt, 2017. 245–255.
43 Dass die Funktion des Italienischen in „All’estero“ primär in der Markierung von Fremdheit
besteht, erklärt auch, warum die italienischen Phrasen darin auch für italienische Muttersprachler
seltsam klingen (vgl.: Rovagnati, Gabriella. „Das unrettbare Venedig des W. G. Sebalds“. Sebald.
Lektüren. Hg. Marcel Atze und Franz Loquai. Eggingen: Ed. Isele, 2005. 143– 156).
44 Convadassamy: Sebald.

300 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



der Übersetzung des Bandes (etwa ins Englische) in der abweichenden Sprache
beibehalten werden.⁴⁵

In den Erzählungen selbst spielt das Verfahren textinterner Mehrsprachigkeit
eine eher untergeordnete Rolle. „All’estero“ enthält zwar eine beachtliche Anzahl
italienischer Wörter und Sätze, es handelt sich dabei aber entweder um Zitate oder
um die Wiedergabe von Figurenrede, die ausnahmslos kursiviert und deutlich vom
Lauftext abgesetzt sind. Für die Figurenrede kann eine indexikalische Funktion als
Verweis auf den Ort der Handlung und die Sprache der dort geführten oder ge-
hörten Gespräche konstatiert werden, wodurch auch bereits in diesem Text eine
Differenz der Sprache in der Diegesis und der Erzählsprache sichtbar gemacht wird,
wie sie dann auf breiter Ebene für das Narrativ der Ausgewanderten und Austerlitz
konstitutiv ist. Die Einarbeitung italienischer Literaturzitate müsste im Rahmen der
Intertextualität bei Sebald untersucht werden, die hier nicht Gegenstand sein
kann.⁴⁶ Auf ein herausgehobenes Beispiel einer programmatischen Überblendung
von Intertextualität und Mehrsprachigkeit soll hier allerdings hingewiesen werden.
Es handelt sich um einen italienisch verfremdeten Kafka-Bezug, den der Erzähler
im Bahnhofsgebäude von Desenzano entdeckt. Beim Blick in den Spiegel fragt er
sich,

ob Dr. Kafka, der, von Verona herüberkommend, gleichfalls an diesem Bahnhof ausgestiegen
sein mußte, nicht auch in diesem Spiegelglas sein Gesicht betrachtet hatte. Es wäre eigentlich
kein Wunder gewesen. Und eines der Graffiti neben dem Spiegel schien mir geradezu darauf
hinzudeuten. Il cacciatore, stand da in einer ungelenken Schrift. Als ich die Hände abge-
trocknet hatte, fügte ich dem noch die Worte nella selva nera hinzu.⁴⁷

In der für Sebald charakteristischen Szene der Lektüre und der Herstellung von
Bezügen wird die Inschrift als Hinweis auf das für Schwindel. Gefühle. zentrale
Motiv des Jäger Gracchus gedeutet. Gleichzeitig wird das Verfahren der perma-
nenten Lektüre von Zeichen bis hin zum paranoiden „Beziehungswahn“⁴⁸ selbst-
reflexiv ins Bild gesetzt. Dies betrifft primär die durch einen Schriftzug scheinbar

45 Angesichts von Sebalds Interesse am Vorgang der Übersetzung und Partizipation an der Über-
setzung seiner Bücher ins Englische könnte dieser ‚Nebeneffekt‘ durchaus geplant gewesen sein
(vgl.: McCulloh: „Introduction“, 7–21).
46 Der Aspekt der Einfügung anderssprachiger Zitate hat in der Forschung zur Intertextualität bei
Sebald erst am Rande Beachtung gefunden. Susanne Schedel (Wer weiß, 58) bestimmt die Funktion
fremdsprachiger Zitate darin, „die intertextuelle Atmosphäre an der Textoberfläche […] herzu-
stellen und die vom Erzähler wahrgenommene und beschriebene Welt als eine Textwelt erscheinen
zu lassen.“
47 Sebald, W. G. Schwindel. Gefühle. (1990). Frankfurt/Main: Fischer, 2002. 99.
48 Vgl. dazu: Banki: Poetik, 60–79.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 301



beglaubigte Spiegelung der eigenen Position in jener Kafkas⁴⁹ sowie Sebalds inter-
textuelles Verfahren, in dem sich Lektüre, Zitate, deren Markierung oder Nicht-
markierung, Ergänzung und Umschrift durchdringen.⁵⁰ Das mehrsprachige Spiel
lässt sich dabei als Steigerung des Sebaldschen ‚Bezugswahns‘ lesen, wobei der
Leser dazu aufgefordert ist, diesen mittels Übersetzung nachzuvollziehen.⁵¹
Gleichzeitig wirkt der Schriftzug wie das ironische Menetekel ebendieses ‚Bezugs-
wahns‘, insofern im fremden Wort auf die Aspekte der Unverständlichkeit und
Möglichkeiten und Grenzen von Übersetzungsleistungen angespielt wird.

Indem dem Erzähler sozusagen der Text eines anderen Autors in einer anderen
Sprache erscheint und er seinerseits die Sprache wechseln muss, um daran an-
schließen zu können, weisen die fremdsprachigen Wörter schließlich ins Zentrum
dessen, was Lynn Wolff als Sebalds „hybrid poetics“ bezeichnet hat. Die Inkorpo-
rierung literarischer Referenzen ist „an act of adaption and reformulation, but also
one of translation and transformation.“⁵² Dass der Erzähler in dieser Szene sich
buchstäblich in der Schrift eines anderen reflektiert und darüber selbst zum ‚an-
ders Schreibenden‘ wird, bringt den für Schwindel.Gefühle. entscheidenden Über-
gang zwischen der Lektüre literarischer Werke und der Etablierung eines eigenen
Schreibens, das sich als in steter Übersetzungsbewegung begriffen versteht, poin-
tiert zur Darstellung und zeigt gleichzeitig, dass die Frage nach den Ausformungen
der Sprachthematik ins Herz von Sebalds Poetik weist.

Für „Il ritorno in patria“ wurde in der Forschung eingehend untersucht, wie
Sebald darin das Konzept der Heimat kritisch auf seine Ambivalenzen und Kehr-
seiten hin befragt und als mythopoetisches Ideologem dekonstruiert.⁵³ Keine Be-
achtung hat bislang die Frage nach stilistischer und thematischer Verhandlung von
Sprache in der Erzählung und insbesondere nach einer Auseinandersetzung Se-
balds mit der mit dem Begriff der Heimat diskursiv eng verbundenen Größe der
Muttersprache gefunden. Dies ist insofern nicht weiter überraschend, als die Er-
zählung abgesehen vom Titel ohne textinterne Mehrsprachigkeit oder Überset-
zungsfiktion auszukommen und so eine für Sebald geradezu untypische ‚einspra-

49 Auf die Konstellation Sebald-Kafka kann hier nicht weiter eingegangen werden. Vgl. dazu: Sill,
Oliver. „‚Aus dem Jäger ist ein Schmetterling geworden‘. Textbeziehungen zwischen Werken von W.
G. Sebald, Franz Kafka und Vladimir Nabokov“. Poetica 29 (1997): 596–623; Prager, Brad. „Sebald’s
Kafka“. W. G. Sebald. History, Memory, Trauma. Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De
Gruyter, 2006. 105– 126.
50 Für eine Systematisierung von Sebalds intertextueller Vorgehensweise vgl.: Schedel: Wer weiß,
36–83.
51 So die Interpretation der Textstelle ebd., 50 und Banki: Poetik, 73.
52 Wolff: Hybrid Poetics, 227.
53 Vgl. dazu Fuchs: Schmerzensspuren, 109– 165; Laufer, Almut. „Unheimliche Heimat. Kafka, Freud
und die Frage der Rückkehr in W.G. Sebalds Schwindel. Gefühle.“ Naharaim 4 (2010): 219–273.

302 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



chige‘ Textur aufzuweisen scheint. Demgegenüber ist hier zu zeigen, dass auch in „Il
ritorno in patria“ die Sprachthematik nicht fehlt, Sprachstörungen und fremde
Sprache verhandelt werden und nicht ganz auf eine sprachlich markierte Ver-
fremdung zwischen Diegesis und Erzählsprache verzichtet wird. Vor allem aber
enthält die Erzählung eine Auseinandersetzung des Erzählers mit seiner Mutter-
sprache, die als Dialekt der bayrisch-österreichischen Grenzregion von der deut-
schen Schriftsprache der Erzählung abgegrenzt wird.

Wie bereits dargelegt, stilisiert Sebald selbst in den Interviews die dialektale
Sprachsituation an seinem bayrischen Herkunftsort zur Diglossie, wo nicht zur
Zweisprachigkeit und verbindet dies unmittelbar mit der von ihm entwickelten
deutschen Kunstsprache. Auch in Schwindel. Gefühle (sowie den Ausgewanderten,
darauf wird zurückzukommen sein) wird die Herkunftsregion des Erzählers nicht
zuletzt durchgängig von dem von der Schriftsprache stark abweichenden dialek-
talen Sprachgebrauch charakterisiert. In Schwindel. Gefühle. finden sich drei Sze-
nen, in denen das Verhältnis des Ich-Erzählers zur Muttersprache Dialekt thema-
tisiert wird. In den ersten beiden wird es eng mit seinen unklaren Leiden und
dessen körperlichen Merkmalen wie Kopfschmerzen und Verstummen verbunden,
während es in der dritten überwunden wird. Diese Szenen, die der eigentlichen
Ankunft des Erzählers in seinem Herkunftsort W. vorgelagert sind, folgen so dem
Freudschen Grundschema der Gedächtnisarbeit: Erinnern, Wiederholen, Durchar-
beiten.⁵⁴

Eine erste Wiederbegegnung des Erzählers mit dem an seinem Herkunftsort
gesprochenen Idiom findet sich bereits in „all’estero“. In seinem Hotel in Limone
hört er eines Abends auf der Terrasse den Dialekt seiner „ehemaligen Landsleute“:

Schwaben, Franken und Bayern hörte ich die unsäglichsten Dinge untereinander reden, und
waren mir diese, auf das ungenierteste sich breitmachenden Dialekte schon zuwider, so war es
mir geradezu eine Pein, die lauthals vorgebrachten Meinungen und witzigen Aussprüche einer
Gruppe junger Männer aus meiner unmittelbaren Heimat mit anhören zu müssen. Tatsächlich
wünschte ich mir in diesen schlaflosen Stunden nichts sehnlicher, als einer anderen oder,
besser noch, gar keiner Nation anzugehören.⁵⁵

Bemerkenswert ist, welchen Widerwillen neben dem Inhalt der Reden auch die
vertrauten Dialekte selbst auslösen. Ihnen wird eine erhöhte Körperlichkeit zuge-
sprochen, wenn es heißt, sie machten „auf das ungenierteste sich breit“. Es wirkt, als

54 Freud, Sigmund. „Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten. Weitere Ratschläge zur Technik der
Psychoanalyse II“. Ders. Studienausgabe. Schriften zur Behandlungstechnik. Ergänzungsband, hg. v.
Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey, Frankfurt/Main: Fischer, 1982. 205–
215.
55 Sebald: Schwindel, 107.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 303



ob die Mundart die unsäglichen Gesprächsthemen der Männergruppe noch ver-
stärke. Dem Erzähler gelingt es mit anderen Worten nicht, dieses Idiom wie ein
anderes auch zu hören und Redesprache und Gesprächsinhalte zu unterscheiden.
Vielmehr vernimmt er das Idiom so, wie es für die Muttersprache topisch ist: als an
den Körper seiner Sprecher gebundenen, unmittelbaren und natürlichen Ausdruck
für eine Sache.⁵⁶ Während zu Beginn der Passage noch von den „ehemaligen
Landsleuten“ die Rede war, die verschiedenen süddeutschen Regionen zugeordnet
werden, führt dem Erzähler die Tatsache, dass er die selbstverständlich und un-
mittelbar gesprochenen Dialekte trotz seines Widerwillens ebenso unmittelbar
versteht, die Unmöglichkeit einer Distanzierung vor Augen. Allein durch die Spra-
che wird eine „unmittelbar[e] Heimat“ aufgerufen, die trotz Landeswechsel, per-
manenter Bewegung, Kontaktlosigkeit zu den jungen Männern und ihren Themen
allein durch den Klang der Muttersprache als unentrinnbar empfunden wird. So
gesehen liest sich die Passage in „all’estero“ wie eine aus der entgegengesetzten
Richtung kommende Referenz auf die Auseinandersetzung um Verlust und Erhalt
der Muttersprache bei jüdischen Exilautoren: „Aus einem Land kann man aus-
wandern, aus der Muttersprache nicht.“⁵⁷ Dabei wird nicht zuletzt der funda-
mentale Unterschied zwischen den Exil-Autoren und Sebalds vagierendem deut-
schen Ich-Erzähler benannt: Während erstere an der Ausstoßung aus der
Sprachgemeinschaft leiden, leidet letzterer an der unwiderruflichen Zugehörigkeit.

Schließlich verdient Beachtung, dass das konkrete Idiom, über das bei Sebald
die Muttersprache abgelehnt wird, der Dialekt bzw. die in der Herkunftsregion des
Erzählers gesprochenen oberdeutschen Dialekte sind. Der Grund dafür ist wohl
darin zu sehen, dass der Dialekt, die Mundart an sich, die Idee der Muttersprache
geradezu verkörpert: Historisch bezeichnet lingua mater nicht kodifizierte Natio-
nalsprachen, sondern deren regionale und soziale Varianten.⁵⁸ Zudem ist der
Dialekt eine vornehmlich mündliche Sprachform, für die kein verbindlich festge-
legtes Regelwerk besteht und die so gleichsam – oder jedenfalls in höherem Maße
als die Schriftsprache – im Munde ihrer Sprecher geformt wird. Martin Heidegger
hat diese Verbindung von Muttersprache, Dialekt und Heimat in seinem Aufsatz
„Sprache und Heimat“ zugespitzt, insofern er Muttersprache wesenhaft als Dialekt
versteht, in dem zudem „das Heimische des Zuhaus, die Heimat [wurzelt]“⁵⁹. Falls es
also mit anderen Worten ein Idiom gibt, das ausgesprochen phonologozentrisch

56 Ahlzweig: Muttersprache.
57 Ben-Chorin, Schalom. „Sprache als Heimat“. Germanica Hebraica. Beiträge zum Verhältnis von
Deutschen und Juden. Gerlingen: Bleicher, 1982. 33–49, hier 33.
58 Ahlzweig: Muttersprache.
59 Heidegger, Martin. „Sprache und Heimat (1960)“. Ders. Aus der Erfahrung des Denkens. Ge-
samtausgabe. Bd. 13, hg. v. Hermann Heidegger. Frankfurt/Main, 2002. 155– 180, hier 156.

304 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



und territorial geprägt ist, so ist es das dialektale. Hinzu kommt die in- bzw. ex-
kludierende Funktion des Dialektes, dessen Beherrschung Einheimische und Aus-
wärtige klar zu unterscheiden erlaubt. In all diesen Punkten korrespondiert der
Topos des Dialektes genauer mit jenem der Muttersprache, als es die standardi-
sierten Nationalsprachen tun. Dass es sich dabei selbstverständlich ebenfalls um
das Resultat kultureller Zuschreibungen und mythischer Überformungen des re-
gionalen Sprachgebrauchs handelt und auch die einzelnen Dialekte ihre Sprach-
geschichte und Grammatik haben und Raum für literarische Bearbeitungen und
Verfremdungen bieten,⁶⁰ spielt in diesem Zusammenhang keine Rolle. Bei Sebald
werden Dialekt und emphatisches Konzept von Muttersprache unmittelbar ver-
bunden und erscheinen wegen ihrer Verknüpfung mit dem ideologischen Heimat-
Diskurs als problematisch. Zugespitzt formuliert bildet das Konglomerat Dialekt-
Muttersprache die Antipode zu Sebalds translingual gestalteten Deutsch ohne festen
Wohnsitz.

Die zweite Begegnung mit dem Dialekt findet zu Beginn von „Il ritorno in pa-
tria“ am Bahnhof Innsbruck statt, wo der Erzähler frühmorgens anlangt. Um sich
dieWartezeit auf den Bus nachW. zu verkürzen, kehrt er in der Bahnhofswirtschaft
„Tiroler Stuben“ ein. Der Name der Wirtschaft ruft hier ironisch den Topos der
Heimatlichkeit und der damit verbundenen Erwartung eines vertrauten regionalen
wie häuslich-familiären Ortes auf.⁶¹ Wie sich sogleich herausstellt, handelt es sich
dabei allerdings um ein leeres Versprechen: Die „Tiroler Stuben“ ist eine „alle an-
deren mir bekannten Bahnhofswirtschaften an Trostlosigkeit bei weitem über-
treffende Restauration“⁶². Sie vermag das den Erzähler auf seiner Reise beherr-
schende Gefühl von sozialer Randständigkeit und Sprachlosigkeit nicht zu lindern.
Entsprechend bekommen ihm sowohl der Kaffee als auch die Lektüre der „Tiroler
Nachrichten“ und obendrein die Begegnung mit der Kellnerin übel. Kurz: Was den
Heimkehrenden mythopoetischen Imaginationen zufolge willkommen heißen
sollte: Nachrichten, Nahrung und bewirtende Frauen aus der Kindheitsregion, hat
hier eine so gegenteilige Wirkung, dass in den „Tiroler Stuben“ brennglasartig das

60 Vgl.: Simon Aeberhard / Caspar Battegay / Stefanie Leuenberger (Hg.). dialÄktik. Deutsch-
schweizer Literatur zwischen Mundart und Hochsprache. Zürich: Chronos, 2014; Ahlers, Tim (Hg.).
Deutsche Dialekte in Europa. Perspektiven auf Variation,Wandel und Übergänge. Hildesheim: Ohlms,
2017.
61 Der ironische Vergleich der Heimat mit einem Wirtshaus findet sich auch in W.G. Sebalds Essay
zu Jean Améry: „Die dialektische Maxime, in der Améry sein Verhältnis zu seiner Heimat zusam-
menfaßte, lautete: ‚In a Wirtshaus, aus dem ma aussigschmissn worn is, geht ma nimmer eini“
(Sebald, W. G. Unheimliche Heimat. Essays zur österreichischen Literatur. Frankfurt/Main: Fischer,
1995. 142).
62 Sebald: Schwindel, 189– 190.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 305



Konzept von „Heimat“ im Sinne Paul Parins als eine „Plombe“ lesbar wird, unter der
sich die grundlegende Erfahrung des Mangels, der „Kälte, Einsamkeit, Depression,
Verlust, und Orientierungslosigkeit“⁶³ verbirgt. Deutlich wird dies in der Konfron-
tation des Ich-Erzählers mit der Kellnerin:

Es wunderte mich darum keineswegs, daß die Dinge noch eine schlimmere Wendung nahmen,
als die Bedienerin, der gegenüber ich eine meines Erachtens gar nicht unfreundliche Be-
merkung über den Tiroler Zichorienkaffee hatte fallen lassen, mir auf die bösartigste Weise,
die man sich denken kann, das Maul anhängte. Durchfroren und übernächtigt wie ichwar, ging
mir die Ausgeschämtheit dieser Innsbrucker Bedienerin wie Nervengift unter die Haut. Die
Buchstaben zitterten und verschwammen vor meinen Augen, und mehrmals hatte ich ein
Gefühl, als sei in mir alles am Verstocken.⁶⁴

Anders als an anderen Stellen in Sebalds Werk, wo Pensionsinhaberinnen als
Surrogat-Mütter dienen,⁶⁵ bedient bezeichnenderweise ausgerechnet die weibliche
Figur in den heimatlich konnotierten „Tiroler Stuben“ dieses Anliegen nicht. Die
Szene lässt sich mit Graley Herrens Analyse des Frauenbildes bei Sebald so lesen,
dass darin konventionelle kulturelle Erwartungen an die Mutter aufgerufen, aber
enttäuscht werden.⁶⁶ Der Versuch des Erzählers, sich mit der Kellnerin zu ver-
ständigen, scheitert. Auf seine nicht unfreundlich gemeinte ironische Bemerkung
reagiert sie mit einem Schwall von Beschimpfungen. Zwar werden diese nicht
wörtlich wiedergegeben, hallen aber in ihrer Beschreibung mittels der oberdeut-
schen Ausdrücke Maul anhängen und Ausgeschämtheit nach. Dass der Erzähler
diese nun selbst verwendet, weist ihn seinerseits als Muttersprachler dieses Ortes
aus, den er in den „Tiroler Stuben“ als so ablehnend erfährt. Die ungeliebte dia-
lektale Muttersprache bemächtigt sich in der Szene seiner gleichsamwieder, und er
wiederholt sie. Ebenso wie mit den anderen Versatzstücken von ‚Heimat‘ ist auch
mit der ihr zugeordneten Sprachform nur Negativität verbunden, sie wirkt auf den
Erzähler „wie Nervengift“ und löst einen aphatischen Anfall aus.

Linderung erfährt der Erzähler erst wieder, als er sich erneut in Bewegung
setzen und den Bus nach W. besteigen kann. Dort findet die dritte und letzte Be-

63 Parin, Paul. Heimat, eine Plombe. Hamburg: Europ. Verl.-Anst., 1996. 17. Auch W.G. Sebald be-
stimmt den Begriff Heimat in seinem Essay-Band Unheimliche Heimat in engem Zusammenhang mit
Verlusterfahrung (Sebald: Unheimliche Heimat, 11– 16).
64 Sebald: Schwindel, 190.
65 Vgl. Herren, Graley. „The Return of the Repressed Mother in W. G. Sebald’s Fiction“. A Literature
of Restitution. Critical Essays on W. G. Sebald. Hg. Jeanette Baxter, Valerie Henitiuk und Ben Hut-
chinson. Manchester: Manchester Univ. Press, 2013. 231–246.
66 Ebd.

306 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



gegnung mit dem heimischen Dialekt statt, bei der es ihm nun gelingt, diesen als
eine andere Sprachform von sich abzugrenzen:

Bisweilen hielt der Bus und ließ eines der alten Weiber einsteigen, die […] an der Straße
standen. Es kam auf dieseWeise bald eine ganze Anzahl solcher TirolerWeiber zusammen. Sie
unterhielten sich in ihrem mir aus der Kindheit vertrauten, hinten im Hals wie eine Vogel-
sprache artikulierten Dialekt vornehmlich, ja ausschließlich von dem nicht mehr enden wol-
lenden Regen, der an vielen Orten schon ganze Berghänge in Bewegung gebracht hatte.⁶⁷

Der Dialekt, der den Erzähler in den besprochenen beiden Episoden unheimlich
einholte, wird in dieser Szene klar verortet als Idiom der vergangenen Kindheit und
der pejorativ als „alte Weiber“ titulierten Tirolerinnen. Die Muttersprache erfährt
so othering als weibliches und kindliches Medium und wird zudem über den Ver-
gleich mit der Vogelsprache in die Nähe eines naturhaft-animalischen Ausdrucks
gerückt. Wie die Vögel können offenbar auch die Tirolerinnen mit ihrer Sprache
nicht mehr, als die ohnehin sichtbaren klimatischen Verhältnisse der unmittelbaren
Umwelt zu kommentieren. Der Erzähler hingegen hat diese primitiv anmutende
kindlich-weiblich-tierische Sprachstufe nun überwunden, wie er in seiner wort-
gewaltigen, mit intertextuellen Bezügen versehenen literarischen Landschaftsbe-
schreibung zeigt. Während die „Weiber“ angesichts eines plötzlichen Wetter-
wechsels (wieder wie die Vögel) verstummen, hat der Erzähler seine Aphasie
besiegt. „Il ritorno in Patria“ verbindet so die Anreise zum Herkunftsort W. mit der
Konfrontation und der schrittweisen Überwindung der Muttersprache. Das titel-
gebende fremdsprachige Zitat lässt sich dabei so lesen, dass an die Stelle des hei-
matlichen Idioms die territorial ungebundene Kunstsprache der Literatur tritt.
Entsprechend wird die Sprachthematik auch bei der Abreise des Erzählers aus W. in
Richtung England nochmals aufgegriffen. Abermals wird der Erzähler angesichts
des geschichtslos erscheinenden deutschen Lands von einer Betäubung ergriffen
und vermag (wie zuvor in den „Tiroler Stuben“) weder Worte noch Nahrung zu
konsumieren: „Ich mochte die Zeitungen, die ich gekauft hatte, nicht aufschlagen,
das Mineralwasser […] nicht trinken“⁶⁸. In der Stille des Waggons gehen ihm „un-
ausgesetzt nur die Worte ‚der südwestdeutsche Raum‘, ‚der südwestdeutsche
Raum‘“⁶⁹ durch den Kopf, bis er, „nach ein paar Stunden stetig zunehmender Tortur,
zu der Überzeugung kam, daß so etwas wie die Zersetzung meiner Schädelnerven
nunmehr endgültig eingesetzt habe.“⁷⁰ Sebald gestaltet hier eine bemerkenswerte
Variante von Jakobsons „Spürbarkeit der Zeichen“, insofern der Erzähler seinen

67 Sebald: Schwindel, 190– 191.
68 Ebd., 277.
69 Ebd., 278.
70 Ebd.

6.2 Erinnern-Wiederholen-Durcharbeiten der Muttersprache 307



Herkunftsort zwar verlassen kann, dieser ihn aber über seinen Namen verfolgt. Die
Wortfolge „der südwestdeutsche Raum“ trägt dabei die Merkmale von Ferenczis
obszönen Worten, insofern sie den Erzähler traumatisch heimsucht und nicht
narrativ aufgelöst werden kann. Erleichterung von dieser als torturhaft empfun-
denenen Bindung an die territorialisierende und feststehende Bezeichnung schafft
schließlich die weitere Fortbewegung sowie die Begegnung mit einer Sprache, die
dezidiert nicht als Muttersprache gesprochen wird. In Heidelberg steigt eine junge
Frau zu, die der Erzähler als die „Winterkönigin“ Elizabeth aus dem 17. Jahrhundert
zu erkennen meint. Mit der historischen Figur verbindet sich eine Biografie des
permanenten Reisens und der Emigration. Der Erzähler begegnet hier mithin
gleichsam der Allegorie einer„Literatur ohne festen Wohnsitz“. Bestärkt wird diese
Interpretation dadurch, dass die Figur in die Lektüre eines fiktiven Buches einer
fiktiven Autorin über eine fiktive Topographie vertieft ist: „Diese junge Frau aus
dem englischen siebzehnten Jahrhundert war […] auf das tiefste versenkt in ein
Buch, welches den Titel Das böhmische Meer trug und verfaßt war von einer mir
unbekannten Autorin namens Mila Štern.“⁷¹ Ausgestellt wird in dieser überdeter-
minierten Szene nicht nur das für die „Literatur ohne festen Wohnsitz“ zentrale
Springen zwischen Zeiten, Orten und Sprachen, es wird darüber hinaus eine Be-
gegnung des Erzählers wie des Lesers mit Verfremdung, Fiktionalität und Poetizität
inszeniert – kurz: mit Literatur. Dank dieses Erlebnisses vermag sich der Erzähler
schließlich von seiner schmerzhaften sprachlich insistierenden Erinnerung an den
Herkunftsort („der südwestdeutsche Raum“) zu lösen.Vor seinen Augen verwandelt
sich die Landschaft vor dem Fenster in den japanischen Nordmeerbezirk, dazu
spricht die „Winterkönigin“ mit einem „kaum wahrnehmbaren englischen Tonfall
in der Stimme“⁷² einen Shakespeare-Vers in deutscher Übersetzung. Am Ende des
Erzählbandes Schwindel. Gefühle. wird mithin Sprachlosigkeit und quälende Bin-
dung an eine territorial gebundene Sprache in der Begegnung mit Literatur über-
wunden. Diese wird gleichzeitig vom Konzept der Mutter- und Nationalsprache
gelöst und als ein fremdes Idiom bzw. als Übersetzung zur Darstellung gebracht.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache
als Hoffnung in Die Ausgewanderten

In den vier Erzählungen des Bandes Die Ausgewanderten lässt Sebald seinen Er-
zähler durch Dislokation geprägte Lebensläufe des 20. Jahrhunderts rekonstruieren

71 Ebd.
72 Ebd., 279.

308 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



und erkundet so unterschiedliche Konstellationen von Heimatlosigkeit und Emi-
gration. Dabei werden, wie u. a. Anne Fuchs und Luisa Banki untersucht haben,
diskontinuierliche und traumatische Lebens- und Geschichtsverläufe des 20. Jahr-
hunderts mittels eines Erzählverfahrens dargestellt, das die grundsätzliche Ver-
sehrtheit und Bruchstückhaftigkeit offenlegen und nicht einebnen will.⁷³ Wie im
Folgenden zu zeigen seinwird, setzt Sebald in diesem Kontext Mehrsprachigkeit wie
Sprachstörung sowohl als Motiv als auch als stilistisches Verfahren ein. In der Se-
kundärliteratur zu den Ausgewanderten wurde bislang zwar zuweilen die Ver-
wendung von der deutschen Erzählsprache abweichender Idiome bemerkt,⁷⁴ der
Gesamtkomplex der Sprachthematik über die Erzählungen hinweg aber noch nicht
systematisch erschlossen.

Textinterne Mehrsprachigkeit

Der homodiegetische Erzähler bedient sich in den Ausgewanderten fast durchgängig
der von Stockhammer als fiktive Übersetzung beschriebenen narrativen Technik.⁷⁵
Die Gespräche (und teilweise auch die Dokumente), aus denen die Lebensge-
schichten rekonstruiert werden, wurden nicht auf Deutsch geführt, sodass ihre
nachträgliche Erzählung gleichzeitig eine Übersetzung darstellt. Dies gilt bezeich-
nenderweise gerade auch für die Figuren, die aus dem deutschsprachigen Raum
stammen. In „Ambros Adelwarth“ spricht der Erzähler mit seinen nach Amerika
ausgewanderten Verwandten Englisch, über seinen ehemaligen Lehrer Paul Be-
reyter erhält er wesentliche Informationen von dessen französischsprachiger
Freundin. Max Aurach, der in Manchester lebende jüdische Maler, hat seine deut-
sche Muttersprache in Folge der traumatischen Exilierung aus NS-Deutschland
vergessen. In allen Erzählungenwird stellenweisemit englischen und französischen
Einschüben gearbeitet, die auf diesen Vorgang der Translation verweisen, aus dem
sich der Erzähltext speist.⁷⁶ Formulierungen wie „Le pauvre Paul, sagte Mme.

73 Vgl.: Banki: Poetik; Fuchs: Schmerzensspuren.
74 So bei: Aliaga-Buchenau, Ana-Isabel. „‘A Time He Could Not Bear to Say Any More About’. Pre-
sence and Absence of the Narrator in W. G. Sebald’s The Emigrants“.W. G. Sebald. History, Memory,
Trauma. Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 141– 156; Ceuppens, Jan.
„Transcripts. An Ethic of Representation in The Emigrants“.W. G. Sebald. History, Memory, Trauma.
Hg. Scott Denham und Mark McCulloh. Berlin: De Gruyter, 2006. 251–263; Helmich: Ästhetik, 422–
424.
75 Stockhammer: „Wie deutsch“.
76 Vgl.: „By inserting into the original German narrative English quotations that represent the
emigrants‘ or their witnesses‘ speech, the narrator draws attention to the fact that they speak

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 309



Landau selbstvergessen“⁷⁷ verfügen über eine glottamimetisch-indexikalische
Funktion nach Stockhammer. Indem betont wird, dass sich die Erzählung aus einer
Übersetzung speist, wird gleichzeitig auch ein Akt der Vermittlung hervorgehoben,
den Sebald auch mit anderen Mitteln gestaltet.⁷⁸

Darüber hinaus werden einzelne anderssprachige Stellen dergestalt poetisch
modelliert, dass damit selbstreferentielle Effekte geschaffen werden. So im Ge-
spräch des Erzählers in „Die Ausgewanderten“ mit seinen nach Amerika ausge-
wanderten Verwandten: „I often come out here, sagte der Onkel Kasimir, it makes
me feel that I am a long way away, though I never quite know fromwhere.“⁷⁹ Durch
das Englische wird hier eine Verfremdung geschaffen, die die inhaltliche Aussage
Onkel Kasimirs über das Gefühl einer permanenten Fremdheit unterstreicht. Hinzu
kommt durch Wiederholungen und Reime ein poetischer Effekt, der der Aussage
trotz ihrer Beiläufigkeit im Narrativ die Aufmerksamkeit des Lesers sichert. Ähn-
liches gilt für die Worte der Zimmerwirtin, die den Erzähler in „Max Aurach“
nachdrücklich als Fremden hervorheben: „And where have you sprung from ? […]
daß es nur ein Ausländer – an alien, wie sie sagte – sein könne, der mit solchem
Koffer […] vor der Türe stehe.“⁸⁰ Weitere Beispiele für eine solche selbstreferenti-
elle Verstärkung des beschriebenen Zustands der Entfremdung bzw. Fremdheit
durch den Einsatz fremderWörter finden sich im Tagebuch von Ambros Adelwarth:
„Der österreichische Kapitän […] betet. Auf italienisch, seltsamerweise, für die ar-
men verschollenen Seeleute sepolti in questo sacro mare“⁸¹; „Die Inseln der Lagune
wie Schatten. Mal du pays. Le navigateur écrit son journal à la vue de la terre qui
s‘éloigne“⁸².

Eine beachtliche Verdichtungsleistung durch den Einsatz fremder Wörter stellt
Max Aurachs Bemerkung über seinen Wohnort Manchester dar. Aurach hebt die
historischen deutschen und jüdischen Einflüsse in der Stadt hervor und ergänzt:
„und so bin ich, obwohl ich mich in die entgegengesetzte Richtung auf den Weg
gemacht hatte, bei meiner Ankunft in Manchester gewissermaßen zu Hause ange-

another language and that he is the one standing between the reader and the characters as the
translator.“ Aliaga-Buchenau: „Time“.
77 Sebald, W. G. Die Ausgewanderten. Vier lange Erzählungen (1992). Frankfurt/Main: Fischer, 1998.
66.
78 Vgl. dazu: Ceuppens: „Transcripts“. Ich komme damit zu einer gegenteiligen Lesart der an-
derssprachigen Einschübe bei Sebald als Covindassamy (Sebald, 254) und Helmich (Ästhetik, 421–
422), denen zufolge die im ‘Original’ wiedergegebene anderssprachige Rede Authentizität erzeugen
soll. Nach meiner Lesart geht es vielmehr darum, den Aspekt der Vermitteltheit zu betonen.
79 Sebald: Ausgewanderten, 129.
80 Ebd., 224.
81 Ebd., 188– 189.
82 Ebd.

310 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



langt, und mit jedem Jahr […] ist es mir deutlicher geworden that I am here, as they
used to say, to serve under the chimney. Weiter hatte Aurach nichts mehr gesagt“⁸³.
Wird zu Ende der Erzählung Manchester die Folie, auf der in traumatischer Ver-
schiebung das Bild des Ghettos von Litzmannstadt Gestalt annimmt, so ist hier ein
vergleichbarer Transfer vorweggenommen, in dem über eine zwischensprachliche
Verschiebung auf Ebene des Lautbildes etwas benennbar wird, dessen direkte
Adressierung der Text als traumatische Leerstelle ausspart. In der von Judith Kas-
per analysierten Logik des Traumas als „stets versetzten Schauplatzes“⁸⁴ benennen
die Chimneys die Kamine des Holocausts und gleichzeitig das Schweigen als Aur-
achs einzig angemessenen Ausdruck für die Ermordung seiner Eltern und das ei-
gene Überleben.

Nicht unerwähnt bleiben soll am Schluss der Analyse auffälliger mehrspra-
chiger Stellen in den Ausgewanderten das Kuriosum, dass Sebald in „Dr. Henry
Selwyn“ ein Wort als explizit Deutsch und gleichzeitig fremd hervorhebt.Von einer
Kredenz heißt es hier, sie sei „in ihrer Häßlichkeit nur mit dem Wort altdeutsch
annähernd richtig“⁸⁵ bezeichnet. Die Kursivierung des deutschen Wortes im deut-
schen Text unterstreicht das spezifisch Sebaldsche Konstrukt einer deutschen
Sprache, die aber aus einer Übersetzung resultiert und in der mithin ein primär
deutsches Wort wie ein Fremdwort kursiviert werden muss. Altdeutsch gehört
dabei zusammen mit der bereits diskutierten Ausgeschämtheit in Schwindel. Ge-
fühle. und der noch zu erwähnenden Wurzelbürste in Austerlitz zu einer Gruppe
von Wörtern, in denen in dieser deutschen Kunstsprache die verdrängte Mutter-
sprache aufscheint. In den Wörtern findet sich jene enge Bindung von Ausdruck
und Sachvorstellung, die für die Muttersprache topisch ist, und gleichzeitig erinnern
sie im Widerwillen, den sie beim Erzähler erzeugen, an Ferenczis obszöne Wörter.

Szenen der Sprachstörung und des Sprachverlusts

Auch auf thematischer Ebene werden in den Ausgewanderten Sprachwechsel,
Fremdspracherwerb und Sprachstörung gestaltet. In der ersten und zweiten Er-
zählung werden sie nur kurz angetönt, in der vierten stringent mit der Thematik
der Gedächtnisarbeit und des Traumas verbunden. Die dritte Erzählung, „Ambros
Adelwarth“ nimmt eine Sonderstellung ein, insofern hier die Sprachthematik in
verschiedene Richtungen elaboriert wird und schließlich die Szene eines mühelo-

83 Ebd., 287.
84 Kasper: Raum, 186.
85 Sebald: Ausgewanderten, 15.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 311



sen Verstehens fremder Schrift entworfen wird. Sie wird nachfolgend deshalb an
letzter Stelle untersucht, weil von ihr ausgehend auch das in den anderen Erzäh-
lungen auftauchende Motiv des plötzlichen Verstehens fremder Sprachen be-
leuchtet werden kann.

In der ersten Erzählung „Dr. Henry Selwyn“ findet sich das Motiv des Sprach-
verlustes nur einmal, dafür an zentraler Stelle: Selwyn, der als Kind litauischer
Juden mit seiner Familie 1899 nach England auswanderte, erzählt, wie er nach
erfolgreich absolvierter Schulzeit und Medizinstudium erstmals von depressiven
Zuständen befallen wurde, die in der zweiten Lebenshälfte schließlich permanent
werden. Während als Auslöser der ersten Depression die Nachricht vom Tod seines
älteren Freundes, des Bergführers Nägeli, genannt wird, vermag Selwyn für den
Einsatz der zweiten, dauerhaften Depression, die in der zweiten Lebenshälfte
einsetzt und ihn schließlich zum Rückzug aus seinem Berufsleben zwingt, keine
Worte zu finden: „Die Jahre des zweiten Kriegs und die nachfolgenden Jahrzehnte,
so Dr. Henry Selwyn, waren für mich eine blinde und böse Zeit, über die ich, selbst
wenn ich wollte, nichts zu erzählen vermöchte.“⁸⁶ Die Stummheit lässt im Dunkeln,
was Selwyn in dieser Zeit erlebte, was ihn beschäftigte und inwiefern dies mit den
Ereignissen des Zweiten Weltkrieges zusammenhing. Es bleibt der Spekulation des
Lesers überlassen, wie sich die Nachrichten über den Holocaust auf Selwyn aus-
wirkten, der sich seinem jüdischen Herkunftskontext zu diesem Zeitpunkt nicht
mehr zugehörig fühlt. In der Wiedergabe von Selwyns Lebenslaufs ist nicht zu
übersehen, dass die erste Depression nach dem Tod von Selwyns Freund Nägeli in
die Zeit des Ersten Weltkrieges gerückt wird, die zweite, schwerere, in die des
Zweiten. In der Erzählung eines Lebenslaufes, der so gut wie das gesamte 20. Jahr-
hundert umfasst, erscheinen Zweiter Weltkrieg und Shoa somit als narrative
Leerstelle, repräsentiert durch eine Stummheit, die sich auch nachträglich nicht
auflösen lässt. Eine dazu parallele Erzählkonstruktion findet sich in der Erzählung
„Ambros Adelwarth“. Hier sind es Ambros‘ Arbeitgeber, Vater und Sohn der eta-
blierten amerikanisch-jüdischen Familie Solomon, die mit sprachlicher Verwirrung
und mit Verstummen auf den Kriegsausbruch in Europa reagieren: Beim Ersten
Weltkrieg versinkt der Sohn Cosmo in „Trübsinn“ und agiert kriegerisches Chaos
und Sinnverlust gleichsam körperlich aus, u. a. durch echolalische Zustände: „In
irrer Aufgeregtheit soll er bisweilen auch irgendwie mit den Kriegshandlungen in
Zusammenhang stehende Wörter aneinandergereiht haben, und bei der Aneinan-
derreihung solcher Kriegswörter hat er sich […] mit der Hand immer wieder vor die
Stirn geschlagen.“⁸⁷ Im Zweiten Weltkrieg dann zieht sich „der alte Solomon, ent-

86 Sebald: Ausgewanderten, 35.
87 Ebd., 139.

312 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



setzt über die trotz seiner Zurückgezogenheit bis zu ihm vordringenden Nach-
richten“⁸⁸, in seine Gewächshäuser zurück, wo er „kaum das Nötigste noch sagt“⁸⁹
und bald verstirbt. Daraufhin isoliert auch seine Frau sich vollkommen und stirbt,
schließlich obliegt es noch Ambros, das verödete Haus zu hüten. Auch er aber
verfällt einige Jahre nach Kriegsende in Depression und Sprachlosigkeit. Die Ver-
knüpfung der Krankheiten nebst aphatischen Symptomen von Vater und Sohn
Solomon mit den Weltkriegen lassen sich so lesen, dass sich für die Zeit des Ersten
Weltkriegs noch – wenn auch von hysterischer Zerrüttung gekennzeichnete –

Worte finden bzw. Wortreaktionen entwerfen lassen. Wohl nicht zufällig erinnert
Cosmos‘ Echolalie an die Auseinandersetzung mit der Propagandasprache der
Kriegsmächte in einer dadaistischen Performance. Der Zweite Weltkrieg hingegen
ist wie bereits in „Dr. Henry Selwyn“ von einer Stummheit markiert, die auch mit
dem Ende des Krieges nicht überwunden wird, sondern vielmehr auf weitere Fi-
guren übergreift.

Auch in „Paul Bereyter“ wird die Motivik der Sprachstörung angetönt. Der
Erzähler erinnert sich an einen Sprachfehler seines ehemaligen Grundschullehrers:

In schön geordneten Sätzen ohne jede Dialektfärbung redete er, aber mit einem leichten
Sprach- oder Klangfehler, irgendwie nicht mit dem Kehlkopf, sondern aus der Herzgegend
heraus, weshalb es einemmanchmal vorkam, als werde alles in seinem Inwendigen von einem
Uhrwerk angetrieben und der ganze Paul sei ein künstlicher, aus Blech- und anderen Metall-
teilen zusammengesetzter Mensch, den die geringste Funktionsstörung für immer aus der
Bahn werfen konnte.⁹⁰

Das wohl geordnete Schriftdeutsch Bereyters wird in der von einem starken ober-
deutschen Dialekt geprägten ländlichen Gegend von S. als ungewöhnlich empfun-
den. Ziehen wir Sebalds bereits zitierte Aussagen zum Status des Hochdeutschen in
seiner Herkunftsregion als „Fremdsprache“⁹¹ hinzu, ließe sich zugespitzt formu-
lieren, dass Bereyter anders als die anderen Figuren in den Ausgewanderten seine
Muttersprache zwar nie dauerhaft aufgegeben hat, sie aber wie eine Fremdsprache
spricht, während ihm als Medium der persönlichen Kommunikation – namentlich
mit Lucy Landau – die Zweitsprache Französisch dient. Anstelle der überwundenen
Dialektfärbung allerdings hat sich bei Bereyter ein schwer klassifizierbarer
„Klangfehler“ eingeschlichen, der als Anzeichen einer sonst unsichtbaren inneren

88 Ebd., 145.
89 Ebd.
90 Ebd., 52. Da in die Figurenzeichnung Bereyters, wie Ingebrigtsen (Bisse, 129– 140) gezeigt hat,
Bezüge auf Wittgenstein eingearbeitet sind, ist die Sprachthematik aber auch als weiterer Kontext
der Erzählung kenntlich gemacht.
91 Sebald, Eis, 254.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 313



Zerbrochenheit gedeutet wird und dafür, dass dieser von außen gesehen gut und
unauffällig ‚funktionierende‘ Mensch in Wahrheit sehr instabil ist. Bereyters Ver-
hältnis zur Muttersprache des Dialektes wird hier als parallel zu seiner Beziehung
zu seinem Herkunftsort gezeichnet. Indem er immer wieder hierher zurückkehrte
und ein unauffälliges Leben führte, schien es, als habe er alle Erfahrungen des
Ausschlusses und der Gewalt, die der jüdische Teil seiner Familie, seine jüdische
Freundin und teilweise er selbst erlitt, erfolgreich verdrängt. Er funktionierte als
Deutscher in der Wehrmacht und nach dem Krieg wieder in seinem Lehrerberuf.
Nur sein von den Anklängen an den Herkunftsort bereinigtes Deutsch und später
seine immer häufiger werdenden Abwesenheiten von S. lassen auf die Notwen-
digkeit einer Distanzierung von diesem Herkunftsort schließen, während der
Klangfehler bereits andeutet, wie prekär dieses auf Verdrängung beruhende Le-
benskonstrukt ist.

Am ausführlichsten ausgearbeitet schließlich ist das Motiv des Sprachverlustes
in „Max Aurach“. Es wird direkt mit der Beschreibung des schwierigen und lang-
wierigen Prozesses verbunden, in dem der durch die Trennung von den Eltern und
deren Ermordung im Holocaust traumatisierte Aurach seine Erinnerungen wie-
derzugewinnen versucht. Dabei stellen sich zunächst phantasmatische Zwangs-
vorstellungen ein: „Die bruchstückhaften Erinnerungsbilder, von denen ich heim-
gesucht werde, haben den Charakter von Zwangsvorstellungen. Wenn ich an
Deutschland denke, kommt es mir vor wie etwas Wahnsinniges in meinem Kopf.“⁹²
Zu den Schwierigkeiten der Erinnerung gesellt sich die Schwierigkeit, für das Er-
innerte eine Sprache zu finden. Der Text gestaltet dies nach, indem er die erste
wesentliche Information über Aurachs Herkunft und seine Exilierung aus der
Schilderung der Wahnbilder sich herausschälen lässt.⁹³ Sein Herkunftsland er-
scheint Aurach als ein der natürlichen Zeit- und Weltordnung entzogener Ort der
Verwüstung: „Deutschland, müssen Sie wissen, erscheint mir als ein zurückge-
bliebenes, zerstörtes, irgendwie exterritoriales Land, bevölkert von Menschen,
deren Gesichter wunderschön sowohl als furchtbar verbacken sind.“⁹⁴ Gespensti-
sche Erscheinungen, die in der Erinnerung an die Kindheit wunderschön, gleich-
zeitig aber immer bereits furchtbar gezeichnet sind von ihrer späteren Vernichtung.
Auch an ihrer Kleidung ist die traumatische Arretierung der Zeit durch den Na-
tionalsozialismus ablesbar: „Sämtlich tragen sie Kleider aus den dreißiger Jahren
oder noch ältere Moden und außerdem zu ihren Kostümen völlig unpassende

92 Sebald: Ausgewanderten, 270.
93 Vgl. dazu: Capeloa Gil, Isabel. „‘La destruction fut ma Beatrice …‘. W. G. Sebalds Poetik der
Zerstörung als konstruktives Gedächtnis“. Kulturelles Gedächtnis und interkulturelle Rezeption im
europäischen Kontext. Hg. Eva Dewes und Sandra Duhem. Berlin: De Gruyter, 2008. 311–332.
94 Sebald: Ausgewanderten, 270.

314 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Kopfbedeckungen“⁹⁵. Während nun Aurach Deutschland nach seiner Emigration
nicht mehr besucht hat, wird er regelmäßig von einer der in seiner Imagination mit
dem Land verbundenen gespenstischen Figuren heimgesucht:

So erscheint bei mir fast täglich eine elegante Dame in einem Ballkleid aus grauer Fall-
schirmseide und mit einem breitkrempigen, mit grauen Rosen besteckten Hut. Kaum setze ich
mich, von der Arbeit ermüdet, auf meinen Sessel, höre ich ihre Schritte draußen auf dem
Pflaster der Gasse […] Eilends tritt sie näher wie ein Arzt, der fürchtet, zu spät zu einem
auslöschenden Kranken zu kommen. Sie nimmt den Hut ab […] und beugt sich nieder zu mir.
Ohnmächtig schließe ich die Augen.⁹⁶

Sebald verwendet hier, wie Peter Schmucker ausgeführt hat, intertextuelle Verweise
auf die Figur der Ohnmacht in Kafkas Oktavheften einerseits und auf die Mutter-
figur in Thomas Bernhards Erzählung „Amras“ andererseits.⁹⁷ Vor diesem Hinter-
grund liest Schmucker die Dame als erotisch besetzte Todesallegorie, die zudemmit
der Figur der Mutter und der deutschen Heimat überblendet wird.⁹⁸ Maya Barzilai
hat überzeugend argumentiert, dass es Aurach vor der grauen Dame förmlich graut,
weil sie eine im Freudschen Sinne unheimliche Figur darstellt, in der demMaler das
einst Vertraute und Begehrte (Mutter, deutsche Heimat) nun als Gespenst entge-
gentritt.⁹⁹ In unserem Zusammenhang ist das Erscheinen der grauen Dame deshalb
von Interesse, weil sie als Allegorie für die von Aurach vergessene Muttersprache
gestaltet ist:

Wörter werden jedenfalls niemals gewechselt. Es ist immer eine stumme Szene. Ich glaube, die
graue Dame versteht nur ihreMuttersprache, das Deutsche, das ich seit 1939, seit dem Abschied
von den Eltern auf dem Münchner Flughafen Oberwiesenfeld, nicht ein einziges Mal mehr

95 Ebd. Walter Benjamin hat von der Mode geschrieben, dass sie sich in ihrer Wechselhaftigkeit
über den Tod „moquiert“, durch das von ihr inszenierte Spiel mit der Vergangenheit alles Abbrechen
„eliminiert“ (Benjamin, Walter. „Das Passagen-Werk“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd.V/I, hg.v. Rolf
Tiedemann undHerrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991, 115). Dass bei Sebald
auch das Spiel der Mode mit der Zeit des Nationalsozialismus stehen bleibt, verdeutlicht, dass auch
diese kulturelle Praktik diesen Bruch nicht überwinden kann.
96 Sebald: Ausgewanderten, 271.
97 Schmucker, Peter. Grenzübertretungen. Intertextualität im Werk von W. G. Sebald. Berlin: De
Gruyter, 2012. 157– 160.
98 Ebd. In Sebalds so gut wie ausschließlich von Männern handelnden Texten folgt die Gestaltung
einer weiblichen Figur als Allegorie für Tod, Erotik und Heimat einem konventionellen Ge-
schlechterbild. Zur nicht unproblematischen Überblendung von Weiblichkeit, Heimat, Tod und
jüdischer Vergangenheit bei Sebald vgl.: Barzilai, Maya. „Facing the Past and the Female Spectre in
W. G. Sebalds The Emigrants“.W. G. Sebald. A Critical Companion.Hg. J. J. Long und AnneWhitehead.
Edinburgh: Edinburgh Univ. Press, 2004. 203–216.
99 Ebd., 209.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 315



gesprochen habe und von dem nur ein Nachhall, ein dumpfes, unverständliches Murmeln und
Raunen noch da ist in mir.¹⁰⁰

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die gesamte phantasmatische Szene an
erster Stelle die traumatische Leerstelle des gewaltsamen Verlustes primärer Be-
zugsgrößen (Eltern, Herkunftskontext, Erstsprache) in Aurachs Leben ins Bild setzt.
Zusätzlich werden in der Charakterisierung der gespenstischen Wiederkehr der
Vergangenheit als eine explizit „stumme Szene“ mehrere Aspekte der gesamten
Erzählung gebündelt: Das dem Erzähler im Nachhinein unbegreifliche Schweigen
über den gemeinsamen deutschen Hintergrund bei der ersten Begegnung mit Au-
rach, dann dessen generelle Schwierigkeiten, sich an seine Kindheit zu erinnern.
Schließlich das schrittweise Verstummen von Aurachs Familie angesichts der ein-
setzenden Judenverfolgung in Deutschland nach 1933: Als Kind, so Aurach, habe er
bei den Umzügen der neuen Machthaber „stumm“ in der jubelnden Menge ge-
standen „und meine Unzugehörigkeit als eine Schande empfunden.“¹⁰¹ In der Fa-
milie selbst sei kaum über den Nationalsozialismus gesprochen worden, stetig un-
erträglicher wurde dem Kind das im Elternhaus „immer mehr sich ausbreitende
Schweigen“¹⁰². Als der Vater von einer Internierung in Dachau zurückkehrte, ließ er
über seine Erlebnisse „nichts verlauten“¹⁰³. Auf der gemeinsamen Fahrt mit den
Eltern zum Flughafen dann sagte „keiner von uns etwas“¹⁰⁴. Dieses Verstummen
wirkt in Aurach nach seinem Überleben fort und tritt in Wechselwirkung mit der
Schwierigkeit, sich an seine Kindheit zu erinnern: „Möglicherweise, fuhr Aurach
fort, hängt es mit dieser Einbuße oder Verschüttung der Sprache zusammen, daß
meine Erinnerungen nicht weiter zurückreichen“¹⁰⁵. Partielle Aphasie und trau-
matische Amnesie ergänzen und verstärken einander in der Erzählung gegenseitig.
Die Szene mit der grauen Dame nun zeigt, wie sich die Stummheit buchstäblich
zwischen Aurach und seine Vergangenheit geschoben hat. Eine Verständigung ist
vollkommen unmöglich, da die Dame nur ihre deutsche Muttersprache versteht, die
Aurach nicht mehr spricht. Auch bezüglich der Sprache hat sich mithin das einst
Vertraute in sein Gegenteil verkehrt: Wird die Muttersprache kulturell als enger
Bezug zwischen Mutter und Kind gedacht und damit die Mutter-Kind-Konstellation
gleichzeitig als Ort, an dem die erste Sprachfähigkeit einsetzt, so trennt die von
Aurach nicht mehr gesprochene Muttersprache ihn hier von seiner Herkunft und

100 Sebald: Ausgewanderten, 271.
101 Ebd., 272.
102 Ebd., 276.
103 Ebd., 278.
104 Ebd., 279.
105 Ebd., 271.

316 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



lässt ihn verstummen. Auch der Spracherwerbsprozess erscheint dabei als in sein
Gegenteil verkehrt; als Sprachverlust im letzten Stadium, wo von der Muttersprache
nur ein „unverständliches Murmeln“ übriggeblieben ist. Sebald knüpft hier er-
kennbar an die Auseinandersetzung von Exil-Autoren mit den Fragen der Bewah-
rung oder des Verlustes des Deutschen an. Die Stelle enthält einen intertextuellen
Verweis auf Peter Weiss‘ Laokoon-Rede, in der dieser schildert, wie sich die deut-
sche Muttersprache nach der Vertreibung aus Deutschland in einem schmerzhaften
und angstbesetzten Prozess ins präverbale infantile Lallen und schließlich in die
Stummheit zurückbildet.¹⁰⁶ Bei Weiss ist dies der Punkt, an dem eine neue
Sprachfähigkeit in einer anderen Sprache erworben werden kann. Ähnlich mar-
kiert auch in „Max Aurach“ die untersuchte phantasmatische Szene einen Ort des
Umschlagens, insofern hier die Stummheit (zumindest zeitweise) dem Gespräch mit
dem Erzähler über die Vergangenheit weicht. Dabei tritt der Erzähler an die Stelle
des unproduktiven und stummen Mutter(sprach)gespenstes: Bemerkenswerter-
weise nimmt jener bei seiner Rückkehr nach rund zwanzig Jahren in Aurachs
Atelier den gleich beschriebenenWeg wie die graue Dame und findet ebenso wie sie
Aurach auf seinem Sessel sitzend vor.¹⁰⁷ Aus Perspektive des Malers ist auch er eine
wiederkehrende Erscheinung aus Deutschland.¹⁰⁸ Aurach begrüßt ihn mit den
Worten „Aren’t we all getting on!“ Verdeutlicht wird durch den englischen Ein-
schub, dass das Gespräch mit dem Erzähler – wie bereits in den anderen Erzäh-
lungen des Bandes – dadurch ermöglicht wird, dass jener selbst sich ‚weiter bewegt‘
hat und nicht zuletzt mit ihm in einer anderen als der Muttersprache kommuniziert
werden kann. Die Begegnung ist dann das Gegenteil der „stummen Szene“ mit dem
Gespenst: „Drei Tage lang haben wir im Anschluß an dieses späte und für uns beide
unverhoffte Wiedersehen miteinander geredet, jeweils bis weit in die Nacht hin-
ein“¹⁰⁹.

Zum Abschluss überreicht Aurach dem Erzähler das verschnürte Konvolut mit
den autobiografischen Aufzeichnungen seiner Mutter Luisa Lanzberg, die diese
nach der Ausreise ihres Sohnes und unmittelbar vor ihrer Deportation angefertigt

106 Weiss: „Laokoon“, 187.
107 Die Schritte der Dame hört Aurach, wenn er sich ermüdet auf seinen Sessel setzt, „draußen auf
dem Pflaster der Gasse. Sie rauscht beim Hoftor herein, an dem Mandelbäumchen vorbei und steht
auch schon auf der Schwelle“ (Sebald: Ausgewanderten, 271). Der Erzähler nimmt seinen Weg über
den „gepflasterte[n] Hof“, bemerkt das Mandelbäumchen, tritt über die Schwelle und findet Aurach
in seinem Samtfauteuil. (Ebd., 268–269).
108 Die Begegnung birgt überdies durchaus auch unheimliche Züge, insofern in ihr eine Konstel-
lation der Spiegelung bzw. des Doppelgängers zwischen dem Erzähler und Aurach angedeutet wird:
„[Aurach] blickte seitwärts her zu dem Besucher, der jetzt, wie Aurach damals, auf die Fünfzig ging,
während er, Aurach, bald an die siebzig Jahre zählen mußte.“ (Ebd., 269).
109 Ebd., 269.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 317



hatte. Auch von diesen Aufzeichnungen kann gesagt werden, dass sie dem in der
Erzählung allgegenwärtigen Verstummen entgegengerichtet sind, ein Versuch der
Mutter, ihre Erinnerungen an ihre jüdische Kindheit in Deutschland über die
Auslöschung der ganzen Gemeinschaft und ihre eigene Ermordung hinweg zu be-
wahren und dem andernorts überlebenden Sohn zu übermitteln. Dieser nun aber
vermag es kaum, sich mit den Erinnerungen auseinanderzusetzen: Nach seinem
Erhalt habe er das Schriftstück nur flüchtig gelesen, später habe er nochmals dazu
angesetzt, die Lektüre aber aus Angst, damit in einen unkontrollierbaren und
letztlich zerstörerischen Erinnerungszwang hineinzugeraten, abgebrochen. Dass
Aurach aber die mütterlichen Aufzeichnungen überhaupt gelesen hat, zieht die
frühere Information, dass er seine Erstsprache vollkommen vergessen habe, in
Zweifel. Wenn er auch seit der Trennung von den Eltern kein Deutsch mehr ge-
sprochen haben mag, so vermag er es, wie die Lektüre des buchstäblich in der
Sprache der Mutter verfassten Dokumentes nahelegt, doch zu verstehen.¹¹⁰ Gerade
diese Begegnung aber ist für ihn so unerträglich, dass er das gesamte Dokument aus
der Hand geben muss. Angedeutet wird somit, dass in Aurachs Sprachabbau auch
eine bewusste Abwendung von der Muttersprache eingegangen ist, die, wie in der
psychoanalytischen Literatur beschrieben, als Mittel zur Verwaltung der trauma-
tischen Erinnerung und als Schutzmechanismus für das Überleben eingesetzt wird.

Auch in der Erzählung selbst wird der Text der Mutter nicht direkt wiederge-
geben, sondern in einer markierten Nacherzählung durch den Erzähler: „Die […]
Blätter […] liegen nun vor mir, und ich will versuchen, auszugsweise wiederzuge-
ben, was die Schreiberin […] in ihnen von ihrem früheren Leben erzählt.“¹¹¹ Dies ist
sowohl deshalb bemerkenswert, weil Sebald für die Memoiren Luisa Lanzbergs
eine reale Vorlage verwendete,¹¹² als auch weil es sich dabei – anders als bei so gut
wie allen in den Ausgewanderten wiedergegebenen mündlichen und schriftlichen
Dokumenten – um ein im Original deutsches Spracherzeugnis handelt. Indem Se-
bald auch mit ihm wie mit einem Dokument in fremder Sprache umgeht und es

110 Dass die Aufzeichnungen Luisa Lanzbergs im Original deutsch sind, wird zwar nicht explizit
erwähnt, es muss aber durch den deutschen Kontext der Aufzeichnungen sowie den Vergleich des
Konvoluts mit den „bösen deutschen Märchen“ (ebd., 289) angenommen werden.
111 Ebd., 289.
112 Als Prätext für die Lanzberg-Aufzeichnungen verwendet Sebald die Erinnerungen der Tante
seines landlords in Manchester, auf dessen Lebensgeschichte „Max Aurach“ teilweise basiert.
(Gassleder, Klaus. „Erkundungen zum Prätext der Luisa-Lanzberg-Geschichte aus W. G. Sebalds Die
Ausgewanderten. Ein Bericht“. Sebald. Lektüren. Hg. Marcel Atze und Franz Loquai. Eggingen: Ed.
Isele, 2005. 157– 175).

318 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



merklich in die Sprache der Erzählung übersetzt, wird die für seinWerk so zentrale
Markierung einer sekundären Vermittlung umgesetzt.¹¹³

Eine ähnliche Markierung von Distanz zwischen dem Text des deutschen Ich-
Erzählers und den darin eingegangenen Erzählungen aus jüdischer Perspektive
erfolgt auch bezüglich der Lebensgeschichte Aurachs. Wurde diese in einer plötz-
lichen Überwindung der Stummheit dem Erzähler mitgeteilt, so stellen sich bereits
in ihrer Niederschrift wieder Stockungen ein. Der Erzähler wird dabei von „läh-
menden Skrupulantismus“¹¹⁴ geplagt und der „Fragwürdigkeit der Schriftstellerei
überhaupt.“¹¹⁵ Das bereits Geschriebene wird seinerseits ‚stumm‘, unleserlich
durch die vielen Durchstreichungen und Ergänzungen, die nur noch den Akt des
Schreibens selbst zeigen, ohne einen Inhalt zu transportieren. Als der Erzähler das
schließlich doch fertig gestellte „Stückwerk“¹¹⁶ Aurach zur Kommentierung vorle-
gen will, liegt dieser im Krankenhaus, „in einem Männersaal mit weit über zwanzig
Betten, in dem viel gemurmelt, geklagt und wahrscheinlich auch gestorben wur-
de.“¹¹⁷ Der im Murmeln und Klagen angedeutete Sprachabbau wird hier zur Be-
gleiterscheinung des Todes, und auch Aurach ist inzwischen (wieder) nahezu
sprachlos. „Da es ihm offenbar nahezu unmöglich war, so etwas wie eine Stimme in
sich zu finden, reagierte er auf meine Worte nur in größeren Abständen mit einem
andeutungsweisen Sprechen, das sich anhörte wie das Geraschel vertrockneter
Blätter im Wind.“¹¹⁸ In der letzten Begegnung zwischen Erzähler und Aurach
scheint auch die phantasmatische Szene mit der grauen Dame wieder auf: Ist diese
in Eile, weil sie „fürchtet, zu spät zu einem auslöschenden Kranken zu kommen“¹¹⁹,
so begibt sich nun der Erzähler zum sterbenden Aurach. Dessen Sprache ist, wie in
der Szene mit der Dame, bis auf Resterscheinungen des Murmelns bzw. des Gera-
schels zerfallen. Schließlich verbindet der intertextuelle Bezug auf Kafka die beiden
Textstellen. Die Stimme des lungenkranken Aurachs klingt wie Odradeks lungen-
loses Lachen, „wie das Rascheln in gefallenen Blättern“¹²⁰. Am Ende des Austauschs
mit Aurach und dem Versuch, eine Erzählung für dessen Lebensgeschichte zu
finden, steht mithin nicht die dauerhafte Überwindung des Sprachverlustes, viel-

113 Dieser Aspekt der Übersetzung wird dadurch deutlich, dass die Lanzberg-Memoiren auch sti-
listisch – namentlich durch die für Sebald charakteristische Vorziehung des Prädikats – in die Er-
zählsprache eingegliedert werden. Für eine ausführliche Interpretation der Lanzberg-Memoiren
vgl.: Fuchs: Schmerzensspuren, 126– 142.
114 Sebald: Ausgewanderten, 344.
115 Ebd., 345.
116 Ebd.
117 Ebd., 345.
118 Sebald: Ausgewanderten, 345–346.
119 Ebd., 271.
120 Vgl.: Schmucker: Grenzübertretungen, 300.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 319



mehr kehrt dieser wieder. Aurach kann die Präsentation seiner Lebensgeschichte
nicht mehr autorisieren, womit auch die Fragen und Zweifel, die den Erzähler bei
der Niederschrift plagten, offenbleiben müssen. Aus den Geräuschen, die der ‚Ge-
genstand‘ der biografischen Erzählung noch hervorbringt, ebenso wie in deren
Ähnlichkeit mit dem „Geraschel vertrockneter Blätter“, ist nur noch ein selbstre-
ferentieller Verweis auf das Mediumvon Sprache und Schrift herauszulesen. Es tritt
deren initiale Fremdheit und damit auch die „Fragwürdigkeit der Schriftstellerei
überhaupt“¹²¹ hervor.

Insgesamt lässt sich in „Max Aurach“ – aber auch in „Henry Selwyn“ und der
Solomo-Episode in „Ambros Adelwarth“ – das Verstummen als Verweis auf die
Schwierigkeit einer erzählerischen Annäherung an Zweiten Weltkrieg und Holo-
caust aus Perspektive eines nicht direkt Beteiligten lesen; die betroffenen Figuren
befinden sich in Großbritannien bzw. Amerika an vor der nationalsozialistischen
Judenverfolgung sicheren Orten. Wenn der Holocaust in den Ausgewanderten, wie
Stefan Gunther argumentiert hat, als „still point“¹²² der erzählten Lebensläufe zu
erkennen ist, so wird dies in den erzählerischen Konstruktionen des Verstummens
von Selwyn und Salomon buchstäblich greifbar. Nun geht es, wie auch Gunther
hervorhebt, allerdings nicht darum, dass der Holocaust in den Ausgewanderten als
„undarstellbar“ begriffen würde und noch weniger darum, über ihn zu schweigen.
Vielmehr wird in den Ausgewanderten eine grundsätzliche Kondition des Schrei-
bens über den Holocaust heute – aber auch, das scheint mir gerade im Falle der
Ausgewanderten wichtig zu betonen, über andere Geschichten erlittener Gewalt –

verhandelt, die nicht aus der Perspektive der primären Opfer erfolgt, sondern „as it
is perceived from a geographical distance or after the fact.“¹²³ Es erfolgt dabei eine
Verschiebung von der Auseinandersetzung um die (Un‐)darstellbarkeit des Ereig-
nisses „toward a cautious expression of the need for uttering words that are ap-
propriate […] and […] mindful of the complex workings of memory and the process
of remembering.“¹²⁴ Sprachverlust und Sprachstörungen der Figuren müssen vor
diesem Hintergrund gelesen werden. Sie beschreiben erstens auf Figurenebene die

121 Sebald: Ausgewanderten, 345. In diesem Sinne hat Bart Philipsen gegen eine in der Sebald-
Rezeption verbreitete Auffassung, dass der Autor den Opfern der Geschichte eine Stimme zu ver-
leihen vermöge, betont, dass dies gerade in „Max Aurach“ als zum Scheitern verurteiltes Anliegen
reflektiert wird. (Philipsen, Bart. „Prosopopöie und Atropos. Blicke zwischen Text und Leser“. Li-
teratur als Philosophie, Philosophie als Literatur.Hg. Eva Horn, Bettine Menke und ChristophMenke.
München: Fink, 2006. 211–232, hier 222).
122 Vgl.: Gunther, Stefan. „The Holocaust as the Still Point of the World in W. G. Sebald’s The
Emigrants“.W. G. Sebald. History, Memory, Trauma.Hg. Scott Denham undMarkMcCulloh. Berlin: De
Gruyter, 2006. 279–290.
123 Ebd., 290.
124 Ebd.

320 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



individualpsychologischen Schwierigkeiten bzw. Unmöglichkeiten, über traumati-
sche Erlebnisse zu sprechen. Zweitens ist das Erzählen über diese Stummheit bzw.
die wiederholte Gestaltung des Motivs von Sprachverlust und –störung eine Refle-
xion der Darstellbarkeitsthematik. Es ist Teil von Sebalds Suche nach einer ange-
messenen Erzählform für das von anderen erfahrene Leid, die das Verstummen der
Opfer sichtbar machen will, ohne es aber in einer erzählerischen Rekonstruktion
des Lebenslaufes ganz auszufüllen.

Hysterie und Vielsprachigkeit: „Ambros Adelwarth“

Am facettenreichsten ausgearbeitet ist die Sprachthematik in der von der Sebald-
Forschung eher vernachlässigten Erzählung „Ambros Adelwarth“. Der Erzähler
wendet sich darin seinem Urgroßonkel zu, der um 1900 aus dem ländlichen Süd-
deutschland aus ökonomischen Gründen über mehrere Stationen in die USA aus-
wanderte. Er partizipierte erst im Hotelgewerbe und später als leitender Hausan-
gestellter und Reisebegleiter bei einer jüdischen Bankiersfamilie in New York an
einem mondänen Leben vor dem Ersten Weltkrieg und in der Zwischenkriegszeit.
Im Alter wird er zunehmend depressiv, leidet an Aphasie und stirbt schließlich in
einer Nervenheilanstalt an Elektroschocks. Der Erzähler rekonstruiert seine Le-
bensgeschichte in Gesprächen mit Verwandten sowie mittels der Entzifferung eines
nachgelassen vielsprachigen Notizbuches. Insgesamt bleibt der Großonkel eine
schillernde und rätselhafte Erscheinung. Neben den Hinweisen auf seine versteckte
Homosexualität wird in der Erzählung an persönlichen Eigenschaften lediglich
immer wieder seine „hochvornehme“ äußerliche Erscheinung sowie eine er-
staunliche Gewandtheit in mehreren Sprachen genannt.Von der Binnenerzählerin
Tante Fini erfahren wir, dass Ambros, als er mit vierzehn seinen Herkunftsort
verließ, um in einem Hotel in der Westschweiz zu arbeiten, zunächst „das Fran-
zösische perfekt“¹²⁵ erlernte. Durch spätere Anstellungen in Privathaushalten
kommen Englisch und Japanisch hinzu, aus seinem Notizbüchlein erfahren wir
später auch von Türkischkenntnissen. Diese Sprachen erlernte Ambros auf eine
denkbar enigmatische Weise: „er besaß nämlich die besondere Fähigkeit, eine
Fremdsprache ohne jedes Lehrmittel innerhalb von ein, zwei Jahren anscheinend
mühelos sich anzueignen, einzig und allein durch gewisse Adjustierungen, wie er
mir einmal auseinandersetzte, seiner inneren Person.“¹²⁶ Ambros passt sich in die
Sprachen sozusagen ebenso rasch ein wie in die fremden sozialen Kontexte, in

125 Sebald: Ausgewanderten, 114.
126 Ebd.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 321



denen er arbeitet. Während Studien zum Zusammenhang von Psyche und
Spracherwerb nahelegen, dass der Erwerb einer neuen Sprache eine Umgestaltung
von Identität erleichtert,¹²⁷ so ist es bei Ambros offenbar umgekehrt eine vorgängige
Ausrichtung seines beweglichen Inneren auf die neue Umgebung, die den rei-
bungslosen Spracherwerb ermöglicht. Was genau Ambros dabei in seinem Inneren
verändert und warum ihm dies so leichtfällt, bleibt allerdings ungeklärt, mehr noch
bleibt unzugänglich, was seine gesamte „innere Person“ ausgemacht haben könnte.
Dies spiegelt sich vor allem in den Bemerkungen über sein tadelloses Äußeres: Den
Verwandten kam Ambros im Alter immer „hohler“ vor, „als werde er bloß noch
durch seine Kleider zusammengehalten.“¹²⁸ Es wird der Eindruck vermittelt, „daß
er gar nicht existiert hat als Privatperson, daß er nur mehr aus Korrektheit be-
stand.“¹²⁹ Auch die einwandfrei beherrschten Sprachen können als Bestandteil
dieser äußerlichen Korrektheit gelten, die sich um das nicht dingfest zu machende
Innere herum gruppieren. Diese Spannung zwischen Beredtheit einerseits und dem
nicht zur Sprache Gebrachten andererseits findet sich sowohl in Ambros‘ Fremd-
sprachenkenntnissen als auch in seiner Verwendung des Deutschen. So berichtet
der Erzähler, dass ihm von seinem einzigen Treffen mit dem Großonkel bei einer
Familienfeier in Süddeutschland als Kind neben der äußeren Erscheinung vor al-
lem seine Sprechweise in Erinnerung geblieben sei:

Obzwar mir von der Kaffeetafelansprache des Onkels Adelwarth nichts mehr erinnerlich ist,
entsinne ich mich doch, zutiefst beeindruckt gewesen zu sein von der Tatsache, daß er an-
scheinend mühelos nach der Schrift redete und Wörter und Wendungen gebrauchte, von
denen ich allenfalls ahnen konnte, was sie bedeuteten.¹³⁰

Wie bereits Paul Bereyter fällt auch Onkel Adelwarth dadurch auf, dass er anstelle
der Mundart ein – von dem Schulbuben als fremd empfundenes – Schriftdeutsch
spricht. Tante Fini zählt Ambros‘ Deutsch deshalb zu seinen Fremdsprachen-
kenntnissen:

Neben seinem sehr schönen New Yorker Englisch hat er ein elegantes Französisch und, was
mich immer am meisten verwunderte, ein äußerst gediegenes, gewiss nicht auf Gopprechts
zurückgehendes Deutsch gesprochen, und darüber hinaus […] ein durchaus nicht unebenes
Japanisch.¹³¹

127 Buxbaum: „Role“, 286; Amati Mehler, Simona Argentieri und Jorge Canestri: Babel, 191–200.
128 Sebald: Ausgewanderten, 129.
129 Ebd., 144.
130 Ebd., 98.
131 Ebd., 114.

322 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Nicht die ungewöhnlichen Fremdsprachenkenntnisse verwundern Tante Fini am
meisten, sondern die „gediegene“Handhabung jenes Idioms, das eigentlich Ambros‘
Muttersprache sein sollte. Mit seinem Herkunftsort Gopprechts hat sein Deutsch
Tante Fini zufolge nichts zu tun. Ambros spricht mit anderen Worten Deutsch wie
die anderen Fremdsprachen, während seine eigentliche Muttersprache in seinen
Sprachkenntnissen eine Leerstelle bildet. Figurenpsychologisch kann das in Bezug
zu den spärlichen Informationen über Ambros‘ Kindheit gesetzt werden: Die Mutter
der in unbemittelten Verhältnissen lebenden vielköpfigen Familie starb, bevor
Ambros zwei war, und Tante Fini zufolge hat er „so etwas wie eine Kindheit nie
gehabt“¹³². Die fehlende Muttersprache verweist so gesehen darauf, dass Ambros
aufgrund der ökonomisch-sozialen Verhältnisse über keine grundlegende Bindung
an den Herkunftsort verfügte, wie sie in der modernen bürgerlichen Heimat- und
Muttersprachideologisierung postuliert wird. Hinter den späteren Spracherwerben
liegt ein initialer Mangel, der ihn im Alter wieder einholt. Tante Fini zufolge lebte
Ambros nach dem Ableben seines Arbeitgebers in einem ihm von diesem über-
schriebenen peinlich geordneten Haus. Zunächst sei er von großer Erzähllust ge-
wesen, dann aber zunehmend verstummt:

je mehr er erzählte, desto trostloser [ist er] geworden. In der Nachweihnachtszeit des zwei-
undfünfziger Jahrs verfiel er dann in eine so abgrundtiefe Depression, daß er, trotz offenbar
größtem Bedürfnis, weitererzählen zu können, nichts mehr herausbrachte, keinen Satz, kein
Wort, kaum einen Laut.¹³³

Wie bereits erwähnt, folgt Ambros mit dieser depressiven Aphasie den Solomons
nach, die unter dem Eindruck des Ersten und Zweiten Weltkrieges unwiderruflich
von ihr befallen worden waren und schließlich starben.¹³⁴ Das lange erfolgreich
aufrechterhaltene System von äußerer Korrektheit und Sprachgewandtheit über
der verschwiegenen „inneren Person“ bricht im Alter zusammen. Figurenpsycho-
logisch lässt sich weiter argumentieren, dass nach dem Verlust seines letzten
Dienstherrn, des alten Solomon, und damit der engsten Bindung Ambros, dessen
Traumatisierung durch den frühen Mangel an Bindung, den Verlust seines Freun-
des Cosmo und vorher der Mutter zum Durchbruch kommt. Gestützt wird dies
durch Tante Finis Vermutung, Ambros könnte am Korsakow-Syndrom gelitten ha-

132 Ebd., 112.
133 Ebd., 149.
134 Dass Ambros seinen jüdischen Arbeitgebern nachfolgt, ist als problematische Aneignung jü-
discher Geschichte durch einen nicht-jüdischen Deutschen kritisiert worden. (Heidelberger-Leon-
hard, Irene. „Zwischen Aneignung und Restitution“.W. G. Sebald. Intertextualität und Topographie.
Hg. Irene Heidelberger-Leonhard und Mireille Tabah. Berlin: Lit, 2008. 9–23, hier 13).

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 323



ben, bei dem in Konfabulation versucht wird, Erinnerungslücken zu füllen, die
dadurch allerdings nur umso deutlicher zu Tage gefördert werden.¹³⁵ Dies und
generell die Spannung von äußerer Anpassungsfähigkeit und Vielfältigkeit einer-
seits und innerer Leere andererseits lässt Ambros schließlich als Hysteriker er-
scheinen.¹³⁶ Nach Elisabeth Bronfen drehen sich hysterische Szenen um Mangel,
Verlust und Verletzbarkeit.¹³⁷ Die (in der Literatur zumeist weibliche) Hysterikerin
agiert „multiple Selbstentwürfe“ aus, ein „Täuschungsspiel“, bei dem „zwischen
festen Identitätspositionen“ changiert und Wünsche ausgelebt werden.¹³⁸ Gleich-
zeitig aber wird die dargebotene Performance „über einer radikalen Negativität
erstellt“¹³⁹. Auch Ambros tadellose Erscheinung sowie seine chamäleonhafte
Sprachanpassungen können demzufolge als Maskeraden gelesen werden, hinter
denen sich die Botschaft von grundlegendem Mangel und Verletzbarkeit verbirgt.
Als dieser schließlich doch durchbricht und das Medium von Ambros‘ Hauptper-
formance, die Sprache, zerstört, begibt er sich in die Nervenheilanstalt, um sich dort
freiwillig den Erinnerungsvermögen und gesamte Persönlichkeit vernichtenden
Elektroschocks zu unterziehen. „Have gone to Ithaca“¹⁴⁰ hinterlässt er Tante Fini als
letzte Botschaft, wobei in diesem Namen der Nervenheilanstalt der Ort der Her-
kunft und der Rückkehr des mythischen Abenteurers und Weltumseglers Odysseus
aufgerufen wird und so impliziert, dass auch Ambros am Ende seines Auswan-
dererlebens an einen Herkunftsort zurückgeht, der allerdings ein negativer Ort der
Verletzung und des Verlustes ist. Ambros‘ Vielsprachigkeit lässt sich so als hyste-

135 Vgl.: Solms, Mark. „Die neuro-psychoanalytische Forschung am Beispiel des Korsakow-Syn-
droms“. Psychoanalyse. Neurobiologie. Trauma. Hg. Marianne Leuzinger-Bohleber, Gerhard Roth
und Anna Buchheim. Stuttgart: Schattauer, 2008. 32–42, hier 35.
136 Auch sein Freund und Dienstherr Cosmo wird in der körperlich-gestischen Nachempfindung
des Kriegsgeschehens, aber auch bereits früher in den momentanen geistigen Ausfallerscheinungen
als Hysteriker gezeichnet. Indem in „Ambros Adelwarth“ jüdische und homosexuelle Männer in die
Nähe der Hysterie gerückt werden, lässt Sebald entsprechende historische antisemitische und ho-
mophobe Zuschreibungen anklingen. (Vgl. Gilman, Sander. Freud, Identität und Geschlecht. Frank-
furt/Main: Fischer, 1994. 59; Rabelhofer, Bettina. Symptom, Sexualität, Trauma: Kohärenzlinie des
Ästhetischen um 1900. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2006). Zum Komplex der Homosexua-
lität bei Sebald vgl.: Finch, Helen. Sebald’s Bachelors. Queer Resistance and the Unconforming Life.
Oxford: Routledge, 2013.
137 Bronfen, Elisabeth. Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne. Berlin:Volk undWelt, 1998.
138 Ebd., 766.
139 Bronfen, Elisabeth. „Die Sprache der Hysterie: Eine hermeneutische Herausforderung“. Trau-
ma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Hg. Elisabeth Bronfen, Birgit Erdle
und Sigrid Weigel. Köln: Böhlau, 1999. 149– 172, hier 149.
140 Ebd., 150.

324 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



risches Symptom lesen, das letztlich auf einen „traumatischen Kern am Nabel aller
Identitätssysteme“¹⁴¹ verweist.

Zu berücksichtigen ist bei dieser Interpretation allerdings auch die narrative
Anlage, in der Ambros‘ Geschichte und Person Gestalt annimmt. Sie erfolgt zunächst
über die Binnenerzählerin Tante Fini, die sich damit selbst einen Reim auf den
rätselhaften Onkel zu machen versucht. Wie zuverlässig ihre Erzählung ist und
inwiefern in ihre Deutung von Ambros‘ Biografie nicht auch ihre Gefühle bezüglich
ihrer eigenen Auswanderung hineinspielen,¹⁴² bleibt offen. Auch für den Ich-Er-
zähler ist der Onkel Adelwarth zunächst Ausgangspunkt für eigene Fantasiereisen,
Tagträume, in denen er sich als Kind auf den Spuren der Auswanderer aus seinem
öden Alltag fort imaginiert. Adelwarthwird hier zu einem „Vorfahr“¹⁴³ stilisiert, mit
dem sich die Sehnsucht nach Überschreitung der engen heimatlichen Grenzen
verbindet. In ihm nimmt so auch das positive Bild einer mühelosen Überschreitung
nationaler, sozialer und linguistischen Grenzen Gestalt an, der Entwurf einer pa-
radigmatischen Figur, die die statische dichotomische Ordnung von „Heimat“ und
„Fremde“, „Muttersprache“ und „Fremdsprachen“ durchkreuzt und dabei auch
deren universale Gültigkeit in Frage stellt. Je nach Blickwinkel lässt sich in Ambros
der überall beheimatete Kosmopolit wie der ausnahmslos überall Fremde erken-
nen.

Indem verschiedene Erzählstimmen verschiedene Perspektiven auf den Onkel
werfen, korrespondiert der auf Ebene der Figur gestalteten Mehrsprachigkeit eine
polyphone Stimmenanordnung auf der Erzählebene. Wie zuvor bei Ambros die
verschiedenen Sprachen gruppieren sie sich jetzt um den ‚Gegenstand‘ Ambros, der
darunter als eine nicht ganz zu erfassende Leerstelle erscheint. In gewisser Weise
eignet dieser polyphonen Erzählweise nun ihrerseits ein hysterischer Charakter,
insofern im Sprechen über den rätselhaften Ambros bei den einzelnen Figuren
unübersehbar eine eigene Versehrung, ein eigener Mangel zum Vorschein
kommt.¹⁴⁴ Dass neben Ambros‘ Erzähllust selbst auch den Erzählungen über ihn ein

141 Ebd., 149.
142 Dass auch für Tante Fini das Erinnern sehr emotional besetzt ist, zeigt die folgende Beschrei-
bung: „Die Tante erzählte aus der Vergangenheit. Dabei hielt sie die linke, seit Wochen von einer
schweren Neuralgie geplagte Hälfte ihres Gesichts mit der Hand bedeckt. Zwischenhinein trocknete
sie sich die Tränen, die ihr, sei es vom Schmerz, sei es von der Erinnerung, in die Augen getrieben
wurden (Sebald: Ausgewanderten, 106).
143 Ebd., 98.
144 Tante Fini erzählt unter neuralgischen Gesichtsschmerzen (ebd., 130), Onkel Kasimir an einem
Ort, der für ihn „der Rand der Finsternis“ ist (ebd., 129), in Dr. Abramsky Erinnerung an Ambros
mischt sich jene an die ambivalente Beziehung zu seinem Vorgesetzten sowie zu seinem Vater (ebd.,
167– 169). Zu erkennen ist hier Sebalds Verfahren, verschiedene Lebensläufe übereinander zu
blenden, das Luisa Banki (Poetik, 132– 152) als „Polybiographik“ umrissen hat.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 325



konfabulatorischer Charakter eignet, wird durch den Traum des Erzählers ver-
stärkt, den er auf seiner auf den Spuren von Ambros und Cosmo unternommenen
Reise träumt. In diesem Traum befindet er sich nun selbst am Vorabend des Ersten
Weltkrieges im mondänen Badeort Deauville. Er findet Ambros und Cosmo, die
allerdings „stumm“ sind und sich beim Näherkommen auflösen, „nichts als den
leeren Platz“ hinterlassend.¹⁴⁵ Überdies sind die Träume „erfüllt von einem be-
ständigen Gemurmel, das seinen Ursprung hatte in den Gerüchten, welche über
Cosmo und Ambros kursieren.“¹⁴⁶ Mit anderen Worten dient der in „Ambros
Adelwarth“ der Rekonstruktion seiner Lebensgeschichte folgende Traum dazu,
ebendieses Unternehmen als ein letztlich unzuverlässiges zu reflektieren, bei dem
das Sprechen über den Gegenstand vor allem selbstreferentiell auf sich selbst zu-
rückverweist („Gemurmel“ ist), während das Objekt unverändert stumm bleibt.
Insofern können auch die in dieser Erzählung, aber auch in den Ausgewanderten
überhaupt verbreiteten Hinweise auf die verschiedenen Sprachen und Stimmen
sowie Ambros‘ Reden „nach der Schrift“ als selbstreflexive Anzeige der sprachlich-
literarischen ‚Gemachtheit‘ dieser Lebenserzählungen gelesen werden.¹⁴⁷

Diese kritische Metareflexion des Schreib- und Erinnerungsprozesses wird in
der die dritte Erzählung der Ausgewanderten abschließenden Präsentation des
Agendabüchleins von Ambrosweitergeführt, gleichzeitig aber auch auf den Entwurf
einer plötzlichen Lesbarkeit hin überschritten. Der Taschenkalender von 1913, mit
dem ein Dokument vorzuliegen scheint, in dem Ambros nun selbst über seine
Reisen mit Cosmo schreibt, ist seinerseits eine Erfindung des Autors: Beim abge-
bildeten Agendabüchlein handelt es sich um ein von Sebald selbst verfertigtes Do-
kument, zu dem er einen Taschenkalender von 1927 nutzte, in den er den Text, der
längere Passagen aus Chateaubriands Itinéraire de Paris à Jérusalem wiedergibt,
eintrug.¹⁴⁸ Das Agendabüchlein bringt so die unklaren Überlagerungen zwischen
Autor, Erzähler und Figur Ambros, das identitäre Verwirrspiel zwischen ihnen,
pointiert zur Darstellung.

145 Sebald: Ausgewanderten, 181.
146 Ebd., 183.
147 Zur Indikation der schriftlichen ‚Gemachtheit‘ der Erzählungen in den Ausgewanderten vgl.:
Zwart, Jane. „The Faithful Trace of Misgiving in W. G. Sebald’s The Emigrants“. Critique 47.3 (2006):
243–260.
148 Vgl.: Bülow, Ulrich von, und Heike Gfrereis. „Nachlass“. Sebald-Handbuch, 73–77, hier 74. Auf
Sebalds Verfahren der Bilddokumentation bzw. Fiktion der Bilddokumentation kann hier nicht
eingegangen werden. Für eine diesbezügliche Diskussion des Agendabüchleins vgl.: Hünsche,
Christina. Textereignisse und Schlachtenbilder. Eine sebaldsche Poetik des Ereignisses. Bielefeld:
Aisthesis, 2012. 78–85.

326 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Auch in der Diegesis stellt das Büchlein den Höhepunkt der Thematisierung
verschiedener Sprachen und ihres materiellen Charakters im Dienste einer kriti-
schen Metareflexion des Lese-, Erinnerungs- und Schreibprozesses dar, indem hier
die Spannung von Vielsprachigkeit und Stummheit sowie die Hoffnung auf ein
plötzlich vollkommenes Verstehen von Fremdsprachen aufgegriffen wird. Das
Agendabüchlein verspricht zunächst, an die Stelle der Stummheit des Toten buch-
stäblich ‚viel Sprache‘ zu setzen, sind doch die Aufzeichnungen darin sowohl dicht
gedrängt als auch mehrsprachig verfasst. Dieses Versprechen aber wird durch die
Materialität der Aufzeichnungen selbst durchkreuzt; die Winzigkeit der Schrift und
die Sprachwechsel stellen den Erzähler vor eine äußerst mühevolle und faktisch
unmögliche Entzifferungs- und Übersetzungsaufgabe: „Die Entzifferung der win-
zigen, nicht selten zwischen mehreren Sprachen wechselnden Schrift hat nicht
wenig Mühe bereitet und wäre wahrscheinlich nie von mit zuwege gebracht wor-
den, hätten sich nicht die […] Zeilen sozusagen von selber aufgetan.“¹⁴⁹

In dieser plötzlichen Offenbarung einer verworrenen Schrift scheint in
„Ambros Adelwarth“ eine geradezu pfingstliche Szene des Verstehens auf. Der Er-
zähler setzt sich über die mühsame, wenig gewinnträchtige Abarbeit am materi-
ellen Träger der Schrift hinweg, damit sich Bedeutung herstellen lässt. Er erliegt
damit, wie Luisa Banki gezeigt hat, einer dem Lesen eingelegten Gefahr des Fabu-
lierens und gibt sich – wie bereits zuvor in seinem Traum – „einer vom Material
absehenden, imaginären Annäherung an die Vergangenheit hin.“¹⁵⁰ Gleichzeitig
weist Banki darauf hin, dass bei Sebald ein an Benjamin geschulter Begriff der
Lesbarkeit zu finden ist, bei dem dem profanen Lesen in Gestalt der Entzifferung
materieller Zeichen ein magisches zur Seite tritt, das am semiotischen Träger auf-
blitzende Ähnlichkeitsbeziehungen zu erkennen vermag.¹⁵¹ Dabei aber wird bei
Benjamin – das unterscheidet das Modell vom pfingstlichen Verstehen als endgül-
tige Überwindung der sprachlichen Materialität Babels – der materielle Träger der
Schrift nicht suspendiert. Vielmehr ist, wie es in der „Lehre vom Ähnlichen“ heiß,
„der buchstäbliche Text der Schrift der Fundus, in dem einzig und allein sich das
Vexierbild formen kann. So ist der Sinnzusammenhang, der in den Lauten des
Satzes steckt, der Fundus, aus dem erst blitzartig Ähnliches mit einem Nu aus einem
Klang zum Vorschein kommen kann.“¹⁵² Das Lektüreerlebnis des Erzählers, in dem
sich die dichte Schrift plötzlich auftut, kann als ein solcher Moment begriffen
werden, in dem – um es in der berühmten Formel Benjamins zu sagen – ‚nie Ge-

149 Sebald: Ausgewanderten, 188.
150 Banki: Poetik, 24.
151 Ebd., 21–37.
152 Benjamin, Walter: „Lehre vom Ähnlichen“, 208–209.

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 327



schriebenes gelesen‘ wird.¹⁵³ Die Erzählung selbst aber endet nicht mit diesem
blitzhaften Lektüreerlebnis. Vielmehr wird dessen Ergebnis seinerseits wieder
verschriftlicht. Auf inhaltlicher Ebene wird in der Transkription des in der Diegesis
von Ambros verfassten Kalenders dessen Reise mit Cosmo von Venedig über Grie-
chenland und Konstantinopel nach Jerusalem nacherzählt. In seiner schriftlichen
Verfassung gleicht der manifeste Text dem nicht zugänglichen ‚Original‘, insofern
das abgebildete Faksimile eine so gut wie nicht entzifferbare dichte Schrift zeigt und
eine im Vergleich zu den restlichen Erzähltexten in den Ausgewanderten hohe
textinterne Mehrsprachigkeit aufweist.¹⁵⁴ Für den Leser kann das plötzliche Er-
lebnis der Lesbarkeit mithin nur in einen Text übersetzt werden, in dem in Gestalt
der fremden Wörter, aber auch der Szenen unverständlichen Sprechens¹⁵⁵ erneut
auf dessen materielle schriftliche Verfasstheit verwiesen wird und so wiederum
Lektüre- und Übersetzungsleistungen eingefordert werden. Wie paradigmatisch am
verdichteten Anfang des Textes nachzuvollziehen ist („Palace H. 3 p.m. Signora M.
Abends Teatro S. Martino, Corso V. Em. I tre Emisferi.“), nutzt Sebald die Sprach-
mischung, um Schrift als Fundus eines zu formenden Vexierbildes im Benjamin-
schen Sinne zu gestalten. Im Theorieteil dieser Studie wurde argumentiert, dass in
Benjamins sprachtheoretischen Aufsätzen die Anordnung von verschiedenspra-
chigen Wörtern als eine Art Schulung des mimetischen Vermögens vorgeschlagen
wird. Ebendies findet sich hier bei Sebald wieder, wo gerade angesichts eines bis zur
Unleserlichkeit verdichteten mehrsprachigen Textes ein Akt ‚magischen Lesens‘
inszeniert wird.

Die fremde Sprache als Hoffnung

Das Motiv einer plötzlich zugänglich werdenden fremden Sprache findet sich neben
seiner narrativ ausgearbeiteten Form in „Ambros Adelwarth“ auch in „Dr. Henry
Selwyn“ und „Paul Bereyter“. Dr. Henry Selwyn erlernt nach seiner Übersiedlung

153 Ebd.
154 Vgl. u. a.: „Die Inseln der Lagune wie Schatten. Mal du pays. Le navigateur écrit son journal à la
vue de la terre qui s‘éloigne“ (Sebald: Ausgewanderten, 188); Der österreichische Kapitän betet „[a]uf
italienisch, seltsamerweise, für die armen verschollenen Seeleute sepolti in questo sacro mare.“
(Ebd., 189). Die Stellen weisen eine Verstärkung von Selbstreferentialität und Poetizität auf, wie sie
insgesamt für die mehrsprachigen Einschüben in den Ausgewanderten charakteristisch sind.
155 Vgl.: „Ich richtete auf türkisch das Wort an ihn, er jedoch sah uns wortlos nur an.“ (Ebd., 200);
„Viele Träume mit fremden Stimmen und Rufen.“ (Ebd., 203); „[er] redete in einem fort in einer von
ihm wahrscheinlich für Deutsch oder Englisch gehaltenen, in Wirklichkeit aber von ihm selber
erfundenen und mir jedenfalls gänzlich unverständlichen Sprache.“ (Ebd., 206).

328 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



nach England „wie im Traum“ das Englische: „Ich besuchte eine Grundschule in
Whitechapel und lernte dort wie im Traum, sozusagen über Nacht, das Englische,
weil ich meiner wunderschönen jungen Lehrerin, Lisa Owen, vor Liebe jedes Wort
von den Lippen ablas“¹⁵⁶. Der Zweitspracherwerb wird so als beinahe unbewusster
Prozess erfahren, analog zum Mutterspracherwerb gekoppelt an einen weiblichen
Körper, der allerdings außerhalb der Familie steht.

Eine zweite Szene kindlichen Zweitspracherwerbs findet sich in „Paul Berey-
ter“. Der Erzähler erinnert sich an eine erste Unterweisung in Französisch:

Er begann einfach mit der Feststellung, daß er einmal in Frankreich gelebt habe, daßman dort
Französisch rede, daß er wisse, wie das ginge, und wir es ihm, wenn wir wollten, leicht
nachmachen könnten. An einem Maivormittag sind wir dann draußen im Schulhof gesessen,
wo uns in der frischen Helligkeit sogleich einleuchtete, was un beau jour bedeute und daß ein
blühender Kastanienbaum genausogut un chataignier en fleurs heißen konnte.¹⁵⁷

Neben dem kindlichen Spracherwerb ruft diese Episode andere Kontexte auf: Den
Topos des Französischen als traditionelle Sprache der clarté, die ähnlich der mor-
gendlichen Helligkeit von sich aus einleuchtet, und in der Verbindung von Baum
und Sprache intertextuelle Bezüge zu sprachtheoretischen Texten: Da ist der Baum
als Ferdinand de Saussures Hauptbeispiel in der Erläuterung zur Struktur des
Zeichens.¹⁵⁸ Dass der Kastanienbaum „genausogut un chataignier“ heißen kann,
entspricht Saussures Einsicht in die Arbitrarität der Zeichen, die, beiläufig ver-
merkt, auch Hugo Ball am Beispiel des Baumes reflektiert.¹⁵⁹ Dass allerdings im
Angesicht des Baumes selbst dessen Name unmittelbar einleuchtet, stellt diese Ar-
bitrarität wieder in Frage und verweist vielmehr auf eine Sprachphilosophie, die
Ähnlichkeiten von Zeichen und Bezeichnetem nachforscht.Von Sebalds chataignier
führt deshalb wiederum eine Spur zu den sprachphilosophischen Schriften Walter
Benjamins und namentlich zu dem kurzen Denkbild mit dem Titel „Der Baum und
die Sprache“. Benjamin setzt hier seine These über die einstigen, immer noch in
Rudimenten vorhandenen Ähnlichkeiten von Name und Ding im Angesicht eines
Baumes ins Bild:

Ich stieg eine Böschung hinan und legtemich unter einen Baum. […] während ich ins Laubwerk
sah und seiner Bewegung folgte, [wurde] mit einmal in mir die Sprache dergestalt von ihm

156 Ebd., 32.
157 Ebd., 57.
158 Saussure: CLG, 104.
159 „Warum kann der Baum nicht Pluplusch heißen“ (Ball: „Eroeffnungs-Manifest“).

6.3 Mehrsprachigkeit, Sprachstörung und die Fremdsprache als Hoffnung 329



ergriffen […], daß sie augenblicklich die uralte Vermählung mit dem Baum in meinem Beisein
noch einmal vollzog.¹⁶⁰

Auch Sebalds chataignier – Episode gestaltet blitzhaft einen Moment, in dem die
Sprache von dem gesehenen Ding „ergriffen“ wird, der Baum und sein Name na-
türlich verbunden erscheinen, die Differenz zwischen Bezeichnung und Ding
ebenso wie jene zwischen den Sprachen aufgehoben zu sein scheint. In der Rand-
episode blitzt mithin im Erwerb einer weiteren Sprache die eine (paradiesische)
Sprache auf, die in Benjamins Theorie eine „vollkommen erkennende gewesen
sein“¹⁶¹ muss.

Jan Ceuppens hat darauf verwiesen, dass die Vielsprachigkeit in den Ausge-
wanderten spiegelbildlich zur Sprachlosigkeit als babelsche Konstellation zu lesen
ist und auch die vielen Sprachen letztlich auf eine ursprüngliche Zerbrochenheit
und Leere verweisen.¹⁶² Dem ist nicht grundsätzlich zu widersprechen und bei
Austerlitz wird noch zu zeigen sein, dass die vielen Sprachen exakt in dieser ba-
belschen Konstellation zu lesen sind. Bei den Ausgewanderten hingegen möchte ich
hervorheben, dass in der Vielsprachigkeit oder vielleicht mehr noch im Sprechen
einer fremden Sprache auch ein Hoffnungsmoment gestaltet ist. Dass Dr. Henry
Selwyn von seiner Lehrerin „über Nacht“¹⁶³ Englisch lernte, den von Paul Bereyter
unterrichteten Schulkindern im schweigenden Nachkriegsdeutschland plötzlich
das Französische „einleuchtete“¹⁶⁴, Onkel Adelwarth nach seiner von Verlust und
Mangel geprägten Kindheit das Französische perfekt „in sich aufgenommen“¹⁶⁵ und
Max Aurach aus einer suizidalen Krise von einer Figur gerettet wird, die ihn in
einem „unidentifizierbaren Englisch“¹⁶⁶ anspricht, sind keine pfingstlichen Szenen,
in denen die Katastrophe von Babel vollständig überwunden würde. Wohl aber
blitzt ihn ihnen die Hoffnung auf eine solche Überwindung auf. In den dargestellten
Lebensläufen vermögen die Protagonisten letztlich ihrer Sprachlosigkeit und ihrer
traumatischen Geschichte nicht zu entkommen. In ihrer nachträglichen Rekon-
struktion durch den Erzähler aber muss die Gestaltung der Fremdsprachigkeit als

160 Benjamin, Walter. „Der Baum und die Sprache. Kurze Schatten (II)“. Ders. Gesammelte Schrif-
ten. Bd. IV/1, hg. v. Tillman Rexroth, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991, 425.
161 Benjamin, Walter. „Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen“. Ders. Ge-
sammelte Schriften. Bd. II/1, hg. v. Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/
Main: Suhrkamp, 1991. 140– 157, hier 152).
162 Ceuppens: „Transcripts“, 259.
163 Sebald: Ausgewanderten, 32.
164 Ebd., 57.
165 Ebd., 114.
166 Ebd., 259.

330 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



ein schwaches Hoffnungsmoment im Sinne Benjamins – bzw. im Sinne von Adornos
Fremdworttotenköpfen als hoffnungslose Hoffnungsträger – gelesen werden. Dann
steht im Vordergrund, dass für die Figuren, auch wenn sie als Gescheiterte ge-
zeichnet werden, in der Aneignung der fremden Sprachen, die gleichzeitig immer
außerhalb des Herkunftslandes und außerhalb der Familie erfolgt, sich zeitweise
Möglichkeiten der Verständigung und des – bei Aurach ganz konkret – Weiterle-
bens eröffneten. Auf Ebene der Erzählung gilt, dass die Geschichten überhaupt nur
über den Sprachwechsel erzählbar wurden, indem der Erzähler ihnen an anderen
Orten und mittels anderer Sprachen nachspürt und sie anschließend ins Deutsche
zurückübersetzt.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie als Mittel der
Sprachkritik nach Auschwitz

In Sebalds letztem zu Lebzeiten veröffentlichtem Werk Austerlitz (2001) gehören
Sprachverlust und Mehrsprachigkeit zu den zentralen Motiven. Sie werden im
Rahmen der Figurenpsychologie des Protagonisten Jacques Austerlitz, aber auch
mit Bezug auf poetologische Überlegungen zum Schreiben nach und über Auschwitz
gestaltet.¹⁶⁷ Die gesamte narrative Anlage des Romans wird zudem in der Anlage
einer Glottadiegesis (Stockhammer) präsentiert, als deutsche Übersetzung der
französisch und englisch geführten Gespräche zwischen dem Erzähler und Aus-
terlitz, sowie dessen zusätzlich mit Tschechisch und Walisisch verbundenen Erin-
nerungen. Wie in der Gesamtanlage des Buches überhaupt, werden dabei Ansätze
aus den Ausgewanderten wieder aufgegriffen.¹⁶⁸ Für den Komplex der Sprach- und
Übersetzungsthematik gilt, dass sie in Austerlitz im Vergleich zu den früheren
Texten systematisch durchgeformt wurde. Im Folgenden stehen die Mehrspra-
chigkeit des Protagonisten und die Funktion einzelner anderssprachiger Einfügung
im Zentrum. Insgesamt wird zu zeigen sein, dass die vielen Sprachen in Austerlitz
ausnahmslos als mangelhaft, versehrt und fremd gekennzeichnet sind und eine
eigentliche ‚Muttersprache‘ absent bleibt. Die Mehrsprachigkeit verweist hier in
einer babelschen Konstellation auf die katastrophische Zerstörung von Lebens- und
Sinnzusammenhängen, in die der Protagonist, der als Kind dem Holocaust nur
knapp entkam, hineingeriet.¹⁶⁹ Der Roman erzählt seine Geschichte als die einer –

auch in ihrer Erzählung – nicht heilbaren Traumatisierung, die sich in den wie-

167 Vgl.: Wolff, Lynn L. „Austerlitz“. Sebald-Handbuch, 48–58, hier 51.
168 Vgl.: Schütte, Uwe. W. G. Sebald. Einführung in Leben und Werk. Göttingen: Vandenhoeck&Ru-
precht, 2011. 180.
169 Vgl. Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 331



derholten Zusammenbrüchen des Protagonisten, begleitet von Aphasie und Echol-
alie manifestiert. Sebald schildert auf der Figurenebene die psychologischen Folgen
der frühkindlichen Traumatisierung seines Protagonisten,¹⁷⁰ gleichzeitig ist das
Erzählen darüber selbst als von der traumatischen Struktur des Erzählten ange-
griffenes gestaltet.¹⁷¹ Auch Sprachverlust, -kritik und Mehrsprachigkeit werden im
Roman in dieser doppelten Weise verhandelt. Einerseits werden sie als Symptome
von Austerlitz‘ Verlusterfahrung gestaltet, andererseits in deren Nacherzählung
eingelassen, wodurch sie mit einer metareflexiven Ebene zur Möglichkeit der
Darstellung von Erinnerungsprozessen über Leerstellen und Zerstörungen sowie
über Orts- und Sprachwechsel hinweg verbunden werden. Besonders evident wird
diese Verknüpfung zunächst in den Szenen des Sprachverlustes und der Sprach-
kritik, die mit Austerlitz‘ Zusammenbrüchen einhergehen. In seinem lebensge-
schichtlich gesehen ersten Zusammenbruch in Paris, von dem im Roman als letzter
berichtet wird, redet Austerlitz „in diversen Sprachen zusammenhanglose Din-
ge“¹⁷². Im lebensgeschichtlich gesehen jüngsten nach der Rückkehr aus Prag
„trocknete die Zunge und der Gaumenmir aus“¹⁷³.Verwendet werden hier biblische
Anspielungen auf die Katastrophe von Babel und ihre (im Falle Austerlitz nicht
gelingende) Überwindung im Pfingstwunder sowie auf den Psalm 137, wo das Kleben
der Zunge am Gaumen als Strafe für das Vergessen des Herkunftsortes (Jerusalem)
beschworen wird. Ausführlich gestaltet wird die Sprachthematik in dem im Roman
bereits im ersten Drittel geschilderten Zusammenbruch in London im mittleren
Lebensalter. Hier wird teilweise wörtlich aus den kanonischen sprachkritischen
Texten Hugo von Hofmannsthals und Ludwig Wittgensteins zitiert.¹⁷⁴ Im Anschluss
an den Chandos-Brief wird das Schrumpfen der „unendlichen Möglichkeiten der
Sprache“¹⁷⁵ beschrieben und der Zerfall der Sätze inWorte, Buchstaben, schließlich
in „zerbrochene Zeichen und diese in eine bleigraue, da und dort silbrig glänzende
Spur“¹⁷⁶. Wie Espen Ingebrigtsen argumentiert hat, nutzt Sebald die kanonischen
Bezüge aber gerade auch, um Austerlitz‘ Sprachkrise davon abzusetzen: Anders als
bei Lord Chandos resultiert sie nicht aus der Beschäftigung mit der literarischen

170 Vgl.: Jodocy, Anne. „Atemnot, Herzklopfen, Ohnmacht. Traumabedingte Psychosomatik in W. G.
Sebalds Austerlitz“. Körpergedächtnis. Erkundungen einer kulturanthropologischen Denkfigur. Hg.
Andrea Bartl und Sandra Potsch. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2014. 227–255.
171 Vgl.: Kasper: Raum; Osborne, Dora. „Blind Spots.Viewing Trauma in W. G. Sebald’s Austerlitz“.
Seminar. A Journal of Germanic Studies 43.4 (2007): 517–533.
172 Sebald, W. G. Austerlitz. München: Hanser, 2001. 380.
173 Ebd., 327.
174 Vgl.: Ingebrigtsen: Bisse, 97– 106, 147– 156.
175 Sebald: Austerlitz, 177.
176 Ebd., 180.

332 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Tradition, sondern der katastrophalen Geschichte und eröffnet keine ästhetische
Innovationskraft. Stattdessen manifestiert sich in ihr die unbewältigbare Vergan-
genheit, und sie ist lediglich Vorbotin einer noch umfassenderen suizidalen Kri-
se.¹⁷⁷ Beim Hofmannsthal-Bezug in Austerlitz handelt es sich mithin um eine
„Transformation des Prätexts […] im Dienst einer negativen Geschichtsdeutung“¹⁷⁸.
Zwar kann der Sprachzerfall wie bei Chandos wort- und bildreich erzählt und damit
in gewissem Sinne narrativ auch überwunden werden, aber „in Sebalds Version
[wird] die optimistische Reflexion über das Potential der Literatur in eine
schmerzhafte Erinnerung umgeprägt“¹⁷⁹. Auch die losen Wittgenstein-Bezüge sind
als „produktive intertextuelle Transformationen“¹⁸⁰ zu sehen. So wird Wittgen-
steins Stadtmetapher von der Beschreibung von Sprachentwicklung als flexibler
Prozess umgewendet auf die Erfahrung der Desorientierung. Auch dabei „über-
schattet das latente Trauma des Protagonisten die ursprüngliche Bedeutung des
Prätextes.“¹⁸¹ Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Sebald mit der Verwendung
intertextueller Bezüge zu Hofmannsthal und Wittgenstein seinen Roman in die
kanonische Tradition der Sprachkritik und der Frage nach den Möglichkeiten und
Grenzen sprachlicher Erfassung von Wirklichkeit stellt, die Thematik aber gleich-
zeitig explizit nach Auschwitz und aus der Erfahrung des Zivilisationsbruchs heraus
liest oder vielmehr umschreibt. Damit schlägt Sebald programmatisch einen Bogen
von der Sprachkritik zu Beginn des 20. Jahrhunderts, in der die Suche nach einer
neuen Sprache, nach neuen literarischen Ausdrucksformen positiv gestaltet wird,
zur Diskussion eines Schreibens nach Auschwitz, wie sie mit Theodor W. Adornos
berühmtem Diktum „Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch.“¹⁸²
verbunden ist. Hier ist nun einerseits ein umfassender Bezug für Sebalds Poetik
überhaupt benannt,¹⁸³ der aber gleichzeitig auch für die konkrete babelsche Textur
von Austerlitz als Teil einer stilistischen Ausgestaltung der „post-katastrophischen
Poetik“ (Banki) Sebalds herbeigezogen werden muss.

Wie bei Hofmannsthal wird auch in Austerlitz die Beschreibung des Ver-
stummens und des Sprachverlusts angesichts der katastrophischen Geschichte li-
terarisch durchaus produktiv. Es ist allerdings gerade keine ‚neue Sprache‘ im Sinne

177 Ingebrigtsen: Bisse, 104– 106.
178 Ebd., 106.
179 Ebd., 106.
180 Ebd., 157.
181 Ebd., 153.
182 Adorno: „Kulturkritik und Gesellschaft“, 30.
183 Zu Sebalds Auseinandersetzungmit der Kritischen Theorie vgl.: Hutchinson, Ben.W. G. Sebald –

Die dialektische Imagination. Berlin: De Gruyter, 2009. Zur Auseinandersetzung mit der Frage nach
einer Erneuerung der Erzählform in der Nachkriegsliteratur: Banki: Poetik, 105– 132.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 333



der sprachexperimentellen Aufbrüche der frühen Avantgarde, die Sebald für seine
Erzählung anstrebt. Wohl aber die Gestaltung von Sprache, die das Signum ihrer
Zerbrechung im Rückgriff auf den Topos der Babelschen Sprachverwirrung mit-
schreibt.

Ein Bezug auf avantgardistische Sprachexperimente und die Frage, inwiefern
sich an sie in einer „post-katastrophischen Poetik“ (Banki) anknüpfen lässt, findet
sich zu Beginn des Buches. Sebald zitiert bei der Beschreibung der Besichtigung der
Festung Breendonk aus den Erinnerungen Jean Amérys und Claude Simons an die
in den NS-Lagern erlittene Folter. Améry, der in Breendonk der Tortur unterworfen
wurde, benennt auch die Spätfolgen der Folter, die darin bestehen, dass sich der
Gefolterte nie wieder ganz der Welt und dem Leben zugehörig fühlen kann. Wie
Elisabeth Weber herausgearbeitet hat, ist damit auch eine irreparable Beschädi-
gung der Sprache verbunden: Wer die Folter überlebt, muss seinen Körper buch-
stäblich wieder zusammensetzen und dabei auch neu zur Sprache finden.¹⁸⁴ Um
eben diesen Vorgang geht es Sebald in seiner Wiedergabe der Episode von Gastone
Novelli aus Claude Simons Le Jardin des Plantes.¹⁸⁵ Nach seiner Befreiung aus
Dachau, so Simon laut Sebald, habe Novelli den Anblick „eines jeden sogenannten
zivilisierten Wesens“¹⁸⁶ nicht mehr ertragen. Er sei deshalb nach Südamerika ge-
zogen und habe dort bei einem Stamm „in der grünen Wildnis“¹⁸⁷ gelebt und deren
Sprache dokumentiert. Diese habe vor allem aus Variationen des Lautes A be-
standen, was Novelli später in seinen Bildern zur Gestaltung immer wiederkeh-
render As inspiriert habe. Wie Ruth Vogel-Klein gezeigt hat, handelt es sich bei
dieser Zuspitzung auf das A um eine von Sebald vorgenommene Verkürzung der
Novelli-Geschichte.¹⁸⁸ Die AAAAAAAAAAAAAAAAAAAs, die Sebald aus Simon über
drei Zeilen zitiert, werden zum „lang anhaltende[n] Schrei.“¹⁸⁹ Antje Tennstedt hat
argumentiert, dass damit am Ende der Beschreibungen der Folter die gewaltsame
Reduktion von Sprache zum Schrei dargestellt wird und gleichzeitig der drohende
Sprachverlust des Erzählers angesichts der Aufgabe, die Orte der NS-Verbrechen zu
schildern.¹⁹⁰ Sebald verbindet dabei die avantgardistische A-Reihung mit ihrem

184 Weber, Elisabeth. Kill Boxes. Facing the Legacy of US-sponsored Torture, Indefinite Detention,
and Drone Warfare. o.O.: punctum books, 2017. 49–76.
185 Sebald verwischt dabei die Grenzen zwischen fiktionalen und historischen Persönlichkeiten,
indem der bei Simon fiktionale Charakter von Novelli als realer erscheint. (Vgl.: Vogel-Klein: „In-
tertexte“, 76).
186 Sebald: Austerlitz, 39.
187 Ebd.
188 Vgl. Vogel-Klein: „Intertexte“, 77.
189 Sebald: Austerlitz, 40.
190 Tennstedt, Antje. Annäherungen an die Vergangenheit bei Claude Simon und W. G. Sebald.
Freiburg/Breisgau: Rombach, 2007. 182.

334 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



Verweis auf die bedeutungslose Materialität des Buchstabens¹⁹¹ mit der Episode von
Novellis Dokumentation einer fremden Sprache und verortet sein Erzählen, indem
er ihm diese Referenzen einschreibt, an der Grenze der verständlichen Sprache wie
der Sprache überhaupt. Das A, im Grimmschen Wörterbuch „der edelste, ur-
sprünglichste aller laute […], den das kind zuerst und am leichtesten hervorbringen
lernt“¹⁹², wird nach Auschwitz zum Anfang einer neuen Sprachfindung, eines
neuen Schreibens, das sich allerdings angesichts der historischen Gewalterfahrung
immer an der Grenze zur Aphasie situiert.

In diesem Sinne ist auch die Konstellation von Mehrsprachigkeit und Sprach-
losigkeit in Austerlitz sowohl stilistisch als auch auf Ebene der Diegesis gestaltet.
Austerlitz‘ einzelne Lebensstationen sind, wie im Folgenden nachzuzeichnen sein
wird, mit bestimmten Sprachen verbunden, die wiederum je nach Erinnerung an
die einzelnen Orte stark affektiv besetzt sind. Sebald gestaltet die Sprachkenntnisse
seines Protagonisten so, dass auch darin, wie in seinen anderen Gesten und Ver-
haltensweisen, Spuren seiner Traumatisierung lesbar werden. Die Konstruktion
von Austerlitz‘ Sprachbiografie korrespondiert stellenweise mit den referierten
psychoanalytischen Ansätzen zum Verhältnis von Mehrsprachigkeit, Erinnerung
und Trauma. Gleichzeitig geht es Sebald aber weniger darum, die Frage der Identität
von Austerlitz zu klären, vielmehr liegt der gestalterische Wert der Mehrspra-
chigkeit für den Autor „in its ability to figure the break in psychic structure and
describe a condition that might properly be called exilic.“¹⁹³ In diesem Sinne wird
der Verweis auf die Sprache gleich zu Beginn des Buches genutzt, um Austerlitz
sowohl als Figur von schwer identifizierbarer nationaler Zugehörigkeit einzuführen
als auch als einen Charakter mit verborgenen Unsicherheiten:

Da es mit Austerlitz so gut wie unmöglich war, von sich selber […] zu reden, und da also keiner
vom anderen wußte, woher er stammte, hatten wir uns seit unserem ersten Antwerpener
Gespräch stets nur der französischen Sprache bedient, ich mit schandbarer Unbeholfenheit,
Austerlitz hingegen auf eine so formvollendete Weise, daß ich ihn lang für einen Franzosen
hielt. Es berührte mich damals sehr seltsam, als wir in das für mich praktikablere Englisch
überwechselten, daß nun an ihm eine mir bis dahin ganz verborgen gebliebene Unsicherheit
zum Vorschein kam, die sich in einem leichten Sprachfehler äußerte und in gelegentlichen

191 Vgl.: Banki: Poetik, 223.
192 Grimm, Jacob, undWilhelm Grimm. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm Version 05–04.
https://dwb.uni-trier.de/de/. (27. August 2021).
193 Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 19. Diesen Aspekt vernachlässigt der rein figuren-
psychologisch angelegte, verkürzt auf Austerlitz‘ Wiederfindung von „Identität“ und „Mutterspra-
che“ ausgelegte Beitrag von Obermann, Eva-Maria. „Wo ist meine Sprache? Eine Untersuchung zur
Bedeutung von Sprache und Muttersprache in W. G. Sebalds Roman ‚Austerlitz‘“. Exil 1 (2016):
30–48.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 335

https://dwb.uni-trier.de/de/


Stotteranfällen, bei denen er das abgewetzte Brillenfutteral, das er stets in seiner linken Hand
hielt, so fest umklammerte, daß man das Weiße sehen konnte unter der Haut seiner Knö-
chel.¹⁹⁴

Englisch

Das Stocken im Englischen, von dem aus biografischen Gründen anzunehmen ge-
wesen wäre, dass Austerlitz es fließend spricht, lässt sich im Laufe der Erzählung
darauf zurückführen, dass er es in dem trostlosen Haushalt seiner Pflegeeltern in
Wales erlernte. Es ist aufs Engste verbunden mit seiner Exilierung, mit der Auslö-
schung seiner Identität durch einen neuen Namen und eine neue Sprache, dem als
qualvoll beschriebenen langsamen Vergessen seiner Eltern und der Muttersprache
ebenso wie der düsteren und schweigsamen Atmosphäre in dem britischen Predi-
gerhaus. Im Sprachfehler wird somit im Englischen daran erinnert, dass dessen
Erwerb unmittelbar mit Austerlitz‘ Verlust sowie der Erfahrung der Fremdheit
verbunden ist. Gleichzeitig ist es in dieser Gezeichnetheit wohl gerade deshalb das
Medium, in dem Austerlitz dem Erzähler seine Lebensgeschichte mitteilt.

Französisch

Anders als das Englische (und, wie wir noch sehen werden, Tschechische und
Walisische) scheint das Französische von Austerlitz‘ Geschichte der traumatischen
Exilierung untangiert. Linguistisch gesehen ist es eine der beiden simultan er-
worbenen Erstsprachen des Protagonisten und bleibt ihm, anders als das Tsche-
chische, als solche erhalten. Umso bemerkenswerter ist, dass Sebald in seiner
narrativen Konstruktion das Französische als eine Art Alternative zur Mutter-
sprache präsentiert: Es ist gezielt von allen Bindungen zu Familie, Herkunfts- oder
Lebensort des Protagonisten gelöst, die die Erstsprache in der Regel charakteri-
sieren. Austerlitz erlernt seine über den Verlust seines Herkunftskontexts hinüber
gerettete Erstsprache fern eines frankophonen Landes von Věra, einer Figur, die
weder seine Mutter noch selbst eine Muttersprachlerin ist. Mit dem Verweis auf
Věras Romanistikstudium und die französischen Klassiker in ihrem Bücherregal
wird diese Sprache zudem explizit als Literatur- und Kultursprache gekennzeich-
net. Auf den ersten Blick wäre so anzunehmen, dass das Französische – auch vor
dem Hintergrund seiner Geschichte als die europäisch-kosmopolitische Kultur-
sprache überhaupt – für Austerlitz eine Art ‚portativen Vaterlandes‘, eine Sprache

194 Sebald: Austerlitz, 46.

336 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



des Überlebens darstellen könnte.¹⁹⁵ Die als einzige auf Französisch wiedergege-
bene Bemerkung Věras, Austerlitz habe bei seinem Abschied einen Rucksack ge-
tragen, „un petit sac à dos avec quelques viatiques“¹⁹⁶, unterstreicht den Zusam-
menhang zwischen dem Rucksack als „leitmotivisches Ersatzobjekt für Jacques
Austerlitz‘ verlorene Kindheit“¹⁹⁷ und seinen Französischkenntnissen. Gleichzeitig
wird dabei auch schon impliziert, dass das Französische ihm nicht über die trau-
matische Verlusterfahrung hinweghelfen konnte. Zwar mag das Idiom einmal das
Versprechen der kosmopolitischen Verständigung getragen haben und aus eben-
diesem Grunde Austerlitz auch beigebracht worden sein. Anders als die konkreten
Sprachkenntnisse aber konnte ebendieser kulturelle Mehrwert des Französischen
nicht über den Zivilisationsbruch von Holocaust und Zweitem Weltkrieg hinüber-
gerettet werden: Im englischen Exil helfen dem Kind die Sprachkenntnisse nicht
(hier geht es Austerlitz ähnlich wie anderen Emigranten, die in dieser Zeit in erster
Linie über französische Fremdsprachenkenntnisse verfügen, die in den angel-
sächsischen Ländern weitgehend nutzlos sind). Auch in den Pariser Jahre und der
Freundschaft mit Marie de Verneuil kann Austerlitz die fundamentalen Fremd-
heitsgefühle nicht überwinden, vielmehr erleidet er hier seinen ersten Zusam-
menbruch und die damit einhergehende Aphasie. Ob der Vater über Frankreich
entkommen ist, ist mehr als unsicher, und in der Bibliothèque Nationale stagniert
Austerlitz‘ diesbezügliche Recherche. Last but not least taugt das von Austerlitz in
Erinnerung an seinen kultivierten kosmopolitischen Herkunftskontext so form-
vollendet bewahrte Idiom nicht einmal zur Übermittlung seiner Lebensgeschichte
an den Erzähler.

Mit anderen Worten ist auch das Französische, obwohl es für Austerlitz eine
ungebrochene Erstsprache darstellt, nur eine der vielen Sprachen, die in Austerlitz
in einer Allusion an Babel als Symptome der Zerstörung zu lesen sind. Die
Sprachvervielfältigung ist so ein Resultat des Verlustes, den sie wohl immer wieder
zu fassen versucht, der aber letztlich nicht ausformuliert und bewältigt werden
kann.

Walisisch

Nach seiner Exilierung erlernt Austerlitz neben dem Englischen auch das Walisi-
sche. Dieses allerdings ist weniger mit dem Predigerhaushalt und der englischen

195 Vgl.: Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 21.
196 Sebald: Austerlitz, 249.
197 Ingebrigtsen: Bisse, 150.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 337



Pflegemutter verbunden als mit dem Schuster Evans und seinen Gespensterer-
zählungen: „Von Evan habe ich auch, förmlich im Flug, das Walisische gelernt, weil
mir seine Geschichten viel besser eingingen als die endlosen Psalmen und Bibel-
sprüche“¹⁹⁸. Wie in den Ausgewanderten findet sich hier das Motiv des mühelosen
Spracherwerbs, erneut verbunden mit einer Figur, die nicht zum Kreis der Familie
und des Hauses gehört. Das Walisische ist für Austerlitz mithin deshalb so ein-
gängig, weil Evan in ihm von den Toten und den Gespenstern spricht und es so
mithin ein Medium darstellt, in dem die für ihn so drängenden Fragen der Abwe-
senheit und des Vergessens, aber auch deren fortwirkende gespenstische Präsenz
adressiert werden. Das Walisische ermöglicht so zwar keine Verarbeitung, aber
ansatzweise eine Beschäftigung mit dem Trauma und rückt in der Figurenpsy-
chologie Austerlitz‘ damit zumindest in die Richtung jenes in der psychoanalyti-
schen Literatur beschriebenen sekundären Spracherwerbs, der „a very good (i. e.
useful) transference phenomenon“¹⁹⁹ in der Verhandlung einer traumatischen
Erfahrung darstellen kann. Dabei scheint auch die Struktur der Doppelung von
Englisch und Walisisch, Christentum und volkstümlichem Gespensterglauben
Austerlitz entgegenzukommen. Sie zeigt an, dass verschiedene Sprachen, Wahr-
nehmungen und Wahrheiten übereinandergeschichtet existieren können, und
öffnet damit auch einen gewissen Raum für das Gefühl, dass sich unter der neuen
britischen Identität des Kindes eine andere Geschichte verbergen könnte. Insbe-
sondere aber muss das Walisische selbst Austerlitz ansprechen, insofern es histo-
risch „the site of a struggle involving painful questions of identity and genealogy“
darstellt, „that speak to the dilemma of Austerlitz‘ biography“²⁰⁰. Wales, das sich als
Exilort auch in der Austerlitz u.a. zugrunde liegenden Biografien von Susi Bech-
höfer findet,²⁰¹ scheint für Sebald deshalb interessant gewesen zu sein, weil sich
hier Fragen kultureller Zugehörigkeiten, Mehrheits- und Minderheitsverhältnisse
zusammenmit einer Geschichte der Verdrängung und Unterdrückung auf einem zu
Austerlitz‘ mitteleuropäisch-jüdischen Herkunftskontext verschobenen Schauplatz
verhandeln lassen.²⁰² In der Konstellation der Orte des jüdischen Prags und Wales

198 Sebald: Austerlitz, 78.
199 Krapf: „choice“, 351.
200 Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 12.
201 Bechhöfer kam mit einem Kindertransport aus München nach Großbritannien und wuchs in
Wales auf. (Vgl.: Gray, Richard T. „Intertextualität/ Vernetzung“. Sebald-Handbuch, 122– 129, 126.
Sowie: „Ich fürchte das Melodramatische. Gespräch mit Martin Doerry und Volker Hage (2001).
Sebald, Eis, 196–207, hier 196).
202 Dass sich Wales mit seiner Geschichte der Marginalisierung und Unterdrückung besonders
eignet, um Austerlitz‘ eigene Geschichte als Angehöriger einer bedrohten Minderheit zu spiegeln,
wird auch durch Mererid Puw Davies Untersuchung zu Wales in Austerlitz deutlich, die leider
gleichzeitig dieses Moment der Verbindung differenter kultureller Kontexte durch bestimmte

338 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



ist damit eine jener Übertragungen zwischen durch bestimmte Ähnlichkeiten ver-
bindbaren Plätzen auszumachen, die Judith Kasper zufolge in Austerlitz für die
Darstellung einer per definitionem nur über Verschiebung greifbar werdenden
traumatischen Geschichte programmatisch ist.²⁰³

Das Walisische ist mithin einer jener verschobenen Schauplätze, an denen
Austerlitz seine eigene Geschichte zu entziffern sucht. In seiner Lektüre biblischer
Geschichten vermutet er „einen auf mich selber sich beziehenden Sinn, einen Sinn,
der sich vollkommen von dem unterschied, der sich aus der Schrift ergab“²⁰⁴.
Gleichzeitig dient die Bibellektüre dazu, die neue Sprache zu erlernen. Als Aus-
terlitz das Kapitel des Turmbaus zu Babel fehlerfrei auswendig hersagen kann,
erhält er als Belohnung eine eigene walisische Kinderbibel. Sie steht somit sym-
bolisch für seine Bewältigung des Sprachwechsels, allerdings nutzt er sie im An-
schluss gleich wieder dazu, um daraus seine eigene ‚babelsche‘ Erfahrung der
Zerstörung und des Exils wieder herauszubuchstabieren und „etwas Verborgenes
über sich selbst herauszufinden“²⁰⁵. Zentral dafür ist die Geschichte von Moses und
dem Auszug aus Ägypten: „wie sehr ich mich damals ängstigte bei der Stelle, an der
davon die Rede war, daß die Tochter Levi ein Kästlein machte aus Rohr, […] daß sie
das Kind sodann in dieses Kästlein hineinlegte und es aussetzte in dem Schilf am
Ufer des Wassers – yn yr hesg ar fin yr afon, so war, glaube ich, der Wortlaut.“²⁰⁶

Während andere biblische Intertexte in der Erzählung von der Kindheit im
walisischen Predigerhaus auf Englisch wiedergegeben werden, erscheint hier ein
walisischer Wortlaut.²⁰⁷ In der Diegesis unterstreicht die im Original erinnerte
Bibelstelle, wie oft Austerlitz sie als Kind gelesen haben mag, weil er darin den
Bezug zur eigenen Geschichte spürte, ohne ihrer in der Erinnerung ganz habhaft

Ähnlichkeiten weitgehend unberücksichtigt lässt (Davies, Mererid Puw. „On (not) reading Wales in
W. G. Sebald’s Austerlitz“. Oxford German Studies 47.1 (2018): 84– 102).
203 Kasper: Raum, 156– 160.
204 Sebald: Austerlitz, 80.
205 Läubli, Martina. Subjekt mit Körper. Die Erschreibung des Selbst bei Jean-Jacques Rousseau, Karl
Philipp Moritz und W. G. Sebald. Berlin: DeGruyter, 2014. 247.
206 Sebald: Austerlitz, 81.
207 Es handelt sich dabei um den längeren und weit prominenter hervorstechenden der beiden
walisischen Einschübe in Austerlitz. Der zweite ist in der Passage zu finden, in der Austerlitz seinen
Pflegevater kurz vor dessen Tod in der Nervenanstalt besucht und der Wärter diesen mit „parech“
(ebd., 96) anspricht, nach Davies wohl die Abkürzung „Parch.“ für„Parcheding“ (engl. Reverend), die
aber weder als Anrede gebräuchlich noch von Sebald korrekt wiedergegeben ist. (Davies: „Wales“,
92). Hier kann nicht beurteilt werden, ob es sich dabei um ein Versehen des Autors im Umgang mit
einer ihm wohl weitgehend nicht vertrauten Sprache handelt (zur nur spärlich nachweisbaren
Beschäftigung SebaldsmitWales vgl.: ebd.), oder ob die falsche Anrede desWärters dessen ebenfalls
falsche Annahme hervorhebt, dass es sich bei Austerlitz um den Sohn des „parechs“ handle.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 339



werden zu können. Dabei wird die einem anderen Kontext angehörige, eine andere
Geschichte erzählende Schrift selbst zur Markierung der nicht benennbaren trau-
matischen Leerstelle. Eben diese Erfahrung der nur ansatzweise erfassten Bedeu-
tung, der beharrenden Buchstaben, die sich nicht ganz in eine Botschaft übersetzen
lassen, wird für den Leser auf Ebene des discours durch den für das deutsche Le-
sepublikum hochgradig ungewohnten walisischen Schriftzug inszeniert. Während
auf Deutsch ausführlich aus der Lutherbibel, Exodus 2, 1–3, zitiert wird, wurde der
walisische Ausschnitt wohl nicht zuletzt aufgrund seines Erscheinungsbildes aus-
gesucht: in „yn yr hesg ar fin yr afon“ fallen dem des Walisischen nicht mächtigen
Leser (und dazu gehörte, wie wir annehmen müssen, auch W.G. Sebald) vor allem
die Silbenwiederholungen und Alliterationen und damit die Poetizität der Wort-
folge ins Auge, die ihr gleichzeitig die Qualität eines Zungenbrechers gibt. Mit an-
deren Worten wird hier Walisisch zitiert, um die Fremdheit und Unzugänglichkeit
des auf Austerlitz‘ Trauma verweisenden Schriftzugs hervorzuheben. Diese Über-
determinierung des walisischen Zitates wird noch dadurch gesteigert, dass das
Deutsche zur Bezeichnung einer fremden Sprache den Ausdruck Welsch (oder in
der Verstärkung Kauderwelsch) kennt, der sich etymologisch auf die Bezeichnung
für die Kelten zurückführen lässt.²⁰⁸ Der erste Verweis auf Austerlitz‘ Trauma der
kindlichen Exilierung findet sich im Text mithin in Gestalt eines buchstäblich
‚welschen‘, eines selbstreferentiell seine Opazität und Fremdheit ausstellenden,
Schriftzuges. Dabei wird bereits ein Bogen zur von Austerlitz erlebten Wiederkehr
des Verdrängten in der Lebensmitte geschlagen, bei der das bislang als stabilisie-
rend erlebte Lesen und Schreiben unmöglich wird, die Schrift keinen mehrfachen
Sinn mehr verspricht und selbst fremd wird, in ihre sinnlosen materiellen Be-
standteile zerfällt, in Wörter und Buchstaben, dann „in zerbrochene Zeichen und
diese in eine bleigraue, da und dort silbrig glänzende Spur“²⁰⁹. Die traumatische
Erfahrung der Fremdheit und der Exilierung manifestiert sich im Hören unver-
ständlicher Sprachen, bei dem Austerlitz selbst verstummt. Auf seinen Wande-
rungen durch London glaubt er zu hören, „wie hinter meinem Rücken über mich
geredet wurde in einer fremden Sprache, Litauisch,Ungarisch oder sonst etwas sehr
Ausländisches“²¹⁰, schließlich sieht er sich im Wartesaal des Bahnhofs Liverpool
Street als Kind vor seinen Pflegeeltern stehen, zur Beschreibung dieses Augenblicks
fehlen ihm die Worte, „so wie mir die Worte damals gefehlt haben, als die zwei
fremden Leute auf mich zutraten, deren Sprache ich nicht verstand.“²¹¹ Sebald

208 Vgl. den Artikel „welsch“. Pfeifer, Wolfgang. „Etymologisches Wörterbuch des Deutschen“, in:
https://www.dwds.de/wb/welsch. (22. Februauar 2019).
209 Sebald: Austerlitz, 180.
210 Ebd., 184.
211 Ebd., 197– 198.

340 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



gestaltet hier die Trennung von den Eltern, die Austerlitz nicht wiedersehen wird,
die vom „Absterben der Muttersprache“²¹² begleitete Ankunft in der Fremde als
einen buchstäblichen „still point“ ²¹³, einen nicht zur Sprache zu bringenden toten
Punkt.

Tschechisch

Spiegelbildlich zum Exil ist auch die Herkunft des Protagonisten mit mehreren
Sprachen verknüpft. Nachdem Austerlitz herausgefunden hat, dass er mit einem
Kindertransport nach England kam, identifiziert er Prag als Stadt seiner Herkunft.
Dort trifft er seine Kinderfrau und Freundin seiner Mutter, Věra. Sie unterhalten
sich auf Französisch und es stellt sich heraus, dass er diese Sprache einst von Věra
auf Wunsch seiner Eltern erlernte. Pointe der Begegnung aber ist, dass Austerlitz,
der Věra zunächst mit einem mühsam einstudierten tschechischen Satz ange-
sprochen hatte,²¹⁴ aus ihremMund das bislang gänzlich unbekannte Idiom plötzlich
versteht. „Ich […] verstand nun wie ein Tauber, dem durch ein Wunder das Gehör
wiederaufging, so gut wie alles, was Věra sagte, und wollte nurmehr [sic!] die Augen
schließen und ihren vielsilbig dahineilenden Wörtern lauschen in einem fort.“²¹⁵
Die Passage wird in der Forschungsliteratur so verstanden, dass sich Austerlitz
schlagartig seiner im Exil abgestorbenen Muttersprache entsinne. Diese Lesart aber
greift zu kurz. Zunächst erinnert die Szene selbst in der Betonung desWunderbaren
an jene des mühelosen Spracherwerbs beim Schuster Evans oder in den Ausge-
wanderten, in der Sprache in einer utopischen Konstellation als abgelöst von ge-
nealogisch-familiären Bezügen erwerbbar entworfen wird. Auch die Nichtjüdin
Věra ist eine Freundin der Mutter und keine Familienangehörige.²¹⁶ Da aber das
Verstehen der Kindheitssprache Tschechisch explizit an ihren Körper gebunden
wird, handelt es sich dabei genau genommen um eine Art Surrogatmuttersprache,
unter der die wirkliche Muttersprache ebenso programmatisch ungreifbar bleibt
wie die Figur der Mutter und die Wiedererlangung einer vollständigen Kindheits-

212 Ebd., 199.
213 Ich nutze den Ausdruck in Anschluss an Gunther: „Holocaust“.
214 „Also stammelte ich nur den Satz, den ich tags zuvor mühselig einstudiert hatte: Promiňte,
prosím, že Vás obtěžuji. Hledám paní Agátu Austerlitzovou, která zde možná v roce devatenáct set
třicet osm bydlela“. (Sebald: Austerlitz, 219).
215 Ebd., 223.
216 Damit fällt sie durchaus in den der Fortpflanzungslogik entzogenen utopischen Bereich von
Sebald‘s Bachelors (Finch). Eine entsprechende Untersuchung von Věra als weibliche Variante
dieses bei Sebald sonst stark männlich dominierten Bereiches steht noch aus.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 341



erinnerung. Tatsächlich geht aus dem Roman nirgends explizit hervor, welche
Sprachen Austerlitz‘ Mutter bzw. die Eltern mit ihm und untereinander sprachen.
Wie noch zu argumentieren sein wird, ergibt sich dies angesichts des russischen
Vaters und des historisch gerade im jüdischen Milieu mehrsprachigen Prager
Kontexts auch nicht zweifelsfrei. Außerdem lässt der Text offen, inwiefern Aus-
terlitz sein Kindheitsidiom nach der ersten Szene des momenthaften Eintauchens
tatsächlich dauerhaft und verlässlich versteht und inwieweit ihm dies bei der Suche
nach seinen Erinnerungen hilft. Die vereinzelten tschechischen Einschübe, mit
denen der Text operiert, scheinen dies eher in Frage zu stellen. Neben dem ersten,
unverstanden einstudierten Satz evozieren sie alle Vorgänge der Erinnerung im
Rahmen von Věras Erzählungen, die aber eigentümlich beschränkt bleiben und
letztlich nicht weiterführen. So kann Austerlitz, als Věra ihm davon erzählt, wie er
zählen lernte, zwar ein paar tschechische Zahlen aufrufen („jeden, dvě, tři, zählte
Věra, und ich, sagte Austerlitz, zählte weiter, čtyři, pět, šest, sedm“²¹⁷), die aber keine
weiteren Erinnerungen zu Tage zu fördern scheinen und so bezugslose Zeichen
bleiben. Dies wird noch dadurch unterstrichen, dass sich Austerlitz in der Wie-
dergabe der Episode gegenüber dem Erzähler zwar noch immer an die Zahlen er-
innert, inzwischen aber auch die begleitenden Erzählungen Věras wieder vergessen
hat. Ebenso wie als Zeichen einer wiedergewonnenen Erinnerung lassen sich die
für den durchschnittlichen deutschsprachigen Leser fremdsprachigen tschechi-
schen Stellen deshalb auch als Markierungen einer nicht einmal durch Erzählung
rekonstruierbaren, endgültig ausgelöschten Vergangenheit lesen. Als Věra Auster-
litz ein Kinderfoto zeigt, auf dessen Rückseite der Großvater„paže růžové královny“
notiert habe, „kreisten die Worte paže růžové královny, paže růžové královny in
meinem Kopf, bis mir aus der Ferne die Bedeutung entgegenkam und ich das le-
bende Tableau mit der Rosenkönigin und dem kleinen Schleppenträger zu ihrer
Seite wieder sah. An mich selber in dieser Rolle aber erinnerte ich mich nicht“²¹⁸.
Die fremdenWorte vermögen nur das Bild der Verkleidung zu evozieren – von dem
nicht klar ist, ob es nicht überhaupt erst von der Betrachtung der Fotografie ausgeht
– nicht aber die Erinnerung an ein wahres kindliches Ich wiederherzustellen.
Schließlich lässt die Betrachtung des Bildes Austerlitz sogar erneut „sprach- und
begriffslos“²¹⁹ zurück; auch durch die wieder entdeckten Kenntnisse des Tsche-
chischen kann das Trauma des Verlustes in keiner Weise bewältigt werden. Ähn-
liches gilt für ein weiteres prominent inszeniertes tschechisches Wort: Austerlitz
entdeckt im Schaufenster des Antiquitätenladens in Theresienstadt ein ausge-

217 Sebald: Austerlitz, 230.
218 Ebd., 263.
219 Ebd., 264.

342 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



stopftes Eichhörnchen, „dessen tschechischen Namen – veverka – ich nun von weit
her wieder erinnerte wie den eines vor langer Zeit in Vergessenheit geratenen
Freunds.“²²⁰ Gerade dieser Name selbst aber wird im Folgenden zu einem er-
starrtenWort-Ding zwischen den anderen zusammengewürfelten Gegenständen im
Schaufenster: „Was, so fragte ich mich, sagte Austerlitz, mochte es auf sich haben
[…] mit veverka, dem stets in der gleichen Position ausharrenden Eichhörnchen,
oder mit der elfenbeinfarbenen Porzellankomposition, die einen reitenden Helden
darstellte“²²¹. Der einzelne kindheitssprachliche Ausdruck erscheint hier weniger
als Teil eines wiedergewonnenen Ganzen, denn als zusammenhangloses Relikt
unter anderen, die die umfassende Zerstörung zufällig überdauert haben. Oder, wie
Dubow und Steadman-Jones es formulieren: „Austerlitz might have recovered his
mother tongue, but what does the recovery mean and howmight it release him from
the trauma of loss?“²²² Die Skepsis amWert der erinnerten Kindersprache bestätigt
sich im Fortgang der veverka-Episode: Von Austerlitz nach dem Wort gefragt, er-
zählt Věra, dass er als Kind von den Eichhörnchen und ihrem Sammeln von Win-
tervorrat fasziniert gewesen sei:

Aber wenn alles weiß sein wird, wie wissen dann die Eichhörnchen, wo sie ihren Vorrat
verborgen haben? Ale když všechno zakryje sníh, jak veverky najdou to místo, kde si schovaly
zásoby? Genau so, sagte Věra, habe die von mir immer wieder wiederholte, stets von neuem
mich beunruhigende Frage gelautet. Ja, wie wissen die Eichhörnchen das, und was wissen wir
überhaupt, und wie erinnern wir uns, und was entdecken wir nicht am Ende?²²³

Wie die anderen zitierten tschechischen Stellen verweist auch diese sinnbildlich auf
das Prekäre des Erinnerns. Nicht zuletzt wird hier die narrative Anlage der
Glottadiegesis erneut hervorgehoben und gleichzeitig die Frage nach der Verläss-
lichkeit der Übersetzung bzw. des Erzählens gestellt.²²⁴ Den tschechischen Satz soll
Austerlitz laut Věra „genau so“ als Kind geäußert haben, die ausführliche Wieder-
gabe des ‚Originalwortlautes‘ scheint zu belegen, dass er die Erzähl- und Überset-
zungskette auf dem Weg zum Leser unverfälscht durchlaufen hat: Věra übermittelt
ihn Austerlitz in einem hauptsächlich französischen Gespräch, Austerlitz dem Er-
zähler in einem englischen, und dieser sichert ihn schließlich in einem deutschen
Text. Am Ende dieser Kette ist die deutsche Übersetzung des tschechischen Satzes
allerdings keine wörtliche mehr: Heißt es in der tschechischen Version („Ale když

220 Ebd., 280.
221 Ebd., 280.
222 Dubow und Steadman-Jones: „Mapping“, 20.
223 Sebald: Austerlitz, 291.
224 Für den Zusammenhang zwischen mehrsprachigem Schreiben und unzuverlässigem Erzählen
in Austerlitz vgl.: Kohn: „Voice“.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 343



všechno zakryje sníh“) wörtlich übersetzt „wenn der Schnee alles bedeckt“, so setzt
die deutsche dafür das unkonkretere „wenn alles weiß sein wird“. Anstelle der
konkreteren tschechischen Formulierung „wie finden die Eichhörnchen den Ort“
(„jak veverky najdou to místo“), tritt im Deutschen die allgemeinere „wie wissen
dann die Eichhörnchen“, in der bereits der anschließenden allegorischen Ausdeu-
tung der Szene als eine mnemotechnische vorgespurt wird. An welcher Stelle diese
Umwandlung zwischen der tschechischen Version und ihrer Übersetzung passiert,
ist ebenso wenig zu entscheiden, wie, ob die Ausdeutung der kindlichen Frage als
Allegorie des Erinnerungsprozesses von Věra, Austerlitz oder dem Erzähler vor-
genommen wird. Schließlich wird dabei auch wieder fraglich, ob die durch die
mehrfachen narrativen Übermittlungen hindurchgegangenen tschechischen Ver-
satzstücke in Austerlitz als Belege einer mit der Erinnerung zurückgekehrten
Muttersprache des Protagonisten gelesen werden können oder vielmehr als das
gelesen werden müssen, das sie manifest auch im deutschen Text sind:Wandernde
Worte, zerstreute Bruchstücke einer vernichteten Vergangenheit, deren mitteilen-
der Wert überstiegen wird von ihrer selbstreferentiell ausgestellten Materialität.
Ebenso wie auf eine einstige Kindersprache verweisen sie auf die Fremdheit der
Sprache und stellen so ihre Eignung zur Vermittlung von Sinn und Erinnerung
kritisch in Frage. Die Verwendung des Tschechischen als dem durchschnittlichen
deutschen (oder englischen) Sebald-Leser nicht geläufiger Sprache ließe sich in
diesem Sinne deuten. Zwar ist das Idiom in der deutschen Literaturgeschichte nicht
so exotisch wie das Walisische,²²⁵ gleichwohl handelt es sich, wie auch die beige-
fügten Übersetzungen belegen, dabei um eine dem intendierten Leser unver-
ständliche Sprache. Beide Sprachen sind zudem aus deutscher Sicht mit dem Un-
verständlichen verbunden, insofern dem „Kauderwelschen“ die „böhmischen
Dörfer“ korrespondieren.

Zuletzt sei vermerkt, dass sich auch auf Ebene der Diegesis mit Austerlitz‘
Entdeckung des Tschechischen als Sprache der Kindheit mehr Fragen bezüglich
seiner Familie öffnen, als sich damit beantworten lassen. Mit Prag hat Sebald für
seinen Protagonisten einen sowohl literarisch und kulturell als auch sprachhisto-
risch überdeterminierten Herkunftsort gewählt. Wie für Wales als Ort des Exils gibt
es dafür einen biografischen Anknüpfungspunkt in den Memoiren von Saul
Friedländer, die Sebald als Intertext für Austerlitz verwandte.²²⁶ Friedländer al-
lerdings wächst in einem von ihm als typisch beschriebenem bürgerlich-jüdischen
Milieu in einer deutschsprachigen Familie mit tschechischer Kinderfrau auf.
Ebenso wie das gesamte romanhafte Setting von Austerlitz‘ Kindheit (die Opern-

225 Vgl.: Rebmann, Michael. Tschechische Elemente in der deutschen Literatur.Olomouc: Diss., 2013.
226 Wolff: Hybrid Poetics, 136– 139.

344 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



sängerin, der russische Sozialist, die tschechische Romanistin) ist mithin auch seine
kindliche tschechisch-französische Zweisprachigkeit die Erfindung des Autors.
Ostentativ umgeht Sebald so das Deutsche, das nicht zuletzt der an der „Prager
deutschen Literatur“ geschulte deutschsprachige Leser in der Schilderung einer
jüdischen Kindheit in Prag vor Einmarsch der Deutschen erwarten würde. Aus-
terlitz wird stattdessen als Kind der nach 1918 rasch wachsenden tschechisch-
sprachigen Minderheit der Prager Juden²²⁷ dargestellt und anstelle der historischen
tschechisch-deutschen Gemengelage (an der sich, ähnlich wie in Wales, eine Ge-
schichte nationaler Sprachkämpfe und –unterdrückungen hätte ablesen lassen)
tritt die individuelle tschechisch-französische. Die notorisch konfliktreiche histo-
rische Sprachsituation in den böhmischen Ländern wird in der Schilderung von
Austerlitz‘ mehrsprachiger Kindheit auffällig ausgeklammert. Spuren davon lassen
sich allerdings dennoch im Roman finden. So wird für Agáta der Herkunftsort
Sternberg angegeben, der (sieht man einmal davon ab, dass das Kompositum Stern-
berg aus poetischen Gründen für Sebald attraktiv gewesen sein könnte), sich auf das
mährische Šternberk beziehen lässt und damit als Ort von Agátas Kindheit eine
historisch mehrheitlich deutschsprachige Stadt setzt, in der es nach dem Ersten
Weltkrieg zu bürgerkriegsähnlichen Auseinandersetzungen zwischen tschechi-
schen und deutschen Bürgern kommt.²²⁸ Auch die Information, dass Agátas Vater
vor dem Ersten Weltkrieg ein erfolgreicher Exponent der österreichischen Textil-
industrie war, macht es wahrscheinlich, dass im Alltag der Familie auch das Deut-
sche gebraucht wurde. Bemerkenswerterweise wird selbst für Věra mit Reichen-
berg/Liberec eine mehrheitlich deutschsprachige Stadt im Grenzgebiet der Ersten
Tschechoslowakischen Republik angegeben. Dass Agáta und Věra ebenso wie Aus-
terlitz‘ Vater des Deutschen mächtig waren, wird außerdem dadurch angedeutet,
dass sie Hitlers Reden im Radio verfolgen und sich später ausführlich mit jüdischen
Flüchtlingen aus Wien unterhalten. In einem Alptraum Austerlitz‘ schließlich tau-
chen die Eltern gespenstisch auf und „reden miteinander in der rätselhaften
Sprache der Taubstummen.“²²⁹ Es liegt nahe, hier an die tschechische Bezeichnung

227 Unterstrichen wird die Identifikation der Mutter als Tschechin durch ihr Engagement im
Ständetheater, das 1920 in einem Eklat vom deutschen zum tschechischsprachigen Aufführungsort
wurde. (Vgl.: Hoffmann, Dierk O. „1920 Czech Nationalists Occupy the German Landestheater /
Ständetheater in Prague“. Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture 1096–

1996. Hg. Sander L. Gilman und Jack Zipes. New Haven: Yale Univ. Press, 1997. 390–394).
228 Denkbar wäre auch, dass sich Sternberg auf den kleinen Ort Český Šternberk in der Nähe von
Prag bezieht, die Angabe, dass Agátas Vater eine Textilfabrik hatte, spricht aber für das mährische
Sternberg mit seiner bedeutenden Textilindustrie (Sturm, Heribert (Hg.). Ortslexikon der Böhmi-
schen Länder 1910– 1965. München: Collegium Carolinum 1995, 562).
229 Sebald: Austerlitz, 265.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 345



des Deutschen als německý, übersetzt als Sprache der Stummen, zu denken.²³⁰ War
Austerlitz‘ Traum tschechisch, könnten die Eltern deutsch geredet haben. In durch
das Wortspiel entstellter Form kehrte hier die Erinnerung an eine der Kindheits-
sprachen wieder, die in Austerlitz wegen der qualvollen Identität der lingua franca
des mitteleuropäischen Judentums mit der Sprache seiner Mörder radikaler ver-
stummte als das Tschechische.

Mit diesen Ausführungen sollte klar geworden sein, dass der Roman die vor-
dergründig inszenierte Wiederfindung einer Erstsprache auch dadurch in Frage
stellt, dass er offenlässt, inwiefern es sich dabei um eine einzige und eindeutige
Muttersprache handelt, die einen privilegierten Zugang zur Familiengeschichte
gewährte. Eine so verstandene Muttersprache bleibt ebenso unzugänglich wie die
Figur der Mutter selbst. Jede der Sprachen Austerlitz‘wird letztlich als „Sprache des
Anderen“²³¹ im Sinne Derridas dargestellt. Unter dem von der Figur Austerlitz
verdrängten Tschechisch zeichnen sich vielmehr deutlich die Konturen weiterer
historischer Sprachkonflikte ab sowie jene des Deutschen als einer in der Folge von
Exilierung und Holocaust noch weiter in die Verdrängung geratener, einst im Hause
Austerlitz präsenter Sprache. Nicht zuletzt dürfte es im Rahmen einer Romanan-
lage, die so durchgängig die Sprachlosigkeit mit dem Versuch der Rekonstruktion
einer vom Holocaust zerstörten Biografie zusammenspannt, für Sebald poetolo-
gisch interessant gewesen sein, dass es eine natürliche Sprache gibt, in der
„deutsch“ und „stumm“ eng verwandt sind, und aus deren Sicht die Stummheit
gleichsam die Züge des Deutschen trägt.

Deutsch

Die Auslassung des in dem Prager jüdischen Kindheitssetting eigentlich zu erwar-
tenden Deutschen könnte auch so gelesenwerden, dass Sebald es als nicht-jüdischer
Autor möglicherweise unzulässig findet, das Deutsche als eine europäisch-jüdische
Sprache zu gestalten und dabei den Blick auf ihre Bedeutung als Tätersprache
einzuschränken. Stattdessen verbindet Sebald das Deutsche in Austerlitz unlösbar
mit der NS-Herrschaft. Auseinandersetzungen mit der LTI durchziehen den als
mehrsprachiges Geflecht angelegten Roman beinahe leitmotivisch, die Wörter aus
dem NS-Jargon werden dabei als unheimliche Begegnung mit der deutschen Spra-

230 Das Wortspiel ist über den Neologismus „Stummland“ des tschechisch-deutschen Dichters Jiři
Gruša in die deutsche Literatur eingegangen. (Vgl.: Kliems, Alfred. Im Stummland. Zum Exilwerk
Libuše Moníková, Jiří Gruša und Ota Filip. Frankfurt/Main: Peter Lang, 2002).
231 Derrida: Einsprachigkeit.

346 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Libus%CC%8Ce
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Moni%CC%81kova%CC%81,
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jir%CC%8Ci%CC%81
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Grus%CC%8Ca
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ota
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=2/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Filip


che inszeniert. So zu Beginn des Romans im Besuch des Erzählers in der Festung
Breendonk, in der die Deutschen zwischen 1940 und 1944 ein sogenanntes Straflager
unterhielten. Erinnert wird an die Leiden der dort Eingesperrten, das Fort gerät
aber auch zur Wiederbegegnung mit der eigenen deutschen Herkunft. So hebt der
Erzähler hervor, wie vertraut das Kasino der SS-Leute und die dort „in gotischen
Buchstaben sauber gemalten Sinnsprüche an der Wand“²³² auf ihn wirkten. Im
Hinabblicken in die Folterkammer überlagert sich der historische Ort deutscher
Verbrechen mit Kindheitserinnerungen an seinen Herkunftsort W., die in dem „mir
immer zuwider gewesenen und vom Vater mit Vorliebe gebrauchten Wort ‚Wur-
zelbürste‘“²³³ kulminieren. Dieses Wort wird – wie die dialektalen Ausdrücke in
Schwindel. Gefühle. – als hochgradig dinglich präsentiert und ist, wie der Schwä-
cheanfall des Erzählers nahelegt, von körperlicher Wirkung. Der Wortlaut scheint
sich mithin aufs Engste mit einer Sachvorstellung verbunden zu haben, wie es Fe-
renczi für die obszönen Wörter diagnostiziert oder Abraham/Torok für ‚Katastro-
phen-Wörter‘, die aufs Engste mit einer traumatischen Situation verbunden sind
und zusammen mit ihr verdrängt wurden. Nun erfahren wir von der Person des
Erzählers nicht genug, um aus der Episode eine konkrete Kindheitserinnerung re-
konstruieren zu können. Sie scheint primär als Ausdruck der schockhaften Einsicht
in die Verwicklung seiner persönlichen Herkunft mit den NS-Tätern modelliert zu
sein. Auch als der Erzähler sich einige Zeit nach dem Besuch des Forts das dort
Gesehene wieder vor Augen zu führen sucht, versucht er dies anhand deutscher
Wörter. Er liest auf einem Plan der Festung „die Wörter ehemaliges Büro, Druckerei,
Baracken, Saal Jacques Ochs, Einzelhaftzelle, Leichenhalle, Reliquienkammer und
Museum“²³⁴. Dabei aber „löst sich das Dunkel nicht auf“²³⁵. Die unschwer als eu-
phemistische Vokabeln der LTI erkennbaren deutschen Bezeichnungen eignen sich
mithin nicht zur Erinnerung, sondern werden als Chiffren des Vergessens und der
nicht vollständig erzählbaren Gewalt inszeniert. Ihnen werden die Stimmen der
Opfer entgegengesetzt, die durch den französischen Originalwortlaut der Zitate
auch sprachlich von der Tätersprache, die zugleich jene des Erzählers ist, abgesetzt
werden.²³⁶

232 Sebald: Austerlitz, 33.
233 Ebd., 37.
234 Ebd., 35.
235 Ebd.
236 Es fällt auf, dass auch weitere französische Zitate in Austerlitz zur Thematisierung von Opfern
der Geschichte bzw. der „Tradition der Unterdrückten“ im Sinne Benjamins verwandt werden:
Austerlitz stellt sich im Antwerpener Bahnhof „selber die Frage […], combien des ouvriers périrent,
lors de la manufacture de tels miroirs, de malignes et funestes affectations à la suite de l’inhalation
des vapeurs de mercure et de cyanide“ (19). In Marienbad träumt Austerlitz von einem Zeitungs-

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 347



Die Hauptbeschäftigung mit dem Deutschen fällt in die Schilderung von Aus-
terlitz‘ Auseinandersetzung mit H.G. Adlers Abhandlung über Theresienstadt.²³⁷
Austerlitz beschreibt die Lektüre als mühevolle Entzifferungsarbeit einer fremden
Schrift, hinderlich sind dabei, wie Anne Fuchs hervorhebt, wohl weniger die an-
geführten „vermeintlich mangelhaften Deutschkenntnisse“²³⁸ als die „Wortmons-
ter“²³⁹ des NS-Jargons.

Und wenn ich die Bedeutung von Bezeichnungen und Begriffen wie Barackenbestandteillager,
Zusatzkostenberechnungsschein, Bagatellreparaturwerkstätte, Menagetransportkolonnen,
Küchenbeschwerdeorgane, Reinlichkeitsreihenuntersuchung oder Entwesungsübersiedlung –

Austerlitz artikulierte diese deutschen Schachtelwörter zu meiner Verwunderung ohne jedes
Zögern und ohne die geringste Spur eines Akzents – endlich erschlossen hatte, so mußte ich,
fuhr er fort, mit ebensolcher Anstrengung versuchen, den von mir rekonstruierten präsum-
tiven Sinn einzuordnen in die jeweiligen Sätze und in den weiteren Zusammenhang, der mir
immer wieder zu entgleiten drohte²⁴⁰.

Die bekannte Passage zeigt in erster Linie, wie Adlers um reine Dokumentation
bemühter Text in ein, wie Fuchs es formuliert, „Verstehenslabyrinth“ umschlägt,
und Austerlitz sich „vergeblich an der Irrsinnslogik der Verfolgung abarbeitet“, der
dann doch „weder affektiv noch mit der Vernunft wirklich beizukommen ist.“²⁴¹
Der Hinweis‘ auf Austerlitz‘ akzentfreie Aussprache der sperrigen Komposita ist
insofern bemerkenswert, als er die These stützen würde, dass Austerlitz über mehr
Deutschkenntnisse verfügt, als der Text erwähnt. Angesichts der materialiter im
Buch als Paraphrase von Adler erscheinenden Ausführungen zu Theresienstadt
stellt sich außerdem die Frage, in welcher Sprache sie dem Erzähler mitgeteilt
wurden. Übersetzte sie Austerlitz für ihn aus seiner deutschen Lektüre ins Engli-
sche – vielleicht bis auf die Begriffe des NS-Jargons – und der Erzähler anschließend
für den Leser wieder zurück ins Deutsche? Im Deutschen ‚Original‘ kann das nicht
beantwortet werden, die englische Übersetzung interpretiert es in diesem Sinne, in
dem die lagersprachlichen Begriffe in der Adler-Paraphrase teilweise deutsch be-

artikel über das Los der Hotelangestellten, „qui portent, so, sagte Austerlitz, hieß es in der
Traumzeitung, ces longues blouses grises comme en portant les quincailliers“ (301).
237 Adler, H. G. Theresienstadt 1941–1945. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft. Tübingen: Mohr,
1955. Zu den intertextuellen Bezügen auf das Werk in Austerlitz vgl.: Vogel-Klein, Ruth. „History,
Emotions, Literature. The Representation of Theresienstadt in H. G. Adler’s Theresienstadt and W. G.
Sebald’s Austerlitz“. Witnessing, Memory, Poetics. H.G. Adler & W. G. Sebald. Hg. Helen Finch und
Lynn L. Wolff. New York: Camden House, 2014. 180–200.
238 Fuchs: Schmerzensspuren, 53.
239 Ebd.
240 Sebald: Austerlitz, 334–335.
241 Fuchs: Schmerzensspuren, 53.

348 6 ritorno in patria – W.G. Sebalds translationale Literatur



lassen²⁴² und stellenweise um in der deutschen Version nicht vorhandene Kom-
mentare ergänzt werden.²⁴³ Während dadurch in der englischen Version deutsche
Wörter integriert sind, die nach den bereits untersuchten Mustern literarischer
Repräsentation von Lagersprache funktionieren, bleiben Austerlitz‘ Erörterungen
zu Theresienstadt im deutschen Text einsprachig. Durch die Kommentierung der
Komposita als lexikalisches Spezifikum des Deutschen einerseits und als bevorzugte
Wortart der NS-Verwaltungssprache andererseits, wird dem deutschsprachigen
Leser seine Sprache aber explizit aus dem Blick des nicht-deutschsprachigen
Überlebenden präsentiert. Auf diese Weise wird hier auch in der einen (Autor und
Lesern gemeinsamen) Sprache ein Verfremdungseffekt erzielt. Das Deutsche tritt in
der Bearbeitung durch Sebald nicht nur den Opfern der Lager, sondern vor allem
seinen eigenen Sprecherinnen und Sprechern unheimlich entgegen.Verstärkt wird
dies durch die Abbildung des „Verzeichnis der als Sonderweisungen bezeichneten
Arbeiten“ aus Adlers Schrift, auf der 52 deutsche Komposita verzeichnet sind, die
teilweise NS-Begriffsprägungen bzw. Ausdrücke der Lagerverwaltungssprache
darstellen („9. Reichssippenforschung“; „49. NSFK-Flugplatz“), zum weit größeren
Teil aber der deutschen Standardsprache angehören (u. a. „1. Dienststelle“; „10.
Landwirtschaft“ „46. Straßenerhaltung und Straßenreinigung“)²⁴⁴. Mit anderen
Worten kann nicht unmissverständlich zwischen NS-Funktionssprache und Stan-
darddeutsch unterschieden werden, wodurch sich, wie Luisa Banki argumentiert
hat, eine Nähe zu George Steiners These ergibt, dass das Deutsche strukturell für
den NS offen gewesen sei und eben daran auch fortgesetzt erinnere.²⁴⁵

Bemerkenswert an Austerlitz ist, dass es über die konsequente narrative
Struktur der Glottadiegesis gelingt, ebenso wie alle anderen im Roman eine Rolle
spielenden Sprachen auch das Deutsche als eine fremde Sprache zu inszenieren.
Austerlitz ist ein Buch, das Sprache und Sprachen als in Prozessen von Übersetzung
und Übertragung befindliche und letztlich immer als die des anderen zu lesen gibt.

242 So lautet der oben zitierte Abschnitt in der englischen Übersetzung: „When I finally had dis-
covered the meaning of such terms and concepts as Barackenbestandteillager, Zusatzkostenbe-
rechnungsschein, Bagatellreparaturwerkstätte, Menagetransportkolonnen, Küchenbeschwerdeorga-
ne, Reinlichkeitsreihenuntersuchung, and Entwesungsübersiedlung“. (Sebald, W. G. Austerlitz.
Translated from the German by Anthea Bell. New York: Hamish Hamilton, 2001. 339).
243 „eine Kriechlingskrippe und ein Kinderhort mit Zierfriesen“ (343) wird übersetzt als „a chil-
dren’s nursery and crèche or Kriechlingskrippe, as it was termed, said Austerlitz in one of these
perverse formulations“ (ebd.).
244 Sebald: Austerlitz, 336.
245 Banki: Poetik, 207–209.

6.4 Austerlitz: Mehrsprachigkeit und Aphasie 349


