
5 bei / beider Neige – Vom Überleben der
Muttersprache. Paul Celan, das Deutsche und
die Mehrsprachigkeit

Deutsch nach Auschwitz

Die im letzten Kapitel behandelten nicht-deutschsprachigen Zeugnisse von Über-
lebenden der deutschen Lager vermitteln ein Bild des Deutschen als eines unmit-
telbar von den nationalsozialistischen Verbrechen gezeichneten Mediums und be-
tonen bereits durch die stilistische Gestaltung, dass über das Geschehene nur in
gebrochener, den zivilen Sprachnormen nicht mehr entsprechender, Sprache be-
richtet werden kann. Nicht zuletzt im Zusammenhang mit Theodor W. Adornos
notorischem Diktum, nach Auschwitz ein Gedicht zu verfassen sei barbarisch,¹ und
George W. Steiners Abrechnung mit der nachkriegsdeutschen Literatur als „hohles
Wunder“², nehmen in der Nachkriegsliteratur Diskussionen um die Möglichkeit
oder Undenkbarkeit einer Anknüpfung an die deutsche Literaturtradition und um
die Verwendung und Gestaltung des Deutschen nach Auschwitz einen zentralen
Stellenwert ein. Stephan Braese zitiert in diesem Zusammenhang Heinrich Manns
Einleitung zu einem deutschen Lesebuch mit Texten aus mehreren Jahrhunderten,
die dieser 1947, noch im kalifornischen Exil, verfasst: „Keine Täuschung! Wer jemals
deutsch schrieb, deutschen Ruf erwarb, ist in Gesellschaft aller Deutschen ohne
Ausnahme mitgenommen worden nach Kiew und nach Majdanek.“³ Damit lässt
Mann laut Braese „keinen Zweifel daran […], dass diese Vernichtung zugleich
deutsche Kultur in ihren Kernbeständen getroffen hatte. […] Die deutsche Sprache
war […] zur ‚Sprache der Täter‘, […] zum Idiom der Vernichtung schlechthin ge-
worden.“⁴ Folglich sei die internationale Anforderung an die deutsche Literatur,

1 Auf eine abermalige Auseinandersetzung mit Adornos erstmals im Aufsatz „Kulturkritik und
Gesellschaft“ (1951) veröffentlichtem Diktum wird an dieser Stelle verzichtet. Vgl. zur Auseinan-
dersetzung mit dem Satz und seiner Wirkungsgeschichte: Krankenhagen: Auschwitz darstellen.
2 Steiner, George. „The Hollow Miracle. Notes on the German Language“. The Reporter (February
1960): 36–41.Vgl. dazu: Eshel, Amir. „Die Debatte um Georges Steiners Das hohle Wunder“. Deutsche
Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Hg. Stephan Braese, Holger Gehle, Doron Kiesel und Hanno
Loewy. Frankfurt/Main: Campus, 1998. 317–330.
3 Mann, Heinrich. „Einführung“. Morgenröte. Ein Lesebuch. Hg. v. den Gründern des Aurora Ver-
lages, New York: Aurora, 1947. 11–23, hier 19.
4 Braese, Stephan. „Im Schatten der ‚gebrannten Kinder‘. Zur poetischen Reflexion der Vernich-
tungsverbrechen in der deutschsprachigen Literatur der neunziger Jahre“. Chiffre 2000. Neue Pa-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-006



sich mit den NS-Verbrechen und mit der durch diese gebrochenen deutschen
Sprache und Kultur auseinanderzusetzen, ein Signum der Nachkriegszeit.⁵ Im Zitat
Manns und anderen vergleichbaren Aussagen wird das Mutter- und National-
sprachparadigma gleichsam ex negativo affirmiert, insofern das Deutsche in der
Gesamtheit seiner Geschichte und seiner Sprecher als unausweichlich vom Natio-
nalsozialismus geprägt erscheint. Arbeiteten sich deutsche Exilautorinnen und
-autoren daran ab, dass ihnen von den Machthabern in Deutschland ihr Deutsch-
sein aberkannt wordenwar, so zeichnet sich hier ab, dass für sie nach dem Krieg die
Rückkehr nach Deutschland und Österreich ebenso wenig selbstverständlich war,
wie die zum Deutschen, das nach 1945 zutiefst vom NS gezeichnet ist. Das Deutsche
als Sprache der Täter bringt die Problematik mit sich, dass auch für die Opfer des
Nazismus die deutsche Muttersprache als Bezugsgröße beschädigt bleibt. Jean
Améry hat die daraus resultierende existenzielle Verunsicherung wie folgt be-
schrieben: „Was immer er anzurufen suchte, gehörte nicht ihm, sondern dem
Feind. […] Von den Merseburger Zaubersprüchen bis Gottfried Benn, von Buxte-
hude bis Richard Strauss war das geistige und ästhetische Gut in den unbestrittenen
und unbestreitbaren Besitz des Feindes übergegangen.“⁶

Thema dieses Kapitels ist, inwiefern in die Diskussionen um die deutsche Li-
teratur nach Auschwitz und die Suche nach einer angemessenen Gestaltung des
Deutschen als Literatursprache auch Reflexionen über Mutter- und Fremdspra-
chen, über das Schreiben in der Erst- oder Zweitsprache und literarische Sprach-
mischung involviert sind. Dabei ist zu berücksichtigen, dass in den Nachkriegs-
jahrzehnten in Deutschland weiterhin eine breite Geltung des Mutter- und
Nationalsprachparadigmas zu verzeichnen ist und von einer starken Bindung des
Dichters an die Nation ausgegangen wird. Für Leo Weisgerbers Muttersprach-
theorie waren die 1950er konsolidierende Jahre, in denen seine Thesen Aufnahme
in die Schullehrpläne und die Sprachheilpädagogik fanden.⁷ 1949– 1950 erschien
sein vierbändiges Hauptwerk Von den Kräften der deutschen Sprache und 1954 Das
Tor zur Muttersprache. Hier breitet er nochmals seine bereits besprochenen Thesen
von der zwingenden Kraft der Sprachgemeinschaft auf den Einzelnen und sein
Weltbild aus, seine Auffassung vom Primat der langue, gleichgesetzt mit der deut-
schen Muttersprache, gegenüber der parole des Einzelnen wie der langage des
Menschen überhaupt und seine Ablehnung von Mehrsprachigkeit.

radigmen der Gegenwartsliteratur. Hg. Corinna Caduff und Ulrike Vedder. Paderborn: Fink, 2005. 81–
106, hier 82.
5 Ebd.
6 Améry, Jean. Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwältigten.München:
Szczesny, 1966. 27.
7 Gipper: „Leo Weisgerber“, 26.

5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache 243



Im folgenden Kapitel wird Paul Celans Werk vor diesem Hintergrund zu dis-
kutieren sein und damit die Texte eines biografisch mehrsprachigen Dichters, der
dennoch für seine Poetik die Muttersprache und das Einmalige der Sprache in den
Vordergrund stellt. Wie zu argumentieren sein wird, artikuliert Celan eine Ge-
genstimme zum hegemonialen Mutter- und Nationalsprachkonzept Weisgerber-
scher und Nadlerscher Prägung. Gleichzeitig zeigt sich bei Celan aber auch eine
Gegenstimme zu einem durchwegs positiven Verständnis der Sprachmischung, wie
sie viele in dieser Studie diskutierten Texte und namentlich gegenwärtige Auto-
rinnen und Autoren vertreten. Celan wendet sich in seinem poetologischen Ver-
ständnis sowohl gegen die Verwendung von mehrsprachigen Schreibweisen als
Befreiung von Sinnwie in den avantgardistisch-experimentellen Texten praktiziert,
als auch gegen den Einsatz von Mehrsprachigkeit als befreiende Lockerung kultu-
rell-biografischer Gebundenheit, wie es sich insbesondere in den Gegenwartstexten
findet.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer
Mehrsprachigkeitsforschung

Paul Celan (1920– 1970) und sein Werk erweisen sich für die literarische Mehr-
sprachigkeitsforschung als ein sperriger und ambivalenter Gegenstand. Einerseits
bietet es sich aufgrund Celans außerordentlich vielfältiger Sprachenkenntnisse
geradezu an, ihn als mehrsprachigen Autor zu fassen, andererseits hat er immer
programmatisch an seiner deutschen Muttersprache als Sprache seiner Dichtung
festgehalten. Diese hoch affektive Bindung an das Deutsche, seine hervorgehobene
Bedeutung für sein Werk lassen es ebenso wie Celans lebenslanges Ringen um ei-
nen Platz in der deutschen Literatur, den er durch Zurückweisungen von Seiten des
Literaturbetriebs und publizistische Diffamierungen allzu oft als hochgradig ge-
fährdet erleben musste, zu einem prekären Unterfangen werden, nach der Be-
deutung seiner biografisch belegten Mehrsprachigkeit für sein Werk zu fragen.
Einen Dichter, der es als sein „Schicksal“ verstand, „deutsche Gedichte schreiben zu
müssen“⁸, mit dem Etikett eines Autors „beyond the mother tongue“⁹ zu belegen,

8 Celan, Paul. „etwas ganz und gar Persönliches“. Briefe 1934– 1970. Ausgewählt, hg. u. komm. v.
Barbara Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019. 25–27, hier 27.
9 Zu einer Diskussion von Yildiz‘ Konzept in Bezug auf Celan vgl.: Weissmann, Dirk. „Paul Celan’s
(M)Other Tongues. The Self Portrayal of the Artist as a Monolingual Poet“. (M)Other Tongue’s. Li-
terary Reflections on a Difficult Distinction. Hg. Juliane Prade. Newcastle upon Tyne 2013. 142– 153.
Nicht unproblematisch scheint mir vor Celans Verständnis‘ des Deutschen Dichtens als Schick-

244 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



scheint unpassend und dem komplexen Verhältnis Celans zu seiner Muttersprache
nicht genügend Rechnung zu tragen. Wohl nicht zuletzt aus diesem Grund ist die
Präsenz der Mehrsprachigkeit in CelansWerk zwar immer wieder bemerkt, bislang
aber nicht systematisch erforscht worden. Auch im Rahmen des vorliegenden Ka-
pitels kann dies selbstverständlich nicht in dem Umfang geschehen, den dieses
Desiderat der Celan-Forschung verdiente. Zu untersuchen gilt es aber im Gesamt-
kontext dieser Studie erstens Celans Selbstpositionierung zur Frage der Sprachwahl
im historischen Kontext des Schreibens nach Auschwitz und vor seiner biografi-
schen Erfahrung von Transnationalität und Mehrsprachigkeit. Dabei ist auch zu
klären, wie er auf das Deutsche referiert und welches Verständnis von Mutter-
sprache in den Texten vertreten wird. Zweitens ist darzulegen, inwiefern seine
poetologischen Schriften mit ihrer Betonung sprachlicher Einmaligkeit einerseits
und Dialogizität andererseits auch einen eigenen Ansatz zur Erfassung literarischer
Mehrsprachigkeit bereithalten. Auch hier gilt, was Sandro Zanetti für Celans
Dichtung insgesamt festgestellt hat: Sie ist „ein Projekt, das laufend selbst die Ka-
tegorien mitformuliert und/oder infrage stellt, nach denen man das Gesagte er-
schließen kann.“¹⁰ Ausgehend von dieser von Celan in seinem Werk selbst ent-
worfenen „Theorie der Dichtung“¹¹ sollen drittens schließlich mehrsprachige
Verfahren in ausgesuchten Gedichten interpretiert werden. Dabei ist zu zeigen, dass
sich wesentliche Unterschiede in der Gestaltung und insbesondere der Bewertung
von Mehrsprachigkeit zu anderen in dieser Studie untersuchten Autorinnen und
Autoren ergeben.

Zunächst gilt es einführend das Spannungsfeld von Mehrsprachigkeit und
Treue zur Muttersprache genauer zu erörtern: Celan dürfte im deutschsprachigen
Literaturkanon zu den Schriftstellern gehören, die über die breitesten Sprach-
kenntnisse verfügten: Neben seiner deutschen Erstsprache beherrschte er na-
mentlich Hebräisch, Rumänisch, Französisch, Russisch, Ukrainisch und Englisch,
insgesamt wird die Zahl der ihm vertrauten Sprachen mit acht bis zehn beziffert.¹²
Zudem ging Celan Zeit seines Lebens einer umfassenden Übersetzertätigkeit nach,
die er als integralen Bestandteil seines Schaffens verstand. Er übertrug ganz un-
terschiedliche Texte aus insgesamt sieben Sprachen (Französisch, Englisch, Rus-
sisch, Rumänisch, Hebräisch, Italienisch, Portugiesisch) ins Deutsche.¹³ Auch Celans

salsbestimmung auch Georg Kremnitz‘ (Mehrsprachigkeit, 226) Einschätzung, Celan habe das
Deutsche „gewählt“.
10 Zanetti, Sandro. Celans Lanzen. Entwürfe, Spitzen, Wortkörper. Zürich: Diaphanes, 2020. 23.
11 Ebd.
12 Vgl.: Felstiner, John. Paul Celan. Eine Biographie. München: Beck, 1997. 25–46.
13 Auf seine Übersetzertätigkeit kann in diesem Kapitel nicht weiter eingegangen werden. Für
einen Überblick dazu vgl. die entsprechenden Artikel von Peter Großens, Barbara Wiedemann,

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 245



biografisches Lebensumfeld war stets multilingual geprägt: In seiner Geburtsstadt
Czernowitz in der Bukowina, die bis 1918 zu Österreich-Ungarn gehört hatte und
danach an Rumänien gefallen war, waren mindestens fünf Sprachen (Deutsch,
Rumänisch, Ukrainisch, Hebräisch, Jiddisch) beheimatet, zur Zeit der Habsburger
Monarchie hatte dabei das Deutsche eine kulturelle Vormachtstellung inne, nach
1918 wurde Rumänisch an den staatlichen Institutionen verpflichtend.¹⁴ Die spezi-
fische ostmitteleuropäisch-jüdische Herkunftskultur Celans wurde im Holocaust
vernichtet, auch seine Elternwurden ermordet. Celan überlebte und floh nach Ende
des Zweiten Weltkriegs vor der sowjetischen Okkupation Czernowitz‘ über Buka-
rest und Wien nach Paris. Hier ist sein Lebensumfeld wiederum vom Bilingualis-
mus des Französischen als Alltags- und des Deutschen als Schreibsprache geprägt.
Auch mit Blick auf seine breite Übersetzertätigkeit lässt sich auf jeden Fall sagen,
dass Celans Werk im Kontext steter intensiver Auseinandersetzung mit vielfältigen
anderssprachigen und -kulturellen Bezügen entstand.¹⁵ Abgesehen von dem halben
Jahr, das Celan 1947/48 inWien verbrachte, lebte er nicht in einer deutschsprachigen
Nation, auch wenn er sich im Zusammenhang mit seinen Lesereisen immer wieder

Patrick Difour, Florence Pennone, Jürgen Lehmann, Leonard Olschner, Markus May, Bernhard Bö-
schenstein in: Celan-Handbuch. Hg. May, Markus, Peter Großens, und Jürgen Lehmann. Stuttgart:
Metzler, 2012. 180–219.
14 Die soziolinguistische Situation in Czernowitz war von einer in Ost- und Mitteleuropa gerade in
der jüdischen Bevölkerung verbreiteten Mehrsprachigkeit geprägt, in der dem Deutschen als Bil-
dungssprache und überregionaler österreichischer Amtssprache ein hoher Stellenwert zukam, das
Hebräische als Sprache der Religion und der religiösen Erziehung aktiv gepflegt wurde (Celan be-
suchte bis zum Alter von dreizehn eine hebräische Schule) und auch das Jiddische weit verbreitet
war. Hinzu kamen linguistische Kontaktsituationen zu anderen ethnischen Gruppen vor Ort. Spe-
zifisch für Czernowitz ist, dass der jüdische Anteil an der gesamten Stadtbevölkerung mit über
dreißig Prozent sehr hoch war und die Juden unter den deutschsprachigen Czernowitzern die
Mehrheit bildeten, sodass sie in österreichischer Zeit hier zur führenden Schicht gehörten und die
Hauptvertreter der Deutschsprachigkeit vor Ort waren. Für die Generation Celans ist soziolingu-
istisch bestimmend, dass als Sprache an den staatlichen Institutionen, auch an allen staatlichen
Schulen, nach 1918 das Rumänische verpflichtend wird. Somit erwirbt diese Zwischenkriegsgene-
ration im Unterschied zu den Generationen davor umfassende Rumänischkenntnisse. Vgl. dazu:
Stiehler, Heinrich. „Der junge Celan und die Sprachen der Bukowina und Rumäniens“. An der Zeiten
Ränder. Czernowitz und die Bukowina. Geschichte, Literatur, Verfolgung, Exil. Hg. Cécile Cordon und
Helmut Kusdat. Wien: Theodor Kramer Gesell., 2002. 115– 128; Hirsch, Marianne, und Leo Spitzer.
Ghosts of Home. The Afterlife of Czernowitz in Jewish Memory. Berkeley: Univ. of California Press,
2010; Simon, Sherry. „German, Translation, and the World in Czernowitz“. Translation and World
Literature. Hg. Susan Bassnett. London: Routledge, 2018. 92– 106.
15 Vgl.: Ivanović, Christine. Das Gedicht im Geheimnis der Begegnung. Dichtung und Poetik Paul
Celans im Kontext seiner russischen Lektüren. Tübingen: Niemeyer, 1996; Fußl, Irene. ‚Geschenke an
Aufmerksame‘. Hebräische Intertextualität und mystische Weltauffassung in der Lyrik Paul Celans.
Tübingen: Niemeyer, 2008.

246 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



in Deutschland aufhielt.¹⁶ Celans Schreibsituation lässt sich mithin als ein sehr
spezifischer Fall eines Schreibens außerhalb des Territoriums einer Sprachge-
meinschaft beschreiben. In der ersten Hälfte seines Lebens agierte er dabei als
Angehöriger einer sprachlich-kulturellen Minderheit, als vornehmlich deutsch-
sprachiger Jude in Rumänien.¹⁷ In Paris versteht er sich selbst als verbannter
deutscher Dichter.¹⁸ Auch wenn Celan literaturhistorisch in der Regel nicht zu den
Exilautoren gerechnet wird,¹⁹ verbindet sich mit der Wahl des Pariser Lebensmit-
telpunktes eine Entscheidung für eine Schreibkonstellation, die, wie Christine Iva-
nović bemerkt hat, ein Moment der Ferne und Fremde aktiv konserviert.²⁰

Denn Celan hält trotz seiner multilingual geprägten Lebenskontexte und seiner
fließenden Kenntnis mehrerer Sprachen programmatisch an der deutschen Mut-
tersprache als Schreibsprache fest. Abgesehen von einer Handvoll zu Lebzeiten
nicht publizierter rumänischer Gedichte und Prosaentwürfe aus seiner Bukarester
Zeit,²¹ hat er keine literarischen Werke in anderen Sprachen verfasst. Seine
hochgradig affektive Bindung an das Deutsche wird spätestens seit Theo Buck mit
der Formel „Muttersprache – Mördersprache“²² belegt. Biografisch ist davon aus-
zugehen, dass das Deutsche bereits im mehrsprachigen Geflecht von Celans Kind-
heit einerseits kulturell mit sehr hohem ideellem Wert belegt, andererseits per-
sönlich stark affektiv besetzt war, insofern es eng an die Beziehung zu seiner Mutter
geknüpft war.²³ Celan dürfte das Deutsche im mehrsprachigen Czernowitz also
weniger als eine Muttersprache im Sinne LeoWeisgerbers erlebt haben, als einziges
Idiom einer Sprachgemeinschaft, der der Einzelne gezwungenermaßen und fast
absolut untergeordnet ist, denn als Muttersprache im älteren, sozusagen individu-
elleren Sinne, als einem von der Mutter bevorzugt vermitteltem Idiom, neben dem

16 Vgl. dazu: Emmerich, Wolfgang. Nahe Fremde. Paul Celan und die Deutschen. Göttingen: Wall-
stein, 2020.
17 Vgl.: Stiehler: „Celan“.
18 Celan, Paul. „Brief 24. An Max Rychner, Paris, 24.10.1948“. Ders. Briefe. 44–47, hier 46.
19 Vgl. Olschner, Leonard Moore. Im Abgrund der Zeit. Paul Celans Poetiksplitter. Göttingen: Van-
denhoeck&Ruprecht, 2007. 69–71.
20 „Ferne und Fremde war nur von Frankreich aus spürbar, ein Leben in einem deutschsprachigen
Land hätte die unbestreitbare Tatsache des Exils für Celan nur verwischt.“ (Ivanović: Gedicht, 75).
21 Vgl. dazu: Hainz, Martin A., und Daria Hainz. „In jeder Sprache sitzen andere Augen. Zum
schicksalhaft Einmaligen der Sprache und den rumänischen Texten aus Celans Frühwerk“. Vom
Glück sich anzustecken. Möglichkeiten und Risiken im Übersetzungsprozess. Hg. Ders. Wien: Prae-
sens, 2005. 65–85.
22 Buck, Theo. Muttersprache; Mördersprache. Celan-Studien. Aachen: Rimbaud, 1993.
23 Vgl.: Chalfen, Israel. Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend.Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979.
25–47; Felstiner: Celan, 25–47; Emmerich: Fremde, 12–40.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 247



aber selbstverständlich auch andere Sprachen präsent waren.²⁴ Auch vor diesem
Hintergrund ist das immer wieder thematisierte Trauma zu verstehen, dass gerade
diese eine, im mehrsprachigen Geflecht der Kindheit mit der Mutter wie mit Lite-
ratur und Kultur verbundene, deutsche Sprache gleichzeitig die Planungssprache
des Holocaust, die Nationalsprache der NS-Täter war. Bereits in seinem frühen
Gedicht „Nähe der Gräber“, 1944 noch in Czernowitz in Gedenken an seine er-
mordete Mutter verfasst, artikuliert Celan diesen Komplex und fragt, ob und wie
nun sich überhaupt in der deutschen Sprache der Toten gedenken lässt. Das Gedicht
endet mit den bekannten Versen: „Und duldest du, Mutter, wie einst, ach, daheim, /
den leisen, den deutschen, den schmerzlichen Reim?“²⁵ Der Paarreim daheim/Reim
ruft hier das intime Setting des Deutschen als einer eng mit der Mutter verbun-
denen Sprache des Zuhauses auf und evoziert zugleich die deutsche Dichtung als
einen vonMutter und Kind geteilten heimischen Raum. Indem Celan in dem Gedicht
die deutsche Volksliedstrophe aufgreift, ergibt sich überdies ein Bezug zur Ro-
mantik und ihren Kinderversen, die ihrerseits Ausdruck des neuen pädagogischen
Programms der Sprach- und Literaturvermittlung durch die Mütter zuhause sind.²⁶
Ist es vor dem Hintergrund dieser biografisch wie kulturell engen Verbindung der
deutschen Literatur zur Formung der Mutter-Kind-Beziehung angemessen, der von
Deutschen ermordeten jüdischen Mutter in diesem Idiom zu gedenken? Celan ar-
tikuliert diese Frage hier sehr direkt, richtet sie aber an eine Tote und weist sie so
als eine nicht zu beantwortende aus. Am Ende des Frühwerks ist, wie Vivian Liska
es formuliert hat, der gesamte Komplex romantisch-märchenhafter Bezüge „nun-
mehr von Tod und Trauer gezeichnet“²⁷. Damit verweist auch die „Frage nach der
mütterlichen Quelle der Muttersprache“²⁸, die Felstiner in „Nähe der Gräber“ ge-
stellt sieht, auf den Tod. Dieser Verkehrung eingedenk wird Celan das Deutsche als
Sprache der Dichtung beibehalten. Als Medium der Artikulation der Erinnerung
überlebt die Muttersprache also, so lässt sich „Nähe der Gräber“ auslegen, den Tod
der Mutter und die Zerstörung der Vorstellung von der deutschen Literatur als

24 Diese persönliche Dimension im Verhältnis Celans zum Deutschen zeigt sich auch darin, dass
lange nicht alle jüdischen Czernowitzer Schriftstellerinnen und Schriftsteller nach der Shoa dem
Deutschen eine ähnliche Bedeutung zumaßen. Verwiesen sei hier nur auf Aharon Appelfeld, der
Hebräisch, und ItzigManger, der Jiddisch schrieb, sowie Celans Jugendfreundin Ilana Shmueli, die in
ihren Erinnerungen einen sehr kritischen Blick auch auf das sprachliche Herkunftsmilieu wirft,
durch dessen Vielfalt an Sprachen sie sich in keiner sicher gefühlt habe (Shmueli, Ilana. Ein Kind aus
guter Familie. Czernowitz 1942– 1944. Aachen: Rimbaud, 2006).
25 Celan, Paul. „Nähe der Gräber“. Ders. Die Gedichte. Neue kommentierte Gesamtausgabe in einem
Band. Hg. u. komm. v. Barbara Wiedemann, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2018. 17.
26 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, 35–68.
27 Liska,Vivian. Die Nacht der Hymnen. Paul Celans Gedichte 1938– 1944. Bern: Peter Lang, 1993. 137.
28 Vgl. Felstiner: Celan, 49.

248 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



eines heimischen Ortes. Diese Zäsur bleibt ihr aber eingeschrieben. Die gereimte
Form gibt Celan nach 1944 weitgehend auf und damit diesen Teil der Sprache, der –

mit Kristeva gesprochen – einen Zugang zum mütterlich besetzten Semiotischen
stiftet. Wo er den Reim vereinzelt noch nutzt, wird er von der Dimension des
Heimischen in sein Gegenteil des Bedrohlich-Unheimlichen verkehrt sein.²⁹

Die Bedeutung der Muttersprache thematisiert Celan auch im wohl zu Beginn
der 1950er Jahre entstandenen Gedicht „Der Reisekamerad“ aus Mohn und Ge-
dächtnis. Hier wird in der ersten Strophe die Seele der Mutter als begleitende und
schützende Instanz des Reisenden aufgerufen: „Deiner Mutter Seele schwebt vor-
aus.“³⁰ In der zweiten Strophe wird dann explizit eine enge Verbindung von Mutter
und Wort vorgenommen und so auf den Komplex der Muttersprache angespielt. An
die Stelle der Seele der verstorbenen Mutter tritt das Wort, ihr Wort, und über-
nimmt die Rolle des Reisekameraden: „Dieses Wort ist deiner Mutter Mündel. /
DeinerMutter Mündel teilt dein Lager, Stein um Stein. / Deiner Mutter Mündel bückt
sich nach der Krume Lichts.“³¹ In der Forschung wird das Gedicht meist stark
biografisch als Ausdruck der Bedeutung von Celans Mutter für seine Dichtung ge-
lesen sowie als frühe Artikulation zentraler poetologischer Positionen: der Ver-
bindung von Andenken und Unterwegssein und der Begleitung des Dichters durch
die Muttersprache, die auch nach dem Tod der Mutter in Resten eine schützende
Funktion zu übernehmen vermag.³² In der Darstellung der Mutter als „Hüterin […]
des von ihr hervorgebrachten Wortes“³³ übergeht diese Deutung allerdings, dass
Celan in der Formulierung „Deiner Mutter Mündel“ eine kleine, aber bemerkens-
werte Verschiebung gegenüber dem Konzept der Muttersprache vornimmt. „Dieses
Wort ist deiner Mutter Mündel“ greift zwar zunächst die Vorstellung der direkt aus
dem Mund der Mutter zu ihrem Kind gelangenden Sprache, kurz: das romantische
Bild der Muttersprache, auf, insofern Mund und Mündel beide ihren etymologi-
schen Ursprung im althochdeutschen munt (Hand, Schutz) haben. Im Verlauf der
Geschichte aber entwickeln sie sich in ihrer Bedeutung auseinander.³⁴ Ebenso

29 Vgl.: Janz, Marlies. Vom Engagement absoluter Poesie. Zur Lyrik und Ästhetik Paul Celans.
Frankfurt/Main: Syndikat, 1974. 216. Die bekannteste Stelle dazu ist der einzige Reim in der „To-
desfuge“: „sein Auge ist blau / er trifft dich mit bleierner Kugel / er trifft dich genau“ (Celan: „Die
Todesfuge“. Ders. Gedichte. 46–47, hier 47).
30 Celan: „Der Reisekamerad“. Ders. Gedichte, 54.
31 Ebd.
32 Vgl. Seng, Joachim. „Mohn und Gedächtnis“. Celan-Handbuch, 54–63, hier 60.
33 Felstiner: Celan, 96.
34 Vgl.: „Mund“. Kluge. Etymologisches Wörterbuch des Deutschen (1993). Digitalisierte und von
Wolfgang Pfeifer überarbeitete Version im Digitalen Wörterbuch der deutschen Sprache. https://
www.dwds.de/d/wb-etymwb. (13. Januar 2021).

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 249



verschiebt Celan in seinem Gebrauch von Mündel durch den Rückgriff auf eine
ältere Sprachschicht das eindeutige Bild des Wortes als direkter Abkömmling aus
demMund der Mutter. Das Mündel ist nun „dem schutze eines anderen befohlen“³⁵.
Das heißt, es handelt sich um einen Schutzbefohlenen, in der Regel ein Kind, das
verwaist ist und deshalb unter Vormundschaft gestellt werden musste. Das Ver-
hältnis zwischen Mündel und Vormund wird mithin gerade nicht durch die biolo-
gische Elternschaft bestimmt, in Absenz der Eltern übernimmt ein Anderer diese
Rolle. „Dieses Wort ist deiner Mutter Mündel“ kann demzufolge so gelesen werden,
dass es sich um ein Wort handelt, das unter den Schutz der Mutter gestellt wird,
gleichzeitig allerdings aber bereits von anderer Herkunft ist. Das Gedicht setzt
mithin gerade nicht ein herkömmliches Verständnis von Muttersprache ins Bild.
Vielmehr muss es im Sinne von Jacques Derridas Theorie der Einsprachigkeit des
Anderen verstanden werden. Ausgehend von seiner biografischen Erfahrung als
francophoner maghrebinischer Jude dekonstruiert Derrida die Größe des Mono-
lingualismus‘ und der Muttersprache, indem er aufweist, dass die eigene Sprache
immer auch die des anderen ist und daher weder ein „reines Idiom“ sein noch
einem restlos gehören kann.³⁶ „Der Reisekamerad“ artikuliert ebendiese Erkennt-
nis, dass auch die eigene Sprache „[niemals] die meinige sein“ kann und „[niemals]
[…] in Wahrheit die meinige [war].“³⁷ Celan spricht in dem Gedicht gewissermaßen
von seiner Sprache, indem er sie „gleichzeitig in dieser Sprache selbst als die Sprache
des Anderen darstell[t].“³⁸ Im Wort als „Reisekamerad“ findet sich dabei auch ein
Bild für eine grundsätzlich und immer schon von der Fortbewegung bestimmte
Sprache bzw. écriture. So gelesen muss das Gedicht zwar als poetologischer Hinweis
auf eine sehr enge Bindung des dichterischen Wortes an die Mutter verstanden
werden, gleichzeitig ist darin aber mit ausgedrückt, dass es nicht als ihr direkter
organischer Abkömmling verstanden wird, sondern als ein bereits von anderen
Herkommendes und von ihr Angenommenes, das, wie der Titel impliziert, auch
weiterreist. Im Bild des Wortes als Mündel und Reisekamerad wird mithin die
Bewegung der Sprache zwischen Ich und Du betont, oder, um nochmals Derrida zu
zitieren, die Sprache als etwas gesehen, das „einem vom anderen her wiederkehrt,
vom anderen bewahrt wird. Sie ist vom anderen gekommen, beim anderen ge-

35 „Mündel“. Grimm, Jacob, und Wilhelm Grimm. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm
Version 05–04. https://dwb.uni-trier.de/de/. (3. Dezember 2020).
36 Vgl.: „Man spricht immer nur eine einzige Sprache – oder vielmehr ein einziges Idiom. / Man
spricht niemals eine einzige Sprache – oder vielmehr, es gibt kein reines Idiom.“ (Derrida: Ein-
sprachigkeit, 21). Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit diesem Text vgl. Theorieteil dieser
Studie.
37 Ebd., 12.
38 Ebd., 40. [Kursiv im Original].

250 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache

https://dwb.uni-trier.de/de/


blieben und zum anderen zurückgekehrt.“³⁹ Bezogen auf Celans biografisch-histo-
rische Schreibkontexte lässt sich „Der Reisekamerad“ so interpretieren, dass das
(deutsche) Wort nicht Besitz der Sprecherinstanz ist, sondern sie nur begleitet als
das Mündel der totenMutter. Letztere hatte es bereits ihrerseits einmal von anderen
angenommen (von ihren Eltern oder, bezogen auf die Czernowitzer Jüdinnen, we-
sentlich auch aus der Lektüre des deutschen Literaturkanons). Nach dem Tod der
Mutter ist das Mündel nun sozusagen doppelt verwaist. Celan übt hier eine ähnlich
deutliche Kritik am organischen Verständnis von Muttersprache wie Franz Kafka,
der in seiner Reflexion über die Unmöglichkeit (deutsch) zu schreiben in einem
Brief an Max Brod das von der Prager jüdisch-deutschen Literatur gestaltete deut-
scheWort mit einem aus der Wiege gestohlenen Kind vergleicht.⁴⁰Wie Kafka betont
auch Celan den Aspekt der Trennung von der Herkunft und den des Transitori-
schen, wobei seine Bildlichkeit dafür nach der Shoa weit weniger ironisch als jene
Kafkas ausfällt. Das deutsche Wort wurde nicht aus der Wiege gestohlen, vielmehr
hat die jüdische Mutter es einst als Schützling angenommen und nach deren Er-
mordung folgt es dem Sohn in die Exilierung. Das mit Station über die Mutter auf die
Sprecherinstanz gekommene Wort ist mithin ein Wanderwort im Sinne dieser
Studie. Sprache wird darin von der Idee einer körperlich-genealogischen Bindung
an Mutter und nationales Territorium gelöst. Sie ist expatriiert, wie Derrida es
nennt,⁴¹ und dies in einem umfassenden Sinne, der neben dem kulturhistorischen
Kontext auch zeichentheoretisch greift. So wird in der für „Der Reisekamerad“
zentralen metonymischen Verschiebung von Mutter Mund zu Mutter Mündel das
Wort auch aus der Fixierung an eine bestimmte Bedeutung in der symbolischen
Ordnung entlassen. Es wird seine Fähigkeit gezeigt, sich von festen Signifikatsbe-
zügen zu lösen und in der Signifikantenkette über Metonymien und Paranomasien
zu wandern.⁴² Eben hierin besteht, wie im Folgenden deutlich werden wird, auch
philologisch die Brücke, über die sich der Komplex der Muttersprache in Celans
Werk mit dem der Mehrsprachigkeit verbinden lässt.

39 Ebd., 69.
40 Vgl.: „also war es eine von allen Seiten unmögliche Literatur, eine Zigeunerliteratur, die das
deutsche Kind aus der Wiege gestohlen und in großer Eile irgendwie zugerichtet hatte, weil doch
irgendjemand auf dem Seil tanzen muß. (Aber es war ja nicht einmal das deutsche Kind, es war
nichts, man sagte bloß, es tanze jemand)“. (Kafka, Franz. „Brief an Max Brod“. Ders. Gesammelte
Werke. Briefe. Bd. 8, hg.v. Max Brod. Frankfurt/Main: Fischer, 1974, 337).
41 Derrida: Grammatologie, 70.
42 Vgl. dazu: Hamacher, Werner. „Die Sekunde der Inversion. Bewegungen einer Figur durch Celans
Gedichte“. Paul Celan. Hg. Werner Hamacher und Winfried Menninghaus. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1988. 81– 126.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung 251



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache und
zur Mehrsprachigkeit in Briefen, Bremer Rede und
Umfrage der Librairie Flinker

Celans Selbstaussagen zur Bedeutung von Muttersprache und Mehrsprachigkeit für
sein Werk sind sehr verdichtet und mit anderen poetologischen Reflexionen ver-
schränkt. Einen das Thema ausführlich darstellenden Text, wie ihn die in dieser
Studie behandelten Exilschriftstellerinnen und -schriftstellern sowie zeitgenössi-
schen mehrsprachigen Autorinnen und Autoren verfasst haben, gibt es von Celan so
nicht. Um die auch in der Forschung oft eher allgemein verhandelte Frage zum
Verhältnis von Deutsch und Mehrsprachigkeit bei Celan konkretisieren zu können,
gilt es deshalb im Folgenden Celans verstreute Positionierungen bezüglich des
Deutschen als Sprache seiner Dichtung und Reflexion seiner Mehrsprachigkeit zu
untersuchen.

Frühe Briefe

Eine erste Reflexion der deutschen Schreibsprache findet sich bereits in den frühen
Briefen (1948– 1952) und im Kontext seiner Etablierung als Lyriker in der
deutschsprachigen Literaturszene. So im Brief an Max Rychner in Zürich, den Celan
am 3.11.1946 aus Bukarest schickt. Er dankt dem bekannten Schweizer Literatur-
kritiker darin ausführlich für dessen positive Reaktion auf die ihm durch Celans
Bukarester Förderer Magul-Sperber zugesandte Gedichtauswahl. Dabei enthält der
Brief Ansätze poetologischer Reflexionen zur historisch-biografischen Konstellation
von Celans Schreiben, die bereits auf die ein Jahrzehnt später verfasste „Bremer
Rede“ vorausweisen.

Aber etwas muß ich doch noch hinzufügen, beklommenen Herzens, und in diesem Augenblick
rede ichwohl aus dem Dunkel, das mich auch mit Raubtierfängen zu umkrallen wußte: ich will
Ihnen sagen, wie schwer es ist als Jude Gedichte in deutscher Sprache zu schreiben. Wenn
meine Gedichte erscheinen, kommen sie wohl auch nach Deutschland und – lassen Sie mich
das Entsetzliche sagen – die Hand, die mein Buch aufschlägt, hat vielleicht die Hand dessen
gedrückt, der der Mörder meiner Mutter war… Und es könnte noch furchtbarer kommen…
Abermein Schicksal ist dieses: deutsche Gedichte schreiben zumüssen.Und ist die Poesie mein
Schicksal – und hier danke ich Ihnen wieder, daß sie es bejahen – so bin ich froh, Anlaß zu
Ihrem schönen Gleichnis vom aufgesprengten Bannkreis zu sein undmir sagen zu können, daß

252 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



jenes andere Deutschland fortlebt, daß wenigstens das von den ‚deux Allemagnes‘ seinen
(traurigen) Sinn nicht verloren hat.⁴³

Wie BarbaraWiedemann hervorgehoben hat, schreibt Celan stets mit erkennbarem
Adressatenbezug. Adressatinnen und Adressaten beeinflussen den Stil des Briefes
undwelche Thematik wie angesprochenwird. In dieserWeise haben durchaus auch
Celans Briefe Teil an seinem poetologischen Konzept des Dialogischen. Auch in dem
Brief an Rychner spielt eine Rolle, dass der jüdische Dichter deutscher Mutter-
sprache aus Bukarest nach Zürich schreibt und somit in ein Land, in dem Deutsch
zwar Landessprache ist, das aber von Krieg und Nationalsozialismus verschont
blieb. Dies erlaubt es Celan hier, seine Schwierigkeit, als Jude nach der Shoa Deutsch
zu schreiben, unmissverständlich zu benennen und auch seine diesbezügliche Sorge
bezüglich der Adressaten anzusprechen.⁴⁴ Die Sprache wird die Gedichte auch nach
Deutschland bringen, wo sie allerdings buchstäblich in die Hände der Mörder fallen
können.⁴⁵ Das Deutsche, das lässt sich schon aus dieser Briefstelle schließen, er-
möglicht die gewünschte Begegnung mit Deutschland ebenso wie es sich ihr als
einer gefürchteten ausliefert.⁴⁶ In diesem Sinne bezeichnet Celan hier nicht allein
die Poesie, sondern explizit die deutsche Poesie als sein Schicksal. In diesem frühen
Dokument wird dabei allerdings noch an die Idee von zwei verschiedenen
Deutschlands angeschlossen, die zeitgenössisch auch in der Exilliteratur diskutiert
wird. Dabei geht es, kurz gefasst, um die Frage, ob der Nationalsozialismus die
gesamte deutsche Tradition und Kultur erfassen und desavouieren konnte oder ob
nicht ein ‚anderes Deutschland‘, meist identifiziert mit der deutschen Klassik, deren
Humanismus und kosmopolitischem Gedankengut, fortleben konnte, an das dann
nach dem Krieg auch wieder angeschlossen werden konnte. Gegenüber Rychner
hält es Celan für möglich, dass dieses ‚andere Deutschland‘ in seiner Dichtung und
ihrer Publikation fortlebt. Gleichzeitig ist bemerkenswert, dass Celan anstelle eines
Verweises auf die zeitgenössisch deutschen Diskussionen des Themas den franzö-

43 Celan: „Brief 13. An Max Rychner, Bukarest, 3.11.1946“. Ders. Briefe. 25–27, hier 27.
44 Wiedemann, Barbara.: „Paul Celan. Ein Leben in Briefen“. Celan. Briefe. 897–920, hier 917.
45 Celan wird diese Wendung später in seinem Gedicht „Wolfsbohne“ wiederaufgreifen, das 1959
unter dem Eindruck der vernichtenden Rezension von Günter Blöcker entstand. Hier heißt es:
„Mutter, wessen / Hand hab ich gedrückt, / da ich mit deinen / Worten ging nach / Deutschland?“
(Celan: „Wolfsbohne“. Ders. Gedichte. 419–421, hier 420). Indem Celan in dem Gedicht die publi-
zistischen Diffamierungen seines Werkes auch als Angriff auf die Toten versteht, derer damit ge-
dacht werden soll, scheint sich jene im Brief an Rychner formulierte Furcht bewahrheitet zu haben,
dass die Mutter über die deutschen Gedichte erneut den Mördern ausgeliefert ist: „Gestern kam
einer von ihnen und / tötete dich / zum andern mal in / meinem Gedicht.“ (Ebd.)
46 Zu Celans schwierigem Verhältnis zu Nachkriegsdeutschland vgl. umfassend: Emmerich:
Fremde.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 253



sischen Ausdruck von den „deux Allemagnes“ benutzt. Dieser wurde bereits 1871
von Elme Marie Caro in seiner Abhandlung „Les deux Allemagnes. Madame de Staël
et Henri Heine“ geprägt und findet seitdem in der französischen Diskussion Ver-
wendung, um die entgegengesetzten Sichtweisen auf Deutschland als kriegerische
Nation und Land der Philosophie und Dichtung in unterschiedlichen historischen
Konstellationen zu bezeichnen.⁴⁷ An dieser Stelle zeigt das französische Zitat, dass
sich Celan nicht als direkter Protagonist der Diskussion über das ‚andere
Deutschland‘ unter Exilierten und anderen Deutschen betrachtet, sondern einen
transkulturell – oder vielmehr translational – vermittelten Blick einnimmt, der
ironisch-distanzierend wirkt. Eine ähnlich distanzierende Sicht auf das Deutsche
und die eigene Position in Bezug auf diese Sprache findet sichwenig später in einem
rumänischen Brief Celans aus Wien an Petre Solomon in Bukarest. Das vom 12.3.
1948 datierte Schreiben an den rumänisch-jüdischen Dichter, Übersetzer und
Freund, auf dessen Anregung Celan in Burkarest auch rumänische Gedichte ver-
fasst hatte,⁴⁸ ist unterzeichnet mit „Al tău sincer prieten şi trist poet de limbă teu-
tonă Paul“ („Dein aufrichtiger Freund und trauriger Dichter teutonischer Sprache
Paul“).⁴⁹ Indem Celan „teutonisch“ statt „deutsch“, („teutonă“ anstelle von „ger-
mana“), setzt, wird wiederum eine ironische Distanzierung markiert und vielleicht
auch auf eine Befremdlichkeit von Seiten des Adressaten darüber angespielt, dass
sich Celan nach der gemeinsamen Zeit in Bukarest, die für beide mit einer Aus-
einandersetzung mit dem Surrealismus und wortspielerischen rumänischen Dich-
tungen verbunden war,⁵⁰ nun für das Deutsche in all seiner historischen Proble-
matik entschieden hat.

Die Briefe zeigen, dass Celan sein Selbstverständnis als deutscher Dichter be-
reits zu Beginn seines Schaffens intensiv reflektierte. Dabei ist es bemerkenswert,
dass er die eigene Position durch das Prisma einer anderen Sprache hindurch be-
nennt. Klar artikuliert er Rychner gegenüber die enormen Schwierigkeiten, mit
denen er das Schreiben auf Deutsch für sich als Juden verbunden sieht. Aus dem
Brief an Solomon lässt sich zudem herauslesen, dass ihm bewusst ist, dass diese
Entscheidung aus Perspektive eines mehrsprachigen jüdisch-osteuropäischen
Kontextes, zu dem auch Solomon gehört, möglicherweise befremdlich wirkte.

Vor allem aber ist seine Deutschsprachigkeit offenbar dem nachkriegsdeut-
schen Literaturbetrieb gegenüber nicht selbstverständlich. Ausgerechnet Rychner,
dem Celan die Gründe und Schwierigkeiten seiner deutschen Dichtung in zitiertem

47 Vgl. dazu: Gödde-Baumanns, Beate. „L’idée de deux Allemagnes dans la historiographie fran-
çaise“. Francia 12 (1984): 609–619.
48 Vgl. Chalfen: Celan, 1979, 148.
49 Celan: „Brief 17. An Petre Solomon, Wien, 12. 3.1948“. Ders. Briefe. 32–36, hier 34 bzw. 36.
50 Vgl. Chalfen: Celan, 148.

254 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Brief so ausführlich dargelegt hatte, versieht die Publikation einer Auswahl von
Celans Gedichten in der Zürcher Tat vom 7.2.1948 mit einer fehlerhaften Anmer-
kung zu Celans sprachlich-kulturellem Hintergrund:

Paul Celan ist ein junger Rumäne, der, in einemDorf rumänischer Sprache aufwachsend, durch
merkwürdige Fügung Deutsch erlernt hat und in unsere Dichtung hineingezogen wurde. Auf
eigene, auffallend schöne Weise hat er seine Stimme in ihrem Chor erhoben, in dem ur-
sprünglich fremden Element wiedergeboren als ein Dichter. Der Fall ist einzigartig und ver-
dient nicht nur unser Erstaunen, sondern den inneren Anteil derer, die für die Wunder der
Sprache aufgeschlossen sind. Ein Band Gedichte von Paul Celan liegt im Manuskript vor. Er ist
wie ein Geschenk an unsere Literatur.⁵¹

Offensichtlich hat sich der einflussreiche Schweizer Literaturkritiker hier seinen
eigenen Reim auf die ihm aus Bukarest zugeschickten Gedichte eines unbekannten
jungen Lyrikers aus einem Ort namens Czernowitz gemacht. Dieser entspricht
weitgehend der Logik nationalsprachlicher bzw. –kultureller Ordnung, mit dem
plurikulturellen und mehrsprachigen osteuropäischen Herkunftskontext Celans
scheint Rychner nicht vertraut gewesen zu sein. Symptomatischerweise ist es nun
gerade in einem der ersten Kontakte mit dem deutschsprachigen Literaturbetrieb,
dass sich der Gebrauch des Deutschen für Celan als erklärungsbedürftig erweist.
Rychner ist mit der plurikulturellen und mehrsprachigen osteuropäischen Topo-
graphie offenbar gänzlich unvertraut und kommt aus der Position eines Angehö-
rigen der deutschsprachigen Mehrheitsgesellschaft nicht auf die Idee, dass Celan
das Deutsche als Minderheitensprache (aber gleichwohl als Muttersprache) spre-
chen könnte.⁵² Dass er Celan allerdings nicht, wie dieser es ihm gegenüber so un-
missverständlich getan hatte, als nach dem Holocaust deutsch schreibenden Juden
vorstellt, sondern lieber als exotischen jungen Sprachwechsler präsentiert, könnte
auch literaturpolitische Gründe haben. Möglicherweise schien Rychner diese Her-
kunftserzählung besser dazu geeignet, einen Verlag für Celan zu finden, passt sie
doch gut zur Forderung nach einem auch literarischen ‚Neuanfang‘ und nach neuen
Stimmen nach 1945. Celan selbst verwendet im nächsten Brief an Rychner, nun von
Paris aus, erneut einige Mühe darauf, diesem seinen Herkunftskontext, die Erfah-
rungen von Verfolgung und Flucht und die daraus resultierende komplexe Stellung
zum Deutschen auseinanderzusetzen: „Ich habe nicht, wie Sie, verehrter Herr

51 Die Tat, 7. 2.1948, 13. Jg. Nr. 37, S. 11. <e-newspaperarchives.ch> (15. Juli 2020).
52 Dies legt auch ein Brief Rychners vom 24. 2.1948 an Celan nahe, in dem er den nun in Wien
lebenden Dichter fragt: „Sind Sie zum erstenmal auf deutschem Sprachgebiet? Wie lernten Sie
überhaupt Deutsch? Das interessiert mich höchlich“ („Max Rychner an Paul Celan“. Ders. Bei mir
laufen die Fäden zusammen. Literarische Aufsätze, Kritiken, Briefe. Hg. v. Roman Bucheli. Göttingen:
Wallstein, 1998. 316).

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 255



Doktor, denken, deutsch gelernt – Deutsch ist meine Muttersprache, und doch
mußte ich deutsche Gedichte als ein Verbannter schreiben.“⁵³ Mit Blick auf Derridas
Theorie der Einsprachigkeit des Anderen lässt sich in der Korrespondenz mit Ry-
chner ein Moment festmachen, in dem er gerade in der Begegnung mit der
deutschsprachigen Mehrheit feststellen muss, dass er in seiner Muttersprache als
ein anderer schreibt, außerhalb des Terrains einer Sprachgemeinschaft und als
Einzelner. In dieser poetologisch zentralen Formulierung des Schreibens in der
Muttersprache aber als Verbannter, deutet sich zudem an, wie Celan den Begriff der
Muttersprache verwendet. Es ist weniger im Sinne der bis weit in die Nachkriegszeit
hinein einflussreichen Muttersprachtheorie Leo Weisgerbers, in der die Mutter-
sprache als kollektives Medium einer nationalen Gemeinschaft verstanden wird,
der der Einzelne vollkommen ein- und untergeordnet ist.⁵⁴ Vielmehr scheint Celan
ihn in einem älteren, vormodernen und vornationalen Sinn zu verwenden.⁵⁵ Ent-
sprechend schließt die deutsche Muttersprache eine mehrkulturelle Prägung nicht
aus, wie Celan gegenüber Rychner formuliert: „ich weiß, wieviel ich den Kulturen,
durch die ich gehen mußte, verdanke“⁵⁶. Formuliert wird hier mithin ein poetolo-
gisches Selbstverständnis, das die deutsche Poesie als Schicksal begreift, gleichzeitig
aber miteinschließt, dass das Deutsche aus der individuellen Position und der his-
torischen Erfahrung der Verfolgung und Verbannung ebenso wie der der trans-
kulturellen und -lingualen Verzweigungen herausgeschrieben wird. Ähnlich for-
muliert Celan 1954 Hans Bender gegenüber: „Die Lebensumstände, das Leben im
fremden Sprachbereich haben es mit sich gebracht, dass ich mit meiner Sprache
viel bewusster umgehe als früher“⁵⁷. Aus dem gleichen Jahr stammt das Radio-In-
terview mit Karl Schwedhelm, in dem Celan seine deutsche Muttersprachlichkeit
betont und mit Bezug auf sein Leben in Paris davon spricht, dass er das Deutsche in
der fremdsprachigen Umgebung immer wieder sichern müsse, sich aber aus dem
Gegenüber von Deutsch und Französisch auch eine Vertiefung des Sprachgefühls
ergebe.⁵⁸

Hier erwähnt also auch Celan – wenn auch denkbar knapp und in Paratexten –

den in der Zweitspracherwerbsforschung nachgewiesenen ‚Nebeneffekt‘ von
Mehrsprachigkeit, der in der erhöhten Sensibilität für wörtliche Formulierungen,

53 „Brief 24. An Max Rychner, Paris, 24.10.1948“. Ders. Briefe. 44–47, hier 46.
54 Vgl.: Weisgerber: „Muttersprache“.
55 Zum begriffsgeschichtlichen Wandel von Muttersprache vgl.: Ahlzweig: Muttersprache.
56 Celan: „Brief 24“. Ders. Briefe, 46.
57 Celan: „An Hans Bender, Paris, 18.11.1954“. Ders. Briefe, 178.
58 Interview mit Karl Schwedhelm (1954), in: Celan, Paul. ‚Mikrolithen sinds, Steinchen. Die Prosa
aus dem Nachlaß. Kritische Ausgabe. Hg. u. komm. v. Barbara Wiedemann und Bertrand Badiou.
Frankfurt/Main: Suhrkamp. 188– 193, hier 189.

256 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



auch in der Erstsprache, besteht und der in der Gegenwart von mehrsprachigen
Autorinnen und Autoren aktiv genutzt wird.⁵⁹ Es bleiben allerdings rare Aussagen
zur poetologischen Bedeutung transkultureller und -lingualer Erfahrung, die zumal
im Interview mit Schwedhelm eher heruntergespielt werden. Im Unterschied zu
den in dieser Studie besprochenen poetologischen Reflexionen von Exilautorinnen
und -autoren oder gar Schriftstellerinnen und Schriftstellern der Gegenwart, the-
matisiert Celan seine vielfältigen Sprachkenntnisse kaum explizit als Source lite-
rarischer Produktion, wie auch gerade in der „Bremer Rede“ auffällt.

Bremer Rede

1958 verfasst Celan anlässlich der Verleihung des Literaturpreises der Stadt Bremen
die berühmte poetologische Reflexion seiner Dichtung und ihrer Sprache vor dem
Hintergrund seines biografisch-kulturellen Herkunftskontextes und der Shoa. In
der „Bremer Rede“ verschränkt Celan Sprachkritik aufs Engste mit der historischen
und biografischen Erfahrung und lässt so, wie Ulrich Wergin es formuliert hat, „an
dem historischen Index, den das Sprachproblem für ihn trägt, keinen Zweifel“⁶⁰.
Unmittelbar ersichtlich wird dies im viel zitierten Mittelteil der Rede, in dem Celan
die vernichtende Verlusterfahrung durch die Shoa und die damit verbundene
fundamentale Sprachkrise anspricht. Die Bremer Rede gilt deshalb als der Ort, wo
Celan sein Verhältnis zum Deutschen in der Spannung von Muttersprache und
Mördersprache diskutiert.⁶¹ Wenn dieser Text hier erneut aufgegriffen wird, dann
um der Frage nachzugehen, in welcher Weise Celan darin auf das Deutsche refe-
riert, wie er das Verhältnis von National- und Muttersprache zur Sprache über-
haupt sieht, wie sich seine Ausführungen vor dem Hintergrund herrschender Na-
tional- und Muttersprachkonzepte lesen, bzw. welche Ähnlichkeiten und
Unterschiede sich daraus zu den im Rahmen dieser Studie diskutierten Entwürfen
einer transkulturellen bzw. -lingualen Öffnung des Deutschen erkennen lassen.

59 Vgl. Hein-Khatib: Mehrsprachigkeit.
60 Wergin, Ulrich. „Sprache und Zeitlichkeit bei Derrida, Celan und Nietzsche“. Die Zeitlichkeit des
Ethos. Poetologische Aspekte im Schreiben Paul Celans. Hg. Ulrich Wergin und Martin Jörg Schäfer.
Würzburg: Königshausen&Neumann, 2003. 31–81, hier 31.
61 Vgl.: „Dieses Sprechen der unverlorenen Sprachewird sich in der Rede von Bremen jedoch selbst
zum Problem: Sie ist auch die Sprache der Verluste: Ebendiese Sprache konnte zur Planung, zum
Beschluss und zur Ausführung des Massenmordes […] funktionalisiert werden“ (Schäfer, Martin
Jörg. Schmerz zum Mitsein. Zur Relektüre Celans und Heideggers durch Philippe Lacoue-Labarth und
Jean-Luc Nancy. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2003).

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 257



An der „Bremer Rede“ fällt auf, dass auf historisches Geschehen, biografische
Erfahrung und geografische Lagen lediglich angespielt wird. Auch das Deutsche
wird – mit einer noch zu besprechenden Ausnahme – nicht direkt benannt. Im
Unterschied dazu hat Celan in seiner kurz vor der Rede verfassten Antwort auf eine
Umfrage der Librairie Martin Flinker Paris seine Dichtung im konkreten zeitlichen
und sprachlichen Kontext verortet. Er argumentiert hier, dass die deutsche Lyrik
nach dem Nationalsozialismus andereWege gehe als die französische: „Düsteres im
Gedächtnis, Fragwürdigstes um sich her, kann sie, bei aller Vergegenwärtigung der
Tradition, in der sie steht, nicht mehr die Sprache sprechen, die manches geneigte
Ohr immer noch von ihr zu erwarten scheint.“⁶² Ähnlich wie Klaus Mann in dem zu
Beginn des Kapitels angeführten Zitat sieht auch Celan hier vor allem das Deutsche
nach dem Nationalsozialismus als beschädigte Sprache, die ihre Verstrickung in die
deutschen Verbrechen unweigerlich im Gedächtnis behalten muss. Für die deutsche
Lyrik der Gegenwart stelle sich deshalb die Herausforderung, sich von der tradi-
tionellen Sprache abzuwenden. Sie sei deshalb „nüchterner, faktischer geworden“,
spricht eine „‚grauere‘ Sprache“⁶³. Demgegenüber wird zu Beginn der „Bremer
Rede“ diese Ausgangssituation der deutschen Lyrik nach der Shoa weniger be-
schrieben als in denWorten selbst aufgespürt: „Denken und Danken sind in unserer
Sprache Worte ein und desselben Ursprungs. Wer ihrem Sinn folgt, begibt sich in
den Bedeutungsbereich von: ‚gedenken‘, ‚eingedenk sein‘, ‚Andenken‘, ‚Andacht‘.“⁶⁴
Neben der Einführung des Gedenkens als Fixpunkt von Denken und Danken steht
hier die geradezu emphatische Betonung des Mediums, in dem diese Akte statt-
finden, als „unsere Sprache“. Dies kann als Verweis auf eine gemeinsame Sprache
von Dichter und Publikum (langue) gelesen werden oder auch auf die Sprache als
übergreifendes menschliches Artikulationsmedium (langage). Der hervorgehobene
Zusammenhang zwischen denWortlauten „denken“, „danken“ und „gedenken“ legt
allerdings nahe, dass mit „unserer Sprache“ auf eine bestimmte langue, nämlich auf
das Deutsche, rekurriert wird. In Vergleich zu Celans Formulierung in der Flinker-
Umfrage, die deutsche Lyrik habe „Düsteres im Gedächtnis“, lässt sich konstatieren,
dass in Bremen die Forderung des Gedenkens noch eindringlicher gestellt wird,
indem sie nicht allein historisch begründet, sondern als in der deutschen Sprache

62 Celan, Paul. „Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker“ (1958). Ders. Prosa I. Historisch-
kritische Ausgabe. Bd. 15/1, hg.v. Andreas Lohr und Heimo Schmull. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2014.
77.
63 Ebd.
64 Celan: „Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt
Bremen“ (1958). Ders. Prosa I. 23–25, hier 23 [h.v.m]. Mit dem Zusammenhang von „denken“ und
„danken“ wie „gedenken“ referiert Celan auf Heidegger, worauf hier nicht näher eingegangen
werden kann (Vgl. dazu: Olschner: Abgrund, 75).

258 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



selbst angelegt ausgewiesen wird. Es ist davon auszugehen, dass auch hier der
Adressatenbezug eine entscheidende Rolle spielt: Für die Librairie Flinker, exter-
ritoriales Zentrum deutscher Literatur in Paris, nimmt Celan die Position des dis-
tanzierten Beobachters ein und vergleicht die deutsche mit der französischen Lyrik.
In Bremen hingegen argumentiert er als deutscher Muttersprachler vor deutschem
Publikum gleichsam aus dem Deutschen selbst heraus. Die emotionale Formulie-
rung „unsere Sprache“ anstelle einer sachlich-konkreten wie „im Deutschen“, lässt
sich auch als in der Logik des Muttersprachkonzeptes lesen, demzufolge Sprache
gleich Muttersprache ist. Angesichts der besprochenen Spannungen und Ambiva-
lenzen zwischen dem überlebenden jüdischen Dichter und seinem bundesdeut-
schen Publikum, muss diese Formulierung allerdings als ein gezielter Akt der
Selbstbehauptung gegenüber einem Literaturbetrieb gelesen werden, in dem Celan
immer wieder kränkenden Irritationen über seine sprachliche Zugehörigkeit aus-
gesetzt war und sich genötigt sah, seine Deutschsprachigkeit zu erklären oder gar
rechtfertigen zu müssen. Leonard Olschner und John Felstiner haben hervorge-
hoben, dass Celan mit derWendung „unsere Sprache“ dem Publikum in Erinnerung
rufe, dass auch es als Mehrheit seine Nationalsprache nicht vollkommen besitze,
sondern mit ihm teile und immer schon mit anderen deutschsprachigen Minder-
heiten außerhalb des nationalen Territoriums geteilt habe, konkret mit den er-
mordeten und vertriebenen Juden der Bukowina.⁶⁵ In diesem Kontext von „unserer
Sprache“ zu sprechen, für die noch dazu der Zusammenhang von Denken, Danken
und Gedenken zentral sein soll, deuten Olschner und Felstiner zudem als „bittere
Ironie“ gegenüber den westdeutschen Bildungsvertretern und der Politik des Ver-
gessens in Adenauer-Deutschland.⁶⁶ Mag zutreffen, dass die Formulierung zu Be-
ginn der Rede eine Provokation ist, so gilt mit Blick auf die gesamte Rede aber auch,
dass Celan zugleich seinem Publikum ein Angebot macht: Sich aus einer Haltung des
Gedenkens heraus, die bereits von der linguistischen Grundlage des Deutschen
heraus angeboten wird, eine gemeinsame Sprache als Medium des Dialoges zu er-
arbeiten. Mit anderen Worten könnte das Deutsche dann „unsere Sprache“ sein
oder werden, wenn der darin als eine Art schwaches Moment im Sinne Benjamins
angelegten Verbindung von Denken und Gedenken gefolgt wird.

Im Sinne einer solchen Spracharbeit als Akt des Gedenkens thematisiert Celan
in der Rede zunächst seine Herkunft. Die Skizze der „Landschaft, aus der ich zu
Ihnen komme“⁶⁷ fällt bekanntlich knapp aus. Obwohl Celan davon ausgeht, dass
diese seinem Publikum weitgehend unbekannt sein dürfte, verzichtet er auf ihre

65 Ebd., 76; Felstiner: Celan, 157– 158.
66 Ebd.
67 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 259



genauere Beschreibung und nähere historisch-geografische Verortung. Stattdessen
wird der Herkunftsort, wie bereits Winfried Menninghaus ausgeführt hat, zum li-
terarischen Topos.⁶⁸ Als „Gegend, in der Menschen und Bücher lebten“, werden
Czernowitz und die Bukowina mit ihren wechselnden staatlichen Zugehörigkeiten
und ihrer mehrsprachigen und -nationalen Bevölkerung zu einer zerstörten Pro-
vinz der Literatur im doppelten Sinne: einer Gegend, die immer schon vornehmlich
literarisch geprägt gewesen sei, über die Literatur Kontakt zur Welt unterhalten
habe und nach den Verheerungen durch Zweiten Weltkrieg und Shoa nun nur noch
in der Literatur existiere. An einer historisch-geographisch differenzierten Dar-
stellung seines Herkunftsraumes, wie Celan sie in den Briefen an Rychner unter-
nahm, ist dem Dichter aber in Bremen nicht gelegen. Der Ort des Herkommens
wird, wie Jean Bollack es formuliert hat, zur„totalen Exteriorität“⁶⁹. Hervorgehoben
wird allerdings die Zugehörigkeit zum deutschen Literatur- und Sprachraum:
Bremen habe er durch die Druckerzeugnisse der Bremer Presse kennengelernt, der
Herkunftsort war also Teil des Verbreitungsraumes deutschen Schriftgutes. Vor
allem aber war er „die Landschaft, in der ein nicht unbeträchtlicher Teil jener
chassidischen Geschichten zu Hause war, die Martin Buber uns allen auf deutsch
wiedererzählt hat.“⁷⁰ Bemerkenswert ist an diesem Nebensatz nicht allein, dass
Celan Bubers Sammlungen chassidischer Erzählungen als gemeinsames Kulturgut
sowohl der Deutschen in Bremen als auch der osteuropäischen Juden darstellt bzw.
dass der Überlebende dem deutschen Publikum anbietet, die jüdische Überliefe-
rung in deutscher Sprache wenigstens retrospektiv, gedenkend, als gemeinsames
Kulturgut zu begreifen.⁷¹ Bemerkenswert ist insbesondere, dass es sich hier um die
einzige Stelle der „Bremer Rede“ handelt, in der das Wort „deutsch“ vorkommt. Mit
dem Zusatz „uns allen“ wird das Deutsche erneut als „unsere Sprache“ präsentiert.
Gerade deshalb ist es entscheidend, dass deutsch in diesem Falle weniger eine
Nationalsprache, ein zu einem Territorium gehöriges Idiom, bezeichnet, denn eine
Sprache der Literatur und der Übersetzung: Das Deutsch der chassidischen Er-
zählungen ist das Produkt von Übertragungsprozessen aus dem Jiddischen und

68 Menninghaus, Winnfried. „’Czernowitz/Bukowina’ als Topos deutsch-jüdischer Geschichte und
Literatur“. Zur Lyrik Paul Celans. Hg. Peter Buhrmann. München: Fink, 2000. 9–30. An dieser Stelle
kann nur kurz darauf verwiesen werden, dass ein solches ‚literarisiertes‘ Bukowinabild die Be-
schäftigung mit dem Ort in der Nachkriegszeit stark prägte (Vgl.: Hirsch / Spitzer: Ghosts).
69 Bollack, Jean. Poetik der Fremdheit. Wien: Zsolnay, 2000. 192.
70 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.
71 Wie Zanetti anmerkt, enthält die Erwähnung Bubers hier auch den Verweis auf einen der
wichtigsten Bezugspunkte von Celans dialogischem Sprachverständnis. Dabei weiche er allerdings
mit der Betonung des Bruches, den die Shoa auch für die Sprache bedeutet, und der Stellung des
Gedenkens für eine Dialogaufnahme, deutlich von Buber ab (Zanetti, Sandro. ‚zeitoffen‘. Zur Chro-
nographie Paul Celans. München: Fink, 2006. 47).

260 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Hebräischen, während der narrative Rahmen wiederum von romantischen deut-
schen Volksgutsammlungen geformt wurde. Das Deutsch, das sich Celan zufolge „an
uns alle“ richtet, war mithin eine Sprache der Vermittlung und des Dialoges zwi-
schen Ost- und Westeuropa, keine Nationalsprache, sondern eine übernationale
Literatur- und Kultursprache. Explizit wird mit „deutsch“ in der „Bremer Rede“
mithin ein Medium der Übertragung bezeichnet, wodurch Celan erneut ein Signal
gegenüber dem deutschen Publikum mit seiner vermeintlich sprachlich-national
hegemonialen Position setzt; auch dieses spricht eine Sprache, die nicht allein die
seine ist, sondern ihrerseits „Umwege“⁷² über andere Landschaften genommen hat.
Das so skizzierte Deutsch als Sprache der Vermittlung korrespondiert wiederum
mit dem Begriff von Sprache überhaupt, die Celan als dem „Wesen nach dialogisch“,
wie es später heißt, versteht. Die so verstandene Sprache war es, die, als ihr kul-
turelles ZentrumWien durch den Krieg unerreichbar wurde, „[e]rreichbar, nah und
unverloren blieb inmitten der Verluste“⁷³. Im Unterschied zum Topos der Bewah-
rung der Muttersprache, wie er sich in der Exilliteratur findet, macht Celan an
dieser Stelle aber sehr deutlich, dass die Sprache nicht intakt bewahrt werden
konnte, sondern ihrerseits von der Katastrophe der Shoa erfasst wurde. Sie mußte
„hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen durch die tausend
Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und gab keine Worte her für
das, was geschah“ ⁷⁴. Von der durch die Katastrophe, durch das Verstummen ihrer
ermordeten Sprecher gehenden Sprache bleibt lediglich ein „Minimum“, wie San-
dro Zanetti es formuliert hat, eine „stumme Bewegung, ein Transport, der, wie
Hölderlin in Bezug auf die Sprache der Tragödie sagt, ‚eigentlich leer‘ ist.“⁷⁵ Es ist
dieses bloße ‚Hindurchgehen‘, das Celan als „unverloren“ ausweist, wo die be-
zeichnende Funktion der Sprache angesichts der Katastrophe versagen muss. Nur
darin gibt es so etwas wie ein Überleben der Muttersprache: „Ging hindurch und
durfte wieder zutage treten, ‚angereichert‘ von all dem. In dieser Sprache habe ich
[…] Gedichte zu schreiben versucht“⁷⁶. Auch an dieser Stelle muss nochmals darauf
hingewiesen werden, dass Celan damit keine ungebrochene Kontinuität seiner
Dichtung zur Muttersprache, zur Sprache des Herkunftsorts, dem, wenn man so
will, Deutsch der Buberschen Übertragungen, herzustellen erlaubt. Überlebt diese
Sprache lediglich als „stumme Bewegung“, so braucht sie aber, wie Zanetti weiter
ausführt, um überhaupt bemerkbar zu sein, einen „Umkreis von Worten“. Daraus
folge aber wiederum, „dass ein solches Zu-bemerken-Geben in Bezug auf das, ‚was

72 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.
73 Ebd.
74 Ebd., 24.
75 Zanetti: zeitoffen, 55.
76 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 24.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 261



geschah‘, prinzipiell kaum anders als an den ‚todbringenden‘ Worten der Mörder
(oder aber an Worten aus ganz anderen Zusammenhängen) wird vonstatten gehen
können.“⁷⁷ Zu bemerken, zu lesen gegeben werden kann mit anderen Worten nur
die als „stumme Bewegung“ überlebt habende Muttersprache in der bestehenden
Sprache als eine Verschiebung. Zanetti geht davon aus, dass es sich bei dieser
‚Trägersprache‘ um die Sprache der Mörder (und mithin in erster Linie um das
Deutsche) handelt, räumt aber in der Klammer die Möglichkeit ein, dass auchWorte
aus ganz anderen Zusammenhängen in Frage kämen. Denken lässt sich an Celans
Forderung nach einer „‘graueren‘ Sprache“ aus der Flinker-Antwort und an die
Verwendung von Termini aus Fachsprachen in seinen Gedichten. Zu überlegen
wäre an dieser Stelle allerdings auch, inwiefern die „Worte aus ganz anderen Zu-
sammenhängen“ auchWorte aus fremden Sprachen sein könnten, mit denen an die
Katastrophe erinnert werden kann. Darauf ist in der Gedichtanalyse zurückzu-
kommen.

In der Rede nutzt Celan bekanntlich den auch in Fachsprachen (Geologie,
Ökonomie) verwandten Terminus „angereichert“ für die deutsche Sprache nach
Auschwitz. Er kann entsprechend mit der Bedeutung der faktischen, ‚graueren‘
Sprache für die deutsche Lyrik nach Auschwitz in Verbindung gebracht werden.
Gleichzeitig klingt, wie Felstiner bemerkt, eine zynische wirkende Komponente an,
wenn das Deutsch nach Auschwitz mit der unüberhörbaren Anspielung auf das
Reich als „angereichert“ apostrophiert wird.⁷⁸ So gesehen haben, wie Zanetti aus-
führt, die Anführungszeichen zum Ziel, das Wort als eine Übernahme aus einem
fremden Kontext auszuweisen: Dem der geologischen Fachsprache oder der Tä-
tersprache, die dort von „anreichern“ sprechen können, wo die Opfer verstummten.
Durch die Anführungszeichen, die Ausweisung als Zitat oder fremder Begriff, fixiert
Celan gewissermaßen im Deutschen selbst diese Spannung zwischen verschiedenen
Sprachverwendungen und auch Sprechergruppen, die einander zutiefst fremd sind.
Nach der Shoa steht nicht mehr die deutsche Muttersprache, die jüdische Sprache
der Vermittlung zur Verfügung, sondern das fremde, das „angereicherte“ Deutsch.
Gleichzeitig lässt sich „angereichert“ auch als Beispiel dafür lesen, wie durch Ver-
schiebung unter dem Impetus des Angedenkens in scheinbar ‚neutralen‘ Begriffen
eine traumatische Spur zu lesen gegeben werden kann. Dies ist die Bewegung von
Celans Dichtung, die er in der „Bremer Rede“ als Arbeit am vorhandenen Wort-
material im Gedenken an das Geschehene fasst. Gleichzeitig ist hier auch ein Mo-
ment des Dialogischen zu situieren, das Celan in der zweiten Hälfte seiner Rede als

77 Zanetti: zeitoffen, 55.
78 Felstiner: Celan, 157. Für eine ausführliche Lektüre des „reich“ in „angereichert“ vgl. Zanetti:
zeitoffen, 56–58.

262 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



wesentlich für das Gedicht darstellt. Denkbar ist in diesem Kontext auch ein Ver-
weis auf Michail Bachtin, der das „Leben desWortes“ an Übergängen von Sprechern
und Sprechergruppen situiert, wobei es stets „seines Weges eingedenk [bleibt]. Es
vermag sich nicht restlos aus der Gewalt jener Kontexte zu lösen, in die es einst
einging.“⁷⁹ Rückbezogen auf die „Bremer Rede“ lässt sich formulieren, dass es um
das „Leben des Wortes“ oder vielmehr das Überleben des deutschen Wortes am
Übergang der ermordeten jüdischen Sprachgemeinschaft und der territorialen
deutschen Nationalsprachgemeinschaft geht. Sprache – und deutsche Sprache –

wird damit als eine nicht national und territorial gebundene und von anderen
Sprachen kategorial abgrenzbare gedacht, sondern als „dialogisch“ auch in dem
Sinne, dass sie historisch Schauplatz und Ergebnis von Vermittlungen und Über-
tragungen ist. Doch nach der Shoa kann diese einstige Ausprägung des Deutschen
als Sprache der Übersetzung und Vermittlung nur in einer schwachen Form noch
überhaupt vorhanden sein. Nur so ist das Deutsche so etwas wie „unsere Sprache“,
in der das Gedicht als „Flaschenpost“⁸⁰ in der Hoffnung auf ein „ansprechbares
Du“⁸¹ aufgegeben wird.

Bezogen auf die Hauptfrage dieses Unterkapitels nach einer poetologischen
Reflexion Celans über die Bedeutung der Mehrsprachigkeit und transkulturellen
Erfahrung für seine Dichtungssprache, muss allerdings konstatiert werden, dass die
„Bremer Rede“ – anders als die Briefe – darauf keinen expliziten Bezug nimmt.
Celan versucht seinem deutschen Publikum zwar in Erinnerung zu rufen, dass
dessen Sprache über eine Literatur- und Kulturtradition auch außerhalb des na-
tionalen Terrains und dessen Sprachgemeinschaft verfügt, eine explizite Öffnung
auf weitere transkulturelle und -linguale Aspekte hin findet jedoch nicht statt. Dass
Celan in der „Bremer Rede“ die Frage der Mehrsprachigkeit seines Herkunftsortes
nicht berührt, dass er die Bukowina als eine „nun der Geschichtslosigkeit an-
heimgefallen[e] ehemalig[e] Provinz der Habsburgermonarchie“⁸² in einer histo-
rischen Phase einfriert, die mit der einer dominanten Stellung des Deutschen in
Ostmitteluropa verbunden ist, und die zum Zeitpunkt seiner Geburt bereits ver-
gangen war, kann aus heutiger Perspektive durchaus irritieren, zumal er der plu-
rikulturellen Konstellation seiner Herkunftsstadt in den Briefen und auch den
Gedichten durchaus Rechnung trägt. Warum dies in der Bremer Rede nicht ge-
schieht, ist eine spekulative Frage und dennoch eine, die sich heute, ein halbes
Jahrhundert später, bei der Untersuchung Celans unter transkultureller und

79 Bachtin, Michail M. Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. München: Ull-
stein, 1969. 129– 130.
80 Celan: „Ansprache“. Ders. Prosa I, 24.
81 Ebd.
82 Ebd., 23.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 263



mehrsprachiger Perspektive förmlich aufdrängt. Möglicherweise lässt sich die
Einschränkung auf die Deutschsprachigkeit, die Vermeidung einer Thematisierung
von Mehrsprachigkeit mit Blick auf die Adressaten der Rede, die (bundes‐)deut-
schen Leser erklären: Celan musste immer wieder die Erfahrung machen, dass
seine elementare Verbindung zur deutschen Sprache und auch seine Position als
deutschsprachiger Dichter von Seiten des deutschen Literaturbetriebs in Frage
gestellt wurde.Von seiner (einzigen) Teilnahme am Treffen der Gruppe 47 im Jahre
1952 berichtet er Gisèle de Lestrange, dass ihn Frau Richter bei der Ankunft für
einen Franzosen gehalten und ihm Komplimente für seine deutschen Sprach-
kenntnisse gemacht habe. Bei seiner Lesung selbst hat seine Stimme und Aus-
drucksweise bekanntlich starke Ablehnung hervorgerufen.⁸³ Neben dem in der
Forschung bereits ausführlich diskutierten Problem des latenten Antisemitismus‘ in
der Gruppe 47⁸⁴ lässt sich annehmen, dass in der Ablehnung Celans auch ein
mutter- und nationalsprachlich geprägtes Autorenbild mitschwingt, das von einer
starken – und sprachlich zweifelsfrei erkennbaren – Bindung des Dichters an
Territorium und Sprachgemeinschaft ausgeht und in dem eine Position wie jene
Celans, der seine Muttersprache als Angehöriger einer national-kulturellen Min-
derheit erworben hat und weiterhin in anderssprachiger Umgebung lebt, schlicht
nicht vorgesehen ist. So in der berüchtigten Kritik von Mohn und Gedächtnis durch
Curt Hohoff, in der es heißt: „Celan kommt aus der rumänischen Sprachisolation in
die französische Emigration. Das sind nicht mehr, wie bei der Prager Schule,
Randstellungen der Sprache, sondern verlorene Posten“⁸⁵. Es ist zu vermuten, dass
diese kulturhistorische Rahmung von Mutter- und Mehrsprachigkeitsdiskursen in
der Nachkriegszeit dazu beitrug, dass Celan die vereinzelten Bemerkungen in den
Briefen zum Einfluss anderer Sprachen auf seine Dichtung poetologisch nie aus-
formulierte und damit auch keine explizite Verbindung von seinen Reflexionen zu
Übersetzung und Dialogizität zur literarischen Mehrsprachigkeit zu finden ist. Dem
antisemitisch gefärbten Anwurf, keine eigene Sprache zu haben, wird sich Celan
kurz nach der„Bremer Rede“ erneut explizit ausgesetzt sehen. Der Literaturkritiker
Günter Blöcker schrieb 1959 in seiner Rezension des Bandes Sprachgitter, die wegen
ihrer desaströsen Wirkung auf Celan bekannt geworden ist, Celans Gedichte seien
metaphorische Gebilde ohne Wirklichkeitsbezug und sieht dies in der Sprachbio-
grafie des Dichters begründet: „Celan hat der deutschen Sprache gegenüber eine
größere Freiheit als die meisten seiner dichtenden Kollegen. Das mag an seiner

83 Vgl. den „Brief an Gisèle de Lestrange, 31.5.1952“. Ders. Briefe, 117– 119. Zur desaströsen Begeg-
nung Celans mit der Gruppe 47 vgl.: Emmerich: Fremde, 79–90.
84 Vgl. ebd.
85 Hohoff, Curt. Geist und Ursprung. Zur modernen Literatur. München: Ehrenwirth, 1954. 232–243,
hier 234.

264 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Herkunft liegen. Der Kommunikationscharakter der Sprache hemmt und belastet
ihn weniger als andere. Freilich wird er gerade dadurch oftmals verführt im Leeren
zu agieren.“⁸⁶ Hier taucht, wie bereits vielfach bemerkt, ebenjenes antisemitische
Stereotyp wieder auf, der jüdische Dichter sei nicht ‚richtig‘ deutschsprachig.⁸⁷
Gleichzeitig wird auf Celans Mehrsprachigkeit angespielt und insinuiert, die deut-
sche Sprache sei für ihn nur eine unter anderen, wodurch er sich eben größerer
Freiheiten bediene als seine dichtenden Kollegen, die in der Logik Blöckers – aber
auch des Mutter- und Nationalsprachparadigmas – enger an die eine Sprache und,
als damit unmittelbar verknüpft gedacht, auch an die Wahrheit gebunden seien. In
seiner Reaktion auf die Rezension, einem sarkastischen Leserbrief an den Tages-
spiegel, betont Celan gleich zu Beginn, dass das Deutsche seine Muttersprache ist
und zeigt so, welche Zumutung und Verletzung gerade dieser Anwurf, diese Ab-
erkennung seiner Zugehörigkeit zum Deutschen für ihn darstellt.⁸⁸

Die Ablehnung der Zweisprachigkeit und ihre poetologische Begründung in der
Umfrage „Le problème du bilinguisme“ (1961) der Librairie Flinker

Ein für Celans poetologische Position zur Mehrsprachigkeit zentraler Text ist seine
Replik auf die Umfrage der Librairie Flinker zum Thema Le problème du bilinguisme
von 1961. Hier findet sich der apodiktisch wirkenden Satz: „An Zweisprachigkeit in
der Dichtung glaube ich nicht.“⁸⁹ Oft als vermeintlich selbsterklärend zitiert, ist der
Text allerdings bislang weder ausreichend bezüglich seines historischen Publika-
tionskontextes noch seines poetologischen Arguments diskutiert worden.

Celan verfasst den kurzen Text als Antwort auf eine der Umfragen, die die Li-
brairie Flinker in Paris regelmäßig als Teil ihres Almanachs initiiert. Dabei ist so-
wohl die von Martin Flinker geführte Buchhandlung als auch der von ihm her-
ausgegebene Almanach bereits Ort des zweisprachigen und transnationalen

86 Blöcker, Günter: „Gedichte als graphische Gebilde“. Der Tagesspiegel vom 11. Oktober 1959, zit. in:
Emmerich: Fremde, 116. Hier auch ausführlich zur Rezension Blöckers und ihrer Wirkung auf Celan
(115– 120).
87 Vgl. die antisemitische Diffamierung Richard Wagners (Das Judentum in der Musik, 11), der den
jüdischen Musikern eine „nachäffend[e] Sprache“ unterstellt. Sowie: Nadler: Literaturgeschichte
(1939), 2 und die entsprechenden Diffamierungen in einer Flugschrift der deutschen Studenten-
schaft von 1933: „JüdischeWerke erscheinen in hebräischer Sprache. Erscheinen sie in deutsch, sind
sie als Übersetzung zu kennzeichnen. Schärfstes Einschreiten gegen den Mißbrauch der deutschen
Schrift. Deutsche Schrift steht nur Deutschen zur Verfügung“ („Wider den undeutschen Geist!“) Zur
Geschichte des antisemitischen Sprachkonzeptes in Deutschland vgl.: Kremer: Deutsche Juden.
88 Emmerich: Fremde, 117– 118.
89 Celan: „Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker“. Ders. Prosa I., 81.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 265



Austausches. Der ebenfalls aus Czernowitz stammende Flinker hatte vor dem
Zweiten Weltkrieg in Wien eine Buchhandlung und die Shoa im Exil in Tanger
überlebt. Seit 1947 betreibt er in Paris eine deutsche Buchhandlung, die ein wich-
tiges Zentrum der Vermittlung deutscher Literatur und Kultur in der Nachkriegszeit
in Frankreich darstellt.⁹⁰ Seine seit 1954 erscheinenden Almanache sind zwei-
sprachig deutsch-französisch und so als intellektueller Austausch zwischen den
Kulturen angelegt. Dass mit der Umfrage „Le Problème du Bilinguisme“ in einer
zweisprachigen Zeitschrift die Zweisprachigkeit explizit als Problem (und nicht als
selbstverständliche Gegebenheit oder als Möglichkeit) adressiert wird, weist bereits
darauf hin, wie wenig selbstverständlich und erklärungsbedürftig die Mehrspra-
chigkeit in dieser historischen Zeitspanne selbst jenen erscheint, die nicht nur
selbst mehrsprachig sind, sondern Mehrsprachigkeit auch noch, wie Flinker, durch
Publikationen aktiv befördern. Dieser Widerspruch zwischen einer mehrsprachi-
gen Praxis und der kulturellen Norm der Einsprachigkeit lässt sich auch in Flinkers
Einführung zu seiner Umfrage ablesen. Flinker schreibt, dass ihn die Frage, ob es
einen „véritable bilinguisme“⁹¹, eine wahre Zweisprachigkeit gebe, schon immer
beschäftigt habe und er sie darum verschiedenen Persönlichkeiten gestellt habe,
von denen er wusste, dass sie mindestens zwei Sprachen sprechen. „Y a-t-il un vrai
bilinguisme?“ lautet dann der erste Satz seiner Anfrage, die er dahingehend prä-
zisiert, dass er ja wisse, dass die Adressaten mehrere Sprachen sprächen und
schrieben, aber sie fragen wolle, ob sie auch in mehreren Sprachen dächten. Gleich
angefügt wird allerdings, dass dies eigentlich als unmöglich erachtet werde, da der
Mensch nur eine Zunge habe: „Car l’homme forme généralement ses pensées dans
une seule langue. Il se parle à lui-même et sa langue est presque partie intégrante de
son corps.“⁹² Mit anderen Worten stellt Flinker zwar die Frage nach der Bedeutung
der Mehrsprachigkeit, schränkt diese aber durch die ihr unkritisch zugrunde ge-
legte herrschende kulturelle Norm der Einsprachigkeit gleich wieder stark ein.
Zugespitzt wird das in der Formulierung: „Un homme peut-il avoir plusieurs langues
(‚Zungen‘)?“ und in der Annahme, dass dies gerade in der Poesie als höchster Form
einer „expression de la langue“ kaum wahrscheinlich erscheine: „y a-t-il un seul
poète véritable qui ait utilisé plusieurs langues?“⁹³ So handelt es sich bei dieser
Umfrage nicht um eine offen formulierte Fragestellung, vielmehr ist sie stark von
den bereits diskutierten zeitgenössischen kulturellen Vorannahmen des Einspra-

90 Vgl.: Scherer, Hans. Martin Flinker. Ein Buchhändler. Ein Emigrantenleben. Frankfurt/Main:
Frankfurter Bund f. Volksbildung, 1988.
91 „Le problème du bilinguisme. Une enquête de la librairie Flinker“. Almanach de la librairie
Flinker. Paris: Flinker, 1961. 13–33, hier 13.
92 Ebd.
93 Ebd.

266 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



chigkeitsparadigmas geprägt, vor der Mehrsprachigkeit als geradezu naturwidrig
erscheinen muss.

Die insgesamt fünfzehn Antworten sind nach den Namen ihrer Autoren al-
phabetisch geordnet. Unter den Beiträgern überwiegen französische Autoren und
Germanisten, die wiederum zu einem guten Teil über eine biografische Verbindung
zur zweisprachigen Region des Elsass verfügen. Hinzu kommen zwei Schweizer, ein
französischer und ein österreichisch-jüdischer Wissenschaftler, die in den USA tätig
sind. Aus Deutschland ist kein Beitrag dabei. Celan gehört zu einer Gruppe von in
Paris lebenden Migranten und Emigranten. Seine Antwort ist überdies eine von
insgesamt nur zwei Texten, die auf Deutsch verfasst sind. Die meisten der Ange-
schriebenen haben also auf Flinkers auf Französisch gestellte Frage, unabhängig
von ihrer Erstsprache bzw. hauptsächlichen Schreibsprache, eine französische
Antwort verfasst und zeigen damit eine funktionale, situationsgebundene Sprach-
verwendung. Celan hingegen unterstreicht bereits mit der Sprachwahl sein State-
ment gegen die Zweisprachigkeit. In ihrer Argumentation sind die Beiträge insge-
samt divers, manche argumentieren im Sinne der kulturellen
Einsprachigkeitsnorm, dass die Muttersprache immer das Hauptmedium indivi-
dueller Artikulation bleibe, andere widersprechen dem aufgrund biografischer
Erfahrung oder literaturhistorischer Kenntnis und argumentieren, dass es auch
wahre bi- bzw. multilinguale Individuen und Schriftsteller gebe. Auffällig ist aller-
dings, dass auch hier häufig eine Einschränkung bzgl. der Poeten getroffenwird, von
denen die überwiegende Mehrheit der Beiträge annimmt, dass diese nur in ihrer
Muttersprache schreiben können.⁹⁴ Wie nun liest sich Celans Antwort vor diesem
Hintergrund, der so deutlich von der zeitgenössischen Vorherrschaft des Einspra-
chigkeitsparadigmas geprägt ist? Neben der bereits erwähnten Deutschsprachigkeit
ist zunächst festzuhalten, dass Celans Antwort sehr knappgehalten ist und dass er
darin Flinkers deutsch-französisches Wortspiel mit langue und Zunge aufnimmt
und es zum Angelpunkt seiner Absage an die bilinguale Dichtung macht: „An
Zweisprachigkeit in der Dichtung glaube ich nicht. Doppelzüngigkeit – ja, das gibt es,
auch in diversen zeitgenössischen Wortkünsten bzw. -Kunststücken, zumal in sol-

94 Als symptomatisch für dieses Verständnis, das mehr auf der kulturellen Vorstellung von Mut-
tersprache basiert, als auf tatsächlichen literaturhistorischen Gegebenheiten sei hier nur auf die
Antwort von Louise Servicen, selbst mehrsprachig und Übersetzerin u.a. von Thomas Mann, hin-
gewiesen. Servicen verweist auf eine ganze Reihe von Wissenschaftlern und Poeten, die in meh-
reren Sprachen schrieben (u.a. Rilke, d’Annunzio, Jean Cocteau), fügt aber an: „Toutefois, à mon
humble avis, lors même que la réussite est parfaite, on n’arrive jamais à donner le meilleur de soi
dans une langue étrangère“ (Ebd., 31).

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 267



chen, die sich in freudiger Übereinstimmung mit dem jeweiligen Kulturkonsum,
genauso polyglott wie polychrom zu etablieren wissen.“⁹⁵

Wahren Bilingualismus gibt es also laut Celan in der Dichtung nicht; wo den-
noch zwei Sprachen verwendet würden, handle es sich nicht um ein neutrales
Nebeneinander, sondern um eine Doppelzüngigkeit, ein unehrliches, potentiell
betrügerisches Sprechen, das jedem Adressaten etwas anderes erzähle und so nicht
im Dienste der Wahrheit, sondern des eigenen Interesses stehe.⁹⁶ Vor Celans bio-
grafischem Hintergrund und seinen umfassenden literaturhistorischen Kenntnis-
sen, aus denen ihm zweifelsfrei mindestens genauso viele Dichter bekannt waren,
die in mehreren Sprachen dichteten, wie anderen Beiträgern zu Flinkers Umfrage,
muss diese radikale moralische Abwertung von Bilingualismus überraschen. An-
zunehmen ist, dass sie primär auf den deutsch-französischen Dichter Yvan Goll und
seine ebenfalls zweisprachige Frau Claire abzielt, die Celan über Jahre hinweg mit
haltlosen Plagiatsvorwürfen diffamierte.⁹⁷ In ihren falschen Beschuldigungen be-
hauptete sie, dass CelanWendungen aus den französischen Gedichten ihres Mannes
im Deutschen nachgeahmt habe (wobei sie selbst die Vorlagen teilweise fälschte)
und verknüpft damit Mehrsprachigkeit und Übersetzungstätigkeit mit dem für
Celan so vernichtenden Vorwurf des Plagiats. Wo diese Diffamierungen in der
bundesdeutschen Presse wieder aufgegriffen werden, verbinden sie sich leicht mit
den bereits erörterten antisemitisch gefärbten Anwürfen, die Celan seine eigene
Sprache aberkennen wollen. So erschien unmittelbar vor der Abfassung von Celans
Antwort an Flinker vom 18.11.1960 in der Welt ein Artikel von Rainer K. Abel
(=Kabel), der Celan der Anleihen bei Goll beschuldigt.⁹⁸ Auch Flinkers unbedacht
wirkendes Wortspiel von langue und Zunge („Un homme peut-il avoiur plusieurs
langues (‚Zungen‘)?“) könnte Celans starke Ablehnung mit hervorgerufen haben.
Der Vorwurf der Doppelzüngigkeit richtet sich in der deutschen Kultur traditionell
gegen Mehrsprachige und in antisemitischer Tendenz auch gegen Juden.⁹⁹ Was also
aus heutiger Sicht und in isolierter Betrachtung von Celans Antwort wie eine
schwer verständliche Abwertung von Mehrsprachigkeit wirkt, erscheint unter

95 Celan: „Antwort“. Ders. Prosa I, 81.
96 Vgl. dazu den Eintrag zu „doppelzüngig“ in Grimms Wörterbuch: „tadelnd sagt man er ist ein
doppelzüngiger mensch der bald so, bald so redet, sich in der rede nicht gleich bleibt.“ Als Beispiel
wird bezeichnenderweise auf deutsch-französischen Bilingualismus referiert: „so geredet doppel-
züngig / hab ich einst in Welschlands flur / welsches mit den Welschen sprechend / deutsches mit
den Deutschen nur.“ (https://woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB#0> (19. November 2020).
97 Vgl.: Paul Celan. Die Goll-Affäre. Dokumente zu einer ‘Infamie’. Zusammengestellt., hg. u. komm. v.
Barbara Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2000. 408–409.
98 Vgl. ebd.
99 Vgl. „Wider den deutschen Geist“.

268 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Einbezug des Wortlautes von Flinkers Umfrage eher wie eine impulsive Abwehr
einer möglichen Unterstellung, wegen seiner Kenntnisse mehrerer Sprachen
„mehrere Zungen“ zu haben. Trotz dieses Kontextes trifft Celans Verdikt nolens
volens mehrsprachige Dichtung überhaupt: Sie wird mit der Verbindung von po-
lyglott und polychrom in die Nähe von Gestaltungsweisen gerückt, wie sie sich in
der Nachkriegszeit insbesondere in Popart und Werbung verbreiteten und als
Kulturkonsum stark abgewertet. Celan mag da auch die polyglott-sprachspieleri-
schen Texte der Avantgarde vor Augen haben, denen er aufgrund ihres relationalen
Authentizitäts- und Wirklichkeitsverständnisses kritisch gegenübersteht.¹⁰⁰ Kon-
statiert werden muss an dieser Stelle ein klarer Dissens zu Positionen aktueller
Mehrsprachigkeitsforschung und poetologischen Schriften mehrsprachiger Ge-
genwartsautorinnen und -autoren. Sie heben, wie im entsprechenden Kapitel dieser
Studie noch zu erläutern sein wird, gerade das sprachspielerische und zugleich
kulturkritische Potential mehrsprachigen Schreibens positiv hervor. Stichwortartig
zitiert seien hier nur der programmatische Titel „In jeder Sprache sitzen andere
Augen“¹⁰¹ einer Poetikvorlesung Herta Müllers und Yoko Tawadas bekanntes Dik-
tum, dass die Fremdsprache einem „Heftklammerentferner“¹⁰² gleiche, mithilfe
dessen sich die in der Muttersprache aneinandergeklammerten Worte und Vor-
stellungen lösen ließen. Diese Positionen widersprechen der Celans in der Sache
nicht, werten aber die Zweisprachigkeit diametral unterschiedlich und sehen die
damit verbundene Vervielfältigung von Perspektiven und die Abkehr von Vorstel-
lungen der Eindeutigkeit positiv, während Celan aufgrund seiner Erlebnisse in der
Goll-Affaire gerade darin ein Einfallstor für Verleumdungen und Plagiatsbeschul-
digungen erkennt.

Die Antwort an Flinker allerdings endet nicht mit dem negativen Verdikt,
sondern mit der eigenen Auffassung von Dichtung: „Dichtung – das ist das schick-
salhaft Einmalige der Sprache. Also nicht – erlauben Sie mir diese Binsenwahrheit :
Dichtung sieht sich ja heutzutage, wie die Wahrheit, nur allzuoft in die Binsen
gehen – also nicht das Zweimalige.“¹⁰³

100 Vgl. dazu: Kohler-Luginbühl, Dorothee. Poetik im Lichte der Utopie. Paul Celans poetologische
Texte. Bern: Peter Lang, 1986. 56–59.
101 Müller, Herta. „In jeder Sprache sitzen andere Augen“. Dies. Der König verneigt sich und tötet.
Frankfurt/Main: Fischer, 2009. 7–39.
102 Tawada, Yoko. Talisman (1996). Tübingen: Konkursbuch, 2008. 15.
103 Celan: „Antwort“. Ders. Prosa I, 81.

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache 269



5.3 Das „Einmalige der Sprache“ und die Begegnung mit dem
Anderen. Poetologische Gegenrede zur ‚Mehrsprachigkeit‘

In der Fassung der Dichtung als das „schicksalhaft Einmalige der Sprache“ sind die
Grundzüge von Celans Poetologie zu erkennen, wie er sie in der Bremer Rede und
dann vor allem im Meridian entwickelt. Im Kontext der Flinker-Replik wird noch
einmal klar, dass die dichterische Sprache als schicksalshaft, von der eigenen Er-
fahrung – „unter dem Neigungswinkel seines Daseins“¹⁰⁴ – geformt und somit als
nicht duplizierbar verstanden wird. Deshalb kann sie weder beliebig gewechselt
noch rein wortspielerisch erzeugt werden. Die Verwendung einer in diesem Sinne
eigenen, kohärenten Sprache wird aufs Engste mit dem Begriff der Wahrheit, die ja
auch keine ‚zweimalige‘ sein kann, verbunden. Dass deshalb allerdings „das
schicksalhaft Einmalige der Sprache“ die Muttersprache im Sinne der Weisger-
berschen Auffassung meinen muss, wird zwar durch die vorangegangene Ableh-
nung des Bilingualismus‘ nahegelegt, geht aber aus Celans Formulierung nicht
hervor. Die Einmaligkeit der dichterischen Sprache kann hier vielmehr als die von
dem jeweiligen Gedicht im jeweiligen Moment gefundene Sprache verstanden
werden, was eine Überschreitung linguistischer Nationalsprachgrenzen nicht aus-
schließen muss, sofern diese eben keine arbiträre und rein wortspielerische ist.

Unter den Beiträgen zu Flinkers Umfrage geht jener von Maurice Blanchot in
eine ähnliche Richtung. Auch Blanchot argumentiert, dass der Schriftsteller nicht
mit einer vorgefertigten Sprache arbeitet und deshalb die Frage nach dem Bilin-
gualismus an der Natur der Dichtung vorbeiziele: „L’écrivain est en chemin vers une
parole qui n’est jamais déjà donnée“¹⁰⁵. Die Sprache der Dichtung gilt es demnach
immer wieder neu zu finden. Die dem Dichter zur Verfügung stehende Sprache ist
lediglich eine Ausgangslage auf diesem Weg der Dichtung. Auch Celans Verschie-
bung vom linguistischen Begriff des Bilingualismus zur poetischen Formulierung
des Einmaligen und Zweimaligen hebelt in gewisser Weise die Frage nach der
linguistischen Zweisprachigkeit in der Dichtung aus. Ist die Sprache der Dichtung
immer eine je eigene, ist es fraglich, inwiefern sie überhaupt mit dem linguistischen
Verständnis von Erst- und Zweitsprache zur Deckung gebracht werden kann. Das
„schicksalshaft Einmalige“ eines Gedichtes könnte sich auch in der Begegnung von
zwei Sprachen bzw. dem Ausdruck aus einer anderen Sprache zeigen. In diesem
Sinne argumentiert Jacques Derrida, dass Celans Gedichte, wo sie mit Ausdrücken
aus verschiedenen Sprachen operieren, nicht als bi- oder multilingual beschrieben

104 Celan: „Der Meridian“. Ders. Prosa I. 33–51, hier 44.
105 „Problème du bilinguisme“, 14.

270 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



werden können, sondern in der Figur des Schibboleths gefasst werden sollten.¹⁰⁶.
Jedes Gedicht habe „seine eigene Sprache, es ist ein einziges Mal seine eigene
Sprache, vor allem dann, wenn mehrere Sprachen darin zusammentreffen kön-
nen.“¹⁰⁷ Gerade die vom normierten Sprachgebrauch abweichende Mehrsprachig-
keit kann den Anspruch auf Einmaligkeit der dichterischen Sprache und Einma-
ligkeit des Gedichts erfüllen. Bilingual im linguistischen Sinne werden Dichter und
Gedicht in den Augen Celans und Derridas dadurch aber nicht, weil sich etwas eben
nicht auf zwei verschiedene Weisen, in zwei unterschiedlichen Idiomen artikulie-
ren lässt, sondern nur in einem jeweils dafür gefundenen. Beim „Einmaligen der
Sprache“ handelt es sich mithin um einen poetologischen Entwurf, der quer zu
linguistisch orientierten Kategorien von Ein- und Mehrsprachigkeit steht und unter
diese nicht subsumierbar ist.

Weiter verdeutlichen lässt sich dies anhand von Celans Büchnerpreisrede „Der
Meridian“ von 1960. Das Gedicht wird darin „gestaltgewordene Sprache eines Ein-
zelnen“¹⁰⁸ genannt und somit radikal von der langue abgelöst und an die parole
gebunden. Dem Konzept einer national- oder muttersprachlichen Literatur als Li-
teratur, in der Zugehörigkeit zu einem Kollektiv gestiftet oder ausgedrückt wird,
wird so eine Absage erteilt. Das Gedicht entsteht stattdessen aus der Erfahrung des
Einzelnen und den für diese bestimmenden Daten. Zu diesen Daten – so meine
These – zählen in Celans Poetologie auch die vom Dichter verwandten Sprachen im
linguistischen Sinne. Sie sind, wie Celan in einem Brief an Werner Kraft schreibt,
eine „conditio“¹⁰⁹, eine „existentielle Grundbedingung“¹¹⁰. Die Einzelsprachen und
auch die Erstsprache gehören damit zur biografisch gebundenen Erfahrung des
Einzelnen, die ihn begleitet und aus denen auch das Gedicht entsteht. Deckungs-
gleich mit einer (Alltags‐)Sprache ist das Gedicht deshalb nicht, vielmehr spricht es
ja in seiner je eigenen Weise – und dies nota bene auch von den in es eingegangenen
Idiomen und den daran geknüpften Erinnerungen.

Darin steckt, wie auch in Celans Formulierung, dass das Gedicht „einsam und
unterwegs“¹¹¹ sei, ein deutliches Gegenmodell zum Konzept der Nationalliteratur,

106 Derrida, Jacques. Schibboleth. Für Paul Celan. Aus dem Französischem von Wolfgang Sebastian
Baur. Wien: Passagen, 2012.
107 Ebd., 62.
108 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 45.
109 Werner Kraft gegenüber spricht Celan entsprechend davon, dass er „die Sprache, in der man
schreibt, als conditio auffaßt (und erleidet!), als unverrückbare, zu tragende, auf sich zu nehmende
existentielle Grundbedingung“ (Celan: „Brief 199. An Werner Kraft, Paris, 25. 2.1958“. Ders, Briefe,
295).
110 Ebd.
111 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 45.

5.3 Das „Einmalige der Sprache“ 271



die ‚ihre‘ Schriften als in einem Territorium, einer Sprache und einer historischen
Gemeinschaft fest verwurzelt ansieht. Stattdessen ist das Gedicht nach Celan, wie
Gilda Encarnação es formuliert hat, „ein Fremder in fremden Ländern.“¹¹² Das
Gedicht selbst stellt nach Celan ein wanderndes Wortgebilde dar, insofern es in
Bewegung begriffen, auf sich selbst bezogen und gleichzeitig auf einen anderen
zuhaltend ist. Dabei speist es sich aus einem Moment der Dunkelheit, des Mangels
an Klarheit und eindeutigem kommunikativem Inhalt. Celan zitiert dazu einen Satz
von Pascal im französischen Original: „Ne nous reprochez pas le manque de clarté
puisque nous en faisons professions!“¹¹³ Dass der Satz hier auf Französisch zitiert
wird und gleichzeitig angemerkt, dass er „bei Leo Schestow“ ¹¹⁴ stehe, also im
Umweg über einen russischen Autor gefunden worden sei, legt nahe, dass Celan
gerade in der Begegnung der eigenen mit einer fremden Sprache bzw. Rede auch
einen Ort der Dichtung sieht bzw. die Dichtung als Ort, der eine solche Begegnung
ermöglicht. Auf diskursiver Ebene spricht Celan dabei von einem Moment der
Dunkelheit, der Opazität der Sprache. Ausgestaltet wird dieser allerdings durch ein
in mehrfacher Hinsicht – das Zitat, die französische Abweichung vom deutschen
Text – fremdes Wort. In ihm wird auch hier wie in den in Kapitel 1 referierten
Ansätzen Materialität und Selbstreferentialität betont.

In diesem Sinne als Ort der Dunkelheit wie der Begegnung findet sich das
fremde Wort am Ende des „Meridians“ wieder im berühmten Zitat des Fehlers von
Karl Emil Franzos‘ in der Edition von Büchners Leonce und Lena:

Und hier, bei den letzten zwei Worten dieser Dichtung, muß ich mich in acht nehmen.
Ich muß mich hüten, wie Karl Emil Franzos, der Herausgeber jener ‚Ersten Kritischen Ge-
sammt-Ausgabe von Georg Büchner’s Sämmtlichen Werken und handschriftlichem Nachlaß“,
[…] – ich muß mich hüten, wiemein hier wiedergefundener Landsmann Karl Emil Franzos, das

112 Encarnação, Gilda. Fremde Nähe. Das Dialogische als poetisches und poetologisches Prinzip bei
Paul Celan. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2007. 221. Nur am Rande kann hier darauf ver-
wiesen werden, dass in der Forschung damit auch die jüdische Erfahrung als eine bei Celan mit
jener des Dichters eng verbundene verstanden wird: „By employing a mode of communication that
remains ‚‘the outcast’ of language – the other – the poem can confront the prevalent discourse that
separates the self from the seemingly foreign. According to Celan, true poetry already does. Poetic
verjuden, the ‘Jewishness’ of poetry, thus serves as the moment in which the lyrical points toward a
possi- ble, decisively different communicative mode.The foreignness of one’s own belonging and the
belonging in foreignness are discerned in textual space: ‘One can become a Jew, like one can become
a human being; one can Jewify’“ (Eshel, Amir. „Paul Celan’s Other. History, Poetics, and Ethics“. New
German Critique 91 (2004): 57–77, hier 69).
113 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 42.
114 Ebd. Dass Celan Schestow fehlerhaft zitiert, der seinerseits Pascal fehlerhaft zitiert, unter-
streicht den Aspekt des Umwegs. (Vgl. dazu: Suh, Kyung-Hong. Das Gedicht, mit dem Meridian
wandernd. Heidelberg: Winter, 2006. 49).

272 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



‚Commode‘, das nun gebraucht wird, als ein ‚Kommendes‘ zu lesen!
Und doch: Gibt es nicht gerade in ‚Leonce und Lena‘ diese den Worten unsichtbar zugelä-
chelten Anführungszeichen, die vielleicht nicht als Gänsefüßchen, die vielmehr als Hasen-
öhrchen, das heißt also als etwas nicht ganz furchtlos über sich und die Worte Hinauslau-
schendes verstanden sein wollen?¹¹⁵

Die Passage bezieht sich auf den editionsgeschichtlich berühmten, nicht ganz ge-
klärten Wortlaut am Ende von Leonce und Lena. In der heute maßgeblichen Mar-
burger Ausgabe von Büchners Werken lautet die Stelle, mit der Valerio seine For-
derung beschließt: „[…] und eine kommode Religion!“.¹¹⁶ Da Büchners Manuskript
wohl schon wenige Jahre nach seiner Abfassung verschollen ist, lässt sich der
Wortlaut aber nicht zweifelsfrei rekonstruieren. In der Geschichte ihrer Editionen
hat er mehrere Umschreibungen erfahren: „bequeme Religion“, „kommende Reli-
gion“, „commode Religion“, „kommode Religion“.¹¹⁷ Es handelt sich mithin um eine
notorisch dunkle Stelle in der Büchner-Edition. Gerade sie bildet für Celan einer-
seits den Ort der Begegnung mit seinem Landsmann, dem Bukowiner Schriftsteller
Karl Franzos, und andererseits Anlass zur Reflexion über Bedeutungsverschie-
bungen, die über den Wortlaut selbst initiiert werden. In der Forschung wurde
mehrfach hervorgehoben, dass an dieser Stelle ein „Verfehlen des intendierten
Sinns“ thematisiert wird, das deshalb die Begegnung mit dem Anderen ermögliche,
weil der „Weg zum ‚Anderen‘ […] immer auf […] Umwegen der Entstellung des
Sinns“¹¹⁸ erfolge. Ein misreading mithin, das eine neue Bedeutungsebene im Text
offenlegen kann und so auf einen immer noch kommenden Sinn durch zukünftige
Lektüre verweist.¹¹⁹ Über die Fokussierung auf die Fehllesung von „commode“ –

„kommende“ lässt Celan die lautbildliche Seite in den Vordergrund rücken, an der
der für seine Poetologie so zentrale Vorgang der Paronomasie als Mittel der Be-
deutungsvervielfältigung ansetzen kann.¹²⁰ Weitgehend unbeachtet ist in der Aus-

115 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 49.
116 Zur Überlieferungsgeschichte von Leonce und Lena inkl. den unterschiedlichen Wiedergaben
der zitierten Stelle vgl.: Hauschild, Christoph, und Jan Christoph: „Kleine Anmerkung zur Textkritik
von ‚Leonce und Lena‘“. Georg Büchner Jahrbuch 5 (1985): 51–82.
117 Ebd.
118 Günther, Andreas. Verlebendigung und Vernichtung. Zur De-figuration von Medialität bei Paul
Celan. Hamburg: Diss., 2013. 304–305.
119 Vgl. dazu: Zanetti, Sandro. „Das Kommode und das Kommende. Zum Witz der Paronomasie“.
Der Witz der Philologie. Rhetorik, Poetik, Edition. Hg. Felix Christen, Thomas Forrer, Martin Stigelin
und Hubert Thüring. Frankfurt/Main: Stroemfeld, 2014. 40–49; Levine, Michael G. „Celan, and the
terrible voice of the Meridian“. MLN 122.3 (2007): 573–601.
120 Vgl.: Zanetti: „Kommode“. 44. Zur Bedeutung der Paronomasie für Celans Poetik: Hamacher:
„Sekunde“, 81– 126.

5.3 Das „Einmalige der Sprache“ 273



legung der Stelle indes geblieben, dass sich Celan auf eine Kette von misreadings
bezieht, die sich wohl nicht zufällig an einem Fremdwort entfalten. Die Editions-
schwierigkeiten um commode/bequem/kommend/kommod lesen sich wie ein Bei-
trag zur Geschichte des Umgangs mit dem Fremdwort im Deutschen, das mal
übersetzt („bequeme Religion“), mal fehlgelesen-oberflächenübersetzt („kommende
Religion“), mal in der Schreibung eingedeutscht („kommode Religon“) wurde. Im
18. Jahrhundert aus dem Französischen entlehnt, variiert die Schreibweise des
Adjektivs zwischen „commode“ und „kommod“, im 20. Jahrhundert ist es nur noch
als österreichischer Regionalismus (bzw. in der abgeleiteten Substantivbildung „Die
Kommode“) gebräuchlich.¹²¹ Dass es Celan an dieser Stelle nicht allein um den in
der Editionsgeschichte von Leonce und Lena aufzuspürenden Prozess von Fehllek-
türen geht, sondern tatsächlich auch um das Wort, an dem diese ihren Ausgang
nehmen, lässt sich auch deshalb vermuten, weil es durch die eigenwillige Sub-
stantivierung „das ‚Commode‘“ hervorgehoben wird. Der fremdartige Wortcha-
rakter wird durch die Anführungszeichen betont und überdies wird mit dem ‚C‘
gleichzeitig gerade jener Buchstabe groß geschrieben, den das Grimmsche Wör-
terbuch als im Deutschen paradigmatisch fremd bezeichnet.¹²² Es lässt sich deshalb
behaupten, dass auch das auf diese Weise hervorgehobene Wort unter dem „Nei-
gungswinkel“ von Celans Leben gelesen werden kann, insofern sich darin der
österreichische Regionalismus mit dem linguistischen Transfer aus dem Französi-
schen verbindet und es gerade auch in dieser Verschränkung einen Ort der Be-
gegnung sowohl mit Franzos als auch mit Büchner darstellt.

Die Reflexion über die über das Wort hinauslauschenden „Hasenöhrchen“,
über die imWort angelegten Möglichkeiten der Bedeutungsverschiebung und somit
kommenden Sinn suchender Lektüren lässt Celan am Ende seiner Rede einen

121 Vgl. „kommod“, in: Kluge. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Bearbeitet von
Elmar Sebold. 24. durchgesehene und erw. Auflage, Berlin 2002, 514. Laut Zanetti wird die Variante
„kommende Religion“ heute von niemandem mehr ernsthaft vertreten, wohingegen aber die
„Schreibung mit ‚c‘ in der Forschung wiederum einige Rätsel aufgibt, da aus ihr jedenfalls die na-
heliegende historische […] Fehllesung von ‚kommode‘ zu ‚kommende‘ etwas weniger nachvoll-
ziehbar erscheint“ (Zanetti: „Kommode“, 41–42).
122 Unter dem Lemma „C“ und gleichzeitig als Einführung der darunter geführten Worteinträge
steht: „Da wir […] die tenuis des gutturallauts mit K ausdrücken, so ist dafür das aus dem lateini-
schen alphabet entnommene C ganz überflüssig“. Weiter rät der Artikel zur Schreibung mit ‚k‘ bzw.
dazu, aus „rücksicht auf die reinheit unserer sprache“ die c-Fremdwörter gleich durch „einheimi-
sche ausdrücke“ zu ersetzen. Im Wörterbuch selbst ist diese Forderung zur Reduktion der Wörter
mit c im deutschenWortschatz bereits umgesetzt: „das wörterbuch kann nicht die unzahl aller mit C
anlautenden ausländischen wörter sammeln wollen, woran auch gar nichts läge“. (Bd. 2, Sp. 601.
<https://woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB#0> (18. Januar 2021)).

274 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Transit vom Wort zum Ort, von commode bei Büchner zur Suche nach der eigenen
Herkunft vornehmen:

Von hier aus, also vom ‚Commoden‘ her, aber auch im Lichte der Utopie, unternehme ich – jetzt
– Toposforschung: Ich suche die Gegend, aus der Reinhold Lenz und Karl Emil Franzos, die mir
auf dem Weg hierher und bei Georg Büchner Begegneten, kommen. Ich suche auch, denn ich
bin ja wieder da, wo ich begonnen habe, den Ort meiner eigenen Herkunft.¹²³

Gefunden wird dabei der titelgebende „Meridian“, der Celan auf dem Weg zu
Büchner über den Ort der Herkunft mit Reinhold Lenz und Karl Emil Franzos
verbindet; ungefähr auf einem Längengrad liegen Celans Geburtsort Czernowitz,
jener von Jakob Michael Reinhold Lenz (Seßwegen, Livland, heute Cesvaine, Lett-
land) und der von Karl Emil Franzos (Czortkow, Galizien, heute Cortkiv, Ukraine).¹²⁴
Die Verbindung zu den Herkunftsorten Celans, Lenz‘ und Franzos‘ führt dabei –

vielleicht wieder nicht ganz zufällig – auch über den gemeinsamen Anfangsbuch-
staben ‚C‘. Ihn sieht das Grimmsche Wörterbuch als Zeugnis sprachlicher Begeg-
nungen mit dem Romanischen und Slawischen und würde ihn deshalb am liebsten
aus dem Deutschen tilgen. Ebendies aber ist unmöglich, wie gut 200 Worteinträge
unter „C“ zeigen. In seiner Heraushebung des fremden Wortes und der daran ge-
knüpften Möglichkeiten der Lesbarkeit erinnert Celan in Darmstadt – wie bereits
zuvor in der „Bremer Rede“ – daran, dass die deutsche Literatur sowohl bezüglich
der Herkunft ihrer Autoren als auch bezüglich ihrer Sprache über eine viel-
schichtige Topographie jenseits des nationalen Territoriums verfügt. Mit dem
Wagnis der über die Worte hinauslauschenden Hasenöhrchen sind sie auch in
kanonischen Texten aufzuspüren.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen und Verschiebungen in
Die Niemandsrose

Im Folgenden wird die aus den poetologischen Texten Celans gewonnene These,
dass sich bei Celan das „schicksalshaft Einmalige“ der Sprache gerade auch in einer
Verschiebung zwischen zwei Sprachen manifestieren kann, ohne deshalb im lin-
guistischen Sinne ‚mehrsprachig‘ genannt werden zu können, an einzelnen Ge-
dichtanalysen zu überprüfen sein. Angeschlossen wird dabei an Jacques Derridas

123 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 49.
124 Vgl. dazu: Zanetti, Sandro. „Orte/Worte, Erde/Rede. Celans Geopoetik“. Geopoetiken. Geogra-
phische Entwürfe in den mittel- und osteuropäischen Literaturen. Hg. Sylvia Sasse und Magdalena
Marszałek. Berlin: Kadmos, 2010. 115– 131.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 275



Analyse von Celans Gedicht „In eins“. Darin wird im Deutschen mit hebräischen,
französischen und spanischen Ausdrücken operiert: „Dreizehnter Feber. Im Herz-
mund / erwachtes Schibboleth. Mit dir, / Peuble / de Paris.No pasarán.“¹²⁵ Allerdings
wird das Gedicht dadurch nicht mehrsprachig im Sinne der von Celan in seiner
Flinker-Antwort kritisierten Verdoppelung (oder hier Verdreifachung).Vielmehr ist
die „Vielfalt der Sprachen […] in einem einzigen Mal, an ein und demselben Datum
[…] verbunden“¹²⁶. Wie bereits dargelegt, gilt: „Jedes Gedicht hat seine eigene
Sprache, es ist ein einziges Mal seine eigene Sprache, vor allem dann, wennmehrere
Sprachen darin zusammentreffen können.“¹²⁷ Gerade die vom normierten
Sprachgebrauch abweichende Mehrsprachigkeit kann den Anspruch von der Ein-
maligkeit der dichterischen Sprache und der Einmaligkeit des Gedichts befestigen.
Auf dieseWeise gelang es Celan nach Derrida „Babel in einer einzigen Sprache“¹²⁸ zu
gestalten. Nicht die verschiedenen langues, die Nationalsprachen, reihen sich als
zählbare und in sich einheitliche und ineinander übersetzbare Entitäten anein-
ander, sie umfassen ihrerseits selbst die Vielheit der parole, des unübersetzbaren
einmaligen Ausdrucks des Einzelnen an einem einmaligen Datum, innerhalb des-
sen sehr wohl auch die nationalsprachlichen Grenzen überschritten werden kön-
nen.

In seinem lyrischen Werk operiert Celan mit verschiedenen Formen dessen,
was sich aus dem Blick aktueller literaturwissenschaftlicher Forschung als mehr-
sprachig bezeichnen lässt: textinterne Mehrsprachigkeit, latente Mehrsprachigkeit,
Oberflächenübersetzung, Zitat.¹²⁹ Namentlich findet sich in seinen Gedichten He-
bräisch, Jiddisch, Dänisch, Französisch, Englisch, Spanisch, Russisch, Mittelhoch-
deutsch, Latein und Griechisch. Viele der Texte fordern mithin geradezu zu einer
Mehrsprachigkeitsphilologie im Verständnis Till Dembecks heraus, d.h. dazu,
Sprachdifferenzen zu bemerken, zu beschreiben und nach ihrer Signifikanz im
jeweiligen Text vor dem Hintergrund seiner historisch-kulturellen Singularität zu
fragen. Das muss nicht zu widersprüchlichen Resultaten gegenüber der Poetologie
Celans führen, insofern sich gerade darin das Einmalige des Gedichtes zeigen kann.
In der Interpretation könnenmit Fokus auf die zwischensprachlichen Begegnungen
transkulturelle Bezüge untersucht und gleichzeitig nach der poetischen Funktion
der durch ihre Anderssprachigkeit exponierten Wörter gefragt werden.

In der Forschung ist die Dimension der literarischen Mehrsprachigkeit in Ce-
lans lyrischem Werk bislang verstreut im Rahmen einzelner Gedichtinterpreta-

125 Celan: „In eins“. Ders. Gedichte, 157.
126 Derrida: Schibboleth, 51.
127 Ebd., 62. [Kursiv im Original].
128 Ebd., 59. [Kursiv im Original].
129 Zu den Begriffen und Kategorien vgl. die Ausführungen in der Einleitung.

276 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



tionen berücksichtigt, aber kaum ins Zentrum einer Untersuchung gestellt wor-
den.¹³⁰ Allein die hebräische Intertextualität wurde durch Irene Fußl systematisch
untersucht, wobei sie zum Schluss kommt, dass Celans Dichtung gerade auch auf
der Ebene einer latenten Mehrsprachigkeit zutiefst vom Hebräischen und seiner
Sprachstruktur geprägt ist.¹³¹ Eine umfassende Untersuchung zur textinternen
Mehrsprachigkeit in Celans Gedichten steht mithin noch aus. Sie kann im Rahmen
dieses Kapitels nicht geleistet werden, untersucht werden sollen aber anhand von
drei Gedichten aus dem Band Die Niemandsrose drei unterschiedliche Verfahren
literarischer Mehrsprachigkeit, die in der Lyrik Celans angewandt werden (Ober-
flächenübersetzung, Einsatz anderssprachiger Wörter und Zitate, experimentelle
Sprachmischung) und die im Sinne seiner Poetologie im je eigenen Gedicht und
seinem Kontext zu interpretieren sind. Damit wird ein Beitrag zum Verständnis
literarischer Mehrsprachigkeit in Celans lyrischem Werk geleistet, vor allem aber
innerhalb dieser Studie dargelegt, wie auch bei Celan mehrsprachige Verfahren eng
mit Techniken der Poetizität und mit sprachphilosophischen und -kritischen Re-
flexionen verknüpft sind. Darüber hinaus wird auch hier ein national einge-
schränktes Sprach- und Literaturverständnis kritisiert. Trotzdem aber ist Mehr-
sprachigkeit nicht durchweg positiv konnotiert und bietet somit auch nicht per se
einen Ausweg aus historisch-kulturell gestifteten Zugehörigkeiten.

Für den Fokus auf Die Niemandsrose gibt es mehrere Gründe: Erstens wurden
die Gedichte des 1963 erschienenen Bandes zwischen 1959 und 1963 und somit in
zeitlicher Nähe zu den besprochenen poetologischen Texten verfasst. Zweitens hat
Celan sich bei der Arbeit an diesem Band intensiv mit sprachtheoretischen und

130 Petuchowski, Elisabeth. „Bilingual and multilingual Wortspiele“. Deutsche Vierteljahresschrift
52 (1978): 635–651; van Ingen, Ferdinand. „Das Problem der lyrischen Mehrsprachigkeit bei Paul
Celan“. Psalm und Hawdahal. Akten des Internationalen Paul Celan-Kolloquiums New York 1985. Hg.
Joseph P. Strelka. Bern: Peter Lang, 1987. 64–78; Heimann, Friederike. „Sprachexil. Zum Verhältnis
vonMuttersprache und ‚Vätersprache‘ bei Gertrud Kolmar und Paul Celan“. Sprache(n) im Exil, 276–
282; van Ingen, Ferdinand. „Mehrsprachigkeit bei Paul Celan“. Ders. Diskursive Lyrik seit 1945.
Passau: Schuster 2014. 48–53; Weissmann, Dirk. „Monolinguisme, plurilinguisme et translinguisme
chez Paul Celan. À propos de la genèse du poème ‚Huhediblu‘“. Genesis 46 (2018): 35–50; Cheie,
Laura. „Inszenierte Mehrsprachigkeit. Sprache zwischen Dialog und Maske in der Lyrik Paul Ce-
lans“. Spiegelungen. Zeitschrift für deutsche Kultur und Geschichte Südosteuropas 14.2 (2019): 25–34.
131 Fußl: Geschenke. Zur Bedeutung des Hebräischen bei Celan s.a. Lydia Koelle, Lydia. Paul Celans
pneumatisches Judentum. Gott-Rede und menschliche Existenz nach der Shoa. Mainz: Matthias
Grünewald, 1997. 100– 124.Umfassende Untersuchungen liegen zudem zur Bedeutung der russischen
und französischen Literatur für Celan vor, die allerdings keinen Schwerpunkt auf die Frage lite-
rarischer Sprachmischung legen (Ivanović: Gedicht; Pennone, Florence. Paul Celans Übersetzungs-
poetik. Entwicklungslinien in seiner Übertragung französischer Lyrik. Berlin: DeGruyter, 2012).

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 277



-philosophischen Ansätzen beschäftigt.¹³² Drittens ist Die Niemandsrose der erste
Band Celans, in dessen Gedichten außerhalb der Titel mit anderssprachigem Vo-
kabular gearbeitet wird.¹³³ Es darf deshalb angenommen werden, dass dies sowohl
in Bezug zur sprachtheoretischen Thematik des Bandes steht, als auch im Zusam-
menhang mit dem Stellenwert des Bandes innerhalb Celans Werk, der in der For-
schung als äußerst spannungsvoller Band und Zeugnis intensiver Arbeit an der
eigenen Sprache und Wendung zu einem neuen Sprechen gesehen wird.¹³⁴
Schließlich schlagen sich in den Gedichten der Niemandsrose Celans Erfahrungen
mit den Diffamierungen im Zuge der Goll-Affaire nieder, mit der teils antisemitisch
gefärbten Rezeption seines Werkes in der deutschen Presse und schließlich seine
Angst vor einem wiedererstarkenden Antisemitismus in Deutschland und Euro-
pa.¹³⁵ Während bereits gut untersucht wurde, wie dies in der Niemandsrose mit
Celans Hinwendung zur jüdischen Tradition, zur Erfahrung des Exils und der er-
zwungenen Wanderschaft verknüpft ist,¹³⁶ ist in den folgenden drei Gedichtana-
lysen zu zeigen, wie auch Sprachwechsel und Sprachmischung zur Darstellung
dieser Erfahrung der Bedrohung und Angst vor abermaliger Aberkennung eines
Existenzrechtes in der deutschen Literatur eingesetzt werden.

„Bei Wein und Verlorenheit“

Das kurze dreistrophige Gedicht ist am 15.3.1959 in Paris entstanden und somit zu
Beginn der Arbeit an der Niemandsrose.¹³⁷ Es interessiert an dieser Stelle wegen
seiner Verschiebungen zwischen einzelnen Sprachen und des in ihm enthaltenen
Kommentars zum Verhältnis von langue und langage.

132 Vgl.: Pfad-Eder, Miriam. Verdichtete Begegnung. Die Bedeutung von Sprachtheorie und Sprach-
philosophie für die Poetik Paul Celans und seinen Gedichtband ‚Die Niemandsrose‘. Berlin:Weißensee
Verlag, 2010.
133 Vgl. Parry, Christoph. „Sprachenvielfalt im kosmopolitischen Gedicht der Moderne“. Schreiben
zwischen Sprachen. Hg. Liisa Laukkanen und Ders. München: Iudicium, 2017. 78–91.
134 Lehmann, Jürgen: „Die Niemandsrose“. Celan-Handbuch, 80–89; Perez, Juliana P. Offene Ge-
dichte. Eine Studie über Paul Celans Die Niemandsrose. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2010.
15–33.
135 Lehmann, Jürgen: „,Gegenwort‘ und ‚Daseinsentwurf‘. Paul Celans ‚Die Niemandsrose‘. Eine
Einführung“. Ders. Kommentar zu Paul Celans ‚Die Niemandsrose‘. Heidelberg: Winter, 1997. 11–35.
136 Vgl.: Pfad-Eder: Begegnung; Mackey, Cindy. ‚Dichter der Bezogenheit‘. A Study of Paul Celan’s
Poetry with Special Reference to ‚Die Niemandsrose’. Stuttgart: Heinz, 1997. 109– 179.
137 Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 785.

278 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



Das Gedicht beginnt mit der Evokation des eines Verlustes: „Bei Wein und
Verlorenheit“¹³⁸. Laut Jürgen Lehmann gestaltet es damit eines der zentralen
Themen der Niemandsrose, wobei die Erfahrung von Verlorenheit als Ausgangs-
punkt eines Sich-frei-Setzens und anschließenden Sich-Wiedergewinnens zu ver-
stehen sei.¹³⁹ In „Bei Wein und Verlorenheit“ erkennt er entsprechend ein „kon-
sekutives Verhältnis von Trunkenheit und (Selbst‐)Verlust“¹⁴⁰. Dabei werde die
Verlorenheit vollständig durchlaufen und bis zu ihrer Neige erfahren: „Bei Wein
und Verlorenheit bei / beider Neige“¹⁴¹. In der Neige aber kündigt sich bereits Ab-
schluss und Überschreitung an; wo etwas zur Neige geht, geht es zu Ende, wobei das
aus dem mittelhochdeutschen stammende „neige(n)“ gleichzeitig die Handlung des
Beugens und Sich-Senkens denotiert.¹⁴² Dies lässt sich inhaltlich auf den Zustand
der Verlorenheit beziehen. Tatsächlich geht aber in „Bei Wein und Verlorenheit“
das deutsche Wort „Neige“ selbst zur Neige, es entleert sich seiner semantischen
Bedeutung und kippt gleichsam als Lautbild in andere Sprachen. In den beiden
nächsten Strophen zeigt sich, dass es einmal französisch „neige“ (dt. Schnee) gelesen
wird und einmal englisch „neigh“ (dt. Gewieher). Wie bereits bemerkt, nutzt Celan
dabei einen als „Oberflächenübersetzung“¹⁴³ bezeichneten Vorgang. Weit weniger
Aufmerksamkeit allerdings hat der Umstand erfahren, dass damit der Vorgang des
Verlierens und Freisetzens, die Begegnung mit dem anderen auch auf die Ebene der
verwandten natürlichen Sprache Deutsch selbst ausgedehnt wird. Die eigene
Sprache erfährt „bei Wein und Verlorenheit“ eine Öffnung aufs Äußerste, ein
Hinüberspielen ins Glossolalische – der Wein kann in diesem Zusammenhang auch
als Anspielung an das Pfingsterlebnis gelesen werden, wo gemutmaßt wird, ein
übermäßiger Weingenuss sei die Ursache für das Zungenreden der Jünger.¹⁴⁴ Wo
der Wortsinn zur Neige geht – verursacht durch Rausch oder Verlust – rückt das
Glossolalische in greifbare Nähe und eröffnet neue Wege der Bedeutungsbildung.
Elisabeth Petuchowski hat diesen Vorgang treffend mit der Beobachtung erfasst,
dass „individual words mean more than they state in German. Thus an area hidden
behind the words is opened up, revealing a new complex of associations.“¹⁴⁵ Die

138 Celan: „Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.
139 Lehmann: „Bei Wein und Verlorenheit“. Kommentar, 61–69, hier 61.
140 Ebd., 62.
141 Celan: „Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.
142 Vgl. den Eintrag zu „neigen“. Deutsches Wörterbuch. Der digitale Grimm (7. Dezember 2020).
143 Vgl. dazu: Dembeck, Till: „Oberflächenübersetzung. The Poetics and Cultural Politics of Ho-
mophonic Translation“. Critical Multilingualism Studies 3.1 (2015): 7–25.
144 Vgl.: „Andere aber hatten ihren Spott und sprachen: Sie sind voll des süßen Weins.“ (Apostel-
geschichte 2.13).
145 Petuchowski: „Wortspiele“, 636.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 279



eigene Sprache kannmaterialiter durch eine Art Oberflächenübersetzung in die des
Anderen hinübergespielt werden. Dabei ist es gerade die Materialität und Opazität
der Sprache, die die Begegnung mit dem anderen ermöglicht. Dichtung lebt davon,
dass die Sprache nicht eindeutig ist. Gerade dadurch wird die Möglichkeit zum
Dialog eröffnet, die für Celans Poetologie so zentral ist.

Am Übergang von Strophe eins und zwei wird im Gedicht mit der Verlorenheit
auch die Grenze zwischen den einzelnen Sprachen überschreitbar: „Bei Wein und
Verlorenheit, bei / beider Neige: // Ich ritt durch den Schnee“. Einmal ins Franzö-
sische geneigt, kann aus der Verlorenheit Schnee werden, durch den sich die
Sprecherinstanz fortbewegen kann. Die Formulierung des Reitens mit dem Zusatz
„in die Ferne – die Nähe“ im drauffolgenden Vers kann dabei, wie Juliana Perez
bemerkt, auch als Anspielung auf das Übersetzen verstanden werden, auf das Celan
an anderer Stelle als „fremde Nähe“ rekurriert.¹⁴⁶ Es lässt sich so festhalten, dass
das Gedicht die Übersetzung als Weg vorführt, in der Einzelsprache festgezurrte
Sinnzusammenhänge zu verlieren undwieder zu gewinnen. Gleichzeitig wird durch
dieses Verfahren bereits vorweggenommen, was die dritte Strophe explizit the-
matisiert: „sie / logen unser Gewieher / um in eine / ihrer bebilderten Sprachen.“ Die
einzelnen Nationalsprachen teilen sich vor aller Bedeutungsgebung ihr Rohmate-
rial in Gestalt von asemantischen Lauten. In „Bei Wein und Verlorenheit“ wird
dieses Verhältnis von langue und langage, von einzelnen Sprachen und menschli-
cher Sprachfähigkeit überhaupt kommentiert. In diesem Sinne lässt sich auch der
Bezug auf Gott in der zweiten Strophe lesen: „ich ritt durch den Schnee, hörst du, /
ich ritt Gott in die Ferne – die Nähe“. Mit Blick auf die Sprachthematik ergibt sich an
dieser Stelle ein Bezug zum Beginn des Johannesevangeliums: „Im Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort“¹⁴⁷. Damit könnte „ich ritt
Gott“ so ausgelegt werden, dass die Sprecherinstanz das Wort reitet, das seinerseits
singt, also ein asemantisches Geräusch von sich gibt.¹⁴⁸ Die Menschenmögen, wie in
Strophe drei geschildert, diesen Geräuschen göttlichen Ursprung attestieren. In der
Sicht des Gedichtes aber unterscheiden sie sich nicht von animalischen Lauten, die
mit „unser Gewieher“ aufgerufen werden. Dieser Ausdruck genereller Sprachfä-
higkeit (langage) wird als Grundlage menschlichen Sprechens ‚umgelogen‘ in ein
bedeutungsgebendes Sprachsystem (langue): „Sie duckten sich, wenn / sie uns über
sich hörten, sie / schrieben, sie / logen unser Gewieher / um in eine / ihrer bebil-

146 Perez: Gedichte, 40.
147 Johannes 1, 1.
148 Auf die mit diesem Vers verbundenen theologischen Bezüge kann hier nicht eingegangen
werden.Vgl. dazu: Bollack, Jean. „Chanson à boire. Über das Gedicht ‚BeiWein und Verlorenheit‘ von
Paul Celan“. Celan-Jahrbuch 3 (1989): 23–35.

280 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



derten Sprachen.“¹⁴⁹ Die einzelnen Sprachen, die bestimmte Konzepte – Signifikate
– zu evozieren vermögen, sind hier immer schon Medium der Lüge und der Täu-
schung, weil sie ihren Ursprung aus dem Geräusch vergessen machen und über-
decken. Christoph Perels hat daraus gefolgert, das Gedicht enthalte „die Klage über
das Ende einer Epoche, die den Menschen als Wesen, das Sprache hat, definiert.“¹⁵⁰
Demgegenüber wird hier die Position vertreten, dass im Gedicht die Überwindung
der einzelnen langue als (vermeintlich) sinngebende Ordnung als Moment der
Freisetzung des Wortes aus ebendieser Zurichtung erprobt und somit ein Ort ge-
schaffen wird, an dem das so in seinen semantischen Bezügen gelockerte Wort sich
auf das andere hin öffnen kann – sei es auf andere natürliche Sprachen, wie hier
das Französische oder Englische, oder auf die Laute der Tiere hin.

„Kermorvan“

Ein anderssprachiges Zitat an zentraler Stelle findet sich in dem 1961 verfassten
Gedicht Kermorvan. Bereits in der Überschrift wird mit dem bretonischen „Ker-
morvan“ ein im Deutschen dezidiert fremdes Wort gesetzt.¹⁵¹ Dieser Eindruck be-
stätigt sich dadurch, dass sich der titelgebende Ortsname Kermorvan auf das letzte
Wort des Gedichtes, auf „Kannitverstan“, reimt. Während diese Akzente der
Fremdheit das Gedicht gleichsam rahmen, wird im Spannungsverhältnis dazu
Vertrautheit evoziert. Dazu gehört das weitgehend gleichmäßige Reimschema
(ABCB) sowie die drei Strophen mit den vier drei hebigen Versen, die sich an die
Volksliedstrophe anlehnen. Auch inhaltlich werden in den ersten beiden Strophen
Nähe und Fremde evoziert und die Frage nach der Vorstellung von Heimat gestellt:

„Du Tausendgüldenkraut-Sternchen, / du Erle, du Buche, du Farn: / mit euch
Nahen geh ich ins Ferne, – / Wir gehen dir, Heimat, ins Garn.“¹⁵² Die Nennung der
vertrauten Pflanzennamen vermitteln eine Nähe zu einer in der Ferne liegenden
Herkunftslandschaft. Gleichzeitig impliziert die idiomatische Wendung „ins Garn
gehen“, sich durch eine List fassen lassen, ein Misstrauen gegenüber dieser nost-
algisch-affektiven Stimmung, bei der die Sprechinstanz sich wider besseres Wissen
von einem problematischen Heimat-Gefühl umgarnen lässt, das an das Territorium

149 Celan: „Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.
150 Perels, Christoph. „Eine Sprache für die Wahrheit“. Frankfurter Anthologie (Band 10). Hg.
Marcel Reich-Ranicki. Frankfurt/Main 1986. 210–212, hier 212.
151 Kermorvan bedeutet wörtlich übersetzt „Das Haus des Seemanns“, gleichzeitig markiert es den
Entstehungsort des Gedichtes, das bretonische Château de Kermorvan, wo Celan und seine Familie
die Sommerferien verbrachten (Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 818).
152 Celan: „Kermorvan“. Ders. Gedichte, 155.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 281



und die darin wurzelnden Gewächse geknüpft ist. In der zweiten Strophe wird der
nahen, heimatlich besetzten Fauna eine exotische gegenübergestellt: Kirschlor-
beertraube, Palmenschaft, Steindattel, wobei die Palme auf Palästina verweist und
so in Kontrast zur ersten Strophe den Bezug zum nicht mit dem Territorium der
Herkunft, sondern mit dem Jüdischen verbundenen Ort der Zugehörigkeit eröffnet.
Darin eingebettet findet sich der durch Kursivierung als Zitat ausgewiesene dritte
Vers „Ich liebe, ich hoffe, ich glaube, –“, ein intertextueller Bezug auf die Kardinal-
tugenden „Glaube, Hoffnung, Liebe“ aus dem Brief des Apostel Paulus an die Ko-
rinther (I. Kor 13,13). Allerdings ist, wie Werner Wögerbauer erläutert hat, durch
deren verkehrte Reihung erkennbar, dass sich Celan nicht direkt auf den Bibelvers
bezieht, sondern bereits Heinrich Heines Kritik und Verspottung desselben als
„Inbegriff der Restaurationsideologie“¹⁵³ aufgreift. Besonders relevant für die Stelle
dürften, wie Wiedemann herausgestellt hat, folgende Strophen aus Heines Ge-
dichtzyklus „Angelique“ sein:

Ich bitte dich, lass‘ mich mit Deutschland in Frieden!
Du musst mich nicht plagen mit ewigen Fragen
Nach Heimat, Sippschaft und Lebensverhältnis
Es hat seine Gründe, ich kann’s nicht vertragen; –

Die Eichen sind grün, und blau sind die Augen
Der deutschen Frauen; sie schmachten gelinde
Und seufzen von Liebe, Hoffnung und Glauben; –
Ich kann’s nicht vertragen – es hat seine Gründe“.¹⁵⁴

Neben dem Seufzen, in dem Liebe, Hoffnung und Glaube als nichtssagende Formel
erscheint, greift Celan aus „Angelique“ auch die durch den Spiegelstrich markierte
elliptische Konstruktion am Versende auf. Heine verwendet den Spiegelstrich, um
eine Zensur anzudeuten. Das lyrische Ich will nicht von seiner französischen Ge-
liebten Angelique mit Fragen nach seiner deutschen Heimat bedrängt werden, es
kann es „nicht vertragen“, darüber zu sprechen, wofür es seine verschwiegenen
Gründe hat. Diese sind in dem 1834 im Pariser Exil entstandenen Gedicht unschwer
in den größeren Kontext von Heines jungdeutscher Kritik an den in den deutschen
Ländern herrschenden repressiven politischen Verhältnissen, seinem Leiden an
der Exilierung sowie dem Rechtfertigungsdruck als Jude bezüglich der genauen
national-kulturellen Zugehörigkeit zu stellen. Als Referenz auf diesen Komplex des
exilierten deutsch-jüdischen Dichters lässt sich demnach auch bei Celan der in der
ersten Strophe gesetzte Spiegelstrich zwischen „geh ich ins Ferne, –“ und „wir gehen

153 Wögerbauer, Werner. „Kermorvan“. Kommentar, 250–254, hier 252.
154 Zit. Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 818.

282 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



dir, Heimat, ins Garn“ lesen. Auch der bei Heine zitierte christliche Bibelspruch
erscheint als integraler Teil dieses deutschen Lebenskontextes, den der Dichter
nicht mehr verträgt. Aufgrund dieses intertextuellen Geflechts von „Angelique“ und
„Kermorvan“ kann die Kursivierung von „Ich liebe, ich hoffe, ich glaube“ bei Celan
neben dem Hinweis auf den Zitatcharakter auch als Hinweis auf das Deutsche des
Spruches gelesen werden, das so im deutschen Gedicht als Sprache des anderen
erscheint. Vermittelt über Heine markiert der deutsch-christliche Spruch in „Ker-
morvan“ mithin die jüdische Erfahrung des Nichtverstehens und Nichtverstan-
denwerdens auch in der eigenen, der deutschen Sprache.

In der dritten und letzten Strophe von „Kermorvan“ wird dem deutschen nun
ein französischer Spruch entgegengestellt: „Ein Spruch spricht – zu wem? Zu sich
selber: / Servir Dieu est régner, – ich kann / ihn lesen, ich kann, es wird heller, / fort
aus Kannitverstan.“ Zitiert wird der Wappenspruch der Adelsfamilie de Kermor-
van, der an der Fassade des Schlosses und der Kapelle angebracht ist (dt.: „Gott
dienen heißt herrschen“).¹⁵⁵ Wiederum handelt es sich um ein Motto aus dem
christlichen Kontext und es ist zunächst unklar, warum gerade dieses Zitat, das vom
deutschen Text auch noch durch den französischen Wortlaut abgesetzt ist, einen
Ausweg aus „Kannitverstan“ weisen soll. An seiner Botschaft kann es kaum liegen,
aber der Spruch vermittelt auch keine solche, seine kommunikative Funktion ist
nivelliert, er spricht „zu sich selber“. Mithin wird ihm ein autoreferentieller Cha-
rakter attestiert, die Kursivierung und das Französische heben zusätzlich die
dinghafte Materialität der Inschrift hervor. Mit Blick auf den Meridian lässt sich
sagen, dass es genau diese Verdichtung des Selbstbezuges und des Hervortretens der
‚dunklen‘ sprachlichen Materialität ist, durch die ein Lesen möglich wird.¹⁵⁶ Dabei
handelt es sich freilich, wie Werner Hamacher ausgeführt hat, weniger um ein
Lesen im Sinne eines Aufhebens und Sammelns, denn um ein „Öffnen der Sprache“
auf ein kommendes anderes hin.¹⁵⁷ In „Kermorvan“ nun kristallisiert sich die für
Celans Poetik zentrale Bewegung an einem dem Gedicht eingefügten andersspra-
chigen Zitat. In der Begegnung mit diesem anderen tut sich für die in den beiden
ersten Strophen durch ihre „eigene Enge“ gegangene Sprechinstanz ein Weg auf,
sich freizusetzen, aus „Kannitverstan“ fortzugehen. Celan zitiert damit die gleich-
namige Kalendergeschichte von Johann Peter Hebel. Darin kommt ein deutscher
Handwerksbursche nach Amsterdam und erhält auf all seine Fragen die Antwort
„Kannitverstan!“. Der Bursche versteht dies allerdings fälschlicherweise als Ei-
gennamen und reimt sich daraus ein scheinbar stimmiges Verständnis der von ihm

155 Vgl. ebd.
156 Vgl. dazu: Hamacher: „Sekunde“, 116– 117.
157 Ebd., 119– 120.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 283



in der Fremde beobachteten Vorgänge zusammen. Celan nun macht aus „Kannit-
verstan“ einen Ortsnamen, die Bezeichnung eines ganzen Gebietes, in dem, wie
Helmut Böttiger es formuliert hat, „die Sprache keinen Sinn hat“ bzw., so Gerhard
Kaiser, „das vorschnell Geläufige, das vorschnelle Verstehen“¹⁵⁸ herrscht. Dem gilt
es zu entkommen, und der Weg führt über das Lesen eines bezugslosen, fremden
Spruchs. Hebels „Kannitverstan“ als Erzählung davon, wie sich jemand in seiner
festgefügten Weltsicht auch durch die Erfahrung der Fremde und der unverständ-
lichen Fremdsprache nicht beirren lässt, stellt Celan „Kermorvan“ mithin als einen
Ort in der Dichtung entgegen, an dem die Begegnung mit dem anderen, das hier
über die anderssprachige Inschrift zur Darstellung gebracht wird, den Weg fort aus
den Gemeinplätzen der symbolischen Ordnung und hin zu einem anderen Ver-
stehen weisen kann bzw. hin zu Verstehensprozessen, die der Erfahrung von An-
dersheit eingedenk bleiben.

„Huhediblu“

Das neunstrophige Gedicht „Huhediblu“ gehört zum letzten Teil der Niemandsrose
und ist mit 13.9.1962 datiert. In der Forschung gilt es als Reaktion Celans auf neu-
erliche Angriffe im Verlauf der Goll-Affaire sowie auf Anfeindungen und fehlende
Unterstützung von Seiten des Literaturbetriebs, die ihn in eine schwere Krise
stürzten. Gleichzeitig wird der wiedererstarkende Antisemitismus zu Beginn der
1960er Jahre aufgegriffen. „Huhediblu“ verknüpft so die persönliche Erfahrung mit
weiteren politisch-gesellschaftlichen Tendenzen und bindet beides in ein Netzwerk
von Referenzen auf die Shoa und frühere Verbrechen ein.¹⁵⁹ Zu wenig wurde m.E.
bisher berücksichtigt, in welchem Maße „Huhediblu“ auch einen kritischen Kom-
mentar zur zeitgenössischen deutschsprachigen Lyrik, insbesondere der lautma-
lerischen und sprachexperimentellen Richtung der konkreten Poesie, enthält.

Im Folgenden geht es nun nicht um eine umfassende Interpretation des kom-
plexen Gedichtes unter Aufschlüsselung möglichst vieler darin verarbeiteter Zitate
und Referenzen.¹⁶⁰ Zu untersuchen ist vielmehr, welche Rolle Celan dem Verfahren
der Sprachmischung in einem Text zukommen lässt, der als ein Ringen um Arti-

158 Böttiger, Helmut. Celan am Meer. Göttingen: Wallstein, 2006; Kaiser, Gerhard. „Kannitverstan
oder über den Vorteil, keine Fremdsprachen zu sprechen“. Zwiesprache. Theorie und Geschichte des
Übersetzens. Hg. Ulrich Stadler. Stuttgart: Metzler, 1996. 399–408, hier 407.
159 Vgl.: Konietzny, Ulrich. „Huhediblu“. Kommentar, 295–306.
160 Vgl. dazu: Golb, Joel. „Celan’s ‚Tones‘. A Reading ofHuhediblu“. Leo Baeck Institute. Year Book 50
(2005): 57– 104; Silbermann, Edith. „Paul Celan. ‘Huhediblu’. Versuch einer Deutung“. Literatur für
Leser. Zeitschrift für Interpretationspraxis und geschichtliche Texterkenntnis 2 (1988): 84–97.

284 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



kulation mit allen sprachlichen Mitteln und am Rande der Fähigkeit zur Sinnstif-
tung begriffen werden muss. Dabei tritt in diesem Gedicht eindringlich hervor, dass
die mehrsprachige Textur nicht eine positiv konnotierte transkulturelle Öffnung
oder gar Verständigung über Sprachgrenzen hinweg vermitteln muss. Sprachex-
perimentelle Verfahren stellen darin kein Mittel zum befreienden Wortspiel dar,
sondern werden zur Darstellung von extremer Gewalterfahrung eingesetzt, die
sinn- und einheitsstiftende sprachliche Strukturen (grammatische, syntaktische,
morphologische, nationalsprachliche) erschüttert. So wird in „Huhediblu“ die
Verwirrung der Sprache(n) in einem babelschen Ausmaß als Ergebnis von Gewalt
und eines katastrophalen Geschichtsverlaufs, eingeschlossen der persönlichen
traumatischen Erfahrung, lesbar. Wie in „Wein und Verlorenheit“ arbeitet Celan
auch in „Huhediblu“ mit den drei zentralen westeuropäischen Sprachen Deutsch,
Französisch und Englisch. Durch sie wird die jüdische Gewalterfahrung artikuliert
und ihnen gleichzeitig eingeschrieben. So wird die Sprache – die ‚eine Sprache der
anderen‘ im Sinne Derridas – durch die Artikulation der Erfahrung der anderen,
der Verfolgten, in ihr erschüttert.

Im Text festmachen lässt sich diese These zunächst an dem französischen Zitat,
das „Huhediblu“ beschließt und von dem ausgehend sich das gesamte Gedicht erst
erschließt: „Oh quand refleuriront, oh roses, vos septembres?“¹⁶¹. Im Unterschied
zum französischen Spruch in „Kermorvan“ ist der Vers hier nicht kursiviert und es
handelt sich auch nicht um einen „Spruch“, der „zu sich selber“ spricht und be-
zugslos in den Text eingefügt ist. Vielmehr ist es ein Zitat aus einem Sonett Paul
Verlaines, das im Original lautet: „Ah quand refleuriront les roses de septembre!“¹⁶²
Dieses Zitat bildet einen (nicht genannten) Ausgangspunkt des Gedichtes, es geht
gleichsam durch das Gedicht hindurch, wodurch es verformt und entstellt wird. Auf
diese Weise entsteht das titelgebende Lautgebilde „Huhediblu“. Am Schluss des
Gedichtes tritt Verlaines Vers verändert wieder zu Tage und es wird im Folgenden
zu argumentieren sein, dass es sich dabei um das Ergebnis eines Prozesses
sprachlicher „Anreicherung“ im Sinne der „Bremer Rede“ handelt.

In der ersten Strophe setzt das Gedicht mit der Evokation schwerfälliger
Materialität von Sprache ein und richtet sich anschließend gegen eine Gruppe
von Poeten, die sich als „Feme-Poeten“ zu Richtern über andere aufspielen und
schlecht über diese sprechen: „Schwer-, Schwer-, Schwer- / fälliges auf / Wort-
wegen und –schneisen. // Und – ja – / die Bälge der Feme-Poeten / lurchen und
vespern und wispern und vipern, / episteln.“ (V 1– 7) Celan reagiert so auf die

161 Celan: „Huhediblu“. Ders. Gedichte. 160– 161, hier 161.
162 Vgl.: Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 827.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 285



publizistischen Diffamierungen seines Werkes im Zuge der Goll-Affaire.¹⁶³
Gleichzeitig lässt sich in den Versen eine Anspielung auf die zeitgenössisch sich
etablierende sprachexperimentelle und konkrete Dichtung ausmachen, die
Techniken der Wiederholung und der Lautmalerei anwendet, um Worte gleich-
sam „schwer“, in ihrer Dinglichkeit erfahrbar zu machen,¹⁶⁴ Sinnzusammen-
hänge aufzulösen und die Dynamik der Sprache in den Vordergrund zu stellen.
Celan steht diesen Verfahren wie bereits erläutert kritisch gegenüber, da es ihm
darum geht, seine Gedichte als Medium des Dialoges und des Totengedenkens zu
gestalten und nicht als sinnfreies Wortspiel. In den ersten Versen von „Huhedi-
blu“ verschränkt sich so die Verzweiflung über die Plagiatsvorwürfe und das
Missverständnis seiner Gedichte als bezugsfreie Wortspiele mit einer Antipathie
gegenüber einer rein sprachexperimentell ausgerichteten Dichtung. Das Gedicht
lässt die avantgardistische Freisetzung von Worten und Lauten in das Szenario
einer Bedrohung umschlagen: Die Sprache fängt an zu „vipern“, wird giftig. Diese
Dichtung und ihre Poeten stellt Celan unter das „Datum des Nimmermenschtags
im September –:“ (V 13). Lesen lässt sich das als Datierung von Vorgängen der
Entwürdigung und Vernichtung von Menschen durch Menschen, wobei mit
September zunächst das Entstehungsdatum von „Huhediblu“ und damit die ak-
tuellen negativen Erlebnisse mit dem Literaturbetrieb genannt ist.¹⁶⁵ Zudem
ergeben sich Bezüge zu weiteren Ereignissen, die sich an Septembertagen ab-
spielten. Am 15.9.1935 wurden die Nürnberger Rassegesetze verabschiedet, am
19.9.1941 das Massaker von Babij Jar verübt.¹⁶⁶ Auch der Mord an einem Juden
durch den später im Gedicht auftauchenden Schinderhannes wurde im Sep-
tember 1801 begangen.¹⁶⁷ Das Sprechen und die Sprache sind dem Gedicht zufolge
von diesen Taten nicht zu trennen. In „Huhediblu“ werden die Verbrechen ei-
nerseits von einer enthemmten Sprache angekündigt und eingeleitet, wie sich an
der Rede der „Feme-Poeten“ zeigt, die unter dem „Datum des Nimmermensch-
tags“ erfolgt, und andererseits kontaminieren die Gewalttaten Sprache und
Dichtung nachhaltig. Deutlich machen dies die folgenden Strophen, in denen der
Verlaine-Vers „Ah quand refleuriront les roses de septembre!“ vor dem Hinter-
grund der aufgerufenen Gewaltgeschichte nicht mehr kohärent wiedergegeben,
sondern gleichsam nur noch gestammelt werden kann: „Wann, / wann blühen,
wann, / wann blühen die, hühendiblüh, / huhediblu, ja sie, die September- / ro-

163 Vgl.: Konietzny: „Huhediblu“. Kommentar, 298.
164 Die Vorstellung der„schweren“Worte findet sich bereits in Hugo Balls „Manifest“, wo die Laute
„fallen“ gelassen werden. Vgl. Kap. 2.3.
165 Vgl.: Konietzny: „Huhediblu“. Kommentar, 299.
166 Vgl.: Ebd., 300.
167 Vgl.: Felstiner: Celan, 249.

286 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



sen?“ (V14– 18) Wie auch in anderen Texten entfaltet Celan hier die ambivalente
Wortbedeutung des deutschen „Blühens“ als „florieren“ einerseits und drohen-
des „etwas blühen“ andererseits. Insofern es sich bei der Rose um ein poetisches
Grundmotiv handelt, lässt sich diese ambivalente Bedeutung auch auf die Lyrik
überhaupt beziehen, von der, wie in „Huhediblu“ gezeigt wird, Schönheit wie
Bedrohung ausgeht. So fördert die Übersetzung ins Deutsche in Verlaines Vers
eine zusätzliche Dimension zu Tage. Aus dem eher nostalgisch-harmlos wirken-
den „refleurir“ bei Verlaine wird vor den genannten Septembererfahrungen und
durch die Übertragung ins Deutsche ein bedrohliches Blühen. Dieser Effekt wird
durch die in Vers 15 und 16 vorgenommene Lautverschiebung und -kontraktion,
durch die die auf den ersten Blick sinnfreie Bildung „huhediblu“ zustande
kommt, noch verstärkt. Gleichzeitig wird damit vorgeführt, dass dieses ‚Wort-
experiment‘ eben nur vermeintlich sinnfrei ist, in Wirklichkeit aber auf Ge-
waltakte – und die in deren Erinnerung sich zersetzende Sprache – verweist.
Unmissverständlich formuliert wird dies in Vers 19: „Hüh – on tue… Ja wann?“. In
erneuter Rückübertragung ins Französische lässt sich aus refleurir, dt. blüh, frz.
tuer, dt. töten generieren. Celan bedient sich hier der Oberflächenübersetzung,
um seine Kritik an Sprache als gewaltbereites und -begleitendes Medium zu
verstärken, bzw. darzustellen, dass auch experimentelle Verfahren die Sprache
nicht aus dieser Verbindung zu geschehenen Gewalttaten und ihrer Erinnerung
lösen können. Der Vers „Hüh – on tue… Ja wann?“ bricht nicht nur mit der
kulturellen Sprachnorm, er ist gleichzeitig ein die zivilisatorische Norm bre-
chender Aufruf zum Töten. In den darauffolgenden Versen verbindet sich die
Zerstückelung des Wortkörpers und der Verlust sinnstiftender Fähigkeit mit dem
sich ankündigenden Morden: „du liest, / dies hier, dies: / Dis- /parates –: Wann /
blüht es“ heißt es in Vers 25– 29. Asemantische Laute treten aus der artikulierten
Sprache hervor und unterstreichen die stärker werdende Bedrohung: „Den Ton,
oh, / den Oh-Ton, ah, / das A und O, / das Oh-diese-Galgen-schon-wieder, das Ah-es-
gedeiht“ (V 41– 44). Auch die gegenüber Tieren gebrauchten Rufe „Hüh“ (V 19)
und „(hott!)“ (V. 61) unterstreichen den Bruch mit einer menschlich-zivilisierten
Redenorm. Mit Blick auf die „Bremer Rede“ lässt sich sagen, dass das Gedicht so
das Hindurchgehen der Sprache durch die „Finsternis todbringender Rede“ ge-
staltet. Dazu greift Celan auf sprachexperimentelle und avantgardistische Ver-
fahren zurück: Die Zerlegung von Wörtern in Laute und Buchstaben und ihre
anschließende Remontage über Sinn- und auch Sprachgrenzen hinweg. Dies
dient einerseits der Erinnerung an Gewaltakte, die die Grenzen der zivilisierten
Beschreibung durchbrechen und zeigt andererseits die mit den Taten verbun-
dene Gewalt an Sprache selbst. Die avantgardistische Zerstückelung wird also
bereits als ein Resultat der Gewalt gezeigt. In „Huhediblu“ wird so eine Barba-
risierung in ihrem Doppelsinn offengelegt als Desensibilisierung gegenüber

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 287



Grausamkeiten bzw. Zerschlagung zivilisatorischer Normen und als unver-
ständliche Sprachmischung und Zerfall in asemantische Laute. Dass eine solche
Barbarisierung ihren Ort nicht zuletzt in der Literatur hat, thematisiert neben
der bereits besprochenen zweiten Strophe auch die letzte des Gedichtes, in der
erneut auf zeitgenössische Lyrik referiert wird.

Schlüsselfigur für das Verständnis dieser Strophe ist Schinderhannes, Räuber
und Mörder im Rheinland um 1800, in der deutschen Literatur zur volkstümli-
chen Figur stilisiert, der nur die Reichen beraubte und gelegentlich auch gegen
die Franzosen kämpfte.¹⁶⁸ Celan bezieht sich in der letzten Strophe auf seine
eigene Übersetzung von Guillaume Apollinaires Gedicht „Schinderhannes“ aus
dem Band Alcools (1913). Bei Apollinaire ist Schinderhannes ohne Räuberro-
mantik gezeichnet, ein Gelage der Bande im Wald wird als rohe Angelegenheit
dargestellt, bei der sich hemmungslose Körperlichkeit unmittelbar mit der Pla-
nung eines Judenmordes verbindet. Alles Zeitvertreib „à l’allemande“, wie es bei
Appolinaire heißt.¹⁶⁹ In „Huhediblu“ nun taucht Schinderhannes als „[f ]rugal, /
kontemporan und gesetzlich“ (V 55– 56) wieder auf und steht im Bunde mit den in
der ersten Strophe thematisierten „Feme-Poeten“. Als Bindeglied zwischen
Schinderhannes bzw. seiner Gefährtin Julchen und der gegenwärtigen deutschen
Literaturszene dient die Produktion unzivilisierter Laute. In der Apollinaire-
Übersetzung heißt es: „Das Julchen rülpst, dass Gott bewahre –“¹⁷⁰. In „Huhedi-
blu“: „das Julchen, das Julchen: daseinsfeist rülpst, / rülpst es das Fallbeil los, –
call it (hott!) / love.“ Celan stellt somit das rohe Treiben der Schinderhannes‘schen
Bande unter den zitierten Titel des Gedichtes „Call it love“ aus Hans Magnus
Enzensbergers Band Verteidigung der Wölfe (1957). Der Gebrauch des englischen
Ausdruckes verweist dabei bereits bei Enzensberger auf die omnipräsente Ver-
wendung des Ausdruckes „love“ in der Unterhaltungsindustrie und somit eine
dieser unterstellten „commercialised and inauthentic use of language“¹⁷¹. En-
zensberger versucht in seinem Gedicht dagegen poetisch innovative Wortbilder
der Liebe im Frühling zu generieren. Celan setzt hingegen das Zitat ein, um die
Worthülse „love“ zu demaskieren, indem er sie als euphemistische Bezeichnung

168 Diese historisch völlig haltlosen Stilisierungen finden sich u. a. im Drama „Schinderhannes“
(1927) von Carl Zuckmayer und dessen Verfilmung „Der Schinderhannes“ (BRD 1958).
169 Celan übersetzt 1954 die letzten Strophen des Gedichtes wie folgt: „Denn heut, wenns dunkel
wird am Rheine, / bring ich den reichen Juden um. / […] // So hält man Tafel rund im Kreise / und f. . .t
und lacht beim Abendschmaus, / undwird ganz schwach, nach deutscherWeise, / und geht und bläst
ein Leben aus.“ (Celan, Paul. Gesammelte Werke in fünf Bänden. Bd. 4: Übertragungen I. Hg. v. Beda
Allemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1983. 787).
170 Ebd.
171 King, Alasdair. Hans Magnus Enzensberger.Writing, Media, Democracy. Bern: Peter Lang, 2007. 79.

288 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache



für das in Apollinaires „Schinderhannes“ dargestellte orgiastische Räubertreiben
nutzt. Um die darin stattfindende Mischung von „sex and murder“¹⁷² zu unter-
streichen, wird das Enzensberger-Zitat zusätzlich um „(hott!)“ ergänzt, das
zweisprachig gelesen werden muss als „hot love“ und zugleich als der Befehl
„hott“ in Ergänzung zu „Hüh – on tue“ (V19). Ohne darauf interpretatorisch
weiter eingehen zu können, lässt sich sagen, dass Celan (wie schon zuvor bei
„“Hüh – on tue“, V19) die Sprachmischung erneut nutzt, um äußerste Verwor-
fenheit oder, wenn man so will, Barbarei zur Darstellung zu bringen. „Huhediblu“
experimentiert gleichsam mit einem barbarisierten Idiom, das einzig geeignet
scheint, auf die erlebten Diffamierungen antworten zu können. Am Schluss al-
lerdings setzt Celan in dem abgesetzten Vers „Oh quand refleuriront, oh roses,
vos septembres?“¹⁷³ dazu ein Gegenwort. Es ist das Zitat Verlaines, das so zum
Schluss von „Huhediblu“ aus dem Niedergang der Sprache wiederauftaucht.
Dabei hat es allerdings eine Veränderung erfahren: Anstelle von „Ah, wann
werden die Rosen des Septembers wieder erblühen?“ tritt: „Oh wann, ihr Rosen,
werden Eure September wieder blühen?“ Die (poetische) Sprache erscheint im
letzten Vers im Vergleich zur Zerstückelung der vorangegangenen, zu hüh und
hott, zumindest momentan wiederhergestellt. Die Gefahr einer erneuten Zer-
schlagung ist damit allerdings nicht überwunden, in der Frage, wann die Sep-
tember erneut „blühen“, wird vielmehr davon ausgegangen, dass der Prozess der
Zerstörung jederzeit wiedereinsetzen kann. Der Vers am Ende des Gedichtes
evoziert momentan die Restitution und Schönheit einer poetischen Sprache und
es ist sicher bezeichnend, dass das auf Französisch geschieht. Allerdings ist auch
diese Restitution eine gefährdete, insofern das Gedicht zeigt, dass sie in der
Übersetzung in die eigene Erfahrung und ins Deutsche, die das Gedicht ja vor-
nimmt, immer wieder der Zerstörung ausgesetzt ist und vor ihrem Hintergrund
wiedergewonnen werden muss.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich in den besprochenen Gedichten
Celans erörterte poetologische Grundsätze gerade in der poetischen Anverwand-
lung verschiedener Idiome nachvollziehen lassen. Das Deutsche wird darin als
Schauplatz der Erfahrung von Mehrdeutigkeit und Fremdheit gestaltet, wodurch
sich Dialog wie Lesarten jenseits nationalsprachlicher Zugehörigkeiten von Wör-
tern eröffnen. Die materielle Seite der Sprache dient als Träger, an dem sich Ver-
schiebungen in der Signifikantenkette vornehmen lassen. Gerade das fremde Wort
ist dabei in seiner, gerade auch im Zitat, hervorgehobenen Opazität und Mehr-

172 Vgl. dazu: Golb: „Tones“, 101– 103.
173 Celan: „Huhediblu“. Ders. Gedichte, 161.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose 289



deutigkeit als eine Art „Wortding“¹⁷⁴ zu sehen, wo solche Verschiebungen vorge-
nommen und dadurch in eigener ebenso wie „in eines Anderen Sache“¹⁷⁵ gespro-
chen werden kann. Das mag Celans Gedichte nach den Begriffen heutiger litera-
turwissenschaftlicher Mehrsprachigkeitsforschung heraus ‚mehrsprachig‘ werden
lassen. Im Verständnis seiner Poetologie drückt sich darin gerade das Einmalige des
jeweiligen Gedichts und seiner Sprache aus.

174 Zanetti: Celans Lanzen, 115– 125.
175 Celan: „Meridian“. Ders. Prosa I, 43.

290 5 bei / beider Neige – Vom Überleben der Muttersprache


