5 bei / beider Neige - Vom Uberleben der
Muttersprache. Paul Celan, das Deutsche und
die Mehrsprachigkeit

Deutsch nach Auschwitz

Die im letzten Kapitel behandelten nicht-deutschsprachigen Zeugnisse von Uber-
lebenden der deutschen Lager vermitteln ein Bild des Deutschen als eines unmit-
telbar von den nationalsozialistischen Verbrechen gezeichneten Mediums und be-
tonen bereits durch die stilistische Gestaltung, dass Uber das Geschehene nur in
gebrochener, den zivilen Sprachnormen nicht mehr entsprechender, Sprache be-
richtet werden kann. Nicht zuletzt im Zusammenhang mit Theodor W. Adornos
notorischem Diktum, nach Auschwitz ein Gedicht zu verfassen sei barbarisch,* und
George W. Steiners Abrechnung mit der nachkriegsdeutschen Literatur als ,hohles
Wunder*?, nehmen in der Nachkriegsliteratur Diskussionen um die Méglichkeit
oder Undenkbarkeit einer Ankniipfung an die deutsche Literaturtradition und um
die Verwendung und Gestaltung des Deutschen nach Auschwitz einen zentralen
Stellenwert ein. Stephan Braese zitiert in diesem Zusammenhang Heinrich Manns
Einleitung zu einem deutschen Lesebuch mit Texten aus mehreren Jahrhunderten,
die dieser 1947 noch im kalifornischen Exil, verfasst: ,Keine Tauschung! Wer jemals
deutsch schrieb, deutschen Ruf erwarb, ist in Gesellschaft aller Deutschen ohne
Ausnahme mitgenommen worden nach Kiew und nach Majdanek.“* Damit ldsst
Mann laut Braese ,keinen Zweifel daran [...], dass diese Vernichtung zugleich
deutsche Kultur in ihren Kernbestdnden getroffen hatte. [...] Die deutsche Sprache
war [...] zur ,Sprache der Téater’, [...] zum Idiom der Vernichtung schlechthin ge-
worden.“* Folglich sei die internationale Anforderung an die deutsche Literatur,

1 Auf eine abermalige Auseinandersetzung mit Adornos erstmals im Aufsatz ,Kulturkritik und
Gesellschaft“ (1951) verdffentlichtem Diktum wird an dieser Stelle verzichtet. Vgl. zur Auseinan-
dersetzung mit dem Satz und seiner Wirkungsgeschichte: Krankenhagen: Auschwitz darstellen.

2 Steiner, George. ,The Hollow Miracle. Notes on the German Language®. The Reporter (February
1960): 36 —41.Vgl. dazu: Eshel, Amir. ,Die Debatte um Georges Steiners Das hohle Wunder*. Deutsche
Nachkriegsliteratur und der Holocaust. Hg. Stephan Braese, Holger Gehle, Doron Kiesel und Hanno
Loewy. Frankfurt/Main: Campus, 1998. 317-330.

3 Mann, Heinrich. ,Einfithrung®. Morgenrdte. Ein Lesebuch. Hg. v. den Griindern des Aurora Ver-
lages, New York: Aurora, 1947 11-23, hier 19.

4 Braese, Stephan. ,Im Schatten der ,gebrannten Kinder‘. Zur poetischen Reflexion der Vernich-
tungsverbrechen in der deutschsprachigen Literatur der neunziger Jahre“. Chiffre 2000. Neue Pa-

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111385358-006



5 bei / beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache —— 243

sich mit den NS-Verbrechen und mit der durch diese gebrochenen deutschen
Sprache und Kultur auseinanderzusetzen, ein Signum der Nachkriegszeit.® Im Zitat
Manns und anderen vergleichbaren Aussagen wird das Mutter- und National-
sprachparadigma gleichsam ex negativo affirmiert, insofern das Deutsche in der
Gesamtheit seiner Geschichte und seiner Sprecher als unausweichlich vom Natio-
nalsozialismus gepragt erscheint. Arbeiteten sich deutsche Exilautorinnen und
-autoren daran ab, dass ihnen von den Machthabern in Deutschland ihr Deutsch-
sein aberkannt worden war, so zeichnet sich hier ab, dass fiir sie nach dem Krieg die
Riickkehr nach Deutschland und Osterreich ebenso wenig selbstverstindlich war,
wie die zum Deutschen, das nach 1945 zutiefst vom NS gezeichnet ist. Das Deutsche
als Sprache der Tater bringt die Problematik mit sich, dass auch fur die Opfer des
Nazismus die deutsche Muttersprache als Bezugsgrofie beschddigt bleibt. Jean
Améry hat die daraus resultierende existenzielle Verunsicherung wie folgt be-
schrieben: ,Was immer er anzurufen suchte, gehérte nicht ihm, sondern dem
Feind. [...] Von den Merseburger Zauberspriichen bis Gottfried Benn, von Buxte-
hude bis Richard Strauss war das geistige und dsthetische Gut in den unbestrittenen
und unbestreitbaren Besitz des Feindes libergegangen.“®

Thema dieses Kapitels ist, inwiefern in die Diskussionen um die deutsche Li-
teratur nach Auschwitz und die Suche nach einer angemessenen Gestaltung des
Deutschen als Literatursprache auch Reflexionen tiber Mutter- und Fremdspra-
chen, tiber das Schreiben in der Erst- oder Zweitsprache und literarische Sprach-
mischung involviert sind. Dabei ist zu berticksichtigen, dass in den Nachkriegs-
jahrzehnten in Deutschland weiterhin eine breite Geltung des Mutter- und
Nationalsprachparadigmas zu verzeichnen ist und von einer starken Bindung des
Dichters an die Nation ausgegangen wird. Flir Leo Weisgerbers Muttersprach-
theorie waren die 1950er konsolidierende Jahre, in denen seine Thesen Aufnahme
in die Schullehrplidne und die Sprachheilpidagogik fanden.” 1949—1950 erschien
sein vierbandiges Hauptwerk Von den Kriften der deutschen Sprache und 1954 Das
Tor zur Muttersprache. Hier breitet er nochmals seine bereits besprochenen Thesen
von der zwingenden Kraft der Sprachgemeinschaft auf den Einzelnen und sein
Welthild aus, seine Auffassung vom Primat der langue, gleichgesetzt mit der deut-
schen Muttersprache, gegentiber der parole des Einzelnen wie der langage des
Menschen iiberhaupt und seine Ablehnung von Mehrsprachigkeit.

radigmen der Gegenwartsliteratur. Hg. Corinna Caduff und Ulrike Vedder. Paderborn: Fink, 2005. 81—
106, hier 82.

5 Ebd.

6 Améry, Jean. Jenseits von Schuld und Siihne. Bewiltigungsversuche eines Uberwiltigten. Miinchen:
Szczesny, 1966. 27

7 Gipper: ,Leo Weisgerber*, 26.



244 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

Im folgenden Kapitel wird Paul Celans Werk vor diesem Hintergrund zu dis-
kutieren sein und damit die Texte eines biografisch mehrsprachigen Dichters, der
dennoch fiir seine Poetik die Muttersprache und das Einmalige der Sprache in den
Vordergrund stellt. Wie zu argumentieren sein wird, artikuliert Celan eine Ge-
genstimme zum hegemonialen Mutter- und Nationalsprachkonzept Weisgerber-
scher und Nadlerscher Pragung. Gleichzeitig zeigt sich bei Celan aber auch eine
Gegenstimme zu einem durchwegs positiven Verstdndnis der Sprachmischung, wie
sie viele in dieser Studie diskutierten Texte und namentlich gegenwértige Auto-
rinnen und Autoren vertreten. Celan wendet sich in seinem poetologischen Ver-
stdndnis sowohl gegen die Verwendung von mehrsprachigen Schreibweisen als
Befreiung von Sinn wie in den avantgardistisch-experimentellen Texten praktiziert,
als auch gegen den Einsatz von Mehrsprachigkeit als befreiende Lockerung kultu-
rell-biografischer Gebundenheit, wie es sich inshesondere in den Gegenwartstexten
findet.

5.1 Celan als Herausforderung literarischer
Mehrsprachigkeitsforschung

Paul Celan (1920-1970) und sein Werk erweisen sich fiir die literarische Mehr-
sprachigkeitsforschung als ein sperriger und ambivalenter Gegenstand. Einerseits
bietet es sich aufgrund Celans auflerordentlich vielfaltiger Sprachenkenntnisse
geradezu an, ihn als mehrsprachigen Autor zu fassen, andererseits hat er immer
programmatisch an seiner deutschen Muttersprache als Sprache seiner Dichtung
festgehalten. Diese hoch affektive Bindung an das Deutsche, seine hervorgehobene
Bedeutung fiir sein Werk lassen es ebenso wie Celans lebenslanges Ringen um ei-
nen Platz in der deutschen Literatur, den er durch Zurtiickweisungen von Seiten des
Literaturbetriebs und publizistische Diffamierungen allzu oft als hochgradig ge-
fahrdet erleben musste, zu einem prekédren Unterfangen werden, nach der Be-
deutung seiner biografisch belegten Mehrsprachigkeit fiir sein Werk zu fragen.
Einen Dichter, der es als sein ,Schicksal“ verstand, ,deutsche Gedichte schreiben zu
miissen*®, mit dem Ftikett eines Autors »beyond the mother tongue“9 zu belegen,

8 Celan, Paul. ,etwas ganz und gar Personliches“. Briefe 1934—1970. Ausgewéhlt, hg. u. komm. v.
Barbara Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019. 25-27 hier 27

9 Zu einer Diskussion von Yildiz‘ Konzept in Bezug auf Celan vgl.: Weissmann, Dirk. ,Paul Celan’s
(M)Other Tongues. The Self Portrayal of the Artist as a Monolingual Poet“. (M)Other Tongue’s. Li-
terary Reflections on a Difficult Distinction. Hg. Juliane Prade. Newcastle upon Tyne 2013. 142-153.
Nicht unproblematisch scheint mir vor Celans Verstdndnis‘ des Deutschen Dichtens als Schick-



5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung == 245

scheint unpassend und dem komplexen Verhéltnis Celans zu seiner Muttersprache
nicht gentigend Rechnung zu tragen. Wohl nicht zuletzt aus diesem Grund ist die
Prasenz der Mehrsprachigkeit in Celans Werk zwar immer wieder bemerkt, bislang
aber nicht systematisch erforscht worden. Auch im Rahmen des vorliegenden Ka-
pitels kann dies selbstverstandlich nicht in dem Umfang geschehen, den dieses
Desiderat der Celan-Forschung verdiente. Zu untersuchen gilt es aber im Gesamt-
kontext dieser Studie erstens Celans Selbstpositionierung zur Frage der Sprachwahl
im historischen Kontext des Schreibens nach Auschwitz und vor seiner biografi-
schen Erfahrung von Transnationalitdt und Mehrsprachigkeit. Dabei ist auch zu
klaren, wie er auf das Deutsche referiert und welches Verstdndnis von Mutter-
sprache in den Texten vertreten wird. Zweitens ist darzulegen, inwiefern seine
poetologischen Schriften mit ihrer Betonung sprachlicher Einmaligkeit einerseits
und Dialogizitit andererseits auch einen eigenen Ansatz zur Erfassung literarischer
Mehrsprachigkeit bereithalten. Auch hier gilt, was Sandro Zanetti fir Celans
Dichtung insgesamt festgestellt hat: Sie ist ,ein Projekt, das laufend selbst die Ka-
tegorien mitformuliert und/oder infrage stellt, nach denen man das Gesagte er-
schliefen kann.“'* Ausgehend von dieser von Celan in seinem Werk selbst ent-
worfenen ,Theorie der Dichtung“'' sollen drittens schlieRlich mehrsprachige
Verfahren in ausgesuchten Gedichten interpretiert werden. Dabei ist zu zeigen, dass
sich wesentliche Unterschiede in der Gestaltung und insbesondere der Bewertung
von Mehrsprachigkeit zu anderen in dieser Studie untersuchten Autorinnen und
Autoren ergeben.

Zunachst gilt es einfithrend das Spannungsfeld von Mehrsprachigkeit und
Treue zur Muttersprache genauer zu erortern: Celan durfte im deutschsprachigen
Literaturkanon zu den Schriftstellern gehoren, die tber die breitesten Sprach-
kenntnisse verfiigten: Neben seiner deutschen Erstsprache beherrschte er na-
mentlich Hebréisch, Ruménisch, Franzosisch, Russisch, Ukrainisch und Englisch,
insgesamt wird die Zahl der ihm vertrauten Sprachen mit acht bis zehn beziffert."
Zudem ging Celan Zeit seines Lebens einer umfassenden Ubersetzertétigkeit nach,
die er als integralen Bestandteil seines Schaffens verstand. Er tibertrug ganz un-
terschiedliche Texte aus insgesamt sieben Sprachen (Franzosisch, Englisch, Rus-
sisch, Ruménisch, Hebréisch, Italienisch, Portugiesisch) ins Deutsche.'® Auch Celans

salshestimmung auch Georg Kremnitz‘ (Mehrsprachigkeit, 226) Einschédtzung, Celan habe das
Deutsche ,gewahlt“.

10 Zanetti, Sandro. Celans Lanzen. Entwiirfe, Spitzen, Wortkorper. Zirich: Diaphanes, 2020. 23.

11 Ehd.

12 Vgl.: Felstiner, John. Paul Celan. Eine Biographie. Miinchen: Beck, 1997. 25— 46.

13 Auf seine Ubersetzertitigkeit kann in diesem Kapitel nicht weiter eingegangen werden. Fiir
einen Uberblick dazu vgl. die entsprechenden Artikel von Peter GroRens, Barbara Wiedemann,



246 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

biografisches Lebensumfeld war stets multilingual geprégt: In seiner Geburtsstadt
Czernowitz in der Bukowina, die bis 1918 zu Osterreich-Ungarn gehért hatte und
danach an Ruménien gefallen war, waren mindestens fiinf Sprachen (Deutsch,
Rumadnisch, Ukrainisch, Hebrdisch, Jiddisch) beheimatet, zur Zeit der Habsburger
Monarchie hatte dabei das Deutsche eine kulturelle Vormachtstellung inne, nach
1918 wurde Ruménisch an den staatlichen Institutionen verpflichtend."* Die spezi-
fische ostmitteleuropdisch-jidische Herkunftskultur Celans wurde im Holocaust
vernichtet, auch seine Eltern wurden ermordet. Celan tiberlebte und floh nach Ende
des Zweiten Weltkriegs vor der sowjetischen Okkupation Czernowitz‘ iber Buka-
rest und Wien nach Paris. Hier ist sein Lebensumfeld wiederum vom Bilingualis-
mus des Franzosischen als Alltags- und des Deutschen als Schreibsprache geprégt.
Auch mit Blick auf seine breite Ubersetzertétigkeit l4sst sich auf jeden Fall sagen,
dass Celans Werk im Kontext steter intensiver Auseinandersetzung mit vielfaltigen
anderssprachigen und -kulturellen Beziigen entstand."® Abgesehen von dem halben
Jahr, das Celan 1947/48 in Wien verbrachte, lebte er nicht in einer deutschsprachigen
Nation, auch wenn er sich im Zusammenhang mit seinen Lesereisen immer wieder

Patrick Difour, Florence Pennone, Jiirgen Lehmann, Leonard Olschner, Markus May, Bernhard Bo-
schenstein in: Celan-Handbuch. Hg. May, Markus, Peter Grofsens, und Jiirgen Lehmann. Stuttgart:
Metzler, 2012. 180-219.

14 Die soziolinguistische Situation in Czernowitz war von einer in Ost- und Mitteleuropa gerade in
der jiidischen Bevolkerung verbreiteten Mehrsprachigkeit gepragt, in der dem Deutschen als Bil-
dungssprache und iiberregionaler dsterreichischer Amtssprache ein hoher Stellenwert zukam, das
Hebraische als Sprache der Religion und der religiésen Erziehung aktiv gepflegt wurde (Celan be-
suchte bis zum Alter von dreizehn eine hebréische Schule) und auch das Jiddische weit verbreitet
war. Hinzu kamen linguistische Kontaktsituationen zu anderen ethnischen Gruppen vor Ort. Spe-
zifisch fiir Czernowitz ist, dass der jiidische Anteil an der gesamten Stadtbevolkerung mit iiber
dreifdig Prozent sehr hoch war und die Juden unter den deutschsprachigen Czernowitzern die
Mehrheit bildeten, sodass sie in dsterreichischer Zeit hier zur fithrenden Schicht gehorten und die
Hauptvertreter der Deutschsprachigkeit vor Ort waren. Fiir die Generation Celans ist soziolingu-
istisch bestimmend, dass als Sprache an den staatlichen Institutionen, auch an allen staatlichen
Schulen, nach 1918 das Rumaénische verpflichtend wird. Somit erwirbt diese Zwischenkriegsgene-
ration im Unterschied zu den Generationen davor umfassende Ruménischkenntnisse. Vgl. dazu:
Stiehler, Heinrich. ,Der junge Celan und die Sprachen der Bukowina und Ruméniens“. An der Zeiten
Rinder. Czernowitz und die Bukowina. Geschichte, Literatur; Verfolgung, Exil. Hg. Cécile Cordon und
Helmut Kusdat. Wien: Theodor Kramer Gesell.,, 2002. 115-128; Hirsch, Marianne, und Leo Spitzer.
Ghosts of Home. The Afterlife of Czernowitz in Jewish Memory Berkeley: Univ. of California Press,
2010; Simon, Sherry. ,German, Translation, and the World in Czernowitz*. Translation and World
Literature. Hg. Susan Bassnett. London: Routledge, 2018. 92—106.

15 Vgl.: Ivanovi¢, Christine. Das Gedicht im Geheimnis der Begegnung. Dichtung und Poetik Paul
Celans im Kontext seiner russischen Lektiiren. Tiibingen: Niemeyer, 1996; Fufil, Irene. ,Geschenke an
Aufmerksame‘. Hebrdische Intertextualitdt und mystische Weltauffassung in der Lyrik Paul Celans.
Tibingen: Niemeyer, 2008.



5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung == 247

in Deutschland aufhielt.'® Celans Schreibsituation ldsst sich mithin als ein sehr
spezifischer Fall eines Schreibens aufserhalb des Territoriums einer Sprachge-
meinschaft beschreiben. In der ersten Halfte seines Lebens agierte er dabei als
Angehoriger einer sprachlich-kulturellen Minderheit, als vornehmlich deutsch-
sprachiger Jude in Ruméinien.'” In Paris versteht er sich selbst als verbannter
deutscher Dichter."® Auch wenn Celan literaturhistorisch in der Regel nicht zu den
Exilautoren gerechnet wird," verbindet sich mit der Wahl des Pariser Lebensmit-
telpunktes eine Entscheidung fiir eine Schreibkonstellation, die, wie Christine Iva-
novi¢ bemerkt hat, ein Moment der Ferne und Fremde aktiv konserviert.?

Denn Celan hélt trotz seiner multilingual gepragten Lebenskontexte und seiner
flieRenden Kenntnis mehrerer Sprachen programmatisch an der deutschen Mut-
tersprache als Schreibsprache fest. Abgesehen von einer Handvoll zu Lebzeiten
nicht publizierter ruménischer Gedichte und Prosaentwiirfe aus seiner Bukarester
Zeit,”* hat er keine literarischen Werke in anderen Sprachen verfasst. Seine
hochgradig affektive Bindung an das Deutsche wird spétestens seit Theo Buck mit
der Formel ,Muttersprache — Mérdersprache*** belegt. Biografisch ist davon aus-
zugehen, dass das Deutsche bereits im mehrsprachigen Geflecht von Celans Kind-
heit einerseits kulturell mit sehr hohem ideellem Wert belegt, andererseits per-
sonlich stark affektiv besetzt war, insofern es eng an die Beziehung zu seiner Mutter
gekniipft war.*® Celan diirfte das Deutsche im mehrsprachigen Czernowitz also
weniger als eine Muttersprache im Sinne Leo Weisgerbers erlebt haben, als einziges
Idiom einer Sprachgemeinschaft, der der Einzelne gezwungenermafien und fast
absolut untergeordnet ist, denn als Muttersprache im alteren, sozusagen individu-
elleren Sinne, als einem von der Mutter bevorzugt vermitteltem Idiom, neben dem

16 Vgl. dazu: Emmerich, Wolfgang. Nahe Fremde. Paul Celan und die Deutschen. Géttingen: Wall-
stein, 2020.

17 Vgl.: Stiehler: ,Celan®.

18 Celan, Paul. ,Brief 24. An Max Rychner, Paris, 24.10.1948¢. Ders. Briefe. 44—47, hier 46.

19 Vgl. Olschner, Leonard Moore. Im Abgrund der Zeit. Paul Celans Poetiksplitter. Géttingen: Van-
denhoeck&Ruprecht, 2007 69 -71.

20 ,Ferne und Fremde war nur von Frankreich aus spiirbar, ein Leben in einem deutschsprachigen
Land hatte die unbestreitbare Tatsache des Exils fiir Celan nur verwischt.“ (Ivanovi¢: Gedicht, 75).
21 Vgl. dazu: Hainz, Martin A., und Daria Hainz. ,In jeder Sprache sitzen andere Augen. Zum
schicksalhaft Einmaligen der Sprache und den ruménischen Texten aus Celans Frithwerk®. Vom
Gliick sich anzustecken. Moglichkeiten und Risiken im Ubersetzungsprozess. Hg. Ders. Wien: Prae-
sens, 2005. 65— 85.

22 Buck, Theo. Muttersprache; Mordersprache. Celan-Studien. Aachen: Rimbaud, 1993.

23 Vgl.: Chalfen, Israel. Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979.
25-47; Felstiner: Celan, 25-47, Emmerich: Fremde, 12—40.



248 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

aber selbstverstindlich auch andere Sprachen préasent waren.** Auch vor diesem
Hintergrund ist das immer wieder thematisierte Trauma zu verstehen, dass gerade
diese eine, im mehrsprachigen Geflecht der Kindheit mit der Mutter wie mit Lite-
ratur und Kultur verbundene, deutsche Sprache gleichzeitig die Planungssprache
des Holocaust, die Nationalsprache der NS-Tater war. Bereits in seinem frithen
Gedicht ,Ndhe der Graber“ 1944 noch in Czernowitz in Gedenken an seine er-
mordete Mutter verfasst, artikuliert Celan diesen Komplex und fragt, ob und wie
nun sich tiberhaupt in der deutschen Sprache der Toten gedenken lasst. Das Gedicht
endet mit den bekannten Versen: ,,Und duldest du, Mutter, wie einst, ach, daheim, /
den leisen, den deutschen, den schmerzlichen Reim?“*® Der Paarreim daheim/Reim
ruft hier das intime Setting des Deutschen als einer eng mit der Mutter verbun-
denen Sprache des Zuhauses auf und evoziert zugleich die deutsche Dichtung als
einen von Mutter und Kind geteilten heimischen Raum. Indem Celan in dem Gedicht
die deutsche Volksliedstrophe aufgreift, ergibt sich tiberdies ein Bezug zur Ro-
mantik und ihren Kinderversen, die ihrerseits Ausdruck des neuen padagogischen
Programms der Sprach- und Literaturvermittlung durch die Miitter zuhause sind.*®
Ist es vor dem Hintergrund dieser biografisch wie kulturell engen Verbindung der
deutschen Literatur zur Formung der Mutter-Kind-Beziehung angemessen, der von
Deutschen ermordeten judischen Mutter in diesem Idiom zu gedenken? Celan ar-
tikuliert diese Frage hier sehr direkt, richtet sie aber an eine Tote und weist sie so
als eine nicht zu beantwortende aus. Am Ende des Frithwerks ist, wie Vivian Liska
es formuliert hat, der gesamte Komplex romantisch-mérchenhafter Beziige ,,nun-
mehr von Tod und Trauer gezeichnet“”. Damit verweist auch die ,Frage nach der
miitterlichen Quelle der Muttersprache“zs, die Felstiner in ,Né&he der Graber* ge-
stellt sieht, auf den Tod. Dieser Verkehrung eingedenk wird Celan das Deutsche als
Sprache der Dichtung beibehalten. Als Medium der Artikulation der Erinnerung
uberlebt die Muttersprache also, so lasst sich ,Nahe der Graber“ auslegen, den Tod
der Mutter und die Zerstorung der Vorstellung von der deutschen Literatur als

24 Diese personliche Dimension im Verhéltnis Celans zum Deutschen zeigt sich auch darin, dass
lange nicht alle jidischen Czernowitzer Schriftstellerinnen und Schriftsteller nach der Shoa dem
Deutschen eine dhnliche Bedeutung zumafien. Verwiesen sei hier nur auf Aharon Appelfeld, der
Hebréisch, und Itzig Manger, der Jiddisch schrieb, sowie Celans Jugendfreundin Ilana Shmueli, die in
ihren Erinnerungen einen sehr kritischen Blick auch auf das sprachliche Herkunftsmilieu wirft,
durch dessen Vielfalt an Sprachen sie sich in keiner sicher gefiihlt habe (Shmueli, Ilana. Ein Kind aus
guter Familie. Czernowitz 1942 -1944. Aachen: Rimbaud, 2006).

25 Celan, Paul. ,Néhe der Graber“. Ders. Die Gedichte. Neue kommentierte Gesamtausgabe in einem
Band. Hg. u. komm. v. Barbara Wiedemann, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2018. 17

26 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, 35— 68.

27 Liska,Vivian. Die Nacht der Hymnen. Paul Celans Gedichte 1938 —-1944. Bern: Peter Lang, 1993. 137
28 Vgl. Felstiner: Celan, 49.



5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung = 249

eines heimischen Ortes. Diese Zasur bleibt ihr aber eingeschrieben. Die gereimte
Form gibt Celan nach 1944 weitgehend auf und damit diesen Teil der Sprache, der —
mit Kristeva gesprochen - einen Zugang zum mutterlich besetzten Semiotischen
stiftet. Wo er den Reim vereinzelt noch nutzt, wird er von der Dimension des
Heimischen in sein Gegenteil des Bedrohlich-Unheimlichen verkehrt sein.*

Die Bedeutung der Muttersprache thematisiert Celan auch im wohl zu Beginn
der 1950er Jahre entstandenen Gedicht ,Der Reisekamerad“ aus Mohn und Ge-
ddchtnis. Hier wird in der ersten Strophe die Seele der Mutter als begleitende und
schiitzende Instanz des Reisenden aufgerufen: ,Deiner Mutter Seele schwebt vor-
aus.“** In der zweiten Strophe wird dann explizit eine enge Verbindung von Mutter
und Wort vorgenommen und so auf den Komplex der Muttersprache angespielt. An
die Stelle der Seele der verstorbenen Mutter tritt das Wort, ihr Wort, und tiber-
nimmt die Rolle des Reisekameraden: ,Dieses Wort ist deiner Mutter Miindel. /
Deiner Mutter Miindel teilt dein Lager, Stein um Stein. / Deiner Mutter Miindel btickt
sich nach der Krume Lichts.“** In der Forschung wird das Gedicht meist stark
biografisch als Ausdruck der Bedeutung von Celans Mutter fiir seine Dichtung ge-
lesen sowie als frithe Artikulation zentraler poetologischer Positionen: der Ver-
bindung von Andenken und Unterwegssein und der Begleitung des Dichters durch
die Muttersprache, die auch nach dem Tod der Mutter in Resten eine schiitzende
Funktion zu tibernehmen Vermag.32 In der Darstellung der Mutter als ,Huterin [...]
des von ihr hervorgebrachten Wortes“** ibergeht diese Deutung allerdings, dass
Celan in der Formulierung ,Deiner Mutter Miindel“ eine kleine, aber bemerkens-
werte Verschiebung gegeniiber dem Konzept der Muttersprache vornimmt. ,Dieses
Wort ist deiner Mutter Mtindel“ greift zwar zunachst die Vorstellung der direkt aus
dem Mund der Mutter zu ihrem Kind gelangenden Sprache, kurz: das romantische
Bild der Muttersprache, auf, insofern Mund und Miindel beide ihren etymologi-
schen Ursprung im althochdeutschen munt (Hand, Schutz) haben. Im Verlauf der
Geschichte aber entwickeln sie sich in ihrer Bedeutung auseinander.** Ebenso

29 Vgl.: Janz, Marlies. Vom Engagement absoluter Poesie. Zur Lyrik und Asthetik Paul Celans.
Frankfurt/Main: Syndikat, 1974. 216. Die bekannteste Stelle dazu ist der einzige Reim in der ,To-
desfuge*: ,sein Auge ist blau / er trifft dich mit bleierner Kugel / er trifft dich genau“ (Celan: ,Die
Todesfuge“. Ders. Gedichte. 46—47 hier 47).

30 Celan: ,Der Reisekamerad®. Ders. Gedichte, 54.

31 Ebd.

32 Vgl. Seng, Joachim. ,Mohn und Gedéchtnis“. Celan-Handbuch, 54— 63, hier 60.

33 Felstiner: Celan, 96.

34 Vgl.: ,Mund“. Kluge. Etymologisches Worterbuch des Deutschen (1993). Digitalisierte und von
Wolfgang Pfeifer iiberarbeitete Version im Digitalen Worterbuch der deutschen Sprache. https:/
www.dwds.de/d/wh-etymwhb. (13. Januar 2021).



250 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

verschiebt Celan in seinem Gebrauch von Miindel durch den Rickgriff auf eine
altere Sprachschicht das eindeutige Bild des Wortes als direkter Abkommling aus
dem Mund der Mutter. Das Miindel ist nun ,dem schutze eines anderen befohlen“®.
Das heifst, es handelt sich um einen Schutzbefohlenen, in der Regel ein Kind, das
verwaist ist und deshalb unter Vormundschaft gestellt werden musste. Das Ver-
héltnis zwischen Miindel und Vormund wird mithin gerade nicht durch die biolo-
gische Elternschaft bestimmt, in Absenz der Eltern tibernimmt ein Anderer diese
Rolle. ,Dieses Wort ist deiner Mutter Miindel“ kann demzufolge so gelesen werden,
dass es sich um ein Wort handelt, das unter den Schutz der Mutter gestellt wird,
gleichzeitig allerdings aber bereits von anderer Herkunft ist. Das Gedicht setzt
mithin gerade nicht ein herkommliches Verstandnis von Muttersprache ins Bild.
Vielmehr muss es im Sinne von Jacques Derridas Theorie der Einsprachigkeit des
Anderen verstanden werden. Ausgehend von seiner biografischen Erfahrung als
francophoner maghrebinischer Jude dekonstruiert Derrida die Gréfie des Mono-
lingualismus‘ und der Muttersprache, indem er aufweist, dass die eigene Sprache
immer auch die des anderen ist und daher weder ein ,reines Idiom“ sein noch
einem restlos gehoren kann.®®  Der Reisekamerad“ artikuliert ebendiese Erkennt-
nis, dass auch die eigene Sprache ,[niemals] die meinige sein“ kann und ,[niemals]
[...] in Wahrheit die meinige [war].“*” Celan spricht in dem Gedicht gewissermafien
von seiner Sprache, indem er sie ,gleichzeitig in dieser Sprache selbst als die Sprache
des Anderen darstell[t].“*® Im Wort als ,Reisekamerad® findet sich dabei auch ein
Bild fiir eine grundsétzlich und immer schon von der Forthewegung bestimmte
Sprache bzw. écriture. So gelesen muss das Gedicht zwar als poetologischer Hinweis
auf eine sehr enge Bindung des dichterischen Wortes an die Mutter verstanden
werden, gleichzeitig ist darin aber mit ausgedrtickt, dass es nicht als ihr direkter
organischer Abkommling verstanden wird, sondern als ein bereits von anderen
Herkommendes und von ihr Angenommenes, das, wie der Titel impliziert, auch
weiterreist. Im Bild des Wortes als Miindel und Reisekamerad wird mithin die
Bewegung der Sprache zwischen Ich und Du betont, oder, um nochmals Derrida zu
zitieren, die Sprache als etwas gesehen, das ,einem vom anderen her wiederkehrt,
vom anderen bewahrt wird. Sie ist vom anderen gekommen, beim anderen ge-

35 ,Miindel“. Grimm, Jacob, und Wilhelm Grimm. Deutsches Wérterbuch. Der digitale Grimm
Version 05-04. https:/dwb.uni-trier.de/de/. (3. Dezember 2020).

36 Vgl.: ,Man spricht immer nur eine einzige Sprache — oder vielmehr ein einziges Idiom. / Man
spricht niemals eine einzige Sprache — oder vielmehr, es gibt kein reines Idiom.“ (Derrida: Ein-
sprachigkeit, 21). Fir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit diesem Text vgl. Theorieteil dieser
Studie.

37 Ebd,, 12.

38 Ebd., 40. [Kursiv im Original].


https://dwb.uni-trier.de/de/

5.1 Celan als Herausforderung literarischer Mehrsprachigkeitsforschung = 251

blieben und zum anderen zuriickgekehrt.“** Bezogen auf Celans biografisch-histo-
rische Schreibkontexte ldsst sich ,Der Reisekamerad“ so interpretieren, dass das
(deutsche) Wort nicht Besitz der Sprecherinstanz ist, sondern sie nur begleitet als
das Mundel der toten Mutter. Letztere hatte es bereits ihrerseits einmal von anderen
angenommen (von ihren Eltern oder, bezogen auf die Czernowitzer Judinnen, we-
sentlich auch aus der Lektiire des deutschen Literaturkanons). Nach dem Tod der
Mutter ist das Miindel nun sozusagen doppelt verwaist. Celan iibt hier eine dhnlich
deutliche Kritik am organischen Verstdndnis von Muttersprache wie Franz Kafka,
der in seiner Reflexion tiber die Unmdglichkeit (deutsch) zu schreiben in einem
Brief an Max Brod das von der Prager judisch-deutschen Literatur gestaltete deut-
sche Wort mit einem aus der Wiege gestohlenen Kind vergleicht.*® Wie Kafka betont
auch Celan den Aspekt der Trennung von der Herkunft und den des Transitori-
schen, wobei seine Bildlichkeit dafiir nach der Shoa weit weniger ironisch als jene
Kafkas ausfillt. Das deutsche Wort wurde nicht aus der Wiege gestohlen, vielmehr
hat die judische Mutter es einst als Schiitzling angenommen und nach deren Er-
mordung folgt es dem Sohn in die Exilierung. Das mit Station iiber die Mutter auf die
Sprecherinstanz gekommene Wort ist mithin ein Wanderwort im Sinne dieser
Studie. Sprache wird darin von der Idee einer korperlich-genealogischen Bindung
an Mutter und nationales Territorium geldst. Sie ist expatriiert, wie Derrida es
nennt,** und dies in einem umfassenden Sinne, der neben dem kulturhistorischen
Kontext auch zeichentheoretisch greift. So wird in der fiir ,Der Reisekamerad*
zentralen metonymischen Verschiebung von Mutter Mund zu Mutter Miindel das
Wort auch aus der Fixierung an eine bestimmte Bedeutung in der symbolischen
Ordnung entlassen. Es wird seine Fahigkeit gezeigt, sich von festen Signifikatsbe-
zligen zu l6sen und in der Signifikantenkette iber Metonymien und Paranomasien
zu wandern.*? Eben hierin besteht, wie im Folgenden deutlich werden wird, auch
philologisch die Briicke, iiber die sich der Komplex der Muttersprache in Celans
Werk mit dem der Mehrsprachigkeit verbinden lésst.

39 Ebd.,, 69.

40 Vgl.: ,also war es eine von allen Seiten unmogliche Literatur, eine Zigeunerliteratur, die das
deutsche Kind aus der Wiege gestohlen und in grofSer Eile irgendwie zugerichtet hatte, weil doch
irgendjemand auf dem Seil tanzen muf. (Aber es war ja nicht einmal das deutsche Kind, es war
nichts, man sagte blof, es tanze jemand)*. (Kafka, Franz. ,Brief an Max Brod*“. Ders. Gesammelte
Werke. Briefe. Bd. 8, hg.v. Max Brod. Frankfurt/Main: Fischer, 1974, 337).

41 Derrida: Grammatologie, 70.

42 Vgl. dazu: Hamacher, Werner. ,,Die Sekunde der Inversion. Bewegungen einer Figur durch Celans
Gedichte“. Paul Celan. Hg. Werner Hamacher und Winfried Menninghaus. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1988. 81-126.



252 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache und
zur Mehrsprachigkeit in Briefen, Bremer Rede und
Umfrage der Librairie Flinker

Celans Selbstaussagen zur Bedeutung von Muttersprache und Mehrsprachigkeit fiir
sein Werk sind sehr verdichtet und mit anderen poetologischen Reflexionen ver-
schrankt. Einen das Thema ausfiihrlich darstellenden Text, wie ihn die in dieser
Studie behandelten Exilschriftstellerinnen und -schriftstellern sowie zeitgenossi-
schen mehrsprachigen Autorinnen und Autoren verfasst haben, gibt es von Celan so
nicht. Um die auch in der Forschung oft eher allgemein verhandelte Frage zum
Verhiltnis von Deutsch und Mehrsprachigkeit bei Celan konkretisieren zu konnen,
gilt es deshalb im Folgenden Celans verstreute Positionierungen beziiglich des
Deutschen als Sprache seiner Dichtung und Reflexion seiner Mehrsprachigkeit zu
untersuchen.

Friihe Briefe

Eine erste Reflexion der deutschen Schreibsprache findet sich bereits in den frithen
Briefen (1948-1952) und im Kontext seiner Etablierung als Lyriker in der
deutschsprachigen Literaturszene. So im Brief an Max Rychner in Ziirich, den Celan
am 3.11.1946 aus Bukarest schickt. Er dankt dem bekannten Schweizer Literatur-
kritiker darin ausfiithrlich fiir dessen positive Reaktion auf die ihm durch Celans
Bukarester Forderer Magul-Sperber zugesandte Gedichtauswahl. Dabei enthélt der
Brief Ansétze poetologischer Reflexionen zur historisch-biografischen Konstellation
von Celans Schreiben, die bereits auf die ein Jahrzehnt spater verfasste ,Bremer
Rede“ vorausweisen.

Aber etwas muf$ ich doch noch hinzuftigen, beklommenen Herzens, und in diesem Augenblick
rede ich wohl aus dem Dunkel, das mich auch mit Raubtierfangen zu umkrallen wufite: ich will
Ihnen sagen, wie schwer es ist als Jude Gedichte in deutscher Sprache zu schreiben. Wenn
meine Gedichte erscheinen, kommen sie wohl auch nach Deutschland und — lassen Sie mich
das Entsetzliche sagen — die Hand, die mein Buch aufschlégt, hat vielleicht die Hand dessen
gedriickt, der der Morder meiner Mutter war... Und es konnte noch furchtbarer kommen...
Aber mein Schicksal ist dieses: deutsche Gedichte schreiben zu miissen. Und ist die Poesie mein
Schicksal — und hier danke ich Ihnen wieder, daf sie es bejahen — so bin ich froh, Anlaf§ zu
Threm schonen Gleichnis vom aufgesprengten Bannkreis zu sein und mir sagen zu konnen, daf3



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache == 253

jenes andere Deutschland fortlebt, daf$ wenigstens das von den ,deux Allemagnes‘ seinen
(traurigen) Sinn nicht verloren hat.**

Wie Barbara Wiedemann hervorgehoben hat, schreibt Celan stets mit erkennbarem
Adressatenbezug. Adressatinnen und Adressaten beeinflussen den Stil des Briefes
und welche Thematik wie angesprochen wird. In dieser Weise haben durchaus auch
Celans Briefe Teil an seinem poetologischen Konzept des Dialogischen. Auch in dem
Brief an Rychner spielt eine Rolle, dass der jidische Dichter deutscher Mutter-
sprache aus Bukarest nach Ziirich schreibt und somit in ein Land, in dem Deutsch
zwar Landessprache ist, das aber von Krieg und Nationalsozialismus verschont
blieb. Dies erlaubt es Celan hier, seine Schwierigkeit, als Jude nach der Shoa Deutsch
zu schreiben, unmissverstandlich zu benennen und auch seine diesbeziigliche Sorge
beziiglich der Adressaten anzusprechen.** Die Sprache wird die Gedichte auch nach
Deutschland bringen, wo sie allerdings buchstéblich in die Hande der Morder fallen
konnen.* Das Deutsche, das ldsst sich schon aus dieser Briefstelle schliefRen, er-
moglicht die gewtlinschte Begegnung mit Deutschland ebenso wie es sich ihr als
einer gefiirchteten ausliefert.* In diesem Sinne bezeichnet Celan hier nicht allein
die Poesie, sondern explizit die deutsche Poesie als sein Schicksal. In diesem frithen
Dokument wird dabei allerdings noch an die Idee von zwei verschiedenen
Deutschlands angeschlossen, die zeitgenossisch auch in der Exilliteratur diskutiert
wird. Dabei geht es, kurz gefasst, um die Frage, ob der Nationalsozialismus die
gesamte deutsche Tradition und Kultur erfassen und desavouieren konnte oder ob
nicht ein ,anderes Deutschland‘, meist identifiziert mit der deutschen Klassik, deren
Humanismus und kosmopolitischem Gedankengut, fortleben konnte, an das dann
nach dem Krieg auch wieder angeschlossen werden konnte. Gegeniiber Rychner
hélt es Celan fiir méglich, dass dieses ,andere Deutschland‘ in seiner Dichtung und
ihrer Publikation fortlebt. Gleichzeitig ist bemerkenswert, dass Celan anstelle eines
Verweises auf die zeitgendssisch deutschen Diskussionen des Themas den franzo-

43 Celan: ,Brief 13. An Max Rychner, Bukarest, 3.11.1946“. Ders. Briefe. 25—27 hier 27

44 Wiedemann, Barbara.: ,Paul Celan. Ein Leben in Briefen“. Celan. Briefe. 897—920, hier 917

45 Celan wird diese Wendung spéter in seinem Gedicht ,Wolfshohne“ wiederaufgreifen, das 1959
unter dem Eindruck der vernichtenden Rezension von Giinter Blocker entstand. Hier heifst es:
,Mutter, wessen / Hand hab ich gedruckt, / da ich mit deinen / Worten ging nach / Deutschland?“
(Celan: ,Wolfshohne“. Ders. Gedichte. 419421, hier 420). Indem Celan in dem Gedicht die publi-
zistischen Diffamierungen seines Werkes auch als Angriff auf die Toten versteht, derer damit ge-
dacht werden soll, scheint sich jene im Brief an Rychner formulierte Furcht bewahrheitet zu haben,
dass die Mutter iiber die deutschen Gedichte erneut den Mérdern ausgeliefert ist: ,Gestern kam
einer von ihnen und / tétete dich / zum andern mal in / meinem Gedicht.“ (Ebd.)

46 Zu Celans schwierigem Verhéaltnis zu Nachkriegsdeutschland vgl. umfassend: Emmerich:
Fremde.



254 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

sischen Ausdruck von den ,deux Allemagnes“ benutzt. Dieser wurde bereits 1871
von Elme Marie Caro in seiner Abhandlung ,Les deux Allemagnes. Madame de Staél
et Henri Heine“ gepréagt und findet seitdem in der franzésischen Diskussion Ver-
wendung, um die entgegengesetzten Sichtweisen auf Deutschland als kriegerische
Nation und Land der Philosophie und Dichtung in unterschiedlichen historischen
Konstellationen zu bezeichnen.*” An dieser Stelle zeigt das franzosische Zitat, dass
sich Celan nicht als direkter Protagonist der Diskussion iiber das ,andere
Deutschland‘ unter Exilierten und anderen Deutschen betrachtet, sondern einen
transkulturell — oder vielmehr translational — vermittelten Blick einnimmt, der
ironisch-distanzierend wirkt. Eine dhnlich distanzierende Sicht auf das Deutsche
und die eigene Position in Bezug auf diese Sprache findet sich wenig spater in einem
rumadnischen Brief Celans aus Wien an Petre Solomon in Bukarest. Das vom 12.3.
1948 datierte Schreiben an den ruménisch-jiidischen Dichter, Ubersetzer und
Freund, auf dessen Anregung Celan in Burkarest auch ruménische Gedichte ver-
fasst hatte,*® ist unterzeichnet mit ,Al tiu sincer prieten si trist poet de limba teu-
tond Paul“ (,Dein aufrichtiger Freund und trauriger Dichter teutonischer Sprache
Paul“).*® Indem Celan ,teutonisch“ statt ,deutsch®, (,teutoni“ anstelle von »ger-
mana“), setzt, wird wiederum eine ironische Distanzierung markiert und vielleicht
auch auf eine Befremdlichkeit von Seiten des Adressaten dartiber angespielt, dass
sich Celan nach der gemeinsamen Zeit in Bukarest, die fiir beide mit einer Aus-
einandersetzung mit dem Surrealismus und wortspielerischen ruménischen Dich-
tungen verbunden war®® nun fiir das Deutsche in all seiner historischen Proble-
matik entschieden hat.

Die Briefe zeigen, dass Celan sein Selbstverstdndnis als deutscher Dichter be-
reits zu Beginn seines Schaffens intensiv reflektierte. Dabei ist es bemerkenswert,
dass er die eigene Position durch das Prisma einer anderen Sprache hindurch be-
nennt. Klar artikuliert er Rychner gegeniiber die enormen Schwierigkeiten, mit
denen er das Schreiben auf Deutsch fiir sich als Juden verbunden sieht. Aus dem
Brief an Solomon lasst sich zudem herauslesen, dass ihm bewusst ist, dass diese
Entscheidung aus Perspektive eines mehrsprachigen jiidisch-osteuropaischen
Kontextes, zu dem auch Solomon gehoért, moglicherweise befremdlich wirkte.

Vor allem aber ist seine Deutschsprachigkeit offenbar dem nachkriegsdeut-
schen Literaturbetrieb gegeniiber nicht selbstverstandlich. Ausgerechnet Rychner,
dem Celan die Grinde und Schwierigkeiten seiner deutschen Dichtung in zitiertem

47 Vgl. dazu: Goédde-Baumanns, Beate. ,L'idée de deux Allemagnes dans la historiographie fran-
caise“. Francia 12 (1984): 609 —619.

48 Vgl. Chalfen: Celan, 1979, 148.

49 Celan: ,Brief 17 An Petre Solomon, Wien, 12.3.1948¢. Ders. Briefe. 32—36, hier 34 bzw: 36.

50 Vgl. Chalfen: Celan, 148.



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache == 255

Brief so ausfiihrlich dargelegt hatte, versieht die Publikation einer Auswahl von
Celans Gedichten in der Ziircher Tat vom 7.2.1948 mit einer fehlerhaften Anmer-
kung zu Celans sprachlich-kulturellem Hintergrund:

Paul Celan ist ein junger Ruméne, der, in einem Dorf ruménischer Sprache aufwachsend, durch
merkwiirdige Fiigung Deutsch erlernt hat und in unsere Dichtung hineingezogen wurde. Auf
eigene, auffallend schone Weise hat er seine Stimme in ihrem Chor erhoben, in dem ur-
spriinglich fremden Element wiedergeboren als ein Dichter. Der Fall ist einzigartig und ver-
dient nicht nur unser Erstaunen, sondern den inneren Anteil derer, die fiir die Wunder der
Sprache aufgeschlossen sind. Ein Band Gedichte von Paul Celan liegt im Manuskript vor. Er ist
wie ein Geschenk an unsere Literatur.>

Offensichtlich hat sich der einflussreiche Schweizer Literaturkritiker hier seinen
eigenen Reim auf die ihm aus Bukarest zugeschickten Gedichte eines unbekannten
jungen Lyrikers aus einem Ort namens Czernowitz gemacht. Dieser entspricht
weitgehend der Logik nationalsprachlicher bzw. —kultureller Ordnung, mit dem
plurikulturellen und mehrsprachigen osteuropdischen Herkunftskontext Celans
scheint Rychner nicht vertraut gewesen zu sein. Symptomatischerweise ist es nun
gerade in einem der ersten Kontakte mit dem deutschsprachigen Literaturbetrieb,
dass sich der Gebrauch des Deutschen fiir Celan als erklarungshedtirftig erweist.
Rychner ist mit der plurikulturellen und mehrsprachigen osteuropaischen Topo-
graphie offenbar ganzlich unvertraut und kommt aus der Position eines Angeho-
rigen der deutschsprachigen Mehrheitsgesellschaft nicht auf die Idee, dass Celan
das Deutsche als Minderheitensprache (aber gleichwohl als Muttersprache) spre-
chen konnte.*® Dass er Celan allerdings nicht, wie dieser es ihm gegentiber so un-
missverstandlich getan hatte, als nach dem Holocaust deutsch schreibenden Juden
vorstellt, sondern lieber als exotischen jungen Sprachwechsler préasentiert, konnte
auch literaturpolitische Grinde haben. Moglicherweise schien Rychner diese Her-
kunftserzahlung besser dazu geeignet, einen Verlag fiir Celan zu finden, passt sie
doch gut zur Forderung nach einem auch literarischen ,Neuanfang‘ und nach neuen
Stimmen nach 1945. Celan selbst verwendet im néchsten Brief an Rychner, nun von
Paris aus, erneut einige Miithe darauf, diesem seinen Herkunftskontext, die Erfah-
rungen von Verfolgung und Flucht und die daraus resultierende komplexe Stellung
zum Deutschen auseinanderzusetzen: ,Ich habe nicht, wie Sie, verehrter Herr

51 Die Tat, 7.2.1948, 13. Jg. Nr. 37 S. 11. <e-newspaperarchives.ch> (15. Juli 2020).

52 Dies legt auch ein Brief Rychners vom 24.2.1948 an Celan nahe, in dem er den nun in Wien
lebenden Dichter fragt: ,Sind Sie zum erstenmal auf deutschem Sprachgebiet? Wie lernten Sie
tberhaupt Deutsch? Das interessiert mich hochlich (,Max Rychner an Paul Celan“. Ders. Bei mir
laufen die Fiden zusammen. Literarische Aufsdtze, Kritiken, Briefe. Hg. v. Roman Bucheli. Gottingen:
Wallstein, 1998. 316).



256 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

Doktor, denken, deutsch gelernt — Deutsch ist meine Muttersprache, und doch
mufte ich deutsche Gedichte als ein Verbannter schreiben.“*® Mit Blick auf Derridas
Theorie der Einsprachigkeit des Anderen lasst sich in der Korrespondenz mit Ry-
chner ein Moment festmachen, in dem er gerade in der Begegnung mit der
deutschsprachigen Mehrheit feststellen muss, dass er in seiner Muttersprache als
ein anderer schreibt, aufSerhalb des Terrains einer Sprachgemeinschaft und als
Einzelner. In dieser poetologisch zentralen Formulierung des Schreibens in der
Muttersprache aber als Verbannter, deutet sich zudem an, wie Celan den Begriff der
Muttersprache verwendet. Es ist weniger im Sinne der bis weit in die Nachkriegszeit
hinein einflussreichen Muttersprachtheorie Leo Weisgerbers, in der die Mutter-
sprache als kollektives Medium einer nationalen Gemeinschaft verstanden wird,
der der Einzelne vollkommen ein- und untergeordnet ist.** Vielmehr scheint Celan
ihn in einem alteren, vormodernen und vornationalen Sinn zu verwenden.*® Ent-
sprechend schliefét die deutsche Muttersprache eine mehrkulturelle Pragung nicht
aus, wie Celan gegentiber Rychner formuliert: ,ich weif3, wieviel ich den Kulturen,
durch die ich gehen mufte, verdanke“*®. Formuliert wird hier mithin ein poetolo-
gisches Selbstverstdndnis, das die deutsche Poesie als Schicksal begreift, gleichzeitig
aber miteinschliefdt, dass das Deutsche aus der individuellen Position und der his-
torischen Erfahrung der Verfolgung und Verbannung ebenso wie der der trans-
kulturellen und -lingualen Verzweigungen herausgeschrieben wird. Ahnlich for-
muliert Celan 1954 Hans Bender gegentber: ,Die Lebensumstidnde, das Leben im
fremden Sprachbereich haben es mit sich gebracht, dass ich mit meiner Sprache
viel bewusster umgehe als frither*’. Aus dem gleichen Jahr stammt das Radio-In-
terview mit Karl Schwedhelm, in dem Celan seine deutsche Muttersprachlichkeit
betont und mit Bezug auf sein Leben in Paris davon spricht, dass er das Deutsche in
der fremdsprachigen Umgebung immer wieder sichern miisse, sich aber aus dem
Gegeniiber von Deutsch und Franzésisch auch eine Vertiefung des Sprachgefiihls
ergebe.*®

Hier erwéhnt also auch Celan — wenn auch denkbar knapp und in Paratexten —
den in der Zweitspracherwerbsforschung nachgewiesenen ,Nebeneffekt‘ von
Mehrsprachigkeit, der in der erhdhten Sensibilitat fiir wortliche Formulierungen,

53 ,Brief 24. An Max Rychner, Paris, 24.10.1948“. Ders. Briefe. 4447, hier 46.

54 Vgl.: Weisgerber: ,Muttersprache*.

55 Zum begriffsgeschichtlichen Wandel von Muttersprache vgl.: Ahlzweig: Muttersprache.

56 Celan: ,Brief 24“. Ders. Briefe, 46.

57 Celan: ,An Hans Bender, Paris, 18.11.1954“. Ders. Briefe, 178.

58 Interview mit Karl Schwedhelm (1954), in: Celan, Paul. ,Mikrolithen sinds, Steinchen. Die Prosa
aus dem Nachlafs. Kritische Ausgabe. Hg. u. komm. v. Barbara Wiedemann und Bertrand Badiou.
Frankfurt/Main: Suhrkamp. 188—193, hier 189.



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache == 257

auch in der Erstsprache, besteht und der in der Gegenwart von mehrsprachigen
Autorinnen und Autoren aktiv genutzt wird.>® Es bleiben allerdings rare Aussagen
zur poetologischen Bedeutung transkultureller und -lingualer Erfahrung, die zumal
im Interview mit Schwedhelm eher heruntergespielt werden. Im Unterschied zu
den in dieser Studie besprochenen poetologischen Reflexionen von Exilautorinnen
und -autoren oder gar Schriftstellerinnen und Schriftstellern der Gegenwart, the-
matisiert Celan seine vielfaltigen Sprachkenntnisse kaum explizit als Source lite-
rarischer Produktion, wie auch gerade in der ,Bremer Rede“ auffallt.

Bremer Rede

1958 verfasst Celan anlasslich der Verleihung des Literaturpreises der Stadt Bremen
die berithmte poetologische Reflexion seiner Dichtung und ihrer Sprache vor dem
Hintergrund seines biografisch-kulturellen Herkunftskontextes und der Shoa. In
der ,Bremer Rede“ verschrankt Celan Sprachkritik aufs Engste mit der historischen
und biografischen Erfahrung und lasst so, wie Ulrich Wergin es formuliert hat, ,an
dem historischen Index, den das Sprachproblem fiir ihn tragt, keinen Zweifel“*.
Unmittelbar ersichtlich wird dies im viel zitierten Mittelteil der Rede, in dem Celan
die vernichtende Verlusterfahrung durch die Shoa und die damit verbundene
fundamentale Sprachkrise anspricht. Die Bremer Rede gilt deshalb als der Ort, wo
Celan sein Verhéltnis zum Deutschen in der Spannung von Muttersprache und
Mérdersprache diskutiert.®* Wenn dieser Text hier erneut aufgegriffen wird, dann
um der Frage nachzugehen, in welcher Weise Celan darin auf das Deutsche refe-
riert, wie er das Verhdltnis von National- und Muttersprache zur Sprache tber-
haupt sieht, wie sich seine Ausfithrungen vor dem Hintergrund herrschender Na-
tional- und Muttersprachkonzepte lesen, bzw. welche Ahnlichkeiten und
Unterschiede sich daraus zu den im Rahmen dieser Studie diskutierten Entwiirfen
einer transkulturellen bzw. -lingualen Offnung des Deutschen erkennen lassen.

59 Vgl. Hein-Khatib: Mehrsprachigkeit.

60 Wergin, Ulrich. ,Sprache und Zeitlichkeit bei Derrida, Celan und Nietzsche“. Die Zeitlichkeit des
Ethos. Poetologische Aspekte im Schreiben Paul Celans. Hg. Ulrich Wergin und Martin Jorg Schafer.
Wiirzburg: Konigshausen&Neumann, 2003. 31-81, hier 31.

61 Vgl.: ,Dieses Sprechen der unverlorenen Sprache wird sich in der Rede von Bremen jedoch selbst
zum Problem: Sie ist auch die Sprache der Verluste: Ebendiese Sprache konnte zur Planung, zum
Beschluss und zur Ausfiihrung des Massenmordes [...] funktionalisiert werden“ (Schafer, Martin
Jorg. Schmerz zum Mitsein. Zur Relektiire Celans und Heideggers durch Philippe Lacoue-Labarth und
Jean-Luc Nancy. Wiirzburg: Konigshausen&Neumann, 2003).



258 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

An der ,Bremer Rede“ fallt auf, dass auf historisches Geschehen, biografische
Erfahrung und geografische Lagen lediglich angespielt wird. Auch das Deutsche
wird — mit einer noch zu besprechenden Ausnahme — nicht direkt benannt. Im
Unterschied dazu hat Celan in seiner kurz vor der Rede verfassten Antwort auf eine
Umfrage der Librairie Martin Flinker Paris seine Dichtung im konkreten zeitlichen
und sprachlichen Kontext verortet. Er argumentiert hier, dass die deutsche Lyrik
nach dem Nationalsozialismus andere Wege gehe als die franzésische: ,Diisteres im
Gedéchtnis, Fragwiirdigstes um sich her, kann sie, bei aller Vergegenwértigung der
Tradition, in der sie steht, nicht mehr die Sprache sprechen, die manches geneigte
Ohr immer noch von ihr zu erwarten scheint.“** Ahnlich wie Klaus Mann in dem zu
Beginn des Kapitels angefiihrten Zitat sieht auch Celan hier vor allem das Deutsche
nach dem Nationalsozialismus als beschédigte Sprache, die ihre Verstrickung in die
deutschen Verbrechen unweigerlich im Gedéchtnis behalten muss. Fiir die deutsche
Lyrik der Gegenwart stelle sich deshalb die Herausforderung, sich von der tradi-
tionellen Sprache abzuwenden. Sie sei deshalb ,niichterner, faktischer geworden®,
spricht eine ,,grauere* Sprache“®*, Demgegeniiber wird zu Beginn der ,Bremer
Rede“ diese Ausgangssituation der deutschen Lyrik nach der Shoa weniger be-
schrieben als in den Worten selbst aufgesptirt: ,Denken und Danken sind in unserer
Sprache Worte ein und desselben Ursprungs. Wer ihrem Sinn folgt, begibt sich in
den Bedeutungsbereich von: ,gedenken’, ,eingedenk sein‘, ,Andenken’, ,Andacht*.«¢*
Neben der Einfiihrung des Gedenkens als Fixpunkt von Denken und Danken steht
hier die geradezu emphatische Betonung des Mediums, in dem diese Akte statt-
finden, als ,,unsere Sprache®. Dies kann als Verweis auf eine gemeinsame Sprache
von Dichter und Publikum (langue) gelesen werden oder auch auf die Sprache als
ibergreifendes menschliches Artikulationsmedium (langage). Der hervorgehobene
Zusammenhang zwischen den Wortlauten ,denken®, ,danken“ und ,,gedenken“ legt
allerdings nahe, dass mit ,unserer Sprache“ auf eine bestimmte langue, ndmlich auf
das Deutsche, rekurriert wird. In Vergleich zu Celans Formulierung in der Flinker-
Umfrage, die deutsche Lyrik habe ,Diisteres im Geddchtnis, lasst sich konstatieren,
dass in Bremen die Forderung des Gedenkens noch eindringlicher gestellt wird,
indem sie nicht allein historisch begriindet, sondern als in der deutschen Sprache

62 Celan, Paul. ,Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker“ (1958). Ders. Prosa I. Historisch-
kritische Ausgabe. Bd.15/1, hg.v. Andreas Lohr und Heimo Schmull. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2014.
77.

63 Ebd.

64 Celan: ,Ansprache anlésslich der Entgegennahme des Literaturpreises der Freien Hansestadt
Bremen* (1958). Ders. Prosa I 23-25, hier 23 [h.v.m]. Mit dem Zusammenhang von ,denken“ und
,danken“ wie ,gedenken“ referiert Celan auf Heidegger, worauf hier nicht nidher eingegangen
werden kann (Vgl. dazu: Olschner: Abgrund, 75).



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache == 259

selbst angelegt ausgewiesen wird. Es ist davon auszugehen, dass auch hier der
Adressatenbezug eine entscheidende Rolle spielt: Fiir die Librairie Flinker, exter-
ritoriales Zentrum deutscher Literatur in Paris, nimmt Celan die Position des dis-
tanzierten Beobachters ein und vergleicht die deutsche mit der franzosischen Lyrik.
In Bremen hingegen argumentiert er als deutscher Muttersprachler vor deutschem
Publikum gleichsam aus dem Deutschen selbst heraus. Die emotionale Formulie-
rung ,unsere Sprache“ anstelle einer sachlich-konkreten wie ,im Deutschen, lasst
sich auch als in der Logik des Muttersprachkonzeptes lesen, demzufolge Sprache
gleich Muttersprache ist. Angesichts der besprochenen Spannungen und Ambiva-
lenzen zwischen dem iberlebenden judischen Dichter und seinem bundesdeut-
schen Publikum, muss diese Formulierung allerdings als ein gezielter Akt der
Selbsthbehauptung gegentiber einem Literaturbetrieb gelesen werden, in dem Celan
immer wieder krankenden Irritationen tiber seine sprachliche Zugehorigkeit aus-
gesetzt war und sich genétigt sah, seine Deutschsprachigkeit zu erkldren oder gar
rechtfertigen zu miussen. Leonard Olschner und John Felstiner haben hervorge-
hoben, dass Celan mit der Wendung ,unsere Sprache“ dem Publikum in Erinnerung
rufe, dass auch es als Mehrheit seine Nationalsprache nicht vollkommen besitze,
sondern mit ihm teile und immer schon mit anderen deutschsprachigen Minder-
heiten aufSerhalb des nationalen Territoriums geteilt habe, konkret mit den er-
mordeten und vertriebenen Juden der Bukowina.®® In diesem Kontext von ,,unserer
Sprache“ zu sprechen, fiir die noch dazu der Zusammenhang von Denken, Danken
und Gedenken zentral sein soll, deuten Olschner und Felstiner zudem als ,bittere
Ironie“ gegentiber den westdeutschen Bildungsvertretern und der Politik des Ver-
gessens in Adenauer-Deutschland.®® Mag zutreffen, dass die Formulierung zu Be-
ginn der Rede eine Provokation ist, so gilt mit Blick auf die gesamte Rede aber auch,
dass Celan zugleich seinem Publikum ein Angebot macht: Sich aus einer Haltung des
Gedenkens heraus, die bereits von der linguistischen Grundlage des Deutschen
heraus angeboten wird, eine gemeinsame Sprache als Medium des Dialoges zu er-
arbeiten. Mit anderen Worten konnte das Deutsche dann ,unsere Sprache“ sein
oder werden, wenn der darin als eine Art schwaches Moment im Sinne Benjamins
angelegten Verbindung von Denken und Gedenken gefolgt wird.

Im Sinne einer solchen Spracharbeit als Akt des Gedenkens thematisiert Celan
in der Rede zunéichst seine Herkunft. Die Skizze der ,Landschaft, aus der ich zu
Thnen komme*“®’ fillt bekanntlich knapp aus. Obwohl Celan davon ausgeht, dass
diese seinem Publikum weitgehend unbekannt sein diirfte, verzichtet er auf ihre

65 Ebd., 76; Felstiner: Celan, 157-158.
66 Ebd.
67 Celan: ,Ansprache“. Ders. Prosa I, 23.



260 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

genauere Beschreibung und néhere historisch-geografische Verortung. Stattdessen
wird der Herkunftsort, wie bereits Winfried Menninghaus ausgefiihrt hat, zum li-
terarischen Topos.68 Als ,Gegend, in der Menschen und Biicher lebten®, werden
Czernowitz und die Bukowina mit ihren wechselnden staatlichen Zugehorigkeiten
und ihrer mehrsprachigen und -nationalen Bevolkerung zu einer zerstérten Pro-
vinz der Literatur im doppelten Sinne: einer Gegend, die immer schon vornehmlich
literarisch gepragt gewesen sei, iber die Literatur Kontakt zur Welt unterhalten
habe und nach den Verheerungen durch Zweiten Weltkrieg und Shoa nun nur noch
in der Literatur existiere. An einer historisch-geographisch differenzierten Dar-
stellung seines Herkunftsraumes, wie Celan sie in den Briefen an Rychner unter-
nahm, ist dem Dichter aber in Bremen nicht gelegen. Der Ort des Herkommens
wird, wie Jean Bollack es formuliert hat, zur ,totalen Exterioritat“%. Hervorgehoben
wird allerdings die Zugehorigkeit zum deutschen Literatur- und Sprachraum:
Bremen habe er durch die Druckerzeugnisse der Bremer Presse kennengelernt, der
Herkunftsort war also Teil des Verbreitungsraumes deutschen Schriftgutes. Vor
allem aber war er ,die Landschaft, in der ein nicht unbetrédchtlicher Teil jener
chassidischen Geschichten zu Hause war, die Martin Buber uns allen auf deutsch
wiedererzihlt hat.“”° Bemerkenswert ist an diesem Nebensatz nicht allein, dass
Celan Bubers Sammlungen chassidischer Erzdhlungen als gemeinsames Kulturgut
sowohl der Deutschen in Bremen als auch der osteuropaischen Juden darstellt bzw.
dass der Uberlebende dem deutschen Publikum anbietet, die jidische Uberliefe-
rung in deutscher Sprache wenigstens retrospektiv, gedenkend, als gemeinsames
Kulturgut zu begreifen.”" Bemerkenswert ist insbesondere, dass es sich hier um die
einzige Stelle der ,Bremer Rede“ handelt, in der das Wort ,,deutsch“ vorkommt. Mit
dem Zusatz ,uns allen“ wird das Deutsche erneut als ,unsere Sprache“ prasentiert.
Gerade deshalb ist es entscheidend, dass deutsch in diesem Falle weniger eine
Nationalsprache, ein zu einem Territorium gehoriges Idiom, bezeichnet, denn eine
Sprache der Literatur und der Ubersetzung: Das Deutsch der chassidischen Er-
zahlungen ist das Produkt von Ubertragungsprozessen aus dem Jiddischen und

68 Menninghaus, Winnfried. ,’Czernowitz/Bukowina’ als Topos deutsch-jiidischer Geschichte und
Literatur®. Zur Lyrik Paul Celans. Hg. Peter Buhrmann. Miinchen: Fink, 2000.9-30. An dieser Stelle
kann nur kurz darauf verwiesen werden, dass ein solches literarisiertes’ Bukowinabild die Be-
schéftigung mit dem Ort in der Nachkriegszeit stark pragte (Vgl.: Hirsch / Spitzer: Ghosts).

69 Bollack, Jean. Poetik der Fremdheit. Wien: Zsolnay, 2000. 192.

70 Celan: ,Ansprache*. Ders. Prosa I, 23.

71 Wie Zanetti anmerkt, enthélt die Erwdhnung Bubers hier auch den Verweis auf einen der
wichtigsten Bezugspunkte von Celans dialogischem Sprachverstandnis. Dabei weiche er allerdings
mit der Betonung des Bruches, den die Shoa auch fiir die Sprache bedeutet, und der Stellung des
Gedenkens fiir eine Dialogaufnahme, deutlich von Buber ab (Zanetti, Sandro. ,zeitoffen‘ Zur Chro-
nographie Paul Celans. Munchen: Fink, 2006. 47).



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache = 261

Hebréaischen, wiahrend der narrative Rahmen wiederum von romantischen deut-
schen Volksgutsammlungen geformt wurde. Das Deutsch, das sich Celan zufolge ,an
uns alle“ richtet, war mithin eine Sprache der Vermittlung und des Dialoges zwi-
schen Ost- und Westeuropa, keine Nationalsprache, sondern eine tibernationale
Literatur- und Kultursprache. Explizit wird mit ,deutsch” in der ,Bremer Rede“
mithin ein Medium der Ubertragung bezeichnet, wodurch Celan erneut ein Signal
gegeniiber dem deutschen Publikum mit seiner vermeintlich sprachlich-national
hegemonialen Position setzt; auch dieses spricht eine Sprache, die nicht allein die
seine ist, sondern ihrerseits ,,Umwege“72 iiber andere Landschaften genommen hat.
Das so skizzierte Deutsch als Sprache der Vermittlung korrespondiert wiederum
mit dem Begriff von Sprache tiberhaupt, die Celan als dem ,Wesen nach dialogisch*,
wie es spater heifst, versteht. Die so verstandene Sprache war es, die, als ihr kul-
turelles Zentrum Wien durch den Krieg unerreichbar wurde, ,[e]rreichbar, nah und
unverloren blieb inmitten der Verluste“’*. Im Unterschied zum Topos der Bewah-
rung der Muttersprache, wie er sich in der Exilliteratur findet, macht Celan an
dieser Stelle aber sehr deutlich, dass die Sprache nicht intakt bewahrt werden
konnte, sondern ihrerseits von der Katastrophe der Shoa erfasst wurde. Sie mufite
yhindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen durch die tausend
Finsternisse todbringender Rede. Sie ging hindurch und gab keine Worte her fiir
das, was geschah“ 7%, Von der durch die Katastrophe, durch das Verstummen ihrer
ermordeten Sprecher gehenden Sprache bleibt lediglich ein ,Minimum®, wie San-
dro Zanetti es formuliert hat, eine ,stumme Bewegung, ein Transport, der, wie
Hoélderlin in Bezug auf die Sprache der Tragddie sagt, ,eigentlich leer ist.“”® Es ist
dieses blofse ,Hindurchgehen‘, das Celan als ,unverloren“ ausweist, wo die be-
zeichnende Funktion der Sprache angesichts der Katastrophe versagen muss. Nur
darin gibt es so etwas wie ein Uberleben der Muttersprache: ,Ging hindurch und
durfte wieder zutage treten, ,angereichert‘ von all dem. In dieser Sprache habe ich
[...] Gedichte zu schreiben versucht“’®. Auch an dieser Stelle muss nochmals darauf
hingewiesen werden, dass Celan damit keine ungebrochene Kontinuitdt seiner
Dichtung zur Muttersprache, zur Sprache des Herkunftsorts, dem, wenn man so
will, Deutsch der Buberschen Ubertragungen, herzustellen erlaubt. Uberlebt diese
Sprache lediglich als ,stumme Bewegung®, so braucht sie aber, wie Zanetti weiter
ausfithrt, um tiberhaupt bemerkbar zu sein, einen ,,Umkreis von Worten“. Daraus
folge aber wiederum, ,dass ein solches Zu-bemerken-Geben in Bezug auf das, ,was

72 Celan: ,Ansprache*. Ders. Prosa I, 23.
73 Ebd.

74 Ebd., 24.

75 Zanetti: zeitoffen, 55.

76 Celan: ,Ansprache®. Ders. Prosa I, 24.



262 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

geschah’, prinzipiell kaum anders als an den ,todbringenden‘ Worten der Mérder
(oder aber an Worten aus ganz anderen Zusammenhéngen) wird vonstatten gehen
konnen.“”” Zu bemerken, zu lesen gegeben werden kann mit anderen Worten nur
die als ,stumme Bewegung“ Uiberlebt habende Muttersprache in der bestehenden
Sprache als eine Verschiebung. Zanetti geht davon aus, dass es sich bei dieser
,Tragersprache‘ um die Sprache der Mérder (und mithin in erster Linie um das
Deutsche) handelt, rdumt aber in der Klammer die Mdglichkeit ein, dass auch Worte
aus ganz anderen Zusammenhdangen in Frage kdmen. Denken lésst sich an Celans
Forderung nach einer ,‘graueren‘ Sprache“ aus der Flinker-Antwort und an die
Verwendung von Termini aus Fachsprachen in seinen Gedichten. Zu uberlegen
waére an dieser Stelle allerdings auch, inwiefern die ,Worte aus ganz anderen Zu-
sammenhdngen“ auch Worte aus fremden Sprachen sein kdnnten, mit denen an die
Katastrophe erinnert werden kann. Darauf ist in der Gedichtanalyse zuriickzu-
kommen.

In der Rede nutzt Celan bekanntlich den auch in Fachsprachen (Geologie,
Okonomie) verwandten Terminus sangereichert” flir die deutsche Sprache nach
Auschwitz. Er kann entsprechend mit der Bedeutung der faktischen, ,graueren
Sprache fiir die deutsche Lyrik nach Auschwitz in Verbindung gebracht werden.
Gleichzeitig klingt, wie Felstiner bemerkt, eine zynische wirkende Komponente an,
wenn das Deutsch nach Auschwitz mit der uniiberhérbaren Anspielung auf das
Reich als ,angereichert“ apostrophiert wird.”® So gesehen haben, wie Zanetti aus-
flhrt, die Anflihrungszeichen zum Ziel, das Wort als eine Ubernahme aus einem
fremden Kontext auszuweisen: Dem der geologischen Fachsprache oder der Ta-
tersprache, die dort von ,anreichern® sprechen kénnen, wo die Opfer verstummten.
Durch die Anfithrungszeichen, die Ausweisung als Zitat oder fremder Begriff, fixiert
Celan gewissermafien im Deutschen selbst diese Spannung zwischen verschiedenen
Sprachverwendungen und auch Sprechergruppen, die einander zutiefst fremd sind.
Nach der Shoa steht nicht mehr die deutsche Muttersprache, die judische Sprache
der Vermittlung zur Verfligung, sondern das fremde, das ,angereicherte“ Deutsch.
Gleichzeitig lasst sich ,angereichert“ auch als Beispiel daftir lesen, wie durch Ver-
schiebung unter dem Impetus des Angedenkens in scheinbar ,neutralen‘ Begriffen
eine traumatische Spur zu lesen gegeben werden kann. Dies ist die Bewegung von
Celans Dichtung, die er in der ,Bremer Rede“ als Arbeit am vorhandenen Wort-
material im Gedenken an das Geschehene fasst. Gleichzeitig ist hier auch ein Mo-
ment des Dialogischen zu situieren, das Celan in der zweiten Hélfte seiner Rede als

77 Zanetti: zeitoffen, 55.
78 Felstiner: Celan, 157 Fiir eine ausfiihrliche Lektiire des ,reich“ in ,angereichert“ vgl. Zanetti:
zeitoffen, 56 —58.



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache = 263

wesentlich fiir das Gedicht darstellt. Denkbar ist in diesem Kontext auch ein Ver-
weis auf Michail Bachtin, der das ,Leben des Wortes“ an Ubergéingen von Sprechern
und Sprechergruppen situiert, wobei es stets ,seines Weges eingedenk [bleibt]. Es
vermag sich nicht restlos aus der Gewalt jener Kontexte zu l1sen, in die es einst
einging.“79 Riickbezogen auf die ,Bremer Rede“ lasst sich formulieren, dass es um
das ,Leben des Wortes“ oder vielmehr das Uberleben des deutschen Wortes am
Ubergang der ermordeten jiidischen Sprachgemeinschaft und der territorialen
deutschen Nationalsprachgemeinschaft geht. Sprache — und deutsche Sprache —
wird damit als eine nicht national und territorial gebundene und von anderen
Sprachen kategorial abgrenzbare gedacht, sondern als ,dialogisch“ auch in dem
Sinne, dass sie historisch Schauplatz und Ergebnis von Vermittlungen und Uber-
tragungen ist. Doch nach der Shoa kann diese einstige Auspragung des Deutschen
als Sprache der Ubersetzung und Vermittlung nur in einer schwachen Form noch
iberhaupt vorhanden sein. Nur so ist das Deutsche so etwas wie ,unsere Sprache®,
in der das Gedicht als ,,Flaschenpost“8° in der Hoffnung auf ein ,ansprechbares
Du“®! aufgegeben wird.

Bezogen auf die Hauptfrage dieses Unterkapitels nach einer poetologischen
Reflexion Celans tber die Bedeutung der Mehrsprachigkeit und transkulturellen
Erfahrung fiir seine Dichtungssprache, muss allerdings konstatiert werden, dass die
»Bremer Rede“ — anders als die Briefe — darauf keinen expliziten Bezug nimmt.
Celan versucht seinem deutschen Publikum zwar in Erinnerung zu rufen, dass
dessen Sprache tiber eine Literatur- und Kulturtradition auch auflerhalb des na-
tionalen Terrains und dessen Sprachgemeinschaft verfiigt, eine explizite Offnung
auf weitere transkulturelle und -linguale Aspekte hin findet jedoch nicht statt. Dass
Celan in der ,Bremer Rede“ die Frage der Mehrsprachigkeit seines Herkunftsortes
nicht berthrt, dass er die Bukowina als eine ,nun der Geschichtslosigkeit an-
heimgefallen[e] ehemalig[e] Provinz der Habsburgermonarchie“®® in einer histo-
rischen Phase einfriert, die mit der einer dominanten Stellung des Deutschen in
Ostmitteluropa verbunden ist, und die zum Zeitpunkt seiner Geburt bereits ver-
gangen war, kann aus heutiger Perspektive durchaus irritieren, zumal er der plu-
rikulturellen Konstellation seiner Herkunftsstadt in den Briefen und auch den
Gedichten durchaus Rechnung tragt. Warum dies in der Bremer Rede nicht ge-
schieht, ist eine spekulative Frage und dennoch eine, die sich heute, ein halbes
Jahrhundert spater, bei der Untersuchung Celans unter transkultureller und

79 Bachtin, Michail M. Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Miinchen: Ull-
stein, 1969. 129 -130.

80 Celan: ,Ansprache“. Ders. Prosa I, 24.

81 Ebd.

82 Ebhd,, 23.



264 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

mehrsprachiger Perspektive formlich aufdrangt. Moglicherweise ldsst sich die
Einschrankung auf die Deutschsprachigkeit, die Vermeidung einer Thematisierung
von Mehrsprachigkeit mit Blick auf die Adressaten der Rede, die (bundes-)deut-
schen Leser erkldaren: Celan musste immer wieder die Erfahrung machen, dass
seine elementare Verbindung zur deutschen Sprache und auch seine Position als
deutschsprachiger Dichter von Seiten des deutschen Literaturbetriebs in Frage
gestellt wurde. Von seiner (einzigen) Teilnahme am Treffen der Gruppe 47 im Jahre
1952 berichtet er Giséle de Lestrange, dass ihn Frau Richter bei der Ankunft fir
einen Franzosen gehalten und ihm Komplimente flir seine deutschen Sprach-
kenntnisse gemacht habe. Bei seiner Lesung selbst hat seine Stimme und Aus-
drucksweise bekanntlich starke Ablehnung hervorgerufen.®* Neben dem in der
Forschung bereits ausfiihrlich diskutierten Problem des latenten Antisemitismus in
der Gruppe 47** lasst sich annehmen, dass in der Ablehnung Celans auch ein
mutter- und nationalsprachlich gepréagtes Autorenbild mitschwingt, das von einer
starken — und sprachlich zweifelsfrei erkennbaren — Bindung des Dichters an
Territorium und Sprachgemeinschaft ausgeht und in dem eine Position wie jene
Celans, der seine Muttersprache als Angehdriger einer national-kulturellen Min-
derheit erworben hat und weiterhin in anderssprachiger Umgebung lebt, schlicht
nicht vorgesehen ist. So in der bertichtigten Kritik von Mohn und Geddchtnis durch
Curt Hohoff, in der es heifit: ,,Celan kommt aus der ruménischen Sprachisolation in
die franzosische Emigration. Das sind nicht mehr, wie bei der Prager Schule,
Randstellungen der Sprache, sondern verlorene Posten“®®, Es ist zu vermuten, dass
diese kulturhistorische Rahmung von Mutter- und Mehrsprachigkeitsdiskursen in
der Nachkriegszeit dazu beitrug, dass Celan die vereinzelten Bemerkungen in den
Briefen zum Einfluss anderer Sprachen auf seine Dichtung poetologisch nie aus-
formulierte und damit auch keine explizite Verbindung von seinen Reflexionen zu
Ubersetzung und Dialogizitit zur literarischen Mehrsprachigkeit zu finden ist. Dem
antisemitisch gefarbten Anwurf, keine eigene Sprache zu haben, wird sich Celan
kurz nach der,Bremer Rede“ erneut explizit ausgesetzt sehen. Der Literaturkritiker
Glinter Blgcker schrieb 1959 in seiner Rezension des Bandes Sprachgitter, die wegen
ihrer desastrosen Wirkung auf Celan bekannt geworden ist, Celans Gedichte seien
metaphorische Gebilde ohne Wirklichkeitsbezug und sieht dies in der Sprachbio-
grafie des Dichters begriindet: ,,Celan hat der deutschen Sprache gegentiber eine
grofiere Freiheit als die meisten seiner dichtenden Kollegen. Das mag an seiner

83 Vgl. den ,Brief an Gisele de Lestrange, 31.5.1952¢. Ders. Briefe, 117-119. Zur desastrosen Begeg-
nung Celans mit der Gruppe 47 vgl.: Emmerich: Fremde, 79-90.

84 Vgl. ebd.

85 Hohoff, Curt. Geist und Ursprung. Zur modernen Literatur. Miinchen: Ehrenwirth, 1954. 232 - 243,
hier 234.



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache == 265

Herkunft liegen. Der Kommunikationscharakter der Sprache hemmt und belastet
ihn weniger als andere. Freilich wird er gerade dadurch oftmals verfiihrt im Leeren
zZu agieren.“86 Hier taucht, wie bereits vielfach bemerkt, ebenjenes antisemitische
Stereotyp wieder auf, der jidische Dichter sei nicht ,richtig® deutschsprachig.®’
Gleichzeitig wird auf Celans Mehrsprachigkeit angespielt und insinuiert, die deut-
sche Sprache sei fiir ihn nur eine unter anderen, wodurch er sich eben gréfierer
Freiheiten bediene als seine dichtenden Kollegen, die in der Logik Blockers — aber
auch des Mutter- und Nationalsprachparadigmas — enger an die eine Sprache und,
als damit unmittelbar verkntipft gedacht, auch an die Wahrheit gebunden seien. In
seiner Reaktion auf die Rezension, einem sarkastischen Leserbrief an den Tages-
spiegel, betont Celan gleich zu Beginn, dass das Deutsche seine Muttersprache ist
und zeigt so, welche Zumutung und Verletzung gerade dieser Anwurf, diese Ab-
erkennung seiner Zugehorigkeit zum Deutschen fiir ihn darstellt.®®

Die Ablehnung der Zweisprachigkeit und ihre poetologische Begriindung in der
Umfrage ,Le probléme du bilinguisme* (1961) der Librairie Flinker

Ein fiir Celans poetologische Position zur Mehrsprachigkeit zentraler Text ist seine
Replik auf die Umfrage der Librairie Flinker zum Thema Le probléme du bilinguisme
von 1961. Hier findet sich der apodiktisch wirkenden Satz: ,An Zweisprachigkeit in
der Dichtung glaube ich nicht.“** Oft als vermeintlich selbsterklirend zitiert, ist der
Text allerdings bislang weder ausreichend beziiglich seines historischen Publika-
tionskontextes noch seines poetologischen Arguments diskutiert worden.

Celan verfasst den kurzen Text als Antwort auf eine der Umfragen, die die Li-
brairie Flinker in Paris regelméfig als Teil ihres Almanachs initiiert. Dabei ist so-
wohl die von Martin Flinker gefiihrte Buchhandlung als auch der von ihm her-
ausgegebene Almanach bereits Ort des zweisprachigen und transnationalen

86 Blocker, Giinter: ,Gedichte als graphische Gebilde“. Der Tagesspiegel vom 11. Oktober 1959, zit. in:
Emmerich: Fremde, 116. Hier auch ausfiihrlich zur Rezension Blockers und ihrer Wirkung auf Celan
(115-120).

87 Vgl. die antisemitische Diffamierung Richard Wagners (Das Judentum in der Musik, 11), der den
jidischen Musikern eine ,nachéffend[e] Sprache“ unterstellt. Sowie: Nadler: Literaturgeschichte
(1939), 2 und die entsprechenden Diffamierungen in einer Flugschrift der deutschen Studenten-
schaft von 1933: ,Jiidische Werke erscheinen in hebraischer Sprache. Erscheinen sie in deutsch, sind
sie als Ubersetzung zu kennzeichnen. Schérfstes Einschreiten gegen den MifSbrauch der deutschen
Schrift. Deutsche Schrift steht nur Deutschen zur Verfiigung* (,Wider den undeutschen Geist!“) Zur
Geschichte des antisemitischen Sprachkonzeptes in Deutschland vgl.: Kremer: Deutsche Juden.

88 Emmerich: Fremde, 117-118.

89 Celan: ,Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker*. Ders. Prosa I, 81.



266 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

Austausches. Der ebenfalls aus Czernowitz stammende Flinker hatte vor dem
Zweiten Weltkrieg in Wien eine Buchhandlung und die Shoa im Exil in Tanger
uberlebt. Seit 1947 betreibt er in Paris eine deutsche Buchhandlung, die ein wich-
tiges Zentrum der Vermittlung deutscher Literatur und Kultur in der Nachkriegszeit
in Frankreich darstellt.”® Seine seit 1954 erscheinenden Almanache sind zwei-
sprachig deutsch-franzosisch und so als intellektueller Austausch zwischen den
Kulturen angelegt. Dass mit der Umfrage ,Le Probléme du Bilinguisme* in einer
zweisprachigen Zeitschrift die Zweisprachigkeit explizit als Problem (und nicht als
selbstverstédndliche Gegebenheit oder als Moglichkeit) adressiert wird, weist bereits
darauf hin, wie wenig selbstverstandlich und erkldrungsbediirftig die Mehrspra-
chigkeit in dieser historischen Zeitspanne selbst jenen erscheint, die nicht nur
selbst mehrsprachig sind, sondern Mehrsprachigkeit auch noch, wie Flinker, durch
Publikationen aktiv beférdern. Dieser Widerspruch zwischen einer mehrsprachi-
gen Praxis und der kulturellen Norm der Einsprachigkeit lasst sich auch in Flinkers
Einflihrung zu seiner Umfrage ablesen. Flinker schreibt, dass ihn die Frage, ob es
einen ,véritable bilinguisme“gl, eine wahre Zweisprachigkeit gebe, schon immer
beschaftigt habe und er sie darum verschiedenen Personlichkeiten gestellt habe,
von denen er wusste, dass sie mindestens zwei Sprachen sprechen. ,Y a-t-il un vrai
bilinguisme?“ lautet dann der erste Satz seiner Anfrage, die er dahingehend pra-
zisiert, dass er ja wisse, dass die Adressaten mehrere Sprachen sprachen und
schrieben, aber sie fragen wolle, ob sie auch in mehreren Sprachen déchten. Gleich
angefiigt wird allerdings, dass dies eigentlich als unméglich erachtet werde, da der
Mensch nur eine Zunge habe: ,Car 'homme forme généralement ses pensées dans
une seule langue. Il se parle a lui-méme et sa langue est presque partie intégrante de
son corps.“”> Mit anderen Worten stellt Flinker zwar die Frage nach der Bedeutung
der Mehrsprachigkeit, schrankt diese aber durch die ihr unkritisch zugrunde ge-
legte herrschende kulturelle Norm der Einsprachigkeit gleich wieder stark ein.
Zugespitzt wird das in der Formulierung: ,,Un homme peut-il avoir plusieurs langues
(,Zungen)?“ und in der Annahme, dass dies gerade in der Poesie als hochster Form
einer ,expression de la langue“ kaum wahrscheinlich erscheine: ,y a-t-il un seul
poéte véritable qui ait utilisé plusieurs langues?“®* So handelt es sich bei dieser
Umfrage nicht um eine offen formulierte Fragestellung, vielmehr ist sie stark von
den bereits diskutierten zeitgendssischen kulturellen Vorannahmen des Einspra-

90 Vgl.: Scherer, Hans. Martin Flinker. Ein Buchhdndler. Ein Emigrantenleben. Frankfurt/Main:
Frankfurter Bund f. Volksbildung, 1988.

91 ,Le probléme du bilinguisme. Une enquéte de la librairie Flinker“. Almanach de la librairie
Flinker. Paris: Flinker, 1961. 1333, hier 13.

92 Ebd.

93 Ebd.



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache = 267

chigkeitsparadigmas geprégt, vor der Mehrsprachigkeit als geradezu naturwidrig
erscheinen muss.

Die insgesamt flinfzehn Antworten sind nach den Namen ihrer Autoren al-
phabetisch geordnet. Unter den Beitrdgern tiberwiegen franzosische Autoren und
Germanisten, die wiederum zu einem guten Teil tiber eine biografische Verbindung
zur zweisprachigen Region des Elsass verfiigen. Hinzu kommen zwei Schweizer, ein
franzdsischer und ein gsterreichisch-judischer Wissenschaftler, die in den USA tétig
sind. Aus Deutschland ist kein Beitrag dabei. Celan gehort zu einer Gruppe von in
Paris lebenden Migranten und Emigranten. Seine Antwort ist liberdies eine von
insgesamt nur zwei Texten, die auf Deutsch verfasst sind. Die meisten der Ange-
schriebenen haben also auf Flinkers auf Franzosisch gestellte Frage, unabhéngig
von ihrer Erstsprache bzw. hauptsdchlichen Schreibsprache, eine franzdsische
Antwort verfasst und zeigen damit eine funktionale, situationsgebundene Sprach-
verwendung. Celan hingegen unterstreicht bereits mit der Sprachwahl sein State-
ment gegen die Zweisprachigkeit. In ihrer Argumentation sind die Beitrége insge-
samt divers, manche argumentieren im Sinne der kulturellen
Einsprachigkeitsnorm, dass die Muttersprache immer das Hauptmedium indivi-
dueller Artikulation bleibe, andere widersprechen dem aufgrund biografischer
Erfahrung oder literaturhistorischer Kenntnis und argumentieren, dass es auch
wahre bi- bzw. multilinguale Individuen und Schriftsteller gebe. Auffallig ist aller-
dings, dass auch hier haufig eine Einschrankung bzgl. der Poeten getroffen wird, von
denen die tiberwiegende Mehrheit der Beitrdge annimmt, dass diese nur in ihrer
Muttersprache schreiben konnen.’* Wie nun liest sich Celans Antwort vor diesem
Hintergrund, der so deutlich von der zeitgendssischen Vorherrschaft des Einspra-
chigkeitsparadigmas geprégt ist? Neben der bereits erwdhnten Deutschsprachigkeit
ist zundchst festzuhalten, dass Celans Antwort sehr knappgehalten ist und dass er
darin Flinkers deutsch-franzosisches Wortspiel mit langue und Zunge aufnimmt
und es zum Angelpunkt seiner Absage an die bilinguale Dichtung macht: ,An
Zweisprachigkeit in der Dichtung glaube ich nicht. Doppelziingigkeit — ja, das gibt es,
auch in diversen zeitgendssischen Wortkiinsten bzw. -Kunststiicken, zumal in sol-

94 Als symptomatisch fiir dieses Verstandnis, das mehr auf der kulturellen Vorstellung von Mut-
tersprache basiert, als auf tatsachlichen literaturhistorischen Gegebenheiten sei hier nur auf die
Antwort von Louise Servicen, selbst mehrsprachig und Ubersetzerin u.a. von Thomas Mann, hin-
gewiesen. Servicen verweist auf eine ganze Reihe von Wissenschaftlern und Poeten, die in meh-
reren Sprachen schrieben (u.a. Rilke, d’Annunzio, Jean Cocteau), fiigt aber an: , Toutefois, & mon
humble avis, lors méme que la réussite est parfaite, on n’arrive jamais a donner le meilleur de soi
dans une langue étrangere“ (Ebd., 31).



268 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

chen, die sich in freudiger Ubereinstimmung mit dem jeweiligen Kulturkonsum,
genauso polyglott wie polychrom zu etablieren wissen.“%*

Wahren Bilingualismus gibt es also laut Celan in der Dichtung nicht; wo den-
noch zwei Sprachen verwendet wiirden, handle es sich nicht um ein neutrales
Nebeneinander, sondern um eine Doppelziingigkeit, ein unehrliches, potentiell
betriigerisches Sprechen, das jedem Adressaten etwas anderes erzéhle und so nicht
im Dienste der Wahrheit, sondern des eigenen Interesses stehe.”® Vor Celans bio-
grafischem Hintergrund und seinen umfassenden literaturhistorischen Kenntnis-
sen, aus denen ihm zweifelsfrei mindestens genauso viele Dichter bekannt waren,
die in mehreren Sprachen dichteten, wie anderen Beitrdgern zu Flinkers Umfrage,
muss diese radikale moralische Abwertung von Bilingualismus iberraschen. An-
zunehmen ist, dass sie primar auf den deutsch-franzdsischen Dichter Yvan Goll und
seine ebenfalls zweisprachige Frau Claire abzielt, die Celan tiber Jahre hinweg mit
haltlosen Plagiatsvorwiirfen diffamierte.”” In ihren falschen Beschuldigungen be-
hauptete sie, dass Celan Wendungen aus den franzosischen Gedichten ihres Mannes
im Deutschen nachgeahmt habe (wobei sie selbst die Vorlagen teilweise falschte)
und verkniipft damit Mehrsprachigkeit und Ubersetzungstitigkeit mit dem fiir
Celan so vernichtenden Vorwurf des Plagiats. Wo diese Diffamierungen in der
bundesdeutschen Presse wieder aufgegriffen werden, verbinden sie sich leicht mit
den bereits erérterten antisemitisch gefarbten Anwiirfen, die Celan seine eigene
Sprache aberkennen wollen. So erschien unmittelbar vor der Abfassung von Celans
Antwort an Flinker vom 18.11.1960 in der Welt ein Artikel von Rainer K. Abel
(=Kabel), der Celan der Anleihen bei Goll beschuldigt.98 Auch Flinkers unbedacht
wirkendes Wortspiel von langue und Zunge (,Un homme peut-il avoiur plusieurs
langues (,Zungen)?“) konnte Celans starke Ablehnung mit hervorgerufen haben.
Der Vorwurf der Doppelziingigkeit richtet sich in der deutschen Kultur traditionell
gegen Mehrsprachige und in antisemitischer Tendenz auch gegen Juden.*® Was also
aus heutiger Sicht und in isolierter Betrachtung von Celans Antwort wie eine
schwer verstandliche Abwertung von Mehrsprachigkeit wirkt, erscheint unter

95 Celan: ,Antwort*. Ders. Prosa I, 81.

96 Vgl. dazu den Eintrag zu ,doppelziingig“ in Grimms Woérterbuch: ,tadelnd sagt man er ist ein
doppelziingiger mensch der bald so, bald so redet, sich in der rede nicht gleich bleibt.“ Als Beispiel
wird bezeichnenderweise auf deutsch-franzdsischen Bilingualismus referiert: ,so geredet doppel-
zlingig / hab ich einst in Welschlands flur / welsches mit den Welschen sprechend / deutsches mit
den Deutschen nur.“ (https:/woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB#0> (19. November 2020).

97 Vgl.: Paul Celan. Die Goll-Affire. Dokumente zu einer ‘Infamie’. Zusammengestellt., hg. u. komm. v.
Barbara Wiedemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2000. 408 -409.

98 Vgl. ehd.

99 Vgl. ,Wider den deutschen Geist*.



5.2 Selbstpositionierungen zur deutschen Schreibsprache = 269

Einbezug des Wortlautes von Flinkers Umfrage eher wie eine impulsive Abwehr
einer moglichen Unterstellung, wegen seiner Kenntnisse mehrerer Sprachen
smehrere Zungen“ zu haben. Trotz dieses Kontextes trifft Celans Verdikt nolens
volens mehrsprachige Dichtung tiberhaupt: Sie wird mit der Verbindung von po-
lyglott und polychrom in die Néhe von Gestaltungsweisen gertickt, wie sie sich in
der Nachkriegszeit insbhesondere in Popart und Werbung verbreiteten und als
Kulturkonsum stark abgewertet. Celan mag da auch die polyglott-sprachspieleri-
schen Texte der Avantgarde vor Augen haben, denen er aufgrund ihres relationalen
Authentizitits- und Wirklichkeitsverstindnisses kritisch gegeniibersteht.'®® Kon-
statiert werden muss an dieser Stelle ein klarer Dissens zu Positionen aktueller
Mehrsprachigkeitsforschung und poetologischen Schriften mehrsprachiger Ge-
genwartsautorinnen und -autoren. Sie heben, wie im entsprechenden Kapitel dieser
Studie noch zu erldutern sein wird, gerade das sprachspielerische und zugleich
kulturkritische Potential mehrsprachigen Schreibens positiv hervor. Stichwortartig
zitiert seien hier nur der programmatische Titel ,In jeder Sprache sitzen andere
Augen“'®" einer Poetikvorlesung Herta Miillers und Yoko Tawadas bekanntes Dik-
tum, dass die Fremdsprache einem ,Heftklammerentferner<!* gleiche, mithilfe
dessen sich die in der Muttersprache aneinandergeklammerten Worte und Vor-
stellungen 16sen lieflen. Diese Positionen widersprechen der Celans in der Sache
nicht, werten aber die Zweisprachigkeit diametral unterschiedlich und sehen die
damit verbundene Vervielfaltigung von Perspektiven und die Abkehr von Vorstel-
lungen der Eindeutigkeit positiv, wahrend Celan aufgrund seiner Erlebnisse in der
Goll-Affaire gerade darin ein Einfallstor fiir Verleumdungen und Plagiatsbeschul-
digungen erkennt.

Die Antwort an Flinker allerdings endet nicht mit dem negativen Verdikt,
sondern mit der eigenen Auffassung von Dichtung: ,Dichtung — das ist das schick-
salhaft Einmalige der Sprache. Also nicht — erlauben Sie mir diese Binsenwahrheit :
Dichtung sieht sich ja heutzutage, wie die Wahrheit, nur allzuoft in die Binsen
gehen — also nicht das Zweimalige.“*%*

100 Vgl. dazu: Kohler-Luginbiihl, Dorothee. Poetik im Lichte der Utopie. Paul Celans poetologische
Texte. Bern: Peter Lang, 1986. 56 —59.

101 Miiller, Herta. ,In jeder Sprache sitzen andere Augen“. Dies. Der Konig verneigt sich und tétet.
Frankfurt/Main: Fischer, 2009. 7-39.

102 Tawada, Yoko. Talisman (1996). Tiibingen: Konkursbuch, 2008. 15.

103 Celan: ,Antwort“. Ders. Prosa I, 81.



270 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

5.3 Das ,Einmalige der Sprache“ und die Begegnung mit dem
Anderen. Poetologische Gegenrede zur ,Mehrsprachigkeit*

In der Fassung der Dichtung als das ,schicksalhaft Einmalige der Sprache“ sind die
Grundziige von Celans Poetologie zu erkennen, wie er sie in der Bremer Rede und
dann vor allem im Meridian entwickelt. Im Kontext der Flinker-Replik wird noch
einmal klar, dass die dichterische Sprache als schicksalshaft, von der eigenen Er-
fahrung — ,unter dem Neigungswinkel seines Daseins“'** — geformt und somit als
nicht duplizierbar verstanden wird. Deshalb kann sie weder beliebig gewechselt
noch rein wortspielerisch erzeugt werden. Die Verwendung einer in diesem Sinne
eigenen, kohérenten Sprache wird aufs Engste mit dem Begriff der Wahrheit, die ja
auch keine ,zweimalige‘ sein kann, verbunden. Dass deshalb allerdings ,das
schicksalhaft Einmalige der Sprache“ die Muttersprache im Sinne der Weisger-
berschen Auffassung meinen muss, wird zwar durch die vorangegangene Ableh-
nung des Bilingualismus‘ nahegelegt, geht aber aus Celans Formulierung nicht
hervor. Die Einmaligkeit der dichterischen Sprache kann hier vielmehr als die von
dem jeweiligen Gedicht im jeweiligen Moment gefundene Sprache verstanden
werden, was eine Uberschreitung linguistischer Nationalsprachgrenzen nicht aus-
schlieflen muss, sofern diese eben keine arbitrdre und rein wortspielerische ist.
Unter den Beitrdgen zu Flinkers Umfrage geht jener von Maurice Blanchot in
eine dhnliche Richtung. Auch Blanchot argumentiert, dass der Schriftsteller nicht
mit einer vorgefertigten Sprache arbeitet und deshalb die Frage nach dem Bilin-
gualismus an der Natur der Dichtung vorbeiziele: ,I’écrivain est en chemin vers une
parole qui n’est jamais déja donnée“'®®. Die Sprache der Dichtung gilt es demnach
immer wieder neu zu finden. Die dem Dichter zur Verfiigung stehende Sprache ist
lediglich eine Ausgangslage auf diesem Weg der Dichtung. Auch Celans Verschie-
bung vom linguistischen Begriff des Bilingualismus zur poetischen Formulierung
des Einmaligen und Zweimaligen hebelt in gewisser Weise die Frage nach der
linguistischen Zweisprachigkeit in der Dichtung aus. Ist die Sprache der Dichtung
immer eine je eigene, ist es fraglich, inwiefern sie tiberhaupt mit dem linguistischen
Verstdndnis von Erst- und Zweitsprache zur Deckung gebracht werden kann. Das
yschicksalshaft Einmalige“ eines Gedichtes kénnte sich auch in der Begegnung von
zwel Sprachen bzw. dem Ausdruck aus einer anderen Sprache zeigen. In diesem
Sinne argumentiert Jacques Derrida, dass Celans Gedichte, wo sie mit Ausdriicken
aus verschiedenen Sprachen operieren, nicht als bi- oder multilingual beschrieben

104 Celan: ,Der Meridian®. Ders. Prosa I. 33-51, hier 44.
105 ,Probléme du bilinguisme*, 14.



5.3 Das ,Einmalige der Sprache® = 271

werden kénnen, sondern in der Figur des Schibboleths gefasst werden sollten.'®.
Jedes Gedicht habe ,seine eigene Sprache, es ist ein einziges Mal seine eigene
Sprache, vor allem dann, wenn mehrere Sprachen darin zusammentreffen kén-
nen.“'” Gerade die vom normierten Sprachgebrauch abweichende Mehrsprachig-
keit kann den Anspruch auf Einmaligkeit der dichterischen Sprache und Einma-
ligkeit des Gedichts erfiillen. Bilingual im linguistischen Sinne werden Dichter und
Gedicht in den Augen Celans und Derridas dadurch aber nicht, weil sich etwas eben
nicht auf zwei verschiedene Weisen, in zwei unterschiedlichen Idiomen artikulie-
ren lasst, sondern nur in einem jeweils dafiir gefundenen. Beim ,Einmaligen der
Sprache“ handelt es sich mithin um einen poetologischen Entwurf, der quer zu
linguistisch orientierten Kategorien von Ein- und Mehrsprachigkeit steht und unter
diese nicht subsumierbar ist.

Weiter verdeutlichen lésst sich dies anhand von Celans Biichnerpreisrede ,,Der
Meridian“ von 1960. Das Gedicht wird darin ,gestaltgewordene Sprache eines Ein-
zelnen“'®® genannt und somit radikal von der langue abgelést und an die parole
gebunden. Dem Konzept einer national- oder muttersprachlichen Literatur als Li-
teratuy, in der Zugehorigkeit zu einem Kollektiv gestiftet oder ausgedriickt wird,
wird so eine Absage erteilt. Das Gedicht entsteht stattdessen aus der Erfahrung des
Einzelnen und den fiir diese bestimmenden Daten. Zu diesen Daten — so meine
These — z&hlen in Celans Poetologie auch die vom Dichter verwandten Sprachen im
linguistischen Sinne. Sie sind, wie Celan in einem Brief an Werner Kraft schreibt,
eine ,conditio“'”, eine ,existentielle Grundbedingung“**°. Die Einzelsprachen und
auch die Erstsprache gehoren damit zur biografisch gebundenen Erfahrung des
Einzelnen, die ihn begleitet und aus denen auch das Gedicht entsteht. Deckungs-
gleich mit einer (Alltags-)Sprache ist das Gedicht deshalb nicht, vielmehr spricht es
ja in seiner je eigenen Weise — und dies nota bene auch von den in es eingegangenen
Idiomen und den daran gekniipften Erinnerungen.

Darin steckt, wie auch in Celans Formulierung, dass das Gedicht ,einsam und
unterwegs“''" sei, ein deutliches Gegenmodell zum Konzept der Nationalliteratur,

106 Derrida, Jacques. Schibboleth. Fiir Paul Celan. Aus dem Franzosischem von Wolfgang Sebastian
Baur. Wien: Passagen, 2012.

107 Ebd., 62.

108 Celan: ,Meridian®. Ders. Prosa I, 45.

109 Werner Kraft gegeniiber spricht Celan entsprechend davon, dass er ,die Sprache, in der man
schreibt, als conditio auffafit (und erleidet!), als unverriickbare, zu tragende, auf sich zu nehmende
existentielle Grundbedingung“ (Celan: ,Brief 199. An Werner Kraft, Paris, 25.2.1958¢. Ders, Briefe,
295).

110 Ebd.

111 Celan: ,Meridian®. Ders. Prosa I, 45.



272 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

die ,ihre‘ Schriften als in einem Territorium, einer Sprache und einer historischen
Gemeinschaft fest verwurzelt ansieht. Stattdessen ist das Gedicht nach Celan, wie
Gilda Encarnacdio es formuliert hat, ,ein Fremder in fremden Lindern.*'* Das
Gedicht selbst stellt nach Celan ein wanderndes Wortgebilde dar, insofern es in
Bewegung begriffen, auf sich selbst bezogen und gleichzeitig auf einen anderen
zuhaltend ist. Dabei speist es sich aus einem Moment der Dunkelheit, des Mangels
an Klarheit und eindeutigem kommunikativem Inhalt. Celan zitiert dazu einen Satz
von Pascal im franzésischen Original: ,Ne nous reprochez pas le manque de clarté
puisque nous en faisons professions!“'*® Dass der Satz hier auf Franzésisch zitiert
wird und gleichzeitig angemerkt, dass er ,bei Leo Schestow“ '* stehe, also im
Umweg iber einen russischen Autor gefunden worden sei, legt nahe, dass Celan
gerade in der Begegnung der eigenen mit einer fremden Sprache bzw. Rede auch
einen Ort der Dichtung sieht bzw. die Dichtung als Ort, der eine solche Begegnung
ermoglicht. Auf diskursiver Ebene spricht Celan dabei von einem Moment der
Dunkelheit, der Opazitat der Sprache. Ausgestaltet wird dieser allerdings durch ein
in mehrfacher Hinsicht — das Zitat, die franzosische Abweichung vom deutschen
Text — fremdes Wort. In ihm wird auch hier wie in den in Kapitel 1 referierten
Ansdtzen Materialitdt und Selbstreferentialitdt betont.

In diesem Sinne als Ort der Dunkelheit wie der Begegnung findet sich das
fremde Wort am Ende des ,Meridians“ wieder im beriihmten Zitat des Fehlers von
Karl Emil Franzos‘ in der Edition von Buchners Leonce und Lena:

Und hier, bei den letzten zwei Worten dieser Dichtung, muf$ ich mich in acht nehmen.

Ich muf$ mich hiiten, wie Karl Emil Franzos, der Herausgeber jener ,Ersten Kritischen Ge-
sammt-Ausgabe von Georg Bilichner’s Sémmtlichen Werken und handschriftlichem Nachlaf3,
[...] - ich muf§ mich hiiten, wie mein hier wiedergefundener Landsmann Karl Emil Franzos, das

112 Encarnacdo, Gilda. Fremde Nahe. Das Dialogische als poetisches und poetologisches Prinzip bei
Paul Celan. Wiirzburg: Konigshausen&Neumann, 2007 221. Nur am Rande kann hier darauf ver-
wiesen werden, dass in der Forschung damit auch die jiidische Erfahrung als eine bei Celan mit
jener des Dichters eng verbundene verstanden wird: ,By employing a mode of communication that
remains ,‘the outcast’ of language — the other — the poem can confront the prevalent discourse that
separates the self from the seemingly foreign. According to Celan, true poetry already does. Poetic
verjuden, the ‘Jewishness’ of poetry, thus serves as the moment in which the lyrical points toward a
possi- ble, decisively different communicative mode. The foreignness of one’s own belonging and the
belonging in foreignness are discerned in textual space: ‘One can become a Jew; like one can become
a human being; one can Jewify’“ (Eshel, Amir. ,Paul Celan’s Other. History, Poetics, and Ethics“. New
German Critique 91 (2004): 57-77, hier 69).

113 Celan: ,Meridian“. Ders. Prosa I, 42.

114 Ebd. Dass Celan Schestow fehlerhaft zitiert, der seinerseits Pascal fehlerhaft zitiert, unter-
streicht den Aspekt des Umwegs. (Vgl. dazu: Suh, Kyung-Hong. Das Gedicht, mit dem Meridian
wandernd. Heidelberg: Winter, 2006. 49).



5.3 Das ,Einmalige der Sprache® = 273

,Commode‘, das nun gebraucht wird, als ein ,Kommendes‘ zu lesen!

Und doch: Gibt es nicht gerade in ,Leonce und Lena‘ diese den Worten unsichtbar zugela-
chelten Anfithrungszeichen, die vielleicht nicht als Gansefiifichen, die vielmehr als Hasen-
6hrchen, das heifdt also als etwas nicht ganz furchtlos tiber sich und die Worte Hinauslau-
schendes verstanden sein wollen?'"®

Die Passage bezieht sich auf den editionsgeschichtlich berithmten, nicht ganz ge-
klarten Wortlaut am Ende von Leonce und Lena. In der heute mafdgeblichen Mar-
burger Ausgabe von Biichners Werken lautet die Stelle, mit der Valerio seine For-
derung beschlieft: ,[...] und eine kommode Religion!“.*® Da Biichners Manuskript
wohl schon wenige Jahre nach seiner Abfassung verschollen ist, lasst sich der
Wortlaut aber nicht zweifelsfrei rekonstruieren. In der Geschichte ihrer Editionen
hat er mehrere Umschreibungen erfahren: ,bequeme Religion®, ,kommende Reli-
gion“, ,commode Religion®, ,kommode Religion“.""” Es handelt sich mithin um eine
notorisch dunkle Stelle in der Biichner-Edition. Gerade sie hildet fiir Celan einer-
seits den Ort der Begegnung mit seinem Landsmann, dem Bukowiner Schriftsteller
Karl Franzos, und andererseits Anlass zur Reflexion iiber Bedeutungsverschie-
bungen, die iber den Wortlaut selbst initiiert werden. In der Forschung wurde
mehrfach hervorgehoben, dass an dieser Stelle ein ,Verfehlen des intendierten
Sinns“ thematisiert wird, das deshalb die Begegnung mit dem Anderen ermdgliche,
weil der ,Weg zum ,Anderen‘ [...] immer auf [...] Umwegen der Entstellung des
Sinns“!'® erfolge. Ein misreading mithin, das eine neue Bedeutungsebene im Text
offenlegen kann und so auf einen immer noch kommenden Sinn durch zukiinftige
Lektiire verweist."*® Uber die Fokussierung auf die Fehllesung von ,commode® —
LSkommende“ lasst Celan die lautbildliche Seite in den Vordergrund riicken, an der
der fiir seine Poetologie so zentrale Vorgang der Paronomasie als Mittel der Be-
deutungsvervielfiltigung ansetzen kann.'*® Weitgehend unbeachtet ist in der Aus-

115 Celan: ,Meridian®. Ders. Prosa I, 49.

116 Zur Uberlieferungsgeschichte von Leonce und Lena inkl. den unterschiedlichen Wiedergaben
der zitierten Stelle vgl.: Hauschild, Christoph, und Jan Christoph: ,Kleine Anmerkung zur Textkritik
von ,Leonce und Lena‘“. Georg Biichner Jahrbuch 5 (1985): 51-82.

117 Ebd.

118 Giinther, Andreas. Verlebendigung und Vernichtung. Zur De-figuration von Medialitdt bei Paul
Celan. Hamburg: Diss., 2013. 304 -305.

119 Vgl. dazu: Zanetti, Sandro. ,Das Kommode und das Kommende. Zum Witz der Paronomasie“.
Der Witz der Philologie. Rhetorik, Poetik, Edition. Hg. Felix Christen, Thomas Forrer, Martin Stigelin
und Hubert Thiiring. Frankfurt/Main: Stroemfeld, 2014. 40 -49; Levine, Michael G. ,Celan, and the
terrible voice of the Meridian“. MLN 122.3 (2007): 573-601.

120 Vgl.: Zanetti: ,Kommode“. 44. Zur Bedeutung der Paronomasie fiir Celans Poetik: Hamacher:
»Sekunde®, 81-126.



274 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

legung der Stelle indes geblieben, dass sich Celan auf eine Kette von misreadings
bezieht, die sich wohl nicht zuféllig an einem Fremdwort entfalten. Die Editions-
schwierigkeiten um commode/bequem/kommend/kommod lesen sich wie ein Bei-
trag zur Geschichte des Umgangs mit dem Fremdwort im Deutschen, das mal
ubersetzt (,bequeme Religion“), mal fehlgelesen-oberflachentibersetzt (,kommende
Religion®), mal in der Schreibung eingedeutscht (,kommode Religon“) wurde. Im
18. Jahrhundert aus dem Franzésischen entlehnt, variiert die Schreibweise des
Adjektivs zwischen ,commode“ und ,.kommod*, im 20. Jahrhundert ist es nur noch
als osterreichischer Regionalismus (bzw. in der abgeleiteten Substantivbildung ,Die
Kommode*) gebrauchlich.'*' Dass es Celan an dieser Stelle nicht allein um den in
der Editionsgeschichte von Leonce und Lena aufzuspiirenden Prozess von Fehllek-
tiren geht, sondern tatsachlich auch um das Wort, an dem diese ihren Ausgang
nehmen, lasst sich auch deshalb vermuten, weil es durch die eigenwillige Sub-
stantivierung ,das ,Commode* hervorgehoben wird. Der fremdartige Wortcha-
rakter wird durch die Anfiihrungszeichen betont und iiberdies wird mit dem ,C‘
gleichzeitig gerade jener Buchstabe grof8 geschrieben, den das Grimmsche Wor-
terbuch als im Deutschen paradigmatisch fremd bezeichnet.'** Es lasst sich deshalb
behaupten, dass auch das auf diese Weise hervorgehobene Wort unter dem ,Nei-
gungswinkel“ von Celans Leben gelesen werden kann, insofern sich darin der
osterreichische Regionalismus mit dem linguistischen Transfer aus dem Franzosi-
schen verbindet und es gerade auch in dieser Verschrankung einen Ort der Be-
gegnung sowohl mit Franzos als auch mit Buichner darstellt.

Die Reflexion tber die iiber das Wort hinauslauschenden ,Hasenohrchen®,
uber die im Wort angelegten Moglichkeiten der Bedeutungsverschiebung und somit
kommenden Sinn suchender Lektiiren lasst Celan am Ende seiner Rede einen

121 Vgl. ,kommod*, in: Kluge. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Bearbeitet von
Elmar Sebold. 24. durchgesehene und erw: Auflage, Berlin 2002, 514. Laut Zanetti wird die Variante
y,kommende Religion“ heute von niemandem mehr ernsthaft vertreten, wohingegen aber die
»Schreibung mit ,c‘ in der Forschung wiederum einige Rétsel aufgibt, da aus ihr jedenfalls die na-
heliegende historische [...] Fehllesung von ,kommode‘ zu ,kommende‘ etwas weniger nachvoll-
ziehbar erscheint“ (Zanetti: ,Kommode*, 41-42).

122 Unter dem Lemma ,C“ und gleichzeitig als Einfiihrung der darunter gefiihrten Worteintrége
steht: ,Da wir [...] die tenuis des gutturallauts mit K ausdriicken, so ist dafiir das aus dem lateini-
schen alphabet entnommene C ganz tiberfliissig“. Weiter rit der Artikel zur Schreibung mit ,k‘ bzw.
dazu, aus ,ricksicht auf die reinheit unserer sprache“ die c-Fremdworter gleich durch ,einheimi-
sche ausdriicke“ zu ersetzen. Im Worterbuch selbst ist diese Forderung zur Reduktion der Worter
mit ¢ im deutschen Wortschatz bereits umgesetzt: ,das worterbuch kann nicht die unzahl aller mit C
anlautenden ausldndischen worter sammeln wollen, woran auch gar nichts ldge“. (Bd. 2, Sp. 601.
<https://woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB#0> (18. Januar 2021)).



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose == 275

Transit vom Wort zum Ort, von commode bei Blichner zur Suche nach der eigenen
Herkunft vornehmen:

Von hier aus, also vom ,Commoden‘ her, aber auch im Lichte der Utopie, unternehme ich — jetzt
— Toposforschung: Ich suche die Gegend, aus der Reinhold Lenz und Karl Emil Franzos, die mir
auf dem Weg hierher und bei Georg Biichner Begegneten, kommen. Ich suche auch, denn ich
bin ja wieder da, wo ich begonnen habe, den Ort meiner eigenen Herkunft.'”®

Gefunden wird dabei der titelgebende ,Meridian“, der Celan auf dem Weg zu
Biichner iiber den Ort der Herkunft mit Reinhold Lenz und Karl Emil Franzos
verbindet; ungefahr auf einem Lingengrad liegen Celans Geburtsort Czernowitz,
jener von Jakob Michael Reinhold Lenz (Sefwegen, Livland, heute Cesvaine, Lett-
land) und der von Karl Emil Franzos (Czortkow, Galizien, heute Cortkiv, Ukraine).!**
Die Verbindung zu den Herkunftsorten Celans, Lenz‘ und Franzos‘ fithrt dabei —
vielleicht wieder nicht ganz zuféllig — auch tiber den gemeinsamen Anfangsbuch-
staben ,C‘. Thn sieht das Grimmsche Worterbuch als Zeugnis sprachlicher Begeg-
nungen mit dem Romanischen und Slawischen und wiirde ihn deshalb am liebsten
aus dem Deutschen tilgen. Ebendies aber ist unmdglich, wie gut 200 Worteintrége
unter ,,C“ zeigen. In seiner Heraushebung des fremden Wortes und der daran ge-
kniipften Moglichkeiten der Lesbarkeit erinnert Celan in Darmstadt — wie bereits
zuvor in der ,Bremer Rede“ — daran, dass die deutsche Literatur sowohl beztiglich
der Herkunft ihrer Autoren als auch beziiglich ihrer Sprache tiber eine viel-
schichtige Topographie jenseits des nationalen Territoriums verfligt. Mit dem
Wagnis der tber die Worte hinauslauschenden Hasenohrchen sind sie auch in
kanonischen Texten aufzuspiiren.

5.4 Zwischensprachliche Begegnungen und Verschiebungen in
Die Niemandsrose

Im Folgenden wird die aus den poetologischen Texten Celans gewonnene These,
dass sich bei Celan das ,schicksalshaft Einmalige“ der Sprache gerade auch in einer
Verschiebung zwischen zwei Sprachen manifestieren kann, ohne deshalb im lin-
guistischen Sinne ,mehrsprachig® genannt werden zu konnen, an einzelnen Ge-
dichtanalysen zu tiberpriifen sein. Angeschlossen wird dabei an Jacques Derridas

123 Celan: ,Meridian“. Ders. Prosa I, 49.

124 Vgl. dazu: Zanetti, Sandro. ,Orte/Worte, Erde/Rede. Celans Geopoetik“. Geopoetiken. Geogra-
phische Entwiirfe in den mittel- und osteuropdischen Literaturen. Hg. Sylvia Sasse und Magdalena
Marszalek. Berlin: Kadmos, 2010. 115-131.



276 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

Analyse von Celans Gedicht ,In eins“. Darin wird im Deutschen mit hebraischen,
franzdsischen und spanischen Ausdriicken operiert: ,Dreizehnter Feber. Im Herz-
mund / erwachtes Schibboleth. Mit dir, / Peuble / de Paris. No pasardn.“** Allerdings
wird das Gedicht dadurch nicht mehrsprachig im Sinne der von Celan in seiner
Flinker-Antwort kritisierten Verdoppelung (oder hier Verdreifachung). Vielmehr ist
die ,Vielfalt der Sprachen [...] in einem einzigen Mal, an ein und demselben Datum
[...] verbunden“'*®, Wie bereits dargelegt, gilt: ,Jedes Gedicht hat seine eigene
Sprache, esist ein einziges Mal seine eigene Sprache, vor allem dann, wenn mehrere
Sprachen darin zusammentreffen konnen.“'”” Gerade die vom normierten
Sprachgebrauch abweichende Mehrsprachigkeit kann den Anspruch von der Ein-
maligkeit der dichterischen Sprache und der Einmaligkeit des Gedichts befestigen.
Auf diese Weise gelang es Celan nach Derrida ,,Babel in einer einzigen Sprache“'*® zu
gestalten. Nicht die verschiedenen langues, die Nationalsprachen, reihen sich als
zdhlbare und in sich einheitliche und ineinander tbersetzbare Entitdten anein-
ander, sie umfassen ihrerseits selbst die Vielheit der parole, des uniibersetzbaren
einmaligen Ausdrucks des Einzelnen an einem einmaligen Datum, innerhalb des-
sen sehr wohl auch die nationalsprachlichen Grenzen tiberschritten werden kon-
nen.

In seinem lyrischen Werk operiert Celan mit verschiedenen Formen dessen,
was sich aus dem Blick aktueller literaturwissenschaftlicher Forschung als mehr-
sprachig bezeichnen lasst: textinterne Mehrsprachigkeit, latente Mehrsprachigkeit,
Oberflacheniibersetzung, Zitat."”® Namentlich findet sich in seinen Gedichten He-
bréisch, Jiddisch, Danisch, Franzésisch, Englisch, Spanisch, Russisch, Mittelhoch-
deutsch, Latein und Griechisch. Viele der Texte fordern mithin geradezu zu einer
Mehrsprachigkeitsphilologie im Verstdandnis Till Dembecks heraus, d.h. dazu,
Sprachdifferenzen zu bemerken, zu beschreiben und nach ihrer Signifikanz im
jeweiligen Text vor dem Hintergrund seiner historisch-kulturellen Singularitit zu
fragen. Das muss nicht zu widerspriichlichen Resultaten gegeniiber der Poetologie
Celans fiihren, insofern sich gerade darin das Einmalige des Gedichtes zeigen kann.
In der Interpretation konnen mit Fokus auf die zwischensprachlichen Begegnungen
transkulturelle Beziige untersucht und gleichzeitig nach der poetischen Funktion
der durch ihre Anderssprachigkeit exponierten Worter gefragt werden.

In der Forschung ist die Dimension der literarischen Mehrsprachigkeit in Ce-
lans lyrischem Werk bislang verstreut im Rahmen einzelner Gedichtinterpreta-

125 Celan: ,In eins“ Ders. Gedichte, 157.

126 Derrida: Schibboleth, 51.

127 Ebd., 62. [Kursiv im Original].

128 Ebd., 59. [Kursiv im Original].

129 Zu den Begriffen und Kategorien vgl. die Ausfiihrungen in der Einleitung.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose = 277

tionen berticksichtigt, aber kaum ins Zentrum einer Untersuchung gestellt wor-
den.”® Allein die hebraische Intertextualitit wurde durch Irene FuRl systematisch
untersucht, wobei sie zum Schluss kommt, dass Celans Dichtung gerade auch auf
der Ebene einer latenten Mehrsprachigkeit zutiefst vom Hebraischen und seiner
Sprachstruktur geprégt ist.'*" Eine umfassende Untersuchung zur textinternen
Mehrsprachigkeit in Celans Gedichten steht mithin noch aus. Sie kann im Rahmen
dieses Kapitels nicht geleistet werden, untersucht werden sollen aber anhand von
drei Gedichten aus dem Band Die Niemandsrose drei unterschiedliche Verfahren
literarischer Mehrsprachigkeit, die in der Lyrik Celans angewandt werden (Ober-
flichentibersetzung, Einsatz anderssprachiger Worter und Zitate, experimentelle
Sprachmischung) und die im Sinne seiner Poetologie im je eigenen Gedicht und
seinem Kontext zu interpretieren sind. Damit wird ein Beitrag zum Verstandnis
literarischer Mehrsprachigkeit in Celans lyrischem Werk geleistet, vor allem aber
innerhalb dieser Studie dargelegt, wie auch bei Celan mehrsprachige Verfahren eng
mit Techniken der Poetizitdt und mit sprachphilosophischen und -kritischen Re-
flexionen verkntipft sind. Dartiber hinaus wird auch hier ein national einge-
schranktes Sprach- und Literaturverstandnis kritisiert. Trotzdem aber ist Mehr-
sprachigkeit nicht durchweg positiv konnotiert und bietet somit auch nicht per se
einen Ausweg aus historisch-kulturell gestifteten Zugehorigkeiten.

Fiir den Fokus auf Die Niemandsrose gibt es mehrere Griinde: Erstens wurden
die Gedichte des 1963 erschienenen Bandes zwischen 1959 und 1963 und somit in
zeitlicher Néhe zu den besprochenen poetologischen Texten verfasst. Zweitens hat
Celan sich bei der Arbeit an diesem Band intensiv mit sprachtheoretischen und

130 Petuchowski, Elisabeth. ,Bilingual and multilingual Wortspiele“. Deutsche Vierteljahresschrift
52 (1978): 635-651; van Ingen, Ferdinand. ,Das Problem der lyrischen Mehrsprachigkeit bei Paul
Celan“. Psalm und Hawdahal. Akten des Internationalen Paul Celan-Kolloquiums New York 1985. Hg.
Joseph P. Strelka. Bern: Peter Lang, 1987 64—78; Heimann, Friederike. ,Sprachexil. Zum Verhaltnis
von Muttersprache und ,Vétersprache‘ bei Gertrud Kolmar und Paul Celan®. Sprache(n) im Exil, 276 —
282; van Ingen, Ferdinand. ,Mehrsprachigkeit bei Paul Celan“. Ders. Diskursive Lyrik seit 1945.
Passau: Schuster 2014. 48 - 53; Weissmann, Dirk. ,Monolinguisme, plurilinguisme et translinguisme
chez Paul Celan. A propos de la genése du poéme ,Huhediblu®. Genesis 46 (2018): 35-50; Cheie,
Laura. ,Inszenierte Mehrsprachigkeit. Sprache zwischen Dialog und Maske in der Lyrik Paul Ce-
lans*. Spiegelungen. Zeitschrift fiir deutsche Kultur und Geschichte Siidosteuropas 14.2 (2019): 25— 34.
131 Fufdl: Geschenke. Zur Bedeutung des Hebraischen bei Celan s.a. Lydia Koelle, Lydia. Paul Celans
pneumatisches Judentum. Gott-Rede und menschliche Existenz nach der Shoa. Mainz: Matthias
Grunewald, 1997 100 -124. Umfassende Untersuchungen liegen zudem zur Bedeutung der russischen
und franzosischen Literatur fiir Celan vor, die allerdings keinen Schwerpunkt auf die Frage lite-
rarischer Sprachmischung legen (Ivanovi¢: Gedicht; Pennone, Florence. Paul Celans Ubersetzungs-
poetik. Entwicklungslinien in seiner Ubertragung franzosischer Lyrik. Berlin: DeGruyter, 2012).



278 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

-philosophischen Ansitzen beschéftigt."** Drittens ist Die Niemandsrose der erste
Band Celans, in dessen Gedichten aufierhalb der Titel mit anderssprachigem Vo-
kabular gearbeitet wird.’®® Es darf deshalb angenommen werden, dass dies sowohl
in Bezug zur sprachtheoretischen Thematik des Bandes steht, als auch im Zusam-
menhang mit dem Stellenwert des Bandes innerhalb Celans Werk, der in der For-
schung als aufSerst spannungsvoller Band und Zeugnis intensiver Arbeit an der
eigenen Sprache und Wendung zu einem neuen Sprechen gesehen wird.’**
Schliefilich schlagen sich in den Gedichten der Niemandsrose Celans Erfahrungen
mit den Diffamierungen im Zuge der Goll-Affaire nieder, mit der teils antisemitisch
gefarbten Rezeption seines Werkes in der deutschen Presse und schliefSlich seine
Angst vor einem wiedererstarkenden Antisemitismus in Deutschland und Euro-
pa.'*® Wihrend bereits gut untersucht wurde, wie dies in der Niemandsrose mit
Celans Hinwendung zur judischen Tradition, zur Erfahrung des Exils und der er-
zwungenen Wanderschaft verkniipft ist,"*® ist in den folgenden drei Gedichtana-
lysen zu zeigen, wie auch Sprachwechsel und Sprachmischung zur Darstellung
dieser Erfahrung der Bedrohung und Angst vor abermaliger Aberkennung eines
Existenzrechtes in der deutschen Literatur eingesetzt werden.

»Bei Wein und Verlorenheit“

Das kurze dreistrophige Gedicht ist am 15.3.1959 in Paris entstanden und somit zu
Beginn der Arbeit an der Niemandsrose."*” Es interessiert an dieser Stelle wegen
seiner Verschiebungen zwischen einzelnen Sprachen und des in ihm enthaltenen
Kommentars zum Verhéltnis von langue und langage.

132 Vgl.: Pfad-Eder, Miriam. Verdichtete Begegnung. Die Bedeutung von Sprachtheorie und Sprach-
philosophie fiir die Poetik Paul Celans und seinen Gedichtband ,Die Niemandsrose*. Berlin: Weifsensee
Verlag, 2010.

133 Vgl. Parry, Christoph. ,Sprachenvielfalt im kosmopolitischen Gedicht der Moderne*. Schreiben
zwischen Sprachen. Hg. Liisa Laukkanen und Ders. Miinchen: Iudicium, 2017 78-91.

134 Lehmann, Jirgen: ,Die Niemandsrose®“. Celan-Handbuch, 80-89; Perez, Juliana P. Offene Ge-
dichte. Eine Studie tiber Paul Celans Die Niemandsrose. Wirzburg: Konigshausen&Neumann, 2010.
15-33.

135 Lehmann, Jirgen: ,,Gegenwort‘ und ,Daseinsentwurf. Paul Celans ,Die Niemandsrose‘. Eine
Einfiihrung“. Ders. Kommentar zu Paul Celans ,Die Niemandsrose‘. Heidelberg: Winter, 1997 11-35.
136 Vgl.: Pfad-Eder: Begegnung; Mackey, Cindy. ,Dichter der Bezogenheit' A Study of Paul Celan’s
Poetry with Special Reference to ,Die Niemandsrose’. Stuttgart: Heinz, 1997 109 —179.

137 Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 785.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose === 279

Das Gedicht beginnt mit der Evokation des eines Verlustes: ,Bei Wein und
Verlorenheit“'*®, Laut Jirgen Lehmann gestaltet es damit eines der zentralen
Themen der Niemandsrose, wobei die Erfahrung von Verlorenheit als Ausgangs-
punkt eines Sich-frei-Setzens und anschliefSenden Sich-Wiedergewinnens zu ver-
stehen sei.’®® In ,Bei Wein und Verlorenheit“ erkennt er entsprechend ein ,kon-
sekutives Verhiltnis von Trunkenheit und (Selbst-)Verlust**’. Dabei werde die
Verlorenheit vollstindig durchlaufen und bis zu ihrer Neige erfahren: ,Bei Wein
und Verlorenheit bei / beider Neige“'*'. In der Neige aber kiindigt sich bereits Ab-
schluss und Uberschreitung an; wo etwas zur Neige geht, geht es zu Ende, wobei das
aus dem mittelhochdeutschen stammende ,neige(n)“ gleichzeitig die Handlung des
Beugens und Sich-Senkens denotiert."** Dies lasst sich inhaltlich auf den Zustand
der Verlorenheit beziehen. Tatsdchlich geht aber in ,Bei Wein und Verlorenheit“
das deutsche Wort ,Neige“ selbst zur Neige, es entleert sich seiner semantischen
Bedeutung und kippt gleichsam als Lautbild in andere Sprachen. In den beiden
néchsten Strophen zeigt sich, dass es einmal franzosisch ,neige“ (dt. Schnee) gelesen
wird und einmal englisch ,neigh“ (dt. Gewieher). Wie bereits bemerkt, nutzt Celan
dabei einen als ,,Oberflicheniibersetzung“'*® bezeichneten Vorgang. Weit weniger
Aufmerksamkeit allerdings hat der Umstand erfahren, dass damit der Vorgang des
Verlierens und Freisetzens, die Begegnung mit dem anderen auch auf die Ebene der
verwandten natiirlichen Sprache Deutsch selbst ausgedehnt wird. Die eigene
Sprache erfihrt ,bei Wein und Verlorenheit“ eine Offnung aufs AuRerste, ein
Hintiberspielen ins Glossolalische — der Wein kann in diesem Zusammenhang auch
als Anspielung an das Pfingsterlebnis gelesen werden, wo gemutmafit wird, ein
iiberméRiger Weingenuss sei die Ursache fiir das Zungenreden der Jiinger."** Wo
der Wortsinn zur Neige geht — verursacht durch Rausch oder Verlust — riickt das
Glossolalische in greifbare Nahe und eréffnet neue Wege der Bedeutungsbildung.
Elisabeth Petuchowski hat diesen Vorgang treffend mit der Beobachtung erfasst,
dass ,individual words mean more than they state in German. Thus an area hidden
behind the words is opened up, revealing a new complex of associations.“*** Die

138 Celan: ,Bei Wein und Verlorenheit. Ders. Gedichte, 130.

139 Lehmann: ,Bei Wein und Verlorenheit“. Kommentar, 61-69, hier 61.

140 Ebd,, 62.

141 Celan: ,Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.

142 Vgl. den Eintrag zu ,neigen“. Deutsches Wérterbuch. Der digitale Grimm (7 Dezember 2020).
143 Vgl. dazu: Dembeck, Till: ,Oberflacheniibersetzung. The Poetics and Cultural Politics of Ho-
mophonic Translation®. Critical Multilingualism Studies 3.1 (2015): 7-25.

144 Vgl.: ,Andere aber hatten ihren Spott und sprachen: Sie sind voll des stfen Weins.“ (Apostel-
geschichte 2.13).

145 Petuchowski: ,Wortspiele®, 636.



280 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

eigene Sprache kann materialiter durch eine Art Oberflacheniibersetzung in die des
Anderen hintibergespielt werden. Dabei ist es gerade die Materialitidt und Opazitét
der Sprache, die die Begegnung mit dem anderen ermdglicht. Dichtung lebt davon,
dass die Sprache nicht eindeutig ist. Gerade dadurch wird die Moglichkeit zum
Dialog eréffnet, die fiir Celans Poetologie so zentral ist.

Am Ubergang von Strophe eins und zwei wird im Gedicht mit der Verlorenheit
auch die Grenze zwischen den einzelnen Sprachen tiberschreitbar: ,Bei Wein und
Verlorenheit, bei / beider Neige: // Ich ritt durch den Schnee“. Einmal ins Franzo-
sische geneigt, kann aus der Verlorenheit Schnee werden, durch den sich die
Sprecherinstanz fortbewegen kann. Die Formulierung des Reitens mit dem Zusatz
»in die Ferne — die Ndhe“ im drauffolgenden Vers kann dabei, wie Juliana Perez
bemerkt, auch als Anspielung auf das Ubersetzen verstanden werden, auf das Celan
an anderer Stelle als ,fremde Nihe“ rekurriert.**® Es lisst sich so festhalten, dass
das Gedicht die Ubersetzung als Weg vorfiihrt, in der Einzelsprache festgezurrte
Sinnzusammenhénge zu verlieren und wieder zu gewinnen. Gleichzeitig wird durch
dieses Verfahren bereits vorweggenommen, was die dritte Strophe explizit the-
matisiert: ,sie / logen unser Gewieher /um in eine / ihrer bebilderten Sprachen.“ Die
einzelnen Nationalsprachen teilen sich vor aller Bedeutungsgebung ihr Rohmate-
rial in Gestalt von asemantischen Lauten. In ,Bei Wein und Verlorenheit* wird
dieses Verhaltnis von langue und langage, von einzelnen Sprachen und menschli-
cher Sprachfédhigkeit iberhaupt kommentiert. In diesem Sinne lésst sich auch der
Bezug auf Gott in der zweiten Strophe lesen: ,ich ritt durch den Schnee, horst du, /
ichritt Gott in die Ferne — die Ndhe“. Mit Blick auf die Sprachthematik ergibt sich an
dieser Stelle ein Bezug zum Beginn des Johannesevangeliums: ,Im Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort“'*’. Damit kénnte ,ich ritt
Gott“ so ausgelegt werden, dass die Sprecherinstanz das Wort reitet, das seinerseits
singt, also ein asemantisches Geréusch von sich gibt."*® Die Menschen mogen, wie in
Strophe drei geschildert, diesen Gerduschen gottlichen Ursprung attestieren. In der
Sicht des Gedichtes aber unterscheiden sie sich nicht von animalischen Lauten, die
mit ,unser Gewieher“ aufgerufen werden. Dieser Ausdruck genereller Sprachfa-
higkeit (langage) wird als Grundlage menschlichen Sprechens ,umgelogen‘ in ein
bedeutungsgebendes Sprachsystem (langue): ,Sie duckten sich, wenn / sie uns iiber
sich horten, sie / schrieben, sie / logen unser Gewieher / um in eine / ihrer bebil-

146 Perez: Gedichte, 40.

147 Johannes 1, 1.

148 Auf die mit diesem Vers verbundenen theologischen Beziige kann hier nicht eingegangen
werden.Vgl. dazu: Bollack, Jean. ,,Chanson a boire. Uber das Gedicht ,Bei Wein und Verlorenheit‘ von
Paul Celan®. Celan-Jahrbuch 3 (1989): 23-35.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose = 281

derten Sprachen.“’* Die einzelnen Sprachen, die bestimmte Konzepte — Signifikate
— zu evozieren vermdgen, sind hier immer schon Medium der Liige und der Tau-
schung, weil sie ihren Ursprung aus dem Gerdusch vergessen machen und tber-
decken. Christoph Perels hat daraus gefolgert, das Gedicht enthalte ,die Klage tiber
das Ende einer Epoche, die den Menschen als Wesen, das Sprache hat, definiert.“'%°
Demgegeniiber wird hier die Position vertreten, dass im Gedicht die Uberwindung
der einzelnen langue als (vermeintlich) sinngebende Ordnung als Moment der
Freisetzung des Wortes aus ebendieser Zurichtung erprobt und somit ein Ort ge-
schaffen wird, an dem das so in seinen semantischen Beziigen gelockerte Wort sich
auf das andere hin 6ffnen kann — sei es auf andere natiirliche Sprachen, wie hier
das Franzosische oder Englische, oder auf die Laute der Tiere hin.

LKermorvan“

Ein anderssprachiges Zitat an zentraler Stelle findet sich in dem 1961 verfassten
Gedicht Kermorvan. Bereits in der Uberschrift wird mit dem bretonischen ,Ker-
morvan® ein im Deutschen dezidiert fremdes Wort gesetzt."*' Dieser Eindruck be-
statigt sich dadurch, dass sich der titelgebende Ortsname Kermorvan auf das letzte
Wort des Gedichtes, auf ,Kannitverstan“, reimt. Wéahrend diese Akzente der
Fremdheit das Gedicht gleichsam rahmen, wird im Spannungsverhdltnis dazu
Vertrautheit evoziert. Dazu gehort das weitgehend gleichméafiige Reimschema
(ABCB) sowie die drei Strophen mit den vier drei hebigen Versen, die sich an die
Volksliedstrophe anlehnen. Auch inhaltlich werden in den ersten beiden Strophen
Néahe und Fremde evoziert und die Frage nach der Vorstellung von Heimat gestellt:

»,Du Tausendgilldenkraut-Sternchen, / du Erle, du Buche, du Farn: / mit euch
Nahen geh ich ins Ferne, — / Wir gehen dir, Heimat, ins Garn.“'**> Die Nennung der
vertrauten Pflanzennamen vermitteln eine Nahe zu einer in der Ferne liegenden
Herkunftslandschaft. Gleichzeitig impliziert die idiomatische Wendung ,ins Garn
gehen, sich durch eine List fassen lassen, ein Misstrauen gegentiber dieser nost-
algisch-affektiven Stimmung, bei der die Sprechinstanz sich wider besseres Wissen
von einem problematischen Heimat-Gefilihl umgarnen lésst, das an das Territorium

149 Celan: ,Bei Wein und Verlorenheit“. Ders. Gedichte, 130.

150 Perels, Christoph. ,Eine Sprache fiir die Wahrheit“. Frankfurter Anthologie (Band 10). Hg.
Marcel Reich-Ranicki. Frankfurt/Main 1986. 210—212, hier 212.

151 Kermorvan bedeutet wortlich tibersetzt ,Das Haus des Seemanns®, gleichzeitig markiert es den
Entstehungsort des Gedichtes, das bretonische Chdteau de Kermorvan, wo Celan und seine Familie
die Sommerferien verbrachten (Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 818).

152 Celan: ,Kermorvan®. Ders. Gedichte, 155.



282 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

und die darin wurzelnden Gewdchse gekniipft ist. In der zweiten Strophe wird der
nahen, heimatlich besetzten Fauna eine exotische gegeniibergestellt: Kirschlor-
beertraube, Palmenschaft, Steindattel, wobei die Palme auf Paldstina verweist und
so in Kontrast zur ersten Strophe den Bezug zum nicht mit dem Territorium der
Herkunft, sondern mit dem Judischen verbundenen Ort der Zugehorigkeit eréffnet.
Darin eingebettet findet sich der durch Kursivierung als Zitat ausgewiesene dritte
Vers ,Ich liebe, ich hoffe, ich glaube, -, ein intertextueller Bezug auf die Kardinal-
tugenden ,Glaube, Hoffnung, Liebe“ aus dem Brief des Apostel Paulus an die Ko-
rinther (I. Kor 13,13). Allerdings ist, wie Werner Wogerbauer erlautert hat, durch
deren verkehrte Reihung erkennbar, dass sich Celan nicht direkt auf den Bibelvers
bezieht, sondern bereits Heinrich Heines Kritik und Verspottung desselben als
,Inbegriff der Restaurationsideologie“'*® aufgreift. Besonders relevant fiir die Stelle
durften, wie Wiedemann herausgestellt hat, folgende Strophen aus Heines Ge-
dichtzyklus ,,Angelique“ sein:

Ich bitte dich, lass* mich mit Deutschland in Frieden!
Du musst mich nicht plagen mit ewigen Fragen
Nach Heimat, Sippschaft und Lebensverhéltnis

Es hat seine Griinde, ich kann’s nicht vertragen; —

Die Eichen sind griin, und blau sind die Augen
Der deutschen Frauen; sie schmachten gelinde

Und seufzen von Liebe, Hoffnung und Glauben; —

Ich kann’s nicht vertragen — es hat seine Griinde“."**

Neben dem Seufzen, in dem Liebe, Hoffnung und Glaube als nichtssagende Formel
erscheint, greift Celan aus ,Angelique“ auch die durch den Spiegelstrich markierte
elliptische Konstruktion am Versende auf. Heine verwendet den Spiegelstrich, um
eine Zensur anzudeuten. Das lyrische Ich will nicht von seiner franzésischen Ge-
liebten Angelique mit Fragen nach seiner deutschen Heimat bedrangt werden, es
kann es ,nicht vertragen®, dartiber zu sprechen, woflir es seine verschwiegenen
Gruinde hat. Diese sind in dem 1834 im Pariser Exil entstandenen Gedicht unschwer
in den groferen Kontext von Heines jungdeutscher Kritik an den in den deutschen
Landern herrschenden repressiven politischen Verhdltnissen, seinem Leiden an
der Exilierung sowie dem Rechtfertigungsdruck als Jude beziiglich der genauen
national-kulturellen Zugehorigkeit zu stellen. Als Referenz auf diesen Komplex des
exilierten deutsch-judischen Dichters lésst sich demnach auch bei Celan der in der
ersten Strophe gesetzte Spiegelstrich zwischen ,geh ich ins Ferne, —“ und ,wir gehen

153 Waogerbauer, Werner. ,Kermorvan“. Kommentar, 250 —254, hier 252.
154 Zit. Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 818.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose = 283

dir, Heimat, ins Garn“ lesen. Auch der bei Heine zitierte christliche Bibelspruch
erscheint als integraler Teil dieses deutschen Lebenskontextes, den der Dichter
nicht mehr vertragt. Aufgrund dieses intertextuellen Geflechts von ,,Angelique“ und
~Kermorvan“ kann die Kursivierung von ,Ich liebe, ich hoffe, ich glaube“ bei Celan
neben dem Hinweis auf den Zitatcharakter auch als Hinweis auf das Deutsche des
Spruches gelesen werden, das so im deutschen Gedicht als Sprache des anderen
erscheint. Vermittelt iber Heine markiert der deutsch-christliche Spruch in ,Ker-
morvan“ mithin die jiidische Erfahrung des Nichtverstehens und Nichtverstan-
denwerdens auch in der eigenen, der deutschen Sprache.

In der dritten und letzten Strophe von ,,Kermorvan“ wird dem deutschen nun
ein franzosischer Spruch entgegengestellt: ,Ein Spruch spricht — zu wem? Zu sich
selber: / Servir Dieu est régner, — ich kann / ihn lesen, ich kann, es wird heller, / fort
aus Kannitverstan. Zitiert wird der Wappenspruch der Adelsfamilie de Kermor-
van, der an der Fassade des Schlosses und der Kapelle angebracht ist (dt.: ,Gott
dienen heiftt herrschen®).®*®* Wiederum handelt es sich um ein Motto aus dem
christlichen Kontext und es ist zunachst unklar, warum gerade dieses Zitat, das vom
deutschen Text auch noch durch den franzosischen Wortlaut abgesetzt ist, einen
Ausweg aus ,Kannitverstan“ weisen soll. An seiner Botschaft kann es kaum liegen,
aber der Spruch vermittelt auch keine solche, seine kommunikative Funktion ist
nivelliert, er spricht ,zu sich selber“. Mithin wird ihm ein autoreferentieller Cha-
rakter attestiert, die Kursivierung und das Franzosische heben zusatzlich die
dinghafte Materialitdt der Inschrift hervor. Mit Blick auf den Meridian lasst sich
sagen, dass es genau diese Verdichtung des Selbstbezuges und des Hervortretens der
,dunklen‘ sprachlichen Materialitét ist, durch die ein Lesen mdglich wird.**® Dabei
handelt es sich freilich, wie Werner Hamacher ausgefithrt hat, weniger um ein
Lesen im Sinne eines Aufhebens und Sammelns, denn um ein ,Offnen der Sprache“
auf ein kommendes anderes hin.**” In ,Kermorvan“ nun kristallisiert sich die fiir
Celans Poetik zentrale Bewegung an einem dem Gedicht eingefiigten andersspra-
chigen Zitat. In der Begegnung mit diesem anderen tut sich fiir die in den beiden
ersten Strophen durch ihre ,eigene Enge“ gegangene Sprechinstanz ein Weg auf,
sich freizusetzen, aus ,Kannitverstan“ fortzugehen. Celan zitiert damit die gleich-
namige Kalendergeschichte von Johann Peter Hebel. Darin kommt ein deutscher
Handwerksbursche nach Amsterdam und erhélt auf all seine Fragen die Antwort
yKannitverstan!“. Der Bursche versteht dies allerdings félschlicherweise als Ei-
gennamen und reimt sich daraus ein scheinbar stimmiges Verstdndnis der von ihm

155 Vgl. ebd.
156 Vgl. dazu: Hamacher: ,Sekunde“, 116 -117
157 Ebd., 119-120.



284 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

in der Fremde beobachteten Vorginge zusammen. Celan nun macht aus ,Kannit-
verstan“ einen Ortsnamen, die Bezeichnung eines ganzen Gebietes, in dem, wie
Helmut Bottiger es formuliert hat, ,die Sprache keinen Sinn hat“ bzw,, so Gerhard
Kaiser, ,das vorschnell Geldufige, das vorschnelle Verstehen“'*® herrscht. Dem gilt
es zu entkommen, und der Weg fithrt iiber das Lesen eines bezugslosen, fremden
Spruchs. Hebels ,Kannitverstan“ als Erzahlung davon, wie sich jemand in seiner
festgefligten Weltsicht auch durch die Erfahrung der Fremde und der unverstand-
lichen Fremdsprache nicht beirren lésst, stellt Celan ,Kermorvan“ mithin als einen
Ort in der Dichtung entgegen, an dem die Begegnung mit dem anderen, das hier
iber die anderssprachige Inschrift zur Darstellung gebracht wird, den Weg fort aus
den Gemeinpldtzen der symbolischen Ordnung und hin zu einem anderen Ver-
stehen weisen kann bzw. hin zu Verstehensprozessen, die der Erfahrung von An-
dersheit eingedenk bleiben.

»Huhediblu“

Das neunstrophige Gedicht ,Huhediblu“ gehort zum letzten Teil der Niemandsrose
und ist mit 13.9.1962 datiert. In der Forschung gilt es als Reaktion Celans auf neu-
erliche Angriffe im Verlauf der Goll-Affaire sowie auf Anfeindungen und fehlende
Unterstiitzung von Seiten des Literaturbetriebs, die ihn in eine schwere Krise
sturzten. Gleichzeitig wird der wiedererstarkende Antisemitismus zu Beginn der
1960er Jahre aufgegriffen. ,Huhediblu“ verkntipft so die personliche Erfahrung mit
weiteren politisch-gesellschaftlichen Tendenzen und bindet beides in ein Netzwerk
von Referenzen auf die Shoa und friihere Verbrechen ein."*® Zu wenig wurde m.E.
bisher berticksichtigt, in welchem Mafse ,Huhediblu“ auch einen kritischen Kom-
mentar zur zeitgendossischen deutschsprachigen Lyrik, insbesondere der lautma-
lerischen und sprachexperimentellen Richtung der konkreten Poesie, enthélt.

Im Folgenden geht es nun nicht um eine umfassende Interpretation des kom-
plexen Gedichtes unter Aufschlisselung méglichst vieler darin verarbeiteter Zitate
und Referenzen.'®® Zu untersuchen ist vielmehr, welche Rolle Celan dem Verfahren
der Sprachmischung in einem Text zukommen lasst, der als ein Ringen um Arti-

158 Bottiger, Helmut. Celan am Meer. Gottingen: Wallstein, 2006; Kaiser, Gerhard. ,Kannitverstan
oder iiber den Vorteil, keine Fremdsprachen zu sprechen®. Zwiesprache. Theorie und Geschichte des
Ubersetzens. Hg. Ulrich Stadler. Stuttgart: Metzler, 1996. 399 —408, hier 407

159 Vgl.: Konietzny, Ulrich. ,Huhediblu“. Kommentar, 295-306.

160 Vgl. dazu: Golb, Joel. ,Celan’s ,Tones‘. A Reading of Huhediblu“. Leo Baeck Institute. Year Book 50
(2005): 57-104; Silbermann, Edith. ,Paul Celan. ‘Huhediblu’. Versuch einer Deutung®. Literatur fiir
Leser. Zeitschrift fiir Interpretationspraxis und geschichtliche Texterkenntnis 2 (1988): 84—97.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose = 285

kulation mit allen sprachlichen Mitteln und am Rande der Fahigkeit zur Sinnstif-
tung begriffen werden muss. Dabei tritt in diesem Gedicht eindringlich hervor, dass
die mehrsprachige Textur nicht eine positiv konnotierte transkulturelle Offnung
oder gar Verstdndigung Uber Sprachgrenzen hinweg vermitteln muss. Sprachex-
perimentelle Verfahren stellen darin kein Mittel zum befreienden Wortspiel dar,
sondern werden zur Darstellung von extremer Gewalterfahrung eingesetzt, die
sinn- und einheitsstiftende sprachliche Strukturen (grammatische, syntaktische,
morphologische, nationalsprachliche) erschiittert. So wird in ,Huhediblu“ die
Verwirrung der Sprache(n) in einem babelschen Ausmaf als Ergebnis von Gewalt
und eines katastrophalen Geschichtsverlaufs, eingeschlossen der personlichen
traumatischen Erfahrung, leshar. Wie in ,Wein und Verlorenheit“ arbeitet Celan
auch in ,Huhediblu“ mit den drei zentralen westeuropdischen Sprachen Deutsch,
Franzosisch und Englisch. Durch sie wird die jiidische Gewalterfahrung artikuliert
und ihnen gleichzeitig eingeschrieben. So wird die Sprache — die ,eine Sprache der
anderen‘ im Sinne Derridas — durch die Artikulation der Erfahrung der anderen,
der Verfolgten, in ihr erschiittert.

Im Text festmachen ldsst sich diese These zunédchst an dem franzosischen Zitat,
das ,Huhediblu“ beschliefit und von dem ausgehend sich das gesamte Gedicht erst
erschliet: ,Oh quand refleuriront, oh roses, vos septembres?«'®", Im Unterschied
zum franzdsischen Spruch in ,Kermorvan® ist der Vers hier nicht kursiviert und es
handelt sich auch nicht um einen ,Spruch®, der ,zu sich selber“ spricht und be-
zugslos in den Text eingefiigt ist. Vielmehr ist es ein Zitat aus einem Sonett Paul
Verlaines, das im Original lautet: ,Ah quand refleuriront les roses de septembre!“162
Dieses Zitat bildet einen (nicht genannten) Ausgangspunkt des Gedichtes, es geht
gleichsam durch das Gedicht hindurch, wodurch es verformt und entstellt wird. Auf
diese Weise entsteht das titelgebende Lautgebilde ,Huhediblu“. Am Schluss des
Gedichtes tritt Verlaines Vers verdndert wieder zu Tage und es wird im Folgenden
zu argumentieren sein, dass es sich dabei um das Ergebnis eines Prozesses
sprachlicher ,Anreicherung® im Sinne der ,Bremer Rede“ handelt.

In der ersten Strophe setzt das Gedicht mit der Evokation schwerfalliger
Materialitdt von Sprache ein und richtet sich anschliefSend gegen eine Gruppe
von Poeten, die sich als ,Feme-Poeten“ zu Richtern tiber andere aufspielen und
schlecht iiber diese sprechen: ,Schwer-, Schwer-, Schwer- / falliges auf / Wort-
wegen und —schneisen. / Und - ja — / die Bélge der Feme-Poeten / lurchen und
vespern und wispern und vipern, / episteln.“ (V 1-7) Celan reagiert so auf die

161 Celan: ,Huhediblu“. Ders. Gedichte. 160161, hier 161.
162 Vgl.: Wiedemann, in: Celan. Gedichte, 827.



286 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

publizistischen Diffamierungen seines Werkes im Zuge der Goll-Affaire.'®?
Gleichzeitig lasst sich in den Versen eine Anspielung auf die zeitgendssisch sich
etablierende sprachexperimentelle und konkrete Dichtung ausmachen, die
Techniken der Wiederholung und der Lautmalerei anwendet, um Worte gleich-
sam ,schwer®, in ihrer Dinglichkeit erfahrbar zu machen,*® Sinnzusammen-
hénge aufzuldésen und die Dynamik der Sprache in den Vordergrund zu stellen.
Celan steht diesen Verfahren wie bereits erlautert kritisch gegeniiber, da es ihm
darum geht, seine Gedichte als Medium des Dialoges und des Totengedenkens zu
gestalten und nicht als sinnfreies Wortspiel. In den ersten Versen von ,Huhedi-
blu“ verschrankt sich so die Verzweiflung tiber die Plagiatsvorwiirfe und das
Missverstdndnis seiner Gedichte als bezugsfreie Wortspiele mit einer Antipathie
gegentber einer rein sprachexperimentell ausgerichteten Dichtung. Das Gedicht
lasst die avantgardistische Freisetzung von Worten und Lauten in das Szenario
einer Bedrohung umschlagen: Die Sprache fangt an zu ,vipern®, wird giftig. Diese
Dichtung und ihre Poeten stellt Celan unter das ,,Datum des Nimmermenschtags
im September —:“ (V 13). Lesen lasst sich das als Datierung von Vorgéngen der
Entwiirdigung und Vernichtung von Menschen durch Menschen, wobei mit
September zundchst das Entstehungsdatum von ,Huhediblu“ und damit die ak-
tuellen negativen Erlebnisse mit dem Literaturbetrieb genannt ist.'®® Zudem
ergeben sich Beziige zu weiteren Ereignissen, die sich an Septembertagen ab-
spielten. Am 15.9.1935 wurden die Nurnberger Rassegesetze verabschiedet, am
19.9.1941 das Massaker von Babij Jar veriibt."*® Auch der Mord an einem Juden
durch den spéter im Gedicht auftauchenden Schinderhannes wurde im Sep-
tember 1801 begangen.'®” Das Sprechen und die Sprache sind dem Gedicht zufolge
von diesen Taten nicht zu trennen. In ,Huhediblu“ werden die Verbrechen ei-
nerseits von einer enthemmten Sprache angekiindigt und eingeleitet, wie sich an
der Rede der ,Feme-Poeten“ zeigt, die unter dem ,Datum des Nimmermensch-
tags“ erfolgt, und andererseits kontaminieren die Gewalttaten Sprache und
Dichtung nachhaltig. Deutlich machen dies die folgenden Strophen, in denen der
Verlaine-Vers ,Ah quand refleuriront les roses de septembre!“ vor dem Hinter-
grund der aufgerufenen Gewaltgeschichte nicht mehr kohédrent wiedergegeben,
sondern gleichsam nur noch gestammelt werden kann: ,Wann, / wann bliithen,
wann, / wann blihen die, hithendibluh, / huhediblu, ja sie, die September- / ro-

163 Vgl.: Konietzny: ,Huhediblu“. Kommentar, 298.

164 Die Vorstellung der,schweren“ Worte findet sich bereits in Hugo Balls ,Manifest“, wo die Laute
Jfallen“ gelassen werden. Vgl. Kap. 2.3.

165 Vgl.: Konietzny: ,Huhediblu“. Kommentar, 299.

166 Vgl.: Ebd., 300.

167 Vgl.: Felstiner: Celan, 249.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose = 287

sen?“ (V14-18) Wie auch in anderen Texten entfaltet Celan hier die ambivalente
Wortbedeutung des deutschen ,Blithens“ als ,florieren“ einerseits und drohen-
des ,etwas blithen“ andererseits. Insofern es sich bei der Rose um ein poetisches
Grundmotiv handelt, lasst sich diese ambivalente Bedeutung auch auf die Lyrik
uberhaupt beziehen, von der, wie in ,Huhediblu“ gezeigt wird, Schénheit wie
Bedrohung ausgeht. So fordert die Ubersetzung ins Deutsche in Verlaines Vers
eine zusdtzliche Dimension zu Tage. Aus dem eher nostalgisch-harmlos wirken-
den ,refleurir“ bei Verlaine wird vor den genannten Septembererfahrungen und
durch die Ubertragung ins Deutsche ein bedrohliches Blithen. Dieser Effekt wird
durch die in Vers 15 und 16 vorgenommene Lautverschiebung und -kontraktion,
durch die die auf den ersten Blick sinnfreie Bildung ,huhediblu“ zustande
kommt, noch verstarkt. Gleichzeitig wird damit vorgeftihrt, dass dieses ,Wort-
experiment‘ eben nur vermeintlich sinnfrei ist, in Wirklichkeit aber auf Ge-
waltakte — und die in deren Erinnerung sich zersetzende Sprache — verweist.
Unmissverstandlich formuliert wird dies in Vers 19: ,Hith — on tue... Ja wann?“. In
erneuter Rickiibertragung ins Franzosische lasst sich aus refleurir, dt. bliih, frz.
tuer, dt. toten generieren. Celan bedient sich hier der Oberflachentibersetzung,
um seine Kritik an Sprache als gewaltbereites und -begleitendes Medium zu
verstidrken, bzw. darzustellen, dass auch experimentelle Verfahren die Sprache
nicht aus dieser Verbindung zu geschehenen Gewalttaten und ihrer Erinnerung
losen konnen. Der Vers ,Hih — on tue... Ja wann?“ bricht nicht nur mit der
kulturellen Sprachnorm, er ist gleichzeitig ein die zivilisatorische Norm bre-
chender Aufruf zum Téten. In den darauffolgenden Versen verbindet sich die
Zerstlickelung des Wortkdrpers und der Verlust sinnstiftender Fahigkeit mit dem
sich ankiindigenden Morden: ,du liest, / dies hier, dies: / Dis- /parates —: Wann /
bliiht es“ heifdt es in Vers 25-29. Asemantische Laute treten aus der artikulierten
Sprache hervor und unterstreichen die starker werdende Bedrohung: ,Den Ton,
oh, /den Oh-Ton, ah, / das A und O, / das Oh-diese-Galgen-schon-wieder, das Ah-es-
gedeiht“ (V 41-44). Auch die gegenuber Tieren gebrauchten Rufe ,Hih* (V 19)
und ,,(hott)“ (V. 61) unterstreichen den Bruch mit einer menschlich-zivilisierten
Redenorm. Mit Blick auf die ,Bremer Rede“ lasst sich sagen, dass das Gedicht so
das Hindurchgehen der Sprache durch die ,Finsternis todbringender Rede“ ge-
staltet. Dazu greift Celan auf sprachexperimentelle und avantgardistische Ver-
fahren zuriick: Die Zerlegung von Wortern in Laute und Buchstaben und ihre
anschlieffende Remontage tiber Sinn- und auch Sprachgrenzen hinweg. Dies
dient einerseits der Erinnerung an Gewaltakte, die die Grenzen der zivilisierten
Beschreibung durchbrechen und zeigt andererseits die mit den Taten verbun-
dene Gewalt an Sprache selbst. Die avantgardistische Zerstiickelung wird also
bereits als ein Resultat der Gewalt gezeigt. In ,Huhediblu“ wird so eine Barba-
risierung in ihrem Doppelsinn offengelegt als Desensibilisierung gegeniiber



288 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

Grausamkeiten bzw. Zerschlagung zivilisatorischer Normen und als unver-
standliche Sprachmischung und Zerfall in asemantische Laute. Dass eine solche
Barbarisierung ihren Ort nicht zuletzt in der Literatur hat, thematisiert neben
der bereits besprochenen zweiten Strophe auch die letzte des Gedichtes, in der
erneut auf zeitgenossische Lyrik referiert wird.

Schlisselfigur fiir das Verstdndnis dieser Strophe ist Schinderhannes, Rauber
und Morder im Rheinland um 1800, in der deutschen Literatur zur volkstimli-
chen Figur stilisiert, der nur die Reichen beraubte und gelegentlich auch gegen
die Franzosen kampfte.'®® Celan bezieht sich in der letzten Strophe auf seine
eigene Ubersetzung von Guillaume Apollinaires Gedicht ,Schinderhannes“ aus
dem Band Alcools (1913). Bei Apollinaire ist Schinderhannes ohne Rauberro-
mantik gezeichnet, ein Gelage der Bande im Wald wird als rohe Angelegenheit
dargestellt, bei der sich hemmungslose Kérperlichkeit unmittelbar mit der Pla-
nung eines Judenmordes verbindet. Alles Zeitvertreib ,a ’allemande*, wie es bei
Appolinaire heit.'®® In ,Huhediblu“ nun taucht Schinderhannes als ,[frugal, /
kontemporan und gesetzlich“ (V 55-56) wieder auf und steht im Bunde mit den in
der ersten Strophe thematisierten ,Feme-Poeten“. Als Bindeglied zwischen
Schinderhannes bzw. seiner Geféahrtin Julchen und der gegenwartigen deutschen
Literaturszene dient die Produktion unzivilisierter Laute. In der Apollinaire-
Ubersetzung heif8t es: ,Das Julchen riilpst, dass Gott bewahre —'”°, In ,Huhedi-
blu“: ,das Julchen, das Julchen: daseinsfeist riilpst, / riilpst es das Fallbeil los, —
callit (hott!) /love.“ Celan stellt somit das rohe Treiben der Schinderhannes‘schen
Bande unter den zitierten Titel des Gedichtes ,Call it love“ aus Hans Magnus
Enzensbergers Band Verteidigung der Wolfe (1957). Der Gebrauch des englischen
Ausdruckes verweist dabei bereits bei Enzensherger auf die omniprasente Ver-
wendung des Ausdruckes ,love“ in der Unterhaltungsindustrie und somit eine
dieser unterstellten ,commercialised and inauthentic use of language“”l. En-
zensberger versucht in seinem Gedicht dagegen poetisch innovative Worthilder
der Liebe im Frihling zu generieren. Celan setzt hingegen das Zitat ein, um die
Worthiilse ,love“ zu demaskieren, indem er sie als euphemistische Bezeichnung

168 Diese historisch vo6llig haltlosen Stilisierungen finden sich u.a. im Drama ,Schinderhannes®
(1927) von Carl Zuckmayer und dessen Verfilmung ,Der Schinderhannes“ (BRD 1958).

169 Celan tibersetzt 1954 die letzten Strophen des Gedichtes wie folgt: ,Denn heut, wenns dunkel
wird am Rheine, / bring ich den reichen Juden um. /[...] / So hélt man Tafel rund im Kreise /und f. . .t
und lacht beim Abendschmaus, / und wird ganz schwach, nach deutscher Weise, / und geht und blést
ein Leben aus.“ (Celan, Paul. Gesammelte Werke in fiinf Biinden. Bd. 4: Ubertragungen I Hg. v. Beda
Allemann. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1983. 787).

170 Ebd.

171 King, Alasdair. Hans Magnus Enzensberger. Writing, Media, Democracy Bern: Peter Lang, 2007, 79.



5.4 Zwischensprachliche Begegnungen in Die Niemandsrose == 289

fir das in Apollinaires ,Schinderhannes* dargestellte orgiastische Rdubertreiben
nutzt. Um die darin stattfindende Mischung von ,sex and murder<'’> zu unter-
streichen, wird das Enzensberger-Zitat zusatzlich um ,(hott!)“ ergadnzt, das
zweisprachig gelesen werden muss als ,hot love“ und zugleich als der Befehl
Jhott in Ergdnzung zu ,Hih - on tue“ (V19). Ohne darauf interpretatorisch
weiter eingehen zu konnen, lasst sich sagen, dass Celan (wie schon zuvor bei
»“Hih — on tue“, V19) die Sprachmischung erneut nutzt, um &uflerste Verwor-
fenheit oder, wenn man so will, Barbarei zur Darstellung zu bringen. ,Huhediblu“
experimentiert gleichsam mit einem bharbarisierten Idiom, das einzig geeignet
scheint, auf die erlebten Diffamierungen antworten zu kénnen. Am Schluss al-
lerdings setzt Celan in dem abgesetzten Vers ,,Oh quand refleuriront, oh roses,
vos septembres?“!”® dazu ein Gegenwort. Es ist das Zitat Verlaines, das so zum
Schluss von ,Huhediblu“ aus dem Niedergang der Sprache wiederauftaucht.
Dabei hat es allerdings eine Verdnderung erfahren: Anstelle von ,Ah, wann
werden die Rosen des Septembers wieder erblithen?“ tritt: ,Oh wann, ihr Rosen,
werden Eure September wieder blithen?“ Die (poetische) Sprache erscheint im
letzten Vers im Vergleich zur Zerstiickelung der vorangegangenen, zu hith und
hott, zumindest momentan wiederhergestellt. Die Gefahr einer erneuten Zer-
schlagung ist damit allerdings nicht iiberwunden, in der Frage, wann die Sep-
tember erneut ,blithen, wird vielmehr davon ausgegangen, dass der Prozess der
Zerstorung jederzeit wiedereinsetzen kann. Der Vers am Ende des Gedichtes
evoziert momentan die Restitution und Schonheit einer poetischen Sprache und
es ist sicher bezeichnend, dass das auf Franzdsisch geschieht. Allerdings ist auch
diese Restitution eine gefdhrdete, insofern das Gedicht zeigt, dass sie in der
Ubersetzung in die eigene Erfahrung und ins Deutsche, die das Gedicht ja vor-
nimmt, immer wieder der Zerstorung ausgesetzt ist und vor ihrem Hintergrund
wiedergewonnen werden muss.

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass sich in den besprochenen Gedichten
Celans erorterte poetologische Grundsdtze gerade in der poetischen Anverwand-
lung verschiedener Idiome nachvollziehen lassen. Das Deutsche wird darin als
Schauplatz der Erfahrung von Mehrdeutigkeit und Fremdheit gestaltet, wodurch
sich Dialog wie Lesarten jenseits nationalsprachlicher Zugehorigkeiten von Wor-
tern eréffnen. Die materielle Seite der Sprache dient als Tréager, an dem sich Ver-
schiebungen in der Signifikantenkette vornehmen lassen. Gerade das fremde Wort
ist dabei in seiner, gerade auch im Zitat, hervorgehobenen Opazitit und Mehr-

172 Vgl. dazu: Golb: ,Tones®, 101-103.
173 Celan: ,Huhediblu“. Ders. Gedichte, 161.



290 —— 5 bei/ beider Neige - Vom Uberleben der Muttersprache

deutigkeit als eine Art ,Wortding“'’* zu sehen, wo solche Verschiebungen vorge-

nommen und dadurch in eigener ebenso wie ,in eines Anderen Sache“'”® gespro-
chen werden kann. Das mag Celans Gedichte nach den Begriffen heutiger litera-
turwissenschaftlicher Mehrsprachigkeitsforschung heraus ,mehrsprachig’ werden
lassen. Im Verstandnis seiner Poetologie driickt sich darin gerade das Einmalige des
jeweiligen Gedichts und seiner Sprache aus.

174 Zanetti: Celans Lanzen, 115-125.
175 Celan: ,Meridian“. Ders. Prosa I, 43.



