4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz.
Sprachmischung und die Funktion des
Deutschen in den Zeugnissen von
Holocaust-Uberlebenden

In den Erinnerungen von Uberlebenden der nationalsozialistischen Lager und des
Massenmordes an den europdischen Juden findet sich wiederholt die Referenz auf
Babel. Ahnlich wie im Riickgriff auf andere Topoi aus der Literaturtradition wird
dabei versucht, die Katastrophe von Auschwitz mithilfe der biblischen Erzahlung
von Machtwahn und menschlicher Verworfenheit, von der gewaltsamen Zer-
schlagung von Lebenszusammenhdngen, von absoluter Verwirrung und dem Ab-
handenkommen der Verstandigungsfahigkeit zur Darstellung zu bringen. Das Be-
sondere am Verweis auf Babel aber ist, dass er sich iiber die Ebene der rhetorischen
Bildfiguren hinaus in der sprachlichen Verfasstheit der Berichte selbst auffinden
lasst. Ein grofSer Teil der von ganz unterschiedlichen Autorinnen und Autoren in
verschiedenen Sprachen verfassten Zeugenberichten aus den deutschen Konzent-
rations- und Vernichtungslagern weist eine nachgerade Babelsche Textur auf und
ist von einer Auffilligkeit auf Ebene der Literatursprache gezeichnet: einer
Sprachmischung in Gestalt von vornehmlich deutschen Wortern und Sdtzen im
Franzosisch, Italienisch, Polnisch oder in einer anderen Sprache verfassten Flief3-
text." Wird diese Dimension berticksichtigt, so ist der Topos Babel weit zentraler fiir
die literarische Auseinandersetzung mit dem Holocaust und ihre sprachliche Ge-
staltung als bislang angenommen.

In diesem Kapitel gilt es zu zeigen, dass das Phdnomen des Sprachwechsels und
der Sprachmischung einen eigenen Zugang zur Erinnerungsliteratur an den Holo-
caust, an die Deportation und Ermordung von Angehorigen ethnischer, religioser
und sozialer Minderheiten und politischen Gegnern in den deutschen Lagern er-
offnet. Es ist mithin mehr als eine stilistische Marginalie, die hochstens als Verweis
auf die historische Sprachsituation in den Lagern zu erfassen ist. Textiibergreifend
soll die Sprachmischung als ein dsthetisches Verfahren sui generis leshar gemacht

1 Dem ,Sprachwechsel in italienischen und franzdsischen KZ-Berichten“ ist auch ein Kapitel der
Studie von Werner Helmich (Asthetik, 77-109) gewidmet. Einzelne Textzitate und Beobachtungen
iberschneiden sich mit meiner Untersuchung. Auf Ebene der Primértexte ergdnzt sich die Text-
auswahl allerdings eher, als dass sie sich wiederholt. Zudem ist die thematische Ausrichtung eine
andere, so finden der fiir dieses Kapitel zentrale Topos Babel sowie die Bedeutung der Sprachmi-
schung im Kontext sprachkritischer Auseinandersetzung mit der Frage der Darstellbarkeit und
Versténdlichkeit der Lagererfahrung bei Helmich keine Beachtung.

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111385358-005



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 191

werden, in dem die traumatische Erfahrung totaler Inkommunikabilitat, die
Grenzen von Ubersetz- und Verstehbarkeit ebenso wie literarischer Darstellungs-
konventionen zur Darstellung kommen.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion

In seinem Buch Die Atempause von 1963, in dem Primo Levi von den monatelangen
Irrfahrten berichtet, die ihn nach der Befreiung von Auschwitz schliefSlich wieder
nach Hause, nach Turin, brachten, findet sich die Schilderung eines bemerkens-
werten Wortwechsels. In Krakau fragt der Erzahler einen vorbeigehenden polni-
schen Priester mangels einer anderen gemeinsamen Sprache auf Latein nach dem
Weg:

S0 zog ich zum ersten und einzigen Mal in meinem nachschulischen Leben Nutzen aus den
Jahren altsprachlichen Unterrichts und fiihrte auf lateinisch ein héchst seltsames und wirres
Gespréch. Angefangen mit der Bitte um Auskunft (,Pater optime, ubi est mensa pauperorum?‘)
kamen wir durcheinander auf alles zu sprechen: daf$ ich Jude sei, auf das Lager (,castra‘?
Besser ,Lager’, das verstand leider jeder), auf Italien, darauf, daf man in der Offentlichkeit
besser kein Deutsch sprechen sollte [...] und auf zahllose andere Dinge, denen das ungewohnte
Gewand der Sprache einen seltsamen Duft von entlegener Vergangenheit verlieh.”

Die Episode verdient schon deshalb Aufmerksamkeit, weil der Priester in Die
Atempause einer der ersten auflenstehenden Adressaten fiur die Erzdhlung vom
Lager ist. Diese Kommunikation aber steht im Zeichen massiver Verstandigungs-
schwierigkeiten: Der Uberlebende muss im buchstiblichen Sinne eine Sprache
finden, die sein Gegentiber versteht. Hier ist es das als nutzlos bewertete Bil-
dungsgut der lateinischen Sprache, das nicht nur fiir die Einholung einer einfachen
Auskunft reaktiviert werden kann, sondern auch als Medium des Berichtes tiber
Auschwitz. Die Episode zeigt gerade im Riickgriff auf die entlegen wirkende ,tote
Sprache, dass erstens ein solcher Bericht immer schon eine Ubersetzungsleistung
erfordert und dass zweitens die spezifischen Eigenschaften der gewdhlten Ziel-
sprache das Erlebte in bestimmter Weise formt, es in ein eigenes ,,Gewand“ kleidet.

Seit der Studie von James E. Young Writing and Rewriting the Holocaust. Nar-
rative and the Consequences of Interpretation von 1988 sind die Fragen nach
sprachlicher Verfasstheit und rhetorischen Strukturen von Zeugenberichten aus
den deutschen Konzentrations- und Vernichtungslagern ins Zentrum von deren

2 Levi, Primo. Die Atempause (ital. 1963). Deutsch von Barbara und Robert Picht. Frankfurt/Main:
dtv, 1994. 52.



192 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

literaturwissenschaftlichen Erforschung getreten. Trotzdem hat eine Reihe von
Fragen, die sich an die konkrete einzelsprachliche Verfasstheit dieser Texte kniip-
fen, bislang wenig und namentlich in der deutschsprachigen Forschung so gut wie
keine Aufmerksamkeit erfahren. Zu allererst gilt das fiir die generelle Frage, ob und
inwiefern es eine Rolle spielen konnte, in welcher Sprache ein Zeugenbericht ver-
fasst wird und welche Implikationen sich daraus fiir das Dargestellte ergeben.®
Daran anschliefiend ldsst sich nach den Dynamiken forschen, die sich in der wei-
teren Ubersetzung von Zeugenberichten einstellen.* Drittens aber — und dies ist der
eigentliche Gegenstand dieses Kapitels — féllt in der zitierten Stelle die bewusste
Inszenierung der fremden Sprache und einzelner fremder Worter ins Auge. Da ist
zunéchst der lehrbuchartig anmutende lateinische Satz (,Pater optime, ubi est
mensa pauperorum?‘), mit dem eine itherkommene lingua franca reaktiviert wird,
dann - in einer Art Verkehrung der kultivierten lingua franca — das deutsche Lager
als allgemein bekannt vorausgesetztes Schliisselwort der nationalsozialistischen
Schreckensherrschaft. Auf das Deutsche wird zuriickgegriffen, weil beim Thema
Lager die Ubersetzbarkeit des Erfahrenen ins Latein offenbar an seine Grenze
stofst: castra versteht der Priester in diesem Zusammenhang nicht, Lager aber
yversteht jeder“. Entsprechend wird auch im italienischen Original direkt das
deutsche Wort (ohne italienische Ubersetzung) eingefiigt: ,venimmo confusamente
a parlare di tutto, dell’essere io ebreo, del Lager (,castra‘? Meglio Lager, purtroppo
inteso da chiunque)“®. Zwar geht aus dem kurzen Gespréch zwischen dem Erzahler
und dem Priester auch hervor, dass es nach dem Ende des nationalsozialistischen
Terrorregimes ein 6ffentliches Anliegen ist, dass auch dessen Sprache verschwindet
und in der Offentlichkeit kein Deutsch mehr gesprochen wird. Gleichzeitig zeigt die
Episode, dass dies nicht ganz gelingen kann, da das Geschehene und seine Benen-
nung mit der Sprache der Okkupation und der Lager verbunden bleiben. Lager
markiert damit ein Moment, in dem eine fliefSende Uhersetzung des Erlebten in

3 Vgl. dazu: Rosen, Alan. Sounds of Defiance. The Holocaust, Multilingualism, and the Problem of
English. Lincoln: Univ. of Nebraska Press, 2005; Kuhiwczak, Piotr. ,The Grammar of Survival. How do
we read Holocaust Testimonies?“. Translating and Interpreting Conflict. Hg. Myriam Salama-Carr.
Amsterdam: Rodopi, 2007. 61-74.

4 Vgl. Degen, Sylvia. Die Ubersetzung von Shoah-Uberlebendenberichten ins Deutsche. Am Beispiel
von Diana Wangs ,Los Nifios Escondidos. Del Holocausto a Buenos Aires. Frankfurt/Main: Peter
Lang, 2008; Davies, Peter. ,The Obligatory Horrors. Translating Tadeusz Borowski’s Holocaust Nar-
ratives into German and English“. Holocaust Studies 14.2 (2008): 23-40 sowie mit Blick auf Selbst-
tbersetzungen und Sprachwahl mehrsprachiger Autoren von Holocaust-Zeugnissen: Glowacka,
Dorota. Disappearing Traces. Holocaust Testimonials, Ethics, and Aesthetics. Seattle: Univ. of Wa-
shington Press, 2012. 62—101.

5 Levi, Primo. ,La Tregua“. Ders. Opere. Volume primo. Hg. v. Paolo Fossati, Turin: Einaudi, 1987 215—
428, hier 254.



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 193

eine dem Gegenuber verstandliche, zivil-kultivierte, von den jiingsten Ereignissen
denkbar distanzierte, Sprache ins Stocken gerét. Die unausweichliche Ubernahme
der fremden Vokabel verdeutlicht zugleich, dass die Heraushildung hzw. Restitution
eines zivil-kultivierten Sprachgebrauches nach dem Krieg, in dem das unmittelbar
mit der Erinnerung an die nationalsozialistischen Verbrechen verbundene Deutsch
keinen Platz mehr haben sollte, nicht bruchlos méglich ist.

Insgesamt lasst sich die Frage nach der Bedeutung der Einzelsprache in der
Vermittlung der Erinnerung an die Lager innerhalb der umfassenden Reflexionen
von Darstellungsmoglichkeiten und -grenzen situieren, die die literarische Aus-
einandersetzung mit den nationalsozialistischen Gewaltverbrechen, die Verfassung
von Zeugenberichten und deren Rezeption von Beginn an begleitet haben.® Spa-
testens in der Auseinandersetzung mit Theodor W. Adornos Diktum ,nach Ausch-
witz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch*” von 1949 wird ersichtlich, dass Li-
teratur nach Auschwitz nicht ungebrochen an bestehende Narrative und
dsthetische Formen anschliefSen kann, sondern immer auch eine Auseinanderset-
zung mit den Moglichkeiten der Erzéhlbarkeit bzw. Darstellungsformen, -materia-
lien und -medien gefordert ist. Als konstitutiv fiir die kiinstlerische Auseinander-
setzung mit den Geschehnissen des Holocaust gelten in der neueren Forschung fast
durchgéngig die Gestaltung von Briichen und Liickenhaftigkeit sowie selbstreflexive
Beziige auf Erinnerungsprozesse und -medien.?

Die kritische Revision der fiir ein Zeugnis zur Verfiigung stehender Darstel-
lungsformen erstreckt sich auf Seiten der Autoren nicht zuletzt auf die Sprache als
tiberkommenes Kulturgut selbst. Inwiefern lasst sich die extreme Gewalterfahrung
in ein zur Verfiigung stehendes Vokabular, in einen Text mit seinen konvention-

6 Umfassend dazu: Kliiger, Ruth. ,Dichten iiber die Shoah. Zum Problem des literarischen Umgangs
mit dem Massenmord®. Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die Opfer
und ihre Kinder. Hg. Gertrud Hardtmann. Gerlingen: Bleicher, 1992. 203 -221; Lang, Berel. Holocaust
Representation. Art within the limits of history and ethics. Baltimore: John Hopkins Univ. Press, 2000;
Buchenhorst, Ralph. Das Element des Nachlebens. Zur Frage der Darstellbarkeit der Shoah in Phi-
losophie, Kulturtheorie und Kunst. Paderborn: Fink, 2011.

7 Adorno, Theodor W. Kulturkritik und Gesellschaft. Gesammelte Schriften. Bd. 10.1, hg.v. Rolf Ti-
edemann. Darmstadt: Wiss. Buchges., 1998.11-20, hier 30. Zur Auseinandersetzung mit Adornos Satz
und seiner Wirkungsgeschichte vgl. Krankenhagen, Stefan. Auschwitz darstellen. Asthetische Posi-
tionen zwischen Adorno, Spielberg und Walser. Koln: Bohlau, 2001.

8 Rothberg, Michael. Traumatic Realism. The Demands of Holocaust Representations. Minneapolis:
Univ. of Minneapolis Press, 2000; Ibsch, Elrud. Die Shoah erzdhlt. Zeugnis und Experiment in der
Literatur. Tiibingen: Niemeyer, 2004; Hirsch, Marianne. The Generation of Postmemory. Writing and
Visual Culture after the Holocaust. New York: Columbia Univ. Press, 2012; Kilchmann, Esther (Hg.).
Artefrakte. Holocaust und Zweiter Weltkrieg in experimentellen Darstellungsformen in Kunst und
Literatur: Koln: Bohlau, 2016.


https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Generation
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=postmemory
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=writing
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=visual
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=culture
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=after
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Holocaust

194 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

alisierten Ordnungen tibersetzen? Primo Levi schreibt dazu in Se questo é un uomo
von 1947 (dt. Ist das ein Mensch? 1961):

Ebenso wie unser Hunger nicht mit der Empfindung dessen zu vergleichen ist, der eine
Mabhlzeit ausgelassen hat, verlangt auch unsere Art zu frieren nach einem eigenen Namen. Wir
sagen ,Hunger*, wir sagen ,Mudigkeit, ,Angst‘ und ,Schmerz‘, wir sagen ,Winter*, und das sind
andere Dinge. Denn es sind freie Worte, geschaffen und benutzt von freien Menschen, die
Freud und Leid in ihrem Zuhause erleben.’

Ahnlich halt auch Jorge Semprun in seinem 1994 erschienenen Zeugenbericht iiber
Buchenwald, L’écriture ou la vie, fest, dass er sich bereits bei der ersten Begegnung
mit alliierten Soldaten nach der Befreiung gefragt habe, wie das im Lager Erlittene
Aufienstehenden verstandlich mitgeteilt werden konnte:

Mais ils ne peuvent pas vraiment comprendre. Ils ont saisi le sens des mots, probablement.
Fumée : on sait ce que c’est, on croit savoir. Dans toutes les memoires d’homme, il y a des
cheminées qui fument. Rurales a I'occasion, domestiques : fumes des lieux-lares. Cette fumée-
ci, pourtant, ils ne savent pas'’.

Deutlich wird in diesen Zitaten, dass die Schilderung der Lagererfahrung unter
anderem auch eine fundamentale literarisch-kiinstlerische Auseinandersetzung
mit dem Sprachsystem selbst erfordert. Dabei geht es nicht nur darum, dass auf
Ebene der parole einzelne Wérter wie ,Hunger kaum mit der Erfahrung des sys-
tematischen Nahrungsentzugs und des Verhungerns in den Lagern zur Deckung
gebracht werden konnen. Vielmehr wird durch die Lagererfahrung das gesamte
System der langue erschiittert, insofern dieses auf der Idee von - in der Formu-
lierung Levis — ,freien Worten“ beruht und, wie sowohl Levi als auch Semprin
hervorheben, elementar an ein Leben in Freiheit und Behaustheit gekniipft ist, an
den Komplex der Kultur und Zivilisation. Diese Sprache der Zivilisation aber wurde
in den deutschen Lagern systematisch gebrochen, sie erfuhr gleichsam eine ,Bar-
barisierung’, die auch nachtréaglich im Versuch, tber die Lager zu schreiben,
weiterwirkt. Didi-Huberman zufolge waren die Lager ,Laboratorien, Experimen-
tiermaschinen einer umfassenden Ausloschung. Ausloschung der Psyche und Auf-

9 Levi, Primo. Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (ital. 1946). Aus dem Italienischen
von Heinz Riedt. Frankfurt/Main: dtv, 2012. 119.

10 Semprun, Jorge. L'écriture ou la vie. Paris: Gallimard, 1994. 22. ,Aber sie konnen nicht wirklich
begreifen. Wahrscheinlich haben sie die Bedeutung der Worter verstanden. Rauch: man weif3, was
das ist, glaubt es zu wissen. In jedem menschlichen Gedéchtnis gibt es Schornsteine, die rauchen.
Gelegentlich bauerliche, hausliche: Raum aus dem Herd. Doch von diesem Rauch hier wissen sie
nichts“ (Semprun, Jorge. Schreiben oder Leben. Aus dem Franzésischen von Eva Moldenhauer.
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1995).



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 195

lésung der sozialen Bindungen [...] Diese von Menschen geschaffene Hélle sollte
auch die Sprache ihrer Opfer ausloschen.“'* Eine Ausldschung, deren Intention iiber
den Tod hinausreichte, insofern die Nationalsozialisten gezielte Vorkehrungen ge-
gen die Bezeugung ihrer Verbrechen trafen.'? In diesem Angriff auf die Sprachfa-
higkeit im breitesten Sinne liegt ein spezifischer Aspekt des nationalsozialistischen
Zivilisationsbruches." Dieser Angriff richtet sich gegen die Sprache als kulturelles
Gut, als Medium der Verstandigung und spezifischem Ausdruck von Menschlich-
keit."* Die fiir die kulturelle Idee der Sprache konstitutiven Dimensionen werden in
den Lagern gezielt ausgehebelt, sprachliche AuRerungen werden als weiteres Mittel
der Demiitigung bis hin zur Dehumanisierung eingesetzt. Primo Levi fiihrt in Die
Untergegangenen und die Geretteten aus, dass es im Lager ,keinen grundlegenden
Unterschied zwischen Gebriill und Faustschlag“'® gegeben habe und fiigt an: ,das
war ein Hinweis: Menschen waren wir fiir die andern keine mehr*®. Ahnlich zeugt
auch der aus Auschwitz tiberlieferten Ausdruck Dolmetscher fiir Kniippel'” von der
ebenso brutalen wie programmatischen Destruktion der Sprache als ziviles Medi-
um. Die Téter versuchen so, ihre Opfer buchstéablich zu ,barbarisieren‘. Das beginnt
mit einer bizarren Uberhéhung der eigenen Sprache; Deutsch war die Befehls-
sprache in den Lagern und ,the only code that the Nazis recognised as language at

11 Didi-Huberman, Georges. Bilder trotz allem. Aus dem Franzosischen von Peter Geimer. Miinchen:
Fink, 2007 37, vgl. auch: ,L’univers concentrationnaire est donc, immédiatement, éclipse de la parole,
soit par la destruction presque totale de la faculté de parler elle-méme, soit par un isolement lin-
guistique qui réduit la parole a I'impuissance (Parrau, Alain. Ecrire les camps, Paris: Belin, 1995.
187).

12 Vgl. dazu die Einschédtzung von Shoshana Felman und Dori Laub: ,what precisely made a
Holocaust out of the event is the way in which, during its historical occurrence, the event produced
no witnesses. Not only, in effect, did the Nazis try to exterminate the physical witnesses of their
crime; but the inherently incomprehensible and deceptive psychological structure of the event
precluded its own witnessing, even by its very victims“ (Felman, Shoshana, und Dori Laub. Tes-
timony Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and History New York: Routledge, 1992.
80).

13 Die Wendung wurde gepragt durch: Diner, Dan. ,Vorwort des Herausgebers*. Zivilisationsbruch.
Denken nach Auschwitz. Hg. Dies. Frankfurt/Main: Fischer, 1988. 7-10.

14 Vgl. Hirsch, Alfred. ,Sprache und Gewalt. Vorbemerkungen zu einer unméglichen und not-
wendigen Differenz*. Sprache und Gewalt. Hg. Ursula Erzgréber und ders. Berlin: Spitz, 2001. 11-42.
15 Levi, Primo. Die Untergegangenen und die Geretteten (ital. 1986). Aus dem Italienischen von
Moshe Kahn. Miinchen: Hanser, 1990. 91.

16 Ehd.

17 Oschlies, Wolf. ,,Lagerszpracha‘. Soziolinguistische Bemerkungen zu KZ-Sprachkonventionen.
Muttersprache XCVI (1986): 98-109, hier 105.



196 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

all“'®, Folglich war aus der Sicht der Nazis ,jemand, der Deutsch weder sprach noch
verstand, per definitionem ein Barbar.“'* Des Weiteren waren die Deportierten
gezwungen, sich rasch rudimentéres Deutsch bzw. die Lagersprache anzueignen,*
um die Befehle zu verstehen und sich untereinander ansatzweise verstandigen zu
konnen. Schlieflich, so Primo Levi, seien aus den Gefangenen auch hinsichtlich des
Sprachgebrauchs ,in der Tat Unberiihrbare“ geworden. Aufienstehende (Levi be-
zieht sich an dieser Stelle auf die britischen Kriegsgefangenen) horten ,,uns in den
verschiedensten Sprachen sprechen, die sie nicht verstehen und die in ihren Ohren
grotesk, wie tierische Laute klingen; sie sehen uns auf das niedrigste versklavt, ohne
Haar, ohne Ehre, ohne Namen, téglich geschlagen, taglich verworfner.“** Der Zivi-
lisationsbruch affiziert schlieSlich auch die Sprache der Opfer, die Bedingungen im
Lager bringen eine deprivierte Sprechweise hervor, zwingen zu einer Artikulation,
die die Dehumanisierung und Barbarisierung derer beférdern soll, die ihr unter-
worfen werden. Und so, so Levi weiter, sei in den Lagern schliefdlich eine ,neue,
harte Sprache“?” im Entstehen begriffen gewesen, ein Sprachsystem jenseits des
zivilen mit seinen ,freien Worten“. ,[M]an braucht sie einfach, um erkldren zu
konnen, was das ist, sich den ganzen Tag abzuschinden in Wind und Frost, nur mit
Hemd, Unterhose, leinerner Jacke und Hose am Leib, und in sich Schwéache und
Hunger und das BewuRtsein des nahenden Endes.“**

Diese Erfahrung der Sprachbrechung und der ,Barbarisierung‘ hat in den
Texten Uberlebender verschiedene Spuren hinterlassen. Sie wird, wie oben bei Levi
und Semprun, von den Autoren teilweise explizit thematisiert, weit 6fter findet sie
ihren Niederschlag im Schreiben tiber die Lager auf stilistischer Ebene in Gestalt
einer buchstéblich gebrochenen Textur, wenn der FliefStext durch grobe Wendun-
gen aus der Sprachwelt der Lager und insbesondere des Deutschen als deren

18 Wolf, Michaela. ,’Someone whispered the translation in 100 languages, like a Babel.... Inter-
preting in the Mauthausen Concentration Camp“. Interpreting in Nazi Concentration Camps. Hg.
Dies. London: Bloomsbury, 2016. 95-114, hier 95.

19 Levi: Untergegangenen, 92.

20 Hier und im Folgenden wird nicht scharf zwischen ,Lagersprache“ und ,Deutsch® getrennt.
Zwar umfasst die SS-Lagersprache deutsche Neologismen und Brutalismen und der ,Lagerjargon“
ist, wie noch genauer auszufiihren sein wird, eine Mischung zwischen Deutsch und anderen
Sprachen. Da er aber deutschbasiert ist und die spezifischen sprachlichen Verdnderungen und
Auspragungen im NS integraler Bestandteil der Geschichte der deutschen Sprache sind, scheint es
mir nicht sinnvoll, mit der Vorstellung eines ,zivilen®, von der Sprache der Lager klar trennbaren,
Deutschs zu operieren.

21 Levi: Mensch, 116 -117,

22 Ehd, 119.

23 Ebd.



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 197

Hauptsprache durchbrochen wird.** Spuren der ,langue de 'ennemie et du torti-
onnaire“*® durchziehen wie ein roter Faden die vielgesichtigen und vielsprachigen
Texte von Uberlebenden der deutschen Konzentrations- und Vernichtungslager in
unterschiedlicher Quantitat, in unterschiedlichen Schreibweisen und von unter-
schiedlichen Ubersetzungspraktiken begleitet. Ihnen gilt es im Folgenden syste-
matisch aus literaturwissenschaftlicher Perspektive nachzugehen. Zu zeigen ist,
dass Sprachmischung gezielt verwandt wird, um bestimmte Aspekte der Lagerer-
fahrung zu kommunizieren. Dass sie tiber ihren linguistisch-historischen Index
hinaus als spezifisches &dsthetisches Gestaltungsmittel Interesse verdient und auf
ihre spezifische Funktion innerhalb einer notgedrungen immer rhetorisch-stilisti-
schen Gestaltung von Erinnerung zu untersuchen ist. Silke Segler-Mefner zufolge
sind Erinnerungen an die Shoa gezeichnet von der unldsbaren Spannung zwischen
dem existenziellen Bedtrfnis, Zeugnis tiber das Geschehene abzulegen einerseits,
und der Unmdglichkeit, dafiir eine abschlieffende addquate Ausdrucksweise zu
finden andererseits.?® Die in Erinnerungstexten verwandte Sprachmischung ist als
Produkt dieser Spannung zu lesen. Die Zeugentexte sind dem mehrfachen Angriff
auf das Sprach- und Erzdhlvermogen durch die Lagererfahrung entgegengesetzt
und gleichzeitig bleibt er in ihnen als Trauma eingeschrieben.

24 In den Texten einiger Autoren, prominent bei Primo Levi und Jorge Semprun, finden sich neben
der Arbeit mit dem Deutschen auch (in weit geringerem Ausmaf}) einzelne Worter und Satze aus
anderen Sprachen. Auch diese Sprachmischung verfiigt wie die Einfiigung des deutschen Vokabu-
lars iiber den historischen Index, dass die in die Lager Verschleppten mit Sprachen aus ganz Europa
konfrontiert waren und ist auf Ebene der nachtraglichen Erzdhlung mit dem Referenzpunkt der
Babelschen Konfusion verbunden; die manifeste Darstellung des Sprachwirrwarrs dient auch hier
der Darstellung der zerstorten menschlichen Kommunikation und der Ubersetzungsschwierigkei-
ten. Insgesamt aber ist die Verwendung dritter Sprachen neben der Erzéhlsprache und dem
Deutschen starker situativ und sprachbiografisch gebunden und steht tiberdies oft im Kontext einer
versuchten und stellenweise gelingenden Verstandigung unter den Gefangenen oder spater bei der
Befreiung mit den alliierten Soldaten. Bei Primo Levi und den untersuchten franzésischen Texten
werden die slawischen Sprachen und inshesondere das Polnische, in Auschwitz fester Bestandteil
der lagerszpracha, eng an Erlebnisse im Lager gekniipft. Grund dafiir diirfte sowohl die Prasenz des
Polnischen inshesondere in der lagerszpracha von Auschwitz sein (Jagoda, Zenon, Stanislaw
Klodzinski, und Jan Maslowski. ,,bauernfuss, goldzupa, himmelautostrada‘. Zum ,Krematoriums-
esperanto’, der Sprache polnischer KZ-Haftlinge“. Die Auschwitz-Hefte 2 (1987): 241-260) als auch die
Tatsache, dass Deportierte aus Westeuropa kaum Kenntnisse der slawischen Sprachen hatten. Diese
waren also weitgehend unbekannt und unverstandlich und verbinden sich vielleicht deshalb in
besonderer Weise mit Wahrnehmung und Erinnerung der ihrerseits unbekannten, unverstandli-
chen Lagersituation.

25 Cressot, Marcel. ,Le parler des déportés francais du camp de Neuengamme*. Le francais mo-
derne 141 (1946): 11-17 11.

26 Segler-MeRner, Silke. Archive der Erinnerung. Literarische Zeugnisse des Uberlebens nach der
Shoah in Frankreich. Koln: Bohlau, 2005. 1.



198 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Textauswahl, Methode und Forschungsstand

Neben Werken der fiir die Thematik einschldgigen Autoren Primo Levi und Jorge
Semprun wurden fiir dieses Kapitel Texte von Odette Abadi, Francoise Maous, David
Rousset, Germaine Tillion, Oliver Lustig und Tadeusz Borowski untersucht.

Der Schwerpunkt liegt auf franzésischen Texten von Zeitzeugen, mit Tadeusz
Borowski, Primo Levi und Oliver Lustig werden aber punktuell die Berichte von
iberlebenden Autoren aus weiteren kulturell-sprachlichen Kontexten beigezogen,
zu denen sich beziiglich der Verwendung des Deutschen Verbindungslinien skiz-
zieren lassen. Wahrend in allen Texten die charakteristische Verwendung des
Deutschen untersucht und systematisiert wird, nimmt doch die Beschéftigung mit
den Schriften von Primo Levi und Jorge Semprun insofern einen besonderen Stel-
lenwert ein, als diese Autoren ihr mehrsprachiges Verfahren auch kommentieren
bzw. generell iiber Fragen des Sprachgebrauchs in der Erinnerung an die Lager
reflektieren.

In der Auswahl der Texte wurde versucht, eine gewisse Breite beziiglich Ge-
schlechts- und Nationszugehorigkeit sowie verschiedenen Lagern und unter-
schiedlichen Gefangenengruppen zu erreichen. Der Italiener Primo Levi, die
Franzosinnen Odette Abadi und Francoise Maous sowie der Ruméne Oliver Lustig
sind jiidisch, der nach Frankreich exilierte Spanier Jorge Semprun, der Pole Tadeusz
Borowski und die Franzosen David Rousset und Germaine Tillion gehéren der
Gruppe der politisch Verfolgten an. Offensichtlich werden mit diesen Texten aber
lange nicht alle nationalen, sozialen, religiosen, ethnischen und politischen Grup-
pen, deren Angehdrige in Lager deportiert wurden, repréasentiert — und ebenso
wenig alle Nationalsprachen, in denen Erinnerungen an die deutschen Lager ver-
fasst wurden. Eine solche Anlage hétte den Rahmen dieser Untersuchung bei wei-
tem gesprengt und abgesehen davon ist es angesichts dessen, dass jedes Zeugnis
einer / eines Uberlebenden eine je individuelle Erfahrung schildert und dafiir eine
singuldre Sprache findet, ohnehin nicht unproblematisch, einzelne Berichte als
représentativ fiir eine wie auch immer definierte Gruppe auszuweisen. Trotz dieser
evidenten Schwierigkeiten und einer immer kritisierbar bleibenden Textauswahl
kann das Thema nur in einem textiibergreifenden Ansatz bearbeitet werden an-
stelle des autorzentrierten, wie er in der Erforschung der Holocaustliteratur aus
dem gutem Grund der Individualitit der Erfahrung und der genauen historischen
Verortung des Berichteten und seiner Niederschrift im Vordergrund steht.”” Die

27 Vgl. dazu: Kasper, Judith. ,Trauma und Affektabspaltung in der Holocaust-Literatur. Primo Levi,
Georges Perec und W. G. Sebald“. Handbuch Literatur und Emotionen. Hg. Cornelia Zumbusch und
Martin von Koppenfels. Berlin: De Gruyter, 2016. 496 —511, hier 499 -500.



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 199

Texte und ihre Autoren werden auch im Folgenden mit Angaben zu ihrer histori-
schen Verortung versehen, sie tritt aber hinter dem textiibergreifenden philologi-
schen Ansatz zurick, weil nur durch einen solchen das stilistische Merkmal der
Sprachmischung vertieft beschreibbar wird. Insgesamt orientiert sich mein Ansatz
an Thomas Taterkas Vorgehen in seiner Studie Dante Deutsch. Taterka ruickt statt
einzelner Texte der Lagerliteratur einen von vielen Texten gebildeten, einen un-
ubersichtlich bleibenden ,Lagerdiskurs ins Zentrum seiner Untersuchung. Ihn gilt
es in seinen einzelnen Dimensionen zu erkunden, indem auf minuskuldre Ziige
fokussiert wird wie den Gebrauch dhnlicher Worter oder Vergleiche in verschie-
denen Texten (bei Taterka ist es die Referenz auf Dantes Inferno), die dann be-
schreibend verbunden werden kénnen.”® Daran anschliefend wird in der vorlie-
genden Untersuchung der Einsatz des Deutschen als eine spezifische Spur im
Lagerdiskurs aufgefasst, als eine der mdglichen Linien, tiber die eine Vielzahl von
individuell geformten und divergierenden Einzeltexten miteinander verbunden
werden konnen. Anspruch des Kapitels ist, mithilfe der beigezogenen Texte so eine
weitere ,Hohenlinie“?® in den Lagerdiskurs zu legen, die auch fiir die Beschreibung
der Verwendung von Deutsch in hier nicht untersuchten Zeugnissen orientie-
rungsgebend sein soll.

Neben den bereits erwdhnten literaturwissenschaftlichen Forschungen zur
Darstellungsproblematik in der Holocaustliteratur greife ich auf sprachhistorische
und soziolinguistische Forschungen zu Auspragungen der Sprache in den natio-
nalsozialistischen Lagern zuriick. Die Frage der Sprachmischung zusammen mit
jener der Sprachwahl bzw. der Bedeutung der einzelsprachlichen Verfasstheit des
einzelnen Textes hat aus literaturwissenschaftlicher Perspektive bislang in der
Auseinandersetzung mit einzelnen Autoren, namentlich Primo Levi und Jorge
Semprin Beachtung gefunden.®® Eine textiibergreifende Untersuchung, die

28 Taterka, Thomas. Dante Deutsch. Studien zur Lagerliteratur. Berlin: Erich Schmidt, 1999. 9-14.
29 Ebd., 10.

30 Zu textinterner Mehrsprachigkeit und Ubersetzung bei Primo Levi vgl.: Gilman, Sander. ,,Primo
Levi. The Special Language of the Camps and After“. Midstream 35 (1989): 22-30; Klein, Judith.
»‘Quelle violenza fatte al linguaggio.... Primo Levi und die deutsche Sprache*. Italienisch 42 (1999):
14-21; Riatsch, Cla. ,Viva il Wille!*. Deutsch in Texten von Malaparte, Spinella, Revelli, Levi, Eco,
Camilleri, Orelli. Aachen: Shaker, 2007 71-116; Lepschy, Anna Laura, und Giulio Lepschy: ,Primo
Levi’s languages“. The Cambridge Companion to Primo Levi. Hg. Robert S. C. Gordon. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, 2007 121-136; Insana, Lisa N. Arduous Tasks. Primo Levi, Translation, and the
Transmission of Holocaust Testimony. Toronto: Univ. of Toronto Press, 2009; Gramling, David. ,,An
Other Unspeakability. Levi and Lagerszpracha“. New German Critique 117 (2012): 165-188. Fiir Jorge
Semprun: Tidd, Ursula. ,Exile, Language, and Trauma in Recent Autobiographical Writing by Jorge
Semprun®. The Modern Language Review 103.3 (2008): 697—-714; Semilla Duran, Maria Angélica. Le
masque et le masqué. Jorge Semprin et les abimes de la mémoire. Toulouse: Presses Univ., 2005;



200 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Sprachmischung nicht primér als Resultat der Bilingualitét eines Autors (wie es sich
bei Semprun anbietet) und auch nicht als autorspezifisches Stilmittel (wie es bei
Levi nahe liegen mag) auffasst, bildet bislang ein Desiderat.

Last but not least gilt es an dieser Stelle die einzelsprachliche Verfasstheit
meiner eigenen Untersuchung und damit verbundenen das Problemfeld der (Arbeit
mit) Ubersetzungen zu reflektieren. Das spukhafte Nachleben der deutschen
Sprache in den Berichten der Opfer des nationalsozialistischen Terrorsystems
kennzeichnet diese tiber die Thematik hinaus, in ihrer sprachlichen Verfasstheit
selbst, als ,auchdeutsche Literatur“*'. Ausgerechnet dieser im Original so auffillige
und den Lesefluss irritierende Einsatz des Deutschen bleibt aber fiir die deutsch-
sprachige Rezeption groRtenteils unsichtbar, weil er in der deutschen Ubersetzung
unweigerlich in den FlieRtext eingeebnet wird. Selbst dort, wo wie in der Uber-
setzung von Jorge Semprun mit Kursivierungen und Besternungen gearbeitet wird,
erfahrt der Text in der deutschen Ubertragung so eine betréchtliche Glattung. Sie ist
allerdings nicht dem Ubersetzer anzulasten, sondern in der mischsprachlichen
Struktur des Originals selbst begriindet, die die fiir jede Ubersetzung grundlegende
Unterscheidung in Ausgangs- und Zieltext unterlauft. Primo Levi, der Fragen der
Ubersetzung generell Aufmerksamkeit widmete, verstand die Ubertragung von Ist
das ein Mensch? ins Deutsche bezeichnenderweise als eine Art der Rickfithrung: ,es
sollte eine ,restitutio in pristinum sein, oder vielmehr: ich wollte, daf es eine solche
sei, eine Ruckibersetzung in die Sprache in der die Dinge sich ereignet hatten und
Wo sie hintc;ehtjrten.“32 Diese Auffassung erklart wohl, warum Levi, der die deutsche
Ubersetzung minutiés begleitete und insbesondere darauf achtete, dass die rohe
Lagersprache darin nicht geglattet wurde,*® das Aufgehen der bereits im italieni-
schen Text deutschen Passagen in der deutschen Fassung nicht weiter kommen-
tierte. Das Deutsche der Lager wird hier zur eigentlichen Originalsprache, aus der
der italienische Text eine nie ganz gelungene Ubersetzung darstellt.?* In der

Schleiss, Myriam. Le bilinguisme comme atout de lécrivain: Représentations du bilinguisme et
fonctions stylistiques des marques transcodiques dans U'oeuvre de Jorge Semprun. Sarrebruck: Edi-
tions universitaires européenne, 2011.

31 Robert Stockhammer: ,Wie deutsch®, 152.

32 Levi: Untergegangenen, 177.

33 Alexander, Zaia. ,Primo Levi and translation®. The Cambridge Companion to Primo Levi, 155-170,
hier 157

34 Diese Umkehrung der Verhéltnisse von Originaltext und Ubersetzung spiegelt sich im briefli-
chen Austausch Levis mit seinem deutschen Ubersetzer, in dem Levi die Aufgabe zufillt, dem
Ubersetzer das Deutsch der Lager beizubringen: ,Der Ablauf war immer gleich: ich verwies ihn auf
eine These, die mir das akustische Gedéchtnis eingab [...]. Er hielt mir als Antithese entgegen: ,Das ist
kein gutes Deutsch, die heutigen Leser wiirden es nicht verstehen.‘ Ich behauptete wiederum: ,Dort
sprach man aber genau so* (Levi: Untergegangenen, 176).



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 201

,Ricktibertragung‘ ins Deutsche muss diese Dimension des Erzahlens vom Lager
verloren gehen. Um sie zu rekonstruieren, ist die Arbeit mit dem Primértext — oder
nota bene einer Ubersetzung in jede andere als die deutsche Sprache — unum-
géanglich. Im Folgenden wird deshalb auch im Haupttext immer wieder auf die
originalsprachlichen Fassungen zuriickgegriffen.*® Wahrend fiir den Leser des
italienischen, franzésischen, ruménischen oder anderssprachigen Originals die
sich vom FliefStext absetzenden deutschen Worter und Sdtze ein Moment der
Fremdheit, des erschwerten Verstandnisses des Erzdhlten markieren, dreht sich fiir
einen deutschsprachigen Leser des Originals dieses Verhéltnis von vertrauter Er-
zahlsprache und oktroyierter Sprache der Lagerwelt um. Je nach Ausmafi der
Fremdsprachenkenntnis treten beim Lesen, Entziffern oder Uberfliegen nicht-
deutschsprachiger Erinnerungen an die deutschen Lager unheimliche Momente
eines unmittelbaren Verstehens auf — eines Verstehens nicht der Erzdhlung des
Opfers sondern der Tatersprache. Auch um diesen Effekt nachvollziehbar zu ma-
chen, wird im Folgenden im Fliefstext aus dem Original zitiert.

Die doppelte Referenz der Sprachmischung: Historische und mythische Beziige

Historische und linguistische Forschungen haben gezeigt, in welchem Ausmaf die
Entrechtung und Ermordung inshesondere der européischen Juden durch die Na-
tionalsozialisten mit einer spezifischen Sprachpolitik verbunden war. Victor Klem-
perer hat bereits 1947 die Dokumentation LTI zur Beschaffenheit der Sprache des
,Dritten Reiches* vorgelegt.*® Hier und in spéteren Untersuchungen wird rekon-
struiert, wie im Nationalsozialismus Opfergruppen zunéchst verbal abgewertet
wurden und wie dann die Schaffung von Euphemismen und zynischen pseudo
termini technici die Verschleppungen in Lager, die Misshandlungen und nicht zu-
letzt die Organisation wie Durchfiihrung des Massenmordes tarnen sollten.*’” In

35 Die franzosischen Texte werden durchgéngig im Original zitiert. Bei langeren Passagen findet
sich die Ubersetzung in den FufSnoten, der Inhalt kurzer Zitate wird im FlieRtext auf Deutsch
wiedergegeben. Wo vorhanden, habe ich auf bestehende deutsche Ubersetzungen zuriickgegriffen
(Semprun), bei den anderen Texten sind die Ubersetzungen meine eigenen. Bei Primo Levi arbeite
ich mit der deutschen Ubersetzung, das italienische Original wird zusétzlich dort zitiert, wo es
darum geht, Levis Gebrauch des Deutschen im Original zu veranschaulichen oder auf Differenzen
mit der deutschen Ubersetzung zu verweisen. Gleiches gilt fiir die polnischen Texte von Tadeusz
Borowski und die ruménischen von Oliver Lustig.

36 Klemperer, Victor. LTI (Lingua Tertii Imperii). Notizbuch eines Philologen. Berlin: Aufbau, 1947
37 Vgl.: Forster, Iris. Euphemistische Sprache im Nationalsozialismus. Schichten, Funktionen, In-
tensitdt. Bremen: Hempen, 2009; Schlosser, Dieter. Sprache unterm Hakenkreuz. Eine andere Ge-
schichte des Nationalsozialismus. Koln: Bohlau, 2013.



202 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

diesen Kontext gehort auch die disparate Sprachwelt, die sich in einer Mischung aus
dem Deutsch der Lagerleitung und den verschiedenen Sprachen der Deportierten in
den Konzentrationslagern selbst heraushildete. Mit der Dokumentation dieses Jar-
gons und seiner namentlich lexikalischen Erfassung wurde bereits unmittelbar
nach Kriegsende begonnen. Zu nennen ist eine Reihe von Artikeln und Zuschriften,
die 1945 und 1946 in Frankreich in der Revue Le Frangais Moderne publiziert
wurden. Hierin werden Ausdriicke aus Neuengamme, Dachau und Auschwitz zu-
sammengetragen, bei den Autoren handelt es sich vermutlich um zuriickgekehrte
Deportierte, die den Lagerjargon aus der Erinnerung rekonstruieren.®® Auch in
autobiografischen Berichten finden sich zum Teil Anhénge mit Glossaren zu la-
gersprachlichen Ausdriicken, beispielsweise in dem 1946 publizierten Band Bylismy
w Oswiecimiu (dt. Bei uns in Auschwitz, 1963) von Tadeusz Borowski, Janisz Nel
Siedlecki, Krystyn Olszewski.** Besonders hervorzuheben ist das Projekt des
Stownik oswiecimski, des Auschwitz-Worterbuches, an dem Zenon Jagoda, Stanistaw
Klodzinski, Jan Mastowski und spater Danuta Wesotowska in Krakau iiber Jahr-
zehnte hinweg arbeiteten. Ziel des Unternehmens war die vollstdndige lexikalische
Erfassung des Jargons, der vor allem von den polnischen Deportierten in Auschwitz
benutzt wurde. 1977 waren 15000 Ausdriicke gesammelt, die danach stidndig ergénzt
wurden, publiziert worden sind zwischen 1978 und 1991 die Eintrdge zu den
Buchstaben A bis M in den Auschwitz-Heften des Przeglgd Lekarski (,Arztliche
Rundschau®).*® Vollstindig zum Abschluss ist das Unternehmen allerdings nicht
gekommen.*!

Aufbauend auf diese Pionierarbeiten unternahmen in jingerer Zeit Heidi
Aschenberg, Nicole Warmbold und Pascaline Lefort eine umfassende linguistische

38 Als selbstdndige Artikel erschienen: Amsler. ,,,Organiser‘ au camp de Dachau®. Le franc¢ais mo-
derne 13.3-4 (1945): 248; Cressot: ,parler®. Als Zuschriften, gesammelt unter dem Titel L’argot des
déportés en Allemagne: Gaston Esnault: ,En marge de Neuengamme*, Y. Eyot: ,L’argot de Dachau*,
Max, F. L. ,Argots et sabirs des camps de déportés“. Le fran¢ais moderne 14.1 (1946): 165—173.

39 Vgl.: Jodlowska-Wesolowska, Danuta. Woérter aus der Hélle. Die lagerszpracha‘ der Hdftlinge von
Auschwitz. Aus dem Polnischen von Jochen August. Krakéw: Impuls, 1998. 93. Auch Primo Levi stellt
in Die Untergegangenen und die Geretteten einige Ausdriicke zusammen (ebd., 98 —99). Zu erwédhnen
ist an dieser Stelle auch das ,Dachauer Worterbuch®, das der in Dachau als politischer Gefangene
inhaftierte Edgar Kupfer-Koberwitz im Rahmen seiner im Lager angefertigten Aufzeichnungen
anlegte. Kupfer-Koberwitz, Edgar. Dachauer Tagebiicher: Die Aufzeichnungen des Hiftlings 24814. Mit
einem Vorwort von Barbara Distel. Miinchen: Kindler, 1997

40 Jagoda: ,bauernfuss“. Auf Deutsch zugénglich ist auch die aus den Bestdnden des Auschwitz-
Worterbuches entstandene Publikation Jodlowska-Wesotowska: Warter.

41 Vgl.: Hansen, Imke, und Katarzyna Nowak. ,,(ber Leben und Sprechen in Auschwitz. Probleme
der Forschung tber die Lagersprache der polnischen politischen Héftlinge von Auschwitz“. Konti-
nuitdten und Briiche. Neue Perspektiven auf die Geschichte der NS-Konzentrationslager. Hg. Chris-
tiane Hef3, Julia Hérath und Dominique Schrdder. Berlin: Metropol, 2011. 115-141, hier 132—139.


https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Wo%CC%88rter
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ho%CC%88lle
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=%22lagerszpracha%22
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ha%CC%88ftlinge
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Auschwitz
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jochen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=August

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion = 203

Erforschung der Lagersprache unter sozio- und psycholinguistischen, sprachhis-
torischen und rhetorisch-stilistischen Gesichtspunkten.*” Zusammenfassend ldsst
sich sagen, dass in den Lagern eine Reihe von Begriffen umkonnotiert oder neu
geschaffen wurde, die einerseits Stellungen in der Lagerhierarchie bezeichneten,
wie Hiftling oder Blockdltester, sich andererseits auf Orte und Vorgénge innerhalb
des Lagers bezogen wie beispielsweise Effektenkammer fiir den Lagerplatz der den
Deportierten geraubten Kleider und Besitztiimer, Wachstube als Stitte der Folte-
rung, Sonderbau bzw. pufals Ort der Zwangsprostitution oder Sonderbehandlung fiir
Ermordung.*® Eine weitere Ebene des linguistischen univers concentrationnaire
bildet die gesprochene Umgangssprache, fiir die sich inzwischen die Bezeichnung
Llagerszpracha“** eingebiirgert hat. Dieser urspriinglich aus Auschwitz iiberlieferte
Ausdruck erfasst dabei eingingig, dass es sich bei der im Lager gesprochenen
Sprache um ein auf deutscher Basis durch Sprachkontakte zu Stande gekommenes
Pidgin handelt und gleichzeitig um eine gebrochene, vom zivilen Verstdndnis von
Sprache abweichende, mundliche Varietdt mit je nach Quelle differierender Ver-
schriftlichung. Generell ist auch die sprachliche Erfahrung in den Lagern von einer
Jsituation de terreur*® bestimmt, von verbaler Gewalt in Gestalt unaufhoérlicher
Beschimpfungen und Befehlen durch SS und Wachmannschaft. Die Herrschaft der
Deutschen hatte auch insofern eine explizit sprachliche Schlagseite, als die anderen
Nationalsprachen gezielt entwertet und in den Lagern auf eine Art dialektale Ebene
abgedrangt wurden.*® Von der herrschenden Vulgarisierung wurde in den Lagern
auch die Sprache der Opfer erfasst, teilweise finden sich hier wortliche Uberset-
zungen der menschenverachtenden deutschen Lagerausdriicke bzw. Zynismen
nach deren Vorbild: ,Un mort porté sur une civiére est un repas froid“*’ schreibt
Marcel Cressot, aus der Sammlung zum Auschwitz-Woérterbuch geht hervor, dass
das verseuchte Grundwasser als ,nalewka na trupach, als ,,Leichenaufguss“48 be-
zeichnet wurde und fir die Ermordungen Pragungen wie ,pdjdziesz do him-

42 Aschenberg, Heidi. ,Sprachterror. Kommunikation im nationalsozialistischen Konzentrations-
lager“. Zeitschrift fiir romanische Philologie 1184 (2002): 529—572; Dies. ,Des emprunts de courte
durée? La langue francaise et la Shoah*. Zeitschrift fiir franzosische Sprache und Literatur 116.3
(2006): 225—-242; Warmbold, Nicole. Lagersprache: zur Sprache der Opfer in den Konzentrationsla-
gern Sachsenhausen, Dachau, Buchenwald. Bremen: Hempen, 2008; Lefort, Pacaline. Les écritures de
la mémoire des camps: un nouveau langage? — Etude pragmatico-discursive de récits de survivants.
Reims: Presses univ., 2012. Leider beziehen sich die Studien kaum aufeinander.

43 Beispiele aus: Jagoda: ,bauernfuss; Max: ,Argots*; Jodlowska-Wesotowska: Warter, 166.

44 Oschlies: ,Lagerszpracha®, 101.

45 Aschenberg: Sprachterror, 236.

46 Oschlies: ,Lagerszpracha“, 102.

47 Cressot: ,parler, 16.

48 Jagoda: ,bauernfuss®, 253.


http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81critures
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=me%CC%81moire
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=camps%3A
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=nouveau
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=langage%3F
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81tude
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=pragmatico-discursive
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=re%CC%81cits
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=survivants

204 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

melkomanda“ (dt.: ,du gehst auf ein Himmelkommando®) oder ,pdjsc na himmel-
fahrt“ (dt.: ,auf Himmelfahrt gehen®) im Umlauf waren.*’

Auch wenn adhnliche Wendungen, teilweise auch einzelne Ausdriicke aus
mehreren Lagern tberliefert sind, gibt es keine einheitliche Lagersprache. Das im
Zeichen des Massenmordes entstandene Idiom kann selbst in den einzelnen Lagern
variieren, es wandelt sich je nach nationaler Zusammensetzung der Opfer und ihrer
Stellung in der lagerinternen Hierarchie stdndig, d&ndert sich mit Neuankunft, De-
portation und Ermordung einzelner Gruppen.*® Die im Lager gesprochene Sprache
ist deshalb, wie die Herausgeber des Auschwitz-Worterbuches es formulieren, ein
geradezu materielles ,,Zeugnis des Leidenswegs der Hiflinge“*'. Neben vermeintlich
unverdéchtigen deutschen Alltagswortern, die sich die Deportierten zum Zweck
rudimentaren Verstehens rasch aneignen mussten, spiegeln sich in ihren Ausdri-
cken die Qualen, Schikanen, zynischen Absurditdten und die Menschenverachtung
des ,Lageralltags‘. Tadeusz Borowski hat in seiner 1946 erstmals erschienen Er-
zahlung ,Prosze panstwa do gazu®, dt.: ,Bitte die Herrschaften zum Gas“, von einem
»Krematorium-Esperanto“** gesprochen. Die Pragung, auf die noch zuriickzukom-
men sein wird, streicht den Zynismus heraus, die die Lager gegentiber der Utopie
einer volkerubergreifenden Sprache bedeuten, die dort in ein ,global idiom of mass
murder“®® verkehrt wurde. Gleichzeitig aber klingt in der Verbindung von Espe-
ranto und Krematorium an, dass Sprache selbst in dieser Extremsituation ihren
Charakter als zirkulierendes Gemeingut, als nie ganz beherrschbares Medium,
nicht vollkommen verloren hat. Auch das sind Aspekte der Lagersprache: Sie wird
in all ihren Einschrdnkungen zum Medium der Kommunikation zwischen Gefan-
genen unterschiedlicher Muttersprache, in makabren Witzen versuchen die Opfer,
der Lagerwirklichkeit verbal zu begegnen, die omniprasenten Fliiche werden ge-
nutzt, um damit Tater und aufgezwungene Qualen zu belegen.** SchliefSlich werden
auch auf Seiten der Gefangenen neue Wendungen generiert, in translingualen

49 Jodlowska-Wesotowska: Worter, 189 —-191.

50 Warmbold: Lagersprache, 11.

51 Jagoda: ,bauernfuss, 259.

52 Borowski, Tadeusz. Bei uns in Auschwitz. Erzdhlungen (1947). Aus dem Polnischen von Vera
Cerny. Miinchen: Piper, 1999. 105133, hier 113.

53 Langer, Lawrence E. ,The Literature of Auschwitz®. Literature of the Holocaust. Hg. Harold
Bloom. Philadelphia: Chelsea House, 2004. 171-193, hier 183.

54 Zu Humor, Sarkasmus, Spott im Lager vgl.: Jagoda: ,bauernfuss®, 255; Warmbold: Lagersprache,
262-285. In diesen Umkreis gehért auch die Doppelgesichtigkeit der Fliiche. Alain Parrau (Ecrire,
190) hat die These aufgestellt, dass auf Seite der Opfer die Fliiche eine Mdglichkeit des Widerstandes
sind, insofern sie die einzige Moglichkeit darstellen, sich gegen die Konditionen des Lagers zu
wehren: ,L’injure es alors résistance par la parole mais aussi de la parole, affirmation de '’humanité
du détenu vomme capacité de parler, de répondre a 'oppression®.



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 205

Wortspielen werden deutsche Ausdriicke beispielsweise tiber Homophonien mit
dem Polnischen parodiert.®® Im Lagerjargon finden sich Neuschépfungen, Be-
zeichnungen nicht vollstdndig klarbarer Provenienz, wie comme ci comme ¢a | or-
ganiser fir stehlen, Kanada fir die Effektenkammer. Als Schmutzstiick/Schmuck-
stiick werden im Frauenlager Ravensbriick vollstindig entkraftete, apathische
Gefangene an der Schwelle des Todes bezeichnet, in anderen Lagern findet sich fiir
sie der bekanntere Ausdruck Muselmann.®®

Spuren der historischen lagerszpracha im literarischen Text

Literarische Texte zitieren, wie im Einzelnen noch aufzufiihren sein wird, immer
wieder diese historische Lagersprache. Angesichts der Menge der dokumentierten
lagersprachlichen Ausdriicke erscheint ihre direkte Verwendung in literarischen
Texten allerdings vergleichsweise beschrénkt, punktuell zu erfolgen. Folglich stiitzt
sich die wissenschaftliche Dokumentation der Lagersprache weniger auf publi-
zierte Literatur, denn auf unveroffentlichte Erinnerungstexte sowie gezielte Be-
fragungen und Kommentare von Uberlebenden.®” Es ldsst sich vermuten, dass die
Brutalismen, Vulgaritaten und Obszonitdten der Lagersprache mit dem Erzdhlen
vom Lager in Form eines publizierbaren Textes deshalb in Widerspruch geraten,
weil dieser bestimmten formalen Standards entsprechen muss und weil er fiir den
mit der Lagersprache und dem Deutschen nicht vertrauten Leser verstidndlich sein
soll. ,,Es ist ja kaum vorstellbar, welchem kommunikativen Zweck ein literarisches
Werk dienen soll, das in der Lagersprache geschrieben wire“*®, vermerken die
Herausgeber des Auschwitz-Worterbuches. Im Prozess des Schreibens und der
Publikation werden die Erinnerungen Uberlebender mit einer kulturellen Sprach-
norm konfrontiert, die nicht nur monolingual verfasst ist, sondern in der auch
bestimmte Dinge nicht saghar sind und gerade die fiir die Lagererfahrung so zen-
tralen vulgdren und obszénen Ausdriicke tabuisiert werden.*® Wolf Oschlies zufolge
haben polnische Lektoren aus den unmittelbar nach Kriegsende niedergeschrie-

55 Oschlies (,Lagerszpracha“, 107) nennt als Beispiel: Hakenkreuz — skrakenkreuz, srac, poln. vulg.:
scheifsen.

56 Beispiele aus: Jagoda: ,bauernfuss®; Max: ,Argots“; Levi: Untergegangenen, 77. Fiir eine {iber-
zeugende Diskussion des Wortes ,Muselmann‘ und seiner mdglichen Herkunft vgl.: Wittler, Kathrin.
»‘Muselmann‘. Anmerkungen zur Geschichte einer Bezeichnung®. Zeitschrift fiir Geschichtswissen-
schaft 6112 (2013): 1045-1056.

57 Vgl.: Warmbold: Lagersprache.

58 Jagoda: ,bauernfuss®, 241.

59 Vgl.: Jodlowska-Wesolowska: Worter, 146 —151.



206 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

benen Erinnerungen von Auschwitz-Uberlebenden gestrichen, ,was ihnen unter
normativem Sprachaspekt als unangemessen erschien“®® und auch Nicole Warm-
bold geht von sprachlichen Glattungen im Publikationsprozess von Erinnerungen
Holocaust-Uberlebender aus.® SchlieRlich wollen die Autoren oft die ihnen aufge-
zwungene sprachliche ,Barbarisierung‘ in ihren Texten nicht repetieren, ihren
autobiografischen Bericht nicht mit den ihnen unertrdglichen Wértern ,besu-
deln“*®. Die Erfahrung der Lager soll AuRenstehenden iibermittelt werden und
nicht vollig unverstdndlich bleiben. Sprachmischung wird in Berichten deshalb
gezielt eingesetzt, um bestimmte Aspekte der Lagererfahrung zu kommunizieren,
weshalb sie auch im Rahmen einer rhetorisch-stilistischen Gestaltung der Erinne-
rung auf ihre spezifische Funktion hin zu untersuchen ist. Nicht inwiefern die
untersuchten Texte eine historische lagerszpracha belegen, gilt es deshalb im Fol-
genden zu fragen, als vielmehr, auf welche Weise und mit welchem Effekt sie
Sprachmischung als literarisches Gestaltungsmittel der Lagererfahrung nutzen.
Zundchst gilt es hierbei zu zeigen, wie Sprachmischung im Prozess der Literari-
sierung neben der historischen eine weitere Referenz erhélt. Sie verweist iber
Babel als metaphorischen Fluchtpunkt auf die Erfahrung der Sprachverwirrung
ebenso wie der Schwierigkeit der Sprachfindung nach der und fiir die Katastrophe.

Babel als metaphorischer Fluchtpunkt und stilistisches Gestaltungsprinzip

Ins Bild gesetzt wird der historische Referenzpunkt der Sprache in den Lagern
immer wieder durch die biblische Referenz auf Babel, die iiber die Erfahrung der
Sprachzerschlagung hinaus als umfassendes Signum der Katastrophe firmiert.
Neben den bereits erwdhnten Verweisen auf das Barbarische bildet der Topos Babel
in den Berichten auf rhetorischer Ebene das Zentrum, auf das die Sprachmischung
verweist. David Rousset, der in l'univers concentrationnaire bis an die Grenzen des
Verstandlichen mit Sprachmischung operiert, sieht in Buchenwald eine chaotische,
noch nicht ganz erbaute Stadt, ,une cité chaotique, une sorte de capitale pas en-
tierement construite“®®, spéter fasst er die Lager explizit als ,inconcevable Babel“®*,
als ein unvorstellbares, unbegreifliches Babel. Ahnlich vergleicht auch Primo Levi
den Karbidturm in Buna mit Babel. Deborah Lee Prescott hat in ihrer Studie
Imagery from Genesis in Holocaust Memoirs eine Fiille weiterer Belege zusam-

60 Oschlies: ,Lagerszpracha*, 99.

61 Vgl.: Warmbold: Lagersprache, 18-19.

62 Jodlowska-Wesolowska: Worter; 146.

63 Rousset, David. L'univers concentrationnaire (1946). Paris: Ed. du Pavois, 1965. 44.
64 Ebd., 117



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion == 207

mengetragen und ist dabei zum Schluss gekommen, dass die mythische Erzahlung
von der Verwirrung der Sprachen der biblische Topos ist, auf den in Holocaust-
Erinnerungen am héufigsten referiert wird.*® Allerdings wurde darunter bislang
nur der explizite Vergleich mit Babel erfasst. Anders als etwa die Referenz auf
Dantes Holle® funktioniert die Referenz auf Babel aber nicht ausschlieRlich tiber
die explizite Nennung des Topos. Vielmehr erstreckt sie sich auch auf die Erwah-
nung von Sprachwirrwarr und unverstindlichem Sprechen (z.B. ,charabia“®’,
Jfatras“s®, brouhaha“®®) und vor allem durchzieht ,Babel fast alle nicht-deutsch-
sprachigen Texte (und auch Filme) iiber den Holocaust auf stilistischer Ebene in der
Form von Sprachmischung und namentlich deutschen Wortern.

Lee Prescott zufolge erlaubt die Referenz auf Babel die Darstellung der voll-
stdndigen Destruktion der Lebenszusammenhénge der Deportierten, das Ausein-
anderreifien von Familien und Sozialstrukturen und die Ankunft an einem un-
verstandlichen Ort des Bosen: ,Babel becomes a meaningful allusion for Shoah
writers with ist treefold stress on a wicked place, bricks, and confusion. Babel
suggests [...] an evil site, bricks connote toil and slavery; and confusion results when
communication fails.“’® Auf Babel wird verwiesen, um eine historische Realitit ins
Bild zu setzen, die Vermischung von Larm und Gewalt bei der Ankunft in den La-
gern und bei weiteren Deportationen, die Schreie in vielen europaischen Sprachen,
dazu das von Schldgen begleitete Gebriill der Wachmannschaften und der SS.”*
Dartiber hinaus wird im Vergleich der Lager mit Babel die Zerstorung des fiir die
Idee der Humanitat zentralen Ideals der Sprach- und Kommunikationsfahigkeit ins
Bild gesetzt. Diese Erfahrung schliefSlich wirkt auch nach Kriegsende fort, sie sucht
noch die Erzahlung tiber das Lager traumatisch heim, insofern auch dieses von der
Schwierigkeit, wo nicht gar Unméglichkeit zu verstehen gezeichnet bleibt.

Beide Aspekte des Topos lassen sich exemplarisch in Primo Levis Bezug auf
Babel in Ist das ein Mensch? nachverfolgen:

65 Prescott, Deborah Lee. Imagery from Genesis in Holocaust memoirs. A critical study. Jefferson:
McFarland, 2010. 79-99.

66 Vgl.: Taterka: Dante Deutsch.

67 Tillion, Germaine. Le Verfiighar aux Enfers. Une opérette a Ravensbriick (1942). Paris: La Marti-
niere, 2005. 172.

68 Abadi, Odette. Terre de détresse. Birkenau, Bergen-Belsen. Paris: L'Harmattan, 1995. 9.

69 Ebd., 83. Weitere Beispiele finden sich zusammengetragen bei Taterka, Thomas. ,Zur Sprachsi-
tuation im deutschen Konzentrationslager®. Juni. Magazin fiir Literatur&Politik 21 (1995): 37-54, hier
38.

70 Prescott: Imagery, 84.

71 Ebd,, 81.


https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/SHW?FRST=1

208 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Allzu vieles habe ich zu fragen. [...] Aber von oben und von unten, aus der Nahe und aus der
Ferne, aus allen Ecken der jetzt dunklen Baracke rufen mir verschlafene und argerliche
Stimmen zu: Ruhe! Ruhe! Ich verstehe, dass ich schweigen soll, aber dieses deutsche Wort ist
mir neu, und da ich dessen Sinn und Bedeutung nicht kenne, wird meine Unruhe nur um so
grofier. Die Sprachverwirrung gehort zu den Hauptbestandteilen der Lebensweise hier unten;
man ist von einem fortwahrenden Babel umgeben, wo alle in niemals zuvor gehorten Sprachen
Befehle und Drohungen schreien, und wehe dem, der nicht im Flug begreift!”

da tutti [...] voci assonate e iraconde mi gridano: — Ruhe, Ruhe! Capisco che mi si impone il
silenzio, ma questa parola € per me nuova [...] La confusione delle lingue € una companente
fondamentale del modo di vivere di quaggiu; si € circondati da una perpetua Babele, in cui
tutti urlano ordini e minacce in lingue mai prima udite, e guai a chi non afferra a volo.”

Levi beschreibt hier Sprache in dufierster Nahe zu unartikuliertem Larm, was im
Original durch Wortwahl und onomatopoetische Ausdriicke unterstrichen wird: es
wird gekeift und geheult (gridano | urlano). Auch die Montage des deutschen Wortes
in den italienischen Fliefdtext evoziert den Sprachwirrwarr. Der fremdsprachige
Einschub ist an dieser Stelle zwar denkbar reduziert, trotzdem ist das deutsche
,Ruhe, Ruhe!“ zentral. Zunachst bleibt es nicht deshalb uniibersetzt, weil es der
Erzdhler nicht versteht (,Capisco che mi si impone il silenzio“ / ,Ich verstehe, dass
ich still sein soll“), sondern weil es ein fiir ihn neues Wort (parole) ist: ,ma questa
parola é per me nuova“. Das Wort steht mithin fiir eine Sprachverwendung, die Teil
jenes neuen, harten Sprachsystems ist, das Levi, wie bereits ausgefiihrt, als kon-
stitutiv fir die Lager beschreibt. Die Passage berichtet mit anderen Worten von der
ersten schockartigen Konfrontation des Erzédhlers mit der Lagersprache und dem
Bruch ziviler Sprachnormen. Dieser Bruch wird durch das auf Deutsch eingefiigte
Ruhe unterstrichen. Dass es ausgerechnet das Bedtirfnis nach Ruhe ist, in dem sich
das Babelsche Geheul trifft, entbehrt nicht einer gewissen Ironie, zeigt sich doch
auch daran, dass zivile Sprach- und Bedeutungskonventionen im Lager bedeu-
tungslos geworden sind, die Worter nicht mehr verlasslich Sinn oder Wirkung
uibermitteln konnen.

Von dieser Erfahrung der Unzuldnglichkeit bzw. der Zerstérung ziviler
Sprachnormen bleibt auch das Schreiben nach dem Uberleben heimgesucht. Ins
Zentrum von Auschwitz — bzw. eben des Erzdhlens von Auschwitz — stellt Levi
deshalb den Turm von Babel in Gestalt des Karbidturms in Buna:

72 Levi: Mensch, 36.Vgl. dazu: HaKarmi, Batnadiv. ,Hubris, Language, and Oppression. Recreating
Babel in Primo Levi’s If This Is a Man and the Midrasch®. Partial Answers. Journal of Literature and
the History of Ideas 71 (2009): 31-43.

73 Levi, Primo: Se questo & un uomo. Torino: Einaudi, 1989. 33.



4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion === 209

Den Karbidturm, der sich mitten in Buna erhebt und dessen Spitze im Nebel nur selten
sichtbar wird, haben wir errichtet. Seine Bausteine werden Ziegel, mattoni, briques, tegula,
cegli, kamenny, bricks, téglak genannt, Haf$ hat sie gefiigt, Haf$ und Zwietracht, wie den Turm
zu Babel; und so nennen wir ihn auch: Babelturm, Bobelturm. Und hassen in ihm unserer
Herren wahnwitzigen Traum von Groéfie, ihre Verachtung gegeniiber Gott und den Menschen,
uns Menschen. Heute noch, wie in der alten Geschichte, fithlen wir alle, sogar die Deutschen,
daf ein Fluch, kein transzendentaler und géttlicher, sondern ein immanenter und historischer
Fluch auf dem vermessenen Bauwerk liegt, gegriindet auf der Sprachverwirrung und aufge-
fithrt zur Herausforderung des Himmels.”*

Der Karbidturm fungiert als Sinnbild der deutschen Herrschaft, errichtet auf der
Ausbeutung und Vernichtung verschiedener ethnischer Gruppen, an die tiber die
Aufrufung der unterschiedlichen nationalsprachlichen Bezeichnungen fiir die
Bausteine erinnert wird. Gleichzeitig kann die Sprachvervielfaltigung hier — wie in
der biblischen Erzdhlung selbst — im Sinne einer Zerschlagung gelesen werden, als
Auseinandersetzung mit dem Umstand, dass es kein eindeutiges universal gultiges
Wort zur Beschreibung des Erlebten gibt und der Erzéhler angesichts Auschwitz mit
Formulierungsschwierigkeiten Babelschen Ausmafes zu kimpfen hat.”® Durch die
mehrsprachige Vervielfaltigung des Wortes im Text wird eine Unterbrechung er-
zeugt auf den materiellen Charakter des Textes als Ansammlung von Signifikanten
verwiesen, die alle das Erlebte nur bedingt wiederzugeben vermdégen. Dem Leser
gegeniiber wird durch die Aneinanderreihung fremder Worter die uneinholbare
Fremdheit des Erzédhlten betont, die sich nicht abschlieffend tbersetzten lasst.
Stattdessen muss in einem unabschlief$haren Prozess des Schreibens immer wieder
um ein Verstdndnis des Geschehenen angegangen werden. Bezugspunkt bleibt
mitunter die mythische Referenz der katastrophischen Sprachverwirrung und des
Sinnverlustes: ,Babelturm, Bobelturm®, wie es auch im italienischen Original auf
Deutsch steht: ,e cosi noi la chiamiamo: Babelturm, Bobelturm.“ ”® Im biblischen
Text ist Babel ein Wort, dessen Etymologie und Bedeutung nicht genau geklért sind,

74 Levi: Mensch, 70.

75 Das Verfahren der mehrsprachigen Vervielfaltigung eines Wortes findet sich bei Levi auch an
anderer Stelle: ,denn in fiinf Minuten wird Brot ausgegeben, Brot-Broit-chleb-pane-pain-lechem-
kenyér“ (Ebd., 36).

76 Levi: uomo, 90. Evtl. kdnnte es sich bei ,Bobelturm* auch um eine jiddisch verschliffene Aus-
sprache des deutschen ,Babelturm® (von jidd. bovl [Babel] und turem [Turm]) handeln. Fiir den
Hinweis danke ich Christina Pareigis. Robert Stockhammer (,Wie deutsch, 154) vermerkt hierzu:
,Der Eigenname von Babel wird nur minimal dekliniert, wobei das Kompositum durch den zweiten
Teil (-turm) auch in der Variante als ,deutsches’ Wort leshar bleibt. Das polyglotte Experiment wird
von einem monoglotten Experimentator durchgefiihrt, der seine Sprache auch den Héftlingen
aufzwingt oder ihnen allenfalls noch Raum fiir eine minimale Vokalverschiebung lasst.«



210 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

ein Name, der selbstreferentiell auf die Sprachverwirrung verweist.”” Babel ist
deshalb auch nicht tibersetzbar und lautet in den Bibelversionen aller Sprachen
dhnlich, bleibt ein Fremdwort, das an das Moment der Opazitat und Selbstrefe-
rentialitdt in jeder Sprache und in Sprache tiberhaupt erinnert. Dieses ,Urfremd-
wort‘ wird bei Levi mit dem Deutschen verbunden und damit auch das historische
Deutsche an die mythische Referenz des Frevels und der Sprachverwirrung. Im
Kompositum Babelturm / Bobelturm wird im italienischen Text das Deutsche als
Sprache Babels und nie ganz tibersetz- bzw. verstehbarer Fremdkorper gestaltet.
Der Name der Verwirrung, Sprachzerschlagung und des Sinnverlustes bleibt im
Bericht als buchstédbliches Fremdwort erhalten, das zu verstehen immer wieder
erneut versucht werden muss.

In diesem Zusammenhang ist die Sprachmischung Symptom eines nie ganz
gelingenden Ubertragungsprozesses der Erfahrung der Barbarisierung in eine
verstandliche, zivilisierte Sprache und markiert gleichzeitig, dass auch diese ,nach
Auschwitz® vom Zivilisationsbruch gezeichnet bleibt.

Nicht zuletzt sind die Bruchstticke des Deutschen deshalb als eine traumatische
Spur im psychoanalytischen Sinne zu begreifen. Wie sich im Laufe der Lektiiren
zeigen wird, artikuliert sich in der buchstéblich gebrochenen Textur nachtréglich
der Schock der lebensbedrohlichen Sprachverwirrung, des Zusammenbruchs jeg-
licher Kommunikation wie Sinnherstellung und letztlich die Todesangst. Ebenso soll
auf Niveau der Reprasentation herausgearbeitet werden, dass die vom Narrativ als
fremd abgesetzten Worter jenen anagrammatischen, ,unlesharen Markierungen“
zu vergleichen sind, in denen Anselm Haverkamp zufolge auf der Textoberfldche
auf das der Erzdhlung zugrundeliegende, nicht aber in ihr vollkommen représen-
tierbare, Trauma verwiesen wird. Sprachmischung durchkreuzt die Vorstellung
einer restlos verstdndlichen Erzdhlung und ladt stattdessen zur Reflexion iiber
Fragen des Verstehens und der Ubersetzbarkeit ein. In diesem Sinne bietet die
mehrsprachige Textur in den Erinnerungen Uberlebender an, ,Geschichte als Ge-
schichte der in ihr erlittenen Traumata zu lesen [...], diese aufzusuchen in der
Unlesbarkeit dessen, was geschehen ist.«78

77 Vgl.: Baumgart, Norbert Clemens. ,Turmbauerzdhlung“. Bibellexikon http:/wwwbibelwissen
schaft.de/stichwort/36310/ (16. Juni 2014).

78 Haverkamp, Anselm. Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 2002. 162.


http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/

4.2 Sprachwechsel und -mischung  =—— 211

4.2 Sprachwechsel und -mischung bei Primo Levi, David
Rousset, Jorge Semprun, Germaine Tillion, Oliver Lustig
und Odette Abadi

Wie nun wird die Thematik Babel auf Ebene der Literatursprache umgesetzt?
Lassen sich in der Verwendung des Deutschen bei verschiedenen Autoren be-
stimmte Muster erkennen? Und welche Lesarten einzelner Texte ergeben sich aus
dem Close Reading einzelner deutscher Worter? Im Folgenden geht es in einer
ubergreifenden Analyse der Texte zundchst darum, basale Muster der Verwen-
dungen des Deutschen in den Zeugentexten zu beschreiben. In einem zweiten
Schritt werden einzelne Texte und Autoren besprochen, die in besonderer Weise
mit Sprachmischung operieren. Schliefilich geht es um die Herausarbeitung ein-
zelner vergleichbarer Szenen, innerhalb derer deutsche Einschiibe eine zentrale
Rolle spielen.

Primér wird in den Erzédhltexten auf deutsche Wérter sowie lagersprachliche
Pragungen zurtickgegriffen, um Orte, Vorgidnge und Hierarchien in den Lagern mit
den dort gebrauchlichen, gleichsam originalsprachlichen Ausdriicken zu benennen.
Dazu gehoéren dem Standarddeutschen entnommene Worter, die mit der Struktur
des Lagers eng verbunden sind wie Block™, Haeftling®, Krematorium®', Stein-
bruch®?, Weberei®, Weiter Neologismen der Lagersprache wie u.a. Effektenkam-
mer®*, Essenskommando®, Kriitzeblock®, Sonderkommando®” sowie Priagungen des
Lagerjargons wie Blockhowa®, Kanada®® oder Muselman(n)®°. Der fremde Ort des
Chaos und der Gewalt verfiigt auch tiber eine eigene, fremde Sprache, mit der der
Leser bis zu einem gewissen Grad vertraut gemacht werden muss.

Das Vokabular durchzieht die Zeugenberichte in unterschiedlicher und oft auch
innerhalb des gleichen Textes unsystematischer Schreibweise. Orthographisch
korrekt oder nach Gehor verschriftlicht, stellenweise kursiviert, stellenweise im

79 Rousset: Lunivers, 25.

80 Ebd., 29; Levi: Mensch, 25.

81 Rousset: L'univers, 25.

82 Semprun: L’écriture, 56

83 Maous, Francoise. Coma Auschwitz no A.5553. Paris: Le Comptoir, 1996. 99.
84 Semprun: Lécriture, 209.

85 Abadi: Terre, 55.

86 Ebd., 44.

87 Semprun: Lécriture, 69.

88 Abadi: Terre, 26.

89 Borowski: ,Herrschaften. Bei uns in Auschwitz, 106.
90 Levi: Mensch, 85.



212 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Text tibersetzt, zuweilen in einem anhingenden Glossar oder ganz ohne Uberset-
zung, lasst sich dieses Durcheinander als Verweis auf die dufierste Gehetztheit le-
sen, mit der die Worter im Lager aufgeschnappt und gelernt wurden. Auf Niveau der
literarischen Représentation bewirkt die unsystematisierte und orthographisch
fehlerhafte Wiedergabe der fremdsprachigen Ausdriicke, dass diese auch fiir den
der zitierten Sprachen méchtigen Leser bis zu einem gewissen Grade in der
Fremdheit erhalten bleiben, die sie fiir den Erzahler im Lager hatten. Im Einzelnen
kann gerade die Verschriftlichung nach Gehér dazu fithren, dass einmalige Wort-
pragungen entstehen, die die Einmaligkeit und Vergleichslosigkeit des Beschriebe-
nen unterstreichen. So findet sich in einem 1945 anonym erschienenen Zeugenbe-
richt mit dem Titel Birkenau. Bagnes de femmes fiir den Morgen vor einer Selektion
die Formulierung ,l’aufstehen de la mort, le savatch de la sélection.“* Der aus
Auschwitz iberlieferte morgendliche Befehl ,Aufstehen!*, bzw. sein polnisches
Aquivalent ,Wstawac“, wird hier zur Basis einer metaphorischen Prigung, deren
Bildkraft durch die Sprachmischung verstarkt wird. Gleichzeitig entsteht durch das
nach Gehor verschriftlichte savatch ein neues Wort, das keiner natuirlichen Sprache
anzugehoren scheint, da es flr die damit evozierte einmalige Situation des Grauens
entstand.

Insgesamt eignet den lagerspezifischen Wortern in der Literatur ein wider-
spriichlicher Effekt: Sie sollen einerseits Lagerrealien moglichst sachgetreu be-
nennen und wirken andererseits im anderssprachigen Text in ihrer Uniibersetzt-
heit verfremdend bis unverstandlich, verweisen darauf, dass die Ubersetzung der
Lagererfahrung in eine zivile Sprech- und Erzdhlweise und damit ihre Vermittlung
iberhaupt immer wieder an ihre Grenzen st6f3t. Dies betrifft nicht nur die pseudo
termini technici der NS-Lagersprache, sondern alle deutschen Ausdriicke. Odette
Abadi, in Birkenau und Bergen-Belsen als Arztin eingesetzt, berichtet von ,ces
mystérieuses Lagerskrankheit“*> und macht so deutlich, dass Krankheit im Lager
jener aufierhalb ebensowenig gleicht wie das Revier in Auschwitz einem Spital.
Ahnliches gilt auch fiir flieguerine, die entstellte Schreibweise fiir Pflegerin, die sich
in den Erinnerungen der als jidische Résistance-Angehorige nach Auschwitz de-
portierten Frangoise Maous wiederholt findet.*®

Neben der Bezeichnungen der Lagerrealien, den Namen von Orten und Per-
sonen(gruppen), bilden den zweiten grofien Bereich der deutschen Worter in den
Berichten von den Lagern Befehle und Beschimpfungen, das Vokabular des, wie
Semprun pointiert formuliert, ,Los, Schnell, Scheisse allemands“*, Omniprasent

91 Birkenau. Bagne de femmes par Matricule 55.310. Paris 1945, 27.
92 Abadi: Terre, 44.

93 Maous: Coma, 136, 146, 147.

94 Semprun, L'ecriture, 113.



4.2 Sprachwechsel und -mischung  =—— 213

sind in allen untersuchten Texten die Rufe AufStehn! (in den Berichten aus
Auschwitz auch in der polnischen Version wstawac!), zu fiinf!*® und schneller!
Ebenso die Fliiche: ,,Achtung! le S. S. passe, les corps s'immobilisent, le silence se fait.
Scheiss-stiick! dit le S. $“°° heifSt es bei Rousset und Odette Abadi illustriert den
Erwerb von Deutschkenntnissen im Lager bezeichnenderweise anhand von Be-
schimpfungen: ,, Taisez-vous, Verfluchte Bande, Bleute Kuhen, Schmutzigen Judin-
nen, mettez-vous dix par dix‘. ,Bande maudite, vaches folles, juives crasseuses’, on a
fait des [sic!] progres, on connait maintenant la traduction des injures.*’ Gerade im
Falle der Beschimpfungen und Befehle gilt, dass der deutsche Wortlaut unmittelbar
mit der Erinnerung an Gewalt und Demiitigung gekoppelt ist. Hier erzdhlen die
Texte nicht allein von der erlittenen Gewalt, in den originalsprachlichen Flichen
und Beschimpfungen stellen sie gewissermafien die Instrumente der Demiitigung
und die Beweisstiicke der Depravation menschlicher Sprache und Umgangsformen
selbst aus. In den nicht deutschsprachigen Texten haben diese deutschen Ausdriicke
den Charakter von Wort-Dingen, sie sind materielle Zeugnisse der Lagererfahrung
und stellen als solche, wie die Autoren des Auschwitz-Worterbuches formulieren,
»einen unvergleichlich intensiven Zugang zu der Wirklichkeit des Lagers“*® dar.
Primo Levi vermerkt: ,Diese fremdsprachigen Tone hatten sich in unser Gedéchtnis
eingeprigt wie auf ein unbespieltes Tonband“*’. Damit dokumentiert er ein Pha-
nomen, das die psychoanalytische Forschung als feste Bindung der traumatischen
Erinnerungen an damit verbundene sprachliche AuRerungen kennt.'® Sandor
Ferenczi hat anhand von obszénen Wortern argumentiert, dass der Wortlaut selbst
die Traumatisierung ist und zu einer ,regressiv-halluzinatorischen Belebung der

95 Tatsachlich findet sich der Befehl in mehreren der hier untersuchten Texten in dieser dem
deutschen Standard nicht entsprechenden Version (Lustig, Oliver. KZ Wérterbuch. Aus dem Ru-
manischen von Renate Sandu. Bukarest: Kriterion, 1987 327, Abadi: Terre, 20; Rousset: L’'univers, 28).
Moglicherweise wurde er von allen Autoren falsch verschriftlicht, Primo Levi hat in einem ver-
gleichbaren Fall aber darauf hingewiesen, dass sich Erinnerungen an fremdsprachige Ausdrtcke als
korrekt herausstellen kénnen und eine Korrektur durch den Ubersetzer nach Vorgaben der Stan-
dardsprache auch falsch sein kann. (Levi: Untergegangenen, 101). Entsprechend kénnte es auch bei
zu fiinf! sein, dass der Befehl von Wachmannschaften und SS tatsachlich in dieser Form verwendet
wurde, zumal sich der Verschlusslaut /#/ nicht besonders gut schreien lésst. Insgesamt geht es bei
solchen Uberlegungen und der Kritik an automatisierten Ubersetzungs- und Korrekturhandlungen
darum, dass der fehlerhafte Gebrauch der deutschen Sprache nicht unbedingt den mangelnden
Sprachkenntnissen des Opfers geschuldet ist, sondern ebenso gut auf eine Brechung mit sprachli-
chen Normen auf Seiten der Tater verweisen kann.

96 Rousset: L'univers, 98.

97 Abadi: Terre, 24.

98 Ehd.

99 Levi: Untergegangenen, 94.

100 Amati Mehler: Babel, 187-228.



214 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Erinnerungsbilder* zwingt.'®* Fiir die in der Originalsprache wiedergegebenen
Befehle und verbale Gewalt trifft beides zu. Der Wortlaut vergegenwartigt den
damit verbundenen Gewaltakt, wie Zitate wie ,éviter les terribles Schlige'** oder
»a crever lentement sous les jurons et les Gummi, dans un Kommando“!®® belegen.
In manchen Zeugenberichten kehren bestimmte deutsche Worter mehrfach wieder.
So wird in den Erinnerungen der als politische Gefangene nach Ravensbriick de-
portierten Denise Dufournier die herabwiirdigende Bezeichnung der Inhaftierten
als Stiick mehrfach wiederholt und gerinnt so zur Chiffre der erlittenen Dehuma-
nisierung: ,Je n’ai jamais été qu’un Stiick parmi des millers d’autres Stucke [sic!]«***,
Aber auch andere Formulierungen markieren in ihrer Uniibersetztheit, wie be-
stimmte Erinnerungen aus den Lagern den Erzédhler immer wieder traumatisch
heimsuchen. In Jorge Sempruns lécriture ou la vie wird der Ruf Krematorium,
ausmachen ! an mehreren Stellen und in unterschiedlichen Kontexten wieder-
holt."® Es handelt sich dabei um den Befehl, der in Buchenwald gegen Ende des
Krieges regelmafig nachts tiber die Lautsprecher erteilt wurde, um den alliierten
Fliegern keinen Orientierungspunkt zu bieten. Die Ansage weckte jeweils die bereits
auf Befreiung hoffenden Gefangenen und brachte sie aus ihren Tradumen in die
todliche Realitdt von Buchenwald zurtick. Nach der Befreiung dann suchen ,ces
deux mots allemands“'®® den Erzihler regelméRig in seinen Trdumen heim und
lassen ihn glauben, sich wieder im Lager zu befinden: ,au lieu de me faire com-
prendre que je révais, [...] me faisait croire que j’étais enfin réveillé, de nouveau —
ou encore, ou pour toujours — dans la réalité de Buchenwald.“'"” In den fremden
Worten ist hier die traumatische Nachwirkung der Lagererfahrung hervorgehoben.

Zwischen Dokumentation und Verdunklung: David Roussets L’ univers
concentrationnaire

Extensiv bis an die Grenzen der Verstandlichkeit wird Sprachwechsel und -mi-
schung in dem 1946 erschienene Buch L’univers concentrationnaire verwendet. Der
Autor David Rousset wurde als Angehoriger der Résistance deportiert und berichtet
darin aus Sicht des politisch Gefangenen tiber die Lager Buchenwald und Neuen-

101 Ferenczi: ,,Uber obszéne Worte®, 62.

102 Maous: Coma, 107.

103 Rousset: L'univers, 59.

104 Dufournier, Denise. La maison des mortes. Ravensbriick. Paris: Hachette, 1992. 13.
105 Semprun, L’écriture, 23, 24, 202, 203.

106 Ebd., 23.

107 Ebd., 202.



4.2 Sprachwechsel und -mischung == 215

gamme. L’univers concentrationnaire verfolgt einerseits ein stark dokumentarisches
Anliegen, zeichnet die Geschehnisse in den Lagern mit besonderem Interesse an
den verschiedenen nationalen Gruppen im Lager sowie den internen Hierarchien
nahezu unkommentiert auf. Andererseits operiert es auf rhetorischer Ebene mit
der Fassung des Lagers als eines eigenen ,Planeten“'®® mit fremden Regeln und
Gesetzen.'” Diese fiir L'univers concentrationnaire charakteristische Spannung
zwischen einer im Stil einer Reportage gehaltenen Dokumentation des Lagers und
dessen Literarisierung als undurchsichtig mythisch-extraterrestrischer Ort des
Schreckens, schlégt sich auch in Roussets Sprache nieder. Der Autor arbeitet ex-
tensiv mit Sprachmischung, mit deutschen Ausdriicken sowie (in geringerem Maf3e)
mit polnischem und russischem Vokabular. Die Schreibweise ist dabei stark un-
einheitlich und orthographisch oft inkorrekt. Insgesamt erfolgt die Setzung deut-
scher Worter auch bei Rousset dem bereits besprochenen Muster. Wiedergegeben
werden insbhesondere Bezeichnung fiir Hierarchien und Orte im Lager sowie Be-
fehle und Beschimpfungen in direkter Rede. Dabei scheint die Sprachmischung
ebenso im Dienste der genauen Dokumentation zu stehen, wie sie Teil von Roussets
literarisierender Gestaltung des Lagers als ,étrange univers<''® ist. Dieser fremde
Ort verfiigt auch tber seine eigene Sprache und wird deshalb von Rousset unter
Einbezug derselben beschrieben:

Le Lageraltester, le Kiichekapo, le Kapo du Revier, une poignée de hauts fonctionnaires de la
Schreibstube, de la Politische Abteilung, de I’Arbeitseinsatz et le Kapo de I’Arbeitsstatistik,
composent les hauts sommets de la bureaucratie concentrationnaire. Les chefs de Block, le
haut personnel du Revier, les Kapos des magasins, les grands fonctionnaires des bureaux de la
police et les Kapos forment les cadres essentiels, les assises de cette aristocratie des camps.
Les chefs de chambrée, les Vorarbeiter, les policiers, tous les petits fonctionnaires, les Stu-
bendienst, constituent la trés large base de cette bureaucratie.'"!

Uber die Verwendung der Lagersprache verstirkt Rousset sein Bild, dass es sich bei
den Lagern um ein von der zivilen Auflenwelt abgeriegeltes univers con-

108 Rousset, L'univers, 17.

109 Zu Rousset zwischen Dokumentation und Literarisierung: Segler-MefSner: Archive, 226 —237
110 Rousset, L'univers, 183.

111 Ebd., 134-135: «Der Lageridilteste, der Kiichenkapo, der Kapo vom Revier, eine Handvoll hoher
Funktiondre aus der Schreibstube, der Politischen Abteilung, des Arbeitseinsatzes und der Kapo von
der Arbeitsstatistik bilden die Spitze der konzentrationdren Biirokratie. Die Chefs des Blocks, das
obere Personal des Reviers, die Kapos der Magazine, die hohen Funktionére der Polizeibiiros und
die Kapos bilden den inneren Kader, die Fundamente der Lageraristokratie. Die Chefs der Kam-
mern, die Vorarbeiter, die Polizisten, alle kleinen Funktiondre, der Stubendienst, bilden die sehr
breite Basis dieser Buirokratie.»



216 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

centrationnaire gehandelt habe. Gleichzeitig unterlduft aber gerade die Sprachmi-
schung Roussets die absolute Abgrenzung des Lagers hin zur zivilen Welt und
verortet es stattdessen in einem sowohl topographischen als auch sprachlich genau
lokalisierten Kontext. ,Neuengamme*, heifst es zu Beginn des Buches, liegt ,,dans la
perspective démantelée de Hambourg, chantiers dressés qui se multiplient et
s’espacent autour du chenal et son port (Klinker, Metallwerk, Industrie, Messap
[sic])“'** Und obwohl Rousset von einem ,peuble des camps“'*®, das eine ganz ei-
gene Welt sei, spricht, indizieren glottamimetische Verfahren durchgéngig die na-
tionalen Zugehorigkeiten von Kapos und Heeftlingen: ,Walter a dit quelques mots en
Plattdeutsch & Emil.“'** / ,Félix, le Polonais, qui se prétend Reichsdeutscher<!*® /
»Sous la lumiére des lampes, les coiffeurs polonais et russes commencent a raser.
Salaud, espéce de con, Yebany v rot.“'*® Die genaue sprachliche Verortung bringt
hier einen dokumentarischen Effekt hervor. Umgekehrt aber lasst sich bei Rousset
exemplarisch beobachten, wie trotz allen Ringens um Authentizitdt und Klarheit die
erzahlerische Vermittlung der Lager immer wieder von Unverstdndlichem heim-
gesucht bleibt. So fiihrt die moglichst originalgetreue, unverstellte Schilderung eines
unter den Deportierten ausgebrochenen ,tumults“ dazu, dass der Text geradezu
selbst tumultds, unverstandlich wird:

Les appels montent du réfectoire. Kamou ! Kamou ! Kamou cigarettes ? Delaunay, passe-moi ta
miska, bon Dieu ! Scheisse Mensch ! Khoui ! Pisda ! Quelqu'un dans la foule imite le grand
Toni : Iopa twoyou mate pisda Khoueva. [...] Le sifflet du Blockaltester vrille le tumult. Dans la
Schreibstube, le silence s’est fait un moment. La voix ensuite est reconnaissable entre toutes.
Le Kammerkapo, dit le Judas, escroc de profession et Schldger n°1.""’

Lagersprachliches Vokabular hduft sich in dieser Passage, die franzésische Er-
zahlsprache vermag sich kaum mehr Gehor zu verschaffen zwischen den deutschen
Ausdriicken und den (nicht uiberall vollstdndig rekonstruierbaren) Versatzstiicken
polnischer und russischer Fliicche und Obszénititen."® Durch dieses Verfahren
ergibt sich zwar einerseits der Eindruck einer mimetischen Reproduktion des Er-

112 Ebd., 11.

113 Ebd., 107

114 Ebd,, 36.

115 Ebd,, 39.

116 Ebd.,, 40.

117 Ebd., 34-35: «Aus dem Speisesaal kommen Rufe. Kamou! Kamou! Kamou Zigaretten? Delau-
nay, gib mir deine Miska, um Gottes Willen! Scheifie Mensch! Khoui ! Pisda! Jemand in der Menge
macht den groflen Toni nach: Iopa twoyou mate pisda Khoueva. [...] Die Pfeife des Blockdltesten
durchdringt den Tumult. In der Schreibstube wird es sofort still. Eine Stimme ist unter allen
wiederzuerkennen. Der Kammerkapo, genannt Judas, professioneller Betriiger und Schléger Nr. 1.»
118 Fiir die Ubersetzung danke ich Tatjana Petzer.



4.2 Sprachwechsel und -mischung = 217

lebten, das aber dadurch nicht verstdndlicher, als vielmehr im Gegenteil aufs Neue
ubersetzungsbediirftig wird. Rousset zeigt in seinem durch Verzicht auf Kommen-
tierungen reportagehaft angelegten Text das Lager als ein ,inconcevable Babel“!*?
und vermittelt trotz des dokumentarischen Anliegens die Erkenntnis einer nicht als
~Klartext“'* verfiigharen Geschichte.

Lemmata des Schreckens: Sprachlektion und Wérterbuch bei Germaine Tillion
und Oliver Lustig

Viele Berichte erwdhnen neben den Babelschen Verstdndnisschwierigkeiten auch
die Wichtigkeit eines raschen Deutscherwerbs in den Lagern.'*" Ohne Kenntnisse
der Tétersprache muss jeder Versuch scheitern, die feindliche und unverstindliche
Lagerwelt auch nur ansatzweise zu dechiffrieren.

Im Folgenden werden zwei Texte vorgestellt, die die Notwendigkeit des
Deutscherwerbs, die Ubersetzungsbewegungen zwischen der Sprache des Lagers
und der zivilen Muttersprache, literarisch aufbereiten und als Gertst fiir die Er-
zahlung vom Lager nutzen. Als Abbrevationen des Schreckens indizieren die
deutschen Worter ganze Bereiche der Lagererfahrung und verdecken diese zugleich
hinter einer abstrakten Buchstabenfolge. Die in die Organisation des Lagers zentral
eingebundenen Begriffen bediirfen mithin einer expliziten Ubersetzung, um das
Geschehene narrativ vermitteln zu kénnen.

Germaine Tillion: Le Verfiigbar aux Enfers

Le Verfiighar aux Enfers lautet der Titel eines als Operetten-Libretto gestalteten
Textes, die Autorin ist die Ethnologin Germaine Tillion, die 1942 als Angehorige der
Résistance inhaftiert und anschlieRend nach Ravensbriick deportiert wurde."** Dort
schrieb Tillion, versteckt in einer Kiste, Le Verfiigbar aux Enfers. Abends trug sie den
anderen Frauen in ihrer Baracke daraus vor. Insgesamt umfasst das Stiick rund

119 Rousset; L'univers, 117.

120 Haverkamp: Figura, 166.

121 Taterka (Dante, 43—44) erwihnt, dass viele Uberlebende vom Erwerb von Deutschkenntnissen
im Lager berichten. In Mauthausen habe es eine regelrechte Einfiihrung in die Lagersprache ge-
geben.

122 Tillion: Le Verfiighar. Zu Tillions spateren dokumentarischen Auseinandersetzung mit Ra-
vensbriick und ihrer Stellung in der franzosischen Erinnerungskultur vgl. Segler-Mefiner: Archive,
173-183.



218 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

hundert kleinformatige, handgeschriebene Seiten und ist in drei Akte unterteilt, die
allerdings nicht ganz zu Ende gefiihrt wurden.'*® Gegenstand von Le Verfiighar aux
Enfers ist die Situation im Lager, auftreten Le naturaliste, der als ,bonimenteur de la
Revue“*** eine kommentierende Funktion hat sowie drei Choeurs, die Gruppie-
rungen der in Ravensbriick inhaftierten Frauen entsprechen: Im Vordergrund steht
der Choeurs des Verfiigbars. Verfiighar bezeichnete im SS-Jargon jene Gruppe von
Gefangenen, die keiner eigenen Arbeitskolonne zugeordnet wurden und fir jede
Form der Zwangsarbeit verfiighar waren. Ihr gehéren auch Tillion und ihre Ka-
meradinnen an. Ferner treten die julots (umgangssprachlich fiir ,Leshe maskulinen
Typs“, engl.: butch) auf,"?® und die Cartes roses, die Alten und Kranken, die in Ra-
venshriick zunédchst von der Zwangsarbeit befreit waren, ab 1944 systematisch er-
mordet wurden.'*

Im Unterschied zu den anderen hier besprochenen Zeugnissen handelt es sich
bei Le Verfiighar aux Enfers um einen Text, der in situ, im Lager selbst, entstand.
Primar fir die sofortige Rezeption durch die Kameradinnen geschrieben, teilt das
Libretto mit anderen aus den Lagern und Ghettos uiberlieferten Theater-, Tanz- und
Musikaktivititen ein lebens-unterhaltendes Anliegen. Gleichzeitig aber eignet Til-
lions Text auch ein stark bezeugender Charakter, inshesondere dort, wo einzelne

123 Claire Andrieu: ,Introduction®. Tillion: Le Verfiigbar, 4—10.

124 Tillion: Le Verfiigbar, 12.

125 Im Unterschied zu den Verfiighar und den Cartes roses sind die Julots keine von der Lager-
leitung gebildete Gruppe. Weibliche Homosexualitit wurde im Nationalsozialismus im Gegensatz
zur ménnlichen nicht systematisch verfolgt, als ,asozial‘ oder ,kriminell wurden aber auch Frauen
aus verschiedenen ,Griinden’, die auch mit Abweichungen von Heterosexualitat verbunden sein
konnten, deportiert. Gleichzeitig ist ,lesbisch“ konnotiertes Verhalten auch in Erinnerungen
Uberlebender in der Regel negativ belegt (Janz, Ulrike. ,Das Zeichen lesbisch in den nationalso-
zialistischen Konzentrationslagern“. Homosexuelle im Nationalsozialismus. Neue Forschungsper-
spektiven zu Lebenssituationen von lesbischen, schwulen, bi-, trans- und intersexuellen Menschen
1933 bis 1945. Hg. Michael Schwartz. Miinchen: Oldenbourg, 2014. 77-84). Auch Tillion belegt die
Julots mit den in den Erinnerungen franzosischer politischer Deportierter an Ravensbriick gegen-
uber weiblicher Homosexualitdt verbreiteten negativen Stereotypen (vgl. Hutton, Margaret-Anne.
Testimony from the Nazi Camps. French Women’s Voices. New York: Taylor&Francis, 2005. 83—89).
Die Julots erscheinen als von den Franzoésinnen der Verfiighar und der Cartes roses deutlich ab-
gegrenzte Gruppe, deren Anderssein nicht zuletzt dadurch markiert wird, dass sie Deutsch sprechen
(60) und ihr Choeur als einziger in der Operette ein Lied nach einer deutschen Vorlage singt (,Horch,
was kommt von draussen rein®, 56).

126 Vgl.: Leo, Annette. ,Ravensbriick — Stammlager“. Der Ort des Terrors. Geschichte der natio-
nalsozialistischen Konzentrationslager (Band 4). Hg. Wolfgang Benz und Barbara Distel. Miinchen:
Benz, 2006. 473520, hier 510-511.



4.2 Sprachwechsel und -mischung  =—— 219

Figuren von erlebten Griueln berichten.'”” Charakteristisch fiir Le Verfiighar aux
Enfers ist der Versuch, fiir die Deportierten die Moglichkeit einer zumindest mo-
mentanen reflexiven Distanz zum Geschehen im Lager zu schaffen. So soll durch die
Thematisierung der Gewalttaten und ihrer Benennung als verbrecherische Hand-
lungen dem Effekt einer ,Gewohnung“**® entgegengewirkt und das innere Rechts-
gefithl bewahrt werden. Gleichzeitig setzt Tillion in der Beschreibung des Lagers
durchgédngig auf Ironie und Witz. Insbesondere die Wahl der ,heiteren“ Operet-
tengattung und der sich dadurch ergebende denkbar grofite Kontrast zum Darge-
stellten soll den Zuhorerinnen ermdéglichen, sich zumindest momentan von ihrem
tiglichen Leiden und dem Kampf ums Uberleben zu distanzieren und die Erinne-
rung an die zivile Welt aufrecht zu erhalten.* In diesem Kontext nutzt Tillion auch
den Lagerjargon als Mittel der Verfremdung. Dies beginnt bereits beim Titel bzw.
der Hauptfigur le Verfiigbar, die le naturaliste in seiner einleitenden Rede wie folgt
vorstellt: ,Vous savez déja que 'objet de ma conférence est 'étude approfondie
d’une nouvelle espéce zoologique, celle des Verfiighar... Le terme Verfiighar ap-
partient au dialecte germani-con et signifie ,disponible‘...“'** Die Tillions Zuhore-
rinnen aufgezwungene Existenz als verfiighar wird hier iiber den pseudo-wissen-
schaftlichen zoologischen Bezug witzig verfremdet. Gleichzeitig wird der
angstbesetzte Terminus durch die Ubersetzung ins Franzosische erklirt, was auch
als Versuch gesehen werden kann, ihn von der unmittelbaren Bindung an die
korperliche Erfahrung zu lésen und in seine sprachliche Natur zurtickzufithren.
Schliefdlich zielt das Wortspiel ,germani-con“ — ein Kofferwort aus germanique
(,deutsch®), und con (,idiotisch“) — auf die Ridikillisierung der bedrohlichen La-
gersprache und mit ihr des ganzen Systems und der deutschen Tater selbst ab. Die
Opfer setzen sich dadurch zur Wehr, dass sie Souverénitat tiber ihr Sprechen zu-
ruckgewinnen. Tillion versucht, die Kameradinnen aus der Stummbheit der
Fremdzuschreibung — als Verfiighar — zu 16sen und stattdessen zu zeigen, dass sie
zumindest verbale Mittel besitzen, um gegen die vollige Ausloschung ihrer Identitat
durch die Tater kdmpfen zu konnen. Als le naturaliste anschliefSend an seine oben
zitierten Erlduterungen ein ,Exemplar“ der Gattung Verfiighar vorstellen will, zeigt
sich bereits der Erfolg dieser Strategie: Die angesprochene Nénette aus dem Choeur
des Verfiigbars reagiert iberrascht: ,Moi ?¢ fragt sie, ich soll diese zoologische

127 Fir eine ausfiihrliche Analyse vgl.: Rothstein, Anne-Berenike. ,Die Erschaffung eines Kultur-
raums im Raum der Unkultur. Germaine Tillions Le Verfiighar aux Enfers (1944)“. Poetik des
Uberlebens. Kulturproduktion im Konzentrationslager. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2015. 103—122.
128 Vgl.: ,Havas. — Il ne faut pas s’habituer. Shabituer c’est accepter. Nous n’acceptons pas“ (Tillion:
Le Verfiigbar, 184)

129 Rothstein: ,Erschaffung®, 113—120.

130 Tillion: Le Verfiigbar, 22.



220 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Erscheinung sein? Angesichts der distanzschaffenden Beschreibung ihres gegen-
wirtigen Lebens als das eines grotesken Tieres'®" erinnern sich im Laufe des ersten
Aktes die Figuren des Choeurs des Verfiighars sowohl an ihre zivile Identitat als
auch an ihren Widerspruchsgeist, die Figuren auf der Bithne machen hier vor, was
Tillion wohl auch bei ihrem Publikum bewirken will.

Eine Scharnierstelle fiir diesen Prozess der Erkenntnis und der Unterscheidung
zwischen fremder, aufgezwungener und zerstorerischer Identitit im Lager und der
Erinnerung an die eigentliche, zivile Identitdt der Frauen ist die durchgéngige
Verwendung uniibersetzter Lagerausdriicke."*” Indem Tillion die Zuschreibung
verfiighar in beinahe leitmotivisch zu nennender Weise in den franzdsischen Text
tibernimmt, entscheidet sie sich zunéchst gegen eine Ubersetzung (étre disponible
aux enfers hatte der Titel dann etwa lauten kénnen). Angezeigt wird somit, dass
verfiighar in der Welt des Lagers ein Spektrum an Erfahrungen bezeichnet, die sich
nicht unmittelbar in einen zivilsprachlichen Wortlaut iibertragen lassen und viel-
mehr ausfiihrlich und kontextbezogen erklart werden miissen. Bemerkenswert ist
uberdies Tillions Substantivbildung Verfiighar bzw. Verfiigbars anstelle der kor-
rekten Nominalisierung des Adjektivs Verfiighare bzw. Verfiigbaren. Dass dies nicht
unbedingt mangelnden Deutschkenntnissen geschuldet sein muss, zeigt die nach
deutschen Regeln korrekt erfolgte Grof3schreibung sowie die korrekte Verwendung
der diakritischen Zeichen. Die ,fehlerhafte‘ Schreibung kann an so prominenter
Stelle auch als Merkmal einer als konstitutiv gebrochen dargestellten Sprache
verstanden werden. Auffallig ist schliefilich die Artikelsetzung ,le“ anstelle von ,la“.
Im Zentrum des Stiickes stehen nicht primdr die als ,verfiighar“ kategorisierten
weiblichen Deportierten, sondern, wie der erste Akt verdeutlicht, deren Degradie-
rung zu einem grotesken Tier: Die deutsche Ubersetzung von Le Verfiighar aux
Enfers miisste also wohl Das Verfiigbar in der Holle lauten. Die Fremdheit der La-
gersprache soll bei Tillion gewahrt werden, um mit dem fremden Wort auch die
damit bezeichnete Erfahrung abkapseln zu kénnen. Dabei entsteht eine prekére
Balance zwischen dem notwendigen pragmatischen Verstehen des Lagersystems
und der grundsatzlichen Weigerung, es als sinnmachend anzuerkennen.

131 Im ersten Akt wird dies weiter elaboriert: ,Le naturaliste. — [...] passerons [...] a la description
extérieure de 'animal [...] Le Verfiighar adulte est d'une maigreur squelettique [...]“ (Ebd., 64).
132 Tillion gebraucht u.a. die Terme schmuckstiick (12), Polonaises de la Kammer (12), Straf-Block
(56), LL (62) [Lesbierin], Blokova (90) aber auch Mischbildungen wie les Kopftuchs neufs (58), Ca ne
schloussera donc pas (140) sowie Verschriftlichungen nach Gehor: Magendam catarr (84), los,
schnell, aufzehrin (102), un Hes hes (ein SS) (136). Meist bleiben die Ausdriicke unkommentiert, sie
gehoren unmittelbar zur Rede iiber die Welt des Lagers und offenbar wird davon ausgegangen, dass
sie von den Zuhérerinnen verstanden werden.



4.2 Sprachwechsel und -mischung = 221

Den Hohepunkt dieser Auseinandersetzung mit der Lagersprache in Le Ver-
fiighar aux enfers bildet ein parodistischer Deutschkurs im zweiten Akt, der zum
Zweck der Erklarung des Lagersystems fiir die eben erst angekommenen Depor-
tierten abgehalten wird:

Lulu de Belleville. — On reprend le cours d’allemand... Tout le monde connait I’expression ,se
faire raouster‘... Havas. — Oui! Et il faut reconnaitre que c’est plus court et plus expressif que la
traduction francaise ,se faire mettre dehors a coups de pied dans le bas du dos‘, comme dirait
notre amie la comtesse Nénette [...] Lulu de Belleville. — C’est comme schlouss, tout le monde
sait ce que ¢a veut dire..."*®

Diese Szene ist als komisch angelegt. Die Rahmung als Sprachkurs erlaubt es, von
einem zivilen Standpunkt bzw. einer zivilisierten Sprachauffassung aus auf die
sprachliche ,charabia“'** des Lagers zu blicken. Dabei tritt deren Rohheit hervor,
die aus dem distanzierten Blickwinkel gleichzeitig unbeholfen und lécherlich er-
scheint. Die Krafteverhéltnisse werden so erneut umgedreht: Nicht die Verfiigbars,
wie die comtesse Nénette sind die Barbaren, sondern die ,raus“ und ,schlouss“
brillenden Deutschen. Der Witz der gesamten Szene speist sich aus der Gegen-
uberstellung elaborierter franzosischer Erklarungen fiir die Vorgénge im Lager und
deren ungehobelter lagerdeutschen Bezeichnungen.'*® Um sich hier versténdlich zu
machen, so die Botschaft, gentigt es, sich einzelne primitive Ausdriicke anzueignen.
Ein Sprachkurs im Sinne des Erlernens einer Kultursprache ist dazu nicht notig, im
Gegenteil sind Kenntnisse des ,allemand classique*'*® nur bedingt von Nutzen:

Nénette. — Moi ce que je veux, c’est me faire comprendre... Marmotte. — Alors ne perdez pas
votre temps avec Goethe [...] et écoutez-moi bien : ,strass’, ca veut dire ,rue‘, on dit aussi:
,Lager-strass‘, ,Wilhelm-strass’, etc. [...] Nénette. — Klepsi-Klepsi qu’est-ce que ca veut dire?

133 Ebd., 168. ,Lulu de Belleville - Nehmen wir unseren Deutschkurs wieder auf... Alle kennen den
Ausdruck ,raouster ... Havas. — Ja! Und es ist anzuerkennen, dass er kiirzer und auch aussage-
kraftiger ist als die franzosische Ubersetzung ,sich durch einen FuRtritt in den unteren Teil des
Riickens hinausschicken lassen‘, wie unsere Freundin, die Komtesse Nénette, sagen wiirde [...] Lulu
de Belleville. — Das ist wie schlouss, alle wissen, was das heifsen soll“.

134 Ebd., 172

135 Tillion ruft ihren Kameradinnen hier auch ihre franzdsische Muttersprache als kulturelles Gut
und Identifikationsmedium ins Gedéchtnis. Nur am Rande sei hier darauf verwiesen, dass auch die
Muttersprache als identitésstiftende Gréfle und Kulturgut in manchen Erinnerungen eine eigene
Rolle spielt (Pipet, Linda. La notion d’indicible dans la littérature des camps de la mort. Paris:
L’Harmattan, 2000. 71).

136 Tillion: Le Verfiigbar, 170.



222 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Havas. — Ca vient du grec comme kleptomane... On dit aussi ,organiser, ,récupérer’, ,acheter,

etc. Les Allemands disent : ,comme ci comme ¢a°“..."*’

Die Pointe auch dieses Dialoges ist es, dass selbst die Hauptsprache des Lagers, das
Deutsche, von der Barbarisierung betroffen ist, sogar die Deutschen (Inhaftierten)
sprechen, wie die pseudo-franzésische Wendung ,,comme ci comme ca“ zeigt,
buchstéblich Kauderwelsch. Victor Frankl hat im Humor im Lager ,eine Waffe der
Seele im Kampf um ihre Selbsterhaltung“*® gesehen, betonte aber gleichzeitig
eindringlich, dass es einen solchen nur ,in Ansédtzen“, ,nur fiir Sekunden oder
Minuten“ geben konnte. Auch bei Tillion entfaltet sich die Komik nur in engen
Grenzen, rasch macht die Wirklichkeit des Erlebten eine solche Distanzierung
wieder vollkommen unmdglich. Das befreiende Vokabelspiel im Rahmen des cours
d’allemand wird durch die Nennung eines weiteren Wortes abrupt zum Verstum-
men gebracht: ,, Nénette. — Il y a aussi un nom que j’entends tout le temps [...]
Parlez-moi de I'Arbeit-Ersatz ... Marmotte. — Non ! Nénette. — Et vous Havas ?
Havas. — Non ! [...] ne me demandez pas ¢a ! “**° Fiir die neu angekommene Nénette
ist,, 1 Arbeit-Ersatz “ nur ein (falsch) aufgeschnapptes Wort unter anderen. Fur jene
Verfiigbars aber, die sich bereits ldnger im Lager befindenden, ist es kein blofSes
Wort. Allein das Aussprechen des Wortes bringe Ungliick, merkt Titine an.*® Mit
dem Wortlaut selbst scheint die traumatische Erinnerung an das im Rahmen der
sogenannten Arbeitseinsdtze Erlebte verbunden. , Arbeit-Ersatz “ funktioniert
somit wie die von Ferenczi analysierten obszonen Worter, es ruft die im witzigen
Wortspiel zeitweise verdrdngte Erinnerung an die Lagerrealitdt wach. Eine komi-
sche Distanzierung wird hier unmdglich, die Verfiighars drohen zu verstummen.
Aber Tillion lasst Nénette insistieren: , expliquez-moi ! “**' Wahrend sich der
choeur zuriickzieht, kommt schliefilich Lulu de Colmar Nénettes Bitte widerwillig
nach und erzahlt, wie sie bislang sechs Arbeitseinsdtze zum Teil nur knapp tber-

137 Ebd., 176: «Nénette. — Ich will mich einfach verstandigen konnen... Marmotte — Verlieren Sie
Thre Zeit also nicht mit Goethe [...] und héren Sie mir gut zu: ,strass heifét ,Strafie‘, man kann auch
,Lager-strass‘, ,Wilhelm-strass’, etc. sagen [...] Nénette. — Klepsi-Klepsi, was soll das heifsen? Havas.
— Das kommt aus dem Griechischen, wie Kleptomane... Man sagt auch ,organisieren, ,zurtickho-
len‘, kaufen', etc. Die Deutschen sagen ,comme ci comme ga‘».

138 Frankl, Victor. ... trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager.
Miinchen: Béhlau, 1998. 74.

139 Tillion: Le Verfiigbar, 176. ,Nénette. — Es gibt noch einen Namen, den ich die ganze Zeit hore [...]
Erzahlen Sie mir vom Arbeit-Ersatz.... Marmotte. — Nein! Nénette. — Und Sie, Havas ? Nein! [...]
Fragen Sie mich nicht danach!“

140 Ebd.

141 Ebd, 178.



4.2 Sprachwechsel und -mischung = 223

lebte."** Das fremde Wort l‘Arbeit-Ersatz wandelt sich dabei von der Chiffre eines
nicht zur Sprache zu bringenden Gewalterlebnisses zum Ausldser eines Zeugen-
berichtes, in dem versucht wird, eine kohédrente Sprache fiir die im deutschen Wort
abgespaltene Erfahrung zu finden. Was als parodistischer Deutschkurs begann,
endet mit der Uberleitung zu einem Zeugenbericht.

Oliver Lustig: Dictionar da lagdr

Ein Werk, das auf einmalige Weise die Einmischung des Deutschen systematisch als
formale Hauptstruktur zur Erzdhlung vom Lager nutzt, ist Oliver Lustigs 1982 auf
Ruménisch erschienener Dictionar da lagdr, deutsch: KZ-Worterbuch. Der Autor ist
rumdnischer Jude und wurde 1944 aus dem von Ungarn annektierten nérdlichen
Transsylvanien nach Auschwitz deportiert, spiter nach Landsberg und Dachau.'*?
Im Dictionar da lagar wahlt er fur seine Berichte aus den Lagern die Struktur eines
deutsch-ruménischen Worterbuches. Von Ab! iiber Alle heraus!, Am Waldsee,
Mengele und Mensch bis Wolkenbrand und Zynismus sind in alphabetischer Rei-
henfolge insgesamt 121 deutsche Worter und Namen aufgefiihrt, denen kurze, ein-
bis dreiseitige ruménische Eintrage zugeordnet sind. Auf diese Weise fragmentiert,
hélt der Autor Erinnerungen an die Deportation nach Auschwitz fest, an die dortige
Ermordung seiner Mutter und seiner Geschwister, an das eigene Uberleben im
Lager und dort bezeugte Verbrechen. Dazwischen finden sich Eintrége mit histo-
rischen Informationen zu bestimmten Tatern wie Eichmann und Mengele, zur na-
tionalsozialistischen Judenverfolgung und einzelnen Lagern und ihrem ,System‘ der
Ausbeutung und Ermordung. Die einzelnen Episoden und Aspekte werden unter-
einander nicht narrativ verkntipft. Die in den einzelnen Eintrdgen gesammelten
Aufzeichnungen iiber grauenhafte, unsinnige und unmotivierte Gewaltakte im
Lager, das gesamte menschenverachtende nationalsozialistische System der Ver-
nichtung, die traumatische Erinnerung an die Ermordung von Familienangehori-
gen, scheinen dem Autor die Herstellung einer inneren Logik des Erzéhlten, einer
Geschichte mit Anfang, Ende, Handlungsbogen nebst mehr oder weniger kohéa-
renten Erzéhlposition unmoglich gemacht zu haben. Stattdessen bietet das Alphabet
eine abstrakte dufiere Struktur, die die Présentation von Aufzeichnungen ohne die
Notwendigkeit einer inhaltlich motivierten Reihenfolge erlaubt. Gleichzeitig wird
durch die Struktur des zweisprachigen Worterbuches impliziert, dass das Erzédhlen
vom Lager eine Ubersetzung aus der konkreten Sprache Deutsch als mit den Lagern

142 Ebd., 178-179.
143 http:/isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html (12. Januar 2017).


http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html

224 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

unmittelbar verbundene ebenso wie im iibertragenen Sinn aus einer unzugangli-
chen fremden Sprache einfordert. Wahrend die Form des Worterbuches, die Ein-
tréage von A bis Z, zunéchst eine Art Vollstdndigkeit suggerieren, wird mit Blick auf
die Lemmata rasch klar, dass auch hier keine innere Logik des Erzahlten oder gar
Vollstdndigkeit erwirkt werden kann. Die Gattung des Worterbuchs mit seinem
Anspruch auf Vollstandigkeit und das Fragmentarische des Erzdhlten treten aus-
einander, wodurch nochmals die Schwierigkeit der Formfindung fiir die Schilde-
rung der Lagererfahrung betont wird. Der Dictionar da lagdr erweckt den Eindruck,
dass er sich um Namen und Ortschaften, letztlich aber auch um so gut wie jedes
Wort der deutschen Sprache ergénzen liefle. Konkret sind die Lemmata des Dic-
tionar da lagar neben den Eigennamen teils der Lagersprache (z.B. Hdftling, Son-
derkommando), ihren Euphemismen und Pseudo-termini technici entnommen, teils
handelt es sich um Zitate von Befehlen (Ruhe im Block!, Zu fiinf), teils sind es
standardsprachliche Ausdriicke, scheinbar ,unschuldige deutsche Ausdriicke wie
Doérrgemiise, Feierabend, Kinder oder Tee, an die sich traumatische Erinnerungen
kniipfen. Insgesamt geht es in den Ubersetzungen bzw. Worterklirungen darum,
den Schrecken hinter den Buchstabenfolgen lesbar zu machen, die damit verbun-
denen Grausamkeiten gleichsam auszuerzéhlen, sie aufs Neue zu lesen zu geben
und ihrer automatisierten Wahrnehmung unter einer Chiffre wie Auschwitz oder
Hiftling entgegenzuwirken. So heifst es unter dem Lemma Hdftling: ,Ein Mensch,
der aus den Reihen der Menschen ausgestofsen und in ein nazistisches Konzen-
trationslager interniert wurde. Ein Mensch, der nicht als Mensch betrachtet wurde.
Ein Mensch, dem alle Rechte genommen wurden.“'** Korrespondierend dazu das
Lemma Mensch: ,Mensch?! In Birkenau-Auschwitz war dieses Wort unbekannt. Es
wurde nie ausgesprochen. Auch nicht in den anderen Konzentrationslagern. Es
wurde durch das Wort Hund ersetzt.“'**

Bei Lustig gibt es keine ,zivilen“ deutschen Worter mehr. Gerade in den Ein-
tragen zu scheinbar alltéglichen und harmlosen Wortern wird gezeigt, dass auch
diese in irgendeiner Weise mit monstrosen Verbrechen verbunden sind. Die Re-
flexionen Levis und Sempruns, dass einzelnen Woértern im Kontext des Lagers
andere Referenzen zukommen, werden hier eindriicklich ausbuchstabiert. So wird
unter dem Lemma Kinder (1) erzahlt, wie der Autor mit ansehen muss, wie seine
Mutter mit den kleinen Geschwistern zusammen mit anderen Frauen und Kindern
zu den Gaskammern getrieben wird. In Kinder (2) halt Lustig fest, dass nach dem
Kindermord auch die Bezeichnung Kinder aus der Sprache ausradiert wird: ,Be-

144 Lustig: KZ Worterbuch, 91.

145 Ebd., 147 Um den Charakter der Sprachmischung im ruménischen Original zu veranschauli-
chen, sei dieses hier zitiert: ,Mensch — om? La Birkenau-Auschwitz, acest cuvant nu era cunoscut.
[...] A fost inlocuit cu Hund. Caine.“ (Lustig, Oliver. Dictionar da lagdr. Bukarest: Hasefer, 2002. 200).



4.2 Sprachwechsel und -mischung == 225

ginnend mit dem Jahr 1944 wurde in Birkenau-Auschwitz das Wort Kinder aus dem
Gebrauch genommen. Es hatte nichts mehr zu bezeichnen. Die Kinder, die bis dahin
iiberlebt hatten, wurden ausgerottet.“**¢

Die Anlehnung literarischer Texte an Worterbuchstrukturen und alphabetische
Ordnung ist aus der experimentellen Literatur bekannt."*” Hier ergeben sich daraus
Effekte der Wissensparodie, aber auch der Selbstreferentialitét, weil durch die al-
phabetische Ordnung der Zeichencharakter des Geschriebenen vor Augen tritt.
Auch bei Lustig wird durch dieses Verfahren auf eine Materialitdt der Sprache
verwiesen. Dadurch wird einerseits der nie ganz schliefbare Graben zwischen
beschreibendem Text als Text und den sich nie vollstandig in ihn tbertragbharen
geschilderten Geschehnissen betont. Andererseits erhalten die deutschen Worter
durch ihre Uniibersetztheit, die durch Kursivierung und Fettsetzung betont wird,
den Charakter von materiellen Tragern der traumatischen Erinnerung, die unein-
gemeindbar aus dem rumdnischen Text hervorstechen. Ebenfalls im Eintrag Kinder
fuhrt Lustig diesbeziiglich aus:

Alle Worter, alle Ausdriicke aus diesem KZ-Worterbuch schmerzten zuerst, schniirten meine
Seele zu und nachher erlernte ich sie. Auch heute, fast vierzig Jahre spater, seh ich nicht gleich
die Peitsche in Gedanken, wenn ich das Wort hore, sondern ich hore meinen Vater stéhnen und
fiihle das heftige Brennen am Korper. [...] Ja, alle Woérter und Ausdriicke aus diesem KZ-
Worterbuch waren, als ich sie erlernte, von dufSerst schmerzlicher Konkretheit und sind es
auch jetzt noch, vierzig Jahre spéter."*®

»Krematoriums-Esperanto“ - Szenen der Kommunikation bei Tadeusz
Bobrowski und Odette Abadi

Neben den untersuchten Zitationen des deutschen Wortlautes zur Beschreibung
von Orten, Vorgdngen und Hierarchien im Lager und der Wiedergabe von Befehlen
und Beschimpfungen wird Deutsch im Rahmen der Wiedergabe von Kommunika-
tionsszenen sowohl zwischen den Deportierten als auch zwischen Deportierten und
deutschem Lagerpersonal verwandt. Auch hier ist die Verwendung von Sprach-
mischung und Lagerjargon nicht lediglich indexikalisch, also als realitatsgetreue
Wiedergabe tatsdchlich stattgefundener Wortwechsel, zu verstehen, wie in den

146 Lustig: KZ Worterbuch, 121. (,Kinder (2) inepand cu anul 1944, la Birkenau-Auschwitz,
cuvantul Kinder, copii, a fost scos din uz.“ Lustig, Dictionar, 164).

147 Vgl.: Schmitz-Emans, Monika. , Alphabetisch-lexikographische Schreibweisen und die Kriterien
der Postmoderne“. Poetiken der Gegenwart. Deutschsprachige Romane nach 2000. Hg. Silke Horst-
kotte und Leonhard Herrmann. Berlin: De Gruyter, 2013. 115-138.

148 Lustig: KZ Worterbuch, 119 -120.



226 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

folgenden Beispielen aus Texten Tadeusz Borowskis, Odette Abadis, Primo Levis und
Jorge Sempruns herausgearbeitet werden soll.

In seiner 1946 erstmals erschienener Erzdhlung ,Bitte, die Herrschaften zum
Gas!“ hat der polnische Autor Tadeusz den vielzitierten Ausdruck ,Krematorium-
Esperanto“’*® / ,krematoryjnym esperanto“*** geprégt. Konkret bezieht sich der
Ausdruck bei Borowski auf Wortwechsel zwischen Kapos und Funktionshdftlingen
mit SS und Wachmannschaften, die auf der Rampe in Auschwitz auf die Ankunft
eines Transportes polnischer Juden warten, die es auszurauben und in die Gas-
kammern zu treiben gilt. Auf Deutsch zitiert werden in der Erzahlung dabei in der
bereits beschriebenen Weise Ortsnamen, Befehle und Beschimpfungen.'*" Deutsch
ist weiter das Medium, in dem die Funktionshdftlinge mit der Wachmannschaft auf
Kosten der zu ermordenden Juden Geschéfte machen kénnen. So bietet ein Posten
einem durstigen Hdftling Wasser an und dieser fragt: ,Herr Posten ze mng? Wie-
viel?“, der Posten fordert hundert und der Handel wird abgeschlossen: ,— Sto. Ge-
macht? — Gemacht.“'** Das schwierige Thema der Zwangsbeteiligung bestimmter
Haftlingsgruppen an den Vorgangen der Ausbeutung und Ermordung in den Lagern
— von Primo Levi als Grauzone'® beschrieben — wird hier durch eine gleichsam
linguistische Kollaboration ins Bild gesetzt. Gleichzeitig verweist die inszenierte
Rohheit, das ,Barbarische‘ des fiir den Wortwechsel gebrauchten Jargons, zurtick
auf seinen Inhalt: Abgeschlossen wird hier ein Handel, bei dem der Hdftling vom
Posten unter der Bedingung Wasser bekommt, dass er ihm dafiir Geld gibt, was den
ankommenden Juden zu rauben ist: ,wir trinken, auf das Konto von Menschen, die
noch gar nicht da sind.“*** Der Ausdruck ,Krematorium-Esperanto“ fillt wenige
Zeilen spdter: ,Um uns herum sitzen die Griechen. [...] Sie sind ein bifdchen
durcheinander, wissen offenbar nicht, war fiir eine Arbeit sie erwartet. [...] ,Was

149 Borowski: ,Herrschaften®. Bei uns in Auschwitz, 113.

150 Tadeusz Borowski: ,Prosze panstwa do gazu“. Ders. Pisma. Proza (2). Krakéw: Wydawn. Lite-
rackie, 2004. 170.

151 In der deutschen Ubersetzung ist dabei das Phinomen einer Ubersetzung auch der deutschen
Ausdriicke bei Borowski zu beobachten. Beschimpft der Posten im Original die hungrigen Griechen:
~Schweinedreck* (Borowski, Bei uns in Auschwitz, 169), so heifit es in der Ubersetzung ,Dreckséue!*
(Ebd., 112). Bemerkenswerter ist die Glattung des im Original verwandten Ausdruckes ,Arschaugen®
(Borowski: ,panstwa“, 170), in der deutschen Ubersetzung lautet die Passage lediglich noch: ,MufRt
uberall Augen haben. Auch im Hintern.“ (Ebd., 113).

152 Borowski: ,panstwa“, 170.

153 Levi: Untergegangenen, 33—68.

154 Borowski: Bei uns, 112.



4.2 Sprachwechsel und -mischung = 227

wir arbeiten?” fragen sie. ,Nix. Transport kommen. Alles Krematorium, compris?‘
,Alles verstehen’, geben sie im Krematorium-Esperanto zuriick.“ '*°

In gegentiber der Episode um das Wasser-Geschéft vielleicht noch gesteigerter
Weise gilt auch hier, dass das ,barbarisierte‘ Medium der Kommunikation auf dessen
Inhalt verweist, der bei Borowski grundsatzlich nicht kommentiert oder durch Er-
Klarungen eingehegt wird,'*® aber trotzdem so als einer nachtréglichen Erzéhlung
nicht bruchlos eingemeindbarer gekennzeichnet wird. Nicht zuletzt wird dabei die
Frage nach dem Verhéltnis von Opfern und Tétern gestreift: Die an der Rampe ein-
gesetzten Deportierten, die die ankommenden Juden ausrauben, verstandigen sich in
der Sprache der Tater, diese aber wird als eine kaum beherrschte Fremdsprache
ausgewiesen. Mit ,Krematorium-Esperanto“ legt Borowski fiir den Komplex der
Kommunikation eine Begriffsprigung vor, die direkt dem ,satanisch ironischen***’
Lagerjargon zu entstammen scheint. Gleichzeitig schreckt der Autor nicht davor zu-
rick zu zeigen, dass ,Krematorium-Esperanto® als Verstandigungsmittel in dem
Kontext, der es hervorbrachte, funktionierte: Knapp und selbstverstandlich sind hier
Geschehnisse im Lager kommunizierbar, die die spétere Reprasentation wegen deren
anderen (,zivilen‘) pragmatischen Kontexte vor Schwierigkeiten stellen werden. Von
der nachtraglichen polnischen Erzédhlung Borowskis aus gesehen gilt allerdings, dass
der gesamte Dialog aus Fremdwortern besteht (sowohl fiir Sprecher und Erzéhler als
auch die Leser). So gesehen kann gerade die Frage ,,compris?“ und die Antwort ,Alles
verstehen“ als eine selbstreferentielle Wendung gelesen werden — sie gilt innerhalb der
Vernichtungslogik des Lagers und in dessen Sprache; die Frage nach einer nachtrag-
lichen Ubersetzbarkeit und Verstehbarkeit dessen, was hier selbstverstandlich ver-
standen wird, lasst Borowski offen.

Auch bei Odette Abadi ist die Verstandigung in der Sprache der Téter Teil jener
Grauzone erzwungener Kollaboration, die beim Uberleben hilft. In ihren Erinne-
rungen schildert die jiidisch-franzésische Arztin, wie ihr der rasch angeeignete
deutsche Satz ,Ich bin Arztin“'®® bei der Ankunft in Auschwitz nutzt. Dass die af-
firmative Selbstaussage tber die deutsche Sprache von der Erzahlung getrennt
wird, kann so gelesen werden, dass damit auch die Ambivalenz, wegen dieser
Profession bevorzugt, fiir die Tater niitzlich gewesen zu sein und méglicherweise

155 Ebd.,, 113. (,Wokol nas siedza Grecy [...] - Was wir arbeiten? — pytajg. — Niks. Transport kommen,
alles krematorium, compris? — Alles verstehen — odpowiadaja w krematoryjnym esperanto.“ Borowski:
spanstwa*, 170).

156 Zu Borowskis kontrovers diskutiertem Schreiben tiber den Holocaust vgl.: Breysach, Barbara.
Schauplatz und Geddchtnisraum Polen. Die Vernichtung der Juden in der deutschen und polnischen
Literatur. Gottingen: Wallstein, 2005. 244 —275.

157 Levi: Untergegangenen, 176.

158 Abadi: Terre, 22.



228 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

deshalb iiberlebt zu haben, nicht umstandslos in die spatere Rekonstruktion der
Erinnerung bzw. des Selbsthildes integriert werden kann. Als Lagerarztin gerat
Abadi in eine ganz spezifische Zwangslage."® Zwar wurden den jiidischen Lager-
arzten gegentiber den anderen Haftlingen ,Privilegien“ zugestanden, sie mussten
aber gleichzeitig nicht nur stdndig mit ansteckenden Krankheiten und unzurei-
chenden medizinischen Hilfsmitteln umgehen, sondern es wurde ihnen auch eine
Zusammenarbeit mit der SS aufgezwungen. So mussten sie bei den durch die SS-
Arzte durchgefiihrten Selektionen assistieren und somit bei der Auswahl von
Kranken zur Ermordung durch Gas. Im Kapitel ,Sélection au Rewier“ beschreibt
Abadi, wie die Lageradrztinnen Kranke durch gefalschte Diagnosen vor der Ermor-
dung zu retten versuchen und gleichzeitig bei der Selektion an der Seite Mengeles
stehen miissen, der ihnen gegentiber zuweilen sogar ein kollegiales Verhalten zur
Schau stellt."®® Abadi schildert, wie sie bei einer solchen Gelegenheit versucht, zu-
gunsten einzelner Patientinnen zu intervenieren. Dabei wird Mengeles Abwehr auf
Deutsch wiedergegeben: ,Mengele me regarde: ,Was ?'** / ,Und ? Und ?* scande
toujours Mengele a la fin de chaque phrase“'®*. Indem die Rede des Téters in der
Erinnerung auch sprachlich von der eigenen klar getrennt wird, lasst sich die un-
ertragliche Nahe zu ihm in der Szene der Selektion wenigstens nachtraglich ab-
grenzen und so auch das Trauma einer erzwungenen Pseudo-Kollegenschaft mit
den SS-Arzten bei gleichzeitiger Handlungsohnmacht.

Wie Abadi thematisiert Primo Levi die Frage nach der Verkntipfung des Berufes
und der Deutschkenntnisse mit dem Uberleben. In Ist das ein Mensch? beschreibt ex;
wie er sich als Chemiker meldet und daraufhin einer — deutschen — Chemiepriifung
unterzogen wurde. Auch hier handelt es sich mitunter um eine Situation, in der die
Ausbeutbarkeit des Haftlings fiir die Nationalsozialisten gepriift wird. Trotzdem ist sie
bei Levi auch eine Stirkung des Uberlebenswillen und der eigenen Identitét, insofern
er sich in diesem Kontext an seinen zivilen Beruf und an sein Wissen erinnert."*® In
der nachtréglich als irreal empfundenen Situation einer Priifung steht der Erzdhler
dem deutschen Titer in Gestalt von ,il Doktor Ingenieur Pannwitz“'** gegeniiber.

159 Vgl. Ley, Astrid. ,Die Zwangslage judischer Haftlingsdrzte im Konzentrationslager®. Jiidische
Arztinnen und Arzte im Nationalsozialismus. Entrechtung, Vertreibung, Ermordung. Hg. Thomas
Beddies, Susanne Doetz und Christoph Kopke. Berlin: De Gruyter, 2014. 240—255.

160 Abadi: Terre, 64.

161 Ebd.

162 Ebd., 68.

163 Vgl. Patruno, Nicholas. Understanding Primo Levi. Columbia SC: Univ. of South Carolina Press,
1995. 19.

164 Levi: Mensch, 94.



4.2 Sprachwechsel und -mischung = 229

Dabei gilt eigentlich kategorisch: ,Jede Verstindigung ist ausgeschlossen.'®® Gerade
sie aber findet in der Folge tiber den Gegenstand der Chemie dennoch statt. Das
Medium dieser eigentlich unmdglichen Kommunikation ist die deutsche Fachsprache,
die Chemiepriifung hat mithin Aspekte einer Deutschpriifung: ,— Wo sind Sie gebo-
ren?“'*® fragt Doktor Ingenieur Pannwitz auf Deutsch und gibt sich dabei nicht die
geringste Miihe verstandlich zu sprechen. Die deutschen Worter in der italienischen
Erzéhlung der Episode weisen auf diese sprachliche Dimension der Begegnung hin
und erinnern damit auch an Levis bereits zitierte Einschatzung, dass Deutschkennt-
nisse bei der Erreichung einer besseren Position im Lager und somit beim Uberleben
helfen kénnen. Gleichzeitig markieren die uniibersetzten Worter die Chemiepriifung
als Ort, an dem ein Moment einer; wie auch immer ungleichen und erzwungenen,
Kommunikation mit dem Téter tiber gemeinsame Fachgegenstande stattfand und der
von der narrativ-sprachlichen Reorganisation der Erinnerung als traumatisch ahge-
trennt bleiben muss.

Schliefslich begegnen uns bei Jorge Semprun ebenfalls die eigenen, bereits in
der Jugend erworbenen, Deutschkenntnisse in unmittelbarem Zusammenhang mit
der Frage nach der Moglichkeit des Uberlebens. Dies geschieht allerdings nicht im
Gesprach mit einem Angehdrigen der Lagerfithrung, sondern einem deportierten
deutschen Kommunisten, der der in Buchenwald den Gefangenen obliegenden
Lagerverwaltung angehort. Bei seiner Registrierung antwortet Semprun auf die
Frage nach dem Beruf ,Philosophiestudent und erhélt die Antwort ,ce n’est pas
vraiment une profession. Das ist doch kein Beruf '’ Der Erzahler greift daraufhin
zum Wortspiel, um auf ein anderes potentielles Kapitel im Lager, die Kenntnis der
deutschen Sprache, aufmerksam zu machen: ,,Je n’ai pas pu m’empécher de lui faire
une astuce de khagneux germaniste. — Kein Beruf aber eine Berufung ! [...] 1l ap-
préciait mon jeu de mots [...] Cest a dire, il appréciait ma maitrise de la langue
allemande.“'®® Der deutsche Kommunist gibt dem Erzahler daraufhin zu verstehen,
dass er sich hier besser als Facharbeiter ausgeben solle, was dieser aber zu dem
Zeitpunkt nicht begreift. 1992 kehrt Semprun anlésslich einer Dokumentations-
sendung erstmals nach Buchenwald zuriick und erfahrt dort, dass auf seiner Re-
gistrierungskarte nicht Student steht: ,il n’avait pas écrit Student, le camarade al-
lemand inconnu. Poussé sans doute par une association phonétique, il avait écrit
Stukkateur:“*** Auf Semprin wirkt diese Entdeckung wie ein Schock: ,Je tenais ma
fiche a la main, un demi-siécle plus tard, je tremblais. [...] ce mot absurde et ma-

165 Ebd.

166 Ebd., 95.

167 Semprun: L'écriture, 116.
168 Ebd., 117

169 Ebd., 381



230 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

gique, Stukkateur, qui m’avait peut-étre sauvé la vie.“'’° Mit der Verspitung eines
halben Jahrhunderts begreift der Erzédhler hier, was ihm der ,camarade allemand*
mitteilen wollte; wie schlecht seine Uberlebenschancen in Buchenwald wirklich
waren. Aus psychoanalytischer Sicht liegt dann eine Traumatisierung vor, wenn die
Gefahrlichkeit einer Situation fiir das Ich erst im Nachhinein erkannt (und abrea-
giert) wird.'”* Ebendies trifft hier zu, bei der Riickkehr nach Buchenwald wird die
Zeit seit der Befreiung als traumatische Latenz erkennbar. Dem Wort Stukkateur
kommt dabei die Funktion eines ,mot de passe“'’?, eines Schliisselwortes, zu.
Semprun gibt es knapp fiinfzig Jahre nach Buchenwald den Glauben ans Leben
wieder, es steht fiir ihn fiir eine Geste der Solidaritat und des Internationalismus.'”®
In dieser emphatischen Deutung formuliert der Autor sozusagen den von ihm als
»magisch“ bezeichneten Aspekt aus, den das Wort im Moment der nachtrédglichen
Lektiire gewinnt: eine Begegnung zwischen zwei Kommunisten unterschiedlicher
Nationalitat wirkt lebensrettend und die Erinnerung daran gar heilend auf das in
Buchwald mit Fufien getretene Humanitétsideal. Nicht zuletzt wird in dieser Utopie
menschlicher Verstandigung, die wesentlich tber ein Wortspiel realisiert wird,
auch der Glaube an die Sprache — sogar die deutsche - als wirkméchtiges zwi-
schenmenschliches Medium restituiert. Ebenso wie magisch erscheint das Wort
Stukkateur allerdings auch als absurd, als vollkommen sinnlos und undurch-
schaubar. Méglicherweise war die ganze Episode fiir das eigene Uberleben voll-
kommen nichtig und erhélt erst in der nachtraglichen Konstruktion Sinn. Obwohl
am Ende seines Hauptwerkes tiber Buchenwald stehend, verweist die Episode
wieder auf den Anfang und darauf, dass, wie es flir Semprun charakteristisch ist,
immer neu zur Erzdhlung der Lagererfahrung ausgeholt werden muss, eine ab-
schlieRende ,Bewéltigung* aber verwehrt bleibt."”* In ihrer Kursivierung und Un-
ubersetztheit markieren Student und Stukkateur in einer Form von ,double tel-
ling“'”® das Trauma, vom Tod unmittelbar bedroht gewesen zu sein und doch
iberlebt zu haben. Chiffriert wird darin zu lesen gegeben, worauf all die bespro-
chenen als fremd vom Text abgesetzten deutschen Worter letztlich referieren: auf

170 Ebd., 383.

171 Caruth, Cathy. Unclaimed experiences. Trauma, narrative, and history Baltimore: John Hopkins
Univ. Press, 1996. 6.

172 Semprun, L'écriture, 388.

173 Ebd., 386.

174 Zu Sempruns Schreiben Giber Buchenwald vgl.: Neuhofer, Monika. ,Ecrire un seul livre, sans
cesse renouvelé‘. Jorge Sempruns literarische Auseinandersetzung mit Buchenwald. Frankfurt/Main:
Klostermann, 2006; Vordermark, Ulrike. Das Geddchtnis des Todes. Die Erfahrung des Konzentrati-
onslagers Buchenwald im Werk Jorge Sempruns. Koln: Béhlau, 2008.

175 Caruth: Unclaimed, 7.



4.2 Sprachwechsel und -mischung = 231

die Todesangst, die als Trauma dem nachtréglichen Erzéhlen des Uberlebens zu
Grunde liegt, in diesem aber nie ganz aufloshar ist.

Neben der ,Kommunikation‘ mit den Tatern diente der Lagerjargon den De-
portierten zur Verstdndigung untereinander. Die literarische Ausgestaltung solcher
Momente der Kommunikation zwischen den Gefangenen verhandelt nicht zuletzt
die Frage nach einer méglichen Rettbarkeit eines zivilsprachlichen Momentes, sie
zeigt Kommunikation als menschlichen Akt auch noch im Moment der umfassen-
den Ausléschung.

Einen solchen fragmentierten Dialog gestaltet Primo Levi im zweiten Kapitel
von Ist das ein Mensch?. Unter dem Titel ,In der Tiefe“ wird hier die Ankunft in
Auschwitz beschrieben. Levi schildert die Erniedrigungen und Qualen, denen die
Deportierten ausgesetzt sind und die programmatische Destruktion der funda-
mental menschlichen Fahigkeit zum Verstehen und zur Kommunikation. Bereits die
die Neuangekommenen rasierenden Méanner ,reden in einer Sprache, die nicht von
dieser Welt zu sein scheint“!’%, ein $S-Mann hélt bosartige Reden, die dem dol-
metschenden Deportierten ,den Mund verzerren’” und ihn schlieflich verstum-
men lassen: ,Da merken wir zum erstenmal, dafd unsere Sprache keine Worte hat,
diese Schmach zu dufern, dies Vernichten eines Menschen.“!®

Es ist vor dem Hintergrund dieser Einsicht, dass Levi in der Folge einen Dialog
gestaltet, in dem die Babelsche Destruktion von Sprache und menschlicher Kom-
munikationsfahigkeit fiir einen Moment ausgesetzt erscheint. Der Erzéhler trifft auf
Schlome, einen unbekannten jungen polnischen Juden, mit dem er sich mithilfe
seines bruchstiickhaften Deutschs zu verstindigen versucht. Im Angesicht der
Vernichtung wird hier die Mdoglichkeit der Verstindigung erinnert, die der Babel-
schen Sprachdestruktion sozusagen als eine schwache Hoffnung eingelegt ist:

Auch wir Neuankdmmlinge wandern in der Menge umher, suchen eine vertraute Stimme [...].
Gegen die Holzwand einer Baracke gestiitzt, sitzen zwei Jungen auf der Erde [...]. Als wir
voriibergehen, ruft mich der eine von ihnen an und richtet auf deutsch einige Fragen an mich,
die ich nicht verstehe; dann fragt er mich, woher wir kommen. ,Italien‘, erwidere ich*”®

Obwohl der Erzdhler den Jungen zunéchst nicht versteht, wird plotzlich eine
Kommunikation mit rudimentéren (deutschen) Worten und Gesten maoglich. Der
Erzéhler erhélt von Schlome die wichtige Auskunft, dass er kein Wasser trinken
solle, der kommunikative Mehrwert des Gesprédchs besteht im Austausch zivil-

176 Levi: Mensch, 21.
177 Ebd,, 22.
178 Ebd,, 24.
179 Ebd.,, 28.



232 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

menschlicher Eckdaten wie Beruf, Name und Herkunft. Literarisch gestaltet ist die
Passage in einer Mischung aus Deutsch und verknapptem Italienisch. Der Autor
bedient sich also auch hier deutschen Vokabulars, das an dieser Stelle aber weniger
auf die Sprachverwirrung als die dem Topos Babel ebenfalls eingelagerte schwache
Hoffnung auf ein Verstehen tiber Sprachgrenzen hinweg erinnert. Die Textstelle
bildet, wie es Cla Riatsch formuliert, einen ,idealtypische[n] Gegenpol zu den viel
héufigeren Dialogen [...], die durch Missachtung der Alteritdt und Verachtung des
Partners gekennzeichnet sind.“'*® Als gelungene Kommunikation zwischen dem
italienischen und dem polnischen Juden markiert sie im Kontext des Lagers ein
geradezu utopisches Moment, eine Erinnerung an Menschlichkeit, die zum Zeit-
punkt des Aufschreibens bereits unwiderruflich von der Lagererfahrung zerstort
wurde.

Auch in anderen Texten werden solche prekdren Momente der Verstandigung
im Angesicht der Dehumanisierung und der Vernichtung aufgezeichnet. Im Mo-
ment irrevokabler Destruktion wird dabei noch einmal das der Vielsprachigkeit
eingelagerte Hoffnungsmoment aufgerufen. Odette Abadi schreibt mit Bezug auf die
sich an sie als Arztin richtenden Kranken, dass sie sie ungeachtet ihrer mangelnden
Fremdsprachenkenntnisse verstehe: ,, Je me débrouille comme je peux et on se
comprend quand méme, qu'on me parle en yiddish, en polonais, en russe, en
hongrois ou en n’importe quoi...'*'. Sprachgrenzen sind iiberwindbare Schwie-
rigkeiten, wo der Wille zur Verstdndigung besteht. Als eigentliche Utopie im Babel
der Lager entwirft Abadi eine Kommunikation zwischen einer Franzosin und einer
Polin in Bergen-Belsen kurz vor der Befreiung. Die beiden teilen keine gemeinsame
Sprache und so greift die kranke Franzésin gegentiber der polnischen Kranken-
schwester auf Gesten und Onomatopoetika zuriick, um ihr von ihrer Hoffnung auf
eine Ruckkehr nach Paris an Weihnachten zu erzdhlen:

Elle est en train d’expliquer a Paula, son infirmiére, qui ne comprend pas plus le francais
qu’elle méme ne parle polonais, son espoir de retour a Paris. Ce ne peut étre que par gestes et
par onomatopées : — ,Noél ! Les cloches: Ding, Dong ! Ding, Dong ! Le train : Teuff, teuff, teuff...
Son sifflet : Pfuit ! Pfuit ! Pfuit ! Ding, Dong, ! Ding, Dong ! Teuff, teuff, teuff... Paris ! Toutes les
deux sont tres jolies ; elles ont & peu pres le méme age, et en ce moment, elles se jouent la
comédie et samusent comme deux écoliéres...'®*

Anders als Levi verzichtet Abadi in ihrer Beschreibung einer Verstindigung unter
Gefangenen auf eine der Standardsprachen, die sowohl alle in ihrer Weise mit dem

180 Riatsch: ,Viva“, 99.
181 Abadi: Terre, 82.
182 Ebd., 95.



4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz == 233

Lageralltag verbunden sind als auch ihren mythischen Ursprung in Babel haben.
Stattdessen operiert sie mit dem Einsatz von Onomatopoetika, die auf die Idee einer
adamitischen Sprache, in der Wort und Ding einander &hnlich sind, verweisen.
Inszeniert wird im Text eine die Sprachen verbindende semiotische Ebene, fiir den
Moment der Verstandigung erscheint das Symbolische und mit ihm der Kontext des
Lagers als ausgesetzt. Eine gelingende Kommunikation, der als unbeschwert-un-
schuldig beschriebene Austausch zwischen zwei jungen Frauen, kann nicht in der
Sprache geschildert werden, in der vom Lager erzdhlt wird. In den Onomatopoetika
versucht Abadi daher einen alternativen Sprachraum zu offnen, der durch die
Betonung des Wortlautes gleichzeitig als literarischer ausgewiesen ist. Dem Mad-
chen, das, so erfahren wir gleich im Anschluss, die Befreiung nicht erleben wird,
wird hier in der kindlich anmutenden Lautmalerei fir die Dauer von ein paar
Zeilen eine Schonheit und unschuldige Jugendlichkeit wiedergegeben, die ihr das
Lager geraubt hat. Der Text erinnert im Angesicht der Ausléschung das Leben dieses
Madchens ebenso wie eine Sprache, die friedliche Kommunikation und unschuldige
Spielerei sein konnte. Im rein sprachlich-literarischen Medium der Onomatopoe-
tika, in einer emphatisch anderen Sprache, wird daflir ein textueller Erinne-
rungsort, eine buchstabliche U-topie geschaffen.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache
nach Auschwitz

Galten die bisherigen Ausfihrungen der Sprachmischung als Medium der Dar-
stellung von Lagererfahrung bei gleichzeitiger Reflexion der damit verbundenen
Ubermittlungsprobleme, so soll im letzten Abschnitt an Texten von Jorge Semprin
und Primo Levi gezeigt werden, wie in Reflexionen iiber Sprachverwendung und
der Gestaltung mehrsprachiger Texturen uberdies explizit die Frage der Sprach-
findung nach Auschwitz verhandelt wird.

In Jorge Sempruns L’écriture ou la vie sind mehrsprachige Schreibverfahren
nicht nur konstitutiv in die Erzahlung aus dem Lager eingebunden, ihnen kommt
auch im Bericht von der Befreiung Buchenwalds und der schrittweisen Riickkehr
des Autors in ein ziviles Leben ein wichtiger Stellenwert zu. So unterstreicht der
mehrsprachige Autor, der nach der Emigration aus Franco-Spanien hauptsachlich
in seiner Zweitsprache Franzésisch schreibt,'®® die Erzdhlung von der Selbstbe-
freiung Buchenwalds durch den Einsatz seiner spanischen Muttersprache: , —
Grupos, a formar ! hurlait Palazon, le responsable militaire des Espagnols. Nous

183 Fiir eine umfassende Untersuchung von Sempruns Bilingualismus vgl.: Schleiss: Bilinguisme.



234 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

avions sauté par les fenétres ouvertes, en hurlant aussi. [...] Plus tard, nous
marchions sur Weimar, en armes.“*®* Das anschliefende Treffen der Deportierten
auf die alliierten Truppen wird als eine vielzlingige Verstdndigung ins Bild gefasst:
,On échangeait des mots de reconnaissance dans toutes les langues de la vieille
Europe, sur la colline de I'Ettersberg.“'*> Mit Blick auf den Topos Auschwitz-Babel
lasst sich sagen, dass Semprun hier im Augenblick der Befreiung ein geradezu
pfingstliches Szenario entwirft, in dem die Katastrophe der Verschleppung und
Zerstreuung iberwunden wird. Die Vielsprachigkeit wird dabei vom Signum der
Babelschen Katastrophe wieder in ihre Funktion als Hoffnungstriager auf die
Moglichkeit grenziiberschreitender Kommunikation und Volkerverstandigung
eingesetzt. Hervorgehoben wird in diesem Kontext die Polyglossie der US-Army, die
ein Moment der Hoffnung fiir das von den Katastrophen des 20. Jahrhunderts ge-
zeichnete Europa zu bergen scheint. Angesichts der spanischen Muttersprachler in
amerikanischer Uniform heifst es: ,que la langue de mon enfance fit celle de la
liberté, pas seulement celle de I’exil et du souvenir angoissé, était troublant.“'®¢ Das
Englische ist durchgéngig positiv konnotiert als Sprache der Freiheit.'®” Explizit
schliefdt Semprun in diese positive Umwertung der Vielsprachigkeit nach der Be-
freiung auch das Deutsche mit ein. Mit Lieutnant Rosenfeld, einem nach Amerika
emigrierten deutschen Juden, unterhdlt sich der Autor durchgangig auf Deutsch:
»Nous parlons en allemand, Rosenfeld est un officier de la IlIe armée de Patton, mais
nous parlons en allemand. Depuis le jour de notre rencontre , nous nous sommes
parlé en allemand. Je traduirai nos propos pour la commodité du lecteur.“'®®
Schildert Primo Levi in der Atempause, dass der Gebrauch der deutschen Sprache
nach dem Krieg unméglich geworden ist, wird hier im Gegenteil versucht, im Ge-

184 Semprun: L’écriture, 20-21.

185 Ebd, 21.

186 Ebd., 137

187 Vgl. das Kapitel ,La Trompette de Louis Amstrong*, (ebd., 143). Nur am Rande sei hier bemerkt,
dass sich bei den anderen hier untersuchten Autoren keine dhnlich positive Sicht auf die nach dem
Krieg wieder aufscheinende Dimension einer volkerverbindenden Vielsprachigkeit findet. Odette
Abadi schildert, wie bei der Befreiung von Bergen-Belsen durch die Briten aus Lautsprechern auf
Armeefahrzeugen die Botschaft schallt: ,Good morning, people ! You are free !“ Wahrend der Be-
freiung stellt sich aber auch bereits die Erkenntnis ein, dass das eigene Uberleben mit dem Tod so
vieler einhergeht und dass sich auch die Uberlebenden nie ganz von der Lagererfahrung werden
befreien konnen. Das englische Zitat verdeutlicht in diesem Kontext, dass die Befreiung in den
Ohren der Deportierten immer auch einen buchstéblich fremden Klang behalten muss: ,Lentement
nous rentrons a ’Ambulance et nous attendons les blessées [...] A la tombée de la nuit, lorsque la
fusillade aura cessé, les camarades [...] rameneront dans leur Block les mortes de la derniére heure.
,Good morning, people ! You are free !““ (Abadi: Terre, 155).

188 Semprun: L’écriture, 108.



4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz == 235

sprach zwischen dem aus Deutschland vertriebenen Juden und dem nach
Deutschland verschleppten spanisch-franzésischen Kommunisten das Deutsche
wieder als Kultursprache zu reetablieren. Die gemeinsamen Ausfliige des Autors
mit Rosenfeld nach Weimar und zu Goethes Gartenhaus™®® (wie es durchgingig auf
Deutsch heifst) unterstreichen dieses Bemiihen. Ebenso wie bei Semprin durch
Sprachbrechungen die Schwierigkeit, die Erfahrung von Buchenwald zu tibermit-
teln verhandelt wird, erinnert der Einsatz vielsprachiger Zitate aus Literatur und
Philosophie in seinen Texten das mit Zweitem Weltkrieg und Holocaust ausge-
loschte alteuropéische humanistisch-kosmopolitischen Bildungsideal. Ursula Tidd
hat argumentiert, dass Semprun so gegen die historische Katastrophe angeschrie-
ben und das Potenzial fiir eine ,restoration“ einer multikulturellen und -lingualen
européischen Zivilisation markiert habe.'*® Gerade beziiglich der deutschen Zitate,
unter anderem aus den Werken Kants, Goethes oder Brechts, gilt allerdings auch,
dass sie nochmals das Trauma des Zivilisationsbruches adressieren, indem sie tiber
das Medium des Deutschen die Gleichzeitigkeit von humanistischer Bildung und
nationalsozialistischer Vernichtungspolitik zu lesen geben:

je pense au destin de la langue allemande : langue de commandement et d’aboiement S.S. —,
der Tod ist ein Meister aus Deutschland ‘, a pu écrire Celan : ,Ja mort est un maitre d’Alle-
magne ¢ — et langue de Kafka, Husserl, de Freud [...] de tant d’autres intellectuels juifs [...]
langue de subversion, donc, d’affirmation universelle de la raison critique.**

In einem vielsprachigen europaischen Gedéchtnis, wie es Semprins Werk aufruft,
wird das Deutsche sowohl in seiner Erscheinungsform als Lagerdeutsch als auch in
den ausfiihrlichen literarischen Zitaten zur traumatischen Signatur, insofern daran
immer wieder der letztlich unverstandene Moment des Umschlagens von Kultur
und Barbarei zur Darstellung kommt.

Primo Levi stellt seinem 1963 erschienenen Buch Die Atempause, in dem von
der Zeit nach der Befreiung von Auschwitz erzahlt wird, als Motto das gleichnamige
Gedicht ,Die Atempause“ voran:

In den schrecklichen Néchten traumten wir / Dichte und heftige Traume, / [...] / Bis das
Kommando vom Morgengraun / Kurz und gepref3t ertonte: / ,\Wstawac; / [...] / Wir sind wieder
nach Hause gekommen, / Unser Bauch ist gefiillt, / Unser Bericht ist zu Ende. / Es ist Zeit. Gleich

héren wir wieder / Das fremde Kommando: / ,Wstawac*.**?

189 Ebd,, 107

190 Tidd, Ursula. Jorge Semprun. Writing the European Other. Leeds: Maney, 2011. 100.
191 Semprun: L’écriture, 372.

192 Levi: Atempause, 6.



236 =—— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Wie Judith Kasper erldutert, handelt es sich mit diesem auf den 11. Januar 1946
datierten Text um den ersten, den Levi nach der Befreiung verfasste. Bereits in ihm
wird die traumatische Nachwirkung der Lagererfahrung gestaltet, aus der es kein
Entrinnen gibt."*® Ruft die erste Strophe die nichtlichen Triume der Gefangenen
von der Befreiung in Erinnerung, aus denen sie durch den morgendlichen Ruf zum
Appell geweckt werden, so schildert die zweite Strophe, wie nun die tatsachliche
Befreiung nur als ein Traum erlebt wird. Das Ich erwartet darin jederzeit, wieder
durch den Ruf zum Appell geweckt zu werden und in der Wirklichkeit des Lagers zu
erwachen. In der Erzdhlung von der Befreiung, von der Erflillung des Wunsches,
befreit zu sein und vom Lager Zeugnis ablegen zu kénnen, Linsistiert“!**, so Kasper,
das fremde, nicht zu ibersetzende und aufs Engste an das Lager gekniipfte Wort.
w»Wstawac“ wird damit zur Chiffre des nicht iberwindbaren, nie ganz auserzahl-
baren Traumas.

Korrespondierend dazu wird in der Atempause im zweiten Kapitel ,Das Grofse
Lager“ die Frage nach dem Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz und den
Erzdhlmoglichkeiten von Auschwitz verhandelt. Sie steht im Kontext der Be-
schreibung des ,slow and painful climb back from the isolation of physical and
moral chaos in the camp [...] toward a restoration [...] of civilized behavior<!*®® nach
der Befreiung durch die Rote Armee. Levi wendet sich hier neben der Beschreibung
einzelner Uberlebenden auch den wenigen Kindern zu, die nach der Befreiung von
Auschwitz noch am Leben sind. Fir sie scheint sich Levi aus zwei Grinden zu in-
teressieren. Erstens aufgrund des fiir ihn zentralen Anliegens, fir die ,Unterge-
gangenen“ Zeugnis abzulegen. Er erinnert an eine Opfergruppe, die so gut wie nicht
fiir sich sprechen kann, weil fast alle Kinder in Auschwitz ermordet wurden und die
verschwindend wenigen Uberlebenden kaum in der Lage waren, das Erlebte zu
artikulieren.'® Zweitens aber interessieren Levi die Kinder inshesondere wegen
ihres Sprachgebrauchs. ,Es waren wilde und frithreife kleine Tiere; sie unterhielten
sich in Sprachen, die ich nicht verstand“'®” heift es iiber eine Gruppe von Kindern
um einen schitzungsweise finfjdhrigen Anfiihrer und auch bei den Beschreibun-
gen des ,Kleinen Kiepura“ und des Kleinkindes Hurbinek steht die Beobachtung der

193 Kasper: ,Trauma“, 500 -503.

194 Ebd., 500. Zum traumatischen Charakter von wstawac bei Levi s.a.: Druker, Jonathan. Primo
Levi and Humanism after Auschwitz. Posthumanist Reflections. New York: Palgrave Macmillan, 2009.
93-95.

195 Langer, Lawrence. ,The Survivor as Author. Primo Levi’s Literary Vision of Auschwitz“. New
Reflections on Primo Levi. Before and After Auschwitz. Hg. Risa Sodi und Millicent Marcus. New York:
Palgrave Macmillan, 2011. 133-150, hier 135.

196 Meyer, Alwin. Vergiss deinen Namen nicht. Die Kinder von Auschwitz. Gottingen: Steidl, 2015.
197 Levi: Atempause, 24.



4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz == 237

Sprache im Vordergrund. Damit wird an ein philosophisches Interesse am Kind
angeschlossen, das den Ubergang vom infans, dem nicht sprechenden Wesen, zum
eben durch den Besitz von Sprache definierten erwachsenen Menschen, zum zoon
logon echon, befragt.®® Auch bei Levi erscheinen die Kinder als Grenzginger
zwischen artikulierter und nichtartikulierter Sprache und das heifst im Kontext des
Lagers zwischen einer vormaligen ,freien“ Sprache der Zivilisation und der im
Lager sich entwickelnden ,neuen, harten Sprache“. Bei den Uberlebenden des
systematischen Kindermordes beobachtet Levi eine unverstdndliche und untiber-
setzbare Sprache. Dies ldsst sich ebenso auf die Erfahrung des Lagers beziehen, die
sie selbst nicht zu artikulieren im Stande sind, wie im iibertragenen Sinne auf die
Frage nach der Beschaffenheit einer Sprache, die durch die Erfahrung von
Auschwitz hindurchging und davon berichten soll.

Levi benutzt damit den Topos des Infantilen als Ort des sprachlich Unbe-
stimmten, um tber Sprachfindung tiberhaupt nachzudenken: ,Der Rekurs zum
Infantilen bringt das Werden der Sprache zur Sprache, aber auch Verstummen und
Tod.“**° Dieser allgemeine philosophie- und literaturgeschichtliche Topos wird hier
im Kontext von Auschwitz reaktualisiert, um die Frage nach dem ,Werden der
Sprache unmittelbar nach und noch im Angesicht von Auschwitz zu stellen.

Levi skizziert mit seinen drei Kinderfiguren hierfiir drei Ansatzpunkte. In der
bereits zitierten Stelle geht es um eine Gruppe von Kindern, die in ihrem eigenen
(Lager-)jargon kommuniziert, der sich offenbar nicht mehr in eine der ,zivilen®
Sprachen riickiibersetzen lasst. Sie werden vom Erzdhler nicht verstanden. Als
weitere Kinderfigur nennt Levi den ,Kleinen Kiepura“ (,I1 Kleine Kiepura“**°). Dem
Zwolfjahrigen haftet der grausige Ubername des ,Maskottchen von Buna-Mono-
witz“*®" an, er war Schiitzling des Lager-Kapos und Denunziant, dex, wie angedeutet
wird, liberlebte, weil er sexuell ausgebeutet werden konnte. Nach der Befreiung
wird der Kleine Kiepura wahnsinnig und reproduziert pausenlos die auditiven
Eindrticke von Auschwitz:

Pausenlos sang und pfiff der Junge in seinem Bett unter der Decke die Mérsche von Buna [...]
auf deutsch briillte er [...] ,Aufstehen, Schweine, verstanden? Betten bauen, aber marsch! [...]
Das hier ist kein Sanatorium. Das ist ein deutsches Lager mit Namen Auschwitz und raus
kommt man nur durch den Kamin.**

198 Vgl. Prade, Juliane. Sprachoffenheit. Mensch, Tier und Kind in der Autobiographie. Wiirzburg:
Kénigshausen&Neumann, 2013.

199 Ebd, 15.

200 Levi: ,Tregua“, 230.

201 Levi: Atempause, 24.

202 Ebd., 25-26. Im italienischen Text sind die Beschimpfungen ins Italienische tibersetzt.



238 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Levi gibt den nicht enden wollenden Schwall von Beschimpfungen und Befehlen aus
dem Mund des Kleinen Kiepura ausfithrlich wieder. Er gestaltet so einen buch-
stiblichen, gespenstischen Nachhall des Geschehenen, der die anderen Uberle-
benden in eben dem Augenblick heimsucht, in dem sie gerade ,von adngstlicher,
scheuer Freude iiber die wiedergewonnene Freiheit***® erfiillt werden. In den
Kleinen Kiepura aber ist ,[d]as Gift des Lagers [...] zu tief [...] eingedrungen.“*** Er
vermag sich nicht anders als in einer traumatischen Echolalie der Tatersprache zu
artikulieren. Mit anderen Worten hat es ihm die Sprache buchstéblich ,verschlagen*
und mit ihr auch seine Person. Eines Tages ist er spurlos verschwunden.

Die bekannteste unter Levis Kindergestalten ist Hurbinek, das gelahmte, na-
men- und sprachlose Kleinkind von Auschwitz. Schatzungsweise dreijdhrig stirbt
Hurbinek nach der Befreiung des Lagers trotz aller Zuwendung und trotz aller ei-
gener Anstrengung, sprechen zu lernen und so ,Zutritt in die Welt der Menschen
[zu erhalten], aus der ihn eine bestialische Macht verbannt hatte“**, Levi zeigt ihn
als jemanden, dem es verwehrt wird, die Schwelle vom infans zum sprachméchtigen
Menschen zu tiberschreiten. Seinen Namen erhielt der Junge nach der Befreiung
aufgrund der ,unartikulierten Laute, die der Kleine manchmal von sich gab“zo“. Das
Wort Hurbinek ist demnach nach derselben Logik wie Barbar gebildet, die fiir den
kleinen Jungen gefundene Bezeichnung verweist auf den der artikulierten Sprache
vorgelagerten, ihr aber auch immer inhédrent bleibenden Bereich des Unartiku-
lierten. Lina N. Insana hat den Namen deshalb als Chiffre der im Holocaust zer-
storten Sprachfihigkeit gelesen, des ,linguistic and human death“*”’. Konkret ver-
sucht Hurbinek nach der Befreiung des Lagers mit Hilfe des flinfzehnjihrigen
Henek, der sich um ihn kiimmert, zur Sprache zu kommen:

Wahrscheinlich hatte Hurbinek, wenn sich unser schwieriges Zusammenleben lénger als ei-
nen Monat hingezogen hétte, von Henek sprechen gelernt [...] er brachte Hurbinek zu essen, er
machte ihm das Bett, er legte ihn mit geschickten Handen, ohne Ekel, trocken und sprach zu
ihm, ungarisch natiirlich, mit langsamer und geduldiger Stimme.**®

Nach dem Ende der deutschen Terrorherrschaft scheinen elementare Vorgénge des
Pflegens von Kranken und Kindern, die auch die Unterstiitzung beim Spracherwerb
einschliefSt, wieder in ihr Recht eingetreten zu sein. Wie bereits am Ende von Ist das

203 Ebd., 26.

204 Ebd.

205 Ebd., 21.

206 Ebd., 20.

207 Insana: Tasks, 23.

208 Levi, Atempause, 20-21.



4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz == 239

ein Mensch? gestaltet Levi zu Beginn der Atempause ,,a slow and painful climb back
from the isolation of physical and moral chaos in the camp [...] toward a restoration
of the communal support, both physical and moral, that is the hallmark of civilized
behavior.“**® Der lebensgefihrlich geschwichte Hurbinek befindet sich auf dem
Weg eines zivilen Spracherwerbsprozesses, an dessen Ende er anstelle des grau-
samen Lagerjargons eine natiirliche Sprache, Ungarisch, sprechen wiirde. Ein erster
Erfolg des Erwerbsprozesses scheint sich bald einzustellen: ,Nach einer Woche
verkiindete Henek ernst, [...] dafs Hurbinek ,ein Wort sage‘. Was fiir ein Wort? Er
wufSte es nicht, ein schwieriges Wort, kein ungarisches, ,irgend etwas wie ,mass-
Kklo¢, ,matisklo‘.«*1°

Die befreiten Deportierten lauschen den Artikulationen des Kindes, keiner
aber kann dessen ,beharrliche Experimente“211 verstehen, obwohl sie ,alle
Sprachen Europas“*'* sprechen. Hurbineks Wort entzieht sich der Ubersetzung
in eine der zivilen Muttersprachen, es bleibt ,segreta“*'®, geheim, ,dunkel“**4,
wie es in der deutschen Ubersetzung heift. Levi schieRt das Wort als ein unde-
chiffrierbares in sein Zeugnis mit ein, in einer Art metonymischen Verbindung
steht es fir das Kind, das nicht fir sich selbst zeugen kann: ,Hurbinek starb in
den ersten Tagen des Marz 1945, frei, aber unerldst. Nichts bleibt von ihm: Er legt
Zeugnis ab durch diese meine Worte.“*** Hurbineks fremdes Wort markiert einen
Ort, an dem sich Levis Bericht auf das Leiden des anderen hin 6éffnet. Giorgio
Agamben zufolge werden in der Episode Fragen der Zeugenschaft in nuce
adressiert. Hurbinek konne ,nicht Zeugnis ablegen, weil er keine Sprache hat“*'¢,
Levi versuche, ,dem Unbezeugten zuzuhdren, sein geheimes Wort zu erfas-
sen“*"’, Dieses gelte es in das eigene Zeugnis mit aufzunehmen, was Agamben
zufolge gleichzeitig bedeutet, die Unméglichkeit eines vollstindigen Bezeugens
mit zu reflektieren: ,Das bedeutet, daf$ sich im Zeugnis zwei Unméglichkeiten,
Zeugnis abzulegen, begegnen, dafl die Sprache, um Zeugnis abzulegen, einer
Nicht-Sprache weichen und die Unmoglichkeit, Zeugnis abzulegen, zeigen
muR.“**® Sowohl David Gramling als auch Dorota Glawocka haben an Agambens

209 Langer: ,Survivor®, 135.
210 Levi: Atempause, 21.
211 Ebd.

212 Ebd.

213 Levi: ,Tregua“, 227
214 Levi, Atempause, 21.
215 Ebd.

216 Agamben, Giorgio. Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge: Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 2003. 34.

217 Ebd.

218 Ebd.



240 —— 4 castra? Meglio Lager - Babel Auschwitz

Lekttire kritisiert, dass Hurbinek durchaus spreche und dieses Sprechen vor dem
historischen Kontext der Lagersprache zu charakterisieren sei. Gramling legt
gewissermafien eine ,entallegorisierte‘ Gegenlekture vor, indem er Hurbineks
AuRerungen vor dem Hintergrund der lagerszprache als Hervorbringung ,among
the scores of interwoven codes and pidgins that had channeled meaning in the
concentration camp space“’'® beschreibt und — unter Vernachldssigung des
Umstandes, dass Hurbinek erst nach der Befreiung sprechen lernt — zum Schluss
kommt, dass das von Hurbinek Gesagte, wegen dieser Zugehorigkeit zur Sprache
der Lager ,radically inaccessible and irreproducible“**° bleibe. Dorota Glowacka
betont dagegen mit Recht, dass Hurbineks im Zwischenraum der Sprachen an-
gesiedeltes Wort sich auch glossolalisch auf diese hin 6ffne — alle glauben, in
matisklo einen Anklang an ihre Muttersprache zu horen. Ganz uberflihren al-
lerdings ldsst sich der Neologismus in keine der natiirlichen Sprachen, was
Glowacka als Verweis darauf liest, dass keine ,common language“ zur Be-
schreibung des Holocaust zur Verfiigung steht. Indem Levi von Hurbineks Wort
Zeugnis ablege, zeuge er auch von dieser ,abyssal, Babelian condition of post-
Holocaust speech.“**!

Hurbineks Spracherwerb bleibt stehen zwischen Vernichtung und Ver-
stummen auf der einen, dem Beherrschen einer natiirlichen Sprache auf der
anderen Seite. Er wird erst durch die Befreiung und die menschlich fursorgliche
Zuwendung zu einem Kind méglich, wird dann aber durch den Tod des Kindes an
den Spéatfolgen der Lagerqualen abgebrochen. Im undechiffrierbaren fremden
Wort mass-klo, matisklo artikuliert sich in traumatischer Nachtraglichkeit die
Zerstorung auch der Sprache in dem Moment, in dem versucht wird, einen zivilen
Spracherwerbsprozess wieder in sein Recht einzusetzen. Gleichzeitig ist es aber
auch — und das wird in den meisten Beschaftigungen mit der Episode tibersehen —
das Ergebnis eines wiedereinsetzenden zivilen Spracherwerbsprozesses. Nicht die
Erfahrung in Auschwitz hat Hurbinek dieses fremde Wort sprechen gelehrt,
sondern die Zuwendung der Uberlebenden nach Auschwitz. Levis Hurbinek-
Episode berichtet mit anderen Worten nicht zuletzt vom Wiedereinsetzen der
Sprachfdhigkeit nach Auschwitz, die allerdings von dessen Spuren bis zur Un-
kenntlichkeit entstellt ist. Die Sprachfahigkeit setzt wieder ein, aber sie tut dies in
Gestalt eines unentzifferbaren fremden Wortes, aus dem sie sich nicht mehr
weiterentwickeln kann, das nur erinnert werden kann in der Erzdhlung eines
anderen. Hoffnungen sind daran keine kntipfbar, fiir dieses von Hurbinek ge-

219 Gramling: ,,Unspeakability“, 174.
220 Ebd.
221 Glowacka: Traces, 98.



4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz = 241

duflerte fremde Wort trifft geradezu schockhaft zu, was Adorno den Fremd-
wortern attestiert, es ist ,hoffnungslos wie ein Totenkopf“ und wartet doch auf
eine bessere Ordnung, in der es zum Sprechen erweckt werden kann.



