
4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz.
Sprachmischung und die Funktion des
Deutschen in den Zeugnissen von
Holocaust-Überlebenden

In den Erinnerungen von Überlebenden der nationalsozialistischen Lager und des
Massenmordes an den europäischen Juden findet sich wiederholt die Referenz auf
Babel. Ähnlich wie im Rückgriff auf andere Topoi aus der Literaturtradition wird
dabei versucht, die Katastrophe von Auschwitz mithilfe der biblischen Erzählung
von Machtwahn und menschlicher Verworfenheit, von der gewaltsamen Zer-
schlagung von Lebenszusammenhängen, von absoluter Verwirrung und dem Ab-
handenkommen der Verständigungsfähigkeit zur Darstellung zu bringen. Das Be-
sondere am Verweis auf Babel aber ist, dass er sich über die Ebene der rhetorischen
Bildfiguren hinaus in der sprachlichen Verfasstheit der Berichte selbst auffinden
lässt. Ein großer Teil der von ganz unterschiedlichen Autorinnen und Autoren in
verschiedenen Sprachen verfassten Zeugenberichten aus den deutschen Konzent-
rations- und Vernichtungslagern weist eine nachgerade Babelsche Textur auf und
ist von einer Auffälligkeit auf Ebene der Literatursprache gezeichnet: einer
Sprachmischung in Gestalt von vornehmlich deutschen Wörtern und Sätzen im
Französisch, Italienisch, Polnisch oder in einer anderen Sprache verfassten Fließ-
text.¹ Wird diese Dimension berücksichtigt, so ist der Topos Babel weit zentraler für
die literarische Auseinandersetzung mit dem Holocaust und ihre sprachliche Ge-
staltung als bislang angenommen.

In diesem Kapitel gilt es zu zeigen, dass das Phänomen des Sprachwechsels und
der Sprachmischung einen eigenen Zugang zur Erinnerungsliteratur an den Holo-
caust, an die Deportation und Ermordung von Angehörigen ethnischer, religiöser
und sozialer Minderheiten und politischen Gegnern in den deutschen Lagern er-
öffnet. Es ist mithin mehr als eine stilistische Marginalie, die höchstens als Verweis
auf die historische Sprachsituation in den Lagern zu erfassen ist. Textübergreifend
soll die Sprachmischung als ein ästhetisches Verfahren sui generis lesbar gemacht

1 Dem „Sprachwechsel in italienischen und französischen KZ-Berichten“ ist auch ein Kapitel der
Studie von Werner Helmich (Ästhetik, 77– 109) gewidmet. Einzelne Textzitate und Beobachtungen
überschneiden sich mit meiner Untersuchung. Auf Ebene der Primärtexte ergänzt sich die Text-
auswahl allerdings eher, als dass sie sich wiederholt. Zudem ist die thematische Ausrichtung eine
andere, so finden der für dieses Kapitel zentrale Topos Babel sowie die Bedeutung der Sprachmi-
schung im Kontext sprachkritischer Auseinandersetzung mit der Frage der Darstellbarkeit und
Verständlichkeit der Lagererfahrung bei Helmich keine Beachtung.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-005



werden, in dem die traumatische Erfahrung totaler Inkommunikabilität, die
Grenzen von Übersetz- und Verstehbarkeit ebenso wie literarischer Darstellungs-
konventionen zur Darstellung kommen.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion

In seinem Buch Die Atempause von 1963, in dem Primo Levi von den monatelangen
Irrfahrten berichtet, die ihn nach der Befreiung von Auschwitz schließlich wieder
nach Hause, nach Turin, brachten, findet sich die Schilderung eines bemerkens-
werten Wortwechsels. In Krakau fragt der Erzähler einen vorbeigehenden polni-
schen Priester mangels einer anderen gemeinsamen Sprache auf Latein nach dem
Weg:

so zog ich zum ersten und einzigen Mal in meinem nachschulischen Leben Nutzen aus den
Jahren altsprachlichen Unterrichts und führte auf lateinisch ein höchst seltsames und wirres
Gespräch. Angefangen mit der Bitte um Auskunft (‚Pater optime, ubi est mensa pauperorum?‘)
kamen wir durcheinander auf alles zu sprechen: daß ich Jude sei, auf das Lager (‚castra‘?
Besser ‚Lager‘, das verstand leider jeder), auf Italien, darauf, daß man in der Öffentlichkeit
besser kein Deutsch sprechen sollte […] und auf zahllose andere Dinge, denen das ungewohnte
Gewand der Sprache einen seltsamen Duft von entlegener Vergangenheit verlieh.²

Die Episode verdient schon deshalb Aufmerksamkeit, weil der Priester in Die
Atempause einer der ersten außenstehenden Adressaten für die Erzählung vom
Lager ist. Diese Kommunikation aber steht im Zeichen massiver Verständigungs-
schwierigkeiten: Der Überlebende muss im buchstäblichen Sinne eine Sprache
finden, die sein Gegenüber versteht. Hier ist es das als nutzlos bewertete Bil-
dungsgut der lateinischen Sprache, das nicht nur für die Einholung einer einfachen
Auskunft reaktiviert werden kann, sondern auch als Medium des Berichtes über
Auschwitz. Die Episode zeigt gerade im Rückgriff auf die entlegen wirkende ‚tote‘
Sprache, dass erstens ein solcher Bericht immer schon eine Übersetzungsleistung
erfordert und dass zweitens die spezifischen Eigenschaften der gewählten Ziel-
sprache das Erlebte in bestimmter Weise formt, es in ein eigenes „Gewand“ kleidet.

Seit der Studie von James E. Young Writing and Rewriting the Holocaust. Nar-
rative and the Consequences of Interpretation von 1988 sind die Fragen nach
sprachlicher Verfasstheit und rhetorischen Strukturen von Zeugenberichten aus
den deutschen Konzentrations- und Vernichtungslagern ins Zentrum von deren

2 Levi, Primo. Die Atempause (ital. 1963). Deutsch von Barbara und Robert Picht. Frankfurt/Main:
dtv, 1994. 52.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 191



literaturwissenschaftlichen Erforschung getreten. Trotzdem hat eine Reihe von
Fragen, die sich an die konkrete einzelsprachliche Verfasstheit dieser Texte knüp-
fen, bislang wenig und namentlich in der deutschsprachigen Forschung so gut wie
keine Aufmerksamkeit erfahren. Zu allererst gilt das für die generelle Frage, ob und
inwiefern es eine Rolle spielen könnte, in welcher Sprache ein Zeugenbericht ver-
fasst wird und welche Implikationen sich daraus für das Dargestellte ergeben.³
Daran anschließend lässt sich nach den Dynamiken forschen, die sich in der wei-
teren Übersetzung von Zeugenberichten einstellen.⁴ Drittens aber – und dies ist der
eigentliche Gegenstand dieses Kapitels – fällt in der zitierten Stelle die bewusste
Inszenierung der fremden Sprache und einzelner fremder Wörter ins Auge. Da ist
zunächst der lehrbuchartig anmutende lateinische Satz (‚Pater optime, ubi est
mensa pauperorum?‘), mit dem eine überkommene lingua franca reaktiviert wird,
dann – in einer Art Verkehrung der kultivierten lingua franca – das deutsche Lager
als allgemein bekannt vorausgesetztes Schlüsselwort der nationalsozialistischen
Schreckensherrschaft. Auf das Deutsche wird zurückgegriffen, weil beim Thema
Lager die Übersetzbarkeit des Erfahrenen ins Latein offenbar an seine Grenze
stößt: castra versteht der Priester in diesem Zusammenhang nicht, Lager aber
„versteht jeder“. Entsprechend wird auch im italienischen Original direkt das
deutsche Wort (ohne italienische Übersetzung) eingefügt: „venimmo confusamente
a parlare di tutto, dell’essere io ebreo, del Lager (‚castra‘? Meglio Lager, purtroppo
inteso da chiunque)“⁵. Zwar geht aus dem kurzen Gespräch zwischen dem Erzähler
und dem Priester auch hervor, dass es nach dem Ende des nationalsozialistischen
Terrorregimes ein öffentliches Anliegen ist, dass auch dessen Sprache verschwindet
und in der Öffentlichkeit kein Deutsch mehr gesprochen wird. Gleichzeitig zeigt die
Episode, dass dies nicht ganz gelingen kann, da das Geschehene und seine Benen-
nung mit der Sprache der Okkupation und der Lager verbunden bleiben. Lager
markiert damit ein Moment, in dem eine fließende Übersetzung des Erlebten in

3 Vgl. dazu: Rosen, Alan. Sounds of Defiance. The Holocaust, Multilingualism, and the Problem of
English. Lincoln: Univ. of Nebraska Press, 2005; Kuhiwczak, Piotr. „The Grammar of Survival. How do
we read Holocaust Testimonies?“. Translating and Interpreting Conflict. Hg. Myriam Salama-Carr.
Amsterdam: Rodopi, 2007. 61–74.
4 Vgl. Degen, Sylvia. Die Übersetzung von Shoah-Überlebendenberichten ins Deutsche. Am Beispiel
von Diana Wangs ‚Los Niños Escondidos. Del Holocausto a Buenos Aires‘. Frankfurt/Main: Peter
Lang, 2008; Davies, Peter. „The Obligatory Horrors. Translating Tadeusz Borowski’s Holocaust Nar-
ratives into German and English“. Holocaust Studies 14.2 (2008): 23–40 sowie mit Blick auf Selbst-
übersetzungen und Sprachwahl mehrsprachiger Autoren von Holocaust-Zeugnissen: Glowacka,
Dorota. Disappearing Traces. Holocaust Testimonials, Ethics, and Aesthetics. Seattle: Univ. of Wa-
shington Press, 2012. 62– 101.
5 Levi, Primo. „La Tregua“. Ders.Opere.Volume primo.Hg. v. Paolo Fossati,Turin: Einaudi, 1987. 215–
428, hier 254.

192 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



eine dem Gegenüber verständliche, zivil-kultivierte, von den jüngsten Ereignissen
denkbar distanzierte, Sprache ins Stocken gerät. Die unausweichliche Übernahme
der fremden Vokabel verdeutlicht zugleich, dass die Herausbildung bzw. Restitution
eines zivil-kultivierten Sprachgebrauches nach dem Krieg, in dem das unmittelbar
mit der Erinnerung an die nationalsozialistischen Verbrechen verbundene Deutsch
keinen Platz mehr haben sollte, nicht bruchlos möglich ist.

Insgesamt lässt sich die Frage nach der Bedeutung der Einzelsprache in der
Vermittlung der Erinnerung an die Lager innerhalb der umfassenden Reflexionen
von Darstellungsmöglichkeiten und -grenzen situieren, die die literarische Aus-
einandersetzung mit den nationalsozialistischen Gewaltverbrechen, die Verfassung
von Zeugenberichten und deren Rezeption von Beginn an begleitet haben.⁶ Spä-
testens in der Auseinandersetzung mit Theodor W. Adornos Diktum „nach Ausch-
witz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch“⁷ von 1949 wird ersichtlich, dass Li-
teratur nach Auschwitz nicht ungebrochen an bestehende Narrative und
ästhetische Formen anschließen kann, sondern immer auch eine Auseinanderset-
zung mit den Möglichkeiten der Erzählbarkeit bzw. Darstellungsformen, -materia-
lien und -medien gefordert ist. Als konstitutiv für die künstlerische Auseinander-
setzung mit den Geschehnissen des Holocaust gelten in der neueren Forschung fast
durchgängig die Gestaltung von Brüchen und Lückenhaftigkeit sowie selbstreflexive
Bezüge auf Erinnerungsprozesse und -medien.⁸

Die kritische Revision der für ein Zeugnis zur Verfügung stehender Darstel-
lungsformen erstreckt sich auf Seiten der Autoren nicht zuletzt auf die Sprache als
überkommenes Kulturgut selbst. Inwiefern lässt sich die extreme Gewalterfahrung
in ein zur Verfügung stehendes Vokabular, in einen Text mit seinen konvention-

6 Umfassend dazu: Klüger, Ruth. „Dichten über die Shoah. Zum Problem des literarischen Umgangs
mit dem Massenmord“. Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die Opfer
und ihre Kinder. Hg. Gertrud Hardtmann. Gerlingen: Bleicher, 1992. 203–221; Lang, Berel. Holocaust
Representation. Art within the limits of history and ethics. Baltimore: John Hopkins Univ. Press, 2000;
Buchenhorst, Ralph. Das Element des Nachlebens. Zur Frage der Darstellbarkeit der Shoah in Phi-
losophie, Kulturtheorie und Kunst. Paderborn: Fink, 2011.
7 Adorno, Theodor W. Kulturkritik und Gesellschaft. Gesammelte Schriften. Bd. 10.1, hg.v. Rolf Ti-
edemann. Darmstadt:Wiss. Buchges., 1998. 11–20, hier 30. Zur Auseinandersetzungmit Adornos Satz
und seiner Wirkungsgeschichte vgl. Krankenhagen, Stefan. Auschwitz darstellen. Ästhetische Posi-
tionen zwischen Adorno, Spielberg und Walser. Köln: Böhlau, 2001.
8 Rothberg, Michael. Traumatic Realism. The Demands of Holocaust Representations. Minneapolis:
Univ. of Minneapolis Press, 2000; Ibsch, Elrud. Die Shoah erzählt. Zeugnis und Experiment in der
Literatur. Tübingen: Niemeyer, 2004; Hirsch, Marianne. The Generation of Postmemory.Writing and
Visual Culture after the Holocaust. New York: Columbia Univ. Press, 2012; Kilchmann, Esther (Hg.).
Artefrakte. Holocaust und Zweiter Weltkrieg in experimentellen Darstellungsformen in Kunst und
Literatur. Köln: Böhlau, 2016.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 193

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Generation
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=postmemory
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=writing
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=visual
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=culture
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=after
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Holocaust


alisierten Ordnungen übersetzen? Primo Levi schreibt dazu in Se questo è un uomo
von 1947 (dt. Ist das ein Mensch? 1961):

Ebenso wie unser Hunger nicht mit der Empfindung dessen zu vergleichen ist, der eine
Mahlzeit ausgelassen hat, verlangt auch unsere Art zu frieren nach einem eigenen Namen. Wir
sagen ‚Hunger‘, wir sagen ‚Müdigkeit‘, ‚Angst‘ und ‚Schmerz‘, wir sagen ‚Winter‘, und das sind
andere Dinge. Denn es sind freie Worte, geschaffen und benutzt von freien Menschen, die
Freud und Leid in ihrem Zuhause erleben.⁹

Ähnlich hält auch Jorge Semprún in seinem 1994 erschienenen Zeugenbericht über
Buchenwald, L’écriture ou la vie, fest, dass er sich bereits bei der ersten Begegnung
mit alliierten Soldaten nach der Befreiung gefragt habe, wie das im Lager Erlittene
Außenstehenden verständlich mitgeteilt werden könnte:

Mais ils ne peuvent pas vraiment comprendre. Ils ont saisi le sens des mots, probablement.
Fumée : on sait ce que c’est, on croit savoir. Dans toutes les memoires d’homme, il y a des
cheminées qui fument. Rurales à l’occasion, domestiques : fumes des lieux-lares. Cette fumée-
ci, pourtant, ils ne savent pas¹⁰.

Deutlich wird in diesen Zitaten, dass die Schilderung der Lagererfahrung unter
anderem auch eine fundamentale literarisch-künstlerische Auseinandersetzung
mit dem Sprachsystem selbst erfordert. Dabei geht es nicht nur darum, dass auf
Ebene der parole einzelne Wörter wie „Hunger“ kaum mit der Erfahrung des sys-
tematischen Nahrungsentzugs und des Verhungerns in den Lagern zur Deckung
gebracht werden können. Vielmehr wird durch die Lagererfahrung das gesamte
System der langue erschüttert, insofern dieses auf der Idee von – in der Formu-
lierung Levis – „freien Worten“ beruht und, wie sowohl Levi als auch Semprún
hervorheben, elementar an ein Leben in Freiheit und Behaustheit geknüpft ist, an
den Komplex der Kultur und Zivilisation. Diese Sprache der Zivilisation aber wurde
in den deutschen Lagern systematisch gebrochen, sie erfuhr gleichsam eine ‚Bar-
barisierung‘, die auch nachträglich im Versuch, über die Lager zu schreiben,
weiterwirkt. Didi-Huberman zufolge waren die Lager „Laboratorien, Experimen-
tiermaschinen einer umfassenden Auslöschung. Auslöschung der Psyche und Auf-

9 Levi, Primo. Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (ital. 1946). Aus dem Italienischen
von Heinz Riedt. Frankfurt/Main: dtv, 2012. 119.
10 Semprún, Jorge. L’écriture ou la vie. Paris: Gallimard, 1994. 22. „Aber sie können nicht wirklich
begreifen. Wahrscheinlich haben sie die Bedeutung der Wörter verstanden. Rauch: man weiß, was
das ist, glaubt es zu wissen. In jedem menschlichen Gedächtnis gibt es Schornsteine, die rauchen.
Gelegentlich bäuerliche, häusliche: Raum aus dem Herd. Doch von diesem Rauch hier wissen sie
nichts“ (Semprún, Jorge. Schreiben oder Leben. Aus dem Französischen von Eva Moldenhauer.
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1995).

194 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



lösung der sozialen Bindungen […] Diese von Menschen geschaffene Hölle sollte
auch die Sprache ihrer Opfer auslöschen.“¹¹ Eine Auslöschung, deren Intention über
den Tod hinausreichte, insofern die Nationalsozialisten gezielte Vorkehrungen ge-
gen die Bezeugung ihrer Verbrechen trafen.¹² In diesem Angriff auf die Sprachfä-
higkeit im breitesten Sinne liegt ein spezifischer Aspekt des nationalsozialistischen
Zivilisationsbruches.¹³ Dieser Angriff richtet sich gegen die Sprache als kulturelles
Gut, als Medium der Verständigung und spezifischem Ausdruck von Menschlich-
keit.¹⁴ Die für die kulturelle Idee der Sprache konstitutiven Dimensionen werden in
den Lagern gezielt ausgehebelt, sprachliche Äußerungen werden als weiteres Mittel
der Demütigung bis hin zur Dehumanisierung eingesetzt. Primo Levi führt in Die
Untergegangenen und die Geretteten aus, dass es im Lager „keinen grundlegenden
Unterschied zwischen Gebrüll und Faustschlag“¹⁵ gegeben habe und fügt an: „das
war ein Hinweis: Menschen waren wir für die andern keine mehr“¹⁶. Ähnlich zeugt
auch der aus Auschwitz überlieferten Ausdruck Dolmetscher für Knüppel ¹⁷ von der
ebenso brutalen wie programmatischen Destruktion der Sprache als ziviles Medi-
um. Die Täter versuchen so, ihre Opfer buchstäblich zu ‚barbarisieren‘. Das beginnt
mit einer bizarren Überhöhung der eigenen Sprache; Deutsch war die Befehls-
sprache in den Lagern und „the only code that the Nazis recognised as language at

11 Didi-Huberman,Georges. Bilder trotz allem. Aus dem Französischenvon Peter Geimer. München:
Fink, 2007. 37; vgl. auch: „L’univers concentrationnaire est donc, immédiatement, éclipse de la parole,
soit par la destruction presque totale de la faculté de parler elle-même, soit par un isolement lin-
guistique qui réduit la parole à l’impuissance“ (Parrau, Alain. Écrire les camps, Paris: Belin, 1995.
187).
12 Vgl. dazu die Einschätzung von Shoshana Felman und Dori Laub: „what precisely made a
Holocaust out of the event is the way in which, during its historical occurrence, the event produced
no witnesses. Not only, in effect, did the Nazis try to exterminate the physical witnesses of their
crime; but the inherently incomprehensible and deceptive psychological structure of the event
precluded its own witnessing, even by its very victims“ (Felman, Shoshana, und Dori Laub. Tes-
timony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and History. New York: Routledge, 1992.
80).
13 Die Wendung wurde geprägt durch: Diner, Dan. „Vorwort des Herausgebers“. Zivilisationsbruch.
Denken nach Auschwitz. Hg. Dies. Frankfurt/Main: Fischer, 1988. 7– 10.
14 Vgl. Hirsch, Alfred. „Sprache und Gewalt. Vorbemerkungen zu einer unmöglichen und not-
wendigen Differenz“. Sprache und Gewalt. Hg. Ursula Erzgräber und ders. Berlin: Spitz, 2001. 11–42.
15 Levi, Primo. Die Untergegangenen und die Geretteten (ital. 1986). Aus dem Italienischen von
Moshe Kahn. München: Hanser, 1990. 91.
16 Ebd.
17 Oschlies, Wolf. „‚Lagerszpracha‘. Soziolinguistische Bemerkungen zu KZ-Sprachkonventionen“.
Muttersprache XCVI (1986): 98– 109, hier 105.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 195



all“¹⁸. Folglich war aus der Sicht der Nazis „jemand, der Deutsch weder sprach noch
verstand, per definitionem ein Barbar.“¹⁹ Des Weiteren waren die Deportierten
gezwungen, sich rasch rudimentäres Deutsch bzw. die Lagersprache anzueignen,²⁰
um die Befehle zu verstehen und sich untereinander ansatzweise verständigen zu
können. Schließlich, so Primo Levi, seien aus den Gefangenen auch hinsichtlich des
Sprachgebrauchs „in der Tat Unberührbare“ geworden. Außenstehende (Levi be-
zieht sich an dieser Stelle auf die britischen Kriegsgefangenen) hörten „uns in den
verschiedensten Sprachen sprechen, die sie nicht verstehen und die in ihren Ohren
grotesk, wie tierische Laute klingen; sie sehen uns auf das niedrigste versklavt, ohne
Haar, ohne Ehre, ohne Namen, täglich geschlagen, täglich verworfner.“²¹ Der Zivi-
lisationsbruch affiziert schließlich auch die Sprache der Opfer, die Bedingungen im
Lager bringen eine deprivierte Sprechweise hervor, zwingen zu einer Artikulation,
die die Dehumanisierung und Barbarisierung derer befördern soll, die ihr unter-
worfen werden. Und so, so Levi weiter, sei in den Lagern schließlich eine „neue,
harte Sprache“²² im Entstehen begriffen gewesen, ein Sprachsystem jenseits des
zivilen mit seinen „freien Worten“. „[M]an braucht sie einfach, um erklären zu
können, was das ist, sich den ganzen Tag abzuschinden in Wind und Frost, nur mit
Hemd, Unterhose, leinerner Jacke und Hose am Leib, und in sich Schwäche und
Hunger und das Bewußtsein des nahenden Endes.“²³

Diese Erfahrung der Sprachbrechung und der ‚Barbarisierung‘ hat in den
Texten Überlebender verschiedene Spuren hinterlassen. Sie wird, wie oben bei Levi
und Semprún, von den Autoren teilweise explizit thematisiert, weit öfter findet sie
ihren Niederschlag im Schreiben über die Lager auf stilistischer Ebene in Gestalt
einer buchstäblich gebrochenen Textur, wenn der Fließtext durch grobe Wendun-
gen aus der Sprachwelt der Lager und insbesondere des Deutschen als deren

18 Wolf, Michaela. „’Someone whispered the translation in 100 languages, like a Babel…’. Inter-
preting in the Mauthausen Concentration Camp“. Interpreting in Nazi Concentration Camps. Hg.
Dies. London: Bloomsbury, 2016. 95– 114, hier 95.
19 Levi: Untergegangenen, 92.
20 Hier und im Folgenden wird nicht scharf zwischen „Lagersprache“ und „Deutsch“ getrennt.
Zwar umfasst die SS-Lagersprache deutsche Neologismen und Brutalismen und der „Lagerjargon“
ist, wie noch genauer auszuführen sein wird, eine Mischung zwischen Deutsch und anderen
Sprachen. Da er aber deutschbasiert ist und die spezifischen sprachlichen Veränderungen und
Ausprägungen im NS integraler Bestandteil der Geschichte der deutschen Sprache sind, scheint es
mir nicht sinnvoll, mit der Vorstellung eines „zivilen“, von der Sprache der Lager klar trennbaren,
Deutschs zu operieren.
21 Levi: Mensch, 116– 117.
22 Ebd., 119.
23 Ebd.

196 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Hauptsprache durchbrochen wird.²⁴ Spuren der „langue de l’ennemie et du torti-
onnaire“²⁵ durchziehen wie ein roter Faden die vielgesichtigen und vielsprachigen
Texte von Überlebenden der deutschen Konzentrations- und Vernichtungslager in
unterschiedlicher Quantität, in unterschiedlichen Schreibweisen und von unter-
schiedlichen Übersetzungspraktiken begleitet. Ihnen gilt es im Folgenden syste-
matisch aus literaturwissenschaftlicher Perspektive nachzugehen. Zu zeigen ist,
dass Sprachmischung gezielt verwandt wird, um bestimmte Aspekte der Lagerer-
fahrung zu kommunizieren. Dass sie über ihren linguistisch-historischen Index
hinaus als spezifisches ästhetisches Gestaltungsmittel Interesse verdient und auf
ihre spezifische Funktion innerhalb einer notgedrungen immer rhetorisch-stilisti-
schen Gestaltung von Erinnerung zu untersuchen ist. Silke Segler-Meßner zufolge
sind Erinnerungen an die Shoa gezeichnet von der unlösbaren Spannung zwischen
dem existenziellen Bedürfnis, Zeugnis über das Geschehene abzulegen einerseits,
und der Unmöglichkeit, dafür eine abschließende adäquate Ausdrucksweise zu
finden andererseits.²⁶ Die in Erinnerungstexten verwandte Sprachmischung ist als
Produkt dieser Spannung zu lesen. Die Zeugentexte sind dem mehrfachen Angriff
auf das Sprach- und Erzählvermögen durch die Lagererfahrung entgegengesetzt
und gleichzeitig bleibt er in ihnen als Trauma eingeschrieben.

24 In den Texten einiger Autoren, prominent bei Primo Levi und Jorge Semprún, finden sich neben
der Arbeit mit dem Deutschen auch (in weit geringerem Ausmaß) einzelne Wörter und Sätze aus
anderen Sprachen. Auch diese Sprachmischung verfügt wie die Einfügung des deutschen Vokabu-
lars über den historischen Index, dass die in die Lager Verschleppten mit Sprachen aus ganz Europa
konfrontiert waren und ist auf Ebene der nachträglichen Erzählung mit dem Referenzpunkt der
Babelschen Konfusion verbunden; die manifeste Darstellung des Sprachwirrwarrs dient auch hier
der Darstellung der zerstörten menschlichen Kommunikation und der Übersetzungsschwierigkei-
ten. Insgesamt aber ist die Verwendung dritter Sprachen neben der Erzählsprache und dem
Deutschen stärker situativ und sprachbiografisch gebunden und steht überdies oft im Kontext einer
versuchten und stellenweise gelingenden Verständigung unter den Gefangenen oder später bei der
Befreiung mit den alliierten Soldaten. Bei Primo Levi und den untersuchten französischen Texten
werden die slawischen Sprachen und insbesondere das Polnische, in Auschwitz fester Bestandteil
der lagerszpracha, eng an Erlebnisse im Lager geknüpft. Grund dafür dürfte sowohl die Präsenz des
Polnischen insbesondere in der lagerszpracha von Auschwitz sein (Jagoda, Zenon, Stanislaw
Klodzinski, und Jan Maslowski. „‚bauernfuss, goldzupa, himmelautostrada‘. Zum ‚Krematoriums-
esperanto‘, der Sprache polnischer KZ-Häftlinge“. Die Auschwitz-Hefte 2 (1987): 241–260) als auch die
Tatsache, dass Deportierte ausWesteuropa kaum Kenntnisse der slawischen Sprachen hatten. Diese
waren also weitgehend unbekannt und unverständlich und verbinden sich vielleicht deshalb in
besonderer Weise mit Wahrnehmung und Erinnerung der ihrerseits unbekannten, unverständli-
chen Lagersituation.
25 Cressot, Marcel. „Le parler des déportés français du camp de Neuengamme“. Le français mo-
derne 14.1 (1946): 11– 17, 11.
26 Segler-Meßner, Silke. Archive der Erinnerung. Literarische Zeugnisse des Überlebens nach der
Shoah in Frankreich. Köln: Böhlau, 2005. 1.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 197



Textauswahl, Methode und Forschungsstand

Neben Werken der für die Thematik einschlägigen Autoren Primo Levi und Jorge
Semprúnwurden für dieses Kapitel Texte von Odette Abadi, Françoise Maous, David
Rousset, Germaine Tillion, Oliver Lustig und Tadeusz Borowski untersucht.

Der Schwerpunkt liegt auf französischen Texten von Zeitzeugen, mit Tadeusz
Borowski, Primo Levi und Oliver Lustig werden aber punktuell die Berichte von
überlebenden Autoren aus weiteren kulturell-sprachlichen Kontexten beigezogen,
zu denen sich bezüglich der Verwendung des Deutschen Verbindungslinien skiz-
zieren lassen. Während in allen Texten die charakteristische Verwendung des
Deutschen untersucht und systematisiert wird, nimmt doch die Beschäftigung mit
den Schriften von Primo Levi und Jorge Semprún insofern einen besonderen Stel-
lenwert ein, als diese Autoren ihr mehrsprachiges Verfahren auch kommentieren
bzw. generell über Fragen des Sprachgebrauchs in der Erinnerung an die Lager
reflektieren.

In der Auswahl der Texte wurde versucht, eine gewisse Breite bezüglich Ge-
schlechts- und Nationszugehörigkeit sowie verschiedenen Lagern und unter-
schiedlichen Gefangenengruppen zu erreichen. Der Italiener Primo Levi, die
Französinnen Odette Abadi und Françoise Maous sowie der Rumäne Oliver Lustig
sind jüdisch, der nach Frankreich exilierte Spanier Jorge Semprún, der Pole Tadeusz
Borowski und die Franzosen David Rousset und Germaine Tillion gehören der
Gruppe der politisch Verfolgten an. Offensichtlich werden mit diesen Texten aber
lange nicht alle nationalen, sozialen, religiösen, ethnischen und politischen Grup-
pen, deren Angehörige in Lager deportiert wurden, repräsentiert – und ebenso
wenig alle Nationalsprachen, in denen Erinnerungen an die deutschen Lager ver-
fasst wurden. Eine solche Anlage hätte den Rahmen dieser Untersuchung bei wei-
tem gesprengt und abgesehen davon ist es angesichts dessen, dass jedes Zeugnis
einer / eines Überlebenden eine je individuelle Erfahrung schildert und dafür eine
singuläre Sprache findet, ohnehin nicht unproblematisch, einzelne Berichte als
repräsentativ für eine wie auch immer definierte Gruppe auszuweisen. Trotz dieser
evidenten Schwierigkeiten und einer immer kritisierbar bleibenden Textauswahl
kann das Thema nur in einem textübergreifenden Ansatz bearbeitet werden an-
stelle des autorzentrierten, wie er in der Erforschung der Holocaustliteratur aus
dem gutem Grund der Individualität der Erfahrung und der genauen historischen
Verortung des Berichteten und seiner Niederschrift im Vordergrund steht.²⁷ Die

27 Vgl. dazu: Kasper, Judith. „Trauma und Affektabspaltung in der Holocaust-Literatur. Primo Levi,
Georges Perec und W. G. Sebald“. Handbuch Literatur und Emotionen. Hg. Cornelia Zumbusch und
Martin von Koppenfels. Berlin: De Gruyter, 2016. 496–511, hier 499–500.

198 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Texte und ihre Autoren werden auch im Folgenden mit Angaben zu ihrer histori-
schen Verortung versehen, sie tritt aber hinter dem textübergreifenden philologi-
schen Ansatz zurück, weil nur durch einen solchen das stilistische Merkmal der
Sprachmischung vertieft beschreibbar wird. Insgesamt orientiert sich mein Ansatz
an Thomas Taterkas Vorgehen in seiner Studie Dante Deutsch. Taterka rückt statt
einzelner Texte der Lagerliteratur einen von vielen Texten gebildeten, einen un-
übersichtlich bleibenden „Lagerdiskurs“ ins Zentrum seiner Untersuchung. Ihn gilt
es in seinen einzelnen Dimensionen zu erkunden, indem auf minuskuläre Züge
fokussiert wird wie den Gebrauch ähnlicher Wörter oder Vergleiche in verschie-
denen Texten (bei Taterka ist es die Referenz auf Dantes Inferno), die dann be-
schreibend verbunden werden können.²⁸ Daran anschließend wird in der vorlie-
genden Untersuchung der Einsatz des Deutschen als eine spezifische Spur im
Lagerdiskurs aufgefasst, als eine der möglichen Linien, über die eine Vielzahl von
individuell geformten und divergierenden Einzeltexten miteinander verbunden
werden können. Anspruch des Kapitels ist, mithilfe der beigezogenen Texte so eine
weitere „Höhenlinie“²⁹ in den Lagerdiskurs zu legen, die auch für die Beschreibung
der Verwendung von Deutsch in hier nicht untersuchten Zeugnissen orientie-
rungsgebend sein soll.

Neben den bereits erwähnten literaturwissenschaftlichen Forschungen zur
Darstellungsproblematik in der Holocaustliteratur greife ich auf sprachhistorische
und soziolinguistische Forschungen zu Ausprägungen der Sprache in den natio-
nalsozialistischen Lagern zurück. Die Frage der Sprachmischung zusammen mit
jener der Sprachwahl bzw. der Bedeutung der einzelsprachlichen Verfasstheit des
einzelnen Textes hat aus literaturwissenschaftlicher Perspektive bislang in der
Auseinandersetzung mit einzelnen Autoren, namentlich Primo Levi und Jorge
Semprún Beachtung gefunden.³⁰ Eine textübergreifende Untersuchung, die

28 Taterka, Thomas. Dante Deutsch. Studien zur Lagerliteratur. Berlin: Erich Schmidt, 1999. 9– 14.
29 Ebd., 10.
30 Zu textinterner Mehrsprachigkeit und Übersetzung bei Primo Levi vgl.: Gilman, Sander. „Primo
Levi. The Special Language of the Camps and After“. Midstream 35 (1989): 22–30; Klein, Judith.
„‘Quelle violenza fatte al linguaggio…‘. Primo Levi und die deutsche Sprache“. Italienisch 42 (1999):
14–21; Riatsch, Clà. „Viva il Wille!“. Deutsch in Texten von Malaparte, Spinella, Revelli, Levi, Eco,
Camilleri, Orelli. Aachen: Shaker, 2007. 71– 116; Lepschy, Anna Laura, und Giulio Lepschy: „Primo
Levi’s languages“. The Cambridge Companion to Primo Levi. Hg. Robert S. C. Gordon. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, 2007. 121– 136; Insana, Lisa N. Arduous Tasks. Primo Levi, Translation, and the
Transmission of Holocaust Testimony. Toronto: Univ. of Toronto Press, 2009; Gramling, David. „An
Other Unspeakability. Levi and Lagerszpracha“. New German Critique 117 (2012): 165– 188. Für Jorge
Semprún: Tidd, Ursula. „Exile, Language, and Trauma in Recent Autobiographical Writing by Jorge
Semprun“. The Modern Language Review 103.3 (2008): 697–714; Semilla Durán, María Angélica. Le
masque et le masqué. Jorge Semprún et les abîmes de la mémoire. Toulouse: Presses Univ., 2005;

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 199



Sprachmischung nicht primär als Resultat der Bilingualität eines Autors (wie es sich
bei Semprún anbietet) und auch nicht als autorspezifisches Stilmittel (wie es bei
Levi nahe liegen mag) auffasst, bildet bislang ein Desiderat.

Last but not least gilt es an dieser Stelle die einzelsprachliche Verfasstheit
meiner eigenen Untersuchung und damit verbundenen das Problemfeld der (Arbeit
mit) Übersetzungen zu reflektieren. Das spukhafte Nachleben der deutschen
Sprache in den Berichten der Opfer des nationalsozialistischen Terrorsystems
kennzeichnet diese über die Thematik hinaus, in ihrer sprachlichen Verfasstheit
selbst, als „auchdeutsche Literatur“³¹. Ausgerechnet dieser im Original so auffällige
und den Lesefluss irritierende Einsatz des Deutschen bleibt aber für die deutsch-
sprachige Rezeption größtenteils unsichtbar, weil er in der deutschen Übersetzung
unweigerlich in den Fließtext eingeebnet wird. Selbst dort, wo wie in der Über-
setzung von Jorge Semprún mit Kursivierungen und Besternungen gearbeitet wird,
erfährt der Text in der deutschen Übertragung so eine beträchtliche Glättung. Sie ist
allerdings nicht dem Übersetzer anzulasten, sondern in der mischsprachlichen
Struktur des Originals selbst begründet, die die für jede Übersetzung grundlegende
Unterscheidung in Ausgangs- und Zieltext unterläuft. Primo Levi, der Fragen der
Übersetzung generell Aufmerksamkeit widmete, verstand die Übertragung von Ist
das ein Mensch? ins Deutsche bezeichnenderweise als eine Art der Rückführung: „es
sollte eine „restitutio in pristinum sein, oder vielmehr: ich wollte, daß es eine solche
sei, eine Rückübersetzung in die Sprache in der die Dinge sich ereignet hatten und
wo sie hingehörten.“³² Diese Auffassung erklärt wohl, warum Levi, der die deutsche
Übersetzung minutiös begleitete und insbesondere darauf achtete, dass die rohe
Lagersprache darin nicht geglättet wurde,³³ das Aufgehen der bereits im italieni-
schen Text deutschen Passagen in der deutschen Fassung nicht weiter kommen-
tierte. Das Deutsche der Lager wird hier zur eigentlichen Originalsprache, aus der
der italienische Text eine nie ganz gelungene Übersetzung darstellt.³⁴ In der

Schleiss, Myriam. Le bilinguisme comme atout de l’écrivain: Représentations du bilinguisme et
fonctions stylistiques des marques transcodiques dans l’oeuvre de Jorge Semprun. Sarrebruck: Edi-
tions universitaires européenne, 2011.
31 Robert Stockhammer: „Wie deutsch“, 152.
32 Levi: Untergegangenen, 177.
33 Alexander, Zaia. „Primo Levi and translation“.The Cambridge Companion to Primo Levi, 155– 170,
hier 157.
34 Diese Umkehrung der Verhältnisse von Originaltext und Übersetzung spiegelt sich im briefli-
chen Austausch Levis mit seinem deutschen Übersetzer, in dem Levi die Aufgabe zufällt, dem
Übersetzer das Deutsch der Lager beizubringen: „Der Ablauf war immer gleich: ich verwies ihn auf
eine These, die mir das akustische Gedächtnis eingab […]. Er hieltmir als Antithese entgegen: ‚Das ist
kein gutes Deutsch, die heutigen Leser würden es nicht verstehen.‘ Ich behauptete wiederum: ‚Dort
sprach man aber genau so‘“ (Levi: Untergegangenen, 176).

200 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



‚Rückübertragung‘ ins Deutsche muss diese Dimension des Erzählens vom Lager
verloren gehen. Um sie zu rekonstruieren, ist die Arbeit mit dem Primärtext – oder
nota bene einer Übersetzung in jede andere als die deutsche Sprache – unum-
gänglich. Im Folgenden wird deshalb auch im Haupttext immer wieder auf die
originalsprachlichen Fassungen zurückgegriffen.³⁵ Während für den Leser des
italienischen, französischen, rumänischen oder anderssprachigen Originals die
sich vom Fließtext absetzenden deutschen Wörter und Sätze ein Moment der
Fremdheit, des erschwerten Verständnisses des Erzählten markieren, dreht sich für
einen deutschsprachigen Leser des Originals dieses Verhältnis von vertrauter Er-
zählsprache und oktroyierter Sprache der Lagerwelt um. Je nach Ausmaß der
Fremdsprachenkenntnis treten beim Lesen, Entziffern oder Überfliegen nicht-
deutschsprachiger Erinnerungen an die deutschen Lager unheimliche Momente
eines unmittelbaren Verstehens auf – eines Verstehens nicht der Erzählung des
Opfers sondern der Tätersprache. Auch um diesen Effekt nachvollziehbar zu ma-
chen, wird im Folgenden im Fließtext aus dem Original zitiert.

Die doppelte Referenz der Sprachmischung: Historische und mythische Bezüge

Historische und linguistische Forschungen haben gezeigt, in welchem Ausmaß die
Entrechtung und Ermordung insbesondere der europäischen Juden durch die Na-
tionalsozialisten mit einer spezifischen Sprachpolitik verbunden war. Victor Klem-
perer hat bereits 1947 die Dokumentation LTI zur Beschaffenheit der Sprache des
„Dritten Reiches“ vorgelegt.³⁶ Hier und in späteren Untersuchungen wird rekon-
struiert, wie im Nationalsozialismus Opfergruppen zunächst verbal abgewertet
wurden und wie dann die Schaffung von Euphemismen und zynischen pseudo
termini technici die Verschleppungen in Lager, die Misshandlungen und nicht zu-
letzt die Organisation wie Durchführung des Massenmordes tarnen sollten.³⁷ In

35 Die französischen Texte werden durchgängig im Original zitiert. Bei längeren Passagen findet
sich die Übersetzung in den Fußnoten, der Inhalt kurzer Zitate wird im Fließtext auf Deutsch
wiedergegeben. Wo vorhanden, habe ich auf bestehende deutsche Übersetzungen zurückgegriffen
(Semprún), bei den anderen Texten sind die Übersetzungen meine eigenen. Bei Primo Levi arbeite
ich mit der deutschen Übersetzung, das italienische Original wird zusätzlich dort zitiert, wo es
darum geht, Levis Gebrauch des Deutschen im Original zu veranschaulichen oder auf Differenzen
mit der deutschen Übersetzung zu verweisen. Gleiches gilt für die polnischen Texte von Tadeusz
Borowski und die rumänischen von Oliver Lustig.
36 Klemperer, Victor. LTI (Lingua Tertii Imperii). Notizbuch eines Philologen. Berlin: Aufbau, 1947.
37 Vgl.: Forster, Iris. Euphemistische Sprache im Nationalsozialismus. Schichten, Funktionen, In-
tensität. Bremen: Hempen, 2009; Schlosser, Dieter. Sprache unterm Hakenkreuz. Eine andere Ge-
schichte des Nationalsozialismus. Köln: Böhlau, 2013.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 201



diesen Kontext gehört auch die disparate Sprachwelt, die sich in einer Mischung aus
dem Deutsch der Lagerleitung und den verschiedenen Sprachen der Deportierten in
den Konzentrationslagern selbst herausbildete. Mit der Dokumentation dieses Jar-
gons und seiner namentlich lexikalischen Erfassung wurde bereits unmittelbar
nach Kriegsende begonnen. Zu nennen ist eine Reihe von Artikeln und Zuschriften,
die 1945 und 1946 in Frankreich in der Revue Le Français Moderne publiziert
wurden. Hierin werden Ausdrücke aus Neuengamme, Dachau und Auschwitz zu-
sammengetragen, bei den Autoren handelt es sich vermutlich um zurückgekehrte
Deportierte, die den Lagerjargon aus der Erinnerung rekonstruieren.³⁸ Auch in
autobiografischen Berichten finden sich zum Teil Anhänge mit Glossaren zu la-
gersprachlichen Ausdrücken, beispielsweise in dem 1946 publizierten Band Byliśmy
w Oświęcimiu (dt. Bei uns in Auschwitz, 1963) von Tadeusz Borowski, Janisz Nel
Siedlecki, Krystyn Olszewski.³⁹ Besonders hervorzuheben ist das Projekt des
Słownik oświęcimski, des Auschwitz-Wörterbuches, an dem Zenon Jagoda, Stanisław
Kłodziński, Jan Masłowski und später Danuta Wesołowska in Krakau über Jahr-
zehnte hinweg arbeiteten. Ziel des Unternehmens war die vollständige lexikalische
Erfassung des Jargons, der vor allem von den polnischen Deportierten in Auschwitz
benutzt wurde. 1977 waren 15000 Ausdrücke gesammelt, die danach ständig ergänzt
wurden, publiziert worden sind zwischen 1978 und 1991 die Einträge zu den
Buchstaben A bis M in den Auschwitz-Heften des Przegląd Lekarski („Ärztliche
Rundschau“).⁴⁰ Vollständig zum Abschluss ist das Unternehmen allerdings nicht
gekommen.⁴¹

Aufbauend auf diese Pionierarbeiten unternahmen in jüngerer Zeit Heidi
Aschenberg, Nicole Warmbold und Pascaline Lefort eine umfassende linguistische

38 Als selbständige Artikel erschienen: Amsler. „‚Organiser‘ au camp de Dachau“. Le français mo-
derne 13.3–4 (1945): 248; Cressot: „parler“. Als Zuschriften, gesammelt unter dem Titel L’argot des
déportés en Allemagne: Gaston Esnault: „En marge de Neuengamme“, Y. Eyot: „L’argot de Dachau“,
Max, F. L. „Argots et sabirs des camps de déportés“. Le français moderne 14.1 (1946): 165– 173.
39 Vgl.: Jodłowska-Wesołowska, Danuta.Wörter aus der Hölle. Die ‚lagerszpracha‘ der Häftlinge von
Auschwitz. Aus dem Polnischen von Jochen August. Kraków: Impuls, 1998. 93. Auch Primo Levi stellt
in Die Untergegangenen und die Geretteten einige Ausdrücke zusammen (ebd., 98–99). Zu erwähnen
ist an dieser Stelle auch das „Dachauer Wörterbuch“, das der in Dachau als politischer Gefangene
inhaftierte Edgar Kupfer-Koberwitz im Rahmen seiner im Lager angefertigten Aufzeichnungen
anlegte. Kupfer-Koberwitz, Edgar. Dachauer Tagebücher. Die Aufzeichnungen des Häftlings 24814.Mit
einem Vorwort von Barbara Distel. München: Kindler, 1997.
40 Jagoda: „bauernfuss“. Auf Deutsch zugänglich ist auch die aus den Beständen des Auschwitz-
Wörterbuches entstandene Publikation Jodłowska-Wesołowska: Wörter.
41 Vgl.: Hansen, Imke, und Katarzyna Nowak. „Über Leben und Sprechen in Auschwitz. Probleme
der Forschung über die Lagersprache der polnischen politischen Häftlinge von Auschwitz“. Konti-
nuitäten und Brüche. Neue Perspektiven auf die Geschichte der NS-Konzentrationslager. Hg. Chris-
tiane Heß, Julia Hörath und Dominique Schröder. Berlin: Metropol, 2011. 115– 141, hier 132– 139.

202 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Wo%CC%88rter
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ho%CC%88lle
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=%22lagerszpracha%22
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ha%CC%88ftlinge
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Auschwitz
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=von
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Jochen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=5/TTL=2/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=August


Erforschung der Lagersprache unter sozio- und psycholinguistischen, sprachhis-
torischen und rhetorisch-stilistischen Gesichtspunkten.⁴² Zusammenfassend lässt
sich sagen, dass in den Lagern eine Reihe von Begriffen umkonnotiert oder neu
geschaffen wurde, die einerseits Stellungen in der Lagerhierarchie bezeichneten,
wie Häftling oder Blockältester, sich andererseits auf Orte und Vorgänge innerhalb
des Lagers bezogen wie beispielsweise Effektenkammer für den Lagerplatz der den
Deportierten geraubten Kleider und Besitztümer, Wachstube als Stätte der Folte-
rung, Sonderbau bzw. puf als Ort der Zwangsprostitution oder Sonderbehandlung für
Ermordung.⁴³ Eine weitere Ebene des linguistischen univers concentrationnaire
bildet die gesprochene Umgangssprache, für die sich inzwischen die Bezeichnung
„lagerszpracha“⁴⁴ eingebürgert hat. Dieser ursprünglich aus Auschwitz überlieferte
Ausdruck erfasst dabei eingängig, dass es sich bei der im Lager gesprochenen
Sprache um ein auf deutscher Basis durch Sprachkontakte zu Stande gekommenes
Pidgin handelt und gleichzeitig um eine gebrochene, vom zivilen Verständnis von
Sprache abweichende, mündliche Varietät mit je nach Quelle differierender Ver-
schriftlichung. Generell ist auch die sprachliche Erfahrung in den Lagern von einer
„situation de terreur“⁴⁵ bestimmt, von verbaler Gewalt in Gestalt unaufhörlicher
Beschimpfungen und Befehlen durch SS und Wachmannschaft. Die Herrschaft der
Deutschen hatte auch insofern eine explizit sprachliche Schlagseite, als die anderen
Nationalsprachen gezielt entwertet und in den Lagern auf eine Art dialektale Ebene
abgedrängt wurden.⁴⁶ Von der herrschenden Vulgarisierung wurde in den Lagern
auch die Sprache der Opfer erfasst, teilweise finden sich hier wörtliche Überset-
zungen der menschenverachtenden deutschen Lagerausdrücke bzw. Zynismen
nach deren Vorbild: „Un mort porté sur une civière est un repas froid“⁴⁷ schreibt
Marcel Cressot, aus der Sammlung zum Auschwitz-Wörterbuch geht hervor, dass
das verseuchte Grundwasser als „nalewka na trupach“, als „Leichenaufguss“⁴⁸ be-
zeichnet wurde und für die Ermordungen Prägungen wie „pójdziesz do him-

42 Aschenberg, Heidi. „Sprachterror. Kommunikation im nationalsozialistischen Konzentrations-
lager“. Zeitschrift für romanische Philologie 118.4 (2002): 529–572; Dies. „Des emprunts de courte
durée? La langue française et la Shoah“. Zeitschrift für französische Sprache und Literatur 116.3
(2006): 225–242; Warmbold, Nicole. Lagersprache: zur Sprache der Opfer in den Konzentrationsla-
gern Sachsenhausen, Dachau, Buchenwald. Bremen: Hempen, 2008; Lefort, Pacaline. Les écritures de
la mémoire des camps: un nouveau langage? – Étude pragmatico-discursive de récits de survivants.
Reims: Presses univ., 2012. Leider beziehen sich die Studien kaum aufeinander.
43 Beispiele aus: Jagoda: „bauernfuss“; Max: „Argots“; Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 166.
44 Oschlies: „Lagerszpracha“, 101.
45 Aschenberg: Sprachterror, 236.
46 Oschlies: „Lagerszpracha“, 102.
47 Cressot: „parler“, 16.
48 Jagoda: „bauernfuss“, 253.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 203

http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81critures
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=me%CC%81moire
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=camps%3A
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=nouveau
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=langage%3F
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=e%CC%81tude
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=pragmatico-discursive
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=re%CC%81cits
http://stabikat.de/DB=1/SET=3/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=survivants


melkomanda“ (dt.: „du gehst auf ein Himmelkommando“) oder „pójśc na himmel-
fahrt“ (dt.: „auf Himmelfahrt gehen“) im Umlauf waren.⁴⁹

Auch wenn ähnliche Wendungen, teilweise auch einzelne Ausdrücke aus
mehreren Lagern überliefert sind, gibt es keine einheitliche Lagersprache. Das im
Zeichen des Massenmordes entstandene Idiom kann selbst in den einzelnen Lagern
variieren, es wandelt sich je nach nationaler Zusammensetzung der Opfer und ihrer
Stellung in der lagerinternen Hierarchie ständig, ändert sich mit Neuankunft, De-
portation und Ermordung einzelner Gruppen.⁵⁰ Die im Lager gesprochene Sprache
ist deshalb, wie die Herausgeber des Auschwitz-Wörterbuches es formulieren, ein
geradezumaterielles „Zeugnis des Leidenswegs der Häflinge“⁵¹. Neben vermeintlich
unverdächtigen deutschen Alltagswörtern, die sich die Deportierten zum Zweck
rudimentären Verstehens rasch aneignen mussten, spiegeln sich in ihren Ausdrü-
cken die Qualen, Schikanen, zynischen Absurditäten und die Menschenverachtung
des ‚Lageralltags‘. Tadeusz Borowski hat in seiner 1946 erstmals erschienen Er-
zählung „Proszę państwa do gazu“, dt.: „Bitte die Herrschaften zum Gas“, von einem
„Krematorium-Esperanto“⁵² gesprochen. Die Prägung, auf die noch zurückzukom-
men sein wird, streicht den Zynismus heraus, die die Lager gegenüber der Utopie
einer völkerübergreifenden Sprache bedeuten, die dort in ein „global idiom of mass
murder“⁵³ verkehrt wurde. Gleichzeitig aber klingt in der Verbindung von Espe-
ranto und Krematorium an, dass Sprache selbst in dieser Extremsituation ihren
Charakter als zirkulierendes Gemeingut, als nie ganz beherrschbares Medium,
nicht vollkommen verloren hat. Auch das sind Aspekte der Lagersprache: Sie wird
in all ihren Einschränkungen zum Medium der Kommunikation zwischen Gefan-
genen unterschiedlicher Muttersprache, in makabren Witzen versuchen die Opfer,
der Lagerwirklichkeit verbal zu begegnen, die omnipräsenten Flüche werden ge-
nutzt, um damit Täter und aufgezwungene Qualen zu belegen.⁵⁴ Schließlich werden
auch auf Seiten der Gefangenen neue Wendungen generiert, in translingualen

49 Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 189– 191.
50 Warmbold: Lagersprache, 11.
51 Jagoda: „bauernfuss“, 259.
52 Borowski, Tadeusz. Bei uns in Auschwitz. Erzählungen (1947). Aus dem Polnischen von Vera
Cerny. München: Piper, 1999. 105– 133, hier 113.
53 Langer, Lawrence E. „The Literature of Auschwitz“. Literature of the Holocaust. Hg. Harold
Bloom. Philadelphia: Chelsea House, 2004. 171– 193, hier 183.
54 Zu Humor, Sarkasmus, Spott im Lager vgl.: Jagoda: „bauernfuss“, 255; Warmbold: Lagersprache,
262–285. In diesen Umkreis gehört auch die Doppelgesichtigkeit der Flüche. Alain Parrau (Écrire,
190) hat die These aufgestellt, dass auf Seite der Opfer die Flüche eine Möglichkeit des Widerstandes
sind, insofern sie die einzige Möglichkeit darstellen, sich gegen die Konditionen des Lagers zu
wehren: „L’injure es alors résistance par la parole mais aussi de la parole, affirmation de l’humanité
du détenu vomme capacité de parler, de répondre à l’oppression“.

204 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Wortspielen werden deutsche Ausdrücke beispielsweise über Homophonien mit
dem Polnischen parodiert.⁵⁵ Im Lagerjargon finden sich Neuschöpfungen, Be-
zeichnungen nicht vollständig klärbarer Provenienz, wie comme ci comme ça / or-
ganiser für stehlen, Kanada für die Effektenkammer. Als Schmutzstück/Schmuck-
stück werden im Frauenlager Ravensbrück vollständig entkräftete, apathische
Gefangene an der Schwelle des Todes bezeichnet, in anderen Lagern findet sich für
sie der bekanntere Ausdruck Muselmann.⁵⁶

Spuren der historischen lagerszpracha im literarischen Text

Literarische Texte zitieren, wie im Einzelnen noch aufzuführen sein wird, immer
wieder diese historische Lagersprache. Angesichts der Menge der dokumentierten
lagersprachlichen Ausdrücke erscheint ihre direkte Verwendung in literarischen
Texten allerdings vergleichsweise beschränkt, punktuell zu erfolgen. Folglich stützt
sich die wissenschaftliche Dokumentation der Lagersprache weniger auf publi-
zierte Literatur, denn auf unveröffentlichte Erinnerungstexte sowie gezielte Be-
fragungen und Kommentare von Überlebenden.⁵⁷ Es lässt sich vermuten, dass die
Brutalismen, Vulgaritäten und Obszönitäten der Lagersprache mit dem Erzählen
vom Lager in Form eines publizierbaren Textes deshalb in Widerspruch geraten,
weil dieser bestimmten formalen Standards entsprechen muss und weil er für den
mit der Lagersprache und dem Deutschen nicht vertrauten Leser verständlich sein
soll. „Es ist ja kaum vorstellbar, welchem kommunikativen Zweck ein literarisches
Werk dienen soll, das in der Lagersprache geschrieben wäre“⁵⁸, vermerken die
Herausgeber des Auschwitz-Wörterbuches. Im Prozess des Schreibens und der
Publikation werden die Erinnerungen Überlebender mit einer kulturellen Sprach-
norm konfrontiert, die nicht nur monolingual verfasst ist, sondern in der auch
bestimmte Dinge nicht sagbar sind und gerade die für die Lagererfahrung so zen-
tralen vulgären und obszönen Ausdrücke tabuisiert werden.⁵⁹Wolf Oschlies zufolge
haben polnische Lektoren aus den unmittelbar nach Kriegsende niedergeschrie-

55 Oschlies („Lagerszpracha“, 107) nennt als Beispiel: Hakenkreuz – skrakenkreuz, srać, poln. vulg.:
scheißen.
56 Beispiele aus: Jagoda: „bauernfuss“; Max: „Argots“; Levi: Untergegangenen, 77. Für eine über-
zeugende Diskussion des Wortes ‚Muselmann‘ und seiner möglichen Herkunft vgl.:Wittler, Kathrin.
„‘Muselmann‘. Anmerkungen zur Geschichte einer Bezeichnung“. Zeitschrift für Geschichtswissen-
schaft 61.12 (2013): 1045– 1056.
57 Vgl.: Warmbold: Lagersprache.
58 Jagoda: „bauernfuss“, 241.
59 Vgl.: Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 146– 151.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 205



benen Erinnerungen von Auschwitz-Überlebenden gestrichen, „was ihnen unter
normativem Sprachaspekt als unangemessen erschien“⁶⁰ und auch Nicole Warm-
bold geht von sprachlichen Glättungen im Publikationsprozess von Erinnerungen
Holocaust-Überlebender aus.⁶¹ Schließlich wollen die Autoren oft die ihnen aufge-
zwungene sprachliche ‚Barbarisierung‘ in ihren Texten nicht repetieren, ihren
autobiografischen Bericht nicht mit den ihnen unerträglichen Wörtern „besu-
deln“⁶². Die Erfahrung der Lager soll Außenstehenden übermittelt werden und
nicht völlig unverständlich bleiben. Sprachmischung wird in Berichten deshalb
gezielt eingesetzt, um bestimmte Aspekte der Lagererfahrung zu kommunizieren,
weshalb sie auch im Rahmen einer rhetorisch-stilistischen Gestaltung der Erinne-
rung auf ihre spezifische Funktion hin zu untersuchen ist. Nicht inwiefern die
untersuchten Texte eine historische lagerszpracha belegen, gilt es deshalb im Fol-
genden zu fragen, als vielmehr, auf welche Weise und mit welchem Effekt sie
Sprachmischung als literarisches Gestaltungsmittel der Lagererfahrung nutzen.
Zunächst gilt es hierbei zu zeigen, wie Sprachmischung im Prozess der Literari-
sierung neben der historischen eine weitere Referenz erhält. Sie verweist über
Babel als metaphorischen Fluchtpunkt auf die Erfahrung der Sprachverwirrung
ebenso wie der Schwierigkeit der Sprachfindung nach der und für die Katastrophe.

Babel als metaphorischer Fluchtpunkt und stilistisches Gestaltungsprinzip

Ins Bild gesetzt wird der historische Referenzpunkt der Sprache in den Lagern
immer wieder durch die biblische Referenz auf Babel, die über die Erfahrung der
Sprachzerschlagung hinaus als umfassendes Signum der Katastrophe firmiert.
Neben den bereits erwähnten Verweisen auf das Barbarische bildet der Topos Babel
in den Berichten auf rhetorischer Ebene das Zentrum, auf das die Sprachmischung
verweist. David Rousset, der in l’univers concentrationnaire bis an die Grenzen des
Verständlichen mit Sprachmischung operiert, sieht in Buchenwald eine chaotische,
noch nicht ganz erbaute Stadt, „une cité chaotique, une sorte de capitale pas en-
tièrement construite“⁶³, später fasst er die Lager explizit als „inconcevable Babel“⁶⁴,
als ein unvorstellbares, unbegreifliches Babel. Ähnlich vergleicht auch Primo Levi
den Karbidturm in Buna mit Babel. Deborah Lee Prescott hat in ihrer Studie
Imagery from Genesis in Holocaust Memoirs eine Fülle weiterer Belege zusam-

60 Oschlies: „Lagerszpracha“, 99.
61 Vgl.: Warmbold: Lagersprache, 18– 19.
62 Jodłowska-Wesołowska: Wörter, 146.
63 Rousset, David. L’univers concentrationnaire (1946). Paris: Ed. du Pavois, 1965. 44.
64 Ebd., 117.

206 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



mengetragen und ist dabei zum Schluss gekommen, dass die mythische Erzählung
von der Verwirrung der Sprachen der biblische Topos ist, auf den in Holocaust-
Erinnerungen am häufigsten referiert wird.⁶⁵ Allerdings wurde darunter bislang
nur der explizite Vergleich mit Babel erfasst. Anders als etwa die Referenz auf
Dantes Hölle⁶⁶ funktioniert die Referenz auf Babel aber nicht ausschließlich über
die explizite Nennung des Topos. Vielmehr erstreckt sie sich auch auf die Erwäh-
nung von Sprachwirrwarr und unverständlichem Sprechen (z.B. „charabia“⁶⁷,
„fatras“⁶⁸, „brouhaha“⁶⁹) und vor allem durchzieht ‚Babel‘ fast alle nicht-deutsch-
sprachigen Texte (und auch Filme) über den Holocaust auf stilistischer Ebene in der
Form von Sprachmischung und namentlich deutschen Wörtern.

Lee Prescott zufolge erlaubt die Referenz auf Babel die Darstellung der voll-
ständigen Destruktion der Lebenszusammenhänge der Deportierten, das Ausein-
anderreißen von Familien und Sozialstrukturen und die Ankunft an einem un-
verständlichen Ort des Bösen: „Babel becomes a meaningful allusion for Shoah
writers with ist treefold stress on a wicked place, bricks, and confusion. Babel
suggests […] an evil site, bricks connote toil and slavery; and confusion results when
communication fails.“⁷⁰ Auf Babel wird verwiesen, um eine historische Realität ins
Bild zu setzen, die Vermischung von Lärm und Gewalt bei der Ankunft in den La-
gern und bei weiteren Deportationen, die Schreie in vielen europäischen Sprachen,
dazu das von Schlägen begleitete Gebrüll der Wachmannschaften und der SS.⁷¹
Darüber hinaus wird im Vergleich der Lager mit Babel die Zerstörung des für die
Idee der Humanität zentralen Ideals der Sprach- und Kommunikationsfähigkeit ins
Bild gesetzt. Diese Erfahrung schließlich wirkt auch nach Kriegsende fort, sie sucht
noch die Erzählung über das Lager traumatisch heim, insofern auch dieses von der
Schwierigkeit, wo nicht gar Unmöglichkeit zu verstehen gezeichnet bleibt.

Beide Aspekte des Topos lassen sich exemplarisch in Primo Levis Bezug auf
Babel in Ist das ein Mensch? nachverfolgen:

65 Prescott, Deborah Lee. Imagery from Genesis in Holocaust memoirs. A critical study. Jefferson:
McFarland, 2010. 79–99.
66 Vgl.: Taterka: Dante Deutsch.
67 Tillion, Germaine. Le Verfügbar aux Enfers. Une opérette à Ravensbrück (1942). Paris: La Marti-
nière, 2005. 172.
68 Abadi, Odette. Terre de détresse. Birkenau, Bergen-Belsen. Paris: L’Harmattan, 1995. 9.
69 Ebd., 83. Weitere Beispiele finden sich zusammengetragen bei Taterka, Thomas. „Zur Sprachsi-
tuation im deutschen Konzentrationslager“. Juni. Magazin für Literatur&Politik 21 (1995): 37–54, hier
38.
70 Prescott: Imagery, 84.
71 Ebd., 81.

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 207

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/SHW?FRST=1


Allzu vieles habe ich zu fragen. […] Aber von oben und von unten, aus der Nähe und aus der
Ferne, aus allen Ecken der jetzt dunklen Baracke rufen mir verschlafene und ärgerliche
Stimmen zu: Ruhe! Ruhe! Ich verstehe, dass ich schweigen soll, aber dieses deutsche Wort ist
mir neu, und da ich dessen Sinn und Bedeutung nicht kenne, wird meine Unruhe nur um so
größer. Die Sprachverwirrung gehört zu den Hauptbestandteilen der Lebensweise hier unten;
man ist von einem fortwährenden Babel umgeben, wo alle in niemals zuvor gehörten Sprachen
Befehle und Drohungen schreien, und wehe dem, der nicht im Flug begreift!⁷²

da tutti […] voci assonate e iraconde mi gridano: – Ruhe, Ruhe! Capisco che mi si impone il
silenzio, ma questa parola è per me nuova […] La confusione delle lingue è una companente
fondamentale del modo di vivere di quaggiú; si è circondati da una perpetua Babele, in cui
tutti urlano ordini e minacce in lingue mai prima udite, e guai a chi non afferra a volo.⁷³

Levi beschreibt hier Sprache in äußerster Nähe zu unartikuliertem Lärm, was im
Original durch Wortwahl und onomatopoetische Ausdrücke unterstrichen wird: es
wird gekeift und geheult (gridano / urlano). Auch die Montage des deutschenWortes
in den italienischen Fließtext evoziert den Sprachwirrwarr. Der fremdsprachige
Einschub ist an dieser Stelle zwar denkbar reduziert, trotzdem ist das deutsche
„Ruhe, Ruhe!“ zentral. Zunächst bleibt es nicht deshalb unübersetzt, weil es der
Erzähler nicht versteht („Capisco che mi si impone il silenzio“ / „Ich verstehe, dass
ich still sein soll“), sondern weil es ein für ihn neues Wort (parole) ist: „ma questa
parola è per me nuova“. Das Wort steht mithin für eine Sprachverwendung, die Teil
jenes neuen, harten Sprachsystems ist, das Levi, wie bereits ausgeführt, als kon-
stitutiv für die Lager beschreibt. Die Passage berichtet mit anderen Worten von der
ersten schockartigen Konfrontation des Erzählers mit der Lagersprache und dem
Bruch ziviler Sprachnormen. Dieser Bruch wird durch das auf Deutsch eingefügte
Ruhe unterstrichen. Dass es ausgerechnet das Bedürfnis nach Ruhe ist, in dem sich
das Babelsche Geheul trifft, entbehrt nicht einer gewissen Ironie, zeigt sich doch
auch daran, dass zivile Sprach- und Bedeutungskonventionen im Lager bedeu-
tungslos geworden sind, die Wörter nicht mehr verlässlich Sinn oder Wirkung
übermitteln können.

Von dieser Erfahrung der Unzulänglichkeit bzw. der Zerstörung ziviler
Sprachnormen bleibt auch das Schreiben nach dem Überleben heimgesucht. Ins
Zentrum von Auschwitz – bzw. eben des Erzählens von Auschwitz – stellt Levi
deshalb den Turm von Babel in Gestalt des Karbidturms in Buna:

72 Levi: Mensch, 36. Vgl. dazu: HaKarmi, Batnadiv. „Hubris, Language, and Oppression. Recreating
Babel in Primo Levi’s If This Is a Man and the Midrasch“. Partial Answers. Journal of Literature and
the History of Ideas 7.1 (2009): 31–43.
73 Levi, Primo: Se questo è un uomo. Torino: Einaudi, 1989. 33.

208 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Den Karbidturm, der sich mitten in Buna erhebt und dessen Spitze im Nebel nur selten
sichtbar wird, haben wir errichtet. Seine Bausteine werden Ziegel, mattoni, briques, tegula,
cegli, kamenny, bricks, téglak genannt, Haß hat sie gefügt, Haß und Zwietracht, wie den Turm
zu Babel; und so nennen wir ihn auch: Babelturm, Bobelturm. Und hassen in ihm unserer
Herren wahnwitzigen Traum von Größe, ihre Verachtung gegenüber Gott und den Menschen,
uns Menschen. Heute noch, wie in der alten Geschichte, fühlen wir alle, sogar die Deutschen,
daß ein Fluch, kein transzendentaler und göttlicher, sondern ein immanenter und historischer
Fluch auf dem vermessenen Bauwerk liegt, gegründet auf der Sprachverwirrung und aufge-
führt zur Herausforderung des Himmels.⁷⁴

Der Karbidturm fungiert als Sinnbild der deutschen Herrschaft, errichtet auf der
Ausbeutung und Vernichtung verschiedener ethnischer Gruppen, an die über die
Aufrufung der unterschiedlichen nationalsprachlichen Bezeichnungen für die
Bausteine erinnert wird. Gleichzeitig kann die Sprachvervielfältigung hier – wie in
der biblischen Erzählung selbst – im Sinne einer Zerschlagung gelesen werden, als
Auseinandersetzung mit dem Umstand, dass es kein eindeutiges universal gültiges
Wort zur Beschreibung des Erlebten gibt und der Erzähler angesichts Auschwitz mit
Formulierungsschwierigkeiten Babelschen Ausmaßes zu kämpfen hat.⁷⁵ Durch die
mehrsprachige Vervielfältigung des Wortes im Text wird eine Unterbrechung er-
zeugt auf den materiellen Charakter des Textes als Ansammlung von Signifikanten
verwiesen, die alle das Erlebte nur bedingt wiederzugeben vermögen. Dem Leser
gegenüber wird durch die Aneinanderreihung fremder Wörter die uneinholbare
Fremdheit des Erzählten betont, die sich nicht abschließend übersetzten lässt.
Stattdessen muss in einem unabschließbaren Prozess des Schreibens immer wieder
um ein Verständnis des Geschehenen angegangen werden. Bezugspunkt bleibt
mitunter die mythische Referenz der katastrophischen Sprachverwirrung und des
Sinnverlustes: „Babelturm, Bobelturm“, wie es auch im italienischen Original auf
Deutsch steht: „e cosí noi la chiamiamo: Babelturm, Bobelturm.“ ⁷⁶ Im biblischen
Text ist Babel ein Wort, dessen Etymologie und Bedeutung nicht genau geklärt sind,

74 Levi: Mensch, 70.
75 Das Verfahren der mehrsprachigen Vervielfältigung eines Wortes findet sich bei Levi auch an
anderer Stelle: „denn in fünf Minuten wird Brot ausgegeben, Brot-Broit-chleb-pane-pain-lechem-
kenyér“ (Ebd., 36).
76 Levi: uomo, 90. Evtl. könnte es sich bei „Bobelturm“ auch um eine jiddisch verschliffene Aus-
sprache des deutschen „Babelturm“ (von jidd. bovl [Babel] und turem [Turm]) handeln. Für den
Hinweis danke ich Christina Pareigis. Robert Stockhammer („Wie deutsch“, 154) vermerkt hierzu:
„Der Eigenname von Babel wird nur minimal dekliniert, wobei das Kompositum durch den zweiten
Teil (‐turm) auch in der Variante als ‚deutsches‘ Wort lesbar bleibt. Das polyglotte Experiment wird
von einem monoglotten Experimentator durchgeführt, der seine Sprache auch den Häftlingen
aufzwingt oder ihnen allenfalls noch Raum für eine minimale Vokalverschiebung lässt.“

4.1 Sprachwahl und Darstellungsreflexion 209



ein Name, der selbstreferentiell auf die Sprachverwirrung verweist.⁷⁷ Babel ist
deshalb auch nicht übersetzbar und lautet in den Bibelversionen aller Sprachen
ähnlich, bleibt ein Fremdwort, das an das Moment der Opazität und Selbstrefe-
rentialität in jeder Sprache und in Sprache überhaupt erinnert. Dieses ‚Urfremd-
wort‘ wird bei Levi mit dem Deutschen verbunden und damit auch das historische
Deutsche an die mythische Referenz des Frevels und der Sprachverwirrung. Im
Kompositum Babelturm / Bobelturm wird im italienischen Text das Deutsche als
Sprache Babels und nie ganz übersetz- bzw. verstehbarer Fremdkörper gestaltet.
Der Name der Verwirrung, Sprachzerschlagung und des Sinnverlustes bleibt im
Bericht als buchstäbliches Fremdwort erhalten, das zu verstehen immer wieder
erneut versucht werden muss.

In diesem Zusammenhang ist die Sprachmischung Symptom eines nie ganz
gelingenden Übertragungsprozesses der Erfahrung der Barbarisierung in eine
verständliche, zivilisierte Sprache und markiert gleichzeitig, dass auch diese ‚nach
Auschwitz‘ vom Zivilisationsbruch gezeichnet bleibt.

Nicht zuletzt sind die Bruchstücke des Deutschen deshalb als eine traumatische
Spur im psychoanalytischen Sinne zu begreifen. Wie sich im Laufe der Lektüren
zeigen wird, artikuliert sich in der buchstäblich gebrochenen Textur nachträglich
der Schock der lebensbedrohlichen Sprachverwirrung, des Zusammenbruchs jeg-
licher Kommunikationwie Sinnherstellung und letztlich die Todesangst. Ebenso soll
auf Niveau der Repräsentation herausgearbeitet werden, dass die vom Narrativ als
fremd abgesetzten Wörter jenen anagrammatischen, „unlesbaren Markierungen“
zu vergleichen sind, in denen Anselm Haverkamp zufolge auf der Textoberfläche
auf das der Erzählung zugrundeliegende, nicht aber in ihr vollkommen repräsen-
tierbare, Trauma verwiesen wird. Sprachmischung durchkreuzt die Vorstellung
einer restlos verständlichen Erzählung und lädt stattdessen zur Reflexion über
Fragen des Verstehens und der Übersetzbarkeit ein. In diesem Sinne bietet die
mehrsprachige Textur in den Erinnerungen Überlebender an, „Geschichte als Ge-
schichte der in ihr erlittenen Traumata zu lesen […], diese aufzusuchen in der
Unlesbarkeit dessen, was geschehen ist.“⁷⁸

77 Vgl.: Baumgart, Norbert Clemens. „Turmbauerzählung“. Bibellexikon http://www.bibelwissen
schaft.de/stichwort/36310/ (16. Juni 2014).
78 Haverkamp, Anselm. Figura cryptica. Theorie der literarischen Latenz. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 2002. 162.

210 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36310/


4.2 Sprachwechsel und -mischung bei Primo Levi, David
Rousset, Jorge Semprún, Germaine Tillion, Oliver Lustig
und Odette Abadi

Wie nun wird die Thematik Babel auf Ebene der Literatursprache umgesetzt?
Lassen sich in der Verwendung des Deutschen bei verschiedenen Autoren be-
stimmte Muster erkennen? Und welche Lesarten einzelner Texte ergeben sich aus
dem Close Reading einzelner deutscher Wörter? Im Folgenden geht es in einer
übergreifenden Analyse der Texte zunächst darum, basale Muster der Verwen-
dungen des Deutschen in den Zeugentexten zu beschreiben. In einem zweiten
Schritt werden einzelne Texte und Autoren besprochen, die in besonderer Weise
mit Sprachmischung operieren. Schließlich geht es um die Herausarbeitung ein-
zelner vergleichbarer Szenen, innerhalb derer deutsche Einschübe eine zentrale
Rolle spielen.

Primär wird in den Erzähltexten auf deutsche Wörter sowie lagersprachliche
Prägungen zurückgegriffen, um Orte,Vorgänge und Hierarchien in den Lagern mit
den dort gebräuchlichen, gleichsam originalsprachlichen Ausdrücken zu benennen.
Dazu gehören dem Standarddeutschen entnommene Wörter, die mit der Struktur
des Lagers eng verbunden sind wie Block⁷⁹, Haeftling⁸⁰, Krematorium⁸¹, Stein-
bruch⁸², Weberei⁸³. Weiter Neologismen der Lagersprache wie u.a. Effektenkam-
mer⁸⁴, Essenskommando⁸⁵, Krätzeblock⁸⁶, Sonderkommando⁸⁷ sowie Prägungen des
Lagerjargons wie Blockhowa⁸⁸, Kanada⁸⁹ oder Muselman(n)⁹⁰. Der fremde Ort des
Chaos und der Gewalt verfügt auch über eine eigene, fremde Sprache, mit der der
Leser bis zu einem gewissen Grad vertraut gemacht werden muss.

Das Vokabular durchzieht die Zeugenberichte in unterschiedlicher und oft auch
innerhalb des gleichen Textes unsystematischer Schreibweise. Orthographisch
korrekt oder nach Gehör verschriftlicht, stellenweise kursiviert, stellenweise im

79 Rousset: L‘univers, 25.
80 Ebd., 29; Levi: Mensch, 25.
81 Rousset: L’univers, 25.
82 Semprún: L’écriture, 56
83 Maous, Françoise. Coma Auschwitz no A.5553. Paris: Le Comptoir, 1996. 99.
84 Semprún: L‘écriture, 209.
85 Abadi: Terre, 55.
86 Ebd., 44.
87 Semprún: L‘écriture, 69.
88 Abadi: Terre, 26.
89 Borowski: „Herrschaften“. Bei uns in Auschwitz, 106.
90 Levi: Mensch, 85.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 211



Text übersetzt, zuweilen in einem anhängenden Glossar oder ganz ohne Überset-
zung, lässt sich dieses Durcheinander als Verweis auf die äußerste Gehetztheit le-
sen, mit der dieWörter im Lager aufgeschnappt und gelernt wurden. Auf Niveau der
literarischen Repräsentation bewirkt die unsystematisierte und orthographisch
fehlerhafte Wiedergabe der fremdsprachigen Ausdrücke, dass diese auch für den
der zitierten Sprachen mächtigen Leser bis zu einem gewissen Grade in der
Fremdheit erhalten bleiben, die sie für den Erzähler im Lager hatten. Im Einzelnen
kann gerade die Verschriftlichung nach Gehör dazu führen, dass einmalige Wort-
prägungen entstehen, die die Einmaligkeit und Vergleichslosigkeit des Beschriebe-
nen unterstreichen. So findet sich in einem 1945 anonym erschienenen Zeugenbe-
richt mit dem Titel Birkenau. Bagnes de femmes für den Morgen vor einer Selektion
die Formulierung „l’aufstehen de la mort, le savatch de la sélection.“⁹¹ Der aus
Auschwitz überlieferte morgendliche Befehl „Aufstehen!“, bzw. sein polnisches
Äquivalent „Wstawać“, wird hier zur Basis einer metaphorischen Prägung, deren
Bildkraft durch die Sprachmischung verstärkt wird. Gleichzeitig entsteht durch das
nach Gehör verschriftlichte savatch ein neuesWort, das keiner natürlichen Sprache
anzugehören scheint, da es für die damit evozierte einmalige Situation des Grauens
entstand.

Insgesamt eignet den lagerspezifischen Wörtern in der Literatur ein wider-
sprüchlicher Effekt: Sie sollen einerseits Lagerrealien möglichst sachgetreu be-
nennen und wirken andererseits im anderssprachigen Text in ihrer Unübersetzt-
heit verfremdend bis unverständlich, verweisen darauf, dass die Übersetzung der
Lagererfahrung in eine zivile Sprech- und Erzählweise und damit ihre Vermittlung
überhaupt immer wieder an ihre Grenzen stößt. Dies betrifft nicht nur die pseudo
termini technici der NS-Lagersprache, sondern alle deutschen Ausdrücke. Odette
Abadi, in Birkenau und Bergen-Belsen als Ärztin eingesetzt, berichtet von „ces
mystérieuses Lagerskrankheit“⁹² und macht so deutlich, dass Krankheit im Lager
jener außerhalb ebensowenig gleicht wie das Revier in Auschwitz einem Spital.
Ähnliches gilt auch für flieguerine, die entstellte Schreibweise für Pflegerin, die sich
in den Erinnerungen der als jüdische Résistance-Angehörige nach Auschwitz de-
portierten Françoise Maous wiederholt findet.⁹³

Neben der Bezeichnungen der Lagerrealien, den Namen von Orten und Per-
sonen(gruppen), bilden den zweiten großen Bereich der deutschen Wörter in den
Berichten von den Lagern Befehle und Beschimpfungen, das Vokabular des, wie
Semprún pointiert formuliert, „Los, Schnell, Scheisse allemands“⁹⁴. Omnipräsent

91 Birkenau. Bagne de femmes par Matricule 55.310. Paris 1945, 27.
92 Abadi: Terre, 44.
93 Maous: Coma, 136, 146, 147.
94 Semprún, L’ecriture, 113.

212 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



sind in allen untersuchten Texten die Rufe Aufstehn! (in den Berichten aus
Auschwitz auch in der polnischen Version wstawać!), zu fünf!⁹⁵ und schneller!
Ebenso die Flüche: „Achtung! le S. S. passe, les corps s’immobilisent, le silence se fait.
Scheiss-stück! dit le S. S“⁹⁶ heißt es bei Rousset und Odette Abadi illustriert den
Erwerb von Deutschkenntnissen im Lager bezeichnenderweise anhand von Be-
schimpfungen: „‚Taisez-vous, Verfluchte Bande, Bleute Kuhen, Schmutzigen Judin-
nen, mettez-vous dix par dix‘. ‚Bande maudite, vaches folles, juives crasseuses‘, on a
fait des [sic!] progrès, on connaît maintenant la traduction des injures.“⁹⁷ Gerade im
Falle der Beschimpfungen und Befehle gilt, dass der deutsche Wortlaut unmittelbar
mit der Erinnerung an Gewalt und Demütigung gekoppelt ist. Hier erzählen die
Texte nicht allein von der erlittenen Gewalt, in den originalsprachlichen Flüchen
und Beschimpfungen stellen sie gewissermaßen die Instrumente der Demütigung
und die Beweisstücke der Depravation menschlicher Sprache und Umgangsformen
selbst aus. In den nicht deutschsprachigen Texten haben diese deutschen Ausdrücke
den Charakter von Wort-Dingen, sie sind materielle Zeugnisse der Lagererfahrung
und stellen als solche, wie die Autoren des Auschwitz-Wörterbuches formulieren,
„einen unvergleichlich intensiven Zugang zu der Wirklichkeit des Lagers“⁹⁸ dar.
Primo Levi vermerkt: „Diese fremdsprachigen Töne hatten sich in unser Gedächtnis
eingeprägt wie auf ein unbespieltes Tonband“⁹⁹. Damit dokumentiert er ein Phä-
nomen, das die psychoanalytische Forschung als feste Bindung der traumatischen
Erinnerungen an damit verbundene sprachliche Äußerungen kennt.¹⁰⁰ Sándor
Ferenczi hat anhand von obszönen Wörtern argumentiert, dass der Wortlaut selbst
die Traumatisierung ist und zu einer „regressiv-halluzinatorischen Belebung der

95 Tatsächlich findet sich der Befehl in mehreren der hier untersuchten Texten in dieser dem
deutschen Standard nicht entsprechenden Version (Lustig, Oliver. KZ Wörterbuch. Aus dem Ru-
mänischen von Renate Sandu. Bukarest: Kriterion, 1987. 327; Abadi: Terre, 20; Rousset: L’univers, 28).
Möglicherweise wurde er von allen Autoren falsch verschriftlicht, Primo Levi hat in einem ver-
gleichbaren Fall aber darauf hingewiesen, dass sich Erinnerungen an fremdsprachige Ausdrücke als
korrekt herausstellen können und eine Korrektur durch den Übersetzer nach Vorgaben der Stan-
dardsprache auch falsch sein kann. (Levi: Untergegangenen, 101). Entsprechend könnte es auch bei
zu fünf! sein, dass der Befehl von Wachmannschaften und SS tatsächlich in dieser Form verwendet
wurde, zumal sich der Verschlusslaut /t/ nicht besonders gut schreien lässt. Insgesamt geht es bei
solchen Überlegungen und der Kritik an automatisierten Übersetzungs- und Korrekturhandlungen
darum, dass der fehlerhafte Gebrauch der deutschen Sprache nicht unbedingt den mangelnden
Sprachkenntnissen des Opfers geschuldet ist, sondern ebenso gut auf eine Brechung mit sprachli-
chen Normen auf Seiten der Täter verweisen kann.
96 Rousset: L’univers, 98.
97 Abadi: Terre, 24.
98 Ebd.
99 Levi: Untergegangenen, 94.
100 Amati Mehler: Babel, 187–228.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 213



Erinnerungsbilder“ zwingt.¹⁰¹ Für die in der Originalsprache wiedergegebenen
Befehle und verbale Gewalt trifft beides zu. Der Wortlaut vergegenwärtigt den
damit verbundenen Gewaltakt, wie Zitate wie „éviter les terribles Schläge“¹⁰² oder
„à crever lentement sous les jurons et les Gummi, dans un Kommando“¹⁰³ belegen.
In manchen Zeugenberichten kehren bestimmte deutsche Wörter mehrfachwieder.
So wird in den Erinnerungen der als politische Gefangene nach Ravensbrück de-
portierten Denise Dufournier die herabwürdigende Bezeichnung der Inhaftierten
als Stück mehrfach wiederholt und gerinnt so zur Chiffre der erlittenen Dehuma-
nisierung: „Je n’ai jamais été qu’un Stück parmi des millers d’autres Stucke [sic!]“¹⁰⁴.
Aber auch andere Formulierungen markieren in ihrer Unübersetztheit, wie be-
stimmte Erinnerungen aus den Lagern den Erzähler immer wieder traumatisch
heimsuchen. In Jorge Semprúns l’écriture ou la vie wird der Ruf Krematorium,
ausmachen ! an mehreren Stellen und in unterschiedlichen Kontexten wieder-
holt.¹⁰⁵ Es handelt sich dabei um den Befehl, der in Buchenwald gegen Ende des
Krieges regelmäßig nachts über die Lautsprecher erteilt wurde, um den alliierten
Fliegern keinen Orientierungspunkt zu bieten. Die Ansage weckte jeweils die bereits
auf Befreiung hoffenden Gefangenen und brachte sie aus ihren Träumen in die
tödliche Realität von Buchenwald zurück. Nach der Befreiung dann suchen „ces
deux mots allemands“¹⁰⁶ den Erzähler regelmäßig in seinen Träumen heim und
lassen ihn glauben, sich wieder im Lager zu befinden: „au lieu de me faire com-
prendre que je rêvais, […] me faisait croire que j’étais enfin réveillé, de nouveau –

ou encore, ou pour toujours – dans la réalité de Buchenwald.“¹⁰⁷ In den fremden
Worten ist hier die traumatische Nachwirkung der Lagererfahrung hervorgehoben.

Zwischen Dokumentation und Verdunklung: David Roussets L’univers
concentrationnaire

Extensiv bis an die Grenzen der Verständlichkeit wird Sprachwechsel und -mi-
schung in dem 1946 erschienene Buch L’univers concentrationnaire verwendet. Der
Autor David Rousset wurde als Angehöriger der Résistance deportiert und berichtet
darin aus Sicht des politisch Gefangenen über die Lager Buchenwald und Neuen-

101 Ferenczi: „Über obszöne Worte“, 62.
102 Maous: Coma, 107.
103 Rousset: L’univers, 59.
104 Dufournier, Denise. La maison des mortes. Ravensbrück. Paris: Hachette, 1992. 13.
105 Semprún, L’écriture, 23, 24, 202, 203.
106 Ebd., 23.
107 Ebd., 202.

214 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



gamme. L’univers concentrationnaire verfolgt einerseits ein stark dokumentarisches
Anliegen, zeichnet die Geschehnisse in den Lagern mit besonderem Interesse an
den verschiedenen nationalen Gruppen im Lager sowie den internen Hierarchien
nahezu unkommentiert auf. Andererseits operiert es auf rhetorischer Ebene mit
der Fassung des Lagers als eines eigenen „Planeten“¹⁰⁸ mit fremden Regeln und
Gesetzen.¹⁰⁹ Diese für L’univers concentrationnaire charakteristische Spannung
zwischen einer im Stil einer Reportage gehaltenen Dokumentation des Lagers und
dessen Literarisierung als undurchsichtig mythisch-extraterrestrischer Ort des
Schreckens, schlägt sich auch in Roussets Sprache nieder. Der Autor arbeitet ex-
tensiv mit Sprachmischung, mit deutschen Ausdrücken sowie (in geringeremMaße)
mit polnischem und russischem Vokabular. Die Schreibweise ist dabei stark un-
einheitlich und orthographisch oft inkorrekt. Insgesamt erfolgt die Setzung deut-
scher Wörter auch bei Rousset dem bereits besprochenen Muster. Wiedergegeben
werden insbesondere Bezeichnung für Hierarchien und Orte im Lager sowie Be-
fehle und Beschimpfungen in direkter Rede. Dabei scheint die Sprachmischung
ebenso im Dienste der genauen Dokumentation zu stehen, wie sie Teil von Roussets
literarisierender Gestaltung des Lagers als „étrange univers“¹¹⁰ ist. Dieser fremde
Ort verfügt auch über seine eigene Sprache und wird deshalb von Rousset unter
Einbezug derselben beschrieben:

Le Lageræltester, le Küchekapo, le Kapo du Revier, une poignée de hauts fonctionnaires de la
Schreibstube, de la Politische Abteilung, de l’Arbeitseinsatz et le Kapo de l’Arbeitsstatistik,
composent les hauts sommets de la bureaucratie concentrationnaire. Les chefs de Block, le
haut personnel du Revier, les Kapos des magasins, les grands fonctionnaires des bureaux de la
police et les Kapos forment les cadres essentiels, les assises de cette aristocratie des camps.
Les chefs de chambrée, les Vorarbeiter, les policiers, tous les petits fonctionnaires, les Stu-
bendienst, constituent la très large base de cette bureaucratie.¹¹¹

Über die Verwendung der Lagersprache verstärkt Rousset sein Bild, dass es sich bei
den Lagern um ein von der zivilen Außenwelt abgeriegeltes univers con-

108 Rousset, L’univers, 17.
109 Zu Rousset zwischen Dokumentation und Literarisierung: Segler-Meßner: Archive, 226–237.
110 Rousset, L’univers, 183.
111 Ebd., 134– 135: «Der Lagerälteste, der Küchenkapo, der Kapo vom Revier, eine Handvoll hoher
Funktionäre aus der Schreibstube, der Politischen Abteilung, des Arbeitseinsatzes und der Kapo von
der Arbeitsstatistik bilden die Spitze der konzentrationären Bürokratie. Die Chefs des Blocks, das
obere Personal des Reviers, die Kapos der Magazine, die hohen Funktionäre der Polizeibüros und
die Kapos bilden den inneren Kader, die Fundamente der Lageraristokratie. Die Chefs der Kam-
mern, die Vorarbeiter, die Polizisten, alle kleinen Funktionäre, der Stubendienst, bilden die sehr
breite Basis dieser Bürokratie.»

4.2 Sprachwechsel und -mischung 215



centrationnaire gehandelt habe. Gleichzeitig unterläuft aber gerade die Sprachmi-
schung Roussets die absolute Abgrenzung des Lagers hin zur zivilen Welt und
verortet es stattdessen in einem sowohl topographischen als auch sprachlich genau
lokalisierten Kontext. „Neuengamme“, heißt es zu Beginn des Buches, liegt „dans la
perspective démantelée de Hambourg, chantiers dressés qui se multiplient et
s’espacent autour du chenal et son port (Klinker, Metallwerk, Industrie, Messap
[sic])“¹¹² Und obwohl Rousset von einem „peuble des camps“¹¹³, das eine ganz ei-
gene Welt sei, spricht, indizieren glottamimetische Verfahren durchgängig die na-
tionalen Zugehörigkeiten von Kapos undHæftlingen: „Walter a dit quelques mots en
Plattdeutsch à Emil.“¹¹⁴ / „Félix, le Polonais, qui se prétend Reichsdeutscher“¹¹⁵ /
„Sous la lumière des lampes, les coiffeurs polonais et russes commencent à raser.
Salaud, espèce de con, Yebany v rot.“¹¹⁶ Die genaue sprachliche Verortung bringt
hier einen dokumentarischen Effekt hervor. Umgekehrt aber lässt sich bei Rousset
exemplarisch beobachten, wie trotz allen Ringens um Authentizität und Klarheit die
erzählerische Vermittlung der Lager immer wieder von Unverständlichem heim-
gesucht bleibt. So führt die möglichst originalgetreue, unverstellte Schilderung eines
unter den Deportierten ausgebrochenen „tumults“ dazu, dass der Text geradezu
selbst tumultös, unverständlich wird:

Les appels montent du réfectoire. Kamou ! Kamou ! Kamou cigarettes ? Delaunay, passe-moi ta
miska, bon Dieu ! Scheisse Mensch ! Khouï ! Pisda ! Quelqu’un dans la foule imite le grand
Toni : Iopa twoyou mate pisda Khoueva. […] Le sifflet du Blockæltester vrille le tumult. Dans la
Schreibstube, le silence s’est fait un moment. La voix ensuite est reconnaissable entre toutes.
Le Kammerkapo, dit le Judas, escroc de profession et Schläger n°1.¹¹⁷

Lagersprachliches Vokabular häuft sich in dieser Passage, die französische Er-
zählsprache vermag sich kaummehr Gehör zu verschaffen zwischen den deutschen
Ausdrücken und den (nicht überall vollständig rekonstruierbaren) Versatzstücken
polnischer und russischer Flüche und Obszönitäten.¹¹⁸ Durch dieses Verfahren
ergibt sich zwar einerseits der Eindruck einer mimetischen Reproduktion des Er-

112 Ebd., 11.
113 Ebd., 107.
114 Ebd., 36.
115 Ebd., 39.
116 Ebd., 40.
117 Ebd., 34–35: «Aus dem Speisesaal kommen Rufe. Kamou! Kamou! Kamou Zigaretten? Delau-
nay, gib mir deine Miska, um Gottes Willen! Scheiße Mensch! Khouï ! Pisda! Jemand in der Menge
macht den großen Toni nach: Iopa twoyou mate pisda Khoueva. […] Die Pfeife des Blockältesten
durchdringt den Tumult. In der Schreibstube wird es sofort still. Eine Stimme ist unter allen
wiederzuerkennen. Der Kammerkapo, genannt Judas, professioneller Betrüger und Schläger Nr. 1.»
118 Für die Übersetzung danke ich Tatjana Petzer.

216 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



lebten, das aber dadurch nicht verständlicher, als vielmehr im Gegenteil aufs Neue
übersetzungsbedürftig wird. Rousset zeigt in seinem durch Verzicht auf Kommen-
tierungen reportagehaft angelegten Text das Lager als ein „inconcevable Babel“¹¹⁹
und vermittelt trotz des dokumentarischen Anliegens die Erkenntnis einer nicht als
„Klartext“¹²⁰ verfügbaren Geschichte.

Lemmata des Schreckens: Sprachlektion und Wörterbuch bei Germaine Tillion
und Oliver Lustig

Viele Berichte erwähnen neben den Babelschen Verständnisschwierigkeiten auch
die Wichtigkeit eines raschen Deutscherwerbs in den Lagern.¹²¹ Ohne Kenntnisse
der Tätersprache muss jeder Versuch scheitern, die feindliche und unverständliche
Lagerwelt auch nur ansatzweise zu dechiffrieren.

Im Folgenden werden zwei Texte vorgestellt, die die Notwendigkeit des
Deutscherwerbs, die Übersetzungsbewegungen zwischen der Sprache des Lagers
und der zivilen Muttersprache, literarisch aufbereiten und als Gerüst für die Er-
zählung vom Lager nutzen. Als Abbrevationen des Schreckens indizieren die
deutschenWörter ganze Bereiche der Lagererfahrung und verdecken diese zugleich
hinter einer abstrakten Buchstabenfolge. Die in die Organisation des Lagers zentral
eingebundenen Begriffen bedürfen mithin einer expliziten Übersetzung, um das
Geschehene narrativ vermitteln zu können.

Germaine Tillion: Le Verfügbar aux Enfers

Le Verfügbar aux Enfers lautet der Titel eines als Operetten-Libretto gestalteten
Textes, die Autorin ist die Ethnologin Germaine Tillion, die 1942 als Angehörige der
Résistance inhaftiert und anschließend nach Ravensbrück deportiert wurde.¹²² Dort
schrieb Tillion, versteckt in einer Kiste, Le Verfügbar aux Enfers. Abends trug sie den
anderen Frauen in ihrer Baracke daraus vor. Insgesamt umfasst das Stück rund

119 Rousset; L’univers, 117.
120 Haverkamp: Figura, 166.
121 Taterka (Dante, 43–44) erwähnt, dass viele Überlebende vom Erwerb von Deutschkenntnissen
im Lager berichten. In Mauthausen habe es eine regelrechte Einführung in die Lagersprache ge-
geben.
122 Tillion: Le Verfügbar. Zu Tillions späteren dokumentarischen Auseinandersetzung mit Ra-
vensbrück und ihrer Stellung in der französischen Erinnerungskultur vgl. Segler-Meßner: Archive,
173– 183.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 217



hundert kleinformatige, handgeschriebene Seiten und ist in drei Akte unterteilt, die
allerdings nicht ganz zu Ende geführt wurden.¹²³ Gegenstand von Le Verfügbar aux
Enfers ist die Situation im Lager, auftreten Le naturaliste, der als „bonimenteur de la
Revue“¹²⁴ eine kommentierende Funktion hat sowie drei Choeurs, die Gruppie-
rungen der in Ravensbrück inhaftierten Frauen entsprechen: Im Vordergrund steht
der Choeurs des Verfügbars. Verfügbar bezeichnete im SS-Jargon jene Gruppe von
Gefangenen, die keiner eigenen Arbeitskolonne zugeordnet wurden und für jede
Form der Zwangsarbeit verfügbar waren. Ihr gehören auch Tillion und ihre Ka-
meradinnen an. Ferner treten die julots (umgangssprachlich für„Lesbe maskulinen
Typs“, engl.: butch) auf,¹²⁵ und die Cartes roses, die Alten und Kranken, die in Ra-
vensbrück zunächst von der Zwangsarbeit befreit waren, ab 1944 systematisch er-
mordet wurden.¹²⁶

Im Unterschied zu den anderen hier besprochenen Zeugnissen handelt es sich
bei Le Verfügbar aux Enfers um einen Text, der in situ, im Lager selbst, entstand.
Primär für die sofortige Rezeption durch die Kameradinnen geschrieben, teilt das
Libretto mit anderen aus den Lagern und Ghettos überlieferten Theater-, Tanz- und
Musikaktivitäten ein lebens-unterhaltendes Anliegen. Gleichzeitig aber eignet Til-
lions Text auch ein stark bezeugender Charakter, insbesondere dort, wo einzelne

123 Claire Andrieu: „Introduction“. Tillion: Le Verfügbar, 4– 10.
124 Tillion: Le Verfügbar, 12.
125 Im Unterschied zu den Verfügbar und den Cartes roses sind die Julots keine von der Lager-
leitung gebildete Gruppe. Weibliche Homosexualität wurde im Nationalsozialismus im Gegensatz
zur männlichen nicht systematisch verfolgt, als ‚asozial‘ oder ‚kriminell‘ wurden aber auch Frauen
aus verschiedenen ‚Gründen‘, die auch mit Abweichungen von Heterosexualität verbunden sein
konnten, deportiert. Gleichzeitig ist „lesbisch“ konnotiertes Verhalten auch in Erinnerungen
Überlebender in der Regel negativ belegt (Janz, Ulrike. „Das Zeichen lesbisch in den nationalso-
zialistischen Konzentrationslagern“. Homosexuelle im Nationalsozialismus. Neue Forschungsper-
spektiven zu Lebenssituationen von lesbischen, schwulen, bi-, trans- und intersexuellen Menschen
1933 bis 1945. Hg. Michael Schwartz. München: Oldenbourg, 2014. 77–84). Auch Tillion belegt die
Julots mit den in den Erinnerungen französischer politischer Deportierter an Ravensbrück gegen-
über weiblicher Homosexualität verbreiteten negativen Stereotypen (vgl. Hutton, Margaret-Anne.
Testimony from the Nazi Camps. French Women’s Voices. New York: Taylor&Francis, 2005. 83–89).
Die Julots erscheinen als von den Französinnen der Verfügbar und der Cartes roses deutlich ab-
gegrenzte Gruppe, deren Anderssein nicht zuletzt dadurchmarkiert wird, dass sie Deutsch sprechen
(60) und ihr Choeur als einziger in der Operette ein Lied nach einer deutschen Vorlage singt („Horch,
was kommt von draussen rein“, 56).
126 Vgl.: Leo, Annette. „Ravensbrück – Stammlager“. Der Ort des Terrors. Geschichte der natio-
nalsozialistischen Konzentrationslager (Band 4). Hg. Wolfgang Benz und Barbara Distel. München:
Benz, 2006. 473–520, hier 510–511.

218 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Figuren von erlebten Gräueln berichten.¹²⁷ Charakteristisch für Le Verfügbar aux
Enfers ist der Versuch, für die Deportierten die Möglichkeit einer zumindest mo-
mentanen reflexiven Distanz zum Geschehen im Lager zu schaffen. So soll durch die
Thematisierung der Gewalttaten und ihrer Benennung als verbrecherische Hand-
lungen dem Effekt einer „Gewöhnung“¹²⁸ entgegengewirkt und das innere Rechts-
gefühl bewahrt werden. Gleichzeitig setzt Tillion in der Beschreibung des Lagers
durchgängig auf Ironie und Witz. Insbesondere die Wahl der „heiteren“ Operet-
tengattung und der sich dadurch ergebende denkbar größte Kontrast zum Darge-
stellten soll den Zuhörerinnen ermöglichen, sich zumindest momentan von ihrem
täglichen Leiden und dem Kampf ums Überleben zu distanzieren und die Erinne-
rung an die zivile Welt aufrecht zu erhalten.¹²⁹ In diesem Kontext nutzt Tillion auch
den Lagerjargon als Mittel der Verfremdung. Dies beginnt bereits beim Titel bzw.
der Hauptfigur le Verfügbar, die le naturaliste in seiner einleitenden Rede wie folgt
vorstellt: „Vous savez déjà que l’objet de ma conférence est l’étude approfondie
d’une nouvelle espèce zoologique, celle des Verfügbar… Le terme Verfügbar ap-
partient au dialecte germani-con et signifie ‚disponible‘…“¹³⁰ Die Tillions Zuhöre-
rinnen aufgezwungene Existenz als verfügbar wird hier über den pseudo-wissen-
schaftlichen zoologischen Bezug witzig verfremdet. Gleichzeitig wird der
angstbesetzte Terminus durch die Übersetzung ins Französische erklärt, was auch
als Versuch gesehen werden kann, ihn von der unmittelbaren Bindung an die
körperliche Erfahrung zu lösen und in seine sprachliche Natur zurückzuführen.
Schließlich zielt das Wortspiel „germani-con“ – ein Kofferwort aus germanique
(„deutsch“), und con („idiotisch“) – auf die Ridikülisierung der bedrohlichen La-
gersprache und mit ihr des ganzen Systems und der deutschen Täter selbst ab. Die
Opfer setzen sich dadurch zur Wehr, dass sie Souveränität über ihr Sprechen zu-
rückgewinnen. Tillion versucht, die Kameradinnen aus der Stummheit der
Fremdzuschreibung – als Verfügbar – zu lösen und stattdessen zu zeigen, dass sie
zumindest verbale Mittel besitzen, um gegen die völlige Auslöschung ihrer Identität
durch die Täter kämpfen zu können. Als le naturaliste anschließend an seine oben
zitierten Erläuterungen ein „Exemplar“ der Gattung Verfügbar vorstellen will, zeigt
sich bereits der Erfolg dieser Strategie: Die angesprochene Nénette aus dem Choeur
des Verfügbars reagiert überrascht: „Moi ?“, fragt sie, ich soll diese zoologische

127 Für eine ausführliche Analyse vgl.: Rothstein, Anne-Berenike. „Die Erschaffung eines Kultur-
raums im Raum der Unkultur. Germaine Tillions Le Verfügbar aux Enfers (1944)“. Poetik des
Überlebens. Kulturproduktion im Konzentrationslager. Hg. Dies. Berlin: De Gruyter, 2015. 103– 122.
128 Vgl.: „Havas. – Il ne faut pas s’habituer. S’habituer c’est accepter. Nous n’acceptons pas“ (Tillion:
Le Verfügbar, 184)
129 Rothstein: „Erschaffung“, 113– 120.
130 Tillion: Le Verfügbar, 22.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 219



Erscheinung sein? Angesichts der distanzschaffenden Beschreibung ihres gegen-
wärtigen Lebens als das eines grotesken Tieres¹³¹ erinnern sich im Laufe des ersten
Aktes die Figuren des Choeurs des Verfügbars sowohl an ihre zivile Identität als
auch an ihren Widerspruchsgeist, die Figuren auf der Bühne machen hier vor, was
Tillion wohl auch bei ihrem Publikum bewirken will.

Eine Scharnierstelle für diesen Prozess der Erkenntnis und der Unterscheidung
zwischen fremder, aufgezwungener und zerstörerischer Identität im Lager und der
Erinnerung an die eigentliche, zivile Identität der Frauen ist die durchgängige
Verwendung unübersetzter Lagerausdrücke.¹³² Indem Tillion die Zuschreibung
verfügbar in beinahe leitmotivisch zu nennender Weise in den französischen Text
übernimmt, entscheidet sie sich zunächst gegen eine Übersetzung (être disponible
aux enfers hätte der Titel dann etwa lauten können). Angezeigt wird somit, dass
verfügbar in der Welt des Lagers ein Spektrum an Erfahrungen bezeichnet, die sich
nicht unmittelbar in einen zivilsprachlichen Wortlaut übertragen lassen und viel-
mehr ausführlich und kontextbezogen erklärt werden müssen. Bemerkenswert ist
überdies Tillions Substantivbildung Verfügbar bzw. Verfügbars anstelle der kor-
rekten Nominalisierung des Adjektivs Verfügbare bzw.Verfügbaren. Dass dies nicht
unbedingt mangelnden Deutschkenntnissen geschuldet sein muss, zeigt die nach
deutschen Regeln korrekt erfolgte Großschreibung sowie die korrekte Verwendung
der diakritischen Zeichen. Die ‚fehlerhafte‘ Schreibung kann an so prominenter
Stelle auch als Merkmal einer als konstitutiv gebrochen dargestellten Sprache
verstandenwerden. Auffällig ist schließlich die Artikelsetzung „le“ anstelle von „la“.
Im Zentrum des Stückes stehen nicht primär die als „verfügbar“ kategorisierten
weiblichen Deportierten, sondern, wie der erste Akt verdeutlicht, deren Degradie-
rung zu einem grotesken Tier: Die deutsche Übersetzung von Le Verfügbar aux
Enfers müsste also wohl Das Verfügbar in der Hölle lauten. Die Fremdheit der La-
gersprache soll bei Tillion gewahrt werden, um mit dem fremden Wort auch die
damit bezeichnete Erfahrung abkapseln zu können. Dabei entsteht eine prekäre
Balance zwischen dem notwendigen pragmatischen Verstehen des Lagersystems
und der grundsätzlichen Weigerung, es als sinnmachend anzuerkennen.

131 Im ersten Akt wird dies weiter elaboriert: „Le naturaliste. – […] passerons […] à la description
extérieure de l’animal […] Le Verfügbar adulte est d’une maigreur squelettique […]“ (Ebd., 64).
132 Tillion gebraucht u.a. die Terme schmuckstück (12), Polonaises de la Kammer (12), Straf-Block
(56), LL (62) [Lesbierin], Blokova (90) aber auch Mischbildungen wie les Kopftuchs neufs (58), Ça ne
schloussera donc pas (140) sowie Verschriftlichungen nach Gehör: Magendam catarr (84), los,
schnell, aufzehrin (102), un Hes hes (ein SS) (136). Meist bleiben die Ausdrücke unkommentiert, sie
gehören unmittelbar zur Rede über dieWelt des Lagers und offenbar wird davon ausgegangen, dass
sie von den Zuhörerinnen verstanden werden.

220 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Den Höhepunkt dieser Auseinandersetzung mit der Lagersprache in Le Ver-
fügbar aux enfers bildet ein parodistischer Deutschkurs im zweiten Akt, der zum
Zweck der Erklärung des Lagersystems für die eben erst angekommenen Depor-
tierten abgehalten wird:

Lulu de Belleville. – On reprend le cours d’allemand… Tout le monde connaît l’expression ‚se
faire raouster‘…Havas. – Oui! Et il faut reconnaître que c’est plus court et plus expressif que la
traduction française ‚se faire mettre dehors à coups de pied dans le bas du dos‘, comme dirait
notre amie la comtesse Nénette […] Lulu de Belleville. – C’est comme schlouss, tout le monde
sait ce que ça veut dire…¹³³

Diese Szene ist als komisch angelegt. Die Rahmung als Sprachkurs erlaubt es, von
einem zivilen Standpunkt bzw. einer zivilisierten Sprachauffassung aus auf die
sprachliche „charabia“¹³⁴ des Lagers zu blicken. Dabei tritt deren Rohheit hervor,
die aus dem distanzierten Blickwinkel gleichzeitig unbeholfen und lächerlich er-
scheint. Die Kräfteverhältnisse werden so erneut umgedreht: Nicht die Verfügbars,
wie die comtesse Nénette sind die Barbaren, sondern die „raus“ und „schlouss“
brüllenden Deutschen. Der Witz der gesamten Szene speist sich aus der Gegen-
überstellung elaborierter französischer Erklärungen für die Vorgänge im Lager und
deren ungehobelter lagerdeutschen Bezeichnungen.¹³⁵ Um sich hier verständlich zu
machen, so die Botschaft, genügt es, sich einzelne primitive Ausdrücke anzueignen.
Ein Sprachkurs im Sinne des Erlernens einer Kultursprache ist dazu nicht nötig, im
Gegenteil sind Kenntnisse des „allemand classique“¹³⁶ nur bedingt von Nutzen:

Nénette. – Moi ce que je veux, c’est me faire comprendre… Marmotte. – Alors ne perdez pas
votre temps avec Goethe […] et écoutez-moi bien : ‚strass‘, ça veut dire ‚rue‘, on dit aussi:
‚Lager-strass‘, ‚Wilhelm-strass‘, etc. […] Nénette. – Klepsi-Klepsi qu’est-ce que ça veut dire?

133 Ebd., 168. „Lulu de Belleville – Nehmenwir unseren Deutschkurs wieder auf… Alle kennen den
Ausdruck ‚raouster‘… Havas. – Ja! Und es ist anzuerkennen, dass er kürzer und auch aussage-
kräftiger ist als die französische Übersetzung ‚sich durch einen Fußtritt in den unteren Teil des
Rückens hinausschicken lassen‘, wie unsere Freundin, die Komtesse Nénette, sagen würde […] Lulu
de Belleville. – Das ist wie schlouss, alle wissen, was das heißen soll“.
134 Ebd., 172
135 Tillion ruft ihren Kameradinnen hier auch ihre französische Muttersprache als kulturelles Gut
und Identifikationsmedium ins Gedächtnis. Nur am Rande sei hier darauf verwiesen, dass auch die
Muttersprache als identitässtiftende Größe und Kulturgut in manchen Erinnerungen eine eigene
Rolle spielt (Pipet, Linda. La notion d’indicible dans la littérature des camps de la mort. Paris:
L’Harmattan, 2000. 71).
136 Tillion: Le Verfügbar, 170.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 221



Havas. – Ça vient du grec comme kleptomane… On dit aussi ‚organiser‘, ‚récupérer‘, ‚acheter‘,
etc. Les Allemands disent : ‚comme ci comme ça‘…¹³⁷

Die Pointe auch dieses Dialoges ist es, dass selbst die Hauptsprache des Lagers, das
Deutsche, von der Barbarisierung betroffen ist, sogar die Deutschen (Inhaftierten)
sprechen, wie die pseudo-französische Wendung „comme ci comme ça“ zeigt,
buchstäblich Kauderwelsch. Victor Frankl hat im Humor im Lager „eine Waffe der
Seele im Kampf um ihre Selbsterhaltung“¹³⁸ gesehen, betonte aber gleichzeitig
eindringlich, dass es einen solchen nur „in Ansätzen“, „nur für Sekunden oder
Minuten“ geben konnte. Auch bei Tillion entfaltet sich die Komik nur in engen
Grenzen, rasch macht die Wirklichkeit des Erlebten eine solche Distanzierung
wieder vollkommen unmöglich. Das befreiende Vokabelspiel im Rahmen des cours
d’allemand wird durch die Nennung eines weiteren Wortes abrupt zum Verstum-
men gebracht: „ Nénette. – Il y a aussi un nom que j’entends tout le temps […]
Parlez-moi de l’Arbeit-Ersatz … Marmotte. – Non ! Nénette. – Et vous Havas ?
Havas. – Non ! […] ne me demandez pas ça ! “¹³⁹ Für die neu angekommene Nénette
ist „ l‘ Arbeit-Ersatz “ nur ein (falsch) aufgeschnapptesWort unter anderen. Für jene
Verfügbars aber, die sich bereits länger im Lager befindenden, ist es kein bloßes
Wort. Allein das Aussprechen des Wortes bringe Unglück, merkt Titine an.¹⁴⁰ Mit
dem Wortlaut selbst scheint die traumatische Erinnerung an das im Rahmen der
sogenannten Arbeitseinsätze Erlebte verbunden. „ l’Arbeit-Ersatz “ funktioniert
somit wie die von Ferenczi analysierten obszönen Wörter, es ruft die im witzigen
Wortspiel zeitweise verdrängte Erinnerung an die Lagerrealität wach. Eine komi-
sche Distanzierung wird hier unmöglich, die Verfügbars drohen zu verstummen.
Aber Tillion lässt Nénette insistieren: „ expliquez-moi ! “¹⁴¹ Während sich der
choeur zurückzieht, kommt schließlich Lulu de Colmar Nénettes Bitte widerwillig
nach und erzählt, wie sie bislang sechs Arbeitseinsätze zum Teil nur knapp über-

137 Ebd., 176: «Nénette. – Ich will mich einfach verständigen können… Marmotte – Verlieren Sie
Ihre Zeit also nicht mit Goethe […] und hören Sie mir gut zu: ‚strass‘ heißt ‚Straße‘, man kann auch
‚Lager-strass‘, ‚Wilhelm-strass‘, etc. sagen […] Nénette. – Klepsi-Klepsi, was soll das heißen? Havas.
– Das kommt aus dem Griechischen, wie Kleptomane… Man sagt auch ‚organisieren‘, ‚zurückho-
len‘, ‚kaufen‘, etc. Die Deutschen sagen ‚comme ci comme ça‘».
138 Frankl, Victor. … trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager.
München: Böhlau, 1998. 74.
139 Tillion: Le Verfügbar, 176. „Nénette. – Es gibt noch einen Namen, den ich die ganze Zeit höre […]
Erzählen Sie mir vom Arbeit-Ersatz…. Marmotte. – Nein! Nénette. – Und Sie, Havas ? Nein! […]
Fragen Sie mich nicht danach!“
140 Ebd.
141 Ebd., 178.

222 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



lebte.¹⁴² Das fremde Wort l‘Arbeit-Ersatz wandelt sich dabei von der Chiffre eines
nicht zur Sprache zu bringenden Gewalterlebnisses zum Auslöser eines Zeugen-
berichtes, in dem versucht wird, eine kohärente Sprache für die im deutschen Wort
abgespaltene Erfahrung zu finden. Was als parodistischer Deutschkurs begann,
endet mit der Überleitung zu einem Zeugenbericht.

Oliver Lustig: Dicţionar da lagăr

Ein Werk, das auf einmalige Weise die Einmischung des Deutschen systematisch als
formale Hauptstruktur zur Erzählung vom Lager nutzt, ist Oliver Lustigs 1982 auf
Rumänisch erschienener Dicţionar da lagăr, deutsch: KZ-Wörterbuch. Der Autor ist
rumänischer Jude und wurde 1944 aus dem von Ungarn annektierten nördlichen
Transsylvanien nach Auschwitz deportiert, später nach Landsberg und Dachau.¹⁴³
Im Dicţionar da lagăr wählt er für seine Berichte aus den Lagern die Struktur eines
deutsch-rumänischen Wörterbuches. Von Ab! über Alle heraus!, Am Waldsee,
Mengele und Mensch bis Wolkenbrand und Zynismus sind in alphabetischer Rei-
henfolge insgesamt 121 deutsche Wörter und Namen aufgeführt, denen kurze, ein-
bis dreiseitige rumänische Einträge zugeordnet sind. Auf diese Weise fragmentiert,
hält der Autor Erinnerungen an die Deportation nach Auschwitz fest, an die dortige
Ermordung seiner Mutter und seiner Geschwister, an das eigene Überleben im
Lager und dort bezeugte Verbrechen. Dazwischen finden sich Einträge mit histo-
rischen Informationen zu bestimmten Tätern wie Eichmann und Mengele, zur na-
tionalsozialistischen Judenverfolgung und einzelnen Lagern und ihrem ‚System‘ der
Ausbeutung und Ermordung. Die einzelnen Episoden und Aspekte werden unter-
einander nicht narrativ verknüpft. Die in den einzelnen Einträgen gesammelten
Aufzeichnungen über grauenhafte, unsinnige und unmotivierte Gewaltakte im
Lager, das gesamte menschenverachtende nationalsozialistische System der Ver-
nichtung, die traumatische Erinnerung an die Ermordung von Familienangehöri-
gen, scheinen dem Autor die Herstellung einer inneren Logik des Erzählten, einer
Geschichte mit Anfang, Ende, Handlungsbogen nebst mehr oder weniger kohä-
renten Erzählposition unmöglich gemacht zu haben. Stattdessen bietet das Alphabet
eine abstrakte äußere Struktur, die die Präsentation von Aufzeichnungen ohne die
Notwendigkeit einer inhaltlich motivierten Reihenfolge erlaubt. Gleichzeitig wird
durch die Struktur des zweisprachigen Wörterbuches impliziert, dass das Erzählen
vom Lager eine Übersetzung aus der konkreten Sprache Deutsch als mit den Lagern

142 Ebd., 178– 179.
143 http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html (12. Januar 2017).

4.2 Sprachwechsel und -mischung 223

http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html
http://isurvived.org/Survivors_Folder/Lustig_Oliver/Bio.html


unmittelbar verbundene ebenso wie im übertragenen Sinn aus einer unzugängli-
chen fremden Sprache einfordert. Während die Form des Wörterbuches, die Ein-
träge von A bis Z, zunächst eine Art Vollständigkeit suggerieren, wird mit Blick auf
die Lemmata rasch klar, dass auch hier keine innere Logik des Erzählten oder gar
Vollständigkeit erwirkt werden kann. Die Gattung des Wörterbuchs mit seinem
Anspruch auf Vollständigkeit und das Fragmentarische des Erzählten treten aus-
einander, wodurch nochmals die Schwierigkeit der Formfindung für die Schilde-
rung der Lagererfahrung betont wird. Der Dicţionar da lagăr erweckt den Eindruck,
dass er sich um Namen und Ortschaften, letztlich aber auch um so gut wie jedes
Wort der deutschen Sprache ergänzen ließe. Konkret sind die Lemmata des Dic-
ţionar da lagăr neben den Eigennamen teils der Lagersprache (z.B. Häftling, Son-
derkommando), ihren Euphemismen und Pseudo-termini technici entnommen, teils
handelt es sich um Zitate von Befehlen (Ruhe im Block!, Zu fünf ), teils sind es
standardsprachliche Ausdrücke, scheinbar „unschuldige“ deutsche Ausdrücke wie
Dörrgemüse, Feierabend, Kinder oder Tee, an die sich traumatische Erinnerungen
knüpfen. Insgesamt geht es in den Übersetzungen bzw. Worterklärungen darum,
den Schrecken hinter den Buchstabenfolgen lesbar zu machen, die damit verbun-
denen Grausamkeiten gleichsam auszuerzählen, sie aufs Neue zu lesen zu geben
und ihrer automatisierten Wahrnehmung unter einer Chiffre wie Auschwitz oder
Häftling entgegenzuwirken. So heißt es unter dem Lemma Häftling: „Ein Mensch,
der aus den Reihen der Menschen ausgestoßen und in ein nazistisches Konzen-
trationslager interniert wurde. Ein Mensch, der nicht als Mensch betrachtet wurde.
Ein Mensch, dem alle Rechte genommen wurden.“¹⁴⁴ Korrespondierend dazu das
Lemma Mensch: „Mensch?! In Birkenau-Auschwitz war dieses Wort unbekannt. Es
wurde nie ausgesprochen. Auch nicht in den anderen Konzentrationslagern. Es
wurde durch das Wort Hund ersetzt.“¹⁴⁵

Bei Lustig gibt es keine „zivilen“ deutschen Wörter mehr. Gerade in den Ein-
trägen zu scheinbar alltäglichen und harmlosen Wörtern wird gezeigt, dass auch
diese in irgendeiner Weise mit monströsen Verbrechen verbunden sind. Die Re-
flexionen Levis und Semprúns, dass einzelnen Wörtern im Kontext des Lagers
andere Referenzen zukommen, werden hier eindrücklich ausbuchstabiert. So wird
unter dem Lemma Kinder (1) erzählt, wie der Autor mit ansehen muss, wie seine
Mutter mit den kleinen Geschwistern zusammen mit anderen Frauen und Kindern
zu den Gaskammern getrieben wird. In Kinder (2) hält Lustig fest, dass nach dem
Kindermord auch die Bezeichnung Kinder aus der Sprache ausradiert wird: „Be-

144 Lustig: KZ Wörterbuch, 91.
145 Ebd., 147. Um den Charakter der Sprachmischung im rumänischen Original zu veranschauli-
chen, sei dieses hier zitiert: „Mensch – om? La Birkenau-Auschwitz, acest cuvȃnt nu era cunoscut.
[…] A fost înlocuit cu Hund. Cȃine.“ (Lustig, Oliver. Dicţionar da lagăr. Bukarest: Hasefer, 2002. 200).

224 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



ginnend mit dem Jahr 1944 wurde in Birkenau-Auschwitz das Wort Kinder aus dem
Gebrauch genommen. Es hatte nichts mehr zu bezeichnen. Die Kinder, die bis dahin
überlebt hatten, wurden ausgerottet.“¹⁴⁶

Die Anlehnung literarischer Texte anWörterbuchstrukturen und alphabetische
Ordnung ist aus der experimentellen Literatur bekannt.¹⁴⁷Hier ergeben sich daraus
Effekte der Wissensparodie, aber auch der Selbstreferentialität, weil durch die al-
phabetische Ordnung der Zeichencharakter des Geschriebenen vor Augen tritt.
Auch bei Lustig wird durch dieses Verfahren auf eine Materialität der Sprache
verwiesen. Dadurch wird einerseits der nie ganz schließbare Graben zwischen
beschreibendem Text als Text und den sich nie vollständig in ihn übertragbaren
geschilderten Geschehnissen betont. Andererseits erhalten die deutschen Wörter
durch ihre Unübersetztheit, die durch Kursivierung und Fettsetzung betont wird,
den Charakter von materiellen Trägern der traumatischen Erinnerung, die unein-
gemeindbar aus dem rumänischen Text hervorstechen. Ebenfalls im Eintrag Kinder
führt Lustig diesbezüglich aus:

Alle Wörter, alle Ausdrücke aus diesem KZ-Wörterbuch schmerzten zuerst, schnürten meine
Seele zu und nachher erlernte ich sie. Auch heute, fast vierzig Jahre später, seh ich nicht gleich
die Peitsche in Gedanken, wenn ich dasWort höre, sondern ich höremeinen Vater stöhnen und
fühle das heftige Brennen am Körper. […] Ja, alle Wörter und Ausdrücke aus diesem KZ-
Wörterbuch waren, als ich sie erlernte, von äußerst schmerzlicher Konkretheit und sind es
auch jetzt noch, vierzig Jahre später.¹⁴⁸

„Krematoriums-Esperanto“ – Szenen der Kommunikation bei Tadeusz
Bobrowski und Odette Abadi

Neben den untersuchten Zitationen des deutschen Wortlautes zur Beschreibung
von Orten,Vorgängen und Hierarchien im Lager und der Wiedergabe von Befehlen
und Beschimpfungen wird Deutsch im Rahmen der Wiedergabe von Kommunika-
tionsszenen sowohl zwischen den Deportierten als auch zwischen Deportierten und
deutschem Lagerpersonal verwandt. Auch hier ist die Verwendung von Sprach-
mischung und Lagerjargon nicht lediglich indexikalisch, also als realitätsgetreue
Wiedergabe tatsächlich stattgefundener Wortwechsel, zu verstehen, wie in den

146 Lustig: KZ Wörterbuch, 121. („Kinder (2) Înepȃnd cu anul 1944, la Birkenau-Auschwitz,
cuvȃntul Kinder, copii, a fost scos din uz.“ Lustig, Dicţionar, 164).
147 Vgl.: Schmitz-Emans, Monika. „Alphabetisch-lexikographische Schreibweisen und die Kriterien
der Postmoderne“. Poetiken der Gegenwart. Deutschsprachige Romane nach 2000. Hg. Silke Horst-
kotte und Leonhard Herrmann. Berlin: De Gruyter, 2013. 115– 138.
148 Lustig: KZ Wörterbuch, 119– 120.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 225



folgenden Beispielen aus Texten Tadeusz Borowskis, Odette Abadis, Primo Levis und
Jorge Semprúns herausgearbeitet werden soll.

In seiner 1946 erstmals erschienener Erzählung „Bitte, die Herrschaften zum
Gas!“ hat der polnische Autor Tadeusz den vielzitierten Ausdruck „Krematorium-
Esperanto“¹⁴⁹ / „krematoryjnym esperanto“¹⁵⁰ geprägt. Konkret bezieht sich der
Ausdruck bei Borowski auf Wortwechsel zwischen Kapos und Funktionshäftlingen
mit SS und Wachmannschaften, die auf der Rampe in Auschwitz auf die Ankunft
eines Transportes polnischer Juden warten, die es auszurauben und in die Gas-
kammern zu treiben gilt. Auf Deutsch zitiert werden in der Erzählung dabei in der
bereits beschriebenen Weise Ortsnamen, Befehle und Beschimpfungen.¹⁵¹ Deutsch
ist weiter das Medium, in dem die Funktionshäftlingemit der Wachmannschaft auf
Kosten der zu ermordenden Juden Geschäfte machen können. So bietet ein Posten
einem durstigen Häftling Wasser an und dieser fragt: „Herr Posten ze mną? Wie-
viel?“, der Posten fordert hundert und der Handel wird abgeschlossen: „– Sto. Ge-
macht? – Gemacht.“¹⁵² Das schwierige Thema der Zwangsbeteiligung bestimmter
Häftlingsgruppen an den Vorgängen der Ausbeutung und Ermordung in den Lagern
– von Primo Levi als Grauzone¹⁵³ beschrieben – wird hier durch eine gleichsam
linguistische Kollaboration ins Bild gesetzt. Gleichzeitig verweist die inszenierte
Rohheit, das ‚Barbarische‘ des für den Wortwechsel gebrauchten Jargons, zurück
auf seinen Inhalt: Abgeschlossen wird hier ein Handel, bei dem der Häftling vom
Posten unter der Bedingung Wasser bekommt, dass er ihm dafür Geld gibt, was den
ankommenden Juden zu rauben ist: „wir trinken, auf das Konto von Menschen, die
noch gar nicht da sind.“¹⁵⁴ Der Ausdruck „Krematorium-Esperanto“ fällt wenige
Zeilen später: „Um uns herum sitzen die Griechen. […] Sie sind ein bißchen
durcheinander, wissen offenbar nicht, war für eine Arbeit sie erwartet. […] ‚Was

149 Borowski: „Herrschaften“. Bei uns in Auschwitz, 113.
150 Tadeusz Borowski: „Proszę państwa do gazu“. Ders. Pisma. Proza (2). Kraków: Wydawn. Lite-
rackie, 2004. 170.
151 In der deutschen Übersetzung ist dabei das Phänomen einer Übersetzung auch der deutschen
Ausdrücke bei Borowski zu beobachten. Beschimpft der Posten im Original die hungrigen Griechen:
„Schweinedreck“ (Borowski, Bei uns in Auschwitz, 169), so heißt es in der Übersetzung „Drecksäue!“
(Ebd., 112). Bemerkenswerter ist die Glättung des im Original verwandten Ausdruckes „Arschaugen“
(Borowski: „państwa“, 170), in der deutschen Übersetzung lautet die Passage lediglich noch: „Mußt
überall Augen haben. Auch im Hintern.“ (Ebd., 113).
152 Borowski: „państwa“, 170.
153 Levi: Untergegangenen, 33–68.
154 Borowski: Bei uns, 112.

226 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



wir arbeiten?‘ fragen sie. ‚Nix. Transport kommen. Alles Krematorium, compris?‘
‚Alles verstehen‘, geben sie im Krematorium-Esperanto zurück.“ ¹⁵⁵

In gegenüber der Episode um das Wasser-Geschäft vielleicht noch gesteigerter
Weise gilt auch hier, dass das ‚barbarisierte‘ Medium der Kommunikation auf dessen
Inhalt verweist, der bei Borowski grundsätzlich nicht kommentiert oder durch Er-
klärungen eingehegt wird,¹⁵⁶ aber trotzdem so als einer nachträglichen Erzählung
nicht bruchlos eingemeindbarer gekennzeichnet wird. Nicht zuletzt wird dabei die
Frage nach dem Verhältnis von Opfern und Tätern gestreift: Die an der Rampe ein-
gesetzten Deportierten, die die ankommenden Juden ausrauben, verständigen sich in
der Sprache der Täter, diese aber wird als eine kaum beherrschte Fremdsprache
ausgewiesen. Mit „Krematorium-Esperanto“ legt Borowski für den Komplex der
Kommunikation eine Begriffsprägung vor, die direkt dem „satanisch ironischen“¹⁵⁷
Lagerjargon zu entstammen scheint. Gleichzeitig schreckt der Autor nicht davor zu-
rück zu zeigen, dass „Krematorium-Esperanto“ als Verständigungsmittel in dem
Kontext, der es hervorbrachte, funktionierte: Knapp und selbstverständlich sind hier
Geschehnisse im Lager kommunizierbar, die die spätere Repräsentation wegen deren
anderen (‚zivilen‘) pragmatischen Kontexte vor Schwierigkeiten stellen werden. Von
der nachträglichen polnischen Erzählung Borowskis aus gesehen gilt allerdings, dass
der gesamte Dialog aus Fremdwörtern besteht (sowohl für Sprecher und Erzähler als
auch die Leser). So gesehen kann gerade die Frage „compris?“ und die Antwort „Alles
verstehen“ als eine selbstreferentielleWendunggelesenwerden – sie gilt innerhalb der
Vernichtungslogik des Lagers und in dessen Sprache; die Frage nach einer nachträg-
lichen Übersetzbarkeit und Verstehbarkeit dessen, was hier selbstverständlich ver-
standen wird, lässt Borowski offen.

Auch bei Odette Abadi ist die Verständigung in der Sprache der Täter Teil jener
Grauzone erzwungener Kollaboration, die beim Überleben hilft. In ihren Erinne-
rungen schildert die jüdisch-französische Ärztin, wie ihr der rasch angeeignete
deutsche Satz „Ich bin Ärztin“¹⁵⁸ bei der Ankunft in Auschwitz nutzt. Dass die af-
firmative Selbstaussage über die deutsche Sprache von der Erzählung getrennt
wird, kann so gelesen werden, dass damit auch die Ambivalenz, wegen dieser
Profession bevorzugt, für die Täter nützlich gewesen zu sein und möglicherweise

155 Ebd., 113. („Wokół nas siedzą Grecy […] – Was wir arbeiten? – pytają. – Niks. Transport kommen,
alles krematorium, compris? – Alles verstehen – odpowiadająw krematoryjnym esperanto.“ Borowski:
„państwa“, 170).
156 Zu Borowskis kontrovers diskutiertem Schreiben über den Holocaust vgl.: Breysach, Barbara.
Schauplatz und Gedächtnisraum Polen. Die Vernichtung der Juden in der deutschen und polnischen
Literatur. Göttingen: Wallstein, 2005. 244–275.
157 Levi: Untergegangenen, 176.
158 Abadi: Terre, 22.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 227



deshalb überlebt zu haben, nicht umstandslos in die spätere Rekonstruktion der
Erinnerung bzw. des Selbstbildes integriert werden kann. Als Lagerärztin gerät
Abadi in eine ganz spezifische Zwangslage.¹⁵⁹ Zwar wurden den jüdischen Lager-
ärzten gegenüber den anderen Häftlingen „Privilegien“ zugestanden, sie mussten
aber gleichzeitig nicht nur ständig mit ansteckenden Krankheiten und unzurei-
chenden medizinischen Hilfsmitteln umgehen, sondern es wurde ihnen auch eine
Zusammenarbeit mit der SS aufgezwungen. So mussten sie bei den durch die SS-
Ärzte durchgeführten Selektionen assistieren und somit bei der Auswahl von
Kranken zur Ermordung durch Gas. Im Kapitel „Sélection au Rewier“ beschreibt
Abadi, wie die Lagerärztinnen Kranke durch gefälschte Diagnosen vor der Ermor-
dung zu retten versuchen und gleichzeitig bei der Selektion an der Seite Mengeles
stehen müssen, der ihnen gegenüber zuweilen sogar ein kollegiales Verhalten zur
Schau stellt.¹⁶⁰ Abadi schildert, wie sie bei einer solchen Gelegenheit versucht, zu-
gunsten einzelner Patientinnen zu intervenieren. Dabei wird Mengeles Abwehr auf
Deutsch wiedergegeben: „Mengele me regarde: ‚Was ?‘“¹⁶¹ / „‘Und ? Und ?‘ scande
toujours Mengele à la fin de chaque phrase“¹⁶². Indem die Rede des Täters in der
Erinnerung auch sprachlich von der eigenen klar getrennt wird, lässt sich die un-
erträgliche Nähe zu ihm in der Szene der Selektion wenigstens nachträglich ab-
grenzen und so auch das Trauma einer erzwungenen Pseudo-Kollegenschaft mit
den SS-Ärzten bei gleichzeitiger Handlungsohnmacht.

Wie Abadi thematisiert Primo Levi die Frage nach der Verknüpfung des Berufes
und der Deutschkenntnisse mit dem Überleben. In Ist das ein Mensch? beschreibt er,
wie er sich als Chemiker meldet und daraufhin einer – deutschen – Chemieprüfung
unterzogen wurde. Auch hier handelt es sich mitunter um eine Situation, in der die
Ausbeutbarkeit des Häftlings für die Nationalsozialisten geprüft wird. Trotzdem ist sie
bei Levi auch eine Stärkung des Überlebenswillen und der eigenen Identität, insofern
er sich in diesem Kontext an seinen zivilen Beruf und an sein Wissen erinnert.¹⁶³ In
der nachträglich als irreal empfundenen Situation einer Prüfung steht der Erzähler
dem deutschen Täter in Gestalt von „il Doktor Ingenieur Pannwitz“¹⁶⁴ gegenüber.

159 Vgl. Ley, Astrid. „Die Zwangslage jüdischer Häftlingsärzte im Konzentrationslager“. Jüdische
Ärztinnen und Ärzte im Nationalsozialismus. Entrechtung, Vertreibung, Ermordung. Hg. Thomas
Beddies, Susanne Doetz und Christoph Kopke. Berlin: De Gruyter, 2014. 240–255.
160 Abadi: Terre, 64.
161 Ebd.
162 Ebd., 68.
163 Vgl. Patruno, Nicholas. Understanding Primo Levi. Columbia SC: Univ. of South Carolina Press,
1995. 19.
164 Levi: Mensch, 94.

228 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Dabei gilt eigentlich kategorisch: „Jede Verständigung ist ausgeschlossen.“¹⁶⁵ Gerade
sie aber findet in der Folge über den Gegenstand der Chemie dennoch statt. Das
Medium dieser eigentlich unmöglichen Kommunikation ist die deutsche Fachsprache,
die Chemieprüfung hat mithin Aspekte einer Deutschprüfung: „– Wo sind Sie gebo-
ren?“¹⁶⁶ fragt Doktor Ingenieur Pannwitz auf Deutsch und gibt sich dabei nicht die
geringste Mühe verständlich zu sprechen. Die deutschen Wörter in der italienischen
Erzählung der Episode weisen auf diese sprachliche Dimension der Begegnung hin
und erinnern damit auch an Levis bereits zitierte Einschätzung, dass Deutschkennt-
nisse bei der Erreichung einer besseren Position im Lager und somit beim Überleben
helfen können. Gleichzeitig markieren die unübersetzten Wörter die Chemieprüfung
als Ort, an dem ein Moment einer, wie auch immer ungleichen und erzwungenen,
Kommunikation mit dem Täter über gemeinsame Fachgegenstände stattfand und der
von der narrativ-sprachlichen Reorganisation der Erinnerung als traumatisch abge-
trennt bleiben muss.

Schließlich begegnen uns bei Jorge Semprún ebenfalls die eigenen, bereits in
der Jugend erworbenen, Deutschkenntnisse in unmittelbarem Zusammenhang mit
der Frage nach der Möglichkeit des Überlebens. Dies geschieht allerdings nicht im
Gespräch mit einem Angehörigen der Lagerführung, sondern einem deportierten
deutschen Kommunisten, der der in Buchenwald den Gefangenen obliegenden
Lagerverwaltung angehört. Bei seiner Registrierung antwortet Semprún auf die
Frage nach dem Beruf „Philosophiestudent“ und erhält die Antwort „ce n’est pas
vraiment une profession. Das ist doch kein Beruf !“¹⁶⁷ Der Erzähler greift daraufhin
zum Wortspiel, um auf ein anderes potentielles Kapitel im Lager, die Kenntnis der
deutschen Sprache, aufmerksam zumachen: „Je n’ai pas pum’empêcher de lui faire
une astuce de khâgneux germaniste. – Kein Beruf aber eine Berufung ! […] Il ap-
préciait mon jeu de mots […] C’est à dire, il appréciait ma maîtrise de la langue
allemande.“¹⁶⁸ Der deutsche Kommunist gibt dem Erzähler daraufhin zu verstehen,
dass er sich hier besser als Facharbeiter ausgeben solle, was dieser aber zu dem
Zeitpunkt nicht begreift. 1992 kehrt Semprún anlässlich einer Dokumentations-
sendung erstmals nach Buchenwald zurück und erfährt dort, dass auf seiner Re-
gistrierungskarte nicht Student steht: „il n’avait pas écrit Student, le camarade al-
lemand inconnu. Poussé sans doute par une association phonétique, il avait écrit
Stukkateur.“¹⁶⁹ Auf Semprún wirkt diese Entdeckung wie ein Schock: „Je tenais ma
fiche à la main, un demi-siècle plus tard, je tremblais. […] ce mot absurde et ma-

165 Ebd.
166 Ebd., 95.
167 Semprún: L’écriture, 116.
168 Ebd., 117.
169 Ebd., 381.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 229



gique, Stukkateur, qui m’avait peut-être sauvé la vie.“¹⁷⁰ Mit der Verspätung eines
halben Jahrhunderts begreift der Erzähler hier, was ihm der „camarade allemand“
mitteilen wollte; wie schlecht seine Überlebenschancen in Buchenwald wirklich
waren. Aus psychoanalytischer Sicht liegt dann eine Traumatisierung vor, wenn die
Gefährlichkeit einer Situation für das Ich erst im Nachhinein erkannt (und abrea-
giert) wird.¹⁷¹ Ebendies trifft hier zu, bei der Rückkehr nach Buchenwald wird die
Zeit seit der Befreiung als traumatische Latenz erkennbar. Dem Wort Stukkateur
kommt dabei die Funktion eines „mot de passe“¹⁷², eines Schlüsselwortes, zu.
Semprún gibt es knapp fünfzig Jahre nach Buchenwald den Glauben ans Leben
wieder, es steht für ihn für eine Geste der Solidarität und des Internationalismus.¹⁷³
In dieser emphatischen Deutung formuliert der Autor sozusagen den von ihm als
„magisch“ bezeichneten Aspekt aus, den das Wort im Moment der nachträglichen
Lektüre gewinnt: eine Begegnung zwischen zwei Kommunisten unterschiedlicher
Nationalität wirkt lebensrettend und die Erinnerung daran gar heilend auf das in
Buchwald mit Füßen getretene Humanitätsideal. Nicht zuletzt wird in dieser Utopie
menschlicher Verständigung, die wesentlich über ein Wortspiel realisiert wird,
auch der Glaube an die Sprache – sogar die deutsche – als wirkmächtiges zwi-
schenmenschliches Medium restituiert. Ebenso wie magisch erscheint das Wort
Stukkateur allerdings auch als absurd, als vollkommen sinnlos und undurch-
schaubar. Möglicherweise war die ganze Episode für das eigene Überleben voll-
kommen nichtig und erhält erst in der nachträglichen Konstruktion Sinn. Obwohl
am Ende seines Hauptwerkes über Buchenwald stehend, verweist die Episode
wieder auf den Anfang und darauf, dass, wie es für Semprún charakteristisch ist,
immer neu zur Erzählung der Lagererfahrung ausgeholt werden muss, eine ab-
schließende ‚Bewältigung‘ aber verwehrt bleibt.¹⁷⁴ In ihrer Kursivierung und Un-
übersetztheit markieren Student und Stukkateur in einer Form von „double tel-
ling“¹⁷⁵ das Trauma, vom Tod unmittelbar bedroht gewesen zu sein und doch
überlebt zu haben. Chiffriert wird darin zu lesen gegeben, worauf all die bespro-
chenen als fremd vom Text abgesetzten deutschen Wörter letztlich referieren: auf

170 Ebd., 383.
171 Caruth, Cathy. Unclaimed experiences. Trauma, narrative, and history. Baltimore: John Hopkins
Univ. Press, 1996. 6.
172 Semprún, L’écriture, 388.
173 Ebd., 386.
174 Zu Semprúns Schreiben über Buchenwald vgl.: Neuhofer, Monika. ‚Écrire un seul livre, sans
cesse renouvelé‘. Jorge Sempruns literarische Auseinandersetzung mit Buchenwald. Frankfurt/Main:
Klostermann, 2006; Vordermark, Ulrike. Das Gedächtnis des Todes. Die Erfahrung des Konzentrati-
onslagers Buchenwald im Werk Jorge Semprúns. Köln: Böhlau, 2008.
175 Caruth: Unclaimed, 7.

230 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



die Todesangst, die als Trauma dem nachträglichen Erzählen des Überlebens zu
Grunde liegt, in diesem aber nie ganz auflösbar ist.

Neben der ‚Kommunikation‘ mit den Tätern diente der Lagerjargon den De-
portierten zur Verständigung untereinander. Die literarische Ausgestaltung solcher
Momente der Kommunikation zwischen den Gefangenen verhandelt nicht zuletzt
die Frage nach einer möglichen Rettbarkeit eines zivilsprachlichen Momentes, sie
zeigt Kommunikation als menschlichen Akt auch noch im Moment der umfassen-
den Auslöschung.

Einen solchen fragmentierten Dialog gestaltet Primo Levi im zweiten Kapitel
von Ist das ein Mensch?. Unter dem Titel „In der Tiefe“ wird hier die Ankunft in
Auschwitz beschrieben. Levi schildert die Erniedrigungen und Qualen, denen die
Deportierten ausgesetzt sind und die programmatische Destruktion der funda-
mental menschlichen Fähigkeit zum Verstehen und zur Kommunikation. Bereits die
die Neuangekommenen rasierenden Männer„reden in einer Sprache, die nicht von
dieser Welt zu sein scheint“¹⁷⁶, ein SS-Mann hält bösartige Reden, die dem dol-
metschenden Deportierten „den Mund verzerren“¹⁷⁷ und ihn schließlich verstum-
men lassen: „Da merken wir zum erstenmal, daß unsere Sprache keine Worte hat,
diese Schmach zu äußern, dies Vernichten eines Menschen.“¹⁷⁸

Es ist vor dem Hintergrund dieser Einsicht, dass Levi in der Folge einen Dialog
gestaltet, in dem die Babelsche Destruktion von Sprache und menschlicher Kom-
munikationsfähigkeit für einenMoment ausgesetzt erscheint. Der Erzähler trifft auf
Schlome, einen unbekannten jungen polnischen Juden, mit dem er sich mithilfe
seines bruchstückhaften Deutschs zu verständigen versucht. Im Angesicht der
Vernichtung wird hier die Möglichkeit der Verständigung erinnert, die der Babel-
schen Sprachdestruktion sozusagen als eine schwache Hoffnung eingelegt ist:

Auch wir Neuankömmlinge wandern in der Menge umher, suchen eine vertraute Stimme […].
Gegen die Holzwand einer Baracke gestützt, sitzen zwei Jungen auf der Erde […]. Als wir
vorübergehen, ruft mich der eine von ihnen an und richtet auf deutsch einige Fragen an mich,
die ich nicht verstehe; dann fragt er mich, woher wir kommen. ‚Italien‘, erwidere ich¹⁷⁹

Obwohl der Erzähler den Jungen zunächst nicht versteht, wird plötzlich eine
Kommunikation mit rudimentären (deutschen) Worten und Gesten möglich. Der
Erzähler erhält von Schlome die wichtige Auskunft, dass er kein Wasser trinken
solle, der kommunikative Mehrwert des Gesprächs besteht im Austausch zivil-

176 Levi: Mensch, 21.
177 Ebd., 22.
178 Ebd., 24.
179 Ebd., 28.

4.2 Sprachwechsel und -mischung 231



menschlicher Eckdaten wie Beruf, Name und Herkunft. Literarisch gestaltet ist die
Passage in einer Mischung aus Deutsch und verknapptem Italienisch. Der Autor
bedient sich also auch hier deutschen Vokabulars, das an dieser Stelle aber weniger
auf die Sprachverwirrung als die dem Topos Babel ebenfalls eingelagerte schwache
Hoffnung auf ein Verstehen über Sprachgrenzen hinweg erinnert. Die Textstelle
bildet, wie es Clà Riatsch formuliert, einen „idealtypische[n] Gegenpol zu den viel
häufigeren Dialogen […], die durch Missachtung der Alterität und Verachtung des
Partners gekennzeichnet sind.“¹⁸⁰ Als gelungene Kommunikation zwischen dem
italienischen und dem polnischen Juden markiert sie im Kontext des Lagers ein
geradezu utopisches Moment, eine Erinnerung an Menschlichkeit, die zum Zeit-
punkt des Aufschreibens bereits unwiderruflich von der Lagererfahrung zerstört
wurde.

Auch in anderen Texten werden solche prekären Momente der Verständigung
im Angesicht der Dehumanisierung und der Vernichtung aufgezeichnet. Im Mo-
ment irrevokabler Destruktion wird dabei noch einmal das der Vielsprachigkeit
eingelagerte Hoffnungsmoment aufgerufen. Odette Abadi schreibt mit Bezug auf die
sich an sie als Ärztin richtenden Kranken, dass sie sie ungeachtet ihrer mangelnden
Fremdsprachenkenntnisse verstehe: „ Je me débrouille comme je peux et on se
comprend quand même, qu’on me parle en yiddish, en polonais, en russe, en
hongrois ou en n’importe quoi…“¹⁸¹. Sprachgrenzen sind überwindbare Schwie-
rigkeiten, wo der Wille zur Verständigung besteht. Als eigentliche Utopie im Babel
der Lager entwirft Abadi eine Kommunikation zwischen einer Französin und einer
Polin in Bergen-Belsen kurz vor der Befreiung. Die beiden teilen keine gemeinsame
Sprache und so greift die kranke Französin gegenüber der polnischen Kranken-
schwester auf Gesten und Onomatopoetika zurück, um ihr von ihrer Hoffnung auf
eine Rückkehr nach Paris an Weihnachten zu erzählen:

Elle est en train d’expliquer à Paula, son infirmière, qui ne comprend pas plus le français
qu’elle même ne parle polonais, son espoir de retour à Paris. Ce ne peut être que par gestes et
par onomatopées : – ‚Noël ! Les cloches: Ding, Dong ! Ding, Dong ! Le train : Teuff, teuff, teuff…
Son sifflet : Pfuit ! Pfuit ! Pfuit ! Ding, Dong, ! Ding, Dong ! Teuff, teuff, teuff… Paris ! Toutes les
deux sont très jolies ; elles ont à peu près le même âge, et en ce moment, elles se jouent la
comédie et s’amusent comme deux écolières…¹⁸²

Anders als Levi verzichtet Abadi in ihrer Beschreibung einer Verständigung unter
Gefangenen auf eine der Standardsprachen, die sowohl alle in ihrer Weise mit dem

180 Riatsch: „Viva“, 99.
181 Abadi: Terre, 82.
182 Ebd., 95.

232 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Lageralltag verbunden sind als auch ihren mythischen Ursprung in Babel haben.
Stattdessen operiert sie mit dem Einsatz von Onomatopoetika, die auf die Idee einer
adamitischen Sprache, in der Wort und Ding einander ähnlich sind, verweisen.
Inszeniert wird im Text eine die Sprachen verbindende semiotische Ebene, für den
Moment der Verständigung erscheint das Symbolische und mit ihm der Kontext des
Lagers als ausgesetzt. Eine gelingende Kommunikation, der als unbeschwert-un-
schuldig beschriebene Austausch zwischen zwei jungen Frauen, kann nicht in der
Sprache geschildert werden, in der vom Lager erzählt wird. In den Onomatopoetika
versucht Abadi daher einen alternativen Sprachraum zu öffnen, der durch die
Betonung des Wortlautes gleichzeitig als literarischer ausgewiesen ist. Dem Mäd-
chen, das, so erfahren wir gleich im Anschluss, die Befreiung nicht erleben wird,
wird hier in der kindlich anmutenden Lautmalerei für die Dauer von ein paar
Zeilen eine Schönheit und unschuldige Jugendlichkeit wiedergegeben, die ihr das
Lager geraubt hat. Der Text erinnert im Angesicht der Auslöschung das Leben dieses
Mädchens ebenso wie eine Sprache, die friedliche Kommunikation und unschuldige
Spielerei sein könnte. Im rein sprachlich-literarischen Medium der Onomatopoe-
tika, in einer emphatisch anderen Sprache, wird dafür ein textueller Erinne-
rungsort, eine buchstäbliche U-topie geschaffen.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache
nach Auschwitz

Galten die bisherigen Ausführungen der Sprachmischung als Medium der Dar-
stellung von Lagererfahrung bei gleichzeitiger Reflexion der damit verbundenen
Übermittlungsprobleme, so soll im letzten Abschnitt an Texten von Jorge Semprún
und Primo Levi gezeigt werden, wie in Reflexionen über Sprachverwendung und
der Gestaltung mehrsprachiger Texturen überdies explizit die Frage der Sprach-
findung nach Auschwitz verhandelt wird.

In Jorge Semprúns L’écriture ou la vie sind mehrsprachige Schreibverfahren
nicht nur konstitutiv in die Erzählung aus dem Lager eingebunden, ihnen kommt
auch im Bericht von der Befreiung Buchenwalds und der schrittweisen Rückkehr
des Autors in ein ziviles Leben ein wichtiger Stellenwert zu. So unterstreicht der
mehrsprachige Autor, der nach der Emigration aus Franco-Spanien hauptsächlich
in seiner Zweitsprache Französisch schreibt,¹⁸³ die Erzählung von der Selbstbe-
freiung Buchenwalds durch den Einsatz seiner spanischen Muttersprache: „ –

Grupos, a formar ! hurlait Palazón, le responsable militaire des Espagnols. Nous

183 Für eine umfassende Untersuchung von Semprúns Bilingualismus vgl.: Schleiss: Bilinguisme.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 233



avions sauté par les fenêtres ouvertes, en hurlant aussi. […] Plus tard, nous
marchions sur Weimar, en armes.“¹⁸⁴ Das anschließende Treffen der Deportierten
auf die alliierten Truppen wird als eine vielzüngige Verständigung ins Bild gefasst:
„On échangeait des mots de reconnaissance dans toutes les langues de la vieille
Europe, sur la colline de l’Ettersberg.“¹⁸⁵ Mit Blick auf den Topos Auschwitz-Babel
lässt sich sagen, dass Semprún hier im Augenblick der Befreiung ein geradezu
pfingstliches Szenario entwirft, in dem die Katastrophe der Verschleppung und
Zerstreuung überwunden wird. Die Vielsprachigkeit wird dabei vom Signum der
Babelschen Katastrophe wieder in ihre Funktion als Hoffnungsträger auf die
Möglichkeit grenzüberschreitender Kommunikation und Völkerverständigung
eingesetzt. Hervorgehoben wird in diesem Kontext die Polyglossie der US-Army, die
ein Moment der Hoffnung für das von den Katastrophen des 20. Jahrhunderts ge-
zeichnete Europa zu bergen scheint. Angesichts der spanischen Muttersprachler in
amerikanischer Uniform heißt es: „que la langue de mon enfance fût celle de la
liberté, pas seulement celle de l’exil et du souvenir angoissé, était troublant.“¹⁸⁶ Das
Englische ist durchgängig positiv konnotiert als Sprache der Freiheit.¹⁸⁷ Explizit
schließt Semprún in diese positive Umwertung der Vielsprachigkeit nach der Be-
freiung auch das Deutsche mit ein. Mit Lieutnant Rosenfeld, einem nach Amerika
emigrierten deutschen Juden, unterhält sich der Autor durchgängig auf Deutsch:
„Nous parlons en allemand, Rosenfeld est un officier de la IIIᵉ armée de Patton, mais
nous parlons en allemand. Depuis le jour de notre rencontre , nous nous sommes
parlé en allemand. Je traduirai nos propos pour la commodité du lecteur.“¹⁸⁸
Schildert Primo Levi in der Atempause, dass der Gebrauch der deutschen Sprache
nach dem Krieg unmöglich geworden ist, wird hier im Gegenteil versucht, im Ge-

184 Semprún: L’écriture, 20–21.
185 Ebd., 21.
186 Ebd., 137.
187 Vgl. das Kapitel „La Trompette de Louis Amstrong“, (ebd., 143). Nur am Rande sei hier bemerkt,
dass sich bei den anderen hier untersuchten Autoren keine ähnlich positive Sicht auf die nach dem
Krieg wieder aufscheinende Dimension einer völkerverbindenden Vielsprachigkeit findet. Odette
Abadi schildert, wie bei der Befreiung von Bergen-Belsen durch die Briten aus Lautsprechern auf
Armeefahrzeugen die Botschaft schallt: „Good morning, people ! You are free !“ Während der Be-
freiung stellt sich aber auch bereits die Erkenntnis ein, dass das eigene Überleben mit dem Tod so
vieler einhergeht und dass sich auch die Überlebenden nie ganz von der Lagererfahrung werden
befreien können. Das englische Zitat verdeutlicht in diesem Kontext, dass die Befreiung in den
Ohren der Deportierten immer auch einen buchstäblich fremden Klang behalten muss: „Lentement
nous rentrons à l’Ambulance et nous attendons les blessées […] A la tombée de la nuit, lorsque la
fusillade aura cessé, les camarades […] ramèneront dans leur Block les mortes de la dernière heure.
‚Good morning, people ! You are free !‘“ (Abadi: Terre, 155).
188 Semprún: L’écriture, 108.

234 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



spräch zwischen dem aus Deutschland vertriebenen Juden und dem nach
Deutschland verschleppten spanisch-französischen Kommunisten das Deutsche
wieder als Kultursprache zu reetablieren. Die gemeinsamen Ausflüge des Autors
mit Rosenfeld nach Weimar und zu Goethes Gartenhaus¹⁸⁹ (wie es durchgängig auf
Deutsch heißt) unterstreichen dieses Bemühen. Ebenso wie bei Semprún durch
Sprachbrechungen die Schwierigkeit, die Erfahrung von Buchenwald zu übermit-
teln verhandelt wird, erinnert der Einsatz vielsprachiger Zitate aus Literatur und
Philosophie in seinen Texten das mit Zweitem Weltkrieg und Holocaust ausge-
löschte alteuropäische humanistisch-kosmopolitischen Bildungsideal. Ursula Tidd
hat argumentiert, dass Semprún so gegen die historische Katastrophe angeschrie-
ben und das Potenzial für eine „restoration“ einer multikulturellen und -lingualen
europäischen Zivilisation markiert habe.¹⁹⁰ Gerade bezüglich der deutschen Zitate,
unter anderem aus den Werken Kants, Goethes oder Brechts, gilt allerdings auch,
dass sie nochmals das Trauma des Zivilisationsbruches adressieren, indem sie über
das Medium des Deutschen die Gleichzeitigkeit von humanistischer Bildung und
nationalsozialistischer Vernichtungspolitik zu lesen geben:

je pense au destin de la langue allemande : langue de commandement et d’aboiement S.S. – ‚

der Tod ist ein Meister aus Deutschland ‘, a pu écrire Celan : ‚la mort est un maître d’Alle-
magne ‘ – et langue de Kafka, Husserl, de Freud […] de tant d’autres intellectuels juifs […]
langue de subversion, donc, d’affirmation universelle de la raison critique.¹⁹¹

In einem vielsprachigen europäischen Gedächtnis, wie es Semprúns Werk aufruft,
wird das Deutsche sowohl in seiner Erscheinungsform als Lagerdeutsch als auch in
den ausführlichen literarischen Zitaten zur traumatischen Signatur, insofern daran
immer wieder der letztlich unverstandene Moment des Umschlagens von Kultur
und Barbarei zur Darstellung kommt.

Primo Levi stellt seinem 1963 erschienenen Buch Die Atempause, in dem von
der Zeit nach der Befreiung von Auschwitz erzählt wird, als Motto das gleichnamige
Gedicht „Die Atempause“ voran:

In den schrecklichen Nächten träumten wir / Dichte und heftige Träume, / […] / Bis das
Kommando vom Morgengraun / Kurz und gepreßt ertönte: / ‚Wstawać‘; / […] // Wir sind wieder
nach Hause gekommen, / Unser Bauch ist gefüllt, / Unser Bericht ist zu Ende. / Es ist Zeit. Gleich
hören wir wieder / Das fremde Kommando: / ‚Wstawać‘.¹⁹²

189 Ebd., 107.
190 Tidd, Ursula. Jorge Semprún. Writing the European Other. Leeds: Maney, 2011. 100.
191 Semprún: L’écriture, 372.
192 Levi: Atempause, 6.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 235



Wie Judith Kasper erläutert, handelt es sich mit diesem auf den 11. Januar 1946
datierten Text um den ersten, den Levi nach der Befreiung verfasste. Bereits in ihm
wird die traumatische Nachwirkung der Lagererfahrung gestaltet, aus der es kein
Entrinnen gibt.¹⁹³ Ruft die erste Strophe die nächtlichen Träume der Gefangenen
von der Befreiung in Erinnerung, aus denen sie durch den morgendlichen Ruf zum
Appell geweckt werden, so schildert die zweite Strophe, wie nun die tatsächliche
Befreiung nur als ein Traum erlebt wird. Das Ich erwartet darin jederzeit, wieder
durch den Ruf zum Appell geweckt zuwerden und in der Wirklichkeit des Lagers zu
erwachen. In der Erzählung von der Befreiung, von der Erfüllung des Wunsches,
befreit zu sein und vom Lager Zeugnis ablegen zu können, „insistiert“¹⁹⁴, so Kasper,
das fremde, nicht zu übersetzende und aufs Engste an das Lager geknüpfte Wort.
„‚Wstawać‘“ wird damit zur Chiffre des nicht überwindbaren, nie ganz auserzähl-
baren Traumas.

Korrespondierend dazu wird in der Atempause im zweiten Kapitel „Das Große
Lager“ die Frage nach dem Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz und den
Erzählmöglichkeiten von Auschwitz verhandelt. Sie steht im Kontext der Be-
schreibung des „slow and painful climb back from the isolation of physical and
moral chaos in the camp […] toward a restoration […] of civilized behavior“¹⁹⁵ nach
der Befreiung durch die Rote Armee. Levi wendet sich hier neben der Beschreibung
einzelner Überlebenden auch den wenigen Kindern zu, die nach der Befreiung von
Auschwitz noch am Leben sind. Für sie scheint sich Levi aus zwei Gründen zu in-
teressieren. Erstens aufgrund des für ihn zentralen Anliegens, für die „Unterge-
gangenen“ Zeugnis abzulegen. Er erinnert an eine Opfergruppe, die so gut wie nicht
für sich sprechen kann, weil fast alle Kinder in Auschwitz ermordet wurden und die
verschwindend wenigen Überlebenden kaum in der Lage waren, das Erlebte zu
artikulieren.¹⁹⁶ Zweitens aber interessieren Levi die Kinder insbesondere wegen
ihres Sprachgebrauchs. „Es waren wilde und frühreife kleine Tiere; sie unterhielten
sich in Sprachen, die ich nicht verstand“¹⁹⁷ heißt es über eine Gruppe von Kindern
um einen schätzungsweise fünfjährigen Anführer und auch bei den Beschreibun-
gen des „Kleinen Kiepura“ und des Kleinkindes Hurbinek steht die Beobachtung der

193 Kasper: „Trauma“, 500–503.
194 Ebd., 500. Zum traumatischen Charakter von wstawać bei Levi s.a.: Druker, Jonathan. Primo
Levi and Humanism after Auschwitz. Posthumanist Reflections. New York: Palgrave Macmillan, 2009.
93–95.
195 Langer, Lawrence. „The Survivor as Author. Primo Levi’s Literary Vision of Auschwitz“. New
Reflections on Primo Levi. Before and After Auschwitz. Hg. Risa Sodi undMillicent Marcus. New York:
Palgrave Macmillan, 2011. 133– 150, hier 135.
196 Meyer, Alwin. Vergiss deinen Namen nicht. Die Kinder von Auschwitz. Göttingen: Steidl, 2015.
197 Levi: Atempause, 24.

236 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



Sprache im Vordergrund. Damit wird an ein philosophisches Interesse am Kind
angeschlossen, das den Übergang vom infans, dem nicht sprechenden Wesen, zum
eben durch den Besitz von Sprache definierten erwachsenen Menschen, zum zoon
logon echon, befragt.¹⁹⁸ Auch bei Levi erscheinen die Kinder als Grenzgänger
zwischen artikulierter und nichtartikulierter Sprache und das heißt im Kontext des
Lagers zwischen einer vormaligen „freien“ Sprache der Zivilisation und der im
Lager sich entwickelnden „neuen, harten Sprache“. Bei den Überlebenden des
systematischen Kindermordes beobachtet Levi eine unverständliche und unüber-
setzbare Sprache. Dies lässt sich ebenso auf die Erfahrung des Lagers beziehen, die
sie selbst nicht zu artikulieren im Stande sind, wie im übertragenen Sinne auf die
Frage nach der Beschaffenheit einer Sprache, die durch die Erfahrung von
Auschwitz hindurchging und davon berichten soll.

Levi benutzt damit den Topos des Infantilen als Ort des sprachlich Unbe-
stimmten, um über Sprachfindung überhaupt nachzudenken: „Der Rekurs zum
Infantilen bringt das Werden der Sprache zur Sprache, aber auch Verstummen und
Tod.“¹⁹⁹ Dieser allgemeine philosophie- und literaturgeschichtliche Topos wird hier
im Kontext von Auschwitz reaktualisiert, um die Frage nach dem ‚Werden der
Sprache‘ unmittelbar nach und noch im Angesicht von Auschwitz zu stellen.

Levi skizziert mit seinen drei Kinderfiguren hierfür drei Ansatzpunkte. In der
bereits zitierten Stelle geht es um eine Gruppe von Kindern, die in ihrem eigenen
(Lager‐)jargon kommuniziert, der sich offenbar nicht mehr in eine der ‚zivilen‘
Sprachen rückübersetzen lässt. Sie werden vom Erzähler nicht verstanden. Als
weitere Kinderfigur nennt Levi den „Kleinen Kiepura“ („Il Kleine Kiepura“²⁰⁰). Dem
Zwölfjährigen haftet der grausige Übername des „Maskottchen von Buna-Mono-
witz“²⁰¹ an, er war Schützling des Lager-Kapos und Denunziant, der, wie angedeutet
wird, überlebte, weil er sexuell ausgebeutet werden konnte. Nach der Befreiung
wird der Kleine Kiepura wahnsinnig und reproduziert pausenlos die auditiven
Eindrücke von Auschwitz:

Pausenlos sang und pfiff der Junge in seinem Bett unter der Decke die Märsche von Buna […]
auf deutsch brüllte er […] ‚Aufstehen, Schweine, verstanden? Betten bauen, aber marsch! […]
Das hier ist kein Sanatorium. Das ist ein deutsches Lager mit Namen Auschwitz und raus
kommt man nur durch den Kamin.²⁰²

198 Vgl. Prade, Juliane. Sprachoffenheit. Mensch, Tier und Kind in der Autobiographie. Würzburg:
Königshausen&Neumann, 2013.
199 Ebd., 15.
200 Levi: „Tregua“, 230.
201 Levi: Atempause, 24.
202 Ebd., 25–26. Im italienischen Text sind die Beschimpfungen ins Italienische übersetzt.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 237



Levi gibt den nicht endenwollenden Schwall von Beschimpfungen und Befehlen aus
dem Mund des Kleinen Kiepura ausführlich wieder. Er gestaltet so einen buch-
stäblichen, gespenstischen Nachhall des Geschehenen, der die anderen Überle-
benden in eben dem Augenblick heimsucht, in dem sie gerade „von ängstlicher,
scheuer Freude über die wiedergewonnene Freiheit“²⁰³ erfüllt werden. In den
Kleinen Kiepura aber ist „[d]as Gift des Lagers […] zu tief […] eingedrungen.“²⁰⁴ Er
vermag sich nicht anders als in einer traumatischen Echolalie der Tätersprache zu
artikulieren. Mit anderenWorten hat es ihm die Sprache buchstäblich ‚verschlagen‘
und mit ihr auch seine Person. Eines Tages ist er spurlos verschwunden.

Die bekannteste unter Levis Kindergestalten ist Hurbinek, das gelähmte, na-
men- und sprachlose Kleinkind von Auschwitz. Schätzungsweise dreijährig stirbt
Hurbinek nach der Befreiung des Lagers trotz aller Zuwendung und trotz aller ei-
gener Anstrengung, sprechen zu lernen und so „Zutritt in die Welt der Menschen
[zu erhalten], aus der ihn eine bestialische Macht verbannt hatte“²⁰⁵. Levi zeigt ihn
als jemanden, dem es verwehrt wird, die Schwelle vom infans zum sprachmächtigen
Menschen zu überschreiten. Seinen Namen erhielt der Junge nach der Befreiung
aufgrund der„unartikulierten Laute, die der Kleine manchmal von sich gab“²⁰⁶. Das
Wort Hurbinek ist demnach nach derselben Logik wie Barbar gebildet, die für den
kleinen Jungen gefundene Bezeichnung verweist auf den der artikulierten Sprache
vorgelagerten, ihr aber auch immer inhärent bleibenden Bereich des Unartiku-
lierten. Lina N. Insana hat den Namen deshalb als Chiffre der im Holocaust zer-
störten Sprachfähigkeit gelesen, des „linguistic and human death“²⁰⁷. Konkret ver-
sucht Hurbinek nach der Befreiung des Lagers mit Hilfe des fünfzehnjährigen
Henek, der sich um ihn kümmert, zur Sprache zu kommen:

Wahrscheinlich hätte Hurbinek, wenn sich unser schwieriges Zusammenleben länger als ei-
nen Monat hingezogen hätte, von Henek sprechen gelernt […] er brachte Hurbinek zu essen, er
machte ihm das Bett, er legte ihn mit geschickten Händen, ohne Ekel, trocken und sprach zu
ihm, ungarisch natürlich, mit langsamer und geduldiger Stimme.²⁰⁸

Nach dem Ende der deutschen Terrorherrschaft scheinen elementare Vorgänge des
Pflegens von Kranken und Kindern, die auch die Unterstützung beim Spracherwerb
einschließt, wieder in ihr Recht eingetreten zu sein. Wie bereits am Ende von Ist das

203 Ebd., 26.
204 Ebd.
205 Ebd., 21.
206 Ebd., 20.
207 Insana: Tasks, 23.
208 Levi, Atempause, 20–21.

238 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



ein Mensch? gestaltet Levi zu Beginn der Atempause „a slow and painful climb back
from the isolation of physical and moral chaos in the camp […] toward a restoration
of the communal support, both physical and moral, that is the hallmark of civilized
behavior.“²⁰⁹ Der lebensgefährlich geschwächte Hurbinek befindet sich auf dem
Weg eines zivilen Spracherwerbsprozesses, an dessen Ende er anstelle des grau-
samen Lagerjargons eine natürliche Sprache,Ungarisch, sprechenwürde. Ein erster
Erfolg des Erwerbsprozesses scheint sich bald einzustellen: „Nach einer Woche
verkündete Henek ernst, […] daß Hurbinek ‚ein Wort sage‘. Was für ein Wort? Er
wußte es nicht, ein schwieriges Wort, kein ungarisches, „irgend etwas wie ‚mass-
klo‘, ‚matisklo‘.“²¹⁰

Die befreiten Deportierten lauschen den Artikulationen des Kindes, keiner
aber kann dessen „beharrliche Experimente“²¹¹ verstehen, obwohl sie „alle
Sprachen Europas“²¹² sprechen. Hurbineks Wort entzieht sich der Übersetzung
in eine der zivilen Muttersprachen, es bleibt „segreta“²¹³, geheim, „dunkel“²¹⁴,
wie es in der deutschen Übersetzung heißt. Levi schießt das Wort als ein unde-
chiffrierbares in sein Zeugnis mit ein, in einer Art metonymischen Verbindung
steht es für das Kind, das nicht für sich selbst zeugen kann: „Hurbinek starb in
den ersten Tagen des März 1945, frei, aber unerlöst. Nichts bleibt von ihm: Er legt
Zeugnis ab durch diese meineWorte.“²¹⁵ Hurbineks fremdes Wort markiert einen
Ort, an dem sich Levis Bericht auf das Leiden des anderen hin öffnet. Giorgio
Agamben zufolge werden in der Episode Fragen der Zeugenschaft in nuce
adressiert. Hurbinek könne „nicht Zeugnis ablegen, weil er keine Sprache hat“²¹⁶,
Levi versuche, „dem Unbezeugten zuzuhören, sein geheimes Wort zu erfas-
sen“²¹⁷. Dieses gelte es in das eigene Zeugnis mit aufzunehmen, was Agamben
zufolge gleichzeitig bedeutet, die Unmöglichkeit eines vollständigen Bezeugens
mit zu reflektieren: „Das bedeutet, daß sich im Zeugnis zwei Unmöglichkeiten,
Zeugnis abzulegen, begegnen, daß die Sprache, um Zeugnis abzulegen, einer
Nicht-Sprache weichen und die Unmöglichkeit, Zeugnis abzulegen, zeigen
muß.“²¹⁸ Sowohl David Gramling als auch Dorota Glawocka haben an Agambens

209 Langer: „Survivor“, 135.
210 Levi: Atempause, 21.
211 Ebd.
212 Ebd.
213 Levi: „Tregua“, 227.
214 Levi, Atempause, 21.
215 Ebd.
216 Agamben, Giorgio. Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge: Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 2003. 34.
217 Ebd.
218 Ebd.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 239



Lektüre kritisiert, dass Hurbinek durchaus spreche und dieses Sprechen vor dem
historischen Kontext der Lagersprache zu charakterisieren sei. Gramling legt
gewissermaßen eine ‚entallegorisierte‘ Gegenlektüre vor, indem er Hurbineks
Äußerungen vor dem Hintergrund der lagerszprache als Hervorbringung „among
the scores of interwoven codes and pidgins that had channeled meaning in the
concentration camp space“²¹⁹ beschreibt und – unter Vernachlässigung des
Umstandes, dass Hurbinek erst nach der Befreiung sprechen lernt – zum Schluss
kommt, dass das von Hurbinek Gesagte, wegen dieser Zugehörigkeit zur Sprache
der Lager „radically inaccessible and irreproducible“²²⁰ bleibe. Dorota Glowacka
betont dagegen mit Recht, dass Hurbineks im Zwischenraum der Sprachen an-
gesiedeltes Wort sich auch glossolalisch auf diese hin öffne – alle glauben, in
matisklo einen Anklang an ihre Muttersprache zu hören. Ganz überführen al-
lerdings lässt sich der Neologismus in keine der natürlichen Sprachen, was
Glowacka als Verweis darauf liest, dass keine „common language“ zur Be-
schreibung des Holocaust zur Verfügung steht. Indem Levi von Hurbineks Wort
Zeugnis ablege, zeuge er auch von dieser „abyssal, Babelian condition of post-
Holocaust speech.“²²¹

Hurbineks Spracherwerb bleibt stehen zwischen Vernichtung und Ver-
stummen auf der einen, dem Beherrschen einer natürlichen Sprache auf der
anderen Seite. Er wird erst durch die Befreiung und die menschlich fürsorgliche
Zuwendung zu einem Kind möglich, wird dann aber durch den Tod des Kindes an
den Spätfolgen der Lagerqualen abgebrochen. Im undechiffrierbaren fremden
Wort mass-klo, matisklo artikuliert sich in traumatischer Nachträglichkeit die
Zerstörung auch der Sprache in demMoment, in dem versucht wird, einen zivilen
Spracherwerbsprozess wieder in sein Recht einzusetzen. Gleichzeitig ist es aber
auch – und das wird in den meisten Beschäftigungen mit der Episode übersehen –

das Ergebnis eines wiedereinsetzenden zivilen Spracherwerbsprozesses. Nicht die
Erfahrung in Auschwitz hat Hurbinek dieses fremde Wort sprechen gelehrt,
sondern die Zuwendung der Überlebenden nach Auschwitz. Levis Hurbinek-
Episode berichtet mit anderen Worten nicht zuletzt vom Wiedereinsetzen der
Sprachfähigkeit nach Auschwitz, die allerdings von dessen Spuren bis zur Un-
kenntlichkeit entstellt ist. Die Sprachfähigkeit setzt wieder ein, aber sie tut dies in
Gestalt eines unentzifferbaren fremden Wortes, aus dem sie sich nicht mehr
weiterentwickeln kann, das nur erinnert werden kann in der Erzählung eines
anderen. Hoffnungen sind daran keine knüpfbar, für dieses von Hurbinek ge-

219 Gramling: „Unspeakability“, 174.
220 Ebd.
221 Glowacka: Traces, 98.

240 4 castra? Meglio Lager – Babel Auschwitz



äußerte fremde Wort trifft geradezu schockhaft zu, was Adorno den Fremd-
wörtern attestiert, es ist „hoffnungslos wie ein Totenkopf“ und wartet doch auf
eine bessere Ordnung, in der es zum Sprechen erweckt werden kann.

4.3 Das fremde Wort und das Wiedereinsetzen der Sprache nach Auschwitz 241


