
2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen
Wohnsitz. Entwürfe literarischer
Territorialisierung und Deterritorialisierung zu
Beginn des 20. Jahrhunderts

2.1 Historische Konzepte von Nationalliteratur und
Muttersprache und ihre Zuspitzung nach 1900 bei
August Sauer, Josef Nadler und Leo Weisgerber

Mehrsprachige Kulturen und Gesellschaften und (zumindest partiell) mehrspra-
chige Individuen sind, wie sprachgeschichtliche und kulturhistorische Forschungen
zeigen, global und historisch gesehen nicht die Ausnahme, sondern eher die Regel.¹
Diesem Befund steht der Monolingualismus als wirkmächtige moderne Sprach- und
insbesondere Textordnung entgegen. Das spätestens seit dem 18. Jahrhundert ent-
wickelte „monolingual paradigm“², in der Begriffsprägung Yasemin Yildiz‘, postu-
liert die natürliche Übereinstimmung der einen in der Kindheit erworbenen Mut-
tersprache mit der einen nationalen Umgangs-, Schul- und Amtssprache. Das
soziokulturelle wie politische Projekt des Monolingualismus ist dabei, wie David
Gramling zurecht hervorgehoben hat, seinerseits vielseitig, es verbindet sich mit
sprachimperialistischen und puristischen Bewegungen ebenso wie mit dem An-
liegen der europäischen Aufklärung, breite Teile der Bevölkerung zu alphabetisie-
ren und eine gemeinsame Verständigungsgrundlage zu schaffen.³ In unserem
Kontext ist von Bedeutung, dass das Konzept einer sozusagen muttersprachlichen
Einsprachigkeit oder einer national gemeinsamen einsprachigen Muttersprache
zur prägenden Ordnungskategorie für Sprache und Texte in der Moderne avan-
cierte.Vor diesem Hintergrund kann Mehrsprachigkeit ungeachtet ihrer faktischen
Verbreitung in der Literatur als Ausnahme und Regelwidrigkeit konturiert und
aktiv zur poetischen Hervorbringung von Abweichungseffekten eingesetzt werden.

Trotz ihrer vermeintlichen Simplizität und bis heute andauernden politisch-
kulturellen Prägekraft sind Monolingualismus und die Idee der einen Mutterspra-

1 Braunmüller, Kurt, und Gisella Ferraresi (Hg.). Aspects of Multilingualism in European Language
History. Amsterdam: Benjamins, 2003; Edwards, John. Multilingualism. Understanding Linguistic
Diversity. London: Bloomsbury, 2012; Hüning, Matthias (Hg.). Standard Languages and Multilin-
gualism in European History. Amsterdam: Benjamins, 2012.
2 Yildiz: Beyond.
3 Gramling: Invention, 45–94.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-003



che als der selbstverständlichsten und am besten beherrschten Ausdrucksform
keine natürlichen Gegebenheiten. Wie namentlich Anja Stukenbrock und Thomas
Paul Bonfiglio gezeigt haben, handelt es sich dabei vielmehr um Konstrukte, die in
der Moderne im Zusammenhang mit der Formierung national-kultureller Modelle
von Identität und Zugehörigkeit herausgebildet und institutionell etabliert wurden.⁴
Für den europäischen und deutschen Raum zeigen entsprechende Forschungen,
wie sich am Übergang von der Frühen Neuzeit zur Moderne mit der Emanzipation
der Volkssprachen und den Konzepten einer nationalen Kultur allmählich die
Norm der Einsprachigkeit auf breiter Ebene durchsetzt.⁵ Im Falle von Deutschland
wird dabei den barocken Sprachgesellschaften und den damit verbundenen Dis-
kussionen um die Entwicklung einer voll funktionsfähigen neuhochdeutschen
Schriftsprache ebenso wie um den Umgang mit Fremdwörtern eine wichtige Rolle
zugewiesen.⁶ Die Forschungsbeiträge, die die romantische Sprachphilosophie und
namentlich Johann Gottfried Herder als ‚Erfinder‘ der monolingualen Norm anse-
hen,⁷ übersehen, dass diese bereits im Barock eine prägende Vorgeschichte hat.
Martin Opitz und nach ihm auch noch Johann Christoph Gottsched fordern in ihren
Poetiken den Dichter explizit dazu auf, auf die gängige mehrsprachige Schreibweise
zu verzichten, um die Entwicklung einer einheitlichen deutschen Sprache zu be-
fördern: „Damit wir aber reine reden mögen / sollen wir vns befleissen deme
welches wir Hochdeutsch nennen besten vermögens nach zue kommen […] So
stehet es auch zum hefftigsten unsauber, wenn allerley Lateinische, Frantzösische,
Spanische und Welsche Wörter in den text […] geflickt werden.“⁸ So Opitz 1624 im
Buch von der deutschen Poeterey. Gottsched fordert in seinem Versuch einer criti-
schen Dichtkunst von 1730: „Ein deutscher Poet bleibt also bey seiner reinen Mut-
tersprache, und behänget seine Gedichte mit keinen gestohlnen Lumpen der Aus-

4 Stukenbrock, Anja. Sprachnationalismus. Sprachreflexion als Medium kollektiver Identitätsstif-
tung in Deutschland (1617– 1945). Berlin: De Gruyter, 2005; Bonfiglio: Mother Tongues.
5 Baldzuhn, Michael, und Christine Putzo (Hg.). Mehrsprachigkeit im Mittelalter. Kulturelle, litera-
rische, sprachliche und didaktische Konstellationen in europäischer Perspektive. Berlin: De Gruyter,
2011; Forster: Poet. 9–50.
6 Vgl.: Roelcke, Thorsten. „Der Patriotismus der barocken Sprachgesellschaften“. Nation und
Sprache. Die Diskussion ihres Verhältnisses in Geschichte und Gegenwart. Hg. Andreas Gardt. Berlin:
De Gruyter, 2000. 139– 168; Stukenbrock: Sprachnationalismus. 69– 157; Maas, Utz.Was ist Deutsch?
Die Entwicklung der sprachlichen Verhältnisse in Deutschland. 2. überarb. Auflage. Paderborn: Fink,
2014. 169– 190.
7 So Martyn, David. „Es gab keine Mehrsprachigkeit, bevor es nicht Einsprachigkeit gab. Ansätze zu
einer Archäologie der Sprachigkeit (Herder, Luther, Tawada)“. Philologie und Mehrsprachigkeit. Hg.
Till Dembeck und Georg Mein. Heidelberg: Winter, 2014. 39–52.
8 Opitz, Martin. Das Buch von der deutschen Poeterey (1624). Tübingen: Niemeyer, 1954. 24.

88 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



länder.“⁹ Zugespitzt formuliert lässt sich hier brennglasartig verfolgen, wie sich die
neuere deutsche Literatur aus einer mehrsprachigen Diskursrealität herausschält
und die poetische Innovation direkt mit dem Projekt einer einheitlichen Sprache
und monolingualen Norm verknüpft wird. Die Dichtung wird mithin zu einem der
kulturellen Orte, von dem aus die Schaffung einer reinen, neuhochdeutschen
Sprache und damit die Ablösung des multilingual strukturierten frühneuzeitlichen
Kontextes durch die nationalsprachliche Norm der Moderne betrieben werden.¹⁰
Nicht unwichtig ist im Kontext unserer Studie dabei die Beobachtung, dass Opitz in
seiner ersten deutschen Poetik, dem Buch von der deutschen Poeterey, die poetische
Innovation gerade in der Einsprachigkeit als Abweichung von der als unsauber
empfundenen multilingualen Diskursrealität sieht, während für spätere Texte nach
Etablierung der nationalsprachlichen Norm wiederum die Abweichung davon
durch mehrsprachige Stellen literarisch innovativ wird.¹¹ Dies widerspricht einer
tendentiell essentialistischen Auffassung von Mehrsprachigkeit in bestimmten li-
teraturwissenschaftlichen Arbeiten, die damit naturgegeben und kontextunab-
hängig Innovation und Kreativität verbinden.¹² Ins Zentrum von literarischer
Mehrsprachigkeitsforschung gerückt wird damit anstelle eines statischen Ver-
ständnisses von ‚Mehrsprachigkeit‘ die „Sprachigkeit“¹³ eines Textes als Ansatzflä-
che zur Generierung poetischer Abweichung und damit Innovation.

Zum historischen Prozess der Herausbildung der nationalsprachlichen Norm
gehört auch ein Bedeutungswandel im Begriff der Muttersprache: Referiert dieser
noch bis ins 16. Jahrhundert vornehmlich auf eine nicht standardisierte, mündliche
und lokale Varietät, so wird er in der Folge sukzessive aufgewertet und im
18. Jahrhundert auf schriftliche und hochsprachliche Formen des Deutschen be-
zogen, wodurch er gleichbedeutend mit dem der Nationalsprache wird, diese aber
gleichzeitig von der kollektiven wieder auf die individuelle Ebene überträgt. Der
Begriff der Muttersprache macht somit eine bemerkenswerte Karriere, die ebenso
sehr mit der Entwicklung des modernen Nationsgedankens wie mit der bürgerli-
chen Familie als Erziehungsgemeinschaft verbunden ist und zudem mit einer
veränderten Sprachauffassung, in der diese vom Instrument der Kommunikation

9 Gottsched, Johann Christoph. „Versuch einer critischen Dichtkunst“ (1730). Ders. Ausgewählte
Werke. Bd. VI/I, hg.v. P. M. Mitchell. Berlin: De Gruyter, 1973. 292.
10 Vgl.: Stukenbrock: Sprachnationalismus, 69– 157.
11 Vgl.: Kilchmann, Esther. „Monolingualism, Heterolingualism, and Poetic Innovation. On Con-
temporary German Literature with a Side Glance to the Seventeenth Century“. Challenging the Myth
of Monolingualism. Hg. Liesbeth Minnard und Till Dembeck. Amsterdam: Rodopi, 2014. 71–86.
12 So Bürger-Koftis, Schweiger und Vlasta: Polyphonie; teilw. auch Yildiz: Beyond.
13 Stockhammer: „Unselbstverständlichkeit“.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 89



zu einer Art natürlichem Organismus wird.¹⁴ Produziert wird so die Vorstellung
einer natürlichen Verbindung zwischen Sprache, Individuum und (nationaler)
Gemeinschaft.¹⁵ Sie wird durch die romantischen sprachphilosophischen Positio-
nen namentlich Johann Gottfried Herders befestigt, in denen eine Engführung von
Literatur, Nation und Sprache stattfindet, die wiederum zur Folge hat, dass Sprache
eng an die eine einheitliche Nationalsprache geknüpft wird. In Über die neuere
deutsche Litteratur heißt es: „Der Genius der Sprache ist also auch der Genius von
der Litteratur einer Nation.“¹⁶ In den Briefen zur Beförderung der Humanität be-
fördert Herder das Modell der Sprachgemeinschaft mit dem Grundsatz, dass die
Erziehung in einer bestimmten Sprache die entsprechenden Individuen automa-
tisch zu einer Gemeinschaft forme und so durch die Sprache auch eine ganze Nation
erzogen werde.¹⁷ Hinzu treten die Positionen Wilhelm von Humboldts und der
Brüder Schlegel, die eine wohnortbedingte Prägung des Menschen und seiner
Sprache nicht nur durch historisch-kulturelle, sondern auch topographische und
klimatische Bedingungen annehmen.¹⁸ Auch auf Friedrich Schleiermachers Her-
vorhebung der Bindung eines Dichters an seine Muttersprache wurde in diesem
Zusammenhang von der Forschung zurecht hingewiesen.¹⁹ Eine ausführlichere
Auseinandersetzung mit den bekannten Positionen würde den Rahmen dieser Ar-
beit sprengen. Sie werden hier angeführt, um den Forschungskonsens zu verdeut-
lichen, dass wir es um 1800 mit einer Zusammenführung von eindeutiger Sprach-
und Nationszugehörigkeit unter der Vorstellung von Natürlichkeit zu tun haben.
Sprachliche Homogenität wird dabei zu einem wichtigen Bestandteil der Idee einer
nationalen Gemeinschaft und – das sollte über der Kritik an der einsprachigen
Norm als exkludierend und nationalisierend nicht vergessen werden – zum zen-

14 Vgl. dazu die Ausführungen Friedrich Kittlers (Aufschreibesysteme 1800 1900. München: Fink,
1985. 35–88) zur Rolle der Mütter in der Alphabetisierung der Kinder und der damit einherge-
henden Verschiebung zur als ‚natürlich‘ stilisierten Oralität.
15 Zur Begriffsgeschichte der Muttersprache im deutschsprachigen Raum vgl.: Ahlzweig, Claus.
Muttersprache – Vaterland. Die deutsche Nation und ihre Sprache. Opladen: Westdt. Verlag, 1994.
16 Herder, Johann Gottfried. „Über die neuere Deutsche Literatur“ (1766). Ders. Sämtliche Werke. 33
Bde., hg.v. Bernhard Suphan. Bd. 1. (Berlin 1877). Neudruck: Hildesheim: Olms, 1967. 147. Zur Be-
deutung von Herder für das moderne Verständnis von Ein- und Mehrsprachigkeit vgl.: Martyn:
„Mehrsprachigkeit“.
17 Herder, Johann Gottfried. „Briefe zur Beförderung der Humanität. Beilage“ (1795). Ders. Sämt-
liche Werke. 33 Bde., hg. v. Bernhard Suphan. Bd. 17. (Berlin 1877). Neudruck: Hildesheim: Olms, 1967.
287.
18 Vgl.: Bär, Jochen A. „Nation und Sprache in der Sicht romantischer Schriftsteller und Sprach-
theoretiker“. Nation und Sprache, 199–228.
19 Vgl.: Weidner, Daniel. „Frevelhafter Doppelgänger und sprachbildende Kraft. Zur Wiederkehr
der Anderssprachigkeit in Schleiermachers Hermeneutik“. Exophonie, 229–247; Yildiz: Beyond, 37.

90 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



tralen Mittel der sogenannten Volksaufklärung und der Alphabetisierung breiter
Bevölkerungsschichten.²⁰ In den nationalstaatlich nicht geeinten Ländern des
Deutschen Bundes unterstützt die Konstruktion einer gemeinsamen Kulturzuge-
hörigkeit, für die Literatur und Sprache eine eminente Rolle spielen, im Laufe des
19. Jahrhunderts die nationalliberale politische Forderung nach einem National-
staat mit Bürgerrechten. Jacob Grimm hält 1846 in seiner Eröffnungsrede am ersten
Germanistentag in Frankfurt am Main fest: „ein volk ist der inbegriff aller men-
schen, welche dieselbe sprache reden. Das ist für uns deutsche die unschuldigste
und zugleich stoltzeste erklärung.“²¹ Ganz so unschuldig ist diese Definition freilich
nicht nur deswegen nicht, weil in ihr eine „großdeutsche Lösung“ favorisiert wird.
Sie ist auch nicht unschuldig im Sinne von natürlich, hat doch der hier kurz um-
rissene historische Prozess bereits gezeigt, dass die Übereinstimmung einer in der
Kindheit mündlich erworbenen lokalen Varietät („Muttersprache“) mit der einer
überregionalen Schrift- und einigenden Nationalsprache erst diskursiv hergestellt
werden muss. Unter anderemmit Jacob und Wilhelm Grimm gelangt dieser Prozess
nach Abschluss der Konsolidierung der neuhochdeutschen Standardsprache im
18. Jahrhundert in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in eine neue Phase. Dabei
ist es nicht zuletzt die Germanistik, die eine programmatische Verbindung von
Nation und Sprache betreibt.²² Als Begleiterscheinung des disziplinären Diskurses
verbreiten sich, wie Ahlzweig gezeigt hat, im Laufe des 19. Jahrhunderts Mutter-
sprach-Emotionalisierungen in Gebrauchspoesie und Erziehungsratgebern.²³
Gleichzeitig ist eine Wiederaufnahme und Zuspitzung des Fremdwortpurismus zu
beobachten, der sich nach der deutschen Reichsgründung von 1871 und im Ersten
Weltkrieg tendenziell verstärkt und insbesondere gegen französische Sprachein-
flüsse als Symptome einer „Verunreinigung“ des Deutschen wendet.²⁴ Zusätzlich

20 Vgl.: Gramling: „Einsprachigkeit“, 39.
21 Grimm, Jacob. „Über die wechselseitigen beziehungen und die verbindung der drei in der ver-
sammlung vertretenen wissenschaften“. Ders. Kleinere Schriften. Bd. 7, hg.v. Karl Müllenhoff und
Eduard Ippel. Hildesheim: Olms, 1966. 556–563, hier 557.
22 Vgl.: Fürbeth, Frank (Hg.). Zur Geschichte und Problematik der Nationalphilologien in Europa.
150 Jahre Erste Germanistenversammlung in Frankfurt am Main (1846– 1996). Tübingen: Niemeyer,
1999; Gardt, Andreas. „Sprachnationalismus zwischen 1850 und 1945“. Nation und Sprache, 247–271.
23 Bspw.: „Muttersprache, Mutterlaut! / Wie so wonnesam, so traut! / Erstes Wort, das mir er-
schallet, / Süßes, erstes Liebeswort, / Erster Ton, den ich gelallet, / Klingest ewig in mir fort. […]“Max
von Schenkendorf: „Muttersprache“ (1814), zit. in: Ahlzweig: Muttersprache, 146. Für ähnliche Bei-
spiele und ihre Diskussion vgl. ebd., 127– 182; Stukenbrock: Sprachnationalismus, 306–312.
24 Vgl.: Kirkness, Alan. Zur Sprachreinigung in Deutschland 1789– 1871. Eine historische Doku-
mentation. Tübingen: Narr, 1975; Ders. „Das Phänomen des Purismus in der Geschichte des Deut-
schen“. Sprachgeschichte. Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 91



weist der neu aufgelegte Sprachpurismus wie auch der National- und Mutter-
sprachdiskurs insbesondere ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine anti-
semitische Schlagseite auf.²⁵ Wie Arndt Kremer herausgearbeitet hat, entwickelt
sich parallel zur jüdischen Annahme des Deutschen nach der Haskala ein antise-
mitisches Sprachkonzept, das den jüdischen Gebrauch des Deutschen gezielt dif-
famiert und den deutschsprachigen Juden vorwirft, keine authentischen Mutter-
sprachler zu sein, sondern sich das Deutsche in lügnerischer und betrügerischer
Weise angeeignet zu haben.²⁶

Insgesamt kann um 1900 davon gesprochen werden, dass sowohl die Kategorie
der (monolingualen) Nationalsprache als auch ein in ihrem Sinne angeglichener
und zugleich emotional besetzter romantischer Begriff von Muttersprache diskur-
siv und institutionell etabliert sind. Auch der Prozess der Standardisierung des
Deutschen wurde im deutschen Kaiserreich entscheidend vorangetrieben, 1880
erscheint das Vollständige Orthographische Wörterbuch der deutschen Sprache, der
sog. „Urduden“, der 1901 als einheitliches Regelwerk für den gesamten deutsch-
sprachigen Raum angenommen wird.²⁷ In dieser Zeit gewinnt auch der mutter-
sprachliche Unterricht nochmals an Bedeutung, in der preußischen Schulkonferenz
von 1890 wird die verstärkte Lektüre deutscher Literatur auch am Gymnasium
beschlossen, wo bislang immer noch die klassischen Sprachen und Literaturen im
Vordergrund standen.²⁸ Auch mit Blick auf die staatspolitische europäische Land-
karte spricht einiges dafür, zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine Hochphase der
politischen Wirkkraft von Einsprachigkeit, Muttersprache und Nationalsprache zu
sehen, insofern der Erste Weltkrieg die Auflösung der großen multinationalen und
mehrsprachigen Staaten Österreich-Ungarn und Osmanisches Reich nach sich zieht

(Band 1). Hg. Werner Besch, Anne Betten, Oskar Reichmann und Stefan Sonderegger. Berlin: De
Gruyter, 1998. 407–416.
25 Vgl.: von Polenz, Peter. „Sprachpurismus und Nationalsozialismus. Die ‚Fremdwort‘-Frage ges-
tern und heute“. Germanistik – eine deutscheWissenschaft.Hg. Eberhard Lämmert. Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1967. 111– 165; Bering, Dietz. „Sprache und Antisemitismus im 19. Jahrhundert“. Das
19. Jahrhundert. Sprachgeschichtliche Wurzeln des heutigen Deutsch. Hg. Rainer Wimmer. Berlin: De
Gruyter, 1990. 325–354.
26 Kremer, Arndt. Deutsche Juden – deutsche Sprache. Jüdische und judenfeindliche Sprachkonzepte
1893– 1933. Berlin: De Gruyter, 2007. 90– 150.
27 von Polenz, Peter. Geschichte der deutschen Sprache. Bearbeitet von Norbert Richard Wolf.
Berlin: De Gruyter, 2020. 136– 137.
28 Dietrich, Dieter. Friedrich Althoff und das Ende des preußischen Schulstreites. Vorgeschichte und
Inhalt der Schulreform des Jahres 1900. Die Junikonferenz.Norderstedt: Books on Demand, 2008. 100–

160. Zur Nationalisierung in anderen Bereichen des Schulwesens: Meissner, Andrea. Die Nationa-
lisierung der Volksschule: Geschichtspolitik im Niederen Schulwesen Preußens und des deutsch-
sprachigen Österreich, 1866 bis 1933/38. Berlin: Duncker&Humblot, 2009.

92 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



und die Neuordnung insbesondere der mittel- und osteuropäischen Landkarte nach
ethnischen und sprachlichen Gesichtspunkten erfolgt.²⁹ Gleichzeitig entstehen da-
durch wieder neue regionale Konstellationen des Deutschen als Minderheiten-
sprache, auf die im Zusammenhang mit einigen der in dieser Studie behandelten
Autorinnen und Autoren zurückzukommen seinwird. An dieser Stelle können diese
größeren sprachpolitischen Kontexte nicht weiter ausgeführt werden. Zu betonen
ist allerdings, dass Konzepte der Ein-, National- und Muttersprachigkeit, wie sie bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein wirksam sind, nicht allein, wie in der For-
schungsliteratur einseitig hervorgehoben,³⁰ auf die romantischen Konzepte na-
mentlich von Herder zurückgehen, sondern nach 1900 eine Zuspitzung erfahren. Im
Folgenden ist darzulegen, dass zu Beginn des 20. Jahrhunderts gerade auch in der
germanistischen Literatur- und Sprachwissenschaft die Konzepte von Nationalli-
teratur und Muttersprache erneut aufgegriffen und dezidiert mit Raum und
Sprachgemeinschaft verbunden werden.

‚Literatur und Boden‘ bei August Sauer und Josef Nadler

Um 1900 finden sich zunehmend Bestrebungen, Literatur und Sprache explizit in
einem konkreten politisch-geographischen Raum zu verankern. Der Fokus auf den
Raum markiert dabei eine Veränderung gegenüber der Literaturgeschichte des
19. Jahrhunderts. Sie hatte in erster Linie zeitlich argumentiert und versucht, die
Einheit der deutschen Nation, Literatur und Sprache über eine historische Her-
kunftsgeschichte herzustellen, die einen geistigen, immateriellen und inneren Zu-
sammenhang begründen sollte, der in der Lage wäre, die tatsächliche territorial-
politische Zerstückelung des deutschen Gebietes zu überwinden. Jürgen Fohrmann
zufolge verschiebt sich diese zeitliche Argumentation bereits in Wilhelm Scherers
Geschichte der deutschen Literatur (1880– 1883) hin zu einer räumlichen, indem
versucht wird, „durch die suggestive Kraft von Überleitungsphrasen den Charakter
einer organischen Erzählung zu erwecken. So wird z.B. die Identität des Ortes ge-
nutzt, um unterschiedliche Literaturen für den Gang der Darstellung zusammen-
fassen zu können.“³¹ Das explizite Projekt einer radikalen Territorialisierung von

29 Dülffer, Jost. „Die Diskussion um das Selbstbestimmungsrecht und die Friedensregelungen nach
den Weltkriegen des 20. Jahrhunderts“. Die Verteilung der Welt. Selbstbestimmung und das Selbst-
bestimmungsrecht der Völker. Hg. Jörg Fisch. München: Oldenbourg, 2011. 113– 139.
30 Martyn: „Mehrsprachigkeit“.
31 Fohrmann, Jürgen. Das Projekt der deutschen Literaturgeschichte. Entstehung und Scheitern einer
nationalen Poesiegeschichtsschreibung zwischen Humanismus und Deutschem Kaiserreich. Stuttgart:
Metzler, 1989. 221.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 93



Sprache und Literatur und ihre Verankerung in Volk und Raum wird dann zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts von den Germanisten August Sauer und Josef Nadler
formuliert. Gegenüber den Literaturgeschichten des 19. Jahrhunderts findet in ihrer
Betonung von Region und „Stamm“ eine Entpolitisierung statt, insofern nicht mehr
die deutsche Nation als noch zu bildende und in ihrer Einheit zu rechtfertigender
politischer Größe im Zentrum steht, sondern scheinbar ahistorische und apolitische
Gegebenheiten wie Region und Topographie in den Vordergrund rücken. Ebenso
wird eine Naturalisierung anstelle der Historisierung vorangetrieben, wie sich
nicht zuletzt am Bild der Wurzeln und Stämme beobachten lässt. Wurden sie in der
frühen Germanistik als Modelle zur Beschreibung historischer Sprach- und Lite-
raturentwicklung genutzt, werden diese Abstraktionen nun auf den Dichter wie
Menschen selbst bezogen, der dadurch in Übereinstimmung mit der völkischen
Ideologie zum organischen Produkt des Bodens gerät. Die programmatische Ver-
bindung der germanistischen Literaturwissenschaft mit der neuen Disziplin der
Volkskunde nimmt August Sauer 1907 in seiner an der Deutschen Universität Prag
gehaltenen Rektoratsrede „Literaturgeschichte und Volkskunde“ vor. Dies bedeutet
laut Fohrmann auch insofern eine Zäsur in der Geschichte der Literaturge-
schichtsschreibung, als es nicht mehr darum geht, aus den Texten heraus den na-
tionalen Zusammenhalt und historischen Fortgang des deutschen Geistes zu re-
konstruieren. Vielmehr wird mit der ahistorischen Größe des Volkes und des
Raumes bereits „vor die Texte […] eine neue, begründende Ebene geschaltet“³².
Dabei geht es Sauer zunächst darum, den in den Literaturgeschichten vage er-
scheinenden Begriff des Nationalcharakters genauer zu fassen. Die Lösung führt
über eine genauere Herkunftsbeschreibung aus den „einzelnen deutschen Stäm-
me[n], Landschaften, Provinzen und Länder[n]“³³. Wenn Sauer auch einleitend
Literatur als Ort des gedanklichen Austausches zwischen verschiedenen Zeiten,
Völkern und Literaturtraditionen beschreibt, will er die Dichtung in ihrer „natio-
nalen Seite“³⁴ an Territorium und „Stammesangehörigkeit“ zurückbinden. „[I]m
letzten Grunde“ sei der Mensch „ein Produkt des Bodens, dem er entsprossen ist, ein
Angehöriger des Volksstammes, der ihn hervorgebracht hat“³⁵. Dies gelte auch für
den Dichter: „auch das größte dichterische Genie ist mit tausend Wurzeln in den
Boden seiner Heimat verankert und hat daher mit den übrigen Stammesangehö-
rigen zahlreiche völkische Merkmale gemein, die ihn erst zum nationalen Dichter

32 Ebd., 233.
33 Sauer, August. Literaturgeschichte und Volkskunde. Rektoratsrede gehalten in der Aula der
Deutschen Universität in Prag am 18. November 1907. 2. unveränderte Ausgabe. Stuttgart: Metzler,
1925. 4.
34 Ebd.
35 Ebd., 5.

94 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



stempeln.“³⁶ Gerade weil Sauer allerdings für die Feststellung der „Stammeszuge-
hörigkeit“ nicht nur den Geburtsort eines Dichters berücksichtigen will, sondern
auch dessen Familiengeschichte – frühere Einwanderungen ebenso wie von Sauer
als „Blutmischung“³⁷ betitelte binationale Eheschließungen – gerät die Beschrei-
bung der Stammeszugehörigkeit ironischerweise stellenweise eher zu einer Be-
schreibung von vielfältigen Wanderbewegungen in der familiären Vergangenheit
einzelner Dichter.³⁸ Es macht zuweilen den Anschein, also ob gerade gegen diese
omnipräsente Bewegung die Prämisse der Territorialisierung im ideologischen
Rahmen- bzw. Forschungsprogramm besonders fest gezurrt werden muss, die An-
nahme mithin, „dass das angestammte deutsche Wesen auch durch die dichtesten
Schleier der umfassendsten Weltbildung hindurchleuchtet und durch alle Einflüsse
fremder Literaturen nicht besiegt werden kann.“³⁹ Diese Stammesverbundenheit
solle laut Sauer auch in einer von Verstädterung und Migrationsbewegungen ge-
prägten Gegenwart und Zukunft prägend bleiben. Bodenverbundenheit anstelle der
Bewegtheit einer„internationalen Luftballonliteratur“⁴⁰, wie Sauer weltliterarische
und transnationale Tendenzen apostrophiert. Als politische und wissenschaftliche
Aufgabe sieht Sauer deshalb die Pflege des „deutschen Volkstums“ als buchstäbliche
Grundlage für die Entstehung nationaler Literatur.⁴¹ Mit diesem Aufruf endet
Sauers Rede und überführt damit die literaturhistorischen Erwägungen unmittel-
bar in politische Forderungen. Konkret ist in Prag 1907 damit die Forderung zur
Stärkung der deutsch-nationalen Richtung innerhalb Österreichs verbunden und
damit auch die Beförderung der nationalen Segregation im Vielvölkerstaat.⁴²

Ausgearbeitet wird die programmatische Verbindung von Literaturgeschichte,
Stamm und Raum von Sauers Schüler Josef Nadler.⁴³ In der Sauer gewidmeten
vierbändigen Literaturgeschichte der deutschen Stämme und Landschaften setzt er
dessen Entwurf einer radikalen Territorialisierung von Literatur um. Der erste
Band erschien 1911 (vordatiert auf 1912), der zweite 1913, Band drei folgte 1918 und

36 Ebd., 12.
37 Ebd., 8.
38 So ebd., 8– 11.
39 Ebd., 14.
40 Ebd., 15.
41 Ebd., 20.
42 Zur Person August Sauers im zeithistorischen und insbesondere Prager universitätsgeschicht-
lichen Kontext vgl.: Höhne, Steffen (Hg.). August Sauer (1855– 1926). Ein Intellektueller in Prag
zwischen Kultur- und Wissenschaftspolitik. Köln: Böhlau, 2011.
43 Zur wissenschaftshistorischen Kontextualisierung von Nadlers Theorie vgl.: Ranzmaier, Irene.
Stamm und Landschaft. Josef Nadlers Konzeption der deutschen Literaturgeschichte. Berlin: De
Gruyter, 2008; Für die bio-bibliographischen Angaben zu Nadler vgl.: König, Christoph (Hg.). Inter-
nationales Germanistenlexikon (Band 2). Berlin: De Gruyter, 2003. 1298.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 95



Band vier 1928. Nadlers Hauptwerk erlebte mehrere Neuauflagen, in denen eine
ideologische Radikalisierung zu beobachten ist. Für die vierte Auflage von 1939–

1941 arbeitete der seit 1931 als Ordinarius an der Universität Wien tätige Autor (der
seit 1938 Mitglied der NSDAP war) seine Literaturgeschichte nochmals um und
spitzte die völkisch-antimoderne Argumentation auf die nationalsozialistisch-ras-
sische Ideologie zu.⁴⁴ 1945 wurde Nadler wegen seiner Verstrickung in den Natio-
nalsozialismus von der Universität Wien seines Amtes enthoben. 1951 publizierte er
eine einbändige Zusammenfassung seiner Literaturgeschichte, die 1961, drei Jahre
vor seinem Tod, nochmals neu aufgelegt wurde.⁴⁵

Die theoretische Grundlage zu seinem Ansatz formuliert Nadler 1914 in seiner
Schrift „Die Wissenschaftslehre der Literaturgeschichte“. Der Aufsatz erscheint in
der bislang von August Sauer und ab 1914 von Sauer und Nadler gemeinsam her-
ausgegebenen Zeitschrift Euphorion und ist die „bewußte Positionierung der
stammeskundlichen Literaturgeschichtsschreibung innerhalb der Methodendis-
kussionen der Germanisten“⁴⁶. Nadler fasst hier die deutsche Literaturgeschichte
als „die Wissenschaft von allen literarischen Denkmälern der Form und dem Inhalt
nach, die deutsche Sprachform haben und von Deutschen stammen. […] Ihre we-
sentlichen Hilfsmittel sind Sprachwissenschaft, Familiengeschichte, Ethnographie,
Geographie,Volkskunde.“⁴⁷ Dieser Definition zufolge sind die Texte nicht mehr auf
eine Präsenz des nationalen Geistes hin zu untersuchen, vielmehr sind sie über-
haupt nur Gegenstand germanistischer Forschung, insofern sie deutschsprachig
sind und diese Sprache mit der Nationalität des Autors übereinstimmt. Als Hilfs-
mittel der Literaturgeschichte fungieren nun Disziplinen, die diesen Ausgangspunkt

44 Wobei etwa die ursprünglich betonte Verschiedenheit der deutschen Stämme gegenüber deren
angeblichen rassischen Einheit in den Hintergrund tritt und auch die Gliederung der Bände ge-
ändert wird in Volk, Geist, Staat, Reich, die deutsche Literaturgeschichte also teleologisch auf Hitler-
Deutschland samt seinen Annektionen zuläuft und auf die Idee eines deutschen „Weltvolkes“.
45 In diesem Kontext kann nicht auf die einzelnen Abstufungen zwischen den Auflagen und deren
genaue Rezeption eingegangen werden. Vgl. dazu Ranzmaier: Stamm, 379–499; Boden, Petra.
„Stamm, Geist, Gesellschaft. Deutsche Literaturwissenschaft auf der Suche nach einer integrativen
Theorie“. Literaturwissenschaft und Nationalsozialismus. Hg. Holger Dainat und Lutz Danneberg.
Tübingen: Niemeyer, 2003. 215–261; Michaeli, Rudolf W. Continuities and Transformations in
Scholarly Writing 1919 to 1963. Landschaft, Stamm and Wesen in Selected Works by Josef Nadler,
Walter Muschg, and Benno vonWiese.Ottowa: Diss.Univ. of Waterloo, 2006; Höppner, Wolfgang. „Die
regionalisierte Nation. Stamm und Landschaft im Konzept von Literaturgeschichtsschreibung bei
August Sauer und Josef Nadler“. Regionalität und Fremde. Literarische Konstellationen,Visionen und
Konzepte im deutschsprachigen Mitteleuropa. Hg. András F. Balogh und Magdolna Orosz. Berlin:
Weidler, 2007. 29–50.
46 Ranzmaier: Stamm, 63.
47 Nadler, Josef. „Die Wissenschaftslehre der Literaturgeschichte. Versuche und Anfänge“. Eupho-
rion 21 (1914): 1–63, hier 51.

96 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



eines überhistorischen Raumes, einer festen Volks- und Sprachzugehörigkeit zu
befestigen vermögen und die Literaturgeschichte mit den neuen naturwissen-
schaftlich orientierten Ansätzen der Zeit verbinden. Entsprechend lehnt Nadler
herkömmliche literaturgeschichtliche Untersuchungsansätze wie die Beeinflussung
von Schriftstellern durch gelesene Schriften oder Schulen sowie die Verbindung des
Seelenlebens eines Dichters zu seinem Werk als zu vage ab. Stattdessen fordert er,
die „Körperlichkeit“ des Autors in den Blick zu nehmen. Wie Irene Ranzmaier
ausgeführt hat, versucht Nadler gerade mit dieser Hinwendung zum angeblich
konkret Körperlichen, die Literaturgeschichte als im naturwissenschaftlichen Sinne
wissenschaftlich neu zu etablieren.⁴⁸ Körperlichkeit der Autoren aber meint in
erster Linie Ahnenkunde, dann Herkunft aus einem bestimmten räumlich-klima-
tischen Umfeld. Nadler zufolge sind sich Autoren mit gemeinsamen Vorfahren
(„Stamm“) bzw. Herkunft aus einem bestimmten geographischen Gebiet („Land-
schaft“) auch literarisch ähnlich.⁴⁹ Die Untersuchungsgrundlagen dafür bieten
„Stammeskunde, Völkerkunde, Rassenkunde, ferner Geographie und […] Volks-
kunde.“⁵⁰ Nadler löst damit die Literaturwissenschaft von der historisch-philolo-
gischen Vorgehensweise ab. Stattdessenwird eine Orientierung an den „natürlichen
Teileinheiten“ gefordert, an „Landschaft“ und „Stamm“.⁵¹

Entsprechend spielt in Nadlers Hauptwerk, der Literaturgeschichte der deut-
schen Stämme und Landschaften, die gattungskonventionell chronologische Ord-
nung nur noch im Überbau eine gewisse Rolle: Der erste Band trägt den Titel Die
Altstämme (800– 1600), der zweite Die Neustämme von 1300, die Altstämme von
1600– 1780, der dritte Hochblüte der Altstämme bis 1805, der Neustämme bis 1800,
der vierte schließlich Der deutsche Staat 1814– 1914. Anstelle von Epochen oder
politischen Ereignissen wird allerdings bereits hier auf die „Stämme“ rekurriert,
bzw. im vierten Band auf das Terrain des „deutschen Staates“, offensichtlich nicht in
seiner 1870 realisierten kleindeutschen, sondern in der im 19. Jahrhundert ebenfalls
angedachten großdeutschen Version.⁵² Die Binnenordnung in den Bänden dann ist

48 Ranzmaier: Stamm, 66.
49 „Wie nur im Körperlichen und Geistigen des Urhebers der zureichende Grund für alles Bewirkte
der Denkmäler zu suchen ist, so kann auch der zureichende Grund für das verschiedenen Urhebern
Gemeinsame nur im Körperlichen und Geistigen sei es ihrer gemeinsamen Ahnen, sei es ihrer
verwandtorganisierten Ahnen zu suchen sein“ (Nadler: „Wissenschaftslehre“, 50).
50 Ebd.
51 Ebd., 68.
52 Das ist insofern interessant, als Nadler Österreicher (Deutschböhme) war und abgesehen von
der Zeit in Königsberg (1925– 1931) an österreichischen bzw. Schweizer Universitäten studierte und
lehrte. In der Vorrede zum ersten Band seiner Literaturgeschichte von 1912 sieht Nadler gerade in
der plurikulturellen Erfahrung des österreichischen Kontextes den Ausgangspunkt für eine Hin-
wendung zum „Volkstum“: „Wer wie wir alle Not, allen Schmerz und jede Freude geistigen Lebens

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 97



von räumlichen Gesichtspunkten bestimmt. Statt nach Dichternamen, Gattungen
oder Literaturschulen (laut Nadler „künstliche Gruppen“⁵³) wird Literatur hier also
nach „Natur“, nach „Rheinlandschaften“, „Franken und Frankenbürtige“ etc. ge-
ordnet, literarisch-philosophische Einflüsse nach Himmelsrichtungen. Nadlers
Leitthese ist, dass literarische Motive und Schreibstile aus dem Raum hervorgehen.
In dieser „Literaturgeographie“⁵⁴ wird die Landschaft zum „Nährboden, […] zur
Trägerin eines ganz bestimmten Menschenschlages“ und aus den beiden Faktoren,
aus „Stamm“ und „Landschaft“, „Blut und Erde“⁵⁵ geht die geistig-literarische Tä-
tigkeit hervor. Vereinfacht gesagt haben die „Altstämme“, Franken, Alemannen,
Sachsen und Baiern, die klassische Literatur hervorgebracht, die „Neustämme“
östlich der Elbe, die durch die deutsche Kolonisierung slawischer Gebiete/Stämme
(Schlesien, Preußen) entstanden, die romantische.⁵⁶ Die Zugehörigkeit zu einer
dieser regionalen Größen ist dabei genealogisch-natürlich und nicht verhandelbar.

Einen Hauptankerpunkt für Nadlers Theorie stellt die Vorstellung eines ‚festen
Wohnsitzes‘ dar. So rückt bereits zu Beginn des ersten Bandes, zum konstatierten
zeitlichen Ausgangspunkt der deutschen Literatur bei den Germanen, das Sess-
haftwerden derselben in den Mittelpunkt. Bis dahin „heimatlos“, die Sippen in
ständigem Wandel, habe sich im ersten Jahrhundert vor Christus

das Angesicht der deutschen Lande verwandelt; jedem war eine Heimat geworden; die
Landschaft, so wesenhaft jede und fast nur für eine bestimmte Stammesart geschaffen, hat nun
ihren Menschen erhalten, der durch Jahrhunderte mit seiner Seele an dieser Scholle fest-
wachsen sollte. Und aus den zahllosen Einzelnen waren Einheiten geworden.⁵⁷

Grund dafür sei der Übergang vomHirten und Jäger zum Bauern. „Wen aber einmal
die Scholle ernährt, der hängt an ihr. Der Germane begannmit seiner Landschaft zu
verwachsen. Ein neues Gefühl ward ihm vertraut, ein neues Wort: Vaterland, Hei-
mat.“⁵⁸ Die Einzelnen mussten sich zusammenschließen, um ihr Territorium zu

aus dem Drängen, Stoßen und Reiben der Rassen, Sprachsippen und Einzelstämme schöpft, die eine
Welt für sich in den Bergkessel von Orsowa bis zur Elbpforte, bis Trient und bis zur Adria geworden
sind, all denen bedeutet das Volkstum den Schlüssel zu jeder Offenbarung […] Das macht die Hei-
mat, und wir können nicht anders“ (Nadler, Josef. Literaturgeschichte der deutschen Stämme und
Landschaften (Band 1). Regensburg: Habbel, 1912. V/VI).
53 „Es sind künstliche Gruppen, und ich suchte die Natur.“ Ebd., VIII.
54 Ebd., VII.
55 Ebd., VII.
56 Nadlers Stammessystem mit den darin wirksamen Antagonismen und Überschneidungszonen
kann hier nicht im Einzelnen ausbuchstabiert werden. Vgl. dazu: Ranzmaier: Stamm, 96– 194.
57 Nadler: Literaturgeschichte, Bd. 1, 3.
58 Ebd., 4.

98 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



verteidigen, so entstanden die Einheiten der „Sprachgenossenschaften, die heute
eins sind mit der Landschaft.“⁵⁹

Wie die kulturelle Produktion der Dichtung und die familiär-gesellschaftliche
Ordnung des Stammes, ist auch die „Sprachgenossenschaft“ ein Ergebnis erst der
Sesshaftwerdung und der Verbindung mit einem bestimmten Territorium. Erst
damit seien die Germanen in die Geschichte und die sprachlich-dichterische Pro-
duktion eingetreten: „Die Seele in ihm und die Landschaft, die ihn umgab, wob sich
seltsam ineinander. Da wurde das ganze Volk zum Dichter.“⁶⁰ Damit hat Nadler sein
Ausgangsmythem entworfen: Die Dreieinigkeit von Dichtung, Seele und Landbezug.
Literaturschaffen und Fähigkeit zur Dichtung wird dabei unmittelbar an die Be-
dingung eines festen Wohnsitzes geknüpft, der als „Heimat“ ideologisch überhöht
wird und neue Gefühle und Wortfähigkeit hervorbringt. „Die Landschaft, die nun
seine Heimat wurde, gewann Gewalt über ihn [den Germanen, Anm. E.K.].“⁶¹
Ebenso ist der feste Wohnsitz die Bedingung, sich seiner selbst und seiner Ge-
schichte bewusst zu werden. Wichtig ist, dass in diesem Modell die Vorstellung des
immateriellen „Geistes“ als Garant nationaler und sprachlicher Einheit und Über-
lieferung durch das ebenso konkret-geographische wie politische Territorium ge-
doppelt wird. Die Landschaft bringt Nadler zufolge die ersten Motive der Dichtung
in Gestalt von Sagen hervor, die deutsche Literatur entsteht als natürliches Ge-
meingut. Dieser als ursprünglich gedachte Bezug bleibt auch im späteren Litera-
turschaffen, das auch vielfältige andere Einflüsse verarbeitet, enthalten. Zeichen-
theoretisch ließe sich diese Territorialisierung so fassen, dass der Boden damit
gleichsam zum Referenten deutscher Literatur und Sprache, bzw. des in ihr nach
dem literaturhistorischen Konstrukt des 19. Jahrhunderts emanierten ‚Geistes‘wird.
Jedes (deutschsprachige) Wort verweist in diesem Modell auf sein Territorium.

Es versteht sich beinahe von selbst, dass diese Theorie vor allem dort proble-
matisch wird, wo erstens Territorialbesitz und Einheit des Stammes zur Vorbe-
dingung von geistiger Produktion werden,⁶² und wo es zweitens um Traditionen
und Gemeinschaften wie das Judentum geht, das nicht ins Territorialisierungs-
Prinzip passt. In der vierten Auflage radikalisiert Nadler seinen Ansatz im Sinne der

59 Ebd.
60 Ebd., 10.
61 Ebd., 11.
62 Nach Ranzmaier (Stamm, 191) zeigen sich gerade im Aufruf zur Volkstumspflege die politischen
Implikationen des literaturhistorischen Programms, denn die Pflege beinhaltet „die Verteidigung
von Territorialbesitz und die Verhinderung einer ‚Umschaffung des Stammescharakters‘ durch zu
großen Zuzug stammesfremder Menschen. Der Wille zur Erhaltung eines Volkstums mit seiner
Literatur als zentralem Kulturgut kommt letztlich einem Gebietsanspruch gleich. […] An diesem
Punkt vollzieht sich die Wandlung der Kulturgeographie zum politischen Programm“.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 99



nationalsozialistischen Vernichtungsideologie und spricht bereits im ersten Band
davon, dass der Aufbau Europas von Beginn an „durch die Nomadenzüge des jü-
dischen Volkes gekreuzt“⁶³ worden sei und die „gesunden“ Volksstaaten die Juden
immer schon „ausgerottet“ hätten.⁶⁴ Interessant in unserem Zusammenhang ist,
dass Nadler hier auch auf der Einführung einer sprachlichen Differenz besteht (die
in den vorherigen Auflagen fehlt): „Wie in einem fremden Volkskörper, so konnten
die Juden auch nur in einem fremden Sprachleibe leben.“⁶⁵ Sie hätten sich an ihren
verschiedenen Wohnorten viele Sprachen angeeignet, „Sprachmasken“⁶⁶, zuletzt
eine deutsche Varietät: „Dieses entstellte Deutsch in Gestalt der jiddischen
Sprechweise bleibt ihre Gemeinsprache“⁶⁷.

Gleichzeitig müssen im Nadlerschen Literaturmodell aber auch Phänomene
des Wohnortwechsels und des Exils unberücksichtigt bleiben, bzw. sich negativ
auswirken. Ranzmeier folgert richtig: „müßte eine Menschengruppe jene Land-
schaft verlassen, die sie sich – nicht zuletzt in ihrer Dichtung – geistig angeeignet
hat, so würde unweigerlich ihr spezifisches Volkstum mitsamt der zugehörigen
Literatur verlorengehen.“⁶⁸ In der von Nadler vorgenommenen bedingungslosen
Territorialisierung der Literatur bleibt nicht nur der Schriftsteller, sondern auch
jedes Werk strikt an die Gemeinschaft eines bestimmten Stammes in seiner
Landschaft gebunden.

Muttersprache und nationale Gemeinschaft bei Leo Weisgerber

Die Frage der Nationalsprache bzw. der deutschen Sprache spielt in den national-
literarischen Konzepten Sauers und Nadlers keine nennenswerte Rolle. Implizit
darf allerdings in der Logik des Modells davon ausgegangen werden, dass die na-
tionale Sprache wie alle andere Literatur- und Kulturleistung aus der Bindung an
Stamm und Territorium hervorgegangen ist und daraus nicht gelöst werden kann.
Wie bereits dargelegt, hat sich das Konzept der Nationalsprache seit dem 18. Jahr-
hundert zu einem bestimmenden Faktor in der Größe der nationalen Einheit ent-
wickelt und sich dabei mit dem Begriff der Muttersprache verbunden, der zuneh-

63 Nadler, Josef. Literaturgeschichte des Deutschen Volkes. Dichtung und Schrifttum der deutschen
Stämme und Landschaften. Berlin: Propyläen, 1939. 2.
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd.
67 Ebd.
68 Ranzmaier: Stamm, 190.

100 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



mend mit dem der Nationalsprache verschmilzt und letztere gleichzeitig affektiv
besetzt.

Eine im engeren Sinne wissenschaftlich germanistische Beschäftigung mit der
Größe der Muttersprache in Bezug zur räumlich verorteten nationalen Gemein-
schaft setzt ab den 1920er Jahren von Seiten der Linguistik ein. Federführend dafür
ist der Sprachwissenschaftler Leo Weisgerber. Ebenso wie August Sauer und Josef
Nadler ist auch der Elsässer Leo Weisgerber in einem Grenzgebiet des deutschen
Sprach- und Kulturraums beheimatet.⁶⁹ Die Radikalisierung kultureller und lingu-
istischer Einheitskonzepte zu Beginn des 20. Jahrhunderts entsteht mithin an eben
den mehrsprachig geprägten Orten, wo, wie spätere Kapitel zeigen werden, be-
vorzugt auch Schreibweisen zur Transgression von Monolingualismus und Ein-
heitskonzepten entstehen.

Weisgerbers Muttersprachtheorie sei an dieser Stelle deshalb kurz referiert,
weil in ihr der bereits seit dem 19. Jahrhundert in Deutschland durch Dichtung und
anderes Schriftgut betriebene emphatische Muttersprachbezug befestigt wird und
eine wissenschaftliche Grundlage erhält. Es darf davon ausgegangen werden, dass
Weisgerbers Theorie, die er von seiner ersten Monographie Muttersprache und
Geistesbildung von 1929 bis zu seiner letzten, Die sprachliche Gestaltung der Welt
von 1962, über Jahrzehnte in verschiedenen politischen Systemen immer wieder
aktualisierte, bis weit in die Nachkriegszeit hinein für die Haltung gegenüber
Muttersprache und Mehrsprachigkeit in Deutschland prägend war.⁷⁰ Auf diese
Weise bildet sie nicht nur den Gegenpol zu literarischen und poetologischen Re-
flexionen mehrsprachiger Verfahren zu Beginn des 20. Jahrhunderts, sie ist auch
die Folie, vor der die Diskussionen um Sprachbewahrung und Sprachwechsel in der
Exil- und frühen Migrationsliteratur erst ganz begriffen werden können⁷¹ und
wirkt noch in die Diskussionen um deutsche Literatur und der ihr als zugehörig
empfundenen Autorinnen und Autoren bis in die 1960er Jahre weiter.

Weisgerber orientierte sich für seine Theorie grundsätzlich an Wilhelm von
Humboldt und dessen Auffassung, dass die verschiedenen Sprachen auch unter-

69 Vgl.: Weisgerber, Bernhard. „Muttersprache und Sprachgemeinschaft. Zwei Zentralbegriffe in
der Sprachtheorie Leo Weisgerbers“. Interpretation und Re-Interpretation. Aus Anlaß des 100. Ge-
burtstages von Johann Leo Weisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D. Dutz. Münster: Nodus, 2000. 107–
120.
70 Vgl.: Gipper, Helmut. „Leo Weisgerber. Leben und Werk“. Interpretation und Re-Interpretation.
Aus Anlaß des 100. Geburtstages von Johann LeoWeisgerber (1899–1985).Hg. Klaus D. Dutz. Münster:
Nodus, 2000. 21–30. Außerhalb Deutschlands wurde Weisgerber kaum rezipiert (ebd., 27–28).
71 Vgl.: Utsch, Susanne. Sprachwechsel im Exil. Die ‚linguistische Metamorphose’ von Klaus Mann.
Köln: Böhlau, 2007. 29–50.

2.1 Nationalliteratur und Muttersprache 101



schiedliche Weltsichten hervorbrächten.⁷² Dabei radikalisiert und simplifiziert er
den sprachsphilosophischen Ansatz allerdings dahingehend, dass für ihn Sprache
nur in Form konkreter einzelner Muttersprachen besteht. Die so begründete
Sprachgemeinschaft wird zur alles bestimmenden Größe erklärt.⁷³ Sprachtheore-
tisch ausgedrückt gibt es für Weisgerber also nur langue in Form der voneinander
als unabhängig gedachten Muttersprachen. Das Konzept der langage spielt dabei
ebenso wenig eine Rolle wie das der parole. Die Definition von (Mutter‐)sprache als
„gemeinsamer Kulturbesitz eines Volkes“⁷⁴ und die Verabsolutierung der Sprach-
gemeinschaft impliziert, dass Sprache weder als langage, als verbindendes Element
zwischen Sprechern verschiedener Sprachen – und somit zwischen Menschen
überhaupt – gesehen wird, noch als parole, als Möglichkeit des Einzelnen, sich in-
nerhalb der Sprache anderen gegenüber zu artikulieren und sich gegebenenfalls
von ihnen abzusetzen. Stattdessen wird die Sprache zu einer überindividuellen,
volkhaften Größe stilisiert. Laut Weisgerber wächst der Mensch mit dem Sprach-
erwerb in die nationale Sprache und deren Gemeinschaft hinein, die wiederum
nicht nur in der Verwendung der gleichen Zeichen übereinstimmt, sondern auch in
den damit vermittelten gleichartigen geistigen Inhalten. Das in Sprache ausge-
drückte Weltbild sei demzufolge durch die geographische und geschichtliche Lage
eines Volkes bestimmt und stimme nicht mit dem anderer Völker überein.⁷⁵ Eine
Sprachgemeinschaft ist mithin nicht nur eine Volks-, sondern auch eine Denk- und
Wertegemeinschaft (und umgekehrt). In seinen Publikationen der 1930er Jahre
spitzt Weisgerber diese These von der Abhängigkeit des Einzelnen von Mutter-
sprache und Sprachgemeinschaft weiter zu, bis die Muttersprache zu einer ge-
spenstischen Macht zu werden scheint, die das Individuum vollkommen be-
stimmt.⁷⁶ Wo Sprache dermaßen an eine nationale Gemeinschaft gebunden wird,
der der Einzelne untergeordnet ist, ist an Austritt oder Überschreitung kaum zu
denken. Bereits Zweisprachigkeit wird darum von Weisgerber als eine Gefahr ge-

72 Vgl.: Lösener, Hans. „Zweimal ‚Sprache‘. Weisgerber und Humboldt“. Interpretation und Re-In-
terpretation. Aus Anlaß des 100. Geburtstages von Johann LeoWeisgerber (1899– 1985). Hg. Klaus D.
Dutz. Münster: Nodus, 2000. 197–212.
73 Vgl.: Weisgerber: „Muttersprache“.
74 Weisgerber, Leo. Muttersprache und Geistesbildung. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 1929. 41.
75 Ebd., 100.
76 Vgl. die Formulierungen, der Mensch lebe „ganz im Banne seiner Muttersprache“ (Weisgerber,
Leo. Die Stellung der Sprache im Aufbau der Gesamtkultur. Zweiter Teil. Heidelberg 1934. 182) und
unterliege in seinem Handeln der „Kraft“ und dem „Weltbild“ seiner Sprache (Weisgerber, Leo.
Deutsches Volk und deutsche Sprache. Frankfurt/Main: Diesterweg, 1935. 8). Ferner spricht Weis-
gerber von der Muttersprache als einer „Herrscherin“ und „Großmacht“ (Weisgerber, Leo. Die
volkhaften Kräfte der Muttersprache. Frankfurt/Main: Diesterweg, 1939. 62).

102 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



sehen, die eine geistige Schädigung nach sich ziehen könne.⁷⁷ Es wird im Laufe der
Textanalysen immer wieder augenfällig werden, wie deutschsprachige Autorinnen
und Autoren gerade im Kontext von Exil- und Migrationserfahrungen mit dieser
spezifisch im deutschen Raum bis weit in die Nachkriegszeit verbreiteten Sicht-
weise auf Ein- und Mehrsprachigkeit ringen.

2.2 Franz Kafkas „Rede über den Jargon“ und die Sorge der
(National‐)sprache

Franz Kafka entwirft seine emblematischen Figuren unbestimmten Wohnsitzes zu
eben jener Zeit, in der der Germanist August Sauer als Ordinarius an der Prager
Karl-Ferdinand-Universität das Konzept der eindeutigen territorialen Bindung von
Literatur vertritt. Der Idee eines organisch in Boden und nationaler Herkunft
wurzelnden Schriftgutes wird bei Kafka – der kurzzeitig bei Sauer an der Karl-
Ferdinand-Universität Germanistik studiert hatte⁷⁸ – eine vom Prinzip der Entor-
tung und Wanderschaft inspirierte Auffassung von Sprache gegenübergestellt.
Mithin stellt Prag als historisch mehrsprachiger und plurikulturell tschechisch,
deutsch und jüdisch geprägter Ort zu Beginn des 20. Jahrhunderts einen wichtigen
Knotenpunkt für die Geschichte literarischer Mehrsprachigkeit dar. Hier lassen sich
nationale Einheits- und Reinheitsforderungen ebenso lokalisieren wie die Kritik am
System eindeutiger nationaler Zuordnung und Identitätszuschreibungen über-
haupt. Sie nehmen ihren Ausgang in vielen Fällen aus der Erfahrung des – in der
Regel antisemitisch motivierten – Ausschlusses aus einer nationalen Mehrheit.

Insbesondere Kafkas im Folgenden zu besprechende „Rede über den Jargon“
von 1912 gehört heute zu Recht zu den Grundlagentexten literarischer Mehrspra-
chigkeitsforschung.⁷⁹ Formuliert wird darin ein Gegenentwurf zur Territorialisie-
rung von Sprache, die statt als Produkt eines Landes und einer Kultur als (sich)
wandelndes Gebilde und mithin als wandernde Worte im Sinne dieser Studie ge-
dacht wird. Gilles Deleuze und Félix Guattari haben im Anschluss an Kafka ihre
quer zum Modell der Nationalliteratur liegende wirkmächtige Theorie der littéra-
ture mineure und des nomadisierenden Schreibens entwickelt. Ihnen zufolge be-

77 Weisgerber: Stellung, 212.
78 Peter-André Alt zufolge hat Kafka sein Studium möglicherweise auch deshalb aufgegeben, weil
ihm die deutschnationale Haltung Sauers zuwider war (Alt, Peter-André: Franz Kafka. Der ewige
Sohn. München: Beck, 2005. 102).
79 Vgl. Yildiz: Beyond, 30–66; Gramling: „Abwicklung“; Pareigis, Christina. „Wieman in der eigenen
Sprache fremd wird. Franz Kafka, Shimon Frug und Yitzhak Katzenelson auf den Wegen der jid-
dischen Überlieferung“. Exophonie, 35–47.

2.2 Franz Kafka 103



fand sich Kafka in einer doppelt minoritären und deterritorialen Situation, insofern
er als Jude in der ‚großen‘ Sprache Deutsch schrieb, die für ihn als deutschspra-
chiger Prager zudem die deterritorialisierte Sprache einer Minderheit war.⁸⁰ Aus
dieser ihm selbst zufolge von „Unmöglichkeiten“⁸¹ bestimmten Schreibsituation
habe er seine Literatur generiert, indem er „die Deterritorialisierung weiter vor-
an[trieb]“⁸². Aus der soziokulturellen Erfahrung, einer (sprachlichen) Minorität
anzugehören, der der selbstverständliche Zugriff auf eine Nationalsprache ver-
sperrt bleibt, hat Kafka Deleuze und Guattari zufolge ein Verfahren angewandt, das
die Sprache selbst in ihrer Fremdheit und sperrigen Materialität zeigt. Seine Texte
wiesen so denWeg, wieman „in der eigenen Sprache Nomade, Fremder, Zigeuner“⁸³
wird. Sie vermitteln mit anderen Worten eine auch der Muttersprachtheorie
Weisgerbers genau entgegengesetzte Position, in der der eigene Standpunkt in einer
Sprache und die Notwendigkeit, daraus eine einmalige parole zu finden, in den
Vordergrund gestellt wird: „Auch wer das Unglück hat, in einem Land mit großer
Literatur geboren zu sein, muß in seiner Sprache schreiben wie ein tschechischer
Jude im Deutschen […] schreiben […] wie eine Maus ihren Bau gräbt.“⁸⁴

Seit Deleuze und Guattaris Impulsen ist der Bezug von Kafkas Texten zu ihrem
historischen Entstehungsort in zahllosen Untersuchungen beleuchtet worden. Ver-
wiesen sei hier nur auf jüngere Studien, die aufweisen, wie die zu Beginn des
20. Jahrhunderts in Prag und Umgebung⁸⁵ entstandene deutschsprachige Literatur

80 Wie bereits mehrfach bemerkt wurde, simplifizieren Deleuze und Guattari in ihrer Theorie den
soziohistorischen Kontext Prags stark und verändern auch Kafkas Begriff der„kleinen Litteraturen“:
Kafka meinte damit die jiddische und tschechische Literatur, nicht die deutsche der deutschspra-
chigen Juden (vgl.: Weinberg, Manfred. „Transnationalität in den böhmischen Ländern“. Handbuch
Literatur & Transnationalität, 341–350; Damrosch, David. What is World Literature?. Princeton:
Princeton Univ. Press, 2003). Dass Deuleuzes und Guattaris Ansatz in theoretischer Sicht für die
Beschäftigung mit Kafka dennoch grundlegend ist, zeigte jüngst: Menke, Bettine. „Zerstreuungs-
bewegungen. Entortendes Schreiben“. Franz Kafka im interkulturellen Kontext. Hg. Steffen Höhne
und Manfred Weinberg. Wien: Böhlau, 2019. 229–262.
81 Vgl. Kafkas berühmte Bemerkung im Brief anMax Brod vom Juni 1921, dass ihre Schreibsituation
als deutschsprachige Prager Juden von Unmöglichkeiten bestimmt sei: „der Unmöglichkeit, nicht zu
schreiben, der Unmöglichkeit, deutsch zu schreiben, und der Unmöglichkeit, anders zu schreiben.“
(Kafka, Franz. „Brief an Max Brod“. Ders. Gesammelte Werke. Briefe. Bd. 8, hg. v. Max Brod. Frank-
furt/Main: Fischer, 1975. 337).
82 Deleuze, Gilles, und Félix Guattari. Kafka. Für eine kleine Literatur (frz. 1975). Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 1976. 28.
83 Ebd., 29.
84 Ebd., 27.
85 Im Sinne der neueren Forschung wird hier auf die eingebürgerte Begriffsprägung „Prager
deutsche Literatur“ als zu eng verzichtet und stattdessen von der deutschsprachigen Literatur ge-
sprochen, die in Böhmen und Mähren im besonderen deutsch-tschechisch-jüdischen Kontext der

104 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Deterritorialisierungsbewegungen, nationale wie kulturelle und sprachliche
Mehrfachzugehörigkeiten und Grenzüberschreitungen verhandeln.⁸⁶ Es darf dabei
als Forschungskonsens gelten, dass ein großer Teil dieser in den letzten Jahrzehnten
der Habsburgermonarchie und in der Ersten Tschechoslowakischen Republik ent-
standenen Literatur die soziokulturellen und -linguistischen Gemengelagen Böh-
mens und darüber hinaus des Vielvölkerstaates Österreich-Ungarns in eigener
Weise verarbeitet. Neuere soziolinguistische und historische Forschungen haben
die komplexen Verbindungen wie Abgrenzungen der einzelnen nationalen und
ethnischen Gemeinschaften des Habsburgerreiches zueinander herausgearbeitet
und die omnipräsenten sprachlichen und nationalen Konflikte ebenso wie die
tiefgreifenden transkulturellen Verflechtungen und die in dem national, kulturell
und sprachlich heterogenen Staat permanent nötigen Übersetzungsprozesse her-
vorgehoben.⁸⁷ Gerade in Prag und Böhmen sind zu Beginn des 20. Jahrhunderts
sprachpolitische Fragen allgegenwärtig.⁸⁸ In der zweisprachigen Hauptstadt spitzt
sich seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts der nationale Konflikt zwischen
Deutschösterreichern und Tschechen in besonderer Weise zu, die Sprachenfrage
prägt nicht zuletzt auch das Kulturleben. 1881 wird das tschechische National-
theater eröffnet, 1882 die Karls-Universität in eine deutsche und eine tschechische

späten Habsburgermonarchie und der Ersten Tschechoslowakischen Republik entstand (vgl.: Escher,
Georg. „’In Prag gibt es keine deutsche Literatur.’ Überlegungen zu Geschichte und Implikationen
des Begriffs ‘Prager deutsche Literatur’“. Praha – Prag 1900– 1945. Literaturstadt zweier Sprachen.
Hg. Peter Becher und Anna Knechtel. Passau: Karl Stutz, 2010. 197–212; Weinberg, Manfred. „Ein-
leitung“. Handbuch der deutschen Literatur Prags und der böhmischen Länder. Hg. Peter Becher.
Stuttgart: Metzler, 2017. 2–4).
86 Vgl.: Takebayashi, Tazuko. Zwischen den Kulturen. Deutsches, Tschechisches und Jüdisches in der
deutschsprachigen Literatur aus Prag, ein Beitrag zur xenologischen Literaturforschung interkultu-
reller Germanistik. Hildesheim: Olms, 2005; Krappmann, Jörg. Allerhand Übergänge. Interkulturelle
Analysen der regionalen Literatur in Böhmen und Mähren sowie der deutschen Literatur in Prag
(1890– 1918). Bielefeld: transcript, 2013; Höhne undWeinberg (Hg.). Franz Kafka;Weinberg, Manfred
(Hg.). Prager Moderne(n). Interkulturelle Perspektiven auf Raum, Identität und Literatur. Bielefeld:
transcript, 2018.
87 Vgl.: Rindler Schjerve, Rosita (Hg.). Diglossia and Power. Language Policies and Practice in the 19th

Century Habsburg Empire. Berlin: De Gruyter, 2003; Wolf, Michaela. Die vielsprachige Seele Kaka-
niens. Übersetzen und Dolmetschen in der Habsburgermonarchie 1848– 1918. Köln: Böhlau, 2012.
88 Vgl.: Kieval, Hillel J. Languages of Community. The Jewish experience in the Czech Land. Berkeley:
Univ. of California Press, 2000; Kilcher, Andreas B. „Sprachendiskurse im jüdischen Prag um 1900“.
Franz Kafka im sprachnationalen Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität in öffentlichen
Institutionen der böhmischen Länder. Hg. Marek Nekula, Ingrid Fleischmann und Albrecht Geule.
Köln: Böhlau, 2007. 61–86; Zimmermann, Hans Dieter. „Kafkas Prag und die Kleinen Literaturen“.
Kafka-Handbuch. Hg. Bettina von Jagow und Oliver Jahraus. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht,
2008. 165– 180; Blahak, Boris. Franz Kafkas Literatursprache. Deutsch im Kontext des Prager Mul-
tilingualismus. Köln: Böhlau, 2015.

2.2 Franz Kafka 105



Universität geteilt. Ende des 19. Jahrhunderts wird ein österreichisch-tschechischer
Ausgleich zu schließen versucht und in diesem Kontext das Tschechische als zweite
Amtssprache anerkannt. Gleichzeitig geht der Anteil der Prager Einwohner, die sich
zur deutschen Sprache bekennen, kontinuierlich zurück. Während es 1848 noch
mehr als die Hälfte sind, sind es 1880 lediglich noch fünfzehn Prozent, 1910 noch
zehn.⁸⁹ Dabei sind mehr als die Hälfte dieser sich als primär deutschsprachig be-
zeichnenden Prager Einwohner Juden, was bekanntlich in Prag und bei den Prager
Autoren zu einer besonderen Verknüpfung von deutscher Sprache und Judentum
führte.⁹⁰ Auch wenn hier nicht näher auf diesen gut erforschten soziolinguistischen
und -kulturellen Kontext in Prag zu Beginn des 20. Jahrhunderts eingegangen
werden kann, sei nochmals betont, dass das Deutsche in Prag damit in einer
mehrfach vom nationalliterarischen und muttersprachlichen Paradigma abwei-
chenden Situation sich befindet. Erstens, weil es lokal die Sprache einer Minorität
ist, bzw. nach Gründung der Ersten tschechoslowakischen Republik 1918 landesweit
von der überregional einsetzbaren österreichischen Amtssprache zur Minderhei-
tensprache wurde. Zweitens, weil Prag zweisprachig geprägt war und die Ein-
wohner, wenn sie auch nicht unbedingt mehrheitlich in einem engeren Sinne bi-
lingual waren, so doch häufig über Kenntnisse der jeweils anderen Sprache
verfügten und zudem mündliche Varietäten auch Sprachmischphänomene auf-
wiesen.⁹¹ Drittens wurde vonseiten der Juden das Deutsche nicht im Sinne einer
einzigen Nationalsprache und eines Bekenntnisses zur Nation gesprochen und ge-
schrieben, sondern, wie Stephan Braese es beschrieben hat, als eine europäische

89 Zu den sprachsoziologischen Verhältnissen in Prag um 1900 vgl.: Blahak: Kafkas Literatur-
sprache, 69–73. An dieser Stelle kann nicht näher auf die Problematik der in Österreich regelmäßig
erhobenen Sprachstatistiken eingegangen werden. Ihr Hauptproblem ist, dass die Befragten darin
eine Sprache als ihre hauptsächliche Umgangssprache angeben müssen, wodurch ein oft mehr-
sprachiger Alltag (auch innerhalb der Familien) nicht adäquat dokumentiert werden kann. Auch
weil die Sprachzuordnung gleichzeitig ein politisch-nationales Bekenntnis bedeutete, ist davon
auszugehen, dass die Angaben in den Statistiken die reale Sprachpraxis nur unzureichend wie-
dergeben. (Vgl. dazu: Brix, Emil. Die Umgangssprachen in Altösterreich zwischen Agitation und
Assimilation. Die Sprachenstatistik in den zisleithanischen Volkszählungen 1880 bis 1910. Wien:
Böhlau, 1982; Lüdi, Georges. „Sprachverhalten, Sprachpolitik, Diskurs über Sprache: Staatlichkeit in
Europa zwischen dem einsprachigen Nationalstaat und dem mehrsprachigen Vielvölkerstaat“.
Franz Kafka im sprachnationalen Kontext seiner Zeit. Sprache und nationale Identität in öffentlichen
Institutionen der böhmischen Länder. Hg. Marek Nekula, Ingrid Fleischmann und Albrecht Geule.
Köln: Böhlau, 2007. 13–30.)
90 Vgl.: Kilcher: „Sprachendiskurse“.
91 Vgl.: Petrbok, Václav, und Marek Nekula. „Mehrsprachigkeit/Zweisprachigkeit“. Handbuch der
deutschen Literatur Prags und der Böhmischen Länder, 73–86.

106 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=41/SHW?FRST=47
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=41/SHW?FRST=47


Kultursprache.⁹² Das Deutsche war für die Juden Mittel- und Osteuropas eine lingua
franca, die nicht zuletzt seit der Haskala auch für die Vermittlung eines aufkläre-
rischen Bildungsgedankens stand. Neben ihm waren stets andere Sprachen im
Umlauf; Hebräisch als Sprache der heiligen Schriften und der religiösen Praxis, in
unterschiedlicher Ausbreitung Jiddisch als Umgangssprache sowie die Idiome der
nichtjüdischen Umgebung. Für das Prag Kafkas gilt, dass in der Mehrzahl der
bürgerlich jüdischen Familien Deutsch als Muttersprache gesprochen wurde, teil-
weise war die Umgangssprache auch das Tschechische. Das (West‐)Jiddische hatte
als Sprache der älteren Generation in Resten eine gewisse Präsenz, Hebräisch als
Kultussprache sowie als Teil des zionistischen Projekts.⁹³ Mit dieser Mehrspra-
chigkeit, aber auch ihrem häufig trans- oder vornational zu nennenden Selbstver-
ständnis, gerieten die Juden Prags und Böhmens seit dem Ende des 19. Jahrhunderts
zunehmend zwischen die nationalen Fronten von Tschechen und Deutschen.⁹⁴

Marek Nekula hat herausgearbeitet, dass insbesondere für Franz Kafka von
einem mehrsprachigen persönlichen Hintergrund gesprochen werden kann.⁹⁵
Kafka verfügte über sehr gute Kenntnisse des Tschechischen, beherrschte Franzö-
sisch und Englisch und betrieb Hebräisch-Studien. Gerade bezüglich des Tschechi-
schen ist er, wie Nekula vermerkt, kein typischer Vertreter des deutschsprachigen
Prager Judentums, da er es nicht nur sprach, sondern auch beruflich wie privat auf
Tschechisch korrespondierte und außerdem zeitgenössische tschechische Literatur
rezipierte. Wenn auch textinterne Mehrsprachigkeit in seinem Werk keine nen-
nenswerte Rolle spielt,⁹⁶ gehen Nekula und Blahak davon aus, dass dieser mehr-
sprachige Kontext Kafkas deutsche Literatursprache direkt beeinflusst hat. So zieht

92 Braese, Stephan. Eine europäische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden 1760– 1930. Göt-
tingen: Wallstein, 2010.
93 Vgl. Blahak: Kafkas Literatursprache, 85–88.
94 Vgl. dazu den zeitgenössischen Kommentar Theodor Herzls: „Was hatten sie denn getan, die
kleinen Juden von Prag […]? Wodurch hatten sie die Plünderung, Brand und Misshandlung ver-
dient? In Prag warf man ihnen vor, dass sie keine Tschechen, in Saaz und Eger, dass sie keine
Deutschen seien. Arme Juden, woran sollten sie sich denn halten? Es gab welche, die sich tsche-
chisch zu sein bemühten; da bekamen sie es von den Deutschen. Es gab welche, die deutsch sein
wollten, da fielen die Tschechen über sie her – und Deutsche auch.“ (Herzl, Theodor. „Die Juden
Prags zwischen den Nationen“ (1917). Das Jüdische Prag. Eine Sammelschrift. Kronberg: Athenäum,
1978. 7).
95 Nekula, Marek. Franz Kafkas Sprachen. „… in einem Stockwerk des inneren babylonischen Tur-
mes …“. Tübingen: Niemeyer, 2003.
96 Manifest taucht das Tschechische in Kafkas Erzähltexten vor allem in Eigennamen auf, vgl.: Arie-
Gaifman, Hana. „Zur tschechischen Etymologie einiger Eigennamen bei Kafka“. Germanisch-ro-
manische Monatsschrift 41 (1991): 95– 100; Zimmermann, Hans Dieter. „klam a mam? Zu Kafkas
Roman ‚Das Schloß‘“. Franz Kafka und das Judentum. Hg. Karl Erich Grözinger. Frankfurt/Main:
Athenäum, 1987. 224–237.

2.2 Franz Kafka 107



Blahak in seiner sprachsoziologisch ausgerichteten Untersuchung den Schluss, dass
es sich bei Kafkas Alltagsdeutsch um eine „ostmittelbairische […] Varietät des
Deutschen gehandelt haben [dürfte], die zusätzlich einige Merkmale westjiddischer
Artikulation und Einflüsse syntaktischer Muster des Tschechischen aufwies.“⁹⁷ Ihm
zufolge lassen sich davon in Kafkas Literatursprache Spuren nachweisen, die darauf
hindeuten, dass Kafka diese soziolinguistische Prager Situation bewusst literatur-
sprachlich nutzbar machte. Damit wird die These Deleuze und Guattaris von Kafkas
produktiver ästhetischer Umwandlung einer vorgefundenen minoritären Sprach-
situation soziolinguistisch untermauert. Die Verknüpfung von biografischer Er-
fahrung von Mehrsprachigkeit und Entwicklung einer spezifischen Literaturspra-
che, die der Ordnung der Nationalliteratur schwer subsumierbar ist, begründet
Kafkas wichtige Stellung für die literarische Mehrsprachigkeitsforschung. Yasemin
Yildiz ist so weit gegangen, bei ihm die Anfänge eines Schreibens „beyond the
mother tongue“ zu lokalisieren.⁹⁸ Der mehrsprachige Prager Kontext habe ihn dazu
gezwungen, sein Verhältnis zur Sprache permanent zu reflektieren. Aus der
Randposition zum monolingualen Paradigma heraus habe Kafka dieses gleichsam
durchgearbeitet und dabei das Konzept der Muttersprache in seiner Brüchigkeit
und Unheimlichkeit hervortreten lassen. Es werde in Kafkas Schreiben gerade
durch das heimgesucht, was aus ihm mittels antisemitischer Diskurse als nicht-
zugehörig und unrein ausgeschlossen wurde. Derridas Ausführungen zur Einspra-
chigkeit des Anderen folgend, zeigt Yildiz, wie auch Kafka die Verfügbarkeit von
Sprache überhaupt als eine illusorische, selbst für ihre scheinbar legitimen Besitzer,
enttarnt.

Festzuhalten ist aufgrund der bisherigen Forschung, dass einer der wichtigsten
Vertreter der Moderne in der deutschsprachigen Literatur seine Literatursprache
in einem Rahmen des Austauschs mit anderen Sprachen formte. Mit Jiddisch,
Tschechisch und Hebräisch, darüber hinaus aber auch in einem transnationalen
Lektürekontext, wie seine noch zu besprechende Rezeption eines von einem rus-
sischen Juden auf Französisch verfassten historiographischen Werkes über das
Judendeutsche zeigt.

Im Folgenden soll im Anschluss an den referierten Forschungsstand erstens
anhand der Tagebucheinträge von 1911– 1912 sowie der „Rede über den Jargon“
nachgezeichnet werden, welche Bedeutung der Auseinandersetzung mit anderen
Sprachen in Kafkas poetologischer Reflexion des eigenen Schreibens zukommt und
wie daraus eine nicht-nationale Sprachauffassung gewonnen wird. Zweitens wird

97 Blahak: Kafkas Literatursprache, 551.
98 Yildiz: Beyond, 30–66.

108 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



die literarische Auseinandersetzung mit dem Paradigma der Nationalsprache in
der Erzählung „Die Sorge des Hausvaters“ dargestellt.

Die „kleinen Litteraturen“ und die „Rede über den Jargon“ als Öffnung des
Deutschen

Die für die Thematik der Mehrsprachigkeit zentralen poetologischen Texte „Schema
zur Charakteristik kleiner Litteraturen“ und „Rede über den Jargon“ sind in eine
fortlaufende Reflexion Kafkas über seine Schreibschwierigkeiten im Tagebuch 1911/
12 eingebettet. In den Einträgen wechseln die Berichte über die mühsame und
schreibhemmende Abarbeitung an Goethe als Repräsentant der ‚großen‘ deutschen
Literatur ab mit solchen über die Rezeption der ‚kleinen‘ jiddischen und tschechi-
schen Literaturen, die für Kafka ungleich produktiver zu werden scheint. Zunächst
aber thematisiert Kafka vor allem das „Gefühl des Falschen das ich beim Schreiben
habe“⁹⁹ und seine Empfindung der Unzugehörigkeit sowohl zur Welt des traditio-
nellen Judentums als auch zur deutschen Nationalliteratur. Schreibzweifel und
-hemmungen, Möglichkeiten und Unmöglichkeiten schriftstellerischer Produktion
werden im Spannungsfeld zweier als antipodisch dargestellten literarischen Tra-
ditionen diskutiert, die Kafka in „kleine“ und „große“ Literaturen unterteilt. Letz-
tere wird durch das Werk Goethes als Inbegriff kanonischer deutscher Literatur
repräsentiert. Zur ersten zählt Kafka das jiddische Theater- und Liedschaffen, mit
dem er in dieser Zeit über den mit einer Lemberger Theatertruppe in Prag gastie-
renden Schauspieler Jizchak Löwy bekannt wird,¹⁰⁰ sowie die tschechische Ge-
genwartsliteratur.¹⁰¹ In den Tagebucheinträgen wird die Auseinandersetzung mit
den „kleinen Litteraturen“, die immer eine Lektüre anderssprachiger Texte und
eine Übersetzungsleistung involviert, als schreibbefördernd dargestellt. Jene der
„großen Literatur“, die sich in einem von der deutschen Sprache und zugleich
Kafkas Erstsprache abgesteckten Rahmen bewegt, als hemmend. Im berühmten

99 Ebd., 325.
100 Grundlegend zu Kafkas Beschäftigung mit dem Jiddischen und dem jiddischen Theater: Beck,
Evelyn Torton. Kafka and the Yiddish Theater. Its Impact on His Work. Madison: Univ. of Wisconsin
Press, 1971; Robertson, Ritchie. „Kafka’s encounter with the Yiddish theatre“. The Yiddish Presence in
European Literature. Inspiration and Interaction. Hg. Ritchie Robertson und Joseph Sherman. Lon-
don: Routledge, 2005; Massino, Guido. Franz Kafka, Jizchak Löwy und das jiddische Theater. Frank-
furt/Main: Stroemfeld, 2007.
101 Vgl. von Bassermann-Jordan, Gabriele. „Franz Kafka, die ‚kleine Literatur‘ und das Tschechi-
sche“. Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 35.2 (2010): 98– 121; Ne-
kula: Kafkas Sprachen, 207–248.

2.2 Franz Kafka 109



Eintrag vom 25.12.1911 und dem zwei Tage später formulierten „Schema zur Cha-
rakteristik kleiner Litteraturen“ werden schließlich ‚kleine‘ und ‚große‘ Literaturen
einander gegenübergestellt. Ausgehend davon, „[w]as ich durch Löwy von der ge-
genwärtigen jüdischen Literatur in Warschau und was ich durch teilweisen eigenen
Einblick von der gegenwärtigen tschechischen Litteratur erkenne“¹⁰², formuliert
Kafka seine Einschätzung zum gegenwärtig regen Literaturschaffen ‚kleiner‘ Na-
tionen.¹⁰³ Er bemerkt darin an erster Stelle eine „Lebhaftigkeit“¹⁰⁴, die jene der
etablierten, großen, „talentreichen“ Literaturen übersteige. Als Grund dafür nennt
er das Bedürfnis zur Selbstverständigung innerhalb der jungen Nationen, die Li-
teratur ist hier unmittelbare „Angelegenheit des Volkes“¹⁰⁵. Es komme ihr daher
eher die Aufgabe eines „Tagebuchführen[s] einer Nation“¹⁰⁶ zu, als jene, Gegenstand
der nationalen Geschichtsschreibung zu sein. Dadurch bleibe die Literatur in
Ausdruck und Themenwahl beweglicher, politischer, „nicht rein“¹⁰⁷, wie die bereits
durch Kanonisierungsprozesse gegangene Literaturgeschichte ‚großer‘ Nationen.
Die „kleinen Litteraturen“ dokumentieren den „Streit“¹⁰⁸ verschiedener Positionen
und dadurch scheint ihnen geradezu ein polyphoner Charakter zu eignen. Lebendig
seien diese Literaturen aber auch, weil sie noch über keinen Kanon verfügten und
deshalb kein Anreiz zur Nachahmung kanonisierter Schriftsteller bestehe. Eben
darin wiederum besteht nach Kafka eines der Hauptprobleme der ‚großen‘ Litera-
tur; „unwiederstehlich[e] national[e] Vorbilder“¹⁰⁹ führten dazu, dass „Unfähige“
angelockt würden, die diese Vorbilder dann nachahmten. In diesem Sinne hält er in
einem anderen Absatz des Eintrages vom 25.12. fest:

Goethe hält durch die Macht seiner Werke die Entwicklung der deutschen Sprache wahr-
scheinlich zurück. Wenn sich auch die Prosa in der Zwischenzeit öfters von ihm entfernt, so ist
sie doch schließlich, wie gerade gegenwärtig mit verstärkter Sehnsucht zu ihm zurückgekehrt
und hat sich selbst alte bei Goethe vorfindliche sonst aber mit ihm nicht zusammenhängende

102 Kafka, Franz. „Tagebücher“. Ders. Schriften, Tagebücher, Briefe. Kritische Ausgabe. Bd. 3.1, hg. v.
Hans-Gerd Koch, Michael Müller und Malcolm Pasley. Frankfurt/Main: Fischer, 1990. 312.
103 Vgl. dazu: Neumann, Gerhard. „Hungerkünstler und singende Maus. Franz Kafkas Konzept der
‚kleinen Literaturen‘“. Metamorphosen des Dichters. Das Selbstverständnis deutscher Schriftsteller
von der Aufklärung bis zur Gegenwart. Hg. Gunter E. Grimm. Frankfurt/Main: Fischer, 1992. 228–247;
Heinz, Jutta. „Literaturkritische und literaturtheoretische Schriften“. Kafka-Handbuch. Hg. Manfred
Engel und Bernd Auerochs. Stuttgart: Metzler, 2010. 134– 142.
104 Kafka: „Tagebücher“, 314.
105 Ebd., 315.
106 Ebd., 313.
107 Ebd., 315.
108 Ebd., 326.
109 Ebd., 314.

110 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Wendungen angeeignet, um sich an dem vervollständigten Anblick ihrer grenzenlosen Ab-
hängigkeit zu erfreuen.¹¹⁰

In unserem Zusammenhang bemerkenswert ist, dass Kafkas Kritik an der ‚großen‘
Literatur im Kern eine Sprachkritik beinhaltet. Der literaturhistorische Kanoni-
sierungsprozess wird dafür verantwortlich gemacht, dass sich die Sprache nicht
weiterentwickelt, sondern lieber alte Wendungen konserviert werden und so im
einmal zugeschnittenen nationalliterarischen und -sprachlichen Rahmen verharrt
wird. Innovation werde dadurch wesentlich zurückgehalten. Demgegenüber er-
scheinen die „kleinen Litteraturen“ beweglicher. Sie sind lebhafter, weil sie in ak-
tuelle politische Debatten involviert sind und durch den Mangel an Kanonisierung
sind sie weniger eingeschränkt in der Wahl ihrer Themen, Motive und Symbole.
Kafka pendelt, wie Gerhard Neumann herausgearbeitet hat, zu dieser Zeit gewis-
sermaßen zwischen den beiden Polen der „großen“ und „kleinen“ Literatur.¹¹¹ Be-
merkt er am 7.1.1912, dass er sich in der zurückliegenden Woche „ganz und gar von
Goethe beeinflußt“¹¹² fühlte, so folgt einige Tage später ein ebenso enthusiastischer
wie ausführlicher Eintrag über die Lektüre der 1911 in Paris erschienenen L’histoire
de la littérature judeo-allemande von Meyer Isser Pinès. Dieser Eintrag ist bislang
von der Forschung nicht nennenswert beachtet worden. Hier ist er von Interesse,
weil sich in ihm sowohl eine mehrsprachige Textur als auch eine eigenwillige
Übersetzungspraktik in Kafkas Tagebuch einschleicht. In der Auseinandersetzung
mit Pinès findet Kafka sozusagen zu eben jenem „eigenen Kauderwelsch“, das nach
Deleuze und Guattari unweigerlich von jedem durchlaufen werden muss, der „das
Unglück hat, in einem Land mit großer Literatur geboren zu sein“, um schließlich
„in seiner Sprache schreiben“ ¹¹³ zu können. Der Weg zur eigenen Sprache führt in
diesem Argument gleichsam über einen Sprachabbau, bzw. eine Auflösung der
nationalliterarischen Norm, die über eine Durchmischung des eigenen mit anderen
Idiomen herbeigeführt werden kann.

Kafka zeigt sich von der von einem russischen Juden verfassten französischen
Dokumentation jiddischer Literatur begeistert: „Gierig“ habe er sie gelesen, „wie ich
es mit solcher Gründlichkeit, Eile und Freude bei ähnlichen Büchern noch niemals
getan habe.“¹¹⁴ In mehrseitigen Notizen hält er aus der Lektüre gewonnene Aut-
ornamen und Zitate sowie historische Eckdaten der Entwicklung jiddischer Lite-

110 Ebd., 318.
111 Neumann, Gerhard. „Kafka und Goethe“. Kafka und die Weltliteratur. Hg. Manfred Engel. Göt-
tingen: Vandenhoeck&Ruprecht, 2006. 48–65.
112 Kafka: „Tagebücher“, 358.
113 Deleuze und Guattari: Kafka, 27.
114 Kafka: „Tagebücher“, 360.

2.2 Franz Kafka 111



ratur fest. Dazu nutzt er eine Art Jargon, in dem sich französische und jiddische
Zitate ins Deutsche mischen. Bemerkenswert ist überdies die Übersetzungspraktik
sowohl von Pinès als auch von Kafka. Pinès gibt seine Quellen fast ausschließlich in
französischer Übertragung wieder; die jiddischen Titel werden zwar meist im
Original zitiert, nur an wenigen Stellen aber werden die Texte selbst im jiddischen
Wortlaut wiedergegeben. Kafka geht damit so um, dass er bei Pinès im Original
verzeichnete Buchtitel und Zitate ebenfalls auf Jiddisch (wenn auch sowohl bei
Pinès als auch bei Kafka in lateinischer Schrift) in sein Tagebuch übernimmt und
dabei auf eine Übersetzung verzichtet (anders als Pinès, der französische Über-
setzungen anfügt).¹¹⁵ Verse allerdings, die sich bei Pinès in französischer Übertra-
gung finden, gibt Kafka auf Deutsch wieder. So handelt es sich bei dem von Kafka
notierten „Soldatenlied“¹¹⁶ sowie den Zitaten „Schon im Alter von 5 Jahren bin ich in
den ‚Cheder‘ eingetreten und jetzt soll ich auf den Pferden reiten!“¹¹⁷ und „Talmud:
Der, welcher sein Studium unterbricht, um zu sagen, wie hübsch ist dieser Baum,
hat den Tod verdient“¹¹⁸ um von ihm vorgenommene Übersetzungen der franzö-
sischen Übersetzungen Pinès‘ aus dem Jiddischen. Der Jargon, vor dessen Überset-
zung Kafka später in seiner Rede vehement abraten wird, wird hier mithin ins
Deutsche übertragen, wenn auch auf dem Umweg über das Französische. Insgesamt
handelt es sich bei den Tagebucheinträgen zu Pinès zwar um rasch niederge-
schriebene Notizen und Exzerpte und nicht um einen mit literarischem Anspruch
komponierten mehrsprachigen Text. Trotzdem ist bemerkenswert, dass sich für
Kafka bei der Beschäftigung mit der jiddischen Literatur, für die er auf die fran-
zösische Publikation eines russisch-jüdischen Autors zurückgreifen muss, nolens
volens ein transnationaler und -lingualer Raum öffnet, in dem mit mehreren
Sprachen und Übersetzungen operiert wird. Die seitenlange polyphone Fülle des
Eintrages sollte deshalb als Vorstudie zu seiner späteren Rede über den Jargon
verstanden werden. Es lässt sich darin eine Schreibübung in einem sich im Sinne
Deleuze und Guattaris entortenden, deterritorialisierenden wie auf andere Spra-

115 Es handelt sich dabei um die Verse „Wosmir seinen, seinenmir / Ober jueden seinenmir“ (ebd.,
362), die Titel „podriatschik“ (ebd., 363), „Fischke der krumer“ (ebd.), „Dos polnische juengel“ (ebd.,
364) und „Gitil die kremerke“ (ebd., 367).
116 Kafka notiert: „Soldatenlied: / Man schneidet uns Bart und Schläfenlocken / Und man verbietet
uns den Samstag und die Festtage zu feiern.“ (ebd., 362). Bei Pinès lautet die entsprechende Stelle:
„On nous coupe la barbre et les pattes / Et on nous empèche d’observer les samedis et les jours de
fêtes.“ (Pinès, Meyer Isser.Histoire de la littérature judeo-allemande. Paris: Éditions Jouve et Cie, 1911.
69).
117 Kafka: „Tagebücher“, 362. Bei Pinès (Histoire, 69): „Déjà à l’âge de cinq ans je suis entré au
‚cheder‘, / Et maintenant je dois me promener à cheval.“
118 Kafka: „Tagebücher“, 364. Bei Pinès (Histoire, 284): „n’est-il pas dit dans le Talmud: ‘Celui qui
interrompe son étude pour dire : comme cet arbre est joli a mérité la mort.’“

112 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



chen hin sich öffnenden Idiom sehen. Die offensichtlich produktive Schreiberfah-
rung wird der aus der Rezeption großer Literatur resultierenden Schreibhemmung
entgegengestellt: „Der mich ganz durchgehende Eifer mit dem ich über Goethe lese
[…] und der mich von jedem Schreiben abhält.“¹¹⁹ Zwischen die Klagen über eigene
Unproduktivität, Mattigkeit und Schwäche ist wie eine ironische Antipode der
Eintrag vom 8.11.12 gesetzt: „Goethe: Meine Lust am Hervorbringen war grenzen-
los.“¹²⁰ Für Kafka hingegen setzt nach dem Pinès-Eintrag Schreiben und „Leben-
digkeit“¹²¹ erst wieder zu dem Zeitpunkt ein, als klar wird, dass er die „Conférence
zum ost-jüdischen Abend“¹²² halten soll. Am 13.11.12 notiert er:

Ich beginne für die Konference zu Löwys Vorträgen zu schreiben. Sie ist schon Sonntag den
18ten. Ich werde nicht mehr viel Zeit haben mich vorzubereiten und stimme doch hier ein
Recitativ an wie in der Oper. Nur deshalb weil schon seit Tagen eine ununterbrochene Auf-
regung mich bedrängt und ich vor dem eigentlichen Beginn halbwegs zurückgezogen paar
Worte nur für mich hinschreiben will […]. Kälte und Hitze wechselt in mir mit dem wech-
selnden Wort innerhalb des Satzes, ich träume melodischen Aufschwung und Fall, ich lese
Sätze Goethes, als liefe ich mit ganzem Körper die Betonungen ab.¹²³

Wie die Forschung herausgearbeitet hat, entwickelt Kafka nicht zuletzt über seine
Beschäftigung mit dem jiddischen Theater eine Sprachauffassung, für die das
Dingliche und Körperliche ebenso wie die konkrete Buchstäblichkeit von großer
Bedeutung ist.¹²⁴ Der Eintrag bezeichnet insofern einen Umschlagpunkt in der
bislang als unproduktiv dargestellten Abarbeitung an der ‚großen Literatur‘, als
Kafka nun plötzlich in der Lage zu sein scheint, diese ‚anders‘ wahrzunehmen. Die
Sätze Goethes werden synästhetisch gelesen, im Vordergrund steht ihre Materiali-
tät, die „Spürbarkeit der Zeichen“ (Jakobson). Aus der intensivierten Beschäftigung
mit der„kleinen Literatur“ heraus ist es mit anderenWorten nun möglich, auch das
Deutsch Goethes gleichsam ‚äußerlich‘ – und somit wie eine fremde Sprache –

aufzufassen und daraus eine neue Lebendigkeit zu entwickeln.
Die im Februar 1912 im jüdischen Rathaus in Prag gehaltene „Rede über den

Jargon“ formuliert aufgrund dieser Vorarbeiten ein Plädoyer für einen veränderten

119 Kafka: „Tagebücher“, 368–369.
120 Ebd., 374.
121 Ebd., 375.
122 Ebd., 374.
123 Ebd., 375–376.
124 Vgl.: Kremer, Detlef. Kafka, die Erotik des Schreibens. Schreiben als Lebensentzug. Frankfurt/
Main: Athenäum, 1989; Villiger, Christian.Wort für Wort. Konkretismus als literarisches Verfahren.
Kafka, Kleist, Rilke. Würzburg: Königshausen&Neumann, 2018. 23–60; Zur durch die Rezeption des
jiddischen Theaters veränderten Lektüre Goethes: Robertson: „Kafka’s Encounter“, 34–44.

2.2 Franz Kafka 113



Blick auf die festgefügte Ordnung der Nationalsprache und insbesondere des
Deutschen. Ausgehend von den Dynamiken, die in den scheinbar „kleinen“ und
randständigen Literaturen wirken, sollen auch sie gelockert werden. Kafka versteht
den Jargon als Gegenentwurf zur Auffassung von Sprache als territorial verankerte
Größe, er wird stattdessen als ein sich auf der Wanderschaft befindliches Idiom
porträtiert, das sich auch selbst ständig wandelt. Dabei geht es Kafka nicht um eine
im linguistisch-sprachhistorischen Sinne korrekte Beschreibung des Jiddischen.
Wie Gerhard Lauer betont, ist Kafkas Jargon eine Konstruktion, die mehr auf sei-
nem Unbehagen an der deutschen Sprache beruht, als auf einer vertieften lingu-
istischen Kenntnis des Jiddischen, das sehr wohl über eine beschreibbare Gram-
matik verfügt.¹²⁵ Nichtsdestotrotz lassen sich, wie Bernhard Siegert und Christina
Pareigis herausgearbeitet haben, im Jiddischen durchaus gewisse von der moder-
nen Ordnung der Nationalsprache abweichende Strukturen entdecken, an die Kafka
wiederum für seine Kritik derselben anknüpfen konnte.¹²⁶ An dieser Stelle kann es
nicht um eine genauere Untersuchung von Kafkas Verständnis des Jiddischen ge-
hen.¹²⁷ Vielmehr ist die Rede, wie auch bereits für die Arbeiten von Yildiz und
Gramling, als historischer theoretischer Ansatz von Bedeutung, der darauf abzielt,
„eben jene der Einsprachigkeit verpflichtenden Dikta zu revidieren, die unsere
Konzepte von Autorschaft, von Textualität und von literarischem Stil mit konsti-
tuiert haben.“¹²⁸ Dass Kafka über die Beschäftigung mit dem Jargon die Selbstver-
ständlichkeit der ‚großen‘ Sprachen in Frage stellen will, wird gleich zu Beginn der
Rede deutlich, wo er seinem Publikum unterstellt, „eine solche Angst vor dem
Jargon [zu] haben, daßman es fast auf Ihren Gesichtern sieht.“¹²⁹Warum aber sollte
jemand Angst vor einem minoritären Idiom haben, wenn es nichts weiter als eine –

je nach Sichtweise liebenswerte, kuriose oder minderwertige – Randerscheinung

125 Lauer, Gerhard. „Die Erfindung der kleinen Literatur. Kafka und die jiddische Literatur“. Franz
Kafka und die Weltliteratur. Hg. Manfred Engel und Dieter Lamping. Göttingen: Vandenhoeck&Ru-
precht, 2006. 125– 143.
126 Siegert, Bernhard. „Kartographien der Zerstreuung. Jargon und die Schrift der jüdischen Tra-
dierungsbewegung bei Kafka“. Franz Kafka. Schriftverkehr. Hg. Wolf Kittler und Gerhard Neumann.
Freiburg/Breisgau: Rombach, 1990. 222–247; Pareigis, Christina. „trogt zikh a gezang…“. Jiddische
Liedlyrik aus den Jahren 1939– 1945, Kadye Molodovsky, Yitzhak Katzenelson, Mordechaj Gebirtig.
München: Dölling und Galitz, 2003. 32–45.
127 Vgl. dazu: Eshel, Amir. „Von Kafka bis Celan. Deutsch-jüdische Schriftsteller und ihr Verhältnis
zum Hebräischen und Jiddischen“. Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch und Jiddisch
von der Aufklärung bis ins 20. Jahrhundert.Hg. Michael Brenner. Göttingen:Vandenhoeck&Ruprecht,
2002. 96– 108.
128 Gramling: „Abwicklung“, 15.
129 Kafka, Franz. „[Rede über den Jargon]“. Ders. Nachgelassene Schriften und Fragmente I. Text-
band, hg. v. Malcom Pasley. Frankfurt/Main: Fischer 1993, 188– 193, hier 188.

114 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



wäre? Weil es Kafka zufolge grundsätzlich „unsere westeuropäischen Verhältnisse“
unterwandert.¹³⁰ Die angebliche Unfähigkeit, Jargon zu verstehen, wird als Angst
umrissen, sich aus der herrschenden Ordnung heraus auf seine Bewegungen ein-
zulassen, weil sie schließlich diese Ordnung selbst wieder zu gefährden drohen.Wie
Siegert bemerkt, kommt die „Inszenierung des Jiddischen im Rathaus der Prager
deutschsprachigen Juden […] einer unheimlichen Wiederkehr des Verdrängten
gleich“¹³¹. Einmal deshalb, weil die Prager Juden daran erinnert werden, dass auch
sie bis vor einer Generation noch Varianten eines Judendeutschs sprachen, dann,
weil ein translingualer Austausch innerhalb einer Sprache sichtbar gemacht wird,
den die monolinguale Ordnung als unverständlich ausscheiden und abqualifizieren
muss. Kafkas Rede wirbt nun dafür, darin keine Bedrohung, sondern ein Potential
zu sehen: „Wenn Sie aber einmal Jargon ergriffen hat […] dann werden Sie Ihre
frühere Ruhe nicht mehr wiedererkennen“¹³², heißt es am Schluss der Rede. Wie
Siegert weiter argumentiert, geht es Kafka in seiner Gegenüberstellung von deut-
scher und jiddischer Sprache „um das Verhältnis zweier Ordnungen des Verste-
hens“¹³³. Der Jargon wird in der Rede systematisch in Kontrast zu den National-
sprachen und deren Strukturen gesetzt: Er sei jünger als diese und verfüge über
keine Grammatiken, da er hauptsächlich gesprochen werde und sich dabei im-
merfort verändere. Darüber hinaus bestehe er „nur aus Fremdwörtern“, die aber
ihrerseits nicht „ruhen“, also nicht linguistisch assimiliert werden, sondern ständig
in Bewegung blieben. Der Jargon sei so keine nationale oder kulturelle Einheit,
sondern werde von „Völkerwanderungen durchlaufen“¹³⁴. Der bemerkenswerteste
Unterschied zu den Nationalsprachen liegt Kafka zufolge im Umgang mit Fremd-
wörtern. Sie würden nicht in das System der aufnehmenden Sprache eingepasst.
Vielmehr würden sie gleichsam ‚jargonisiert‘, indem sie ihrerseits aus der starren
Konzeption ihrer Herkunftssprache gelöst würden: „Alles dieses Deutsche, He-
bräische, Französische, Englische, Slawische, Holländische, Rumänische und selbst
Lateinische ist innerhalb des Jargon von Neugier und Leichtsinn erfaßt“¹³⁵. Befreit
von ihrer monolingual-nationalen Bindung können mithin im Medium des Jargons
alle Sprachen von „Leichtsinn“ erfasst werden und auf Wanderschaft gehen. Durch
die Aufnahme ins Jiddische könne auch das sonst als territorial gebunden gedachte

130 Wie Bernhard Siegert („Kartographien“, 223) ausgeführt hat, greift Kafka damit auch bereits im
18. Jahrhundert geäußerte Bedenken über das Jiddische auf, die der Sprache unterstellen, mit ihren
„[d]iskursive[n] Wucherungen […] vom singulären Ursprung des Sinns abzulenken“.
131 Ebd., 225.
132 Kafka: „Jargon“, 193.
133 Siegert: „Kartographien“, 225.
134 Kafka: „Jargon“, 189.
135 Ebd.

2.2 Franz Kafka 115



Deutsche, Englische oder Slawische entterritorialisiert treiben. Kafka versteht den
Jargon dabei nicht als Sammelbecken für eilig auf dem Weg aufgelesene fremde
Sprachen, vielmehr „gehört schon Kraft dazu, die Sprachen in diesem Zustande“ –

also jenem des aus den nationalen Sprachordnungen freigesetzten Treibens –

„zusammenzuhalten“¹³⁶. Diese Kraft, die formative Potenz des Jargons, besteht al-
lerdings im Unterschied zu den Nationalsprachen nicht darin, die aufgelesenen
Sprachen seinem grammatischen System unterzuordnen, sondern vielmehr darin,
sie im Zustand ihrer Loslösung von festen grammatischen Systemen ebenso wie
territorialen Bindungen zusammenzuhalten – und zwar in einem neuen und ganz
offensichtlich funktionstauglichen System. Mit anderen Worten entwirft Kafka in
seiner„Rede über den Jargon“ das Modell einer Sprachordnung eigenen Rechtes, für
die statt fixierbarer grammatikalischer Regeln, monolingualer Einheit und terri-
torial-genealogischer Anbindung das „Treiben der Sprache“¹³⁷, ihre Bewegtheit,
Veränderbarkeit, Mischbarkeit bestimmend sind. Das Jiddische ist für ihn der Be-
weis, dass eine solche Sprache einwandfrei als Mittel der Verständigung ebenso wie
der poetischen Produktion funktionieren kann. Das daraus gezogene Fazit aller-
dings ist widersprüchlich: „Deshalb denkt auch kein vernünftiger Mensch daran,
aus dem Jargon eine Weltsprache zu machen, so nahe dies eigentlich läge.“¹³⁸ Wi-
dersprüchlich, weil erstens behauptet wird: Der Jargon ist eine minoritäre Sprache
und somit das Gegenteil einer Weltsprache. Zweitens: Im Jargon mischen sich ganz
verschiedene Sprachen und wahrscheinlich könnten auch noch mehr dazu kom-
men, also ließe sich daraus eine Art deutschbasierter Universalsprache entwickeln.
Kafkas Satz ist nicht zuletzt deshalb bemerkenswert, als es ihm gelingt, auf syn-
taktischer Ebene die auseinanderstrebenden Einschätzungen abzubilden. Gleich-
zeitig gibt er zu bedenken, dass es gerade die Abweichung von der national-
sprachlichen Normierung ist, die den Jargon einerseits als beschränkte Sonderform
ausweist und in ihm zugleich andererseits das Potential zur Formung einer Welt-
sprache erkennen lässt. Es wäre eine Weltsprache, für die nicht die grundlegenden
Annahmen grammatikalischer Zentrifugalkräfte einzelner Sprachen und deren
national-territorialer Anbindung und Abgrenzung untereinander gälten. Indem er
diese Botschaft zu vermitteln vermag, ist der Satz gleichsam selbst Jargon. Tat-
sächlich ist er nicht zuletzt aus linguistischer Sicht bemerkenswert, weil in ihm die
deutsche Syntax beweglich erscheint. Es ist möglich, die beiden Satzteile um ihr
gemeinsames Objekt („Jargon eine Weltsprache“) zu drehen, sodass er dann lautete:
so nahe dies eigentlich läge, aus dem Jargon eine Weltsprache zu machen, denkt auch

136 Ebd.
137 Ebd.
138 Ebd.

116 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



kein vernünftiger Mensch daran. Kafka wendet in seinem Fazit mithin eine eigen-
willige Schreibweise an, die auf eine „Aufhebung seiner Sätze“ abzielt, „die unge-
schehen machen wollen, dass sie gerade geschrieben wurden, und dabei auch
wieder geschrieben werden.“¹³⁹ In diesem Fall ist es die Sicht des „vernünftigen
Menschen“ auf den Jargon, die dergestalt beschrieben und gleichzeitig aufgehoben
wird.

Nach diesen grundsätzlichen Erläuterungen zum Jargon als Gegenmodell zur
Ordnung der Nationalsprachen wechselt Kafka im zweiten Teil seiner Rede zur
konkreteren Frage der sprachhistorischen Herausbildung des Jiddischen und seiner
über das Mittelhochdeutsche vermittelten Verwandtschaft mit dem Deutschen. Wie
bislang in den Kommentaren zur Rede im Kontext literarischer Mehrsprachig-
keitsforschung zu wenig beachtet wurde, wird die abstrakte Entwicklung einer
Alternative zur der monolingualen Ordnung gehorchenden Nationalsprache hier
konkretisiert, zugleich aber auch beschränkt, indem der Jargon nicht als Alternative
zu den Nationalsprachen überhaupt, sondern in erster Linie zu einem als territorial
verankerten Deutsch gedacht wird. Der Jargon ist ein Glücksfall für alle Deutsch-
sprachigen:

Glücklicherweise ist aber jeder der deutschen Sprache Kundige auch fähig Jargon zu verstehen.
Denn von einer allerdings großen Ferne aus gesehn, wird die äußere Verständlichkeit des
Jargon von der deutschen Sprache gebildet; das ist ein Vorzug vor allen Sprachen der Erde.¹⁴⁰

Kafka formuliert diese Perspektive auf das Deutsche in einem sprachpolitischen
Kontext, in dem sich der Verlust einer übernationalen Geltung des Deutschen und
somit sein Status als Weltsprache bereits abzuzeichnen beginnt. Die Funktion als
internationale Kultur- und Wissenschaftssprache sowie als lingua franca in Mittel-
und Osteuropa wird das Deutsche zwar erst mit dem Ersten Weltkrieg einbüßen. In
Prag 1912 zeichnet sich diese Entwicklung allerdings schon ab, da das Deutsche hier
seit dem Ende des 19. Jahrhunderts rasch an Bedeutung verliert und das von Kafka
adressierte bürgerlich jüdische Publikum im weiteren historischen Kontext als ein
kleines Grüppchen erscheint, das das Deutsche überhaupt noch als eine überna-
tionale Kultursprache im Kontext eines zunehmend völkisch vereinnahmten
Sprachverständnisses pflegt. Gerade aber diese historische Verbreitung des Deut-
schen als kosmopolitisch europäische Sprache vornehmlich im mittel- und osteu-

139 Spoerri, Bettina. „noch (nicht) schreiben. Prekäre Kreation und Schreibanfänge in Kafkas Ta-
gebüchern“. Kafka verschrieben. Hg. Irmgard M. Wirtz, Göttingen: Königshausen&Neumann, 2010.
117– 132, hier 120.
140 Kafka: „Jargon“, 192.

2.2 Franz Kafka 117



ropäischen Judentum sieht Kafka, wie Braese hervorgehoben hat, als ihre „exklu-
sive Qualität“¹⁴¹.

Angesichts der gleichzeitig verbreiteten Nationalisierungs- und Territorialisie-
rungsmodelle von August Sauer und Josef Nadler enthält Kafkas Sicht auf das
Deutsche eine seinem Publikum bestimmt nicht entgangene Ironie und Provokati-
on. Die Formulierung, dass das Deutsche in der Verbindung zum Jargon über einen
„Vorzug vor allen Sprachen der Erde“ verfüge, kann buchstäblich als Absetzung von
der Befestigung der Sprache in der Scholle nach dem Modell Nadlers gelesen
werden und als ein Vordenken dessen, was Adorno eine „Sprache ohne Erde“¹⁴²
nennen wird. Kafkas Jargon ist bereits eine solche „Sprache ohne Erde“ im Ver-
ständnis Adornos, insofern für ihn Wanderbewegungen und fremde Wörter kon-
stitutiv sind, was ein – mit Adorno wohl utopisch zu nennendes – Potential einer
anderen Sprachordnung birgt. Ein Törchen dazu besitzt das Deutsche Kafka zufolge
bereits in Gestalt seines sprachhistorischen Abkömmlings des Jargons. Auf diese
abgewertete Verbindung müsste es sich besinnen, um sich neu positionieren zu
können. Als Fazit von Kafkas Rede kann mithin ein Plädoyer für ein vom Jargon
inspiriertes, aber erst noch auszuformulierendes neues Deutsch gelten.¹⁴³ Dieses
Deutsch würde sich dann nicht an territorialer und muttersprachlicher Bindung
und Einheit orientieren, sondern nach Wanderwegen und wechselnden Wortzu-
sammenhängen. Ihr Charakteristikum vor allen anderen natürlichen Sprachen
wäre die translinguale Öffnung bzw. ein Raum für die Bewegtheit der Sprachen.
Mithin geht es bei Kafka nicht allein darum, wie Deleuze und Guattari es formuliert
haben, „in der eigenen Sprache Nomade, Fremder, Zigeuner“¹⁴⁴ zu werden, viel-
mehr wird die Sprache selbst als nomadisierendes, als durch Wanderbewegungen
gebildetes und bestimmtes Medium gefasst. Der Jargon zeigt dem Deutschen diesen
Weg auf, gerade deshalb kann er nicht ins Deutsche übersetzt werden. Vielmehr
sind das Deutsche (als Nationalsprache) und der Jargon in der Stilisierung Kafkas
als eine vexierbildhafte Doppelfigur zu denken, in der je nach Blickrichtung eine
andere Sprachordnung hervortritt.

Last but not least sollte nicht vergessenwerden, dass es sich bei Kafkas Rede um
die Einführung zum Vortrag jiddischer Gedichte handelt. Die Literatur ist das Me-

141 Braese: Europäische Sprache, 255.
142 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
143 Vgl. die Einschätzung, Kafkas Auseinandersetzung mit dem Jiddischen diene dem „Konzept
einer neuen, erst zu erfindenden poetischen Sprache“ (Neumann, Gerhard. „‘Eine höhere Art der
Beobachtung‘. Wahrnehmung und Medialität in K.s Tagebüchern“. Franz Kafka. Zur ethischen und
ästhetischen Rechtfertigung. Hg. Jakob Lothe und Beatrice Sandberg. Freiburg: Rombach, 2002.
33–58, hier 54).
144 Deleuze und Guattari: Kafka, 29.

118 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



dium, durch das der anderen Sprache, der anderen Sprachordnung, begegnet
werden kann, auchwenn die konkreten Jiddischkenntnisse fehlen. In ihr lassen sich
Dynamiken freisetzen, durch die die nationalsprachlich-monolinguale Ordnung
ausgehöhlt und neu bespielt werden kann. Die Auseinandersetzung mit dem Jargon
gilt der Forschung entsprechend als eine wichtige Etappe in Kafkas Entwicklung
zum Autor und der Herausbildung seiner spezifischen Literatursprache.¹⁴⁵

Die Sorge der (National‐)sprache

In Kafkas berühmter Erzählung „Die Sorge des Hausvaters“ – erstmals 1919 in der
zionistischen Prager Zeitschrift Die Selbstwehr publiziert, dann in den Erzählband
Ein Landarzt von 1920 aufgenommen – wird die Frage nach einer möglichen Un-
terlaufung der hergebrachten (Sprach‐)Ordnung wiederaufgegriffen und zum
Ausgangspunkt einer literarischen Versuchsanordnung. In der Forschung ist der
zentrale Gegenstand der Erzählung, Odradek, umfassend als „Figur radikale[r]
Fremdheit“¹⁴⁶ untersucht worden. Im Folgenden soll der Fokus darauf gerichtet
werden, dass sich die Erzählung genauso wie um das rätselhaft fremde und hybrid
anmutende Wesen, das sich zur Beunruhigung des Hausvaters in den peripheren
Räumen des Hauses herumtreibt, um ein ebensolches Wort dreht. Wegen seines
slawischen Anklangs wird zunächst vermutet, dass es sich beim „Wort Odradek“¹⁴⁷
um ein aus dem Slawischen übernommenes Fremdwort im deutschen Text handeln
könnte, anschließend stellt sich allerdings heraus, dass sich dafür keine klare
Ausgangssprache identifizieren lässt. Odradek erscheint demzufolge als eine opake
Buchstabenfolge am Übergang von deutschen und slawischen Sprachen und lässt
sich deshalb, wie nun zu argumentieren ist, als ein fremdes und zugleich wan-
derndes Wort im Sinne dieser Studie lesen.

Zur „Sorge des Hausvaters“ liegt eine umfassende Sekundärliteratur vor. Als
kleinster gemeinsamer Nenner der im Einzelnen divergierenden Lesarten lässt sich
festhalten, dass es in der Erzählung um die Unterlaufung der Vorstellung einer
eindeutig und endgültig festlegbaren Norm, einer Ordnung oder eines Sinns geht. Es

145 Vgl. Neumann: „Hungerkünstler“.
146 Nekula, Marek. „Hybridität von Kafkas ‚Odradek‘“. Kafka im interkulturellen Kontext, 321–342,
hier 321; Neumeyer, Harald. „Noch einmal Odradek. Franz Kafka, Wilhelm Dilthey, Viktor Šklovskij
und die ‘Kunst des Verstehens’“. (Be)richten und Erzählen. Literatur als gewaltfreier Diskurs? Hg.
Moritz Baßler. München: Fink, 2011. 151– 168, hier 162.
147 Kafka, Franz. „Die Sorge des Hausvaters“. Ders. Ein Landarzt und andere Drucke zu Lebzeiten.
Kritische Ausgabe. Bd. 7.1, hg.v. Wolf Kittler, Hans-Gerd Koch und Gerhard Neumann. Frankfurt/
Main: Fischer, 1994. 282–284, hier 282.

2.2 Franz Kafka 119



wird gezeigt, wie solche vermeintlich festen Einheiten immer wieder von dem
heimgesucht werden, was sie ausgeschlossen haben. Welche Ordnungen und Aus-
schlüsse konkret in der Erzählung verhandelt werden, wird in einzelnen Inter-
pretationen unterschiedlich beantwortet, was seinerseits wieder als Formulie-
rungsarbeit in Bereichen gesehen werden kann, für die keine festen
Begrifflichkeiten zur Verfügung stehen. So wurde in der„Sorge des Hausvaters“ eine
allgemeine philosophische Reflexion des Verhältnisses von Norm,Vernunft und den
außerhalb diesen wirkenden Kräften vermutet.¹⁴⁸ Ähnlich zeigt eine psychoanaly-
tische Lesart, wie Kafka in der Erzählung Freuds Erkenntnis, dass das „Ich nicht
Herr im eigenen Hause“ ist, zur Darstellung bringt und sieht in Odradek eine Figur
des Verdrängten.¹⁴⁹ Interpretationen, die den kulturhistorischen Kontext von Kaf-
kas Schriften ins Zentrum stellen, haben in der „Sorge des Hausvaters“ eine Ver-
handlung der Frage nach der uneindeutigen Stellung der Juden im nationalen
Konflikt zwischen Deutschen und Tschechen in den böhmischen Ländern ausge-
macht und darüber hinaus einen Kommentar zur Diaspora-Struktur des Judentums,
die den Versuch der unmissverständlichen Bestimmungen nationaler Einheit un-
terläuft.¹⁵⁰ Andreas Kilcher spitzt dies zu und argumentiert, Kafka verhandle mit
Odradek „das Andere, das Unheimliche seiner Moderne“¹⁵¹. Dieser Befund lässt sich
auch auf die moderne Ordnung der Nationalsprache und der Einsprachigkeit be-

148 Hillmann, Heinz. „Das Sorgenkind Odradek“. Zeitschrift für deutsche Philologie 86 (1967): 197–
210; Kühne, Jörg. „Wie das Rascheln in gefallenen Blättern.“ Versuch zu Franz Kafka. Tübingen:
Rotsch, 1975; Lubkoll, Christine. „Odradek und die Holzhobelmaschine. Rhetorische und mytho-
poetische Aspekte der Beschreibung in Erzähl- und Gebrauchstexten Franz Kafkas“. Beschreibend
wahrnehmen – wahrnehmend beschreiben. Sprachliche und ästhetische Aspekte kognitiver Prozesse.
Hg. Peter Klotz. Freiburg: Rombach, 2005. 211–228.
149 Vgl.: Ehrich-Haefeli, Verena. „Bewegungsenergien in Psyche und Text. Zu Kafkas Odradek“.
Zeitschrift für deutsche Philologie 109 (1990): 238–253. Bereits Walter Benjamin hatte in seinem
Kafka-Essay in diesem Zusammenhang festgehalten: „Odradek ist die Form, die die Dinge in der
Vergessenheit annehmen, sie sind entstellt“ (Benjamin: „Franz Kafka. Zur zehnten Wiederkehr
seines Todestages“, 431).
150 Vgl. Binder, Hartmut. „Franz Kafka und die Wochenschrift ‚Selbstwehr‘“. Deutsche Vierteljah-
resschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 41 (1967): 283–304; Theisohn, Philipp. Die
Urbarkeit der Zeichen. Zionismus und Literatur. Eine andere Poetik der Moderne. Stuttgart: Metzler,
2005. 205–238; Siegert: „Kartographien“, 232.Ute Gerhard hat auf die Verbindungder vomHausvater
an Odradek gerichteter Fragen zum polizeilich-juristischen Diskurs um 1900 hingewiesen. Sie sieht
in ihm eine der – oft konstitutiv antisemitischen – „Wissenspraktiken, die sich auf die Wande-
rungsbewegungen richten“ und zu denen Bevölkerungsstatistik, Medizin und Sozialhygiene ge-
hörten (Dies. „Entstellte Grenzen. Kafkas Textverfahren und der zeitgenössische Diskurs über
Wanderungsbewegungen“. Odradeks Lachen. Fremdheit bei Kafka. Hg. Hansjörg Bay und Christof
Hamann. Freiburg: Rombach, 2006, 69–87).
151 Kilcher: „Sprachendiskurse“, 116.

120 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Theisohn
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Urbarkeit
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Zeichen
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Zionismus
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Literatur
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=andere
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Poetik
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Moderne


ziehen. Wird, wie bereits ausgeführt, die Frage nach nationaler und kultureller
Zugehörigkeit in Prag zur Zeit Kafkas auf die Frage, welcher Muttersprache jemand
angehört, Deutsch oder Tschechisch, zugespitzt, so zielt dies, wie u. a. Marek Nekula
betonte, an der soziolinguistischen Realtität insbesondere der Juden vorbei, die oft
traditionell mehrsprachig sind und die die Frage nach der nationalen und
sprachlichen Zugehörigkeit in vielen Fällen mit „weder-noch“ beantworten müss-
ten.¹⁵² Auch Bernhard Siegert hat bezüglich der Prager Juden und ihrer Erfahrung,
dass ihnen auf deutscher wie tschechischer Seite durch zunehmenden Antisemi-
tismus das Recht an nationaler und sprachlicher Partizipation abgesprochen wird,
davon gesprochen, dass es sich um Sprecher handle, „die nicht im Haus der Sprache
wohnen, sondern auf dessen Türschwelle sitzen“¹⁵³. Odradek, in dem die beiden
Sprachen so ‚jargonisiert‘ wurden, dass sie ein Drittes bilden, das nicht in eine
Ausgangssprache zurückgeführt werden kann, bezeichnet nach dieser Deutung den
jüdischen Ort – bzw. Nicht-Ort – in den Kämpfen um die sprachliche Haushoheit in
Böhmen. Kilcher hat diesen spezifisch historisch-regionalen Bezug auf die gesamte
etablierte moderne Sprachordnung übertragen und für Odradek argumentiert:
„Der ursprungslose Name verhält sich zu jeder territorialisierbaren Nationalspra-
che als exterritorial, zu jeder kommunikativen Sprache als sinnverweigernd“¹⁵⁴. So
kreuzt sich die Lesart Odradeks aus dem konkreten kulturhistorischen Kontext
Prags heraus mit einer stärker sprachphilosophischen Deutung. Ihr zufolge enthält
das keiner natürlichen Sprache zugehörige Wort Odradek einen selbstreferentiel-
len Verweis auf die Materialität von Sprache und Text, die sich nie ganz in der
Funktion des Bedeutens und Verstehens auflösen lässt und demzufolge fremd
bleibt.¹⁵⁵ Es ist ebendiese Überkreuzung der Verhandlung der Materialität von
Sprache mit jener des Gebietes zwischen den Nationalsprachen, die auch im Rah-
men dieser Studie an der „Sorge des Hausvaters“ interessiert.

Die Verknüpfung einer opaken Buchstabenfolge mit einer Hybridbildung zwi-
schen zwei oder mehr Nationalsprachen ist gleichsam der Knotenpunkt, von dem
die Erzählung ihren Ausgang nimmt: „Die einen sagen, das Wort Odradek stamme
aus dem Slawischen und sie suchen auf Grund dessen die Bildung des Wortes
nachzuweisen. Andere wieder meinen, es stamme aus dem Deutschen, vom Sla-

152 Nekula: Kafkas Sprachen, 17.
153 Siegert: „Kartographien“, 232.
154 Kilcher, Andreas B. „Kafkas Proteus. Verhandlungen mit Odradek“. Kafka verschrieben. Hg.
Irmgard M. Wirtz. Göttingen: Wallstein, 2010. 97– 116, hier 102.
155 Werner, Renate. „Die Sorge des Hausvaters. Ein sprachkritischer Scherz Franz Kafkas“. Lite-
ratur und Leben. Anthropologische Aspekte in der Kultur der Moderne. Hg. Günter Helmes, Ariane
Martin, Birgit Nübel und Georg Michael Schulz. Tübingen: Narr, 2002. 185– 198.

2.2 Franz Kafka 121



wischen sei es nur beeinflusst.“¹⁵⁶ Hier wird ein Wort am Übergang der Sprachen
inszeniert und in seiner undurchdringlichen buchstäblichenMaterialität exponiert.
En passant beschreibt Kafka dabei den generellen philologischen Impuls, der durch
einen unbekannten Ausdruck ausgelöst wird: Er soll zunächst als Vokabel einer
bestimmten Nationalsprache dingfest gemacht werden. Weisen Text oder Autor
einen Bezug zu Mitteleuropa auf, wird vermutet, dass ein Wort, das nicht als
deutsches zu erkennen ist, aus dem Slawischen stamme oder davon stark beein-
flusst sei. Lässt sich das Wort auf diese Weise einer Ausgangssprache zuordnen,
kann anschließend durch Übersetzung seine Bedeutung erschlossen werden. Er-
folgreich abgeschlossen wäre der Vorgang, wenn der fremde Wortlaut aus der
Zielsprache verschwunden und durch einen sinnstiftenden Ausdruck ersetzt wor-
den wäre. Ebendiesem Standardverfahren aber widersetzt sich Odradek. Über die
spielerische Inszenierung eines unbekannten Wortes und dessen lexikalischen
Bestimmungsversuchs eröffnet sich in Kafkas Erzählung ein intertextueller Bezug
zu jenen Texten der Avantgarde, die das Feld poetischer Worterfindungen und
deren realitätserzeugendes Potential experimentell ausloten. So lassen sich ent-
ferntere Verwandte Odradeks in Christian Morgensterns Galgenliedern entdecken:
die Fingur und der Golz sowie das Nasobēm, das ähnlich wie Odradek zwar nicht in
den einschlägigen Lexika verzeichnet ist, aber dennoch ganz vital wirkt: „Auf seinen
Nasen schreitet / einher das Nasobēm, / […] / es steht noch nicht im Brehm. / Es steht
noch nicht im Meyer. / Und auch im Brockhaus nicht. / Es trat aus meiner Leyer /
zum ersten Mal ans Licht.“¹⁵⁷ Im Unterschied zu Odradek handelt es sich bei
Morgensterns Neologismen allerdings nicht in erster Linie um fremde Wörter,
sondern um erkennbar lautmalerische Wortspiele auf Basis des Deutschen, die
noch dazu innerhalb der Gattung avantgardistisch-experimenteller Lyrik ihren
Platz haben. Neben dieser sprachspielerisch-witzigen Referenz, die in Odradek
durchaus anklingt, lässt sich über den Versuch, den erfundenen Ausdruck mit Hilfe
von Wörterbucheinträgen dingfest zu machen, auch eine Verbindung zur Wort-
kreation dada ziehen. Wie noch darzulegen ist, wird diese von den Dadaisten u.a.
als Fund aus dem Wörterbuch ausgegeben. Auch hier allerdings liegen die Unter-
schiede zu Kafka auf der Hand: dada ist ein Aufruf, ein Sammelpunkt und ein
„internationales Wort“, ein Wort, das die Sprachen verbindet, weil es in allen etwas
und nichts heißt. Odradek hingegen ist ein randständiges Wesen und ein betont
fremdes Wort. Während von dada behauptet wird, dass es in jeder Sprache mit
Bedeutung versehen werden könne, lässt sich aus Odradek in keiner Sprache Sinn

156 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 282.
157 Morgenstern, Christian. „Das Nasobēm“. Werke und Briefe. Bd. III, hg. v. Marcel Cureau. Stutt-
gart: Urachhaus, 1990, 81.

122 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



herstellen. Während Morgenstern also mit seinen Wortkreationen den poetischen
Spielraum innerhalb des Deutschen auslotet und der Dadaismus über eine gezielte
Herausarbeitung von Nonsense Sprachgrenzen obsolet machen will, nutzt Kafka in
der„Sorge des Hausvaters“ den Effekt der Fremdheit von Sprache, die am Übergang
der Sprachen besonders gut zur Darstellung gebracht werden kann, für eine Kritik
am Modell der Einsprachigkeit und der Vorstellung (sprachlich) eindeutig fixier-
baren Sinnes. Denn die Herkunft des Wortes Odradek lässt sich nicht sicher be-
stimmen: „Die Unsicherheit beider Deutungen aber lässt wohl mit Recht darauf
schließen, dass keine zutrifft, zumal man auch mit keiner von ihnen einen Sinn des
Wortes finden kann.“¹⁵⁸ Auch wenn in der Sekundärliteratur auf mögliche Herlei-
tungen von Odradek u.a. vom tschechischen odradit, dt. abraten, entfremden oder
odpadek, dt. Abfall hingewiesen wurde,¹⁵⁹ behauptet der Erzähler, dass sich das
Wort nicht eindeutig einer Nationalsprache zuordnen und deshalb auch nicht mit
einer festgelegten Bedeutung versehen ließe. Einer sprachlichen Hybridbildung
entspricht in dieser Lesart ein unsicherer Wortsinn, woraus sich implizit schließen
lässt, dass Standardsprachen nicht nur die Hoheit über Wortbildungen, sondern
auch über Sinn und Bedeutung beanspruchen. Trotzdem, so Kafka weiter, exis-
tierten sowohl Worte als auch Wesen, die die nationalsprachliche Ordnung
durchkreuzen: „Natürlich würde sich niemand mit solchen Studien beschäftigen,
wenn es nicht wirklich ein Wesen gäbe, das Odradek heißt.“¹⁶⁰ Die hybrid wirkende
Wortbildung wird hier mithin zum Hilfsmittel, eine Wirklichkeit zu benennen, für
die nicht nur im geordneten Haushalt des Hausvaters kein Platz vorgesehen ist,
sondern für die auch im konventionellen Vokabular keine Bezeichnungsmöglichkeit
existiert. Die nicht abreißende Kette an Studien zur„Sorge des Hausvaters“ – die der
Text an dieser Stelle über ein mise en abyme bereits vorwegnimmt – bestätigt
fortlaufend, dass Kafka mit Odradek eine Art der überdachenden Bezeichnung für
jene Zwischenräume, Unbestimmtheiten und Hybridität geschaffen hat, die sich
einer klaren Zuordnung zu festen Kategorien entziehen.

In diesem Sinne lässt sich das von Kafka kreierte, zwischen Ausgangs- und
Zielsprache stehende und in keine ganz zu überführende „Wort Odradek“ als Kritik
am Modell der Nationalsprache als abgeschlossene und Sinn garantierende Einheit
produktiv machen. Gibt es das Wort Odradek, obwohl es zu keiner natürlichen
Sprache gehört, so muss dies die Vorstellung von der Ausschließlichkeit und Deu-
tungshoheit der dominanten Sprachordnung ebenso in Frage stellen, wie intra-
diegetisch das spulenartige Wesen dieses Namens den absoluten Herrschaftsan-

158 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 282.
159 Nekula: Kafkas Sprachen, 16; Arie-Gaifman: „tschechische Etymologie“.
160 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 282.

2.2 Franz Kafka 123



spruch des Hausvaters unterminiert. In eben diesem Punkte zeigt sich ein ähnliches
Argumentationsmuster wie in der „Rede über den Jargon“. Ebenso wie dem Jargon
attestiert wird, dass er zu einem guten Teil aus auf der Wanderschaft aufgelesenem
Vokabular bestehe, heißt es von Odradek, dass er aus vorgefundenen Versatzstü-
cken („ineinander verfitzte Zwirnstücke von verschiedenster Art und Farbe“¹⁶¹)
zusammengesetzt scheint. Odradek erscheint dadurch als eine „textil[e] Gestalt“¹⁶²,
die nicht zuletzt auch aus verschiedenen Sprachen gewebt zu sein scheint. Gilt für
den Jargon, dass er trotz seines uneinheitlichen Charakters eine bedeutende Kraft
entwickle, die das Gesammelte zusammenhalte, so kann auch Odradek, obwohl er
wie zerbrochen scheint, nicht nur aufrechtstehen, sondern ist „außerordentlich
beweglich“¹⁶³. Schließlich gilt sowohl für den Jargon, als auch für Odradek, dass sie
nicht territorial gebunden, sondern „unbestimmten Wohnsitzes“ sind, gleichzeitig
aber doch eine nahe Bindung an ein bestimmtes Haus haben; das des Hausvaters
hier, jenes der deutschen Sprache dort. Für den Jargon wurde bereits herausgear-
beitet, dass er sich zu dieser größeren Einheit als verunsichernd und unheimlich
verhält, weil er ihr einerseits offensichtlich verwandt ist, andererseits aber auch
starke Abweichungen zeigt und so grundsätzliche Annahmen von Stabilität in Frage
stellt. Deshalb ruft der Jargon Kafka zufolge bei den Deutschsprachigen einerseits
Angst hervor, andererseits kann er aber auch als Chance zur Öffnung verstanden
werden. Auch Odradek ist für den Hausvater offensichtlich unheimlich.¹⁶⁴ Erstens
ganz in der Definition Freuds, weil in seiner an eine zerbrochene Zwirnspule er-
innernden Gestalt ehemals Bekanntes nun in entstellter Form wiederkehrt. Zwei-
tens in der Definition Toderovs, weil er in seiner ruhelosen Bewegung geradezu
jenes Moment des unbestimmbaren Einbruchs eines Imaginären ins Wirkliche zu
verkörpern scheint, das zugleich auch die Unsicherheit in sich birgt, was denn nun
real und was imaginär sei.¹⁶⁵ Auch dieses Moment des Unheimlichen in der Figur
Odradek kann auf das Wort Odradek bezogen werden: Wie in einem Vexierbild
lassen sich darin Bruchstücke der in Prag heimischen Sprachen Tschechisch und
Deutsch ausmachen, sie wirken aber entstellt und sind ebenso wenig zu trennen
und identifizieren wie die „verfitzten Zwirnstücke“ zu entwirren. Auf die Frage
nach der Beschaffenheit des Sprachsystems bezogen, verweist das Wort Odradek
ebenso wie der Jargon in seiner Hybridität genau darauf, was aus der Ordnung von
Sprache in Nationalsprachen verdrängt werden muss: Die Wandelfähigkeit von

161 Ebd.
162 Kilcher: „Kafkas Proteus“, 104.
163 Kafka: „Die Sorge des Hausvaters“, 283.
164 Vgl. Ehrich-Haefeli: „Bewegungsenergien“.
165 Todorov, Tzvetan. Einführung in die fantastische Literatur (frz. 1970). Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1972.

124 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Sprache und Sprachen sowie ihre Tendenz, sich miteinander zu mischen und un-
eindeutige, nicht genau bestimmbareWortbildungen hervorbringen zu können. Die
„Sorge des Hausvaters“, dass da ein Wesen sein könnte, was sich im eigenen Hause
herumtreibt, ohne ihm eindeutig zugehörig zu sein, kann so gesehen auch als eine
Sorge der Nationalsprache gesehenwerden, durch unbestimmte Sprachmischungen
in ihrer elementaren Grundannahme der Einsprachigkeit und der Abgrenzbarkeit
der einzelnen Nationalsprachen untereinander unterlaufen zu werden.

Gleichzeitig ist Odradek auch in besonderem Maße Literatursprache. Einmal,
weil es als Kunstwort eine erhöhte Poetizität aufweist, insofern es über Abweichung
und Verfremdung lexikalisch erkennbarer Vokabeln (wie odpadek, odradit, Rad, Eck
etc.) gebildet worden zu sein scheint und weil es „das Wort als Wort“ (Jakobson)
ausstellt. Dann insofern es als Wort mit „unbestimmtem Wohnsitz“ Ergebnis eines
künstlerischen Experimentes ist, das eben darauf abzielt, noch nicht vorhandene
Ausdrücke in nicht erkennbaren natürlichen Sprachen hervorzubringen. Ebenso
wie in avantgardistischen Texten wird dabei die Literatur als Ort begriffen, wo
solche alternativen Ausdrücke und Sprachen entworfen und damit die Vorannah-
men der bestehenden Sprachordnung kritisch hinterfragt werden können. Sie
verhandelt somit einen Rest, der nicht ganz in Bedeutung übersetzt werden kann. In
diesem Sinne stellt das fremde Wort Odradek neben der unklaren Zugehörigkeit zu
einer natürlichen Sprache und damit einer transnationalen und -lingualen Anlage
auch eine undurchdringliche sprachliche Materialität aus.

2.3 Im Cabaret der Zeichen. Mehrsprachigkeit als Poetologie
und Politik bei Dada Zürich

Als zentrales literarisches Mittel findet sich die programmatische Abweichung von
standardsprachlichen und kanonisierten literarischen Normen zu Beginn des
20. Jahrhunderts bei den international ausgerichteten und radikal mit bestehenden
künstlerischen Formen brechenden Avantgarden. Für den deutschsprachigen Raum
spielt dabei Dada eine wesentliche Rolle. 1916 in Zürich als loser und heterogener
Zusammenschluss von Schriftstellern, Künstlerinnen, Tänzerinnen und Schaustel-
lern verschiedener Nationalitäten entstanden, verbreitet sich Dada nach Kriegs-
ende in mehrere europäische und nordamerikanische Zentren.¹⁶⁶ Die Internatio-
nalität und Mehrsprachigkeit der Bewegung ist aber bereits in ihrer Genese

166 Grundlegend zu Dada als intermedialer und internationaler Bewegung vgl.: Amrein, Ursula,
und Christa Baumberger (Hg.). dada. Performance & Programme. Zürich: Chronos, 2017; Meyer,
Raimund. Dada global. Zürich: Limmat Verl., 1994.

2.3 Dada Zürich 125



angelegt, und zwar sowohl bezüglich der Zusammensetzung und Herkunft ihrer
Protagonistinnen und Protagonisten als auch ihres Entstehungsortes Zürich. So die
These dieses Kapitels, das untersucht, inwiefern Dada mit seinen Sprachexperi-
menten einen Grundstock literarischer Mehrsprachigkeit im 20. und 21. Jahrhun-
dert legt.

Während die romanistische Forschung bereits auf die Bedeutung der Avant-
garde für die Entwicklung literarischer Mehrsprachigkeit (bzw. umgekehrt die Be-
deutung von auch biografisch erfahrener Mehrsprachigkeit für die Avantgarde)
verwiesen hat,¹⁶⁷ trennt die germanistische und angelsächsische Forschung in der
Regel zwischen literarischer Mehrsprachigkeit als Artikulation transkultureller
Erfahrung einerseits und als aus ästhetischem Interesse erzeugter Unterform ex-
perimentellen Schreibens andererseits und verbindet diese beiden Felder bislang
kaum. Kontextualisierungen in spezifisch historisch-politischen und biografischen
Konstellationen von Mehrsprachigkeit und Transkulturalität werden meist nur für
erstere als zentral erachtet, während sie bei Mehrsprachigkeit als Teil ausgewie-
sener experimentell-ästhetischer Verfahren kaum interessieren.

Im Folgenden ist hingegen zu zeigen, dass die experimentellen Sprachspiele
Dadas auch für den deutschsprachigen Bereich in den Kern der Geschichte litera-
rischer Mehrsprachigkeit gehören, weil in ihnen neue Sprachformen in radikaler
Abweichung der durch das nationalsprachliche Modell begrenzten Normen erprobt
werden und weil diese gleichzeitig in einem transnationalen und -kulturellen Er-
fahrungskontext situiert sind. Für Dada ist das Spiel mit Sprache über Sprach-
grenzen hinweg erstens eines der Mittel, den Widerstand gegen den Nationalismus
der kriegsführenden Mächte auszudrücken und die Forderung zur friedlichen
Überwindung nationaler Grenzen anschaulich zu artikulieren.¹⁶⁸ Zweitens nutzen
die Dadaisten Sprachmischung als Instrument umfassender Sprachkritik, als Mög-
lichkeit, die Materialität und Poetizität der Sprache hervorzukehren und sie als
Trägerin von Sinn zu hinterfragen. „Dada – Société Anonyme pour l’exploitation du
vocabulaire“¹⁶⁹ heißt es pointiert auf einem der in Paris zwischen 1919 und 1920
erstellten Flugblätter, den Papillons Dada von Tristan Tzara. Unter der opaken

167 Bruera, Franca und Barbara Meazzi (Hg.). Plurilinguisme et Avant-gardes. Bruxelles: Lang, 2011.
168 Zur Auffassung Dadas und seiner radikalen Sprachkritik als künstlerische Reaktion auf den
Ersten Weltkrieg, die damit verbundene Erfahrung sinnloser Gewalt und die diese unterstützende
Propagandasprache vgl.: Kuenzli, Rudolf E. „Dada gegen den Ersten Weltkrieg. Die Dadaisten in
Zürich“. Sinn aus Unsinn. Dada international. Hg. Wolfgang Paulsen und Helmut G. Hermann. Bern:
Francke, 1982. 87–99; Buelens, Geert. „Reciting shells. Dada and, dada in & dadaists on the First
World War“. Arcadia 41.2 (2006): 275–295.
169 Dada digital collection. http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921. (24. No-
vember 2020).

126 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz

http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921
http://digital.lib.uiowa.edu/cdm/ref/collection/dada/id/28921


Buchstabenfolge dada figuriert mithin nicht zuletzt ein Erkenntnisinteresse an den
Bedingungen, Funktionen und medialen Erscheinungen von Sprache, an den Mög-
lichkeiten und Unmöglichkeiten der Sinngebung. Roman Jakobson hat dies bereits
1921 erkannt, als er „dada“ ein „meaningless little word thrown into circulation in
Europe“ nannte, „a little word with which one can juggle à l’aise, thinking up
meanings […] coining complex words which create the illusion that they refer to
objects.“¹⁷⁰ Friedrich Kittler argumentierte im Anschluss daran, dass um 1900 im
Schaffen der historischen Avantgarden mit der Hermeneutik gebrochen und ein
„Signifikantentresor“ installiert wurde, „dessen Regeln zur Gänze auf Zufall und
Kombinatorik beruhen.“¹⁷¹ In diesem Sinne betreibt Dada die Zerlegung von
Sprache und Schrift in ihre kleinsten materiellen Bestandteile, in Laute, Geräusche,
Silben, Buchstaben und Linien und deren anschließende Remontage. In Laut-, Si-
multan- und Plakatgedichten, aber auch in Programmheften und Zeitschriften
werden die Zeichen aus ihren standardisierten semantischen, syntaktischen und
linearen Ordnungen befreit.¹⁷² Weniger beachtet wurde bislang, dass mit diesem
Umbruch als Nebeneffekt auch die Lösung der Wörter und Zeichen aus dem um
1800 etablierten Konzept der Muttersprache und der damit verbundenen Ein-
sprachigkeitsnorm verbunden ist.

Dass die Frage nach der Bedeutung von Sprachmischung lange nicht im
Zentrum der Forschung zu den dadaistischen Literaturerzeugnissen stand, ist
insofern nachvollziehbar, als es sich bei der Mischung verschiedener National-
sprachen, wie sie im Zentrum dieser Studie steht, bei Dada um eine eher margi-
nale Erscheinung handelt im Vergleich zu den extensiv betriebenen Experimenten
mit Lauten und Geräuschen, der Verwischung der Grenzen zwischen standardi-
sierter Sprache und unartikulierten Lauten oder losen Buchstaben und anderen
grafischen Formen. Demgegenüber haben einige jüngere Arbeiten aus dem an-
gelsächsischen Bereich versucht, den mehrsprachigen Charakter von Dada zu
betonen, dabei aber unterschiedslos alle Sprachexperimente – zweisprachig
deutsch-französische Texte von Tristan Tzara und Richard Huelsenbeck ebenso
wie Balls mystifizierende Lautgebilde oder Hausmanns einzelne Drucklettern

170 Jakobson, Roman. „Dada“. Ders. Language in Literature (1921). Hg. v. Krystyna Pomorska,
Cambridge MA: Harvard Univ. Press, 1987. 34–40, hier 40.
171 Kittler: Aufschreibesysteme, 263.
172 Vgl.: Schaffner, Anna Katharina. „Assaulting the Order of Signs“. Dada Culture. Critical Texts on
the Avant-Garde. Hg. Dafydd Jones. Amsterdam: Rodopi, 2006. 117– 136; Dies. „Dissecting the Order of
Signs. On the Textual Politics of Dada Poetics“. Dada and beyond. Vol. 1: Dada Discourses. Hg. Elza
Adamovicz und Eric Robertson. Amsterdam: Rodopi, 2011. 37–50.

2.3 Dada Zürich 127



kombinierenden Plakatgedichte – als „multilingual space“¹⁷³, „site for multilin-
gual interactions“¹⁷⁴ oder „polyphonic babel“¹⁷⁵ apostrophiert. Wenn auch damit
zurecht der Blick darauf gerichtet wird, dass Dada der normierten Einsprachigkeit
eine anders operierende Sprachwelt entgegenhält, so werden in der Argumenta-
tion doch die Unterschiede zwischen der Mischung nationaler Sprachen und der
Entwicklung experimenteller Lautsprachen gänzlich eingeebnet und dabei über-
sehen, dass Dada auf Ebene der Nationalsprachen letztlich mit einem sehr be-
schränkten Repertoire operiert. Im Folgenden muss hier differenziert werden: Es
wird erstens gezeigt, dass die Mischung nationaler Sprachen tatsächlich integral
ins literarische Dada-Programm gehört, gleichzeitig aber in den poetologischen
Ausführungen nur als Vorstufe auf demWeg der radikalen Sprachkritik durch die
Verwischung der Grenzen von artikulierter und unartikulierter Sprache und die
Erschaffung von Lautarrangements begriffen wird. Zweitens wird auf Ebene der
Sprachmischung im engeren Sinne gefragt, welche Sprachen bei Dada Zürich
erkennbar verwendet werden – und welche fehlen, obwohl sie deren interna-
tionalen und mehrsprachigen Protagonistinnen und Protagonisten offensichtlich
zur Verfügung gestanden hätten.

Mit den biografischen Sprachkenntnissen einiger Dadaistinnen und Dadaisten
gerät ein weiterer Bereich in den Blick, der bislang nicht ausreichend untersucht
wurde.¹⁷⁶ Zwar wurde immer wieder betont, dass Dada Zürich „aus einem um-
fassenden Gemisch an Einflüssen entstanden“¹⁷⁷ ist, aus verschiedenen europäi-
schen Avantgardebewegungen und unterschiedlichen Literatur- und Kunstrich-
tungen, die auf Formen des Cabarets und Varietés stießen. Dem wiederum lag die

173 Olsson, Jesper. „Speech Rumblings. Exile, Transnationalism and the Multilingual Space of Sound
Poetry“. Languages of Exile. Migration and Multilingualism in Twentieth-Century Literature.Hg. Axel
Englund und Anders Olsson. Bern: Lang 2013. 183–200, hier 189.
174 Demos, T. J. „Zurich Dada: The Aesthetics of Exile“. The Dada Seminars. Hg. Leah Dickermann
und Matthew S. Witkovsky. Washington: D.A.P, 2005. 7–30, hier 12.
175 Jones, DafyddW. Dada 1916 in Theory. Practices of Critical Resistance. Liverpool: Liverpool Univ.
Press, 2014. 165.
176 Untersucht ist dies für die rumänisch-jüdischen Dadaisten um Tristan Tzara (Sandqvist, Tom.
Dada East. The Romanians of Cabaret Voltaire. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2006) sowie für
den Elsässer Hans (Jean) Arp (Dülpers, Juliane. ‚Voulez-vous voler avec moi?‘ Eine Studie zur fran-
zösischsprachigen Dichtung Hans Arps. Frankfurt/Main: Peter Lang, 1997). Eine Studie, die die
mehrsprachige Zusammensetzung der Protagonistinnen und Protagonisten von Dada Zürich in den
Vordergrund stellt, steht bislang noch aus. Ein Plädoyer, Dadas Sprachexperimente auch unter der
Perspektive der Interkulturalität zu beleuchten, findet sich bei: Schenk, Klaus. „Spracherfindung –

Sprachenmix. Interkulturelle Aspekte der dadaistischen Lautdichtung“. Moderne in der deutschen
und der tschechischen Literatur. Hg. Ders. Tübingen/Basel: Francke, 2000. 167– 188).
177 Bock, Thilo. Eine lebendige Zeitschrift gewissermaassen. Hugo Ball und die literarische Bühne.
Eine Annäherung. Berlin: Verbrecher-Verlag, 2016. 151.

128 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



vielfach kriegsbedingte Migration der Künstler aus verschiedenen Ländern nach
Zürich zugrunde, wo sich eine experimentelle Kunstszene entwickelte.¹⁷⁸ T.J. Demos
hat die These einer Verbindung zwischen der biografischen Erfahrung der Migra-
tion und der künstlerischen Lösung der Zeichen aus ihren sinngebenden Systemen
postuliert.¹⁷⁹ Während so grundsätzlich eine Verknüpfung zwischen historischem
und biografischem Kontext und den radikalen Sprachexperimenten nahegelegt
wird, wurde bislang nur am Rande gefragt, wie genau diese Konstellation das äs-
thetische Programm und die künstlerischen Verfahren geprägt haben könnten.

Auch der historisch-kulturelle Entstehungsort Dadas selbst, Zürich im Ersten
Weltkrieg, ist bislang in seiner möglichen Bedeutung für die ästhetischen Sprach-
experimente zu wenig in den Blick gerückt, obwohl Debbie Lewer darauf hinge-
wiesen hat, dass insbesondere die einzelnen Aufführungs- und Ausstellungsorte für
das Verständnis von Dada zentral sind.¹⁸⁰ Auch die Stadt als ganze war mehr als ein
Ort in einem Land, das außenpolitisch neutral und militärisch nicht in die
Kriegshandlungen des Ersten Weltkriegs involviert war und Exilanten und
Flüchtlinge aufnahm. Vielmehr ist Zürich selbst vielfach transkulturell und mehr-
sprachig geprägt, insofern es bereits seit dem 19. Jahrhundert ein europäisches
Einwanderungszentrum darstellt.¹⁸¹ Darüber hinaus ist gerade der Komplex der
Mehrsprachigkeit für die Schweiz im Ersten Weltkrieg überaus brisant. Sie wird
von starken Spannungen insbesondere zwischen den deutsch- und französisch-
sprachigen Landesteilen ebenso massiv erschüttert wie von politisch-sozialen Un-
ruhen.¹⁸² Dada formiert sich somit nicht nur im Kontext einer vielgestaltigen und
vielsprachigen Emigrantenszene, sondern auch in einem Land, dem seine Hetero-
genität und Mehrsprachigkeit gerade zum eminenten politischen Problem gewor-
den ist und für die es in der Zeit der Auflösung der großen multinationalen und
-lingualen politischen Gebilde wie Österreich-Ungarns und des Osmanischen Reichs
neue Bilder und Selbstverständlichkeiten zu finden gilt.¹⁸³

Dieser Kontext ist auch deshalb für das Verständnis Dadas nicht unwichtig, weil
es sich dabei gerade nicht um eine Exilbewegung im engeren Sinne handelt, wie es

178 Bock: Zeitschrift, 121– 168.
179 Demos: „Zurich Dada“.
180 Lewer, Debbie. „From the Cabaret Voltaire to the Kaufleutensaal. Mapping Zurich Dada“. Dada
Zurich. A Clown’s Game from Nothing. Hg. Brigitte Pichon, Stephen C. Forster und Karl Riha. New
York: G.K. Hall, 1996. 45–59.
181 Vgl.: Rosenberger, Nicole, und Norbert Staub (Hg.). Prekäre Freiheit. Deutschsprachige Autoren
im Schweizer Exil. Zürich: Chronos, 2002.
182 Vgl.: Tanner, Jakob. Geschichte der Schweiz im 20. Jahrhundert. München: Beck, 2015. 116– 155.
183 Vgl. dazu die berühmte Rede Carl Spittelers „Unser Schweizer Standpunkt“ von 1914 (in: Ders.
Gesammelte Werke. Bd. 8, hg.v. Gottfried Bohnenblust, Wilhelm Altwegg und Robert Faesi. Zürich:
Artemis, 1947. 577–594).

2.3 Dada Zürich 129



sie zeitgleich in der Schweiz unter emigrierten deutschen und französischen
Kriegsgegnern gab.¹⁸⁴ Vielmehr handelt es sich bei Dada Zürich um eine heterogene
und internationale Gruppe, die zwar ihre Kriegsgegnerschaft verband, deren Mit-
glieder sich aber teilweise bereits vor Kriegsbeginn in der Schweiz aufgehalten
hatten.¹⁸⁵ Emmy Hennings hat diese Ausgangskonstellation wie folgt festgehalten:

Ferner war eine unzählige Anzahl Fremder freiwillig gekommen, für die Zürich die hohe
Warte war, von der aus man das Weltgeschehen ruhig oder entsetzt beurteilen konnte. Die
Stadt war damals das Internationalste, das man sich denken kann. Am Quai hörte man in allen
Zungen sprechen.¹⁸⁶

Das Zitat beschreibt zunächst die Pluralität Zürichs zur Zeit des Ersten Weltkrieges,
gleichzeitig wird die historische Referenz überlagert von der Denkfigur einer Stadt,
die nicht nur international ist wie das reale Zürich, sondern „das Internationalste,
das man sich denken kann“. Aus dem realen entsteht hier somit ein utopischer Ort,
an dem keine nationale Mehrheit mehr zu erkennen ist, sondern der nur aus
Fremden besteht. Hier sind keine dominierenden und minoritären Sprachen mehr
auszumachen, gesprochen wird „in allen Zungen“. Mit dieser poetischen Formu-
lierung eröffnet Hennings einen intertextuellen Bezug auf die beiden zentralen
westlichen Erzählungen von Sprachen, auf die biblischen Szenarien von Babel und
Pfingsten, der katastrophalen Sprachverwirrung einerseits und deren Aufhebung in
der Glossolalie andererseits. Zürich 1916 wird bei Hennings durch diese mythische
Überlagerung als ein paradigmatisches Nach-Babel lesbar, als Ort, an dem die
Auswirkungen einer anderswo stattgefundenen Katastrophe – hier der Erste
Weltkrieg – in Form von bezugslos nebeneinander stehenden Sprachen spürbar ist.
Gleichzeitig erscheint diese Polyglossie auch als Moment, an dem eine pfingstliche
Verständigung, eine Glossolalie, möglich werden könnte. Hennings lässt Dada mit-

184 Kuenzli („Dada“, 94) verweist in diesem Zusammenhang u.a. auf René SchickelesWeiße Blätter
und Alfred A. Frieds Friedens-Warte, in der von der Schweiz aus explizit Artikel gegen den Krieg
publiziert werden.
185 Zwar schreibt Hans Arp: „Wir waren alle durch den Krieg über die Grenzen unserer Vater-
länder geworfen worden.“ (Arp, Hans. „Dadaland“. Ders., Richard Huelsenbeck und Tristan Tzara.
Dada. Dichtungen der Gründer. Zürich: Arche, 1957. 106). Als Kriegsflüchtlinge im engeren Sinne
gelangten die Deutschen Hugo Ball, Emmy Hennings und Richard Huelsenbeck in die Schweiz, die
rumänischen Künstler Tristan Tzara und Marcel Janco waren bereits vor Kriegseintritt Rumäniens
zum Studium nach Zürich gekommen, der Elsässer Hans/Jean Arp lebte aus familiären Gründen
bereits seit längerem in der Schweiz, Sophie Taeuber-Arp war Schweizerin.
186 Hennings, Emmy. „Das Kabarett Voltaire und die Galerie Dada (Neue Zürcher Zeitung, Erste
Sonntagsausgabe vom 27. Mai 1934)“. Emmy Hennings Dada. Hg. Christa Baumberger und Nicola
Behrmann. Zürich: Chronos, 2015. 111– 113, hier 111.

130 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



unter in einer Situation des Dazwischens entstehen, zwischen der Katastrophe von
Babel als Sprachwirrwarr und dem Versprechen von Pfingsten als sprachüber-
greifende Verständigung, zwischen der Erfahrung der Fremdheit und ihrer poeti-
schen Gestaltung. Entgegen der Selbstmythisierung der Dada-Mitglieder, die den Ort
ihres Entstehens als nebensächlich behandelten,¹⁸⁷ erscheint Zürich so als spezifi-
scher historischer Ort, an dem sich das dadaistische Selbstverständnis des grund-
sätzlichen Fremdseins und der Heimatlosigkeit ebenso wie die Utopie internatio-
naler Verständigung zur Darstellung bringen lässt.

Mehrsprachigkeit und Sprachkritik in der Zeitschrift Cabaret Voltaire und in
den Manifesten von Dada Zürich

Erstmals im Druck erscheint das Wort Dada 1916 am Schluss von Hugo Balls Edi-
torial zur Zeitschrift Cabaret Voltaire.Hier nimmt die Buchstabenfolge gleichsam an
der Grenze der artikulierten Standardsprache zum vorsprachlichen Laut wie am
Übergang zwischen den Sprachen Gestalt an. Bei der Zeitschrift selbst handelt es
sich um die erste von mehreren geplanten – und später nur teilweise realisierten –

Dada-Revuen. Wie Horst Bergmeier untersucht hat, ist die Revue für Dada Zürich
ein wichtiges Projekt, weil darin eine „mediale Transposition des ‚Cabaret Voltaire‘
in das Druckmedium“¹⁸⁸ vorgenommen wird. Den Herausgebern ist allerdings klar,
dass das Geschehen im Cabaret nicht direkt in die Zeitschrift übersetzt werden
kann, weshalb sie auch keine vollkommene Dokumentation der Dada-Abende an-
streben, sondern neben einer Auswahl an tatsächlich dort gelesenen bzw. aufge-
führten Texten auch andere Texte und insbesondere Bilder publizieren. Vom Ca-
baret auf die Zeitschrift übertragen werden soll allerdings das Prinzip der
heterogenen Anordnung und der Vielstimmigkeit.¹⁸⁹ Das Cabaret Voltaire erscheint
am 15. Mai 1916 in Zürich in einer französischen und einer deutschen Version. Die
Versionen unterscheiden sich allerdings nur in Titelei und Balls Editorial, die ein-
mal deutsch, einmal französisch abgedruckt sind. Abgesehen davon sind sie iden-
tisch, da sie ja mehrsprachig angelegt sind.

In seinem Editorial schildert Hugo Ball die Anfänge des Cabaret Voltaires und
betont dabei in erster Linie, dass es sich um ein „internationales Cabaret“ handelt.
Das wird durch die verschiedenen Nationalitäten der Protagonisten verdeutlicht,

187 Vgl.: Goetschel, Willi. „Dada Zurich 1916 and the Geopolitics of the Local“.The Germanic Review
91.4 (2016): 417–420.
188 Bergmeier, Horst. Dada-Zürich. Ästhetische Theorie der historischen Avantgarde. Göttingen:
Vandenhoeck&Ruprecht, 2011. 160.
189 Für eine umfassende Darstellung der Publikation vgl. ebd., 159–229.

2.3 Dada Zürich 131



die in Zürich auftreten, aber auch dadurch, dass Texte von Autoren unterschiedli-
cher Nationalitäten vorgetragen und Werke internationaler Künstler ausgestellt
werden. Ball dankt den Künstlern vor Ort, der Schweizer Presse und den „Freun-
de[n] in Frankreich, Italien und Russland“¹⁹⁰, die zusammen das Cabaret Voltaire
und die Publikation der Zeitschrift ermöglichten. Das Cabaret Voltaire bzw. die
Dada-Bewegung wird auf diese Weise zum Gegenentwurf zu den im Ersten Welt-
krieg gegeneinander kämpfenden Nationen, seine „ganze Absicht“ ist, wie Ball
schreibt, „darauf gerichtet, über den Krieg und die Vaterländer hinweg an die
wenigen Unabhängigen zu erinnern, die anderen Idealen leben.“¹⁹¹ Als Nebeneffekt
dieses Anliegens einer internationalen Verständigung findet sich in Balls Be-
schreibungen der Soireen im Cabaret Voltaire auch die Mehrsprachigkeit: Franzö-
sische und dänische Chansons seien von Emmy Hennings und „Mde Leconte“¹⁹²
gesungenworden,Tristan Tzara habe rumänische Verse rezitiert. Mit von der Partie
gewesen sei auch ein Balalaika-Orchester und später habe es eine russische und
eine französische Soirée gegeben, bei der u.a. aus den Werken von Appolinaire und
Rimbaud gelesen worden sei. Experimenteller wird es, als Richard Huelsenbeck aus
Berlin eintrifft und

wir eine wunderbare Negermusik auf[führten] (toujours avec la grosse caisse: boum boum
boum boum – drabatja mo gere drabatja mon bonoooooooooooo – ) […] Und durch die In-
itiative des Herren Tristan Tzara führten die Herren Tzara, Huelsenbeck und Janco […] si-
multanistische Verse der Herren Henri Barzun und Fernand Divoire auf sowie ein Poème
Simultan eigener Komposition¹⁹³.

Ball zeichnet so in seinem Editorial das Bild eines künstlerischen Unternehmens, in
dem Sprachgrenzen ebenso wenig wie Nationalitäten trennend wirken, die Spra-
chen vermischen sich in den einzelnen Darbietungen. Schließlich wird in einer
exotisch konnotierten Trommelmusik¹⁹⁴ ein Übergang von artikulierter Sprache

190 Ball, Hugo. „[Editorial]“. Cabaret Voltaire. Eine Sammlung künstlerischer und literarischer
Beiträge. Zürich 15. Mai 1916. [K.g. Saur Verlag, an Imprint of Walter de Gruyter GmbH].
191 Ebd.
192 Die Künstlerin lässt sich nicht genau identifizieren. Insgesamt ist davon auszugehen, dass an
den cabarettistischen Darbietungen viele weibliche Künstlerinnen beteiligt waren, deren Schaffen
in den gedruckten Dada-Zeugnissen und der späteren Selbstbeschreibungen der Bewegung mar-
ginalisiert wurde. (Vgl.: Boesch, Ina (Hg.). Die Dada. Wie Frauen Dada prägten. Zürich: Scheideg-
ger&Spiess, 2015).
193 Ball: [Editorial].
194 Auf die in der historischen Avantgarde verbreitete Bezugnahme auf außereuropäische Kultu-
ren und deren Problematik kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. dazu: Werkmeister, Sven.
Kulturen jenseits der Schrift. Zur Figur des Primitiven in Ethnologie, Kulturtheorie und Literatur um

132 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



zum Geräuschhaften vorgenommen. Im Editorial wird dieser Raum der Sprach-
mischung allerdings lediglich beschrieben und durch die ins Bruitistische hinein-
spielende Beschreibung des Auftritts Huelsenbecks leicht indexikalisch evoziert.
Auch in der Zeitschrift Cabaret Voltaire selbst wirkt die Mehrsprachigkeit gegen-
über jener im evozierten Raum des realen Cabarets vergleichsweise konventionell
geordnet und weitgehend auf die deutsch-französische Zweisprachigkeit reduziert,
die durch die Abwechslung eines deutschen mit einem französischen Text das Er-
scheinungsbild der Zeitschrift prägt. Sprachmischexperimente im engeren Sinne
finden sich in den noch zu besprechenden „L’amiral cherche une maison à louer“
und „Dialogue entre un cocher et une aluette“, beide von Tristan Tzara und Richard
Huelsenbeck. Bei den anderen in Abwechslung mit Reproduktionen von Kunst-
werken publizierten Texten handelt es sich um Gedichte aus der Zürcher Dada-
Gruppe (Ball, Hennings,Tzara), die ohne Sprachmischung arbeiten und um jene von
etablierten Vertretern der Moderne wie Jakob van Hoddis und Apollinaire sowie
um zwei italienische Texte der Futuristen Marinetti und Cangiullo, die experi-
mentell mit lautpoetischen Einschüben und grafischen Elementen operieren.

Im Druck repräsentiert werden mithin lange nicht alle Sprachen, die laut Balls
Editorial auf der Bühne gesprochen wurden und die den Protagonisten der Dada-
Bewegung nachweislich zur Verfügung standen. So muss erstens das komplette
Fehlen des Russischen in den Dada-Erzeugnissen auffallen, einer Sprache, die in
Zürich seit Ende des 19. Jahrhunderts durch die Gruppen von russischen Studenten
und Emigranten sehr präsent war und auch in den Soireen auftauchte, nicht zuletzt
in Rezitationen von experimentellen Gedichten russischer Futuristen.¹⁹⁵ Zweitens
fehlt das Rumänische, das ebenfalls auf der Bühne, laut Ball von Tristan Tzara und
Marcel Janco, gesprochen worden war, in der Zeitschrift hingegen findet sich ein
rumänisches Gedicht lediglich in der französischen Übersetzung von Tzara. Am
Rande sei vermerkt, dass sowohl bei Tzara als auch bei Janco aufgrund ihres ru-
mänisch-jüdischen Herkunftskontextes anzunehmen ist, dass ihnen auch das Jid-
dische geläufig war, das allerdings gar keinen erkennbaren Eingang in die dadais-
tischen Sprachexperimente gefunden zu haben scheint. Es greift deshalb zu kurz,
Dada pauschal als kosmopolitisch und „multilingual“¹⁹⁶ zu bezeichnen. Vielmehr
gibt es in der Bewegung, wie bereits Tom Sandqvist und Dafydd Jones bemerkt
haben, deutlich dominierende und marginalisierte sprachlich-kulturelle Kontex-

1900. München: Fink, 2010; Ralf Burmeister, Michaela Oberhofer, und Esther Tisa Francini (Hg.).
Dada Afrika. Dialog mit dem Fremden. Zürich: Scheidegger&Spiess, 2016.
195 Vgl: Hausmann, Raoul. „Zur Geschichte des Lautgedichts“. Am Anfang war Dada. Hg. Karl Riha
und Günter Kämpf. Steinbach: Anabas, 1980. 35–47, hier 38.
196 So bei: Olsson: „Speech Rumblings“, 189.

2.3 Dada Zürich 133



te.¹⁹⁷ Wohl, weil sie sich als Vertreter der westeuropäischen Moderne etablieren
wollten, beschränkten sich die Dadaisten weitestgehend auf eine westeuropäische
Mehrsprachigkeit, in vielen Fällen sogar eine deutsch-französische Zweisprachig-
keit. Anklänge an andere Sprachen sind allenfalls in stark verfremdeter Form in
den Laut- bzw. Plakatgedichten aufzuspüren.¹⁹⁸ Offensichtliche Bezüge zu osteuro-
päischen Literaturszenen und vollends zum Judentum werden dagegen in den Er-
zeugnissen von Dada Zürich – und deren Rezeption – zurückgedrängt.¹⁹⁹ Bezüglich
des Muttersprachparadigmas zeitigt diese Reduktion des pluralen sprachlich-kul-
turellen Herkunftskontextes der Dada-Künstlerinnen und Künstler allerdings
trotzdem insofern eine Lockerung, als einzelne Künstlerinnen und Künstler auf der
Bühne Sprachen gestalten, die nicht ihre Muttersprachen sind, wie Hennings das
Dänische und Tzara und andere rumänische Dadaisten das Französische. DafyddW.
Jones hat deshalb argumentiert, Tzara betriebe eine ‚Minorisation‘ des Französi-
schen im Sinne Deleuze und Guattaris, indem er es als nicht-francophoner Jude als
Literatursprache wähle.²⁰⁰ Dabei lässt er einen zentralen Punkt von Deleuze und
Guattaris Argumentation allerdings außer Acht, der darauf abzielt, dass es bei den
Strategien minoritären Schreibens gerade darum geht, die eigene Sprache fremd
werden zu lassen. Bei Tzara handelt es sich hingegen um einen dezidierten
Sprachwechsler, der, aus ‚kleinen Sprachen‘ (Jiddisch und Rumänisch) kommend,
das Französische als eine ‚große Sprache‘ im Verständnis Kafkas ergreift, um sich in

197 Sandqvist: Dada East; Jones: Dada 1916, 152– 174.
198 So lassen sich, wie weiter unten noch ausführlicher zu besprechen sein wird, in den Lautge-
dichten Balls Anklänge an eine Reihe europäischer und außereuropäischer Sprachen auffinden.
Klaus Schenk („Spracherfindung“) vermutet in Hausmanns Plakatgedichten einen tschechischen
Einfluss.
199 Sandqvist (Dada East) vertritt die These, dass die Dada-Bewegung, vermittelt über ihre ru-
mänischen Angehörigen, nicht nur stark von der avantgardistischen osteuropäischen Szene be-
einflusst gewesen sei, sondern überdies auch von ostjüdischen Volksbräuchen. Im einzigen mir
bekannten ausführlichen Aufsatz zum Verhältnis der Dada-Bewegung zum Judentum argumentiert
Albert Boime, dass Hugo Ball und stellenweise auch Richard Huelsenbeck latent antisemitische
Positionen geäußert und sich die von Dada vertretene antibürgerliche Stoßrichtung auch gegen die
Juden gerichtet hätte, die in antisemitischer Argumentation als Vertreter und Gewinner des libe-
ralen bürgerlichen Systems gesehen worden seien. Während dies plausibel wirkt und näher un-
tersucht werden sollte, scheint mir Boimes Schlussfolgerung, Dada habe auf diese Weise dem Na-
tionalsozialismus und seiner Zerstörung der humanitären Werte direkt den Weg geebnet, in dieser
Zuspitzung unhaltbar. (Boime, Albert. „Dada’s Dark Secret“. Jewish Dimensions in Modern Visual
Culture. Antisemitism, Assimilation, Affirmation. Hg. Rose-Carol Washton Long, Matthew Baignell
und Milly Heyd. Chicago: Univ. of Chicago Press, 2010. 90– 115).
200 Jones: Dada 1916, 152– 165.

134 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



einer ‚großen Literatur‘ etablieren zu können.²⁰¹ Dada versucht zu dem historischen
Zeitpunkt, wo das Deutsche und das Französische als Sprachen der kriegsführen-
den Mächte einen Nationalisierungsschub durchmachen und in ihrem Status als
europäische linguae francae geschwächt werden, sie explizit als internationale
(nicht minorisierte) Literatursprachen zu bewahren und weiterzuentwickeln. In
diesem Sinne wechselt auch am Schluss von Balls Editorial der Text vom Deutschen
ins Französische: „Das nächste Ziel der hier vereinigten Künstler ist die Herausgabe
einer Revue Internationale. La revue paraîtra à Zurich et portera le nom ‚Dada‘.
(‚Dada‘) Dada Dada Dada Dada.“²⁰² Die „Revue Internationale“ bleibt ein Projekt, an
dem die Künstler weiterhin arbeiten wollen und müssen. Dada ist der Name für
dieses noch nicht erreichte Ziel und kann gleichzeitig als Ausdruck einer interna-
tionalen Sprache gelesen werden, zu der hin sich die bislang praktizierte Mehr-
sprachigkeit auf der Kabarettbühne und in der Zeitschrift erst noch entwickeln
muss. Dada durchbricht am Schluss von Balls Editorial die Konventionalität des
vorgetragenen Konzeptes von Mehrsprachigkeit als Mittel umfassender Verständi-
gung über Sprachgrenzen hinweg. Statt einer solchen Verständigung münden die
verschiedenen Sprachen in einer selbstreferentiellen Aneinanderreihung von Si-
gnifikanten, die sich nicht übersetzen lässt. Am Schluss des Editorials teilt mithin
kein Herausgeber mehr etwasmit, hier teilt sich stattdessen Sprache gleichsam nur
noch selbst mit in einer sich materialiter immer wieder neu teilenden Buchsta-
benfolge. Die Auseinandersetzung mit verschiedenen Sprachen, ihre Mischung im
Rahmen eines künstlerisch-politischen Projektes, wie Ball es im Editorial für das
Cabaret Voltaire beschreibt, mündet hier schließlich in eine umfassende Sprach-
kritik. Dies wird in den nachfolgend zu besprechenden Manifesten Dada Zürichs
verdeutlicht und ausgebaut.

Mehrsprachigkeit und Mischung unterschiedlicher Nationalsprachen sind mit
anderen Worten weder Selbstzweck noch Ziel der dadaistischen Experimente. Sie
sind vielmehr eine erste Stufe, umweg von der Standardsprache zu kommen, hin zu
einer radikalen Kritik der Sprache und ihrer Neugestaltung. Ebendieses Verständ-
nis von Mehrsprachigkeit als Mittel der Sprachkritik, das am Ende von Balls Edi-
torial anklingt, zeigt sich in den nachfolgenden Manifesten Balls, Huelsenbecks und
Tzaras.

1916 tragen Richard Huelsenbeck und Hugo Ball im Vorfeld der künstlerischen
Darbietungen zwei Manifeste vor, in denen Dada als künstlerisches und politisches
Anliegen umrissen wird. Huelsenbeck adressiert in seiner „Erklärung“ mit einem

201 Zu Tzara als Sprachwechsler vgl.: Stiehler, Heinrich. Interkulturalität und literarische Mehr-
sprachigkeit in Südosteuropa. Das Beispiel Rumäniens im 20. Jahrhundert.Wien: Praesens, 2000. 94–
110.
202 Ball: „[Editorial]“.

2.3 Dada Zürich 135



ironischen Seitenblick auf Marx‘ Internationale ein heterogenes Publikum: „Edle
und respektierte Bürger Zürichs, Studenten, Handwerker, Arbeiter, Vagabunden,
Ziellose aller Länder, vereinigt euch.“²⁰³. Dieser unter dem Dach des Cabarets zu-
sammengewürfelten Gruppe verkündet er: „Wir haben beschlossen, unsere man-
nigfaltigen Aktivitäten unter dem Namen Dada zusammenzufassen. Wir fanden
Dada, wir sind Dada, und wir haben Dada. Dada wurde in einem Lexikon gefunden,
es bedeutet nichts.“²⁰⁴ Huelsenbeck betont an Dada die bereits besprochene Di-
mension der Sinnfreiheit, es bedeutet nichts bzw. nicht und ist lediglich ein Wort im
Sinne einer Laut- bzw. Buchstabenfolge. Als solches wurde es von den Dadaisten
nicht als Benennung einer Sache entworfen, sondern lediglich einem Lexikon
entnommen. Dies ist als erneuter Hinweis auf die sich auf Buchstäblichkeit und
Lautlichkeit konzentrierende Sprachauffassung der Dadaisten zu lesen.²⁰⁵ Wurde
Dada mehr oder weniger zufällig dem Lexikon entnommen, verweist das auf seine
Verortung im großen Archiv der Wörter. Diese wiederum sind imWörterbuch nicht
nach ihrer bedeutungsgebenden Funktion geordnet, sondern unterliegen der si-
gnifikanten Ordnung des ABCs. In der Auflistung im Wörterbuch wird deshalb die
Materialität und Arbitrarität der einzelnen Ausdrücke besonders augenfällig.²⁰⁶
Huelsenbeck reduziert entsprechend am Schluss seiner Erklärung die Rede
gleichsam auf ihre lautliche Dimension, indem er die Erklärungen zu Dada in Dada
münden lässt: „Ich verabschiede mich nun mit einem Dadagruß und einer Dada-
verbeugung. Es lebe Dada. Dada, Dada, Dada.“²⁰⁷

Auch Hugo Ball verweist in seinem (nachträglich so benannten) „Eröffnungs-
Manifest 1. Dada-Abend“ vom 14. Juli 1916, das gleichzeitig eine Einleitung zu seinen
im Cabaret Voltaire aufgeführten Lautgedichten darstellt, auf das Lexikon als Ur-
sprungsort Dadas:

203 Huelsenbeck, Richard. „Erklärung.Vorgetragen im ‚Cabaret Voltaire‘, im Frühjahr 1916“. DADA
Zürich. Texte, Manifeste, Dokumente. Hg. Karl Riha und Waltraud Wende-Hohenberger. Stuttgart:
Reclam, 1992. 29.
204 Ebd.
205 Wer genau Dada erfunden hat und woher der Name tatsächlich stammt, wird in der Forschung
kontrovers diskutiert. Hier interessiert nicht die wahre Herkunft desWortes, sondern die Frage, wie
diese in den diskutierten Texten dargestellt wird. Zur Frage der Wortherkunft vgl.: Piberhofer, Karl.
„Wo das Wort Dada herkommt“. Hugo-Ball-Almanach. Studien und Texte zu Dada. Neue Folge 9
(2018): 133– 148.
206 Zur darauf beruhenden Faszination des Wörterbuches und der alphabetischen Ordnung in der
Literatur vgl.: Schmitz-Emans, Monika: „Abecedarische Romane. Michael Ende, Günther Grass“;
„Sprachen und ihre Bücher. Wörterbuch-Literatur, Wörter-Buchliteratur“. Literatur, Buchgestaltung
und Buchkunst. Ein Kompendium. Berlin: De Gruyter, 2019. 435–437; 681–693.
207 Huelsenbeck: „Erklärung“.

136 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Dada ist eine neue Kunstrichtung. […] Dada stammt aus dem Lexikon. Es ist furchtbar einfach.
Im Französischen bedeutets Steckenpferd. Im Deutschen: Addio, steigt mir bitte den Ruecken
runter, auf Wiedersehen ein ander Mal! Im Rumaenischen: ‚Ja, wahrhaftig, Sie haben Recht, so
ist es. Jawohl, wirklich. Machenwir‘. Und so weiter. Ein internationalesWort. Nur einWort und
das Wort als Bewegung.²⁰⁸

Im Unterschied zu Huelsenbeck vermerkt Ball zunächst, dass das Lexem Dada in
verschiedenen Sprachen etwas bedeute und deshalb ein internationales Wort sei.
Aufgrund der differierenden Bedeutungen in den verschiedenen Sprachen kann
das Internationale an Dada allerdings nicht sein Sinn, sondern nur sein Lautbild
sein. International ist anders gewendet der Befund, dass es sich lediglich um ein
Wort handle, dessen Sinn sich je nach Kontext und konventioneller Übereinkunft
verändert. Ball nutzt mithin zu Beginn seines Manifests das Faktum der Mehr-
sprachigkeit als anschaulichen Beweis für die Arbitrarität des sprachlichen Zei-
chens, wodurch sich eine bemerkenswerte Nähe zu Ferdinand de Saussures rund
zehn Jahre vorher in Genf gehaltenen Vorlesungen über allgemeine Sprachwis-
senschaft ergibt. Unter § 2 heißt es hier zur Natur des sprachlichen Zeichens: „Das
sprachliche Zeichen ist arbiträr. Die Idee von ‚soeur‘ (‚Schwester‘) ist durch keine
innere Beziehung an die Lautfolge s-ö-r gebunden, die ihr als Signifikant dient“²⁰⁹.

Während bei Saussure allerdings das Konzept in den verschiedenen Sprachen
gleich bleibt und nur mit unterschiedlichen Lautbildern bezeichnet wird, dreht
Dada den Spieß gewissermaßen um und richtet seine Aufmerksamkeit auf das
Lautbild, dem verschiedene Konzepte beigeordnet werden können. Tristan Tzara
wird in seinem zwei Jahre nach den Texten von Huelsenbeck und Ball in Zürich
verlesenem Manifest diesen Gedanken wieder aufgreifen und zeigen, wie dem Si-
gnifikant dada in der Bewegung durch verschiedene Sprachen laufend neue Si-
gnifikate beigesellt werden:

DADA – voilà un mot qui mène des idées à la chasse; On apprend dans les journaux que les
nègres Krou appellent la queue d’une vache sainte: DADA. Le cube et la mère en une certaine
contrée d’Italie: DADA. Un cheval de bois, la nourrice, double affirmation en russe et en rou-
main: DADA. De savants journalistes y voient un art pour les bébés, d’autres saints jésusa-
pellantlespetitsenfants du jour ²¹⁰

Mit ihren pseudo-philologischen Kommentaren zumWort dada zielen Huelsenbeck,
Ball und Tzara auf die unzuverlässige Natur des sprachlichen Zeichens ab und

208 Ball, Hugo. „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“. DADA Zürich. Texte,
Manifeste, Dokumente, 30.
209 Saussure: CLG, 106. Vgl. dazu die Ausführungen im Theorie-Teil.
210 Tzara, Tristan „Manifeste DADA“. DADA 3. Hg. v. Tristan Tzara. Zürich 1918. 1–3, hier 1.

2.3 Dada Zürich 137



kritisieren damit die Vorstellung einer verlässlichen sinnhaften Kommunikation
bzw. Weltbeschreibung: „Dada Weltkrieg und kein Ende, Dada Revolution und kein
Anfang. Dada ihr Freunde […] Dada m’dada, Dada mhm’dada“²¹¹ heißt es bei Ball.
Die nationsübergreifende Grunderfahrung mit Sprache ist demnach, dass es sich
dabei um letztlich unsinnige Lautfolgen handelt. Till Dembeck hat in diesem Zu-
sammenhang argumentiert, dass Dada mit seinen extensiven Lautgestaltungen
hinter jede standardsprachliche Einstellung zurückzugehen versucht, um so die
kindlichen Lallgeräusche als gleichsam wahre und nicht national determinierte
Muttersprache des Menschen sichtbar zu machen.²¹²

Auf jeden Fall verwirft Ball in seinem Manifest das Konzept der Standard-
sprache, des überindividuell angelegten Sprachsystems der langue im Sinne Saus-
sures deutlich. Der Genfer Sprachwissenschaftler hatte einige Jahre zuvor argu-
mentiert, dass der Signifikant zwar hinsichtlich seines Signifikatbezuges arbiträr
sei, gerade deshalb aber sein Gebrauch von einer Sprachgemeinschaft streng re-
glementiert werde: „Wenn der Signifikant einerseits hinsichtlich der Idee, die er
wiedergibt, als frei gewählt erscheint, so ist er andererseits hinsichtlich der
Sprachgemeinschaft, die ihn verwendet, nicht frei: Er ist aufgezwungen.“²¹³ Ball
wendet sich gegen ebendiesen Zwang der Sprachgemeinschaft und fordert unum-
schränkte Gestaltungsmöglichkeiten auf Ebene der individuellen parole: „Ich will
keine Worte, die andere erfunden haben. Alle Worte haben andere erfunden. Ich
will meinen eigenen Unfug und Vokale und Konsonanten dazu, die ihm entspre-
chen.“²¹⁴ Am Beispiel des auch von Saussures zur Erklärung der „Natur des
sprachlichen Zeichens“ herbeigezogenen Lautbildes Baum fragt er: „Warum kann
der Baum nicht Pluplusch heissen, und Pluplubasch, wenn es geregnet hat?“²¹⁵
Während Ball hier zunächst die Arbitrarität nutzt, um dem Baum einen anderen
Namen zu geben, muss auffallen, dass die zweite Wortbildung nicht mehr ganz
zufällig gewählt zu sein scheint, sondern dass der Ausdruck für „nasser Baum“ sich
von jenem für „Baum“ ableitet und überdies nicht vollständig arbiträr zu sein
scheint, insofern das angehängte „basch“ etwa mit dem Geräusch des Regens
onomatopoetisch verbunden sein könnte. Wie auch seine Lautgedichte nahelegen,
greift Ball damit ein onomatopoetisches Sprachverständnis auf, das von einer

211 Ball: „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“.
212 Dembeck, Till. „Eine Kulturpolitik des Affekts? Zum Umgang mit Mehrsprachigkeit im Zürcher
Dada – mit einem Seitenblick auf Ferdinand de Saussure“. Affektivität und Mehrsprachigkeit. Dy-
namiken der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Hg. Marion Acker und Anne Fleig. Tübingen:
Narr, 2019. 49–72.
213 Saussure: CLG, 108.
214 Ball: „Eröffnungs-Manifest, 1. Dada-Abend Zuerich 14. Juli 1916“.
215 Ebd.

138 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Ähnlichkeit zwischenWort und Ding ausgeht und der These von der Arbitrarität des
Zeichens entgegengesetzt ist. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Kritik an
der instrumentalisierbaren Standardsprache („[d]iese vermaledeite Sprache, an der
Schmutz klebt“²¹⁶) bei Ball einerseits die Idee vollkommen selbsterfundener, pri-
vatsprachlicher Ausdrücke zeitigt, die allerdings ihrerseits wie Pluplusch noch
immer arbiträr wären, andererseits den Wunsch, ganz ohne ein binäres Zeichen-
system auszukommen und lediglich die materielle, körperliche Dimension des
Wortes (und des Dinges) zu gestalten.²¹⁷ Gegen Ende seines Manifestes leitet Ball so
von den sprachkritischen Ausführungen zur poetischen Praxis über. Er formuliert
dabei eine Anleitung zum künstlerischen Experiment mit Sprache jenseits der
standardisierten bedeutungsgebenden Artikulation: „Ich lese Verse, die nichts we-
niger vorhaben als: auf die konventionelle Sprache zu verzichten […] Ich lasse die
Vokale kobolzen. Ich lasse die Laute ganz einfach fallen. Worte tauchen auf,
Schultern von Worten; Beine, Arme, Hände von Worten, Au, oi, u.“²¹⁸ In die Praxis
überführenwird Ball dies in seiner berühmten Performance im Cabaret Voltaire, in
der er in einem säulenartig-kubistischen starren Papp-Kostüm seine Lautgedichte
vorträgt. Dabei wird das Cabaret zum Schauplatz eines künstlerischen Experi-
mentes, das radikal auf die Überwindung der Standardsprache abzielt. Den Auftritt
hat Ball in seinem Tagebuch im bekannten Eintrag vom 23. Juni 2016 festgehalten. Er
beschreibt, wie er beim Vortrag des Gedichtes „gadij beri bimba“ bemerkt, dass ihn
die Deklamation an seine körperlichen Grenzen bringt: „Die Akzente wurden
schwerer, der Ausdruck steigerte sich in der Verschärfung der Konsonanten. Ich
merkte sehr bald, daß meine Ausdrucksmittel, wenn ich ernst bleiben wollte (und
das wollte ich um jeden Preis) dem Pomp meiner Inszenierung nicht würden ge-
wachsen sein.“²¹⁹ In Balls Überwindung der Standardsprache und des konventi-
onalisierten Symbolisierungsprozesses treten mithin die Materialität der Sprache
hervor, ihre schwere Lautlichkeit und deren Bindung an den Körper des Sprechers.
Tobias Wilke hat hervorgehoben, dass damit auch eine Einsicht in die Natur der
menschlichen Sprache als Lautproduktion gesucht wird, wie sie zeitgleich auch in
der Phonetik erforscht wird.²²⁰ Mit Blick auf Roman Jakobson ließe sich sagen, dass
Balls Experiment sozusagen den Beweis dafür liefert, dass mit der extremen
Schwächung bzw. willentlichen Destruktion der der Kommunikation dienenden

216 Ebd.
217 Zu Balls Projekt der „Reinigung der Poesie von der Sprache“ s. Brokoff, Jürgen. Geschichte der
reinen Poesie. Göttingen: Wallstein, 2010. 507–554.
218 Ball: „Eröffnungs-Manifest“.
219 Ball, Hugo. Die Flucht aus der Zeit (1927). Hg. v. Bernhard Echte. Zürich: Limmat, 1992. 105.
220 Wilke, Tobias. „Da-da. ‘Articulatory Gestures’ and the Emergence of Sound Poetry“. MLN 128.3
(2013): 639–688.

2.3 Dada Zürich 139



Sprachfunktionen die poetische Funktion und damit die „Spürbarkeit der Zeichen“
enorm verstärkt wird. Ball schreibt weiter, dass er an dieser Stelle nur zwei Mög-
lichkeiten gehabt hätte, seine Performance weiterzuführen: Einmal, sie ins Komi-
sche kippen lassen. In der Überwindung der Standardsprache hätte dann das Mo-
ment des Nonsense und des Sprachspiels überwogen, das seine Komik aus einer
kindlichen „Lust am Unsinn“ (Freud) zieht. Da Ball aber mit dem Anspruch auf-
getreten ist, eine neue Sprache zu schaffen, will er ebendies unbedingt verhindern
und lässt seine Lautperformance stattdessen in einen sich in diesem Moment auf-
tuenden liturgisch-rituellen Sprachgebrauch übergehen: „Da bemerkte ich, daß
meine Stimme, der kein anderer Weg mehr blieb, die uralte Kadenz der priester-
lichen Lamentation annahm […] ich begann meine Vokalreihen rezitativartig im
Kirchenstile zu singen“²²¹. Wie Monika Schmitz-Emans ausgeführt hat, ruft Ball hier
den seit der Antike verbreiteten Topos des Dichters als Priester-Magier und als
„Artikulationsmedium einer anderen, einer höheren Instanz“²²² auf. Als Ziel der
experimentellen Sprachspiele wird damit nicht länger lediglich die Demontage ei-
ner sich zu Lüge und Propaganda hingebenden Standardsprache gesehen, sondern
die Entwicklung eines magischen Sprachverständnisses, das Ball in der Flucht aus
der Zeit so formuliert: „Wir haben das Wort mit Kräften und Energien geladen, die
uns den evangelischen Begriff des ‚Wortes‘ (logos) als eines magischen Komplex-
bildes wieder entdecken ließen. […] die magisch erfüllte Vokabel beschwor und
gebar einen neuen Satz“. Dadurch wird es nach Ball möglich, eine „innerste Al-
chimie des Wortes“ zu betreiben und so „der Dichtung ihr[en] letzte[n] heiligste[n]
Bezirk“²²³ zu bewahren. Während seiner Performance im Cabaret wird aus Ball ein
„magischer Bischof“, der einen Ausdruck des Klangs predigt.²²⁴ Diese neue Sprache
soll, wie Schmitz-Emans ausführt, den Dingen selbst verwandt sein und daher in der
Lage, ihr Wesen auszudrücken. Eine Art ursprungsnaher ‚Paradiessprache‘, die
nicht dem Prinzip der Repräsentation verfallen ist.²²⁵ Balls Lautgedichte sind mit-
hin, auch wenn sie das „Interpretationsbedürfnis des Lesers oder Hörers [brüs-
kieren]“²²⁶, seinem eigenen Verständnis nach nicht in einer fremden Sprache ver-
fasst, sondern einer neuen, die die Babelsche Sprachverwirrung und -entfremdung

221 Ball: Flucht aus der Zeit, 105.
222 Schmitz-Emans: Sprache, 133.
223 Ball: Flucht aus der Zeit, 106.
224 In der Ball-Forschung ist zu Recht darauf aufmerksam gemacht worden, dass Balls Inszenie-
rung bei aller Sakralität noch immer auf der Bühne des Kabaretts stattfindet (vgl.: Keith, Thomas.
„Hugo Ball als Lautpoet. ‚magischer Bischof‘ oder Cabaretist?“ Hugo-Ball-Almanach 28 (2004):
35–47).
225 Schmitz-Emans: Sprache, 144– 152.
226 Ebd., 131.

140 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



überwindet. Balls neue Sprache erscheint so als glossolalisch im Sinne des
Pfingstwunders und die Klanggedichte entwerfen einen ganzheitlichen, den Dingen
naturhaft entsprechenden, nicht entfremdeten Ausdruck.²²⁷ Ohne hier ausführli-
cher auf das Dichtungsverständnis Balls und seine Lautgedichte eingehen zu kön-
nen,²²⁸ ist festzuhalten, dass ihr Impetus in der Überwindung der Fremdheit von
Sprache liegt und damit dem Untersuchungsinteresse dieser Studie, die zeigen will,
wie mehrsprachige Texte die Fremdheit von Sprache gestalten, eigentlich zuwi-
derläuft. Dennoch hat die Ball-Forschung immer wieder darauf hingewiesen, dass
auf der Kehrseite von Balls eigenem mystisch gefärbten Verständnis seiner neu
gefundenen Ursprache die Lautgedichte selbst sich als fragmentiertes Sprachma-
terial im Stil der Avantgarde präsentieren.²²⁹ Diesem Pfingsten bleibt Babel einge-
schrieben und die ‚neue Sprache‘ bleibt so gesehen in mehrfacher Hinsicht „Pro-
dukt eben jener Kultur, der sie entkommen will.“²³⁰ Für unseren Kontext heißt das:
Die Lautgedichte bleiben – wohl entgegen Balls Intention – gezeichnet von der
Fremdheit der Sprache und der Vielsprachigkeit, die sie überwinden wollen. Ent-
sprechend besteht ein Interpretationsansatz für Balls Lautgedichte darin, in den
Silbengebilden gezielt verfremdete Nationalsprachen zu entdecken. Insbesondere
für die Anfangsverse von „Karawane“ („jolifanta bambla o falli bambla / grossiga
mpfa habla horem“) fällt dies leicht: „Despite its […] urge toward an imagined
degree zero of language, Karawane spoke in several languages at once: jolifanto
combines the French joli (pretty) and éléphanteau (baby elephant); there is the
obvious Spanish habla (to talk); the Portuguese falli (close to ‘speech’); anlogo (near
logos or ‘word’ in Latin)“²³¹. Die Lautgedichte so zu lesen, ist zugegebenermaßen von
eigenem Reiz; allein in den zitierten Anfangsversen lässt sich zusätzlich zu den
zitierten Vorschlägen von Demos noch bambla als bumble (engl. ‘summen’) oder
bambeln (schweizerdt. ‘baumeln’), grossiga (dt. groß) und horem (lat. hora) entde-
cken. Wie Eckhardt Faul in seinem Kommentar zu den Gedichten festhält, sind
darin neben den europäischen Sprachen auch Anleihen an Indonesisch und Suaheli

227 Vgl. dazu: Robertson, Eric. „Hollaka hollala anlogo bung. Subversive Glossolalie im Dada“.
Genesis Dada. 100 Years of Dada Zurich. Hg. vom Arp Museum Bahnhof Rolandseck, Remagen, in
Zusammenarbeit mit dem Cabaret Voltaire. Zürich: Chronos, 2016. 143– 146.
228 Vgl. dazu:White, Erdmute Wenzel. The Magic Bishop. Hugo Ball. Dada Poet. London: Rochester,
1998.
229 Zur Diskussion von Balls Gedichten in der Spannung der Gattungen Sprachspiel und kultisch-
mystischer Texte vgl.: Brokoff:Geschichte, 520–526; Lange, Norbert. „‘Gadji Beri Bimba‘ – Hugo Balls
Sprachenwunder“. Hugo Ball. Der magische Bischof der Avantgarde. Hg. Michael Braun. Heidelberg:
Das Wunderhorn, 2011. 79–94.
230 Schmitz-Emans: Sprache, 156.
231 Demos, T. J. „Circulations. In and around Zurich Dada“. MIT 105 (2003): 147– 158, hier 153.

2.3 Dada Zürich 141



zu entdecken.²³² So betrachtet sind die Lautgedichte als eine Art interaktives
Sprachspiel angelegt, bei dem Leserinnen und Leser Bestandteile vieler Idiome
entdecken und mit deren Übersetzung ihrerseits dadaistisch anmutende Texte
produzieren können.²³³ T.J. Demos zieht daraus die Schlussfolgerung: Ball „strings
together a caravan of multinational words.“²³⁴ Tatsächlich aber lassen sich darüber,
wie die Textur der Lautgedichte genau zustande gekommen ist, mangels entspre-
chender Notizen oder Textvorstufen Balls nur Vermutungen anstellen.²³⁵ Ball
könnte mit verschiedenen Lexika operiert haben, wie er es für das Finden des
Wortes „dada“ getan haben will, sich vom Vermieter des Cabaret Voltaire, dem
ehemaligen Seemann Jan Martin Ephraim und seinen Erzählungen von Afrikarei-
sen inspiriert haben lassen²³⁶ oder sich, wie es Erdmute Wenzel White für die
„Karawane“ vermutet, von Vokal- und Konsonantenmusik leiten lassen haben.²³⁷
Beschränkt auf die Texte der Lautgedichte selbst lässt sich auch die These vertreten,
dass der Eindruck einer „synthesis of all languages“²³⁸ dadurch erzeugt wird, dass
Ball eine möglichst große Menge an Lautkombinationen anbietet. Eben dadurch
steigt die Wahrscheinlichkeit, dass einzelne Kombinationen sich in bestimmten
Ausdrücken natürlicher Sprachen wiederfinden. In dieser Lesart bestätigen Balls
Gedichte allerdings einematerielle Auffassung von Sprache, die diese in erster Linie
als Kombination von Lauten auffasst. Sie enthielten dann kein den Gegenständen
näheres, nicht-entfremdetes pfingstliches Sprechen, sondern verkörperten besten-
falls eine Art ‘glückliches Babel’, in dem die Signifikanten in ihrem Treiben sich
selbst überlassen werden. Dass sie dabei, wie Demos bemerkt, „from national ho-
mogeneity“²³⁹ befreit werden, ist ein Nebeneffekt ihrer Entbindung aus der auf dem
binären Zeichensystem auffußenden bedeutungsgebenden Ordnung überhaupt.

232 Faul identifiziert u.a. in „Gadji beri bimba“: „loooo“ als loo [Suaheli: Ausdruck der Freude];
„bang“ als bang [Indonesisch: Bank]; „gaga“ als gaga [Suaheli: Kruste]. (Ball, Hugo. Sämtliche Werke
und Briefe. Bd. I: Gedichte. Hg. v. Eckhard Faul. Göttingen: Wallstein, 2007. 219–220).
233 Etwa als Summe der oben vorgeschlagenen Übersetzungen: „Kleine hübsche Babyelefanten
baumeln, aber o, sie versuchen zu summen / mit einem großen mpf spricht ihnen die Stunde“.
234 Demos: „Circulations“, 153.
235 Zur Überlieferung der Lautgedichte vgl. den Editionskommentar von Faul in Ball: Werke Bd. I,
218.
236 Vgl. ebd., 220.
237 White: Magic Bishop, 103– 125.
238 Ebd., 112.
239 Demos: „Circulations“, 153.

142 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



„Poème Simultan“

In ihren literarischen Erzeugnissen betreiben Ball und andere Vertreter von Dada
Zürich vor allem lautmalerische und bruitistische Experimente. Die Arbeit mit
Sprachmischung im Sinne dieser Studie erscheint dabei eher als ein Nebenprodukt.
Als dominantes Kompositionsprinzip findet sie sich in den gemeinsamen Texten
von Richard Huelsenbeck und Tristan Tzara, insbesondere in „Dialogue entre un
cocher et une alouette“ und „L’amiral cherche une maison à louer“. Beide Texte sind
in der Zeitschrift Cabaret Voltaire von 1916 publiziert und werden gleichzeitig von
Huelsenbeck, Tzara und Janco bei den Soireen aufgeführt. Bei dem ersten, in der
Sekundärliteratur kaum je näher beachteten, Text handelt es sich um ein als dra-
matischer Dialog arrangiertes deutsch-französisches Zwiegespräch zwischen
Huelsenbeck in der Rolle des Kutschers (cocher) und Tzara in jener der Lerche
(alouette). Das Gespräch dreht sich um Dada, seine Bedeutung und die geplante
Zeitschrift und hat insgesamt den Charakter eines parodistischen Werbe- bzw.
Ankündigungstextes:

Huelsenbeck (cocher): Was sagt mir Dein Gesang von der Zeitschrift Dada?
Tzara (alouette): Aha aha aha aha (f.) aha aha (decrsc.) cri cri
Huelsenbeck (cocher): Eine Kuh? Ein Pferd? Eine Straßenreinigungsmaschine? Ein Piano?
[…]
Tzara (alouette): Parce que le premier numéro de la Revue Dada paraît le 1 août 1916. […] elle
n’a aucune relation avec la guerre et tente une activité moderne internationale hi hi hi hi.
Huelsenbeck (cocher): O ja, ich sah – Dada kam aus dem Leib eines Pferds als Blumenkorb.²⁴⁰

Bezüglich der Sprachanordnung lässt sich feststellen, dass Huelsenbeck als deut-
scher Dichter der nationalsprachlichen Logik folgend deutsch spricht, der Sprach-
wechsler Tzara seine adaptierte Literatursprache Französisch. Auf Ebene der Fi-
gurenrede könnten die verschiedenen Sprachen zusätzlich die Differenz der
Stimmen von Kutscher/Mensch und Lerche/Vogel hervorheben, wobei es hier evtl.
nicht zufällig ist, dass der mehrsprachige Tzara auch die Stimme der Vögel über-
nehmen kann. Lautmalerische Einschübe finden sich in beiden Stimmen, ganz in
Übereinstimmung mit dem dadaistischen Ansatz, in der menschlichen Standard-
sprache die asemantisch lautlichen Anteile zu exponieren. Folglich verfällt Huel-
senbeck beim Thema Dada ins Lallen: „Huelsenbeck (cocher): Olululu Olululu Dada
ist groß Dada ist schön. Olululu pette pette pette pette pette…“²⁴¹. Eine komische

240 Huelsenbeck, Richard, und Tristan Tzara. „Dialogue entre un cocher et une alouette“. DADA
Zürich. Texte, Manifeste, Dokumente, 132– 133.
241 Ebd.

2.3 Dada Zürich 143



Brechung wird nun dadurch erzeugt, dass die Lerche die Laute der Begeisterung
standardsprachlich französisch versteht und den Kutscher fragt, warum er mit so
viel Enthusiasmus furze: „Tzara (alouette): Pourquoi est-ce-que vous pettez avec
tant d’enthousiasme?“²⁴² Der Dialog endet mit der nun in Versform angeordneten
Ridikülisierung Huelsenbecks als deutscher Poet: „Tzara (alouette): O Huelsenbeck,
O Huelsenbeck / Quelle fleur tenez-vous dans le bec? […] Et vous faites toujours:
pette / Comme un poète allemand“²⁴³. Auf diese Weise betreibt der Text am Schluss
ein Spiel mit Homophonien über Sprachgrenzen hinweg, wodurch sich Sinn
gleichzeitig vervielfältigt und verliert und damit das Konzept des nationalen
Dichters, des „poète allemand“, lächerlich gemacht wird. Wenn man so will, lässt
sich die Pointe des Textes auch so formulieren, dass sich der vermeintlich reine
literarische Ausdruck der Muttersprache für den Anderssprachigen letztlich auch
nicht anders anhört als ein weit weniger hehres körperliches Geräusch.

Stärker und programmatischer als im „Dialogue entre un cocher et une alou-
ette“ wird die Mischung von Sprachen und Geräuschen im Simultangedicht
„L’amiral cherche unemaison à louer“ eingesetzt, daß das Cabaret Voltaire auf einer
Doppelseite als erster Beitrag eröffnet.

Beim Simultangedicht handelt es sich um eine experimentelle lyrische Gattung,
die aus zwei oder mehreren gleichzeitig zu sprechenden Stimmen besteht. In enger
Verbindung mit dem bruitistischen Gedicht werden darin Stimmen und Geräusche
vermischt und so insbesondere der Alltag in der modernen Großstadt eingefan-
gen.²⁴⁴ In ihrer Gestaltung des Simultangedichts fügen Tzara und Huelsenbeck den
Aspekt der Mehrsprachigkeit prominent hinzu und ordnen die verschiedenen
Stimmen je einer Nationalsprache zu. Das bekannteste ihrer Simultangedichte ist
„L’amiral cherche une maison à louer“, das zugleich als einziges dreisprachig ver-
fasst ist.²⁴⁵ Zu den von Huelsenbeck und Tzara gesprochenen deutschen und

242 Ebd.
243 Ebd.
244 Hugo Ball notiert zum Simultangedicht im Tagebuch: „Das ‚Poème Simultan‘ handelt vomWert
der Stimme. […] Die Geräusche stellen den Hintergrund dar […]. Das Gedicht will die Verschlun-
genheit in den mechanistischen Prozess verdeutlichen. In typischer Verkürzung zeigt es den Wi-
derstreit der vox humana mit einer sie bedrohenden, verstrickenden und zerstörendenWelt, deren
Takt und Geräuschablauf unentrinnbar sind.“ (Hugo Ball: Flucht aus der Zeit, 74). Allgemein zum
simultaneistisch-bruitistischen Gedicht und seinen Vorbildern in der französischen und italieni-
schen Avantgarde vgl.: Möbius, Hanno. Montage und Collage. Literatur, bildende Künste, Film, Fo-
tografie, Musik, Theater bis 1933. München: Fink, 2000. 261–270.
245 Henri Béhar zählt insgesamt vierzehn von Tzara (mit‐)verfasste Simultangedichte, von denen
zehn deutsch-französisch, drei einsprachig und eines dreisprachig ist. (Béhar, Henri. „Le Simul-
tanéisme Dada“. Les avant-gardes et la tour de Babel. Hg. Jean Weisgerber. Lausanne: L’Age
d’homme, 2000. 37–48).

144 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



französischen Stimmen kommt als dritte eine englische, die Marcel Janco über-
nimmt und die (im Unterschied zu den anderen) gesungen wird.

Im Simultangedicht treten – noch in stärkeremMaße als beim Lautgedicht – die
schriftliche Version und ihre akustische Realisierung auf der Bühne auseinander.
Im gleichzeitigen Vortrag der Verse von „L’amiral cherche une maison à louer“, der
von Pfeifen und Trommeln ergänzt wurde, muss sich der Text als ein Klang- wo
nicht Lärmteppich präsentiert haben, der nicht ansatzweise vollständig verstanden
werden konnte.²⁴⁶ Hanno Möbius zufolge wird im Simultangedicht die menschliche
Aufnahmekapazität gezielt überfordert, wodurch die bestehende Lücke zwischen
der vielstimmigen Außenwelt und demmenschlichen Vermögen ihrer Verarbeitung
bewusst gemacht werde.²⁴⁷ Bezogen auf die dezidierte Mehrsprachigkeit lässt sich
sagen, dass das Arrangement dazu führt, dass die darin enthaltenen einzelnen

Abb. 1: Huelsenbeck, Richard, Marcel Janco, und Tristan Tzara: „L’amiral cherche une maison à
louer“, Dada Zürich, 130-131.

246 Vgl. dazu: Bock: Zeitschrift, 198–205.
247 Möbius: Montage, 263.

2.3 Dada Zürich 145



Sprachen bestenfalls partiell verständlich und auseinanderzuhalten sind, sich aber
immer wieder in der Kakophonie verlieren. Dieser Effekt von Mehrsprachigkeit
muss dabei als ein durchaus programmatisch gesetzter Kontrapunkt zu jenem
Konzept der Mehrsprachigkeit als Mittel internationaler Verständigung verstanden
werden, das Ball im Cabaret Voltaire eine Seite vorher in seinem Editorial prä-
sentiert hatte.

Vom mündlichen Vortrag weicht die schriftliche Version des Simultangedichts
stark ab. Ist das experimentelle Moment des mündlichen Vortrags die gleichzeitige
Deklamation, die den Effekt der Unverständlichkeit hervorbringt, so wird im
Schriftbild zur vergleichsweise konventionellen Notierung nach Vorbild eines
mehrstimmigen Musikstücks gegriffen. Dabei bleibt die Norm der Linearität ge-
wahrt. Es wird mit anderen Worten hier Wert auf Lesbarkeit gelegt, die Sprach-
verwirrung des mündlichen Vortrags wird entzifferbar als Nebeneinander unter-
schiedlicher Nationalsprachen, durchsetzt mit lautmalerischen Elementen sowie
Pfeif- und Trommelgeräuschen.

Die einzelnen Stimmen unterscheiden sich überdies in ihrer stilistischen Ge-
staltung: Huelsenbecks deutsche Verse sind von regelmäßigen lautmalerischen
Einschüben und Pausen durchsetzt und heben auch sonst eine auditive Dimension
hervor: „Der Affe brüllt die Seekuh bellt im Lindenbaum der Schräg zerschellt ta-
ratata“. Tzaras französische Stimme enthält nur einen lautmalerischen Auftakt
(„Boum boum boum“) und scheint stärker auf die Evokation visueller Bilder ab-
zuzielen: „Autour du phare tourne l’auréole des oiseaux bleuillis en moitiés de lu-
mière“. Jancos Englisch, das im Druck in die Mitte gerückt ist, weicht schon durch
den Hinweis „chant“ von den anderen Stimmen ab und arbeitet stark mit lautma-
lerischen Elementen und auch Wiederholungen. Insgesamt wirkt die englische
Stimme einfacher strukturiert als die anderen, was die These von der dominanten
Stellung des Deutschen und Französischen als Literatursprachen bei Dada Zürich
bestärkt.

Inhaltlich scheinen die drei Texte lose um die Figur des Admirals zu kreisen
und am Schluss münden sie einstimmig in den Befund „L’Amiral n’a rien trouvé“,
womit das negative Ergebnis des im Titel angekündigten Suchprozesses des Admi-
rals nach einer Behausung verkündet wird und das Französische durch Titel und
Schlusssatz gleichsam als Klammersprache erscheint. Dies lässt sich so interpre-
tieren, dass das Gedicht einen unabgeschlossenen Suchprozess gestaltet, an dessen
Ende sich die verschiedenen Stimmen nur darauf einigen können, dass nichts ge-
funden wurde. Bezogen auf die mehrsprachige Anlage des Gedichtes hat Dafydd
Jones gefolgert, dass darüber kein verbindlicher Sinn hergestellt werden kann.
Weiter argumentiert er mit Blick darauf, dass die ‚Klammersprache‘ Französisch
für alle drei Sprecher (den Deutschen Huelsenbeck, die rumänischen Juden Tzara
und Janco) nicht die Muttersprache ist, dass auch die Suche nach einer sprachlichen

146 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz



Behausung im Nichts endet und das Simultangedicht so die Vorstellung sprachlich
befestigbarer, eindeutiger nationaler Zugehörigkeitsbestimmungen unterlaufen
wird.²⁴⁸

Während diesem Befund grundsätzlich nicht zu widersprechen ist, muss den-
noch auch hier noch einmal darauf verwiesen werden, dass in „L’amiral cherche
une maison à louer“ nicht irgendwelche Sprachen kombiniert werden, wie Jones
und Demos in ihren Apostrophierungen des Gedichtes als „site for multilingual
interactions“²⁴⁹ und „polyphonic babel“²⁵⁰ implizieren. Gerade in der schriftlichen
Version liegen dem Rezipienten stattdessen Verse vor, die, wie Till Dembeck zu
Recht argumentiert hat, ebenso les- und interpretierbar sind wie andere expres-
sionistische Lyrik auch.²⁵¹ Sie sind zudem in drei Sprachen verfasst, die beim
zeitgenössischen Rezipienten des Cabaret Voltaires als geläufig vorausgesetzt wer-
den dürfen. Wäre es den Verfassern primär um die Gestaltung einer Erfahrung von
sprachlicher Fremdheit und Unverständlichkeit gegangen, hätten sie anstelle des
Englischen bspw. leicht das Rumänische oder eine dadaistische Lautkomposition
setzen können. So aber wurden die großen westeuropäischen Sprachen der Zeit
gewählt, die für Publikum und Leserschaft weitgehend verständlich sind. Es sind
allerdings gleichzeitig die Sprachen der feindlichen Hauptkontrahenten im Ersten
Weltkrieg. Hier nun lässt sich gerade in den zwei Modi des Simultangedichtes – dem
unverständlichen mündlichen Vortrag und der lesbaren schriftlichen Version – ein
Kommentar zum Kriegsgeschehen ausmachen: Es sind die drei sich gleichermaßen
als zivilisierte Nationen verstehenden Großmächte, die untereinander eigentlich im
steten kulturellen Austausch waren, zwischen denen nun keinerlei Verständigung
mehr möglich ist und deren sprachliche Gemeinsamkeit nur noch im Moment der
Unsinnsbildung – wie sie die Dadaisten in der Kriegspropaganda anprangern –

besteht. Die drei Stimmen treffen sich deshalb, wie Thomas Keller angesichts des
gemeinsam gesprochenen Schlusssatzes bemerkt, buchstäblich im „rien“, im
Nichts.²⁵² Im Gegensatz zu Ball finden sie keinen tieferen metaphysischen Sinn in
der Vielsprachigkeit. Stattdessen werden gerade in der Überblendung die im Ein-
zelnen vermeintlich verständlichen westeuropäischen Hauptsprachen als von einer

248 Vgl.: Jones: Dada 1916, 152– 174.
249 Demos: „Zurich Dada“, 12.
250 Jones: Dada 1916, 165.
251 In seiner inhaltlichen Interpretation des sich lose um die Figur eines Admirals drehenden
Textes argumentiert Dembeck („Kulturpolitik“, 60–62) überzeugend, dass der Text eine Kriegskritik
enthält, insofern er den Admiral als eine zwielichtige und sittlich-moralisch zweifelhafte Figur
zeichnet.
252 Keller, Thomas. Verkörperungen des Dritten im deutsch-französischen Verhältnis. Die Stelle der
Übertragung. Paderborn: Fink, 2018. 450.

2.3 Dada Zürich 147



Zerstückelung und Sinnzersetzung katastrophalen Ausmaßes ergriffene ausgewie-
sen. Deutsch, Englisch und Französisch werden hier zu Beginn des 20. Jahrhunderts
als in ihrer bisherigen Existenz als grenzüberschreitende linguae francae und in
ihrer internationalen Verständigungsfunktion akut bedroht gezeigt. In „L’amiral
cherche une maison à louer“ verspricht mit anderen Worten das Aufbrechen der
kommunikativen Funktion von Sprache, das Einreißen der Grenzen zwischen ar-
tikulierter Sprache und asemantischen Geräuschen nicht nur – wie bei Ball – eine
Befreiung der Wortkunst von den Zwängen der monolingualen Norm, es verweist
gleichzeitig auch auf die destruktiven Kräfte, die dem Zusammenbruch der Kom-
munikation inhärent sind.

148 2 Odradek – Zeichen mit und ohne festen Wohnsitz


