
1 Theorie: Für eine Lektüre literarischer
Mehrsprachigkeit aus sprachphilosophischer
und (post‐)strukturalistischer Perspektive

Ziel dieses Kapitels ist die Entwicklung eines neuen, literaturtheoretisch basierten
Ansatzes zur Beschreibung literarischer Mehrsprachigkeit. Dazu werden ausge-
hend von Ferdinand de Saussures Zeichenmodell erstmals die in den literatur-
theoretisch maßgeblichen Theorierichtungen des 20. Jahrhunderts – Formalismus
und Strukturalismus, Kritische Theorie, Psychoanalyse und Dekonstruktion – vor-
handenen Ansätze zur Deutung von Mehrsprachigkeit systematisch erschlossen
und mit Blick auf die Textanalyse diskutiert. Insgesamt verknüpft sich damit der
Anspruch, die bereits präsentierten Forschungsrichtungen kulturwissenschaftli-
cher und soziolinguistischer Prägung sowie die Typologisierungen von Formen und
Funktionen literarischer Mehrsprachigkeit zu ergänzen. Ihnen gilt es einen eigen-
ständigen theoretischen Ansatz zur Seite zu stellen, mit dem insbesondere die für
jede literarische Sprachgestaltung zentralen Vorgänge der Autoreferentialität und
Poetizität in ihrer Verbindung zu mehrsprachigen Schreibweisen erfasst werden
können sowie darüber hinaus deren enge Verbindung zu Fragen der Sprachkritik
und der „Materialität der Kommunikation“¹. Meine Neukartierung literarischer
Mehrsprachigkeit stellt Ansätze ins Zentrum, die ausgehend vom Interesse an der
Sprache als Systemvon Zeichen einenWeg von der sprachlichen Beschaffenheit des
Textes zu seiner literaturtheoretischen Erfassung aufzeigen, den auch meine Studie
einschlagen will, indem sie ausgehend von der Konstatierung einer linguistisch
beschreibbaren Sprachdifferenz nach deren Funktion und Deutbarkeit im Medium
der Literatur fragt. Besonders interessiert dabei die Auseinandersetzung der un-
tersuchten Texte mit dem Signifikanten als sinnlich (auditiv und/oder visuell)
wahrnehmbaren Teil von Sprache. Im Laufe der Studie wird immer wieder zu
beobachten sein, wie gerade in der Begegnung mit anderssprachigen Textteilen
diese gleichsam materielle Dimension des Textes augenfällig wird, die ihrerseits,
wie es David Wellberry formuliert hat, ein „nichtreduzierbares Element auf dem
Schauplatz der Bedeutung“² darstellt.

1 Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.).Materialität der Kommunikation. Frankfurt/
Main: Suhrkamp, 1988.
2 Wellberry, David E. „Die Äußerlichkeit der Schrift“. Schrift. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und K.
Ludwig Pfeiffer. München: Fink, 1993. 337–348, hier 343. Zur Diskussion dieser materiellen Dimen-
sion von Sprache und Schrift, die im Akt des Lesens als sinnstiftender Tätigkeit gleichsam aufgelöst

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111385358-002



Es ist bislang nicht ausreichend beachtet worden, dass im Rahmen umfassen-
der sprachkritischer und -philosophischer Fragestellungen so gut wie durchgängig
auch Mehrsprachigkeit bzw. Differenzen zwischen verschiedenen Sprachen disku-
tiert werden. Dies gilt bereits für Saussures Vorlesungen zur allgemeinen Sprach-
wissenschaft sowie für die Schriften der russischen Formalisten und Roman Ja-
kobsons. Walter Benjamin erkundet in seinem Übersetzeraufsatz das Verhältnis
zwischen den Sprachen als erkenntnisstiftend hinsichtlich des Wesens der Sprache
überhaupt, und auch Theodor W. Adorno beschäftigt sich mit Fremdwörtern im
Rahmen übergreifender sprachphilosophischer Fragestellungen. Psychoanalytische
Ansätze lassen Sprachwechseln als Möglichkeit der Einsicht in Prozesse der Erin-
nerung und Verdrängung eine besondere Aufmerksamkeit zukommen. Schließlich
verbindet Jacques Derrida seine biografische Spracherfahrung mit sprachphiloso-
phischen Grundpositionen. In die literaturwissenschaftliche Mehrsprachigkeits-
forschung eingegangen sind bereits Derridas Schrift Die Einsprachigkeit des Ande-
ren sowie Adornos Fremdwörteraufsätze. Im vorliegenden Kapitel gilt es zu zeigen,
dass darüber hinaus in zeichentheoretisch und sprachphilosophisch basierten
Ansätzen des 20. Jahrhunderts die Reflexion mehrsprachiger Konstellationen dazu
dient, entscheidende Einsichten in die Beschaffenheit von Sprache überhaupt und
in das System der Zeichen zu gewinnen. Textinterne Mehrsprachigkeit funktioniert
dabei als Hervorhebung des Signifikanten, der über die einzelsprachliche Abwei-
chung besonders anschaulich hervortritt.

In der inhaltlichen Ausrichtung ihrer Deutungsarbeit unterscheiden sich die
diskutierten Ansätze gemäß ihrer disziplinären Ausrichtung und ihres spezifischen
Erkenntnisinteresses. Während in den von linguistischen Beobachtungen ausge-
henden formalistischen Schriften und auch bei Roman Jakobson die Abweichungen
der poetischen Sprachgestaltung von der Alltagssprache im Zentrum stehen, geht es
den philosophischen Ansätzen um bedeutungsgenerierende Prozesse, im psycho-
analytischen Ansatz erklären biografisch-psychische Prozesse den Sprachwechsel.
Gemeinsam ist ihnen allerdings, dass Sprachwechsel und -mischung als Produkt von
bestimmten Prozessen der Verdichtung und Überlagerung verstanden werden und
darüber hinaus als selbstreferentieller Verweis auf das sprachliche Medium selbst.
Aus eben diesem Grund lassen sich die mehrsprachigen Stellen nicht eindeutig
übersetzen, sondern müssen in ihrem Netz von Bezügen entziffert werden. Mit dem
Fokus auf die Zusammenhänge von Mehrsprachigkeit, Sprachkritik und Poetizität
ergeben sich aus den untersuchten Schriften Gemeinsamkeiten, aus denen die für

werden muss, vgl.: Kammer, Stephan. „Visualität und Materialität der Literatur“. Handbuch Lite-
ratur & Visuelle Kultur. Hg. Claudia Benthien und Brigitte Weingart. Berlin: De Gruyter, 2014. 31–47.

40 1 Theorie



diese Studie grundlegende Theorie zur Lesbarkeit textinterner Mehrsprachigkeit
als poetisches Erzeugnis entwickelt werden kann.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität des fremden Wortes bei
Ferdinand de Saussure, den russischen Formalisten, Roman
Jakobson und Michail Bachtin

Ferdinand de Saussure thematisiert in seinem 1916 posthum veröffentlichten Cours
de linguistique générale Mehrsprachigkeit zwar nur kurz, aber gleichwohl an der
zentralen Stelle, an der er die Beschaffenheit des Signifikanten ausführt und er-
örtert, wie dieser in seiner opaken Lautbildlichkeit in das System der Sprache als
bedeutungsstiftend eingebunden wird. Dabei geht er zunächst auf die physikalische
Grundlage von Sprache als Übermittlung von „Schallwellen vom Mund von A zum
Ohr von B“³ ein, der von dem psychischen Prozess der Assoziation eines Lautbildes
mit einem entsprechenden Konzept begleitet wird. Letzteres gelingt allerdings nur
unter Sprechern, die der gleichen Sprache mächtig sind. Anderenfalls bleibt Spre-
chen und Hören ein rein physikalischer Akt, in dem lediglich unverständliche Laute
ausgetauscht werden: „Wenn wir eine Sprache hören, die wir nicht kennen, neh-
men wir sehr wohl die Laute wahr, aber aufgrund unseres Unverständnisses blei-
ben wir vom sozialen Ereignis ausgeschlossen.“⁴ Damit wird im CLG die Wahr-
nehmung einer fremden Sprache mit der ihrer erhöhten lautbildlichen Seite bei
gleichzeitigem Schwinden des kommunikativen Nutzens enggeführt. Untersuchun-
gen von Seiten der Fremdsprachendidaktik haben inzwischen einen entsprechen-
den Zusammenhang von Spracherwerb und Sprachbewusstheit (language aware-
ness) festgestellt. In der fremden Sprache fallen Steffi Morkötter zufolge Laut- und
Schriftbilder, aber auch wörtliche Bedeutungen idiomatischer Wendungen stärker
ins Auge.⁵ Saussure führt für seine zentrale These von der Arbitrarität des Zeichens
die Existenz verschiedener Sprachen als Beweis an:

Die Idee von ‚soeur‘ (‚Schwester‘) ist durch keine innere Beziehung an die Lautfolge s-ö-r ge-
bunden, die ihr als Signifikant dient; sie könnte auch durch irgendeine andere wiedergegeben
werden; das beweisen schon die Unterschiede zwischen den Sprachen und selbst die Existenz

3 Saussure: CLG, 63.
4 Ebd., 65.
5 Morkötter, Steffi. Language Awareness und Mehrsprachigkeit. Eine Studie zu Sprachbewusstheit
und Mehrsprachigkeit aus der Sicht von Fremdsprachenlernern und Fremdsprachenlehrern. Frank-
furt/Main: Peter Lang, 2005.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 41



von verschiedenen Sprachen: Das Signifikat ‚boeuf‘ (‚Ochse‘) hat auf der einen Seite der
Sprachgrenze b-ö-f zum Signifikanten, auf der anderen o-k-s.⁶

So wird im CLG en passant klar, dass sich die unterschiedlichen Sprachen ihre
physikalisch-lautbildliche Seite teilen und gerade die Mehrsprachigkeit die Arbit-
rarität des Bezugs von Signifikant und Signifikat in jeder Sprache vor Augen führt.
Gegenüber dieser Arbitrarität und Binarität des Zeichens erhält die Sprachge-
meinschaft die Funktion, die Herstellung von Bedeutung zu konventionalisieren
und zu regulieren und so die symbolische Ordnung herzustellen und aufrechtzu-
erhalten. Saussure beschreibt sie als eine Art Zwangsgemeinschaft, in der die
Konvention zur Sprachverwendung strikt festgelegt und bewahrt wird:

Wenn der Signifikant einerseits hinsichtlich der Idee, die er wiedergibt, als frei gewählt er-
scheint, so ist er andererseits hinsichtlich der Sprachgemeinschaft, die ihn verwendet, nicht
frei: Er ist aufgezwungen. […] Man sagt zur Sprache: ‚Wähle!‘, aber man fügt gleichzeitig bei:
‚Du nimmst dieses Zeichen und kein anderes‘.⁷

Demzufolge beschneidet die Gemeinschaft der Sprecher einer nationalen Sprache
die in der Arbitrarität des Lautbildes angelegte Freiheit rigoros und ordnet sich
Signifikanten wie individuelle Sprecher unter. Dabei muss die Wahrnehmung des
Signifikanten in seiner Dinglichkeit hinter seine feste Bindung an ein bestimmtes
Signifikat zurücktreten. Die Sprachgemeinschaft verstärkt mithin die Sprache
(langue) als System zurmöglichst eindeutigen Bedeutungsgenerierung, während die
Konfrontation mit anderen Sprachen gerade Arbitrarität und lautbildliche Be-
schaffenheit des Signifikanten hervorhebt. So wird sichtbar, dass der Signifikant
nicht restlos im Signifizierten aufgeht und die langue auf die language als allen
Menschen gemeinsame Fähigkeit zur Lautproduktion wie auf die parole als Rede
des Einzelnen geöffnet. Diese Erkenntnis stellt im CLG allerdings eher eine Art
Nebenprodukt von Saussures Theorie der Binarität des Zeichens dar. Ebenso wie er
den Signifikanten vollständig dem Signifikat unterstellt, geht Saussure auch davon
aus, dass niemand ein Interesse an einer Durchbrechung der von der Sprachge-
meinschaft gesetzten Grenzen hat, wenn er behauptet: „[J]edes Volk ist im allge-
meinen mit der Sprache zufrieden, die es hat.“⁸ Von der in der vorliegenden Studie
untersuchten Literatur wird diese Annahme allerdings widerlegt, indem es hier
gerade darum geht, in der vorgefundenen, national geprägten Sprache über die

6 Ebd., 106.
7 Ebd., 108.
8 Ebd., 109.

42 1 Theorie



translingual ausgerichtete Arbeit am Signifikanten Verschiebungen und Erweite-
rungen vorzunehmen.

Ausgehend von dieser linguistischen Basis erarbeitet der Formalismus Krite-
rien für eine Analyse der poetischen Sprache. Textinterner Sprachwechsel wird
dabei als Mittel der poetischen Abweichung und somit der Durchbrechung kon-
ventionalisierter Bedeutung beschrieben. Über ihn lassen sich Fragen der Mate-
rialität und Mehrdeutigkeit verhandeln. Die methodischen Ansätze des russischen
Formalismus sind für diese Arbeit deshalb wichtig, weil sie linguistische mit lite-
raturwissenschaftlichen Fragestellungen verbinden und darüber hinaus die lite-
rarische Sprache in ihren Abweichungen von alltagssprachlichen Normen, ihrer
Materialität und ihrer Ästhetizität untersuchen.⁹ Wie zu zeigen sein wird, stellen
insbesondere Viktor Šklovskijs Konzept der Verfremdung und Abweichung sowie
Roman Jakobsons Begriff der Poetizität ein griffiges Instrumentarium zur Unter-
suchung der ästhetischen Gestaltung von Mehrsprachigkeit dar, insofern sie lite-
rarische Sprachmischung als spezifischen Kunstgriff und Mittel zur Erzeugung von
Poetizität fassbar machen.

In seiner grundlegenden Untersuchung „Kunst als Kunstgriff“ von 1917 geht
Viktor Šklovskij vom Problem der Automatisation der Wahrnehmung aus, die auch
die Sprache erfasst:

Das Ding geht gleichsam in einer Verpackung an uns vorüber, wir wissen, daß es existiert, da es
Raum einnimmt, aber wir sehen nur seine Oberfläche. Unter dem Einfluß einer solchen
Wahrnehmung schwindet das Ding […]. Auf dieselbe Weise nehmen wir die Wörter in der
Umgangssprache wahr: sie werden nur halb gehört. […] So geht das Leben dahin, wird zum
Nichts. Die Automatisation verschlingt alles.¹⁰

Die Aufgabe der Kunst nun besteht Šklovskij zufolge darin, diesen Prozess zu un-
terbrechen, um „die Wahrnehmung des Lebens wiederherzustellen, die Dinge
fühlbar, den Stein steinig zu machen“¹¹. Eine solche Entautomatisierung könne
durch zwei Verfahren bewirkt werden: durch die „Verfremdung“ und die „Kom-
plizierung der Form“¹². Bei der Verfremdung (russ. ostranenie)¹³ geht es darum,

9 Vgl. dazu das Standardwerk Hansen-Löve, Aage A. Der russische Formalismus. Methodologische
Rekonstruktion seiner Entwicklung aus dem Prinzip der Verfremdung. Wien: Verl. d. österr. Akad. d.
Wiss., 1978.
10 Šklovskij, Viktor. „Kunst als Kunstgriff“. Ders. Theorie der Prosa. Hg. u. übers. v. Gisela Droha.
Frankfurt/Main: Fischer, 1984. 7–24, hier 13.
11 Ebd.
12 Ebd

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 43



dass „die Dinge nicht beim Namen genannt werden“¹⁴, was durch den Einsatz der
rhetorischen Figuren Metonymie, Metapher und Symbol erreicht werden kann.
Aber auch textinterne Mehrsprachigkeit kann darunter gerechnet werden, insofern
darin von der im einzelsprachlichen Zusammenhang erwarteten und automati-
sierten Bezeichnung abgewichen und ein Effekt der Verfremdung erzeugt wird.¹⁵
Šklovskij sieht insgesamt eine Strukturähnlichkeit zwischen der poetischen Spra-
che, die die Wahrnehmung vom Automatismus befreit, und einer fremden Sprache:
„Nach Aristoteles soll sie [=die dichterische Sprache, E.K.] fremdartig und überra-
schend wirken; in der Praxis ist sie oft eine fremde Sprache“¹⁶. Aufgegriffen wird
hier die Stelle aus Aristoteles‘ Poetik, in der „fremdartige Ausdrücke“ als dichteri-
sche Mittel begriffen werden: „Die sprachliche Form ist erhaben und vermeidet das
Gewöhnliche, wenn sie fremdartige Ausdrücke verwendet. Als fremdartig be-
zeichne ich die Glosse, die Metapher, die Erweiterung und überhaupt alles, was
nicht üblicher Ausdruck ist.“¹⁷ Während Aristoteles bezüglich der Vermeidung des
Gewöhnlichen weniger Sprachmischung und „Barbarismen“ als rhetorische Figu-
ren meinen dürfte, erweitert Šklovskij die poetischen Mittel der Verfremdung ex-
plizit um die Mehrsprachigkeit und überblendet die „Fremdartigkeit“ der poeti-
schen Sprache mit der Verwendung fremder Sprachen. So führt er als Beispiele
poetischer Praxis das Sumerische bei den Assyrern, das Lateinische des Mittelalters
und die Arabismen in der persischen Literatur ebenso an wie den in der russischen
Literatur gebräuchlichen Wechsel zwischen Schriftsprache, Dialekten und Fran-
zösisch. Šklovskij zufolge ist die Sprachmischung somit ein „besondere[r] Kunst-
griff, um die Aufmerksamkeit zu fesseln“¹⁸. Die Verwendung schwer oder nicht
verständlicher Sprachen trägt dazu bei, eine „schwierige, bewußt gehemmte, ge-
bremste Sprache“¹⁹ zu erzeugen, die wiederum konstitutiv für die Dichtung über-
haupt ist.

13 Für eine Diskussion von Šklovskijs Konzept in seinem historischen Kontext und mit Bezug auf
seine Rezeption vgl.: Lachmann, Renate. „Die ‚Verfremdung‘ und das ‚neue Sehen‘ bei Viktor Šlov-
skij“. Poetica 3 (1970): 226–249.
14 Šklovskij: „Kunst“, 22.
15 Sturm-Trigonakis (Global Playing, 154) rechnet die Entautomatisierung unter die „funktionalen
und rezeptionsästhetischen Aspekte literarischer Mehrsprachigkeit“.
16 Ebd.
17 Aristoteles. Poetik. Hg. u. übers. v. Manfred Fuhrmann. Stuttgart: Reclam, 1982. 71. Ähnlich heißt
es in der Rhetorik: „Daher ist es nötig, der Umgangssprache etwas Fremdartiges zu verleihen, denn
die Menschen bewundern das Entlegene.“ Aristoteles. Rhetorik. Übers. u. erl. v. Franz G. Sieveke.
München: Fink, 1980. 169.
18 Šklovskij: „Kunst“, 23.
19 Ebd.

44 1 Theorie



Nach Šklovskij beschreibt auch der Prager Strukturalist Jan Mukařovský das
Verhältnis von Standardsprache und poetischer Sprache als eines von Norm und
Abweichung. Als ein besonders eingängiges Beispiel für die Verletzung der stan-
dardsprachlichen Norm und damit die Erzeugung poetischer Sprache, verweist
auch er unter anderem auf die Sprachmischung.²⁰ Harald Fricke kategorisiert
demzufolge die textinterne Mehrsprachigkeit in der formalistischen Theorie als
eine Technik der Abweichung und Verfremdung neben anderen, die auf graphi-
scher, phonetischer, morphologischer und lexikalischer Ebene erzeugt werden.²¹

Das Interesse des Formalismus an Mehrsprachigkeit ist mithin ein doppeltes:
Einmal wird konkret textinterne Mehrsprachigkeit als Mittel von Verfremdung und
Abweichung begriffen und somit als ein künstlerisches Verfahren, durch das der
Effekt einer Entautomatisierung von Wahrnehmung erzielt wird und so scheinbar
bekannte Dinge und Sachverhalte neu gesehen werden können. Zum anderen wird
die dichterische Sprache selbst mit einer fremden Sprache verglichen, insofern sie
von der Alltagssprache abweicht und ungewohnte Ausdrücke findet. Ins Zentrum
rücken dabei die Gestaltung des Signifikanten und seine Dinglichkeit.

Eben hier setzt Roman Jakobsons Begriff der Poetizität an. In seinem Aufsatz
„Was ist Poesie?“ von 1934 betont Jakobson die „Eigengesetzlichkeit des Wortes“²²
und die „Autonomie der ästhetischen Funktion“²³, die in der Dichtung zu Tage trete.
Poetizität manifestiere sich dadurch, „daß das Wort als Wort und nicht als bloßer
Repräsentant des benannten Objektes oder als Gefühlsausbruch empfunden wird.
Dadurch, daß die Wörter […] nicht nur indifferenter Hinweis auf die Wirklichkeit
sind, sondern eigenes Gewicht und selbständigen Wert erlangen.“²⁴ Mithin geht es
hier um ein selbstreferentielles Moment, in dem das Wort jenseits seiner Benen-
nungsfunktion in seiner (schriftlichen und lautlichen) Materialität wahrnehmbar
wird. In „Linguistik und Poetik“ (1960) wird diese These wiederaufgegriffen und in
der Bestimmung der sechs sprachlichen Funktionen weiterentwickelt. Dabei ist es

20 Mukařovský, Jan. „Standard Language and Poetic Language“. A Prague School Reader on Es-
thetics, Literary Structure, and Style. Selected and translated from the original Czech by Paul L.
Garvin. Bloomington: Indiana Univ. Press, 1964. 17–30, 18.
21 Fricke: Norm, 32.
22 Jakobson, Roman. „Was ist Poesie?“Ders. Poetik.Hg. v. Elmar Holenstein und Tarcisius Schelbert,
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979. 67–82, hier 78.
23 Ebd.
24 Ebd., 79. Zum Begriff der Poetizität vgl.: van Peer, Willie. „Poetizität“. Reallexikon der deutschen
Literaturwissenschaft (Band 3). Hg. Jan-Dirk Müller. Berlin: De Gruyter, 2003. 111– 113; Winko, Si-
mone. „Auf der Suche nach der Weltformel. Literarizität und Poetizitätin der neueren literatur-
theoretischen Diskussion“. Revisionen 2. Grenzen der Literatur. Zum Begriff und Phänomen des Li-
terarischen. Hg. Dies., Fotis Jannidis und Gerhard Lauer. Berlin: DeGruyter, 2009. 374–396.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 45



die „poetische Funktion“, die die „Spürbarkeit der Zeichen“²⁵ vermittelt und damit
auch die „fundamentale Dichotomie der Zeichen und Objekte“²⁶ in Erinnerung ruft.
Diese poetische Funktion spielt in allen sprachlichen Tätigkeiten eine Rolle, ist aber
in der „Wortkunst“ vorherrschend und strukturbestimmend, insofern sie hier – so
Jakobsons zentrale These – „das Prinzip der Äquivalenz von der Achse der Selektion
auf die Achse der Kombination [projiziert]“²⁷.

Bezüglich des Verfahrens der textinternen Mehrsprachigkeit nun ist zu kon-
statieren, dass gerade darüber, dass ein Wort als anderssprachig aus dem umge-
benden Text hervorgehoben wird, die Aufmerksamkeit auf seine ‚äußere‘, ‚spra-
chige‘ Erscheinungsform gelenkt wird. Erst dann wird es, je nachdem, wie vertraut
der Leser mit dem Idiom ist, auf seine Bedeutung hin transparent oder bleibt opak.
Dieser Effekt darf insofern als ein poetischer im Sinne Jakobsons gelten, als dabei
das Augenmerk auf den Signifikanten gerichtet wird und „das Wort als Wort“²⁸
hervortritt. Jurij Lotman vergleicht in diesem Sinne das fremde Wort mit einem
„Fremdkörper, der in eine gesättigte Lösung fällt, den Ausfall von Kristallen her-
vorruft, das heißt die Struktur des Lösungsmittels zum Vorschein bringt.“²⁹ Durch
den selbstreferentiellen Verweis auf seine Sprachichkeit macht das fremde Wort
mithin auch den medialen Charakter des gesamten Textes kenntlich. Textinterne
Mehrsprachigkeit kann somit als eine Möglichkeit betrachtet werden, die poetische
Wirkung eines Textes zu intensivieren. Jakobson selbst deutet eine solche Lesart der
Funktion von Mehrsprachigkeit bezüglich der Erzeugung von Poetizität an, wenn er
fragt: „Wie weit wäre die Befreiung der russischen Schriftsprache wohl gediehen,
wenn nicht der Ukrainer Gogoľ gekommen wäre, der das Russische schlecht be-
herrschte?“³⁰

Schließlich geht es Jakobson mit dem Beharren auf der Dichotomie zwischen
Zeichen und Bezeichnetem, die in der poetischen Sprache hervorgehoben wird,
darum, eindeutige, automatisierte Bezeichnungsvorgänge auf mehrdeutige Bezüge
hin zu öffnen. Der „Vorrang der poetischen Funktion vor der referentiellen“ löscht
den „Gegenstandsbezug nicht aus, sondern macht ihn mehrdeutig.“³¹ Eben dadurch
führt die Poetizität dazu, dass auch die Wahrnehmung der Wirklichkeit verschoben

25 Jakobson, Roman: „Linguistik und Poetik“ Ders. Poetik. Hg. v. Elmar Holenstein und Tarcisius
Schelbert, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1979. 83– 121, hier 93.
26 Ebd.
27 Ebd., 94.
28 Jakobson: „Was ist Poesie?“ Ders. Poetik, 79.
29 Lotmann, Jurij M. Die Analyse des poetischen Textes. Hg. u. übers. v. Rainer Grübel. Kronberg:
Scriptor, 1975. 160.
30 Jakobson: „Was ist Poesie?“ Ders. Poetik, 68.
31 Jakobson: „Linguistik“. Ders. Poetik, 111.

46 1 Theorie



werden kann. Der Fokus auf den Signifikanten führt dabei letztlich zu einer Be-
förderung des Realitätsbewusstseins:

Dochwozu dies alles?Weshalb ist es nötig, darauf hinzuweisen, daß das Zeichen nicht mit dem
bezeichneten Gegenstand verschmilzt? – Deshalb, weil neben dem unmittelbaren Bewußtsein
der Identität von Zeichen und Gegenstand (A gleich A1) auch das unmittelbare Bewußtsein der
unvollkommenen Identität (A ungleich A1) notwendig ist; diese Antinomie ist unabdingbar,
denn ohneWiderspruch gibt es keine Bewegung der Begriffe, keine Bewegung der Zeichen, die
Beziehung zwischen Begriff und Zeichen wird automatisiert, das Geschehen kommt zum
Stillstand, das Realitätsbewußtsein stirbt ab.³²

Textinterne Mehrsprachigkeit leistet, wie in den Textanalysen deutlich werden
wird, in vielen Fällen ebendies: Allein mit der Verwendung eines anderssprachigen
Ausdruckes wird, wie bereits Saussure bemerkte, ein Bewusstsein über die un-
vollkommene Identität von Zeichen und Gegenstand befördert und somit Bewegung
in Begriffe und automatisierte Wahrnehmung gleichermaßen gebracht. Autorinnen
und Autoren verwenden Sprachmischung, um über die Abweichung von konven-
tionalisierten Schreibweisen Sachverhalte neu zu perspektivieren und mittels
poetischer Verfahren die Sichtweisen auf die Wirklichkeit zu verschieben. Im
Rückgriff auf Jakobson kann dies im Einzelnen als Verfahren zur Erzeugung von
Poetizität beschrieben werden. Um allerdings die weiteren mit dem Sprachwechsel
verbundenen soziokulturellen Kontexte berücksichtigen zu können, muss darüber
hinaus die Theorie Michail Bachtins beigezogen werden.

Michail Bachtins Untersuchungen zur Rede- und Sprachvielfalt im Roman
entstehen in zeitlicher Nähe zum russischen Formalismus, jedoch in Abgrenzung zu
demselben.³³ Gerade die für Bachtin so zentrale Einsicht in die Zirkulation des
Wortes in sozialen Kontexten lässt sich mit dem formalistischen Ansatz nicht ad-
äquat beschreiben. Für die vorliegende Studie nun gilt, dass die weiteren historisch-
sozialen Kontexte im Analyse-Teil in die Untersuchung der literarischen Inszenie-
rung des fremden Wortes einbezogen werden, weil sie in ebendieser Inszenierung
meist mitverhandelt werden. Insofern ist Bachtins in Probleme der Poetik Dosto-
evskijs (1929) und Das Wort im Roman (verfasst 1934–35) entwickelte Theorie der
Polyphonie und der Dialogizität durchaus von Interesse. Gleichzeitig ist sie aller-
dings wegen ihrer starken Bindung an den modernen Roman (insbesondere das
Werk Dostoevskijs) und die für diesen zentrale Gestaltung von Figuren- und Re-
devielfalt hier kein durchgängiger methodischer Bezug. Dies nicht zuletzt auch

32 Jakobson: „Was ist Poesie?“. Ders. Poetik, 79.
33 Zu Bachtins Auseinandersetzung mit dem Formalismus vgl.: Freise, Matthias. Michail Bachtins
philosophische Ästhetik der Literatur. Frankfurt/Main: Peter Lang, 1993. 63–98.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 47



deshalb, weil Bachtin eine Übertragbarkeit seiner Polyphonie-Theorie auf die an-
deren Gattungen ausdrücklich ausschließt. Trotzdem muss an dieser Stelle wegen
seiner großen Bedeutung für die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit auf
Bachtin eingegangen und auf jene Aspekte seiner Theorie verwiesen werden, die
sich mit der methodisch-theoretischen Ausrichtung der vorliegenden Studie pro-
duktiv verbinden lassen. Dies betrifft neben der grundlegenden Einsicht in die
soziale Dimension der Polyphonie insbesondere Bachtins Ansatz, anhand des
fremden Wortes über das Verhältnis von Wort und Ding und die Materialität der
Sprache zu reflektieren. Generell exploriert Bachtin den Roman als eine Gattung,
für die die Verbindung heterogener stilistischer Einheiten konstitutiv ist. Die Be-
sonderheit der Gattung beruht mithin auf der „Kombination dieser untergeordne-
ten, aber relativ eigenständigen (manchmal sogar verschiedensprachigen) Einhei-
ten innerhalb der höheren Einheit des Ganzen.“³⁴ Der Stil des Romans ist eine
„Kombination von Stilen“, seine Sprache „ein System von ‚Sprachen‘.“³⁵ Neben der
Redevielfalt nennt Bachtin auch die Sprachvielfalt als Merkmal des Romanes.³⁶ Laut
Sylvia Sasse greift er dabei soziolinguale Gegebenheiten auf, die „innere Aufspal-
tung der einheitlichen Nationalsprache in soziale Dialekte, […], Berufsjargon, […]
Sprachen von Altersstufen […], Interessensgruppen, […] Zirkeln und Moden“³⁷. Auf
diese Weise „orchestriert“ der Roman „seine Themen, seine gesamte abzubildende
und auszudrückende Welt der Gegenstände und der Bedeutungen mit der sozialen
Redevielfalt und der auf ihrem Boden entstehenden individuellen Stimmenviel-
falt.“³⁸ In Bachtins Theorie ist textinterne Mehrsprachigkeit so Teil einer umfas-
senderen, von sozial-gesellschaftlichen Teilbereichen bestimmten Mehrstimmig-
keit. Sie manifestiert sich im Roman in der Figurenrede. Hierin liegt der
Unterschied zum Untersuchungsinteresse dieser Arbeit. Ihr Gegenstand sind nicht
dem Realismus verpflichtete Romane, in denen auch im deutschen Raum die so-
zialen Mehrsprachigkeiten ihres Handlungsortes bzw. -milieus in der Orchestrie-
rung der Figurenrede aufgegriffen werden.³⁹ Stattdessen geht es um die spezifische
Inszenierung einzelner Wörter im discours als anderssprachig, wobei in den
meisten Fällen zwar im Sinne Bachtins eine Verbindung zur sozialen Sprachrealität
des Autors oder der Handlung hergestellt werden kann, diese aber nicht als Er-
klärung für den spezifischen und vor allem auch selektiven Einsatz von Sprach-
mischung ausreicht. Der Fokus liegt auf der poetischen Inszenierung des als solches

34 Bachtin: „Das Wort im Roman“, 157.
35 Ebd.
36 Vgl.: Sasse, Sylvia. Michail Bachtin. Dresden: Junius, 2010. 121.
37 Ebd.
38 Ebd.
39 Insbesondere in den Romanen Theodor Fontanes und Thomas Manns.

48 1 Theorie



hervorgehobenen fremden Wortes, die gerade auch auf Ebene des discours au-
ßerhalb der Figurenrede stattfindet. Mit anderen Worten werden hier nicht je
verschiedenen Figuren zugeordnete Stimmen analysiert, sondern der Text selbst,
dessen gleichsam eine Stimme sich verschiedensprachig manifestiert. Dass sich
dabei in einzelnen der untersuchten Texte auch Strukturen finden, die sich auf
Vielstimmigkeit im Sinne Bachtins zu untersuchen lohnte, sei damit selbstver-
ständlich nicht ausgeschlossen, steht aber nicht im Zentrum dieser Studie.

Beachtenswert für die vorliegende Studie hingegen sind die Ansätze zum
Verhältnis von Wort und Ding, die Bachtin am Rande seiner Polyphonie-Theorie
entwickelt, und die auf den hier verhandelten Bereich übertragen werden können.
In erster Linie gehört dazu die Einsicht, dass gerade aus der Differenz der
Sprachsysteme und ihrer Kontrastierung neue künstlerische Darstellungsweisen
gewonnenwerden können. Dann die Reflexion über das Verhältnis von Gegenstand
und den zu seiner Bezeichnung in verschiedenen Sprachen bereits stehenden
Wörtern. Bachtin betont hier, dass das „lebendige Wort […] seinem Gegenstand
keineswegs identisch gegenüber [steht]: zwischen Wort und Gegenstand […] liegt
die elastische und meist schwer zu durchdringende Sphäre der anderen, fremden
Wörter zu demselben Gegenstand, zum gleichen Thema.“⁴⁰ Bachtin sieht mithin –

darin Šklovskij nicht unähnlich – den Gegenstand gleichsam eingepackt in eine
dichte sprachliche Hülle, die von seinen Bezeichnungen in allen möglichen Ein-
zelsprachen gebildet werden. In dieser Sichtweise wird die mit der einsprachigen
Norm verknüpfte Selektion adäquater Bezeichnungen für ein Ding außer Acht ge-
lassen und stattdessen das Verhältnis von Ding und Sprache überhaupt im Sinne
einer Gleichwertigkeit und Gleichzeitigkeit aller möglichen Sprachen beschrieben.
Diese These ist nicht zuletzt kongruent mit der noch zu diskutierenden Auffassung
Sigmund Freuds, dass für eine Sachvorstellung nur schon deshalb mehrere Signi-
fikanten zur Verfügung stehen, weil es dafür Wörter aus verschiedenen Sprachen
gibt. Ausgehend von der Konstatierung der grundsätzlichen Nähe der Sprachen
durch den ihnen gemeinsamen Gegenstandsbezug, entwickelt Bachtin die Argu-
mentation, dass das einzelne Wort in einer steten Wechselbeziehung mit den an-
derssprachigen Wörtern begriffen sei: „Das auf seinen Gegenstand gerichtete Wort
geht in diese dialogisch erregte und gespannte Sphäre der fremden Wörter, Wer-
tungen und Akzente ein, verflicht sich in ihre komplexen Wechselbeziehungen […]
all das kann das Wort wesentlich formen.“⁴¹ Der Dialog zwischen den mit einer
Sache verbundenen verschiedenen Wörtern ist mithin unumgänglich: „Auf allen
seinen Wegen zum Gegenstand, in allen Richtungen trifft das Wort auf ein fremdes

40 Ebd.
41 Bachtin: „Das Wort im Roman“, 170.

1.1 Lautbildlichkeit und Poetizität 49



Wort und muss unweigerlich mit ihm in eine lebendige, intensive Wechselbezie-
hung eintreten.“⁴² Der Einsatz fremder Wörter erinnert so daran, dass die einzel-
nen Wörter und Sprachen nicht als abgeschlossene Einheiten zu begreifen sind,
sondern in ständigem Austausch und Dialog mit anderen Wörtern und Sprachen
begriffen sind. Dies stellt erstens die Vorstellung von in sich und nach außen ge-
schlossenen kulturellen Einheiten wie Nation oder Nationalliteratur in Frage.
Zweitens wird durch die Konfrontation mit dem fremdenWort – der Tatsache, dass
es ganz unterschiedlich lautende Bezeichnungen für einen Gegenstand gibt – auch
wieder die bereits diskutierte sprachliche Materialität und Opazität des Wortes
selbst offensichtlich.

1.2 Mehrsprachigkeit im Kontext der Sprachphilosophie
Walter Benjamins und Theodor W. Adornos

Walter Benjamin vertritt in seiner Sprach- und Übersetzungsphilosophie die Vor-
stellung einer grundsätzlichen Nähe der verschiedenen Sprachen über den ge-
meinsamen Bezug auf das, was sie meinen. Wenn insgesamt in seinen Schriften
manifeste Erscheinungen von Mehrsprachigkeit kaum eine Rolle spielen, ist es doch
dieser Gedanke der Verbindung der einzelnen Sprachen miteinander durch ihre
Übersetzbarkeit, der hinsichtlich seines theoretischen Impulses für diese Studie zu
diskutieren ist.

In seinen Aufsätzen „Lehre vom Ähnlichen“ und „Über das mimetische Ver-
mögen“ lehnt Benjamin Saussures These von der Arbitrarität der Zeichen ab und
postuliert seinerseits, dass „die Sprache, wie es für Einsichtige auf der Hand liegt,
nicht ein verabredetes System von Zeichen ist“⁴³. Stattdessen fragt er nach Spuren
der Ähnlichkeit von Wort und Ding, die wiederum auf eine adamitische Ursprache,
eine reine Sprache vor ihrer Zerstückelung im Sündenfall, hinweisen. Solche Spu-
ren einer anderen Sprachordnung könnten in Onomatopoetika, aber auch im
Verhältnis der einzelnen Sprachen zueinander zu finden sein. In diesem Zusam-
menhang wird folgendes Experiment vorgeschlagen: „Ordnet man Wörter der
verschiedenen Sprachen, die ein gleiches bedeuten, um jenes Bedeutete als ihrem
Mittelpunkt, so wäre zu erforschen, wie sie alle – die miteinander oft nicht die
geringste Ähnlichkeit besitzen – ähnlich jenem Bedeuteten in ihrer Mitte sind.“⁴⁴
Während bei Saussure gerade die Existenz verschiedensprachiger Signifikanten für

42 Ebd., 172.
43 Benjamin, Walter. „Lehre vom Ähnlichen“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd. II/1, hg.v. Rolf Ti-
edemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991. 204– 10, hier 207.
44 Ebd., 207.

50 1 Theorie



ein Signifikat als Beweis für die Arbitrarität der Zeichen angeführt wird, soll sie bei
Benjamin die These einer „unsinnlichen Ähnlichkeit“ bestärken, nach der in den
Sprachen die einmal umfassend waltenden Ähnlichkeitszusammenhänge in Resten
erhalten geblieben sind. Nun geht es hier nicht darum zu diskutieren, inwiefern das
Experiment geeignet ist, die per definitionem offene und flüchtige Denkfigur der
„unsinnlichen Ähnlichkeit“ exemplarisch zu belegen.⁴⁵ Vielmehr ist bemerkens-
wert, dass im Vorschlag einer Anordnung von verschiedensprachigen Signifikanten
um ein gemeinsames Signifikat zur Erkundung von Ähnlichkeitsbeziehungen zwi-
schen Wort und Ding ein sprachphilosophischer mit einem sprachexperimentellen
Ansatz überblendet wird, der an avantgardistische Wortspiele erinnert.⁴⁶ Dabei
wird, wie bereits zu Beginn des Aufsatzes, auf das Spiel als Ort verwiesen, an dem
sich Reste des mimetischen Vermögens erhalten haben und systematisch geschult
werden können.⁴⁷ Hier ist es gerade die von Benjamin vorgeschlagene spielerische
mehrsprachigeWortanordnung, an der der Leser seineWahrnehmung von Sprache
erproben und festgefügte Grundsätze wie jenen von der Arbitrarität der Zeichen
überdenken soll. Das von Benjamin vorgeschlagene mehrsprachige Arrangement
lässt sich demnach als ein „Vexierbild“⁴⁸ beschreiben. Erleichtert durch die nicht
unmittelbare Verständlichkeit der Wörter, das Hervortreten ihrer signifikanten
Gestalt, können hierin momenthaft andere Zusammenhänge in der Sprache jenseits
ihrer binären Struktur erkannt werden; ein Weg, um die von Benjamin verfolgte
„Theorie der nicht-instrumentellen Seite der Sprache wie der Schrift“⁴⁹ weiter
auszubilden.

Insofern es dem in der „Lehre vom Ähnlichen“ vorgeschlagenen mehrspra-
chigen Experiment um eine Beleuchtung des Verhältnisses sowohl der Sprachen
zueinander als auch zu dem von ihnen Bezeichneten geht, schließt es eng an Ben-
jamins Aufsatz „Die Aufgabe des Übersetzers“ an. Die spielerische Anordnung
verschiedensprachiger Signifikanten um ein gemeinsames Signifikat zielt auf eine

45 WinfriedMenninghaus (Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
1995. 65–66) hat das Beispiel, zusammen mit dem in der „Lehre vom Ähnlichen“ folgenden von der
Verbindung des Buchstaben Beths mit einem Haus, als letztlich zu „krude“ für eine Erfassung der
„unsinnlichen Ähnlichkeit“ bezeichnet.
46 Zur Bedeutung der Beschäftigungmit der literarischenModerne für Benjamins Hinwendung zur
Sprache vgl.: Abel, Julia. Walter Benjamins Übersetzungsästhetik. Die ‚Aufgabe des Übersetzers‘ im
Kontext von Benjamins Frühwerk und seiner Zeit. Bielefeld: Aisthesis, 2014. 111– 125.
47 Vgl.: „Zunächst einmal sind Kinderspiele überall durchzogen von mimetischen Verhaltungs-
weisen […]. Das Kind spielt nicht nur Kaufmann oder Lehrer sondern auch Windmühle und Ei-
senbahn.“ (Benjamin: „Lehre vom Ähnlichen“, 205.)
48 Ebd., 208.
49 Menninghaus: Sprachmagie, 65.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 51



Erkenntnis jenes „innersten Verhältnisses der Sprachen“⁵⁰ ab, wie es dort diskutiert
wird.⁵¹ Dieses „innerste Verhältnis“ werde in der Übersetzung zwar nicht offenbart
oder hergestellt, wohl aber dargestellt. Benjamin beschreibt es als „das einer ei-
gentümlichen Konvergenz. Es besteht darin, daß die Sprachen einander nicht
fremd, sondern a priori und von allen historischen Beziehungen abgesehen ein-
ander in dem verwandt sind, was sie sagen wollen.“⁵² Die einzelnen Sprachen un-
terschieden sich in der „Art des Meinens“ und könnten alle das Gemeinte nicht
erreichen, im Streben danach aber sich ergänzen: „Vielmehr beruht alle überhis-
torische Verwandtschaft der Sprachen darin, daß in ihrer jeder als ganzer jeweils
eines und zwar dasselbe gemeint ist, das dennoch keiner einzelnen von ihnen,
sondern nur der Allheit ihrer einander ergänzenden Intentionen erreichbar ist: die
reine Sprache.“⁵³ Die Übersetzung ist die Form, in der die Sprachen in ihrem
Streben hin auf das Ideal einer „reinen Sprache“ ineinander spielen. Benjamin
erläutert dies an einem deutsch-französischen Beispiel: „In ‚Brot‘ und ‚pain‘ ist das
Gemeinte zwar dasselbe, die Art, es zu meinen, dagegen nicht. […] Während der-
gestalt die Art des Meinens in diesen beiden Wörtern einander widerstrebt, ergänzt
sie sich in den beiden Sprachen, denen sie entstammen.“⁵⁴ Benjamin interpretiert
hier das Verhältnis der Sprachen zueinander als, wie Julia Abel es formuliert hat,
„Verwandtschaft ihrer Intentionen auf die reine Sprache“⁵⁵. Das Beispiel von Brot
und pain stellt dabei eine reduzierte Version der besprochenen mehrsprachigen
Anordnung aus der„Lehre vom Ähnlichen“ bzw. dem „mimetischen Vermögen“ dar.
Entsprechend könnte die manifeste mehrsprachige Zusammenstellung als eine Art
Zwischenstation unterwegs im Prozess der Übersetzung gelesenwerden. Dabei wird
dem Leser allerdings nicht nur die Herstellung unsinnlicher Ähnlichkeitsbezie-
hungen aufgegeben, es wird auch das Problem der Fremdheit im Prozess der
Übersetzung dargestellt. Benjamin zufolge ist die Übersetzung eine „irgendwie
vorläufige Art […], sich mit der Fremdheit der Sprachen auseinanderzusetzen“⁵⁶.
Aufgabe des Übersetzers ist es, „[j]ene reine Sprache, die in fremde gebannt ist, in
der eigenen zu erlösen, die im Werk gefangene in der Umdichtung zu befreien“⁵⁷.

50 Benjamin, Walter. „Die Aufgabe des Übersetzers“. Ders. Gesammelte Schriften. Bd. IV/1, hg. v.
Tillman Rexroth. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1991. 9–21, hier 12.
51 Vgl.: Lemke, Anja. „Zur späteren Sprachphilosophie“. Benjamin-Handbuch. Hg. Burkhardt
Lindner. Stuttgart: Metzler, 2006. 643–652, hier 649.
52 Benjamin: „Aufgabe“, 12.
53 Ebd., 13.
54 Ebd., 14.
55 Abel: Benjamins Übersetzungsästhetik, 295.
56 Benjamin: „Aufgabe“, 14.
57 Ebd.

52 1 Theorie



Dazu muss er die „morsche[n] Schranken der eigenen Sprache“⁵⁸ brechen. Die
Übertragung soll die beteiligten Sprachen verändern. Sie müssen sich, wie es in
Benjamins Zitat von Rudolf Pannwitz heißt, „durch die fremde sprache gewaltig
bewegen lassen“, so dass letztlich nicht das Indische, Griechische oder Englische
verdeutscht, sondern das Deutsche „verindischt“, „vergriechischt“, „verenglischt“
werden soll.⁵⁹ Um dies zu erreichen, muss, wie Hans Jost Frey es formuliert hat, dem
Übersetzer die eigene Sprache fremd werden – was wiederum überhaupt nur
deshalb möglich ist, weil „die eigene Sprache die fremde schon in sich hat.“⁶⁰ Diese
ursprüngliche Fremdheit wird mit anderen Worten erst in der Konfrontation von
zwei oder mehreren Sprachen offenbar. Sie hat zur Folge, dass sich der „Zusam-
menhalt von Sprache und Gehalt“⁶¹ auch in der Ausgangssprache lockert und die
Aufmerksamkeit „auf die Sprache selbst“⁶² gelenkt wird. Aus diesem Prozess der
Verfremdung resultiert allerdings auch die Bedrohung, „daß die Tore einer so er-
weiterten und durchwalteten Sprache zufallen und den Übersetzer ins Schweigen
schließen.“⁶³ Benjamin verweist hier auf Hölderlins Sophokles-Übersetzungen, in
denen „der Sinn von Abgrund zu Abgrund“⁶⁴ stürze und sich verliere. Diese Gefahr,
dass Sprache(n) zu fremd werden, trägt jede Auseinandersetzung mit ihnen in sich.
Bei Benjamin ist es am Schluss seines Aufsatzes der heilige Text, der ein Halten
gewährt, da er unmittelbar, „in seiner Wörtlichkeit […] der Lehre angehört“⁶⁵.
Deshalb sei die „Interlinearversion des heiligen Textes […] das Urbild oder Ideal
aller Übersetzung“⁶⁶. Ohne hier auf die Dimension des Sakralen eingehen zu kön-
nen, ist festzuhalten, dass Benjamin mit der Interlinearversion erneut eine mehr-
sprachige Textanordnung ins Spiel bringt.⁶⁷ In den Interlinearversionen heiliger
Schriften ist gleichsam die Anordnung von Wörtern verschiedener Sprachen aus
der „Lehre zum Ähnlichen“ umgesetzt. Sie sind mithin Orte, an denen Einblicke in

58 Ebd., 19.
59 Ebd., 20. Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit dem Zitat aus Pannwitz, Rudolf. Die
Krisis der europaeischen Kultur. Nürnberg: Carl, 1917 und den Implikationen seiner Verwendung bei
Benjamin vgl. Abel: Benjamins Übersetzungsästhetik, 335–349.
60 Frey, Hans Jost. „Die Sprache und die Sprachen in Benjamins Übersetzungstheorie“. Übersetzen.
Walter Benjamin. Hg. Christiaan L. Hart Nibbrig. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2001. 147– 158, hier 149.
61 Ebd.
62 Ebd.
63 Benjamin: „Aufgabe“, 21.
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Ebd.
67 Neben ihrer Verwendung in der Übersetzung heiliger Schriften ist daran zu erinnern, dass die
Interlinearversion auch die Grundlage der im 19. Jahrhundert entwickelten Methode zum Fremd-
spracherwerb von Toussaint-Langenscheidt darstellt.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 53



Sprache und Schrift als „Archiv unsinnlicher Ähnlichkeiten“ hergestellt, durch die
babelsche Zerstückelung der Vielsprachigkeit wie durch die Scherben eines Gefäßes
ein gemeinsames Ganzes erahnt werden kann.

Nun sind zwar Interlinearversionen mehrsprachige Texte, mehrsprachige
Texte aber nicht zwingend Interlinearversionen. Trotzdem können sie wie jene als
Form eines Zusammenspiels der Sprachen gesehen werden, als sich im Prozess
einer nicht abschließbaren Übersetzung befindliche (die nicht in einem konven-
tionellen Sinne mit dem Transfer aus einer Ausgangs- in eine Zielsprache abge-
schlossen wird). Dabei tritt in der mehrsprachigen Konfrontation das Moment der
Fremdheit der Sprache (und zwar der ‚fremden‘ so wohl wie der ‚eigenen‘) hervor.
Gerade dadurch entsteht hier die Chance einer Erweiterung der eigenen national
beschränkten Sprache und letztlich die Überschreitung der jeweils beschränkten
natürlichen Sprachen auf eine „reine“ Sprache hin. Wenn auch Benjamins Konzept
der reinen oder adamitischen Ursprache für diese Studie kaum eine Rolle spielt,
zeigt sich doch auch in den untersuchten Texten im Verfahren der Mehrsprachig-
keit der Versuch, in der Überwindung von Sprachgrenzen eine ausdrucksstärkere
und so eine dem Gemeinten näher kommende Literatursprache zu generieren.

Theodor W. Adorno und die „Wörter aus der Fremde“

Theodor W. Adorno hat sich in zwei Aufsätzen und einem Aphorismus mit der
Erscheinung des Fremdwortes auseinandergesetzt: „Über den Gebrauch von
Fremdwörtern“ lautet der Titel des in den frühen 1930er Jahren verfassten und erst
aus demNachlass veröffentlichten Textes, „Wörter aus der Fremde“ der des zweiten
Aufsatzes von 1959. Der Aphorismus aus dem zweiten Teil der minima moralia von
1945 lautet: „Fremdwörter sind die Juden der Sprache.“⁶⁸ Ähnlich wie bei Benjamin
findet sich in diesen Schriften der Ansatz, dass, gerade indem in Gestalt fremder
Wörter die Fremdheit von Sprache überhaupt zum Vorschein gebracht wird, eine
Überschreitung der gegebenen und immer schon defizitären Idiome gedacht wer-
den kann. Anders als Benjamin bindet Adorno seine sprachkritische Auseinan-
dersetzung stark in historische und soziale Kontexte ein. Die drei genannten Texte
verhandeln aus sprachphilosophischer Perspektive die linguistische Größe des
Fremdwortes, verstanden im engeren Sinne als Übernahme eines anderssprachigen
Begriffes ins Deutsche, dessen Herkunft aus einer fremden Sprache (i. d.R. Latein,

68 Adorno, Theodor W. Minima Moralia. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1951. 141.

54 1 Theorie



Griechisch oder Französisch) im Unterschied zum Lehnwort sichtbar bleibt.⁶⁹ In
Deutschland sind die Fremdwörter seit dem Barock Gegenstand von Diskussionen
um Sprachreinheit und die Frage, was zur deutschen Sprache gehört und was
ausgeschlossen werden sollte. Adorno verfasst seine Texte mithin vor dem Hinter-
grund der langen Geschichte sprachpuristischer Verurteilungen und deren Wi-
derlegung, die zunächst die Herausbildung der neuhochdeutschen Schriftsprache
im 16./17. Jahrhundert begleiten und zur Zeit des deutschen Kaiserreichs, vor allem
während des Ersten Weltkriegs, ein Revival erleben.⁷⁰ Entstehungsgeschichtlich
liegen zwischen Adornos Texten dessen amerikanisches Exil und die damit ver-
bundenen Erfahrungen und Reflexionen bezüglich des deutsch-englischen
Sprachwechsels.⁷¹ Die frühere Auseinandersetzung mit dem fremden Wort wurde
durch den historischen Bruch nicht obsolet. Sie wird im Gegenteil, wie Sinkwan
Cheng und Yasemin Yildiz argumentiert haben, vor dem Hintergrund einer
sprachlichen Reflexion der Exilerfahrung ebenso wie der Frage, wie nach Natio-
nalsozialismus und Holocaust weiter oder wieder deutsch geschrieben werden
kann, erneut aufgegriffen.⁷² Bezüglich ihrer Gesamtargumentation ergänzen sich
die beiden Aufsätze von Adorno: Sowohl im Fremdwortaufsatz aus den 1930er
Jahren also auch in dem von 1959 soll erstens ausgehend vom Fremdwort die Vor-
stellung einer national reinen, territorial gebundenen und in sich organisch ge-
schlossenen und wachsenden Sprache grundlegend in Frage gestellt werden:
Fremdwörter eigneten sich als „Zellen des Widerstandes gegen den Nationalismus
im Ersten Krieg“⁷³ und transportierten die Utopie „einer Sprache ohne Erde“⁷⁴.
Zweitens dient die Reflexion des fremden Wortes als Ansatz zu allgemeinen
sprachkritischen und -philosophischen Ausführungen. Der Aphorismus „Fremd-
wörter sind die Juden der Sprache“ verweist gemeinsam mit dem benachbarten

69 Zum historisch-linguistischen Begriff und Konzept des „Fremdwortes“ vgl. Eisenberg, Peter. Das
Fremdwort im Deutschen. Berlin: De Gruyter, 2011.
70 Vgl. von Polenz, Peter. „Fremdwort und Lehnwort sprachwissenschaftlich betrachtet“. Fremd-
wort-Diskussion. Hg. Peter Braun. München: Fink, 1979. 9–31.
71 Vgl. dazu: Erdle, Birgit. „Adornos Sprachdenken im Exil“. Sprache(n) im Exil. Jahrbuch Exilfor-
schung 32. Hg. Doerte Bischoff, Christoph Gabriel und Esther Kilchmann. München:Text+Kritik, 2014.
83–99. Sowie mit besonderer Berücksichtigung von Adornos Verwendung englischerWörter: Levin,
Thomas Y. „Nationalities of Language. Adorno’s Fremdwörter. An Introduction to ‚On the Question:
What is German?‘“. New German Critique 36 (1985): 111– 119.
72 Cheng, Sinkwan. „Fremdwörter as ‚The Jews of language‘ and Adorno’s Politics of Exile“. Adorno.
Culture, and Feminism. Hg. Maggie O’Neil. London: Sage, 1999. 75– 103; Yildiz: Beyond, 67– 108.
73 Adorno, Theodor W. „Wörter aus der Fremde“. Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften. Bd. 11,
hg.v. Rolf Tiedemann. Darmstadt: Wiss. Buchges., 1984. 216–232, hier 218.
74 Ebd., 224.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 55



Aphorismus „Der Antisemitismus ist das Gerücht um die Juden“⁷⁵ in erster Linie auf
die sprachliche Konstituiertheit des Antisemitismus und seine mediale Verbreitung.
Deutlich wird dies auch im Vergleich von Adornos Aphorismus mit dem Zitat aus
einem Roman Fritz Mauthners, in dem es heißt: „Die Juden […] erscheinen mir
unter den Deutschen wie die Fremdworte in der deutschen Sprache.“⁷⁶ Indem
Adorno diesen Satz umdreht, setzt er nicht (wie es bei Mauthner geschieht), Juden
mit Fremdwörtern gleich, sondern richtet den Fokus darauf, dass die Fremdwörter
vom Deutschen ebenso behandelt und stereotypisiert werden wie jüdische Men-
schen. Vor der spezifischen Geschichte sowohl des Fremdwortes im Deutschen als
auch der deutschen Juden lässt sich das als Hinweis darauf lesen, dass zwar beide
immer schon in der deutschen Gesellschaft und Sprache beheimatet sind, aber
gleichzeitig stets von ihr als „aus der Fremde kommend“ markiert und exkludiert
werden. Eine lose Verbindung ergibt sich außerdem zum verbreiteten antisemiti-
schen Stereotyp, Juden sprächen kein reines Deutsch. Bezüglich der Figur der
wandernden Worte kann in Adornos Formulierung auch ein Hinweis auf die
gleichsam diasporische Existenz des Fremdwortes gesehen werden, das Sprache
nicht als ortsfeste Größe, sondern als in Bewegung befindliche ins Auge zu fassen
erlaubt. Eine Verbindung von Fremdwörtern, Antisemitismus und jüdischer Er-
fahrung in Deutschland wird in den Aufsätzen „Über den Gebrauch von Fremd-
wörtern“ und „Wörter aus der Fremde“ zwar nicht direkt angesprochen, kann aber
aufgrund Adornos Reflexion über das eigene Sprachhandeln mitberücksichtigt
werden.⁷⁷

Grundsätzlich geht es Adorno in seiner Theoretisierung des fremden Wortes
darum, eine eigene Position jenseits von Sprachpuristen und liberalen Fremd-
wortverteidigern zu etablieren: Fremdwörter sollen nicht (wie in der liberalen
Argumentation) als im Grunde harmlos abgetan und damit das Fremde an ihnen
nivelliert werden.⁷⁸ Vielmehr sei darauf abzuzielen, „ihre Sprengkraft zu entbin-
den; deren Fremdes nicht zu leugnen sondern zu nutzen.“⁷⁹ Die linguistischen

75 Adorno: Minima, 141.
76 Mauthner, Fritz: Der neue Ahasver (1882), https://www.projekt-gutenberg.org/mauthner/ahasver/
ahas100.html. [6.09. 2021]. Vgl. dazu: Klaue, Magnus. „‚… wie die Fremdworte in der deutschen
Sprache‘. Antisemitismus, Rassismus und Sprachkritik in Fritz Mauthners ‚Der neue Ahasver‘“.
Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 48 (2007): 85– 111.
77 So sind möglicherweise die von Adorno seit seiner Kindheit erinnerten Anfeindungen wegen
seiner Sprechweise und namentlich des „angeblich übertriebenen Gebrauchs von Fremdwörtern“
(„Wörter aus der Fremde“, 216) antisemitisch gefärbt.
78 Eine solche ‚Apologie des Fremdwortes‘ erscheint noch wenige Jahre vor Adornos Aufsatz:
Rechtmann, Heinrich J. Das Fremdwort und der deutsche Geist. Nürnberg: Glock und Lutz, 1953.
79 Adorno,TheodorW. „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“. Noten zur Literatur, 640–646, hier
640.

56 1 Theorie



Importe gilt es mithin dort zu „verteidigen, wo sie im Sinne des Purismus am
schlimmsten sind: wo sie als Fremdkörper den Sprachleib bedrängen.“⁸⁰ In diesem
Sinne richtet Adorno den Blick auf Fremdwörter als „concrete embodiments of the
non-identical“⁸¹, als Stellen, an denen im Deutschen Spannungen kultureller und
sozialer Natur und darüber hinaus Spannungen in der Konstitution von Bedeutung
lesbar werden. Kulturhistorisch wird der Umstand, dass im Deutschen (im Gegen-
satz zum Französischen und Englischen) einzelne Wörter als Fremdwörter mar-
kiert bleiben und nicht mit dem Rest der Sprache verschmelzen, darauf zurück-
geführt, dass in Deutschland „Zivilisation als Latinisierung […] nur halb gelang“⁸².
Die Fremdwörter werden zu Symptomen eines nicht restlos erfolgten Zivilisati-
onsprozesses: „Daran erinnern im Deutschen die Fremdwörter: daß keine pax ro-
mana geschlossen ward, daß das Ungebändigte überlebte, ebenso wie daran, daß
der Humanismus, wo er die Zügel ergriff, nicht als die Substanz der Menschen
selber erfahren wurde, die er meinte, sondern als ein Unversöhntes und ihnen
Auferlegtes.“⁸³ Vor dem historischen Schreibhintergrund der Nachkriegszeit und
Adornos Rückkehr nach Deutschland, lässt diese Formulierung nichts an Brisanz zu
wünschen übrig. Während im früheren Aufsatz den Fremdwörtern allgemein mit
ihrer Fähigkeit zu Präzision, Reflexion und Durchbrechung sprachlicher Homoge-
nität das Potential zugeschrieben wird, „einmal, vielleicht, die dumpfe Gefangen-
schaft des Menschen in der vorgedachten Sprache [zu] zersprengen“⁸⁴, so geht es in
„Wörter aus der Fremde“ nun spezifisch um die deutsche Sprache, wie Yildiz her-
vorhebt.⁸⁵ Dem Deutschen weist Adorno eine Sonderstellung unter den westlichen
Sprachen zu: „Insofern ist das Deutsche weniger und mehr als die westlichen
Sprachen; weniger durch jenes Brüchige, Ungehobelte […] mehr, weil die Sprache
nicht gänzlich vom Netz der Vergesellschaftung und Kommunikation eingefangen
ist.“⁸⁶ Die durch die Fremdwörter angezeigte Uneinheit der Sprache und Unabge-
schlossenheit des Zivilisationsprozesses markiert mithin auch ein Potential, inso-
fern in ihm der „Sprengstoff der Aufklärung“⁸⁷ stecke. Der Schriftsteller könne sich
„die Spannung zwischen Fremdwort und Sprache“ zunutze machen und so „[d]as

80 Ebd., 642.
81 Cheng: „Fremdwörter“, 77.
82 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 218.
83 Ebd., 219.
84 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 643.
85 Yildiz: Beyond, 91–94.
86 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 220.
87 Ebd., 221.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 57



konformistische Moment der Sprache […] unterbrechen.“⁸⁸ Darüber hinaus macht
Adorno im Fremdwort ein Erkenntnispotential für Sprache überhaupt aus, da in
ihm zunächst deren Materialität augenfällig werde: „Das Fremdwort mahnt kraß
daran, daß alle wirkliche Sprache etwas von der Spielmarke hat, indem es sich
selber als Spielmarke einbekennt.“⁸⁹ An den sich einer einheitlichen national-
sprachlichen Ordnung widersetzenden Fremdwörtern wird somit einsehbar, was
Sprache insgesamt ausmacht: Sie zirkuliert wie eine Spielmarke und ist materiell
und selbstreferentiell wie diese. Nicht zuletzt tritt am fremdenWort die Diskrepanz
zwischen Benennendem und Benanntem zu Tage: „Sprache hat teil an der […]
Trennung von Sache und Gedanken. Der übliche Klang des Natürlichen betrügt
darüber. Er erweckt die Illusion, es wäre, was geredet wird, unmittelbar das Ge-
meinte.“⁹⁰ Im Gegensatz zum muttersprachlichen Ausdruck, der leicht die Illusion
einer natürlichen Verbindung mit dem Gegenstand erweckt, macht das Fremdwort
auf den ersten Blick sichtbar, dass es historisch bedingt und künstlich, dass es
„gemacht“⁹¹ ist. Aus diesem Grund sind Fremdwörter nach Adorno auch bestens
dazu geeignet, den „Jargon der Eigentlichkeit“⁹² zu demaskieren. Fremdwörter
verweisenmithin in der einen Sprache sowohl auf andere Sprachen als auch auf das
sprachliche Medium selbst. Im früheren Aufsatz knüpft Adorno daran ein
sprachutopisches Versprechen: der Schriftsteller, der mit dem Gebrauch von
Fremdworten „meint, er zitiere aus seiner Bildung und dem spezialen Wissen“,
zitiere in Wahrheit bereits aus „einer verborgenen, positiv unbekannten Sprache,
die jäh die bestehende ereilt, überblendet, verklärt, als schicke sie sich an, selber in
die zukünftige umzuschlagen.“⁹³ Durch ihre Herkunft aus dem humanistischen
Bildungsideal werden die Fremdwörter zu Boten einer anderen „eigentlichen
Sprache, die keinem Kalkül sich eröffnet, die einzig stückhaft aus dem Zerfall der
bestehenden sich erhebt“⁹⁴. Dies, so schließt der Aufsatz aus den 1930ern, sei eine
„sicher versprochene Macht“ und als solche die „wahre Rechtfertigung der
Fremdwörter“⁹⁵. In seiner Wiederaufnahme des Themas nach 1945 vermag Adorno
allerdings keine so direkte und sichere (Sprach‐)utopie mehr zu entwickeln. Er sieht

88 Ebd. Das Fremdwort wird hier gewissermaßen im Sinne Šklovskijs als Durchbrechung einer
automatisierten Sprachwahrnehmung eingesetzt.
89 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 221.
90 Ebd., 221. Zu Adornos Konzept von Sprache vgl.: Hohendahl, Peter Uwe. Prismatic Thought.
Theodor W. Adhorno. Lincoln: Univ. of Nebraska Press, 1997. 217–242.
91 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 643.
92 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 221.
93 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 645.
94 Ebd., 645–646.
95 Ebd., 646.

58 1 Theorie



die Fremdwörter im Deutschen nun stattdessen in der Funktion der Erinnerung: sie
„können helfen, daß etwas von der unnachgiebigen und weiterdrängenden Er-
kenntnis überwintere, die mit der Rückbildung des Bewußtseins und dem Verfall
der Bildung gleichermaßen zu verschwinden droht.“⁹⁶ Als solche Erinnerungen an
ein zerstörtes humanistisches Ideal allerdings kämpfen die Fremdwörter im
Deutschen immer schon „auf verlorenem Posten“⁹⁷. Waren sie im früheren Aufsatz
noch (durch ihre lange Geschichte zwar bereits todesmüde) „Bote[n] aus dem zu-
künftigen Sprachreich“⁹⁸, so gilt nun: „Hoffnungslos wie Totenköpfe warten die
Fremdwörter darauf, in einer besseren Ordnung erweckt zuwerden.“⁹⁹ Das konkret
gesetzte Fremdwort ist kein direkter Hoffnungsträger mehr, seine Verwendung aber
zur Erreichung sprachlicher Genauigkeit nach wie vor unverzichtbar. Dies de-
monstriert Adorno im zweiten Teil seines Aufsatzes mit einer ausführlichen Be-
sprechung der Fremdwörter in seinem Proust-Kommentar, der ihm die Kritik von
Hörern wegen des „übertriebenen Fremdwortgebrauchs“¹⁰⁰ eingebracht hatte und
mithin Ausgangspunkt für den Aufsatz „Wörter aus der Fremde“ war. Ohne hier
nun auf Adornos einzelne Beispiele näher einzugehen, lässt sich feststellen, dass er
in der minutiösen Kommentierung der von ihm verwandten Fremdwörter (wie u.a.
suspendieren, designieren, imagines, soirée) in erster Linie zeigt, dass er – aus im
Einzelnen unterschiedlichen Gründen – die Ausdrücke für die Präzisierung des
Gemeinten unbedingt braucht. Wie Šklovskij traut auch Adorno der abweichenden
Bezeichnung zu, die Sinne für den damit bezeichneten Gegenstand erneut zu
schärfen. Auch wenn das mit dem Fremdwort verbundene sprachutopische Ver-
sprechen zerstört ist, benötigt es der Deutsch Schreibende weiterhin, um nicht in
den „Jargon der Eigentlichkeit“¹⁰¹ zu verfallen. In diesem unabdingbaren Gebrauch
aber wird gleichzeitig die Erinnerung daran weitergegeben, dass die Fremdwörter
im Deutschen eine besondere Geschichte haben, sie an den nicht vollständig ge-
lungenen Zivilisationsprozess und die nur partielle Annahme des humanistischen
Ideals erinnern und daran, dass hier einst eine schwache Hoffnung zur Überwin-
dung bestanden habenmag, die aber nach dem Nationalsozialismus unwiderruflich

96 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
97 Ebd.
98 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 644.
99 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 224.
100 Ebd., 216.
101 Adorno vermerkt in der Überlegung zur Möglichkeit, das Fremdwort „Authentizität“ durch den
deutschen Ausdruck „Gültigkeit“ zu ersetzen: „Um keinen Preis hätte ich mich damit einlassen
dürfen. Man kann nicht den Jargon der Eigentlichkeit angreifen und selbst von gültigen Werken
reden“ (ebd., 231).

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 59



zerstört ist.¹⁰² Und doch wird in dieser Hoffnungslosigkeit das Warten auf Erwe-
ckung in einer „besseren Ordnung“ nicht vollkommen suspendiert. Es mag ange-
sichts Adornos hoffnungsloser Fremdworttotenköpfe an den von Walter Benjamin
zitierten Satz von Franz Kafka gedacht werden: „Hoffnung genug […] nur nicht für
uns“¹⁰³. Wer nach Nationalsozialismus und Holocaust mit dem Anspruch der Prä-
zision und Wahrhaftigkeit weiter Deutsch schreibt, der muss das Adorno zufolge
mit dem Totenkopf Fremdwort tun. Aus dessen einstigem Bildungsversprechen
kann nach dem Zivilisationsbruch zwar keine Hoffnung mehr gewonnen werden,
dennoch wartet es in seinen Überresten noch auf eine bessere Ordnung.

Yildiz hat in ihrer Interpretation der Aufsätze argumentiert, dass Adorno in
seinen Reflexionen das Deutsche als „a site of nonidentity“ entwerfe und damit eine
„postmonolingual practice“¹⁰⁴ andenke, die dann in den mehrsprachigen Verfahren
der Gegenwartsliteratur, wo nicht eingelöst, so doch weiter entwickelt werde, da sie
mithilfe von Wörtern aus einer anderen Fremde als Adornos klassisch latein-
französischer ebenfalls auf die Utopie einer „Sprache ohne Erde“ abzielten. Die
These ist nicht unüberzeugend, hat aber den Nachteil, dass sie Adornos Fremd-
wortkonzeption stark ausdehnt. Auch wenn Adorno gerade vor dem Hintergrund
seines amerikanischen Exils durchaus mit verschiedenen Formen von Mehrspra-
chigkeit konfrontiert ist, bezieht er sich doch in seinen Reflexionen über das fremde
Wort ausschließlich auf die traditionellen Fremdwörter und deren Rückhalt in der
klassischen Bildung. Um Missverständnisse über seine Stellung zu Sprachmischung
auszuschließen, erwähnt er im Aufsatz von 1959, dass Brecht „einmal im Gespräch
mich provoziert mit der These, es solle die kommende Literatur in Pidgin English
abgefasst werden“¹⁰⁵. Adorno lehnt diese mögliche Aufwertung einer Sprache, die
in ihrer Entstehung konstitutiv mit rassistischer Herabsetzung und Exklusion von
Bildungsinstitutionen verbunden ist, entschieden ab. Literatur in einer solchen
Hybridsprache ist für ihn Ausdruck eines „barbarische[n] Futurismus“¹⁰⁶. Damit
werden nicht nur literarische Versuche mit pidginisierten Sprachen grundsätzlich
abgelehnt, en passant macht Adorno an dieser Stelle auch deutlich, dass die

102 Yildiz (Beyond, 104) geht hier einen Schritt weiter, indem sie hier Fremdwörter im Sinne des
Aphorismus als „Juden der Sprache“ einsetzt und so die deutsche Sprache in einen Friedhof ver-
wandelt sieht, wo die Verwendung von Fremdwörtern nach 1945 „guarantee that the German
language retains the memory of those deadly historical events“.
103 Benjamin,Walter. „Franz Kafka. Zur zehntenWiederkehr seines Todestages“. Ders. Gesammelte
Schriften. Bd. II/2, hg.v. Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 1991. 409–438, hier 414.
104 Yildiz: Beyond, 105.
105 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 223.
106 Ebd.

60 1 Theorie



avantgardistischen Sprachexperimente nach Vorbild der italienischen Futuristen
(die sich zum Zeitpunkt der Verfassung von „Wörter aus der Fremde“ freilich schon
durch ihre Nähe zum Faschismus desavouiert hatten), nicht die bessere Sprach-
ordnung und der Ausbruch aus der sprachlichen Konformität sind, die er sich
vorstellt. Sie werden vielmehr als „barbarisch“ gewertet, also als hinter die Stufe
der bestehenden normierten Kultursprachen zurückfallend, nicht über sie hin-
ausweisend. In diesem Sinne ist bereits im Aufsatz aus den 1930ern festgehalten:
„das Esperanto ist dasWiderspiel jeglichen echten Fremdwortes“¹⁰⁷. Was ist der (für
Adorno entscheidende) Unterschied zwischen Hybridsprachen und Avantgarde auf
der einen, dem traditionellen Fremdwort auf der anderen Seite? Zunächst lässt sich
aus seiner Kommentierung des eigenen Fremdwortgebrauchs im Proust-Kommen-
tar festhalten, dass Fremdwörter nur sehr selektiv gesetzt werden und an Stellen, an
denen sie aus Gründen der Präzision absolut unumgänglich sind. Während avant-
gardistische Verfahren alle Ebenen der Sprache bis zur Unkenntlichkeit verfrem-
den und so die poetische Funktion hervorheben und freisetzen, ist für Adorno die
Präzision des Ausdrucks entscheidend. Dafür ist schließlich auch die Wahrung der
(monolingual angelegten) Sprachnorm entscheidend – und wenn es aus dem Grund
geschieht, dass dann die Fremdwörter wirkungsvoller eingesetzt werden können.
Genauer betrachtet geht es Adorno also weniger um die Utopie einer„Sprache ohne
Erde“ im Sinne eines polyglotten, alle Normen aufkündigenden neuen Sprechens,
wie es der Avantgarde vorschwebt, sondern vielmehr um eine natürliche Sprache,
die sich aber von der Bindung an national-territorial verengte Konzepte lösen
könnte. Anders formuliert: Es geht ihm um eine ‚deutsche Sprache ohne Erde‘. Sie
nun lässt sich ausgehend von den Fremdwörtern denken, die zugleich zum Voka-
bular des Deutschen gehören, von dessen grammatischen und orthographischen
Regeln erfasst werden und dieses doch auch öffnen, indem sie sichtbar auf ihre
gleichzeitige etymologische Verbundenheit mit einer anderen natürlichen Sprache
verweisen. Nicht genügend wurde in den bisherigen Beschäftigungen mit Adornos
Fremdwörter-Aufsätzen bemerkt, dass nicht die Fremdwörter allein die Spuren
eines solchen auf andere Sprachen hin geöffneten Deutschen sind, sondern ihre
Wirkung entscheidend in Verbindung mit dem Medium der Literatur verstärken.
Zu Beginn von „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“ wird die These aufgestellt,
dass Fremdwörter sich, obwohl ihnen Ausdrücke in der eigenen Sprache entsprä-
chen, deshalb nicht umstandslos übersetzen ließen, „weil der Ausdruck der Sub-
jektivität in Bedeutung nicht rein aufgelöst werden kann.“¹⁰⁸ Am Signifikanten
haftet mithin eine Ausdrucksqualität, die es zu bewahren gilt, indem er als fremdes

107 Adorno: „Über den Gebrauch von Fremdwörtern“, 643.
108 Ebd., 641.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 61



Wort in einen anderssprachigen Kontext übertragen wird. In dieser Mobilisation
„wider die sprachliche Konvention“¹⁰⁹ nun trifft sich das fremde Wort mit der
poetischen Sprachgestaltung. Sie will ihrerseits, wie Adorno mit Referenz auf Ver-
laines art poétique schreibt, „den Anspruch des Individuums auf seine rationale
Unauflöslichkeit in der Sprache erhärten“¹¹⁰. Ebenso wenig wie die Fremdwörter ist
Literatur eine organisch-natürliche Sprache, sondern eine „gemacht[e]“¹¹¹, die
sprachliche Konformität zugunsten eines souveränen Ausdruckes durchbricht.
Fremdes Wort und Literatur verstärken sich mithin gegenseitig in ihrer Wirkung,
wie in Adornos Verweis auf die lateinischen Zitate in der Lyrik Baudelaires und die
Fremdwörter bei George und Rilke zu erkennen ist.¹¹² Das Fremdwort mag den
Kontexten der Bildungs- und Fachsprachen entstammen. In seiner Übernahme in
die literarische Sprache entfaltet es sozusagen sein volles Fremdheitspotential, weil
es erstens als Zitat gebraucht wird – also sozusagen nochmals seinem herkunfts-
sprachlichen Kontext entfremdet – und zweitens im Medium einer poetischen
Sprache erscheint, die sich ihrerseits durch ihre ‚Gemachtheit‘ auszeichnet. In
dieser spezifischen Kombination, einer Akkumulation von Verfremdung und
künstlicher Konstruktion, sind die Fremdwörter jene Stellen, an denen momenthaft
eine kommende Sprache erkennbar wird, die sich aus dem Zerfall der organischen
erhebt und nicht nach deren Idee zu verstehen ist. Eine solche ‚Familienähnlichkeit‘
von fremden Worten und Dichtung, durch die sich beide in ihrer Wirkung der
Hinterfragung organischer Sprachvorstellung verstärken können, wird auch in
„Wörter aus der Fremde“ erkennbar. Sie ergibt sich bereits aus dem Umstand, dass
der Ausgangspunkt des Textes der Proust-Kommentar, also die Auseinandersetzung
mit einem literarischen Werk ist. Dass sein Kommentar als mit (zu vielen) fremden
Wörtern gespickt verstanden wurde, liegt nach Adorno allerdings nicht daran, dass
er tatsächlich viele Fremdwörter enthalten habe, sondern vielmehr in der Natur des
literarischen Gegenstandes:

Angesichts großer darstellender Prosa nimmt wohl leicht deren Deutung die Farbe des
Fremdworts an. Fremd mochten eher die Sätze klingen als das Vokabular. Versuche der For-
mulierung, die, um die gemeinte Sache genau zu treffen, gegen das übliche Sprachgeplätscher
schwimmen […] erregen durch die Anstrengung, die sie zumuten, Wut. Der sprachlich Naive
schreibt das Befremdende daran den Fremdwörtern zu, die er überall dort verantwortlich
macht, wo er etwas nicht versteht; auch wo er die Wörter ganz gut kennt. Schließlich geht es

109 Ebd., 641.
110 Ebd.
111 Ebd., 643.
112 Ebd., 641.

62 1 Theorie



vielfach um die Abwehr von Gedanken, die den Wörtern zugeschoben werden: der Sack wird
geschlagen, wo der Esel gemeint ist.¹¹³

In der These, dass die Deutung großer Prosa die „Farbe des Fremdwortes“ annehme,
ist eine Auffassung von Literatur erkennbar, die diese ähnlich wie Aristoteles als
eine fremdartige Sprache denkt – so anders, dass dies noch auf die Auseinander-
setzung mit ihr abfärbt. Denn in der genauen Kommentierung der Literatur besteht
die Notwendigkeit, ebenfalls sprachliche Konformität zu durchbrechen. Dieser
präzise, „gegen das übliche Sprachgeplätscher“ gewandte Sprachgebrauch nun stieß
bei Adornos Rundfunkpublikum auf Befremden. Formulierungen nicht (sofort) zu
verstehen wiederum wird reflexartig darauf zurückgeführt, dass sie in fremden,
angeblich schwer verständlichen Wörtern vorgebracht worden sei. Schließlich aber
stecke hinter der Behauptung, es handle sich um unverständliche Ausführungen in
einer fremden Sprache, die Abwehr gegen die vorgebrachten Gedanken. In dieser
Passage ist das Fremdwort mithin weniger eine gegebene lexikalische Größe als der
Effekt einer bestimmten Auseinandersetzung mit literarischer Sprache und der
Abneigung gegen die dabei zu Tage geförderten Erkenntnisse. Das fremde Wort
wird damit gewissermaßen zum Phantom, das überall dort beschworen wird, wo es
um den Widerstand gegen die Durchbrechung sprachlicher Konformität – und die
damit verbundenen Erkenntnismöglichkeiten – geht. Insofern zielen auch Adornos
Ausführungen zu den von ihm gebrauchten Fremdwörtern im Proust-Kommentar
nicht ausschließlich auf eine Erklärung oder gar Übersetzung dieses den Hörern
doch eigentlich bestens bekannten Vokabulars ab. Indem es die kulturellen und
politischen Kontexte frei legt, die in dem verwandten Fremdwort verdichtet sind,
gibt es gleichzeitig zu denken, was an dem verwandten Wort und dem damit ver-
bundenen Willen zur Präzision konkret als störend – und besser durch die Über-
tragung ins konventionelle Deutsche zu eliminierend – empfunden worden sein
könnte. So ist jedes benutzte einzelne fremde Wort Ergebnis eines „Prozeß[es]
zahlloser ineinander verflochtenen Regungen, Innervationen [sic!] und Erwägun-
gen.“¹¹⁴ Und auch darin macht es schließlich wieder nur sichtbar, „was die Sprache
selbst insgesamt gesellschaftlich durchmach[t]“¹¹⁵. Das Fremdwort ist mithin durch
seine Objekthaftigkeit und Entfremdung eine im sprachlichen Prozess hervorge-
hobene Stelle, von der aus und mit der der Schriftsteller verändernd in denselben
eingreifen kann.

113 Adorno: „Wörter aus der Fremde“, 216.
114 Ebd., 232.
115 Ebd.

1.2 Walter Benjamin und Theodor W. Adorno 63



Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich in Adornos Theorie des fremden
Wortes erstens Aspekte finden, die mit den Befunden der Formalisten durchaus
vergleichbar sind. Das betrifft das fremde Wort als Mittel zur Durchbrechung
sprachlicher Konformität, seine Verbindung mit einem selbstreferentiellen Verweis
auf sprachliche Materialität und Medialität und damit die Trennung von Wort und
Ding. Spezifisch für Adorno ist, dass er darin, hierin Benjamins Sprachphilosophie
folgend, Spuren einer anderen, utopischen Sprachordnung sieht, die weder natio-
nal-territorial gebunden noch entfremdet ist. Zweitens verfügt Adornos Diskussion
des fremden Worts selbst über einen historischen Index, insofern in „Wörter aus
der Fremde“ implizit auch eine Auseinandersetzung mit der Frage eines (Weiter‐)
schreibens auf Deutsch nach Holocaust und ZweitemWeltkrieg zu erkennen ist. Das
fremde Wort erhält hier eine historische Erinnerungsdimension. Es könnte dabei
durchaus eine Nähe zu der noch zu diskutierenden psychoanalytischen Fassung des
Wortlautes als Erinnerungsträger konstatiert werden, wenn auch bei Adorno die
Wörter nicht Speicher einer individuell-biografischen Erinnerung sind, sondern als
von historisch-kulturellen Entwicklungen erfasste und geformte gedacht werden.
Mit der im Folgenden zu erläuternden Freudschen Auffassung des (fremden)
Wortes verbindet Adorno dessen Verständnis als Ort der Verdichtung, als Kno-
tenpunkt unterschiedlicher Prozesse, die es im Einzelnen zu dechiffrieren gilt.

1.3 Psychoanalytische Zugänge zu Sprachwechsel

Sich mit einzelnen Wörtern zu beschäftigen, die vom übrigen Text durch die Zu-
gehörigkeit zu einer anderen Sprache abgesetzt und so als anders und fremd
markiert sind, während sie trotzdem in Bedeutung übersetzbar bleiben, setzt ein
besonderes Textverständnis voraus. Im Zentrum steht, vor jedem inhaltlich inter-
pretierenden Zugriff, die Auseinandersetzung mit sprachlicher Verfasstheit, Ober-
flächenstruktur und Erscheinungsbild der Signifikanten. Die Psychoanalyse hält für
diesen Lektüreansatz insofern einen geeigneten methodischen Anknüpfungspunkt
bereit, als Sigmund Freud zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine eigene Auffassung
von Sprache, von Vieldeutigkeit und Deutbarkeit des Wortes unter besonderer
Berücksichtigung seines materiellen Erscheinungsbildes entwickelte. Wenn für die
vorliegende Studie auf diesen Ansatz zurückgegriffenwird, dann nicht um, wie es in
der psychoanalytisch orientierten Literaturwissenschaft überwiegend geschieht,
Figuren und ihre Handlungen zu interpretieren.Vielmehr sollen psychoanalytische
Ansätze methodisch genutzt werden, um die Beschaffenheit der sprachlichen
Textoberfläche und der in sie eingegangenen Verschiebungs- und Verdichtungs-
vorgänge zu untersuchen. In diesem Sinne werden hier Freuds Konzept von Wort-

64 1 Theorie



und Objektvorstellung und der Komplex sprachlicher Verschiebungsvorgänge dis-
kutiert sowie deren Applikabilität für die Untersuchung mehrsprachiger Texte.

Der Wortlaut und seine Lesbarkeit bei Sigmund Freud

Freuds Arbeiten sind für diese Studie nicht allein unter methodischen Gesichts-
punkten relevant, sie sind auch entstehungsgeschichtlich Teil jener Umwälzungen
des Sprachdenkens um 1900 und der darin zu situierenden Aufmerksamkeit für die
Materialität des Wortes, wie sie in den Kapiteln zu Franz Kafka und dem Dadaismus
noch zu erörtern sind. Gleichzeitig wird die psychoanalytische Auffassung von
Sprache in Wien um 1900 in zeitlicher Nachbarschaft zur Entwicklung der mo-
dernen Linguistik durch Ferdinand de Saussure formuliert. Auch sozial- und kul-
turhistorisch gesehen verfügt die Psychoanalyse über eine große Nähe zum Kom-
plex der Mehrsprachigkeit. Die Anfänge der Disziplin sind, ebenso wie ihre späteren
Entwicklungen, eng mit Konstellationen der Übersetzung im weitesten Sinne, mit
Migration und Exil, mit Mehrsprachigkeit und Sprachwechseln verbunden.¹¹⁶ An-
gesichts dieser grundsätzlichen, alltäglichen Erfahrung des Sprachwechsels und der
Übersetzung im Entstehungsumfeld der Psychoanalyse ist es vielleicht nicht zu-
fällig, dass sich Freud auch das Innenleben des Menschen nicht als einheitlich,
‚einsprachig‘ darstellte, sondern als ein von Translationsvorgängen geprägtes viel-
stimmiges „Babel des Unbewussten“, wie es Jacqueline Amati Mehler, Simona Ar-
gentieri und Jorge Canestri in ihrer Pionierstudie zur Bedeutung von Mutter- und
Fremdsprachen in der Psychoanalyse treffend formuliert haben.¹¹⁷ So hält – von
der literarischen Mehrsprachigkeitsforschung bislang kaum bemerkt – die Psy-
choanalyse sowohl aufgrund ihrer Geschichte als auch ihrer Theorie einen we-
sentlichen Ansatz zur Erforschung sprachlicher Transferbewegungen bereit.¹¹⁸

116 Vgl.: Jensen, Uffa.Wie die Coach nach Kalkutta kam. Eine Globalgeschichte der frühen Psycho-
analyse Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2019; Reichmayr, Johannes. „Grundlagen der Ethonopsycho-
analyse. Freud als Migrant“. Freuds Aktualität. Hg. Wolfram Mauser und Joachim Pfeiffer. Würz-
burg: Königshausen&Neumann, 2006. 63–71.
117 Amati Mehler, Jacqueline, Simona Argentieri und Jorge Canestri. Das Babel des Unbewussten.
Muttersprache und Fremdsprachen in der Psychoanalyse. Aus dem Italienischem v. Klaus Laermann.
Gießen: Psychosozial-Verl., 2010.
118 Vgl. dazu die These von Elisabeth Bronfen, dass Freuds zentrale Einsicht, das Subjekt sei nicht
Herr im eigenen Hause, „eine brisante Denkfigur des Exils ist. Nicht beheimatet zu sein […] ist das
Bild, an dem Freud die moderne condition humaine festmacht“ (Dies. „Die Kunst des Exils“. Literatur
und Exil. Neue Perspektiven. Hg. Doerte Bischoff und Susanne Komfort-Hein. Berlin und Boston: De
Gruyter, 2013. 381–395, hier 384).

1.3 Psychoanalytische Zugänge 65



In den Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse bestimmt Freud die
Sprache als zentrales Medium: „In der analytischen Behandlung geht nichts anderes
vor als ein Austausch von Worten zwischen dem Analysierten und dem Arzt“¹¹⁹.
Dabei klingt in der Formulierung des Tausches von Wörtern bereits an, dass
Sprache nicht nur der kommunikativen Übermittlung von Sachbeständen dient,
sondern auch ihre dinglich-materielle Seite von Bedeutung ist. Nicht nur ‚worüber‘
gesprochen wird, ist mithin wichtig, sondern auch ‚wie‘, welche Ausdrücke ver-
wendet, welche Akzente gesetzt werden etc. Wörter sind keine neutralen Be-
schreibungsinstrumentarien, Freud begreift sie vielmehr als „plastisches Materi-
al“¹²⁰, das seinerseits von nicht bewussten Dynamiken erfasst und modelliert wird.
Diese Annahme erfordert eine besondere Aufmerksamkeit für das materielle Er-
scheinungsbild der Rede oder des Textes, um so zu den gewissermaßen in dessen
Oberfläche versteckten Inhalten vordringen zu können. Freud entdeckt so, wie es
Shoshana Felman formuliert hat, „a new way of reading“¹²¹, ein Lesen, das seinen
Ausgang von den Verschiebungen und Verdichtungen auf Seiten der Signifikanten
nimmt. Die Grundlage dafür legt Freud bereits in seiner Studie Zur Auffassung der
Aphasien von 1891, die als Übergang von den neurologischen Arbeiten zur Psy-
choanalyse gilt.¹²² Eingeführt wird darin die Konzeption von Wort- und Sachvor-
stellung, die Ferdinand de Saussures binärem Zeichenmodell korrespondiert und
später von Jacques Lacan in seiner zentralen These, dass das Unbewusste wie die
menschliche Sprachfähigkeit („l’incoscient est structuré comme un langage“¹²³)
strukturiert sei, wieder aufgenommen wird.¹²⁴ Für die Untersuchung literarischer

119 Freud, Sigmund. „Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse“. Ders. Studienausgabe.
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse und Neue Folge. Bd. 1, hg.v. Alexander Mitscher-
lich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main 1970: Fischer. 34–447, hier 43. Grund-
sätzlich dazu vgl.: Jappe, Gemma. Über Wort und Sprache in der Psychoanalyse. Frankfurt/Main:
Fischer, 1971.
120 Freud, Sigmund. „Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten“. Ders. Studienausgabe.
Psychologische Schriften. Bd. 4, hg. v. Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey,
Frankfurt/Main: Fischer, 1989. 9–220, hier 36.
121 Felman, Shoshana. Jacques Lacan and the Adventure of Insight. Cambridge M.A.: Harvard Univ.
Press, 1987. 23.
122 Vgl.: Leuschner, Wolfgang. „Einleitung“. Sigmund Freud. Zur Auffassung der Aphasien. Eine
kritische Studie, hg.v. Paul Vogel, bearb. v. Ingeborg Meyer-Palmedo. Frankfurt/Main: Fischer, 1992.
7–31.
123 Lacan, Jacques. „Le quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse“, in: Le Séminaire livre
XI, Paris: Ed. du Seuil, 1973. 23.
124 Für eine eingehende Diskussion von Freuds in der Aphasie-Schrift entwickeltem Sprachmodell
in Bezug auf Ferdinand de Saussure, Roman Jakobson und Jacques Lacan vgl. das Schwerpunktheft
„Saussure/Sprache“. RISS Zeitschrift für Psychoanalyse 24.76 (2010/III) (Schwerpunktheft Saussure/
Sprache).

66 1 Theorie



Mehrsprachigkeit sind Freuds Ausführungen zur Beschaffenheit der Signifikanten
und insbesondere zum Klangbild ebenso relevant wie seine These von der prekären
Natur der Verknüpfung von Wort- und Objektvorstellungen. Grundsätzlich wird in
der Aphasie-Studie die Wortvorstellung als ein „abgeschlossener Vorstellungs-
komplex“, die „Objektvorstellung dagegen als ein offener“¹²⁵ beschrieben. Bedeu-
tung wird nun durch die Verknüpfung von Wort und Objektvorstellung erzeugt.
Dabei ist allerdings die Wortvorstellung „nicht von allen ihren Bestandteilen, son-
dern bloß vom Klangbild her mit der Objektvorstellung verknüpft.“¹²⁶ Die für das
Funktionieren von Sprache und Kommunikation konstitutive Verknüpfung von
Wort- und Sachvorstellung erweist sich mithin als unfest und störungsanfällig.
Dieser Befund wird noch dadurch verstärkt, dass die Verbindung von Wort- und
Objektvorstellung, das Klangbild, bereits seinerseits das „sensibl[e] Ende“¹²⁷ der
Wortvorstellung bildet. Sprachstörungen können deshalb sowohl innerhalb der
Wortvorstellung als auch zwischenWort- und Objektvorstellung auftreten. Manfred
Riepe zufolge reduziert Freudmithin die Erscheinungsformen von Sprachstörungen
auf „zwei Grundtypen. Störungen innerhalb der Wortvorstellung, die Vertau-
schungen von Wörtern ähnlichen Klangs nach sich ziehen, stehen Störungen der
Assoziation zwischen Wort- und Objektvorstellung gegenüber.“¹²⁸

In unserem Kontext nun ist Freuds Auffassung des Klangbildes zentral, das für
Verschiebungen entlang von Lautähnlichkeiten offen ist und so die Wortvorstellung
ebenso wie die Verknüpfung zwischen Wort- und Objektvorstellung stören kann.
Freud kommt zum Schluss, dass deswegen die für die Sprachleistung so zentrale
Verbindung von Wort- und Objektvorstellung gleichzeitig „der erschöpfbarste Teil
der Sprachleistung ist, gewissermaßen ihr schwacher Punkt.“¹²⁹ Damit sind Stö-
rungen der Sprache nicht nur äußeren Einwirkungen geschuldet, sondern auch in
ihrer Beschaffenheit selbst angelegt, sie treten entsprechend nicht nur bei Aphasie-
Kranken auf.

Wo immer Freud seine Aufmerksamkeit auf die Klangbilder lenkt, ist dies darin
begründet, dass sie Einfallstore für Verschiebungen und Verwandlungen sowohl in
der Wortvorstellung selbst als auch in der Verbindung von Wort- und Objektvor-
stellung darstellen. Den Klangbildern bzw. Wortlauten gilt Freuds besonderes In-

125 Freud, Sigmund. Zur Auffassung der Aphasien. Eine kritische Studie. Hg. v. Paul Vogel, bearb. v.
Ingeborg Meyer-Palmedo. Frankfurt/Main: Fischer, 1992. 121.
126 Ebd.
127 Ebd., 122.
128 Riepe, Manfred. „Das Alphabet im Gedicht. Von der kritischen Studie ‚Zur Auffassung der
Aphasien‘ zum Namensvergessen in der ‚Psychopathologie des Alltagslebens‘“. RISS. Zeitschrift für
Psychoanalyse 24.76 (2010/III) (Schwerpunktheft Saussure/Sprache): 25–56, hier 38.
129 Freud: Aphasien, 127.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 67



teresse als Orte, an denen sich – vermittelt durch die erst später von Lacan so be-
nannte Strukturähnlichkeit von seelischem Apparat und Sprache – unbewusste
Vorgänge manifestieren. Ihre Bedeutung kann deshalb nicht ausschließlich durch
den konventionell festgelegten Bezug von Signifikant und Signifikat erschlossen
werden, sie muss im je spezifischen Fall unter Berücksichtigung des jeweiligen
Kontextes dechiffriert werden. In der Aphasie-Studie gelangt Freud zur „Annahme
höchst subjektiver Symbolisierungsvorgänge, von denen es keine endgültige Fas-
sung gibt“¹³⁰ und löst so „mit Hilfe des Objektvorstellungskomplexes als eines nicht
abgeschlossenen Systems […] die Sprache vom abstrakten Status eines einfachen
Mitteilungssystems, wie es etwa Flaggen-Signale sind.“¹³¹

Aufgrund dieser Theorie zeigt Freud, wie scheinbar unsinnige oder belanglose
Verschiebungen von Signifikanten analysiert werden können. Sie treten zwar in
bestimmten pathologischen Kontexten gehäuft auf; bei Hysterie, Zwangsvorstellung
und Paranoia, sowie in der Schizophrenie¹³² beobachtet Freud ein Überwiegen der
Wort- gegenüber der Sachbeziehung. Sie sind aber, getreu der Einsicht, dass die
leichte Verschiebbarkeit in der Beschaffenheit der Sprache und insbesondere des
Klangbildes selbst angelegt sei, nicht auf Pathologien beschränkt. Freud verweist
darauf, dass Kinder „zu gewissen Zeiten die Worte tatsächlich wie Objekte behan-
deln“¹³³ und analysiert ‚Sprachstörungen‘ bei ‚gesunden‘ Erwachsenen in Träumen
oder verbalen Fehlleistungen.

Eine Theorie der Lektüre, die ihren Ausgangspunkt vom materiellen Erschei-
nungsbild des Signifikanten nimmt, wird insbesondere im Entwurf der Traum-
sprache entwickelt. Der auf den ersten Blick unsinnige Traum wird von Freud als
eine fremde Sprache aufgefasst. Vom System der Standardsprache differiert sie
insofern, als darin die Verbindung von Wort- und Objektvorstellung durchgängig in
den Hintergrund tritt und stattdessen der ‚Materialwert‘ der Wortlaute eine be-
deutungsgebende Funktion einnimmt. Ausgangspunkt für Freuds Reflexion über
die Lesbarkeit von Wörtern im Traum ist die Beobachtung, dass die Verdich-
tungsarbeit des Traums dann „am greifbarsten wird“, wenn sie „Worte und Namen

130 Leuschner: „Einleitung“, 27.
131 Ebd..
132 Vgl.: „Die Gleichheit des sprachlichen Ausdruckes, nicht die Ähnlichkeit der bezeichneten
Dinge, hat den Ersatz vorgeschrieben. […] Setzen wir diese Einsicht mit der Annahme zusammen,
daß bei der Schizophrenie die Objektbesetzungen aufgegeben werden. Wir müssen dann modifi-
zieren: die Besetzung der Wortvorstellungen der Objekte wird festgehalten“ (Freud, Sigmund. „Das
Unbewusste“. Ders. Studienausgabe. Psychologie des Unbewussten. Bd. 3, hg.v. Alexander Mits-
cherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main: Fischer, 1975. 119– 174, hier 159).
133 Freud, Sigmund. „Die Traumdeutung“. Ders. Studienausgabe. Traumdeutung. Bd. 2, hg. v. Alex-
ander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Frankfurt/Main: Fischer, 1977. 303.

68 1 Theorie



zu ihren Objekten“¹³⁴ gewählt hat. Für die für die Traumarbeit zentralen Vorgänge
von Verdichtung und Verschiebung ist das sprachliche Medium mithin prädesti-
niert. Der Traum (aber auch die Neurose und der Witz) findet im Wort als Kno-
tenpunkt von Vieldeutigkeit ein strukturähnliches Medium vor, mithilfe dessen er
sich ausdrücken kann: „Das Wort als der Knotenpunkt mehrfacher Vorstellungen,
ist sozusagen eine prädestinierte Vieldeutigkeit, und die Neurosen […] benützen die
Vorteile, die das Wort so zur Verdichtung und Verkleidung bietet, nicht minder
ungescheut wie der Traum.“¹³⁵ Damit erscheint die Verbindung von Wort- und
Objektvorstellung als gelöst: das Wort wird als Signifikant (bzw. als Symptom) be-
stimmter psychischer Vorgänge gelesen und nicht primär als konventionalisierter
Verweis auf einen fest umrissenen, kollektiv festgelegten Vorstellungsinhalt.

Diese Auffassung des Wortes stellt seine signifikante Seite (die Wortvorstellung,
das Klangbild) in den Vordergrund. Sie ist die Ansatzfläche für die Traumarbeit:
„Worte werden vom Traum überhaupt häufig wie Dinge behandelt und erhalten
dann dieselben Zusammensetzungen wie die Dingvorstellungen. Komische und
seltsame Wortschöpfungen sind das Ergebnis solcher Träume.“¹³⁶ Der manifeste
Text des Traumes besteht aus einem Arrangement an Signifikanten, die von ihrer
konventionellen kommunikativen Verweisstruktur auf eine bestimmte Dingvor-
stellung gelöst sind. Der Traum, der die signifikante Seite der Wörter zum Aus-
drucksmedium wählt, ist mithin der Gegenstand, an dem sich besonders gut be-
obachten lässt, wie eine Textordnung funktioniert, die weder auf die
unmissverständliche Kommunikation von Inhalten angelegt ist – vielmehr werden
im Traum Sachverhalte entstellt wiedergegeben – noch durch die konventionelle
Verbindung von Klangbild, Wort- und Sachvorstellung geregelt ist. Freud diskutiert
dies an mehreren Beispielen. So am Traum einer Patientin, in dem sie sich „mit
ihremManne bei einer Bauernfestlichkeit [befindet] und sagt […]: ‚Das wird in einen
allgemeinen ‚Maistollmütz‘ ausgehen.‘ Dabei im Traum der dunkle Gedanke, das sei
eine Mehlspeise aus Mais, eine Art Polenta.“¹³⁷ Das geträumte Wort Maistollmütz
lenkt die Aufmerksamkeit des Analytikers durch seine Fremdheit auf sich. Es kann
nicht anhand fester Bezüge zwischen Wort- und Objektvorstellung entschlüsselt
werden, sondern muss als „Wortklumpen“¹³⁸ analog zu den von der Traumarbeit
produzierten Bildern entziffert werden. Maistollmütz ist (ebenso wie die anderen
von Freud in diesem Abschnitt aufgeführten Beispiele norekdaler, tutelrein, Hear-
sing, Autodidasker, erzefilisch, Svingnum elvi) als eine Vokabel der Sprache des

134 Ebd., 297.
135 Ebd., 336.
136 Ebd., 297.
137 Ebd., 297.
138 Ebd., 298.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 69



Traumes, einer quasi fremden Sprache, zu lesen und anschließend zu überset-
zen.¹³⁹ Unter solche spezifischen Wortbildungen im Traum fallen in der Traum-
deutung auch translinguale Hybridwörter. Als Beispiel führt Freud das englische
from und das deutsche fromm an und vermerkt, dass die Traumarbeit einen solchen
Ersatz vollziehe, weil „from durch den Gleichklang mit dem deutschen Eigen-
schaftswort fromm eine großartige Verdichtung ermöglicht“¹⁴⁰. Dass dabei
Sprachgrenzen überschritten werden, dürfe einen, so Freud weiter, „nach allem,
was wir von den Absichten der Traumarbeit und von ihrer Rücksichtslosigkeit in
der Wahl der Mittel gehört haben, nicht mehr wunder“¹⁴¹ nehmen. Auch sprach-
licheMischbildungen aufgrund von Klangähnlichkeiten dienenmithin dazu, Inhalte
an der Zensur vorbeizuschmuggeln und sie entstellt zur Darstellung zu bringen.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der psychoanalytischen Auffassung
des Wortes ein Denken von Sprache zu Grunde liegt, das sich sowohl von Saussures
Modell, in dem arbiträre, aber durch Konvention festgelegte Signifikanten auf
eindeutige Signifikate verweisen, unterscheidet als auch von der Annahme einer
eindeutigen Abgrenzung einzelner Sprachen zueinander. Freud zeichnet einen
entlang anderer Kriterien verlaufenden Sprachgebrauch, in dem die Worte wie
Objekte behandelt und entsprechend ge- bzw. verformt werden. Dieser ‚andere‘,
nicht standardkonforme Sprachgebrauch in Traum, Kindersprache und Neurose,
erfordert von Seiten des Analytikers auch einen anderen Zugriff auf das Wort, eine
andere Lektüremethode. Im Falle der Wort-Dinge kann nicht auf festgelegte Be-
deutungskonventionen zurückgegriffen werden, vielmehr müssen sie aufgrund
ihrer signifikanten Gestalt wie ein Rebus dechiffriert und in ihrer Bedeutung
kontextabhängig erschlossen werden.

139 Vgl.: „Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstellungen desselben In-
haltes in zwei verschiedenen Sprachen […] Der Traum ist gleichsam in einer Bilderschrift gegeben,
deren Zeichen einzeln in die Sprache der Traumgedanken zu übertragen sind. Man würde offenbar
in die Irre geführt, wenn man diese Zeichen nach ihrem Bilderwert anstatt nach ihrer Zeichen-
beziehung lesenwollte. Ich habe etwa ein Bilderrätsel (Rebus) vormir: ein Haus, auf dessen Dach ein
Boot zu sehen ist, dann ein einzelner Buchstabe, dann eine laufende Figur, deren Kopf wegapos-
trophiert ist, u.dgl. Ich könnte nun in die Kritik verfallen, diese Zusammenstellung und deren Be-
standteile für unsinnig zu erklären. […] Die richtige Beurteilung des Rebus ergibt sich offenbar erst
dann, wenn ich […] keine solchen Einsprüche erhebe, sondern mich bemühe, jedes Bild durch eine
Silbe oder ein Wort zu ersetzen, das nach irgendwelcher Beziehung durch das Bild darstellbar ist.
Die Worte, die sich so zusammenfinden, sind nicht mehr sinnlos, sondern können den schönsten
und sinnreichsten Dichterspruch ergeben“ (ebd., 280–281).
140 Ebd., 497.
141 Ebd.

70 1 Theorie



Zwischen Trauma und Kreativität: Mehrsprachigkeit in der psychoanalytischen
Literatur nach Freud

Explizit Fragen des Sprachwechsels und der Mehrsprachigkeit zugewandt haben
sich nach Freud einzelne Analytikerinnen und Analytiker, die sich infolge ihrer
Flucht vor dem Nationalsozialismus selbst vor die Herausforderung des Sprach-
wechsels gestellt sahen und darüber hinaus an ihren neuen Wirkungsorten nicht
selten mit Patienten konfrontiert waren, die ihrerseits emigrieren mussten. Insge-
samt fünf Artikel erschienen dazu zwischen 1934 und 1955 verstreut in internatio-
nalen Fachzeitschriften. In ihnen werden grundlegende Positionen zur Frage psy-
chischer Begleiterscheinungen von Sprachwechsel erarbeitet.¹⁴² In dieser
‚Entdeckung‘ der Thematik der Sprachbiografie für psychische Vorgänge zeichnen
sich zwei Stränge ab, die auch für die Erforschung literarischer Mehrsprachigkeit
richtungsweisend sind: erstens die Frage nach der Verknüpfung von Sprachwech-
seln mit Erinnerungsprozessen; zweitens jene nach dem Zusammenspiel von
Zweitspracherwerb und der Herausbildung einer neuen Selbst- und Weltwahrneh-
mung bzw. Kreativität.

Im Folgenden sollen Ansätze diskutiert werden, die affektive Besetzungen
einzelner Sprachen für das Individuum diskutieren und damit verbunden Zusam-
menhänge zwischen Sprachwechsel und Erinnerungsvorgängen nachweisen. Zu-
sammengefasst geht es dabei um die Beobachtung, dass der Wechsel in eine andere
Sprache dazu genutzt werden kann, mit einer bestimmten Sprache verbundene
Erlebnisse und Gefühle zu verdrängen und auch eine neue Identität aufzubauen. Im
Extremfall können Worte selbst, die mit traumatischen Situationen verknüpft und
entsprechend affektiv besetzt sind, zum Objekt der Verdrängung werden. In Ver-
knüpfung mit solchen Erinnerungsprozessen erscheint der Sprachwechsel einer-
seits als Medium der Verdrängung, andererseits kann die Zweitsprache für die
Betroffenen als weniger mit Affekten verknüpftes Idiom zum Medium der Durch-
arbeitung der traumatischen Erfahrungen werden.

Ein früher Text, der zentral die Frage aufgreift, inwiefern der Wortlaut selbst
(und nicht nur die damit verbundene Sachvorstellung) mit Verdrängungs- und Er-

142 In der chronologischen Reihenfolge ihres Erscheinens: Velikovsky, Immanuel. „Kann eine
neugelernte Sprache zur Sprache des Unbewußten werden? Wortspiele in Träumen von Hebräisch
denkenden“. Imago 20.2 (1934): 234–239; Stengel, Erwin „On Learning A New Language“. The In-
ternational Journal of Psychoanalysis 20 (1939): 471–480; Buxbaum, Edith. „The Role of a Second
Language in the Formation of Ego and Superego“. The Psychoanalytic Quarterly 18 (1949): 279–289;
Greenson, Ralph. „The Mother Tongue and the Mother“.The International Journal of Psychoanalysis
31 (1950): 18–23; Krapf, Eduardo. „The Choice of Language in Polyglot Psychoanalysis“. The Psy-
choanalytic Quarterly 24 (1955): 343–357.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 71



innerungsvorgängen verbunden sein kann, ist Sandór Ferenczis 1911 erschienener
Artikel „Über obszöne Worte. Beitrag zu einer Psychologie der Latenzzeit“¹⁴³. An-
satzpunkt der Untersuchung bildet ein Problem der Sprachverwendung zwar nicht
im Sinne eines Wechsels zwischen verschiedenen Nationalsprachen, wohl aber
zwischen verschiedenen Sprachebenen bzw.Varietäten. Es geht um die Frage, wie in
der Analyse Geschlechtsorgane oder Exkremente benannt werden sollen, ob dafür
ausschließlich medizinische Fachausdrücke zu verwenden sind oder ob auch
volkstümlich-obszöne Begriffe von Ärztin oder Arzt und Patientin oder Patient in
den Mund genommen werden können – und in bestimmten Fällen vielleicht sogar
sollten. Deutlich wird sofort, dass es in dieser Frage nach der geeigneten Wortwahl
um den Umgang mit und die Verwaltung von Affekten geht, insbesondere darum,
Schamgefühle durch die Benutzung von wissenschaftlichen Ausdrücken zu über-
winden. In der Varietät der Fachsprache ist es, so Ferenczi, alsbald möglich, sich mit
den Patienten „über die ‚heikelsten‘ Dinge und Vorkommnisse des geschlechtlichen,
wie überhaupt des Trieblebens“¹⁴⁴ auszusprechen, ohne von Schamreaktionen ge-
stört zu werden. In einer Reihe von Fällen gerate die Analyse aber nach einiger Zeit
erneut ins Stocken, Patientin oder Patient wirke gehemmt, was Ferenczi darauf
zurückführt, dass ihm „verpönte Worte und Redensarten“¹⁴⁵ einfielen, die er dem
Arzt gegenüber nicht auszusprechen wage. Mit anderen Worten kommt es hier zu
einem Übersetzungsproblem, dem Patienten oder der Patientin gelingt es nicht
mehr, sich in der Varietät der Fachsprache adäquat auszudrücken, weil sich die
schambesetzten Wortlaute nicht ganz von der Sachvorstellung lösen lassen und
zunehmend zur Aussprache drängen. Ferenczi führt Beispiele an, in der erst die
Nennung obszöner (teilweise auch eher kindlicher) Bezeichnungen durch den
Analytiker die Analyse wieder voranbrachte und „Zugang zu den tiefsten Schichten
[eines] bis dahin latenten Erinnerungsschatzes eröffnete.“¹⁴⁶ Offensichtlich wird
dabei, dass die Verdrängung nicht nur Erlebnisse oder Sachvorstellungen betrifft,
sondern auch „am Wortlaut“¹⁴⁷ haften kann. Inwiefern ist nun diese an der zuge-
gebenermaßen speziellen Gruppe der obszönen Wörter gewonnene Beobachtung
auf andere Wörter übertragbar? Ferenczi gibt in seinem Artikel zu bedenken, dass
bei obszönen Wörtern tatsächlich der Wortlaut selbst eine hohe dingliche Qualität
besitze (wie er etwa in Flüchen und Beleidigungen offensichtlichwird) und dadurch

143 Ferenczi, Sándor. „Über obszöne Worte. Beitrag zu einer Psychologie der Latenzzeit“. Ders.
Schriften zur Psychoanalyse I. Auswahl in zwei Bänden, hg. v. Michael Balint. Gießen: Psychosozial-
Verl., 2004. 59–72.
144 Ebd., 59.
145 Ebd.
146 Ebd., 60.
147 Ebd.

72 1 Theorie



auch den Hörer „zur regressiv-halluzinatorischen Belebung der Erinnerungsbil-
der“¹⁴⁸ zwingen könne. Gleichzeitig argumentiert er mit Blick auf Freuds Auffas-
sung von Wörtern, dass obszöne Wörter in ihrem stark dinglichen Charakter le-
diglich Eigenschaften bewahrt haben, die in bestimmten Kontexten (Kindersprache,
Traum, Witz, Neurose) auch bei anderen Wörtern hervortreten können. Demzu-
folge könnte das Phänomen eines am Wortlaut hängenden Verdrängungs- bzw.
Erinnerungsvorganges überall dort vorkommen, wo der materielle Wortlaut, aber
auch die affektive Besetzung eines bestimmten Wortlautes stark ausgeprägt ist.
Auch im Rahmen unserer Fragestellung ist an Ferenczis Aufsatz nun nicht die Frage
der obszönen Ausdrücke zentral, sondern die These, dass ein Sprachwechsel Ver-
drängungsvorgänge überwinden und Zugang zu bestimmten Erinnerungen ver-
schaffen kann, die am affektiv besetzten Wortlaut selbst haften. Genau genommen
ist dafür ein zweimaliger Wechsel der Sprache nötig: Erstens jener in die affektiv
nicht besetzte Varietät, hier die Fachsprache, durch die überhaupt ein Sprechen
über heikle, den Patienten oder die Patientin belastende Dinge, möglich wird. Nur
im Medium dieser Distanzierung durch eine zweite Sprache kann dann zweitens
punktuell ein erneuter Sprachwechsel ‚zurück‘ erfolgen und eine Wiederholung des
verdrängten Wortlautes selbst, dessen affektive Besetzung auf diese Weise kennt-
lich gemacht und anschließend abreagiert werden kann.¹⁴⁹

Auch spätere Untersuchungen heben die affektive Dimension des Sprach-
wechsels hervor. So argumentiert der aus Wien nach London emigrierte jüdische
Psychiater Erwin Stengel in seinem 1939 im International Journal of Psychoanalysis
publizierten Grundlagentext „On Learning A New Language“, dass ebendiese af-
fektive Besetzung den Fremdspracherwerb hemmen könne.¹⁵⁰ Stengel entnimmt
seine Beispiele nicht der psychoanalytischen Praxis, sondern der Beobachtung
seiner selbst sowie deutscher und österreichischer Emigranten in Großbritannien.
Alle täten sich mit dem Englischen schwer, Stengel beobachtet nicht nur praktische
Probleme beim Spracherwerb, sondern einen emotionalen Widerstand, den er auf
verschiedene Faktoren zurückführt: Erstens als Reaktion gegen den Bedeutungs-
verlust der Muttersprache im neuen Land,¹⁵¹ zweitens rufe der (Fremd‐)Sprach-

148 Ebd., 62.
149 Ferenczi beschreibt dies als kathartische Wirkung, der Patient agiere „beim Hören eines ob-
szönen Wortes vor dem Arzt die erschütternde Wirkung“, die dies früher auf ihn gemacht habe,
förmlich ab (ebd., 60).
150 Zum Überblick über Stengels Schaffen: Diether, Nikolaus. Erwin Stengel. Leben und Werk.
Mainz: Diss., 1974.
151 Stengel sieht diesen zumindest teilweise auch in der durch die nationalliterarische Tradition
beförderten Vorstellung von der Einmaligkeit der Muttersprache begründet: „By many poems,
singing of the native language, the character of veracity, as inherent only to the native language, is

1.3 Psychoanalytische Zugänge 73



erwerb im Erwachsenenalter die Erinnerung an den kindlichen Erstspracherwerb
auf und bringe damit eine für manche schwer erträgliche Wiederholung der in-
fantilen Situation mit sich.¹⁵² Drittens schließlich verweist Stengel darauf, dass der
erstsprachliche Name für eine bestimmte Sache mit dieser auch emotional eng
verbunden sei, eine Besetzung, die sich in einem neuen, anderssprachigenWort für
das gleiche Ding nicht sofort wiederherstelle: „We feel an initial resistance against
objects which we are compelled to denote by new names.“¹⁵³ Grund dafür sei, dass
die Beziehung vonWortlaut und Sachvorstellung durch den Erwerb neuer Vokabeln
für die gleiche Sache gelockert werde. Stengel, der noch in Wien zu Aphasie ge-
forscht hatte und später Freuds Aphasie-Schrift ins Englische übersetzte,¹⁵⁴ refe-
riert hier auf FreudsModell vonWort- und Objektvorstellung. In der Annahme, dass
andere Sprachen die Dinge anders perspektivierten und so eine neue Bezeichnung
auch die Sachvorstellung ändern könnte, entfernt er sich allerdings von Freuds
Annahme, dass Mehrsprachigkeit nur die Ebene des Klangbildes und der Wort-
vorstellung beträfe. Stengel zufolge geht der Einfluss des Sprachwechsels auf die
Wahrnehmung so weit, dass sich nach dem Sprachwechsel auch die Selbstwahr-
nehmung ändere. Sogar wenn eine Zweitsprache gut beherrscht werde, stelle sich
bei den Sprechern oft ein Gefühl der Verkleidung ein, „as though they were wearing
fancy-dress“¹⁵⁵.

Die an Stengel anschließenden Artikel von Edith Buxbaum, „The Role of a Se-
cond Language in the Formation of Ego and Superego“ (1949), Ralph Greenson, „The
Mother Tongue and the Mother“ (1950) und Eduardo Krapf, „The Choice of Language
in Polyglot Psychoanalysis“ (1955) stellen Fälle vor, in der Sprachwechsel als solche
‚Verkleidungen‘ zu erkennen sind. Die aus Wien in die USA geflohene Kinderana-
lytikerin Buxbaum schildert die Fallgeschichten von zwei in der Adoleszenz aus
Deutschland emigrierten Frauen, die sich zunächst beide weigerten, ihre Mutter-
sprache zu gebrauchen. Im Laufe der Analyse wird bei der ersten ersichtlich, dass
ihr der Sprachwechsel ermöglichte, bestimmten deutschen Wörtern aus dem Weg
zu gehen, die über Assoziationsketten mit traumatischen Kindheitserinnerungen
verbunden waren. Buxbaum folgert: „A new language enabled her to detach herself

praised.“ Er kommentiert: „This idea is strange to those who had to learnmore than one language in
childhood“ (Stengel: „Learning“, 476).
152 Ebd.
153 Stengel: „Learning“, 474.
154 Vgl.: Stengel, Erwin. „Studien über d. Beziehungen zw. Geistesstörung u. Sprachstörung. Zur
Lehre von der Wortfindungsstörung und der Paraphasie“. Mschr. f. Psychiatrie u. Neurologie 95
(1937): 129– 173. Die Übersetzung „On Aphasia“ erscheint 1953 in London.
155 Stengel: „Learning“, 478.

74 1 Theorie



from the psychic traumata of her childhood.“¹⁵⁶ Die zweite Patientin sah im Lan-
deswechsel bewusst die Möglichkeit, die in ihrem Herkunftsland erlebten negativen
Gefühle einer unglücklichen Liebesgeschichte hinter sich zu lassen und sich mit
dem Sprachwechsel gleichsam gegen jedes Gefühl zu anästhesieren.¹⁵⁷ „When she
realized that repressing her feelings made her life empty, she said, ‘I know I should
talk German to you – but I don’t dare […] I’d probably go to pieces!’“¹⁵⁸ Auch hier ist
es Aufgabe der Analyse, die Patientin wieder an ihre Erstsprache heranzuführen,
um so unter Verschluss gehaltene und verdrängte Gefühle durcharbeiten zu kön-
nen. Die einige Jahre später in den Publikationen von Krapf und Greenson darge-
legten Fälle sind vergleichbar: Greenson schildert, wie eine aus Österreich stam-
mende junge Frau den Sprachwechsel zur Herausbildung einer neuen Identität
nutzte: „‘In German, I am a scared dirty child, in English I am a nervous refined
woman.‘“¹⁵⁹ Krapf zeigt im multilingualen Kontext Argentiniens, wie auch mehr als
zwei Sprachen zur Verwaltung von Affekten eingesetzt werden können. Ähnlichwie
ich bereits in der Auseinandersetzung mit Ferenczi betont habe, ist es nun aber
nicht so, dass der Wechsel in die Fremdsprache ausschließlich als gleichsam ne-
gative Verstärkung oder gar Ursache einer Verdrängung gesehen werden sollte.
Vielmehr bietet auch hier die Fremdsprache den Ausgangspunkt, um sich über-
haupt den so eng mit der Erstsprache verbundenen traumatischen Erinnerungen
anzunähern. Buxbaum thematisiert dies explizit, indem sie darauf verweist, dass
traumatisierte Kinder vielfach stumm seien und auch ihnen als Ausdrucksmög-
lichkeit für ihre Gefühle in der Therapie eine andere Sprache zur Verfügung gestellt
werden müsse, etwa in Gestalt von Liedern:

Children, who for neurotic reasons are unable to talk, are nearly always able to sing the words
of songs. A second language might be compared to the singing of silent children; both free the
words of the emotional charge which burdens and inhibits the use of the native tongue.¹⁶⁰

Ähnlich kommt auch Krapf zum Schluss, dass der Gebrauch einer Zweitsprache
nicht unbedingt als Zeichen eines unerwünschten Widerstandes auf Seiten des
Patienten betrachtet werden solle, sondern im Gegenteil „a very good (i. e. useful)
transference phenomenon“¹⁶¹ darstellen könne. Mit Blick auf die bei Buxbaum,
Krapf und Greenson präsentierten Analysen, die im Übrigen noch immer als

156 Buxbaum: „Role“, 283.
157 Ebd.
158 Ebd.
159 Greenson: „Mother Tongue“, 19.
160 Buxbaum: „Role“, 287.
161 Krapf: „Choice“, 351.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 75



Grundlagentexte der psychologischen Mehrsprachigkeitsforschung gelten,¹⁶² kann
die Übersetzung in eine andere Sprache, von der aus dann im geschützten Rahmen
des analytischen Gesprächs¹⁶³ wieder auf die belastete Erstsprache zugegriffen
werden kann, schon beinahe als ein probates therapeutisches Mittel in der Aus-
einandersetzungmit verdrängten Erlebnissen und Gefühlen gesehenwerden.¹⁶⁴ Die
Studie von Amati Mehler, Argentieri und Canestri zu Muttersprachen und Fremd-
sprachen in der Psychoanalyse bestätigt, dass Sprachwechsel für die Verwaltung
von Erinnerungsprozessen eine nennenswerte Rolle spielen. Dass Multilingualen
mehrere Sprachen zur Verfügung stehen, aus denen sie ihre Ausdrücke schöpfen
können, biete ihnen „den Vorteil, ihre Abwehr und Widerstände zu verändern und
graduell auf die jeweilige Situation abzustimmen.“¹⁶⁵ Auf diese Weise könne ge-
zielter Sprachwechsel „ein vernünftiger Preis zur Erhaltung des psychischen
Gleichgewichts sein.“¹⁶⁶ Bei einem biografischen Zusammenspiel von belastenden
Erinnerungen einerseits und Sprach- und/oder Landeswechsel andererseits können
zugleich „sprachliche Codes in den Dienst der Verdrängung, aber auch in den einer
Wiederkehr des Verdrängten treten.“¹⁶⁷ Hierin nun kann ein Schlüsselmoment für
die Analyse darin liegen, in der Erzählung des Patienten oder der Patientin Wörter
aufzuspüren, die sich aus einer anderen als der gerade gesprochenen Sprache

162 Vgl. Anna M. Georgiopoulus und Gerrold F. Rosenbaum (Hg.). Perspectives on Cross-Cultural
Psychiatry. Philadelphia: Lippincott, 2005. 182– 185; Sharabany, Ruth, und Etziona Israeli: „The Dual
Process of Adolescent Immigration and Relocation“. The Psychoanalytic Study of the Child 63 (2008):
137– 164.
163 Im Falle von Buxbaum ist es bemerkenswert, dass im Laufe der Therapie selbst vom Englischen
ins Deutsche gewechselt wird und die Analytikerin mit den Patienten die deutsche Muttersprache
ebenso wie das Schicksal der Emigration teilt. Inwiefern dieser Umstand den Übertragungsprozess
beeinflusst und zum Therapieerfolg beiträgt, kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden.Vgl. auch
Amati Mehler, Argentieri und Canestri: Babel, 113.
164 In neueren stark praxisorientierten Aufsätzen zur Frage des Sprachgebrauchs in der psycho-
analytischen Behandlung wird diese Bedeutung des Sprachwechsels selbst oft übersehen und die
oben besprochenen Theorien in verflachter Form rezipiert, indem eine ‚Rückkehr zur Mutterspra-
che‘ als Königsweg in der Arbeit mit mehrsprachigen Patienten beworben wird. Problematisch ist
dabei an einigen Stellenm.E., dassmit unhinterfragt emphatischenMuttersprach-Konzepten und vor
dem Hintergrund der monolingualen Norm operiert wird. (Winter-Heider, Christiane. Mutterland
Wort. Sprache, Spracherwerb und Identität vor dem Hintergrund von Entwurzelung. Frankfurt/Main:
Brandes&Apsel, 2009; Pelzl, Elisabeth. „Das Schweigen der Polyglotten. Über Muttersprache, ihren
Verlust und fremde Mütter“. Psyche 67.1 (2013): 1–22; Leszcynska-Koenen, Anna. „Das geheime Leben
der Worte. Über das Finden der Sprache in der Psychoanalyse“. Psyche 70.9 (2016): 905–922; Bouville,
Valérie. „Zur Bedeutung der Wahl einer Sprache“. Psyche 72.6 (2018): 459–484.
165 Amati Mehler, Argentieri und Canestri: Babel, 191.
166 Ebd.
167 Ebd., 202.

76 1 Theorie



hineingeschmuggelt haben. Dieses Verfahren lässt sich auf literarisch gestaltete
Erinnerungsvorgänge, in denen Sprachwechsel eine Rolle spielen, übertragen. Ein
weiterer methodischer Referenztext für ein solches Vorgehen ist Nicolas Abrahams
und Maria Toroks Studie Cryptonymie. Le verbier de l’homme aux loups (1976). Die
Analytiker rollen darin den Fall von Freuds „Wolfsmann“ wieder auf. Sie lesen die
Erzählung des Patienten unter Rücksicht auf dessen Mehrsprachigkeit neu und
entschlüsseln dabei einzelne deutsche Wörter als Kryptonyme, die durch deutsch-
russische oder deutsch-englische Hybridbildungen zu Stande kamen und entspre-
chend übersetzt werden müssen. Auf diese Weise lässt sich ein ganzes „Verbarium
des Wolfsmanns“¹⁶⁸ zusammenstellen, in dem die für ihn zentralen Wörter eine
neue Bedeutung erhalten, die in die traumatische Urszene des Patienten weisen:
Glanz ist entschlüsselbar als glance, Nase als he knows, liegen als lying, die sechs
Wölfe des Traums verweisen über die russische Übersetzung schestjero auf sjestra/
sjestorka, Schwester, um nur einige Beispiele zu nennen.¹⁶⁹ Zentral für unseren
Kontext ist das methodische Vorgehen von Abraham/Torok, das sich als Überset-
zungsarbeit eigenen Zuschnitts versteht, die auf einer „besonderen Behandlung der
Sprache“¹⁷⁰ fußt: Anstelle einer primären Erfassung von konventioneller Bedeutung
geht es dabei um die Erfassung des materiellen Wortlautes. Die Analytiker legen
dabei sogenannte Katastrophen-Wörter frei, Wörter, die „als Generatoren einer zu
meidenden und nachträglich zu annullierenden Situation angesehen werden“¹⁷¹.
Die Verdrängung bezieht sich in diesem Fall „auf das Wort […] als wäre es eine
Sachvorstellung. […] Damit es dazu kommen kann, muß es sich um eine Katastro-
phen-Situation handeln, die eben durch Wörter hervorgerufen sein muß.“¹⁷² In der
Folge des Verdrängungsvorgangs können Wörter in Bilder übersetzt werden, z.B.
das russ. tjereti, dt. scheuern/reiben wird ins Bild der Putzfrau transformiert. Ähn-
lich bietet auch der Sprachwechsel die Möglichkeit, hochgradig affektiv besetzte
Wörter einer „Katastrophen-Situation“ über Verschiebungen in einer anderen
Sprache zu verbergen, das Beispiel glance/Glanz wurde bereits diskutiert. Die Er-
innerung an die Katastrophe kann so besser verdrängt werden, gleichzeitig per-
sistieren die Wörter aber als Kryptonyme, die – einmal richtig gelesen – in der
Zweitsprache Ansatzpunkte für die Rekonstruktion des Traumas bieten. Im an-
derssprachigen Wortlaut können die Erinnerungen mit anderen Worten sowohl

168 Abraham, Nicolas, und Maria Torok. Kryptonymie. Das Verbarium des Wolfsmanns. Aus dem
Französischem v. Werner Hamacher Frankfurt/Main: Ullstein, 2008. 179– 181.
169 Ebd., 89–94. Die russischenWörter sind in der von Abraham und Torok verwandten Umschrift
wiedergegeben.
170 Ebd., 173.
171 Ebd., 94.
172 Ebd., 94.

1.3 Psychoanalytische Zugänge 77



versteckt als auch sorgsam aufbewahrt werden. In den Textanalysen dieser Studien
wird auf die Zusammenhänge von Sprachwechsel und Erinnerung in autobiogra-
fischen und poetologischen Texten zurückzukommen und zu zeigen sein, wie diese
literarisch gestaltet werden.

Komplementär zur Lesart von bestimmten mehrsprachigen Erscheinungen als
traumatisches Symptom hat die psychoanalytische und später psycholinguistische
und literaturwissenschaftliche Forschung auch einem Verständnis von Sprach-
wechselprozessen den Weg bereitet, die deren produktives und kreatives Potential
gerade bezüglich sprachlicher Wendungen und Neubildungen betont. Scheint dies
auf den ersten Blick der eben diskutierten Lesart diametral entgegenzustehen, wird
näher betrachtet lediglich ein anderer Fokus gesetzt, indem der Blick weg von der
Suche nach der Ursache als für regelwidrig empfundene Erscheinungen von
Sprachmischung gelenkt wird, hin zu den Verschiebungen zwischen den Sprachen,
zu den Prozessen und Dynamiken, in denen in der Form von ‚fremden Wörtern‘
Brücken zwischen verschiedener Sprachen und kreative Hybridbildungen entste-
hen.¹⁷³ Eine solche Lesart von Sprachwechsel als Verschiebungsoperationen und
Quelle kreativer Neubildungen ist im Prinzip bereits bei Freud zu finden, der ins-
besondere die Traumarbeit als kreativen Wortbildungsprozess ins Bild rückt.

Auch die Studie von Amati Mehler stellt den pathologischen Fällen von
Sprachwechsel das Kapitel zur „Welt der Dichter“ gegenüber und diskutiert hier
anhand exemplarischer Werke zwei- oder mehrsprachiger Autoren, wie der bio-
grafische Sprachwechsel eine neue Dimension des literarischen Ausdruckes er-
schloss. ¹⁷⁴

Schließlich hat Judith Kasper in ihrer Untersuchung zum Trauma die Bedeu-
tung des Sprachspiels hervorgehoben. Sie betont, dass es dem psychoanalytischen
Ansatz weniger um eine „Heilung“ bestehender Verletzungen gehe, stattdessen sei
der Patient vor die Aufgabe gestellt, „sprechend ein anderes Verhältnis zu seiner
von ihm erlebten traumatischen Geschichte zu entwickeln.“¹⁷⁵ Dies nun impliziere
„sprechend, lesend und hörend ein anderes Verhältnis zum sprachlichen Zeichen
überhaupt zu entwickeln“¹⁷⁶, wobei die Sprache als ein Medium genutzt wird, das
eine schier unbegrenzte Möglichkeit der ständigen Verschiebung und Neufindung

173 Wie diese Sprachverarbeitung bei Mehrsprachigen genau abläuft, ist Gegenstand eines eigenen,
aktuell stark beforschten neuro- und psycholinguistischen Forschungsgebietes, das einzubeziehen
den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde. Vgl.: Pavlenko, Aneta. The Bilingual Mind and what it
tells us about language and thought. New York: Cambridge Univ. Press, 2014.
174 Amati Mehler, Argentieri, und Canestri: Babel, 271–322.
175 Kasper, Judith. Der traumatisierte Raum. Insistenz, Inschrift, Montage bei Freud, Levi, Kertész,
Sebald und Dante. Berlin: De Gruyter, 2016. 47.
176 Ebd.

78 1 Theorie



von Bedeutung parat hält. In diesem Sinne ist ‚etwas‘ mithilfe sprachlicher Ver-
schiebungsvorgänge immer wieder ‚anders‘ sagen zu können und auf neue Be-
deutungen und Zusammenhänge hin zu öffnen, das eigentliche Ziel einer psycho-
analytisch orientierten Erzählung bzw. Lektüre. Über den veränderten Zugriff auf
das sprachliche Zeichen wird eine Distanzierung geschaffen, die in die „Erfahrung
einer Selbstdifferenz“¹⁷⁷ übersetzt werden kann. Mithilfe eines – vollkommenen
oder partiellen – Sprachwechsels in einer buchstäblich anderen Sprache über
‚dasselbe‘ Ereignis, ‚dieselbe‘ Erinnerung erneut zu sprechen, kann demnach als
eine der Verschiebungsmöglichkeiten verstanden werden, die die Sprache bereit-
hält.

Gleichzeitig insistiert das fremdeWort aber auch auf demMoment des Bruches.
Es ist mithin eine Form der Verschiebung, die über das Spiel der Signifikanten ei-
nerseits neue Bedeutung zu generieren vermag, andererseits verweist es in seiner
Unübersetztheit auch immer wieder darauf, dass das Bezeichnete nur mittelbar
zum Ausdruck gebracht werden kann. Es bezeichnet so ein nie ganz zur Sprache zu
bringendes Geschehen, das immer wieder Übersetzung einfordert und sich ihr
gleichzeitig entzieht.

Mit Jacques Lacan ist literarische Mehrsprachigkeit so als Substituierungsvor-
gang in der signifikanten Kette zu denken und dadurch der Traumarbeit ebenso wie
der poetischen verwandt. „Ein Wort für ein anderes ist die Formel für die Metapher,
und wenn Sie Poet sind, bringen Sie, indem Sie sich ein Spiel daraus machen, einen
ununterbrochenen Strom hervor“¹⁷⁸. Mehrsprachiges Schreiben kann in diesem
Sinne theoretisch als eine weitere Ausfaltung in der für Literatur zentralen Be-
wegung auf der Signifikantenkette gefasst werden. Es ist einer der möglichen Wege
auf den als „Begehren nach etwas anderem ausgerichteten Bahnen der Metony-
mie.“¹⁷⁹ Dabei wird die Verbindung der Signifikanten untereinander – sei es durch
die Ähnlichkeit ihres Klangbildes oder durch die Verbindung über ein gemeinsames

177 Ebd., 53.
178 Lacan, Jacques. „Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud“.
Ders. Schriften II. Hg. v. Norbert Haas, übers. v. Chantal Creusot und Norbert Haas. Weinheim:
Quadriga, 1991. 17–59, hier 32.
179 Ebd., 44. Nur am Rande sei hier bemerkt, dass Lacan in seinem Seminar über E.A. Poes Der
entwendete Brief seine Diskussion des „reinen Signifikanten“ mit einer Reflexion des von Poe im
Titel der Erzählung The purloined letter verwendeten anglo-französischen Mischwortes to purloin
beginnt. Zugespitzt formuliert: Lacans Diskussion des „Supremat des Signifikanten“ nimmt ihren
Ausgang von einem fremden Wort, womit sich auch in seiner Theorie eine Verbindung von
Sprachmischung und Heraushebung des Signifikanten annehmen lässt. (Lacan, Jacques. „Das Se-
minar über E.A. Poes ‚Der entwendete Brief‘“. Ders. Schriften I, ausgew. und hg.v. Norbert Haas,
übers. v. Rodolphe Gasché, Norbert Haas, Klaus Laermann u. Peter Stehlin u. M. v. Chantal Creusot.
Weinheim: Quadriga, 1996. 9–41).

1.3 Psychoanalytische Zugänge 79



Signifikat – stärker gewichtet als ihre einzelsprachliche Zugehörigkeit. Die Psy-
choanalyse betont so die Beweglichkeit von Sprache und die Bildung von Sinn über
die standardsprachliche und somit auch über die monolinguale Normierung hin-
weg. Literarische Mehrsprachigkeit kann als ein poetisches Verfahren der Met-
onymie wie der Metapher begriffen werden, das sich über einzelsprachliche Be-
grenzungen hinwegsetzt. Stattdessen wird im mehrsprachigen Schreiben (ebenso
wie im Traum und der Hysterie) auf andere zur Verfügung stehende Sprachen
zugegriffen, die wiederum als ein Reservoir von Signifikanten und somit Aus-
drucksmöglichkeiten erscheinen. Sie lassen sich nach ihrer eigenen poetischen
Logik verbinden, die nicht vollständig jener des binären Saussureschen Modells der
festen Verbindung von Bezeichnendem und Bezeichnetem gehorcht, sondern an-
dere mögliche Verbindungswege zwischen den Signifikanten nutzt und somit auch
neue Sinnzusammenhänge herstellt. Um es nochmals mit Lacan zu formulieren,
eröffnet sich vom Signifikanten „eine symbolische Kette, die von der, die ihre Pflicht
vorschreibt, unterschieden ist“¹⁸⁰. Wie im Verlauf dieser Studie in den Lektüren
offensichtlich werden wird, geschieht dies gerade auch dort, wo einzelne Signifi-
kanten durch ihre Anderssprachigkeit hervorgehoben werden.

1.4 Mehrsprachigkeit und die Zirkulation der Zeichen nach
Jacques Derrida

In der Untersuchung der formalistisch-strukturalistischen und psychoanalytischen
Ansätze sowie der sprachphilosophischen im Umfeld der Kritischen Theorie konnte
gezeigt werden, dass mit der Diskussion des ‚fremden‘, des in seiner einzel-
sprachlichen Zugehörigkeit vom restlichen Text abweichenden, Wortes auch die der
Materialität und Fremdheit von Sprache verbunden ist. Daran geknüpft ist weiter
die sprachkritische Reflexion darüber, was sich der restlosen Übertragung in ein-
deutige Sinnzusammenhänge entzieht. Zugleich werden darin mögliche Lesarten
entwickelt, die vom Signifikanten als Knotenpunkt und nicht als eindeutig an ein
bestimmtes Signifikat gebundene Größe ihren Ausgang nehmen. Anschließend an
die referierten Theorien ist zum Abschluss dieser Neuvermessung einer Theorie
literarischer Mehrsprachigkeit eine Auseinandersetzung mit Jacques Derrida un-
erlässlich. In der literaturwissenschaftlichen Mehrsprachigkeitsforschung ist die
Auseinandersetzung mit ihm, sofern sie überhaupt stattfindet, auf seine Abhand-
lung Le monolinguisme de l’autre, dt. Die Einsprachigkeit des Anderen beschränkt.
Ein poststrukturalistisch basiertes Lektüreverfahren spielt allerdings aufgrund ih-

180 Lacan: „Drängen des Buchstabens“, 27.

80 1 Theorie



res autorzentrierten und soziolinguistisch geprägten Ansatzes für die meisten Ar-
beiten bislang kaum eine Rolle.¹⁸¹ Tatsächlich bildet in den Schriften des linguistic
turns mit ihrer zentralen Frage nach der Verfasstheit und Struktur von Sprache
insgesamt, die Frage nach der Bedeutung der einzelnen Sprachen bzw. ihres Ver-
hältnisses untereinander keinen Hauptuntersuchungspunkt. Trotzdem enthalten
gerade die sprachphilosophischen Schriften Jacques Derridas – auch in ihren Be-
zügen auf Benjamin und Freud – mit ihrem Fokus auf Sprache bzw. Schrift viel-
fältige Ansatzpunkte für die Reflexion der Konstellation der Mehrsprachigkeit und
der einzelnen Sprachen unter dem Gesichtspunkt umfassender Sprachkritik.

Bereits vor dem Hintergrund seines Grundlagenwerkes Grammatologiewerden
mehrsprachige Verfahren als Dekonstruktion der für die westliche Moderne prä-
genden monolingualen Sprach- und Textordnung lesbar. Derrida sieht gerade das
Konzept der Muttersprache in der philosophischen Tradition der Schriftabwertung
und der Hypostasierung des ‚lebendigen Wortes‘ verankert und somit als wesent-
lichen Teil des von ihm kritisierten Phonologozentrismus: „Warum sollte die Mut-
tersprache keine Geschichte haben oder, was auf dasselbe hinausläuft, ihre eigene
Geschichte auf vollkommen natürliche, autistische Weise im eigenen Haus her-
vorbringen, ohne je von einem Draußen affiziert zu werden?“¹⁸² Entgegen dieser
Vorstellung der Natürlichkeit, Ahistorizität und Mündlichkeit von Sprache wird von
Derrida bekanntlich deren Verfasstheit als écriture, als Schrift, postuliert. Ersetzt
werden soll damit ein vorherrschendes Verständnis von Sprache, in dem diese als
natürlich und von äußeren Einflüssen und Vermittlungsprozessen untangiert ver-
standen wird. Ordnet Derrida im obigen Zitat das kulturelle Konzept der Mutter-
sprache dem zu dekonstruierenden Phonologozentrismus zu, so sind es umgekehrt
künstliche Sprachen und experimentelle poetische Verfahren, mit denen er sein
Argument veranschaulichen kann, dass das sprachliche Medium kein vollkommen
auf die Dinge hin transparentes ist und dass es als Schrift begriffenwerden sollte. So
haben Schrift und eine Kunstsprache wie das Esperanto ihre „Abweichung von der
Natur“¹⁸³ gemeinsam. Der avantgardistischen Poesie mit ihrem Fokus auf die Ge-
staltung des Signifikanten und dessen poetische Eigendynamik wird attestiert, dass
sie die Schrift aus der logozentristischen Tradition und damit auch aus der als
natürlich verstandenen Ordnung der Muttersprache freizusetzen vermochte.¹⁸⁴

181 Vgl. die Kritik an der ablehnenden Position Gramlings in der Einleitung.
182 Derrida, Jacques. Grammatologie. Aus dem Französischemv. Hans-Jörg Rheinberger und Hanns
Zischler. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1974. 73.
183 „Wie alle künstlichen Sprachen […] partizipiert die Schrift an der Monstruosität. Sie ist eine
Abweichung von der Natur, was man auch von […] dem Esperanto sagen könnte.“ (Ebd., 68).
184 Derrida verweist auf Ezra Pound und Stephan Mallarmé, deren Poetik mit den phonologo-
zentristischen „Grundfesten der abendländischen Tradition“ (ebd., 167) gebrochen habe.

1.4 Jacques Derrida 81



Daran anschließend lassen sich auch die die monolingualen abendländischen
Textordnungen durchkreuzenden Verfahren literarischer Mehrsprachigkeit als
Kritik am Phonologozentrismus verstehen. Mit Derrida wird darin eine Form der
Bewegung in der Sprache erkennbar, durch die diese von ihrem vermeintlich festen
Signifikatsbezug gelöst, „aus den Fugen gerissen und entwurzelt“¹⁸⁵ wird. Wo ver-
schiedene Signifikanten zum Verweis auf ein Signifikat existieren, wird zugleich
deutlich, dass dieses dem „Spiel aufeinander verweisender Signifikanten […], wel-
ches die Sprache konstituiert“¹⁸⁶ nicht entkommt. Mehrsprachigkeit generiert dabei
eine erhöhte Einsicht in die Funktionsweise von Sprache überhaupt. „Schleift“ nach
Derrida das Spiel der Signifikanten „alle Festen […], die bis dahin den Bereich der
Sprache kontrolliert haben“¹⁸⁷, so gilt dies neben den diskursordnenden historisch-
metaphysischen Größen (wie ‚Wahrheit‘ oder ‚Gott‘) auch für die konventionellen
Sprach- und Textordnungen selbst. Primäre Angriffspunkte mehrsprachiger Texte
sind dabei weniger als extralingual gedachte Festen und Kontrollposten, sondern
die fundamentale Textordnung der Moderne, die normierte Einsprachigkeit. Diese
den Bereich der Sprache kontrollierenden und beschränkenden Ordnungsinstan-
zen unterwandert das Spiel der Signifikanten. So gesehen kann literarische Mehr-
sprachigkeit selbst als Instrument eines dekonstruktiven Lektüreverfahrens gelten,
das der monolingualen Norm Alterität und Heterogenität einschreibt. Mit experi-
mentellen Verfahren hat sie dabei gemein, dass programmatisch mit der Zersetzung
von Sinn gearbeitet wird, den die monolinguale Norm scheinbar herzustellen er-
möglicht. Stattdessen wird in der Kombination der Sprachen die Aufmerksamkeit
erstens auf den Eigen- und Unsinn von Sprache gelenkt und auf die Möglichkeit der
Zeichen, über Sprachgrenzen hinweg zu zirkulieren. Zweitens betont die von der als
territorial verankert gedachten Nationalsprache abweichende literarische Mehr-
sprachigkeit das Moment der umfassenden Bewegung. Auch darin rückt sie in die
Nähe von Derridas écriture, insofern diese als konstitutiv ortsunfest verstanden
wird, hervorgegangen aus einer, wie es in der Grammatologie im Anschluss an
Platon heißt, „Trennung und Expatriierung“¹⁸⁸. Mehrsprachige Texte machen in
ihrer poetischen Dynamik gerade auch diese der Schrift immer schon innewoh-
nende Fortbewegung vielfältig sichtbar.

Der Frage nach der Einsprachigkeit und der eigenen Sprache bzw. der Sprache
des anderen im Kontext seiner Sprachtheorie wie seiner biografischen Erfahrung
geht Derrida in seinem 1996 erschienen Essay Le monolinguisme de l’autre ou la
prothèse d‘origine nach. Wie bereits der Untertitel zeigt, wird darin auch die ver-

185 Ebd., 16.
186 Ebd.
187 Ebd., 17.
188 Ebd., 70 (kursiv im Original).

82 1 Theorie



meintlich eine und eigene Herkunftssprache nicht als eine natürlich, körperlich
zugehörige, sondern als eine künstliche, anstelle eines Mangels gesetzte Prothese
begriffen. Die Schrift nimmt ihren Ausgang von dem widersprüchlichen Befund:
„Ich habe nur eine Sprache, und die ist nicht die meinige / die gehört nicht mir.“¹⁸⁹
Erläutert wird diese These ausgehend von der eigenen Herkunft als frankophoner
Jude in Algerien, dem 1940 die französische Staatsbürgerschaft entzogenwurde und
für den doch weiterhin das Französische die natürliche und einzige Sprache bleibt.
Dadurch ergibt sich zunächst die Einsicht, dass die eigene Sprache die des anderen
ist. Gleichzeitig aber stellen auch die von der französischen Staatsbürgerschaft
Ausgeschlossenen, indem sie weiterhin Französisch als ihre Muttersprache spre-
chen, diese „in dieser Sprache selbst als die Sprache des Anderen dar“¹⁹⁰. In der
spezifischen historischen Konstellation tritt somit erneut Derridas sprachphiloso-
phische Grundannahme zu Tage, die Expatriierung und Fortbewegung als we-
sentlich für Sprache (bzw. écriture) begreift. Die „Passion eines franko-maghrebi-
nischen Märtyerers“ bezeugt dabei „diese universelle Bestimmung […], die uns
einer einzigen Sprache zuweist, aber indem sie uns verbietet, sie uns anzueignen,
wobei ein solches Verbot an das Wesen der Sprache selbst oder vielmehr der Schrift
[…] gebunden ist“¹⁹¹. Aufgrund dieses Wesens der Sprache selbst (das in be-
stimmten historischen Konstellationen, wie Derrida sie auch in der deutsch-jüdi-
schen Geschichte gegeben sieht, offen zu Tage tritt)¹⁹² kann niemand eine Sprache
vollkommen beherrschen. Niemand kann sie als Eigentum besitzen oder auf ihr
eine natürliche Identität begründen. Kulturell werden sprachliche Zugehörigkeiten
durch eine mehr oder minder gewalttätige Sprachpolitik erzeugt. Gerade dieser
Prozess ist von der Peripherie her genau einsehbar, insofern aus der Erfahrung in
der Kolonie besonders offensichtlich hervorgeht, dass die eigene Sprache auf ein
fremdes Land verweist.¹⁹³ Ebendas ist Derrida zufolge die universelle Ausgangssi-
tuation des Subjekts vis à vis der Sprache überhaupt; die Erfahrung einer ur-
sprünglichen Fremdheit. Die eigene Sprache ist immer schon die des anderen, weil
sich das Ich überhaupt erst im Eintritt in bereits bestehende, fremde Sprachen

189 Derrida, Jacques. Die Einsprachigkeit des Anderen oder die ursprüngliche Prothese (frz. 1996).
Übers. von Michael Wetzel. München: Fink, 2003. 11.
190 Ebd., 40. Zur Bedeutung des biografisch-historischen Hintergrundes für Derridas Sprachphi-
losophie vgl.: Segler-Meßner, Silke. Einführung in die französische Kulturwissenschaft. Berlin: Erich
Schmidt, 2020. 43–55.
191 Ebd., 50.
192 In einer berühmten langen Fußnote skizziert Derrida seine These, dass gerade für die
deutschsprachigen jüdischen Autorinnen und Autoren des 20. Jahrhunderts die Konstellation einer
‚eigenen Sprache des anderen‘ zentral ist (ebd., 93– 112). In der vorliegenden Studie wird namentlich
im Kapitel zu Paul Celan darauf zurückzukommen sein.
193 Ebd., 64–68.

1.4 Jacques Derrida 83



formieren kann. Sie ist aber auch die des anderen, weil die Sprache immer im
Austausch bleibt: „Man spricht von jeher nur eine Sprache – und sie ist auf
asymmetrische Weise, so daß sie immer dem anderen zukommt, einem vom an-
deren her wiederkehrt, vom anderen bewahrt wird. Sie ist vom anderen gekom-
men, beim anderen geblieben und zum anderen zurückgekehrt.“¹⁹⁴

Abschließend hält Derrida fest, dass es aus dieser Erkenntnis heraus mono-
kulturelle und nationalistische Aneignungen zu enttarnen und zu unterlaufen gelte.
Die Nicht-Besitzbarkeit der Sprache solle in den Sprachen selbst lesbar gemacht
werden, „die Schrift ins Innere der gegebenen Sprache“¹⁹⁵ gerufen werden. Derrida
zufolge kann das in poetischen Gestaltungen erfolgen, namentlich verweist er auf
Paul Celan, der „Babel in den Körper jedes Gedichts einschrieb“¹⁹⁶. Aber auch „in
viele andere Erfindungen poetischer Idiome“¹⁹⁷ ließe sich die Erkenntnis von der
Nicht-Identität der Sprache übersetzen. Im Anschluss an die Ausführungen dieses
Kapitels lässt sich ergänzen, dass sich die poetische Sprache dafür besonders eignet,
weil in ihr die Möglichkeit (wo nicht im formalistischen Sinne Notwendigkeit) der
Normabweichung gegeben ist, weil sie, da sichtbar künstlich geformt, nicht den
Anspruch der ‚natürlichen‘ Sprache vertreten kann, und gerade deshalb ein eigenes
und vom anderen her kommendes Idiom darstellt.

Dazu muss die poetische Sprache allerdings keine literarische Mehrsprachig-
keit im engeren Sinne aufweisen. Nach Derrida bedeutet das Schreiben inmehreren
Sprachen zugleich lediglich die Handhabung mehrerer „Prothesen, Transplanta-
tionen, Traduktionen, Transpositionen“¹⁹⁸. Auch in ihm gilt der Grundsatz, dass ich
nur eine Sprache habe (und zählten dazu mehrere Nationalsprachen), die zugleich
immer die des anderen sind. Mehrsprachiges Schreiben ist somit nicht kategorial
verschieden vom Schreiben in einer nationalen Sprache, die letztlich ebenso immer
die selbst gestaltete und die des anderen zugleich ist. Derridas Theorie setzt nicht
auf Ebene der Einzelsprachen an, sondern der Sprache, die immer schon nicht als
natürlich, sondern als Prothese und écriture gedacht wird. Gleichwohl wird im
Laufe der vorliegenden Studie offenkundig, dass – ebenso wie es Derrida für die
historische Situation der maghrebinisch-frankophonen Juden behauptet – gerade
das mehrsprachige Schreiben dazu geeignet ist, die Frage nach Eigentum bzw.
Nichtbesitzbarkeit von Sprache, nach Identität von Sprache und nach der Spannung
der Sprache zwischen Eigenem und Anderen anschaulich zu verhandeln und als
eine grundlegende Erkenntnis an die vermeintlich ‚eine‘ und ‚reine‘ Sprache zu-

194 Ebd., 69.
195 Ebd., 125.
196 Ebd., 133.
197 Ebd., 134.
198 Ebd., 130.

84 1 Theorie



rückzuspielen. Derridas Ansatz lässt sich deshalb gerade auch für die Lektüre
mehrsprachiger Texte produktiv machen, weil in seinem Begriff der écriture immer
schon eine Fortbewegung von einer als fest angenommenen Herkunft oder Identität
angelegt ist und die Sprache so grundsätzlich mit Expatriierung und Transfer
verbunden wird. In der Zirkulation der Signifikanten erweist sich dabei auch Be-
deutung als fortwährend in Transformation begriffen.

Fazit

Ziel dieses Kapitel war darzulegen, dass Brüche mit der einsprachigen Textnorm,
fremde Wörter und Mehrsprachigkeit, nicht allein aus soziolinguistischer und
kulturwissenschaftlicher Sicht von Interesse und mittels der entsprechenden dis-
ziplinären Kategorisierungen beschreibbar sind. Vielmehr haben sie seit Saussure
auch die Aufmerksamkeit literaturtheoretischer, sprachphilosophischer und psy-
choanalytischer Untersuchungen auf sich gezogen. Sprachwechsel und -mischung
werden hier innerhalb übergeordneter Fragen zur Funktion und Beschaffenheit
von Sprache überhaupt verhandelt. Dabei wird, wie in den einzelnen Ansätzen
herausgearbeitet wurde, in erster Linie Materialität und Fremdheit der Sprache, i. e.
ihr nicht restlos in Bedeutung bzw. kommunikativer Funktion auflösbarer Anteil,
diskutiert.

Bereits Saussure zieht die Verschiedenheit der Sprachen als Beweis für seine
These von der Arbitrarität des Signifikanten heran. Im russischen Formalismus und
bei Roman Jakobson wird mit der einzelsprachlichen Abweichung ein Effekt von
Selbstreferentialität und Poetizität verbunden. Bei TheodorW. Adorno lässt sich am
Fremdwort als „Spielmarke“ ebenfalls Selbstreferentialität sowie eine Involvierung
in ständige Zirkulation erkennen, die letztlich der Sprache überhaupt eignet. Psy-
choanalytische Ansätze denken Sprache und Sprachen als immer in Prozessen von
Mehrdeutigkeit, Vermischung und Übertragung befindliche und mithin nicht als
eindeutig bedeutend, sondern als genuin polygloss. In Träumen und Fallgeschichten
heben sich einzelne Wörter in ihrer spezifischen lautlichen Materialität ab und
müssen als Knotenpunkt vielfältiger Verdichtungen dechiffriert werden. Sprach-
wechsel sind gleichzeitig als Symptome von Verdrängungsprozessen lesbar und
können so mit Traumata verknüpft sein. Zugleich besteht im Sprachwechsel als
Bewegung der Verschiebung auch die Chance, neue Sinnentwürfe herzustellen.
Abschließend wurde erörtert, wie Mehrsprachigkeit mit Jacques Derridas Sprach-
philosophie zu lesen ist und dabei gezeigt, dass gerade mehrsprachige Texte das
Potential haben, das Denken von Sprache als écriture, als Prozess der Expatriierung
und Sinnverschiebung zu verhandeln. Damit kann in ihnen Derridas grundsätzliche

1.4 Jacques Derrida 85



Erkenntnis von Sprache als Zirkulation der Zeichen und als nie ganz besitzbare zur
Darstellung gebracht werden.

In die nun folgenden Analysen literarischer Mehrsprachigkeit in unterschied-
lichen literatur- und kulturhistorischen Konstellationen sind die hier dargelegten
theoretischen Grundlagen vielfach eingegangen. So wird in den poetologischen
Reflexionen einzelner Autorinnen und Autoren an die sprachphilosophische Di-
mension des Komplexes Mehrsprachigkeit angeknüpft, indem daran Erkenntnisse
zur Beschaffenheit von Sprache überhaupt ebenso wie Sprachkritik formuliert
werden. In der Untersuchung der literarischen Verfahren von Mehrsprachigkeit
spielt die Erzeugung von Poetizität und die Heraushebung sprachlicher Materialität
eine zentrale Rolle, während gleichzeitig durch Abweichungen neue Lesarten er-
öffnet werden. Insgesamt wird so deutlich werden, dass die einzelnen mehrspra-
chigen Stellen ein Close Reading erfordern, das die von den hervorgehobenen Si-
gnifikanten ausgehenden Bedeutungsstränge im Gesamtzusammenhang des
jeweiligen Textes erschließenmuss. Sie werden dabei als Knotenpunkte verstanden,
an denen der Text Materialität und Fremdheit von Sprache überhaupt hervortreten
lässt und damit den Prozess der Lektüre als einer permanenten Fortbewegung
anstößt. Wie aus der vorliegenden theoretischen Abhandlung hervorgeht, heben
mehrsprachige Texte neben dem kulturwissenschaftlich vielfach untersuchten
Themenkomplex der Migration und Transkulturalität auch die der Schrift immer
schon innewohnende Bewegung der Expatriierung hervor.

86 1 Theorie


