
  

Almut Schneider 

daz gevilde nach dem helde klang 

Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären  

in Wolframs von Eschenbach Parzival 

Abstract: The various spheres of sound in Wolfram von Eschenbach’s Parzival shape 

and structure the spaces in which and through which the characters move: through 

noise and stillness, lament and silence. As sound spaces, they sometimes counteract 

the visible space, serving to mirror the characters’ sensitivities by corresponding 

with the inner world of the characters and reflecting the movements of their psyche 

in the respective disturbances and disharmonies they suffer. 

Den Klangeindruck beschreibt Augustinus in seinem Traktat De musica als ein 

Produkt der Seele.1 

1 Benutzte Ausgabe: Aurelius Augustinus, De musica. Bücher I und VI. Vom ästhetischen Urteil 

zur metaphysischen Erkenntnis, eingeleitet, übers. und mit Anmerkungen versehen von Frank 

Hentschel, Hamburg 2002 (Philosophische Bibliothek 539), XXIV. Dieser Schluss ergibt sich aus der 

Funktion, die Augustinus im sechsten Buch dem Gedächtnis für die Wahrnehmung eines Klang

ereignisses zuschreibt. Vgl. ebd., 108–17.  

Erst dort werden die Eindrücke der fünf Sinne zu einem Gan

zen vereint. So ist nach der mittelalterlichen Wahrnehmungstheorie der Klang ein 

Phänomen, das mit allen Sinnen wahrgenommen wird, so wie es den mittelalter

lichen Wahrnehmungsweisen im Blick auf den sensus communis entspricht.2 

2 Vgl. Christian Kaden, Das Unerhörte und das Unhörbare. Was Musik ist, was Musik sein kann, 

Kassel, Stuttgart 2004, und Michael Walter, Grundlagen der Musik des Mittelalters. Schrift – Zeit – 

Raum, Stuttgart 1994; zum sensus communis vgl. Daniel Heller-Roazen, Der innere Sinn. Archäo

logie eines Gefühls, aus dem Amerikanischen von Horst Brühmann, Frankfurt a. M. 2012. 

Da

bei ist der Klang nicht nur in diesem Kontext unmittelbar mit Bewegung verbun

den, denn Klänge entstehen aus nichts anderem als aus Bewegung. Petrus d’Auvergne 

fasst dies um 1301 so: »armonia seu consonancia musica non est sine sono […]. So

nus autem sine percussione et pulsu esse non potest« (Quodlibet VI, Quaestio XVI, 

11–14: »Eine musikalische Harmonie existiert nicht ohne Klang, [...] Klang aber exis

tiert nicht ohne Schlagen, also Bewegung«).3 

3 Benutzte Ausgabe: Frank Hentschel, ›Der verjagte Dämon. Mittelalterliche Gedanken zur Wir

kung der Musik aus der Zeit um 1300. Mit einer Edition der Quaestiones 16 und 17 aus Quodlibet 

VI des Petrus d’Auvergne‹, in: Jan A. Aertsen und Andreas Speer (Hrsg.), Geistesleben im 13. Jahr

hundert, Berlin, New York 2000 (Miscellanea Mediaevalia 27), 395–421, hier: 413; vgl. dazu Frank 

Hentschel, ›Affectus und proportio. Musikbezogene Philosophie der Emotionen um 1300 (Engelbert 

Mit der ihm immanenten Bewegung 

-

-

-

-

-

-

—— 

-

-

-

-

 Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses  
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)  
 https://doi.org/10.1515/9783111369907-005 

https://doi.org/10.1515/9783111369907-005


92 — Almut Schneider 

  

von Admont und Petrus d’Auvergne)‹, in: Christoph Asmuth u. a. (Hrsg.), Philosophischer Gedanke 

und musikalischer Klang. Zum Wechselverhältnis von Musik und Philosophie, Frankfurt a. M., 

New York 1999, 53–68, hier: 63. 

kann der Klang Räume aufspannen, wie Sybille Krämer ausführt.4 

4 Vgl. Sybille Krämer, ›Die »Rehabilitierung der Stimme«. Über die Oralität hinaus‹, in: Doris Ko

lesch und Sybille Krämer (Hrsg.), Stimme. Annäherung an ein Phänomen, Frankfurt a. M. 2006, 

269–95, hier: 281. 

Zugleich lässt 

sich in umgekehrter Perspektive festhalten: Der Raum erhält durch den Klang eine 

Struktur. 

Diese Differenzierung lässt sich vielleicht präzisieren mit Elisabeth Ströker, die 

in ihren Philosophischen Untersuchungen zum Raum u. a. zwischen dem gestimmten 

Raum und dem Aktionsraum unterscheidet.5 

5 Vgl. Elisabeth Ströker, Philosophische Untersuchungen zum Raum, 2., verb. Aufl., Frankfurt a. M. 

1977 (Philosophische Abhandlungen 25). 

Als abstrakte Raumkonzepte können 

beide durchaus gleichzeitig am selben Ort vorhanden sein. Der gestimmte Raum, 

der mit dem Ton als seiner raumbestimmenden Macht in besonderer Weise ver

bunden ist, lässt sich nicht ausmessen:6 

6 Vgl. ebd., 28. 

»Sein Vernehmen ist kein Wahrnehmen, 

sein Gewahren kein Erkennen, es ist vielmehr ein Ergriffen- oder Betroffensein.«7 

7 Ebd., 22f. 

Der gestimmte Raum ist damit v. a. durch den Begriff der Fülle bestimmt. So hält 

Ströker fest: 

Der gestimmte Raum ist nicht nur durch seine Fülle gegeben und mit ihr gelebt, sondern er ist 

diese Fülle selbst. Ihr Verlust ist zugleich sein Verlust. Das ist der Grund, weshalb wir von ihr 

wie vom gestimmten Raum selbst sprechen.8 

8 Ebd., 31. Den Raum als Funktion des Helden beschreibt grundlegend Uta Störmer-Caysa, Grundstruk

turen mittelalterlicher Erzählungen. Raum und Zeit im höfischen Roman, Berlin, New York 2007. 

Vor diesem Hintergrund möchte ich versuchen, einer Poetologie der Klanglichkeit 

in Wolframs Parzival in der Perspektivierung auf dessen Raumsemantiken nach

zuspüren.9 

9 Benutzte Ausgabe: Wolfram von Eschenbach, Parzival, Studienausgabe, mittelhochdeutscher 

Text nach der sechsten Ausgabe von Karl Lachmann, Übers. von Peter Knecht, mit Einführungen 

zum Text der Lachmannschen Ausgabe und in Probleme der Parzival-Interpretation von Bernd 

Schirok, Berlin, New York 22003. 

Die höfischen und außerhöfischen Räume im Parzival sind, so möchte 

ich zeigen, als je spezifische Lautsphären ausgestaltet, die Klang und Stille, Klage 

und Schweigen einander gegenüberstellen – und um eine Lichtregie zu einem 

multisensorischen Eindruck erweitern. Diese Lautsphären stehen zueinander in 

Beziehung und durchdringen einander nicht zuletzt aufgrund der Bewegung der 

Figuren durch diese Räume. Dabei geht es mir um erzählte Klänge, d. h. um solche, 

-

-

—— 

-

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 93 

  

die auf der lexikalischen Ebene des Textes unmittelbar angezeigt werden. Sie las

sen sich differenzieren in Klänge, die die Figuren begleiten, und solche, die den 

Raum ritterlich-höfischer Präsenz und Entfaltung bestimmen.10 

10 Zum Schall in Wolframs Parzival vgl. John Greenfield, ›waz hân ich vernomn? (Pz. 120, 17). 

Überlegungen zur Wahrnehmung von Schall im Parzival Wolframs von Eschenbach‹, in: Ingrid 

Bennewitz und William Layher (Hrsg.), der âventiure dôn. Klang, Hören und Hörgemeinschaften 

in der deutschen Literatur des Mittelalters, Wiesbaden 2013 (Imagines Medii Aevi 31), 163–73. 

Dies zeigt sich schon zu Beginn der Parzival-Handlung. Wenn der junge Par

zival zum allerersten Mal einem Ritter begegnet, so trägt nicht allein der Glanz der 

Rüstung, sondern auch der Klang ihrer Glöckchen eine Spur höfischer Prachtent

faltung in die Waldeinsamkeit von Soltane, auch wenn Parzival selbst die Schall

zeichen nicht zu deuten weiß.11 

11 Vgl. ebd., 171. In welcher Weise Karnahkarnanz sich hier körperlich-bildhaft in Szene setzt und 

den Wahrnehmungsraum optisch wie akustisch im Sinne einer höfischen Selbstdarstellung besetzt, 

zeigt Horst Wenzel, Hören und Sehen. Schrift und Bild. Kultur und Gedächtnis im Mittelalter, Mün

chen 1995, 130f.; zu den Wahrnehmungs- und Erkenntnismöglichkeiten Parzivals in diese Szene 

vgl. auch Manfred Eikelmann, ›Erzählte Evidenzen. Szenische Narration und Erkenntnisdiskurs in 

Wolframs Parzival‹, in: Franziska Wenzel (Hrsg.), Jenseits der Dichotomie von Text und Bild. Ver

fahren der Veranschaulichung und Verlebendigung in Mittelalter und Früher Neuzeit, Wiesbaden 

2021 (Medii Aevi 54), 319–32, hier: 326–29. 

Mit den Glöckchen ist die Lautsphäre des Artushofes 

für denjenigen wahrnehmbar, der erkennt, was er hört. Doch ihr Klang, der ge

nau dann ertönt, wenn der Ritter den Schwertarm schwingt, verweist zugleich auf 

den ritterlichen Kampf, der so oft im Parzival tödlich verläuft.12 

12 Vgl. dazu grundlegend Walter Haug, ›Parzival ohne Illusionen‹, DVjs 64 (1990), 199–217; zur Ver

schränkung von Minne und Tod im Parzival vgl. Robert Schöller, ›Minne-Fragmente. Angedeutete 

Liebestragödien im Parzival Wolframs von Eschenbach‹, in: Johannes Keller und Florian Kragl 

(Hrsg.), Mythos – Sage – Erzählung. Gedenkschrift Alfred Ebenbauer, Göttingen, Wien 2009, 441–54. 

So deutet sich im 

ästhetischen Moment des Glöckchenklangs zugleich das Leid an, das den höfisch

ritterlichen Kampf gerade in Wolframs Dichtung aufgrund der kaum zu steuern

den Tötungsgefahr auszeichnet.13 

13 Vgl. Joachim Bumke, Wolfram von Eschenbach, 8., völlig neu bearb. Aufl., Stuttgart, Weimar 

2004 (Sammlung Metzler 38), 185. 

Dem höfischen schal des Artushofes, der seine Ritter auch in der Ferne noch 

begleitet, steht auf der Gralsburg jedoch neben dem Glanz auch das Schweigen 

gegenüber, das Parzival ergreift und die entscheidende Frage ausschließt. Und doch 

sind die Lautsphären beider Höfe durch jâmer und klage bestimmt und einander 

zugeordnet – als Ausdrucksformen desjenigen Leids, das Wolfram der Artus- wie 

der Gralsgesellschaft als ihren jeweiligen Grundton einschreibt.14 

14 Die Erlösungsbedürftigkeit beider Gesellschaften, des Artus- wie des Gralshofes, unterstreicht 

Bumke (wie Anm. 13), 183f.  

Ihm kontrastiert 

als Spur des Transzendenten ein imaginärer Klangraum der Engel: derjenige des 

-

-

-

-

-

-

-

—— 

-

-

-



94 — Almut Schneider 

  

zehnten Engelchores, der gefallen und durch den Menschen zu ersetzen ist.15 

15 Zu den Engelschören vgl. Eckart Conrad Lutz, ›In niun schar insunder geordent gar. Gregoria

nische Angelologie, Dionysius-Rezeption und volkssprachliche Dichtung des Mittelalters‹, ZfdPh 102 

(1983), 335–76; Ulrich Ernst, ›Neue Perspektiven zum Parzival Wolframs von Eschenbach. Angelo

logie im Spannungsfeld von Origenismus und Orthodoxie‹, Das Mittelalter 11 (2006), 86–109; Cor

nelia Herberichs, ›Erzählen von den Engeln in Wolframs Parzival. Eine poetologische Lektüre von 

Trevrizents Lüge‹, PBB 134 (2012), 39–72; zu imaginierten Klangräumen vgl. Wenzel (wie Anm. 11), 

326–34; Christel Meier, ›Imaginatio und phantasia in Enzyklopädien vom Hochmittelalter bis zur 

Frühen Neuzeit‹, in: Thomas Dewender und Thomas Welt (Hrsg.), Imagination – Fiktion – Kreation. 

Das kulturschaffende Vermögen der Phantasie, München, Leipzig 2003, 161–81; Almut Schneider, 

›Imaginierter Jubilus. Die Engelschöre von Kloster Marienberg und die Imagination der Himmels

musik in volkssprachiger Dichtung des Mittelalters‹, in: Elmar Locher und Hans Jürgen Scheuer 

(Hrsg.), Archäologie der Phantasie. Vom ›Imaginationsraum Südtirol‹ zur longue durée einer ›Kul

tur der Phantasmen‹ und ihrer Wiederkehr in der Kunst der Gegenwart, Bozen, Innsbruck 2012 

(Essay & Poesie 26), 111–26. 

Die 

Denkfigur des Ersetzens umschließt dabei auch die Königswürde selbst. Wenn Par

zival den Artushof erreicht, trägt er »âne flügel engels mâl« (308, 2).16 

16 Vgl. dazu Burkhard Hasebrink, ›Gawans Mantel: Effekte der Evidenz in der Blutstropfenszene 

des Parzival‹, in: Elizabeth Andersen u. a. (Hrsg.), Texttyp und Textproduktion in der deutschen 

Literatur des Mittelalters, Berlin, New York 2005 (TMP 7), 237–47, hier: 246f. 

Mit diesem 

Klangraum der Engel deutet sich Erlösung an, doch die letzte, gleichfalls zu imagi

nierende ›Klangfigur‹ des Textes ist der Schwan, dessen Gesang in Musiktraktaten 

der Vormoderne als Reflexion über den Tod gilt.17  

17 Vgl. Michel Pastoureau, Bestiaires du Moyen Âge, Paris 2011, 155, und Almut Schneider, ›jâ, zwâre 
ich bin Achilles. Narration und personale Identität im Trojanerkrieg Konrads von Würzburg‹, in: 

Ludger Grenzmann u. a. (Hrsg.), Geschichtsentwürfe und Identitätsbildung im Übergang vom Mit

telalter zur Neuzeit, Bd. 1: Paradigmen personaler Identität, Berlin 2016 (Abhandlungen der Aka

demie der Wissenschaften zu Göttingen 41/1), 266–86, hier: 285. 

So sind es nicht zuletzt die Klangräume, die die Ambivalenzen des Romans un

terstreichen. Die Höfe der Grals- wie der Artuswelt und auch einige Figuren selbst 

sind erlösungsbedürftig – und sie sind durch je spezifische Lautsphären markiert, 

die nicht allein durch Klanglichkeit zu erfassen sind, sondern Visualität und Audi

tivität intersensorisch verbinden. Die Verschränkungen bzw. Kontrastierungen 

von Klang und Glanz (splendor), so möchte ich im Folgenden zeigen, entwerfen eine 

intersensorische Lautsphäre, in der Wolframs Poetologie eine ästhetische Form 

findet.  

-

-

-

-

—— 
-

-

-

-

-

-

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 95 

  

1 Der Klang des ritterlichen Kampfplatzes 

Schon in der Vorgeschichte ist der Auftritt des Ritters durch eine besondere Laut

sphäre gekennzeichnet, die ihn wie eine Aura umgibt. Das zeigt sich bei der Schil

derung von Gahmurets Kämpfen vor Patelamunt. Kaylet von Spangen erreicht 

Gahmuret auf dem Kampfplatz, um ihn zum Zweikampf zu fordern, doch dieser 

wendet sich von dem Verwandten ab, denn warum hätte er ihm ein Leid zufügen 

sollen. Kaylet aber lässt nicht nach: 

der Spânôl rief im nâch genuoc. 

ein strûz er ûf dem helme truoc: 

gezimieret was der man,  

als ich dâ von ze sagenne hân, 

mit phelle wît unde lanc. 

daz gevilde nach dem helde klanc: 

sîne schellen gâbn gedœne. 

er bluome an mannes schœne! 

sîn varwe an schœne hielt den strît, 

unz an zwên die nâch im wuohsen sît, 

Bêâcurs Lôtes kint 

und Parzivâl, die dâ niht sint: 

die waren dennoch ungeborn, 

und wurden sît für schœne erkorn. (39, 15–28) 

Der Spanier rief ihm oft genug nach. Einen Strauß trug er auf dem Helm: Ritterlich geschmückt 

war der Mann, wie ich von ihm zu berichten habe, mit einem kostbaren, weiten und langen 

Seidenstoff. Das Feld nahm seinen Klang auf, seine Glöckchen erfüllten es mit ihrem Spiel. 

Er war eine Blüte männlicher Schönheit! Der Glanz seiner Schönheit behauptete sich in jedem 

Wettstreit, bis späterhin die beiden nach ihm aufwuchsen, Bêâcurs, der Sohn des Lot, und Par

zival, die dort nicht sind. Sie waren zu dieser Zeit noch nicht geboren; sie wurden später für 

ihre Schönheit auserwählt. 

Den ganzen Raum des Kampfplatzes erfüllt der Ritter mit seinem Klang, der vom 

gedœne der Schellen herrührt, eben solchen, wie sie Parzival später in der Wald

einsamkeit von Soltane am Streitarm desjenigen Ritters begegnen, der Parzival 

überhaupt erst auf die Spur setzen wird, selbst ein Ritter werden zu wollen. Hier, 

in der Vorgeschichte Gahmurets, markieren die Glöckchen die ritterliche Aura, die 

von auditiver, aber auch von visueller Wahrnehmbarkeit geprägt ist. Das gevilde 

klingt ›nach dem Helden‹, es bildet den Klangraum, in dem der Ritter sich bewegt 

und den er mit seinen klangvollen Bewegungen ausfüllt, doch zugleich und in be

sonderer Weise tritt seine höfisch-ritterliche Schönheit hervor, die von derjenigen 

Parzivals und Beacurs’, des Bruders Gawans, zu diesem Zeitpunkt der Handlung 

noch unübertroffen ist. Die Lautsphäre des Ritters ist damit als eine multisensorische 

-

-

-

-

-



96 — Almut Schneider 

  

entworfen, in der Klanglichkeit und Schönheit – das Reimpaar gedœne : schœne (39, 21f.) 

unterstreicht dies – zu einem Gesamteindruck zusammenfinden. Diese Lautsphäre 

des Ritterlichen findet sich auch in späteren Kämpfen eindrucksvoll erweitert und 

entfaltet. So ist auch Gahmurets Ankunft beim Turnier von Kanvoleiz, wie John 

Greenfield zutreffend beobachtet hat, als ein einprägsames Klangereignis gestal

tet:18  

18 Vgl. Greenfield (wie Anm. 10), 164. 

die hellen pusînen 

mit krache vor im gâben dôz. 

von würfen und mit slegen grôz 

zwêne tambûre gâben schal: 

der galm übr al die stat erhal. 

der dôn iedoch gemischet wart 

mit floytieren, an der vart: 

ein reisenote sie bliesen. (63, 2–9)

Die hell tönenden Posaunen ihm voran erzeugten großes Getöse mit ihrem lauten Schall. Zwei 

Tamburins, geworfen und kräftig geschlagen, verursachten einen solchen Krach, dass der 

Lärm über die ganze Stadt hallte. Und doch mischte sich der Klang mit Flötenspiel, das den Zug 

begleitete: sie bliesen ein Marschlied.  

Die akustische Inszenierung eines höfischen Zeremoniells, so Greenfield, stellt Gah

murets Rittertum wie die Macht seiner Minne heraus und zeichnet ihn noch vor Be

ginn der Kämpfe als künftigen Sieger aus. Der schal ist ihm so eigen, dass noch die 

Gralsbotin Kundrie – auch darauf verweist Greenfield – im sechsten Buch des Par
zival von Gahmuret behauptet: »er kunde wol mit schallen« (317, 25).19 

19 Vgl. ebd., 165. 

Der Klang des 

höfischen Kampfplatzes scheint seinem Wesen zutiefst eingeschrieben. Eine solche 

Korrespondenz von Innen und Außen zeigt sich auch, wenn Gahmuret, in Erwartung 

der Kämpfe vor Patelamunt und in Liebe zu Belakane entbrannt, kaum in den Schlaf 

findet, weil der Raum seines Herzens vom schal ritterlichen Kampfes erfüllt ist: 

 strît und minne was sîn ger: 

nu wünschet daz mans in gewer. 

sîn herze gap von stôzen schal, 

wande ez nâch ritterschefte swal. (35, 25–28) 

Kampf und Minne – das war sein Verlangen. Nun wünscht ihm, dass man es ihm gewähren 

möge. Sein Herz pochte in lauten Schlägen, weil es sich in Sehnsucht nach ritterlichem Kampf 

geweitet hatte. 

-

-

-

-

—— 



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 97 

  

Der Klangraum des Ritters zeigt sich als eine äußere wie innere Angelegenheit. Die 

äußere Lautsphäre ritterlichen Schalls besitzt ihr Pendant im Klangraum der Seele 

bzw. des Herzens.20 

20 Greenfield (wie Anm. 10) fasst seine Beobachtungen folgendermaßen: »Es ist als ob Ritterschaft 

in Gahmuret selbst Schall verursachen würde« (166). 

Noch Gawan findet sich von einer solchen ritterlichen Lautsphäre 

umgeben, wenn er zur Schlacht von Bearosche aufbricht und dort auf Poydicon

junz trifft, der unter Posaunenklang wie einem furchterregenden Donnerschall und 

dem Dröhnen von Trommeln den Kampfplatz erreicht (379, 11). Hier allerdings deu

tet der bedrohliche Klang auf die Niederlage des Ritters selbst voraus, denn Gawan 

stößt ihn unvermittelt vom Pferd. Der Ritter, insbesondere derjenige der Welt Gah

murets, ist im Parzival von einer Lautsphäre schallender Blas- und Schlaginstrumente 

umgeben, dazu nicht zuletzt vom Klang klirrender Waffen, wie onomatopoetisch 

durch das klinga klinc auf dem Feld von Kanvoleiz unterstrichen (69, 13–17).21 

21 Zu historischen Lautsphären des Agonalen, wie sie aus der Frühen Neuzeit überliefert sind, vgl. 

Christian Jaser, ›Klangräume des Agonalen bei italienischen und oberdeutschen Pferderennen des 

15. und frühen 16. Jahrhunderts‹, in: Martin Clauss u. a. (Hrsg.), Lautsphären des Mittelalters. Akusti

sche Perspektiven zwischen Lärm und Stille, Wien u. a. 2020 (Beihefte zum Archiv für Kulturge

schichte 89), 29–51. 

Kriegs

lärm und martialischer Instrumentenklang kennzeichnen Kampfbereitschaft und 

Sehnsucht nach Streit und Minne.  

2 Der Klangraum des Artushofes 

Anders dagegen steht es um das Zentrum höfischer Repräsentation selbst, um den 

Artushof, denn der Hof in Nantes, wie Wolfram ihn zeichnet, unterscheidet sich 

markant etwa vom irischen Königshof in Gottfrieds Tristan durch das Fehlen mu

sikalischer Klänge. Während in Gottfrieds Versroman der Künstler Tristan den Hof 

schon bei seiner ersten Ankunft dort durch musikalische Jagdklänge aufschrecken 

lässt (V. 3223–29), bezaubert und verführt die ihm in ihrer Musikalität kongeniale 

Isolde den irischen Hof (V. 8054–83).22 

22 Benutzte Ausgabe: Gottfried von Straßburg, Tristan und Isold, hrsg. von Walter Haug und Manfred 

Günter Scholz. Mit dem Text des Thomas, hrsg., übers. und komm. von Walter Haug, 2 Bde., Berlin 

2011 (Bibliothek des Mittelalters 11/Bibliothek deutscher Klassiker 192). 

Ihre Klänge geben ihrer Schönheit im ande

ren Medium Ausdruck. Isoldes Schönheit ist ihr Gesang – und weckt das Begehren 

der anwesenden Männer (V. 8054–93).23  

23 Vgl. dazu Hartmut Bleumer, ›Gottfrieds Tristan und die generische Paradoxie‹, PBB 130 (2008), 22–61. 

Von einer Musikalität dieser Art findet sich im Parzival wenig. Stattdessen be

stimmt das Gespräch die Lautsphäre des Hofes, der Dialog. Wenn Parzival zum 

-

-

-

-

-

-

-

—— 

-

-



98 — Almut Schneider 

  

ersten Mal vor Artus steht, ist der Hof wesentlich durch das Gespräch, durch den 

Wechsel der Stimmen, bestimmt: Es wird geplappert, geschmäht, gestritten. Von 

den 142 Versen, die die Szene von der Ankunft Parzivals vor König Artus bis hin 

zu seinem Aufbruch zum Kampf gegen Ither umfassen, enthalten 73 Verse wörtliche 

Rede bzw. deren Einleitung durch eine inquit-Wendung (148, 29–153, 20). Darüber 

hinaus erklingt Lachen, wenn Cunneware Parzival als den besten Ritter auszeich

net und dafür von Keie bitter gekränkt wird, und wenn Antenor aus gleichem Grund 

sein jahrelanges Schweigen bricht. 

Dem Ritter inmitten seiner Aventüre und dem Hof als demjenigen Ort, an dem 

êre zugesprochen wird, die aus der bestandenen Aventüre erwächst – jeder dieser 

Bezugsgrößen scheint im Parzival eine Lautsphäre eigen. Der Ritter ist umgeben 

von Kriegslärm und dem Schall der Instrumente, der Posaunen etwa, die seinen 

Einzug zu Turnier oder Schlachtfeld begleiten, bis hin zu den Glöckchen, die noch 

im Wald den höfischen Habitus nicht ins Bild, wohl aber in einen angemessenen 

Klang setzen. Das gilt auch für Artus in dem Moment, in dem er nicht in einer Burg 

sitzt, sondern dort einzieht und den Aventürenklang mit sich führt.24 

24 Zum Klang als Kategorie der Inszenierung des Herrschers vgl. Gesine Mierke, ›Den Herrscher 

hören. Zu akustischen Phänomenen im Reinfried von Braunschweig‹, in: Martin Clauss u. a. (Hrsg.), 

Lautsphären des Mittelalters. Akustische Perspektiven zwischen Lärm und Stille, Wien u. a. 2020 

(Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 89), 177–97; vgl. auch Jörg Bölling, ›Musicae Utilitas. Zur 

Bedeutung der Musik im Adventus-Zeremoniell der Vormoderne‹, in: Peter Johanek und Angelika 

Lampen (Hrsg.), Adventus. Studien zum herrscherlichen Einzug in die Stadt, Köln 2009 (Städtefor

schung. Reihe A. Darstellungen 75), 229–66. 

Nicht zuerst 

als König, sondern als Sohn erreicht Artus den Hof in Joflanze. Der Klang, der ihn 

umgibt, lässt ihn dabei eher in der Rolle eines Ritters erscheinen: 

dô reit dar zuo mit schalle 

Artûs mit den sînen. 

man hôrt dâ pusînen, 

tambûrn, floitiern, stîven. 

der suon Arnîven 

reit dar zuo mit krache. (764, 24–29) 

Da kam Artus unter großem Schall mit den Seinen dahergeritten. Man hörte dort Posaunen, 

Trommeln, Flöten und Schalmeien. Der Sohn der Arnive näherte sich mit Gedröhne. 

Die Lautsphäre des Artushofes, aber auch diejenige Pelrapeires oder Bearosches 

dagegen sind nicht als musikalische Klangsphären entworfen. Wenn in Hartmanns 

Iwein das Eingangsfest am Artushof dadurch eingeleitet wird, dass dort gesungen 

-

—— 

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 99 

  

und getanzt wird (V. 59–72),25 

25 Benutzte Ausgabe: Hartmann von Aue, Iwein, 4., überarb. Aufl., Text der siebenten Ausgabe 

von G. F. Benecke, K. Lachmann und L. Wolff, Übersetzung und Nachwort von Thomas Cramer, Ber

lin, New York 2001. Zum schönen Schall am Artushof vgl. Bianca Häberlein, Gestimmte Räume. 

Zur Poetizität und Interpassivität im Wigalois Wirnts von Grafenberg, Berlin 2021 (Philologische 

Studien und Quellen 281), 53–60. 

so findet sich zunächst nichts Vergleichbares an Wolf

rams Höfen auserzählt. Dessen Höfe sind weit eher durch das Gespräch markiert, 

durch den Klang von Rede und Gegenrede und damit durch den Gebrauch der 

Stimme. Dies gilt auch für das Fest auf Clinschors Burg. Den wenigen Versen, die 

dort dem Tanz gewidmet sind (639, 15–20), stehen ungleich längere Gesprächspas

sagen gegenüber (631, 1–637, 25). Damit lassen sich zwei höfisch-ritterliche Lautsphä

ren einander gegenüberstellen, nicht mit dem Postulat einer Absolutheit, wohl aber 

einer Tendenz zur Ausdifferenzierung: die klangerfüllte von Turnier und Kampf

platz mit Instrumentalklang und dem Schallen und Klirren der Waffen – und die 

Lautsphäre des Hofes, die durch die artikulierte Stimme ausgezeichnet ist. 

Die für die arthurische Welt konzeptionelle Trennung von aventiure und êre 

spiegelt sich in den unterschiedlich ausgestalteten Lautsphären der unartikulier

ten Klanglichkeit des ritterlichen Raumes durch Posaunenschall und Schwerter

klang – und der artikulierten Stimme am Hof als Zentrum der Gesellschaft, die ihre 

Ordnung auf der Zusage oder Verweigerung von êre aufbaut. 

3 Klangräume des Mangels:  

Gralsburg und Pelrapeire 

Lässt sich diese Beobachtung für die beschriebenen Turniere und Burgen von Kan

voleiz und Bearosche festhalten, so fügen sich zwei Burgen hier nicht ein: die Grals

burg und Pelrapeire. Es sind die beiden Burgen, die von ganz besonderem Leid ge

prägt sind und die, jede für sich, dasjenige bergen, was Parzivals gesamtes Sehnen und 

Streben ausmachen wird: den Gral und die Minne, die Parzival durch die Roman

handlung hindurch in der Gestalt seiner Sehnsucht nach Condwiramurs erfährt. 

Für die Gralsburg zeigt sich dies besonders deutlich im Vergleich zur Ankunfts

szene auf der Gralsburg, wie Chrétien de Troyes sie ausgestaltet.26 

26 Benutzte Ausgabe: Chrétien de Troyes, Le Roman de Perceval ou Le Conte du Graal. Der Perce
valroman oder Die Erzählung vom Gral, Altfrz./Dt., übers. und hrsg. von Felicitas Olef-Krafft, Stutt

gart 1991. In welcher Vielfalt Wolfram die Gralsszene gegenüber Chrétien eigens ausgestaltet, zeigt 

zusammenfassend Volker Mertens, Der Gral. Mythos und Literatur, Stuttgart 2003, 68–75; vgl. auch 

Bumke (wie Anm. 13), 135–42. 

Im Perceval ist 

-

-

-

-

-

-

-

-

-

-

-

—— 

-

-
-



100 — Almut Schneider 

  

diese Szene getragen vom Gespräch, das sich zwischen Perceval und dem Burgherrn 

entspinnt. Der Dialog zwischen dem Gralskönig und Perceval verläuft als eine um

fassende Wechselrede, die zunächst die Gebrechlichkeit des Königs und dann die 

Reise des Ankömmlings thematisiert. Der Gralskönig eröffnet das Gespräch mit dem 

Verweis auf seine Unhöflichkeit, nicht aufzustehen, und sofort befinden sich beide 

in munterer Wechselrede: 

›Amis, ne vos soit grief 

Se encontre vos ne me lief, 

Que je n’en sui mie aesiez.‹ 

– ›Por Dieu, sire, or vos en taisiez, 

Fait cil, qu’il ne me grieve point, 

Se Diex joie et santé me doint.‹ (V. 3107–12) 

›Nehmt es mir nicht übel, Freund, wenn ich mich zu Eurer Begrüßung nicht erhebe, da ich 

dazu nicht imstande bin‹. ›Um Gottes willen Herr, darüber braucht Ihr doch kein Wort zu 

verlieren‹, erwidert der Ankömmling, ›ich nehme Euch das keineswegs übel, so wahr mir Gott 

Glück und Gesundheit schenken möge.‹ 

Der Edelmann quält sich in die Höhe und setzt das Gespräch unmittelbar fort: 

 ›Amis, cha vos traiez. 

Ja de moi ne vos esmaiez, 

Si seez chi seüremant 

Les moi, que je le vos comant.‹ 

Li vallés s’est lez lui assis, 

Et li preudom li dist: ›Amis, 

De quel part venistes vos hui?‹ 

– ›Sire, fait il, hui matin mui 

De Biaurepaire; issi a non.‹ 

– ›Si m’aït Diex, fait li preudom, 

Trop grant jornee avez hui faite: 

Vos meüstes ainz que la gaite 

Eüst hui main l’aube cornee.‹ 

– ›Ains estoit ja prime sonee, 

Fait li vallés, jel vos affi.‹ 

Que que il parloient ensi, 

Un[s] vallés entre par la por[t]e. (V. 3115–31)

›Kommt hierher, Freund! Habt keine Angst vor mir und setzt Euch unbesorgt hier neben 

mich: ich fordere Euch dazu auf.‹ (Da) nimmt der Junge an seiner Seite Platz, und der Edel

mann fragt ihn: ›Freund, von wo seid Ihr heute gekommen?‹ – ›Heute morgen, Herr‹, erwidert 

er, ›bin ich von Beaurepaire – so heißt der Ort – aufgebrochen.‹ – ›Gott stehe mir bei!‹ ruft 

der Edelmann, ›dann habt Ihr an diesem Tag eine riesige Strecke zurückgelegt. Ihr müsst Euch 

aufgemacht haben, bevor der Wächter in der Früh mit dem Hornsignal das Morgengrauen 

-

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 101 

  

kündete.‹ – ›Nein, man hatte schon auf die Prim geläutet, das versichere ich Euch‹, antwortet 

der Junge. Während sie sich derart unterhielten, tritt ein Knappe durch die Tür des Saales.  

Eine höfische Plauderei mit der Frage nach dem Woher und dem Verlauf der Reise 

entfaltet sich hier. Wolfram dagegen tilgt in der Ankunftsszene auf Munsalvæsche 

fast alle Gesprächsanteile. Lediglich zwei Mal spricht Anfortas den Protagonisten 

an: zunächst mit der Aufforderung, Parzival möge sich zu ihm setzen: »zuo mir dâ 

her an / sazte i’uch verre dort hin dan, / daz wære iu alze gastlîch« (230, 27–29); 

dann, fast 250 Verse später, richtet er das Wort an ihn, wenn er ihm das Schwert 

mit der Bitte überreicht, die Gabe anzunehmen. Doch in beiden Fällen gibt es kei

ne Antwort, es entspinnt sich gerade kein Gespräch. Parzival wird Zeuge eines fast 

durchweg stummen Schauspiels – die einzige Ausnahme bildet die Klage um die 

blutige Lanze, die Wolfram in nur einem Vers zusammenfasst (231, 23) –, und er 

fragt sich durchaus, was es damit auf sich habe. Doch die Erziehung des Gurne

manz hindert ihn, diese Frage auszusprechen, zumindest in erster Instanz. Die Dis

kussion der Forschung um Parzivals Frageversäumnis kann ich hier nicht darlegen.27 

27 Vgl. dazu mit ausführlicher Forschungsdiskussion Marina Münkler, ›Inszenierungen von Norm

reflexivität und Selbstreflexivität in Wolframs von Eschenbach Parzival‹, ZfG NF 18/3 (2008), 497–511. 

Doch scheint die These nicht überzeugend, Parzival sei zu Erbarmen grundsätzlich 

(noch) nicht in der Lage oder sei unfähig, Leid wahrzunehmen.28

28 Vgl. Joachim Bumke, ›Wahrnehmung und Erkenntnis im Parzival Wolframs von Eschenbach‹, in: 

Ursula Peters (Hrsg.), Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150–1450. DFG-Symposion 2000, 

Stuttgart, Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbände 23), 355–70, hier: 357. 

 Auf Pelrapeire 

hatte die Lehre seines Erziehers noch seine miltekeit gegenüber dem unterlegenen 

Feind hervorgerufen und ihn daran gemahnt, den unterlegenen Gegner Clamide 

nicht zu töten. Explizit fällt der Begriff der erbärme als Grundlage und Voraussetzung 

dafür, dass Parzival den Gegner verschont: 

 dô dâhte der den sic hât 

sân an Gurnemanzes rât 

daz ellenthafter manheit 

erbärme solte sîn bereit. (213, 29–214, 2) 

Da dachte der, der den Sieg errungen hatte, sogleich an den Rat des Gurnemanz, dass kühne 

Tapferkeit sich zum Erbarmen bereitfinden solle. 

Und auch wenn Parzival sich bei Trevrizent im neunten Buch der Ereignisse auf 

der Gralsburg erinnert, hebt die vierfache Wiederholung des Wortes jâmer inner

halb von neun Versen (492, 14–22) hervor, dass Parzival das Leid auf der Gralsburg 

wahrgenommen, wenn auch kaum zutreffend eingeordnet hat. Fehlendes Mitleid 

-

-

-

-

—— 
-



102 — Almut Schneider 

  

also ist nicht Parzivals Hinderungsgrund für die erlösende Frage, eher schlägt sein 

Festhalten an den Lehren des Gurnemanz auf der Gralsburg zum Schaden aus,29 

29 Vgl. Hartmut Bleumer, ›Wahrnehmung literarisch. Ein Versuch über Parzival und Tristan‹, Das 

Mittelalter 8 (2003), 137–55, hier: 145. Bumke (wie Anm. 28), 357, führt Parzivals Versagen auf der 

Gralsburg, das die Figur selbst Gurnemanz zuschreibt, dagegen nicht auf fehlendes Mitleid, sondern 

vielmehr auf eine habituelle Wahrnehmungsschwäche des Protagonisten zurück; kritisch dazu 

Jan-Dirk Müller, ›Percevals Fragen – oder ein Parzival ohne Mitleidsfrage?‹, Wolfram-Studien 23 

(2014), 21–49, hier: 22. Mit dem Begriff der Wahrnehmungsdiffusion argumentiert Maximilian Benz, 

›Verrätseltes Erzählen vom Mysterium. Wer nimmt was auf Munsalvæsche wahr?‹, in: Jutta Eming 

(Hrsg.), Darstellung und Geheimnis in Mittelalter und Früher Neuzeit, Wiesbaden 2021 (Episteme 

in Bewegung 21), 125–40, hier: 137. Dass Parzival auf der Gralsburg gerade nach dem Verborgenen, 

dem Tabuisierten fragen soll, unterstreicht schon Münkler (wie Anm. 27), 509; die eingeschränkte 

Perspektive der Figur Parzivals in dieser Szene analysiert Eikelmann (wie Anm. 11), 324f. 

denn Parzival hofft auf Aufklärung, ohne eine Frage stellen zu müssen: 

wol gemarcte Parzivâl 

die richheit unt daz wunder grôz: 

durch zuht in vrâgens doch verdrôz.  

er dâhte ›mir riet Gurnamanz 

mit grôzen triwen âne schranz 

ich solte vil gevrâgen niht. 

waz ob mîn wesen hie geschiht 

die mâze als dort pî im? 

âne vrâge ich vernim 

wie ez dirre massenîe stêt.‹ (239, 8–17) 

Wohl bemerkte Parzival die Pracht und das große Wunder, doch hinderte ihn seine höfische 

Erziehung daran, zu fragen. Er dachte: ›Gurnemanz riet mir in großer und unverbrüchlicher 

Treue, dass ich nicht so viel fragen solle. Könnte es nicht sein, dass meine Anwesenheit hier 

sich in ähnlicher Weise gestaltet wie dort bei ihm? Auch ohne Fragen werde ich erfahren, wie 

es um diese Hofgesellschaft steht.‹ 

Parzival ist durchaus affiziert vom Gesehenen und erhofft eine Antwort, doch be

lässt er es bei einem inneren Sprechen, das nicht zu einer hörbaren Frage gelangt. 

Hans Soeffner führt dazu aus kommunikationssoziologischer Perspektive aus: »[Der 

Gral] fasziniert zwar, bildet jedoch letztlich eine auratische Leerstelle, um die her

um sich ein nicht-sprachliches, rituelles Netz von symbolischen Verweisungen auf

baut, das sich später rekursiv wieder auflöst.«30 

30 Hans Georg Soeffner, ›Symbolkonkurrenzen und kommunikative Leerstellen. Wolframs Par
zival: Ein Prototyp auf der Suche nach seinem Standort‹, in: Peter Strohschneider (Hrsg.), Litera

rische und religiöse Kommunikation in Mittelalter und Früher Neuzeit. DFG Symposion 2006, Ber

lin, New York 2009, 161–82, hier: 176. 

Innerer Monolog, Konversation und 

Ritus, so Soeffner, finden hier für den Helden nicht zusammen, statt dessen ent

-

-

-

-

—— 

-
-

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 103 

  

stehe für Parzival eine Aura der Vereinzelung.31 

31 Vgl. Soeffner (wie Anm. 30). 

Diese Aura findet auch Gestalt in 

der spezifischen Lautsphäre, die die Gralsgesellschaft in ihrer Unerlöstheit aus

zeichnet. 

Welche Rolle aber kommt der Stimme im Parzival zu, wenn es um Klanglich

keit und um den Entwurf von Lautsphären geht? Schweigen und Reden habe jedes 

seine Zeit – so lässt Chrétien Gurnemanz in Percevals Erinnerung sagen: 

-

Si criem que il n’i ait damage, 

Por che que j’ai oï retraire 

Qu’ausi se puet on bien trop taire 

Com trop parler a la foie[e]. (V. 3248–51) 

Ich fürchte, dies wird ihm schaden, habe ich doch sagen hören, Schweigen und Reden haben 

jedes seine Zeit. 

Das Geschehen auf der Gralsburg, der kranke König, die blutende Lanze, die Grals

prozession, die Krönungszeremonie, die Schwertgabe – all dies ereignet sich in 

einer lichtvollen, duftenden, haptisch durch die vielen Decken und Teppiche aus

gestalteten, aber weitgehend wort- und geräuschlosen Lautsphäre, in der einzig der 

Jammer, das Wehgeschrei der massenie, kurz eingespielt wird. Inmitten dieses weit

gehend wortlosen Geschehens bleibt auch Parzival beim inneren Monolog. Er re

flektiert die Möglichkeit der Frage, ohne sie auszusprechen, genauer: ohne seiner 

Stimme Klang zu verleihen. Die Philosophin Alice Lagaay gibt für die Stimme zu 

bedenken:  

Es wäre absurd anzunehmen, dass die menschliche Stimme immer nur dann aktiv und damit 

auch performativ wirksam ist, wenn sie sich in einem Zustand der Gegenwärtigkeit befindet, 

also dann, wenn dieser Zustand ein aktiv klingender ist. Ist es nicht ebenso wichtig, die Na

tur und die Wirksamkeit der menschlichen Stimmlichkeit in ihrem passiven Zustand in Be

tracht zu ziehen? Eine Stimme zu haben bedeutet, nicht nur sprechen zu können, es bedeutet 

auch, dies bewusst nicht zu tun, also schweigen zu können (und es auch zu dürfen!).32  

32 Alice Lagaay, ›Zwischen Klang und Stille. Gedanken zur Philosophie der Stimme‹, Paragrana 

17/1 (2008), 168–81, hier: 178. 

In Wolframs Gralsszene allerdings markiert das Fehlen der Stimme – inmitten ei

ner multisensorischen Wahrnehmung, zu der auch Laute gehören – eine Störung 

sinnlicher Wahrnehmung, die Trevrizent im neunten Buch anspricht, wenn er auf 

Parzivals Geständnis, er sei der Unglückliche gewesen, der auf der Gralsburg ge

schwiegen habe, mit den Worten reagiert:  

-

-

-

-

-

-

-

-

-

—— 



104 — Almut Schneider 

  

dô dir got fünf sinne lêch,  

die hânt ir rât dir vor bespart. 

wie was dîn triwe von in bewart 

an denselben stunden  

bî Anfortases wunden? (488, 26–30)  

Wo doch Gott dir fünf Sinne verliehen hat, sie alle haben dir ihren Rat verweigert. Wie ha

ben sie deine Treue in ihrer Obhut bewahrt, dort vor der Wunde des Anfortas? 

Indem die Verse auf die Empfehlung des Gurnemanz an Parzival rekurrieren, über 

den Gebrauch seiner fünf Sinne zu Verstand zu kommen (171, 22–24), deutet sich zu

gleich an, dass es eine Störung der Sinneswahrnehmung (und deren Umsetzung in 

Erkenntnis) ist, die Parzival schweigen lässt.33 

33 Vgl. Cora Dietl, ›Die Frage nach der Frage. Das zweite Sigune-Gespräch bei Wolfram und Alb

recht‹, in: Nine Miedema und Franz Hundsnurscher (Hrsg.), Formen und Funktionen von Redesze

nen in der mittelhochdeutschen Großepik, Tübingen 2007 (Beiträge zur Dialogforschung 36), 281–95, 

hier: 285. 

Ist aber die Stimme, die hier nicht er

klingt, mit Aristoteles Ausdruck der Seele, so weist Parzivals Schweigen auch auf ein 

Ungleichgewicht, eine Störung seiner Seele hin.  

Astrid Lembke zeigt, in welcher Weise die Inschrift auf dem Gral, die im Moment 

ihrer Lektüre verschwindet, im Parzival als ephemer dargestellt wird. Als Kommu

nikationsmittel Gottes erfährt Schrift in ihrer Flüchtigkeit hier etwas Stimmhaftes. 

Wenn sich aber im Zusammenhang mit der Gralsinschrift, wie Lembke ausführt, 

»Aspekte von Stimme und Schrift, Flüchtigkeit und Haltbarkeit, Körperlosigkeit und 

Materialität«34 

34 Astrid Lembke, Inschriftlichkeit. Materialität, Präsenz und Poetik des Geschriebenen im höfi

schen Roman, Berlin, Boston 2020 (Deutsche Literatur. Studien und Quellen 37), 264.  

mischen, so erscheint es konsequent, wenn dem Fehlen der Grals

inschrift, der Unerlöstheit der Gesellschaft, auch das Fehlen der Stimme korrespon

diert, die hier noch nicht zur erlösenden Frage kommt. 

Findet Parzivals innere Stimme auf der Gralsburg nicht zum eigenen Klang, 

so steht dies in sinnfälliger Korrespondenz zu den Ereignissen auf Pelrapeire, der 

Burg Condwiramurs, die Parzival unmittelbar vor der Gralsburg befreit hatte. Im 

Zentrum der Lautsphäre dort steht nämlich die Klage, die Condwiramurs zunächst 

wortlos, dann aber wortreich zu Gehör bringt – nicht allerdings inmitten einer 

überbordenden multisensorischen Lautsphäre, sondern aus einer Stille heraus, 

die ihrerseits eine Störung der höfischen Gesellschaft andeutet.35 

35 Damit ist auch der metaphorische Gebrauch der lebendigen Stimme zu bedenken, deren Feh

len auf das Fehlen von Authentizität und Unmittelbarkeit hinweist, darauf, mit sich selbst gerade 

nicht im Einklang zu stehen; vgl. Christiane Ackermann und Hartmut Bleumer, ›Einleitung: Ge

stimmte Texte – Anmerkungen zu einer Basismetapher historischer Medialität‹, LiLi 171 (2013), 5–15. 

-

-

-

-

-

-

—— 
-

-

-

-

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 105 

  

Im Gegensatz zur Prachtentfaltung auf der Gralsburg ist Pelrapeire durch Man

gel an Gütern ausgezeichnet, so dass die Ritter, die die Zugänge schützen, sich vor 

Schwäche kaum auf den Beinen halten können: »Pelrapeir stunt jâmers vol« 

(185, 11). Doch bevor dieser jâmer auch in Worten zu Gehör gebracht wird, ist 

zweifach davon die Rede, dass der Schall verstummt. Mit großem Geschrei versuchen 

die Ritter zunächst, Parzival davon abzuhalten, die Brücke zur Burg zu überque

ren, doch sobald der Protagonist das Tor passiert hat, so heißt es: »dô lasch ouch 

anderhalb der schal« (182, 2). Condwiramurs selbst schleicht sich in ihrer Not des 

Nachts ohne jeden Laut zu Parzival:  

juncfrouwen, kamerære, 

swaz der dâ bî ir wære, 

die liez si slâfen über al. 

dô sleich si lîse ân allen schal 

in eine kemenâten. 

daz schuofen diez dâ tâten, 

daz Parzivâl al eine lac. (192, 21–27) 

Die jungen Damen und Kammerherren, wer auch immer bei ihr war, die ließ sie alle weiter

schlafen. Leise und ohne jedes Geräusch schlich sie in eine Kemenate. Dort hatten diejeni

gen, die dafür zu sorgen hatten, es so eingerichtet, dass Parzival ganz alleine schlief.  

Hier nun beginnt sie zu weinen – er »rehôrte ir weinens sölhen schal« (193, 18) –, um 

Parzival dann zu fragen, ob er »hœren wolt ir clage« (194, 11). Sehr genau unter

scheidet der Text zwischen dem unartikulierten Weinen und der wortreichen Kla

ge. Beides allerdings ist Teil des jâmers, der durch den Text hindurch immer wie

der an zentralen Orten zu hören ist – und der der ritterlichen wie der höfischen 

Lautsphäre entgegensteht und doch vielfach aus ihr heraus erklingt. Was Cond

wiramurs gelingt, nämlich dem jâmer eine artikulierte Stimme zu geben, genau 

darin versagt Parzival auf der Gralsburg. Die Lautsphären beider Höfe zwischen 

Schweigen und Klage lassen die Verschränkung beider Handlungsräume mit ih

ren Lautsphären sinnlich erfahrbar werden und zeigen auf ihre Weise, wie sehr 

für Parzival Minne und Gral zu einer Einheit gehören.36  

36 Diese Einheit ist in der Forschung vielfach herausgehoben worden, so etwa bei Soeffner (wie 

Anm. 30), 172. 

Wolfram differenziert die Stimmen in seinem Roman also den Stimmtypen kor

respondierend, die Priscian in seinen Institutiones grammaticae in vier Stufen un

terteilt. Sie reichen vom menschlichen Sprechen bis zum unbelebten Krach.37 

37 Vgl. Jean-Marie Fritz, ›Voces: Stimme des Menschen, Stimme der Natur‹, in: Vera Minazzi (Hrsg.), 

Musica. Geistliche und weltliche Musik des Mittelalters, aus dem Italienischen, Englischen und 

Französischen übers. von Yvonne El Saman, Freiburg i. Br. 2011, 102f., hier: 102. 

Zwei 

-

-

-

-

-

-

-

-

-

-

-

—— 



106 — Almut Schneider 

  

Kriterien setzt Priscian dabei mit ihrer jeweiligen Entgegensetzung an: das Krite

rium der Schrift (literata – illiterata) und des Sinns (articulata – inarticulata). Ent

sprechend differenziert Priscian die menschliche artikulierte Stimme, die vox ar
ticulata et literata, von der vox articulata et illiterata als dem menschlichen Pfeifen 

oder Wimmern und schreitet dann voran zu den nichtmenschlichen Lauten, die sich 

wiederum unterscheiden in die vox inarticulata et literata (etwa das Quaken des 

Frosches) und die vox inarticulata et illiterata, das Getöse oder Geräusch. Damit kann 

die Stimme schreibbar, aber eben auch nicht schreibbar sein, bedeutungstragend 

oder auch nicht. Die menschliche Lautäußerung ist schon bei Aristoteles genauer 

semantisiert, wenn er in De anima die Stimme in Bezug zur menschlichen Seele 

setzt und festhält: »Die Stimme ist ein gewisser Ton des beseelten Wesens«.38 

38 Aristoteles, Über die Seele, mit Einleitung, Übersetzung (nach W. Theiler) und Kommentar 

hrsg. von Horst Seidl, Griechischer Text in der Edition von Wilhelm Biehl und Otto Apelt, Ham

burg 1995 (Philosophische Bibliothek 476), 111. Zum Erklingen der Stimme vgl. Bernhard Waldenfels, 

›Das Lautwerden der Stimme‹, in: Doris Kolesch und Sybille Krämer (Hrsg.), Stimme. Annäherung 

an ein Phänomen, Frankfurt a. M. 2006, 191–210.  

Die 

Stimme ist ein bedeutungsvoller Laut. Sie ist, wie Jean-Marie Fritz zeigt, »genau so sehr 

Ausdruck des Körpers und des Lebensraumes wie der Seele und der Innerlichkeit«.39 

39 Fritz (wie Anm. 37), 103. 

4 Die artikulierte Stimme: Sigunes Klage 

In Wolframs Parzival kommt der Stimme – vom Wortgebrauch ausgehend – eine 

ganz besondere Funktion zu. Die Mittelhochdeutsche Begriffsdatenbank verzeich

net lediglich acht Stellen, an denen Wolfram das Wort stimme gebraucht; vier da

von stehen im Kontext von Parzivals Begegnung mit Sigune. Der durchgängige 

Redegestus Sigunes ist die Klage. Mit ihr begleitet und kommentiert sie Parzivals 

Weg durch die Ritterwelt und formt eine eigene Lautsphäre, in die Parzival drei

mal eintritt. Dabei ist es jeweils Sigunes Stimme, die ihre Begegnungen mit Parzi

val einleitet, denn Parzival hört Sigune, bevor er sie sieht. Ihre Stimme, genauer: 

die Klage ihrer Stimme, führt Sigune in die Handlung ein. Beide erkennen einan

der an der Stimme.40 

40 In welcher Weise Wolfram gegenüber Chrétien die Stimme in den Fokus rückt, zeigt Teresa Cor

des, ›Das Motiv des Wiedererkennens an der Stimme in Heldenepen und höfischen Romanen des 

französischen und deutschen Mittelalters‹, in: Monika Unzeitig u. a. (Hrsg.), Stimme und Performanz 

in der mittelalterlichen Literatur, Berlin, Boston 2017 (Historische Dialogforschung 3), 309–29, hier: 323. 

Die Stimme tritt hervor und lässt die Person noch vor ihrer 

Sichtbarkeit in Erscheinung treten. Das zeigt bereits die erste Begegnung: 

-

-

-

-

-

-

-

-

—— 

-

-



 Zur Poetologie intersensorischer Lautsphären in Wolframs von Eschenbach Parzival — 107 

  

sus kom unser tœrscher knabe 

geriten eine halden abe. 

wîbes stimme er hôrte 

vor eines velses orte. 

ein frouwe ûz rehtem jâmer schrei: 

ir was diu wâre freude enzwei. (138, 9–14)  

Auf diese Weise kam unser törichter Knabe einen Abhang herabgeritten. Die Stimme einer 

Frau hörte er vor einer Felskante. Eine Dame schrie aus wahrhaftigem Schmerz: alles Glück 

war ihr zerbrochen. 

Nach der Begegnung auf der Linde – Parzival wird auch hier auf Sigune aufmerk

sam, weil er »einer frouwen stimme jæmerlîch« (249, 12) wahrnimmt – stößt Par

zival auf die Klausnerin, die ihr Leben gebeugt über den Sarg Schionatulanders 

verbringt. Sie hört niemals die Messe, doch ihr gesamtes Dasein bezeichnet der Er

zähler als ein »venje« (435, 25), eine beständige Kniebeuge. Ihre Klage führt sie in die 

Einsamkeit und lässt sie dort auch ausharren, denn »durch klage si muoz al eine 

sîn« (435, 30). Eine solche Klage steht der höfischen Gesellschaft entgegen und lässt 

keine Teilhabe zu. Sigune hat sich der höfischen Minne verschlossen und stattdessen 

den »jâmer« als ihren »sundertrût«, als ganz besonderen Liebling, erwählt (437, 25). 

Wenn Parzival sie das vierte Mal aufsucht, ist sie tot, und er findet ihren Körper in 

genau dieser Haltung, die ihr gesamtes Leben widerspiegelt: auf den Knien liegend 

auf dem Sarg des Geliebten, dessen Körper sakralisiert erscheint (804, 23). Sigune 

verkörpert das Leid, das den Frauen in einer Ritterkultur, wie Wolfram sie zeich

net, widerfährt – und sie gibt diesem Leid mit ihrer eigenen Lautsphäre Form und 

Ausdruck durch Körper und Stimme. 

5 Fazit 

Im Zentrum des Parzival steht eine Frage, die zunächst nicht gestellt, dann nach

geholt wird, allerdings nicht in Gestalt einer Zauberformel,41 

41 Vgl. dazu Jutta Eming, ›Sprechmagie und Sprechakttheorie. Ein Versuch über Parzivals zwei

ten Aufenthalt auf der Gralburg‹, in: Monika Unzeitig u. a. (Hrsg.), Stimme und Performanz in der 

mittelalterlichen Literatur, Berlin, Boston 2017 (Historische Dialogforschung 3), 449–67. 

die exakt immer gleich 

ausgesprochen werden müsste, sondern variiert um den wichtigen Zusatz der 

Verwandtschaftsbeziehung, die Parzival nicht nur als Heilsbringer und Erlöser 

der Gralsgesellschaft, sondern auch als deren genealogischen Erben ausweist. In

dem er in dieser Weise fragt, dokumentiert Parzival, dass ihm diese Rolle bewusst 

-

-

-

-

-

-

—— 
-



108 — Almut Schneider 

  

ist. Im Zentrum also steht eine performative Äußerung auf der Basis der Stimme, 

der artikulierten und distinkten vox, die auf ihre Wahrnehmbarkeit durch den Hör

sinn zielt. »Der Dichter ist Stimme«, so fasst Paul Zumthor eine antike Dichtungs

tradition zusammen: »Das Begehren nach der lebendigen Stimme wohnt jeder Dich

tung inne, die in der Schrift im Exil ist.«42 

42 Paul Zumthor, Einführung in die mündliche Dichtung, aus dem Französischen übers. von Irene 

Selle, durchgesehen von Jacqueline Grenz, Berlin 1990, 144. 

Auch in Wolframs Parzival erweist sich 

die Stimme als Instanz des Textes. Ihre Präsenz oder Abwesenheit lenkt die Hand

lung wesentlich und wirkt über die Handlungsebene hinaus.  

Wolframs Parzival entfaltet sein poetisches und poetologisches Potenzial auch 

über die Lautsphären, die die Räume und Figuren einerseits ausdifferenzieren, 

andererseits dynamisch in Bewegung und in Bezug zueinander setzen. Sie fügen der 

Entgegensetzung von Aventüre und Minne, wie sie den Artusroman auszuzeich

nen scheint, die Klage hinzu – als Ausdruck des Leids, das die ritterliche Kultur 

mit sich trägt. Rückt damit die Stimme in den Fokus, geht es auch um die Stimme 

der Dichtung selbst, deren Entstehung durch den Roman hindurch mitreflektiert 

wird und die sich aus der Visualität einer Sternenschrift über die Auditivität 

heidnischer Erzählung bis hin zur Körperlichkeit eines Textes wandelt, der in Fei

refiz, dem beschriebenen Pergament, auf der Handlungsebene Gestalt gewinnt.43 

43 Vgl. Peter Strohschneider, ›Sternenschrift. Textkonzepte höfischen Erzählens‹, Wolfram-Studien 

19 (2006), 33–58. 

Indem die Kategorie der Stimme in ihren verschiedenen Erscheinungsweisen die 

Handlungsebene mit den diskursiven Ebenen des Textes verschränkt, erweist sie 

sich als eine Instanz des Textes, mittels derer es möglich ist, literarisch-ästhetische 

Aspekte sinnlicher Wahrnehmung als bedeutungstragend herauszustellen.  

Die Lautsphären im Parzival gestalten und strukturieren die Räume, in denen 

und durch die hindurch die Figuren sich bewegen – durch Lärm, Stille, Klage und 

Schweigen. Sie konterkarieren mitunter den sichtbaren Raum und erweisen sich als 

Spiel- und Spiegelräume für die Befindlichkeiten der Figuren. Jan-Dirk Müller hat 

für die beiden Parzival-Romane Chrétiens und Wolframs Strukturen ausgemacht, 

die das Harmoniemodell der höfischen Gesellschaft »zwar nicht explizit, wohl aber 

poetisch in Frage stellen«.44 

44 Müller (wie Anm. 29), 46. 

Wenn Müller dabei für Wolfram v. a. das Innere des 

Helden im Blick hat, möchte ich vorschlagen, auch die Klangräume, die Wolfram 

entwirft, als einen Teil dieses Diskurses zu lesen. Sie korrespondieren vielfach mit 

der Innenwelt der Figuren und spiegeln die Bewegungen ihrer Seelen auch in den 

jeweiligen Störungen und Disharmonien, die sie erleiden. 

-

-

-

-

-

-

—— 


	daz gevilde nach dem helde klang 
	1 Der Klang des ritterlichen Kampfplatzes 
	2 Der Klangraum des Artushofes 
	3 Klangräume des Mangels: Gralsburg und Pelrapeire 
	4 Die artikulierte Stimme: Sigunes Klage 
	5 Fazit 





Accessibility Report





		Filename: 

		print_cont_9783111369686_DietlSchanze_web.pdf









		Report created by: 

		



		Organization: 

		







[Enter personal and organization information through the Preferences > Identity dialog.]



Summary



The checker found no problems in this document.





		Needs manual check: 2



		Passed manually: 0



		Failed manually: 0



		Skipped: 0



		Passed: 30



		Failed: 0







Detailed Report





		Document





		Rule Name		Status		Description



		Accessibility permission flag		Passed		Accessibility permission flag must be set



		Image-only PDF		Passed		Document is not image-only PDF



		Tagged PDF		Passed		Document is tagged PDF



		Logical Reading Order		Needs manual check		Document structure provides a logical reading order



		Primary language		Passed		Text language is specified



		Title		Passed		Document title is showing in title bar



		Bookmarks		Passed		Bookmarks are present in large documents



		Color contrast		Needs manual check		Document has appropriate color contrast



		Page Content





		Rule Name		Status		Description



		Tagged content		Passed		All page content is tagged



		Tagged annotations		Passed		All annotations are tagged



		Tab order		Passed		Tab order is consistent with structure order



		Character encoding		Passed		Reliable character encoding is provided



		Tagged multimedia		Passed		All multimedia objects are tagged



		Screen flicker		Passed		Page will not cause screen flicker



		Scripts		Passed		No inaccessible scripts



		Timed responses		Passed		Page does not require timed responses



		Navigation links		Passed		Navigation links are not repetitive



		Forms





		Rule Name		Status		Description



		Tagged form fields		Passed		All form fields are tagged



		Field descriptions		Passed		All form fields have description



		Alternate Text





		Rule Name		Status		Description



		Figures alternate text		Passed		Figures require alternate text



		Nested alternate text		Passed		Alternate text that will never be read



		Associated with content		Passed		Alternate text must be associated with some content



		Hides annotation		Passed		Alternate text should not hide annotation



		Other elements alternate text		Passed		Other elements that require alternate text



		Tables





		Rule Name		Status		Description



		Rows		Passed		TR must be a child of Table, THead, TBody, or TFoot



		TH and TD		Passed		TH and TD must be children of TR



		Headers		Passed		Tables should have headers



		Regularity		Passed		Tables must contain the same number of columns in each row and rows in each column



		Summary		Passed		Tables must have a summary



		Lists





		Rule Name		Status		Description



		List items		Passed		LI must be a child of L



		Lbl and LBody		Passed		Lbl and LBody must be children of LI



		Headings





		Rule Name		Status		Description



		Appropriate nesting		Passed		Appropriate nesting










Back to Top



