Almut Schneider

daz gevilde nach dem helde klang

Zur Poetologie intersensorischer Lautsphdren
in Wolframs von Eschenbach Parzival

Abstract: The various spheres of sound in Wolfram von Eschenbach’s Parzival shape
and structure the spaces in which and through which the characters move: through
noise and stillness, lament and silence. As sound spaces, they sometimes counteract
the visible space, serving to mirror the characters’ sensitivities by corresponding
with the inner world of the characters and reflecting the movements of their psyche
in the respective disturbances and disharmonies they suffer.

Den Klangeindruck beschreibt Augustinus in seinem Traktat De musica als ein
Produkt der Seele." Erst dort werden die Eindriicke der fiinf Sinne zu einem Gan-
zen vereint. So ist nach der mittelalterlichen Wahrnehmungstheorie der Klang ein
Phénomen, das mit allen Sinnen wahrgenommen wird, so wie es den mittelalter-
lichen Wahrnehmungsweisen im Blick auf den sensus communis entspricht.” Da-
bei ist der Klang nicht nur in diesem Kontext unmittelbar mit Bewegung verbun-
den, denn Klénge entstehen aus nichts anderem als aus Bewegung. Petrus d’Auvergne
fasst dies um 1301 so: »armonia seu consonancia musica non est sine sono [...]. So-
nus autem sine percussione et pulsu esse non potest« (Quodlibet VI, Quaestio XVI,
11-14: »Eine musikalische Harmonie existiert nicht ohne Klang, [...] Klang aber exis-
tiert nicht ohne Schlagen, also Bewegung«).* Mit der ihm immanenten Bewegung

1 Benutzte Ausgabe: Aurelius Augustinus, De musica. Biicher I und VI. Vom &sthetischen Urteil
zur metaphysischen Erkenntnis, eingeleitet, tibers. und mit Anmerkungen versehen von Frank
Hentschel, Hamburg 2002 (Philosophische Bibliothek 539), XXIV. Dieser Schluss ergibt sich aus der
Funktion, die Augustinus im sechsten Buch dem Gedéachtnis fiir die Wahrnehmung eines Klang-
ereignisses zuschreibt. Vgl. ebd., 108-17.

2 Vgl. Christian Kaden, Das Unerhorte und das Unhorbare. Was Musik ist, was Musik sein kann,
Kassel, Stuttgart 2004, und Michael Walter, Grundlagen der Musik des Mittelalters. Schrift — Zeit —
Raum, Stuttgart 1994; zum sensus communis vgl. Daniel Heller-Roazen, Der innere Sinn. Archéo-
logie eines Gefiihls, aus dem Amerikanischen von Horst Brithmann, Frankfurt a. M. 2012.

3 Benutzte Ausgabe: Frank Hentschel, >Der verjagte Ddmon. Mittelalterliche Gedanken zur Wir-
kung der Musik aus der Zeit um 1300. Mit einer Edition der Quaestiones 16 und 17 aus Quodlibet
VI des Petrus d’Auvergne, in: Jan A. Aertsen und Andreas Speer (Hrsg.), Geistesleben im 13. Jahr-
hundert, Berlin, New York 2000 (Miscellanea Mediaevalia 27), 395-421, hier: 413; vgl. dazu Frank
Hentschel, »Affectus und proportio. Musikbezogene Philosophie der Emotionen um 1300 (Engelbert

@ Open Access. © 2026 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. [ 2NN Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)
https://doi.org/10.1515/9783111369907-005


https://doi.org/10.1515/9783111369907-005

92 —— Almut Schneider

kann der Klang Rdume aufspannen, wie Sybille Kramer ausfiihrt.* Zugleich lésst
sich in umgekehrter Perspektive festhalten: Der Raum erhalt durch den Klang eine
Struktur.

Diese Differenzierung lasst sich vielleicht prézisieren mit Elisabeth Stroker, die
in ihren Philosophischen Untersuchungen zum Raum u.a. zwischen dem gestimmten
Raum und dem Aktionsraum unterscheidet.’ Als abstrakte Raumkonzepte kénnen
beide durchaus gleichzeitig am selben Ort vorhanden sein. Der gestimmte Raum,
der mit dem Ton als seiner raumbestimmenden Macht in besonderer Weise ver-
bunden ist, lasst sich nicht ausmessen:® »Sein Vernehmen ist kein Wahrnehmen,
sein Gewahren kein Erkennen, es ist vielmehr ein Ergriffen- oder Betroffensein.«’
Der gestimmte Raum ist damit v.a. durch den Begriff der Fiille bestimmt. So hélt
Stroker fest:

Der gestimmte Raum ist nicht nur durch seine Fiille gegeben und mit ihr gelebt, sondern er ist
diese Fille selbst. Ihr Verlust ist zugleich sein Verlust. Das ist der Grund, weshalb wir von ihr
wie vom gestimmten Raum selbst sprechen.’

Vor diesem Hintergrund mochte ich versuchen, einer Poetologie der Klanglichkeit
in Wolframs Parzival in der Perspektivierung auf dessen Raumsemantiken nach-
zuspﬁren.9 Die hofischen und aufierhofischen Raume im Parzival sind, so mochte
ich zeigen, als je spezifische Lautsphiren ausgestaltet, die Klang und Stille, Klage
und Schweigen einander gegeniiberstellen — und um eine Lichtregie zu einem
multisensorischen Eindruck erweitern. Diese Lautsphdren stehen zueinander in
Beziehung und durchdringen einander nicht zuletzt aufgrund der Bewegung der
Figuren durch diese Rdume. Dabei geht es mir um erzédhlte Klange, d.h. um solche,

von Admont und Petrus d’Auvergne), in: Christoph Asmuth u.a. (Hrsg.), Philosophischer Gedanke
und musikalischer Klang. Zum Wechselverhéltnis von Musik und Philosophie, Frankfurt a.M.,
New York 1999, 53-68, hier: 63.

4 Vgl. Sybille Kramer, >Die »Rehabilitierung der Stimme«. Uber die Oralitit hinaus, in: Doris Ko-
lesch und Sybille Krdmer (Hrsg.), Stimme. Anndherung an ein Phdnomen, Frankfurt a. M. 2006,
269-95, hier: 281.

5 Vgl. Elisabeth Stroker, Philosophische Untersuchungen zum Raum, 2., verb. Aufl, Frankfurt a. M.
1977 (Philosophische Abhandlungen 25).

6 Vgl. ebd., 28.

7 Ebd., 22f.

8 Ebd, 31. Den Raum als Funktion des Helden beschreibt grundlegend Uta Stormer-Caysa, Grundstruk-
turen mittelalterlicher Erzahlungen. Raum und Zeit im hofischen Roman, Berlin, New York 2007.
9 Benutzte Ausgabe: Wolfram von Eschenbach, Parzival, Studienausgabe, mittelhochdeutscher
Text nach der sechsten Ausgabe von Karl Lachmann, Ubers. von Peter Knecht, mit Einfithrungen
zum Text der Lachmannschen Ausgabe und in Probleme der Parzival-Interpretation von Bernd
Schirok, Berlin, New York %2003.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival === 93

die auf der lexikalischen Ebene des Textes unmittelbar angezeigt werden. Sie las-
sen sich differenzieren in Kldnge, die die Figuren begleiten, und solche, die den
Raum ritterlich-héfischer Prasenz und Entfaltung bestimmen."

Dies zeigt sich schon zu Beginn der Parzival-Handlung. Wenn der junge Par-
zival zum allerersten Mal einem Ritter begegnet, so tragt nicht allein der Glanz der
Riistung, sondern auch der Klang ihrer Glockchen eine Spur héfischer Prachtent-
faltung in die Waldeinsamkeit von Soltane, auch wenn Parzival selbst die Schall-
zeichen nicht zu deuten wei8." Mit den Glockchen ist die Lautsphére des Artushofes
fur denjenigen wahrnehmbar, der erkennt, was er hort. Doch ihr Klang, der ge-
nau dann ertont, wenn der Ritter den Schwertarm schwingt, verweist zugleich auf
den ritterlichen Kampf, der so oft im Parzival todlich verlauft.” So deutet sich im
asthetischen Moment des Glockchenklangs zugleich das Leid an, das den hoéfisch-
ritterlichen Kampf gerade in Wolframs Dichtung aufgrund der kaum zu steuern-
den Tétungsgefahr auszeichnet.”

Dem hofischen schal des Artushofes, der seine Ritter auch in der Ferne noch
begleitet, steht auf der Gralsburg jedoch neben dem Glanz auch das Schweigen
gegentiber, das Parzival ergreift und die entscheidende Frage ausschliefst. Und doch
sind die Lautsphéren beider Hofe durch jdmer und klage bestimmt und einander
zugeordnet — als Ausdrucksformen desjenigen Leids, das Wolfram der Artus- wie
der Gralsgesellschaft als ihren jeweiligen Grundton einschreibt." Thm kontrastiert
als Spur des Transzendenten ein imagindrer Klangraum der Engel: derjenige des

10 Zum Schall in Wolframs Parzival vgl. John Greenfield, »waz han ich vernomn? (Pz. 120,17).
Uberlegungen zur Wahrnehmung von Schall im Parzival Wolframs von Eschenbachs, in: Ingrid
Bennewitz und William Layher (Hrsg.), der dventiure don. Klang, Héren und Horgemeinschaften
in der deutschen Literatur des Mittelalters, Wiesbaden 2013 (Imagines Medii Aevi 31), 163-73.

11 Vgl. ebd., 171. In welcher Weise Karnahkarnanz sich hier korperlich-bildhaft in Szene setzt und
den Wahrnehmungsraum optisch wie akustisch im Sinne einer hofischen Selbstdarstellung besetzt,
zeigt Horst Wenzel, Horen und Sehen. Schrift und Bild. Kultur und Gedéachtnis im Mittelalter, Mun-
chen 1995, 130f,; zu den Wahrnehmungs- und Erkenntnismoglichkeiten Parzivals in diese Szene
vgl. auch Manfred Eikelmann, >Erzdhlte Evidenzen. Szenische Narration und Erkenntnisdiskurs in
Wolframs Parzivals, in: Franziska Wenzel (Hrsg.), Jenseits der Dichotomie von Text und Bild. Ver-
fahren der Veranschaulichung und Verlebendigung in Mittelalter und Frither Neuzeit, Wieshaden
2021 (Medii Aevi 54), 319-32, hier: 326-29.

12 Vgl. dazu grundlegend Walter Haug, »Parzival ohne Illusionens, DVjs 64 (1990), 199-217; zur Ver-
schrankung von Minne und Tod im Parzival vgl. Robert Schéller, »Minne-Fragmente. Angedeutete
Liebestragddien im Parzival Wolframs von Eschenbach, in: Johannes Keller und Florian Kragl
(Hrsg.), Mythos — Sage — Erzdhlung. Gedenkschrift Alfred Ebenbauer, Gottingen, Wien 2009, 441-54.
13 Vgl. Joachim Bumke, Wolfram von Eschenbach, 8., véllig neu bearb. Aufl., Stuttgart, Weimar
2004 (Sammlung Metzler 38), 185.

14 Die Erlosungsbediirftigkeit beider Gesellschaften, des Artus- wie des Gralshofes, unterstreicht
Bumke (wie Anm. 13), 183f.



94 —— Almut Schneider

zehnten Engelchores, der gefallen und durch den Menschen zu ersetzen ist.” Die
Denkfigur des Ersetzens umschliefst dabei auch die Konigswiirde selbst. Wenn Par-
zival den Artushof erreicht, tréigt er »ane fliigel engels mal« (308,2).” Mit diesem
Klangraum der Engel deutet sich Erlésung an, doch die letzte, gleichfalls zu imagi-
nierende »>Klangfigur« des Textes ist der Schwan, dessen Gesang in Musiktraktaten
der Vormoderne als Reflexion tiber den Tod gilt."”

So sind es nicht zuletzt die Klangraume, die die Ambivalenzen des Romans un-
terstreichen. Die Hofe der Grals- wie der Artuswelt und auch einige Figuren selbst
sind erlosungsbediirftig — und sie sind durch je spezifische Lautsphéren markiert,
die nicht allein durch Klanglichkeit zu erfassen sind, sondern Visualitdt und Audi-
tivitdt intersensorisch verbinden. Die Verschrankungen bzw. Kontrastierungen
von Klang und Glanz (splendor), so mochte ich im Folgenden zeigen, entwerfen eine
intersensorische Lautsphére, in der Wolframs Poetologie eine &sthetische Form
findet.

15 Zu den Engelschoren vgl. Eckart Conrad Lutz, >In niun schar insunder geordent gar. Gregoria-
nische Angelologie, Dionysius-Rezeption und volkssprachliche Dichtung des Mittelalters¢, ZfdPh 102
(1983), 335-76; Ulrich Ernst, >Neue Perspektiven zum Parzival Wolframs von Eschenbach. Angelo-
logie im Spannungsfeld von Origenismus und Orthodoxie¢, Das Mittelalter 11 (2006), 86-109; Cor-
nelia Herberichs, »Erzahlen von den Engeln in Wolframs Parzival. Eine poetologische Lektiire von
Trevrizents Liige¢, PBB 134 (2012), 39-72; zu imaginierten Klangraumen vgl. Wenzel (wie Anm. 11),
326-34; Christel Meier, »Imaginatio und phantasia in Enzyklopadien vom Hochmittelalter bis zur
Frithen Neuzeit, in: Thomas Dewender und Thomas Welt (Hrsg.), Imagination — Fiktion — Kreation.
Das kulturschaffende Vermogen der Phantasie, Munchen, Leipzig 2003, 161-81; Almut Schneider,
»Imaginierter Jubilus. Die Engelschore von Kloster Marienberg und die Imagination der Himmels-
musik in volkssprachiger Dichtung des Mittelalters¢, in: Elmar Locher und Hans Jurgen Scheuer
(Hrsg.), Archéologie der Phantasie. Vom >Imaginationsraum Siidtirol« zur longue durée einer >Kul-
tur der Phantasmen« und ihrer Wiederkehr in der Kunst der Gegenwart, Bozen, Innsbruck 2012
(Essay & Poesie 26), 111-26.

16 Vgl. dazu Burkhard Hasebrink, »Gawans Mantel: Effekte der Evidenz in der Blutstropfenszene
des Parzivals, in: Elizabeth Andersen u.a. (Hrsg.), Texttyp und Textproduktion in der deutschen
Literatur des Mittelalters, Berlin, New York 2005 (TMP 7), 237-47, hier: 246f.

17 Vgl. Michel Pastoureau, Bestiaires du Moyen Age, Paris 2011, 155, und Almut Schneider, »jd, zwdre
ich bin Achilles. Narration und personale Identitdt im Trojanerkrieg Konrads von Wiirzburgs, in:
Ludger Grenzmann u.a. (Hrsg.), Geschichtsentwiirfe und Identitétshildung im Ubergang vom Mit-
telalter zur Neuzeit, Bd. 1: Paradigmen personaler Identitét, Berlin 2016 (Abhandlungen der Aka-
demie der Wissenschaften zu Gottingen 41/1), 266—86, hier: 285.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival === 95

1 Der Klang des ritterlichen Kampfplatzes

Schon in der Vorgeschichte ist der Auftritt des Ritters durch eine besondere Laut-
sphére gekennzeichnet, die ihn wie eine Aura umgibt. Das zeigt sich bei der Schil-
derung von Gahmurets Kdmpfen vor Patelamunt. Kaylet von Spangen erreicht
Gahmuret auf dem Kampfplatz, um ihn zum Zweikampf zu fordern, doch dieser
wendet sich von dem Verwandten ab, denn warum hétte er ihm ein Leid zufiigen
sollen. Kaylet aber ldsst nicht nach:

der Spanol rief im nach genuoc.

ein striiz er Gf dem helme truoc:
gezimieret was der man,

als ich da von ze sagenne han,

mit phelle wit unde lanc.

daz gevilde nach dem helde klanc:
sine schellen gabn gedcene.

er bluome an mannes scheene!

sin varwe an scheene hielt den strit,
unz an zwén die nach im wuohsen sit,
Béacurs Lotes kint

und Parzival, die da niht sint:

die waren dennoch ungeborn,

und wurden sit fiir scheene erkorn. (39,15-28)

Der Spanier rief ihm oft genug nach. Einen Strauf$ trug er auf dem Helm: Ritterlich geschmtickt
war der Mann, wie ich von ihm zu berichten habe, mit einem kostbaren, weiten und langen
Seidenstoff. Das Feld nahm seinen Klang auf, seine Glockchen erfiillten es mit ihrem Spiel.
Er war eine Bliite ménnlicher Schonheit! Der Glanz seiner Schonheit behauptete sich in jedem
Wettstreit, bis spaterhin die beiden nach ihm aufwuchsen, Béacurs, der Sohn des Lot, und Par-
zival, die dort nicht sind. Sie waren zu dieser Zeit noch nicht geboren; sie wurden spéter fiir
ihre Schonheit auserwéhlt.

Den ganzen Raum des Kampfplatzes erfiillt der Ritter mit seinem Klang, der vom
gedcene der Schellen herrthrt, eben solchen, wie sie Parzival spater in der Wald-
einsamkeit von Soltane am Streitarm desjenigen Ritters begegnen, der Parzival
iberhaupt erst auf die Spur setzen wird, selbst ein Ritter werden zu wollen. Hier,
in der Vorgeschichte Gahmurets, markieren die Glockchen die ritterliche Aura, die
von auditiver, aber auch von visueller Wahrnehmbarkeit gepragt ist. Das gevilde
klingt »nach dem Heldens, es bildet den Klangraum, in dem der Ritter sich bewegt
und den er mit seinen klangvollen Bewegungen ausfillt, doch zugleich und in be-
sonderer Weise tritt seine hofisch-ritterliche Schonheit hervor, die von derjenigen
Parzivals und Beacurs’, des Bruders Gawans, zu diesem Zeitpunkt der Handlung
noch unubertroffen ist. Die Lautsphére des Ritters ist damit als eine multisensorische



96 —— Almut Schneider

entworfen, in der Klanglichkeit und Schonheit — das Reimpaar gedcene : scheene (39,21£)
unterstreicht dies — zu einem Gesamteindruck zusammenfinden. Diese Lautsphére
des Ritterlichen findet sich auch in spateren Kdimpfen eindrucksvoll erweitert und
entfaltet. So ist auch Gahmurets Ankunft beim Turnier von Kanvoleiz, wie John
Greenfield zutreffend beobachtet hat, als ein einpréagsames Klangereignis gestal-
tet:"

die hellen pusinen

mit krache vor im gaben doz.
von wiirfen und mit slegen groz
zweéne tambire gaben schal:

der galm tibr al die stat erhal.
der don iedoch gemischet wart
mit floytieren, an der vart:

ein reisenote sie bliesen. (63,2-9)

Die hell tdnenden Posaunen ihm voran erzeugten grofies Getése mit ihrem lauten Schall. Zwei
Tamburins, geworfen und kréftig geschlagen, verursachten einen solchen Krach, dass der
Larm tiber die ganze Stadt hallte. Und doch mischte sich der Klang mit Fl6tenspiel, das den Zug
begleitete: sie bliesen ein Marschlied.

Die akustische Inszenierung eines hoéfischen Zeremoniells, so Greenfield, stellt Gah-
murets Rittertum wie die Macht seiner Minne heraus und zeichnet ihn noch vor Be-
ginn der Kdmpfe als kiinftigen Sieger aus. Der schal ist ihm so eigen, dass noch die
Gralsbotin Kundrie — auch darauf verweist Greenfield — im sechsten Buch des Par-
zival von Gahmuret behauptet: »er kunde wol mit schallen« (317, 25)."° Der Klang des
héfischen Kampfplatzes scheint seinem Wesen zutiefst eingeschrieben. Eine solche
Korrespondenz von Innen und Aufien zeigt sich auch, wenn Gahmuret, in Erwartung
der Kédmpfe vor Patelamunt und in Liebe zu Belakane entbrannt, kaum in den Schlaf
findet, weil der Raum seines Herzens vom schal ritterlichen Kampfes erfiillt ist:

strit und minne was sin ger:

nu wiinschet daz mans in gewer.

sin herze gap von stozen schal,

wande ez nach ritterschefte swal. (35,25-28)

Kampf und Minne - das war sein Verlangen. Nun wiinscht ihm, dass man es ihm gewéhren
moge. Sein Herz pochte in lauten Schlégen, weil es sich in Sehnsucht nach ritterlichem Kampf
geweitet hatte.

18 Vgl. Greenfield (wie Anm. 10), 164.
19 Vgl. ebd., 165.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival == 97

Der Klangraum des Ritters zeigt sich als eine dufiere wie innere Angelegenheit. Die
duflere Lautsphére ritterlichen Schalls besitzt ihr Pendant im Klangraum der Seele
bzw. des Herzens.” Noch Gawan findet sich von einer solchen ritterlichen Lautsphére
umgeben, wenn er zur Schlacht von Bearosche aufbricht und dort auf Poydicon-
junz trifft, der unter Posaunenklang wie einem furchterregenden Donnerschall und
dem Drohnen von Trommeln den Kampfplatz erreicht (379,11). Hier allerdings deu-
tet der bedrohliche Klang auf die Niederlage des Ritters selbst voraus, denn Gawan
stofst ihn unvermittelt vom Pferd. Der Ritter, inshesondere derjenige der Welt Gah-
murets, ist im Parzival von einer Lautsphére schallender Blas- und Schlaginstrumente
umgeben, dazu nicht zuletzt vom Klang klirrender Waffen, wie onomatopoetisch
durch das klinga klinc auf dem Feld von Kanvoleiz unterstrichen (69,13-17).” Kriegs-
larm und martialischer Instrumentenklang kennzeichnen Kampfbereitschaft und
Sehnsucht nach Streit und Minne.

2 Der Klangraum des Artushofes

Anders dagegen steht es um das Zentrum hofischer Représentation selbst, um den
Artushof, denn der Hof in Nantes, wie Wolfram ihn zeichnet, unterscheidet sich
markant etwa vom irischen Konigshof in Gottfrieds Tristan durch das Fehlen mu-
sikalischer Kldnge. Wahrend in Gottfrieds Versroman der Kunstler Tristan den Hof
schon bei seiner ersten Ankunft dort durch musikalische Jagdkldnge aufschrecken
lasst (V. 3223-29), bezaubert und verfithrt die ihm in ihrer Musikalitdt kongeniale
Isolde den irischen Hof (V. 8054-83).” Ihre Kléinge geben ihrer Schénheit im ande-
ren Medium Ausdruck. Isoldes Schonheit ist ihr Gesang — und weckt das Begehren
der anwesenden Ménner (V. 8054-93).”

Von einer Musikalitét dieser Art findet sich im Parzival wenig. Stattdessen be-
stimmt das Gesprach die Lautsphare des Hofes, der Dialog. Wenn Parzival zum

20 Greenfield (wie Anm. 10) fasst seine Beobachtungen folgendermafSen: »Es ist als ob Ritterschaft
in Gahmuret selbst Schall verursachen wiirde« (166).

21 Zu historischen Lautspharen des Agonalen, wie sie aus der Frithen Neuzeit tiberliefert sind, vgl.
Christian Jaser, »Klangraume des Agonalen bei italienischen und oberdeutschen Pferderennen des
15. und frithen 16. Jahrhunderts, in: Martin Clauss u.a. (Hrsg.), Lautsphéren des Mittelalters. Akusti-
sche Perspektiven zwischen Larm und Stille, Wien u.a. 2020 (Beihefte zum Archiv fiir Kulturge-
schichte 89), 29-51.

22 Benutzte Ausgabe: Gottfried von Stralburg, Tristan und Isold, hrsg. von Walter Haug und Manfred
Giinter Scholz. Mit dem Text des Thomas, hrsg., iibers. und komm. von Walter Haug, 2 Bde., Berlin
2011 (Bibliothek des Mittelalters 11/Bibliothek deutscher Klassiker 192).

23 Vgl. dazu Hartmut Bleumer, >Gottfrieds Tristan und die generische Paradoxie, PBB 130 (2008), 22—61.



98 —— Almut Schneider

ersten Mal vor Artus steht, ist der Hof wesentlich durch das Gesprach, durch den
Wechsel der Stimmen, bestimmt: Es wird geplappert, geschméht, gestritten. Von
den 142 Versen, die die Szene von der Ankunft Parzivals vor Kénig Artus bis hin
zu seinem Aufbruch zum Kampf gegen Ither umfassen, enthalten 73 Verse wortliche
Rede bzw. deren Einleitung durch eine inquit-Wendung (148,29-153,20). Dariiber
hinaus erklingt Lachen, wenn Cunneware Parzival als den besten Ritter auszeich-
net und daftir von Keie bitter gekrdnkt wird, und wenn Antenor aus gleichem Grund
sein jahrelanges Schweigen bricht.

Dem Ritter inmitten seiner Aventiire und dem Hof als demjenigen Ort, an dem
ére zugesprochen wird, die aus der bestandenen Aventtire erwachst — jeder dieser
Bezugsgrofien scheint im Parzival eine Lautsphdre eigen. Der Ritter ist umgeben
von Kriegslarm und dem Schall der Instrumente, der Posaunen etwa, die seinen
Einzug zu Turnier oder Schlachtfeld begleiten, bis hin zu den Gléckchen, die noch
im Wald den hoéfischen Habitus nicht ins Bild, wohl aber in einen angemessenen
Klang setzen. Das gilt auch fiir Artus in dem Moment, in dem er nicht in einer Burg
sitzt, sondern dort einzieht und den Aventiirenklang mit sich fiihrt.* Nicht zuerst
als Konig, sondern als Sohn erreicht Artus den Hof in Joflanze. Der Klang, der ihn
umgibt, lasst ihn dabei eher in der Rolle eines Ritters erscheinen:

do reit dar zuo mit schalle

Art@is mit den sinen.

man hort da pusinen,

tambtrn, floitiern, stiven.

der suon Arniven

reit dar zuo mit krache. (764, 24-29)

Da kam Artus unter grofSem Schall mit den Seinen dahergeritten. Man horte dort Posaunen,
Trommeln, Fléten und Schalmeien. Der Sohn der Arnive néherte sich mit Gedréhne.

Die Lautsphére des Artushofes, aber auch diejenige Pelrapeires oder Bearosches
dagegen sind nicht als musikalische Klangsphéren entworfen. Wenn in Hartmanns
Iwein das Eingangsfest am Artushof dadurch eingeleitet wird, dass dort gesungen

24 Zum Klang als Kategorie der Inszenierung des Herrschers vgl. Gesine Mierke, »Den Herrscher
hoéren. Zu akustischen Phdnomenen im Reinfried von Braunschweigs, in: Martin Clauss u.a. (Hrsg.),
Lautsphéren des Mittelalters. Akustische Perspektiven zwischen Larm und Stille, Wien u.a. 2020
(Beihefte zum Archiv fiir Kulturgeschichte 89), 177-97; vgl. auch Jorg Bélling, »Musicae Utilitas. Zur
Bedeutung der Musik im Adventus-Zeremoniell der Vormoderney, in: Peter Johanek und Angelika
Lampen (Hrsg.), Adventus. Studien zum herrscherlichen Einzug in die Stadt, Koln 2009 (Stadtefor-
schung. Reihe A. Darstellungen 75), 229-66.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival == 99

und getanzt wird (V. 59-72),” so findet sich zunéchst nichts Vergleichbares an Wolf-
rams Hofen auserzdhlt. Dessen Hofe sind weit eher durch das Gesprach markiert,
durch den Klang von Rede und Gegenrede und damit durch den Gebrauch der
Stimme. Dies gilt auch fiir das Fest auf Clinschors Burg. Den wenigen Versen, die
dort dem Tanz gewidmet sind (639,15-20), stehen ungleich langere Gesprachspas-
sagen gegeniiber (631,1-637,25). Damit lassen sich zwei hofisch-ritterliche Lautspha-
ren einander gegeniiberstellen, nicht mit dem Postulat einer Absolutheit, wohl aber
einer Tendenz zur Ausdifferenzierung: die klangerfiillte von Turnier und Kampf-
platz mit Instrumentalklang und dem Schallen und Klirren der Waffen — und die
Lautsphére des Hofes, die durch die artikulierte Stimme ausgezeichnet ist.

Die fiir die arthurische Welt konzeptionelle Trennung von aventiure und ére
spiegelt sich in den unterschiedlich ausgestalteten Lautsphéren der unartikulier-
ten Klanglichkeit des ritterlichen Raumes durch Posaunenschall und Schwerter-
klang - und der artikulierten Stimme am Hof als Zentrum der Gesellschaft, die ihre
Ordnung auf der Zusage oder Verweigerung von ére aufbaut.

3 Klangraume des Mangels:
Gralsburg und Pelrapeire

Lasst sich diese Beobachtung fiir die beschriebenen Turniere und Burgen von Kan-
voleiz und Bearosche festhalten, so fiigen sich zwei Burgen hier nicht ein: die Grals-
burg und Pelrapeire. Es sind die beiden Burgen, die von ganz besonderem Leid ge-
pragt sind und die, jede fiir sich, dasjenige bergen, was Parzivals gesamtes Sehnen und
Streben ausmachen wird: den Gral und die Minne, die Parzival durch die Roman-
handlung hindurch in der Gestalt seiner Sehnsucht nach Condwiramurs erfahrt.
Fir die Gralsburg zeigt sich dies besonders deutlich im Vergleich zur Ankunfts-
szene auf der Gralsburg, wie Chrétien de Troyes sie ausgestaltet.” Im Perceval ist

25 Benutzte Ausgabe: Hartmann von Aue, Iwein, 4., iberarb. Aufl,, Text der siebenten Ausgabe
von G.F. Benecke, K. Lachmann und L. Wolff, Ubersetzung und Nachwort von Thomas Cramer, Ber-
lin, New York 2001. Zum schénen Schall am Artushof vgl. Bianca Haberlein, Gestimmte Rdume.
Zur Poetizitdt und Interpassivitat im Wigalois Wirnts von Grafenberg, Berlin 2021 (Philologische
Studien und Quellen 281), 53-60.

26 Benutzte Ausgabe: Chrétien de Troyes, Le Roman de Perceval ou Le Conte du Graal. Der Perce-
valroman oder Die Erzdhlung vom Gral, Altfrz./Dt., tibers. und hrsg. von Felicitas Olef-Krafft, Stutt-
gart 1991. In welcher Vielfalt Wolfram die Gralsszene gegeniiber Chrétien eigens ausgestaltet, zeigt
zusammenfassend Volker Mertens, Der Gral. Mythos und Literatur, Stuttgart 2003, 68-75; vgl. auch
Bumke (wie Anm. 13), 135-42.



100 —— Almut Schneider

diese Szene getragen vom Gespréach, das sich zwischen Perceval und dem Burgherrn
entspinnt. Der Dialog zwischen dem Gralskonig und Perceval verlduft als eine um-
fassende Wechselrede, die zunéchst die Gebrechlichkeit des Kénigs und dann die
Reise des Ankdmmlings thematisiert. Der Gralskonig eroffnet das Gesprach mit dem
Verweis auf seine Unhoflichkeit, nicht aufzustehen, und sofort befinden sich beide
in munterer Wechselrede:

»Amis, ne vos soit grief

Se encontre vos ne me lief,

Que je n’en sui mie aesiez.c

—>Por Dieu, sire, or vos en taisiez,

Fait cil, qu’il ne me grieve point,

Se Diex joie et santé me doint.« (V. 3107-12)

»>Nehmt es mir nicht iibel, Freund, wenn ich mich zu Eurer Begrifiung nicht erhebe, da ich
dazu nicht imstande bin«. »Um Gottes willen Herr, dartiber braucht Thr doch kein Wort zu
verlierens, erwidert der Ankdmmling, »ich nehme Euch das keineswegs tibel, so wahr mir Gott
Gliick und Gesundheit schenken moge.«

Der Edelmann quaélt sich in die Hohe und setzt das Gesprach unmittelbar fort:

»Amis, cha vos traiez.

Ja de moi ne vos esmaiez,
Siseez chi seliremant

Les moi, que je le vos comant.«
Li vallés s’est lez lui assis,

Etli preudom li dist: »Amis,

De quel part venistes vos hui?«
—>Sire, fait il, hui matin mui

De Biaurepaire; issi a non.«

—>Si m’ait Diex, fait li preudom,
Trop grant jornee avez hui faite:
Vos metistes ainz que la gaite
Etst hui main ’aube cornee.c
—>Ains estoit ja prime sonee,
Fait li vallés, jel vos affi.c

Que que il parloient ensi,

Un[s] vallés entre par la por|t]e. (V. 3115-31)

»>Kommt hierher, Freund! Habt keine Angst vor mir und setzt Euch unbesorgt hier neben
mich: ich fordere Euch dazu auf.« (Da) nimmt der Junge an seiner Seite Platz, und der Edel-
mann fragt ihn: >Freund, von wo seid Ihr heute gekommen?« — >Heute morgen, Herr, erwidert
er, »bin ich von Beaurepaire — so heifst der Ort — aufgebrochen.c — >Gott stehe mir beil« ruft
der Edelmann, >dann habt Ihr an diesem Tag eine riesige Strecke zuriickgelegt. Ihr musst Euch
aufgemacht haben, bevor der Wachter in der Frith mit dem Hornsignal das Morgengrauen



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival == 101

kiindete.c —>Nein, man hatte schon auf die Prim geldutet, das versichere ich Euch¢, antwortet
der Junge. Wahrend sie sich derart unterhielten, tritt ein Knappe durch die Tur des Saales.

Eine héfische Plauderei mit der Frage nach dem Woher und dem Verlauf der Reise
entfaltet sich hier. Wolfram dagegen tilgt in der Ankunftsszene auf Munsalvaesche
fast alle Gespréachsanteile. Lediglich zwei Mal spricht Anfortas den Protagonisten
an: zundchst mit der Aufforderung, Parzival moge sich zu ihm setzen: »zuo mir da
her an / sazte i’'uch verre dort hin dan, / daz weere iu alze gastlich« (230,27-29);
dann, fast 250 Verse spater, richtet er das Wort an ihn, wenn er ihm das Schwert
mit der Bitte tiberreicht, die Gabe anzunehmen. Doch in beiden Féllen gibt es kei-
ne Antwort, es entspinnt sich gerade kein Gespréch. Parzival wird Zeuge eines fast
durchweg stummen Schauspiels — die einzige Ausnahme bildet die Klage um die
blutige Lanze, die Wolfram in nur einem Vers zusammenfasst (231,23) —, und er
fragt sich durchaus, was es damit auf sich habe. Doch die Erziehung des Gurne-
manz hindert ihn, diese Frage auszusprechen, zumindest in erster Instanz. Die Dis-
kussion der Forschung um Parzivals Frageversiumnis kann ich hier nicht darlegen.”
Doch scheint die These nicht tiberzeugend, Parzival sei zu Erbarmen grundsétzlich
(noch) nicht in der Lage oder sei unfihig, Leid wahrzunehmen.” Auf Pelrapeire
hatte die Lehre seines Erziehers noch seine miltekeit gegentiber dem unterlegenen
Feind hervorgerufen und ihn daran gemahnt, den unterlegenen Gegner Clamide
nicht zu toten. Explizit fallt der Begriff der erbdrme als Grundlage und Voraussetzung
dafiir, dass Parzival den Gegner verschont:

do dahte der den sic hat

san an Gurnemanzes rat

daz ellenthafter manheit

erbarme solte sin bereit. (213,29-214,2)

Da dachte der, der den Sieg errungen hatte, sogleich an den Rat des Gurnemanz, dass kithne
Tapferkeit sich zum Erbarmen bereitfinden solle.

Und auch wenn Parzival sich bei Trevrizent im neunten Buch der Ereignisse auf
der Gralshurg erinnert, hebt die vierfache Wiederholung des Wortes jamer inner-
halb von neun Versen (492,14-22) hervor, dass Parzival das Leid auf der Gralshurg
wahrgenommen, wenn auch kaum zutreffend eingeordnet hat. Fehlendes Mitleid

27 Vgl. dazu mit ausfiihrlicher Forschungsdiskussion Marina Miinkler, >Inszenierungen von Norm-
reflexivitat und Selbstreflexivitdt in Wolframs von Eschenbach Parzival¢, ZfG NF 18/3 (2008), 497-511.
28 Vgl. Joachim Bumke, »Wahrnehmung und Erkenntnis im Parzival Wolframs von Eschenbachs, in:
Ursula Peters (Hrsg.), Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150-1450. DFG-Symposion 2000,
Stuttgart, Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbdnde 23), 355-70, hier: 357.



102 —— Almut Schneider

also ist nicht Parzivals Hinderungsgrund fiir die erlosende Frage, eher schlagt sein
Festhalten an den Lehren des Gurnemanz auf der Gralsburg zum Schaden aus,”
denn Parzival hofft auf Aufkldrung, ohne eine Frage stellen zu miissen:

wol gemarcte Parzival

die richheit unt daz wunder groz:
durch zuht in vragens doch verdroz.
er dahte >mir riet Gurnamanz

mit grézen triwen ane schranz

ich solte vil gevragen niht.

waz ob min wesen hie geschiht

die maze als dort piim?

ane vrage ich vernim

wie ez dirre massenie stét.« (239, 8-17)

Wohl bemerkte Parzival die Pracht und das grofie Wunder, doch hinderte ihn seine hoéfische
Erziehung daran, zu fragen. Er dachte: \Gurnemanz riet mir in grofier und unverbriichlicher
Treue, dass ich nicht so viel fragen solle. Konnte es nicht sein, dass meine Anwesenheit hier
sich in dhnlicher Weise gestaltet wie dort bei ihm? Auch ohne Fragen werde ich erfahren, wie
es um diese Hofgesellschaft steht.c

Parzival ist durchaus affiziert vom Gesehenen und erhofft eine Antwort, doch be-
lasst er es bei einem inneren Sprechen, das nicht zu einer horbaren Frage gelangt.
Hans Soeffner fithrt dazu aus kommunikationssoziologischer Perspektive aus: »[Der
Gral] fasziniert zwar, bildet jedoch letztlich eine auratische Leerstelle, um die her-
um sich ein nicht-sprachliches, rituelles Netz von symbolischen Verweisungen auf-
baut, das sich spéter rekursiv wieder auflost.«” Innerer Monolog, Konversation und
Ritus, so Soeffner, finden hier fiir den Helden nicht zusammen, statt dessen ent-

29 Vgl. Hartmut Bleumer, Wahrnehmung literarisch. Ein Versuch iiber Parzival und Tristan¢, Das
Mittelalter 8 (2003), 137-55, hier: 145. Bumke (wie Anm. 28), 357, fiihrt Parzivals Versagen auf der
Gralshurg, das die Figur selbst Gurnemanz zuschreibt, dagegen nicht auf fehlendes Mitleid, sondern
vielmehr auf eine habituelle Wahrnehmungsschwéche des Protagonisten zurtick; kritisch dazu
Jan-Dirk Miiller, >Percevals Fragen — oder ein Parzival ohne Mitleidsfrage?«, Wolfram-Studien 23
(2014), 2149, hier: 22. Mit dem Begriff der Wahrnehmungsdiffusion argumentiert Maximilian Benz,
»Verratseltes Erzdhlen vom Mysterium. Wer nimmt was auf Munsalveesche wahr?¢, in: Jutta Eming
(Hrsg.), Darstellung und Geheimnis in Mittelalter und Frither Neuzeit, Wiesbaden 2021 (Episteme
in Bewegung 21), 125-40, hier: 137. Dass Parzival auf der Gralshurg gerade nach dem Verborgenen,
dem Tabuisierten fragen soll, unterstreicht schon Miinkler (wie Anm. 27), 509; die eingeschrankte
Perspektive der Figur Parzivals in dieser Szene analysiert Eikelmann (wie Anm. 11), 324f.

30 Hans Georg Soeffner, »Symbolkonkurrenzen und kommunikative Leerstellen. Wolframs Par-
zival: Ein Prototyp auf der Suche nach seinem Standorts, in: Peter Strohschneider (Hrsg.), Litera-
rische und religiose Kommunikation in Mittelalter und Frither Neuzeit. DFG Symposion 2006, Ber-
lin, New York 2009, 161-82, hier: 176.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival === 103

stehe fiir Parzival eine Aura der Vereinzelung.” Diese Aura findet auch Gestalt in
der spezifischen Lautsphére, die die Gralsgesellschaft in ihrer Unerldstheit aus-
zeichnet.

Welche Rolle aber kommt der Stimme im Parzival zu, wenn es um Klanglich-
keit und um den Entwurf von Lautspharen geht? Schweigen und Reden habe jedes
seine Zeit — so lasst Chrétien Gurnemanz in Percevals Erinnerung sagen:

Si criem que il n’i ait damage,

Por che que j’ai oi retraire

Qu’ausi se puet on bien trop taire

Com trop parler a la foie[e]. (V. 3248-51)

Ich fiirchte, dies wird ihm schaden, habe ich doch sagen héren, Schweigen und Reden haben
jedes seine Zeit.

Das Geschehen auf der Gralshurg, der kranke Konig, die blutende Lanze, die Grals-
prozession, die Kronungszeremonie, die Schwertgabe — all dies ereignet sich in
einer lichtvollen, duftenden, haptisch durch die vielen Decken und Teppiche aus-
gestalteten, aber weitgehend wort- und gerduschlosen Lautsphdre, in der einzig der
Jammer, das Wehgeschrei der massenie, kurz eingespielt wird. Inmitten dieses weit-
gehend wortlosen Geschehens bleibt auch Parzival beim inneren Monolog. Er re-
flektiert die Moglichkeit der Frage, ohne sie auszusprechen, genauer: ohne seiner
Stimme Klang zu verleihen. Die Philosophin Alice Lagaay gibt fir die Stimme zu
bedenken:

Es wére absurd anzunehmen, dass die menschliche Stimme immer nur dann aktiv und damit
auch performativ wirksam ist, wenn sie sich in einem Zustand der Gegenwartigkeit befindet,
also dann, wenn dieser Zustand ein aktiv klingender ist. Ist es nicht ebenso wichtig, die Na-
tur und die Wirksamkeit der menschlichen Stimmlichkeit in ihrem passiven Zustand in Be-
tracht zu ziehen? Eine Stimme zu haben bedeutet, nicht nur sprechen zu kénnen, es bedeutet
auch, dies bewusst nicht zu tun, also schweigen zu konnen (und es auch zu diirfen!).*

In Wolframs Gralsszene allerdings markiert das Fehlen der Stimme - inmitten ei-
ner multisensorischen Wahrnehmung, zu der auch Laute gehdren — eine Storung
sinnlicher Wahrnehmung, die Trevrizent im neunten Buch anspricht, wenn er auf
Parzivals Gesténdnis, er sei der Ungliickliche gewesen, der auf der Gralshurg ge-
schwiegen habe, mit den Worten reagiert:

31 Vgl. Soeffner (wie Anm. 30).
32 Alice Lagaay, »Zwischen Klang und Stille. Gedanken zur Philosophie der Stimmes, Paragrana
17/1 (2008), 168-81, hier: 178.



104 —— Almut Schneider

do dir got fiinf sinne 1éch,

die hant ir rat dir vor bespart.

wie was din triwe von in bewart
an denselben stunden

bi Anfortases wunden? (488,26-30)

Wo doch Gott dir finf Sinne verliehen hat, sie alle haben dir ihren Rat verweigert. Wie ha-
ben sie deine Treue in ihrer Obhut bewahrt, dort vor der Wunde des Anfortas?

Indem die Verse auf die Empfehlung des Gurnemanz an Parzival rekurrieren, iiber
den Gebrauch seiner fiinf Sinne zu Verstand zu kommen (171,22-24), deutet sich zu-
gleich an, dass es eine Storung der Sinneswahrnehmung (und deren Umsetzung in
Erkenntnis) ist, die Parzival schweigen lasst.® Ist aber die Stimme, die hier nicht er-
klingt, mit Aristoteles Ausdruck der Seele, so weist Parzivals Schweigen auch auf ein
Ungleichgewicht, eine Storung seiner Seele hin.

Astrid Lembke zeigt, in welcher Weise die Inschrift auf dem Gral, die im Moment
ihrer Lektiire verschwindet, im Parzival als ephemer dargestellt wird. Als Kommu-
nikationsmittel Gottes erfahrt Schrift in ihrer Flichtigkeit hier etwas Stimmhaftes.
Wenn sich aber im Zusammenhang mit der Gralsinschrift, wie Lembke ausfiihrt,
»Aspekte von Stimme und Schrift, Flichtigkeit und Haltbarkeit, Kérperlosigkeit und
Materialitat«* mischen, so erscheint es konsequent, wenn dem Fehlen der Grals-
inschrift, der Unerlostheit der Gesellschaft, auch das Fehlen der Stimme korrespon-
diert, die hier noch nicht zur erlésenden Frage kommt.

Findet Parzivals innere Stimme auf der Gralsburg nicht zum eigenen Klang,
so steht dies in sinnfalliger Korrespondenz zu den Ereignissen auf Pelrapeire, der
Burg Condwiramurs, die Parzival unmittelbar vor der Gralsburg befreit hatte. Im
Zentrum der Lautsphére dort steht ndmlich die Klage, die Condwiramurs zunéchst
wortlos, dann aber wortreich zu Gehor bringt — nicht allerdings inmitten einer
uberbordenden multisensorischen Lautsphére, sondern aus einer Stille heraus,
die ihrerseits eine Storung der héfischen Gesellschaft andeutet.”

33 Vgl. Cora Dietl, >Die Frage nach der Frage. Das zweite Sigune-Gesprach bei Wolfram und Alb-
rechts, in: Nine Miedema und Franz Hundsnurscher (Hrsg.), Formen und Funktionen von Redesze-
nen in der mittelhochdeutschen Grofiepik, Tiibingen 2007 (Beitrédge zur Dialogforschung 36), 281-95,
hier: 285.

34 Astrid Lembke, Inschriftlichkeit. Materialitat, Prasenz und Poetik des Geschriebenen im hofi-
schen Roman, Berlin, Boston 2020 (Deutsche Literatur. Studien und Quellen 37), 264.

35 Damit ist auch der metaphorische Gebrauch der lebendigen Stimme zu bedenken, deren Feh-
len auf das Fehlen von Authentizitdt und Unmittelbarkeit hinweist, darauf, mit sich selbst gerade
nicht im Einklang zu stehen; vgl. Christiane Ackermann und Hartmut Bleumer, >Einleitung: Ge-
stimmte Texte — Anmerkungen zu einer Basismetapher historischer Medialitét¢, LiLi 171 (2013), 5-15.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival === 105

Im Gegensatz zur Prachtentfaltung auf der Gralsburg ist Pelrapeire durch Man-
gel an Glitern ausgezeichnet, so dass die Ritter, die die Zugdnge schiitzen, sich vor
Schwiéche kaum auf den Beinen halten konnen: »Pelrapeir stunt jamers vol«
(185,11). Doch bevor dieser jamer auch in Worten zu Gehor gebracht wird, ist
zweifach davon die Rede, dass der Schall verstummt. Mit grofsem Geschrei versuchen
die Ritter zundchst, Parzival davon abzuhalten, die Briicke zur Burg zu iiberque-
ren, doch sobald der Protagonist das Tor passiert hat, so heifst es: »d6 lasch ouch
anderhalb der schal« (182,2). Condwiramurs selbst schleicht sich in ihrer Not des
Nachts ohne jeden Laut zu Parzival:

juncfrouwen, kameraere,

swaz der da biir waere,

die liez si slafen tiber al.

do sleich si lise an allen schal

in eine kemenaten.

daz schuofen diez da taten,

daz Parzival al eine lac. (192,21-27)

Die jungen Damen und Kammerherren, wer auch immer bei ihr war, die liefs sie alle weiter-
schlafen. Leise und ohne jedes Gerdusch schlich sie in eine Kemenate. Dort hatten diejeni-
gen, die dafiir zu sorgen hatten, es so eingerichtet, dass Parzival ganz alleine schlief.

Hier nun beginnt sie zu weinen — er »rehoérte ir weinens sélhen schal« (193,18) —, um
Parzival dann zu fragen, ob er »hceren wolt ir clage« (194,11). Sehr genau unter-
scheidet der Text zwischen dem unartikulierten Weinen und der wortreichen Kla-
ge. Beides allerdings ist Teil des jamers, der durch den Text hindurch immer wie-
der an zentralen Orten zu héren ist — und der der ritterlichen wie der hofischen
Lautsphére entgegensteht und doch vielfach aus ihr heraus erklingt. Was Cond-
wiramurs gelingt, ndmlich dem jamer eine artikulierte Stimme zu geben, genau
darin versagt Parzival auf der Gralsburg. Die Lautsphédren beider Hofe zwischen
Schweigen und Klage lassen die Verschrankung beider Handlungsraume mit ih-
ren Lautsphdren sinnlich erfahrbar werden und zeigen auf ihre Weise, wie sehr
fiir Parzival Minne und Gral zu einer Einheit gehoren.*

Wolfram differenziert die Stimmen in seinem Roman also den Stimmtypen kor-
respondierend, die Priscian in seinen Institutiones grammaticae in vier Stufen un-
terteilt. Sie reichen vom menschlichen Sprechen bis zum unbelebten Krach.” Zwei

36 Diese Einheit ist in der Forschung vielfach herausgehoben worden, so etwa bei Soeffner (wie
Anm. 30), 172.

37 Vgl. Jean-Marie Fritz, »Voces: Stimme des Menschen, Stimme der Natur, in: Vera Minazzi (Hrsg.),
Musica. Geistliche und weltliche Musik des Mittelalters, aus dem Italienischen, Englischen und
Franzosischen tbers. von Yvonne El Saman, Freiburg i. Br. 2011, 102f., hier: 102.



106 —— Almut Schneider

Kriterien setzt Priscian dabei mit ihrer jeweiligen Entgegensetzung an: das Krite-
rium der Schrift (literata — illiterata) und des Sinns (articulata - inarticulata). Ent-
sprechend differenziert Priscian die menschliche artikulierte Stimme, die vox ar-
ticulata et literata, von der vox articulata et illiterata als dem menschlichen Pfeifen
oder Wimmern und schreitet dann voran zu den nichtmenschlichen Lauten, die sich
wiederum unterscheiden in die vox inarticulata et literata (etwa das Quaken des
Frosches) und die vox inarticulata et illiterata, das Getose oder Gerdusch. Damit kann
die Stimme schreibbar, aber eben auch nicht schreibbar sein, bedeutungstragend
oder auch nicht. Die menschliche Lautdufierung ist schon bei Aristoteles genauer
semantisiert, wenn er in De anima die Stimme in Bezug zur menschlichen Seele
setzt und festhilt: »Die Stimme ist ein gewisser Ton des beseelten Wesens«.* Die
Stimme ist ein bedeutungsvoller Laut. Sie ist, wie Jean-Marie Fritz zeigt, »genau so sehr
Ausdruck des Korpers und des Lebensraumes wie der Seele und der Innerlichkeit«.”

4 Die artikulierte Stimme: Sigunes Klage

In Wolframs Parzival kommt der Stimme — vom Wortgebrauch ausgehend — eine
ganz besondere Funktion zu. Die Mittelhochdeutsche Begriffsdatenbank verzeich-
net lediglich acht Stellen, an denen Wolfram das Wort stimme gebraucht; vier da-
von stehen im Kontext von Parzivals Begegnung mit Sigune. Der durchgangige
Redegestus Sigunes ist die Klage. Mit ihr begleitet und kommentiert sie Parzivals
Weg durch die Ritterwelt und formt eine eigene Lautsphére, in die Parzival drei-
mal eintritt. Dabei ist es jeweils Sigunes Stimme, die ihre Begegnungen mit Parzi-
val einleitet, denn Parzival hort Sigune, bevor er sie sieht. Thre Stimme, genauer:
die Klage ihrer Stimme, fiihrt Sigune in die Handlung ein. Beide erkennen einan-
der an der Stimme." Die Stimme tritt hervor und lisst die Person noch vor ihrer
Sichtbarkeit in Erscheinung treten. Das zeigt bereits die erste Begegnung:

38 Aristoteles, Uber die Seele, mit Einleitung, Ubersetzung (nach W. Theiler) und Kommentar
hrsg. von Horst Seidl, Griechischer Text in der Edition von Wilhelm Biehl und Otto Apelt, Ham-
burg 1995 (Philosophische Bibliothek 476), 111. Zum Erklingen der Stimme vgl. Bernhard Waldenfels,
»Das Lautwerden der Stimmeg, in: Doris Kolesch und Sybille Kramer (Hrsg.), Stimme. Anndherung
an ein Phdnomen, Frankfurt a. M. 2006, 191-210.

39 Fritz (wie Anm. 37), 103.

40 In welcher Weise Wolfram gegeniiber Chrétien die Stimme in den Fokus riickt, zeigt Teresa Cor-
des, »Das Motiv des Wiedererkennens an der Stimme in Heldenepen und héfischen Romanen des
franzosischen und deutschen Mittelalters¢, in: Monika Unzeitig u. a. (Hrsg.), Stimme und Performanz
in der mittelalterlichen Literatur, Berlin, Boston 2017 (Historische Dialogforschung 3), 309-29, hier: 323.



Zur Poetologie intersensorischer Lautspharen in Wolframs von Eschenbach Parzival === 107

sus kom unser teerscher knabe

geriten eine halden abe.

wibes stimme er horte

vor eines velses orte.

ein frouwe 0z rehtem jamer schrei:

ir was diu ware freude enzwei. (138,9-14)

Auf diese Weise kam unser torichter Knabe einen Abhang herabgeritten. Die Stimme einer
Frau horte er vor einer Felskante. Eine Dame schrie aus wahrhaftigem Schmerz: alles Gliick
war ihr zerbrochen.

Nach der Begegnung auf der Linde — Parzival wird auch hier auf Sigune aufmerk-
sam, weil er »einer frouwen stimme jeemerlich« (249,12) wahrnimmt — st6#3t Par-
zival auf die Klausnerin, die ihr Leben gebeugt tiber den Sarg Schionatulanders
verbringt. Sie hort niemals die Messe, doch ihr gesamtes Dasein bezeichnet der Er-
zdhler als ein »venje« (435,25), eine bestdndige Kniebeuge. Thre Klage fiihrt sie in die
Einsamkeit und lasst sie dort auch ausharren, denn »durch klage si muoz al eine
sin« (435,30). Eine solche Klage steht der hofischen Gesellschaft entgegen und ldsst
keine Teilhabe zu. Sigune hat sich der hofischen Minne verschlossen und stattdessen
den »jamer« als ihren »sundertriit, als ganz besonderen Liebling, erwahlt (437,25).
Wenn Parzival sie das vierte Mal aufsucht, ist sie tot, und er findet ihren Kdrper in
genau dieser Haltung, die ihr gesamtes Leben widerspiegelt: auf den Knien liegend
auf dem Sarg des Geliebten, dessen Korper sakralisiert erscheint (804, 23). Sigune
verkorpert das Leid, das den Frauen in einer Ritterkultur, wie Wolfram sie zeich-
net, widerfahrt — und sie gibt diesem Leid mit ihrer eigenen Lautsphédre Form und
Ausdruck durch Kérper und Stimme.

5 Fazit

Im Zentrum des Parzival steht eine Frage, die zunédchst nicht gestellt, dann nach-
geholt wird, allerdings nicht in Gestalt einer Zauberformel," die exakt immer gleich
ausgesprochen werden misste, sondern variiert um den wichtigen Zusatz der
Verwandtschaftsbeziehung, die Parzival nicht nur als Heilsbringer und Erléser
der Gralsgesellschaft, sondern auch als deren genealogischen Erben ausweist. In-
dem er in dieser Weise fragt, dokumentiert Parzival, dass ihm diese Rolle bewusst

41 Vgl. dazu Jutta Eming, >Sprechmagie und Sprechakttheorie. Ein Versuch tiber Parzivals zwei-
ten Aufenthalt auf der Gralburgs, in: Monika Unzeitig u.a. (Hrsg.), Stimme und Performanz in der
mittelalterlichen Literatur, Berlin, Boston 2017 (Historische Dialogforschung 3), 449-67.



108 —— Almut Schneider

ist. Im Zentrum also steht eine performative AuRerung auf der Basis der Stimme,
der artikulierten und distinkten vox, die auf ihre Wahrnehmbarkeit durch den Hor-
sinn zielt. »Der Dichter ist Stimmex, so fasst Paul Zumthor eine antike Dichtungs-
tradition zusammen: »Das Begehren nach der lebendigen Stimme wohnt jeder Dich-
tung inne, die in der Schrift im Exil ist.«** Auch in Wolframs Parzival erweist sich
die Stimme als Instanz des Textes. Ihre Prdsenz oder Abwesenheit lenkt die Hand-
lung wesentlich und wirkt tiber die Handlungsebene hinaus.

Wolframs Parzival entfaltet sein poetisches und poetologisches Potenzial auch
iber die Lautsphéren, die die Riume und Figuren einerseits ausdifferenzieren,
andererseits dynamisch in Bewegung und in Bezug zueinander setzen. Sie fiigen der
Entgegensetzung von Aventire und Minne, wie sie den Artusroman auszuzeich-
nen scheint, die Klage hinzu - als Ausdruck des Leids, das die ritterliche Kultur
mit sich trégt. Riickt damit die Stimme in den Fokus, geht es auch um die Stimme
der Dichtung selbst, deren Entstehung durch den Roman hindurch mitreflektiert
wird und die sich aus der Visualitdt einer Sternenschrift tiber die Auditivitat
heidnischer Erzahlung bis hin zur Kérperlichkeit eines Textes wandelt, der in Fei-
refiz, dem beschriebenen Pergament, auf der Handlungsebene Gestalt gewinnt.”
Indem die Kategorie der Stimme in ihren verschiedenen Erscheinungsweisen die
Handlungsebene mit den diskursiven Ebenen des Textes verschrankt, erweist sie
sich als eine Instanz des Textes, mittels derer es maoglich ist, literarisch-asthetische
Aspekte sinnlicher Wahrnehmung als bedeutungstragend herauszustellen.

Die Lautsphéren im Parzival gestalten und strukturieren die Raume, in denen
und durch die hindurch die Figuren sich bewegen — durch Lérm, Stille, Klage und
Schweigen. Sie konterkarieren mitunter den sichtbaren Raum und erweisen sich als
Spiel- und Spiegelraume fiir die Befindlichkeiten der Figuren. Jan-Dirk Miiller hat
fir die beiden Parzival-Romane Chrétiens und Wolframs Strukturen ausgemacht,
die das Harmoniemodell der hofischen Gesellschaft »zwar nicht explizit, wohl aber
poetisch in Frage stellen«.” Wenn Miiller dabei fiir Wolfram v.a. das Innere des
Helden im Blick hat, méchte ich vorschlagen, auch die Klangraume, die Wolfram
entwirft, als einen Teil dieses Diskurses zu lesen. Sie korrespondieren vielfach mit
der Innenwelt der Figuren und spiegeln die Bewegungen ihrer Seelen auch in den
jeweiligen Storungen und Disharmonien, die sie erleiden.

42 Paul Zumthor, Einfiihrung in die miindliche Dichtung, aus dem Franzésischen tibers. von Irene
Selle, durchgesehen von Jacqueline Grenz, Berlin 1990, 144.

43 Vgl. Peter Strohschneider, >Sternenschrift. Textkonzepte héfischen Erzahlens¢, Wolfram-Studien
19 (2006), 33-58.

44 Miiller (wie Anm. 29), 46.



	daz gevilde nach dem helde klang 
	1 Der Klang des ritterlichen Kampfplatzes 
	2 Der Klangraum des Artushofes 
	3 Klangräume des Mangels: Gralsburg und Pelrapeire 
	4 Die artikulierte Stimme: Sigunes Klage 
	5 Fazit 





Accessibility Report





		Filename: 

		print_cont_9783111369686_DietlSchanze_web.pdf









		Report created by: 

		



		Organization: 

		







[Enter personal and organization information through the Preferences > Identity dialog.]



Summary



The checker found no problems in this document.





		Needs manual check: 2



		Passed manually: 0



		Failed manually: 0



		Skipped: 0



		Passed: 30



		Failed: 0







Detailed Report





		Document





		Rule Name		Status		Description



		Accessibility permission flag		Passed		Accessibility permission flag must be set



		Image-only PDF		Passed		Document is not image-only PDF



		Tagged PDF		Passed		Document is tagged PDF



		Logical Reading Order		Needs manual check		Document structure provides a logical reading order



		Primary language		Passed		Text language is specified



		Title		Passed		Document title is showing in title bar



		Bookmarks		Passed		Bookmarks are present in large documents



		Color contrast		Needs manual check		Document has appropriate color contrast



		Page Content





		Rule Name		Status		Description



		Tagged content		Passed		All page content is tagged



		Tagged annotations		Passed		All annotations are tagged



		Tab order		Passed		Tab order is consistent with structure order



		Character encoding		Passed		Reliable character encoding is provided



		Tagged multimedia		Passed		All multimedia objects are tagged



		Screen flicker		Passed		Page will not cause screen flicker



		Scripts		Passed		No inaccessible scripts



		Timed responses		Passed		Page does not require timed responses



		Navigation links		Passed		Navigation links are not repetitive



		Forms





		Rule Name		Status		Description



		Tagged form fields		Passed		All form fields are tagged



		Field descriptions		Passed		All form fields have description



		Alternate Text





		Rule Name		Status		Description



		Figures alternate text		Passed		Figures require alternate text



		Nested alternate text		Passed		Alternate text that will never be read



		Associated with content		Passed		Alternate text must be associated with some content



		Hides annotation		Passed		Alternate text should not hide annotation



		Other elements alternate text		Passed		Other elements that require alternate text



		Tables





		Rule Name		Status		Description



		Rows		Passed		TR must be a child of Table, THead, TBody, or TFoot



		TH and TD		Passed		TH and TD must be children of TR



		Headers		Passed		Tables should have headers



		Regularity		Passed		Tables must contain the same number of columns in each row and rows in each column



		Summary		Passed		Tables must have a summary



		Lists





		Rule Name		Status		Description



		List items		Passed		LI must be a child of L



		Lbl and LBody		Passed		Lbl and LBody must be children of LI



		Headings





		Rule Name		Status		Description



		Appropriate nesting		Passed		Appropriate nesting










Back to Top



