Liliana Gomez
“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo”

Estéticas radicales en el arte latinoamericano

Estéticas radicales

Through reenactment practices, authenticity, authorship, and originality lose their meaning
as cornerstones of Western thought and arts. A whole ‘regime of truth’, to use a Foucauldian
notion, is questioned and actively replaced by another, which is itself constantly shifting. As
a consequence, the artistic gesture or work reveals itself to be a reenactment of a given cul-
tural heritage, and every act is already contingent on an experience of the act itself, as well
as on the various modes through which it is being remembered and historicized. (Baldacci
et al. 2022: x)

En 1981, el duo de artistas Yeni & Nan (Jennifer Hackshaw y Maria Luisa Gonza-
lez) realiz6 una memorable performance, Integraciones en agua, que represento y
conceptualiz6 algunos procesos de transformacion corporal, o metamorfosis, ha-
ciendo alusién a los ciclos de la vida. El fluido —y en particular el agua como
fluido amnidtico— fue el material significante de la performance Integraciones
en agua, como una de las obras mas largas, cuya primera version fue presentada
en la Galeria de Arte Nacional en Caracas. La performance con las fotos polaroid
también fue presentada en la XVI Bienal de Sao Paulo, de octubre a diciembre de
1981, y un afio mds tarde en la Bienal de Paris en 1982, donde las artistas presenta-
ron una segunda version. El duo de artistas explica:

Empezamos a hacer Integraciones en agua buscando una analogia con el nacimiento, con lo
amniético, con lo que significa el agua para el ser humano. Empezamos a investigar sobre
ese tema y, hablando entre las dos, decidimos que seria bellisimo representar un naci-
miento, un nuevo comienzo. Asi empezd todo el proceso de colgar las bolsas con las Pola-
roids adentro, y hacer una investigacion a través de las Polaroids para lograr todos los mati-
ces. (Gonzélez/Hackshaw 2022: s.p.)

La performance del dio de artistas puede concebirse como una especie de prac-
tica de representacion que cuestiona los conceptos de autenticidad, autoria y ori-
ginalidad a través de los cuales se han escrito e imaginado las historiografias del
arte, dejando fuera en particular las practicas artisticas feministas en América La-
tina y el Caribe, y siendo, por lo tanto, un “reenactment of a given cultural heri-
tage”, ya que “every act is already contingent on an experience of the act itself, as
well as on the various modes through which it is being remembered and historicized”

Liliana Gémez, University of Kassel

8 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. [[(c<) X2t This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111354255-013


https://doi.org/10.1515/9783111354255-013

194 — Liliana Gémez

(Baldacci et al. 2022: x). En su obra artistica y, por lo tanto, en sus précticas per-
formativas, ellas han experimentado radicalmente con diferentes materialida-
des, como tierra, arena, agua y, en particular, sus propios cuerpos, los que usan
como medio de reflexién que les permite concebir lo que mds tarde ha dado en
llamarse “el cuerpo de uno como cuerpo del mundo” (Ramos 2010: s.p.) La perfor-
mance o la accion se convirtio, por lo tanto, en el medio preferido y el banco de
pruebas de una estética radical emergente que se sitia en el centro de la bus-
queda de un arte directo, sensorial y participativo.

En la performance Integraciones en agua de 1981, ambas artistas estan vesti-
das de negro, mientras entran en una gran bolsa transparente llena de agua que
estd suspendida del techo, a modo de saco amnidtico “in which it seems to be pos-
sible to return to the floating life that precedes birth” (re.act.feminism #2). Du-
rante la performance, ambas artistas parecen estar en perfecta armonia y se ayu-
dan la una a la otra a quitarse la ropa negra para revelar un tejido blanco y
elastico subyacente que despliega un “Tiempo corporal, tiempo conceptual,
tiempo para la introspeccién, tiempo también para la ecologia y el planeta. Y
tiempo de la accidn corporal como acto de lenguaje: en la duracién, transcu-
rriendo” (Ramos 2019: 105). Poniendo en primer plano la idea de (re)nacimiento o
renovacion, las artistas dejan que el agua de la bolsa se convierta en un “vital
oceanic and organic element, from which life emerges, also hosts and expels
women in a state of duality — they are capable of giving and receiving life, simul-
taneously mothers and newborns in a poetic action where time confounds itself”
(re.act.feminism #2). El1 ddo de artistas Yeni & Nan estuvo activo de 1978 a 1986.
Ellas emplearon diversos medios en sus prdcticas artisticas, como fotografias po-
laroid, instalaciones y performances, y configuraron lo que luego fue acufiado
como “el cuerpo como naturaleza”. Su propuesta artistica parece ser un regreso a
la naturaleza y una fusién con el cosmos, imaginando ya relaciones alternativas
y mas armoniosas con el medio ambiente dafiado y, por lo tanto, siendo una espe-
cie de autoseguimiento consciente, un acto performativo que la curadora Maria
Elena Ramos explica en la exposicion Yeni y Nan. Dualidad, 1977-1986:

Y un autoseguimiento, en Yeni y Nan, mas metaférico, que reunia introspeccion, gestos an-
cestrales, vinculos estéticos y éticos con la naturaleza. ‘Precisamente uno de los aportes de
Yeni y Nan que han de merecer estudio es el de haber entramado, intensa pero sutilmente,
aquella filiaciéon automeditativa e interiorista con los llamados ecolégicos de las vanguar-
dias del siglo XX y con simbologias arcaicas del mundo natural, produciendo conmovedoras
propuestas conceptuales y estéticas de humanidad-como-naturaleza: el cuerpo de uno como
cuerpo del mundo (y el bien o la tragedia del mundo como bien o tragedia de uno)’.
(2019: 105)



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” =—— 195

Fig. 1: Integraciones en agua, 1981, Yeni & Nan, fotografias, catalogo de la exposicién YENI Y NAN.
DUALIDAD, 1977- 1986. Fuente: Centro Andaluz de Arte Contemporaneo.

El trabajo artistico y experimental performativo de Yeni y Nan articulé un mo-
mento preciso de su tiempo histérico, pero cabe subrayar que ha resurgido en los
ultimos afios, en particular al ser releido por practicas e iniciativas queer-
feministas que pretenden reescribir las historiografias globales del arte de las
mujeres artistas y sefialar su lagunas (véase también Horne/Perry 2017). En este
contexto cabe mencionar que recientes iniciativas, como re.act.feminism: a perfor-
ming archive, hacen resurgir materiales de archivo, como performances grabadas
en video, y forman un archivo que impugna los olvidos y los puntos ciegos de las
historiografias del arte, enfocdndose en el arte de la performance feminista, cri-
tica del género y queer, y su papel clave en la emergencia de la performance
desde los afios 60 hasta principios de los 80, incluyendo en particular posiciones
del Medio Oriente y América Latina (véase Knaup/Stammer 2017).

La obra de Yeni y Nan forma parte de articulaciones artisticas que se enmar-
can dentro del ecofeminismo o dentro de lo que me gustaria concebir como una
estética radical. América Latina y el Caribe constituyen “a field still often conside-
red ‘eccentric’ with respect to the hegemony of Western culture”:

If we talk about women, environmental issues and Action Art, this eccentricity becomes ‘ra-
dicalism,” a label that covers gestures from the most subtle to the most dramatic [. . .]. The
emergence of women in Latin American conceptual artistic practices since the 1960s entails
in itself a disruptive process [. . .]. This process has not yet been addressed in adequate
depth in academic analysis. (Mofiivas 2020: 127)



196 —— Liliana Gémez

Por ejemplo, hace muy poco que se han articulado algunos esfuerzos desapercibi-
dos, como el proyecto expositivo re.act.feminism #2 de 2014, para aumentar el co-
nocimiento publico de las practicas performativas relacionadas con la critica fe-
minista, de género y queer, incluyendo practicas performativas de artistas
latinoamericanas y caribefias olvidadas (véase Knaup/Stammer 2017). Curiosa-
mente, como subraya la historiadora de arte Esther Mofiivas, “ecofeminism has
led Latin American women to take a new look at themselves. Within the frame-
work of ecofeminism, cultural, historical and biological considerations about the
relationship of women and nature have spurred a rich debate” (Mofiivas 2020:
127). Mofiivas observa también que:

“White ecofeminists” were accused of being partially responsible for sustaining exploitation
in developing countries, contributing to the dramatic effects of capitalism on other societies
and environments. Despite divergences and contradictions, contemporary feminists concer-
ned about ecological destruction have begun to embrace the term ecofeminism once more,
redefining it through manifold perspectives. Although female Latin American artists eman-
cipated from the logic of capitalism still constitute a minority within the whole of society,
their proposals for an ethical interrelation with the environment, along with their way of
rethinking the ontological, epistemological and symbolical dimensions of bodies and subs-
tances, constitute absolutely necessary questions. (2020: 128)

Teniendo esto en cuenta, las practicas performativas de Yeni y Nan se enmarcan
dentro de la estética radical emergente. En este articulo quiero establecer una re-
lacion entre sus précticas y el trabajo de la afrocubana Maria Magdalena Cam-
pos-Pons, quien usa el agua para reconectar de forma critica el océano con la in-
dustria azucarera, y de la artista colombiana Maria Evelia Marmolejo y sus
performances radicales con fluidos corporales. Aunque todavia marginadas por
la sociedad, a partir de la década de 1960 las artistas de América Latina y el Ca-
ribe han articulado criticas a diversas formas de extractivismo y capitalismo ra-
cial, algunas de ellas enmarcadas en la tradicién radical negra a través de la per-
formance y el arte de accién (véase Robinson 2000). Ademds, discutiré una
seleccion de obras de arte como eco-critica y practicas feministas que pusieron en
primer plano, de manera critica y conceptual, el agotamiento de la Tierra, al
tiempo que elaboraban una especie de eco-ficcién critica como respuesta a la cri-
sis ecolégica y social de su tiempo. En particular discutiré cémo las artistas ecofe-
ministas usaron los liquidos y la fluidez como material y como surgimiento de
artes comprometidas con el medio ambiente que siguen perfilando las omisiones
y los puntos ciegos de la historia del arte. Mds concretamente, me enfocaré en
estas practicas ecofeministas como estéticas radicales que condujeron a una rear-
ticulacion critica de las preocupaciones medioambientales de las mujeres en las
artes. Por ultimo, analizaré cémo las artistas latinoamericanas y afrocaribefias ex-
perimentaron con materiales fluidos, como el agua, el barro, la sangre o el plés-



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” =— 197

tico, para reivindicar su lugar en el mundo del arte y cémo la estética radical de
las artistas sonded la liquidez como concepto analitico y linaje critico que se ha
enfrentado a las dindmicas extractivistas desde los afios 60 hasta el presente.

Practicas performativas y cuerpo politico

Fig. 2: Anénimo 3, 1982, Maria Evelia
Marmolejo.

Performance en los bancos contaminados
del Rio Cauca, 29,5 x 20,5 cm. Foto: Nelson
Villegas

En una serie de exploraciones artisticas y experimentales durante la década de
1980, la artista colombiana Maria Evelia Marmolejo elabord al margen del campo
artistico oficial en Colombia un nuevo enfoque para usar su propio cuerpo como
articulacion politica y critica social. Aunque su obra sigue siendo desconocida en
gran parte incluso en Colombia, su elaboracién de practicas performativas tiene
relacion con la performance més amplia como nuevo medio en el arte contempora-
neo desde la década de 1960 en América Latina, lo cual la inscribe en “una historia
de gran experimentacion y accion politica” y la hace “una de las artistas mas politi-
cas y radicales de los afios ochenta en América Latina” (Fajardo-Hill 2012: s.p.). La
obra de Marmolejo parece entrelazar

preocupaciones que han prevalecido durante su produccion artistica: la opresion politica en
Colombia durante los setenta y ochenta, las condiciones socioeconémicas en Colombia y



198 — Liliana Gémez

Latinoamérica, problemas del medio ambiente, y la situacién y el rol de la mujer, incluidos
aspectos relacionados con la representacién, las funciones y los significados simbdlicos del
cuerpo de la mujer. (Fajardo-Hill 2012: s.p.)

En su obra, Marmolejo experiment6 muy conscientemente con su propio cuerpo
de mujer, marginado tanto en la sociedad como en el mundo del arte colombia-
nos, para materializar criticamente lo abyecto y lo liminal del cuerpo femenino
dentro del cuerpo politico a través de una serie de performances.

En la radical serie de performances Andnimo, de principios de los 80, Marmo-
lejo experimentd con sus propios fluidos corporales: su sangre e incluso sangre
menstrual y orina. A orillas del Rio Cauca, cerca de su ciudad natal de Cali, en
Andnimo 3 (1982) ella realiz6 “[c]Jomo un acto de perdén por la contaminacion y
destruccion de la flora y fauna, se elabord un ritual a la Madre Tierra” (Marmelejo,
cit. en Fajardo-Hill 2012: s.p.). Cecilia Fajardo-Hill subraya que “[e]ste rio contami-
nado es emblemdtico de la contaminacién que las industrias producen alrededor
del mundo al derramar materiales quimicos en los rios, alterando la biodiversidad
de la flora y la fauna” (2012: s.p.). La performance, de solo quince minutos de dura-
cion, consistio en una especie de “ritual de sanacidon” en el que se cubrid parcial-
mente el cuerpo con esparadrapo quirurgico y se tapd la cara con una gasa. Super-
poniendo (su propio) fluido corporal femenino y el agua contaminada del rio, hizo
visible lo que de otro modo quedaria invisibilizado como lo abyecto de una socie-
dad que margina los fluidos corporales (femeninos) no deseados y no reconoce los
ciclos de vida y muerte de la Tierra. Siguiendo “aspectos rituales de su obra [que]
afianzan su postura politica” (Fajardo-Hill 2012: s.p.), en esta serie con Andnimo 4
(1982), Marmolejo realiza una performance a orillas del Rio Cauca, durante la cual
excava un hueco de 1,5 metros que rellena con capas de placentas humanas de par-
tos que recogié de hospitales publicos de Cali. Ademads, afiade otros huecos llenos
de agua residual, mientras ata las placentas a su cuerpo con tiras de plastico y per-
manece de pie sobre las placentas, reflexionando a través de su cuerpo sobre “un
miedo sobre venir a este mundo en una sociedad donde la supervivencia no es ga-
rantizada” (Marmelejo, cit. en Fajardo-Hill 2012: s.p.). Marmolejo explicé que, con la
serie Andnimo, usé la performance como homenaje a los torturados y desapareci-
dos durante el régimen de Turbay Ayala. Sin embargo, como comenta la historia-
dora de arte y curadora Cecilia Fajardo-Hill:"

Las heridas autoinfligidas y el subsecuente proceso de sanacién de Marmolejo fueron una
forma de poner en la atencién del publico la violencia que estaba sucediendo (el publico, en

1 La obra de Maria Evelia Marmolejo fue exhibida en el otofio de 2013 en el Museum of Latin
American Art, Long Beach, en el contexto de la exposicién histérica The Political Body: Radical
Women in Latin American Art: 1960— 1985, curateada por Cecilia Fajardo-Hill y Andrea Giunta.



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” =— 199

su mayoria masculino, durante el performance, estaba a la vez trastornado y conmovido, a
pesar de que, de acuerdo con la artista, estaban mas impresionados por la sangre del perfor-
mance que por la violencia diaria en Colombia), pero también de manifestar la necesidad
de sanar el dolor causado por la crueldad infligida a gente inocente y de poner fin a la situa-
cién. El autoinfligirse heridas se convirtié en el modus operandi de Marmolejo, debido a
que su relacion con los problemas que ponia en evidencia no era simplemente intelectual o
artistica sino visceral, urgente y compasiva. (2012: s.p.)

Sus obras parecen reconfigurar el fluido, y en particular el agua y los fluidos
corporales, en sus diversas materialidades, creando un lugar de resistencia y
haciendo tangibles las corrientes subterrdneas estéticas y politicas, y lo abyecto
en su materialidad de fluido, configurando asi ecologias emergentes y ontolo-
gias liquidas. En este sentido, la obra de Marmolejo parece ser una articulacion
temprana de las preocupaciones feministas ecocriticas, que relaciona las diver-
sas formas de violencia politica y ambiental, y el cuerpo femenino como una
materializacién corporal de esta violencia. Pero, al mismo tiempo, la fuerza de
sus primeras performances consiste en articular nuevas sensibilidades e imagi-
narios que van mds alld del agotamiento de la Tierra abriéndose a un horizonte
de participacion ecosocial de las mujeres, presagiando ya la emergencia de las
llamadas Blue Humanities, cuya afirmacién quizds mas citada es que “we are all
bodies of water”. Tomada a la ligera, esta afirmacién de la académica feminista
Astrida Neimanis podria inferir una disolucién de los limites corporales, esta-
bleciendo, en su aspecto mas superficial, confluencias que ignoran las especifici-
dades temporales y fisicas de las ecologias liquidas. Sin embargo, 1a misma Nei-
manis advierte que no se debe simplificar demasiado esta nocion y sefiala que
“bodies need water, but water also needs a body. Water is always sometime, so-
meplace, somewhere” (2012: 90). Por lo tanto, los flujos son contingentes, no ab-
solutos.” Maria Evelia Marmolejo parece anclar su obra en y contra estos diver-
sos flujos, al tiempo que pone en primer plano situaciones de conflicto politico
y medioambiental, articulando asi una estética radical emergente. En este
contexto mas amplio, las filésofas feministas y de las nuevas perspectivas mate-
rialistas insisten en la importancia de lo fluido como “a non-linear sequence of
interrelations between bodies, memories, imaginations and ‘vibrant’ materiali-
ties” (Mofiivas 2020: 129). Las primeras artistas ecofeministas de América La-
tina usan la fluidez como estética radical para criticar las logicas del extracti-
vismo, el heteropatriarcado y la injusticia racial contra las mujeres y las
personas negras e indigenas.

2 Véase mi discusion en Gémez (2022).



200 — Liliana Gémez

“Everything Is Separated by Water”

Lo liquido, y en particular el agua, es un tema recurrente en las obras de la artista
Maria Magdalena Campos-Pons.> La primera materializacién de este tema fue su
primer relieve en técnica mixta Everything Is Separated by Water Including My
Brain, My Heart, My Sex, My House (1990). Desde una perspectiva feminista, Cam-
pos-Pons problematiza su cuerpo y su encarnacion, como artista afrocubana y
por su experiencia del “double exile”, a través de un “critical and aesthetic lan-
guage, disruptions and divisions between gender and sexuality, the politics of
race and class, and the representation of the imagined community”, que entrela-
zan diversos cuerpos de agua (Enwezor 2007: 71). En esta obra temprana, una co-
lumna de agua pintada divide la imagen de un cuerpo femenino con alambre de
puas que encierra las mitades de la figura, mientras que sobre los pies descansan
representaciones de templos aparentemente aztecas. Este relieve alude, sin duda,
a la historia de las practicas rituales de sacrificio en las Américas y vaticina asi la
importancia que tendran los rituales ancestrales en la obra de Campos-Pons
(véase Freiman 2007: 13). Con Everything Is Separated by Water, Campos-Pons fun-
damenta su largo compromiso feminista con “embodied materiality, inflected
with an affective and political subjectivity” (Neimanis 2012: 28). Campos-Pons ex-
plora materiales como significantes en su obra, ya que “the decision to work with
one medium or [material] is based on how that particular material embodies the
concept of the work” (Freiman 2007: 13). El titulo de la obra sugiere que el agua es
aqui concebida como un cuerpo de agua, un cuerpo femenino rodeado de agua,
“Including My Brain, My Heart, My Sex”. Como ya se ha dicho, “the body as a me-
dium for subaltern artists stems from the ‘specific relationship between mind
and body for colonized and enslaved peoples and their descendants™ (Freiman
2007: 14). Experiencias como la pérdida traumatica y la destruccién familiar, “se-
vering the body from will””, parecen cimentar “New World subjectivities” (Frei-
man 2007: 14). En el movimiento del Arte de mujeres, que comenzd en la década
de 1970, la “idea of self-conscious body imaginary and female experiences as
source material for creating earth sculptures, imagined rituals, and performan-
ces” se convirtié en una estrategia eficaz de indagacion critica (Freiman 2007: 14).
En este contexto discursivo, Everything Is Separated by Water parece ser también
una conceptualizacién del agua, como una encarnacién del agua, usada aqui
como material ontoldgico que resurge en la posterior produccién estética de la
instalacion mixta Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits (2015), refiriéndose ex-
plicitamente a una comprension del cuerpo como “both nature and culture, both

3 Esta parte del articulo se basa en el capitulo publicado en Gémez (2020).



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” —— 201

science and soul, both matter and meaning” (Neimanis 2012: 33). Reflexionando
explicitamente sobre el cuerpo de agua en un doble sentido del cuerpo femenino,
marcado por la experiencia de la corporeidad y de ser afrocubana, y amplidndolo
con la idea de las condiciones ocednicas de su lugar natal, la isla de Cuba, el titulo
hace referencia a la insularidad y al movimiento restringido debido al embargo
econdmico de la época.

Fig. 3: Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, 2015, Maria Magdalena Campos-Pons. Fuente: Peabody
Essex Museum Salem. Foto: Peter Vanderwarker.

En su instalacién Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, Campos-Pons trabaja
con constelaciones de azucar usando diversos materiales para relacionarlos con
el paisaje de Cuba y la experiencia de su nifiez alli, con la oxidada arquitectura
industrial de los antiguos ingenios azucareros, con los procesos de transforma-
cién de la destilacion del ron y del envasado y transporte del azucar. Esta alegoria
de la transformacion material del paisaje y la persona a través del aztcar no es
en lo absoluto trivial. La instalacién se expuso en el Peabody Essex Museum de
Salem (Massachusetts) en 2016, un lugar profundamente entrelazado con la indus-
tria azucarera y la historia oculta de la trata de esclavos, que mads tarde se convir-
tié en un importante centro de destilacion de ron. Aunque originalmente no fue
concebida como tal, esta instalacion de técnica mixta se convirtié en una obra de



202 —— Liliana Gémez

R
B g \
il P e

Fig. 4: Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, 2015, detalle, Maria Magdalena Campos-Pons. Fuente:
Peabody Essex Museum Salem. Foto: Peter Vanderwarker.

arte especifica del lugar, entrelazada con el inconsciente econémico y medioam-
biental del lugar.*

Como indagacion material en el pasaje atldntico e industrial, Campos-Pons
explora los impactos tanto materiales como psiquicos de la destilacion del azticar
y el ron, con los que estdn entrelazadas la esclavitud y su propia ascendencia e
historia familiar. Imitando el aspecto industrial, en su instalacion, la materialidad
de este paisaje se transforma en esculturas bulbosas elipticas de vidrio y vidrio
tubular combinadas con elementos de acero como material industrial resistente
en colores luminiscentes que van desde marrén violaceo y azul ocednico hasta
verde bhotella oscuro y amarillo o beige dorado transparente. Esta gama de colores
alude, sin duda, a la obra escultdrica anterior Sugar/Bittersweet (2010), en la que
Campos-Pons problematiza el racismo y la esclavitud imitando la clasificacién co-
lonial de los colores de la piel. Es importante destacar que, como sefiala la histo-
riadora de arte Adriana Zavala:

Given the association in Cuba of gradations of sugar with gradations of racial whitening,
and how these were imposed onto the bodies of mixed-race women as receptacles of social
meaning, I suggest (acknowledging the risk of an overly literal interpretation) that the ye-
llow and pinkish beige sculptures Campos-Pons created for Alchemy of the Soul, Elixir for

4 La idea de la instalacién especifica del lugar ha sido desarrollada en detalle por Zavala (2019).



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” =—— 203

the Spirits might be interpreted as evoking the racial trauma of this system of gendered bo-
dily signification. (2019: 21)

Ademds, Zavala nos recuerda los paralelos entre “the process of refining sugar
and [. . .] the long, fraught history of Cuban colorism, both as lived experience
and as cultural discourse” (2019: 20). La instalacion incluye un sistema de tubos
interconectados que moviliza liquidos como flujos para superar la sedimentacion
de la tierra y el archivo, y los enfrenta a la movilizacién de los recuerdos ha-
ciendo participar al espectador a través de la encarnacion que estd en constante
flujo.

Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, un titulo elegido conscientemente,
es también una metafora, y las metaforas “are anything but seamless similarity”,
sino mds bien “disturbances”: “They can be disruptive, suggest new analytic
space and new associations, even as they seem smoothly to line up with that to
which they refer”, sefiala Ann Laura Stoler. “Metaphors can be political actors
when they stretch our visions to new domains” (Stoler 2013: x). Campos-Pons des-
pliega los liquidos como materiales efimeros y sin forma que remodelan un aura
sagrada inscrita en los espiritus de los dioses y diosas yoruba, que también se ma-
terializan en la diversa gama de colores de esta instalacién especifica que incor-
pora una resistencia cultural y una contranarrativa a la violenta historia de la
esclavitud. El color azul de los tubos de vidrio parece hacer referencia a la deidad
del agua de los Orishas de la religion yoruba y materializa los liquidos como sig-
nificantes culturales. Ademas, el color se reconecta con los temas de los cuerpos
de agua, el agua del océano, pero también con los cuerpos trabajadores de la es-
clavitud. Everything Is Separated by Water vaticin6 cdmo se relaciona el agua par-
ticularmente con el cuerpo femenino y desde una perspectiva ecofeminista. Con-
secuentemente, incorpora una profundidad mitica, un tiempo cultural, en el que
Africa se entrelaza con las Américas a través del Atlantico, articulando la resisten-
cia a la historia invisibilizada y violenta de la esclavitud y la didspora afrocubana.
El significado de la alquimia y el elixir se refiere a esta profundidad mitica y a la
esfera sagrada donde los liquidos son sustancias culturales en estas practicas reli-
giosas y rituales que desafian el espacio de la modernidad proyectado por un ca-
pitalismo en constante expansion, espoleado por la industria azucarera y el co-
mercio de esclavos, y en direccion al agotamiento de la Tierra.

A través de este uso material y metafdrico de los liquidos, esta obra reciente
es una lectura ampliada de los trabajos anteriores de la artista. Los liquidos se
han convertido en los principales significantes de la obra de Campos-Pons, que
parecen corresponderse con un nuevo paradigma de fluidez en las artes emer-
gentes latinoamericanas. Pero los liquidos, en esta instalacién en concreto, no
solo se materializan como colores, sino también como sonido. El sonido real de



204 —— Liliana Gémez

diferentes liquidos se materializé en “gurgling sounds” y “swelling vocals”, emiti-
dos por varias bocinas. Este efecto sonoro que escenifica los liquidos a través de
la instalacién de estas esculturas antropomorficas “laden with the tragic histori-
cal circumstances that made turning sugar into rum possible” (Zavala 2019: 21), es
uno de los principales elementos performativos para re-materializar y revelar los
gestos omitidos y sumergidos de la memoria cultural. Como el sonido y el color,
los liquidos pasan a formar parte de una dimensioén fenomenoldgica constitutiva
de la percepcion del mundo, en la que la corporeidad y el propio cuerpo son fun-
damentales para la creacién del significado. El uso de liquidos que hacen las
obras de Campos-Pons convierten el agua y el alcohol en materiales ontol6gicos
para reflexionar sobre la relacion entre el cuerpo vulnerable y el mundo, y para
reflexionar sobre la memoria como forma efimera e inquietante del ser. Campos-
Pons se refiere “not just to the invisibility of the laboring bodies that make the
sugar we consume so voraciously in the first world, but also our sometimes will-
ful ignorance regarding structures of violence and injustice that compel certain
bodies to labor” (Zavala 2019: 21).

La instalacién de esculturas de vidrio y acero, que da forma temporal a los
liquidos informes, es parte de un trabajo de memoria que la artista elabor6 desde
sus primeras intervenciones artisticas y se inscribe asi en la estética radical hacia
una conciencia histérica negra, representada y encarnada en “el cuerpo de uno
como cuerpo del mundo”. La instalacion en el PEM de Salem puede comprenderse
plenamente en conjuncion con la performance Agridulce, que tematiza explicita-
mente la vulnerabilidad del cuerpo en “all its fragility [. . .] what it means to be
there and breathing” (Zavala 2019: 30). Campos-Pons subraya que “I only do per-
formance when there is an urgency to really be there myself” (cit. in Zavala 2019:
30). En esta repetida performance, la artista, vestida con una ttnica verde con la
cara y los pies pintados de blanco, entra en la sala de la instalacién y se enfrenta
al publico ofreciéndole cafia de azucar recién cortada e instdndolo: “Try it. It’s
sweet” (cit. in Zavala 2019: 29). El juego lingiiistico de esta representacion materia-
liza la ironia agridulce de la instalacion que escenifica la produccidn de azucar y
ron. Con su presencia corporal, la artista representa los recuerdos omitidos de la
esclavitud en las plantaciones, pero, al mismo tiempo, alude al complejo ritual de
los dioses Orishas, invocando con su machete a la deidad guerrera Ogun de la
religién yoruba afrocaribefia. Yuxtaponiendo el conocimiento sumergido de ritua-
les ancestrales de danza y resistencia con el “specter of enslaved black women’s
labor on Cuba’s sugar plantations”, su performance y su presencia corporal en-
carnan los gestos olvidados de la materialidad efimera del trabajo de la memoria
(Zavala 2019: 29). Asi, la performance se convierte aqui en el acto que se enfrenta
a la tachadura reproducida y al olvido historico. Al impugnar este paisaje sumer-
gido de violencia entrelazando diferentes geografias, la performance se convierte



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” =—— 205

en una forma de recordar los procesos de ruina y destruccién relacionados, y,
por lo tanto, en un acto de intervencion en la memoria cultural. La performance
pretendia hacer transparente la instalacion mas opaca de todos los demads objetos,
“[w]hile these objects exemplified a delicate, metaphoric, and decidedly noncon-
frontational modality, one suggestive of a desire to impede the viewer’s ability to
know directly, quickly, or completely, Agridulce, by contrast, spectacularized the
bitterness of sugar and slavery” (Zavala 2019: 30-31). Asi, Campos-Pons parece es-
tablecer una relacion productiva con el publico y lo invita a “reconsider the
whole meaning of the work” (Zavala 2019: 31). El aztcar y los fluidos del agua y el
ron, como significantes materiales del capitalismo moderno, se convierten aqui
en una poderosa alegoria y “sign of colonial violence” y, por lo tanto, en la conti-
nuacién del trabajo de “survival and witnessing” de la artista (Zavala 2019: 31).
Sus instalaciones y performances parecen interrumpir las “incomplete historical
narratives” establecidas, al desplegar el pasado presente con su larga y tacita his-
toria de violencia (Zavala 2019: 31).

Hacia futuros postextractivos

Las obras y performances artisticas de Yeni & Nan, Maria Evelia Marmolejo y
Maria Magdalena Campos-Pons parecen anticipar futuros postextractivos estética-
mente posibles, al tiempo que desplazan el “régimen de la verdad”. Como conse-
cuencia, “the artistic gesture or work reveals itself to be a reenactment of a given
cultural heritage”, ya que el “process of creative repetition branches out into [. . .]
a manifold and asynchronous temporal dimension that entails the return/survival
of the past understood as generating meaning and values for both the present
and potential future/s” (Baldacci et al. 2022: x—xi).

Segun esta vision, lo que sus trabajos ya ponen en primer plano, como una
especie de “environmentalist praxis”, son los imaginarios culturales como “world-
imagining” que vislumbran posibles mundos més justos desde el punto de vista
ecosocial (Wenzel 2020: 1); pero también la relacién problemadtica y cémplice
entre las narrativas culturales del crecimiento infinito y la extraccién de materias
primas, energia barata y mano de obra que se perpetuan en los repertorios tradi-
cionales y los modos estéticos occidentales de la historia del arte, o sea en el

doble sentido de “Welt(er)schépfung”.’ Ademas, su obra pretende remodelar radi-

5 Véase la discusién de Gesine Miiller e Ignacio Sanchez Prado en este volumen World Exhaus-
tion in Latin American Literatures and Cultures.



206 — Liliana Gomez

calmente la historia del arte y “to pit the transformations demanded for not just
cessation but also redress of the violences of epistemicide, extraction, and expro-
priation against the threat of ‘methodological arbitrariness™ (Casid 2022: s.p.).
Como bien se pregunta la historiadora de arte Jill Casid, teniendo en mente una
especie de estética radical:

This appears to claim that what is most at stake is the maintenance of the fictive coherence
and consistency of an art historical method that is positioned as if it were outside of the
arbitrary power claims of empire and colonization. What might shift were we to activate
the unsettling call of acknowledgment to not just call out our imbrication but also call in the
reckonings, unlearnings, and radical shifts in practice demanded of an art history that pla-
ces the thrivings of Black, brown, Asian, queer, crip, and trans life at its center? (Casid 2022:
s.p.)

Las intervenciones artisticas de Yeni & Nan, Maria Evelia Marmolejo y Maria
Magdalena Campos-Pons, cada una de manera muy diferente, cuestionan ademas
“the constraining paternalisms imposed on the Global South through colonizing
discourses and practices that continue to perceive these regions as purveyors of
natural material, and undervalue the heterogeneity of life embedded within local
epistemes” (Gomez-Barris 2017: 99). Sus obras son actos performativos que ponen
a disposicion entornos pasados y presentes en forma de resistencia, recuerdo y
renovaciones que permiten nuevas situaciones semdnticas. En su trabajo estético,
ellas articulan critica y poéticamente los impactos y las contranarrativas de la de-
gradacion medioambiental, la contaminacion y la violencia a través de una nueva
disposicién de lo sensible. Las artistas hacen palpables “new de-formations and
new forms of debris [that] work on matter and mind to eat through people’s re-
sources and resiliences as they embolden new political actors with indignant re-
fusal, forging unanticipated, entangled, and empowered alliances” (Stoler 2013:
29). Asi hacen visibles las genealogias del presente que funcionan a través de los
efectos menos perceptibles de las intervenciones coloniales aun persistentes y su
asentamiento en las ecologias sociales y materiales en las que la gente vive y so-
brevive.

Siguiendo esta argumentacion, en su trabajo usan el fluido como material on-
toldgico, es decir, tanto la historia visceral como la encarnada, para abordar las
preocupaciones medioambientales y mas conceptuales en relacion con la esfera
de la vida bioldgica, el cuerpo politico y la supervivencia, desde dentro de los mi-
croespacios, lo abyecto y las historias no narradas de persistentes destrucciones
coloniales. Pero, como bien sefiala Macarena Gémez-Barris, “[f]or the spaces, mo-
vements, artwork, and intellectual and activist genealogies [. . .], the paradigm of
‘no future’ has already taken place and we are now on the other side of colonial
catastrophe” (2017: 4). Y en este sentido, las obras de Yeni & Nan, Marmolejo y



“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” =— 207

Campos-Pons parecen vaticinar la emergente estética medioambiental latinoame-
ricana que se extiende a la ecocritica y a las humanidades ambientales. Ellas pa-
recen haber anticipado los debates que surgieron mds tarde, a finales del siglo
XX, que concibieron “the excentric position of Latin America vis-a-vis the ‘post-
modern,” insofar as the region’s always already partial, failed or distorted moder-
nity was deemed to have anticipated the very moment of exhaustion and collapse
of the modern telos the metropolitan centers had now rediscovered for themsel-
ves” (Andermann et al. 2023: 8).

Como estéticas radicales e intervenciones ecofeministas, estas articulaciones
apuntan a un “world-imagining” de otra manera, ya que impugnan la destrucciéon
duradera de paisajes y cuerpos, y nos invitan a forjar una nueva perspectiva.

Bibliografia

Andermann, Jens/Giorgi, Gabriel/Saramago, Victoria (eds.) (2023): Handbook of Latin American
Environmental Aesthetics. Berlin: De Gruyter.

Baldacci, Cristina/Nicastro, Clio/Sforzini, Arianna (2022): “The Reactivation of Time”. En: Baldacci,
Cristina/Nicastro, Clio/Sforzini, Arianna (eds.): Over and Over and Over Again. Reenactment
Strategies in Contemporary Arts and Theory. Berlin: Cultural Inquiry/ICI Berlin Press, pp. ix-xii.

Casid, Jill H. (2022): “The Unsettling. Anarthistorical Call of Acknowledgment in the Necrocene”. En:
Texte zur Kunst 128, diciembre de 2022, https://www.textezurkunst.de/en/128/jill-h-casid-the-
unsettling/ (Ultima visita: 15/11/2023).

Centro Andaluz de Arte Contemporaneo (ed.): Yeni y Nan: Dualidad, 1977-1986. Sevilla: Consejeria de
Cultura y Patrimonio Histérico.

Enwezor, Okwui (2007): “The Diasporic Imagination: The Memory Work of Maria Magdalena Campos-
Pons”. En: Maria Magdalena Campos-Pons: Everything Is Separated by Water. Edited by Lisa
Freiman. New Haven: Yale University Press, pp. 64-89.

Fajardo-Hill, Cecilia (2012): “El cuerpo politico de Maria Evelia Marmolejo”. En: Artnexus 85, junio-
agosto 2012, https://www.artnexus.com/es/magazines/article-magazine-artnexus
/5d64034190cc21cf7c0a342e/85/el-cuerpo-politico-de-maria-evelia-marmolejo (Ultima visita: 15/
11/2023).

Fajardo-Hill, Cecilia/Giunta, Andrea (eds.) (2017): Radical Women: Latin American Art, 1960-1985. Los
Angeles/Munich: Hammer Museum, University of California/DelMonico Books/Prestel.

Freiman, Lisa (ed.) (2007): Maria Magdalena Campos-Pons: Everything Is Separated by Water. New
Haven: Yale University Press.

GOmez, Liliana (2022): “Leakages, Undercurrents, and the Fluid: Liquid Ecologies and Weaving Water
in Latin American Arts”. En: Finke, Marcel/Nakas, Kassandra (eds.): Fluidity: Materials in Motion.
Berlin, Reimer, pp. 237-254.

GOmez, Liliana (2020): “Acts of Remaining: Liquid Ecologies and Memory Work in Contemporary Art
Interventions”. En: Blackmore, Lisa/Gémez, Liliana (eds.): Liquid Ecologies in Latin American and
Caribbean Art. Nueva York: Routledge, pp. 35-53.

GOmez-Barris, Macarena (2017): The Extractive Zone: Social Ecologies and Decolonial Perspective.
Durham: Duke University Press.


https://www.textezurkunst.de/en/128/jill-h-casid-the-unsettling/
https://www.textezurkunst.de/en/128/jill-h-casid-the-unsettling/
https://www.artnexus.com/es/magazines/article-magazine-artnexus/5d64034190cc21cf7c0a342e/85/el-cuerpo-politico-de-maria-evelia-marmolejo
https://www.artnexus.com/es/magazines/article-magazine-artnexus/5d64034190cc21cf7c0a342e/85/el-cuerpo-politico-de-maria-evelia-marmolejo

208 —— Liliana Gémez

Gonzélez, Nan/Hackshaw, Yeni/Murphy Turner, Madeline/Chagas, Elise (2022): “Una percepcién que
se abre como una memoria: Una entrevista con Yeniy Nan. Las artistas hablan de sus primeras
performances, del arte en Caracas en los afios 80 y de la apertura de la memoria celular”.
MoMA, abril de 2022, https://www.moma.org/magazine/articles/730 (Gltima visita: 26/09/23).

Horne, Victoria/Perry, Lara (eds.) (2017): Feminism and Art History Now. Radical Critiques of Theory and
Practice. Londres: Bloomsbury.

Knaup, Bettina/Stammer, Beatrice E. (eds.) (2017): re.act.feminism #2: a performing archive.
Nuremberg/Londres: Verlag fir Moderne Kunst/Live Art Development Agency.

Moifiivas, Esther (2020): “Water, Women and Action Art in Latin America: Materializing Ecofeminist
Epistemologies”. En: Blackmore, Lisa/Goémez, Liliana (eds.): Liquid Ecologies in Latin American and
Caribbean Art. Nueva York: Routledge, pp. 127-143.

Neimanis, Astrida (2017): Bodies of Water: Posthuman Feminist Phenomenology. Londres: Bloomsbury.

Ramos, Maria Elena (2019): “En la vanguardia de su tiempo”. En: Centro Andaluz de Arte
Contemporaneo (ed.): Yeni y Nan: Dualidad, 1977-1986. Sevilla: Consejeria de Cultura'y
Patrimonio Histérico, pp. 103-112.

Ramos, Maria Elena (2010): “Yeni y Nan: el cuerpo de uno como cuerpo del mundo”. Caracas: Galeria
Faria Fabregas/Analitica.

Robinson, Cedric (2000): Black Marxism: The Making of the Black Radical Tradition. Durham: University
Press of North Carolina.

Stoler, Ann Laura (ed.) (2013): Imperial Debris: On Ruins and Ruination. Durham: Duke University Press.

Yeni & Nan (2022-2023): Integrations in Water. En: re.act.feminism #3: polyphonies. interferences. drifts;
https://www.reactfeminism.org.

Wenzel, Jennifer (2020): The Disposition of Nature. Environmental Crisis and World Literature. Nueva
York: Fordham University Press.

Zavala, Adriana (2019): “Blackness Distilled, Sugar and Rum: Maria Magdalena Campos-Pons’s
Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits”. En: Latin American and Latinx Visual Culture 1, no. 2
(abril de 2019), pp. 8-32.

Exposiciones

“re.act.feminism - performancekunst der 1960er und 70er Jahre heute”, curateada por Bettina
Knaup & Beatrice E. Stammer, Akademie der Kiinste Berlin, 13 de diciembre de 2008 - 8 de
febrero de 2009.

“Yeni y Nan. Dualidad, 1977-1986”, curateada por Alicia Murria, Centro Andaluz de Arte
Contemporaneo, 14 de febrero - 9 de junio de 2019.


https://www.moma.org/magazine/articles/730
https://www.reactfeminism.org.

