
Liliana Gómez

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo”
Estéticas radicales en el arte latinoamericano

Estéticas radicales

Through reenactment practices, authenticity, authorship, and originality lose their meaning
as cornerstones of Western thought and arts. A whole ‘regime of truth’, to use a Foucauldian
notion, is questioned and actively replaced by another, which is itself constantly shifting. As
a consequence, the artistic gesture or work reveals itself to be a reenactment of a given cul-
tural heritage, and every act is already contingent on an experience of the act itself, as well
as on the various modes through which it is being remembered and historicized. (Baldacci
et al. 2022: x)

En 1981, el dúo de artistas Yeni & Nan (Jennifer Hackshaw y María Luisa Gonzá-
lez) realizó una memorable performance, Integraciones en agua, que representó y
conceptualizó algunos procesos de transformación corporal, o metamorfosis, ha-
ciendo alusión a los ciclos de la vida. El fluido —y en particular el agua como
fluido amniótico— fue el material significante de la performance Integraciones
en agua, como una de las obras más largas, cuya primera versión fue presentada
en la Galería de Arte Nacional en Caracas. La performance con las fotos polaroid
también fue presentada en la XVI Bienal de São Paulo, de octubre a diciembre de
1981, y un año más tarde en la Bienal de París en 1982, donde las artistas presenta-
ron una segunda versión. El dúo de artistas explica:

Empezamos a hacer Integraciones en agua buscando una analogía con el nacimiento, con lo
amniótico, con lo que significa el agua para el ser humano. Empezamos a investigar sobre
ese tema y, hablando entre las dos, decidimos que sería bellísimo representar un naci-
miento, un nuevo comienzo. Así empezó todo el proceso de colgar las bolsas con las Pola-
roids adentro, y hacer una investigación a través de las Polaroids para lograr todos los mati-
ces. (González/Hackshaw 2022: s.p.)

La performance del dúo de artistas puede concebirse como una especie de prác-
tica de representación que cuestiona los conceptos de autenticidad, autoría y ori-
ginalidad a través de los cuales se han escrito e imaginado las historiografías del
arte, dejando fuera en particular las prácticas artísticas feministas en América La-
tina y el Caribe, y siendo, por lo tanto, un “reenactment of a given cultural heri-
tage”, ya que “every act is already contingent on an experience of the act itself, as
well as on the various modes through which it is being remembered and historicized”

Liliana Gómez, University of Kassel

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111354255-013

https://doi.org/10.1515/9783111354255-013


(Baldacci et al. 2022: x). En su obra artística y, por lo tanto, en sus prácticas per-
formativas, ellas han experimentado radicalmente con diferentes materialida-
des, como tierra, arena, agua y, en particular, sus propios cuerpos, los que usan
como medio de reflexión que les permite concebir lo que más tarde ha dado en
llamarse “el cuerpo de uno como cuerpo del mundo” (Ramos 2010: s.p.) La perfor-
mance o la acción se convirtió, por lo tanto, en el medio preferido y el banco de
pruebas de una estética radical emergente que se sitúa en el centro de la bús-
queda de un arte directo, sensorial y participativo.

En la performance Integraciones en agua de 1981, ambas artistas están vesti-
das de negro, mientras entran en una gran bolsa transparente llena de agua que
está suspendida del techo, a modo de saco amniótico “in which it seems to be pos-
sible to return to the floating life that precedes birth” (re.act.feminism #2). Du-
rante la performance, ambas artistas parecen estar en perfecta armonía y se ayu-
dan la una a la otra a quitarse la ropa negra para revelar un tejido blanco y
elástico subyacente que despliega un “Tiempo corporal, tiempo conceptual,
tiempo para la introspección, tiempo también para la ecología y el planeta. Y
tiempo de la acción corporal como acto de lenguaje: en la duración, transcu-
rriendo” (Ramos 2019: 105). Poniendo en primer plano la idea de (re)nacimiento o
renovación, las artistas dejan que el agua de la bolsa se convierta en un “vital
oceanic and organic element, from which life emerges, also hosts and expels
women in a state of duality – they are capable of giving and receiving life, simul-
taneously mothers and newborns in a poetic action where time confounds itself”
(re.act.feminism #2). El dúo de artistas Yeni & Nan estuvo activo de 1978 a 1986.
Ellas emplearon diversos medios en sus prácticas artísticas, como fotografías po-
laroid, instalaciones y performances, y configuraron lo que luego fue acuñado
como “el cuerpo como naturaleza”. Su propuesta artística parece ser un regreso a
la naturaleza y una fusión con el cosmos, imaginando ya relaciones alternativas
y más armoniosas con el medio ambiente dañado y, por lo tanto, siendo una espe-
cie de autoseguimiento consciente, un acto performativo que la curadora María
Elena Ramos explica en la exposición Yeni y Nan. Dualidad, 1977–1986:

Y un autoseguimiento, en Yeni y Nan, más metafórico, que reunía introspección, gestos an-
cestrales, vínculos estéticos y éticos con la naturaleza. ‘Precisamente uno de los aportes de
Yeni y Nan que han de merecer estudio es el de haber entramado, intensa pero sutilmente,
aquella filiación automeditativa e interiorista con los llamados ecológicos de las vanguar-
dias del siglo XX y con simbologías arcaicas del mundo natural, produciendo conmovedoras
propuestas conceptuales y estéticas de humanidad-como-naturaleza: el cuerpo de uno como
cuerpo del mundo (y el bien o la tragedia del mundo como bien o tragedia de uno)’.
(2019: 105)

194 Liliana Gómez



El trabajo artístico y experimental performativo de Yeni y Nan articuló un mo-
mento preciso de su tiempo histórico, pero cabe subrayar que ha resurgido en los
últimos años, en particular al ser releído por prácticas e iniciativas queer-
feministas que pretenden reescribir las historiografías globales del arte de las
mujeres artistas y señalar su lagunas (véase también Horne/Perry 2017). En este
contexto cabe mencionar que recientes iniciativas, como re.act.feminism: a perfor-
ming archive, hacen resurgir materiales de archivo, como performances grabadas
en video, y forman un archivo que impugna los olvidos y los puntos ciegos de las
historiografías del arte, enfocándose en el arte de la performance feminista, crí-
tica del género y queer, y su papel clave en la emergencia de la performance
desde los años 60 hasta principios de los 80, incluyendo en particular posiciones
del Medio Oriente y América Latina (véase Knaup/Stammer 2017).

La obra de Yeni y Nan forma parte de articulaciones artísticas que se enmar-
can dentro del ecofeminismo o dentro de lo que me gustaría concebir como una
estética radical. América Latina y el Caribe constituyen “a field still often conside-
red ‘eccentric’ with respect to the hegemony of Western culture”:

If we talk about women, environmental issues and Action Art, this eccentricity becomes ‘ra-
dicalism,’ a label that covers gestures from the most subtle to the most dramatic [. . .]. The
emergence of women in Latin American conceptual artistic practices since the 1960s entails
in itself a disruptive process [. . .]. This process has not yet been addressed in adequate
depth in academic analysis. (Moñivas 2020: 127)

Fig. 1: Integraciones en agua, 1981, Yeni & Nan, fotografías, catálogo de la exposición YENI Y NAN.
DUALIDAD, 1977– 1986. Fuente: Centro Andaluz de Arte Contemporáneo.

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 195



Por ejemplo, hace muy poco que se han articulado algunos esfuerzos desapercibi-
dos, como el proyecto expositivo re.act.feminism #2 de 2014, para aumentar el co-
nocimiento público de las prácticas performativas relacionadas con la crítica fe-
minista, de género y queer, incluyendo prácticas performativas de artistas
latinoamericanas y caribeñas olvidadas (véase Knaup/Stammer 2017). Curiosa-
mente, como subraya la historiadora de arte Esther Moñivas, “ecofeminism has
led Latin American women to take a new look at themselves. Within the frame-
work of ecofeminism, cultural, historical and biological considerations about the
relationship of women and nature have spurred a rich debate” (Moñivas 2020:
127). Moñivas observa también que:

“White ecofeminists” were accused of being partially responsible for sustaining exploitation
in developing countries, contributing to the dramatic effects of capitalism on other societies
and environments. Despite divergences and contradictions, contemporary feminists concer-
ned about ecological destruction have begun to embrace the term ecofeminism once more,
redefining it through manifold perspectives. Although female Latin American artists eman-
cipated from the logic of capitalism still constitute a minority within the whole of society,
their proposals for an ethical interrelation with the environment, along with their way of
rethinking the ontological, epistemological and symbolical dimensions of bodies and subs-
tances, constitute absolutely necessary questions. (2020: 128)

Teniendo esto en cuenta, las prácticas performativas de Yeni y Nan se enmarcan
dentro de la estética radical emergente. En este artículo quiero establecer una re-
lación entre sus prácticas y el trabajo de la afrocubana María Magdalena Cam-
pos-Pons, quien usa el agua para reconectar de forma crítica el océano con la in-
dustria azucarera, y de la artista colombiana María Evelia Marmolejo y sus
performances radicales con fluidos corporales. Aunque todavía marginadas por
la sociedad, a partir de la década de 1960 las artistas de América Latina y el Ca-
ribe han articulado críticas a diversas formas de extractivismo y capitalismo ra-
cial, algunas de ellas enmarcadas en la tradición radical negra a través de la per-
formance y el arte de acción (véase Robinson 2000). Además, discutiré una
selección de obras de arte como eco-crítica y prácticas feministas que pusieron en
primer plano, de manera crítica y conceptual, el agotamiento de la Tierra, al
tiempo que elaboraban una especie de eco-ficción crítica como respuesta a la cri-
sis ecológica y social de su tiempo. En particular discutiré cómo las artistas ecofe-
ministas usaron los líquidos y la fluidez como material y como surgimiento de
artes comprometidas con el medio ambiente que siguen perfilando las omisiones
y los puntos ciegos de la historia del arte. Más concretamente, me enfocaré en
estas prácticas ecofeministas como estéticas radicales que condujeron a una rear-
ticulación crítica de las preocupaciones medioambientales de las mujeres en las
artes. Por último, analizaré cómo las artistas latinoamericanas y afrocaribeñas ex-
perimentaron con materiales fluidos, como el agua, el barro, la sangre o el plás-

196 Liliana Gómez



tico, para reivindicar su lugar en el mundo del arte y cómo la estética radical de
las artistas sondeó la liquidez como concepto analítico y linaje crítico que se ha
enfrentado a las dinámicas extractivistas desde los años 60 hasta el presente.

Prácticas performativas y cuerpo político

En una serie de exploraciones artísticas y experimentales durante la década de
1980, la artista colombiana María Evelia Marmolejo elaboró al margen del campo
artístico oficial en Colombia un nuevo enfoque para usar su propio cuerpo como
articulación política y crítica social. Aunque su obra sigue siendo desconocida en
gran parte incluso en Colombia, su elaboración de prácticas performativas tiene
relación con la performance más amplia como nuevo medio en el arte contemporá-
neo desde la década de 1960 en América Latina, lo cual la inscribe en “una historia
de gran experimentación y acción política” y la hace “una de las artistas más políti-
cas y radicales de los años ochenta en América Latina” (Fajardo-Hill 2012: s.p.). La
obra de Marmolejo parece entrelazar

preocupaciones que han prevalecido durante su producción artística: la opresión política en
Colombia durante los setenta y ochenta, las condiciones socioeconómicas en Colombia y

Fig. 2: Anónimo 3, 1982, María Evelia
Marmolejo.
Performance en los bancos contaminados
del Río Cauca, 29,5 x 20,5 cm. Foto: Nelson
Villegas

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 197



Latinoamérica, problemas del medio ambiente, y la situación y el rol de la mujer, incluidos
aspectos relacionados con la representación, las funciones y los significados simbólicos del
cuerpo de la mujer. (Fajardo-Hill 2012: s.p.)

En su obra, Marmolejo experimentó muy conscientemente con su propio cuerpo
de mujer, marginado tanto en la sociedad como en el mundo del arte colombia-
nos, para materializar críticamente lo abyecto y lo liminal del cuerpo femenino
dentro del cuerpo político a través de una serie de performances.

En la radical serie de performances Anónimo, de principios de los 80, Marmo-
lejo experimentó con sus propios fluidos corporales: su sangre e incluso sangre
menstrual y orina. A orillas del Río Cauca, cerca de su ciudad natal de Cali, en
Anónimo 3 (1982) ella realizó “[c]omo un acto de perdón por la contaminación y
destrucción de la flora y fauna, se elaboró un ritual a la Madre Tierra” (Marmelejo,
cit. en Fajardo-Hill 2012: s.p.). Cecilia Fajardo-Hill subraya que “[e]ste río contami-
nado es emblemático de la contaminación que las industrias producen alrededor
del mundo al derramar materiales químicos en los ríos, alterando la biodiversidad
de la flora y la fauna” (2012: s.p.). La performance, de solo quince minutos de dura-
ción, consistió en una especie de “ritual de sanación” en el que se cubrió parcial-
mente el cuerpo con esparadrapo quirúrgico y se tapó la cara con una gasa. Super-
poniendo (su propio) fluido corporal femenino y el agua contaminada del río, hizo
visible lo que de otro modo quedaría invisibilizado como lo abyecto de una socie-
dad que margina los fluidos corporales (femeninos) no deseados y no reconoce los
ciclos de vida y muerte de la Tierra. Siguiendo “aspectos rituales de su obra [que]
afianzan su postura política” (Fajardo-Hill 2012: s.p.), en esta serie con Anónimo 4
(1982), Marmolejo realiza una performance a orillas del Río Cauca, durante la cual
excava un hueco de 1,5 metros que rellena con capas de placentas humanas de par-
tos que recogió de hospitales públicos de Cali. Además, añade otros huecos llenos
de agua residual, mientras ata las placentas a su cuerpo con tiras de plástico y per-
manece de pie sobre las placentas, reflexionando a través de su cuerpo sobre “un
miedo sobre venir a este mundo en una sociedad donde la supervivencia no es ga-
rantizada” (Marmelejo, cit. en Fajardo-Hill 2012: s.p.). Marmolejo explicó que, con la
serie Anónimo, usó la performance como homenaje a los torturados y desapareci-
dos durante el régimen de Turbay Ayala. Sin embargo, como comenta la historia-
dora de arte y curadora Cecilia Fajardo-Hill:1

Las heridas autoinfligidas y el subsecuente proceso de sanación de Marmolejo fueron una
forma de poner en la atención del público la violencia que estaba sucediendo (el público, en

 La obra de María Evelia Marmolejo fue exhibida en el otoño de 2013 en el Museum of Latin
American Art, Long Beach, en el contexto de la exposición histórica The Political Body: Radical
Women in Latin American Art: 1960– 1985, curateada por Cecilia Fajardo-Hill y Andrea Giunta.

198 Liliana Gómez



su mayoría masculino, durante el performance, estaba a la vez trastornado y conmovido, a
pesar de que, de acuerdo con la artista, estaban más impresionados por la sangre del perfor-
mance que por la violencia diaria en Colombia), pero también de manifestar la necesidad
de sanar el dolor causado por la crueldad infligida a gente inocente y de poner fin a la situa-
ción. El autoinfligirse heridas se convirtió en el modus operandi de Marmolejo, debido a
que su relación con los problemas que ponía en evidencia no era simplemente intelectual o
artística sino visceral, urgente y compasiva. (2012: s.p.)

Sus obras parecen reconfigurar el fluido, y en particular el agua y los fluidos
corporales, en sus diversas materialidades, creando un lugar de resistencia y
haciendo tangibles las corrientes subterráneas estéticas y políticas, y lo abyecto
en su materialidad de fluido, configurando así ecologías emergentes y ontolo-
gías líquidas. En este sentido, la obra de Marmolejo parece ser una articulación
temprana de las preocupaciones feministas ecocríticas, que relaciona las diver-
sas formas de violencia política y ambiental, y el cuerpo femenino como una
materialización corporal de esta violencia. Pero, al mismo tiempo, la fuerza de
sus primeras performances consiste en articular nuevas sensibilidades e imagi-
narios que van más allá del agotamiento de la Tierra abriéndose a un horizonte
de participación ecosocial de las mujeres, presagiando ya la emergencia de las
llamadas Blue Humanities, cuya afirmación quizás más citada es que “we are all
bodies of water”. Tomada a la ligera, esta afirmación de la académica feminista
Astrida Neimanis podría inferir una disolución de los límites corporales, esta-
bleciendo, en su aspecto más superficial, confluencias que ignoran las especifici-
dades temporales y físicas de las ecologías líquidas. Sin embargo, la misma Nei-
manis advierte que no se debe simplificar demasiado esta noción y señala que
“bodies need water, but water also needs a body. Water is always sometime, so-
meplace, somewhere” (2012: 90). Por lo tanto, los flujos son contingentes, no ab-
solutos.2 María Evelia Marmolejo parece anclar su obra en y contra estos diver-
sos flujos, al tiempo que pone en primer plano situaciones de conflicto político
y medioambiental, articulando así una estética radical emergente. En este
contexto más amplio, las filósofas feministas y de las nuevas perspectivas mate-
rialistas insisten en la importancia de lo fluido como “a non-linear sequence of
interrelations between bodies, memories, imaginations and ‘vibrant’ materiali-
ties” (Moñivas 2020: 129). Las primeras artistas ecofeministas de América La-
tina usan la fluidez como estética radical para criticar las lógicas del extracti-
vismo, el heteropatriarcado y la injusticia racial contra las mujeres y las
personas negras e indígenas.

 Véase mi discusión en Gómez (2022).

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 199



“Everything Is Separated by Water”

Lo líquido, y en particular el agua, es un tema recurrente en las obras de la artista
María Magdalena Campos-Pons.3 La primera materialización de este tema fue su
primer relieve en técnica mixta Everything Is Separated by Water Including My
Brain, My Heart, My Sex, My House (1990). Desde una perspectiva feminista, Cam-
pos-Pons problematiza su cuerpo y su encarnación, como artista afrocubana y
por su experiencia del “double exile”, a través de un “critical and aesthetic lan-
guage, disruptions and divisions between gender and sexuality, the politics of
race and class, and the representation of the imagined community”, que entrela-
zan diversos cuerpos de agua (Enwezor 2007: 71). En esta obra temprana, una co-
lumna de agua pintada divide la imagen de un cuerpo femenino con alambre de
púas que encierra las mitades de la figura, mientras que sobre los pies descansan
representaciones de templos aparentemente aztecas. Este relieve alude, sin duda,
a la historia de las prácticas rituales de sacrificio en las Américas y vaticina así la
importancia que tendrán los rituales ancestrales en la obra de Campos-Pons
(véase Freiman 2007: 13). Con Everything Is Separated by Water, Campos-Pons fun-
damenta su largo compromiso feminista con “embodied materiality, inflected
with an affective and political subjectivity” (Neimanis 2012: 28). Campos-Pons ex-
plora materiales como significantes en su obra, ya que “the decision to work with
one medium or [material] is based on how that particular material embodies the
concept of the work” (Freiman 2007: 13). El título de la obra sugiere que el agua es
aquí concebida como un cuerpo de agua, un cuerpo femenino rodeado de agua,
“Including My Brain, My Heart, My Sex”. Como ya se ha dicho, “the body as a me-
dium for subaltern artists stems from the ‘specific relationship between mind
and body for colonized and enslaved peoples and their descendants’” (Freiman
2007: 14). Experiencias como la pérdida traumática y la destrucción familiar, “‘se-
vering the body from will’”, parecen cimentar “New World subjectivities” (Frei-
man 2007: 14). En el movimiento del Arte de mujeres, que comenzó en la década
de 1970, la “idea of self-conscious body imaginary and female experiences as
source material for creating earth sculptures, imagined rituals, and performan-
ces” se convirtió en una estrategia eficaz de indagación crítica (Freiman 2007: 14).
En este contexto discursivo, Everything Is Separated by Water parece ser también
una conceptualización del agua, como una encarnación del agua, usada aquí
como material ontológico que resurge en la posterior producción estética de la
instalación mixta Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits (2015), refiriéndose ex-
plícitamente a una comprensión del cuerpo como “both nature and culture, both

 Esta parte del artículo se basa en el capítulo publicado en Gómez (2020).

200 Liliana Gómez



science and soul, both matter and meaning” (Neimanis 2012: 33). Reflexionando
explícitamente sobre el cuerpo de agua en un doble sentido del cuerpo femenino,
marcado por la experiencia de la corporeidad y de ser afrocubana, y ampliándolo
con la idea de las condiciones oceánicas de su lugar natal, la isla de Cuba, el título
hace referencia a la insularidad y al movimiento restringido debido al embargo
económico de la época.

En su instalación Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, Campos-Pons trabaja
con constelaciones de azúcar usando diversos materiales para relacionarlos con
el paisaje de Cuba y la experiencia de su niñez allí, con la oxidada arquitectura
industrial de los antiguos ingenios azucareros, con los procesos de transforma-
ción de la destilación del ron y del envasado y transporte del azúcar. Esta alegoría
de la transformación material del paisaje y la persona a través del azúcar no es
en lo absoluto trivial. La instalación se expuso en el Peabody Essex Museum de
Salem (Massachusetts) en 2016, un lugar profundamente entrelazado con la indus-
tria azucarera y la historia oculta de la trata de esclavos, que más tarde se convir-
tió en un importante centro de destilación de ron. Aunque originalmente no fue
concebida como tal, esta instalación de técnica mixta se convirtió en una obra de

Fig. 3: Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, 2015, María Magdalena Campos-Pons. Fuente: Peabody
Essex Museum Salem. Foto: Peter Vanderwarker.

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 201



arte específica del lugar, entrelazada con el inconsciente económico y medioam-
biental del lugar.4

Como indagación material en el pasaje atlántico e industrial, Campos-Pons
explora los impactos tanto materiales como psíquicos de la destilación del azúcar
y el ron, con los que están entrelazadas la esclavitud y su propia ascendencia e
historia familiar. Imitando el aspecto industrial, en su instalación, la materialidad
de este paisaje se transforma en esculturas bulbosas elípticas de vidrio y vidrio
tubular combinadas con elementos de acero como material industrial resistente
en colores luminiscentes que van desde marrón violáceo y azul oceánico hasta
verde botella oscuro y amarillo o beige dorado transparente. Esta gama de colores
alude, sin duda, a la obra escultórica anterior Sugar/Bittersweet (2010), en la que
Campos-Pons problematiza el racismo y la esclavitud imitando la clasificación co-
lonial de los colores de la piel. Es importante destacar que, como señala la histo-
riadora de arte Adriana Zavala:

Given the association in Cuba of gradations of sugar with gradations of racial whitening,
and how these were imposed onto the bodies of mixed-race women as receptacles of social
meaning, I suggest (acknowledging the risk of an overly literal interpretation) that the ye-
llow and pinkish beige sculptures Campos-Pons created for Alchemy of the Soul, Elixir for

Fig. 4: Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, 2015, detalle, María Magdalena Campos-Pons. Fuente:
Peabody Essex Museum Salem. Foto: Peter Vanderwarker.

 La idea de la instalación específica del lugar ha sido desarrollada en detalle por Zavala (2019).

202 Liliana Gómez



the Spirits might be interpreted as evoking the racial trauma of this system of gendered bo-
dily signification. (2019: 21)

Además, Zavala nos recuerda los paralelos entre “the process of refining sugar
and [. . .] the long, fraught history of Cuban colorism, both as lived experience
and as cultural discourse” (2019: 20). La instalación incluye un sistema de tubos
interconectados que moviliza líquidos como flujos para superar la sedimentación
de la tierra y el archivo, y los enfrenta a la movilización de los recuerdos ha-
ciendo participar al espectador a través de la encarnación que está en constante
flujo.

Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits, un título elegido conscientemente,
es también una metáfora, y las metáforas “are anything but seamless similarity”,
sino más bien “disturbances”: “They can be disruptive, suggest new analytic
space and new associations, even as they seem smoothly to line up with that to
which they refer”, señala Ann Laura Stoler. “Metaphors can be political actors
when they stretch our visions to new domains” (Stoler 2013: x). Campos-Pons des-
pliega los líquidos como materiales efímeros y sin forma que remodelan un aura
sagrada inscrita en los espíritus de los dioses y diosas yoruba, que también se ma-
terializan en la diversa gama de colores de esta instalación específica que incor-
pora una resistencia cultural y una contranarrativa a la violenta historia de la
esclavitud. El color azul de los tubos de vidrio parece hacer referencia a la deidad
del agua de los Orishas de la religión yoruba y materializa los líquidos como sig-
nificantes culturales. Además, el color se reconecta con los temas de los cuerpos
de agua, el agua del océano, pero también con los cuerpos trabajadores de la es-
clavitud. Everything Is Separated by Water vaticinó cómo se relaciona el agua par-
ticularmente con el cuerpo femenino y desde una perspectiva ecofeminista. Con-
secuentemente, incorpora una profundidad mítica, un tiempo cultural, en el que
África se entrelaza con las Américas a través del Atlántico, articulando la resisten-
cia a la historia invisibilizada y violenta de la esclavitud y la diáspora afrocubana.
El significado de la alquimia y el elixir se refiere a esta profundidad mítica y a la
esfera sagrada donde los líquidos son sustancias culturales en estas prácticas reli-
giosas y rituales que desafían el espacio de la modernidad proyectado por un ca-
pitalismo en constante expansión, espoleado por la industria azucarera y el co-
mercio de esclavos, y en dirección al agotamiento de la Tierra.

A través de este uso material y metafórico de los líquidos, esta obra reciente
es una lectura ampliada de los trabajos anteriores de la artista. Los líquidos se
han convertido en los principales significantes de la obra de Campos-Pons, que
parecen corresponderse con un nuevo paradigma de fluidez en las artes emer-
gentes latinoamericanas. Pero los líquidos, en esta instalación en concreto, no
solo se materializan como colores, sino también como sonido. El sonido real de

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 203



diferentes líquidos se materializó en “gurgling sounds” y “swelling vocals”, emiti-
dos por varias bocinas. Este efecto sonoro que escenifica los líquidos a través de
la instalación de estas esculturas antropomórficas “laden with the tragic histori-
cal circumstances that made turning sugar into rum possible” (Zavala 2019: 21), es
uno de los principales elementos performativos para re-materializar y revelar los
gestos omitidos y sumergidos de la memoria cultural. Como el sonido y el color,
los líquidos pasan a formar parte de una dimensión fenomenológica constitutiva
de la percepción del mundo, en la que la corporeidad y el propio cuerpo son fun-
damentales para la creación del significado. El uso de líquidos que hacen las
obras de Campos-Pons convierten el agua y el alcohol en materiales ontológicos
para reflexionar sobre la relación entre el cuerpo vulnerable y el mundo, y para
reflexionar sobre la memoria como forma efímera e inquietante del ser. Campos-
Pons se refiere “not just to the invisibility of the laboring bodies that make the
sugar we consume so voraciously in the first world, but also our sometimes will-
ful ignorance regarding structures of violence and injustice that compel certain
bodies to labor” (Zavala 2019: 21).

La instalación de esculturas de vidrio y acero, que da forma temporal a los
líquidos informes, es parte de un trabajo de memoria que la artista elaboró desde
sus primeras intervenciones artísticas y se inscribe así en la estética radical hacia
una conciencia histórica negra, representada y encarnada en “el cuerpo de uno
como cuerpo del mundo”. La instalación en el PEM de Salem puede comprenderse
plenamente en conjunción con la performance Agridulce, que tematiza explícita-
mente la vulnerabilidad del cuerpo en “all its fragility [. . .] what it means to be
there and breathing” (Zavala 2019: 30). Campos-Pons subraya que “I only do per-
formance when there is an urgency to really be there myself” (cit. in Zavala 2019:
30). En esta repetida performance, la artista, vestida con una túnica verde con la
cara y los pies pintados de blanco, entra en la sala de la instalación y se enfrenta
al público ofreciéndole caña de azúcar recién cortada e instándolo: “Try it. It’s
sweet” (cit. in Zavala 2019: 29). El juego lingüístico de esta representación materia-
liza la ironía agridulce de la instalación que escenifica la producción de azúcar y
ron. Con su presencia corporal, la artista representa los recuerdos omitidos de la
esclavitud en las plantaciones, pero, al mismo tiempo, alude al complejo ritual de
los dioses Orishas, invocando con su machete a la deidad guerrera Ogún de la
religión yoruba afrocaribeña. Yuxtaponiendo el conocimiento sumergido de ritua-
les ancestrales de danza y resistencia con el “specter of enslaved black women’s
labor on Cuba’s sugar plantations”, su performance y su presencia corporal en-
carnan los gestos olvidados de la materialidad efímera del trabajo de la memoria
(Zavala 2019: 29). Así, la performance se convierte aquí en el acto que se enfrenta
a la tachadura reproducida y al olvido histórico. Al impugnar este paisaje sumer-
gido de violencia entrelazando diferentes geografías, la performance se convierte

204 Liliana Gómez



en una forma de recordar los procesos de ruina y destrucción relacionados, y,
por lo tanto, en un acto de intervención en la memoria cultural. La performance
pretendía hacer transparente la instalación más opaca de todos los demás objetos,
“[w]hile these objects exemplified a delicate, metaphoric, and decidedly noncon-
frontational modality, one suggestive of a desire to impede the viewer’s ability to
know directly, quickly, or completely, Agridulce, by contrast, spectacularized the
bitterness of sugar and slavery” (Zavala 2019: 30–31). Así, Campos-Pons parece es-
tablecer una relación productiva con el público y lo invita a “reconsider the
whole meaning of the work” (Zavala 2019: 31). El azúcar y los fluidos del agua y el
ron, como significantes materiales del capitalismo moderno, se convierten aquí
en una poderosa alegoría y “sign of colonial violence” y, por lo tanto, en la conti-
nuación del trabajo de “survival and witnessing” de la artista (Zavala 2019: 31).
Sus instalaciones y performances parecen interrumpir las “incomplete historical
narratives” establecidas, al desplegar el pasado presente con su larga y tácita his-
toria de violencia (Zavala 2019: 31).

Hacia futuros postextractivos

Las obras y performances artísticas de Yeni & Nan, María Evelia Marmolejo y
María Magdalena Campos-Pons parecen anticipar futuros postextractivos estética-
mente posibles, al tiempo que desplazan el “régimen de la verdad”. Como conse-
cuencia, “the artistic gesture or work reveals itself to be a reenactment of a given
cultural heritage”, ya que el “process of creative repetition branches out into [. . .]
a manifold and asynchronous temporal dimension that entails the return/survival
of the past understood as generating meaning and values for both the present
and potential future/s” (Baldacci et al. 2022: x–xi).

Según esta visión, lo que sus trabajos ya ponen en primer plano, como una
especie de “environmentalist praxis”, son los imaginarios culturales como “world-
imagining” que vislumbran posibles mundos más justos desde el punto de vista
ecosocial (Wenzel 2020: 1); pero también la relación problemática y cómplice
entre las narrativas culturales del crecimiento infinito y la extracción de materias
primas, energía barata y mano de obra que se perpetúan en los repertorios tradi-
cionales y los modos estéticos occidentales de la historia del arte, o sea en el
doble sentido de “Welt(er)schöpfung”.5 Además, su obra pretende remodelar radi-

 Véase la discusión de Gesine Müller e Ignacio Sánchez Prado en este volumen World Exhaus-
tion in Latin American Literatures and Cultures.

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 205



calmente la historia del arte y “to pit the transformations demanded for not just
cessation but also redress of the violences of epistemicide, extraction, and expro-
priation against the threat of ‘methodological arbitrariness’” (Casid 2022: s.p.).
Como bien se pregunta la historiadora de arte Jill Casid, teniendo en mente una
especie de estética radical:

This appears to claim that what is most at stake is the maintenance of the fictive coherence
and consistency of an art historical method that is positioned as if it were outside of the
arbitrary power claims of empire and colonization. What might shift were we to activate
the unsettling call of acknowledgment to not just call out our imbrication but also call in the
reckonings, unlearnings, and radical shifts in practice demanded of an art history that pla-
ces the thrivings of Black, brown, Asian, queer, crip, and trans life at its center? (Casid 2022:
s.p.)

Las intervenciones artísticas de Yeni & Nan, María Evelia Marmolejo y María
Magdalena Campos-Pons, cada una de manera muy diferente, cuestionan además
“the constraining paternalisms imposed on the Global South through colonizing
discourses and practices that continue to perceive these regions as purveyors of
natural material, and undervalue the heterogeneity of life embedded within local
epistemes” (Gómez-Barris 2017: 99). Sus obras son actos performativos que ponen
a disposición entornos pasados y presentes en forma de resistencia, recuerdo y
renovaciones que permiten nuevas situaciones semánticas. En su trabajo estético,
ellas articulan crítica y poéticamente los impactos y las contranarrativas de la de-
gradación medioambiental, la contaminación y la violencia a través de una nueva
disposición de lo sensible. Las artistas hacen palpables “new de-formations and
new forms of debris [that] work on matter and mind to eat through people’s re-
sources and resiliences as they embolden new political actors with indignant re-
fusal, forging unanticipated, entangled, and empowered alliances” (Stoler 2013:
29). Así hacen visibles las genealogías del presente que funcionan a través de los
efectos menos perceptibles de las intervenciones coloniales aún persistentes y su
asentamiento en las ecologías sociales y materiales en las que la gente vive y so-
brevive.

Siguiendo esta argumentación, en su trabajo usan el fluido como material on-
tológico, es decir, tanto la historia visceral como la encarnada, para abordar las
preocupaciones medioambientales y más conceptuales en relación con la esfera
de la vida biológica, el cuerpo político y la supervivencia, desde dentro de los mi-
croespacios, lo abyecto y las historias no narradas de persistentes destrucciones
coloniales. Pero, como bien señala Macarena Gómez-Barris, “[f]or the spaces, mo-
vements, artwork, and intellectual and activist genealogies [. . .], the paradigm of
‘no future’ has already taken place and we are now on the other side of colonial
catastrophe” (2017: 4). Y en este sentido, las obras de Yeni & Nan, Marmolejo y

206 Liliana Gómez



Campos-Pons parecen vaticinar la emergente estética medioambiental latinoame-
ricana que se extiende a la ecocrítica y a las humanidades ambientales. Ellas pa-
recen haber anticipado los debates que surgieron más tarde, a finales del siglo
XX, que concibieron “the excentric position of Latin America vis-à-vis the ‘post-
modern,’ insofar as the region’s always already partial, failed or distorted moder-
nity was deemed to have anticipated the very moment of exhaustion and collapse
of the modern telos the metropolitan centers had now rediscovered for themsel-
ves” (Andermann et al. 2023: 8).

Como estéticas radicales e intervenciones ecofeministas, estas articulaciones
apuntan a un “world-imagining” de otra manera, ya que impugnan la destrucción
duradera de paisajes y cuerpos, y nos invitan a forjar una nueva perspectiva.

Bibliografía

Andermann, Jens/Giorgi, Gabriel/Saramago, Victoria (eds.) (2023): Handbook of Latin American
Environmental Aesthetics. Berlín: De Gruyter.

Baldacci, Cristina/Nicastro, Clio/Sforzini, Arianna (2022): “The Reactivation of Time”. En: Baldacci,
Cristina/Nicastro, Clio/Sforzini, Arianna (eds.): Over and Over and Over Again. Reenactment
Strategies in Contemporary Arts and Theory. Berlín: Cultural Inquiry/ICI Berlin Press, pp. ix-xii.

Casid, Jill H. (2022): “The Unsettling. Anarthistorical Call of Acknowledgment in the Necrocene”. En:
Texte zur Kunst 128, diciembre de 2022, https://www.textezurkunst.de/en/128/jill-h-casid-the-
unsettling/ (última visita: 15/11/2023).

Centro Andaluz de Arte Contemporáneo (ed.): Yeni y Nan: Dualidad, 1977–1986. Sevilla: Consejería de
Cultura y Patrimonio Histórico.

Enwezor, Okwui (2007): “The Diasporic Imagination: The Memory Work of María Magdalena Campos-
Pons”. En: María Magdalena Campos-Pons: Everything Is Separated by Water. Edited by Lisa
Freiman. New Haven: Yale University Press, pp. 64–89.

Fajardo-Hill, Cecilia (2012): “El cuerpo político de María Evelia Marmolejo”. En: Artnexus 85, junio-
agosto 2012, https://www.artnexus.com/es/magazines/article-magazine-artnexus
/5d64034190cc21cf7c0a342e/85/el-cuerpo-politico-de-maria-evelia-marmolejo (última visita: 15/
11/2023).

Fajardo-Hill, Cecilia/Giunta, Andrea (eds.) (2017): Radical Women: Latin American Art, 1960–1985. Los
Angeles/Múnich: Hammer Museum, University of California/DelMonico Books/Prestel.

Freiman, Lisa (ed.) (2007): María Magdalena Campos-Pons: Everything Is Separated by Water. New
Haven: Yale University Press.

Gómez, Liliana (2022): “Leakages, Undercurrents, and the Fluid: Liquid Ecologies and Weaving Water
in Latin American Arts”. En: Finke, Marcel/Nakas, Kassandra (eds.): Fluidity: Materials in Motion.
Berlín, Reimer, pp. 237–254.

Gómez, Liliana (2020): “Acts of Remaining: Liquid Ecologies and Memory Work in Contemporary Art
Interventions”. En: Blackmore, Lisa/Gómez, Liliana (eds.): Liquid Ecologies in Latin American and
Caribbean Art. Nueva York: Routledge, pp. 35–53.

Gómez-Barris, Macarena (2017): The Extractive Zone: Social Ecologies and Decolonial Perspective.
Durham: Duke University Press.

“El cuerpo de uno como cuerpo del mundo” 207

https://www.textezurkunst.de/en/128/jill-h-casid-the-unsettling/
https://www.textezurkunst.de/en/128/jill-h-casid-the-unsettling/
https://www.artnexus.com/es/magazines/article-magazine-artnexus/5d64034190cc21cf7c0a342e/85/el-cuerpo-politico-de-maria-evelia-marmolejo
https://www.artnexus.com/es/magazines/article-magazine-artnexus/5d64034190cc21cf7c0a342e/85/el-cuerpo-politico-de-maria-evelia-marmolejo


González, Nan/Hackshaw, Yeni/Murphy Turner, Madeline/Chagas, Elise (2022): “Una percepción que
se abre como una memoria: Una entrevista con Yeni y Nan. Las artistas hablan de sus primeras
performances, del arte en Caracas en los años 80 y de la apertura de la memoria celular”.
MoMA, abril de 2022, https://www.moma.org/magazine/articles/730 (última visita: 26/09/23).

Horne, Victoria/Perry, Lara (eds.) (2017): Feminism and Art History Now. Radical Critiques of Theory and
Practice. Londres: Bloomsbury.

Knaup, Bettina/Stammer, Beatrice E. (eds.) (2017): re.act.feminism #2: a performing archive.
Nuremberg/Londres: Verlag für Moderne Kunst/Live Art Development Agency.

Moñivas, Esther (2020): “Water, Women and Action Art in Latin America: Materializing Ecofeminist
Epistemologies”. En: Blackmore, Lisa/Gómez, Liliana (eds.): Liquid Ecologies in Latin American and
Caribbean Art. Nueva York: Routledge, pp. 127–143.

Neimanis, Astrida (2017): Bodies of Water: Posthuman Feminist Phenomenology. Londres: Bloomsbury.
Ramos, María Elena (2019): “En la vanguardia de su tiempo”. En: Centro Andaluz de Arte

Contemporáneo (ed.): Yeni y Nan: Dualidad, 1977–1986. Sevilla: Consejería de Cultura y
Patrimonio Histórico, pp. 103–112.

Ramos, María Elena (2010): “Yeni y Nan: el cuerpo de uno como cuerpo del mundo”. Caracas: Galería
Faría Fábregas/Analítica.

Robinson, Cedric (2000): Black Marxism: The Making of the Black Radical Tradition. Durham: University
Press of North Carolina.

Stoler, Ann Laura (ed.) (2013): Imperial Debris: On Ruins and Ruination. Durham: Duke University Press.
Yeni & Nan (2022–2023): Integrations in Water. En: re.act.feminism #3: polyphonies. interferences. drifts;

https://www.reactfeminism.org.
Wenzel, Jennifer (2020): The Disposition of Nature. Environmental Crisis and World Literature. Nueva

York: Fordham University Press.
Zavala, Adriana (2019): “Blackness Distilled, Sugar and Rum: María Magdalena Campos-Pons’s

Alchemy of the Soul, Elixir for the Spirits”. En: Latin American and Latinx Visual Culture 1, no. 2
(abril de 2019), pp. 8–32.

Exposiciones

“re.act.feminism – performancekunst der 1960er und 70er Jahre heute”, curateada por Bettina
Knaup & Beatrice E. Stammer, Akademie der Künste Berlin, 13 de diciembre de 2008 – 8 de
febrero de 2009.

“Yeni y Nan. Dualidad, 1977–1986”, curateada por Alicia Murría, Centro Andaluz de Arte
Contemporáneo, 14 de febrero – 9 de junio de 2019.

208 Liliana Gómez

https://www.moma.org/magazine/articles/730
https://www.reactfeminism.org.

