Fahimah Ulfat

Welche Implikationen hat das Konzept der
Resonanzsensibilitat fur unterschiedliche
Formen von Gottesbeziehungen im
islamischen Religionsunterricht?

1 Einleitung

Hartmut Rosa schreibt in seinem Buch Resonanz. Eine Soziologie der Weltbezie-
hung, ,dass die Schule nicht nur einzelne Resonanzachsen o6ffnet oder schliefst,
sondern dass sie die Qualitat der Weltbeziehung insgesamt formt“ (Rosa 2016, 407).
Er fithrt einige popmusikalische und filmische Beispiele auf, in denen es immer um
die Frage geht, ,,ob Lehrer, Schiiler und Stoff fiireinander stumm und feindlich oder
gleichgtiltig bleiben oder ob die Lehrer die Schiiler zu erreichen vermdgen, ob sie
den Resonanzdraht in Schwingung versetzen kénnen und die Welt zum Singen
bringen“ (Rosa 2016, 407). Es geht darum, ,wirkliche Begegnung zwischen den
Beteiligten zuzulassen“ (Rosa 2016, 407), was stets ,eine Transformation der ge-
samten Weltbheziehung zur Folge [hat], nicht nur fiir die Schiiler, sondern auch fiir
die Lehrer: Auch sie werden in dem Prozess berithrt und verwandelt“ (Rosa 2016,
407). Rosas Schlussfolgerung fiir den Bildungsgedanken ist: ,Bildung in einem re-
sonanztheoretisch verstandenen Sinne zielt aber weder auf Selbst noch auf
Welthildung als solche, sondern auf Weltbheziehungshildung: Worauf es ankommt,
ist nicht die individualistisch-atomistische Selbstverfeinerung und auch nicht die
desengagierte Weltheherrschung, sondern die Eréffnung und Etablierung von
Resonanzachsen. Kinder sind keine Fdsser; die gefiillt werden miissen, sondern Fa-
ckeln, die es zu entziinden gilt. [...] Die Schule kann auf solche Weise fiir Lehrer und
Schiiler zum Resonanzraum werden — oder sie kann sich in eine Entfremdungs-
zone sondergleichen verwandeln. Resonanz und Entfremdung beschreiben dabei
insbesondere die Beziehungsweisen zwischen Stoff, Lehrenden und Lernenden,
zwischen denen sich das Unterrichtsgeschehen gleichsam in einem Dreieck auf-
spannt“ (Rosa 2016, 408).

Ein Bildungsgeschehen im resonanztheoretischen Sinne entwickelt sich mithin
dort, wo Schiiler einem Stoff intrinsisches Interesse entgegenbringen und in der
Auseinandersetzung mit ihm Selbstwirksamkeit erfahren — und es wird nicht zu-
letzt durch die Belebung der Resonanzachse zwischen Schiler und Lehrer er-
moglicht. Der Bildungsvorgang als Welterschlieflungsvorgang beginnt mit der Be-
geisterung des Lehrers, der quasi als erste Stimmgabel die Resonanzbereitschaft

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-017


https://doi.org/10.1515/9783111352657-017

334 —— Fahimah Ulfat

Die gelungene Stunde: Das Resonanzdreieck

Lehrer
erreicht die Schiiler und
vermittelt Begeisterung; lisst
sich aber auch »beriihren

Schule
als Resonanzraum

Schiiler Stoff
ist vom Thema gefesselt; fiihle sich erscheint beiden Seiten als Feld
angenommen/aufgehoben und ist | <3 | von bedeutungsvollen Moglich-
zugleich offen keiten und Herausforderungen

Abb.1: Das Resonanzdreieck - wenn es im Klassenzimmer ,knistert und die Aufmerksamkeit mu-
helos fokussiert ist. Die Resonanzachsen ,vibrieren (Rosa 2016, 411).

seiner Schiiler weckt, so dass im Resonanzgeschehen zwischen Schiiler und Lehrer
der Stoff (sei es das antike Drama, die mathematische Formel, die fremdsprachli-
che Grammatikregel oder das zu studierende Parteiprogramm) zum Sprechen ge-
bracht beziehungsweise zum Leben erweckt wird (Rosa 2016, 412-413).

Das Phédnomen Resonanz ist auch auf die Religionspadagogik iibertragbar.
Resonanz entsteht im Unterricht dann, wenn es gelingt, dass Lehrende und Ler-
nende in Beziehung sind, wenn es gelingt, Unterrichtsinhalte so zum Sprechen, zum
Klingen zu bringen, dass es im Klassenzimmer ,knistert’ und Schiilerinnen und
Schiiler sich mit Neuem und Fremden neugierig auseinandersetzen.

Resonanz ist auch in der Religionspddagogik ein Beziehungsmodus, der im
religionspadagogischen Handeln und Denken von besonderer Relevanz ist, ,denn
religiose Vollziige, religiose Lebensweisen und Glaubenssysteme sind stets bezie-
hungsorientiert — ebenso religioses Lernen und Lehren® (Boschki 2012, 173).

In der Religionspadagogik bedeutet dies, dass religiose Bildung nicht auf die
Vermittlung von Wissen tber Religion(en) reduziert werden darf. Vielmehr geht es
darum, Erfahrungsrdume zu eréffnen, in denen Lehrende und Lernende in eine
wechselseitige, resonante Beziehung zueinander sowie zu den religiosen Inhalten
treten konnen. Es geht darum, einen Raum zu schaffen, in dem religiése Themen
lebendig werden und die Schiiler:innen eine Verbindung zu den Inhalten spturen.



Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilitit == 335

Das wird erreicht, wenn der Unterricht nicht nur informativ, sondern auch in-
spirierend und emotional beriihrend ist (Rosa und Endres 2016).

Die Rolle der Lehrperson ist hierbei entscheidend. Lehrende miissen selbst
eine Resonanz mit dem Stoff haben und diese Begeisterung an die Schiiler:innen
weitergeben konnen. Wenn die Lehrkraft beispielsweise die Begeisterung fiir eine
religiose Erzdhlung oder ein theologisches Konzept authentisch performiert, kann
diese Begeisterung auf die Lernenden iiberspringen und eine transformative
Lernerfahrung ermdglichen. Dies fiihrt zu einer vertieften Auseinandersetzung mit
dem Stoff und kann die spirituelle Entwicklung der Schiiler:innen nachhaltig be-
einflussen. Rosa und Endres betonten, dass eine solche resonante Weltheziehung
nicht nur fiir die Schiiler:innen, sondern auch fiir die Lehrenden selbst transfor-
mativ ist. Auch die Lehrenden werden im Prozess beriihrt und verwandelt, was zu
einer kontinuierlichen Reflexion und Weiterentwicklung ihrer eigenen Weltbe-
ziehung fiihrt. Dies erfordert eine offene und dialogische Unterrichtskultur, in der
Begegnungen auf Augenhéhe stattfinden und alle Beteiligten bereit sind, sich auf
den Resonanzprozess einzulassen (Rosa und Endres 2016).

In diesem Sinne werden im Folgenden die Ergebnisse einer Forschungsarbeit
zu Formen der Gottesbheziehungen muslimischer Kinder skizziert (Ulfat 2017), um
anschlieRend Uberlegungen anzustellen, wie Resonanzsensibilitit in der islami-
schen Religionspadagogik zu einer religionsdidaktischen Haltung fithren kann, ,die
sich radikal den Beziehungen und Lebenswelten der Schiiler:innen zuwendet“
(Sura 2018, 385). Ganz im Anschluss an Ines Sura, die postuliert, dass eine ,religi-
onspadagogische Resonanzsensibilitat“ eine religionspraktische Praxis herausfor-
dern wiirde, ,die nach Wegen sucht, die ,Dinge zum Sprechen zu bringen’, das ,In-
Beziehung-Treten mit einem Anderen‘ [Anm. d. Autorin: hier Gott] zu ermdglichen®
(Sura 2018, 385).

2 Die Dimensionen des Gottesglaubens

Religionspsycholog:innen differenzieren zwischen verschiedenen Dimensionen
des Gottesglaubens:

Bernhard Grom und Kalevi Tamminen beispielsweise unterscheiden zwischen
der ,kognitiven“ und der ,emotional-motivationalen“ Dimension des Gottesglau-
bens (Grom 2000, 115; Tamminen 1993). Die ,kognitive“ Dimension hezeichnen sie
als ,Gottesverstandnis®, die ,emotional-motivationale“ Dimension als ,Gottesbhe-
ziehung®. Diese beiden Dimensionen denken sie als miteinander verkniipft. Sie
verstehen die Gottesbeziehung als durch Erfahrung geprédgt und die Gottesvor-
stellung als Produkt eines Entwicklungsprozesses.



336 —— Fahimah Ulfat

Auch Ana-Maria Rizzuto (1979) unterscheidet zwischen einer eher kognitiven
Gottesvorstellung als ,God concept” und einer emotionalen und motivationalen
Dimension, die auf Beziehung bhasiert, als ,,God image*. Rizzuto legt den Fokus mehr
auf die Dimension ,,God image“, die auf Erfahrung basiert (Rizzuto 1979, 47-48).
Fritz Oser argumentiert dhnlich, wenn auch deutlich schérfer. Er unterscheidet
zwischen einem ,blof} angelernten Gott und dem wirklichen Gott in der Psyche“
(Oser 1993, 8).

Die kognitive Dimension des Gottesglaubens kann verhaltnismaf$ig unproble-
matisch sprachlich expliziert werden, da dieser Bereich auf dem gelernten, pro-
positionalen Wissen basiert. Die empirische Studie, die hier vorgestellt wird, legte
jedoch den Fokus auf die emotionale Dimension des ,Gottesglaubens® oder mit
Grom die ,Gottesbeziehung“. Religionspddagog:innen zufolge muss die Erfor-
schung der religiosen Entwicklung ihre Aufmerksamkeit stiarker als bislang auf
diese emotionale Dimension richten (Naurath 2014, 29). Ihr wird von Forscher:in-
nen ein entscheidender Einfluss auf die Religiositat zugesprochen (vgl. z. B. Hanisch
1996; Eckerle 2008; Szagun 2014).

Die emotionale Dimension ist sprachlich erheblich schwieriger zu explizieren,
da sie weniger auf propositionalem Wissen aufbaut, sondern auf implizitem Wis-
sen im Sinne Karl Mannheims. Die emotionale Dimension der Gottesbeziehung ist
somit ein individuelles Phdnomen, aber sie entsteht nach Mannheim aus dem
Kontext der sozialen Praxis heraus (Mannheim 1980, 296). Implizites Wissen ist
demnach eine Form des Wissens, tiber das ein Mensch einfach verfiigt, ohne es
salltagstheoretisch“ erkldren zu kénnen (Nohl 2012, 4). In diesem impliziten Wissen
ist die Gottesbeziehung der Kinder zu suchen. Dieses Wissen kommt nach Fritz
Schiitze in Narrationen zum Vorschein (Schiitze 1976, 225), was Auswirkungen auf
die Auswahl der Datenerhebungs- und Auswertungsmethode hat.

3 Forschungsfrage und -methode

Gotteshilder und -verstdndnisse gelten als zentrales Element der religiésen Ent-
wicklung im Kindes- und Jugendalter. Bisherige Arbeiten fokussieren sich in erster
Linie auf die kognitive Dimension des Gottesglaubens, bzw. auf die bei den Kindern
vorhandenen expliziten religiosen Wissensbestande zum Thema Gott. Zur emo-
tionalen Dimension des Gottesglaubens der muslimischen Kinder hingegen, bzw.
zu ihrer handlungsorientierenden Relevanz besteht noch grofier Forschungsbe-
darf.

Daher lautete die Forschungsfrage der hier vorgestellten empirischen For-
schungsarbeit: Welche handlungsorientierende Relevanz hat die emotionale Di-
mension des Gottesglaubens fiir muslimische Kinder?



Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilitdit == 337

Im Anschluss an Erkenntnisse der Literaturdiskussion wurden folgende
theoretische Voriiberlegungen angestellt, die zur Erstellung des Forschungsdesigns
gefithrt haben:

Fiir die Untersuchung der Gottesbheziehung der Kinder ist es besonders wichtig,
a) die Erfahrungen der Kinder in den Blick zu nehmen, die sie als religiés deuten
(Tamminen 1993), sowie b) die sozial geteilten ,Erfahrungsrdume“ der Kinder
(Mannheim 1980, 214) und c) ihre ,individuellen Relevanzsysteme, die Elementen
aus dem religiosen Symbolsystem eine eigene Gewichtung geben“ (Nestler 2000,
151).

Bis zu diesem Zeitpunkt war es schon aus forschungsékonomischen Griinden
Konsens, in einer Untersuchung zu Gottesvorstellungen direkt nach diesen zu
fragen. Das &ndert sich, wenn man den Fokus auf die Gottesbeziehungen der
Kinder legt. Denn mit einer direkten Frage nach Gottesvorstellungen besteht die
Gefahr, dass die individuelle Gottesbeziehung des Kindes durch die Frage iiber-
pragt wird. Stattdessen riickt nun das Kind mit seinen individuellen, aktiven Ver-
arbeitungsleistungen in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses. Darauf reagiert
die Methode in entscheidender Weise, indem eben nicht nach Gott gefragt wird. Die
interviewten Kinder konnten aus eigenem Antrieb die Vorstellung von Gott in das
Gespréch einbringen oder auch nicht. Sie konnten so frei die Inhalte thematisieren,
die fiir ihre Biographie Relevanz hatten.

Somit war das Ziel der Arbeit, die emotionale Dimension des Gottesglaubens
bei Kindern, d.h. ihre Handlungsorientierungen, die sie im Kontext ihrer Erfah-
rungsrdume entwickelt und durch ihre eigenen individuellen Relevanzsysteme
subjektiviert haben, mit empirischen Methoden zu rekonstruieren.

Um die individuellen Relevanzsysteme der Kinder in den Vordergrund zu
stellen und ihr implizites, handlungsleitendes Wissen zu erheben, wurde als Me-
thode das narrative Interview gewahlt (Schiitze 1976). Die Daten wurden mit der
dokumentarischen Methode ausgewertet, die das implizite Wissen rekonstruiert
(Bohnsack 2009, 324). So war es moglich, Idealtypen im Sinne von Max Weber zu
bilden.

In der hier dargestellten Forschungsarbeit berichten Kinder ausgehend von
einer szenisch und spielerisch dargestellten und erzahlten, scheinbar ausweglosen
Gefahrensituation von ihren eigenen Erfahrungen.

Erzéhlungen von eigenerlebten Geschichten finden nicht im luftleeren Raum
statt. Sie sind vielmehr in einem sozialen Kontext verankert, den Mannheim als
yKkonjunktiven Erfahrungsraum® (Mannheim 1980, 214) bezeichnet. Menschen, die
einem konjunktiven Erfahrungsraum angehéren, verfiigen iiber ein geteiltes,
handlungsleitendes Erfahrungswissen, also Wissensbestdnde, die auf einer
gleichartigen Handlungspraxis und Erfahrung beruhen. Dieses Wissen ist in der
Handlungspraxis eingewoben und somit intuitiv und implizit.



338 —— Fahimah Ulfat

Dieses implizite Wissen im Sinne Mannheims kann mit der von Ralf Bohnsack
begriindeten dokumentarischen Methode rekonstruiert werden. Die dokumenta-
rische Methode fragt nicht danach, was gesagt wird, sondern in welchem Sinnzu-
sammenhang das Gesagte steht (Vogd 2010). Nach ihr sind handlungsleitende
Orientierungen eine habitualisierte Praxis. Der Habitus basiert auf impliziten
Wissensbestdnden und ist daher den Handelnden selbst in der Regel nicht bewusst.
,Die dokumentarische Methode stellt sich ganz wesentlich die Aufgabe, implizites
Wissen explizit zu machen“ (Bohnsack 2009, 324).

Durch verschiedene Abstraktionsstufen beginnend mit einer komparativen
Analyse, iber die Abstraktion von Dimensionen des Redemodus und ihre Spezifi-
zierung bis hin zur Abduktion einer Basisorientierung, war es moglich, durch
Verdichtung und Abstraktion, Idealtypen im Sinne von Weber zu bilden."

4 Untersuchungsergebnisse

Im komparativen Vergleich konnten drei Typen von Gottesheziehungen rekon-

struiert werden.

— Typ A: Gottesbeziehung im Modus der Personalisierung

— Typ B: Gottesbeziehung im Modus der Moralisierung und Traditionsorientie-
rung

- Typ C: Weltbeziehung im Modus der Gottesferne

Typ A: Gottesbeziehung im Modus der Personalisierung

Die Perspektive, aus der die Kinder dieses Typs Gott konstruieren, weist eine
Néahe zu Gott auf, die auf der Deutung biographischer Erfahrung basiert. Gott wird
erlebt als ein Du, dessen Existenz nicht in Frage gestellt wird. In diesem Zusam-
menhang zeigt sich, dass religiose bzw. transzendenzbezogene Selbst- und Welt-
deutungen in bestimmten Situationen fiir das Handeln der Kinder dieses Typs eine
Rolle spielen, dabei aber auch immanente Selbst- und Weltdeutungen einbezogen
werden.

Es dominieren hier im Weberschen Sinne verantwortungsethische Haltungen
(Weber 2008), die auch aus der Religion heraus begriindet werden. Der zentrale
verantwortungsethische Aspekt, der sich in den Narrationen dieses Typs zeigt, ist
die Wahrnehmung von Pflichten und Verantwortung gegentber anderen Men-
schen, damit es diesen und einem selbst gut geht.

1 Fiir eine ausfithrliche Beschreibung der Auswertung und der Entwicklung einer verallgemei-
nernden Typologie vgl. Ulfat 2017, 83-87, 113—117.



Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilitit == 339

Es gibt innerhalb des Typs eine grofle Bandbreite des emotionalen Verhalt-
nisses zu Gott, die von einer positiven bis zu einer ambivalenten Beziehung rei-
chen. Dennoch besitzen auch die ambivalenten Gottesheziehungen eine grofie
Bedeutung fiir die Kinder. In den Interviews mischen sich allerdings Elemente
gewlnschter wie auch tatsdchlicher Gottesbeziehungen. Kinder dieses Typs ori-
entieren sich wenig oder gar nicht an Lohn-Strafe-Systemen (Ulfat 2017, 118).

Typ B: Gottesbeziehung im Modus der Moralisierung und Traditionsorientierung

Dieser Typ ist dadurch gekennzeichnet, dass die Kinder im Modus einer Ori-
entierung am sozial Erwarteten bzw. an der Tradition sprechen, die sie als soziale
Norm ibernehmen. Die Kinder thematisieren Gott fast ausschliefllich in den Di-
mensionen und Kategorien, die die von ihnen erlernten Traditionen ihnen vorge-
ben. Dartiiber hinaus zeigt sich kein impliziter handlungsleitender Bezug zu Gott. Es
wird eine zweckrationale Beziehung zu Gott in dem Sinne deutlich, dass eine re-
ligiose Leistung erbracht werden muss, um auf das Letztgiltige einwirken zu
konnen. Gott wird die Rolle des Erschaffers eines Lohn-Strafe-Systems zugewiesen,
wobei Typ B sich auf das System fokussiert, nicht auf Gott.

Auf der expliziten Ebene zeichnet sich dieser Typ dadurch aus, dass die Kinder
tradierte religiose Erzahlungen kennen und ein Mindestmaf an religidsem Wissen
wiedergeben konnen, aus dem sie ihre religiosen Deutungsmuster schopfen. Thre
Antwortstrategien sind von islamisch-religiosen sprachlichen Markern geprégt. Es
zeigt sich, dass die Verbindung, die zur Religion hergestellt wird, in vielen Aspekten
einen Spiegel der sozialen Erwiinschtheit ihrer Umgebung darstellt (Ulfat 2017, 118 -
119).

Typ C: Weltbeziehung zu immanenten GréjfSen im Modus der Gottesferne

Typ C zeichnet sich durch das Fehlen eines Bezugs zu Gott, zur Religion oder zu
transzendenzbezogenen Fragestellungen aus sowie durch eine Gegenwartshezo-
genheit und eine Fokussierung auf zwischenmenschliche Interaktionen und Be-
zuige. Zwischenmenschliche und soziale Phdnomene werden in erster Linie aus
einer verantwortungsethischen Perspektive wahrgenommen. Themen mit norma-
tivem Potenzial werden, im Gegensatz zu den beiden anderen Typen, nicht religios
gerahmt. Der leere Platz an der Stelle der Gottesheziehung wird mit immanenten
Welt- und Selbstdeutungen gefiillt.

Deklaratives Wissen tiber Gott wird von diesem Typ kaum présentiert, obwohl
diese Kinder ebenfalls religiose Bildungsangebote wahrgenommen haben. Es zeigt
sich im Material, dass dieser Typ eine scharfe Trennung zwischen Phantasie und
Wirklichkeit vornimmt, wobei Gott dabei meist im Bereich der Phantasie verortet
wird (Ulfat 2017, 119-120).

Der Typ der gottesfernen Selbstrelationierung (Typ C) stellt einen entschei-
denden Ertrag der methodischen Vorgehensweise der hier vorgestellten Untersu-
chung dar. Er wird tiberhaupt erst sichtbar, wenn man im Interview ausschliefllich



340 —— Fahimah Ulfat

von den Relevanzsystemen der Kinder ausgeht. Die direkte Frage nach Gott pro-
duziert stets und immer eine Antwort, in der sich das Gottesverstandnis der Kinder
nicht mehr auf seine Verankerung in der realen Erfahrung und Wirklichkeits-
deutung der Kinder tberpriifen lasst. Die direkte Frage nach Gott macht — zu-
mindest im muslimischen Kontext — den Typ der gottesfernen Selbstrelationierung
(Typ C) unsichtbar.

5 Diskussion der Frage der Gottesbeziehungen
mit Blick auf die Resonanztheorie von Hartmut
Rosa

Eine der zentralen Erkenntnisse der Studie ist, dass es den Gotteshezug bei Kindern
nicht gibt. Die Kinder des Samples zeigen eine starke Heterogenitét in ihrem Ver-
héltnis zu Gott. Im Gegensatz dazu tendieren gerade quantitative Studien wie die
Shell Jugendstudien (Shell Jugendstudie 2015; 2019) oder die World Vision Kinder-
studien (World Vision Deutschland eV. 2010) dazu, muslimische Kinder und Ju-
gendliche eher als religios besonders homogene Gruppe darzustellen (Ulfat 2020).
In der hier vorgestellten Studie dagegen weisen die Kinder ein breites Spektrum
auf, was den Bezug zu Gott angeht.

Es wird deutlich, dass trotz einer formal vergleichbaren religiésen Sozialisa-
tion in Familie, Moschee und Schule bei den Kindern des Samples verschiedene
Orientierungen sichtbar werden, die bereits im Alter von ca. 10 Jahren von Le-
benserfahrung und individuellen Entscheidungen abhdngig sind. Zudem wird
deutlich, dass auch muslimische Kinder autonome und individuelle Anschauungen
aufweisen und sich zu verschiedenen Themen eigenstdndige Gedanken machen.

Ein weiteres Ergebnis der Studie ist, dass der Gotteshezug als Prozess einer
aktiven Ko-Konstruktion der Kinder gesehen werden muss und nicht als Resultat
einer passiven, rezeptiven Entwicklung.> Im Alter von ca. 10 Jahren existiert of-
fensichtlich schon ein breites Spektrum der Haltungen und Orientierungen zu Gott
und Welt. Die Entwicklung individueller Glaubensvorstellungen und religioser
Positionen ruht selbstverstandlich auf den kognitiven und emotionalen Reifungs-
vorgangen des Kindes- und Jugendalters, wie sie beispielsweise von James Fowler
(Fowler 2000), Fritz Oser und Paul Gmiinder (Oser und Gmiinder 1992) beschrieben
werden. Sie geht aber nicht in diesen Stufen auf, sondern entwickelt sich quer zu

2 Zu Prozessen von Konstruktion und Ko-Konstruktion im Kindesalter sei hier auf den Beitrag
von Friedrich Schweitzer und Katja Dubiski verwiesen (Schweitzer und Dubiski 2012).



Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilitit = 341

ihnen, angetrieben durch aktive Suchbewegungen des Kindes, das Antworten auf
seine biographischen und sozialen, aber auch theologischen Herausforderungen
sucht. Dabei entwickeln sich individuelle Gottesbeziehungen, die mit den sozialen
und biographischen Kontexten des Kindes verflochten sind. Es entsteht eine Art
von Pluralismus der Gottes- und Weltheziehungen, der quer zu den genannten
Stufenmodellen liegt.

Mit Hartmut Rosas resonanztheoretischen Begriffen gesprochen ist es ein
zentrales didaktisches Ziel, dass die Kinder sich selbst in der Unterrichtssituation
nicht nur als eine ,zweite Stimmgabel“ erleben, die unwillktrlich mit ihrer so-
zialen Umwelt ,mitschwingt“, sondern auch als ,erste Stimmgabel, die aktiv ist
und zu gestalten vermag (Rosa 2016, 269—-270). Und das meint Resonanz: ,ein
wechselseitiges Antwortverhdltnis, bei dem die Subjekte sich nicht nur berithren
lassen, sondern ihrerseits zugleich zu bertihren, das heifdt handelnd Welt zu er-
reichen vermégen. Eine Resonanzachse existiert daher erst und nur dort, wo das
Subjekt durch die Welt ,zum Klingen‘ gebracht wird, aber umgekehrt auch Welt
,zum Klingen zu bringen vermag (Rosa 2016, 270).

Was heifdt das fiir die Frage der Gottesbeziehung der Kinder in der Unter-
richtssituation?

Die Stelle, an der sich Rosas didaktisches Konzept mit dem theologischen Wert
und der individuellen biographischen Herausforderung der Entwicklung einer von
Vertrauen gepragten Gottesheziehung verkniipft, ist die Schaffung der Bedingung
der Moglichkeit von Resonanzachsen fir die Idee einer vertrauensvollen Gottes-
beziehung im Religionsunterricht. Das bedeutet, dass im Religionsunterricht Be-
dingungen geschaffen werden sollen, die es den Schiiler:innen ermdglichen, eine
resonante Verbindung zur Idee einer vertrauensvollen Gottesheziehung aufzu-
bauen. ,Resonanzachsen‘ sind dabei die Wege oder Verbindungen, die es den
Lernenden ermdglichen, mit den Inhalten in eine bedeutsame Beziehung zu treten.
Diese Schaffung ist ein Angebot das nattirlich nur einer von zahllosen Schritten in
der lebenslangen Herausforderung einer solchen Gottesbheziehung sein kann. Sie
hat aber den enormen Vorteil, dass sie an alle Formen der Gottesbeziehung an-
kntipfen kann, die die Kinder in den Unterricht mitbringen auch und gerade an die
Kinder der Typen B und C. Typ B kann sich mit der Idee in Beziehung setzen, dass
Gott uber den sozialen und ethischen Forderungen géngiger religiéser Diskurse
steht und diese relativiert. Typ C kann sich mit der Idee in Beziehung setzen, ob eine
vertrauensvolle Beziehung zu Gott sein individuelles Leben bereichern konnte.
Dazu aber ist es notwendig, das Thema einer vertrauensvollen Gottesbeziehung
nicht nur im Status eines gelegentlich auftauchenden Unterrichtsgegenstandes zu
belassen, sondern es zum ,Leitmotiv‘, zum zentralen theologischen Prinzip des
gesamten Unterrichts zu machen.



342 —— Fahimah Ulfat

Bibliographie

Bohnsack, Ralf. 2009. ,Dokumentarische Methode“. In Qualitative Marktforschung. Konzepte -
Methoden - Analysen, hg.v. Renate Buber und Hartmut H. Holzmldiller, 2., Giberarb. Aufl.,
319-331. Lehrbuch. Wiesbaden: Gabler.

Boschki, Reinhold. 2012. ,,Dialogisch-beziehungsorientierte Religionsdidaktik®. In Religionsunterricht
neu denken: Innovative Ansétze und Perspektiven der Religionsdidaktik., hg.v. Bernhard Grimme,
Hartmut Lenhard, und Manfred L. Pirner, 173 - 84. Kohlhammer Verlag.

Eckerle, Sandra. 2008. ,Gottesbild und religiose Sozialisation im Vorschulalter. Eine empirische
Untersuchung zur religiésen Sozialisation von Kindern“. In Mittendrin ist Gott, hg.v. Anton A.
Bucher, Gerhard Biittner, Petra Freudenberger-Létz und Martin Schreiner, 2. Aufl., 57 -69.
Jahrbuch fir Kindertheologie. Stuttgart: Calwer Verl.

Fowler, James W. 2000. Stufen des Glaubens. Gltersloh: Kaiser.

Grom, Bernhard. 2000. Religionspddagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Jugendalters.
Vollst. Gberarb., 5. Aufl., Neufassung. Disseldorf: Patmos-Verl.

Hanisch, Helmut. 1996. Die zeichnerische Entwicklung des Gottesbildes bei Kindern und Jugendlichen.
Stuttgart: Calwer Verl. u.a.

Mannheim, Karl. 1980. Strukturen des Denkens. Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 298. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Naurath, Elisabeth. 2014. ,Entwicklung der Religiositdt und des Gottesbildes“. In Evangelische
Religion - Didaktik fiir die Grundschule, hg.v. Goldwin Limmermann und Birte Platow, 1. Aufl.,
19-29. Berlin: Cornelsen Scriptor.

Nestler, Erich. 2000. ,Denkfahigkeiten und Denkweisen. Ein bereichs- und biographietheoretischer
Rahmen zur Rekonstruktion der Entwicklung religioser Kognition“. In Religionspsychologie heute,
hg.v. Christian Henning und Erich Nestler, 123 -159. Einblicke; 2. Frankfurt am Main [u.a.]:
Lang.

Nohl, Arnd-Michael. 2012. Interview und dokumentarische Methode. Anleitungen fiir die
Forschungspraxis. 4., Uberarb. Aufl. Qualitative Sozialforschung. Wiesbaden: Springer VS.

Oser, Fritz. 1993. Die emotionale Dimension der Entstehung Gottes im Kinde. Berichte zur
Erziehungswissenschaft. 102. Friebourg: Paddagogisches Institut.

Oser, Fritz, und Paul Gminder. 1992. Der Mensch - Stufen seiner religiésen Entwicklung. 3. Aufl.
Gltersloh: Gutersloher Verl.-Haus Mohn.

Rizzuto, Ana-Maria. 1979. The Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study. Chicago a.o.: University
of Chicago Press.

Rosa, Hartmut, und Wolfgang Endres. 2016. Resonanzpddagogik. Wenn es im Klassenzimmer knistert.
Weinheim Basel: Beltz. https:/rds-tue.ibs-bw.de/link?kid=842292985.

Schitze, Fritz. 1976. ,,Zur Hervorlockung und Analyse von Erzahlungen thematisch relevanter
Geschichten im Rahmen soziologischer Feldforschung®. In Kommunikative Sozialforschung, hg.v.
Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen, 159 -260. Miinchen.

Schweitzer, Friedrich und Katja Dubiski. 2012. ,Wie Kinder mit religiéser Differenz umgehen.
Prozesse von Konstruktion und Ko-Konstruktion in der religiésen Fremdwahrnehmung®. In
Nachdenkliche Seelsorge - seelsorgliches Nachdenken, hg.v. Isabelle Noth und Ralph Kunz,

296 -310. Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Shell Jugendstudie. 2015. Jugend 2015 - 17. Shell Jugendstudie: eine pragmatische Generation im

Aufbruch. Herausgegeben von Shell Deutschland. Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag.



Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilitdit == 343

Shell Jugendstudie. 2019. Jugend 2019 - 18. Shell Jugendstudie: eine Generation meldet sich zu Wort.
Herausgegeben von Shell Deutschland. Weinheim: Beltz.

Sura, Ines. 2018. ,Wie kann es im Religionsunterricht knistern?“ Pastoraltheologie. Monatsschrift fiir
Wissenschaft und Praxis in Kirche und Gesellschaft 107(9): 383 -393.

Szagun, Anna-Katharina. 2014. Dem Sprachlosen Sprache verleihen. 2. Aufl. Kindererleben,
Kindertheologie; Jena: IKS Garamond, Ed. Paideia.

Tamminen, Kalevi. 1993. Religidse Entwicklung in Kindheit und Jugend. Forschungen zur praktischen
Theologie; Frankfurt am Main [u.a.]: Lang.

Ulfat, Fahimah. 2017. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott: Eine empirische Studie (iber
die Gottesbeziehungen muslimischer Kinder als reflexiver Beitrag zur Didaktik des Islamischen
Religionsunterrichts. Paderborn: Schoningh.

Ulfat, Fahimah. 2020. ,Die ,Entdeckung der Heterogenitat* muslimischer Religiositat“. In
Heterogenitdt. Eine Herausforderung fiir Religionspddagogik und Erziehungswissenschaft, hg.v.
Bernhard Griimme, Thomas Schlag und Norbert Ricken, 165 -178. Religionspadagogik
innovativ. Stuttgart: Kohlhammer.

Vogd, Werner. 2010. ,,Methodologie und Verfahrensweise der dokumentarischen Methode und ihre
Kompatibilitat zur Systemtheorie“. In Die Methodologien des Systems. Wie kommt man zum Fall
und wie dahinter?, hg.v. René John, Anna Henkel und Jana Ruckert-John, 1. Aufl., 121-141.
Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Weber, Max. 2008. Politik als Beruf. Frankfurt am Main: Reclam.

World Vision Deutschland e.V. 2010. Kinder in Deutschland 2010. Orig.-Ausg. Fischer; 18640. Frankfurt
am Main: Fischer.






	Fahimah Ulfat
	Welche Implikationen hat das Konzept der Resonanzsensibilität für unterschiedliche Formen von Gottesbeziehungen im islamischen Religionsunterricht?
	1 Einleitung
	2 Die Dimensionen des Gottesglaubens
	3 Forschungsfrage und -methode
	4 Untersuchungsergebnisse
	5 Diskussion der Frage der Gottesbeziehungen mit Blick auf die Resonanztheorie von Hartmut Rosa
	Bibliographie


