
Fahimah Ulfat
Welche Implikationen hat das Konzept der 
Resonanzsensibilität für unterschiedliche 
Formen von Gottesbeziehungen im 
islamischen Religionsunterricht?

1 Einleitung
Hartmut Rosa schreibt in seinem Buch Resonanz. Eine Soziologie der Weltbezie
hung, „dass die Schule nicht nur einzelne Resonanzachsen öffnet oder schließt, 
sondern dass sie die Qualität der Weltbeziehung insgesamt formt“ (Rosa 2016, 407). 
Er führt einige popmusikalische und filmische Beispiele auf, in denen es immer um 
die Frage geht, „ob Lehrer, Schüler und Stoff füreinander stumm und feindlich oder 
gleichgültig bleiben oder ob die Lehrer die Schüler zu erreichen vermögen, ob sie 
den Resonanzdraht in Schwingung versetzen können und die Welt zum Singen 
bringen“ (Rosa 2016, 407). Es geht darum, „wirkliche Begegnung zwischen den 
Beteiligten zuzulassen“ (Rosa 2016, 407), was stets „eine Transformation der ge
samten Weltbeziehung zur Folge [hat], nicht nur für die Schüler, sondern auch für 
die Lehrer: Auch sie werden in dem Prozess berührt und verwandelt“ (Rosa 2016, 
407). Rosas Schlussfolgerung für den Bildungsgedanken ist: „Bildung in einem re
sonanztheoretisch verstandenen Sinne zielt aber weder auf Selbst- noch auf 
Weltbildung als solche, sondern auf Weltbeziehungsbildung: Worauf es ankommt, 
ist nicht die individualistisch-atomistische Selbstverfeinerung und auch nicht die 
desengagierte Weltbeherrschung, sondern die Eröffnung und Etablierung von 
Resonanzachsen. Kinder sind keine Fässer, die gefüllt werden müssen, sondern Fa
ckeln, die es zu entzünden gilt. […] Die Schule kann auf solche Weise für Lehrer und 
Schüler zum Resonanzraum werden – oder sie kann sich in eine Entfremdungs
zone sondergleichen verwandeln. Resonanz und Entfremdung beschreiben dabei 
insbesondere die Beziehungsweisen zwischen Stoff, Lehrenden und Lernenden, 
zwischen denen sich das Unterrichtsgeschehen gleichsam in einem Dreieck auf
spannt“ (Rosa 2016, 408).
Ein Bildungsgeschehen im resonanztheoretischen Sinne entwickelt sich mithin 
dort, wo Schüler einem Stoff intrinsisches Interesse entgegenbringen und in der 
Auseinandersetzung mit ihm Selbstwirksamkeit erfahren – und es wird nicht zu
letzt durch die Belebung der Resonanzachse zwischen Schüler und Lehrer er
möglicht. Der Bildungsvorgang als Welterschließungsvorgang beginnt mit der Be
geisterung des Lehrers, der quasi als erste Stimmgabel die Resonanzbereitschaft 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111352657-017 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-017


seiner Schüler weckt, so dass im Resonanzgeschehen zwischen Schüler und Lehrer 
der Stoff (sei es das antike Drama, die mathematische Formel, die fremdsprachli
che Grammatikregel oder das zu studierende Parteiprogramm) zum Sprechen ge
bracht beziehungsweise zum Leben erweckt wird (Rosa 2016, 412 – 413).

Das Phänomen Resonanz ist auch auf die Religionspädagogik übertragbar. 
Resonanz entsteht im Unterricht dann, wenn es gelingt, dass Lehrende und Ler
nende in Beziehung sind, wenn es gelingt, Unterrichtsinhalte so zum Sprechen, zum 
Klingen zu bringen, dass es im Klassenzimmer ‚knistert‘ und Schülerinnen und 
Schüler sich mit Neuem und Fremden neugierig auseinandersetzen.

Resonanz ist auch in der Religionspädagogik ein Beziehungsmodus, der im 
religionspädagogischen Handeln und Denken von besonderer Relevanz ist, „denn 
religiöse Vollzüge, religiöse Lebensweisen und Glaubenssysteme sind stets bezie
hungsorientiert – ebenso religiöses Lernen und Lehren“ (Boschki 2012, 173).

In der Religionspädagogik bedeutet dies, dass religiöse Bildung nicht auf die 
Vermittlung von Wissen über Religion(en) reduziert werden darf. Vielmehr geht es 
darum, Erfahrungsräume zu eröffnen, in denen Lehrende und Lernende in eine 
wechselseitige, resonante Beziehung zueinander sowie zu den religiösen Inhalten 
treten können. Es geht darum, einen Raum zu schaffen, in dem religiöse Themen 
lebendig werden und die Schüler:innen eine Verbindung zu den Inhalten spüren. 

Abb.1: Das Resonanzdreieck – wenn es im Klassenzimmer ‚knistert‘ und die Aufmerksamkeit mü
helos fokussiert ist. Die Resonanzachsen ‚vibrieren‘ (Rosa 2016, 411).

334 Fahimah Ulfat 



Das wird erreicht, wenn der Unterricht nicht nur informativ, sondern auch in
spirierend und emotional berührend ist (Rosa und Endres 2016).

Die Rolle der Lehrperson ist hierbei entscheidend. Lehrende müssen selbst 
eine Resonanz mit dem Stoff haben und diese Begeisterung an die Schüler:innen 
weitergeben können. Wenn die Lehrkraft beispielsweise die Begeisterung für eine 
religiöse Erzählung oder ein theologisches Konzept authentisch performiert, kann 
diese Begeisterung auf die Lernenden überspringen und eine transformative 
Lernerfahrung ermöglichen. Dies führt zu einer vertieften Auseinandersetzung mit 
dem Stoff und kann die spirituelle Entwicklung der Schüler:innen nachhaltig be
einflussen. Rosa und Endres betonten, dass eine solche resonante Weltbeziehung 
nicht nur für die Schüler:innen, sondern auch für die Lehrenden selbst transfor
mativ ist. Auch die Lehrenden werden im Prozess berührt und verwandelt, was zu 
einer kontinuierlichen Reflexion und Weiterentwicklung ihrer eigenen Weltbe
ziehung führt. Dies erfordert eine offene und dialogische Unterrichtskultur, in der 
Begegnungen auf Augenhöhe stattfinden und alle Beteiligten bereit sind, sich auf 
den Resonanzprozess einzulassen (Rosa und Endres 2016).

In diesem Sinne werden im Folgenden die Ergebnisse einer Forschungsarbeit 
zu Formen der Gottesbeziehungen muslimischer Kinder skizziert (Ulfat 2017), um 
anschließend Überlegungen anzustellen, wie Resonanzsensibilität in der islami
schen Religionspädagogik zu einer religionsdidaktischen Haltung führen kann, „die 
sich radikal den Beziehungen und Lebenswelten der Schüler:innen zuwendet“ 
(Sura 2018, 385). Ganz im Anschluss an Ines Sura, die postuliert, dass eine „religi
onspädagogische Resonanzsensibilität“ eine religionspraktische Praxis herausfor
dern würde, „die nach Wegen sucht, die ‚Dinge zum Sprechen zu bringen‘, das ‚In- 
Beziehung-Treten mit einem Anderen‘ [Anm. d. Autorin: hier Gott] zu ermöglichen“ 
(Sura 2018, 385).

2 Die Dimensionen des Gottesglaubens
Religionspsycholog:innen differenzieren zwischen verschiedenen Dimensionen 
des Gottesglaubens:

Bernhard Grom und Kalevi Tamminen beispielsweise unterscheiden zwischen 
der „kognitiven“ und der „emotional-motivationalen“ Dimension des Gottesglau
bens (Grom 2000, 115; Tamminen 1993). Die „kognitive“ Dimension bezeichnen sie 
als „Gottesverständnis“, die „emotional-motivationale“ Dimension als „Gottesbe
ziehung“. Diese beiden Dimensionen denken sie als miteinander verknüpft. Sie 
verstehen die Gottesbeziehung als durch Erfahrung geprägt und die Gottesvor
stellung als Produkt eines Entwicklungsprozesses.

Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilität 335



Auch Ana-Maria Rizzuto (1979) unterscheidet zwischen einer eher kognitiven 
Gottesvorstellung als „God concept“ und einer emotionalen und motivationalen 
Dimension, die auf Beziehung basiert, als „God image“. Rizzuto legt den Fokus mehr 
auf die Dimension „God image“, die auf Erfahrung basiert (Rizzuto 1979, 47– 48). 
Fritz Oser argumentiert ähnlich, wenn auch deutlich schärfer. Er unterscheidet 
zwischen einem „bloß angelernten Gott und dem wirklichen Gott in der Psyche“ 
(Oser 1993, 8).

Die kognitive Dimension des Gottesglaubens kann verhältnismäßig unproble
matisch sprachlich expliziert werden, da dieser Bereich auf dem gelernten, pro
positionalen Wissen basiert. Die empirische Studie, die hier vorgestellt wird, legte 
jedoch den Fokus auf die emotionale Dimension des „Gottesglaubens“ oder mit 
Grom die „Gottesbeziehung“. Religionspädagog:innen zufolge muss die Erfor
schung der religiösen Entwicklung ihre Aufmerksamkeit stärker als bislang auf 
diese emotionale Dimension richten (Naurath 2014, 29). Ihr wird von Forscher:in
nen ein entscheidender Einfluss auf die Religiosität zugesprochen (vgl. z. B. Hanisch 
1996; Eckerle 2008; Szagun 2014).

Die emotionale Dimension ist sprachlich erheblich schwieriger zu explizieren, 
da sie weniger auf propositionalem Wissen aufbaut, sondern auf implizitem Wis
sen im Sinne Karl Mannheims. Die emotionale Dimension der Gottesbeziehung ist 
somit ein individuelles Phänomen, aber sie entsteht nach Mannheim aus dem 
Kontext der sozialen Praxis heraus (Mannheim 1980, 296). Implizites Wissen ist 
demnach eine Form des Wissens, über das ein Mensch einfach verfügt, ohne es 
„alltagstheoretisch“ erklären zu können (Nohl 2012, 4). In diesem impliziten Wissen 
ist die Gottesbeziehung der Kinder zu suchen. Dieses Wissen kommt nach Fritz 
Schütze in Narrationen zum Vorschein (Schütze 1976, 225), was Auswirkungen auf 
die Auswahl der Datenerhebungs- und Auswertungsmethode hat.

3 Forschungsfrage und -methode
Gottesbilder und -verständnisse gelten als zentrales Element der religiösen Ent
wicklung im Kindes- und Jugendalter. Bisherige Arbeiten fokussieren sich in erster 
Linie auf die kognitive Dimension des Gottesglaubens, bzw. auf die bei den Kindern 
vorhandenen expliziten religiösen Wissensbestände zum Thema Gott. Zur emo
tionalen Dimension des Gottesglaubens der muslimischen Kinder hingegen, bzw. 
zu ihrer handlungsorientierenden Relevanz besteht noch großer Forschungsbe
darf.

Daher lautete die Forschungsfrage der hier vorgestellten empirischen For
schungsarbeit: Welche handlungsorientierende Relevanz hat die emotionale Di
mension des Gottesglaubens für muslimische Kinder?

336 Fahimah Ulfat 



Im Anschluss an Erkenntnisse der Literaturdiskussion wurden folgende 
theoretische Vorüberlegungen angestellt, die zur Erstellung des Forschungsdesigns 
geführt haben:

Für die Untersuchung der Gottesbeziehung der Kinder ist es besonders wichtig, 
a) die Erfahrungen der Kinder in den Blick zu nehmen, die sie als religiös deuten 
(Tamminen 1993), sowie b) die sozial geteilten „Erfahrungsräume“ der Kinder 
(Mannheim 1980, 214) und c) ihre „individuellen Relevanzsysteme, die Elementen 
aus dem religiösen Symbolsystem eine eigene Gewichtung geben“ (Nestler 2000, 
151).

Bis zu diesem Zeitpunkt war es schon aus forschungsökonomischen Gründen 
Konsens, in einer Untersuchung zu Gottesvorstellungen direkt nach diesen zu 
fragen. Das ändert sich, wenn man den Fokus auf die Gottesbeziehungen der 
Kinder legt. Denn mit einer direkten Frage nach Gottesvorstellungen besteht die 
Gefahr, dass die individuelle Gottesbeziehung des Kindes durch die Frage über
prägt wird. Stattdessen rückt nun das Kind mit seinen individuellen, aktiven Ver
arbeitungsleistungen in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses. Darauf reagiert 
die Methode in entscheidender Weise, indem eben nicht nach Gott gefragt wird. Die 
interviewten Kinder konnten aus eigenem Antrieb die Vorstellung von Gott in das 
Gespräch einbringen oder auch nicht. Sie konnten so frei die Inhalte thematisieren, 
die für ihre Biographie Relevanz hatten.

Somit war das Ziel der Arbeit, die emotionale Dimension des Gottesglaubens 
bei Kindern, d. h. ihre Handlungsorientierungen, die sie im Kontext ihrer Erfah
rungsräume entwickelt und durch ihre eigenen individuellen Relevanzsysteme 
subjektiviert haben, mit empirischen Methoden zu rekonstruieren.

Um die individuellen Relevanzsysteme der Kinder in den Vordergrund zu 
stellen und ihr implizites, handlungsleitendes Wissen zu erheben, wurde als Me
thode das narrative Interview gewählt (Schütze 1976). Die Daten wurden mit der 
dokumentarischen Methode ausgewertet, die das implizite Wissen rekonstruiert 
(Bohnsack 2009, 324). So war es möglich, Idealtypen im Sinne von Max Weber zu 
bilden.

In der hier dargestellten Forschungsarbeit berichten Kinder ausgehend von 
einer szenisch und spielerisch dargestellten und erzählten, scheinbar ausweglosen 
Gefahrensituation von ihren eigenen Erfahrungen.

Erzählungen von eigenerlebten Geschichten finden nicht im luftleeren Raum 
statt. Sie sind vielmehr in einem sozialen Kontext verankert, den Mannheim als 
„konjunktiven Erfahrungsraum“ (Mannheim 1980, 214) bezeichnet. Menschen, die 
einem konjunktiven Erfahrungsraum angehören, verfügen über ein geteiltes, 
handlungsleitendes Erfahrungswissen, also Wissensbestände, die auf einer 
gleichartigen Handlungspraxis und Erfahrung beruhen. Dieses Wissen ist in der 
Handlungspraxis eingewoben und somit intuitiv und implizit.

Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilität 337



Dieses implizite Wissen im Sinne Mannheims kann mit der von Ralf Bohnsack 
begründeten dokumentarischen Methode rekonstruiert werden. Die dokumenta
rische Methode fragt nicht danach, was gesagt wird, sondern in welchem Sinnzu
sammenhang das Gesagte steht (Vogd 2010). Nach ihr sind handlungsleitende 
Orientierungen eine habitualisierte Praxis. Der Habitus basiert auf impliziten 
Wissensbeständen und ist daher den Handelnden selbst in der Regel nicht bewusst. 
„Die dokumentarische Methode stellt sich ganz wesentlich die Aufgabe, implizites 
Wissen explizit zu machen“ (Bohnsack 2009, 324).

Durch verschiedene Abstraktionsstufen beginnend mit einer komparativen 
Analyse, über die Abstraktion von Dimensionen des Redemodus und ihre Spezifi
zierung bis hin zur Abduktion einer Basisorientierung, war es möglich, durch 
Verdichtung und Abstraktion, Idealtypen im Sinne von Weber zu bilden.¹

4 Untersuchungsergebnisse
Im komparativen Vergleich konnten drei Typen von Gottesbeziehungen rekon
struiert werden.
– Typ A: Gottesbeziehung im Modus der Personalisierung
– Typ B: Gottesbeziehung im Modus der Moralisierung und Traditionsorientie

rung
– Typ C: Weltbeziehung im Modus der Gottesferne

Typ A: Gottesbeziehung im Modus der Personalisierung
Die Perspektive, aus der die Kinder dieses Typs Gott konstruieren, weist eine 

Nähe zu Gott auf, die auf der Deutung biographischer Erfahrung basiert. Gott wird 
erlebt als ein Du, dessen Existenz nicht in Frage gestellt wird. In diesem Zusam
menhang zeigt sich, dass religiöse bzw. transzendenzbezogene Selbst- und Welt
deutungen in bestimmten Situationen für das Handeln der Kinder dieses Typs eine 
Rolle spielen, dabei aber auch immanente Selbst- und Weltdeutungen einbezogen 
werden.

Es dominieren hier im Weberschen Sinne verantwortungsethische Haltungen 
(Weber 2008), die auch aus der Religion heraus begründet werden. Der zentrale 
verantwortungsethische Aspekt, der sich in den Narrationen dieses Typs zeigt, ist 
die Wahrnehmung von Pflichten und Verantwortung gegenüber anderen Men
schen, damit es diesen und einem selbst gut geht.

1 Für eine ausführliche Beschreibung der Auswertung und der Entwicklung einer verallgemei
nernden Typologie vgl. Ulfat 2017, 83 – 87, 113 – 117.

338 Fahimah Ulfat 



Es gibt innerhalb des Typs eine große Bandbreite des emotionalen Verhält
nisses zu Gott, die von einer positiven bis zu einer ambivalenten Beziehung rei
chen. Dennoch besitzen auch die ambivalenten Gottesbeziehungen eine große 
Bedeutung für die Kinder. In den Interviews mischen sich allerdings Elemente 
gewünschter wie auch tatsächlicher Gottesbeziehungen. Kinder dieses Typs ori
entieren sich wenig oder gar nicht an Lohn-Strafe-Systemen (Ulfat 2017, 118).
Typ B: Gottesbeziehung im Modus der Moralisierung und Traditionsorientierung

Dieser Typ ist dadurch gekennzeichnet, dass die Kinder im Modus einer Ori
entierung am sozial Erwarteten bzw. an der Tradition sprechen, die sie als soziale 
Norm übernehmen. Die Kinder thematisieren Gott fast ausschließlich in den Di
mensionen und Kategorien, die die von ihnen erlernten Traditionen ihnen vorge
ben. Darüber hinaus zeigt sich kein impliziter handlungsleitender Bezug zu Gott. Es 
wird eine zweckrationale Beziehung zu Gott in dem Sinne deutlich, dass eine re
ligiöse Leistung erbracht werden muss, um auf das Letztgültige einwirken zu 
können. Gott wird die Rolle des Erschaffers eines Lohn-Strafe-Systems zugewiesen, 
wobei Typ B sich auf das System fokussiert, nicht auf Gott.

Auf der expliziten Ebene zeichnet sich dieser Typ dadurch aus, dass die Kinder 
tradierte religiöse Erzählungen kennen und ein Mindestmaß an religiösem Wissen 
wiedergeben können, aus dem sie ihre religiösen Deutungsmuster schöpfen. Ihre 
Antwortstrategien sind von islamisch-religiösen sprachlichen Markern geprägt. Es 
zeigt sich, dass die Verbindung, die zur Religion hergestellt wird, in vielen Aspekten 
einen Spiegel der sozialen Erwünschtheit ihrer Umgebung darstellt (Ulfat 2017, 118 – 
119).
Typ C: Weltbeziehung zu immanenten Größen im Modus der Gottesferne

Typ C zeichnet sich durch das Fehlen eines Bezugs zu Gott, zur Religion oder zu 
transzendenzbezogenen Fragestellungen aus sowie durch eine Gegenwartsbezo
genheit und eine Fokussierung auf zwischenmenschliche Interaktionen und Be
züge. Zwischenmenschliche und soziale Phänomene werden in erster Linie aus 
einer verantwortungsethischen Perspektive wahrgenommen. Themen mit norma
tivem Potenzial werden, im Gegensatz zu den beiden anderen Typen, nicht religiös 
gerahmt. Der leere Platz an der Stelle der Gottesbeziehung wird mit immanenten 
Welt- und Selbstdeutungen gefüllt.

Deklaratives Wissen über Gott wird von diesem Typ kaum präsentiert, obwohl 
diese Kinder ebenfalls religiöse Bildungsangebote wahrgenommen haben. Es zeigt 
sich im Material, dass dieser Typ eine scharfe Trennung zwischen Phantasie und 
Wirklichkeit vornimmt, wobei Gott dabei meist im Bereich der Phantasie verortet 
wird (Ulfat 2017, 119 – 120).

Der Typ der gottesfernen Selbstrelationierung (Typ C) stellt einen entschei
denden Ertrag der methodischen Vorgehensweise der hier vorgestellten Untersu
chung dar. Er wird überhaupt erst sichtbar, wenn man im Interview ausschließlich 

Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilität 339



von den Relevanzsystemen der Kinder ausgeht. Die direkte Frage nach Gott pro
duziert stets und immer eine Antwort, in der sich das Gottesverständnis der Kinder 
nicht mehr auf seine Verankerung in der realen Erfahrung und Wirklichkeits
deutung der Kinder überprüfen lässt. Die direkte Frage nach Gott macht – zu
mindest im muslimischen Kontext – den Typ der gottesfernen Selbstrelationierung 
(Typ C) unsichtbar.

5 Diskussion der Frage der Gottesbeziehungen 
mit Blick auf die Resonanztheorie von Hartmut 
Rosa

Eine der zentralen Erkenntnisse der Studie ist, dass es den Gottesbezug bei Kindern 
nicht gibt. Die Kinder des Samples zeigen eine starke Heterogenität in ihrem Ver
hältnis zu Gott. Im Gegensatz dazu tendieren gerade quantitative Studien wie die 
Shell Jugendstudien (Shell Jugendstudie 2015; 2019) oder die World Vision Kinder
studien (World Vision Deutschland e.V. 2010) dazu, muslimische Kinder und Ju
gendliche eher als religiös besonders homogene Gruppe darzustellen (Ulfat 2020). 
In der hier vorgestellten Studie dagegen weisen die Kinder ein breites Spektrum 
auf, was den Bezug zu Gott angeht.

Es wird deutlich, dass trotz einer formal vergleichbaren religiösen Sozialisa
tion in Familie, Moschee und Schule bei den Kindern des Samples verschiedene 
Orientierungen sichtbar werden, die bereits im Alter von ca. 10 Jahren von Le
benserfahrung und individuellen Entscheidungen abhängig sind. Zudem wird 
deutlich, dass auch muslimische Kinder autonome und individuelle Anschauungen 
aufweisen und sich zu verschiedenen Themen eigenständige Gedanken machen.

Ein weiteres Ergebnis der Studie ist, dass der Gottesbezug als Prozess einer 
aktiven Ko-Konstruktion der Kinder gesehen werden muss und nicht als Resultat 
einer passiven, rezeptiven Entwicklung.² Im Alter von ca. 10 Jahren existiert of
fensichtlich schon ein breites Spektrum der Haltungen und Orientierungen zu Gott 
und Welt. Die Entwicklung individueller Glaubensvorstellungen und religiöser 
Positionen ruht selbstverständlich auf den kognitiven und emotionalen Reifungs
vorgängen des Kindes- und Jugendalters, wie sie beispielsweise von James Fowler 
(Fowler 2000), Fritz Oser und Paul Gmünder (Oser und Gmünder 1992) beschrieben 
werden. Sie geht aber nicht in diesen Stufen auf, sondern entwickelt sich quer zu 

2 Zu Prozessen von Konstruktion und Ko-Konstruktion im Kindesalter sei hier auf den Beitrag 
von Friedrich Schweitzer und Katja Dubiski verwiesen (Schweitzer und Dubiski 2012).

340 Fahimah Ulfat 



ihnen, angetrieben durch aktive Suchbewegungen des Kindes, das Antworten auf 
seine biographischen und sozialen, aber auch theologischen Herausforderungen 
sucht. Dabei entwickeln sich individuelle Gottesbeziehungen, die mit den sozialen 
und biographischen Kontexten des Kindes verflochten sind. Es entsteht eine Art 
von Pluralismus der Gottes- und Weltbeziehungen, der quer zu den genannten 
Stufenmodellen liegt.

Mit Hartmut Rosas resonanztheoretischen Begriffen gesprochen ist es ein 
zentrales didaktisches Ziel, dass die Kinder sich selbst in der Unterrichtssituation 
nicht nur als eine „zweite Stimmgabel“ erleben, die unwillkürlich mit ihrer so
zialen Umwelt „mitschwingt“, sondern auch als „erste Stimmgabel“, die aktiv ist 
und zu gestalten vermag (Rosa 2016, 269 – 270). Und das meint Resonanz: „ein 
wechselseitiges Antwortverhältnis, bei dem die Subjekte sich nicht nur berühren 
lassen, sondern ihrerseits zugleich zu berühren, das heißt handelnd Welt zu er
reichen vermögen. Eine Resonanzachse existiert daher erst und nur dort, wo das 
Subjekt durch die Welt ‚zum Klingen‘ gebracht wird, aber umgekehrt auch Welt 
‚zum Klingen‘“ zu bringen vermag (Rosa 2016, 270).

Was heißt das für die Frage der Gottesbeziehung der Kinder in der Unter
richtssituation?

Die Stelle, an der sich Rosas didaktisches Konzept mit dem theologischen Wert 
und der individuellen biographischen Herausforderung der Entwicklung einer von 
Vertrauen geprägten Gottesbeziehung verknüpft, ist die Schaffung der Bedingung 
der Möglichkeit von Resonanzachsen für die Idee einer vertrauensvollen Gottes
beziehung im Religionsunterricht. Das bedeutet, dass im Religionsunterricht Be
dingungen geschaffen werden sollen, die es den Schüler:innen ermöglichen, eine 
resonante Verbindung zur Idee einer vertrauensvollen Gottesbeziehung aufzu
bauen. ‚Resonanzachsen‘ sind dabei die Wege oder Verbindungen, die es den 
Lernenden ermöglichen, mit den Inhalten in eine bedeutsame Beziehung zu treten. 
Diese Schaffung ist ein Angebot das natürlich nur einer von zahllosen Schritten in 
der lebenslangen Herausforderung einer solchen Gottesbeziehung sein kann. Sie 
hat aber den enormen Vorteil, dass sie an alle Formen der Gottesbeziehung an
knüpfen kann, die die Kinder in den Unterricht mitbringen auch und gerade an die 
Kinder der Typen B und C. Typ B kann sich mit der Idee in Beziehung setzen, dass 
Gott über den sozialen und ethischen Forderungen gängiger religiöser Diskurse 
steht und diese relativiert. Typ C kann sich mit der Idee in Beziehung setzen, ob eine 
vertrauensvolle Beziehung zu Gott sein individuelles Leben bereichern könnte. 
Dazu aber ist es notwendig, das Thema einer vertrauensvollen Gottesbeziehung 
nicht nur im Status eines gelegentlich auftauchenden Unterrichtsgegenstandes zu 
belassen, sondern es zum ‚Leitmotiv‘, zum zentralen theologischen Prinzip des 
gesamten Unterrichts zu machen.

Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilität 341



Bibliographie
Bohnsack, Ralf. 2009. „Dokumentarische Methode“. In Qualitative Marktforschung. Konzepte – 

Methoden – Analysen, hg. v. Renate Buber und Hartmut H. Holzmüller, 2., überarb. Aufl., 
319 – 331. Lehrbuch. Wiesbaden: Gabler.

Boschki, Reinhold. 2012. „Dialogisch-beziehungsorientierte Religionsdidaktik“. In Religionsunterricht 
neu denken: Innovative Ansätze und Perspektiven der Religionsdidaktik., hg. v. Bernhard Grümme, 
Hartmut Lenhard, und Manfred L. Pirner, 173 – 84. Kohlhammer Verlag.

Eckerle, Sandra. 2008. „Gottesbild und religiöse Sozialisation im Vorschulalter. Eine empirische 
Untersuchung zur religiösen Sozialisation von Kindern“. In Mittendrin ist Gott, hg. v. Anton A. 
Bucher, Gerhard Büttner, Petra Freudenberger-Lötz und Martin Schreiner, 2. Aufl., 57 – 69. 
Jahrbuch für Kindertheologie. Stuttgart: Calwer Verl.

Fowler, James W. 2000. Stufen des Glaubens. Gütersloh: Kaiser.
Grom, Bernhard. 2000. Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Jugendalters.

Vollst. überarb., 5. Aufl., Neufassung. Düsseldorf: Patmos-Verl.
Hanisch, Helmut. 1996. Die zeichnerische Entwicklung des Gottesbildes bei Kindern und Jugendlichen.

Stuttgart: Calwer Verl. u. a.
Mannheim, Karl. 1980. Strukturen des Denkens. Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 298. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp.
Naurath, Elisabeth. 2014. „Entwicklung der Religiosität und des Gottesbildes“. In Evangelische 

Religion – Didaktik für die Grundschule, hg. v. Goldwin Lämmermann und Birte Platow, 1. Aufl., 
19 – 29. Berlin: Cornelsen Scriptor.

Nestler, Erich. 2000. „Denkfähigkeiten und Denkweisen. Ein bereichs- und biographietheoretischer 
Rahmen zur Rekonstruktion der Entwicklung religiöser Kognition“. In Religionspsychologie heute, 
hg. v. Christian Henning und Erich Nestler, 123 – 159. Einblicke; 2. Frankfurt am Main [u. a.]: 
Lang.

Nohl, Arnd-Michael. 2012. Interview und dokumentarische Methode. Anleitungen für die 
Forschungspraxis. 4., Überarb. Aufl. Qualitative Sozialforschung. Wiesbaden: Springer VS.

Oser, Fritz. 1993. Die emotionale Dimension der Entstehung Gottes im Kinde. Berichte zur 
Erziehungswissenschaft. 102. Friebourg: Pädagogisches Institut.

Oser, Fritz, und Paul Gmünder. 1992. Der Mensch – Stufen seiner religiösen Entwicklung. 3. Aufl. 
Gütersloh: Gütersloher Verl.-Haus Mohn.

Rizzuto, Ana-Maria. 1979. The Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study. Chicago a.o.: University 
of Chicago Press.

Rosa, Hartmut, und Wolfgang Endres. 2016. Resonanzpädagogik. Wenn es im Klassenzimmer knistert.
Weinheim Basel: Beltz. https://rds-tue.ibs-bw.de/link?kid=842292985.

Schütze, Fritz. 1976. „Zur Hervorlockung und Analyse von Erzählungen thematisch relevanter 
Geschichten im Rahmen soziologischer Feldforschung“. In Kommunikative Sozialforschung, hg. v. 
Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen, 159 – 260. München.

Schweitzer, Friedrich und Katja Dubiski. 2012. „Wie Kinder mit religiöser Differenz umgehen. 
Prozesse von Konstruktion und Ko-Konstruktion in der religiösen Fremdwahrnehmung“. In 
Nachdenkliche Seelsorge – seelsorgliches Nachdenken, hg. v. Isabelle Noth und Ralph Kunz, 
296 – 310. Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Shell Jugendstudie. 2015. Jugend 2015 – 17. Shell Jugendstudie: eine pragmatische Generation im 
Aufbruch. Herausgegeben von Shell Deutschland. Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag.

342 Fahimah Ulfat 



Shell Jugendstudie. 2019. Jugend 2019 – 18. Shell Jugendstudie: eine Generation meldet sich zu Wort.
Herausgegeben von Shell Deutschland. Weinheim: Beltz.

Sura, Ines. 2018. „Wie kann es im Religionsunterricht knistern?“ Pastoraltheologie. Monatsschrift für 
Wissenschaft und Praxis in Kirche und Gesellschaft 107(9): 383 – 393.

Szagun, Anna-Katharina. 2014. Dem Sprachlosen Sprache verleihen. 2. Aufl. Kindererleben, 
Kindertheologie; Jena: IKS Garamond, Ed. Paideia.

Tamminen, Kalevi. 1993. Religiöse Entwicklung in Kindheit und Jugend. Forschungen zur praktischen 
Theologie; Frankfurt am Main [u. a.]: Lang.

Ulfat, Fahimah. 2017. Die Selbstrelationierung muslimischer Kinder zu Gott: Eine empirische Studie über 
die Gottesbeziehungen muslimischer Kinder als reflexiver Beitrag zur Didaktik des Islamischen 
Religionsunterrichts. Paderborn: Schöningh.

Ulfat, Fahimah. 2020. „Die ‚Entdeckung der Heterogenität‘ muslimischer Religiosität“. In 
Heterogenität. Eine Herausforderung für Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft, hg. v. 
Bernhard Grümme, Thomas Schlag und Norbert Ricken, 165 – 178. Religionspädagogik 
innovativ. Stuttgart: Kohlhammer.

Vogd, Werner. 2010. „Methodologie und Verfahrensweise der dokumentarischen Methode und ihre 
Kompatibilität zur Systemtheorie“. In Die Methodologien des Systems. Wie kommt man zum Fall 
und wie dahinter?, hg. v. René John, Anna Henkel und Jana Rückert-John, 1. Aufl., 121 – 141. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Weber, Max. 2008. Politik als Beruf. Frankfurt am Main: Reclam.
World Vision Deutschland e.V. 2010. Kinder in Deutschland 2010. Orig.-Ausg. Fischer; 18640. Frankfurt 

am Main: Fischer.

Implikationen des Konzepts der Resonanzsensibilität 343




	Fahimah Ulfat
	Welche Implikationen hat das Konzept der Resonanzsensibilität für unterschiedliche Formen von Gottesbeziehungen im islamischen Religionsunterricht?
	1 Einleitung
	2 Die Dimensionen des Gottesglaubens
	3 Forschungsfrage und -methode
	4 Untersuchungsergebnisse
	5 Diskussion der Frage der Gottesbeziehungen mit Blick auf die Resonanztheorie von Hartmut Rosa
	Bibliographie


