Thomas Eggensperger
Reprasentativ Leiten und Entscheiden in
der Organisationsstruktur von Orden

Resonanzachsen und die Trias von Gemeinschaft

Katholische Ordensgemeinschaften werden immer wieder — wenn nicht unbedingt
zum Vorbild — aber doch als spezielles Beispiel hinsichtlich ihrer Organisations-
strukturen genommen, die sich zumeist in einer langen Tradition entwickelt und
sich im Laufe der Geschichte trotz allen gesellschaftlich-politischen Wandels mit
Kleineren Veradnderungen durchgehalten haben und heute teilweise prima vista ein
wenig anachronistisch wirken, aber bei genauerem Hinsehen durchaus nicht an
Attraktivitit verloren haben (vgl. Wolf und Rosanna, *2008).

Der Beitrag verweist zundchst auf aktuell diskutierte Konfliktkoordinaten der
Katholischen Kirche und ihrer Struktur und stellt einen Bezug her zur Situation der
Ordensgeschichte und dies unter besonderer Berticksichtigung des Predigerordens
(Dominikanerordens). Es wird aufgewiesen, wie Fiihrung und Leitung einerseits
und die Lebensformen andererseits korrelieren. Es werden die Trias von Ge-
meinschaft (Spiritualitdt, Leben, Arbeit) und die Idee der Resonanzachsen nach
Hartmut Rosa in Beziehung gesetzt. Diese Grundlagen werden am Ende unter
politischen, spirituellen, theologischen und soziologischen Erwédgungen durch-
buchstabiert.

1 Struktur der ,Katholischen Kirche“ -
Konfliktkoordinaten

Veranschaulicht man sich Struktur der Katholischen Kirche, so entsteht nicht zu
Unrecht der Eindruck, dass sie formal betrachtet, hierarchisch organisiert ist. Ein
genauerer Blick darauf, indem man das komplexe Beziehungsgeflecht der Struktur
paradigmatisch in den einzelnen Zuweisungen beschreibt, zeig, dass sie keines-
wegs immer so hierarchisch sind, wie oftmals angenommen wird.

Eindeutig hierarchisch ist die Ableitung von Papst tiber Bischof zum Priester.
Die Ernennung resp. Einsetzung eines Bischofs erfolgt durch die Weihe bzw. Ver-
setzung eines Geweihten in ein anderes Bistum, das Priesteramt wird durch Weihe
ubertragen. Alle drei Ebenen haben unterschiedliche Beratungsgremien: Zu nen-
nen sind fiir den Papst die von ihm einberufenen Bischofssynoden, aber auch das
Konsistorium der Kardinale. Theoretisch wird er auch vom Konzil beraten, das aber

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-016


https://doi.org/10.1515/9783111352657-016

316 —— Thomas Eggensperger

nur in jahrzehnte- oder gar jahrhundertelangen Abstdnden stattfindet. Zudem
steht dem Konzil — im Gegensatz zu den anderen Gremien — Entscheidungskom-
petenz zu, die es in der Regel auch wahrnimmt. Dem Bischof steht der Di6zesan-
pastoralrat zur Seite, gegebenenfalls die Didzesansynode. Im Einzelfall gibt es
neuerdings auch die Institution des Synodalpastoralrates (z.B. im Erzbistum Berlin)
mit Entscheidungskompetenzen. Das Beratungsgremium des Pfarrers ist in der
Regel der Pfarrgemeinderat. Je nach Situation gibt es weitere beratende Gremien,
aber letzten Endes ist allen gemeinsam, dass sie nur konsultative Voten haben, die
Letztentscheidung jedoch bei den zu Beratenden liegt. Die zu Beratenden haben
eine Behorde, die ihnen zur Seite steht und als ausfithrendes Organ fungiert. Der
Papst hat die Kurie mit den unterschiedlichen fachbezogenen Dikasterien, denen er
Anordnungen erteilt, der Bischof hat den Generalvikar sowie das Ordinariat (Ge-
neralvikariat) und der Pfarrer das Pfarrbiiro. Die Grundlage bilden die Kirchen-
mitglieder, die von den vorgeordneten Autorititen in unterschiedlicher Weise be-
dient werden (z.B. Spendung der Sakramente), aber auch im theologischen,
religiosen und Glaubensleben mit dem Anspruch besonderer Kompetenz unter-
wiesen werden.

Es spielen folgende Komponenten hinsichtlich der Bewertung bestimmter
Organisationsformen eine Rolle:
—  Sozialform / Struktur,
—  Sinn und Zweck,
—  Konfliktpotenzial,
—  Zuschreibung und Wirklichkeit.

Fir die Struktur der Katholischen Kirche lasst sich auf dieser Grundlage zunachst
tabellarisch zusammenfassen:

Tabelle 1: Struktur der Katholischen Kirche.

Sozialform / Struktur  hierarchisch - feudal - zentralistisch - Ernennung & Anordnung - unde-
mokratisch - intransparent

Sinn und Zweck gottgegebene Ordnung (Tradition, Theologie) - pragmatische Ordnung

Konfliktpotenzial Partizipationsunmdglichkeit - Konsensfindung - Chargieren zwischen
Glaube, Institution und Person (Interessen)

Zuschreibung / formal begrenzte Macht - zentral & dezentral - regionale Spezifika (L6sung &
Wirklichkeit Problem)

Sozialforum/Struktur: Letzten Endes sind die Hierarchien flacher als zumeist an-
genommen wird. Schaut man sich beispielsweise an, wie finanzielle Investitionen



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 317

unternommen werden, dann ist festzustellen, dass dem Bischof weitgehend die
Hénde gebunden sind, solange nicht die zustdndigen Finanzgremien seinem Vor-
schlag zugestimmt haben. Ebenso verhélt es sich mit Personalentscheidungen, die
in der Regel mit Gremien und Personalchefs abgestimmt werden. Auch den
selbstherrlichen Pfarrer, der alles bestimmt, gibt es heute kaum mehr, da niemand
auf Dauer an Gremien und Verantwortlichen vorbei eigenméchtige Entscheidun-
gen treffen und durchsetzen kann. Selbst wenn es formal mdglich ware, ist jedem
bewusst, dass dies fiir die weitere Zusammenarbeit Konsequenzen hat, falls sich
Institutionen iibergangen fithlen. Die Strukturen gelten als feudal, da sie Ahnlich-
keiten mit einer klassischen Feudalgesellschaft mit einem adligen princeps an der
Spitze haben. Zudem gibt es einen starken Hang zum Zentralismus. Dies ist fest-
zustellen mit dem Usus, offene Fragen nach Rom hinzuverlagern und von dort im
Sinne einer Richtlinienkompetenz Entscheidungen zu erwarten (,Roma locuta,
causa finita“). Alle kirchlichen Amtstrager werden auch von oben ernannt. Wahlen
gibt es keine, wenngleich zuweilen bestimmte Konsultationsverfahren vorgesehen
sind (tlw. festgelegt im Konkordat). Die Arbeitsweise und die Berufung in die Amter
sind nicht nur undemokratisch, sondern die Entscheidungen sind aufgrund feh-
lender Begriindungen intransparent. Die Problematik wird zurzeit analysiert und
es werden Reformvorschldge gemacht (vgl. Férst und Frithmorgen 2020; Szyma-
nowski 2023; Theobald 2023).

Sinn und Zweck: Dieser lasst sich in zweierlei Weise definieren: Zum einen gibt
es eine gottgegebene Ordnung (Tradition, Ekklesiologie), zum anderen die prag-
matische Ordnung der oben beschriebenen kirchlichen Struktur. Die Finalitét be-
steht aus einem Wechselverhdltnis von Anspruch und Wirklichkeit (vgl. Kraus
2012).

Konfliktpotenzial: Es ist evident, dass eine Konsensfindung schwierig ist, wenn
nicht gemeinsam tUber Entscheidungen diskutiert wird und die Partizipations-
moglichkeiten recht eingeschrankt sind. Die Argumentationen in der Debatte
chargieren zwischen Glaube, Institution und den (personlichen) Interessen der
Person (vgl. Kohlgraf 2015).

Zuschreibung und Wirklichkeit: Formal ist die Macht der Amtstrager be-
schrankt, aber das Wechselverhiltnis von dezentral und zentral tendiert zur
Zentralisierung. Nicht zu unterschatzen ist dennoch, dass es regionale Spezifika
gibt, die zugelassen und gewiinscht sind.



318 —— Thomas Eggensperger

2 Die Zeit(en) der Orden und geistlichen
Gemeinschaften

Wenn man Orden thematisiert, dann meint man recht unterschiedliche Institu-
tionen, die im Laufe der Kirchengeschichte aufkamen und zum Teil auch schon
wieder verschwunden sind. (vgl. Eggensperger 2024).

Die Sozialformen resp. Strukturen der einzelnen Orden unterscheiden sich in
den Traditionen erheblich. Das frithe Monchtum, das aus der Eremitentradition
hervorging und sich in vielerlei Hinsicht als praktikabler erwies, wurde von einer
bestimmten Regel geordnet (vgl. Frank 2010). Regeln resp. Konstitutionen wurden
auch in der Gruppe der hochmittelalterlichen Mendikantenorden zum festen Be-
standteil (Frank 2005). Der Charakter der Regeln verdnderte sich. Regeln wie die
des hl. Benedikt stellen eine zuweilen sehr kleinteilige Hausordnung dar und legten
wert auf die Einhaltung eines klaren Zeitablaufs der Ménche bzw. Nonnen hin-
sichtlich Arbeits-, Gebets- und Rekreationszeiten. Die hochmittelalterlichen Regeln
der Mendikanten akzentuieren weniger den Tagesablauf, sondern mehr die Ver-
fasstheit der Gemeinschaft und die Regelungen zur Bestimmung der Ordensoberen.
So werden in der Regel alle Amter auf Zeit gewihlt und etwaige Wiederwahlen
eingegrenzt. Entscheidungen, die die Gemeinschaft betreffen, werden gemeinsam
erwogen und getroffen, in der Regel nach dem Mehrheitsprinzip. Deswegen kann
mit gutem Grund von verstarkt demokratischen Strukturen gesprochen werden
oder auch von synodalen Strukturen, da die Entscheidungen gemeinsam in ver-
schiedenen Gremien reflektiert werden. Die Gesellschaft Jesu, der Jesuitenorden,
verfasste sich auf Drangen des Ordensstifters Ignatius, der selbst vor seinem
priesterlichen Leben Soldat war, ganz klar hierarchisch und teilweise paramilita-
risch (Haub 2007). Sdmtliche Obere werden ernannt, der Ordensgeneral wird auf
Lebenszeit auf einer Generalversammlung gewdahlt und vom Papst explizit besta-
tigt. Der Gehorsam gegeniiber dem Papst spielt in der Verfassung des Ordens eine
besondere Rolle. Entscheidungen werden gemeinsam beraten, wobei auffallt, dass
dies bei den Jesuiten besonders in Form der intensiven Kommunikation zwischen
dem Einzelnen und seinem Oberen geschieht. Der Obere entscheidet und der
Einzelne hat im Gehorsam auszufiihren. Es ist méglich, dass der Papst selbst dem
Orden resp. einzelnen Ordensmitgliedern gegeniiber einen Wunsch ausdriickt, von
dem erwartet wird, dass er im Geist des Gehorsams ausgefiihrt wird. Die Kongre-
gationen von Schwestern und Briidern sind in der Regel eine Frucht des 19. Jahr-
hunderts (wenngleich es bereits im 17. Jahrhundert Kongregationen gab). Die
Strukturen sind hierarchisch und historisch bedingt zumeist bischéflichen Rechts.
Erst seit der Kirchenrechtsreform im Jahr 1917 sind Kongregationen kirchlich an-
erkannt und den traditionellen Orden damit gleichgestellt. Eine rechtliche Unter-



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 319

scheidung von Orden und Kongregationen gibt es seit der Kirchenrechtsreform von
1983 nicht mehr. Vor allem im Umfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils ent-
standen geistliche Gemeinschaften, die sich zumeist als Laienbewegungen verste-
hen. Ihnen eignen sehr divergente Regeln, die verschieden hierarchisch oder de-
mokratisch ausgerichtet sind (vgl. Poblotzki 2019).

Die Finalitdat des Ordenslebens ist traditionell unterschiedlich ausgerichtet.
Ging es dem frithen Ménchtum besonders um Nachfolge und Suche nach spiritu-
eller Reifung mit einem gewissen Protestcharakter (Flucht aus der vermeintlich
bosen Welt), hatten Mendikanten es sich zum Ziel gesetzt, zu verkiindigen, sich
caritativer Aufgaben zu widmen und sich teilweise akademisch mit philosophisch-
theologischen Themen auseinanderzusetzen. Da sie ihre Niederlassungen in der
Regel in der Stadt errichteten und dort pastoral wirkten, ohne aber sich in die
eigentliche Pfarrseelsorge zu integrieren, gelten deren Aktivititen als ,paraparo-
chial“ (Frank 2021). Der Verkiindigungsauftrag der Jesuiten versteht sich nach
deren Motto ,,ad maiorem gloriam Dei“ und explizit als Dienstleistung fiir den je-
weiligen Papst. Dabei erfillen sie die einmal zugeteilten Aufgaben mit einer hohen
Selbstverantwortung. Da die Kongregationen oftmals als Gegenbewegung zum
fehlenden Sozialstaat des 19. Jahrhunderts aktiv waren, legten diese ein entspre-
chendes soziales und pastorales Engagement an den Tag. Bei den neuen geistlichen
Gemeinschaften werden in der Regel soziale und pastorale Aufgaben tibernom-
men, oftmals gleich den Kongregationen mit jeweils eigenen Werken.

Die Herausforderungen fiir die unterschiedlichen Orden sind - je nach Akti-
vitdt und Struktur — wiederum unterschiedlich: Fiir die Koinobiten legt sich eine
spirituell begriindete Unterordnung des Einzelnen nahe, den Mendikanten eignet
ein verfasster Gehorsam, der aber aufgrund der Entscheidungsstrukturen fiir den
Einzelnen flexibler ausgerichtet ist. Ein Problem der schlussendlich eher lockeren
Gehorsamsverpflichtung stellt unter Umstanden die fehlende Flexibilitit fiir den
Fall von Projekten der Oberen dar, weil die Einzelnen nicht so einfach zustimmen
oder den Vorgang mittragen. Dies ist ganz anders bei den Jesuiten, da hier der
Gehorsam klar als solcher geregelt ist und ohne grofie Debatten erwartet wird,
wenn der Obere ihn einfordert. Damit kdnnen Obere bestimmte Projekte sehr viel
leichter umsetzen, da von deutlich weniger Widerspruch auszugehen ist. Fir den
einzelnen Jesuiten stellt diese Struktur eine besondere Herausforderung dar, weil
die anvertraute Selbstverantwortung nicht nur zur Individualisierung, sondern
auch zur Vereinsamung fiihren kann, zumal der Gemeinschaft keine so pragende
Rolle zugewiesen wird. Ahnlich verhélt es sich bei den Kongregationen, bei denen
der oder die Einzelne wenig zu sagen hat und vor allen Dingen noch im 20. Jahr-
hundert aufgrund der hohen Mitgliedszahlen das Individuum wenig zahlte. Zwi-
schenzeitlich sind in Europa die Kongregationen stark tiberaltert und zahlenméfig
sehr dezimiert. Die Kongregationen missen sich angesichts dieser Tatsache in-



320 —— Thomas Eggensperger

haltlich und konzeptionell neu positionieren, da ihre teilweise grofien Werke
(Krankenhduser und andere Einrichtungen) nicht mehr von ihnen selbst verwaltet
werden konnen.

Anspruch und Wirklichkeit unterscheiden sich dementsprechend: Die Monche
und Nonnen der frithen Kirche sahen in ihrem Leben den ,status perfectionis“
(Thomas von Aquin, Summa theologiae II-IT 184,5), den Thomas von Aquin spéter
aus gegebenem Anlass theologisch vertieft hat. Fiir Thomas schien es evident, dass
der Begriff der Vollkommenheit nicht im moralisch-subjektiven Sinn zu verstehen
ist, sondern als eine Verfasstheit (,conditio) und zwar als dufiere Rechtsstellung
und keineswegs auf die innere Disposition des Menschen, die allein dem gottlichen
Urteil unterliegt. Das heifdt, dass iiber eine irgendwie geartete subjektive Heiligkeit
gar nichts ausgesagt wird (vgl. Horst 1999, 88). Im Blick auf diesen Status gingen sie
zur Génze im abgeschlossenen Kloster und dessen zumeist rural gepragten Leben
auf, wohingegen die Mendikanten zwar in einer klgsterlichen Einrichtung lebten,
aber dort jeweils am Macht- und Entscheidungsgeschehen partizipierten und am
urbanen Leben ihres Umfelds teilnahmen. Den Jesuiten ist als Folge der klaren
Entscheidungsstrukturen eine gewisse Effizienz nicht abzusprechen, ebenso den
Kongregationen, die mit ihren Werken quasi unternehmerisch strukturiert waren
und sind. Dagegen sind die geistlichen Gemeinschaften recht flexibel angelegt und
es spielen Laien mit entsprechenden Kompetenzen eine wichtige Rolle.

3 Beispiel: Predigerorden

Die demokratisch durchstrukturierte Governance im Predigerorden, wére sie in
einem Schaubild dargestellt, wiirde deutlich zeigen, dass die Richtungspfeile zu-
allermeist von unten nach oben weisen. Jede Art von Oberem wird von der ent-
sprechenden Gemeinschaft nach dem Mehrheitsprinzip gewahlt und darf héchs-
tens einmal in Folge wiedergewdhlt werden (Eggensperger und Engel 2024).
Verwaltungsdmter, die ein Oberer besetzt, bediirfen der mehrheitlichen Zustim-
mung der jeweilig betroffenen Gemeinschaft. So wird der Prior gewéhlt, ebenso der
Provinzial und der Ordensmeister. Der Predigerorden ist demokratisch ausge-
richtet, aber eindeutig nicht basisdemokratisch (Tendenzen dazu finden sich in
anderen Gemeinschaften wie bspw. bei den Kapuzinern). Der Predigerorden ist als
reprasentative Demokratie verfasst. Die Mitglieder bestimmen den Oberen bzw.
die Gremien (wie z.B. das Provinz- oder Generalkapitel), iiberlassen ihnen dann
aber auch die allfalligen Entscheidungen und Positionierungen. Gewahlte Obere
werden in der Regel durch den Vorgesetzten bestatigt, d.h. Wahlen konnten in
Ausnahmeféllen annulliert (,kassiert“) werden. Dies ist zumeist der Fall, wenn der
Gewahlte an seinem aktuellen Einsatzort unabkommlich ist. Traditionellerweise



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 321

sind alle Briider mit feierlicher Profess wéahlbar und kénnen auch aus anderen
Gemeinschaften kommen als aus der aktuell wahlenden. Es ist Tradition des Pre-
digerordens, dass der seitens des Generalkapitels gewdhlte Ordensmeister keiner
formellen Bestdtigung durch den HI Stuhl bedarf. Dies ist ein Privileg, das ein
Eingreifen des Hl. Stuhls auf rechtlichem Wege verunmaglicht.

Alle Ordensgemeinschaften haben unterschiedliche Regelungen und unter-
schiedliche Ausformungen demokratischer Strukturen. Selbst klassische Orden aus
der feudalen Tradition gehen dazu iiber, beispielsweise Abte oder Abtissinen nicht
mehr auf Lebenszeit zu wéahlen, sondern nur fiir eine begrenzte Zeit. Zunehmend
héufiger féallen sie auch Entscheidungen gemeinsam. Mit gutem Grund wird an
dieser Stelle speziell auf den Dominikanerorden rekurriert, weil er représentative
Demokratie schon von Anfang an pflegte und kaum Verdnderungen am Modus
vorgenommen hat.

4 Fuhren / Leiten und gemeinsam Leben

Es ist nicht ungewochnlich, dass Menschen in Strukturen eingebunden sind, in
denen gefiihrt und geleitet wird. Je nach beruflicher Situation ist jeder Mensch in
irgendeiner Weise fithrend oder gefiihrt. Dies ist Teil des gewdhnlichen Arbeits-
lebens. Der entscheidende Unterschied zwischen einem Berufstitigen und einem
Ordensmitglied allerdings ist nicht nur, dass der oder die Berufstatige in der Regel
ein Privatleben mit Familie oder Freunden (u.U. Wohngemeinschaft) hat, sondern
auch dass Berufs- und Privatleben normalerweise voneinander getrennt sind. Man
hat einen Arbeitsplatz und einen personlichen Lebensort. Mitglieder von Orden
oder geistlichen Gemeinschaften arbeiten in der Regel nicht nur zusammen (in
pastoralen oder ordensspezifischen Projekten), sondern sie leben auch gemeinsam
und dies nicht nur, weil sie an einem geteilten Ort wohnen. Zusammenleben be-
deutet, gemeinsam zu beten (Chorgebet, Messen etc.) und den Alltag zu teilen
(Essenszeiten, Gemeinschaftsveranstaltungen, Freizeiten, tlw. auch gemeinsame
Urlaube). Berufs- und Privatleben sind teilweise dermafien verwoben, dass noch
nicht einmal eine klare Trennlinie zwischen beidem zu ziehen oder festzustellen
ist. Zudem leben die Mitglieder jahrein und jahraus so gut wie immer zusammen.
Klosterliches Leben mag raumlich ausgedehnt sein (je nach Grofde des Anwesens),
aber das gemeinsame Leben ist teilweise sehr dicht und eng.

Die Art und Weise des Zusammenlebens und -arbeitens ist an den unter-
schiedlichen Stilen der Orden und deren Traditionen orientiert. Bei den frithen
Orden herrscht eine ziemliche Dichte hinsichtlich des Lebens- und Arbeitszu-
sammenhangs. Die Zuschreibung des verwendeten Mottos ,,Ora et labora“ macht
dies deutlich — hier gibt es keine Trennung der beiden Zusammenhéange. Bei den



322 —— Thomas Eggensperger

Mendikanten ist die Dichte deutlich weniger ausgeprégt, da Arbeits- und Privat-
raum oft unterschiedlich sind. Es gibt gemeinsame Projekte (,konventuale Pro-
jekte“), bei denen die in der Gemeinschaft lebenden Briider teamorientiert zu-
sammenarbeiten, aber es ist durchaus tiblich, Aufgaben aufserhalb des Konvents
wahrzunehmen, sei es freischaffend (Predigt, Missionsarbeit, Exerzitien etc.), sei es
in beruflichen Zusammenhédngen aufierhalb der eigenen Kommunitat oder des
eigenen Ordens (Universitat, Schule, kirchliche und diézesane Einrichtungen, Be-
hérde). In solchen Fallen werden oftmals Aufien- und Innentatigkeiten miteinan-
der kombiniert, sodass jede:r am gemeinsamen Arbeiten Anteil hat, aber auch
seinen eigenen oder besonderen Fahigkeiten jenseits der Ordensgemeinschaft
nachgehen kann. Ahnlich verhélt es sich bei den Jesuiten, wobei die Erwartungs-
haltung eines bewussten und gezielten gemeinsamen Lebens hinter der Erwartung
eines effizienten Arbeitens in Eigenverantwortung zurticksteht.

In den Schwestern-Kongregationen iiberwogen in der Grindungsphase ein-
deutig die gemeinsame Arbeit in den eigenen Werken sowie das gemeinsame Le-
ben in den Klostern, die zumeist unmittelbar mit den Gebdudlichkeiten der Werke
verbunden sind. Arbeitete man bspw. tagsuber als Pflegekraft im Krankenhaus,
besuchte man zum gemeinsamen Gebet die angebaute Krankenhauskapelle und
wohnte im Kloster auf demselben Gelande. So konnte es sein, dass die Ordens-
mitglieder die ausladenden Grundstiicke nur an freien Nachmittagen verliefSen.
Heute verhalt sich das anders, da die meisten Werke nicht mehr existieren oder
abgegeben wurden und man nicht mehr unbedingt Gemeinschaften an die Im-
mobilien andocken muss. Die Verdnderungsprozesse aufgrund mangelnden
Nachwuchses fithren entweder zu einer Konzentration aller Schwestern in sehr
wenigen Klgster und Hiusern oder zur Griindung kleiner Gemeinschaften an Orten
des pastoralen Wirkens (vgl. Tatschmurat 2024). Bei den geistlichen Gemeinschaf-
ten lassen sich sehr unterschiedliche Kombinationen von Arbeit und Leben be-
obachten, was zum Teil von der unterschiedlichen Vorstellung eben dieser Kom-
bination abhéngt.

So findet man in den erwdhnten Gemeinschaftsformen zum Ersten sehr enge
Verflechtungen von Arbeit und gemeinsamem Leben, zum Zweiten flexible Ver-
kniipfungen von beidem und zum Dritten eine klare Trennung, wenngleich Letz-
teres meistens mehr den praktischen Umstanden geschuldet ist als dem selbst er-
hobenen Anspruch.

5 Trias Gemeinschaft

Es sind m.E. aber nicht nur zwei, sondern drei Gemeinschaftsformen, die in den
Blick genommen werden sollten. Zur Lebens- und zur Arbeitsgemeinschaft gehort



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 323

auch die spirituelle Gemeinschaft. Ubersetzt man die Realitit des gemeinsamen
Arbeitens in den Ordensgemeinschaften, dann dominiert vor allem der Anspruch
auf Teamworking. Man méchte gerne und bewusst etwas gemeinsam machen, sei
es in bestimmten Werken, sei es in der Pastoral. Das Leben in Gemeinschaft ist
heute dynamischer als noch in fritheren Zeiten, da die Gemeinschaften in der Regel
deutlich kleiner sind und manchmal im Alltag eher die Strukturen einer WG haben.
Aber in allen Wohnformaten gibt es ein permanentes und auch teilweise sehr in-
tensives Zusammenleben, was nicht zuletzt dazu fiihrt, dass man sehr viel Privates
und Personliches voneinander weifs. Dies wird im gtinstigsten Fall aktiv kommu-
niziert — und zwar im Sinne des Austausches, des Zuhorens und Ernstnehmens.
Dies alles wird getragen durch die dritte Gemeinschaftsform, die spezifischer ist als
ein zusammenarbeitendes Team bzw. als eine Wohngemeinschaft. Dies stellt den
Charakter einer spirituellen Gemeinschaft dar. Eine Wohngemeinschaft hat zwar
in der Regel bestimmte Anspriiche an das gemeinsame Leben, selten aber an ge-
meinsam gepflegte Weltanschauungen oder konzeptionelle Grundhaltungen resp.
an Spiritualitat. In einer Ordensgemeinschaft besteht allerdings ein gemeinsamer
spiritueller Anspruch, der schlussendlich sogar wichtiger ist als die Gemeinschaft
oder deren theologische oder pastorale Schwerpunktsetzung. Dieser Anspruch hat
mit der Suche nach Nachfolge zu tun und ist gepragt vom Gebet als Kommunika-
tionsform mit Gott.

6 Resonanzachsen

Hartmut Rosa skizziert in seiner Studie ,Resonanz“ (Rosa 2016) drei von ihm so-
genannte ,Resonanzachsen®, um sie in Beziehung mit der oben dargestellten Ge-
meinschafts-Trias zu setzen.

Resonanz ist fiir Rosa ein Erklarungs- und Bewertungsraster fiilr Welthezie-
hungen, die als ,historisch und kulturell variable Gesamtkonfigurationen, die nicht
nur ein bestimmtes Verhéltnis zwischen Subjekt und Objekt definieren, sondern
die de facto jene Subjekte und Objekte selbst mit hervorbringen.“ (Rosa 2016, 36)
Diese Weltheziehungen konnen resonant sein, missen es aber nicht; im letztge-
nannten Falle sind sie entfremdet (nicht-resonant). Resonante Weltheziehungen
werden entlang der drei Resonanzachsen abgebildet, die den funktional differen-
zierten Handlungssphdren moderner Gesellschafen entsprechen. Rosa geht es u. a.
darum zu untersuchen, ,auf welche Weise und in welchen Formen die moderne
Gesellschaft Resonanzsphéren institutionalisiert hat, und [...] wie Subjekte in
diesen Sphéren jeweils versuchen, Resonanzachsen zu etablieren, und welche Art
von Resonanzerfahrungen sie darin machen, und andererseits die jeweils vor-
handenen Entfremdungspotentiale und Storquellen identifizieren.“ (Rosa 2016, 339)



324 —— Thomas Eggensperger

Dabei kommt er auf die drei Resonanzachsen der horizontalen, diagonalen und
vertikalen Art, wobei ihm sehr bewusst ist, dass der Grenzziehung zwischen diesen
einzelnen Resonanzsphdren (oder Resonanzbeziehungen) ,fast immer etwas
Willkiirliches“ (Rosa 2016, 339) eignet. Dennoch haben die korrespondierenden
Resonanzachsen jeweils einen ,Primarbezug® (Rosa 2016, 33), weil es in den je-
weiligen Spharen fortwdhrend einen bestimmten Weltbezug gibt. Die Sphéren-
trennung will Rosa verstanden wissen als Heuristik, die hilft, ,kulturell und insti-
tutionell etablierte Weltheziehungen der Moderne und die damit verbundenen
Lebens- und Handlungsstrategien der Subjekte auf ihre Resonanz- und Entfrem-
dungspotentiale hin zu untersuchen.“ (Rosa 2016, 340) In Rosas Sinne gilt es also, die
folgend skizzierten Achsen als solche nicht zu verabsolutieren.

Die drei Resonanzachsen, die in ihrem Primérbezug den funktional differen-
zierten Handlungssphéren moderner Gesellschaften entsprechen sind - kurz zu-
sammengefasst — zum ersten die horizontale Resonanzachse, die soziale Bezie-
hungen betrifft, zum zweiten die diagonale Resonanzachse, die Objektheziehungen
in den Blick nimmt, und zum dritten die vertikale, mit der Erfahrung von Tran-
szendenz, Natur, Asthetik und die Ereignishaftigkeit von geschichtsbedingten
Wandlungsprozessen umfasst werden.

Die horizontale Resonanzachse wird an den Beispielen von Familie, von
freundschaftlicher Beziehung und von Politik beschrieben (Rosa 2016, 341-380). In
der Familie sieht Rosa den seitens der modernen, d.h. burgerlichen Kultur ge-
schaffenen Ausgleich zur indifferenten bzw. feindlichen Welt, in der Kampf und
Konkurrenz herrscht. Sehr metaphorisch ist ihm die Familie der ,Resonanzhafen in
stiirmischer See“ (Rosa 2016, 341). Ahnlich verhalt es sich mit der Freundschaft, die
quasi die Ergdnzung der Familie darstellt, weil letztere die sozialen Resonanzer-
wartungen der Moderne nicht alleine erfiillen kann. Noch viel mehr — Freund-
schaft er6ffnet Resonanzhorizonte, die das Erfahrungsspektrum erweitern. Selbst
wenn Freundschaften nicht rechtlich oder politisch institutionalisiert sind oder
eine Organisationseinheit des Sozialen darstellen, konnen sie ,aus der Perspektive
der Subjekte als soziales Kapital betrachtet und unter einer nutzenmaximierenden
und zeitoptimierenden Perspektive evaluiert“ (Rosa 2016, 354) werden. So wie die
Familie die Entlastung vom Berufsleben ist, so ist die Freundschaft mit einer oder
mehreren Personen Entlastung sowohl vom Beruflichen als auch vom Familidren.
Ein drittes Beispiel einer horizontalen Resonanzsphare ist die Politik. Allerdings
schrankt Rosa hier ein, da seiner Meinung nach ,,das Resonanzpotential der Politik
im sozialen Imagindren zur Moderne eher unartikuliert (Rosa 2016, 362) bleibt und
sich Resonanzerwartungen spatmoderner Subjekte nur selten explizit auf den
Bereich des politischen Handelns richten und Politiker bzw. politische Institutio-
nen als Reprasentanten der 6ffentlichen Sphére als indifferent erlebt werden. Rosa
relativiert diese Einschédtzung dahingehend, dass die Lebenszufriedenheit von



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 325

Menschen unmittelbar mit ihrer demokratischen Mitsprache und politischen
Teilhabe korreliere und der inkludierende Prozess des politischen Gestaltens zu-
frieden mache. Rosa macht deutlich, dass es hier nicht um eine irgendwie geartete
Wohlfiihl- und Harmoniezone gehen kann, sondern demokratische Politik zu
verstehen ist als das ,tonende Widersprechen“ (Rosa 2016, 369).

Dieser Beitrag will nicht das Konzept Rosas selbst diskutieren, sondern nur auf
der Grundlage seines Konzepts das Ordensleben charakterisieren, aber eine kri-
tische Bemerkung sei an dieser Stelle dennoch erlaubt: Der Pessimismus, den Rosa
hinsichtlich der Politik als Resonanzachse artikuliert, ist m.E. nicht ganz nach-
vollziehbar. Es wére dem Konzept Rosas besser gedient, wenn er sich den Unter-
schied von ,Politik“ und dem ,Politischen®, beispielsweise im Sinne von Ernst
Vollrath (Vollrath 2003, 29-56) zu eigen gemacht hatte. Der Begriff der Politik ist
demnach ein breit gefachertes Potpourri (Bliindnis-, Familien, -Partei-, Schul-, Fir-
menpolitik etc.). Im Deutschen wird der Begriff der Politik in der Regel absolut
verwendet, das heifdt, man spricht von der Politik an sich und es entsteht der
Eindruck, als gebe es eine Entitdt namens ,Politik“. Im Englischen ist der Begriff
vielschichtiger — mit ,politics“ gibt es einen objektiven Begriff, aber mit ,policy“
einen deutlich konkreteren subjektiven Begriff, der eine bestimmte Politik meint,
die man gerade z.B. innerhalb der Regierung oder eines Verbands praktiziert.
Zentral in Vollraths ist der Unterschied von Politik und dem Politischem (zwischen
ypolitics“ und ,political“ (franz. ,la politique“ und ,le politique*).

,» Politik’ und 'das Politische’ werden dann nicht mehr in vager Weise dquiva-
lent gesetzt, sondern 'das Politische’ wird als die Bestimmung dessen genommen,
was 'Politik’ ist und was deren ‘politischer’ Charakter konstituiert und ausmacht. ’
Politik’ ist alles, was von einem ausgearbeiteten Verstandnis des Politischen, sei-
nem Begriff her, so und als dieses bestimmt oder bestimmbar ist.“ (Vollrath, 2003,
38). Und weiter: ,Das Politische ist die phdnomenal in der Welt auftretende und
erscheinende Modalitdt einer bestimmten Art der Beziehung von Menschen un-
tereinander, die als die politie-hafte bestimmt werden wird, in Bezug auf die andere
Phénomene als politische qualifiziert oder im Ausmaf ihres defizitiren Zustandes
disqualifiziert werden konnen... Der Begriff des Politischen dient zur Bestimmung
der politischen Qualitdt und Modalitat von Phdnomenen, die sich innerhalb der
politischen Sphére in ihrer politischen Dimension zeigen.“ (ebd., 45)

Das Subjekt des Politischen ist also nicht die Politik, sondern sind die inter-
personal handelnden Menschen. Die politischen Subjekte mégen vollig verschieden
sein, aber sie finden sich im Politischen als einem gemeinsamen Nenner. Ahnlich
sieht es Hannah Arendt (auf die Hartmut Rosa auch eingeht), die das Politische als
eine Ordnung des menschlichen Zusammenlebens betrachtet, die es nicht einfach
iberall gibt, wo Menschen sind, sondern nur dort, wo deren Gemeinschaft politisch
organisiert ist. Allerdings unterscheidet sie nicht so prazise wie Vollrath zwischen



326 —— Thomas Eggensperger

Politik und dem Politischen (vgl. Arendt 2007, 37; Arendt 1994). So ist also das Po-
litische ist ein gesellschaftliches Bewegungsprinzip, in dem sich Handlung und
Gestaltung von Politik in der Spannung zum Menschen ausdruckt. Politik ist nicht
nur das institutionelle Gefiige, sondern auch der 6ffentliche bzw. kollektive Raum
zu verstehen, in dem das Politische aufscheinen kann (vgl. Béhnisch 2006, 8).

Diese Ausflihrungen zeigen, dass es m.E. in der Debatte Hartmut Rosas um die
Resonanzachse nicht eigentlich um Politik, sondern um das Politische geht. Und der
Raum des Politischen ist — im Gegensatz zur Politik — sehr wohl resonant.

Als zweite der Resonanzachsen fithrt Hartmut Rosa die diagonale Variante auf,
in der es um Objektheziehungen geht. Eine resonante Beziehung zu Objekten ist
eine seiner Meinung nach alltégliche Beziehungsweise, eine ,auch im Alltag mog-
liche Formen der dinglich vermittelten Weltbheziehung® (Rosa 2016, 389). Menschen
eignen sich bestimmte Objekte an, in denen sie zu einer ,identitatskonstituieren-
den Antwortbeziehung“ (Rosa 2016, 391) stehen konnen. Die Anverwandlung von
Dingen stellt diagonale Resonanzachsen dar, was besonders in den Bereichen von
Arbeit und in der Bildung vonstatten geht. Hinsichtlich der Bedeutung von Arbeit
orientiert sich Rosa an den traditionellen Theorien, in denen ,die durch Arbeit
vermittelte Form der Weltheziehung den Konstitutionsgrund fiir die Sozialitat und
Gesellschaftlichkeit des Menschen und daher fiir die sozialen Verhéaltnisse“ (Rosa
2016, 394) darstellt. Jede Arbeit bzw. jede Bearbeitung des Materialen ermaglicht
die Erfahrung von tatigkeitshezogener Selbstwirksamkeit, die Rosa ,,Dingresonanz*
(Rosa 2016, 395) nennt. Auch die Schule kann sowohl fiir Lehrende als auch fir
Schiller zum Resonanzraum werden, da Bildung nicht einfach auf Selbst- oder
Welthildung abzielt, sondern auf ,Weltbeziehungsbildung“. So wird sie zum
sProzess der Weltanverwandlung® (Rosa 2016, 408). Misslingt dieser Prozess,
kommt es anstelle einer Resonanz zu einer Entfremdung.

Die vertikalen Resonanzachsen sind die dritte Variante von Achsen, die Rosa
feststellt. Hier spielt Religion eine bedeutende Rolle. Sie wird zu einer Beziehung,
die in den Kategorien Liebe und Sinn gewdhrleistet, dass die Grundform des Da-
seins eine Resonanzbeziehung ist (Rosa 2016, 435-514). So konnen Gottesdienste
resp. religiése Riten in Verbindung mit Erfahrung vertikale Tiefenresonanz er-
zeugen. Hinzu kommen horizontale Resonanzachsen zwischen den Glaubigen
(Gemeinde) als auch diagonale Resonanzbeziehungen, indem Dinge wie Brot, Kelch
und Wein resonanztechnisch ,aufgeladen® (Rosa 2016, 443) werden. ,Daraus ent-
steht so etwas wie ein sensorischer Resonanzverbund, in dem die drei Achsen sich
gegenseitig zu aktivieren und zu verstirken vermdgen.“ (Rosa 2016, 443). (N.B.
versteigt sich Rosa m. E. wenig in dem Bild des christlichen Kreuzes als die Ver-
bindung horizontaler und vertikaler Resonanzachsen. [Rosa 2016, 444]) Neben der
Religion fithrt Hartmut Rosa noch die Natur (Rosa 2016, 453—472) auf und des
Weiteren die Kunst (Rosa 2016, 472—500). Kunst entsteht aus der permanenten



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 327

Auseinandersetzung und im Dialog zwischen dem vermdégenden und formenden
Subjekt (Kinstler:in mit einem entsprechenden Wissen und entsprechender
Kompetenz) und der eigenstandigen Quelle. Kunstgeschehen ist Resonanzgesche-
hen als ein ,prekdres Antwortverhdltnis zwischen zwei eigenstandigen, sich stets
auch widersprechenden [..] sich im gestaltenden Ringen transformierenden
Stimmen.“ (Rosa 2016, 478) Und weiter: ,Asthetische Resonanz wird so zu einem
Experimentierfeld fiir die Anverwandlung unterschiedlicher Muster der Weltbe-
ziehung.“ (Rosa 2016, 483) Schlussendlich geht Hartmut Rosa auf Geschichte ein, die
in dem Augenblick zu einem Resonanzraum wird, wo Vergangenheit (als ein An-
deres) und Zukunft in der Gegenwart in einen Dialog treten und diese Differenz-
erfahrung Resonanz ermdglicht (Rosa 2016, 505).

7 Resonanzen und die Trias von Gemeinschaft

Die drei Resonanzachsen lassen sich konsequenterweise auf das Beziehungsge-
flecht einer Ordensgemeinschaft applizieren. Die horizontale Resonanzachse, wie
sie seitens Rosa in Familie, Freundschaft und Politik (wie oben angemerkt, besser
des Politischen) zu situieren ist, findet sich in einer Gemeinschaft von Ordens-
mitgliedern, wenn man sich das Zusammenleben als Quasi-Familie vorstellt. Man
lebt intergenerationell zusammen, hat jeweils personliche Interessensschwer-
punkte, aber auch teilweise prinzipiell unterschiedliche Vorstellungen, was das
Zusammenleben entweder belastet und / oder bereichert.

Familie erméglicht Geborgenheit und einen Schutzraum des Vertrauten. Das
hilft einem oder einer Einzelnen in einer Gemeinschaft, wenn er oder sie beruflich
sehr eingespannt ist oder sein oder ihr Alltag bestimmt ist von negativen Einfltiissen
(fehlende Anerkennung, Mobbing, Neid und Missgunst, mangelnde Erfolgserleb-
nisse). Hier ist die familidre Gemeinschaft die Chance, Einzelne aufzufangen und
ihnen den Raum zur Entschleunigung zu bieten, den sie brauchen.

Ahnlich verhalt es sich mit der Ebene von Freundschaft, die es selbstver-
stdndlich innerhalb der Ordensmitglieder gibt, aber auch im erweiterten Raum von
Bekannten, mit denen man zu tun hat. Freund:innen sind vor allem wichtig, wenn
in bestimmten Situationen die Familie doch zu begrenzt ist in ihren Moglichkeiten
oder im Einzelfall sogar tiberfordert ist mit einer konkreten Situation. Freund-
schaften unterstiitzen im Einzelfall auch Personen, die mit der Familie im Konflikt
liegen, da Freund:innen in der Regel unabhéngig sind gegeniiber der Familie. Dem
dquivalent sind Freund:innen im Orden, die fiir den oder die Einzelne:n mehr
Offenheit aufbringen als es die Gemeinschaft kann oder will. Die ausgefeilte poli-
tische Struktur der Orden in der jeweiligen Mixtur der Governance von (tempo-
rarem) Fihren und Leiten, von Partizipation und (reprasentativer) Demokratie



328 —— Thomas Eggensperger

bringt es mit sich, dass jedes Ordensmitglied eng verwoben ist mit dem Raum des
Politischen, dem sozialen Beziehungsgeflecht, das sich innerhalb eines Ordens
abspielt. In diesem Raum des Offentlichen werden aktuelle Themen, Zukunfts-
uberlegungen, Krisen und Perspektiven debattiert. Diesem Diskurs sollte sich kei-
ner entziehen, wenngleich das Interesse an Partizipation in der eigenen Ordens-
struktur unterschiedlich vorhanden ist und es biographisch auch verschiedene
Grundeinstellungen und Phasen hinsichtlich partizipativer demokratischer Dis-
kurse gibt.

Diagonale Resonanzachsen lassen sich finden in Beziehungen von Einzelnen
zu Dingen und zu Tatigkeiten. Die Tatigkeit der Ordensleute findet sich im weiten
und differenzierten Umfeld der Pastoral und in den Beziehungen zu Menschen, die
mittels der Pastoral angesprochen werden. Die meisten Orden haben ihre Akzente
und Schwerpunkte hinsichtlich ihrer seelsorglichen Aktivitdten und ein gewisses
Selbstverstidndnis, wie sich die Pastoral in der jeweiligen Ordensspiritualitat ver-
orten lasst. Die ,Arbeit“ der Ordensleute ist im Wesentlichen die Pastoral, die
eingebettet ist in die sie unterstiitzende Spiritualitat (Gebet) und theologische
(Fort-)Bildung. Pastorale Aktivitat bringt die Ordensleute mit Menschen (aufierhalb
ihrer eigenen Gemeinschaft) zusammen und deren unterschiedliche Plattformen —
in gelungener Seelsorge findet ,Weltheziehungshindung® (Rosa 2016, 408) statt.

Die letzte der drei Resonanzachsen schliefilich, die vertikale Variante, bietet
sich hinsichtlich ihres Abgleichs im religiosen Leben gerade zu an. Religion ist
gleichsam das Kerngeschaft der Orden und geistlichen Gemeinschaften und dirfte
bei ihnen fast ausnahmslos eine vertikale Tiefenresonanz erzeugen. Angereichert
wird dies — je nach Interessenslage der einzelnen Mitglieder durch Sensibilitét fir
Kunst, Natur und Geschichte. Dabei geht es keineswegs nur um christliche Kunst,
die Natur des Klostergartens oder die eigene Ordensgeschichte. Die Resonanzflache
von Ordensleuten kann — wie von allen anderen auch — sehr breit und offen an-
gelegt sein und die Spiritualitat des oder der Einzelnen préagen, was sich an deren
Arbeit (u.a. an den Predigten) bemerkbar macht.

8 AbschlieBend: Zum Predigerorden

Im Folgenden sollen hinsichtlich des Dominikaner- resp. Predigerordens vier
Komponenten erdrtert werden, deren Inhalt sich aus der oben ausgefithrten Dar-
stellung erschliefst. Diese Erwdgungen sind politischer, spiritueller, theologischer
und soziologischer Art.

In politischer Hinsicht eignet dem Orden gemafS den Regeln eine reprasentativ
verfasste Demokratie. Die Oberen und die Gremien werden demokratisch auf Zeit
gewéahlt und den Gewadhlten wird damit die Fithrung und Leitung abdelegiert.



Représentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden == 329

Prinzipiell herrschen im Orden synodale Strukturen, da in den Konzilien und
Kapiteln auf unterschiedlichem Niveau gemeinsam seitens der gewdahlten Vertreter
beraten und entschieden wird. In der Tendenz ist der Orden teamorientiert — nicht
nur in der politischen Verfassung, sondern auch im gemeinsamen Leben und in der
gemeinsamen Arbeit. Zur Trias Gemeinschaft gehort die spirituelle Gemeinschaft
auf der Grundlage eines gemeinsamen geistlichen Anspruchs hinsichtlich der
Nachfolge und Gemeinschaft als Gebetsgemeinschaft. In der Theologie des Or-
denslebens, wie sie von Thomas von Aquin tibernommen wurde, geht es um den
SStatus perfectionis“, um die lebensliangliche Suche nach Vollkommenheit, die de-
finitiv aber erst nach dem Tod erreicht werden kann. Dieses theologische Konzept
ist seit dem Vaticanum II mit dem Dokument ,Perfectae caritate“ etwas in den
Hintergrund gertickt, da es leicht missverstanden wurde, als ob Ordensleute mit
dem Anspruch der Vollkommenheit mit der Profess einen besonderen Elitestatus
erhalten hétten, obgleich der Anspruch der richtig verstandenen Suche nach
Vollkommenheit fiir jede:n Christ:in Giiltigkeit hat. Soziologisch betrachtet, handelt
es sich bei Orden hinsichtlich ihrer Struktur und Ausrichtung um eine Mixtur
sowohl von einer formalen als auch normativen Organisation (Schmelzer 1972, 187-
207). Organisationsanalytisch lassen sich dadurch Wandlungsprozesse erkldren
und begrinden. Eindeutig verabschiedet haben sich die Ordensgemeinschaften
vom Typus der ,totalen Organisation“ (Schmelzer 1972, 171 unter Berufung auf
Goffmann 1972), in der alle Tatigkeiten nach einem System expliziter Regeln vor-
geschrieben und gesteuert werden (schrankenlose Lebensbhereiche, geregelter Ta-
gesablauf, Umweltdistanz etc.).

9 Hypothese

Es drédngt sich die Frage auf, ob es sich hinsichtlich der Finalitdt des selbst ge-
waéhlten Lebens als Ordensmitglied anbietet, die Resonanz im Sinne Rosas (und das
»Gute Leben®) als eine entsprechende zielfithrende Kategorie zu betrachten. Stellt
man eine Beziehung her von der Trias Gemeinschaft zu den drei Resonanzachsen
und nimmt man — wie oben dargestellt — deren Korrelation an, dann ist Resonanz
eine pragende Kategorie zur Berufung und zur Pflege des Lebens in einem Orden
oder in einer geistlichen Gemeinschaft.

Bibliographie

Arendt, Hannah. 2007. Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass. Piper: Minchen.
Arendt, Hannah,1994. Vita activa. Oder vom tdtigen Leben. Piper: Miinchen.



330 —— Thomas Eggensperger

Bohnisch, Lothar. 2006 Politische Soziologie. Eine problemorientierte Einfiihrung, Budrich: Leverkusen.

Eggensperger, Thomas. 2024a. ,,Ordensgemeinschaften, christliche In Evangelisches Lexikon fiir
Theologie und Gemeinde, Bd. 3, hg.v. Heinzpeter Hempelmann und Uwe Swarat, 1122 - 1127.
Holzgerlingen: SCM.

Eggensperger, Thomas und Ulrich Engel. 2024. ,Religious Orders and synodality. The democratic
constitution of the Dominican Order as an inspiration for the overdue democratization of the
Ecclesia universalis, in: Synodality in Europe - theological reflections on the Church on synodal
paths in Europe®, hg. von Margit Eckholt, (Theology East - West: European Perspectives /
Theologie Ost - West: Europdische Perspektiven, Bd. 33). 83-99: Lit.

Forst, Johannes und Peter Friihmorgen. Hg. 2020. In Zukunft leiten. Analyse neuer Leitungsmodelle in
pastoralen Rdumen. Wiirzburg: Echter.

Frank, Isnard Wilhelm. 2005. Lexikon des Ménchtums und der Orden. Stuttgart: Reclam.

Frank, Isnard Wilhelm. 2021. ,Mittelalterliche Bettelordenskldster als paraparochiale Kultzentren®. In
ders., Verstddtertes Monchtum. Zur Sozialgestalt des Dominikanerordens (Dominikanische Quellen
und Zeugnisse, Bd. 23). Leipzig: Benno.

Frank, Karl Suso. 2010. Geschichte des christlichen Ménchtums. Darmstadt: Primus.

Goffmann, Erving. 1972. Asyle. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Haub, Rita. 2007. Die Geschichte der Jesuiten. Darmstadt: WBG.

Horst, Ulrich. 1999. Bischéfe und Ordensleute. Cura principalis animarum und via perfectionis in der
Ekklesiologie des hl. Thomas von Aquin. Berlin: Akademie.

Kohlgraf, Peter. 2015. Nur eine dienende Kirche dient der Welt. Yves Congars Beitrag fiir eine
glaubwiirdige Kirche. Ostfildern: Matthias Griinewald.

Kraus, Georg. 2012. Die Kirche - Gemeinschaft des Heils. Ekklesiologie im Geist des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Regensburg: Pustet.

Poblotzki, Johannes M. 2019. Das plurivokationale Charisma der neuen geistlichen Gemeinschaften. Ihr
Beitrag zu einer Entwicklung einer trinitarischen Ekklesiologie. Paderborn: Schéningh.

Rosa, Hartmut. 2016. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Schmelzer, Guinter. 1979. Religiése Gruppen und sozialwissenschaftliche Typologie. Méglichkeiten der
soziologischen Analyse religioser Orden. Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der
Gorres-Gesellschaft, Bd. 3. Berlin: Duncker & Humblot.

Szymanowski, Bjorn. 2023. Die Pfarrei als Dienstleistungsorganisation. Ein Beitrag zur
praktisch-theologischen Prdazisierung kirchlicher Sendung. Wurzburg: Echter.

Tatschmurat, Carmen. 2024. Kleine Gemeinschaften. Spirituelles Leben gemeinsam neu gestalten.
Miinsterschwarzach: Vier Tirme.

Theobald, Michael. 2023. Dienen statt herrschen. Neutestamentliche Grundlequng der Amter in der
Kirche. Regensburg: Pustet.

Vollrath, Ernst. 2003. Was ist das Politische? Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrnehmung.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Wolf, Notker und Enrica Rosanna. *2008. Die Kunst Menschen zu fiihren. Reinbek: Rowohlt.



	Thomas Eggensperger
	Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden
	Resonanzachsen und die Trias von Gemeinschaft
	1 Struktur der „Katholischen Kirche“ – Konfliktkoordinaten
	2 Die Zeit‍(en) der Orden und geistlichen Gemeinschaften
	3 Beispiel: Predigerorden
	4 Führen / Leiten und gemeinsam Leben
	5 Trias Gemeinschaft
	6 Resonanzachsen
	7 Resonanzen und die Trias von Gemeinschaft
	8 Abschließend: Zum Predigerorden
	9 Hypothese
	Bibliographie


