
Thomas Eggensperger
Repräsentativ Leiten und Entscheiden in 
der Organisationsstruktur von Orden
Resonanzachsen und die Trias von Gemeinschaft

Katholische Ordensgemeinschaften werden immer wieder – wenn nicht unbedingt 
zum Vorbild – aber doch als spezielles Beispiel hinsichtlich ihrer Organisations
strukturen genommen, die sich zumeist in einer langen Tradition entwickelt und 
sich im Laufe der Geschichte trotz allen gesellschaftlich-politischen Wandels mit 
kleineren Veränderungen durchgehalten haben und heute teilweise prima vista ein 
wenig anachronistisch wirken, aber bei genauerem Hinsehen durchaus nicht an 
Attraktivität verloren haben (vgl. Wolf und Rosanna, 32008).

Der Beitrag verweist zunächst auf aktuell diskutierte Konfliktkoordinaten der 
Katholischen Kirche und ihrer Struktur und stellt einen Bezug her zur Situation der 
Ordensgeschichte und dies unter besonderer Berücksichtigung des Predigerordens 
(Dominikanerordens). Es wird aufgewiesen, wie Führung und Leitung einerseits 
und die Lebensformen andererseits korrelieren. Es werden die Trias von Ge
meinschaft (Spiritualität, Leben, Arbeit) und die Idee der Resonanzachsen nach 
Hartmut Rosa in Beziehung gesetzt. Diese Grundlagen werden am Ende unter 
politischen, spirituellen, theologischen und soziologischen Erwägungen durch
buchstabiert.

1 Struktur der „Katholischen Kirche“ – 
Konfliktkoordinaten

Veranschaulicht man sich Struktur der Katholischen Kirche, so entsteht nicht zu 
Unrecht der Eindruck, dass sie formal betrachtet, hierarchisch organisiert ist. Ein 
genauerer Blick darauf, indem man das komplexe Beziehungsgeflecht der Struktur 
paradigmatisch in den einzelnen Zuweisungen beschreibt, zeig, dass sie keines
wegs immer so hierarchisch sind, wie oftmals angenommen wird.

Eindeutig hierarchisch ist die Ableitung von Papst über Bischof zum Priester. 
Die Ernennung resp. Einsetzung eines Bischofs erfolgt durch die Weihe bzw. Ver
setzung eines Geweihten in ein anderes Bistum, das Priesteramt wird durch Weihe 
übertragen. Alle drei Ebenen haben unterschiedliche Beratungsgremien: Zu nen
nen sind für den Papst die von ihm einberufenen Bischofssynoden, aber auch das 
Konsistorium der Kardinäle. Theoretisch wird er auch vom Konzil beraten, das aber 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111352657-016 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-016


nur in jahrzehnte- oder gar jahrhundertelangen Abständen stattfindet. Zudem 
steht dem Konzil – im Gegensatz zu den anderen Gremien – Entscheidungskom
petenz zu, die es in der Regel auch wahrnimmt. Dem Bischof steht der Diözesan
pastoralrat zur Seite, gegebenenfalls die Diözesansynode. Im Einzelfall gibt es 
neuerdings auch die Institution des Synodalpastoralrates (z.B. im Erzbistum Berlin) 
mit Entscheidungskompetenzen. Das Beratungsgremium des Pfarrers ist in der 
Regel der Pfarrgemeinderat. Je nach Situation gibt es weitere beratende Gremien, 
aber letzten Endes ist allen gemeinsam, dass sie nur konsultative Voten haben, die 
Letztentscheidung jedoch bei den zu Beratenden liegt. Die zu Beratenden haben 
eine Behörde, die ihnen zur Seite steht und als ausführendes Organ fungiert. Der 
Papst hat die Kurie mit den unterschiedlichen fachbezogenen Dikasterien, denen er 
Anordnungen erteilt, der Bischof hat den Generalvikar sowie das Ordinariat (Ge
neralvikariat) und der Pfarrer das Pfarrbüro. Die Grundlage bilden die Kirchen
mitglieder, die von den vorgeordneten Autoritäten in unterschiedlicher Weise be
dient werden (z. B. Spendung der Sakramente), aber auch im theologischen, 
religiösen und Glaubensleben mit dem Anspruch besonderer Kompetenz unter
wiesen werden.

Es spielen folgende Komponenten hinsichtlich der Bewertung bestimmter 
Organisationsformen eine Rolle:
– Sozialform / Struktur,
– Sinn und Zweck,
– Konfliktpotenzial,
– Zuschreibung und Wirklichkeit.

Für die Struktur der Katholischen Kirche lässt sich auf dieser Grundlage zunächst 
tabellarisch zusammenfassen:

Sozialforum/Struktur: Letzten Endes sind die Hierarchien flacher als zumeist an
genommen wird. Schaut man sich beispielsweise an, wie finanzielle Investitionen 

Tabelle 1: Struktur der Katholischen Kirche.

Sozialform / Struktur hierarchisch – feudal – zentralistisch – Ernennung & Anordnung – unde
mokratisch – intransparent

Sinn und Zweck gottgegebene Ordnung (Tradition, Theologie) – pragmatische Ordnung

Konfliktpotenzial Partizipationsunmöglichkeit – Konsensfindung – Chargieren zwischen 
Glaube, Institution und Person (Interessen)

Zuschreibung / 
Wirklichkeit

formal begrenzte Macht – zentral & dezentral – regionale Spezifika (Lösung & 
Problem)

316 Thomas Eggensperger 



unternommen werden, dann ist festzustellen, dass dem Bischof weitgehend die 
Hände gebunden sind, solange nicht die zuständigen Finanzgremien seinem Vor
schlag zugestimmt haben. Ebenso verhält es sich mit Personalentscheidungen, die 
in der Regel mit Gremien und Personalchefs abgestimmt werden. Auch den 
selbstherrlichen Pfarrer, der alles bestimmt, gibt es heute kaum mehr, da niemand 
auf Dauer an Gremien und Verantwortlichen vorbei eigenmächtige Entscheidun
gen treffen und durchsetzen kann. Selbst wenn es formal möglich wäre, ist jedem 
bewusst, dass dies für die weitere Zusammenarbeit Konsequenzen hat, falls sich 
Institutionen übergangen fühlen. Die Strukturen gelten als feudal, da sie Ähnlich
keiten mit einer klassischen Feudalgesellschaft mit einem adligen princeps an der 
Spitze haben. Zudem gibt es einen starken Hang zum Zentralismus. Dies ist fest
zustellen mit dem Usus, offene Fragen nach Rom hinzuverlagern und von dort im 
Sinne einer Richtlinienkompetenz Entscheidungen zu erwarten („Roma locuta, 
causa finita“). Alle kirchlichen Amtsträger werden auch von oben ernannt. Wahlen 
gibt es keine, wenngleich zuweilen bestimmte Konsultationsverfahren vorgesehen 
sind (tlw. festgelegt im Konkordat). Die Arbeitsweise und die Berufung in die Ämter 
sind nicht nur undemokratisch, sondern die Entscheidungen sind aufgrund feh
lender Begründungen intransparent. Die Problematik wird zurzeit analysiert und 
es werden Reformvorschläge gemacht (vgl. Först und Frühmorgen 2020; Szyma
nowski 2023; Theobald 2023).

Sinn und Zweck: Dieser lässt sich in zweierlei Weise definieren: Zum einen gibt 
es eine gottgegebene Ordnung (Tradition, Ekklesiologie), zum anderen die prag
matische Ordnung der oben beschriebenen kirchlichen Struktur. Die Finalität be
steht aus einem Wechselverhältnis von Anspruch und Wirklichkeit (vgl. Kraus 
2012).

Konfliktpotenzial: Es ist evident, dass eine Konsensfindung schwierig ist, wenn 
nicht gemeinsam über Entscheidungen diskutiert wird und die Partizipations
möglichkeiten recht eingeschränkt sind. Die Argumentationen in der Debatte 
chargieren zwischen Glaube, Institution und den (persönlichen) Interessen der 
Person (vgl. Kohlgraf 2015).

Zuschreibung und Wirklichkeit: Formal ist die Macht der Amtsträger be
schränkt, aber das Wechselverhältnis von dezentral und zentral tendiert zur 
Zentralisierung. Nicht zu unterschätzen ist dennoch, dass es regionale Spezifika 
gibt, die zugelassen und gewünscht sind.

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 317



2 Die Zeit(en) der Orden und geistlichen 
Gemeinschaften

Wenn man Orden thematisiert, dann meint man recht unterschiedliche Institu
tionen, die im Laufe der Kirchengeschichte aufkamen und zum Teil auch schon 
wieder verschwunden sind. (vgl. Eggensperger 2024).

Die Sozialformen resp. Strukturen der einzelnen Orden unterscheiden sich in 
den Traditionen erheblich. Das frühe Mönchtum, das aus der Eremitentradition 
hervorging und sich in vielerlei Hinsicht als praktikabler erwies, wurde von einer 
bestimmten Regel geordnet (vgl. Frank 62010). Regeln resp. Konstitutionen wurden 
auch in der Gruppe der hochmittelalterlichen Mendikantenorden zum festen Be
standteil (Frank 2005). Der Charakter der Regeln veränderte sich. Regeln wie die 
des hl. Benedikt stellen eine zuweilen sehr kleinteilige Hausordnung dar und legten 
wert auf die Einhaltung eines klaren Zeitablaufs der Mönche bzw. Nonnen hin
sichtlich Arbeits-, Gebets- und Rekreationszeiten. Die hochmittelalterlichen Regeln 
der Mendikanten akzentuieren weniger den Tagesablauf, sondern mehr die Ver
fasstheit der Gemeinschaft und die Regelungen zur Bestimmung der Ordensoberen. 
So werden in der Regel alle Ämter auf Zeit gewählt und etwaige Wiederwahlen 
eingegrenzt. Entscheidungen, die die Gemeinschaft betreffen, werden gemeinsam 
erwogen und getroffen, in der Regel nach dem Mehrheitsprinzip. Deswegen kann 
mit gutem Grund von verstärkt demokratischen Strukturen gesprochen werden 
oder auch von synodalen Strukturen, da die Entscheidungen gemeinsam in ver
schiedenen Gremien reflektiert werden. Die Gesellschaft Jesu, der Jesuitenorden, 
verfasste sich auf Drängen des Ordensstifters Ignatius, der selbst vor seinem 
priesterlichen Leben Soldat war, ganz klar hierarchisch und teilweise paramilitä
risch (Haub 2007). Sämtliche Obere werden ernannt, der Ordensgeneral wird auf 
Lebenszeit auf einer Generalversammlung gewählt und vom Papst explizit bestä
tigt. Der Gehorsam gegenüber dem Papst spielt in der Verfassung des Ordens eine 
besondere Rolle. Entscheidungen werden gemeinsam beraten, wobei auffällt, dass 
dies bei den Jesuiten besonders in Form der intensiven Kommunikation zwischen 
dem Einzelnen und seinem Oberen geschieht. Der Obere entscheidet und der 
Einzelne hat im Gehorsam auszuführen. Es ist möglich, dass der Papst selbst dem 
Orden resp. einzelnen Ordensmitgliedern gegenüber einen Wunsch ausdrückt, von 
dem erwartet wird, dass er im Geist des Gehorsams ausgeführt wird. Die Kongre
gationen von Schwestern und Brüdern sind in der Regel eine Frucht des 19. Jahr
hunderts (wenngleich es bereits im 17. Jahrhundert Kongregationen gab). Die 
Strukturen sind hierarchisch und historisch bedingt zumeist bischöflichen Rechts. 
Erst seit der Kirchenrechtsreform im Jahr 1917 sind Kongregationen kirchlich an
erkannt und den traditionellen Orden damit gleichgestellt. Eine rechtliche Unter

318 Thomas Eggensperger 



scheidung von Orden und Kongregationen gibt es seit der Kirchenrechtsreform von 
1983 nicht mehr. Vor allem im Umfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils ent
standen geistliche Gemeinschaften, die sich zumeist als Laienbewegungen verste
hen. Ihnen eignen sehr divergente Regeln, die verschieden hierarchisch oder de
mokratisch ausgerichtet sind (vgl. Poblotzki 2019).

Die Finalität des Ordenslebens ist traditionell unterschiedlich ausgerichtet. 
Ging es dem frühen Mönchtum besonders um Nachfolge und Suche nach spiritu
eller Reifung mit einem gewissen Protestcharakter (Flucht aus der vermeintlich 
bösen Welt), hatten Mendikanten es sich zum Ziel gesetzt, zu verkündigen, sich 
caritativer Aufgaben zu widmen und sich teilweise akademisch mit philosophisch- 
theologischen Themen auseinanderzusetzen. Da sie ihre Niederlassungen in der 
Regel in der Stadt errichteten und dort pastoral wirkten, ohne aber sich in die 
eigentliche Pfarrseelsorge zu integrieren, gelten deren Aktivitäten als „paraparo
chial“ (Frank 2021). Der Verkündigungsauftrag der Jesuiten versteht sich nach 
deren Motto „ad maiorem gloriam Dei“ und explizit als Dienstleistung für den je
weiligen Papst. Dabei erfüllen sie die einmal zugeteilten Aufgaben mit einer hohen 
Selbstverantwortung. Da die Kongregationen oftmals als Gegenbewegung zum 
fehlenden Sozialstaat des 19. Jahrhunderts aktiv waren, legten diese ein entspre
chendes soziales und pastorales Engagement an den Tag. Bei den neuen geistlichen 
Gemeinschaften werden in der Regel soziale und pastorale Aufgaben übernom
men, oftmals gleich den Kongregationen mit jeweils eigenen Werken.

Die Herausforderungen für die unterschiedlichen Orden sind – je nach Akti
vität und Struktur – wiederum unterschiedlich: Für die Koinobiten legt sich eine 
spirituell begründete Unterordnung des Einzelnen nahe, den Mendikanten eignet 
ein verfasster Gehorsam, der aber aufgrund der Entscheidungsstrukturen für den 
Einzelnen flexibler ausgerichtet ist. Ein Problem der schlussendlich eher lockeren 
Gehorsamsverpflichtung stellt unter Umständen die fehlende Flexibilität für den 
Fall von Projekten der Oberen dar, weil die Einzelnen nicht so einfach zustimmen 
oder den Vorgang mittragen. Dies ist ganz anders bei den Jesuiten, da hier der 
Gehorsam klar als solcher geregelt ist und ohne große Debatten erwartet wird, 
wenn der Obere ihn einfordert. Damit können Obere bestimmte Projekte sehr viel 
leichter umsetzen, da von deutlich weniger Widerspruch auszugehen ist. Für den 
einzelnen Jesuiten stellt diese Struktur eine besondere Herausforderung dar, weil 
die anvertraute Selbstverantwortung nicht nur zur Individualisierung, sondern 
auch zur Vereinsamung führen kann, zumal der Gemeinschaft keine so prägende 
Rolle zugewiesen wird. Ähnlich verhält es sich bei den Kongregationen, bei denen 
der oder die Einzelne wenig zu sagen hat und vor allen Dingen noch im 20. Jahr
hundert aufgrund der hohen Mitgliedszahlen das Individuum wenig zählte. Zwi
schenzeitlich sind in Europa die Kongregationen stark überaltert und zahlenmäßig 
sehr dezimiert. Die Kongregationen müssen sich angesichts dieser Tatsache in

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 319



haltlich und konzeptionell neu positionieren, da ihre teilweise großen Werke 
(Krankenhäuser und andere Einrichtungen) nicht mehr von ihnen selbst verwaltet 
werden können.

Anspruch und Wirklichkeit unterscheiden sich dementsprechend: Die Mönche 
und Nonnen der frühen Kirche sahen in ihrem Leben den „status perfectionis“ 
(Thomas von Aquin, Summa theologiae II-II 184,5), den Thomas von Aquin später 
aus gegebenem Anlass theologisch vertieft hat. Für Thomas schien es evident, dass 
der Begriff der Vollkommenheit nicht im moralisch-subjektiven Sinn zu verstehen 
ist, sondern als eine Verfasstheit („conditio“) und zwar als äußere Rechtsstellung 
und keineswegs auf die innere Disposition des Menschen, die allein dem göttlichen 
Urteil unterliegt. Das heißt, dass über eine irgendwie geartete subjektive Heiligkeit 
gar nichts ausgesagt wird (vgl. Horst 1999, 88). Im Blick auf diesen Status gingen sie 
zur Gänze im abgeschlossenen Kloster und dessen zumeist rural geprägten Leben 
auf, wohingegen die Mendikanten zwar in einer klösterlichen Einrichtung lebten, 
aber dort jeweils am Macht- und Entscheidungsgeschehen partizipierten und am 
urbanen Leben ihres Umfelds teilnahmen. Den Jesuiten ist als Folge der klaren 
Entscheidungsstrukturen eine gewisse Effizienz nicht abzusprechen, ebenso den 
Kongregationen, die mit ihren Werken quasi unternehmerisch strukturiert waren 
und sind. Dagegen sind die geistlichen Gemeinschaften recht flexibel angelegt und 
es spielen Laien mit entsprechenden Kompetenzen eine wichtige Rolle.

3 Beispiel: Predigerorden
Die demokratisch durchstrukturierte Governance im Predigerorden, wäre sie in 
einem Schaubild dargestellt, würde deutlich zeigen, dass die Richtungspfeile zu
allermeist von unten nach oben weisen. Jede Art von Oberem wird von der ent
sprechenden Gemeinschaft nach dem Mehrheitsprinzip gewählt und darf höchs
tens einmal in Folge wiedergewählt werden (Eggensperger und Engel 2024). 
Verwaltungsämter, die ein Oberer besetzt, bedürfen der mehrheitlichen Zustim
mung der jeweilig betroffenen Gemeinschaft. So wird der Prior gewählt, ebenso der 
Provinzial und der Ordensmeister. Der Predigerorden ist demokratisch ausge
richtet, aber eindeutig nicht basisdemokratisch (Tendenzen dazu finden sich in 
anderen Gemeinschaften wie bspw. bei den Kapuzinern). Der Predigerorden ist als 
repräsentative Demokratie verfasst. Die Mitglieder bestimmen den Oberen bzw. 
die Gremien (wie z. B. das Provinz- oder Generalkapitel), überlassen ihnen dann 
aber auch die allfälligen Entscheidungen und Positionierungen. Gewählte Obere 
werden in der Regel durch den Vorgesetzten bestätigt, d. h. Wahlen könnten in 
Ausnahmefällen annulliert („kassiert“) werden. Dies ist zumeist der Fall, wenn der 
Gewählte an seinem aktuellen Einsatzort unabkömmlich ist. Traditionellerweise 

320 Thomas Eggensperger 



sind alle Brüder mit feierlicher Profess wählbar und können auch aus anderen 
Gemeinschaften kommen als aus der aktuell wählenden. Es ist Tradition des Pre
digerordens, dass der seitens des Generalkapitels gewählte Ordensmeister keiner 
formellen Bestätigung durch den Hl. Stuhl bedarf. Dies ist ein Privileg, das ein 
Eingreifen des Hl. Stuhls auf rechtlichem Wege verunmöglicht.

Alle Ordensgemeinschaften haben unterschiedliche Regelungen und unter
schiedliche Ausformungen demokratischer Strukturen. Selbst klassische Orden aus 
der feudalen Tradition gehen dazu über, beispielsweise Äbte oder Äbtissinen nicht 
mehr auf Lebenszeit zu wählen, sondern nur für eine begrenzte Zeit. Zunehmend 
häufiger fällen sie auch Entscheidungen gemeinsam. Mit gutem Grund wird an 
dieser Stelle speziell auf den Dominikanerorden rekurriert, weil er repräsentative 
Demokratie schon von Anfang an pflegte und kaum Veränderungen am Modus 
vorgenommen hat.

4 Führen / Leiten und gemeinsam Leben
Es ist nicht ungewöhnlich, dass Menschen in Strukturen eingebunden sind, in 
denen geführt und geleitet wird. Je nach beruflicher Situation ist jeder Mensch in 
irgendeiner Weise führend oder geführt. Dies ist Teil des gewöhnlichen Arbeits
lebens. Der entscheidende Unterschied zwischen einem Berufstätigen und einem 
Ordensmitglied allerdings ist nicht nur, dass der oder die Berufstätige in der Regel 
ein Privatleben mit Familie oder Freunden (u.U. Wohngemeinschaft) hat, sondern 
auch dass Berufs- und Privatleben normalerweise voneinander getrennt sind. Man 
hat einen Arbeitsplatz und einen persönlichen Lebensort. Mitglieder von Orden 
oder geistlichen Gemeinschaften arbeiten in der Regel nicht nur zusammen (in 
pastoralen oder ordensspezifischen Projekten), sondern sie leben auch gemeinsam 
und dies nicht nur, weil sie an einem geteilten Ort wohnen. Zusammenleben be
deutet, gemeinsam zu beten (Chorgebet, Messen etc.) und den Alltag zu teilen 
(Essenszeiten, Gemeinschaftsveranstaltungen, Freizeiten, tlw. auch gemeinsame 
Urlaube). Berufs- und Privatleben sind teilweise dermaßen verwoben, dass noch 
nicht einmal eine klare Trennlinie zwischen beidem zu ziehen oder festzustellen 
ist. Zudem leben die Mitglieder jahrein und jahraus so gut wie immer zusammen. 
Klösterliches Leben mag räumlich ausgedehnt sein (je nach Größe des Anwesens), 
aber das gemeinsame Leben ist teilweise sehr dicht und eng.

Die Art und Weise des Zusammenlebens und -arbeitens ist an den unter
schiedlichen Stilen der Orden und deren Traditionen orientiert. Bei den frühen 
Orden herrscht eine ziemliche Dichte hinsichtlich des Lebens- und Arbeitszu
sammenhangs. Die Zuschreibung des verwendeten Mottos „Ora et labora“ macht 
dies deutlich – hier gibt es keine Trennung der beiden Zusammenhänge. Bei den 

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 321



Mendikanten ist die Dichte deutlich weniger ausgeprägt, da Arbeits- und Privat
raum oft unterschiedlich sind. Es gibt gemeinsame Projekte („konventuale Pro
jekte“), bei denen die in der Gemeinschaft lebenden Brüder teamorientiert zu
sammenarbeiten, aber es ist durchaus üblich, Aufgaben außerhalb des Konvents 
wahrzunehmen, sei es freischaffend (Predigt, Missionsarbeit, Exerzitien etc.), sei es 
in beruflichen Zusammenhängen außerhalb der eigenen Kommunität oder des 
eigenen Ordens (Universität, Schule, kirchliche und diözesane Einrichtungen, Be
hörde). In solchen Fällen werden oftmals Außen- und Innentätigkeiten miteinan
der kombiniert, sodass jede:r am gemeinsamen Arbeiten Anteil hat, aber auch 
seinen eigenen oder besonderen Fähigkeiten jenseits der Ordensgemeinschaft 
nachgehen kann. Ähnlich verhält es sich bei den Jesuiten, wobei die Erwartungs
haltung eines bewussten und gezielten gemeinsamen Lebens hinter der Erwartung 
eines effizienten Arbeitens in Eigenverantwortung zurücksteht.

In den Schwestern-Kongregationen überwogen in der Gründungsphase ein
deutig die gemeinsame Arbeit in den eigenen Werken sowie das gemeinsame Le
ben in den Klöstern, die zumeist unmittelbar mit den Gebäudlichkeiten der Werke 
verbunden sind. Arbeitete man bspw. tagsüber als Pflegekraft im Krankenhaus, 
besuchte man zum gemeinsamen Gebet die angebaute Krankenhauskapelle und 
wohnte im Kloster auf demselben Gelände. So konnte es sein, dass die Ordens
mitglieder die ausladenden Grundstücke nur an freien Nachmittagen verließen. 
Heute verhält sich das anders, da die meisten Werke nicht mehr existieren oder 
abgegeben wurden und man nicht mehr unbedingt Gemeinschaften an die Im
mobilien andocken muss. Die Veränderungsprozesse aufgrund mangelnden 
Nachwuchses führen entweder zu einer Konzentration aller Schwestern in sehr 
wenigen Klöster und Häusern oder zur Gründung kleiner Gemeinschaften an Orten 
des pastoralen Wirkens (vgl. Tatschmurat 2024). Bei den geistlichen Gemeinschaf
ten lassen sich sehr unterschiedliche Kombinationen von Arbeit und Leben be
obachten, was zum Teil von der unterschiedlichen Vorstellung eben dieser Kom
bination abhängt.

So findet man in den erwähnten Gemeinschaftsformen zum Ersten sehr enge 
Verflechtungen von Arbeit und gemeinsamem Leben, zum Zweiten flexible Ver
knüpfungen von beidem und zum Dritten eine klare Trennung, wenngleich Letz
teres meistens mehr den praktischen Umständen geschuldet ist als dem selbst er
hobenen Anspruch.

5 Trias Gemeinschaft
Es sind m. E. aber nicht nur zwei, sondern drei Gemeinschaftsformen, die in den 
Blick genommen werden sollten. Zur Lebens- und zur Arbeitsgemeinschaft gehört 

322 Thomas Eggensperger 



auch die spirituelle Gemeinschaft. Übersetzt man die Realität des gemeinsamen 
Arbeitens in den Ordensgemeinschaften, dann dominiert vor allem der Anspruch 
auf Teamworking. Man möchte gerne und bewusst etwas gemeinsam machen, sei 
es in bestimmten Werken, sei es in der Pastoral. Das Leben in Gemeinschaft ist 
heute dynamischer als noch in früheren Zeiten, da die Gemeinschaften in der Regel 
deutlich kleiner sind und manchmal im Alltag eher die Strukturen einer WG haben. 
Aber in allen Wohnformaten gibt es ein permanentes und auch teilweise sehr in
tensives Zusammenleben, was nicht zuletzt dazu führt, dass man sehr viel Privates 
und Persönliches voneinander weiß. Dies wird im günstigsten Fall aktiv kommu
niziert – und zwar im Sinne des Austausches, des Zuhörens und Ernstnehmens. 
Dies alles wird getragen durch die dritte Gemeinschaftsform, die spezifischer ist als 
ein zusammenarbeitendes Team bzw. als eine Wohngemeinschaft. Dies stellt den 
Charakter einer spirituellen Gemeinschaft dar. Eine Wohngemeinschaft hat zwar 
in der Regel bestimmte Ansprüche an das gemeinsame Leben, selten aber an ge
meinsam gepflegte Weltanschauungen oder konzeptionelle Grundhaltungen resp. 
an Spiritualität. In einer Ordensgemeinschaft besteht allerdings ein gemeinsamer 
spiritueller Anspruch, der schlussendlich sogar wichtiger ist als die Gemeinschaft 
oder deren theologische oder pastorale Schwerpunktsetzung. Dieser Anspruch hat 
mit der Suche nach Nachfolge zu tun und ist geprägt vom Gebet als Kommunika
tionsform mit Gott.

6 Resonanzachsen
Hartmut Rosa skizziert in seiner Studie „Resonanz“ (Rosa 2016) drei von ihm so
genannte „Resonanzachsen“, um sie in Beziehung mit der oben dargestellten Ge
meinschafts-Trias zu setzen.

Resonanz ist für Rosa ein Erklärungs- und Bewertungsraster für Weltbezie
hungen, die als „historisch und kulturell variable Gesamtkonfigurationen, die nicht 
nur ein bestimmtes Verhältnis zwischen Subjekt und Objekt definieren, sondern 
die de facto jene Subjekte und Objekte selbst mit hervorbringen.“ (Rosa 2016, 36) 
Diese Weltbeziehungen können resonant sein, müssen es aber nicht; im letztge
nannten Falle sind sie entfremdet (nicht-resonant). Resonante Weltbeziehungen 
werden entlang der drei Resonanzachsen abgebildet, die den funktional differen
zierten Handlungssphären moderner Gesellschafen entsprechen. Rosa geht es u. a. 
darum zu untersuchen, „auf welche Weise und in welchen Formen die moderne 
Gesellschaft Resonanzsphären institutionalisiert hat, und […] wie Subjekte in 
diesen Sphären jeweils versuchen, Resonanzachsen zu etablieren, und welche Art 
von Resonanzerfahrungen sie darin machen, und andererseits die jeweils vor
handenen Entfremdungspotentiale und Störquellen identifizieren.“ (Rosa 2016, 339) 

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 323



Dabei kommt er auf die drei Resonanzachsen der horizontalen, diagonalen und 
vertikalen Art, wobei ihm sehr bewusst ist, dass der Grenzziehung zwischen diesen 
einzelnen Resonanzsphären (oder Resonanzbeziehungen) „fast immer etwas 
Willkürliches“ (Rosa 2016, 339) eignet. Dennoch haben die korrespondierenden 
Resonanzachsen jeweils einen „Primärbezug“ (Rosa 2016, 33), weil es in den je
weiligen Sphären fortwährend einen bestimmten Weltbezug gibt. Die Sphären
trennung will Rosa verstanden wissen als Heuristik, die hilft, „kulturell und insti
tutionell etablierte Weltbeziehungen der Moderne und die damit verbundenen 
Lebens- und Handlungsstrategien der Subjekte auf ihre Resonanz- und Entfrem
dungspotentiale hin zu untersuchen.“ (Rosa 2016, 340) In Rosas Sinne gilt es also, die 
folgend skizzierten Achsen als solche nicht zu verabsolutieren.

Die drei Resonanzachsen, die in ihrem Primärbezug den funktional differen
zierten Handlungssphären moderner Gesellschaften entsprechen sind – kurz zu
sammengefasst – zum ersten die horizontale Resonanzachse, die soziale Bezie
hungen betrifft, zum zweiten die diagonale Resonanzachse, die Objektbeziehungen 
in den Blick nimmt, und zum dritten die vertikale, mit der Erfahrung von Tran
szendenz, Natur, Ästhetik und die Ereignishaftigkeit von geschichtsbedingten 
Wandlungsprozessen umfasst werden.

Die horizontale Resonanzachse wird an den Beispielen von Familie, von 
freundschaftlicher Beziehung und von Politik beschrieben (Rosa 2016, 341 – 380). In 
der Familie sieht Rosa den seitens der modernen, d. h. bürgerlichen Kultur ge
schaffenen Ausgleich zur indifferenten bzw. feindlichen Welt, in der Kampf und 
Konkurrenz herrscht. Sehr metaphorisch ist ihm die Familie der „Resonanzhafen in 
stürmischer See“ (Rosa 2016, 341). Ähnlich verhält es sich mit der Freundschaft, die 
quasi die Ergänzung der Familie darstellt, weil letztere die sozialen Resonanzer
wartungen der Moderne nicht alleine erfüllen kann. Noch viel mehr – Freund
schaft eröffnet Resonanzhorizonte, die das Erfahrungsspektrum erweitern. Selbst 
wenn Freundschaften nicht rechtlich oder politisch institutionalisiert sind oder 
eine Organisationseinheit des Sozialen darstellen, können sie „aus der Perspektive 
der Subjekte als soziales Kapital betrachtet und unter einer nutzenmaximierenden 
und zeitoptimierenden Perspektive evaluiert“ (Rosa 2016, 354) werden. So wie die 
Familie die Entlastung vom Berufsleben ist, so ist die Freundschaft mit einer oder 
mehreren Personen Entlastung sowohl vom Beruflichen als auch vom Familiären. 
Ein drittes Beispiel einer horizontalen Resonanzsphäre ist die Politik. Allerdings 
schränkt Rosa hier ein, da seiner Meinung nach „das Resonanzpotential der Politik 
im sozialen Imaginären zur Moderne eher unartikuliert“ (Rosa 2016, 362) bleibt und 
sich Resonanzerwartungen spätmoderner Subjekte nur selten explizit auf den 
Bereich des politischen Handelns richten und Politiker bzw. politische Institutio
nen als Repräsentanten der öffentlichen Sphäre als indifferent erlebt werden. Rosa 
relativiert diese Einschätzung dahingehend, dass die Lebenszufriedenheit von 

324 Thomas Eggensperger 



Menschen unmittelbar mit ihrer demokratischen Mitsprache und politischen 
Teilhabe korreliere und der inkludierende Prozess des politischen Gestaltens zu
frieden mache. Rosa macht deutlich, dass es hier nicht um eine irgendwie geartete 
Wohlfühl- und Harmoniezone gehen kann, sondern demokratische Politik zu 
verstehen ist als das „tönende Widersprechen“ (Rosa 2016, 369).

Dieser Beitrag will nicht das Konzept Rosas selbst diskutieren, sondern nur auf 
der Grundlage seines Konzepts das Ordensleben charakterisieren, aber eine kri
tische Bemerkung sei an dieser Stelle dennoch erlaubt: Der Pessimismus, den Rosa 
hinsichtlich der Politik als Resonanzachse artikuliert, ist m. E. nicht ganz nach
vollziehbar. Es wäre dem Konzept Rosas besser gedient, wenn er sich den Unter
schied von „Politik“ und dem „Politischen“, beispielsweise im Sinne von Ernst 
Vollrath (Vollrath 2003, 29 – 56) zu eigen gemacht hätte. Der Begriff der Politik ist 
demnach ein breit gefächertes Potpourri (Bündnis-, Familien, -Partei-, Schul-, Fir
menpolitik etc.). Im Deutschen wird der Begriff der Politik in der Regel absolut 
verwendet, das heißt, man spricht von der Politik an sich und es entsteht der 
Eindruck, als gebe es eine Entität namens „Politik“. Im Englischen ist der Begriff 
vielschichtiger – mit „politics“ gibt es einen objektiven Begriff, aber mit „policy“ 
einen deutlich konkreteren subjektiven Begriff, der eine bestimmte Politik meint, 
die man gerade z. B. innerhalb der Regierung oder eines Verbands praktiziert. 
Zentral in Vollraths ist der Unterschied von Politik und dem Politischem (zwischen 
„politics“ und „political“ (franz. „la politique“ und „le politique“).

„′Politik′ und ′das Politische′ werden dann nicht mehr in vager Weise äquiva
lent gesetzt, sondern ′das Politische′ wird als die Bestimmung dessen genommen, 
was ′Politik′ ist und was deren ′politischer′ Charakter konstituiert und ausmacht. ′ 
Politik′ ist alles, was von einem ausgearbeiteten Verständnis des Politischen, sei
nem Begriff her, so und als dieses bestimmt oder bestimmbar ist.“ (Vollrath, 2003, 
38). Und weiter: „Das Politische ist die phänomenal in der Welt auftretende und 
erscheinende Modalität einer bestimmten Art der Beziehung von Menschen un
tereinander, die als die politie-hafte bestimmt werden wird, in Bezug auf die andere 
Phänomene als politische qualifiziert oder im Ausmaß ihres defizitären Zustandes 
disqualifiziert werden können… Der Begriff des Politischen dient zur Bestimmung 
der politischen Qualität und Modalität von Phänomenen, die sich innerhalb der 
politischen Sphäre in ihrer politischen Dimension zeigen.“ (ebd., 45)

Das Subjekt des Politischen ist also nicht die Politik, sondern sind die inter
personal handelnden Menschen. Die politischen Subjekte mögen völlig verschieden 
sein, aber sie finden sich im Politischen als einem gemeinsamen Nenner. Ähnlich 
sieht es Hannah Arendt (auf die Hartmut Rosa auch eingeht), die das Politische als 
eine Ordnung des menschlichen Zusammenlebens betrachtet, die es nicht einfach 
überall gibt, wo Menschen sind, sondern nur dort, wo deren Gemeinschaft politisch 
organisiert ist. Allerdings unterscheidet sie nicht so präzise wie Vollrath zwischen 

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 325



Politik und dem Politischen (vgl. Arendt 2007, 37; Arendt 1994). So ist also das Po
litische ist ein gesellschaftliches Bewegungsprinzip, in dem sich Handlung und 
Gestaltung von Politik in der Spannung zum Menschen ausdrückt. Politik ist nicht 
nur das institutionelle Gefüge, sondern auch der öffentliche bzw. kollektive Raum 
zu verstehen, in dem das Politische aufscheinen kann (vgl. Böhnisch 2006, 8).

Diese Ausführungen zeigen, dass es m. E. in der Debatte Hartmut Rosas um die 
Resonanzachse nicht eigentlich um Politik, sondern um das Politische geht. Und der 
Raum des Politischen ist – im Gegensatz zur Politik – sehr wohl resonant.

Als zweite der Resonanzachsen führt Hartmut Rosa die diagonale Variante auf, 
in der es um Objektbeziehungen geht. Eine resonante Beziehung zu Objekten ist 
eine seiner Meinung nach alltägliche Beziehungsweise, eine „auch im Alltag mög
liche Formen der dinglich vermittelten Weltbeziehung“ (Rosa 2016, 389). Menschen 
eignen sich bestimmte Objekte an, in denen sie zu einer „identitätskonstituieren
den Antwortbeziehung“ (Rosa 2016, 391) stehen können. Die Anverwandlung von 
Dingen stellt diagonale Resonanzachsen dar, was besonders in den Bereichen von 
Arbeit und in der Bildung vonstatten geht. Hinsichtlich der Bedeutung von Arbeit 
orientiert sich Rosa an den traditionellen Theorien, in denen „die durch Arbeit 
vermittelte Form der Weltbeziehung den Konstitutionsgrund für die Sozialität und 
Gesellschaftlichkeit des Menschen und daher für die sozialen Verhältnisse“ (Rosa 
2016, 394) darstellt. Jede Arbeit bzw. jede Bearbeitung des Materialen ermöglicht 
die Erfahrung von tätigkeitsbezogener Selbstwirksamkeit, die Rosa „Dingresonanz“ 
(Rosa 2016, 395) nennt. Auch die Schule kann sowohl für Lehrende als auch für 
Schüler zum Resonanzraum werden, da Bildung nicht einfach auf Selbst- oder 
Weltbildung abzielt, sondern auf „Weltbeziehungsbildung“. So wird sie zum 
„Prozess der Weltanverwandlung“ (Rosa 2016, 408). Misslingt dieser Prozess, 
kommt es anstelle einer Resonanz zu einer Entfremdung.

Die vertikalen Resonanzachsen sind die dritte Variante von Achsen, die Rosa 
feststellt. Hier spielt Religion eine bedeutende Rolle. Sie wird zu einer Beziehung, 
die in den Kategorien Liebe und Sinn gewährleistet, dass die Grundform des Da
seins eine Resonanzbeziehung ist (Rosa 2016, 435 – 514). So können Gottesdienste 
resp. religiöse Riten in Verbindung mit Erfahrung vertikale Tiefenresonanz er
zeugen. Hinzu kommen horizontale Resonanzachsen zwischen den Gläubigen 
(Gemeinde) als auch diagonale Resonanzbeziehungen, indem Dinge wie Brot, Kelch 
und Wein resonanztechnisch „aufgeladen“ (Rosa 2016, 443) werden. „Daraus ent
steht so etwas wie ein sensorischer Resonanzverbund, in dem die drei Achsen sich 
gegenseitig zu aktivieren und zu verstärken vermögen.“ (Rosa 2016, 443). (N.B. 
versteigt sich Rosa m. E. wenig in dem Bild des christlichen Kreuzes als die Ver
bindung horizontaler und vertikaler Resonanzachsen. [Rosa 2016, 444]) Neben der 
Religion führt Hartmut Rosa noch die Natur (Rosa 2016, 453 – 472) auf und des 
Weiteren die Kunst (Rosa 2016, 472– 500). Kunst entsteht aus der permanenten 

326 Thomas Eggensperger 



Auseinandersetzung und im Dialog zwischen dem vermögenden und formenden 
Subjekt (Künstler:in mit einem entsprechenden Wissen und entsprechender 
Kompetenz) und der eigenständigen Quelle. Kunstgeschehen ist Resonanzgesche
hen als ein „prekäres Antwortverhältnis zwischen zwei eigenständigen, sich stets 
auch widersprechenden […] sich im gestaltenden Ringen transformierenden 
Stimmen.“ (Rosa 2016, 478) Und weiter: „Ästhetische Resonanz wird so zu einem 
Experimentierfeld für die Anverwandlung unterschiedlicher Muster der Weltbe
ziehung.“ (Rosa 2016, 483) Schlussendlich geht Hartmut Rosa auf Geschichte ein, die 
in dem Augenblick zu einem Resonanzraum wird, wo Vergangenheit (als ein An
deres) und Zukunft in der Gegenwart in einen Dialog treten und diese Differenz
erfahrung Resonanz ermöglicht (Rosa 2016, 505).

7 Resonanzen und die Trias von Gemeinschaft
Die drei Resonanzachsen lassen sich konsequenterweise auf das Beziehungsge
flecht einer Ordensgemeinschaft applizieren. Die horizontale Resonanzachse, wie 
sie seitens Rosa in Familie, Freundschaft und Politik (wie oben angemerkt, besser 
des Politischen) zu situieren ist, findet sich in einer Gemeinschaft von Ordens
mitgliedern, wenn man sich das Zusammenleben als Quasi-Familie vorstellt. Man 
lebt intergenerationell zusammen, hat jeweils persönliche Interessensschwer
punkte, aber auch teilweise prinzipiell unterschiedliche Vorstellungen, was das 
Zusammenleben entweder belastet und / oder bereichert.

Familie ermöglicht Geborgenheit und einen Schutzraum des Vertrauten. Das 
hilft einem oder einer Einzelnen in einer Gemeinschaft, wenn er oder sie beruflich 
sehr eingespannt ist oder sein oder ihr Alltag bestimmt ist von negativen Einflüssen 
(fehlende Anerkennung, Mobbing, Neid und Missgunst, mangelnde Erfolgserleb
nisse). Hier ist die familiäre Gemeinschaft die Chance, Einzelne aufzufangen und 
ihnen den Raum zur Entschleunigung zu bieten, den sie brauchen.

Ähnlich verhält es sich mit der Ebene von Freundschaft, die es selbstver
ständlich innerhalb der Ordensmitglieder gibt, aber auch im erweiterten Raum von 
Bekannten, mit denen man zu tun hat. Freund:innen sind vor allem wichtig, wenn 
in bestimmten Situationen die Familie doch zu begrenzt ist in ihren Möglichkeiten 
oder im Einzelfall sogar überfordert ist mit einer konkreten Situation. Freund
schaften unterstützen im Einzelfall auch Personen, die mit der Familie im Konflikt 
liegen, da Freund:innen in der Regel unabhängig sind gegenüber der Familie. Dem 
äquivalent sind Freund:innen im Orden, die für den oder die Einzelne:n mehr 
Offenheit aufbringen als es die Gemeinschaft kann oder will. Die ausgefeilte poli
tische Struktur der Orden in der jeweiligen Mixtur der Governance von (tempo
rärem) Führen und Leiten, von Partizipation und (repräsentativer) Demokratie 

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 327



bringt es mit sich, dass jedes Ordensmitglied eng verwoben ist mit dem Raum des 
Politischen, dem sozialen Beziehungsgeflecht, das sich innerhalb eines Ordens 
abspielt. In diesem Raum des Öffentlichen werden aktuelle Themen, Zukunfts
überlegungen, Krisen und Perspektiven debattiert. Diesem Diskurs sollte sich kei
ner entziehen, wenngleich das Interesse an Partizipation in der eigenen Ordens
struktur unterschiedlich vorhanden ist und es biographisch auch verschiedene 
Grundeinstellungen und Phasen hinsichtlich partizipativer demokratischer Dis
kurse gibt.

Diagonale Resonanzachsen lassen sich finden in Beziehungen von Einzelnen 
zu Dingen und zu Tätigkeiten. Die Tätigkeit der Ordensleute findet sich im weiten 
und differenzierten Umfeld der Pastoral und in den Beziehungen zu Menschen, die 
mittels der Pastoral angesprochen werden. Die meisten Orden haben ihre Akzente 
und Schwerpunkte hinsichtlich ihrer seelsorglichen Aktivitäten und ein gewisses 
Selbstverständnis, wie sich die Pastoral in der jeweiligen Ordensspiritualität ver
orten lässt. Die „Arbeit“ der Ordensleute ist im Wesentlichen die Pastoral, die 
eingebettet ist in die sie unterstützende Spiritualität (Gebet) und theologische 
(Fort‐)Bildung. Pastorale Aktivität bringt die Ordensleute mit Menschen (außerhalb 
ihrer eigenen Gemeinschaft) zusammen und deren unterschiedliche Plattformen – 
in gelungener Seelsorge findet „Weltbeziehungsbindung“ (Rosa 2016, 408) statt.

Die letzte der drei Resonanzachsen schließlich, die vertikale Variante, bietet 
sich hinsichtlich ihres Abgleichs im religiösen Leben gerade zu an. Religion ist 
gleichsam das Kerngeschäft der Orden und geistlichen Gemeinschaften und dürfte 
bei ihnen fast ausnahmslos eine vertikale Tiefenresonanz erzeugen. Angereichert 
wird dies – je nach Interessenslage der einzelnen Mitglieder durch Sensibilität für 
Kunst, Natur und Geschichte. Dabei geht es keineswegs nur um christliche Kunst, 
die Natur des Klostergartens oder die eigene Ordensgeschichte. Die Resonanzfläche 
von Ordensleuten kann – wie von allen anderen auch – sehr breit und offen an
gelegt sein und die Spiritualität des oder der Einzelnen prägen, was sich an deren 
Arbeit (u. a. an den Predigten) bemerkbar macht.

8 Abschließend: Zum Predigerorden
Im Folgenden sollen hinsichtlich des Dominikaner- resp. Predigerordens vier 
Komponenten erörtert werden, deren Inhalt sich aus der oben ausgeführten Dar
stellung erschließt. Diese Erwägungen sind politischer, spiritueller, theologischer 
und soziologischer Art.

In politischer Hinsicht eignet dem Orden gemäß den Regeln eine repräsentativ 
verfasste Demokratie. Die Oberen und die Gremien werden demokratisch auf Zeit 
gewählt und den Gewählten wird damit die Führung und Leitung abdelegiert. 

328 Thomas Eggensperger 



Prinzipiell herrschen im Orden synodale Strukturen, da in den Konzilien und 
Kapiteln auf unterschiedlichem Niveau gemeinsam seitens der gewählten Vertreter 
beraten und entschieden wird. In der Tendenz ist der Orden teamorientiert – nicht 
nur in der politischen Verfassung, sondern auch im gemeinsamen Leben und in der 
gemeinsamen Arbeit. Zur Trias Gemeinschaft gehört die spirituelle Gemeinschaft 
auf der Grundlage eines gemeinsamen geistlichen Anspruchs hinsichtlich der 
Nachfolge und Gemeinschaft als Gebetsgemeinschaft. In der Theologie des Or
denslebens, wie sie von Thomas von Aquin übernommen wurde, geht es um den 
„status perfectionis“, um die lebenslängliche Suche nach Vollkommenheit, die de
finitiv aber erst nach dem Tod erreicht werden kann. Dieses theologische Konzept 
ist seit dem Vaticanum II mit dem Dokument „Perfectae caritate“ etwas in den 
Hintergrund gerückt, da es leicht missverstanden wurde, als ob Ordensleute mit 
dem Anspruch der Vollkommenheit mit der Profess einen besonderen Elitestatus 
erhalten hätten, obgleich der Anspruch der richtig verstandenen Suche nach 
Vollkommenheit für jede:n Christ:in Gültigkeit hat. Soziologisch betrachtet, handelt 
es sich bei Orden hinsichtlich ihrer Struktur und Ausrichtung um eine Mixtur 
sowohl von einer formalen als auch normativen Organisation (Schmelzer 1972, 187– 
207). Organisationsanalytisch lassen sich dadurch Wandlungsprozesse erklären 
und begründen. Eindeutig verabschiedet haben sich die Ordensgemeinschaften 
vom Typus der „totalen Organisation“ (Schmelzer 1972, 171 unter Berufung auf 
Goffmann 1972), in der alle Tätigkeiten nach einem System expliziter Regeln vor
geschrieben und gesteuert werden (schrankenlose Lebensbereiche, geregelter Ta
gesablauf, Umweltdistanz etc.).

9 Hypothese
Es drängt sich die Frage auf, ob es sich hinsichtlich der Finalität des selbst ge
wählten Lebens als Ordensmitglied anbietet, die Resonanz im Sinne Rosas (und das 
„Gute Leben“) als eine entsprechende zielführende Kategorie zu betrachten. Stellt 
man eine Beziehung her von der Trias Gemeinschaft zu den drei Resonanzachsen 
und nimmt man – wie oben dargestellt – deren Korrelation an, dann ist Resonanz 
eine prägende Kategorie zur Berufung und zur Pflege des Lebens in einem Orden 
oder in einer geistlichen Gemeinschaft.

Bibliographie
Arendt, Hannah. 2007. Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass. Piper: München.
Arendt, Hannah,1994. Vita activa. Oder vom tätigen Leben. Piper: München.

Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden 329



Böhnisch, Lothar. 2006 Politische Soziologie. Eine problemorientierte Einführung, Budrich: Leverkusen.
Eggensperger, Thomas. 2024a. „Ordensgemeinschaften, christliche“. In Evangelisches Lexikon für 

Theologie und Gemeinde, Bd. 3, hg. v. Heinzpeter Hempelmann und Uwe Swarat, 1122 – 1127. 
Holzgerlingen: SCM.

Eggensperger, Thomas und Ulrich Engel. 2024. „Religious Orders and synodality. The democratic 
constitution of the Dominican Order as an inspiration for the overdue democratization of the 
Ecclesia universalis, in: Synodality in Europe – theological reflections on the Church on synodal 
paths in Europe“, hg. von Margit Eckholt, (Theology East – West: European Perspectives / 
Theologie Ost – West: Europäische Perspektiven, Bd. 33). 83 – 99: Lit.

Först, Johannes und Peter Frühmorgen. Hg. 2020. In Zukunft leiten. Analyse neuer Leitungsmodelle in 
pastoralen Räumen. Würzburg: Echter.

Frank, Isnard Wilhelm. 2005. Lexikon des Mönchtums und der Orden. Stuttgart: Reclam.
Frank, Isnard Wilhelm. 2021. „Mittelalterliche Bettelordensklöster als paraparochiale Kultzentren“. In 

ders., Verstädtertes Mönchtum. Zur Sozialgestalt des Dominikanerordens (Dominikanische Quellen 
und Zeugnisse, Bd. 23). Leipzig: Benno.

Frank, Karl Suso. 62010. Geschichte des christlichen Mönchtums. Darmstadt: Primus.
Goffmann, Erving. 1972. Asyle. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Haub, Rita. 2007. Die Geschichte der Jesuiten. Darmstadt: WBG.
Horst, Ulrich. 1999. Bischöfe und Ordensleute. Cura principalis animarum und via perfectionis in der 

Ekklesiologie des hl. Thomas von Aquin. Berlin: Akademie.
Kohlgraf, Peter. 2015. Nur eine dienende Kirche dient der Welt. Yves Congars Beitrag für eine 

glaubwürdige Kirche. Ostfildern: Matthias Grünewald.
Kraus, Georg. 2012. Die Kirche – Gemeinschaft des Heils. Ekklesiologie im Geist des Zweiten Vatikanischen 

Konzils. Regensburg: Pustet.
Poblotzki, Johannes M. 2019. Das plurivokationale Charisma der neuen geistlichen Gemeinschaften. Ihr 

Beitrag zu einer Entwicklung einer trinitarischen Ekklesiologie. Paderborn: Schöningh.
Rosa, Hartmut. 2016. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Schmelzer, Günter. 1979. Religiöse Gruppen und sozialwissenschaftliche Typologie. Möglichkeiten der 

soziologischen Analyse religiöser Orden. Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der 
Görres-Gesellschaft, Bd. 3. Berlin: Duncker & Humblot.

Szymanowski, Björn. 2023. Die Pfarrei als Dienstleistungsorganisation. Ein Beitrag zur 
praktisch-theologischen Präzisierung kirchlicher Sendung. Würzburg: Echter.

Tatschmurat, Carmen. 2024. Kleine Gemeinschaften. Spirituelles Leben gemeinsam neu gestalten.
Münsterschwarzach: Vier Türme.

Theobald, Michael. 2023. Dienen statt herrschen. Neutestamentliche Grundlegung der Ämter in der 
Kirche. Regensburg: Pustet.

Vollrath, Ernst. 2003. Was ist das Politische? Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrnehmung.
Würzburg: Königshausen & Neumann.

Wolf, Notker und Enrica Rosanna. 32008. Die Kunst Menschen zu führen. Reinbek: Rowohlt.

330 Thomas Eggensperger 


	Thomas Eggensperger
	Repräsentativ Leiten und Entscheiden in der Organisationsstruktur von Orden
	Resonanzachsen und die Trias von Gemeinschaft
	1 Struktur der „Katholischen Kirche“ – Konfliktkoordinaten
	2 Die Zeit‍(en) der Orden und geistlichen Gemeinschaften
	3 Beispiel: Predigerorden
	4 Führen / Leiten und gemeinsam Leben
	5 Trias Gemeinschaft
	6 Resonanzachsen
	7 Resonanzen und die Trias von Gemeinschaft
	8 Abschließend: Zum Predigerorden
	9 Hypothese
	Bibliographie


