Ulrich Engel

Die dominikanische Lebensform als tertium
im Resonanzraum von Norm (Regel) und
Leben (Konstitutionen)

Ordenstheologische Reflexionen im Anschluss an Hartmut Rosa

1 Einleitung

Der vorliegende Beitrag thematisiert den Zusammenhang zwischen christlichen
Theologumina und kommunitérer Lebensform, wie er in Ordensgemeinschaften
gelebt wurde und wird. Dabei untersuche ich die These, nach der sich religiose
Dauervergemeinschaftungsformationen mit Hilfe von bestimmten Resonanz-
achsen sozial strukturieren und iiber eine langere Zeit hinweg Stabilitat aushilden.
Auf diese Weise, so meine Arbeitshypothese, ist es religiosen Gemeinschaften —
teilweise iber Jahrhunderte hinweg — gelungen, aus dem Gottesglauben ihrer
Mitglieder resultierende Lebensformen auszubilden, die sich wiederum in den
sozialen Interaktionen der der Gemeinschaft zugehorigen Akteur:innen und den
rechtlich-institutionalisierten Regelungen ihrer Verfassung praktisch realisieren.
Eine Moglichkeit, die Genese geistlicher Vergemeinschaftungsprozesse zu be-
schreiben, setzt bei historisch vorhandenen Gottesvorstellungen und den dazu
gehorigen religiosen Praktiken an. Nach und nach habe sich diese zu ,Vergesell-
schaftungsmodi“ (Rosa 2016, 294) verfestigt, aus denen wiederum neue Organisa-
tionsformen entstanden. Diese Organisationsformen dienen wiederum tber die
Zeit hinweg als Resonanzraum fiir spirituell ausgerichtete und religiés begriindete
kommunitire Lebensformen. Mein Text versucht eine resonanztheoretische Re-
konstruktion des skizzierten Zusammenhangs am Beispiel des 1216 gegriindeten
Dominikanerordens (Ordo Praedicatorum) im Blick auf seine normativen Texte wie
auch hinsichtlich der dort praktizierten Lebensform.

2 Hartmut Rosa: Resonanztheorie als Theorie des
guten Lebens

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts erfahren viele Menschen die Welt als grausam und
absurd. Es fallt zunehmend schwerer, in ihren historischen Gegebenheiten Sinn zu

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-015



292 —— Ulrich Engel

erkennen. Analysiert wurden solcherart Erfahrungen und die sich in ihnen spie-
gelnden gesellschaftlichen Verhéltnisse bereits im Jahrhundert zuvor: von Karl
Marx als ,Entfremdung® (Marx 1973, 514), von Max Weber als ,Entzauberung®
(Weber 2002, 488), von Georg Lukacs als ,Verdinglichung“ (Lukdcs 1968), von
Theodor W. Adorno als ,Barbarei“ (Adorno 1970, 92) und von Hannah Arendt als
s~Weltverlust“ (Arendt 1960, 7). Hartmut Rosa spricht im selben Zusammenhang
vom , Weltverstummen® (Rosa 2016, 523 u.8.). Die Welt verstummt, wenn sie bloR
im Modus der ,Aneignung“ (Rosa 2019, 14) als Objekt betrachtet und behandelt
wird, das sich der Mensch verfiighar machen kann. Rosas Kritik solcherart kolo-
nialistisch-ausbeutender Aneignung steht ganz in der kritischen Theorietradition
der genannten Vorlaufer:innen.

Im Streit zwischen den unterschiedlich gedachten und praktizierten Welt-
verhdltnissen pladiert Rosa fiir alternative Beziehungsformen, die von gegenseiti-
ger Wertschdtzung und von Achtung vor der Alteritit der jeweils anderen Seite
gepragt sind. Im Rahmen seiner Resonanztheorie nennt er die angezielte Bezie-
hung ,Response-Resonanz“ (Rosa 2019, 23). Diese ist angesiedelt zwischen ,Selbst“
(Rosa 2019, 23) und ,einem differenten Anderen® (Rosa 2019, 23). Dieses Andere
bezeichnet Rosa auch als ,,Welt“ (Rosa 2019, 23). Er unterscheidet dabei drei Di-
mensionen der Resonanzheziehung: eine ,horizontale Dimension“ (Rosa 2019, 24)
zu anderen Menschen, eine ,diagonal[e] [...] Dimension“ (Rosa 2019, 24), die sich
auf die materielle Dingwelt bezieht, und eine ,vertikale Dimension“ (Rosa 2019, 24)
im Sinne einer Beziehung zu einer Ganzheit.

Grundsétzlich gilt, dass Selbst" (Subjekt) und Welt keineswegs a priori gegeben
sind, um dann in einem zweiten Schritt in ein Verhéaltnis zueinander zu treten.
Vielmehr konstituieren sich beide erst in ihrem In-Beziehung-treten (Rosa 2019, 15).
Mit dem in Gottingen lehrenden Philosophen Holmer Steinfath kann Rosas Reso-
nanz genauer als ,eine bidirektionale Relation“ (Steinfath 2019, 51) beschrieben
werden. In ihr lasst sich das Selbst durch die Welt bertihren und bewegen, und in
ihr antwortet es auf dieses Berithrt-Werden (Rosa 2016, 285).

Zentral in solcherart Resonanzbeziehungen ist, dass der/die/das Andere ,mit
unverfiigharer, eigener Stimme“ (Rosa 2019, 23) spricht. Ein aneignender Zugriff,
der danach strebt, sich die Alteritat der Welt verflighar zu machen, hétte demnach
so etwas wie eine grundsatzlich resonanzunfahige ,Weltstummheit* (Wils 2019,
121) zur Folge. Das Moment der ,,Unverfiigharkeit (Rosa 2019, 20) ist somit kon-
stitutiv fir ein gelingendes Weltverhaltnis. Dieses Weltverhaltnis definiert Rosa
nédherhin als eine Relation der ,Anverwandlung der Welt [...] in Form eines

1 Zur Frage, ob geméf der Unterscheidung von Charles Taylor (Taylor 2009, 67—82) dieses Selbst
als ,poros‘ oder ,abgepuffert‘ verstanden werden muss, Hiibenthal 2019.



Die dominikanische Lebensform =—— 293

transformierenden Begegnens“ (Rosa 2019, 14). Denn ,[e]rst vor dem Hintergrund
einer ,schweigenden’, sich entziehenden Welt, lasst sich eine eigene Stimme ent-
falten und Selbstwirksamkeit im Sinne der Etablierung spezifischer Resonanz-
achsen erfahren.“ (Rosa 2019, 23) Dabei bleibt vorerst offen, ob es sich bei der
schweigenden, sich entziehenden und unverfiigharen Alteritat um ein im weiteren
religiosen Sinne transzendentes Gegentiber handelt.

Steinfath vertritt die These, dass Rosas Resonanztheorie ,in ihrem normativen
Kern auf eine Theorie des guten Lebens“ (Steinfath 2019, 45) ziele. Somit kann Rosas
Resonanzbegriff mit Steinfath als ,das Andere der Entfremdung® (Steinfath 2019,
45) verstanden werden. Allerdings gilt es gewahr zu sein, dass auch ein gutes Leben
keineswegs durch reine Konsonanz charakterisiert ist. Vielmehr — darauf hat Jean-
Pierre Wils in seiner Beschdaftigung mit Rosas Resonanztheorie aufmerksam ge-
macht — schleichen sich in resonante Lebensformen immer auch entfremdet-dis-
sonante Aspekte ein. Diese konnen sowohl als ,Resonanzméngel“ (Wils 2019, 120)
als auch als ,,Resonanziiberfiille“ (Wils 2019, 120) auftreten. Ebenso ist Entfremdung
aber auch nicht allein als radikale Dissonanz zu verstehen. Denn da es sich um eine
lebendige Relation zwischen Selbst und Welt handelt, ist nach Rosa jedem Reso-
nanzverhdltnis und jeder ihrer Begegnungen bzw. Beziehungen mit dem Anderen
als Anderem immer auch ein Moment der Fremdheit bleibend inharent (Rosa 2019,
21).

Eine mit Rosas Resonanzansatz so rekonstruierte Theorie des guten Lebens hat
den Vorteil, alle Weltebenen in den Blick zu nehmen, ohne sie in ununterschieden-
holistischer Weise in eins setzen zu miussen: Denn anders als hedonistisch ausge-
richtete Theorien des guten Lebens thematisiert Rosa ausdriicklich auch Sozi-
albeziige. Und anders als kommunitaristische Ansatze verliert Rosa keineswegs die
Selbstbezuige aus dem Blick. Zudem versteht er — anders als Theorien des guten
Lebens, die vor allem auf materieller Verteilungsgerechtigkeit aufruhen - die
Dingwelt nicht allein als Ansammlung von Verfligungsobjekten, sondern schreibt
ihr einen Eigenwert zu. Und insofern die Welt als eine Sammlung letztendlich
unverfiigharer Alterititen gedeutet werden kann, kritisiert Rosa alle Ideale abso-
luter Autonomie (Steinfath 2019, 46).

Eine solche alteritatssensible Resonanztheorie des guten Lebens wiirde in
praktischer Hinsicht Selbstbeherrschung, Sensibilitdt und Statusverzicht als zen-
trale Haltungen des Subjekts ausbilden. Interessanterweise leitet der in Wiirzburg
lehrende Systematische Theologe Klaas Huizing diese Haltungen, die ihm zufolge
ganz entscheidend gelingende Resonanzbeziehungen zu férdern in der Lage sind,
aus der biblischen Weisheit ab (Huizing 2019, 137).



294 —— Ulrich Engel

3 Rahel Jaeggi: Lebensformen als reflektierte
Transformationspraktiken

In ihrer Studie ,Kritik von Lebensformen* definiert Rahel Jaeggi Lebensformen
»als ein Biindel von sozialen Praktiken [...] und Ordnungen sozialen Verhaltens.*
(Jaeggi 2014, 77) Dieses Ensemble enthdlt, so die Berliner Philosophin, ,Einstel-
lungen und habitualisierte Verhaltensweisen mit normativem Charakter, die die
kollektive Lebensfiihrung betreffen* (Jaeggi 2014, 77). Sie sind Voraussetzung fiir die
Etablierung dessen, was bei Rosa unter einem guten Leben verstanden wird.

Fiir meine weiteren Uberlegungen zu den konstitutiven Ordensregelwerken ist
der normative Charakter der gemeinschaftlichen Verhaltensweisen von zentraler
Bedeutung. In diesem Sinne beschreibt Jaeggi Lebensformen als ,sozial geteilte
Praktiken“ (Jaeggi 2014, 77). Zugleich jedoch stehen die genannten Einstellungen
und Praktiken in einem funktionalen Verhdltnis zueinander. Speziell in einer
funktional ausdifferenzierten Gesellschaft ist dies unschwer ersichtlich. Jaeggi er-
lautert den Sachverhalt im Anschluss an Georg Simmel am Beispiel der ,Lebens-
form des (Grof3-)Stadtischen“ (Jaeggi 2014, 111), wobei ihr Interesse besonders der
grof3stadtischen Trennung von Wohnort und Arbeitsplatz, dem Mobilitatsverhal-
ten und den Konsumgewohnheiten, der urbanen Architektur und den Familien-
konstellationen, dem Freizeitverhalten und den professionalisierten Care-Dienst-
leistungen gilt (Jaeggi 2014, 111-114, mit Bezug auf Simmel 2006).

Die funktionale Aufeinanderbezogenheit der verschiedenen Lebensfithrungs-
praktiken ergibt sich allerdings nicht von selbst. Vielmehr bediirfen sie der inter-
pretativen Formung. Denn ,[eline Lebensform zu teilen, bedeutet nicht nur,
Praktiken zu teilen, sondern die Interpretation dieser Praktiken, vor allem aber die
Interpretationsschemata fiir diese Praktiken zu teilen.“ (Jaeggi 2014, 106%) Or-
densregeln und -konstitutionen bspw. stellen solche Interpretationsschemata dar.
Ahnliches gilt fiir die tiberlieferten Narrative iiber das Leben von Ordensgriinder:
innen oder fiir spirituelle Testamente und Anweisungen hervorgehobener Prot-
agonist:innen der Ordensgeschichte (z.B. Heilige).

Jaeggi unterstreicht in diesem Zusammenhang, dass das Ganze (Lebensform)
und seine Teile (einzelne Praktiken) hinsichtlich ihrer Beziehung zueinander in
Gestalt eines hermeneutischen Zirkels verfasst sind: ,Die einzelnen Praktiken sind
auf den Zusammenhang ausgerichtet und gewinnen aus diesem heraus Bedeutung;

2 Zur Einordnung der Rede von den Interpretationsschemata bei Jaeggi (MacIntyre 2006, 4):
»Consider what it is to share a culture. It is to share schemata which are at one and the same time
constitutive of and normative for intelligible action by myself and are also means for my inter-
pretations of the actions of others.*



Die dominikanische Lebensform =—— 295

umgekehrt sind es aber die Praktiken selbst, die diesen Zusammenhang ausma-
chen.“ (Jaeggi 2014, 109) Damit sind die Interpretationsschemata — oder besser: ist
der Interpretationsrahmen, in dem sich soziale Praktiken zu Lebensformen biin-
deln — den beteiligten Praktiken nicht in einer essentialistisch gedachten Weise
vorgelagert. Er ist ,also keine omindse Grofie ,oberhalb‘ oder jenseits der Praktiken
selbst.“ (Jaeggi 2014, 109) Diese Feststellung Jaeggis trifft sich mit Rosas These, nach
der sich Resonanzbeziehungen erst in ihrem Miteinander-in-Beziehung-treten
konstituieren. Damit sind die sozialen Praktiken dem Interpretationsrahmen, so
Jaeggi, ,gewissermafien eingelagert“ (Jaeggi 2014, 110).

Aufgrund dieses offen resonierenden Prozesses, in dem sich das Zueinander
von sozialen Praktiken und kumulierter Lebensform sowohl funktional als auch
normativ ausgestaltet, eignet der Lebensform selbst ein dynamischer Charakter.
Lebensformen sind gekennzeichnet durch ,ihr Vermdgen, sich selbst neu zu ver-
fassen.“ (Held 2014) Wenn sich also externe Bedingungen und Konstellationen
wandeln, muss das Zueinander von Teilen und Ganzem neu bestimmt werden.
Jaeggi begreift entsprechende Neuausrichtungen als Lernprozesse, die gliicken
oder scheitern konnen. Die Herausforderung dabei ist eine doppelte: Zum einen ist
den verdnderten Rahmenbedingungen Rechnung zu tragen und - vor allem in
Krisensituationen — die Lebensform immer wieder neu auszurichten, zum anderen
bediirfen Prozesse der sozial-historischen Transformation der Reflexion dieser
Verdnderung durch die Lebensform selbst. Andersherum — negativ — formuliert:
Sowohl das Verdrangen von Krisenerfahrungen als auch Phanomene eines ,kol-
lektiven praktischen Reflexionsdefizit[s]“ (Jaeggi 2014, 447) lassen Lebensformen
misslingen (Emcke 2019).

Im Rahmen seiner Demokratietheorie hat sich John Dewey mit solcherart
Lernprozessen befasst (Dewey 1996 und Dewey 2000). Ankniipfend an dessen
einschligige Uberlegungen definiert Jaeggi ein solches Lernen als ein Probleml-
sungshandeln, das experimentell verfasst und damit hinsichtlich seines Ausgangs
offen ist (Jaeggi 2014, 345—346). Lebensformen und ihre Kritik interessieren hier
also nicht zuerst substantiell-inhaltlich im Sinne einer leitkulturellen Bestimmung
dessen, was unter gutem Leben zu verstehen ist. Vielmehr geht es Jaeggi um den
formalen Prozess, in und mit dem eine Lebensform in der Lage ist, ihre Gesamt-
verfasstheit immer wieder neu zu transformieren, um auf diese Weise das Ver-
héltnis von Teilen und Ganzem — hier in Anlehnung an Hartmut Rosa formuliert —
in einem wechselseitigen Resonanzverhdltnis zu halten und damit das Funktio-
nieren ihrer selbst — der Lebensform — auch auf Zukunft hin zu gewéhrleisten.
Nicht zuletzt durch Jaeggis Fokussierung auf die formalen Bedingungen, die es zur
Ausbildung einer Lebensform braucht, konzentriere ich mich in meinen weiteren
Ausfiihrungen auf formale, genauer: verfassungsmafige Aspekte der dominikani-
schen Lebensform.



296 —— Ulrich Engel

4 Edward Schillebeeckx: Dominikanische Predigt
als universale Heilsverkiindigung

»Der Predigerorden ist [...] vom heiligen Dominikus ,bekanntlich von Anfang an vor
allem fiir die Predigt und das Heil der Menschen gegriindet worden“?. In dieser
programmatischen Aussage wird deutlich, dass bei den Dominikanern nicht mehr
(wie zuvor im benediktinisch gepragten Monchtum ublich) das personliche See-
lenheil der Ordensmitglieder primérer Zweck der Religiosenexistenz war. Statt-
dessen verschiebt die Fundamentalkonstitution den Fokus auf das Moment der
Alteritat. In diesem Sinne stellt sie eine Heilsverkiindigung, die sich ausnahmslos
an alle Menschen wendet, ins Zentrum des pastoralen Interesses. Diese spirituelle
Wende zur Alteritat hatte Auswirkungen bis in die interne Gesetzgebung der Ge-
meinschaft wie auch auf ihre klésterliche Lebensform. Der Predigt zum Heil der
Menschen als Zweck der dominikanischen Ordensexistenz ,wurde alles andere
untergeordnet, was die Mdglichkeit eines freieren Umgang (sic!) auch mit den
Ordenssatzungen notig machte.“ (Hoyer 2003, 213) Mehr noch: ... diesen freieren
Umgang mit den Vorschriften auch erst méglich machte!

Der flamische Dogmatiker Edward Schillebeeckx OP (1914-2009) hat die do-
minikanische Heilsverkiindigung systematisch-theologisch rekonstruiert und ver-
tieft.* Gott realisiert sein Heil in Jesus von Nazaret in Welt und in menschlichen
Erfahrungen und Strukturen, so der Ausgangspunkt seiner diesbeziiglichen Re-
flexionen. Dominikanische Heilstheologie ist somit immer inkarnatorisch ausge-
richtet: in die geschichtlichen Realititen der Menschen und ihrer Gesellschaften
hinein. Dabei sind alle drei Resonanzdimensionen Rosas — horizontal (Mitmen-
schen), diagonal (Dingwelt), vertikal (Transzendenz) — involviert.

Damit die gottliche Heilszusage nicht blof leere — und das heif$t: irrelevante —
Behauptung bleibt, braucht es die theologische Verkniipfung von menschlicher
Lebenserfahrung und gottlicher Heilzusage: ,Das Heil mu[ss] als seine wesentliche
Bedingung in der Erfahrungswelt tatsdchlich als Heil erlebt werden.“ (Iwashima

3 LCO 2023, 1. § II (Constitutio Fundamentalis): ,,Ordo namque fratrum preedicatorum a s. Do-
minico datus ,specialiter ob pradicationem et animarum salutem ab initio noscitur institutus
fuisse“.“ Das Zitat im Zitat verweist auf den Prolog der sog. ,Altesten Konstitutionen“ des Predi-
gerordens (Alteste Konstitutionen 2003, 246 [Prolog b]). Die Formulierung wiederum geht zuriick
auf eine entsprechende Bulle, mit der Papst Honorius III. den Dominikanern den Predigtauftrag
verliehen hat (Honorius III. *2003). Zur historischen Einordnung s. Hoyer “2003; Tugwell 2001.
4 Kuitert und Schillebeeckx 1975. Hinsichtlich der Anschlussfahigkeit des Gedankens vom Heil-
von-Gott-her im 21. Jahrhundert s. Kalsky ?2013; Dominicaans Studiecentrum voor Theologie en
Samenleving Ed. 1997.



Die dominikanische Lebensform =—— 297

1982, 346) Beide Aspekte — menschliche Erfahrung und géttliche Heilzusage, Si-
tuation und Uberlieferung — bediirfen einer wechselseitigen und transformieren-
den Beziehung, bilden also ein Resonanzverhdltnis. Sie stehen in einem Bedin-
gungs- und kritischen Korrelationsverhaltnis (Schillebeeckx 1979, 40), denn ,die
jeweils aktuelle Situation, in der wir leben — die zweite Quelle —, [ist] ein inneres
konstitutives Element des Verstehens von Gottes offenbarendem Versprechen in
der Geschichte Israels und in der Geschichte Jesu [...], der von Christen als Heil von
Gott her von und fiir die Menschen bezeugt wird — die erste Quelle. (Schillebeeckx
1979, 14)

Das Bild der zweifachen Quelle erinnert an die doppelte hermeneutische
Perspektive, die das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Pastoralkonstitution
»Gaudium et spes“ (GS) uiber die Kirche in der Welt von heute er6ffnet hat. In GS 46
erweiterten die Konzilsviter die in GS 4 vorgegebene hermeneutische Betrach-
tungsweise ,im Licht des Evangeliums“ (,sub luce Evangelii“) um die Erfahrungs-
perspektive ,und [im Licht] der menschlichen Erfahrung® (,et [sub luce] humanae
experientiae“). In GS 4 heifdt die vielzitierte Formulierung: ,Zur Erfillung dieses
ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu
forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten.“ (GS 4°) Unter Nummer 46
lenkt die Pastoralkonstitution dann die Aufmerksamkeit aller Menschen ,im Licht
des Evangeliums und [im Licht] der menschlichen Erfahrung auf bestimmte be-
sonders schwere Note dieser Zeit hin, welche die Menschheit in hohem Mafs be-
dréngen.“ (GS 46°) Nimmt man diesen Zusammenhang im Blick auf die domini-
kanische Predigt des Heils ernst, dann gilt es theologisch schlusszufolgern: ,Heil
von Gott her [besteht] nie darin [...], da[ss] Gott uns aus unserer Endlichkeit und
aus allem, was diese mit sich bringt, erretten wird. [...] Das bedeutet aber auch,
da[ss] er unser Gott sein will in unserer Menschlichkeit und fiir unsere Mensch-
lichkeit, in und bei unserer Endlichkeit.“ (Schillebeeckx 1990, 135) Das Heil-von-
Gott-her-in-Jesus, das zu verkiinden die Aufgabe von Dominikaner:innen ist, bedarf
eines Raumes, der in den hochdifferenten Erfahrungswelten der Menschen (ein-
schliefdlich in denen der Prediger:innen) Resonanzen tiberhaupt ermaglicht. Allein
in einem solchen Resonanzraum kann das Resonanzgeschehen ,Heilsverkiindi-
gung‘ zum Klingen gebracht und somit iitberhaupt erst relevant werden.

In seinen Ausfiihrungen zur Schule (Rosa 2016, 402—420) beschreibt Rosa die
Institution als ,Resonanzraum® (Rosa 2016, 402, 405, 408, 411) und ,Resonanzzone“
(Rosa 2016, 420), in denen unter bestimmten Voraussetzungen gelungene Bil-
dungsprozesse statthaben konnen. Als solcherart stadtbiirgerliche Bildungsveran-

5 Kursivsetzung: U.E.
6 Kursivsetzung: U.E.



298 —— Ulrich Engel

staltungen konnen auch die Predigten der dominikanischen Mendikanten im
13. Jahrhundert verstanden werden: ,Thre auf massenhafte Zuhorerschaft ange-
legten Kirchen waren Zentren stidtischer Offentlichkeit. Den sich gerade formie-
renden Stadtbiirgern mussten Vernunftgriinde an die Hand gegeben, mit denen sie
ihre Charta der Freiheit zu entwickeln und durchzusetzen vermochten.“ (Peters
2014, 229) Und erst in diesem stadtoffentlichem Resonanzraum konnte sich die
dominikanische Lebensform theologisch-spirituell entfalten. Deren Consitutiva
waren und sind bis heute gemaf} der Fundamentalkonstitution des Predigerordens
und in Anlehnung an die neu-/zweittestamentlich iiberlieferte apostolische Le-
bensweise die ,Verkindigung des Wortes Gottes“ (LCO 2023, 1. § 11", ,das ge-
meinsame Leben“, die Treue ,,zu den evangelischen Réten®, ,die gemeinsame Feier
der Liturgie, vor allem der Eucharistie und des Stundengebetes, und das person-
liche Gebet“, das ausdauernde ,Studium® sowie schliefSlich die ,kldsterlichen Le-
bensformen“ (alle voranstehenden Zitate: LCO 2023, 1. § IV).

5 Timothy Radcliffe: Die Verfassung des Ordens
als Ausdruck seiner Spiritualitat

Konkretisiert hat sich die sowohl resonant-vertikal (Heil-von-Gott-...), d.h. offen-
barungstheologisch begriindete, als auch die resonant-horizontal (...-in-Jesus-
Christus), d. h. inkarnatorisch (im Sinne von ,Christus erkennbar im Mitmenschen®)
ausgerichtete dominikanische Heilstheologie und -spiritualitdt in der resonant-
diagonalen Verfassung des Ordens. Domingo de Guzman (ca. 1170-1221), der
Griinder des Predigerordens, hat keinerlei spirituelle Anweisungen in schriftlicher
Form hinterlassen: keine Predigten und keine theologischen Traktate. (Es ist allein
ein einziger, iberaus formal gehaltener, aus damals tiblichen Textbausteinen be-
stehender Brief an dominikanische Nonnen — Moniales — Uiberliefert.) Stattdessen
haben Dominikus und die erste Brudergeneration dem Orden eine Leitungsform
vererbt. Sie ist niedergelegt in der schon &lteren Augustinusregel sowie im ,Buch
der Konstitutionen und Ordinationen des Ordens der Predigerbriider“ (,Liber
Constitutionum et Ordinationum Fratrum Ordinis Praedicatorum®) (LCO), auf das
(neben der Augustinusregel) alle Dominikaner ihr Professversprechen ablegen. In
resonanztheoretischer Perspektive vertrete ich die These, dass diese normativen
Texte als diskursives Bemiihen und soziale Imagination zur Schaffung eines Re-
sonanzraums aufgefasst werden konnen, in dem sich die spirituellen Praktiken im

7 Angegeben werden bei Zitationen aus LCO immer die entsprechenden Abschnittsnummern.



Die dominikanische Lebensform =—— 299

Dominikanerorden zur Lebensform entwickeln und ausgestalten konnten und
auch heute noch kénnen.

Von Anfang an waren die Predigerbriider darauf bedacht, nicht die feudalen
Strukturen der alten Abteien zu ibernehmen. Stattdessen orientierten sie sich am
demokratisch-genossenschaftlichen Gefiige der aufstrebenden mittelalterlichen
Stadte, in deren Mauern zu jener Zeit Universitdten und Ziinfte mit der ihnen
charakteristischen Selbstverwaltung entstanden (Frank 2021).

Entscheidend fiir die strukturelle Ausgestaltung des Predigerordens war Jor-
dan von Sachsen (ca. 1185-1237), der Nachfolger des Dominikus an der Spitze der
dominikanischen Briidergemeinschaft. Sein Verdienst ist es, den Weg der — um mit
Max Weber zu sprechen — ,institutionellen Wendung des Charismas“ (Weber 1985,
674) einer kleinen Gruppe ,religiése[r] Virtuose[n]“ (Weber 2010, 152) in Angriff
genommen zu haben. Vor allen Dingen das sog. Capitulum generalissimum 1228 zu
Paris war fiir den Orden, was seine rechtliche Verfassung anbetrifft, von zentraler
Bedeutung. Nicht zuletzt die demokratische Leitungsstruktur des Ordens wurde in
diesem Kapitel rechtlich abgesichert.

Im zweiten Abschnitt von LCO werden die Leitung und das ausgefeilte Wahl-
system behandelt.® Hier offenbart sich die genuine Verfassungsordnung der Do-
minikaner;, die dem Wahlsystem den Vorrang vor einsamen Entscheidungen
ibergeordneter Instanzen gibt. Alle Briider mit feierlicher Profess haben grund-
satzlich aktives Wahlrecht. Um als Oberer gewéhlt werden zu konnen, braucht es
zusatzlich das passive Wahlrecht. Alle Leitungsdmter auf Konvents-/Haus-, Provinz-
und Weltebene werden auf Zeit verliehen. Auf diese Weise soll das Entstehen einer
»Oberenkaste“ (Radcliffe 2001, 160) ausgeschlossen werden, denn Leitung ist ,ge-
teilte Verantwortung aller Briider (Radcliffe 2001, 160). Ort dieser geteilten Ver-
antwortung ist das Kapitel. Im Konventskapitel geht es darum, ,Fragen zu be-
sprechen bzw. zu entscheiden, die sich auf das gemeinsame Leben, die apostolische
Téatigkeit und schliefilich die gute Verwaltung des Konventes beziehen“ (LCO 2023,
307).

Dem Provinzkapitel, das alle vier Jahre stattfindet, kommt eine doppelte Auf-
gabe zu: Zum einen hat es iiber Fragen des gemeinsamen Lebens und Arbeitens zu
beraten und zu entscheiden. Zum zweiten wdhlt das Provinzkapitel einen Pro-
vinzial (Prior provincialis), eine Gruppe von Diffinitoren und die Mitglieder eines
Beratungsgremiums des Provinzials (Provinzkonsil). Die Ergebnisse des Provinz-
kapitels werden in den Kapitelsakten verdffentlicht. Die Akten bezeugen das
rechtlich bindende Ergebnis des Provinzkapitels. Ersichtlich sind in ihnen aber
auch bestimmte Personalentscheidungen. Aufierdem setzen sich die Texte mit

8 Der folgende Abschnitt orientiert sich an Eggensperger und Engel 2024 sowie an Engel 2021.



300 —— Ulrich Engel

grundsatzlichen theologischen und kirchen- bzw. gesellschaftspolitischen Fragen
auseinander. Sie versuchen dabei, strukturelle und inhaltliche Leitlinien fiir die
folgenden Jahre zu entwerfen.

Die allen Provinzen uibergeordnete Einrichtung ist das Generalkapitel, welches
alle drei Jahre zusammentritt. Thm kommen — auf den Gesamtorden bezogen — in
etwa die gleichen Aufgaben zu wie dem Provinzkapitel. Das Generalkapitel hat
sowohl legislative als auch exekutive Funktionen. Abgesehen von der Teilnahme
des Ordensmeisters (Magister Ordinis) und seiner noch lebenden Vorganger dndert
sich die personelle Besetzung der Kapitel von Mal zu Mal. So gibt es ein Kapitel, auf
dem ausschliefilich die Provinziale anwesend sind. Ein weiteres Kapitel besteht nur
aus gewdhlten Vertretern aller Provinzen. Das dritte schliefflich ist das sogenannte
Wahlkapitel, an dem sowohl die Provinziale als auch speziell dazu gewéhlte Ver-
treter der Provinzen teilnehmen. Das Wahlkapitel wéihlt den neuen Ordensmeister,
der sein Amt neun Jahre lang ausiibt. Ein interessantes Detail: Der Magister Ordinis
der Dominikaner ist der einzige Generalobere eines katholischen Ménnerordens,
dessen Wahl nicht durch den Papst bestatigt werden muss.

Die hier beschriebene demokratisch verfasste Leitungsstruktur des Ordens mit
allen ihren ausgekliigelten internen Check and Balance-Vorkehrungen (als Bedin-
gung der Moglichkeit, dass die in den Rechtstexten vorfindbare diagonale Reso-
nanzachse tiberhaupt in Schwingung geraten konnen) ist Voraussetzung und zu-
gleich genuiner Ausdruck dominikanischer Spiritualitdat. Sie konstituiert
Gemeinschaft und ermoglicht dadurch deren Mitgliedern, die Verantwortung fiir
ihr Leben gemeinsam zu tragen (horizontale Resonanzachse). In dieser Linie
weisen die Konstitutionen zudem darauf hin, dass die Briider zuallererst eine
Gemeinschaft bilden, um zusammen und auf Gott bezogen zu leben (vertikale
Resonanzachse; LCO 2023, 2,1). Alle drei Dimensionen sind konstitutiv hinsichtlich
der Ausbildung dessen, was ich im Anschluss an Jaeggi die dominikanische Le-
bensform nenne. Diese ist allerdings nicht blofs — wie bei Jaeggi — formal zu be-
stimmen, sondern auch inhaltlich. Das hat der Rekurs auf Schillebeeckx’ Situierung
der christlichen Heilstheologie in der menschlichen bzw. gesellschaftlichen Er-
fahrungswirklichkeit gezeigt.

Uber die Sicherung der dominikanischen Lebensform hinaus zielt die
Rechtsordnung des Ordens darauf, den dominikanischen Sendungsauftrag ,fiir das
Heil der Menschen“ — das ,,salus animarum®, wie es in LCO 2023, 1. § II, heifst — zu
realisieren. Die demokratischen Entscheidungsprozesse im Dominikanerorden wie
auch die sie regelnden Rechtstexte dienen also ad intra dem gemeinschaftlichen
Leben der Ordensmitglieder untereinander und ad extra der gemeinsamen pas-
toralen und wissenschaftlichen Sendung des Ordens (LCO 2023, 1. § VII). Beides
zusammen macht die dominikanische Lebensform aus.



Die dominikanische Lebensform =— 301

Mitglied der Gemeinschaft zu sein bedeutet im Dominikanerorden vor allem,
Sitz und Stimme im Kapitel zu haben. Gleichwohl meint Demokratie im Prediger-
orden — theologisch gesehen — mehr als nur das Organisieren von Mehrheiten
(Engel 2010). Denn es ist das Ziel der Gesprache und Debatten im Kapitel, in der
Gemeinschaft Einstimmigkeit zu erreichen. Da dies jedoch faktisch nicht immer
moglich ist, kommt man am Ende durch Abstimmung zu einem Mehrheitsent-
scheid. In diesem Sinne gehoéren Diskurs und Abstimmung gleichermafen zu ei-
nem Prozess, durch den die Bruder ein gutes Leben bzw. ein bonum commune
anstreben. Wichtig dabei ist, dass das (mit welcher Mehrheit auch immer) erzielte
Ergebnis, so Radcliffe, ,die Entscheidung der ganzen Gemeinschaft darstellt, und
nicht nur derjenigen, die dafiir gestimmt haben. Es ist die Gemeinschaft, die sich zu
einer Entscheidung durchgerungen hat. Ich kann so frei sein, diesem Ergebnis nicht
zuzustimmen, und mich sogar fiir seine Aufhebung einsetzen, aber ich gebe meiner
Identitat als Mitglied der Gemeinschaft dadurch Ausdruck, indem ich die Ent-
scheidung befolge. Dem einfachen Mehrheitsvotum zu vertrauen, war eine der
tiefsten Neuerungen in der dominikanischen Tradition“ (Radcliffe 2001, 156; Tug-
well 1983, 182).

Das gilt auch fiir die Wahl der Oberen der Gemeinschaft: ,Ein Oberer wird zum
Dienst an allen Brudern gewéhlt, d. h. fiir das Gemeingut des Ordens. Seine Wahl ist
das Ergebnis einer Abstimmung, die ,wir‘ vorgenommen haben, unabhéngig davon,
flir wen wir abgestimmt haben. Und in dem Augenblick, in dem er gewéahlt ist,
braucht er die Unterstiitzung der ganzen Gemeinschaft, denn wir haben ihn ge-
waéhlt, unabhéngig, wie ich personlich abgestimmt habe“ (Radcliffe 2001, 157).

Demokratie im Predigerorden impliziert — spiritualitatstheologisch gespro-
chen (Radcliffe 2024) — immer auch das Entdecken des Willens Gottes im Diskus-
sionsheitrag des Bruders. In diesem Sinne kann das Kapitel als dreifach — hori-
zontal, diagonal und vertikal — konstruierter Resonanzraum bestimmt werden, der
die dominikanische Lebensform wesentlich konstituiert: ,Unsere Demokratie ist
nur so lange dominikanisch, solange unsere Debatten und Abstimmungen Versu-
che sind, das Wort Gottes zu héren, das uns in die Nachfolge ruft“ (Radcliffe 2001,
141).

Die inkarnationstheologisch formatierte Spiritualitit der Dominikaner, so
kann als Zwischenfazit festgehalten werden, findet ihren Ausdruck in der demo-
kratischen Verfassung des Predigerordens: in Sitz und Stimme, die jedem Kon-
ventsmitglied im Kapitel zukommen (horizontaler Aspekt), in den Rechtstexten von
Regel und Konstitutionen (diagonal) und im Vertrauen auf das Heil-von-Gott-her,
das allen Mitgliedern zugesagt ist, im Kapitel vor Wahlen durch die Anrufung des
Heiligen Geistes erbeten wird und in der Predigt zu verkiinden ist (vertikal). Alle
drei Elemente bilden in wechselseitiger Durchdringung den Resonanzraum, der die
Bedingung der Moglichkeit der dominikanischen Lebensform tiberhaupt darstellt.



302 —— Ulrich Engel

6 Humbert von Romans: Ordensexistenz als
,vivere secundum requlam‘

Insofern die Dominikaner ihr Professversprechen auf die Regel des heiligen Au-
gustinus und das Buch der Konstitutionen und Ordinationen des Ordens der Pre-
digerbriider ablegen, ist im Folgenden nach Status, Verbindlichkeit und Bedeutung
dieser Texte fiir die Lebensform der Dominikaner zu fragen. Das von Schillebeeckx
im Moment der Erfahrung stark gemachte gelebte Leben ist also in eine Korrela-
tionsbeziehung zur den normativen Rechtstexten zu setzen (Schillebeeckx 1979, 40).
Erst aus dem Spannungsverhdltnis, das dieser wechselseitigen ,Response-Reso-
nanz“ (Rosa 2019, 23) zu eigen ist, kann in einem weiteren Schritt die Frage nach der
dominikanischen Lebensform gestellt werden.

Neben Jordan von Sachsen, dem bereits erwahnten Nachfolger des Dominikus
an der Spitze der Predigergemeinschaft, war es vor allem Humbert von Romans
(ca. 1194/1200-1277), der sich um die verfassungsrechtliche Struktur des Ordens
verdient gemacht hat. Er war der fiinfte Ordensmeister der Dominikaner (1254—
1263).° Von ihm ist, neben anderen Werken, eine zwischen 1263 und 1270 ent-
standene Auslegung der Augustinusregel tiberliefert (Humbert 1888). In dieser zu
jener Zeit handschriftlich weit verbreiteten ,Erlauterung der Regel des hl. Augus-
tinus“ (,Expositio Regula B. Augustini“) befasst sich Humbert u.a. mit der Reich-
weite ihrer Geltungsanspriiche.

Eingangs der Augustinusregel heifst es: ,Das ist es, was wir euch im Kloster
gebieten.“ (Augustinus 22003, 233, Nr. 11'°) Humbert fragt im Blick auf das einlei-
tende Wort ,haec’, ob alles, was in der Regel steht, als Befehl gilt.11 Giorgio Agamben
verweist in diesem Zusammenhang auf Heinrich von Gent (vor 1240 -1293), der im
Gegensatz zu Humbert eine hochst rigoristische Antwort auf die Geltungsfrage
gegeben habe (dazu auch Mazon, 246 -256); Heinrich zufolge bezeichne das De-
monstrativpronomen ,haec’ alle einzelnen Vorschriften, die in der Regel aufgelistet
sind (Agamben 2012, 57). Humbert selbst vertritt eine ganzlich andere Auffassung.
Thm zufolge bezieht sich der Terminus ,haec’ gerade nicht auf die Befolgung aller
einzelnen Vorschriften, sondern meint das Befolgen der Regel im Allgemeinen.*?

9 Zu Person und Werk s. Meertens, 2000.

10 Kursivsetzung: U.E. ,Haec igitur sunt, quae ut observetis praecipimus, in monasterio constituti
(Augustinus 2023, Nr. 1; nicht-kursive Hervorhebung: U.E.).

11 ,Sed numgquid omnia quae continentur in regula sunt in praecepto?“ (Humbert 1888, 62,
Nr. XII).

12 ,[O]bservantia regulae es in praecepto, sed non singula quae continentur in regula“ (Humbert
1888, 63, Nr. XII).



Die dominikanische Lebensform =—— 303

Humbert begriindet seine Position mit der Feststellung, dass es Augustinus vor
allem um die Befolgung der drei zentralen Gebote Gehorsam, Keuschheit und Ar-
mut/Demut gegangen sei (Humbert 1888, 65, Nr. XII).

Thomas von Aquin (ca. 1224/25-1274), Zeitgenosse Humberts, hat dieselbe
Frage zwar nicht in Bezug auf die Augustinusregel in concreto behandelt, sehr wohl
aber auf einer allgemeinen Ebene. In Rahmen der Secunda Secundae seiner
~summa Theologiae“ diskutiert Thomas u.a. kirchliche Standespflichten (Thomas
von Aquin 1952). In STh II-II 186,9 fragt er, ob ein Ordensmann immer schwer
sindige, wenn er das, was zur Regel gehort, Uibertritt? Seine Antwort lautet: — ,,Wer
sich zur Regel bekennt, gelobt nicht, alles zu tun, was in der Regel steht, sondern
gelobt ein regelgemafies Leben, das wesentlich in den drei [...] [Geliitbden] besteht.
Deshalb gelobt man in manchen Orden vorsichtig nicht zwar die Regel, sondern
,nach der Regel zu leben (STh II-11, 186,9 ad 1'%).

Thomas bewegt sich mit dieser Antwort ganz auf der Linie Humberts, indem
auch er zwischen einzelnen Regelvorschriften und den drei dem Ordensleben
basalen Geltibden Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam differenziert. Letzteres, also
das Befolgen der Regel im Blick auf die Geliibde, bezeichnet Thomas als ,vivere
secundum regulam‘ und unterscheidet es von dem Geloben der Regel selbst. Wer —
so Thomas weiter — mit der Ordensprofess gelobt, nach der Regel zu leben, ver-
spricht ,danach zu streben, sich in seinem sittlichen Verhalten nach der Regel zu
richten wie nach einem Vorbild“ (STh II-II, 186,9 ad 1'*)

Thomas geht im Blick auf den damals noch jungen und in manchen Hinsichten
nicht traditionell agierenden Predigerorden, den er an dieser Stelle gegen ,die
Anwélte der Vergangenheit“ (Dietsche 1952, 341) zu verteidigen sich anschickt, noch
einen Schritt weiter: ,In manchen Orden gelobt man noch vorsichtiger ,Gehorsam
gemafs der Regel (STh II-II, 186,9 ad 1) Gemeint sind hier die Dominikaner, die
von den drei Geliibden in ihrer Professformel nur den Gehorsam benennen: ,Ich,
frater N.N., mache Profess, und verspreche Gehorsam Gott, der hl. Maria, dem hl.
Dominikus, und Ihnen, frater N.N., dem Meister des Ordens der Predigerbriider,

13 Kursivsetzung: U.E. ,,[QJuod ille qui profitetur regulam, non vovet servare omnia quae sunt in
regula; sed vovet regulam vitam, quae essentialiter consistit in tribus praedictis. Unde et in qui-
busdam religionibus cautius allqui profitentur, non quidem regulam, sed ,vivere secundum regu-
lam*“ (nicht-kursive Hervorhebung: U.E.). Die Ubersetzungen aus der Summa Theologiae ins
Deutsche hier und im Folgenden stammen allesamt aus Bd. 24 der Deutschen Thomas-Ausgabe
(Thomas von Aquin 1952).

14 ,[1]d est tendere ad hoc quod aliquis mores suos informet secundum regulam sicut secundum
quoddam exemplar“ (STh II-II, 186,9 ad 1).

15 ,In quibusdam autem religionibus adhuc cautis profitentur ,obedientiam secundum regulam
(STh II-11, 186,9 ad 1).



304 —— Ulrich Engel

und Thren Nachfolgern“ (LCO 2023,199. § I). Thomas begriindet diese Zurtickhaltung
wie folgt: ,Die Ubertretung oder Unterlassung anderer Dinge hingegen ist bloR
lassliche Siinde. Denn diese Dinge sind nur Ausrichtungen auf das Hauptgeliibde“
(STh II-11, 186,9 ad 1, mit Verweis auf STh II-II, 186,7 ad 2'%). Im Dominikanerorden
werden letztgenannte Ubertretungen bzw. Unterlassungen noch nicht einmal als
lassliche Schuld gewertet (STh II-II, 186,9 ad 1).

7 Florent Cygler und Gert Melville: Dispens und
Siindenfreiheit als konstitutionelle
Regelflexibilisierung

In ihrer wichtigen ordenshistorischen Studie zur Augustinusregel und den domi-
nikanischen Konstitutionen weisen die Dresdener Ordenshistoriker Florent Cygler
und Gert Melville auf den Umstand hin, dass der Predigerorden im Rahmen seiner
Bemtihungen um eine pépstliche Anerkennung 1215/16 die Augustinusregel quasi
gezwungenermafen annehmen musste (Cygler und Melville 2002, 420"7). Das Vierte
Laterankonzil 1215 hatte in Kanon 13 verboten, neue Ordensgemeinschaften zu
grinden und neue Ordensregeln einzufiihren. Stattdessen wurden Dominikus und
Bischof Fulko, die sich zwecks Approbation des neuen Predigerordens nach Rom
zum Konzil aufgemacht hatten, von Papst Innozenz III. aufgefordert, nach Mafsgabe
des Konzilsheschlusses ,Regel und Satzung von den approbierten religidsen Ge-
meinschaften“'® (Wohlmuth 2000, 241; Jordan von Sachsen 22003, 52, Nr. 33) zu
ibernehmen. Nur unter dieser Bedingung erklérte sich der Papst bereit, die neue
Briidergemeinschaft kanonisch zu konfirmieren.

Die Dominikaner nahmen die Augustinusregel an, erganzten diese aber um
Lstrengere Bestimmungen® (Jordan von Sachsen 22003, 52, Nr. 34'°). Nach Erfiillung
der auferlegten Regelbedingung erkannte der nach dem Tod von Innozenz III in-

16 ,[IJta quod professioni non contrariatur nisi id quod est contra praeceptum regulae. Trans-
gressio vero vel omissio aliorum obligat solum ad peccatum veniale. Quia, sicut dictum est, hu-
Jjusmodi sunt dispositiones ad principalia vota“ (STh II-II, 186,9 ad 1, mit Verweis auf STh II-II, 186,7
ad 2).

17 Hoyer vertritt — anders als Cygler und Melville — die These, dass Dominikus die Augustinus-
regel nicht notgedrungen, sondern aufgrund inhaltlicher Ubereinstimmungen mit seinen eigenen
Uberzeugungen freiwillig gewéhlt habe; Hoyer 22003, 52f., Anm. 59 (zu Nr. 34), mit Rekurs auf
Tugwell 1995.

18 ,[R]egulam et institutionem accipiat de religionibus approbatis“ (Wohlmuth 2000, 242).

19 ,[A]arctiores consuetudines“ (Jordan von Sachsen 1933/35, 46, Nr. 42).



Die dominikanische Lebensform —— 305

stallierte Papst Honorius III. 1216 die Gemeinschaft an. Allerdings — so muss fiir
diesen historischen Zeitpunkt festgehalten werden — handelte es sich noch nicht,
wie von Dominikus und Fulko erbeten, um einen innovativen Predigerorden,
sondern eher,,um eine neue Gemeinschaft von (reformierten) Regularkanonikern*
(Cygler und Melville 2002, 421) augustinischer Pragung. ,Auf Grund der Augusti-
nusregel gehort die Stiftung des hl. Dominikus anfanglich zur Gattung des Ordo
canonicus® (Walz 1954, 215). Der dominikanische Ordenshistoriker Vladimir Kou-
delka geht sogar noch einen Schritt weiter in seiner Bewertung der Vorgange, wenn
er darauf verweist, dass die Ubernahme der Augustinusregel ,bedeute [...], recht-
lich zu einem [...] Orden gezédhlt und somit den alten Strukturen eingepasst zu
werden®“ (Koudelka 1983, 18). Damit wére die Griindung des Dominikus eigentlich
blof} als Beitritt seiner Briidergemeinschaft zur Ordensfamilie des hl. Augustinus
zu werten und die Dominikaner ordensrechtlich gesehen in Wirklichkeit Augus-
tiner.

Kurz darauf jedoch wandelte sich die papstliche Sicht auf die neue Grindung
mitsamt ihrem Charisma der evangelischen Predigt. Ein Jahr spater bezeichnet
derselbe Papst in einer weiteren Bulle die Mitglieder der jungen Religiosengrin-
dung als ,Prediger:“praedicatores*°. Spitere Bullen sprechen dann regelméRig von
den ,Briidern des Ordens der Prediger*: ,fratres ordinis Praedicatorum**.

1220 fand in Bologna die erste verfassungsgebende Versammlung, das sog.
Generalkapitel des Predigerordens statt. Dort gaben sich die Dominikaner zusatz-
lich zur Augustinusregel eigene Statuten, sog. Constitutiones. Seit 1221 dndert jedes
Generalkapitel die Constitutiones, indem es dieses Statutenbuch an die klosterliche
Lebensrealitidt anpasst. Verdnderungen im Bereich der sozial geteilten Praktiken
fiihren also zu einer Anderung der diese normierenden Rechtstexte.

Die Verbindung, die das Statutenbuch zur Augustinusregel kntipft, ist die einer
(bloR) ,ideellen Kohédrenz“ (Cygler und Melville 2002, 425), die sich auch in der
Professformel der Dominikaner widerspiegelt, mit der der Kandidat Gehorsam
»gemaf der Regel des hl. Augustinus und den Satzungen der Predigerbriider” (LCO
2023, 199. § ) verspricht.

Trotzdem kam es frith schon, bereits ab 1216, zu einem ,In-den-Hintergrund-
Treten der Regel (Cygler und Melville 2002, 426) gegeniiber den Konstitutionen.
Diese Verschiebung, die nach Meinung von Cygler und Melville nicht blof} als
seinfaches Vergessen“ (Cygler und Melville 2002, 426) der Regel zu werten ist,
ysondern vielleicht der Ausdruck eines gewissen Unbehagens ihr gegentiber [war]“

20 Koudelka 1958, bes. 92—100: ,Comment le pape Honorius III confirma le nom des Précheurs.
Histoire et légende.“
21 Belege bei Cygler und Melville 2002, 422, Anm. 19 u. 20.



306 =—— Ulrich Engel

(Cygler und Melville 2002, 426), fithrte im Dominikanerorden letztendlich schon
recht bald zu einem Autoritatsverlust der Augustinusregel gegeniiber den Konsti-
tutionen. Historisch belegbar ist diese Verschiebung bereits im Rahmen des 1233
eingeleiteten Prozesses zur Kanonisierung des Dominikus. Mehrfach werden die
Constitutiones in den Heiligsprechungsakten als ,regula fratrum Predicatorum***
0.4. bezeichnet. Die ungeliebte, weil unfreiwillig iibernommene, starre Augusti-
nusregel war marginalisiert; die Constitutiones, die den spezifischen Lebensreali-
tdten der Gemeinschaft und des Einzelnen gegeniiber wesentlich flexibler anzu-
passen waren als die Regel, wurden hinsichtlich ihrer Bedeutsamkeit faktisch (d. h.
unterhalb der offiziellen Rechtssetzung) zur Quasi-Regel aufgewertet.

Trotzdem musste der Orden die beiden Rechtsgrundlagen und die mit ihnen
gegebenen unterschiedlichen Konzepte des Ordenslebens miteinander verbinden:
»die auf contemplatio ausgerichtete vita communis im Kloster nach Mafsgabe der
Augustinusregel auf der einen Seite und jiingere pastorale Reformvorstellungen auf
der anderen Seite, die eine vita activa in personlicher Armut jenseits der Kloster-
mauern in der Welt geradezu forderten und dezidiert in den Vordergrund stellten
(Cygler und Melville 2002, 427; ahnlich Vicaire1966, bes. 95). Es ging dabei um nicht
weniger, als die kontemplative Seite des kldsterlichen Lebens in ein resonantes
Weltverhdltnis zu integrieren. Wahrend die vita contemplativa in diesem Reso-
nanzgeschehen primaér als eine empfangende Haltung charakterisiert wird, erfiillt
die vita activa die ,Selbstwirksamkeitserwartungen® (Rosa 2016, 24f.) der Orden-
smitglieder23 und macht sie auf diese Weise in ihrem apostolischen Wirken ,be-
riihrbar“ (Rosa 2016, 25). Die Trdnen des Dominikus, die im Zuge seines Heilig-
sprechungsverfahrens mehrfach bezeugt sind, stehen pars pro toto fir diese
dominikanische Beriihrbarkeit (Jordan von Sachsen “2003. 35, Nr. 11; Jordan von
Sachsen 1933/35, 32, Nr. 12).

Es ist vor allem das Verdienst des bereits erwédhnten Ordensmeisters Humbert
von Romans, eine ,Synthese (Cygler und Melville 2002, 427°*) der beiden gegen-
laufigen Ausrichtungen - der kontemplativen und der aktiven - erfolgreich in
Angriff genommen zu haben. Er tat dies sowohl mit dem bereits erwdhnten
Kommentar zur Augustinusregel als auch mit seiner ,Erlduterung der Konstitu-
tionen der Predigerbriider® (,Expositio super constitutiones fratrum Praedica-
torum®).

22 Belege bei Cygler und Melville 2002, 425, Anm. 30-33 (Kursivsetzung: U.E.), mit Rekurs auf
Acta canonizationis 1933/35, bes. 134, Nr. 12; 149, Nr. 31; 157, Nr. 38; 161, Nr. 41; 166, Nr. 47.

23 STh III, 40,1 ad 2: ,vita activa secundum quam aliquis praedicando et docendo contemplata
aliis tradit, est perfectior quam vita quae solum contemplatur.

24 Vicaire 1966, 90: ,,Synthese évangélique“.



Die dominikanische Lebensform —— 307

Das letztgenannte Werk ist unvollendet geblieben (Cygler und Melville 2002,
428%). Dennoch finden sich in ihm zwei wesentliche Instrumente, mit denen
Humbert die kirchenrechtlich hoher stehende Regel und die ihr gegeniiber juris-
tisch niedere Partikularnorm der Konstitutionen auf gleicher Hohe miteinander zu
verbinden sucht. Das erste Instrument ist das dominikanische Dispensrecht, das
zweite die Bestimmung, dass die Vorschriften von Konstitutionen und Regel nicht
unter Siinde verpflichten: ,Deswegen will der Orden, dass seine Gesetze nicht unter
Stinde verpflichten, damit die Briider sie mit Verstindnis annehmen.“ (LCO 2023, 1.
§ VI*)

Das Dispensrecht, das in der Idee wohl auf Dominikus zuriickgeht, rechtlich
aber erst nach seinem Tod festgeschrieben wurde, kommt dem jeweiligen Oberen
(praelatus) zu; ihm obliegt die Macht (potestas), von den klosterlichen Verpflich-
tungen — vor allem vom Gebet — zu dispensieren, wenn dies das Studium oder die
Predigt verlangen. Zugunsten der vita activa kann der einzelne Bruder, gemafs der
situativen Notwendigkeit, von konkreten Verpflichtungen, welche die vita con-
templativa dem Dominikaner auferlegt, befreit werden. Umgekehrt kann das Dis-
pensrecht nicht in Anspruch genommen werden.

Das zweite Mittel betrifft die Ahndung von Verst6fien gegen die Ordensvor-
schriften. Auch wenn solche Vergehen geahndet werden miissen (,sed ad penam®,
LCO 2023, 281), verpflichten sie nicht unter Siinde (,non ad culpam“, LCO 2023, 1. §
VI; LCO 2023, 281). Dies kann, so Humbert, auch in Bezug auf die Regel gelten. Auf
der niedrigsten der drei Verpflichtungsstufen sei auch ein VerstofS gegen die Regel
keine Siinde. Als Beispiel erwdhnt Humbert die Vorschrift der Augustinusregel,
nach der der Ordensmann sein Fleisch durch Fasten bezwingen soll (Augustinus
22003, 235, Nr. 3.1.). Ein VerstoR gegen das nach der Regel obligatorische Fastengebot
ist demnach nicht als Stinde zu bewerten.

Erwdhnt werden muss noch, dass zu Beginn von Humberts Amtszeit als Or-
densmeister Papst Alexander IV. Kardinal Hugo von St. Cher OP beauftragte (3. Fe-
bruar 1255) und apostolisch bevollméchtigte, eine ,gesetzgeberische Vereinheitli-
chung der Bestimmungen der Regel des hl. Augustinus und der bestehenden
Satzungen der Dominikaner in eine Regel durchzufithren.“ (Walz 1954, 219) Die
yamtliche Einmischung“ (Walz 1954, 2019) von Papst und Kardinal scheiterte jedoch
letztlich am Widerstand der Predigerbriider.

25 Humberts Kommentar umfasst nur den Prolog und die ersten Satze der Distinctio I.
26 ,Qua de causa, Ordo vult quod leges proprice non obligent ad culpam, ut fratres sapienter eas
amplectantur“ (LCO 2023, 1. § VI).



308 —— Ulrich Engel

8 Giorgio Agamben: Lebensform als tertium zu
Norm und Leben

Die voranstehende Untersuchung zur Regelauslegung bzw. -bewertung durch
Humbert von Romans und Thomas von Aquin macht deutlich, dass sich beide
Protagonisten um eine Flexibilisierung der normativ bindenden Rechtstexte zu-
gunsten des gelebten Lebens mithten. Regel und Leben sollten zusammengefiihrt
werden - bei bleibender Unterscheidung. Denn was wiirde, so ist mit Agamben zu
fragen, ,aus der Regel, wenn sie restlos mit dem Leben zu verschmelzen scheint?
Und was aus einem Menschenleben, wenn es nicht mehr von der Regel zu unter-
scheiden ist?“ (Agamben 2012, 17) Den beiden dominikanischen Protagonisten ging
es eben nicht darum, das (klésterliche) Leben einfach der Regel zu unterwerfen. Zu
sehr miihten sie sich um eine relativierende Auslegung der Rechtstexte. Vielmehr
war ihnen daran gelegen, dass eine bestimmte Lebensform — die der Apostel — zur
Regel der dominikanischen Existenz werden sollte.

Beide Predigerbriider — Humbert wie Thomas — waren angetreten, die neue
Gestalt des Ordenslebens gegen die Traditionalisten ihrer Zeit zu verteidigen:
Humbert auf dem Gebiet des Rechts, Thomas als Theologe. Ihre legalismuskritische
Sicht nimmt Giorgio Agamben zum Ausgangspunkt seiner Reflexionen zur (fran-
ziskanischen) Lebensform. In der zu seinem ,Homo Sacer“-Projekt zdhlenden
Studie tber das Verhéltnis von ,Ordensregel und Lebensform“ (Agamben 2012)
greift Agamben die skizzierten Positionen auf, denen gemaf das Befolgen der Regel
im Allgemeinen substantiell ist (Humbert von Romans) und das Leben geméafd der
Regel zentral (Thomas von Aquin). Fiir Agamben ist dabei ,der Ubergang von ,die
Regel geloben‘ zu ,geloben, nach der Regel zu leben‘ (das Leben geloben)“ (Agamben
2012, 83f) entscheidend. Diese Verschiebung fithre dazu, so der Venezianische
Philosoph weiter, dass die normierende Regel nicht mehr — wie vormals — im De-
duktionsverfahren auf das Leben angewendet werde. Vielmehr bringe die Regel in
einem performativen Akt das Leben selbst hervor (Agamben 2012, 100). Der Ber-
liner Antisemitismusforscher Philipp Schlogl erldutert den von Agamben disku-
tierten Zusammenhang zwischen Regel und Leben auf der einen und Lebensform
auf der anderen Seite wie folgt: ,Im Begriff der ,Lebensform‘ fallen Leben und
Form/Regel zusammen, sodass das nackte Leben nicht mehr vom sozialen Leben
abgetrennt werden kann und so nicht mehr der souverdnen Macht ausgeliefert ist*
(Schlogl 2017, 105).

Die machtkritische Stofirichtung, die Schldgl hervorhebt, unterstreicht die von
Rosa und Steinfath vertretene Auffassung, nach der eine gelingende Resonanzbe-
ziehung als das Andere der Entfremdung verstanden werden kann. Das durch die
Performanz der Regel hervorgebrachte soziale Leben schiitzt das nackte Leben in



Die dominikanische Lebensform =— 309

seiner Ohnmacht. Rosas Resonanztheorie, so wurde eingangs festgehalten, zielt in
ihrem normativen Kern auf eine Theorie des guten Lebens. Dieses gute, d.h. mit
Anderen resonante Leben ist allerdings nicht konsonant; es kennt immer auch
entfremdet-dissonante Aspekte. Theologisch gesprochen: ,Die Ohnmacht des
nackten Lebens und die Macht Gottes werden hier verbunden. Gottes Lebensmacht
[...] erspart nicht die Gewalt des Ausnahmezustandes, aber sie tiberschreitet dessen
Gewalt. Das ist die Aktion der Auferstehung.“ (Sander 2004, 95-96).

Die regulierte und regulierende Ordensexistenz der Dominikaner sucht dieses
christologisch wie soteriologisch zentrale Spannungsgefiige in ihren sozial geteilten
Praktiken gemeinschaftlich selbstwirksam und lebbar sowie in der Predigt zum
Heil der Menschen performativ saghar zu machen. Im Rahmen dieser sich im Sinne
Jaeggis immer wieder neu konstituierenden, niemals abgeschlossenen Lebensform
arbeiten die Ordensmitglieder daran, die Spannung zwischen Rechtsnorm (vor-
geschriebene Regel) und Erfahrung (gelebtes Leben) in eine kommunitire Le-
bensform als ihr, tertium beziiglich des Rechts und des Lebens“ (Agamben 2012, 191)
zu uberfithren.

Mit den Constitutiones steht im Dominikanerorden, so konnte gezeigt werden,
ein zentrales Instrument zur Verfiigung, mit dessen Hilfe die Briider frith schon
ihre Erfahrungen aus dem gemeinsam gelebten Leben in einen normierenden
Rechtstext einbringen konnten. Als revidierbare Statuten regelt das Buch der
Konstitutionen und Ordinationen die klosterliche Lebensweise. Damit beforderten
die Constitutiones in der Geschichte der Dominikaner sehr friih schon eine Ent-
wicklung, in deren Verlauf ,sich seit dem 13. Jahrhundert der Schwerpunkt der
Spiritualitdt von der Ebene der Regel und der Lehre auf die des Lebens und der
forma vivendi verlagert“ (Agamben 2012, 192) hat.

Vor dem Hintergrund des hier Erarbeiteten kann abschlieffend der Reso-
nanzraum der dominikanischen Lebensform in schematischer Weise als Dreieck
dargestellt werden. Dieses unterscheidet sich allerdings in signifikanter Weise von
Rosas ,Resonanzdreieck® (Rosa 2016, 411). Dessen im schulischen Kontext verortetes
Dreieck verbindet ,Lehrer®, ,Schiiler und ,Stoff“. Das hier vorgeschlagene Trigon
verbindet die Augustinusregel, die Konstitutionen des Predigerordens und die
dominikanische Lebensform. Die Regel als normierter und normierender Rechts-
text kommt dabei dem nahe, was bei Rosa der Stoff ist. Wo in Rosas Resonanz-
dreieck jedoch zwei Gruppen lebendiger menschlicher Akteur:innen (Lehrer:innen
und Schiiler:innen) resonierend interagieren, haben wir es im folgenden Dreieck
mit ,Hybriden‘ zu tun. Die Konstitutionen der Dominikaner sind einerseits erfah-
rungshasiert und auf das Subjekt ,Briidergemeinschaft‘ bezogen (Aspekt mensch-
liche/r Akteur/e), andererseits stellen sie eine Norm mitsamt einer Verfahrens-
ordnung dar, die dafiir sorgt, dass die einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft ihre
sozialen Weltheziehungen im Resonanzraum des Kapitels entfalten und zum



310 —— Ulrich Engel

Klingen bringen konnen. In diesem Sinne kann mit Walz von einer ,,Lebensnorm*
(Walz 1954, 219) gesprochen werden. Der dritte Eckpunkt des dominikanischen
Resonanzdreiecks ist die Lebensform, die ihrerseits ebenfalls gelebtes Leben in all
seinen Vollzligen (Praktiken, Interpretationen, Interpretationsschemata in der
Gemeinschaft) und Beziigen (Selbst, soziale Mitwelt, Dingwelt) auf der einen Seite,
und normative Gehalte — nun aber vor allem hinsichtlich eines mit Transzen-
denzbeziigen ausgestatteten guten Lebens — miteinander in Beziehung setzt.
Ahnlich dem schulischen ,Resonanzgewebe“ (Rosa 2016, 416) geht es auch dem
dominikanischen ,Resonanzgeschehen“ (Rosa 2016, 413) darum, dass in der ,kol-
lektive[n] Lebensfiihrung* (Jaeggi 2014, 77) ,etwas‘ zum Sprechen gebracht bezie-
hungsweise zum Leben erweckt wird“ (Rosa 2016, 413). Im Dominikanerorden ist
dieses ,etwas‘ an erster Stelle das salus animarum: Gottes Heil fiir die Menschen.

Augustinusregel (AR) Konstitutionen der Dominikaner
= feste Norm (Ko)
= Allgemein gehaltener = aus Erfahrung gewonnene und

Rechtstext (im Sinne grundsétzlich veranderbare
eines RichtmaRes) Norm

= zu befolgen = spiegelt gelebtes Leben wider
im Allgemeinen [} = wird in demokratischem

= vivere secundum Verfahren (Kapitel) an neue
regulam®, B N Rahmenbedingungen adaptiert

= ein Leben gemaR der = die Kapitelsdiskussion kann als
Regel, das sich ein ,In-Beziehung-Treten zweier
wesentlich in den drei Seiten (...), die mit je eigener
Geliibden realisiert Stimme sprechen” (Rosa 2019,

21), interpretiert werden
= Fundamentalkonstitution als
Richtmal mit normativem
Lebensform (LF) Charakter
» Erfahrungen
= gelebte kommunitare Lebensrealitat
= umfasst alle Weltbezlige:
Selbst, soziale Mitwelt, Dingwelt,
Transzendenz
= zielt normativ auf das gute Leben

Abb. 1: Schematische Darstellung des Resonanzraums der dominikanischen Lebensform

Legende zu Abb. 1:

a: AR (Norm) ist resonant zu Ko (Leben) - et vice versa.

B: dominikanische LF als konkrete Verwirklichung des ,vivere secundum regulam‘ ist resonant zu AR
- und vice versa.

y: Ko als erfahrungsbasierte veranderbare Norm ist resonant zu gelebter kommunitarer LF - und
umgekehrt inspiriert LF das Generalkapitel, Ko zu aktualisieren.

6: AR, Ko und LF verdanken sich alle dem Heil-von-Gott-her und dienen der Predigt dieser Heils-
wirklichkeit.



Die dominikanische Lebensform — 311

Bibliographie

Adorno, Theodor W. 1970. ,Erziehung nach Auschwitz.“ In ders. Erziehung zur Miindigkeit, Vortrdge
und Gesprdche mit Hellmuth Becker 1959 - 1969, hg.v. Gerd Kadelbach, 92-109. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Agamben, Giorgio. 2012. Héchste Armut. Ordensregel und Lebensform (Homo Sacer Bd. IV,1). Aus dem
Italienischen von Andreas Hiepko. Frankfurt/M.: S. Fischer.

Arendt, Hannah. 1960. Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede (iber Lessing. Minchen: Piper.

Cygler, Florent und Gert Melville. 2002. ,,Augustinusregel und dominikanische Konstitutionen aus
der Sicht Humberts de Romanis.“ In Regula Sancti Augustini. Normative Grundlage differenter
Verbdnde im Mittelalter, hg.v. Gert Melville und Anne Miiller (Publikationen der Akademie der
Augustiner-Chorherren von Windesheim Bd. 3), 419 -454. Paring: Augustiner-Chorherren.

Dewey, John. 1996. Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Aus dem Amerikanischen von Wolf-Dieterich
Junghanns, hg. und mit einem Nachwort versehen von Hans-Peter Kriiger. Bodenheim: Philo.

Dewey, John. 2000. Demokratie und Erziehung. Eine Einleitung in die philosophische Pddagogik. Aus
dem Amerikanischen von Gudrun und Harald Hylla (Beltz Taschenbuch Bd. 57). Weinheim:
Beltz.

Dietsche, Bernward. 1952. ,Kommentar.“ In Thomas von Aquin. Summa Theologiae II-II, 183 - 189:
Stinde und Standespflichten (Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 24), 339 - 468. Heidelberg -
Minchen: Kerle / Graz - Wien - Salzburg: Pustet.

Dominicaans Studiecentrum voor Theologie en Samenleving, Ed. 1997. Het heil op de hielen: Over de
belofte van het vervulde leven (DSTS-cahier vol. 11). Nimwegen: DSTS.

Eggensperger, Thomas und Ulrich Engel. 2024. ,Religious Orders and Synodality. The Democratic
Constitution of the Dominican Order as an Inspiration for the Overdue Democratization of the
ecclesia universalis.“ In Synodality in Europe: Theological reflections on the Church on synodal paths
in Europe, ed. by Margit Eckholt, 83-99. Berlin - Miinster: Lit.

Emcke, Carolin. 2019. ,Ideologisch.“ Siiddeutsche Zeitung v. 27.09.2019 (Nr. 224).

Engel, Ulrich. 2010. ,Konsens und Wahrheit. Der Dominikanerorden als praktisch verfasste
Kommunikationsgemeinschaft.“ In ders. Gott der Menschen. Wegmarken dominikanischer
Theologie, 14 - 40. Ostfildern: Griinewald.

Engel, Ulrich. 2021. ,Leitung auf Zeit - Leitung durch Wahl. Uber die demokratische Verfassung des
Dominikanerordens im Blick auf ihre spirituelle und kirchenpolitische Relevanz.“ In Macht und
Kirche, hg.v. Valentin Dessoy, Ursula Hahmann und Gundo Lames, 272 -287. Wiirzburg: Echter.

Frank, Isnard W. 2021. Verstddtertes Monchtum. Zur Sozialgestalt des Dominikanerordens, hg.v.
Klaus-Bernward Springer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 23). Leipzig: Benno.

Held, Lukas. 2014. ,Rezension zu: Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin 2014.“ H-Soz-Kult,
29.09.2014, https:#/www.hsozkult.de/publicationreview/id/reb-21496 [abgerufen am
12.06.2024].

Hoyer, Wolfram. 22003. ,Die ,Altesten Konstitutionen‘ des Ordens der Predigerbriider. Einfiihrung
und Ubersetzung.“ In Jordan von Sachsen, Von den Anfingen des Predigerordens, hg.v. Wolfram
Hoyer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 203 - 232. Leipzig: Benno.

Hibenthal, Christoph. 2019. ,Das ,pordse Selbst® und die universale Reichweite der
Resonanztheorie.“ In Resonanz. Im interdisziplindren Gesprdch mit Hartmut Rosa, hg.v.
Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der Philosophie Bd. 13), 139 -150. Baden-Baden: Nomos.


https://www.hsozkult.de/publicationreview/id/reb-21496

312 —— Ulrich Engel

Huizing, Klaas. 2019. ,Rosa(s) Resonanzkunst. Eine theologische Antwort.“ In Resonanz. Im
interdisziplindren Gesprdch mit Hartmut Rosa, hg.v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der
Philosophie Bd. 13), 127 -138. Baden-Baden: Nomos.

Iwashima, Tadahiko. 1982. Menschheitsgeschichte und Heilserfahrung. Die Theologie von Edward
Schillebeeckx als methodisch reflektierte Soteriologie (Themen und Thesen der Theologie).
Dusseldorf: Patmos.

Jaeqgi, Rahel. 2014. Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.

Kalsky, Manuela. 22013. ,Heil im alltaglichen Leben. Weiterdenken mit Edward Schillebeeckx in einer
multireligiésen und multikulturellen Gesellschaft.“ In In memoriam Edward Schillebeeckx.
Impulse fiir Theologien im 21. Jahrhundert / Impetus for Theologies in the 21st Century, hg.v.
Thomas Eggensperger, Ulrich Engel und Angel F. Méndez Montoya, 211-229. Ostfildern:
Griinewald.

Koudelka, Vladimir J. 1958. ,Notes sur le cartulaire de s. Dominique.“ Archivum Fratrum
Praedicatorum 28: 92 -114.

Koudelka, Vladimir J. 1983. Dominikus. Olten - Freiburg/Br.: Walter.

Kuitert, Harry und Edward Schillebeeckx. 1975. Jezus van Nazareth en het heil van de wereld. Baarn:
Ten Have.

Lukécs, Georg. 1968. ,,Die Verdinglichung und das Bewusstsein des Proletariats.“ In ders. Geschichte
und Klassenbewusstsein. Studien tiber marxistische Dialektik (1923) (Werke Bd. 2), 257 -397.
Neuwied: Luchterhand.

Maclntyre, Alasdair. 2006. ,Epistemological Crises, Dramatic Narrative, and the Philosophy of
Science.“ In ders. The Task of Philosophy. Selected Essays. Vol. 1, 3-23. Cambridge UK:
Cambridge University Press. [Der Text ist online zuganglich unter: https:/toutcequimontefiles.
wordpress.com/2015/02/macintyre-epistemological-crises-1.pdf; abgerufen am 12.06.2024].

Marx, Karl. 1973. ,,0konomisch philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844. In ders. und
Friedrich Engels, Werke (MEW Erg.-Bd. 1), 465 - 588. Berlin: Dietz.

Mazén, Candido. 1940. Las Reglas de los religiosos. Su obligacion y naturaleza juridica (Analecta
Gregoriana vol. 24). Rom: Gregoriana.

Meertens, Christiane. 2000. ,Humbertus de Romanis OP (1200 - 1277). Ordensmeister und
Zeitgenosse Alberts des GroRen.“ Wort und Antwort 41: 180 -182.

Peters, Tiemo Rainer. 2014. ,Politische Predigt? Eine Skizze.“ In Dominikanische Predigt, hg.v. Thomas
Eggensperger und Ulrich Engel (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 2), 226 - 236.
Leipzig: Benno.

Radcliffe, Timothy. 2001. Gemeinschaft im Dialog. Ermutigung zum Ordensleben, hg.v. Thomas
Eggensperger und Ulrich Engel (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 2). Leipzig: Benno.

Radcliffe, Timothy. 2024. Freiheit und Verantwortung. Plidoyer fiir eine synodale und demokratische
Kirche, hg.v. Thomas Eggensperger und Ulrich Engel (Dominikanische Quellen und Zeugnisse
Bd. 30). Freiburg/Br.: Herder.

Rosa, Hartmut. 32016. Resonanz. Soziologie einer Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2019. ,Resonanz als Schliisselbegriff der Sozialtheorie.“ In Resonanz. Im
interdisziplindren Gesprdch mit Hartmut Rosa, hg.v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der
Philosophie Bd. 13), 11-30. Baden-Baden: Nomos.

Sander, Hans-Joachim. 2004. ,Macht im Zeichen der Opfer. Die Gottesspur der Menschenrechte.“ In
Menschenrechte. Gesellschaftspolitische und theologische Reflexionen in europdischer Perspektive,
hg.v. Thomas Eggensperger, Ulrich Engel und Frano Prcela (Kultur und Religion in Europa
Bd. 1), 75-101. Minster: Lit.


https://toutcequimonte.files.wordpress.com/2015/02/macintyre-epistemological-crises-1.pdf
https://toutcequimonte.files.wordpress.com/2015/02/macintyre-epistemological-crises-1.pdf

Die dominikanische Lebensform =— 313

Schillebeeckx, Edward. 1979. Menschliche Erfahrung und Glaube an Jesus Christus. Eine Rechenschaft.
Aus dem Niederlandischen von Hugo Zulauf. Freiburg/Br.: Herder.

Schillebeeckx, Edward. 1990. Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlésung. Zwischenbericht iiber die
Prolegomena zu einer Christologie. Aus dem Niederlandischen von Hugo Zulauf (Quaestiones
Disputatae Bd. 78). Freiburg/Br.: Herder.

Schlégl, Philipp. 2017. ,,Die Zeichen der Zeit. Zum Verhdltnis von Messianismus und Macht bei
Giorgio Agamben.“ In Gottes schwache Macht. Alternativen zur Rede von Gottes Allmacht und
Ohnmacht, hg.v. Rebekka A. Klein und Friederike Rass, 97 -105. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt.

Simmel, Georg. 2006. Die GrofSstadt und das Geistesleben. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Steinfath, Holmer. 2019. ,Resonanz und gutes Leben.“ In Resonanz. Im interdisziplindren Gesprdch mit
Hartmut Rosa, hg.v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der Philosophie Bd. 13), 45-56.
Baden-Baden: Nomos.

Taylor, Charles. 2009. Ein sdkulares Zeitalter. Aus dem Englischen von Joachim Schulte. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Thomas von Aquin. 1952. Summa Theologiae II-II, 183 - 189: Stiinde und Standespflichten (Deutsche
Thomas-Ausgabe Bd. 24). Heidelberg - Miinchen: Kerle / Graz - Wien - Salzburg: Pustet.

Tugwell, Simon. 1983. ,Dominican risks.“ Dominican Ashram 2:173 -189.

Tugwell, Simon. 1995. ,Notes of the life of St. Dominic.“ Archivum Fratrum Praedicatorum 65:6 - 35.

Tugwell, Simon. 2001. ,The evolution of Dominican structures of government. III: The early
development of the second distiction of the Constitutions.“ Archivum Fratrum Praedicatorum
71:5-182.

Vicaire, Marie-Humbert. 1966. ,,Les deux tradition apostoliques ou I’évangélisme de saint
Dominique.“ In Saint Dominique en Languedoc (Cahier de Fanjeaux vol. 1), 74-103. Toulouse:
Editions Privat. [Der Text ist online zuganglich unter: https:/www.persee.fr/doc/cafan_0575-
061x_1966_act_1_1_899#cafan_0575-061X_1966_act_1_1_T1_0090_0000, abgerufen am
12.06.2024].

Walz, Angelus. 1954. ,,Magne pater Augustine‘. Dominikanisches zur Regel des hl. Augustinus.”
Angelicum 31,3:213 - 231.

Weber, Max. 1985. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, besorgt von
Johannes Winckelmann. Tubingen: Mohr 5. rev. Aufl.

Weber, Max. 2002. ,Wissenschaft als Beruf.“ In ders. Schriften 1894 -1922, ausgewahlt von Dirk
Kaesler, 474 - 511. Stuttgart: Kréner.

Weber, Max. 2010. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Vollstindige Ausgabe, hg.
und eingeleitet von Dirk Kaesler. Miinchen: Beck.

Wils, Jean-Pierre. 2019. ,Heimatversprechen und Weltverstummen.“ In Resonanz. Im interdisziplindren
Gesprdch mit Hartmut Rosa, hg.v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der Philosophie Bd. 13),
111-125. Baden-Baden: Nomos.

WohImuth, Josef, Hg. 2000. Konzilien des Mittelalters. Vom Ersten Laterankonzil (1123) bis zum Fiinften
Laterankonzil (1512 - 1517). Im Auftrag der Gorres-Gesellschaft ins Deutsche ibertragen und hg.
unter Mitarbeit von Gabriel Sunnus und Johannes Uphus (Dekrete der Okumenischen Konzilien
Bd. 2). Paderborn u.a.: Schéningh.


https://www.persee.fr/doc/cafan_0575-061x_1966_act_1_1_899#cafan_0575-061X_1966_act_1_1_T1_0090_0000
https://www.persee.fr/doc/cafan_0575-061x_1966_act_1_1_899#cafan_0575-061X_1966_act_1_1_T1_0090_0000

314 —— Ulrich Engel

Quellen

Acta canonizationis 1933/35 ,Acta canonizationis s. Dominici.“, ed. Angelus Walz. In Monumenta
historica Sancti Patris Nostri Dominici vol. 1-2 (Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum
Vol. 15-16), vol. 2, 89 -104. Paris: [0.V.] 1933 / Roma: [0.V.] 1935.

[Der Text ist online zugdnglich unter: https:#archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-
praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up, abgerufen am 12.06.2024.]

Augustinus 2003 ,Die Regel des hl. Bischofs Augustinus.“ In Jordan von Sachsen, Von den Anfingen
des Predigerordens, hg.v. Wolfram Hoyer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3),
233-243. Leipzig: Benno.

Augustinus 2023 ,Requla Beati Augustini Episcopi [Prototypo in archivo generali Ordinis].“ In Liber
Constitutionum et Ordinationum Fratrum Ordinis Praedicatorum, ed. Bruno Cadoré,
mutationibusque factis in Capitulo Generali de Bién Hoa sub Gerardo Francisco Timoner, 1-9.
Roma: Curia Generalitia.

Alteste Konstitutionen 22003 ,Die ,Altesten Konstitutionen‘ des Ordens der Predigerbriider.“ In
Jordan von Sachsen, Von den Anfdngen des Predigerordens, hg.v. Wolfram Hoyer
(Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 244 -297. Leipzig: Benno.

Honorius III. 22003 ,Bulle ,Gratiarum omnium largitori‘ Papst Honorius’ I1I. vom 21. Januar 1217, mit
der der Prior und die Predigerbriider von St. Romanus in Toulouse aufgefordert werden,
unerschrocken das Evangelium zu verkiinden und dem Papst im flrbittenden Gebet
beizustehen.“ In Jordan von Sachsen, Von den Anfingen des Predigerordens, hg.v. Wolfram
Hoyer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 331-332. Leipzig: Benno.

Humbert von Romans 1888 ,Expositio Regula B. Augustini, secundum B. Humbertum [de Romanis].©
In B. Humberti de Romanis Opera de vita regulari: Epistola de tribus votis substantialibus religionis;
Expositio Regulae Beati Augustini (vol. I), ed. Joachim Joseph Berthier, 43 -633. Roma: Befani.
[Der Text ist online zugdnglich unter: https:#dl.ub.uni-freiburg.de/diglit/humbertus1888-1,
abgerufen am 12.06.2024.]

Jordan von Sachsen 1933/35 ,Libellus de Principiis Ord. Praedicatorum auctore lordano de
Saxonia.“, ed. Scheeben. In Monumenta historica Sancti Patris Nostri Dominici vol. 1-2
(Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum Vol. 15-16), vol. 1, 1-88. Paris: [0.V.] 1933 /
Roma: [0.V.] 1935.

[Der Text ist online zugdnglich unter: https:#archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-
praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up, abgerufen am 12.06.2024.]

Jordan von Sachsen %2003 ,Biichlein von den Anfingen des Predigerordens.“ In: Jordan von
Sachsen, Von den Anfingen des Predigerordens, hg.v. Wolfram Hoyer (Dominikanische Quellen
und Zeugnisse Bd. 3), 27-95. Leipzig: Benno.

LCO 2023 Liber Constitutionum et Ordinationum Fratrum Ordinis Praedicatorum, ed. Bruno Cadoré,
mutationibusque factis in Capitulo Generali de Bién Hoa sub Gerardo Francisco Timoner.
Roma: Curia Generalitia.


https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up
https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up
https://dl.ub.uni-freiburg.de/diglit/humbertus1888-1
https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up
https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up

	Ulrich Engel
	Die dominikanische Lebensform als tertium im Resonanzraum von Norm (Regel) und Leben (Konstitutionen)
	Ordenstheologische Reflexionen im Anschluss an Hartmut Rosa
	1 Einleitung
	2 Hartmut Rosa: Resonanztheorie als Theorie des guten Lebens
	3 Rahel Jaeggi: Lebensformen als reflektierte Transformationspraktiken
	4 Edward Schillebeeckx: Dominikanische Predigt als universale Heilsverkündigung
	5 Timothy Radcliffe: Die Verfassung des Ordens als Ausdruck seiner Spiritualität
	6 Humbert von Romans: Ordensexistenz als ‚vivere secundum regulam‘
	7 Florent Cygler und Gert Melville: Dispens und Sündenfreiheit als konstitutionelle Regelflexibilisierung
	8 Giorgio Agamben: Lebensform als tertium zu Norm und Leben
	Bibliographie
	Quellen



