
Ulrich Engel
Die dominikanische Lebensform als tertium
im Resonanzraum von Norm (Regel) und 
Leben (Konstitutionen)
Ordenstheologische Reflexionen im Anschluss an Hartmut Rosa

1 Einleitung
Der vorliegende Beitrag thematisiert den Zusammenhang zwischen christlichen 
Theologumina und kommunitärer Lebensform, wie er in Ordensgemeinschaften 
gelebt wurde und wird. Dabei untersuche ich die These, nach der sich religiöse 
Dauervergemeinschaftungsformationen mit Hilfe von bestimmten Resonanz
achsen sozial strukturieren und über eine längere Zeit hinweg Stabilität ausbilden. 
Auf diese Weise, so meine Arbeitshypothese, ist es religiösen Gemeinschaften – 
teilweise über Jahrhunderte hinweg – gelungen, aus dem Gottesglauben ihrer 
Mitglieder resultierende Lebensformen auszubilden, die sich wiederum in den 
sozialen Interaktionen der der Gemeinschaft zugehörigen Akteur:innen und den 
rechtlich-institutionalisierten Regelungen ihrer Verfassung praktisch realisieren. 
Eine Möglichkeit, die Genese geistlicher Vergemeinschaftungsprozesse zu be
schreiben, setzt bei historisch vorhandenen Gottesvorstellungen und den dazu 
gehörigen religiösen Praktiken an. Nach und nach habe sich diese zu „Vergesell
schaftungsmodi“ (Rosa 2016, 294) verfestigt, aus denen wiederum neue Organisa
tionsformen entstanden. Diese Organisationsformen dienen wiederum über die 
Zeit hinweg als Resonanzraum für spirituell ausgerichtete und religiös begründete 
kommunitäre Lebensformen. Mein Text versucht eine resonanztheoretische Re
konstruktion des skizzierten Zusammenhangs am Beispiel des 1216 gegründeten 
Dominikanerordens (Ordo Praedicatorum) im Blick auf seine normativen Texte wie 
auch hinsichtlich der dort praktizierten Lebensform.

2 Hartmut Rosa: Resonanztheorie als Theorie des 
guten Lebens

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts erfahren viele Menschen die Welt als grausam und 
absurd. Es fällt zunehmend schwerer, in ihren historischen Gegebenheiten Sinn zu 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111352657-015 



erkennen. Analysiert wurden solcherart Erfahrungen und die sich in ihnen spie
gelnden gesellschaftlichen Verhältnisse bereits im Jahrhundert zuvor: von Karl 
Marx als „Entfremdung“ (Marx 1973, 514), von Max Weber als „Entzauberung“ 
(Weber 2002, 488), von Georg Lukács als „Verdinglichung“ (Lukács 1968), von 
Theodor W. Adorno als „Barbarei“ (Adorno 1970, 92) und von Hannah Arendt als 
„Weltverlust“ (Arendt 1960, 7). Hartmut Rosa spricht im selben Zusammenhang 
vom „Weltverstummen“ (Rosa 32016, 523 u. ö.). Die Welt verstummt, wenn sie bloß 
im Modus der „Aneignung“ (Rosa 2019, 14) als Objekt betrachtet und behandelt 
wird, das sich der Mensch verfügbar machen kann. Rosas Kritik solcherart kolo
nialistisch-ausbeutender Aneignung steht ganz in der kritischen Theorietradition 
der genannten Vorläufer:innen.

Im Streit zwischen den unterschiedlich gedachten und praktizierten Welt
verhältnissen plädiert Rosa für alternative Beziehungsformen, die von gegenseiti
ger Wertschätzung und von Achtung vor der Alterität der jeweils anderen Seite 
geprägt sind. Im Rahmen seiner Resonanztheorie nennt er die angezielte Bezie
hung „Response-Resonanz“ (Rosa 2019, 23). Diese ist angesiedelt zwischen „Selbst“ 
(Rosa 2019, 23) und „einem differenten Anderen“ (Rosa 2019, 23). Dieses Andere 
bezeichnet Rosa auch als „Welt“ (Rosa 2019, 23). Er unterscheidet dabei drei Di
mensionen der Resonanzbeziehung: eine „horizontale Dimension“ (Rosa 2019, 24) 
zu anderen Menschen, eine „diagonal[e] […] Dimension“ (Rosa 2019, 24), die sich 
auf die materielle Dingwelt bezieht, und eine „vertikale Dimension“ (Rosa 2019, 24) 
im Sinne einer Beziehung zu einer Ganzheit.

Grundsätzlich gilt, dass Selbst¹ (Subjekt) und Welt keineswegs a priori gegeben 
sind, um dann in einem zweiten Schritt in ein Verhältnis zueinander zu treten. 
Vielmehr konstituieren sich beide erst in ihrem In-Beziehung-treten (Rosa 2019, 15). 
Mit dem in Göttingen lehrenden Philosophen Holmer Steinfath kann Rosas Reso
nanz genauer als „eine bidirektionale Relation“ (Steinfath 2019, 51) beschrieben 
werden. In ihr lässt sich das Selbst durch die Welt berühren und bewegen, und in 
ihr antwortet es auf dieses Berührt-Werden (Rosa 2016, 285).

Zentral in solcherart Resonanzbeziehungen ist, dass der/die/das Andere „mit 
unverfügbarer, eigener Stimme“ (Rosa 2019, 23) spricht. Ein aneignender Zugriff, 
der danach strebt, sich die Alterität der Welt verfügbar zu machen, hätte demnach 
so etwas wie eine grundsätzlich resonanzunfähige „Weltstummheit“ (Wils 2019, 
121) zur Folge. Das Moment der „Unverfügbarkeit“ (Rosa 2019, 20) ist somit kon
stitutiv für ein gelingendes Weltverhältnis. Dieses Weltverhältnis definiert Rosa 
näherhin als eine Relation der „Anverwandlung der Welt […] in Form eines 

1 Zur Frage, ob gemäß der Unterscheidung von Charles Taylor (Taylor 2009, 67– 82) dieses Selbst 
als ‚porös‘ oder ‚abgepuffert‘ verstanden werden muss, Hübenthal 2019.

292 Ulrich Engel 



transformierenden Begegnens“ (Rosa 2019, 14). Denn „[e]rst vor dem Hintergrund 
einer ‚schweigenden‘, sich entziehenden Welt, lässt sich eine eigene Stimme ent
falten und Selbstwirksamkeit im Sinne der Etablierung spezifischer Resonanz
achsen erfahren.“ (Rosa 2019, 23) Dabei bleibt vorerst offen, ob es sich bei der 
schweigenden, sich entziehenden und unverfügbaren Alterität um ein im weiteren 
religiösen Sinne transzendentes Gegenüber handelt.

Steinfath vertritt die These, dass Rosas Resonanztheorie „in ihrem normativen 
Kern auf eine Theorie des guten Lebens“ (Steinfath 2019, 45) ziele. Somit kann Rosas 
Resonanzbegriff mit Steinfath als „das Andere der Entfremdung“ (Steinfath 2019, 
45) verstanden werden. Allerdings gilt es gewahr zu sein, dass auch ein gutes Leben 
keineswegs durch reine Konsonanz charakterisiert ist. Vielmehr – darauf hat Jean- 
Pierre Wils in seiner Beschäftigung mit Rosas Resonanztheorie aufmerksam ge
macht – schleichen sich in resonante Lebensformen immer auch entfremdet-dis
sonante Aspekte ein. Diese können sowohl als „Resonanzmängel“ (Wils 2019, 120) 
als auch als „Resonanzüberfülle“ (Wils 2019, 120) auftreten. Ebenso ist Entfremdung 
aber auch nicht allein als radikale Dissonanz zu verstehen. Denn da es sich um eine 
lebendige Relation zwischen Selbst und Welt handelt, ist nach Rosa jedem Reso
nanzverhältnis und jeder ihrer Begegnungen bzw. Beziehungen mit dem Anderen 
als Anderem immer auch ein Moment der Fremdheit bleibend inhärent (Rosa 2019, 
21).

Eine mit Rosas Resonanzansatz so rekonstruierte Theorie des guten Lebens hat 
den Vorteil, alle Weltebenen in den Blick zu nehmen, ohne sie in ununterschieden- 
holistischer Weise in eins setzen zu müssen: Denn anders als hedonistisch ausge
richtete Theorien des guten Lebens thematisiert Rosa ausdrücklich auch Sozi
albezüge. Und anders als kommunitaristische Ansätze verliert Rosa keineswegs die 
Selbstbezüge aus dem Blick. Zudem versteht er – anders als Theorien des guten 
Lebens, die vor allem auf materieller Verteilungsgerechtigkeit aufruhen – die 
Dingwelt nicht allein als Ansammlung von Verfügungsobjekten, sondern schreibt 
ihr einen Eigenwert zu. Und insofern die Welt als eine Sammlung letztendlich 
unverfügbarer Alteritäten gedeutet werden kann, kritisiert Rosa alle Ideale abso
luter Autonomie (Steinfath 2019, 46).

Eine solche alteritätssensible Resonanztheorie des guten Lebens würde in 
praktischer Hinsicht Selbstbeherrschung, Sensibilität und Statusverzicht als zen
trale Haltungen des Subjekts ausbilden. Interessanterweise leitet der in Würzburg 
lehrende Systematische Theologe Klaas Huizing diese Haltungen, die ihm zufolge 
ganz entscheidend gelingende Resonanzbeziehungen zu fördern in der Lage sind, 
aus der biblischen Weisheit ab (Huizing 2019, 137).

Die dominikanische Lebensform 293



3 Rahel Jaeggi: Lebensformen als reflektierte 
Transformationspraktiken

In ihrer Studie „Kritik von Lebensformen“ definiert Rahel Jaeggi Lebensformen 
„als ein Bündel von sozialen Praktiken […] und Ordnungen sozialen Verhaltens.“ 
(Jaeggi 2014, 77) Dieses Ensemble enthält, so die Berliner Philosophin, „Einstel
lungen und habitualisierte Verhaltensweisen mit normativem Charakter, die die 
kollektive Lebensführung betreffen“ (Jaeggi 2014, 77). Sie sind Voraussetzung für die 
Etablierung dessen, was bei Rosa unter einem guten Leben verstanden wird.

Für meine weiteren Überlegungen zu den konstitutiven Ordensregelwerken ist 
der normative Charakter der gemeinschaftlichen Verhaltensweisen von zentraler 
Bedeutung. In diesem Sinne beschreibt Jaeggi Lebensformen als „sozial geteilte 
Praktiken“ (Jaeggi 2014, 77). Zugleich jedoch stehen die genannten Einstellungen 
und Praktiken in einem funktionalen Verhältnis zueinander. Speziell in einer 
funktional ausdifferenzierten Gesellschaft ist dies unschwer ersichtlich. Jaeggi er
läutert den Sachverhalt im Anschluss an Georg Simmel am Beispiel der „Lebens
form des (Groß‐)Städtischen“ (Jaeggi 2014, 111), wobei ihr Interesse besonders der 
großstädtischen Trennung von Wohnort und Arbeitsplatz, dem Mobilitätsverhal
ten und den Konsumgewohnheiten, der urbanen Architektur und den Familien
konstellationen, dem Freizeitverhalten und den professionalisierten Care-Dienst
leistungen gilt (Jaeggi 2014, 111 – 114, mit Bezug auf Simmel 2006).

Die funktionale Aufeinanderbezogenheit der verschiedenen Lebensführungs
praktiken ergibt sich allerdings nicht von selbst. Vielmehr bedürfen sie der inter
pretativen Formung. Denn „[e]ine Lebensform zu teilen, bedeutet nicht nur, 
Praktiken zu teilen, sondern die Interpretation dieser Praktiken, vor allem aber die 
Interpretationsschemata für diese Praktiken zu teilen.“ (Jaeggi 2014, 106²) Or
densregeln und -konstitutionen bspw. stellen solche Interpretationsschemata dar. 
Ähnliches gilt für die überlieferten Narrative über das Leben von Ordensgründer: 
innen oder für spirituelle Testamente und Anweisungen hervorgehobener Prot
agonist:innen der Ordensgeschichte (z. B. Heilige).

Jaeggi unterstreicht in diesem Zusammenhang, dass das Ganze (Lebensform) 
und seine Teile (einzelne Praktiken) hinsichtlich ihrer Beziehung zueinander in 
Gestalt eines hermeneutischen Zirkels verfasst sind: „Die einzelnen Praktiken sind 
auf den Zusammenhang ausgerichtet und gewinnen aus diesem heraus Bedeutung; 

2 Zur Einordnung der Rede von den Interpretationsschemata bei Jaeggi (MacIntyre 2006, 4): 
„Consider what it is to share a culture. It is to share schemata which are at one and the same time 
constitutive of and normative for intelligible action by myself and are also means for my inter
pretations of the actions of others.“

294 Ulrich Engel 



umgekehrt sind es aber die Praktiken selbst, die diesen Zusammenhang ausma
chen.“ (Jaeggi 2014, 109) Damit sind die Interpretationsschemata – oder besser: ist 
der Interpretationsrahmen, in dem sich soziale Praktiken zu Lebensformen bün
deln – den beteiligten Praktiken nicht in einer essentialistisch gedachten Weise 
vorgelagert. Er ist „also keine ominöse Größe ‚oberhalb‘ oder jenseits der Praktiken 
selbst.“ (Jaeggi 2014, 109) Diese Feststellung Jaeggis trifft sich mit Rosas These, nach 
der sich Resonanzbeziehungen erst in ihrem Miteinander-in-Beziehung-treten 
konstituieren. Damit sind die sozialen Praktiken dem Interpretationsrahmen, so 
Jaeggi, „gewissermaßen eingelagert“ (Jaeggi 2014, 110).

Aufgrund dieses offen resonierenden Prozesses, in dem sich das Zueinander 
von sozialen Praktiken und kumulierter Lebensform sowohl funktional als auch 
normativ ausgestaltet, eignet der Lebensform selbst ein dynamischer Charakter. 
Lebensformen sind gekennzeichnet durch „ihr Vermögen, sich selbst neu zu ver
fassen.“ (Held 2014) Wenn sich also externe Bedingungen und Konstellationen 
wandeln, muss das Zueinander von Teilen und Ganzem neu bestimmt werden. 
Jaeggi begreift entsprechende Neuausrichtungen als Lernprozesse, die glücken 
oder scheitern können. Die Herausforderung dabei ist eine doppelte: Zum einen ist 
den veränderten Rahmenbedingungen Rechnung zu tragen und – vor allem in 
Krisensituationen – die Lebensform immer wieder neu auszurichten, zum anderen 
bedürfen Prozesse der sozial-historischen Transformation der Reflexion dieser 
Veränderung durch die Lebensform selbst. Andersherum – negativ – formuliert: 
Sowohl das Verdrängen von Krisenerfahrungen als auch Phänomene eines „kol
lektiven praktischen Reflexionsdefizit[s]“ (Jaeggi 2014, 447) lassen Lebensformen 
misslingen (Emcke 2019).

Im Rahmen seiner Demokratietheorie hat sich John Dewey mit solcherart 
Lernprozessen befasst (Dewey 1996 und Dewey 2000). Anknüpfend an dessen 
einschlägige Überlegungen definiert Jaeggi ein solches Lernen als ein Problemlö
sungshandeln, das experimentell verfasst und damit hinsichtlich seines Ausgangs 
offen ist (Jaeggi 2014, 345 – 346). Lebensformen und ihre Kritik interessieren hier 
also nicht zuerst substantiell-inhaltlich im Sinne einer leitkulturellen Bestimmung 
dessen, was unter gutem Leben zu verstehen ist. Vielmehr geht es Jaeggi um den 
formalen Prozess, in und mit dem eine Lebensform in der Lage ist, ihre Gesamt
verfasstheit immer wieder neu zu transformieren, um auf diese Weise das Ver
hältnis von Teilen und Ganzem – hier in Anlehnung an Hartmut Rosa formuliert – 
in einem wechselseitigen Resonanzverhältnis zu halten und damit das Funktio
nieren ihrer selbst – der Lebensform – auch auf Zukunft hin zu gewährleisten. 
Nicht zuletzt durch Jaeggis Fokussierung auf die formalen Bedingungen, die es zur 
Ausbildung einer Lebensform braucht, konzentriere ich mich in meinen weiteren 
Ausführungen auf formale, genauer: verfassungsmäßige Aspekte der dominikani
schen Lebensform.

Die dominikanische Lebensform 295



4 Edward Schillebeeckx: Dominikanische Predigt 
als universale Heilsverkündigung

„Der Predigerorden ist […] vom heiligen Dominikus ‚bekanntlich von Anfang an vor 
allem für die Predigt und das Heil der Menschen gegründet worden‘“³. In dieser 
programmatischen Aussage wird deutlich, dass bei den Dominikanern nicht mehr 
(wie zuvor im benediktinisch geprägten Mönchtum üblich) das persönliche See
lenheil der Ordensmitglieder primärer Zweck der Religiosenexistenz war. Statt
dessen verschiebt die Fundamentalkonstitution den Fokus auf das Moment der 
Alterität. In diesem Sinne stellt sie eine Heilsverkündigung, die sich ausnahmslos 
an alle Menschen wendet, ins Zentrum des pastoralen Interesses. Diese spirituelle 
Wende zur Alterität hatte Auswirkungen bis in die interne Gesetzgebung der Ge
meinschaft wie auch auf ihre klösterliche Lebensform. Der Predigt zum Heil der 
Menschen als Zweck der dominikanischen Ordensexistenz „wurde alles andere 
untergeordnet, was die Möglichkeit eines freieren Umgang (sic!) auch mit den 
Ordenssatzungen nötig machte.“ (Hoyer 22003, 213) Mehr noch: … diesen freieren 
Umgang mit den Vorschriften auch erst möglich machte!

Der flämische Dogmatiker Edward Schillebeeckx OP (1914 – 2009) hat die do
minikanische Heilsverkündigung systematisch-theologisch rekonstruiert und ver
tieft.⁴ Gott realisiert sein Heil in Jesus von Nazaret in Welt und in menschlichen 
Erfahrungen und Strukturen, so der Ausgangspunkt seiner diesbezüglichen Re
flexionen. Dominikanische Heilstheologie ist somit immer inkarnatorisch ausge
richtet: in die geschichtlichen Realitäten der Menschen und ihrer Gesellschaften 
hinein. Dabei sind alle drei Resonanzdimensionen Rosas – horizontal (Mitmen
schen), diagonal (Dingwelt), vertikal (Transzendenz) – involviert.

Damit die göttliche Heilszusage nicht bloß leere – und das heißt: irrelevante – 
Behauptung bleibt, braucht es die theologische Verknüpfung von menschlicher 
Lebenserfahrung und göttlicher Heilzusage: „Das Heil mu[ss] als seine wesentliche 
Bedingung in der Erfahrungswelt tatsächlich als Heil erlebt werden.“ (Iwashima 

3 LCO 2023, 1. § II (Constitutio Fundamentalis): „Ordo namque fratrum prædicatorum a s. Do
minico datus ‚specialiter ob prædicationem et animarum salutem ab initio noscitur institutus 
fuisse‘.“ Das Zitat im Zitat verweist auf den Prolog der sog. „Ältesten Konstitutionen“ des Predi
gerordens (Älteste Konstitutionen 22003, 246 [Prolog b]). Die Formulierung wiederum geht zurück 
auf eine entsprechende Bulle, mit der Papst Honorius III. den Dominikanern den Predigtauftrag 
verliehen hat (Honorius III. 22003). Zur historischen Einordnung s. Hoyer 22003; Tugwell 2001.
4 Kuitert und Schillebeeckx 1975. Hinsichtlich der Anschlussfähigkeit des Gedankens vom Heil- 
von-Gott-her im 21. Jahrhundert s. Kalsky 22013; Dominicaans Studiecentrum voor Theologie en 
Samenleving Ed. 1997.

296 Ulrich Engel 



1982, 346) Beide Aspekte – menschliche Erfahrung und göttliche Heilzusage, Si
tuation und Überlieferung – bedürfen einer wechselseitigen und transformieren
den Beziehung, bilden also ein Resonanzverhältnis. Sie stehen in einem Bedin
gungs- und kritischen Korrelationsverhältnis (Schillebeeckx 1979, 40), denn „die 
jeweils aktuelle Situation, in der wir leben – die zweite Quelle –, [ist] ein inneres 
konstitutives Element des Verstehens von Gottes offenbarendem Versprechen in 
der Geschichte Israels und in der Geschichte Jesu […], der von Christen als Heil von 
Gott her von und für die Menschen bezeugt wird – die erste Quelle.“ (Schillebeeckx 
1979, 14)

Das Bild der zweifachen Quelle erinnert an die doppelte hermeneutische 
Perspektive, die das Zweite Vatikanische Konzil in seiner Pastoralkonstitution 
„Gaudium et spes“ (GS) über die Kirche in der Welt von heute eröffnet hat. In GS 46 
erweiterten die Konzilsväter die in GS 4 vorgegebene hermeneutische Betrach
tungsweise „im Licht des Evangeliums“ („sub luce Evangelii“) um die Erfahrungs
perspektive „und [im Licht] der menschlichen Erfahrung“ („et [sub luce] humanae 
experientiae“). In GS 4 heißt die vielzitierte Formulierung: „Zur Erfüllung dieses 
ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu 
forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten.“ (GS 4⁵) Unter Nummer 46 
lenkt die Pastoralkonstitution dann die Aufmerksamkeit aller Menschen „im Licht 
des Evangeliums und [im Licht] der menschlichen Erfahrung auf bestimmte be
sonders schwere Nöte dieser Zeit hin, welche die Menschheit in hohem Maß be
drängen.“ (GS 46⁶) Nimmt man diesen Zusammenhang im Blick auf die domini
kanische Predigt des Heils ernst, dann gilt es theologisch schlusszufolgern: „Heil 
von Gott her [besteht] nie darin […], da[ss] Gott uns aus unserer Endlichkeit und 
aus allem, was diese mit sich bringt, erretten wird. […] Das bedeutet aber auch, 
da[ss] er unser Gott sein will in unserer Menschlichkeit und für unsere Mensch
lichkeit, in und bei unserer Endlichkeit.“ (Schillebeeckx 1990, 135) Das Heil-von- 
Gott-her-in-Jesus, das zu verkünden die Aufgabe von Dominikaner:innen ist, bedarf 
eines Raumes, der in den hochdifferenten Erfahrungswelten der Menschen (ein
schließlich in denen der Prediger:innen) Resonanzen überhaupt ermöglicht. Allein 
in einem solchen Resonanzraum kann das Resonanzgeschehen ‚Heilsverkündi
gung‘ zum Klingen gebracht und somit überhaupt erst relevant werden.

In seinen Ausführungen zur Schule (Rosa 2016, 402 – 420) beschreibt Rosa die 
Institution als „Resonanzraum“ (Rosa 2016, 402, 405, 408, 411) und „Resonanzzone“ 
(Rosa 2016, 420), in denen unter bestimmten Voraussetzungen gelungene Bil
dungsprozesse statthaben können. Als solcherart stadtbürgerliche Bildungsveran

5 Kursivsetzung: U. E.
6 Kursivsetzung: U. E.

Die dominikanische Lebensform 297



staltungen können auch die Predigten der dominikanischen Mendikanten im 
13. Jahrhundert verstanden werden: „Ihre auf massenhafte Zuhörerschaft ange
legten Kirchen waren Zentren städtischer Öffentlichkeit. Den sich gerade formie
renden Stadtbürgern mussten Vernunftgründe an die Hand gegeben, mit denen sie 
ihre Charta der Freiheit zu entwickeln und durchzusetzen vermochten.“ (Peters 
2014, 229) Und erst in diesem stadtöffentlichem Resonanzraum konnte sich die 
dominikanische Lebensform theologisch-spirituell entfalten. Deren Consitutiva
waren und sind bis heute gemäß der Fundamentalkonstitution des Predigerordens 
und in Anlehnung an die neu-/zweittestamentlich überlieferte apostolische Le
bensweise die „Verkündigung des Wortes Gottes“ (LCO 2023, 1. § III⁷), „das ge
meinsame Leben“, die Treue „zu den evangelischen Räten“, „die gemeinsame Feier 
der Liturgie, vor allem der Eucharistie und des Stundengebetes, und das persön
liche Gebet“, das ausdauernde „Studium“ sowie schließlich die „klösterlichen Le
bensformen“ (alle voranstehenden Zitate: LCO 2023, 1. § IV).

5 Timothy Radcliffe: Die Verfassung des Ordens 
als Ausdruck seiner Spiritualität

Konkretisiert hat sich die sowohl resonant-vertikal (Heil-von-Gott-…), d. h. offen
barungstheologisch begründete, als auch die resonant-horizontal (…-in-Jesus- 
Christus), d. h. inkarnatorisch (im Sinne von ‚Christus erkennbar im Mitmenschen‘) 
ausgerichtete dominikanische Heilstheologie und -spiritualität in der resonant- 
diagonalen Verfassung des Ordens. Domingo de Guzmán (ca. 1170 – 1221), der 
Gründer des Predigerordens, hat keinerlei spirituelle Anweisungen in schriftlicher 
Form hinterlassen: keine Predigten und keine theologischen Traktate. (Es ist allein 
ein einziger, überaus formal gehaltener, aus damals üblichen Textbausteinen be
stehender Brief an dominikanische Nonnen – Moniales – überliefert.) Stattdessen 
haben Dominikus und die erste Brüdergeneration dem Orden eine Leitungsform 
vererbt. Sie ist niedergelegt in der schon älteren Augustinusregel sowie im „Buch 
der Konstitutionen und Ordinationen des Ordens der Predigerbrüder“ („Liber 
Constitutionum et Ordinationum Fratrum Ordinis Praedicatorum“) (LCO), auf das 
(neben der Augustinusregel) alle Dominikaner ihr Professversprechen ablegen. In 
resonanztheoretischer Perspektive vertrete ich die These, dass diese normativen 
Texte als diskursives Bemühen und soziale Imagination zur Schaffung eines Re
sonanzraums aufgefasst werden können, in dem sich die spirituellen Praktiken im 

7 Angegeben werden bei Zitationen aus LCO immer die entsprechenden Abschnittsnummern.

298 Ulrich Engel 



Dominikanerorden zur Lebensform entwickeln und ausgestalten konnten und 
auch heute noch können.

Von Anfang an waren die Predigerbrüder darauf bedacht, nicht die feudalen 
Strukturen der alten Abteien zu übernehmen. Stattdessen orientierten sie sich am 
demokratisch-genossenschaftlichen Gefüge der aufstrebenden mittelalterlichen 
Städte, in deren Mauern zu jener Zeit Universitäten und Zünfte mit der ihnen 
charakteristischen Selbstverwaltung entstanden (Frank 2021).

Entscheidend für die strukturelle Ausgestaltung des Predigerordens war Jor
dan von Sachsen (ca. 1185 – 1237), der Nachfolger des Dominikus an der Spitze der 
dominikanischen Brüdergemeinschaft. Sein Verdienst ist es, den Weg der – um mit 
Max Weber zu sprechen – „institutionellen Wendung des Charismas“ (Weber 1985, 
674) einer kleinen Gruppe „religiöse[r] Virtuose[n]“ (Weber 32010, 152) in Angriff 
genommen zu haben. Vor allen Dingen das sog. Capitulum generalissimum 1228 zu 
Paris war für den Orden, was seine rechtliche Verfassung anbetrifft, von zentraler 
Bedeutung. Nicht zuletzt die demokratische Leitungsstruktur des Ordens wurde in 
diesem Kapitel rechtlich abgesichert.

Im zweiten Abschnitt von LCO werden die Leitung und das ausgefeilte Wahl
system behandelt.⁸ Hier offenbart sich die genuine Verfassungsordnung der Do
minikaner, die dem Wahlsystem den Vorrang vor einsamen Entscheidungen 
übergeordneter Instanzen gibt. Alle Brüder mit feierlicher Profess haben grund
sätzlich aktives Wahlrecht. Um als Oberer gewählt werden zu können, braucht es 
zusätzlich das passive Wahlrecht. Alle Leitungsämter auf Konvents-/Haus-, Provinz- 
und Weltebene werden auf Zeit verliehen. Auf diese Weise soll das Entstehen einer 
„Oberenkaste“ (Radcliffe 2001, 160) ausgeschlossen werden, denn Leitung ist „ge
teilte Verantwortung aller Brüder“ (Radcliffe 2001, 160). Ort dieser geteilten Ver
antwortung ist das Kapitel. Im Konventskapitel geht es darum, „Fragen zu be
sprechen bzw. zu entscheiden, die sich auf das gemeinsame Leben, die apostolische 
Tätigkeit und schließlich die gute Verwaltung des Konventes beziehen“ (LCO 2023, 
307).

Dem Provinzkapitel, das alle vier Jahre stattfindet, kommt eine doppelte Auf
gabe zu: Zum einen hat es über Fragen des gemeinsamen Lebens und Arbeitens zu 
beraten und zu entscheiden. Zum zweiten wählt das Provinzkapitel einen Pro
vinzial (Prior provincialis), eine Gruppe von Diffinitoren und die Mitglieder eines 
Beratungsgremiums des Provinzials (Provinzkonsil). Die Ergebnisse des Provinz
kapitels werden in den Kapitelsakten veröffentlicht. Die Akten bezeugen das 
rechtlich bindende Ergebnis des Provinzkapitels. Ersichtlich sind in ihnen aber 
auch bestimmte Personalentscheidungen. Außerdem setzen sich die Texte mit 

8 Der folgende Abschnitt orientiert sich an Eggensperger und Engel 2024 sowie an Engel 2021.

Die dominikanische Lebensform 299



grundsätzlichen theologischen und kirchen- bzw. gesellschaftspolitischen Fragen 
auseinander. Sie versuchen dabei, strukturelle und inhaltliche Leitlinien für die 
folgenden Jahre zu entwerfen.

Die allen Provinzen übergeordnete Einrichtung ist das Generalkapitel, welches 
alle drei Jahre zusammentritt. Ihm kommen – auf den Gesamtorden bezogen – in 
etwa die gleichen Aufgaben zu wie dem Provinzkapitel. Das Generalkapitel hat 
sowohl legislative als auch exekutive Funktionen. Abgesehen von der Teilnahme 
des Ordensmeisters (Magister Ordinis) und seiner noch lebenden Vorgänger ändert 
sich die personelle Besetzung der Kapitel von Mal zu Mal. So gibt es ein Kapitel, auf 
dem ausschließlich die Provinziale anwesend sind. Ein weiteres Kapitel besteht nur 
aus gewählten Vertretern aller Provinzen. Das dritte schließlich ist das sogenannte 
Wahlkapitel, an dem sowohl die Provinziale als auch speziell dazu gewählte Ver
treter der Provinzen teilnehmen. Das Wahlkapitel wählt den neuen Ordensmeister, 
der sein Amt neun Jahre lang ausübt. Ein interessantes Detail: Der Magister Ordinis 
der Dominikaner ist der einzige Generalobere eines katholischen Männerordens, 
dessen Wahl nicht durch den Papst bestätigt werden muss.

Die hier beschriebene demokratisch verfasste Leitungsstruktur des Ordens mit 
allen ihren ausgeklügelten internen Check and Balance-Vorkehrungen (als Bedin
gung der Möglichkeit, dass die in den Rechtstexten vorfindbare diagonale Reso
nanzachse überhaupt in Schwingung geraten können) ist Voraussetzung und zu
gleich genuiner Ausdruck dominikanischer Spiritualität. Sie konstituiert 
Gemeinschaft und ermöglicht dadurch deren Mitgliedern, die Verantwortung für 
ihr Leben gemeinsam zu tragen (horizontale Resonanzachse). In dieser Linie 
weisen die Konstitutionen zudem darauf hin, dass die Brüder zuallererst eine 
Gemeinschaft bilden, um zusammen und auf Gott bezogen zu leben (vertikale 
Resonanzachse; LCO 2023, 2,1). Alle drei Dimensionen sind konstitutiv hinsichtlich 
der Ausbildung dessen, was ich im Anschluss an Jaeggi die dominikanische Le
bensform nenne. Diese ist allerdings nicht bloß – wie bei Jaeggi – formal zu be
stimmen, sondern auch inhaltlich. Das hat der Rekurs auf Schillebeeckx’ Situierung 
der christlichen Heilstheologie in der menschlichen bzw. gesellschaftlichen Er
fahrungswirklichkeit gezeigt.

Über die Sicherung der dominikanischen Lebensform hinaus zielt die 
Rechtsordnung des Ordens darauf, den dominikanischen Sendungsauftrag „für das 
Heil der Menschen“ – das „salus animarum“, wie es in LCO 2023, 1. § II, heißt – zu 
realisieren. Die demokratischen Entscheidungsprozesse im Dominikanerorden wie 
auch die sie regelnden Rechtstexte dienen also ad intra dem gemeinschaftlichen 
Leben der Ordensmitglieder untereinander und ad extra der gemeinsamen pas
toralen und wissenschaftlichen Sendung des Ordens (LCO 2023, 1. § VII). Beides 
zusammen macht die dominikanische Lebensform aus.

300 Ulrich Engel 



Mitglied der Gemeinschaft zu sein bedeutet im Dominikanerorden vor allem, 
Sitz und Stimme im Kapitel zu haben. Gleichwohl meint Demokratie im Prediger
orden – theologisch gesehen – mehr als nur das Organisieren von Mehrheiten 
(Engel 2010). Denn es ist das Ziel der Gespräche und Debatten im Kapitel, in der 
Gemeinschaft Einstimmigkeit zu erreichen. Da dies jedoch faktisch nicht immer 
möglich ist, kommt man am Ende durch Abstimmung zu einem Mehrheitsent
scheid. In diesem Sinne gehören Diskurs und Abstimmung gleichermaßen zu ei
nem Prozess, durch den die Brüder ein gutes Leben bzw. ein bonum commune
anstreben. Wichtig dabei ist, dass das (mit welcher Mehrheit auch immer) erzielte 
Ergebnis, so Radcliffe, „die Entscheidung der ganzen Gemeinschaft darstellt, und 
nicht nur derjenigen, die dafür gestimmt haben. Es ist die Gemeinschaft, die sich zu 
einer Entscheidung durchgerungen hat. Ich kann so frei sein, diesem Ergebnis nicht 
zuzustimmen, und mich sogar für seine Aufhebung einsetzen, aber ich gebe meiner 
Identität als Mitglied der Gemeinschaft dadurch Ausdruck, indem ich die Ent
scheidung befolge. Dem einfachen Mehrheitsvotum zu vertrauen, war eine der 
tiefsten Neuerungen in der dominikanischen Tradition“ (Radcliffe 2001, 156; Tug
well 1983, 182).

Das gilt auch für die Wahl der Oberen der Gemeinschaft: „Ein Oberer wird zum 
Dienst an allen Brüdern gewählt, d. h. für das Gemeingut des Ordens. Seine Wahl ist 
das Ergebnis einer Abstimmung, die ‚wir‘ vorgenommen haben, unabhängig davon, 
für wen wir abgestimmt haben. Und in dem Augenblick, in dem er gewählt ist, 
braucht er die Unterstützung der ganzen Gemeinschaft, denn wir haben ihn ge
wählt, unabhängig, wie ich persönlich abgestimmt habe“ (Radcliffe 2001, 157).

Demokratie im Predigerorden impliziert – spiritualitätstheologisch gespro
chen (Radcliffe 2024) – immer auch das Entdecken des Willens Gottes im Diskus
sionsbeitrag des Bruders. In diesem Sinne kann das Kapitel als dreifach – hori
zontal, diagonal und vertikal – konstruierter Resonanzraum bestimmt werden, der 
die dominikanische Lebensform wesentlich konstituiert: „Unsere Demokratie ist 
nur so lange dominikanisch, solange unsere Debatten und Abstimmungen Versu
che sind, das Wort Gottes zu hören, das uns in die Nachfolge ruft“ (Radcliffe 2001, 
141).

Die inkarnationstheologisch formatierte Spiritualität der Dominikaner, so 
kann als Zwischenfazit festgehalten werden, findet ihren Ausdruck in der demo
kratischen Verfassung des Predigerordens: in Sitz und Stimme, die jedem Kon
ventsmitglied im Kapitel zukommen (horizontaler Aspekt), in den Rechtstexten von 
Regel und Konstitutionen (diagonal) und im Vertrauen auf das Heil-von-Gott-her, 
das allen Mitgliedern zugesagt ist, im Kapitel vor Wahlen durch die Anrufung des 
Heiligen Geistes erbeten wird und in der Predigt zu verkünden ist (vertikal). Alle 
drei Elemente bilden in wechselseitiger Durchdringung den Resonanzraum, der die 
Bedingung der Möglichkeit der dominikanischen Lebensform überhaupt darstellt.

Die dominikanische Lebensform 301



6 Humbert von Romans: Ordensexistenz als 
‚vivere secundum regulam‘

Insofern die Dominikaner ihr Professversprechen auf die Regel des heiligen Au
gustinus und das Buch der Konstitutionen und Ordinationen des Ordens der Pre
digerbrüder ablegen, ist im Folgenden nach Status, Verbindlichkeit und Bedeutung 
dieser Texte für die Lebensform der Dominikaner zu fragen. Das von Schillebeeckx 
im Moment der Erfahrung stark gemachte gelebte Leben ist also in eine Korrela
tionsbeziehung zur den normativen Rechtstexten zu setzen (Schillebeeckx 1979, 40). 
Erst aus dem Spannungsverhältnis, das dieser wechselseitigen „Response-Reso
nanz“ (Rosa 2019, 23) zu eigen ist, kann in einem weiteren Schritt die Frage nach der 
dominikanischen Lebensform gestellt werden.

Neben Jordan von Sachsen, dem bereits erwähnten Nachfolger des Dominikus 
an der Spitze der Predigergemeinschaft, war es vor allem Humbert von Romans 
(ca. 1194/1200 – 1277), der sich um die verfassungsrechtliche Struktur des Ordens 
verdient gemacht hat. Er war der fünfte Ordensmeister der Dominikaner (1254 – 
1263).⁹ Von ihm ist, neben anderen Werken, eine zwischen 1263 und 1270 ent
standene Auslegung der Augustinusregel überliefert (Humbert 1888). In dieser zu 
jener Zeit handschriftlich weit verbreiteten „Erläuterung der Regel des hl. Augus
tinus“ („Expositio Regula B. Augustini“) befasst sich Humbert u. a. mit der Reich
weite ihrer Geltungsansprüche.

Eingangs der Augustinusregel heißt es: „Das ist es, was wir euch im Kloster 
gebieten.“ (Augustinus 22003, 233, Nr. 1.1¹⁰) Humbert fragt im Blick auf das einlei
tende Wort ‚haec‘, ob alles, was in der Regel steht, als Befehl gilt.¹¹ Giorgio Agamben 
verweist in diesem Zusammenhang auf Heinrich von Gent (vor 1240 – 1293), der im 
Gegensatz zu Humbert eine höchst rigoristische Antwort auf die Geltungsfrage 
gegeben habe (dazu auch Mazón, 246 – 256); Heinrich zufolge bezeichne das De
monstrativpronomen ‚haec‘ alle einzelnen Vorschriften, die in der Regel aufgelistet 
sind (Agamben 2012, 57). Humbert selbst vertritt eine gänzlich andere Auffassung. 
Ihm zufolge bezieht sich der Terminus ‚haec‘ gerade nicht auf die Befolgung aller 
einzelnen Vorschriften, sondern meint das Befolgen der Regel im Allgemeinen.¹²

9 Zu Person und Werk s. Meertens, 2000.
10 Kursivsetzung: U. E. „Haec igitur sunt, quae ut observetis praecipimus, in monasterio constituti“ 
(Augustinus 2023, Nr. 1; nicht-kursive Hervorhebung: U. E.).
11 „Sed numquid omnia quae continentur in regula sunt in praecepto?“ (Humbert 1888, 62, 
Nr. XII).
12 „[O]bservantia regulae es in praecepto, sed non singula quae continentur in regula“ (Humbert 
1888, 63, Nr. XII).

302 Ulrich Engel 



Humbert begründet seine Position mit der Feststellung, dass es Augustinus vor 
allem um die Befolgung der drei zentralen Gebote Gehorsam, Keuschheit und Ar
mut/Demut gegangen sei (Humbert 1888, 65, Nr. XII).

Thomas von Aquin (ca. 1224/25 – 1274), Zeitgenosse Humberts, hat dieselbe 
Frage zwar nicht in Bezug auf die Augustinusregel in concreto behandelt, sehr wohl 
aber auf einer allgemeinen Ebene. In Rahmen der Secunda Secundae seiner 
„Summa Theologiae“ diskutiert Thomas u. a. kirchliche Standespflichten (Thomas 
von Aquin 1952). In STh II-II 186,9 fragt er, ob ein Ordensmann immer schwer 
sündige, wenn er das, was zur Regel gehört, übertritt? Seine Antwort lautet: – „Wer 
sich zur Regel bekennt, gelobt nicht, alles zu tun, was in der Regel steht, sondern 
gelobt ein regelgemäßes Leben, das wesentlich in den drei […] [Gelübden] besteht. 
Deshalb gelobt man in manchen Orden vorsichtig nicht zwar die Regel, sondern 
‚nach der Regel zu leben‘“ (STh II-II, 186,9 ad 1¹³).

Thomas bewegt sich mit dieser Antwort ganz auf der Linie Humberts, indem 
auch er zwischen einzelnen Regelvorschriften und den drei dem Ordensleben 
basalen Gelübden Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam differenziert. Letzteres, also 
das Befolgen der Regel im Blick auf die Gelübde, bezeichnet Thomas als ‚vivere 
secundum regulam‘ und unterscheidet es von dem Geloben der Regel selbst. Wer – 
so Thomas weiter – mit der Ordensprofess gelobt, nach der Regel zu leben, ver
spricht „danach zu streben, sich in seinem sittlichen Verhalten nach der Regel zu 
richten wie nach einem Vorbild“ (STh II-II, 186,9 ad 1¹⁴)

Thomas geht im Blick auf den damals noch jungen und in manchen Hinsichten 
nicht traditionell agierenden Predigerorden, den er an dieser Stelle gegen „die 
Anwälte der Vergangenheit“ (Dietsche 1952, 341) zu verteidigen sich anschickt, noch 
einen Schritt weiter: „In manchen Orden gelobt man noch vorsichtiger ‚Gehorsam 
gemäß der Regel‘“ (STh II-II, 186,9 ad 1¹⁵) Gemeint sind hier die Dominikaner, die 
von den drei Gelübden in ihrer Professformel nur den Gehorsam benennen: „Ich, 
frater N.N., mache Profess, und verspreche Gehorsam Gott, der hl. Maria, dem hl. 
Dominikus, und Ihnen, frater N.N., dem Meister des Ordens der Predigerbrüder, 

13 Kursivsetzung: U. E. „[Q]uod ille qui profitetur regulam, non vovet servare omnia quae sunt in 
regula; sed vovet regulam vitam, quae essentialiter consistit in tribus praedictis. Unde et in qui
busdam religionibus cautius allqui profitentur, non quidem regulam, sed ‚vivere secundum regu
lam‘“ (nicht-kursive Hervorhebung: U. E.). Die Übersetzungen aus der Summa Theologiae ins 
Deutsche hier und im Folgenden stammen allesamt aus Bd. 24 der Deutschen Thomas-Ausgabe 
(Thomas von Aquin 1952).
14 „[I]d est tendere ad hoc quod aliquis mores suos informet secundum regulam sicut secundum 
quoddam exemplar“ (STh II-II, 186,9 ad 1).
15 „In quibusdam autem religionibus adhuc cautis profitentur ‚obedientiam secundum regulam‘“ 
(STh II-II, 186,9 ad 1).

Die dominikanische Lebensform 303



und Ihren Nachfolgern“ (LCO 2023, 199. § I). Thomas begründet diese Zurückhaltung 
wie folgt: „Die Übertretung oder Unterlassung anderer Dinge hingegen ist bloß 
lässliche Sünde. Denn diese Dinge sind nur Ausrichtungen auf das Hauptgelübde“ 
(STh II-II, 186,9 ad 1, mit Verweis auf STh II-II, 186,7 ad 2¹⁶). Im Dominikanerorden 
werden letztgenannte Übertretungen bzw. Unterlassungen noch nicht einmal als 
lässliche Schuld gewertet (STh II-II, 186,9 ad 1).

7 Florent Cygler und Gert Melville: Dispens und 
Sündenfreiheit als konstitutionelle 
Regelflexibilisierung

In ihrer wichtigen ordenshistorischen Studie zur Augustinusregel und den domi
nikanischen Konstitutionen weisen die Dresdener Ordenshistoriker Florent Cygler 
und Gert Melville auf den Umstand hin, dass der Predigerorden im Rahmen seiner 
Bemühungen um eine päpstliche Anerkennung 1215/16 die Augustinusregel quasi 
gezwungenermaßen annehmen musste (Cygler und Melville 2002, 420¹⁷). Das Vierte 
Laterankonzil 1215 hatte in Kanon 13 verboten, neue Ordensgemeinschaften zu 
gründen und neue Ordensregeln einzuführen. Stattdessen wurden Dominikus und 
Bischof Fulko, die sich zwecks Approbation des neuen Predigerordens nach Rom 
zum Konzil aufgemacht hatten, von Papst Innozenz III. aufgefordert, nach Maßgabe 
des Konzilsbeschlusses „Regel und Satzung von den approbierten religiösen Ge
meinschaften“¹⁸ (Wohlmuth 2000, 241; Jordan von Sachsen 22003, 52, Nr. 33) zu 
übernehmen. Nur unter dieser Bedingung erklärte sich der Papst bereit, die neue 
Brüdergemeinschaft kanonisch zu konfirmieren.

Die Dominikaner nahmen die Augustinusregel an, ergänzten diese aber um 
„strengere Bestimmungen“ (Jordan von Sachsen 22003, 52, Nr. 34¹⁹). Nach Erfüllung 
der auferlegten Regelbedingung erkannte der nach dem Tod von Innozenz III. in

16 „[I]ta quod professioni non contrariatur nisi id quod est contra praeceptum regulae. Trans
gressio vero vel omissio aliorum obligat solum ad peccatum veniale. Quia, sicut dictum est, hu
jusmodi sunt dispositiones ad principalia vota“ (STh II-II, 186,9 ad 1, mit Verweis auf STh II-II, 186,7 
ad 2).
17 Hoyer vertritt – anders als Cygler und Melville – die These, dass Dominikus die Augustinus
regel nicht notgedrungen, sondern aufgrund inhaltlicher Übereinstimmungen mit seinen eigenen 
Überzeugungen freiwillig gewählt habe; Hoyer 22003, 52 f., Anm. 59 (zu Nr. 34), mit Rekurs auf 
Tugwell 1995.
18 „[R]egulam et institutionem accipiat de religionibus approbatis“ (Wohlmuth 2000, 242).
19 „[A]arctiores consuetudines“ (Jordan von Sachsen 1933/35, 46, Nr. 42).

304 Ulrich Engel 



stallierte Papst Honorius III. 1216 die Gemeinschaft an. Allerdings – so muss für 
diesen historischen Zeitpunkt festgehalten werden – handelte es sich noch nicht, 
wie von Dominikus und Fulko erbeten, um einen innovativen Predigerorden, 
sondern eher „um eine neue Gemeinschaft von (reformierten) Regularkanonikern“ 
(Cygler und Melville 2002, 421) augustinischer Prägung. „Auf Grund der Augusti
nusregel gehört die Stiftung des hl. Dominikus anfänglich zur Gattung des Ordo 
canonicus“ (Walz 1954, 215). Der dominikanische Ordenshistoriker Vladimir Kou
delka geht sogar noch einen Schritt weiter in seiner Bewertung der Vorgänge, wenn 
er darauf verweist, dass die Übernahme der Augustinusregel „bedeute […], recht
lich zu einem […] Orden gezählt und somit den alten Strukturen eingepasst zu 
werden“ (Koudelka 1983, 18). Damit wäre die Gründung des Dominikus eigentlich 
bloß als Beitritt seiner Brüdergemeinschaft zur Ordensfamilie des hl. Augustinus 
zu werten und die Dominikaner ordensrechtlich gesehen in Wirklichkeit Augus
tiner.

Kurz darauf jedoch wandelte sich die päpstliche Sicht auf die neue Gründung 
mitsamt ihrem Charisma der evangelischen Predigt. Ein Jahr später bezeichnet 
derselbe Papst in einer weiteren Bulle die Mitglieder der jungen Religiosengrün
dung als ‚Prediger‘:“praedicatores“²⁰. Spätere Bullen sprechen dann regelmäßig von 
den ‚Brüdern des Ordens der Prediger‘: „fratres ordinis Praedicatorum“²¹.

1220 fand in Bologna die erste verfassungsgebende Versammlung, das sog. 
Generalkapitel des Predigerordens statt. Dort gaben sich die Dominikaner zusätz
lich zur Augustinusregel eigene Statuten, sog. Constitutiones. Seit 1221 ändert jedes 
Generalkapitel die Constitutiones, indem es dieses Statutenbuch an die klösterliche 
Lebensrealität anpasst. Veränderungen im Bereich der sozial geteilten Praktiken 
führen also zu einer Änderung der diese normierenden Rechtstexte.

Die Verbindung, die das Statutenbuch zur Augustinusregel knüpft, ist die einer 
(bloß) „ideellen Kohärenz“ (Cygler und Melville 2002, 425), die sich auch in der 
Professformel der Dominikaner widerspiegelt, mit der der Kandidat Gehorsam 
„gemäß der Regel des hl. Augustinus und den Satzungen der Predigerbrüder“ (LCO 
2023, 199. § I) verspricht.

Trotzdem kam es früh schon, bereits ab 1216, zu einem „In-den-Hintergrund- 
Treten der Regel“ (Cygler und Melville 2002, 426) gegenüber den Konstitutionen. 
Diese Verschiebung, die nach Meinung von Cygler und Melville nicht bloß als 
„einfaches Vergessen“ (Cygler und Melville 2002, 426) der Regel zu werten ist, 
„sondern vielleicht der Ausdruck eines gewissen Unbehagens ihr gegenüber [war]“ 

20 Koudelka 1958, bes. 92 – 100: „Comment le pape Honorius III confirma le nom des Prêcheurs. 
Histoire et légende.“
21 Belege bei Cygler und Melville 2002, 422, Anm. 19 u. 20.

Die dominikanische Lebensform 305



(Cygler und Melville 2002, 426), führte im Dominikanerorden letztendlich schon 
recht bald zu einem Autoritätsverlust der Augustinusregel gegenüber den Konsti
tutionen. Historisch belegbar ist diese Verschiebung bereits im Rahmen des 1233 
eingeleiteten Prozesses zur Kanonisierung des Dominikus. Mehrfach werden die 
Constitutiones in den Heiligsprechungsakten als „regula fratrum Predicatorum“²²
o. ä. bezeichnet. Die ungeliebte, weil unfreiwillig übernommene, starre Augusti
nusregel war marginalisiert; die Constitutiones, die den spezifischen Lebensreali
täten der Gemeinschaft und des Einzelnen gegenüber wesentlich flexibler anzu
passen waren als die Regel, wurden hinsichtlich ihrer Bedeutsamkeit faktisch (d. h. 
unterhalb der offiziellen Rechtssetzung) zur Quasi-Regel aufgewertet.

Trotzdem musste der Orden die beiden Rechtsgrundlagen und die mit ihnen 
gegebenen unterschiedlichen Konzepte des Ordenslebens miteinander verbinden: 
„die auf contemplatio ausgerichtete vita communis im Kloster nach Maßgabe der 
Augustinusregel auf der einen Seite und jüngere pastorale Reformvorstellungen auf 
der anderen Seite, die eine vita activa in persönlicher Armut jenseits der Kloster
mauern in der Welt geradezu förderten und dezidiert in den Vordergrund stellten“ 
(Cygler und Melville 2002, 427; ähnlich Vicaire 1966, bes. 95). Es ging dabei um nicht 
weniger, als die kontemplative Seite des klösterlichen Lebens in ein resonantes 
Weltverhältnis zu integrieren. Während die vita contemplativa in diesem Reso
nanzgeschehen primär als eine empfangende Haltung charakterisiert wird, erfüllt 
die vita activa die „Selbstwirksamkeitserwartungen“ (Rosa 2016, 24 f.) der Orden
smitglieder²³ und macht sie auf diese Weise in ihrem apostolischen Wirken „be
rührbar“ (Rosa 2016, 25). Die Tränen des Dominikus, die im Zuge seines Heilig
sprechungsverfahrens mehrfach bezeugt sind, stehen pars pro toto für diese 
dominikanische Berührbarkeit (Jordan von Sachsen 22003. 35, Nr. 11; Jordan von 
Sachsen 1933/35, 32, Nr. 12).

Es ist vor allem das Verdienst des bereits erwähnten Ordensmeisters Humbert 
von Romans, eine „Synthese“ (Cygler und Melville 2002, 427²⁴) der beiden gegen
läufigen Ausrichtungen – der kontemplativen und der aktiven – erfolgreich in 
Angriff genommen zu haben. Er tat dies sowohl mit dem bereits erwähnten 
Kommentar zur Augustinusregel als auch mit seiner „Erläuterung der Konstitu
tionen der Predigerbrüder“ („Expositio super constitutiones fratrum Praedica
torum“).

22 Belege bei Cygler und Melville 2002, 425, Anm. 30 – 33 (Kursivsetzung: U. E.), mit Rekurs auf 
Acta canonizationis 1933/35, bes. 134, Nr. 12; 149, Nr. 31; 157, Nr. 38; 161, Nr. 41; 166, Nr. 47.
23 STh III, 40,1 ad 2: „vita activa secundum quam aliquis praedicando et docendo contemplata 
aliis tradit, est perfectior quam vita quae solum contemplatur“.
24 Vicaire 1966, 90: „Synthèse évangélique“.

306 Ulrich Engel 



Das letztgenannte Werk ist unvollendet geblieben (Cygler und Melville 2002, 
428²⁵). Dennoch finden sich in ihm zwei wesentliche Instrumente, mit denen 
Humbert die kirchenrechtlich höher stehende Regel und die ihr gegenüber juris
tisch niedere Partikularnorm der Konstitutionen auf gleicher Höhe miteinander zu 
verbinden sucht. Das erste Instrument ist das dominikanische Dispensrecht, das 
zweite die Bestimmung, dass die Vorschriften von Konstitutionen und Regel nicht 
unter Sünde verpflichten: „Deswegen will der Orden, dass seine Gesetze nicht unter 
Sünde verpflichten, damit die Brüder sie mit Verständnis annehmen.“ (LCO 2023, 1. 
§ VI²⁶)

Das Dispensrecht, das in der Idee wohl auf Dominikus zurückgeht, rechtlich 
aber erst nach seinem Tod festgeschrieben wurde, kommt dem jeweiligen Oberen 
(praelatus) zu; ihm obliegt die Macht (potestas), von den klösterlichen Verpflich
tungen – vor allem vom Gebet – zu dispensieren, wenn dies das Studium oder die 
Predigt verlangen. Zugunsten der vita activa kann der einzelne Bruder, gemäß der 
situativen Notwendigkeit, von konkreten Verpflichtungen, welche die vita con
templativa dem Dominikaner auferlegt, befreit werden. Umgekehrt kann das Dis
pensrecht nicht in Anspruch genommen werden.

Das zweite Mittel betrifft die Ahndung von Verstößen gegen die Ordensvor
schriften. Auch wenn solche Vergehen geahndet werden müssen („sed ad penam“, 
LCO 2023, 281), verpflichten sie nicht unter Sünde („non ad culpam“, LCO 2023, 1. § 
VI; LCO 2023, 281). Dies kann, so Humbert, auch in Bezug auf die Regel gelten. Auf 
der niedrigsten der drei Verpflichtungsstufen sei auch ein Verstoß gegen die Regel 
keine Sünde. Als Beispiel erwähnt Humbert die Vorschrift der Augustinusregel, 
nach der der Ordensmann sein Fleisch durch Fasten bezwingen soll (Augustinus 
22003, 235, Nr. 3.1.). Ein Verstoß gegen das nach der Regel obligatorische Fastengebot 
ist demnach nicht als Sünde zu bewerten.

Erwähnt werden muss noch, dass zu Beginn von Humberts Amtszeit als Or
densmeister Papst Alexander IV. Kardinal Hugo von St. Cher OP beauftragte (3. Fe
bruar 1255) und apostolisch bevollmächtigte, eine „gesetzgeberische Vereinheitli
chung der Bestimmungen der Regel des hl. Augustinus und der bestehenden 
Satzungen der Dominikaner in eine Regel durchzuführen.“ (Walz 1954, 219) Die 
„amtliche Einmischung“ (Walz 1954, 2019) von Papst und Kardinal scheiterte jedoch 
letztlich am Widerstand der Predigerbrüder.

25 Humberts Kommentar umfasst nur den Prolog und die ersten Sätze der Distinctio I.
26 „Qua de causa, Ordo vult quod leges propriæ non obligent ad culpam, ut fratres sapienter eas 
amplectantur.“ (LCO 2023, 1. § VI).

Die dominikanische Lebensform 307



8 Giorgio Agamben: Lebensform als tertium zu 
Norm und Leben

Die voranstehende Untersuchung zur Regelauslegung bzw. -bewertung durch 
Humbert von Romans und Thomas von Aquin macht deutlich, dass sich beide 
Protagonisten um eine Flexibilisierung der normativ bindenden Rechtstexte zu
gunsten des gelebten Lebens mühten. Regel und Leben sollten zusammengeführt 
werden – bei bleibender Unterscheidung. Denn was würde, so ist mit Agamben zu 
fragen, „aus der Regel, wenn sie restlos mit dem Leben zu verschmelzen scheint? 
Und was aus einem Menschenleben, wenn es nicht mehr von der Regel zu unter
scheiden ist?“ (Agamben 2012, 17) Den beiden dominikanischen Protagonisten ging 
es eben nicht darum, das (klösterliche) Leben einfach der Regel zu unterwerfen. Zu 
sehr mühten sie sich um eine relativierende Auslegung der Rechtstexte. Vielmehr 
war ihnen daran gelegen, dass eine bestimmte Lebensform – die der Apostel – zur 
Regel der dominikanischen Existenz werden sollte.

Beide Predigerbrüder – Humbert wie Thomas – waren angetreten, die neue 
Gestalt des Ordenslebens gegen die Traditionalisten ihrer Zeit zu verteidigen: 
Humbert auf dem Gebiet des Rechts, Thomas als Theologe. Ihre legalismuskritische 
Sicht nimmt Giorgio Agamben zum Ausgangspunkt seiner Reflexionen zur (fran
ziskanischen) Lebensform. In der zu seinem „Homo Sacer“-Projekt zählenden 
Studie über das Verhältnis von „Ordensregel und Lebensform“ (Agamben 2012) 
greift Agamben die skizzierten Positionen auf, denen gemäß das Befolgen der Regel 
im Allgemeinen substantiell ist (Humbert von Romans) und das Leben gemäß der 
Regel zentral (Thomas von Aquin). Für Agamben ist dabei „der Übergang von ‚die 
Regel geloben‘ zu ‚geloben, nach der Regel zu leben‘ (das Leben geloben)“ (Agamben 
2012, 83 f.) entscheidend. Diese Verschiebung führe dazu, so der Venezianische 
Philosoph weiter, dass die normierende Regel nicht mehr – wie vormals – im De
duktionsverfahren auf das Leben angewendet werde. Vielmehr bringe die Regel in 
einem performativen Akt das Leben selbst hervor (Agamben 2012, 100). Der Ber
liner Antisemitismusforscher Philipp Schlögl erläutert den von Agamben disku
tierten Zusammenhang zwischen Regel und Leben auf der einen und Lebensform 
auf der anderen Seite wie folgt: „Im Begriff der ‚Lebensform‘ fallen Leben und 
Form/Regel zusammen, sodass das nackte Leben nicht mehr vom sozialen Leben 
abgetrennt werden kann und so nicht mehr der souveränen Macht ausgeliefert ist“ 
(Schlögl 2017, 105).

Die machtkritische Stoßrichtung, die Schlögl hervorhebt, unterstreicht die von 
Rosa und Steinfath vertretene Auffassung, nach der eine gelingende Resonanzbe
ziehung als das Andere der Entfremdung verstanden werden kann. Das durch die 
Performanz der Regel hervorgebrachte soziale Leben schützt das nackte Leben in 

308 Ulrich Engel 



seiner Ohnmacht. Rosas Resonanztheorie, so wurde eingangs festgehalten, zielt in 
ihrem normativen Kern auf eine Theorie des guten Lebens. Dieses gute, d. h. mit 
Anderen resonante Leben ist allerdings nicht konsonant; es kennt immer auch 
entfremdet-dissonante Aspekte. Theologisch gesprochen: „Die Ohnmacht des 
nackten Lebens und die Macht Gottes werden hier verbunden. Gottes Lebensmacht 
[…] erspart nicht die Gewalt des Ausnahmezustandes, aber sie überschreitet dessen 
Gewalt. Das ist die Aktion der Auferstehung.“ (Sander 2004, 95 – 96).

Die regulierte und regulierende Ordensexistenz der Dominikaner sucht dieses 
christologisch wie soteriologisch zentrale Spannungsgefüge in ihren sozial geteilten 
Praktiken gemeinschaftlich selbstwirksam und lebbar sowie in der Predigt zum 
Heil der Menschen performativ sagbar zu machen. Im Rahmen dieser sich im Sinne 
Jaeggis immer wieder neu konstituierenden, niemals abgeschlossenen Lebensform 
arbeiten die Ordensmitglieder daran, die Spannung zwischen Rechtsnorm (vor
geschriebene Regel) und Erfahrung (gelebtes Leben) in eine kommunitäre Le
bensform als ihr „tertium bezüglich des Rechts und des Lebens“ (Agamben 2012, 191) 
zu überführen.

Mit den Constitutiones steht im Dominikanerorden, so konnte gezeigt werden, 
ein zentrales Instrument zur Verfügung, mit dessen Hilfe die Brüder früh schon 
ihre Erfahrungen aus dem gemeinsam gelebten Leben in einen normierenden 
Rechtstext einbringen konnten. Als revidierbare Statuten regelt das Buch der 
Konstitutionen und Ordinationen die klösterliche Lebensweise. Damit beförderten 
die Constitutiones in der Geschichte der Dominikaner sehr früh schon eine Ent
wicklung, in deren Verlauf „sich seit dem 13. Jahrhundert der Schwerpunkt der 
Spiritualität von der Ebene der Regel und der Lehre auf die des Lebens und der 
forma vivendi verlagert“ (Agamben 2012, 192) hat.

Vor dem Hintergrund des hier Erarbeiteten kann abschließend der Reso
nanzraum der dominikanischen Lebensform in schematischer Weise als Dreieck 
dargestellt werden. Dieses unterscheidet sich allerdings in signifikanter Weise von 
Rosas „Resonanzdreieck“ (Rosa 2016, 411). Dessen im schulischen Kontext verortetes 
Dreieck verbindet „Lehrer“, „Schüler“ und „Stoff“. Das hier vorgeschlagene Trigon 
verbindet die Augustinusregel, die Konstitutionen des Predigerordens und die 
dominikanische Lebensform. Die Regel als normierter und normierender Rechts
text kommt dabei dem nahe, was bei Rosa der Stoff ist. Wo in Rosas Resonanz
dreieck jedoch zwei Gruppen lebendiger menschlicher Akteur:innen (Lehrer:innen 
und Schüler:innen) resonierend interagieren, haben wir es im folgenden Dreieck 
mit ‚Hybriden‘ zu tun. Die Konstitutionen der Dominikaner sind einerseits erfah
rungsbasiert und auf das Subjekt ‚Brüdergemeinschaft‘ bezogen (Aspekt mensch
liche/r Akteur/e), andererseits stellen sie eine Norm mitsamt einer Verfahrens
ordnung dar, die dafür sorgt, dass die einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft ihre 
sozialen Weltbeziehungen im Resonanzraum des Kapitels entfalten und zum 

Die dominikanische Lebensform 309



Klingen bringen können. In diesem Sinne kann mit Walz von einer „Lebensnorm“ 
(Walz 1954, 219) gesprochen werden. Der dritte Eckpunkt des dominikanischen 
Resonanzdreiecks ist die Lebensform, die ihrerseits ebenfalls gelebtes Leben in all 
seinen Vollzügen (Praktiken, Interpretationen, Interpretationsschemata in der 
Gemeinschaft) und Bezügen (Selbst, soziale Mitwelt, Dingwelt) auf der einen Seite, 
und normative Gehalte – nun aber vor allem hinsichtlich eines mit Transzen
denzbezügen ausgestatteten guten Lebens – miteinander in Beziehung setzt. 
Ähnlich dem schulischen „Resonanzgewebe“ (Rosa 2016, 416) geht es auch dem 
dominikanischen „Resonanzgeschehen“ (Rosa 2016, 413) darum, dass in der „kol
lektive[n] Lebensführung“ (Jaeggi 2014, 77) ‚etwas‘ zum Sprechen gebracht bezie
hungsweise zum Leben erweckt wird“ (Rosa 2016, 413). Im Dominikanerorden ist 
dieses ‚etwas‘ an erster Stelle das salus animarum: Gottes Heil für die Menschen.

Abb. 1: Schematische Darstellung des Resonanzraums der dominikanischen Lebensform 
Legende zu Abb. 1: 
α: AR (Norm) ist resonant zu Ko (Leben) – et vice versa. 
β: dominikanische LF als konkrete Verwirklichung des ‚vivere secundum regulam‘ ist resonant zu AR 
– und vice versa. 
γ: Ko als erfahrungsbasierte veränderbare Norm ist resonant zu gelebter kommunitärer LF – und 
umgekehrt inspiriert LF das Generalkapitel, Ko zu aktualisieren. 
δ: AR, Ko und LF verdanken sich alle dem Heil-von-Gott-her und dienen der Predigt dieser Heils
wirklichkeit.

310 Ulrich Engel 



Bibliographie
Adorno, Theodor W. 1970. „Erziehung nach Auschwitz.“ In ders. Erziehung zur Mündigkeit, Vorträge 

und Gespräche mit Hellmuth Becker 1959 – 1969, hg. v. Gerd Kadelbach, 92 – 109. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.

Agamben, Giorgio. 2012. Höchste Armut. Ordensregel und Lebensform (Homo Sacer Bd. IV,1). Aus dem 
Italienischen von Andreas Hiepko. Frankfurt/M.: S. Fischer.

Arendt, Hannah. 1960. Von der Menschlichkeit in finsteren Zeiten. Rede über Lessing. München: Piper.
Cygler, Florent und Gert Melville. 2002. „Augustinusregel und dominikanische Konstitutionen aus 

der Sicht Humberts de Romanis.“ In Regula Sancti Augustini. Normative Grundlage differenter 
Verbände im Mittelalter, hg. v. Gert Melville und Anne Müller (Publikationen der Akademie der 
Augustiner-Chorherren von Windesheim Bd. 3), 419 – 454. Paring: Augustiner-Chorherren.

Dewey, John. 1996. Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Aus dem Amerikanischen von Wolf-Dieterich 
Junghanns, hg. und mit einem Nachwort versehen von Hans-Peter Krüger. Bodenheim: Philo.

Dewey, John. 2000. Demokratie und Erziehung. Eine Einleitung in die philosophische Pädagogik. Aus 
dem Amerikanischen von Gudrun und Harald Hylla (Beltz Taschenbuch Bd. 57). Weinheim: 
Beltz.

Dietsche, Bernward. 1952. „Kommentar.“ In Thomas von Aquin. Summa Theologiae II–II, 183 – 189: 
Stände und Standespflichten (Deutsche Thomas-Ausgabe Bd. 24), 339 – 468. Heidelberg – 
München: Kerle / Graz – Wien – Salzburg: Pustet.

Dominicaans Studiecentrum voor Theologie en Samenleving, Ed. 1997. Het heil op de hielen: Over de 
belofte van het vervulde leven (DSTS-cahier vol. 11). Nimwegen: DSTS.

Eggensperger, Thomas und Ulrich Engel. 2024. „Religious Orders and Synodality. The Democratic 
Constitution of the Dominican Order as an Inspiration for the Overdue Democratization of the 
ecclesia universalis.“ In Synodality in Europe: Theological reflections on the Church on synodal paths 
in Europe, ed. by Margit Eckholt, 83 – 99. Berlin – Münster: Lit.

Emcke, Carolin. 2019. „Ideologisch.“ Süddeutsche Zeitung v. 27. 09. 2019 (Nr. 224).
Engel, Ulrich. 2010. „Konsens und Wahrheit. Der Dominikanerorden als praktisch verfasste 

Kommunikationsgemeinschaft.“ In ders. Gott der Menschen. Wegmarken dominikanischer 
Theologie, 14 – 40. Ostfildern: Grünewald.

Engel, Ulrich. 2021. „Leitung auf Zeit – Leitung durch Wahl. Über die demokratische Verfassung des 
Dominikanerordens im Blick auf ihre spirituelle und kirchenpolitische Relevanz.“ In Macht und 
Kirche, hg. v. Valentin Dessoy, Ursula Hahmann und Gundo Lames, 272 – 287. Würzburg: Echter.

Frank, Isnard W. 2021. Verstädtertes Mönchtum. Zur Sozialgestalt des Dominikanerordens, hg. v. 
Klaus-Bernward Springer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 23). Leipzig: Benno.

Held, Lukas. 2014. „Rezension zu: Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin 2014.“ H-Soz-Kult, 
29. 09. 2014, https://www.hsozkult.de/publicationreview/id/reb-21496 [abgerufen am 
12. 06. 2024].

Hoyer, Wolfram. 22003. „Die ‚Ältesten Konstitutionen‘ des Ordens der Predigerbrüder. Einführung 
und Übersetzung.“ In Jordan von Sachsen, Von den Anfängen des Predigerordens, hg. v. Wolfram 
Hoyer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 203 – 232. Leipzig: Benno.

Hübenthal, Christoph. 2019. „Das ‚poröse Selbst‘ und die universale Reichweite der 
Resonanztheorie.“ In Resonanz. Im interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa, hg. v. 
Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der Philosophie Bd. 13), 139 – 150. Baden-Baden: Nomos.

Die dominikanische Lebensform 311

https://www.hsozkult.de/publicationreview/id/reb-21496


Huizing, Klaas. 2019. „Rosa(s) Resonanzkunst. Eine theologische Antwort.“ In Resonanz. Im 
interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa, hg. v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der 
Philosophie Bd. 13), 127 – 138. Baden-Baden: Nomos.

Iwashima, Tadahiko. 1982. Menschheitsgeschichte und Heilserfahrung. Die Theologie von Edward 
Schillebeeckx als methodisch reflektierte Soteriologie (Themen und Thesen der Theologie). 
Düsseldorf: Patmos.

Jaeggi, Rahel. 2014. Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp.
Kalsky, Manuela. 22013. „Heil im alltäglichen Leben. Weiterdenken mit Edward Schillebeeckx in einer 

multireligiösen und multikulturellen Gesellschaft.“ In In memoriam Edward Schillebeeckx. 
Impulse für Theologien im 21. Jahrhundert / Impetus for Theologies in the 21st Century, hg. v. 
Thomas Eggensperger, Ulrich Engel und Angel F. Méndez Montoya, 211 – 229. Ostfildern: 
Grünewald.

Koudelka, Vladimir J. 1958. „Notes sur le cartulaire de s. Dominique.“ Archivum Fratrum 
Praedicatorum 28: 92 – 114.

Koudelka, Vladimir J. 1983. Dominikus. Olten – Freiburg/Br.: Walter.
Kuitert, Harry und Edward Schillebeeckx. 1975. Jezus van Nazareth en het heil van de wereld. Baarn: 

Ten Have.
Lukács, Georg. 1968. „Die Verdinglichung und das Bewusstsein des Proletariats.“ In ders. Geschichte 

und Klassenbewusstsein. Studien über marxistische Dialektik (1923) (Werke Bd. 2), 257 – 397. 
Neuwied: Luchterhand.

MacIntyre, Alasdair. 2006. „Epistemological Crises, Dramatic Narrative, and the Philosophy of 
Science.“ In ders. The Task of Philosophy. Selected Essays. Vol. 1, 3 – 23. Cambridge UK: 
Cambridge University Press. [Der Text ist online zugänglich unter: https://toutcequimonte.files. 
wordpress.com/2015/02/macintyre-epistemological-crises-1.pdf; abgerufen am 12. 06. 2024].

Marx, Karl. 1973. „Ökonomisch philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844.“ In ders. und 
Friedrich Engels, Werke (MEW Erg.-Bd. 1), 465 – 588. Berlin: Dietz.

Mazón, Cándido. 1940. Las Reglas de los religiosos. Su obligación y naturaleza jurídica (Analecta 
Gregoriana vol. 24). Rom: Gregoriana.

Meertens, Christiane. 2000. „Humbertus de Romanis OP (1200 – 1277). Ordensmeister und 
Zeitgenosse Alberts des Großen.“ Wort und Antwort 41: 180 – 182.

Peters, Tiemo Rainer. 2014. „Politische Predigt? Eine Skizze.“ In Dominikanische Predigt, hg. v. Thomas 
Eggensperger und Ulrich Engel (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 2), 226 – 236. 
Leipzig: Benno.

Radcliffe, Timothy. 2001. Gemeinschaft im Dialog. Ermutigung zum Ordensleben, hg. v. Thomas 
Eggensperger und Ulrich Engel (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 2). Leipzig: Benno.

Radcliffe, Timothy. 2024. Freiheit und Verantwortung. Plädoyer für eine synodale und demokratische 
Kirche, hg. v. Thomas Eggensperger und Ulrich Engel (Dominikanische Quellen und Zeugnisse 
Bd. 30). Freiburg/Br.: Herder.

Rosa, Hartmut. 32016. Resonanz. Soziologie einer Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Rosa, Hartmut. 2019. „Resonanz als Schlüsselbegriff der Sozialtheorie.“ In Resonanz. Im 

interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa, hg. v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der 
Philosophie Bd. 13), 11 – 30. Baden-Baden: Nomos.

Sander, Hans-Joachim. 2004. „Macht im Zeichen der Opfer. Die Gottesspur der Menschenrechte.“ In 
Menschenrechte. Gesellschaftspolitische und theologische Reflexionen in europäischer Perspektive, 
hg. v. Thomas Eggensperger, Ulrich Engel und Frano Prcela (Kultur und Religion in Europa 
Bd. 1), 75 – 101. Münster: Lit.

312 Ulrich Engel 

https://toutcequimonte.files.wordpress.com/2015/02/macintyre-epistemological-crises-1.pdf
https://toutcequimonte.files.wordpress.com/2015/02/macintyre-epistemological-crises-1.pdf


Schillebeeckx, Edward. 1979. Menschliche Erfahrung und Glaube an Jesus Christus. Eine Rechenschaft.
Aus dem Niederländischen von Hugo Zulauf. Freiburg/Br.: Herder.

Schillebeeckx, Edward. 1990. Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlösung. Zwischenbericht über die 
Prolegomena zu einer Christologie. Aus dem Niederländischen von Hugo Zulauf (Quaestiones 
Disputatae Bd. 78). Freiburg/Br.: Herder.

Schlögl, Philipp. 2017. „Die Zeichen der Zeit. Zum Verhältnis von Messianismus und Macht bei 
Giorgio Agamben.“ In Gottes schwache Macht. Alternativen zur Rede von Gottes Allmacht und 
Ohnmacht, hg. v. Rebekka A. Klein und Friederike Rass, 97 – 105. Leipzig: Evangelische 
Verlagsanstalt.

Simmel, Georg. 2006. Die Großstadt und das Geistesleben. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Steinfath, Holmer. 2019. „Resonanz und gutes Leben.“ In Resonanz. Im interdisziplinären Gespräch mit 

Hartmut Rosa, hg. v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der Philosophie Bd. 13), 45 – 56. 
Baden-Baden: Nomos.

Taylor, Charles. 2009. Ein säkulares Zeitalter. Aus dem Englischen von Joachim Schulte. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.

Thomas von Aquin. 1952. Summa Theologiae II–II, 183 – 189: Stände und Standespflichten (Deutsche 
Thomas-Ausgabe Bd. 24). Heidelberg – München: Kerle / Graz – Wien – Salzburg: Pustet.

Tugwell, Simon. 1983. „Dominican risks.“ Dominican Ashram 2:173 – 189.
Tugwell, Simon. 1995. „Notes of the life of St. Dominic.“ Archivum Fratrum Praedicatorum 65:6 – 35.
Tugwell, Simon. 2001. „The evolution of Dominican structures of government. III: The early 

development of the second distiction of the Constitutions.“ Archivum Fratrum Praedicatorum
71:5 – 182.

Vicaire, Marie-Humbert. 1966. „Les deux tradition apostoliques ou l’évangélisme de saint 
Dominique.“ In Saint Dominique en Languedoc (Cahier de Fanjeaux vol. 1), 74 – 103. Toulouse: 
Éditions Privat. [Der Text ist online zugänglich unter: https://www.persee.fr/doc/cafan_0575- 
061x_1966_act_1_1_899#cafan_0575-061X_1966_act_1_1_T1_0090_0000, abgerufen am 
12. 06. 2024].

Walz, Angelus. 1954. „‚Magne pater Augustine‘. Dominikanisches zur Regel des hl. Augustinus.“ 
Angelicum 31,3:213 – 231.

Weber, Max. 1985. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, besorgt von 
Johannes Winckelmann. Tübingen: Mohr 5. rev. Aufl.

Weber, Max. 2002. „Wissenschaft als Beruf.“ In ders. Schriften 1894 – 1922, ausgewählt von Dirk 
Kaesler, 474 – 511. Stuttgart: Kröner.

Weber, Max. 32010. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Vollständige Ausgabe, hg. 
und eingeleitet von Dirk Kaesler. München: Beck.

Wils, Jean-Pierre. 2019. „Heimatversprechen und Weltverstummen.“ In Resonanz. Im interdisziplinären 
Gespräch mit Hartmut Rosa, hg. v. Jean-Pierre Wils (Texte & Kontexte der Philosophie Bd. 13), 
111 – 125. Baden-Baden: Nomos.

Wohlmuth, Josef, Hg. 2000. Konzilien des Mittelalters. Vom Ersten Laterankonzil (1123) bis zum Fünften 
Laterankonzil (1512 – 1517). Im Auftrag der Görres-Gesellschaft ins Deutsche übertragen und hg. 
unter Mitarbeit von Gabriel Sunnus und Johannes Uphus (Dekrete der Ökumenischen Konzilien 
Bd. 2). Paderborn u. a.: Schöningh.

Die dominikanische Lebensform 313

https://www.persee.fr/doc/cafan_0575-061x_1966_act_1_1_899#cafan_0575-061X_1966_act_1_1_T1_0090_0000
https://www.persee.fr/doc/cafan_0575-061x_1966_act_1_1_899#cafan_0575-061X_1966_act_1_1_T1_0090_0000


Quellen
Acta canonizationis 1933/35 „Acta canonizationis s. Dominici.“, ed. Angelus Walz. In Monumenta 

historica Sancti Patris Nostri Dominici vol. 1 – 2 (Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum 
Vol. 15 – 16), vol. 2, 89 – 104. Paris: [o.V.] 1933 / Roma: [o.V.] 1935. 
[Der Text ist online zugänglich unter: https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum- 
praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up, abgerufen am 12. 06. 2024.]

Augustinus 22003 „Die Regel des hl. Bischofs Augustinus.“ In Jordan von Sachsen, Von den Anfängen 
des Predigerordens, hg. v. Wolfram Hoyer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 
233 – 243. Leipzig: Benno.

Augustinus 2023 „Regula Beati Augustini Episcopi [Prototypo in archivo generali Ordinis].“ In Liber 
Constitutionum et Ordinationum Fratrum Ordinis Praedicatorum, ed. Bruno Cadoré, 
mutationibusque factis in Capitulo Generali de Biên Hòa sub Gerardo Francisco Timoner, 1 – 9. 
Roma: Curia Generalitia.

Älteste Konstitutionen 22003 „Die ‚Ältesten Konstitutionen‘ des Ordens der Predigerbrüder.“ In 
Jordan von Sachsen, Von den Anfängen des Predigerordens, hg. v. Wolfram Hoyer 
(Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 244 – 297. Leipzig: Benno.

Honorius III. 22003 „Bulle ‚Gratiarum omnium largitori‘ Papst Honorius’ III. vom 21. Januar 1217, mit 
der der Prior und die Predigerbrüder von St. Romanus in Toulouse aufgefordert werden, 
unerschrocken das Evangelium zu verkünden und dem Papst im fürbittenden Gebet 
beizustehen.“ In Jordan von Sachsen, Von den Anfängen des Predigerordens, hg. v. Wolfram 
Hoyer (Dominikanische Quellen und Zeugnisse Bd. 3), 331 – 332. Leipzig: Benno.

Humbert von Romans 1888 „Expositio Regula B. Augustini, secundum B. Humbertum [de Romanis].“ 
In B. Humberti de Romanis Opera de vita regulari: Epistola de tribus votis substantialibus religionis; 
Expositio Regulae Beati Augustini (vol. I), ed. Joachim Joseph Berthier, 43 – 633. Roma: Befani. 
[Der Text ist online zugänglich unter: https://dl.ub.uni-freiburg.de/diglit/humbertus1888-1, 
abgerufen am 12. 06. 2024.]

Jordan von Sachsen 1933/35 „Libellus de Principiis Ord. Praedicatorum auctore lordano de 
Saxonia.“, ed. Scheeben. In Monumenta historica Sancti Patris Nostri Dominici vol. 1 – 2 
(Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum Vol. 15 – 16), vol. 1, 1 – 88. Paris: [o.V.] 1933 / 
Roma: [o.V.] 1935. 
[Der Text ist online zugänglich unter: https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum- 
praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up, abgerufen am 12. 06. 2024.]

Jordan von Sachsen 22003 „Büchlein von den Anfängen des Predigerordens.“ In: Jordan von 
Sachsen, Von den Anfängen des Predigerordens, hg. v. Wolfram Hoyer (Dominikanische Quellen 
und Zeugnisse Bd. 3), 27 – 95. Leipzig: Benno.

LCO 2023 Liber Constitutionum et Ordinationum Fratrum Ordinis Praedicatorum, ed. Bruno Cadoré, 
mutationibusque factis in Capitulo Generali de Biên Hòa sub Gerardo Francisco Timoner. 
Roma: Curia Generalitia.

314 Ulrich Engel 

https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up
https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up
https://dl.ub.uni-freiburg.de/diglit/humbertus1888-1
https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up
https://archive.org/details/monumenta-ordinis-fratrum-praedicatorum-vol-15-vol-16/page/n209/mode/2up

	Ulrich Engel
	Die dominikanische Lebensform als tertium im Resonanzraum von Norm (Regel) und Leben (Konstitutionen)
	Ordenstheologische Reflexionen im Anschluss an Hartmut Rosa
	1 Einleitung
	2 Hartmut Rosa: Resonanztheorie als Theorie des guten Lebens
	3 Rahel Jaeggi: Lebensformen als reflektierte Transformationspraktiken
	4 Edward Schillebeeckx: Dominikanische Predigt als universale Heilsverkündigung
	5 Timothy Radcliffe: Die Verfassung des Ordens als Ausdruck seiner Spiritualität
	6 Humbert von Romans: Ordensexistenz als ‚vivere secundum regulam‘
	7 Florent Cygler und Gert Melville: Dispens und Sündenfreiheit als konstitutionelle Regelflexibilisierung
	8 Giorgio Agamben: Lebensform als tertium zu Norm und Leben
	Bibliographie
	Quellen



