Isabella Bruckner
Gastliche Ordnungen

Die Regula Benedicti resonanztheoretisch gelesen

1 Einleitend

Die Regula Benedicti stellt einen der ,Basistexte der abendlédndischen Kultur“
(Salzburger Abtekonferenz 2006, 7.) dar. Im 6. Jahrhundert von Benedikt von Nursia
speziell fiir das Kloster Monte Cassino verfasst, gewann sie besonders im 9. Jahr-
hundert weitreichende Préagekraft, als sie durch Benedikt von Aniane zur be-
stimmenden monastischen Regel des Frankenreichs avancierte. Die Benedikti-
nerkldster, inklusive ihrer reformierten Pendants des Zisterzienserordens, prag(t)
en die Kulturlandschaft in vielen Teilen Europas als geistliche, wirtschaftliche und
soziale Zentren bis heute signifikant. Die Benediktusregel selbst entstand in einer
Zeit des Ubergangs von der Spétantike zum Friihmittelalter — in einer Zeit, in der
das soziale und politische Gefiige des Romischen Reiches durch die Wanderungen
der Germanenvolker zerbrochen war und sich noch kein neues einigendes Nar-
rativ, keine gemeinsame Ordnung, zur Wiederherstellung einer gréfieren politi-
schen sowie symbolischen Einheit in Europa in Sicht abzeichnete.

Nicht zuféllig bildet deshalb das Begriffsfeld ordo/ordinare/ordinatio das
Grundwort der benediktinischen Spiritualitat. Benedikt verwendet dieses Leitwort
insgesamt 47 Mal in seiner Regel und strukturiert damit drei entscheidende Be-
reiche des Lebens: die Ordnung des Gebets beziehungsweise der Liturgie (ordo
orationis) (RB 11-18); die Ordnung der Gemeinschaft (ordo congregationis), die sich
allen voran am Eintrittsalter orientiert (RB 63,8; 64,2); und letztlich die Ordnung der
Zeit (ordo temporis) (RB 48,2), die grundlegendste aller Ordnungen, die ein Leben in
Gemeinschaft tiberhaupt erst moglich macht (Puzicha 2021, 105). An diesen drei
verschiedenen Ordnungen orientiert sich auch die Gliederung der vorliegenden
Ausfithrungen, wobei zu beachten bleibt, dass das lateinische Wort ordo, griechisch
taxis, wie Michaela Puzicha bemerkt, mit dem Ausdruck ,,Ordnung® eigentlich

unzureichend tibersetzt [ist], da es niemals den Drill meint, sondern den Umgang mit dem
Chaos. Es beschreibt das Zuteilen und zumessen, die Herstellung von Harmonie, von Frieden
und Gerechtigkeit. Damit ist es ein Begriff volliger Flexibilitdt, nicht eines Zustandes, sondern
des Prozesses, eines Prozesses der standigen Herstellung der Ausgewogenheit aufgrund der
Unterschiedlichkeit der Briider und der sich wandelnden Sachlagen (Puzicha 2021, 104-105).

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-014



272 —— Isabella Bruckner

Der Einfachheit halber wird die deutsche Wiedergabe mit ,,Ordnung“ im Folgenden
trotzdem beibehalten, wobei den dynamischen Momenten, die Puzicha betont, in
besonderer Weise Rechnung zu tragen versucht wird. Interessanterweise kommt
der Ausdruck ,,Ordnung® in Hartmut Rosas Resonanz-Buch selbst nur zwei Mal vor,
namlich wenn er Fritz Riemanns Charakterisierungen der Angst referiert (Rie-
mann 1961), der ,die Qualitdt der Weltheziehung gleichsam durch zwei Achsen
bestimmt: ndmlich durch eine Achse der Bindung und durch eine Achse der Ord-
nung“ (Rosa 2016, 192). Riemann unterscheidet je in Bezug auf ein ,Zuviel“ oder
»Zuwenig* der beiden Achsen Bindung und Ordnung und die jeweiligen Angste, die
sich in Verbindung damit ausbilden kénnen, eine ,schizoide Personlichkeit®, einen
wdepressiven Typ“, eine ,hysterische Personlichkeit“ sowie einen ,tendenziell
zwanghaften Charakter (Rosa 2016,192). Rosa nimmt diese Einteilung auf, sofern er
darin die vier Formen entfremdeter Weltverhéltnisse vorgezeichnet sieht. Von
daher stellt sich in Bezug auf den Ordnungsbegriff der Benediktsregel vor allem die
Frage, ob und inwiefern die jeweiligen Ordnungen dazu in der Lage sind, ein sol-
ches Maf$ an Stabilitat zu geben, dass sie die ,Ausbildung einer Eigenfrequenz (Rosa
2016, 192), erlauben, dabei jedoch ,zugleich offen genug fir eine Beziehung (Rosa
2016, 192)“ und individuelle Freiheit bleiben, deren Verlust ein echtes Resonieren
ebenfalls verunméglichen.

Wie Hartmut Rosa feststellt, sind der Charakter einer Gesellschaft und ihre
Auffassung von Zeit grundlegend miteinander verkniipft und er setzt sein Konzept
der Resonanz explizit den Beschleunigungsmechanismen und Steigerungslogiken
der Moderne entgegen. Um das Resonanzpotenzial der monastischen Spiritualitat
auszuloten, legt es sich von daher in einem ersten Schritt nahe, die Regula Benedicti
auf ihre Zeitkonzeption hin zu untersuchen. Dabei wird sich zeigen, dass sie durch
ihre genuine Struktur des Gemeinschaftslebens ein Verstandnis von Zeit impliziert,
das die zeitlichen Bedingungen der Moderne grundlegend kontrapunktiert (Deibl
2021, 41-46). Wiewohl bereits in Bezug auf die zeitliche Strukturierung des Ge-
meinschaftslebens die Liturgie als zentraler Aspekt ins Bild riickt, mdchte ich die
Liturgie im zweiten Schritt noch einmal ndher beleuchten, und zwar auf ihre
performativ-korperlichen und &dsthetischen Dimensionen hin, die in Rosas Reso-
nanztheorie einen entscheidenden Aspekt darstellen. In einem dritten Schritt
werde ich kurz auf die Resonanzfahigkeit der sozialen Ordnung und Autoritéts-
strukturen der Klostergemeinschaft eingehen und diese in einem vierten Schritt auf
die Praxis der Gastfreundschaft hin vertiefen.

Eines sei diesem Gang jedoch vorausgeschickt: Bei der Erdrterung der bene-
diktinischen Spiritualitdt kann nicht auf die konkrete Umsetzung der Regel in
einzelnen Benediktinerklostern eingegangen werden. Die Art und Weise, wie die
Regel in den einzelnen Gemeinschaften konkret in die Praxis umgesetzt wird, kann
in der Tat erheblich von dem abweichen, was die Regel dem Literalsinn nach



Gastliche Ordnungen =—— 273

vorschreibt, und gestaltet sich jeweils als historisch und kulturell bedingt. Dies ist
nicht als Defizit zu verstehen, sondern entspricht dem Prinzip lebendiger Tradition
(Casey 2022). Der Gehorsam gegentiber der Regel ist stets so verstanden worden,
dass sie eine Hermeneutik, eine Ubersetzung und eine Anpassung an den beson-
deren Kontext eines jeden Klosters erfordert. Gerade diese Kontextsensibilitit zeigt
jedoch gewissermafien wiederum die Offenheit und das Inkulturationspotenzial —
mit Rosa liefSe sich sagen: die Resonanzfahigkeit — der Regel selbst an. Nichtsdes-
totrotz war und ist der Regeltext in den benediktinischen Kldstern stets durch die
kontinuierliche Lektiire (lectio continua) prasent. In Form der Tischlesung etwa,
wird er regelmafliig wihrend der gemeinsamen Mahlzeiten vorgetragen bezie-
hungsweise gehort, und hat daher bleibend préagenden Einfluss, auch unabhéngig
davon, wie genau sich eine konkrete Klostergemeinschaft an die einzelnen Vor-
schriften halt (Deibl 2021, 36). Von daher werden sich die folgenden Analysen allein
auf den Regeltext selbst konzentrieren.

2 Ordnung und Unverfiigbarkeit: Grundelemente
eines resonanten Zeitverstandnisses

Mit der Ordnung der Zeit zu beginnen, legt sich einerseits nahe, weil Hartmut Rosa
selbst die soziale Beschleunigung und die Verdnderung der Zeitstruktur als das
Grundmoment moderner Gesellschaftsdynamiken und Weltverhéltnisse betrach-
tet, andererseits aber auch, weil die biblische Tradition — und darauf antwortend
die monastische Lebensform — die Ordnung, Gestaltung und Heiligung der Zeit als
Kernelemente eines spirituellen Weltverhéltnisses auspragt.

2.1 Die Beschleunigung der Zeit im Kontext der
Modernisierung

Rosa basiert sein erstes grofdes Werk Beschleunigung auf der Hypothese,

dass Modernisierung nicht nur ein vielschichtiger Prozess in der Zeit ist, sondern zuerst und
vor allem auch eine strukturell und kulturell hochst bedeutsame Transformation der Tem-
poralstrukturen und -horizonte selbst bezeichnet und dass die Verdnderungsrichtung dabei
am angemessensten mit dem Begriff der sozialen Beschleunigung zu erfassen ist (Rosa 2020,
24).



274 —— Isabella Bruckner

Er attestiert der Moderne — und gleichsam der ,Spat-*, ,Post-“, Zweiten“ oder ,re-
flexiven Moderne“ (Rosa 2022, 334—335)' — den Verlust eines Telos der Zeit ebenso
sowie eine geteilt-narrative bzw. symbolische Entleerung (Rosa 2022, 35-36). Das
moderne Zeitverstandnis zeigt sich vor allem vom Begriff des Chronos gepragt. Wie
dies auf wissenschaftlicher Ebene u.a. in den Debatten von Isaac Newton und
Gottfried Wilhelm Leibniz Ausdruck findet, wird Zeit im Kontext der Technisierung
der Lebenswelt sowie der Wissenschaften ab dem 17. Jahrhundert vor allem als
sleere Zeit“, im Sinne eines abstrakten und quantifizierbaren Mafies ohne quali-
tatives Moment gedacht.

Im Bereich der Lebenswelt hat technologischer Fortschritt neben anderen
Faktoren dazu gefiihrt, dass naturgegebene Unterscheidungen und kulturelle, re-
ligiose oder lokale Verankerungen in zeitlichen Ablaufen in ihrer Bedeutung fir
die Gestaltung der sozialen Verhdltnisse zunehmend nivelliert wurden. Rosa
spricht in diesem Zusammenhang vom Fehlen einer ,Anverwandlung® (Rosa 2017,
74) der Zeit bzw. der Weltbeziehungen, die sich aus der iiberwéltigenden Flut von
Ereignissen und Begebenheiten einerseits, und dem Fehlen von bewussten Unter-
brechungen und symbolischen Praktiken andererseits ergibt. Es geldnge dem
modernen Subjekt nicht mehy, die individuellen Erlebnisse in einen breiteren so-
zial geteilten Rahmen historischer Zeitstrukturen einzuordnen, geschweige denn
sich in einem Horizont kosmologischer Zeit zu verorten (Rosa 2022, 146). In diesem
Kontext ist kein sinnvolles Telos einer menschlich gestaltbaren Geschichte mehr
auszumachen; die terrestrische Katastrophe in Form des Klimawandels oder die
kosmologische im letztlichen Protonenzerfall bilden die ultimativen Horizonte
(Appel 2008, 14-16).

2.2 Das biblische Zeitkonzept gemal3 Gen 1,1-2,3

Die Zeitkonzeption, welche das Schopfungsgedicht in Genesis 1,1-2,3 vermittelt,
steht gegeniiber einer solch leeren Zeitauffassung, wie sie in der Moderne schla-
gend wird, in einem geradezu kontrastierenden Gegensatz. Gemafs dem Ein-
gangstext des biblischen Kanons stellt die Ordnung der Zeit den ersten grundle-
genden Schritt aus dem ursprunglichen Chaos heraus dar. Gott kreiert den Tag,

1 Rosa entwickelt seine Theorie der Beschleunigung der Zeitverhaltnisse u.a. mit dem Ziel, einen
Beitrag zu leisten zur Debatte rund um héufig konstatierten ,Bruch“ in Bezug auf leitende
Wertvorstellungen und soziale Verhéltnisse der Moderne. Es kann hier nicht ausfiihrlicher auf
die Debatte eingegangen werden. Rosas Grundthese lautet jedoch, dass die diversen in Anschlag
gebrachten psychosozialen Verschiebungen gerade oder erst mit Blick auf die Zeitthematik ad-
dquat interpretiert werden koénnten (Rosa 2022, 335).



Gastliche Ordnungen = 275

durch eine Teilung der Zeit, indem das Licht geschaffen und von der Dunkelheit
geschieden wird (Gen 14). Die Strukturierung von Zeit markiert von daher den
Anfang der Schopfung; ihre Qualifizierung durch die Unterscheidung von ,Tag*
und ,Nacht“ (Gen 1,5) konstituiert das Grundelement der ,,(sehr) guten“ Ordnung.

Die Zeitthematik markiert jedoch ebenso die Mitte des Schopfungswerkes,
némlich mit der Einrichtung der Himmelsgestirne am vierten Schopfungstag (Gen
1,14), welche die Festlegung der jahrlichen Festzeiten ermdglicht. Angezeigt ist
damit bereits das Fest als Sinnmitte der Schopfung generell, was am Ende des
schopferischen Wirkens im Schabbat, dem signifikantesten biblischen Zeitmo-
ment, kulminiert.

Wie Kurt Appel in seiner philosophischen Reflexion des ersten biblischen
Schopfungstextes hervorhebt, bildet der Kosmos keine geschlossene Ordnung im
Sinne einer positivierbaren Abfolge diskreter Zeiteinheiten von Werk-Tagen. Viel-
mehr gipfeln die sechs Schopfungstage in der Unterbrechung der Zeit durch den
Schabbat, das Ruhen oder Feiern Gottes. Dieser siebte Tag entzieht sich einer
chronologischen Definition, was Appel daran festmacht, dass die Verse zum
Schabbat nicht mit der Formel ,es wurde Abend und es wurde Morgen“ enden
(Appel 2022, 2—11) und insofern keinen formelhaften Abschluss findet. Vielmehr
fungiert er als offene Erginzung, das heift als unverfiighares Moment der Offnung,
das verhindert, dass Zeit und Kosmos zur mechanischen Totalitat mutieren. Das
biblische Konzept der Zeit ist somit nicht das einer lickenlos-kontinuierlichen
Produktion, einer immerwahrenden Téatigkeit in sich wiederholender Gleichheit.
Ihr Sinn liegt in der Stille, der Ruhe und der Feier des Schabbats (Moltmann 2002,
20-21; 279-298), worin bereits die festliche Aufhebung der Werk- und Weltzeit in
die Endzeit hinein anklingt.

2.3 Die Ordnung der Zeit in der Regula Benedicti

Benedikt organisiert die Zeit fir seine Monche auf der Grundlage des biblischen
Rahmens des Sieben-Tage-Werks und gliedert sie geméfs der Einheiten von Jahr,
Woche und Stunde (Puzicha 2021, 115-126). Er schafft eine Struktur, in der die
Gebetszeiten von den Arbeitszeiten unterschieden werden und legt gemeinsame
Mabhlzeiten, Schlaf- und Ruhezeiten sowie bestimmte Stunden fiir die personliche
Lektiire fest. Das vorherrschende Zeitkonzept ist ein liturgisches. Anfang und
Orientierungspunkt der Jahresordnung bildet das Osterfest. Die Wochenstruktur
dreht sich um den Sonntag, der als erster Tag der Woche in den biblischen Er-
zdhlungen sowohl den Tag der Schopfung als auch den Tag der Auferstehung
symbolisiert.



276 —— Isabella Bruckner

Jeder Tag ist in sieben, jede Nacht in vier Gebetszeiten unterteilt, die Arbeit und
Schlaf unterbrechen, um die Heilsereignisse der Geschichte, die Schopfung und die
Gabe der Zeit selbst zu preisen. Die Stundenliturgie bietet im antiphonalen Wechsel
zwischen Vorsteher und Chor oder im chorischen Wechselgesang, im Rhythmus
von Stimmerhebung (Rosa 2017, 109 -114) und Atempause2 (Rosa 2017, 92-98), von
Stille und Klang, in der gegenseitigen Ablosung von Schreiten, Stehen, Sitzen und
Verbeugen (Rosa 2017, 122-131) eine ausdifferenzierte Resonanzperformance von
respondierender Fremd- und Selbstaffektion.?

Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass sich die liturgischen Rhythmen, die sich
an den nattirlichen Zyklen des Tages, der Woche und des Jahres orientieren, im
Gegensatz zu modernen mechanistischen und utilitaristischen Zeitkonzepten,
welche die Eigenzeiten der Lebewesen und Naturvorgdnge oftmals ignorieren,
nicht vollstandig von diesen Zyklen 16sen. Vielmehr nehmen sie diese auf, gestalten
sie symbolisch, erkennen in ihnen noch eine weitere, (heils-)geschichtliche Sinn-
dimension, aber eben indem die Verbindung zu den nattirlichen Vorgegebenheiten
aufrechterhalten wird. Dies zeigt bereits, wie im Zuge der liturgischen Feierformen
der ,vertikalen Resonanzachse“ Religion (Rosa 2017, 435-453) zwei weitere verti-
kale Achsen, namlich jene der Natur (Rosa 2017, 453 -472) sowie jene der Geschichte
(Rosa 2017, 500—-514), in ein resonantes Verhéltnis gebracht werden.

So wird zum Beispiel der Ubergang vom Tag zur Nacht und von der Nacht zum
Tag, wie er im Schopfungsbericht der Genesis als Grundstruktur dient, liturgisch
von bestimmten Gebeten begleitet: Vesper und Matutin (Laudes) sind an eben-
diesen Ubergéngen angesiedelt, um die prekdren Uberginge zwischen den drei
Zeiten — vom Abend (der zu Ende gehenden Zeit) zur Nacht (Zeit des Todes) und von

2 Im gregorianischen Choral wird die Atempause durch den Asteriskus angezeigt. Fir Rosa ist
der Atem ,der basalste Akt des Lebens und der elementarste Prozess des Stoffwechsels zwischen
Subjekt und Welt“ und von daher ,von fundamentaler Bedeutung fiir die Weltheziehung des
Menschen, fiir die Art seines In-die-Welt-Gestelltseins“ (Rosa 2017, 92).

3 Interessant wére es in diesem Kontext gesondert auf die Aspekte von Stimmung und Atmo-
sphére, etwa mit Blick auf die Ordnung und Gestaltung der Klosterbauten und speziell der
liturgischen Rdumlichkeiten einzugehen. Denn, wie Rosa mit Blick auf die phdnomenologischen
Studien Otto Friedrich Bollnows, Gernot Béhmes und anderer zu bedenken gibt, ,[haben] [p]
sychologische und phénomenologische Studien vielfach belegt, dass die architektonische Ge-
staltung eines Raumes und die Anordnung von Personen und Einrichtungsgegenstanden darin
einen mitunter entscheidenden Effekt nicht nur auf die Stimmungslage und sogar die korperliche
Haltung von Individuen austiben, sondern auch die horizontale Resonanzsensibilitdt in sozialen
Gruppen in hohem MafSe befordern oder hemmen kénnen“ (Rosa 2017, 641). Eine Untersuchung
dieser Aspekte bediirfte eines eigenen Beitrags. Fiir eine geistliche Lektiire der klosterlichen
Topologie siehe Borsotti 2023.



Gastliche Ordnungen = 277

der Nacht zum Tag/Morgen (Zeit der Neuschopfung) — symbolisch zu gestalten.* Die
Festlegung des Zeitpunkts fiir den Gesang des Morgenlobs wird in der Benedikts-
regel insofern auch nicht durch eine abstrakte zeitliche Angabe bestimmt, sondern
ist so festgelegt, dass sie ,bei Anbruch des Lichts (RB 8,4)“ gehalten werden soll.
Sogar die Reihenfolge und die Anzahl der Psalmen werden jahreszeitlich angepasst,
um der unterschiedlichen Lange des Tages im Sommer und im Winter Rechnung zu
tragen (Puzicha 2021, 99). Doch orientiert sich dieser Wechsel von der ,Sommer-“
zur ,Winterzeit“ selbst, wie oben angedeutet, wiederum am Osterfest (RB 8,1; 84
sowie 10,1), das heifSt einem Fest, das sich am Frithlingsmond — an einem Natur-
phdnomen — und nicht nach einem festen, abstrakten Datum ausrichtet.

In der Liturgie wird die resonante Asthetik von Welt und Zeit durch Gesten,
Worte und Riten instanziiert. Dies gilt es zu bedenken, wenn Rosa die ,Weltbe-
ziehungen“ als stets ,korperlich, emotional, psychisch und symbolisch vermittelt
(Rosa 2017, 163)“ ausweist. Dass in diesem Sinn auch die ,diagonale Resonanzachse
(Rosa 2017, 381-434) fiir die Liturgie wesentlich ist, liegt speziell mit Blick auf die
Feier der Sakramente auf der Hand. Am offensichtlichsten wird dies in der
Eucharistiefeier mit der Wandlung von Brot und Wein die subjekthaften Instanzen
von Fleisch und Blut Christi. In diesem Sinn nennt Rosa das Abendmahl aus-
driicklich als Geschehen, in welchem sich ,mit der ,Erfahrung® vertikaler Tiefen-
resonanz sowohl horizontale Resonanzachsen zwischen den Gldubigen [...] als
auch diagonale Resonanzbeziehungen [verbinden] (Rosa 2017, 443)“. Aber schon
Kleinere liturgische Gesten wie der Altarkuss, die Beweihraucherung des Kreuzes
oder der Osterkerze, die Besingung der Osterkerze in der Osternacht oder das weite
Spektrum der Geste des Segens weisen die Liturgie als eine Feier der Welt als
Resonanzraum des himmlischen Logos und als Einfithrung in die Asthetik eines
lebendigen, ,sprechenden“ Kosmos aus.

Das Motto ,ora et labora (et lege)“, unter dem die Benediktsregel landlaufig
bekannt wurde, stellt neben Liturgie und Gebet den Bereich der Arbeit als zweite
wichtige Dimension benediktinischer Spiritualitdt heraus. Das ist insofern inter-
essant, als Rosa die Tatigkeit der Arbeit, bzw. im besten Fall sogar der Handarbeit,
generell als eine essenzielle Weise zur Etablierung von Resonanzbeziehungen
versteht, sofern sich ndmlich im ,Beriithren, Bewegen, Verdndern, Gestalten der
Dinge“ die ,Erfahrung handelnder Selbstwirksamkeit“ (Rosa 2017, 393) einstellt.

4 Aufgrund der genuinen Kombination Benedikts der monastischen Ordnung der Stundenlitur-
gie, welche sich als durchgéngige und tageszeitenunabhéngige Schriftmeditation am Psalmen-
verlauf orientierte, und dem Kathedraloffizium, welches mit fixen Psalmen stdrker an den na-
turlichen Tagzeiten im Sinne einer Heiligung der Zeit orientiert war, werden auch Vesper und
Laudes (sowie die anderen Horen) in der Benediktsregel zum Teil von spezifisch festgelegten
abendlichen bzw. morgendlichen Psalmen gestaltet.



278 —— Isabella Bruckner

Doch weist er in der Tradition der marxistischen Kritischen Theorie genauso auf
die entfremdenden Potenziale der Arbeit hin, und zwar gerade dort, wo diese in
den Sog kapitalistischer Steigerungs- und Effizienz- bzw. monetéarer Tauschlogiken
gerat, und sie aus ihrer personlichen oder lebensweltlichen Einbettung herausge-
16st wird (Rosa 2017, 396 —397).

Die Regula Benedicti bezieht dahingegen auch die Dingwelt (die ,diagonale
Resonanzachse®) und die alltagliche Arbeit in den liturgischen Horizont mit ein.
Dies zeigt sich etwa im Kapitel iiber den Cellerar, den wirtschaftlichen Verwalter
des Klosters, wenn es in der Regel heifst, dass er alle Gerate und Giliter wie heilige
Altargerate behandeln solle (RB 31,10). In diesem Sinn kann auch Benedikts An-
ordnung, dass am Ende der Woche die fiir die Arbeit benétigten Utensilien gerei-
nigt dem Cellerar zuriickgebracht werden sollen (RB 35,10), verstanden werden.
Doch generell gewinnt die Arbeit bei Benedikt eine gleichsam gottesdienstliche
Dignitdt, etwa wenn er die korperliche Arbeit mit Hinweis auf die gleichsam kor-
perlich tatigen Apostel rechtfertigt (RB 48,8), oder wenn sowohl das Ende als auch
der Beginn eines Wochendienstes mit der gemeinschaftlich liturgischen Geste des
Segens gerahmt wird (RB 35,15-18). Damit zeichnen sich in der Regula Benedicti
vielfach &dsthetische Momente ab, die einer rein instrumentellen Optik von Arbeit
zuwiderlaufen und ihr, ohne verklarend die Dimension der Muihsal zu negieren, die
Moglichkeit einer vertikalen Resonanzerfahrung einschreiben.

Wie aber ist im Kontext dieses quasi-liturgischen Arbeitsverstandnisses Be-
nedikts Ablehnung des MiufSiggangs (RB 48) zu bewerten, was sich leichthin als eine
Totalisierung der Zeit gemaf$ einem Paradigma der Aktivitdit und Machbarkeit
verstehen lief3e? Gerade mit Blick auf die hohe Bedeutung des Schabbats, der un-
verfiigharen Heiligkeit der Ruhe und des Festes, gilt es hier genau auf die Formu-
lierungen zu achten. Jakob Deibl weist darauf hin, dass der MiifSiggang (otiositas),
den Benedikt anprangert, nicht das von Cicero gepriesene ,wurdevolle Mufie“

(otium cum dignitate) intendiert (Deibl 2021, 37). Benedikt lehnt in diesem Sinn
nicht die wiirdige Mufie ab, sondern vielmehr Formen der Nachléssigkeit oder
Gleichgultigkeit — er benutzt dafiir immer wieder Ausdriicke wie negligendum (RB
31,11) oder neglegenter, wobei Puzicha betont, dass das damit gemeinte ,,,Nachlassig
sein, vernachléssigen‘[...] Ausdruck einer Lebenseinstellung [ist] und [...] nicht nur
einen Ordnungs-, sondern einen Beziehungsbegriff [bedeutet]“ (Puzicha 2015, 387).
Zudem sieht Benedikt, wie bereits erwahnt, Zeiten im Stundenschema vor, die den
Monchen durchaus zur freien Verfiigung stehen. Die Ablehnung des MufSiggangs
zielt folglich nicht darauf ab, stindige Arbeit (lat. negotium) zu erzwingen, sondern
stellt vielmehr den Versuch einer Wertschatzung der Arbeit als einer Form des
Gottesdienstes dar, die in der Benediktsregel jedoch nie totalisiert, sondern von den
anders gearteten Zeiten und Elementen des Lebens und Feierns ausgeglichen wird.



Gastliche Ordnungen =—— 279

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die liturgischen Rhythmen des Be-
nediktinerordens als Barriere gegen die willkiirliche Beschleunigung der Zeit
dienen. Durch den sich wiederholenden Rhythmus des Gebets und die periodi-
schen Unterbrechungen der Arbeit fiir Ruhe und Feier schafft der monastische
Orden Raum fiir Stille, Ruhe und Festmahl, die den endlosen Kreislauf von Arbeit
und Ereignissen unterbrechen, der durch stindige Beschleunigung angetrieben
wird. Die liturgische Perspektive auf die Welt vernachlédssigt die natiirlichen Ge-
gebenheiten nicht, sondern setzt sie in einen neuen Rahmen, indem sie diese
symbolisch auf heilsgeschichtliche Dimensionen und die persénliche Beziehung
zwischen Gott und Mensch bezieht. Anstelle einer totalisierenden und mechanis-
tischen Sicht der Zeit versucht sie, die schabbatische Dimension von Zeit und
Schépfung zu bewahren.

3 Gemeinschaft und Individuum - klosterliche
Ordnung und ihre Aufhebung

Die Ordnung der Zeit gestaltet sich in der Regula Benedicti als gemeinsamer
Rhythmus einer sozialen Lebensgemeinschaft. Dabei stellt Benedikt im ersten Ka-
pitel seiner Regel unmissverstdndlich fest, dass er unter den vier zu seiner Zeit
bekannten Formen christlichen Monchtums die koinobitische Lebensform, das
heifdt ein Zusammenschluss von Ménchen, ,die in einem Kloster unter Regel und
Abt Gott dienen (RB 1), anderen gegeniiber einen klaren Vorzug gibt.

3.1 Das Kloster als Gemeinschaftsform sui generis

Rosa nimmt in seiner Reflexion der Resonanzpotentiale bestimmter Sozialformen
die Familie (Rosa 2017, 341-353), die Freundschaft (Rosa 2017, 353 -362) sowie po-
litische Zusammenschliisse (Rosa 2017, 362—-380) in den Blick und reflektiert im
Weiteren auch die resonanztheoretische Rolle der gesellschaftlichen Institutionen
(Rosa 2017, 662—670). Religiose Lebensgemeinschaften spielen dahingegen in sei-
nen Uberlegungen kaum eine Rolle. Dabei wiren religiése Lebensformen — und
speziell Kloster — als menschliche Zusammenschluisse sui generis zu betrachten, die
als geistliche Gemeinschaften zwischen den Sphéaren von Familie, Freundschaft
und politischem Verband anzusiedeln sind. In gewisser Weise scheint die klos-
terliche Gemeinschaft Elemente aller drei Sozialisierungsformen aufzunehmen
und sie gleichsam zu subvertieren.



280 —— Isabella Bruckner

Einerseits bedeutet(e) der Gang ins Kloster einen radikalen Bruch mit der
biologischen Herkunftsfamilie, andererseits wird durch den Gebrauch der fami-
lidren Terminologien (,Abbas®, ,Briider“) die Klostergemeinschaft als eine Art Er-
satzfamilie deklariert, die sich aber eben nicht mehr auf Blutsbande, sondern auf
das geistliche Band einer gemeinsamen Lebensordnung und geistlichen Orientie-
rung stiitzt. Gerade mit Blick auf die ehelose bzw. zélibatéare Lebensform weist Rosa
jedoch darauf hin, dass ,die Spatmoderne alle nicht paarformig gebundenen Le-
bensweisen — etwa in Form von individueller, eremitenhafter oder kollektiv-klos-
terlicher Enthaltsamkeit, von Priester- oder Kriegergemeinschaft, von ehelosen
Lehrenden, von matriarchalen Gemeinschaften etc. — delegitimiert und/oder pa-
thologisiert (Rosa 2017, 344 -345). Von daher stellt sich die Frage nach dem Reso-
nanzpotenzial zolibatdren Lebensformen, speziell wenn, wie Rosa festhdlt, in der
Moderne die Uberzeugung besteht, dass ,die gelebte, ,genitale’ Sexualitit den
physischen Urgrund von Resonanzbeziehungen bildet“ (Rosa 2017, 345).°

Mit Blick auf den Topos der Freundschaft gilt es zundchst zu bedenken, dass bei
den antiken christlichen Schriftstellern die Freundschaft (philia oder amicitia)
gerade auch mit Blick auf das Klosterleben oft kritisch bis negativ betrachtet wurde
(McGuire 2010, xxvi). So erachtete etwa Basilius, der eine der bedeutsamsten
Monchsregeln des Ostens verfasste, fiir die Monchsgemeinschaft insofern als ge-
fahrlich, als sie eine Gemeinschaft innerhalb der Gemeinschaft erzeuge, was zu
Kliingeleien, Unruhe und egoistischen Anhaftungen fithren kénne, was der ge-
meinschaftlichen Ausrichtung auf das Gottesreich hin zuwiderlaufen wiirde (Mc-
Guire 2010, 34). In der Regula Benedicti kommt das Stichwort amicitia nicht vor.

5 Die Frage des Resonanzpotenzials zolibatérer Lebensformen ist komplex und wiirde einer
eigenen Untersuchung bedirfen. Eine solche miisste einen Blick auf zolibatdre wie nicht-zoli-
batare Lebenskonzepte in anderen Religionen einschliefSen, wie gleichsam auf die gegenwartige
,Single-Kultur“ Riicksicht zu nehmen ware. Zudem gélte die Tatsache zu bedenken, dass Sexua-
litat historisch betrachtet auch im christlichen Europa nicht immer ein Phdnomen der breiten
Masse darstellte, sondern vielfach den Schichten mit Besitztum vorbehalten war. Fiir Frauen
bedeutete das Ordensleben u. a. die Freiheit vom Zwang einer reproduktiv gefassten Sexualitét
sowie eine Moglichkeit der Bildung. In einem gewissen Sinn liefle sich die klosterliche Lebens-
form daher sicherlich als eine Sublimierung des Eros verstehen, wofiir die immense kulturelle
Schaffenskraft monastischer Gemeinschaften zeugt, ohne zu vergessen, dass Ideal und Realitat
manchmal schmerzhaft auseinanderfallen, woran die Geschichte sexuellen Missbrauchs im
Klosterkontext erinnert. Klar ist, dass die Kultivierung des Eros fiir Zolibatare wie Nicht-zoliba-
tére eine lebenslange Herausforderung darstellt. Festzuhalten bleibt insofern aber auch, dass die
genitale Sexualitdt nicht nur als Ort héchster Resonanzerfahrung, sondern gerade in dieser
Potenzialitdt ebenso als moglicher Ort ihrer Verkehrung, das heifit als Ort extremer Entfrem-
dungserfahrung, gefasst werden muss, da die sexuelle Dimension des Menschen in ihren
Aspekten von Beziehung, Fruchtbarkeit und Genuss mit physischer, emotionaler und existenzi-
eller Vulnerabilitat einhergeht.



Gastliche Ordnungen = 281

Lediglich der Abt wird ermahnt, niemanden vorzuziehen, sondern alle Mitglieder
der Gemeinschaft in gleicher Weise zu lieben (RB 2,16 —22). Dass sich antike Ten-
denz zur Geringschédtzung der Freundschaft im klgsterlichen Kontext im Mittelalter
geradezu zu einem Lobpreis der Freundschaft verkehrt, wie dies im Werk De
spirituali amicitia des Zisterziensermonchs Aelred von Riveaulx seinen Hohepunkt
findet, ist auf jeden Fall bemerkenswert. Wird jedoch unter Freundschaft weniger
eine Beziehung emotionaler Ndhe und personlicher Intimitéat verstanden, sondern
eher als politische Kategorie im weiteren Sinne, ndmlich als nicht familidr be-
dingter freier Zusammenschluss von Individuen in gegenseitiger Achtung und
Beférderung auf ein gemeinsames (geistiges) Ziel hin, so lief3e sich die klosterliche
Lebensform sehr wohl als eine Form der Freundschaft verstehen (Illich 2006, 173 —
174).

Damit ist auch der dritte soziale Resonanzbereich der Politik angesprochen,
wobei meine These ist, das Kloster als quasi-mikropolitische Sphare anzusehen. Zu
beachten ist hierbei Hannah Arendts Kritik an der eschatologisch bedingten
Weltabgewandtheit des Christentums. In Vita Activa konzipiert sie das Christentum
als nicht- bzw. sogar anti-politisch, das mit seinem Ideal der geschwisterlichen
Liebe keine wahre Offentlichkeit zu begriinden vermdége. Die Offentlichkeit, welche
das Christentum suche, sei nicht jene wahre politische Sphére der Welt, sondern
die angelische Offentlichkeit des himmlischen Gottesreiches. In ihrer fundamen-
talen Kritik am Christentum stellen die mittelalterlichen Kldster noch einmal eine
Sonderform dar. Denn ihrer Ansicht nach waren dies ,die einzigen Gemeinschaf-
ten, in denen die Nachstenliebe als Prinzip einer politischen Ordnung je auspro-
biert worden ist (Arendt 2015, 67— 68); politisch jedoch nicht in Ubereinstimmung
mit der Gesellschaft der Welt, sondern als ,eine Art Gegenwelt (Arendt 2015, 68)“.
Die Kloster, die als Kontrastgemeinden von der Gesellschaft Abstand nahmen und
einen alternativen sozialen Korpus (den Corpus Christi) formten, bildeten durchaus
eine Offentlichkeit im Kleinen aus. Doch wurde in ihnen, so Arendt, nicht das
Gemeinwohl der res publica angestrebt, sondern das ,christliche Gemeinwohl,
namlich ,das eigene Seelenheil (Arendt 2015, 69)“.

3.2 Eine Gemeinschaft ,unter Regel und Abt*

Wie aber gestaltet sich nun diese Gemeinschaft sui generis der koinobitischen
Monchsordnung ndherhin? Benedikt charakterisiert sie, wie oben angemerkt, als
eine Form des Zusammenlebens ,unter Regel und Abt“ und damit klar als eine
hierarchisch geformte Gemeinschaft. Dem Abt, der als ,Stellvertreter Christi im
Kloster“ gilt und der damit gleichsam als Seelenleiter, Pddagoge und Hirte ver-
standen wird (RB 2), ist nach Maf3gabe der Regel stets Gehorsam zu leisten. Gleich



282 —— Isabella Bruckner

im darauffolgenden dritten Kapitel der Regel wird dem Abt jedoch als beratendes
Gremium die Monchsgemeinschaft zur Seite gestellt: ,So oft im Kloster wichtige
Angelegenheiten zu verhandeln sind, rufe der Abt die ganze Briiderschar zusam-
men und lege die Sache selber vor (RB 3,1)“. Das Gebot des Gehorsams gestaltet sich
von daher nicht nur einlinig hierarchisch von oben nach unten, sondern der Abt ist
gleichsam zum Horen der Stimmen seiner Mithriuder aufgerufen — bis hin zum
jungsten, ,weil der Herr oft einem Juiingeren eingibt, was das Beste ist“ (RB 3,3). Die
Regel selbst jedoch diene allen als ,Meisterin (RB 3,7)¢, sodass ,niemand im Kloster
dem Begehren des eigenen Herzens [folge] (RB 3,8)“.

Was bei aller hier gebotenen Kiirze in diesen Abschnitten der Regula Benedicti
deutlich wurde, ist deren Bestreben, ein geregeltes gemeinschaftliches Zusam-
menleben uber die religids aufgeladene Identifikationsfigur des Abtes, eine
Hochschdtzung von Gehorsam (RB 5) und Demut sowie eine Vorrangstellung der
kollektiven Ordnung gegentiber Einzelinteressen (RB 7) zu gewdhrleisten. Dies ist
insofern interessant, als Rosa das Resonanzpotenzial der Demokratie im Westen
aufgrund ihrer ,liberalindividualistischen Auffassung (Rosa 2017, 362)“ als weit-
gehend verstummt beschreibt:

In dieser Sichtweise ist die in der und durch die Politik gestiftete Weltbeziehung eine pra-
dominant stumme; es geht in ihr darum, die eigenen Interessen (in Wahlkampfen, Koaliti-
onshildungen, politischem Streit und lobbyistischer Einflussnahme) gegen konkurrierende
durchzusetzen oder zu verteidigen (Rosa 2017, 363).

In allen Gesellschaft- und Lebensformen stellt die Vermittlung von Individuum und
Kollektiv, dem Begehren (bzw. auch dem Geniefien) Einzelner und dem Begehren
aller oder vieler, eine zentrale Herausforderung dar. Dass eine monarchische Figur
wie der Abt eines Klosters, der Bischof in seiner Didzese oder der Papst in Bezug auf
die Gesamtkirche die Gefahr in sich birgt, zu einem totalitdren Herrn zu werden,
liegt auf der Hand. Gerade aufgrund dieser Gefahr wird der Abt mit Blick auf seine
Verantwortung fiir die Klostergemeinschaft aufgefordert, in aller Klugheit zu
handeln; immer solle er bedenken, ,dass, wem mehr anvertraut ist, auch mehr
abgefordert wird (RB 2,30)“. Eine Frage, die sich in diesem Kontext seitens der
Psychoanalyse Jacques Lacans, auf den Rosa ebenso Bezug nimmt (Rosa 2017, 204),
stellt, ist die nach der Moglichkeit eines (Namen-des-)Vaters. Der,,Name-des-Vaters“
ist bei Lacan der zentrale Signifikant einer symbolischen Ordnung. In der christ-
lichen wére dies der Gottesname, vermittelt durch Figuren wie einen Abt, einen
Priester oder einen Bischof. In einem politischen System wére es z.B. die Partei.
(Lacan 2013) Der ,Name-des-Vaters“ gibt einerseits das Wort und das Gesetz, die das
Begehren ermaoglichen, andererseits versteht er ebenso, das Begehren nicht durch
das Gesetz zu toten. Er vermag also gleichzeitig den Mangel des Gesetzes und der



Gastliche Ordnungen =—— 283

eigenen Position aufzuzeigen. Wie Rosa darauf hinweist, ist eine Option, die gerade
seitens religios-asketischer Gemeinschaften oft gewéhlt wurde, sich des zerstore-
rischen (weil unendlichen) Potenzial des Begehrens durch geistliche Ubungen zu
entledigen (Rosa 2017, 202f.). Doch sieht auch er die Erfahrung von Resonanz
durchaus in die Dynamik des Begehrens eingeschrieben, dessen Eliminierung da-
hingegen als Resonanzverlust:

Die Stillstellung von oder, besser: der Mangel an Attraktion und Repulsion zeigt dabei gerade
kein Resonanzverhéltnis an, sondern eine Beziehung der Beziehungslosigkeit, eine gleichsam
gescheiterte Weltbeziehung. In ihr steht dem (angst- und begehrensfreien) Subjekt eine
gleichsam flache, weil differenzlose Welt gegentiber (Rosa 2017, 205-206).

In Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens eroffnet Lacan durchaus die
Perspektive eines ,Vaters, ndmlich den ,Vater des Paktes“, dessen ,wahre Funk-
tion“ es ist, ,eine Begierde mit dem Gesetz in Einklang zu bringen“ (Lacan 1975,
201). Nicht zuféllig lassen sich in Lacans psychoanalytischer Konzeption Parallelen
zur benediktinischen Spiritualitdt aufweisen (Certeau 2019, 194-195). Jedenfalls
erlaubt es Lacans Idee eines Vaters des Paktes, Benedikts Vision von einem Ge-
horsam zu verstehen, der ,nur dann Gott wohlgeféllig und den Menschen ange-
nehm [ist], wenn der Befehl nicht lassig, nicht lahm, nicht lau, nicht mit Murren
oder offener Widerrede vollzogen wird. Denn wer den Obern gehorcht, gehorcht
Gott (RB 5)“.

Benedikt versucht also den Gehorsam mit dem Streben des Menschen nach
dem Absoluten zu vereinen. Dies gelingt jedoch nur, wenn das Gesetz bzw. die Regel
nicht als allgemeines totalitdres Soll ohne Liicken erscheint. Dass Benedikt bei aller
Betonung des Gehorsams und der zentralen Funktion des Abtes durchaus nicht
einfach an eine Eliminierung der individuellen Wiinsche, Méangel oder Bedenken
denkt, wird zum Beispiel deutlich, wenn er hinsichtlich der Verteilung der Dienste
(RB 35,3), der Giiter oder Essensrationen (u.a. RB 37; 39 -40; 53,19 -20), stets Riick-
sicht auf die Schwécheren der Gemeinschaft sowie auf die jeweiligen Bediirfnisse
der Brider einmahnt. Die Orientierung an der Regel hat von daher — vor allem
seitens des Abtes, aber ebenso seitens der librigen Verantwortungstrager der Ge-
meinschaft — stets mit einer Offenheit fir den Einzelnen einherzugehen, was sich
niemals in allgemein Normen abbilden lédsst, sondern wofiir es gerade des Auf-
einander-Horens, der gesteigerten Aufmerksamkeit und klugen Abwégung bedarf.



284 —— Isabella Bruckner

3.3 Einhaltung und Durchbrechung der Ordnung

Vom Abt und einzelnen weiteren Verantwortungstragenden wie dem Prior oder
dem Cellerar abgesehen, wird die Rangordnung und Struktur der Gemeinschaft im
Benediktinerkloster nach der Reihenfolge des Eintritts geregelt (RB 63,1). Das be-
trifft alle Bereiche des briiderlichen Miteinanders, etwa auch die Sitzordnung beim
Stundengebet (RB 11,2), sodass niemandem ein Vorzugsplatz zukommt. In gewissem
Sinn handelt sich deshalb nicht eigentlich um eine ,Rang“-Ordnung, vielmehr ist
die Ordnung der Gemeinschaft Ausdruck der Gleichwertigkeit aller Mitbrider.
Benedikt hebt deshalb immer wieder hervor, dass es im Kloster keine Bertick-
sichtigung von Alter (aetas) und Ansehen (dignitas) (RB 63,8) geben soll. Biologische
oder gesellschaftliche Kriterien spielen keine Rolle, sondern nur die ,Stunde“ der
Berufung (Puzicha 2021, 105). Doch nicht nur ,nattirliche“ Rangordnungen werden
durch den Eintritt ins Kloster suspendiert. Sogar kirchlich-geistige Wiirden finden
in der Briiddergemeinschaft keine Beachtung. Als revolutionér gestaltet sich deshalb
Benedikts Einordnung der Priester in den ordo der Gemeinschaft, der gleichsam
wie der Laienbruder ,den Platz ein[nimmt], der seinem Eintritt ins Kloster ent-
spricht (RB 60,7)“. Selbst der Monch, den der Abt ordinieren ldsst, erhalt kein
Weiheprivileg: ,,Er nimmt immer den Platz ein, der seinem Eintritt ins Kloster
entspricht (RB 62,5)“.

Um diese Gleichwertigkeit der Mitbruder nicht nur theoretisch zu beschworen,
sondern auch asthetisch-praktisch zu manifestieren, werden alle Mitglieder der
Gemeinschaft (bei entsprechender Grofie der Gemeinschaft unter Ausnahme des
Cellerars) zum Kiichen- und Tischdienst eingeteilt: ,Die Briider sollen sich gegen-
seitig bedienen, so dafd keiner vom Kiichendienst entschuldigt sei, aufier er wére
krank oder durch ein wichtiges Geschéft in Anspruch genommen; denn auf diese
Weise steigert sich Verdienst und Liebe (RB 351)“. Das evangelische Wort ,Der
Grofdte aber unter euch soll euer Diener sein (Mt 23,11)“ findet demnach besonders
im Dienst an den leiblichen Bediirfnissen der anderen seine Erfiillung.

Umso auffalliger ist es, wenn die Regula Benedicti dieses Prinzip der Ordnung
(per ordinem) durchbricht. Hinsichtlich der Wahl oder der Beauftragung zu einem
Amt in der Gemeinschaft heifdt es explizit, dass sie ,nicht geméfs der Ordnung“
erfolgen soll (RB 214). Entscheidend ist in diesem Fall kein Automatismus, der nur
blind dem Eintrittsalter folgen wiirde, als vielmehr das Charisma, das heifst die
spezielle Eignung fiir die jeweilige Aufgabe (Puzicha 2021,106). Dies gilt etwa fiir die
Bestellung der Dekane, die aufgrund ihrer Erfahrung das Vertrauen des Abtes und
der Gemeinschaft geniefsen (RB 214), oder fiir die Ernennung des Cellerars (RB 31,1).

Durch die Mischung der Prinzipien der Gemeinschaftsstrukturierung versucht
die Benediktsregel sowohl der Notwendigkeit von allgemeinen Rechten und
Pflichten als auch den individuellen Starken und Schwéchen gerecht zu werden.



Gastliche Ordnungen = 285

Keine gemeinschaftliche Struktur vermag jedoch ohne das persénliche Bemiihen
der Einzelnen zu gentigen. Es gibt kein perfektes System der Freiheit. Von daher
sind auch die klosterlichen Ordnungen nie ganzlich vor der Moglichkeit des
Machtmisshrauchs gefeit, was im Sinne Rosas als tiefe Erfahrung der ,Entfrem-
dung“ gewertet werden miisse, sofern im Zuge eines solchen Missbrauchs der
andere seiner Antwortoption(en) beraubt wird.

4 Dem Unverfiigbaren Platz machen oder die
Ankunft Gastes

Ohne auf die komplexe Thematik von resonanten Autoritdts- und Freiheitsstruk-
turen hinreichend eingehen zu kénnen, soll in diesem letzten Kapitel noch auf den
(U-)Topos der Gastfreundschaft Bezug genommen werden, welcher exakt auf der
fragilen Schwelle von Eigenem und Fremdem oszilliert, was in Rosas Konzeption
essenziell mit der Resonanz in Verbindung steht (Rosa 2017, 361—-362).

4.1 Christus als Gast

Die Regula Benedicti unterscheidet sich von anderen monastischen Regeln der
ersten christlichen Jahrhunderte dadurch, dass sie der Gastfreundschaft (in enger
Verbindung mit der Christologie) einen hohen Stellenwert einrdumt. Nicht nur
wird der Gastfreundschaft in der Benediktusregel ein eigenes Kapitel (und dazu
noch eines der langsten) gewidmet (RB 53), auch an anderen entscheidenden
Stellen der Regel taucht das Thema der Gastlichkeit immer wieder auf und
durchzieht sie somit als Ganzes. Auffallend ist dabei, dass der Gast in engste Nahe
zu Gott bzw. Christus geruickt wird, was biblische Parallelen mit Jesus als
Gast(geber) und Gen 18 aufweist. Dies zeigt sich etwa im Eréffnungsvers des
Gastkapitels, wo es heift, dass jeder Gast wie Christus empfangen werden soll: ,,Alle
Fremden, die kommen, sollen aufgenommen werden wie Christus; denn er wird
sagen: ,Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen‘ (RB 53,1)“. Diese Identi-
fikation des Gastes mit Christus findet sich sodann sogar noch ein zweites Mal im
Gastkapitel, namlich in RB 53,7, wo eingemahnt wird: ,Allen Gasten begegne man
bei der BegrifSung und beim Abschied in tiefer Demut: man verneige sich, werfe
sich ganz zu Boden und verehre so in ihnen Christus, der in Wahrheit aufgenom-
men wird.“

Aufgrund der Hochachtung der Géste, ordnet die Regula Benedicti an, dass
deren stets mit ausreichend Betten ausgestattete Unterkunft im Kloster (RB



286 —— Isabella Bruckner

53,21-22) von einem Bruder betreut werden soll, der ganz von Gottesfurcht erfiillt
ist. Dies ist insofern auffallend, als dieselben Eigenschaften genauso von den
héchsten Verantwortungstragern im Kloster bzw. bei deren Auswahl gefordert
werden, ndmlich beim Abt (RB 3,11), beim Prior (RB 65,15) und beim Cellerar (RB
31,2). Dem Dienst an den Gésten kommt somit ein dhnlich wichtiger Stellenwert zu
wie der Leitung der Gemeinschaft.

Im Weiteren findet die Hochschdtzung der Géste darin Ausdruck, dass sie
gemafs RB 56 dazu berufen sind, beim Essen am Tisch des Abtes zu sitzen: ,Der Abt
habe seinen Tisch immer mit den Gésten und Pilgern gemeinsam (RB 56,1)“. Neben
der Liturgie stellen die geteilten Mahlzeiten den zweiten zentralen Vollzugsort des
klosterlichen Gemeinschaftslebens dar. Trotzdem 6ffnet sich der Tisch des Abtes,
der zuvorderst fir die Auflenbeziehungen des Klosters zustindig ist, allen voran
flir die Gaste. Dabei spielt das Verstdndnis des Abtes als Stellvertreter Christi eine
wesentliche Rolle, weshalb in der Tischgemeinschaft mit den Gésten das himmli-
sche Mahl (Mt 22,1-14) anklingt. Zu bedenken ist dabei aber, dass, wie oben auf-
gezeigt, in der Regula Benedicti nicht nur der Abt, sondern auch der Gast selbst mit
Christus in Verbindung gebracht wird. Wie Rudolf Kaisler darauf hinweist, kann es
deshalb letztlich nicht um fixe Identifizierungen oder Rollenzuschreibungen ge-
hen, sondern um die Offnung in die gastliche Existenzform selbst (Kaisler 2017,
109).

Dies zeigt sich auch noch einmal in den Riten der Hand- und Fufwaschung, die
den kronenden Abschluss der Aufnahme der Géste bilden: ,Der Abt giefle den
Gésten Wasser tiber die Hiande; Abt und Briider zusammen sollen allen Gésten die
Fiifle waschen. Nach der FuSwaschung beten sie den Psalmvers: ,Wir haben, o Gott,
deine Barmherzigkeit aufgenommen inmitten deines Tempels‘ (RB 53,12—14)“. Die
Fuflwaschung verweist auf das gastliche Geschehen, das Jesus beim Abschiedsmahl
mit seinen Jiingern stiftet: ,Der Dienst Jesu an den Jiingern (Joh 13,1-20) wird zur
gastlichen Vor-Gabe, die von den Jiingern fortgefithrt werden soll (Kaisler 2017,
115)“.

4.2 Resonante Fremdheit und notwendige Alteritat

Die Hochschédtzung der Gastfreundschaft und die Identifikation des Fremden mit
Christus in der Regula Benedicti ist in Zusammenhang mit der Resonanztheorie
Rosas insofern relevant, als Rosa darauf beharrt, dass

Resonanz nicht mit Konsonanz oder Harmonie verwechselt werden darf — und dass Disso-
nanz (als das Andere der Konsonanz) nicht Entfremdung bedeutet. [...] Denn Resonanz setzt
die Existenz von Nichtanverwandeltem, Fremdem und sogar Stummem voraus; erst auf ihrer



Gastliche Ordnungen =—— 287

Basis kann ein Anderes horbar werden und antworten, ohne dass die Antwort blofdes Echo
oder Repetition des Eigenen ist. Resonanzfahigkeit griindet auf der vorgéngigen Erfahrung
von Fremdem, Irritierendem und Nichtangeeignetem, vor allem aber von Nichtverfiigharem,
sich dem Zugriff und der Erwartung Entziehendem. In der Begegnung mit diesem Fremden
setzt dann ein dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein, der die
Resonanzerfahrung konstituiert (Rosa 2017, 316 —317).

Die Benediktsregel ist sich der potenziellen Bedrohung, aber auch des Stérpoten-
zials der Fremden bzw. Géaste vollkommen bewusst. Darauf verweist zunachst
schon die Anweisung, den Ankommenden ,[w]egen der Blendwerke Satans“ den
Friedenskuss ,erst nach vorausgeschicktem Gebete (RB 53,5)“ zu geben. Bemer-
kenswert ist von daher, dass die Prasenz des Gastes die sonst so heilige klgsterliche
Ordnung immer wieder suspendiert. Die klosterliche Gemeinschaft, die, wie oben
angeflihrt, gemaf einer klaren Ordnung der Zeit lebt (certis horis in RB 48,1), muss
damit rechnen, dass auch zu unvorhergesehener Zeit (incertis horis) Gaste kommen
konnen. Die Bestimmung zur Trennung der Kiiche sowie des Abttisches vom
restlichen Refektorium (RB 53,16), was durchaus einen Zusatzdienst fiir die Briider
darstellt, dient eben dazu, eine allzeit mdgliche Aufnahme von Gésten und Be-
durftigen zu erleichtern.

Selbst noch des Nachts, die geméfl RB 42 von der Komplet an in allgemeinem
Schweigen zu verbringen sei, dessen Brechen nach RB 42,9 sogar ,schwer bestraft*
werde, wird fiir die Gaste eine Ausnahme gemacht: ,Findet sich einer, der diese
Regel des Schweigens tibertritt, werde er schwer bestraft, ausgenommen, das Re-
den sei wegen der Gaste notig, oder der Abt gebe jemanden einen Auftrag.“ Das
néchtliche Schweigen hdngt moglicherweise damit zusammen, dass die Nacht in
der Bibel als besondere Zeit der Offenbarung Gottes gilt (1 Sam 3,1-15). Wiewohl
deshalb fiir die Ausnahme vom Schweigen gut praktische Griinde angegeben
werden konnen, schldgt Kaisler eine demgegentiber tiefergehende Lesart vor,
namlich ,dass der Anspruch des Gastes mit dem Anspruch Gottes, der besonders in
der Nacht erwartet wird, zusammenhdangt. Und wie ihm, muss der Mdnch auch
dem Gast gegentiber unmittelbar antworten“ (Kaisler 2017, 109).

Die Aufhebung der klosterlichen Ordnung zugunsten der Géste zeigt sich
weiters in der Auflockerung der Fastenregelung: ,Das Fasten breche der Obere dem
Gast zuliebe, nur nicht an einem allgemein vorgeschriebenen Fasttag, der einge-
halten werden muss“ (RB 53,10). Mit der Ankunft des Gastes geschieht etwas Aufier-
Alltagliches. In ihr klingt die Ankunft des Messias an, mit dem sich die Zeit fiir das
eschatologische Fest des Schabbats 6ffnet, was kein Fasten erlaubt. Dessen An-
kommen unterliegt, ehensowenig wie das der Gaste, keiner Verfiigharkeit, sondern
kann allein im Modus der Wachheit erwartet und empfangen werden.

Eine in Bezug auf die Fremdheit des Gastes resonanztheoretisch besonders
interessante Stelle der Regula Benedicti findet sich zuletzt noch in Kapitel 61, wel-



288 —— Isabella Bruckner

ches den Abschluss der Kapitel bildet, welche die Aufienbeziehungen des Klosters
betreffen:

Es kann sein, dass ein fremder Monch von weither kommt und als Gast im Kloster bleiben
mochte. Wenn er mit der Lebensweise, die er dort antrifft, zufrieden ist und nicht etwa durch
ibertriebene Anspriiche Verwirrung ins Kloster bringt, sondern sich ohne Umstidnde mit
dem, was er vorfindet, begniigt, nehme man ihn auf, und er bleibe, solange er will. Sollte er in
Demut und Liebe eine begriindete Kritik duflern oder auf etwas aufmerksam machen, so
erwége der Abt klug, ob ihn der Herr nicht vielleicht gerade deshalb geschickt hat (RB 61,1-4).

Die zitierten Verse zeigen eine Ambivalenz der Benediktsregel hinsichtlich dem
Bestreben einer unbegrenzten Gastfreundschaft (lat. suscipiatur quanto tempore
cupit) und der Sorge, dass der Gast die Gemeinschaft des Klosters stéren hzw.
verwirren (lat. perturbare) konnte, auf. Entscheidend scheint jedoch zum einen,
dass die Dauer der gastlichen Aufnahme dem Gast iiberlassen wird und nicht
einfach in der Verfiigungsmacht der Gastgeber steht. Zum anderen ist resonanz-
theoretisch spannend, dass der Gast auch etwas in die Gemeinschaft hineintréagt,
namlich nicht nur Angenehmes, ,Konkordantes, sondern moglicherweise sogar
berechtigte Kritik (,Dissonantes). Ihr besonderes Resonanzpotenzial erweist die
Regula Benedicti meines Erachtens dadurch, dass sie nicht nur die Ankunft des
Gastes, sondern sogar seine mogliche Storung und Kritik als potenzielle Gabe
Gottes zu deuten vermag.

5 Conclusio: Resonanz als Schwellenphanomen

Am Ende der Besprechung eines Textes lohnt es sich noch einmal einen Blick auf
seinen Anfang zu werfen. Der Prolog der Regula Benedicti beginnt mit einem
doppelten Aufruf zu horen: ,Hére mein Sohn die Weisung des Meisters und neige
das Ohr deines Herzens“ (Obsculta, o fili, praecepta magistri e inclina aurem cordis
tui), womit sie das zwei Mal taglich von orthodoxen Juden zu betende Sch’ma Israel
(,Hore, Israel®, Dtn 64) antwortend aufnimmt. Wie die vielen weiteren Bibelzitate
der Regel beweisen, stellt sie selbst bereits die Frucht eines ,Horens und Antwor-
tens (Rosa 2019, 47)“ dar und gemafl ihrer Anfangsworte, konnen die gesamten
Ordnungsstrukturen der Regel (der Zeit, der Liturgie und der Gemeinschaft) als
Hilfen fiir eine Einiibung in die mediopassive Haltung des dufSeren wie inneren
Hoérens verstanden werden. Das Mediopassiv ist dem Anliegen der Regel strukturell
eingeschrieben. Denn wenn Benedikt es sich zur Aufgabe macht, ,eine Schule fiir
den Dienst des Herrn einzurichten (RB Prol., 45)%, so ist dabei zu beachten, dass
darunter nicht zuerst der aktiv gemeinte Genitivus objectivus (Dienst am Herrn),
sondern der passiv zu verstehende Genetivus subjectivus (Dienst durch den Herrn)



Gastliche Ordnungen = 289

intendiert ist. In den verschiedensten Formen des Ge-horsams (auf die Ordnung der
Natur in der Liturgie und in der Ordnung der Tages- und Nachtzeiten, auf die
Stimme des Abtes und der Mitbriider) wurde den Resonanzpotenzialen der Regula
Benedicti nachgegangen. Als Resonanzort par excellence erwies sich dabei aufder-
dem die in der Benediktsregel so hochgehalte Gastfreundschaft, in welcher die
Dialektik von Resonanz und Entfremdung besonders zutage tritt. Resonanz kann
damit als Schwellenphdnomen ausgezeichnet werden, dem lebensférdernde Ord-
nungen nur dann gentige tun konnen, sofern sie sich gastlich fiir das Unverflighare
offnen.

Als eine besonders resonanzsensible Figur ist deshalb zuletzt noch der Pfort-
ner (lat. hostiarius) zu nennen, der in RB 66 die Beschreibung der besonderen
Dienste beschliefdt. Der hostiarius, der den Gast (lat. hostis/hospes) bereits im Na-
men tragt, fithrt ein Leben an der Schwelle (RB 66,2) zwischen Kloster und Welt, um
stets bereit zu sein fiir den Herrn, der geméf$ der hiblischen Vorstellung nicht nur
den eschatologischen Turoffner darstellt (Offb 1,1), sondern in Gestalt des Gastes
oder des Armen auch derjenige ist, der an die Tur klopft: ,Siehe ich stehe an der Tiir
und klopfe (pulso) an; wenn einer hort meine Stimme und 6ffnet die Tiir, [auch]
hineingehen werde ich zu ihm, und Mahl halten werde ich mit ihm und er mit mir.“
(Offb 3,20) Der hostiarius soll seine Zelle neben der Pforte haben, ,damit fiir alle,
die kommen, immer jemand da ist (Puzicha 2015, 712)“, von dem sie Bescheid
(responsum) erhalten. Sobald jemand klopft (pulsaverit), oder ein Armer ruft,
antwortet (respondeat) der hostiarius. Sanftmut, Gottesfurcht und Eifer der Liebe
sollen seinen Dienst der gastlichen Aufnahme kennzeichnen, der durch die un-
verziiglich erfolgenden antwortenden Gesten in der Begegnung mit dem Fremden
(,Dank sei Gott“, ,Segne mich!“; RB 66,3) in engste Ndhe zum liturgischen Ge-
schehen riickt. ,Die Pflicht des Pfortners besteht in seiner Prasenz als Zeichen der
Offenheit, in Menschen, die zum Kloster kommen, und in ihren Anliegen, den
Anruf Gottes zu erkennen (Puzicha 2015, 712)“. Vielleicht findet sich von daher im
hostiarius, wie ihn die Regula Benedicti kennzeichnet, nicht nur ein ,Sinnbild
christlicher Lebensform (Kaisler 2017, 118; Herv., LB.)“, welches den Auftrag des
L~Hore“ auf besondere Weise verwirklicht, sondern auch eine herausragende Re-
flexionsfigur fiir eine resonante Lebensform generell.

Bibliographie

Appel, Kurt. 2022. Christianity and a New Humanism. Historical-Theoretical and Theological Reflections on
the Bible, Hegel, and Musil. Leiden: Brill.

Appel, Kurt. 2008. Zeit und Gott. Mythos und Logos der Zeit im Anschluss an Hegel und Schelling.
Paderborn: Schéningh.



290 —— Isabella Bruckner

Arendt, Hannah. '°2015. Vita activa oder vom tétigen Leben. Miinchen/Berlin: Piper.

Borsotti, Emanuele. 2023. Segni die luoghi. Vivere lo spazio, abitare il senso. Milano: Vita & Pensiero.

Buber, Martin und Franz Rosenzweig. 1987. Die fiinf Biicher der Weisung. Heidelberg: Lambert
Schneider.

Casey, Michael. 2022. ,The Rule and the Tradition: A Personal Journey.“ In The Rule and the Tradlition.
A Personal Journey. Conferimento del Dottorato Honoris Causa a P Michael Casey 0CSO
(Documenta Anselmiana 1), hg.v. Pontificio Ateneo Sant’Anselmo, 39 - 51. Rom: Pontificio
Ateneo Sant’Anselmo.

Certeau, Michel de. 22019. Theoretische Fiktionen. Geschichte und Psychoanalyse. Hg. v. Luce Giard. Aus
dem Franzosischen von Andreas Mayer. Wien: Turia + Kant.

Deibl, Jakob. 2021. ,Die Regula Benedicti als Zeit-Dokument gelesen. Der moderne Zeitbegriff als
benediktinisches Erbe? Codices 123/123: 35 - 46.

Illich, Ivan. 2006. In den Fliissen nérdlich der Zukunft. Letzte Gesprdche iiber Religion und Gesellschaft
mit David Cayley. Munchen: C.H.Beck.

Kaisler, Rudolf. 2017. Die Erzdhlung des Gastes. Gottesrede am Ausgang von Europa. Eine theologische
Auseinandersetzung mit dem philosophischen Entwurf einer ,Sprache des Gastes‘ von Hans-Dieter
Bahr. Dissertation. Universitat Wien.

Lacan, Jacques. 22013. Namen-des-Vaters. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Lacan, Jacques. 1982. Radiofonia, televisione. Turin: Einaudi.

Lacan, Jacques. 1975. ,Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freudschen
Unbewussten.“ In Schriften II, hg.v. Jacques Lacan, 165-204. Olten/Freiburg i. Br.: Walter.
Moltmann, Jiirgen. °2002. Gott in der Schépfung. Gkologische Schépfungslehre. Miinchen: Giitersloher

Verlagshaus.

Puzicha, Michaela. 2015. Kommentar zur Benediktusregel. Im Auftrag der Salzburger. 2. verbesserte,
liberarbeitete und erganzte Auflage, Abtekonferenz, Sankt Ottilien: Eos.

Puzicha, Michaela. 2021. ,,nimm diese Regel...“ (RB 73,8). Aufsdtze und Vortrdge zur Benediktusregel III.
Regulae Benedicti Studia - Traditio et Receptio 27. Sankt Ottilien: Eos.

Puzicha, Michaela (Hrsg.). 2007. Quellen und Texte zur Benediktusregel. Sankt Ottilien: Eos.

McGuire, Brian Patrick. 2010. Friendship and Community. The Monastic Experience, 350 - 1250. Ithaca,
NY: Cornell University Press.

Riemann, Fritz. 1961. Grundformen der Angst. Minchen: Ernst Reinhardt.

Rosa, Hartmut. ©2017. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2019. ,‘Spirituelle Abhangigkeitserklarung. Die Idee des Mediopassiv als
Ausgangspunkt einer radikalen Transformation.“ In Grofle Transformation? Zur Zukunft moderner
Gesellschaften. Sonderband des Berliner journals fiir Soziologie, hg.v. Klaus Dérre u.a., 35-55.
Wiesbaden: Springer VS.

Rosa, Hartmut. 22020. Beschleunigung. Die Verinderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 32021. Unverfiigbarkeit. Wien/Salzburg: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2022. Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf einer Kritischen Theorie spdtmoderner
Zeitlichkeit. Berlin: Suhrkamp.

Salzburger Abtekonferenz (Hrsg.). “2006. Die Benediktusregel. Lateinisch/Deutsch. Beuron: Beuroner
Kunstverlag.



	Isabella Bruckner
	Gastliche Ordnungen
	Die Regula Benedicti resonanztheoretisch gelesen
	1 Einleitend
	2 Ordnung und Unverfügbarkeit: Grundelemente eines resonanten Zeitverständnisses
	2.1 Die Beschleunigung der Zeit im Kontext der Modernisierung
	2.2 Das biblische Zeitkonzept gemäß Gen 1,1–2,3
	2.3 Die Ordnung der Zeit in der Regula Benedicti

	3 Gemeinschaft und Individuum – klösterliche Ordnung und ihre Aufhebung
	3.1 Das Kloster als Gemeinschaftsform sui generis
	3.2 Eine Gemeinschaft „unter Regel und Abt“
	3.3 Einhaltung und Durchbrechung der Ordnung

	4 Dem Unverfügbaren Platz machen oder die Ankunft Gastes
	4.1 Christus als Gast
	4.2 Resonante Fremdheit und notwendige Alterität

	5 Conclusio: Resonanz als Schwellenphänomen
	Bibliographie




