
Isabella Bruckner
Gastliche Ordnungen
Die Regula Benedicti resonanztheoretisch gelesen

1 Einleitend
Die Regula Benedicti stellt einen der „Basistexte der abendländischen Kultur“ 
(Salzburger Äbtekonferenz 2006, 7.) dar. Im 6. Jahrhundert von Benedikt von Nursia 
speziell für das Kloster Monte Cassino verfasst, gewann sie besonders im 9. Jahr
hundert weitreichende Prägekraft, als sie durch Benedikt von Aniane zur be
stimmenden monastischen Regel des Frankenreichs avancierte. Die Benedikti
nerklöster, inklusive ihrer reformierten Pendants des Zisterzienserordens, präg(t) 
en die Kulturlandschaft in vielen Teilen Europas als geistliche, wirtschaftliche und 
soziale Zentren bis heute signifikant. Die Benediktusregel selbst entstand in einer 
Zeit des Übergangs von der Spätantike zum Frühmittelalter – in einer Zeit, in der 
das soziale und politische Gefüge des Römischen Reiches durch die Wanderungen 
der Germanenvölker zerbrochen war und sich noch kein neues einigendes Nar
rativ, keine gemeinsame Ordnung, zur Wiederherstellung einer größeren politi
schen sowie symbolischen Einheit in Europa in Sicht abzeichnete.

Nicht zufällig bildet deshalb das Begriffsfeld ordo/ordinare/ordinatio das 
Grundwort der benediktinischen Spiritualität. Benedikt verwendet dieses Leitwort 
insgesamt 47 Mal in seiner Regel und strukturiert damit drei entscheidende Be
reiche des Lebens: die Ordnung des Gebets beziehungsweise der Liturgie (ordo 
orationis) (RB 11 – 18); die Ordnung der Gemeinschaft (ordo congregationis), die sich 
allen voran am Eintrittsalter orientiert (RB 63,8; 64,2); und letztlich die Ordnung der 
Zeit (ordo temporis) (RB 48,2), die grundlegendste aller Ordnungen, die ein Leben in 
Gemeinschaft überhaupt erst möglich macht (Puzicha 2021, 105). An diesen drei 
verschiedenen Ordnungen orientiert sich auch die Gliederung der vorliegenden 
Ausführungen, wobei zu beachten bleibt, dass das lateinische Wort ordo, griechisch 
tάxis, wie Michaela Puzicha bemerkt, mit dem Ausdruck „Ordnung“ eigentlich

unzureichend übersetzt [ist], da es niemals den Drill meint, sondern den Umgang mit dem 
Chaos. Es beschreibt das Zuteilen und zumessen, die Herstellung von Harmonie, von Frieden 
und Gerechtigkeit. Damit ist es ein Begriff völliger Flexibilität, nicht eines Zustandes, sondern 
des Prozesses, eines Prozesses der ständigen Herstellung der Ausgewogenheit aufgrund der 
Unterschiedlichkeit der Brüder und der sich wandelnden Sachlagen (Puzicha 2021, 104 – 105).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111352657-014 



Der Einfachheit halber wird die deutsche Wiedergabe mit „Ordnung“ im Folgenden 
trotzdem beibehalten, wobei den dynamischen Momenten, die Puzicha betont, in 
besonderer Weise Rechnung zu tragen versucht wird. Interessanterweise kommt 
der Ausdruck „Ordnung“ in Hartmut Rosas Resonanz-Buch selbst nur zwei Mal vor, 
nämlich wenn er Fritz Riemanns Charakterisierungen der Angst referiert (Rie
mann 1961), der „die Qualität der Weltbeziehung gleichsam durch zwei Achsen 
bestimmt: nämlich durch eine Achse der Bindung und durch eine Achse der Ord
nung“ (Rosa 2016, 192). Riemann unterscheidet je in Bezug auf ein „Zuviel“ oder 
„Zuwenig“ der beiden Achsen Bindung und Ordnung und die jeweiligen Ängste, die 
sich in Verbindung damit ausbilden können, eine „schizoide Persönlichkeit“, einen 
„depressiven Typ“, eine „hysterische Persönlichkeit“ sowie einen „tendenziell 
zwanghaften Charakter“ (Rosa 2016, 192). Rosa nimmt diese Einteilung auf, sofern er 
darin die vier Formen entfremdeter Weltverhältnisse vorgezeichnet sieht. Von 
daher stellt sich in Bezug auf den Ordnungsbegriff der Benediktsregel vor allem die 
Frage, ob und inwiefern die jeweiligen Ordnungen dazu in der Lage sind, ein sol
ches Maß an Stabilität zu geben, dass sie die „Ausbildung einer Eigenfrequenz (Rosa 
2016, 192)“, erlauben, dabei jedoch „zugleich offen genug für eine Beziehung (Rosa 
2016, 192)“ und individuelle Freiheit bleiben, deren Verlust ein echtes Resonieren 
ebenfalls verunmöglichen.

Wie Hartmut Rosa feststellt, sind der Charakter einer Gesellschaft und ihre 
Auffassung von Zeit grundlegend miteinander verknüpft und er setzt sein Konzept 
der Resonanz explizit den Beschleunigungsmechanismen und Steigerungslogiken 
der Moderne entgegen. Um das Resonanzpotenzial der monastischen Spiritualität 
auszuloten, legt es sich von daher in einem ersten Schritt nahe, die Regula Benedicti
auf ihre Zeitkonzeption hin zu untersuchen. Dabei wird sich zeigen, dass sie durch 
ihre genuine Struktur des Gemeinschaftslebens ein Verständnis von Zeit impliziert, 
das die zeitlichen Bedingungen der Moderne grundlegend kontrapunktiert (Deibl 
2021, 41 – 46). Wiewohl bereits in Bezug auf die zeitliche Strukturierung des Ge
meinschaftslebens die Liturgie als zentraler Aspekt ins Bild rückt, möchte ich die 
Liturgie im zweiten Schritt noch einmal näher beleuchten, und zwar auf ihre 
performativ-körperlichen und ästhetischen Dimensionen hin, die in Rosas Reso
nanztheorie einen entscheidenden Aspekt darstellen. In einem dritten Schritt
werde ich kurz auf die Resonanzfähigkeit der sozialen Ordnung und Autoritäts
strukturen der Klostergemeinschaft eingehen und diese in einem vierten Schritt auf 
die Praxis der Gastfreundschaft hin vertiefen.

Eines sei diesem Gang jedoch vorausgeschickt: Bei der Erörterung der bene
diktinischen Spiritualität kann nicht auf die konkrete Umsetzung der Regel in 
einzelnen Benediktinerklöstern eingegangen werden. Die Art und Weise, wie die 
Regel in den einzelnen Gemeinschaften konkret in die Praxis umgesetzt wird, kann 
in der Tat erheblich von dem abweichen, was die Regel dem Literalsinn nach 

272 Isabella Bruckner 



vorschreibt, und gestaltet sich jeweils als historisch und kulturell bedingt. Dies ist 
nicht als Defizit zu verstehen, sondern entspricht dem Prinzip lebendiger Tradition 
(Casey 2022). Der Gehorsam gegenüber der Regel ist stets so verstanden worden, 
dass sie eine Hermeneutik, eine Übersetzung und eine Anpassung an den beson
deren Kontext eines jeden Klosters erfordert. Gerade diese Kontextsensibilität zeigt 
jedoch gewissermaßen wiederum die Offenheit und das Inkulturationspotenzial – 
mit Rosa ließe sich sagen: die Resonanzfähigkeit – der Regel selbst an. Nichtsdes
totrotz war und ist der Regeltext in den benediktinischen Klöstern stets durch die 
kontinuierliche Lektüre (lectio continua) präsent. In Form der Tischlesung etwa, 
wird er regelmäßig während der gemeinsamen Mahlzeiten vorgetragen bezie
hungsweise gehört, und hat daher bleibend prägenden Einfluss, auch unabhängig 
davon, wie genau sich eine konkrete Klostergemeinschaft an die einzelnen Vor
schriften hält (Deibl 2021, 36). Von daher werden sich die folgenden Analysen allein 
auf den Regeltext selbst konzentrieren.

2 Ordnung und Unverfügbarkeit: Grundelemente 
eines resonanten Zeitverständnisses

Mit der Ordnung der Zeit zu beginnen, legt sich einerseits nahe, weil Hartmut Rosa 
selbst die soziale Beschleunigung und die Veränderung der Zeitstruktur als das 
Grundmoment moderner Gesellschaftsdynamiken und Weltverhältnisse betrach
tet, andererseits aber auch, weil die biblische Tradition – und darauf antwortend 
die monastische Lebensform – die Ordnung, Gestaltung und Heiligung der Zeit als 
Kernelemente eines spirituellen Weltverhältnisses ausprägt.

2.1 Die Beschleunigung der Zeit im Kontext der 
Modernisierung

Rosa basiert sein erstes großes Werk Beschleunigung auf der Hypothese,

dass Modernisierung nicht nur ein vielschichtiger Prozess in der Zeit ist, sondern zuerst und 
vor allem auch eine strukturell und kulturell höchst bedeutsame Transformation der Tem
poralstrukturen und -horizonte selbst bezeichnet und dass die Veränderungsrichtung dabei 
am angemessensten mit dem Begriff der sozialen Beschleunigung zu erfassen ist (Rosa 2020, 
24).

Gastliche Ordnungen 273



Er attestiert der Moderne – und gleichsam der „Spät-“, „Post-“, Zweiten“ oder „re
flexiven Moderne“ (Rosa 2022, 334 – 335)¹ – den Verlust eines Telos der Zeit ebenso 
sowie eine geteilt-narrative bzw. symbolische Entleerung (Rosa 2022, 35 – 36). Das 
moderne Zeitverständnis zeigt sich vor allem vom Begriff des Chronos geprägt. Wie 
dies auf wissenschaftlicher Ebene u. a. in den Debatten von Isaac Newton und 
Gottfried Wilhelm Leibniz Ausdruck findet, wird Zeit im Kontext der Technisierung 
der Lebenswelt sowie der Wissenschaften ab dem 17. Jahrhundert vor allem als 
„leere Zeit“, im Sinne eines abstrakten und quantifizierbaren Maßes ohne quali
tatives Moment gedacht.

Im Bereich der Lebenswelt hat technologischer Fortschritt neben anderen 
Faktoren dazu geführt, dass naturgegebene Unterscheidungen und kulturelle, re
ligiöse oder lokale Verankerungen in zeitlichen Abläufen in ihrer Bedeutung für 
die Gestaltung der sozialen Verhältnisse zunehmend nivelliert wurden. Rosa 
spricht in diesem Zusammenhang vom Fehlen einer „Anverwandlung“ (Rosa 2017, 
74) der Zeit bzw. der Weltbeziehungen, die sich aus der überwältigenden Flut von 
Ereignissen und Begebenheiten einerseits, und dem Fehlen von bewussten Unter
brechungen und symbolischen Praktiken andererseits ergibt. Es gelänge dem 
modernen Subjekt nicht mehr, die individuellen Erlebnisse in einen breiteren so
zial geteilten Rahmen historischer Zeitstrukturen einzuordnen, geschweige denn 
sich in einem Horizont kosmologischer Zeit zu verorten (Rosa 2022, 146). In diesem 
Kontext ist kein sinnvolles Telos einer menschlich gestaltbaren Geschichte mehr 
auszumachen; die terrestrische Katastrophe in Form des Klimawandels oder die 
kosmologische im letztlichen Protonenzerfall bilden die ultimativen Horizonte 
(Appel 2008, 14 – 16).

2.2 Das biblische Zeitkonzept gemäß Gen 1,1 – 2,3

Die Zeitkonzeption, welche das Schöpfungsgedicht in Genesis 1,1 – 2,3 vermittelt, 
steht gegenüber einer solch leeren Zeitauffassung, wie sie in der Moderne schla
gend wird, in einem geradezu kontrastierenden Gegensatz. Gemäß dem Ein
gangstext des biblischen Kanons stellt die Ordnung der Zeit den ersten grundle
genden Schritt aus dem ursprünglichen Chaos heraus dar. Gott kreiert den Tag, 

1 Rosa entwickelt seine Theorie der Beschleunigung der Zeitverhältnisse u. a. mit dem Ziel, einen 
Beitrag zu leisten zur Debatte rund um häufig konstatierten „Bruch“ in Bezug auf leitende 
Wertvorstellungen und soziale Verhältnisse der Moderne. Es kann hier nicht ausführlicher auf 
die Debatte eingegangen werden. Rosas Grundthese lautet jedoch, dass die diversen in Anschlag 
gebrachten psychosozialen Verschiebungen gerade oder erst mit Blick auf die Zeitthematik ad
äquat interpretiert werden könnten (Rosa 2022, 335).

274 Isabella Bruckner 



durch eine Teilung der Zeit, indem das Licht geschaffen und von der Dunkelheit 
geschieden wird (Gen 1,4). Die Strukturierung von Zeit markiert von daher den 
Anfang der Schöpfung; ihre Qualifizierung durch die Unterscheidung von „Tag“ 
und „Nacht“ (Gen 1,5) konstituiert das Grundelement der „(sehr) guten“ Ordnung.

Die Zeitthematik markiert jedoch ebenso die Mitte des Schöpfungswerkes, 
nämlich mit der Einrichtung der Himmelsgestirne am vierten Schöpfungstag (Gen 
1,14), welche die Festlegung der jährlichen Festzeiten ermöglicht. Angezeigt ist 
damit bereits das Fest als Sinnmitte der Schöpfung generell, was am Ende des 
schöpferischen Wirkens im Schabbat, dem signifikantesten biblischen Zeitmo
ment, kulminiert.

Wie Kurt Appel in seiner philosophischen Reflexion des ersten biblischen 
Schöpfungstextes hervorhebt, bildet der Kosmos keine geschlossene Ordnung im 
Sinne einer positivierbaren Abfolge diskreter Zeiteinheiten von Werk-Tagen. Viel
mehr gipfeln die sechs Schöpfungstage in der Unterbrechung der Zeit durch den 
Schabbat, das Ruhen oder Feiern Gottes. Dieser siebte Tag entzieht sich einer 
chronologischen Definition, was Appel daran festmacht, dass die Verse zum 
Schabbat nicht mit der Formel „es wurde Abend und es wurde Morgen“ enden 
(Appel 2022, 2 – 11) und insofern keinen formelhaften Abschluss findet. Vielmehr 
fungiert er als offene Ergänzung, das heißt als unverfügbares Moment der Öffnung, 
das verhindert, dass Zeit und Kosmos zur mechanischen Totalität mutieren. Das 
biblische Konzept der Zeit ist somit nicht das einer lückenlos-kontinuierlichen 
Produktion, einer immerwährenden Tätigkeit in sich wiederholender Gleichheit. 
Ihr Sinn liegt in der Stille, der Ruhe und der Feier des Schabbats (Moltmann 2002, 
20 – 21; 279– 298), worin bereits die festliche Aufhebung der Werk- und Weltzeit in 
die Endzeit hinein anklingt.

2.3 Die Ordnung der Zeit in der Regula Benedicti

Benedikt organisiert die Zeit für seine Mönche auf der Grundlage des biblischen 
Rahmens des Sieben-Tage-Werks und gliedert sie gemäß der Einheiten von Jahr, 
Woche und Stunde (Puzicha 2021, 115 – 126). Er schafft eine Struktur, in der die 
Gebetszeiten von den Arbeitszeiten unterschieden werden und legt gemeinsame 
Mahlzeiten, Schlaf- und Ruhezeiten sowie bestimmte Stunden für die persönliche 
Lektüre fest. Das vorherrschende Zeitkonzept ist ein liturgisches. Anfang und 
Orientierungspunkt der Jahresordnung bildet das Osterfest. Die Wochenstruktur 
dreht sich um den Sonntag, der als erster Tag der Woche in den biblischen Er
zählungen sowohl den Tag der Schöpfung als auch den Tag der Auferstehung 
symbolisiert.

Gastliche Ordnungen 275



Jeder Tag ist in sieben, jede Nacht in vier Gebetszeiten unterteilt, die Arbeit und 
Schlaf unterbrechen, um die Heilsereignisse der Geschichte, die Schöpfung und die 
Gabe der Zeit selbst zu preisen. Die Stundenliturgie bietet im antiphonalen Wechsel 
zwischen Vorsteher und Chor oder im chorischen Wechselgesang, im Rhythmus 
von Stimmerhebung (Rosa 2017, 109 – 114) und Atempause² (Rosa 2017, 92 – 98), von 
Stille und Klang, in der gegenseitigen Ablösung von Schreiten, Stehen, Sitzen und 
Verbeugen (Rosa 2017, 122 – 131) eine ausdifferenzierte Resonanzperformance von 
respondierender Fremd- und Selbstaffektion.³

Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass sich die liturgischen Rhythmen, die sich 
an den natürlichen Zyklen des Tages, der Woche und des Jahres orientieren, im 
Gegensatz zu modernen mechanistischen und utilitaristischen Zeitkonzepten, 
welche die Eigenzeiten der Lebewesen und Naturvorgänge oftmals ignorieren, 
nicht vollständig von diesen Zyklen lösen. Vielmehr nehmen sie diese auf, gestalten 
sie symbolisch, erkennen in ihnen noch eine weitere, (heils‐)geschichtliche Sinn
dimension, aber eben indem die Verbindung zu den natürlichen Vorgegebenheiten 
aufrechterhalten wird. Dies zeigt bereits, wie im Zuge der liturgischen Feierformen 
der „vertikalen Resonanzachse“ Religion (Rosa 2017, 435 – 453) zwei weitere verti
kale Achsen, nämlich jene der Natur (Rosa 2017, 453 – 472) sowie jene der Geschichte 
(Rosa 2017, 500 – 514), in ein resonantes Verhältnis gebracht werden.

So wird zum Beispiel der Übergang vom Tag zur Nacht und von der Nacht zum 
Tag, wie er im Schöpfungsbericht der Genesis als Grundstruktur dient, liturgisch 
von bestimmten Gebeten begleitet: Vesper und Matutin (Laudes) sind an eben
diesen Übergängen angesiedelt, um die prekären Übergänge zwischen den drei 
Zeiten – vom Abend (der zu Ende gehenden Zeit) zur Nacht (Zeit des Todes) und von 

2 Im gregorianischen Choral wird die Atempause durch den Asteriskus angezeigt. Für Rosa ist 
der Atem „der basalste Akt des Lebens und der elementarste Prozess des Stoffwechsels zwischen 
Subjekt und Welt“ und von daher „von fundamentaler Bedeutung für die Weltbeziehung des 
Menschen, für die Art seines In-die-Welt-Gestelltseins“ (Rosa 2017, 92).
3 Interessant wäre es in diesem Kontext gesondert auf die Aspekte von Stimmung und Atmo
sphäre, etwa mit Blick auf die Ordnung und Gestaltung der Klosterbauten und speziell der 
liturgischen Räumlichkeiten einzugehen. Denn, wie Rosa mit Blick auf die phänomenologischen 
Studien Otto Friedrich Bollnows, Gernot Böhmes und anderer zu bedenken gibt, „[haben] [p] 
sychologische und phänomenologische Studien vielfach belegt, dass die architektonische Ge
staltung eines Raumes und die Anordnung von Personen und Einrichtungsgegenständen darin 
einen mitunter entscheidenden Effekt nicht nur auf die Stimmungslage und sogar die körperliche 
Haltung von Individuen ausüben, sondern auch die horizontale Resonanzsensibilität in sozialen 
Gruppen in hohem Maße befördern oder hemmen können“ (Rosa 2017, 641). Eine Untersuchung 
dieser Aspekte bedürfte eines eigenen Beitrags. Für eine geistliche Lektüre der klösterlichen 
Topologie siehe Borsotti 2023.

276 Isabella Bruckner 



der Nacht zum Tag/Morgen (Zeit der Neuschöpfung) – symbolisch zu gestalten.⁴ Die 
Festlegung des Zeitpunkts für den Gesang des Morgenlobs wird in der Benedikts
regel insofern auch nicht durch eine abstrakte zeitliche Angabe bestimmt, sondern 
ist so festgelegt, dass sie „bei Anbruch des Lichts (RB 8,4)“ gehalten werden soll. 
Sogar die Reihenfolge und die Anzahl der Psalmen werden jahreszeitlich angepasst, 
um der unterschiedlichen Länge des Tages im Sommer und im Winter Rechnung zu 
tragen (Puzicha 2021, 99). Doch orientiert sich dieser Wechsel von der „Sommer-“ 
zur „Winterzeit“ selbst, wie oben angedeutet, wiederum am Osterfest (RB 8,1; 8,4 
sowie 10,1), das heißt einem Fest, das sich am Frühlingsmond – an einem Natur
phänomen – und nicht nach einem festen, abstrakten Datum ausrichtet.

In der Liturgie wird die resonante Ästhetik von Welt und Zeit durch Gesten, 
Worte und Riten instanziiert. Dies gilt es zu bedenken, wenn Rosa die „Weltbe
ziehungen“ als stets „körperlich, emotional, psychisch und symbolisch vermittelt 
(Rosa 2017, 163)“ ausweist. Dass in diesem Sinn auch die „diagonale Resonanzachse 
(Rosa 2017, 381 – 434)“ für die Liturgie wesentlich ist, liegt speziell mit Blick auf die 
Feier der Sakramente auf der Hand. Am offensichtlichsten wird dies in der 
Eucharistiefeier mit der Wandlung von Brot und Wein die subjekthaften Instanzen 
von Fleisch und Blut Christi. In diesem Sinn nennt Rosa das Abendmahl aus
drücklich als Geschehen, in welchem sich „mit der ‚Erfahrung‘ vertikaler Tiefen
resonanz sowohl horizontale Resonanzachsen zwischen den Gläubigen […] als 
auch diagonale Resonanzbeziehungen [verbinden] (Rosa 2017, 443)“. Aber schon 
kleinere liturgische Gesten wie der Altarkuss, die Beweihräucherung des Kreuzes 
oder der Osterkerze, die Besingung der Osterkerze in der Osternacht oder das weite 
Spektrum der Geste des Segens weisen die Liturgie als eine Feier der Welt als 
Resonanzraum des himmlischen Logos und als Einführung in die Ästhetik eines 
lebendigen, „sprechenden“ Kosmos aus.

Das Motto „ora et labora (et lege)“, unter dem die Benediktsregel landläufig 
bekannt wurde, stellt neben Liturgie und Gebet den Bereich der Arbeit als zweite 
wichtige Dimension benediktinischer Spiritualität heraus. Das ist insofern inter
essant, als Rosa die Tätigkeit der Arbeit, bzw. im besten Fall sogar der Handarbeit, 
generell als eine essenzielle Weise zur Etablierung von Resonanzbeziehungen 
versteht, sofern sich nämlich im „Berühren, Bewegen, Verändern, Gestalten der 
Dinge“ die „Erfahrung handelnder Selbstwirksamkeit“ (Rosa 2017, 393) einstellt. 

4 Aufgrund der genuinen Kombination Benedikts der monastischen Ordnung der Stundenlitur
gie, welche sich als durchgängige und tageszeitenunabhängige Schriftmeditation am Psalmen
verlauf orientierte, und dem Kathedraloffizium, welches mit fixen Psalmen stärker an den na
türlichen Tagzeiten im Sinne einer Heiligung der Zeit orientiert war, werden auch Vesper und 
Laudes (sowie die anderen Horen) in der Benediktsregel zum Teil von spezifisch festgelegten 
abendlichen bzw. morgendlichen Psalmen gestaltet.

Gastliche Ordnungen 277



Doch weist er in der Tradition der marxistischen Kritischen Theorie genauso auf 
die entfremdenden Potenziale der Arbeit hin, und zwar gerade dort, wo diese in 
den Sog kapitalistischer Steigerungs- und Effizienz- bzw. monetärer Tauschlogiken 
gerät, und sie aus ihrer persönlichen oder lebensweltlichen Einbettung herausge
löst wird (Rosa 2017, 396 – 397).

Die Regula Benedicti bezieht dahingegen auch die Dingwelt (die „diagonale 
Resonanzachse“) und die alltägliche Arbeit in den liturgischen Horizont mit ein. 
Dies zeigt sich etwa im Kapitel über den Cellerar, den wirtschaftlichen Verwalter 
des Klosters, wenn es in der Regel heißt, dass er alle Geräte und Güter wie heilige 
Altargeräte behandeln solle (RB 31,10). In diesem Sinn kann auch Benedikts An
ordnung, dass am Ende der Woche die für die Arbeit benötigten Utensilien gerei
nigt dem Cellerar zurückgebracht werden sollen (RB 35,10), verstanden werden. 
Doch generell gewinnt die Arbeit bei Benedikt eine gleichsam gottesdienstliche 
Dignität, etwa wenn er die körperliche Arbeit mit Hinweis auf die gleichsam kör
perlich tätigen Apostel rechtfertigt (RB 48,8), oder wenn sowohl das Ende als auch 
der Beginn eines Wochendienstes mit der gemeinschaftlich liturgischen Geste des 
Segens gerahmt wird (RB 35,15 – 18). Damit zeichnen sich in der Regula Benedicti
vielfach ästhetische Momente ab, die einer rein instrumentellen Optik von Arbeit 
zuwiderlaufen und ihr, ohne verklärend die Dimension der Mühsal zu negieren, die 
Möglichkeit einer vertikalen Resonanzerfahrung einschreiben.

Wie aber ist im Kontext dieses quasi-liturgischen Arbeitsverständnisses Be
nedikts Ablehnung des Müßiggangs (RB 48) zu bewerten, was sich leichthin als eine 
Totalisierung der Zeit gemäß einem Paradigma der Aktivität und Machbarkeit 
verstehen ließe? Gerade mit Blick auf die hohe Bedeutung des Schabbats, der un
verfügbaren Heiligkeit der Ruhe und des Festes, gilt es hier genau auf die Formu
lierungen zu achten. Jakob Deibl weist darauf hin, dass der Müßiggang (otiositas), 
den Benedikt anprangert, nicht das von Cicero gepriesene „würdevolle Muße“

(otium cum dignitate) intendiert (Deibl 2021, 37). Benedikt lehnt in diesem Sinn 
nicht die würdige Muße ab, sondern vielmehr Formen der Nachlässigkeit oder 
Gleichgültigkeit – er benutzt dafür immer wieder Ausdrücke wie negligendum (RB 
31,11) oder neglegenter, wobei Puzicha betont, dass das damit gemeinte „‚Nachlässig 
sein, vernachlässigen‘ […] Ausdruck einer Lebenseinstellung [ist] und […] nicht nur 
einen Ordnungs-, sondern einen Beziehungsbegriff [bedeutet]“ (Puzicha 2015, 387). 
Zudem sieht Benedikt, wie bereits erwähnt, Zeiten im Stundenschema vor, die den 
Mönchen durchaus zur freien Verfügung stehen. Die Ablehnung des Müßiggangs 
zielt folglich nicht darauf ab, ständige Arbeit (lat. negotium) zu erzwingen, sondern 
stellt vielmehr den Versuch einer Wertschätzung der Arbeit als einer Form des 
Gottesdienstes dar, die in der Benediktsregel jedoch nie totalisiert, sondern von den 
anders gearteten Zeiten und Elementen des Lebens und Feierns ausgeglichen wird.

278 Isabella Bruckner 



Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die liturgischen Rhythmen des Be
nediktinerordens als Barriere gegen die willkürliche Beschleunigung der Zeit 
dienen. Durch den sich wiederholenden Rhythmus des Gebets und die periodi
schen Unterbrechungen der Arbeit für Ruhe und Feier schafft der monastische 
Orden Raum für Stille, Ruhe und Festmahl, die den endlosen Kreislauf von Arbeit 
und Ereignissen unterbrechen, der durch ständige Beschleunigung angetrieben 
wird. Die liturgische Perspektive auf die Welt vernachlässigt die natürlichen Ge
gebenheiten nicht, sondern setzt sie in einen neuen Rahmen, indem sie diese 
symbolisch auf heilsgeschichtliche Dimensionen und die persönliche Beziehung 
zwischen Gott und Mensch bezieht. Anstelle einer totalisierenden und mechanis
tischen Sicht der Zeit versucht sie, die schabbatische Dimension von Zeit und 
Schöpfung zu bewahren.

3 Gemeinschaft und Individuum – klösterliche 
Ordnung und ihre Aufhebung

Die Ordnung der Zeit gestaltet sich in der Regula Benedicti als gemeinsamer 
Rhythmus einer sozialen Lebensgemeinschaft. Dabei stellt Benedikt im ersten Ka
pitel seiner Regel unmissverständlich fest, dass er unter den vier zu seiner Zeit 
bekannten Formen christlichen Mönchtums die koinobitische Lebensform, das 
heißt ein Zusammenschluss von Mönchen, „die in einem Kloster unter Regel und 
Abt Gott dienen (RB 1)“, anderen gegenüber einen klaren Vorzug gibt.

3.1 Das Kloster als Gemeinschaftsform sui generis

Rosa nimmt in seiner Reflexion der Resonanzpotentiale bestimmter Sozialformen 
die Familie (Rosa 2017, 341 – 353), die Freundschaft (Rosa 2017, 353 – 362) sowie po
litische Zusammenschlüsse (Rosa 2017, 362 – 380) in den Blick und reflektiert im 
Weiteren auch die resonanztheoretische Rolle der gesellschaftlichen Institutionen 
(Rosa 2017, 662 – 670). Religiöse Lebensgemeinschaften spielen dahingegen in sei
nen Überlegungen kaum eine Rolle. Dabei wären religiöse Lebensformen – und 
speziell Klöster – als menschliche Zusammenschlüsse sui generis zu betrachten, die 
als geistliche Gemeinschaften zwischen den Sphären von Familie, Freundschaft 
und politischem Verband anzusiedeln sind. In gewisser Weise scheint die klös
terliche Gemeinschaft Elemente aller drei Sozialisierungsformen aufzunehmen 
und sie gleichsam zu subvertieren.

Gastliche Ordnungen 279



Einerseits bedeutet(e) der Gang ins Kloster einen radikalen Bruch mit der 
biologischen Herkunftsfamilie, andererseits wird durch den Gebrauch der fami
liären Terminologien („Abbas“, „Brüder“) die Klostergemeinschaft als eine Art Er
satzfamilie deklariert, die sich aber eben nicht mehr auf Blutsbande, sondern auf 
das geistliche Band einer gemeinsamen Lebensordnung und geistlichen Orientie
rung stützt. Gerade mit Blick auf die ehelose bzw. zölibatäre Lebensform weist Rosa 
jedoch darauf hin, dass „die Spätmoderne alle nicht paarförmig gebundenen Le
bensweisen – etwa in Form von individueller, eremitenhafter oder kollektiv-klös
terlicher Enthaltsamkeit, von Priester- oder Kriegergemeinschaft, von ehelosen 
Lehrenden, von matriarchalen Gemeinschaften etc. – delegitimiert und/oder pa
thologisiert“ (Rosa 2017, 344 – 345). Von daher stellt sich die Frage nach dem Reso
nanzpotenzial zölibatären Lebensformen, speziell wenn, wie Rosa festhält, in der 
Moderne die Überzeugung besteht, dass „die gelebte, ‚genitale‘ Sexualität den 
physischen Urgrund von Resonanzbeziehungen bildet“ (Rosa 2017, 345).⁵

Mit Blick auf den Topos der Freundschaft gilt es zunächst zu bedenken, dass bei 
den antiken christlichen Schriftstellern die Freundschaft (philia oder amicitia) 
gerade auch mit Blick auf das Klosterleben oft kritisch bis negativ betrachtet wurde 
(McGuire 2010, xxvi). So erachtete etwa Basilius, der eine der bedeutsamsten 
Mönchsregeln des Ostens verfasste, für die Mönchsgemeinschaft insofern als ge
fährlich, als sie eine Gemeinschaft innerhalb der Gemeinschaft erzeuge, was zu 
Klüngeleien, Unruhe und egoistischen Anhaftungen führen könne, was der ge
meinschaftlichen Ausrichtung auf das Gottesreich hin zuwiderlaufen würde (Mc
Guire 2010, 34). In der Regula Benedicti kommt das Stichwort amicitia nicht vor. 

5 Die Frage des Resonanzpotenzials zölibatärer Lebensformen ist komplex und würde einer 
eigenen Untersuchung bedürfen. Eine solche müsste einen Blick auf zölibatäre wie nicht-zöli
batäre Lebenskonzepte in anderen Religionen einschließen, wie gleichsam auf die gegenwärtige 
„Single-Kultur“ Rücksicht zu nehmen wäre. Zudem gälte die Tatsache zu bedenken, dass Sexua
lität historisch betrachtet auch im christlichen Europa nicht immer ein Phänomen der breiten 
Masse darstellte, sondern vielfach den Schichten mit Besitztum vorbehalten war. Für Frauen 
bedeutete das Ordensleben u. a. die Freiheit vom Zwang einer reproduktiv gefassten Sexualität 
sowie eine Möglichkeit der Bildung. In einem gewissen Sinn ließe sich die klösterliche Lebens
form daher sicherlich als eine Sublimierung des Eros verstehen, wofür die immense kulturelle 
Schaffenskraft monastischer Gemeinschaften zeugt, ohne zu vergessen, dass Ideal und Realität 
manchmal schmerzhaft auseinanderfallen, woran die Geschichte sexuellen Missbrauchs im 
Klosterkontext erinnert. Klar ist, dass die Kultivierung des Eros für Zölibatäre wie Nicht-zöliba
täre eine lebenslange Herausforderung darstellt. Festzuhalten bleibt insofern aber auch, dass die 
genitale Sexualität nicht nur als Ort höchster Resonanzerfahrung, sondern gerade in dieser 
Potenzialität ebenso als möglicher Ort ihrer Verkehrung, das heißt als Ort extremer Entfrem
dungserfahrung, gefasst werden muss, da die sexuelle Dimension des Menschen in ihren 
Aspekten von Beziehung, Fruchtbarkeit und Genuss mit physischer, emotionaler und existenzi
eller Vulnerabilität einhergeht.

280 Isabella Bruckner 



Lediglich der Abt wird ermahnt, niemanden vorzuziehen, sondern alle Mitglieder 
der Gemeinschaft in gleicher Weise zu lieben (RB 2,16 – 22). Dass sich antike Ten
denz zur Geringschätzung der Freundschaft im klösterlichen Kontext im Mittelalter 
geradezu zu einem Lobpreis der Freundschaft verkehrt, wie dies im Werk De 
spirituali amicitia des Zisterziensermönchs Aelred von Riveaulx seinen Höhepunkt 
findet, ist auf jeden Fall bemerkenswert. Wird jedoch unter Freundschaft weniger 
eine Beziehung emotionaler Nähe und persönlicher Intimität verstanden, sondern 
eher als politische Kategorie im weiteren Sinne, nämlich als nicht familiär be
dingter freier Zusammenschluss von Individuen in gegenseitiger Achtung und 
Beförderung auf ein gemeinsames (geistiges) Ziel hin, so ließe sich die klösterliche 
Lebensform sehr wohl als eine Form der Freundschaft verstehen (Illich 2006, 173 – 
174).

Damit ist auch der dritte soziale Resonanzbereich der Politik angesprochen, 
wobei meine These ist, das Kloster als quasi-mikropolitische Sphäre anzusehen. Zu 
beachten ist hierbei Hannah Arendts Kritik an der eschatologisch bedingten 
Weltabgewandtheit des Christentums. In Vita Activa konzipiert sie das Christentum 
als nicht- bzw. sogar anti-politisch, das mit seinem Ideal der geschwisterlichen 
Liebe keine wahre Öffentlichkeit zu begründen vermöge. Die Öffentlichkeit, welche 
das Christentum suche, sei nicht jene wahre politische Sphäre der Welt, sondern 
die angelische Öffentlichkeit des himmlischen Gottesreiches. In ihrer fundamen
talen Kritik am Christentum stellen die mittelalterlichen Klöster noch einmal eine 
Sonderform dar. Denn ihrer Ansicht nach waren dies „die einzigen Gemeinschaf
ten, in denen die Nächstenliebe als Prinzip einer politischen Ordnung je auspro
biert worden ist (Arendt 2015, 67– 68)“; politisch jedoch nicht in Übereinstimmung 
mit der Gesellschaft der Welt, sondern als „eine Art Gegenwelt (Arendt 2015, 68)“. 
Die Klöster, die als Kontrastgemeinden von der Gesellschaft Abstand nahmen und 
einen alternativen sozialen Korpus (den Corpus Christi) formten, bildeten durchaus 
eine Öffentlichkeit im Kleinen aus. Doch wurde in ihnen, so Arendt, nicht das 
Gemeinwohl der res publica angestrebt, sondern das „christliche Gemeinwohl“, 
nämlich „das eigene Seelenheil (Arendt 2015, 69)“.

3.2 Eine Gemeinschaft „unter Regel und Abt“

Wie aber gestaltet sich nun diese Gemeinschaft sui generis der koinobitischen 
Mönchsordnung näherhin? Benedikt charakterisiert sie, wie oben angemerkt, als 
eine Form des Zusammenlebens „unter Regel und Abt“ und damit klar als eine 
hierarchisch geformte Gemeinschaft. Dem Abt, der als „Stellvertreter Christi im 
Kloster“ gilt und der damit gleichsam als Seelenleiter, Pädagoge und Hirte ver
standen wird (RB 2), ist nach Maßgabe der Regel stets Gehorsam zu leisten. Gleich 

Gastliche Ordnungen 281



im darauffolgenden dritten Kapitel der Regel wird dem Abt jedoch als beratendes 
Gremium die Mönchsgemeinschaft zur Seite gestellt: „So oft im Kloster wichtige 
Angelegenheiten zu verhandeln sind, rufe der Abt die ganze Brüderschar zusam
men und lege die Sache selber vor (RB 3,1)“. Das Gebot des Gehorsams gestaltet sich 
von daher nicht nur einlinig hierarchisch von oben nach unten, sondern der Abt ist 
gleichsam zum Hören der Stimmen seiner Mitbrüder aufgerufen – bis hin zum 
jüngsten, „weil der Herr oft einem Jüngeren eingibt, was das Beste ist“ (RB 3,3). Die 
Regel selbst jedoch diene allen als „Meisterin (RB 3,7)“, sodass „niemand im Kloster 
dem Begehren des eigenen Herzens [folge] (RB 3,8)“.

Was bei aller hier gebotenen Kürze in diesen Abschnitten der Regula Benedicti
deutlich wurde, ist deren Bestreben, ein geregeltes gemeinschaftliches Zusam
menleben über die religiös aufgeladene Identifikationsfigur des Abtes, eine 
Hochschätzung von Gehorsam (RB 5) und Demut sowie eine Vorrangstellung der 
kollektiven Ordnung gegenüber Einzelinteressen (RB 7) zu gewährleisten. Dies ist 
insofern interessant, als Rosa das Resonanzpotenzial der Demokratie im Westen 
aufgrund ihrer „liberalindividualistischen Auffassung (Rosa 2017, 362)“ als weit
gehend verstummt beschreibt:

In dieser Sichtweise ist die in der und durch die Politik gestiftete Weltbeziehung eine prä
dominant stumme; es geht in ihr darum, die eigenen Interessen (in Wahlkämpfen, Koaliti
onsbildungen, politischem Streit und lobbyistischer Einflussnahme) gegen konkurrierende 
durchzusetzen oder zu verteidigen (Rosa 2017, 363).

In allen Gesellschaft- und Lebensformen stellt die Vermittlung von Individuum und 
Kollektiv, dem Begehren (bzw. auch dem Genießen) Einzelner und dem Begehren 
aller oder vieler, eine zentrale Herausforderung dar. Dass eine monarchische Figur 
wie der Abt eines Klosters, der Bischof in seiner Diözese oder der Papst in Bezug auf 
die Gesamtkirche die Gefahr in sich birgt, zu einem totalitären Herrn zu werden, 
liegt auf der Hand. Gerade aufgrund dieser Gefahr wird der Abt mit Blick auf seine 
Verantwortung für die Klostergemeinschaft aufgefordert, in aller Klugheit zu 
handeln; immer solle er bedenken, „dass, wem mehr anvertraut ist, auch mehr 
abgefordert wird (RB 2,30)“. Eine Frage, die sich in diesem Kontext seitens der 
Psychoanalyse Jacques Lacans, auf den Rosa ebenso Bezug nimmt (Rosa 2017, 204), 
stellt, ist die nach der Möglichkeit eines (Namen-des‐)Vaters. Der „Name-des-Vaters“ 
ist bei Lacan der zentrale Signifikant einer symbolischen Ordnung. In der christ
lichen wäre dies der Gottesname, vermittelt durch Figuren wie einen Abt, einen 
Priester oder einen Bischof. In einem politischen System wäre es z. B. die Partei. 
(Lacan 2013) Der „Name-des-Vaters“ gibt einerseits das Wort und das Gesetz, die das 
Begehren ermöglichen, andererseits versteht er ebenso, das Begehren nicht durch 
das Gesetz zu töten. Er vermag also gleichzeitig den Mangel des Gesetzes und der 

282 Isabella Bruckner 



eigenen Position aufzuzeigen. Wie Rosa darauf hinweist, ist eine Option, die gerade 
seitens religiös-asketischer Gemeinschaften oft gewählt wurde, sich des zerstöre
rischen (weil unendlichen) Potenzial des Begehrens durch geistliche Übungen zu 
entledigen (Rosa 2017, 202 f.). Doch sieht auch er die Erfahrung von Resonanz 
durchaus in die Dynamik des Begehrens eingeschrieben, dessen Eliminierung da
hingegen als Resonanzverlust:

Die Stillstellung von oder, besser: der Mangel an Attraktion und Repulsion zeigt dabei gerade 
kein Resonanzverhältnis an, sondern eine Beziehung der Beziehungslosigkeit, eine gleichsam 
gescheiterte Weltbeziehung. In ihr steht dem (angst- und begehrensfreien) Subjekt eine 
gleichsam flache, weil differenzlose Welt gegenüber (Rosa 2017, 205 – 206).

In Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens eröffnet Lacan durchaus die 
Perspektive eines „Vaters“, nämlich den „Vater des Paktes“, dessen „wahre Funk
tion“ es ist, „eine Begierde mit dem Gesetz in Einklang zu bringen“ (Lacan 1975, 
201). Nicht zufällig lassen sich in Lacans psychoanalytischer Konzeption Parallelen 
zur benediktinischen Spiritualität aufweisen (Certeau 2019, 194 – 195). Jedenfalls 
erlaubt es Lacans Idee eines Vaters des Paktes, Benedikts Vision von einem Ge
horsam zu verstehen, der „nur dann Gott wohlgefällig und den Menschen ange
nehm [ist], wenn der Befehl nicht lässig, nicht lahm, nicht lau, nicht mit Murren 
oder offener Widerrede vollzogen wird. Denn wer den Obern gehorcht, gehorcht 
Gott (RB 5)“.

Benedikt versucht also den Gehorsam mit dem Streben des Menschen nach 
dem Absoluten zu vereinen. Dies gelingt jedoch nur, wenn das Gesetz bzw. die Regel 
nicht als allgemeines totalitäres Soll ohne Lücken erscheint. Dass Benedikt bei aller 
Betonung des Gehorsams und der zentralen Funktion des Abtes durchaus nicht 
einfach an eine Eliminierung der individuellen Wünsche, Mängel oder Bedenken 
denkt, wird zum Beispiel deutlich, wenn er hinsichtlich der Verteilung der Dienste 
(RB 35,3), der Güter oder Essensrationen (u. a. RB 37; 39 – 40; 53,19 – 20), stets Rück
sicht auf die Schwächeren der Gemeinschaft sowie auf die jeweiligen Bedürfnisse 
der Brüder einmahnt. Die Orientierung an der Regel hat von daher – vor allem 
seitens des Abtes, aber ebenso seitens der übrigen Verantwortungsträger der Ge
meinschaft – stets mit einer Offenheit für den Einzelnen einherzugehen, was sich 
niemals in allgemein Normen abbilden lässt, sondern wofür es gerade des Auf
einander-Hörens, der gesteigerten Aufmerksamkeit und klugen Abwägung bedarf.

Gastliche Ordnungen 283



3.3 Einhaltung und Durchbrechung der Ordnung

Vom Abt und einzelnen weiteren Verantwortungstragenden wie dem Prior oder 
dem Cellerar abgesehen, wird die Rangordnung und Struktur der Gemeinschaft im 
Benediktinerkloster nach der Reihenfolge des Eintritts geregelt (RB 63,1). Das be
trifft alle Bereiche des brüderlichen Miteinanders, etwa auch die Sitzordnung beim 
Stundengebet (RB 11,2), sodass niemandem ein Vorzugsplatz zukommt. In gewissem 
Sinn handelt sich deshalb nicht eigentlich um eine „Rang“-Ordnung, vielmehr ist 
die Ordnung der Gemeinschaft Ausdruck der Gleichwertigkeit aller Mitbrüder. 
Benedikt hebt deshalb immer wieder hervor, dass es im Kloster keine Berück
sichtigung von Alter (aetas) und Ansehen (dignitas) (RB 63,8) geben soll. Biologische 
oder gesellschaftliche Kriterien spielen keine Rolle, sondern nur die „Stunde“ der 
Berufung (Puzicha 2021, 105). Doch nicht nur „natürliche“ Rangordnungen werden 
durch den Eintritt ins Kloster suspendiert. Sogar kirchlich-geistige Würden finden 
in der Brüdergemeinschaft keine Beachtung. Als revolutionär gestaltet sich deshalb 
Benedikts Einordnung der Priester in den ordo der Gemeinschaft, der gleichsam 
wie der Laienbruder „den Platz ein[nimmt], der seinem Eintritt ins Kloster ent
spricht (RB 60,7)“. Selbst der Mönch, den der Abt ordinieren lässt, erhält kein 
Weiheprivileg: „Er nimmt immer den Platz ein, der seinem Eintritt ins Kloster 
entspricht (RB 62,5)“.

Um diese Gleichwertigkeit der Mitbrüder nicht nur theoretisch zu beschwören, 
sondern auch ästhetisch-praktisch zu manifestieren, werden alle Mitglieder der 
Gemeinschaft (bei entsprechender Größe der Gemeinschaft unter Ausnahme des 
Cellerars) zum Küchen- und Tischdienst eingeteilt: „Die Brüder sollen sich gegen
seitig bedienen, so daß keiner vom Küchendienst entschuldigt sei, außer er wäre 
krank oder durch ein wichtiges Geschäft in Anspruch genommen; denn auf diese 
Weise steigert sich Verdienst und Liebe (RB 35,1)“. Das evangelische Wort „Der 
Größte aber unter euch soll euer Diener sein (Mt 23,11)“ findet demnach besonders 
im Dienst an den leiblichen Bedürfnissen der anderen seine Erfüllung.

Umso auffälliger ist es, wenn die Regula Benedicti dieses Prinzip der Ordnung 
(per ordinem) durchbricht. Hinsichtlich der Wahl oder der Beauftragung zu einem 
Amt in der Gemeinschaft heißt es explizit, dass sie „nicht gemäß der Ordnung“ 
erfolgen soll (RB 21,4). Entscheidend ist in diesem Fall kein Automatismus, der nur 
blind dem Eintrittsalter folgen würde, als vielmehr das Charisma, das heißt die 
spezielle Eignung für die jeweilige Aufgabe (Puzicha 2021, 106). Dies gilt etwa für die 
Bestellung der Dekane, die aufgrund ihrer Erfahrung das Vertrauen des Abtes und 
der Gemeinschaft genießen (RB 21,4), oder für die Ernennung des Cellerars (RB 31,1).

Durch die Mischung der Prinzipien der Gemeinschaftsstrukturierung versucht 
die Benediktsregel sowohl der Notwendigkeit von allgemeinen Rechten und 
Pflichten als auch den individuellen Stärken und Schwächen gerecht zu werden. 

284 Isabella Bruckner 



Keine gemeinschaftliche Struktur vermag jedoch ohne das persönliche Bemühen 
der Einzelnen zu genügen. Es gibt kein perfektes System der Freiheit. Von daher 
sind auch die klösterlichen Ordnungen nie gänzlich vor der Möglichkeit des 
Machtmissbrauchs gefeit, was im Sinne Rosas als tiefe Erfahrung der „Entfrem
dung“ gewertet werden müsse, sofern im Zuge eines solchen Missbrauchs der 
andere seiner Antwortoption(en) beraubt wird.

4 Dem Unverfügbaren Platz machen oder die 
Ankunft Gastes

Ohne auf die komplexe Thematik von resonanten Autoritäts- und Freiheitsstruk
turen hinreichend eingehen zu können, soll in diesem letzten Kapitel noch auf den 
(U‐)Topos der Gastfreundschaft Bezug genommen werden, welcher exakt auf der 
fragilen Schwelle von Eigenem und Fremdem oszilliert, was in Rosas Konzeption 
essenziell mit der Resonanz in Verbindung steht (Rosa 2017, 361 – 362).

4.1 Christus als Gast

Die Regula Benedicti unterscheidet sich von anderen monastischen Regeln der 
ersten christlichen Jahrhunderte dadurch, dass sie der Gastfreundschaft (in enger 
Verbindung mit der Christologie) einen hohen Stellenwert einräumt. Nicht nur 
wird der Gastfreundschaft in der Benediktusregel ein eigenes Kapitel (und dazu 
noch eines der längsten) gewidmet (RB 53), auch an anderen entscheidenden 
Stellen der Regel taucht das Thema der Gastlichkeit immer wieder auf und 
durchzieht sie somit als Ganzes. Auffallend ist dabei, dass der Gast in engste Nähe 
zu Gott bzw. Christus gerückt wird, was biblische Parallelen mit Jesus als 
Gast(geber) und Gen 18 aufweist. Dies zeigt sich etwa im Eröffnungsvers des 
Gastkapitels, wo es heißt, dass jeder Gast wie Christus empfangen werden soll: „Alle 
Fremden, die kommen, sollen aufgenommen werden wie Christus; denn er wird 
sagen: ‚Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen‘ (RB 53,1)“. Diese Identi
fikation des Gastes mit Christus findet sich sodann sogar noch ein zweites Mal im 
Gastkapitel, nämlich in RB 53,7, wo eingemahnt wird: „Allen Gästen begegne man 
bei der Begrüßung und beim Abschied in tiefer Demut: man verneige sich, werfe 
sich ganz zu Boden und verehre so in ihnen Christus, der in Wahrheit aufgenom
men wird.“

Aufgrund der Hochachtung der Gäste, ordnet die Regula Benedicti an, dass 
deren stets mit ausreichend Betten ausgestattete Unterkunft im Kloster (RB 

Gastliche Ordnungen 285



53,21 – 22) von einem Bruder betreut werden soll, der ganz von Gottesfurcht erfüllt 
ist. Dies ist insofern auffallend, als dieselben Eigenschaften genauso von den 
höchsten Verantwortungsträgern im Kloster bzw. bei deren Auswahl gefordert 
werden, nämlich beim Abt (RB 3,11), beim Prior (RB 65,15) und beim Cellerar (RB 
31,2). Dem Dienst an den Gästen kommt somit ein ähnlich wichtiger Stellenwert zu 
wie der Leitung der Gemeinschaft.

Im Weiteren findet die Hochschätzung der Gäste darin Ausdruck, dass sie 
gemäß RB 56 dazu berufen sind, beim Essen am Tisch des Abtes zu sitzen: „Der Abt 
habe seinen Tisch immer mit den Gästen und Pilgern gemeinsam (RB 56,1)“. Neben 
der Liturgie stellen die geteilten Mahlzeiten den zweiten zentralen Vollzugsort des 
klösterlichen Gemeinschaftslebens dar. Trotzdem öffnet sich der Tisch des Abtes, 
der zuvorderst für die Außenbeziehungen des Klosters zuständig ist, allen voran 
für die Gäste. Dabei spielt das Verständnis des Abtes als Stellvertreter Christi eine 
wesentliche Rolle, weshalb in der Tischgemeinschaft mit den Gästen das himmli
sche Mahl (Mt 22,1 – 14) anklingt. Zu bedenken ist dabei aber, dass, wie oben auf
gezeigt, in der Regula Benedicti nicht nur der Abt, sondern auch der Gast selbst mit 
Christus in Verbindung gebracht wird. Wie Rudolf Kaisler darauf hinweist, kann es 
deshalb letztlich nicht um fixe Identifizierungen oder Rollenzuschreibungen ge
hen, sondern um die Öffnung in die gastliche Existenzform selbst (Kaisler 2017, 
109).

Dies zeigt sich auch noch einmal in den Riten der Hand- und Fußwaschung, die 
den krönenden Abschluss der Aufnahme der Gäste bilden: „Der Abt gieße den 
Gästen Wasser über die Hände; Abt und Brüder zusammen sollen allen Gästen die 
Füße waschen. Nach der Fußwaschung beten sie den Psalmvers: ‚Wir haben, o Gott, 
deine Barmherzigkeit aufgenommen inmitten deines Tempels‘ (RB 53,12 – 14)“. Die 
Fußwaschung verweist auf das gastliche Geschehen, das Jesus beim Abschiedsmahl 
mit seinen Jüngern stiftet: „Der Dienst Jesu an den Jüngern (Joh 13,1 – 20) wird zur 
gastlichen Vor-Gabe, die von den Jüngern fortgeführt werden soll (Kaisler 2017, 
115)“.

4.2 Resonante Fremdheit und notwendige Alterität

Die Hochschätzung der Gastfreundschaft und die Identifikation des Fremden mit 
Christus in der Regula Benedicti ist in Zusammenhang mit der Resonanztheorie 
Rosas insofern relevant, als Rosa darauf beharrt, dass

Resonanz nicht mit Konsonanz oder Harmonie verwechselt werden darf – und dass Disso
nanz (als das Andere der Konsonanz) nicht Entfremdung bedeutet. […] Denn Resonanz setzt 
die Existenz von Nichtanverwandeltem, Fremdem und sogar Stummem voraus; erst auf ihrer 

286 Isabella Bruckner 



Basis kann ein Anderes hörbar werden und antworten, ohne dass die Antwort bloßes Echo 
oder Repetition des Eigenen ist. Resonanzfähigkeit gründet auf der vorgängigen Erfahrung 
von Fremdem, Irritierendem und Nichtangeeignetem, vor allem aber von Nichtverfügbarem, 
sich dem Zugriff und der Erwartung Entziehendem. In der Begegnung mit diesem Fremden 
setzt dann ein dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein, der die 
Resonanzerfahrung konstituiert (Rosa 2017, 316 – 317).

Die Benediktsregel ist sich der potenziellen Bedrohung, aber auch des Störpoten
zials der Fremden bzw. Gäste vollkommen bewusst. Darauf verweist zunächst 
schon die Anweisung, den Ankommenden „[w]egen der Blendwerke Satans“ den 
Friedenskuss „erst nach vorausgeschicktem Gebete (RB 53,5)“ zu geben. Bemer
kenswert ist von daher, dass die Präsenz des Gastes die sonst so heilige klösterliche 
Ordnung immer wieder suspendiert. Die klösterliche Gemeinschaft, die, wie oben 
angeführt, gemäß einer klaren Ordnung der Zeit lebt (certis horis in RB 48,1), muss 
damit rechnen, dass auch zu unvorhergesehener Zeit (incertis horis) Gäste kommen 
können. Die Bestimmung zur Trennung der Küche sowie des Abttisches vom 
restlichen Refektorium (RB 53,16), was durchaus einen Zusatzdienst für die Brüder 
darstellt, dient eben dazu, eine allzeit mögliche Aufnahme von Gästen und Be
dürftigen zu erleichtern.

Selbst noch des Nachts, die gemäß RB 42 von der Komplet an in allgemeinem 
Schweigen zu verbringen sei, dessen Brechen nach RB 42,9 sogar „schwer bestraft“ 
werde, wird für die Gäste eine Ausnahme gemacht: „Findet sich einer, der diese 
Regel des Schweigens übertritt, werde er schwer bestraft, ausgenommen, das Re
den sei wegen der Gäste nötig, oder der Abt gebe jemanden einen Auftrag.“ Das 
nächtliche Schweigen hängt möglicherweise damit zusammen, dass die Nacht in 
der Bibel als besondere Zeit der Offenbarung Gottes gilt (1 Sam 3,1 – 15). Wiewohl 
deshalb für die Ausnahme vom Schweigen gut praktische Gründe angegeben 
werden können, schlägt Kaisler eine demgegenüber tiefergehende Lesart vor, 
nämlich „dass der Anspruch des Gastes mit dem Anspruch Gottes, der besonders in 
der Nacht erwartet wird, zusammenhängt. Und wie ihm, muss der Mönch auch 
dem Gast gegenüber unmittelbar antworten“ (Kaisler 2017, 109).

Die Aufhebung der klösterlichen Ordnung zugunsten der Gäste zeigt sich 
weiters in der Auflockerung der Fastenregelung: „Das Fasten breche der Obere dem 
Gast zuliebe, nur nicht an einem allgemein vorgeschriebenen Fasttag, der einge
halten werden muss“ (RB 53,10). Mit der Ankunft des Gastes geschieht etwas Außer- 
Alltägliches. In ihr klingt die Ankunft des Messias an, mit dem sich die Zeit für das 
eschatologische Fest des Schabbats öffnet, was kein Fasten erlaubt. Dessen An
kommen unterliegt, ebensowenig wie das der Gäste, keiner Verfügbarkeit, sondern 
kann allein im Modus der Wachheit erwartet und empfangen werden.

Eine in Bezug auf die Fremdheit des Gastes resonanztheoretisch besonders 
interessante Stelle der Regula Benedicti findet sich zuletzt noch in Kapitel 61, wel

Gastliche Ordnungen 287



ches den Abschluss der Kapitel bildet, welche die Außenbeziehungen des Klosters 
betreffen:

Es kann sein, dass ein fremder Mönch von weither kommt und als Gast im Kloster bleiben 
möchte. Wenn er mit der Lebensweise, die er dort antrifft, zufrieden ist und nicht etwa durch 
übertriebene Ansprüche Verwirrung ins Kloster bringt, sondern sich ohne Umstände mit 
dem, was er vorfindet, begnügt, nehme man ihn auf, und er bleibe, solange er will. Sollte er in 
Demut und Liebe eine begründete Kritik äußern oder auf etwas aufmerksam machen, so 
erwäge der Abt klug, ob ihn der Herr nicht vielleicht gerade deshalb geschickt hat (RB 61,1 – 4).

Die zitierten Verse zeigen eine Ambivalenz der Benediktsregel hinsichtlich dem 
Bestreben einer unbegrenzten Gastfreundschaft (lat. suscipiatur quanto tempore 
cupit) und der Sorge, dass der Gast die Gemeinschaft des Klosters stören bzw. 
verwirren (lat. perturbare) könnte, auf. Entscheidend scheint jedoch zum einen, 
dass die Dauer der gastlichen Aufnahme dem Gast überlassen wird und nicht 
einfach in der Verfügungsmacht der Gastgeber steht. Zum anderen ist resonanz
theoretisch spannend, dass der Gast auch etwas in die Gemeinschaft hineinträgt, 
nämlich nicht nur Angenehmes, „Konkordantes“, sondern möglicherweise sogar 
berechtigte Kritik („Dissonantes“). Ihr besonderes Resonanzpotenzial erweist die 
Regula Benedicti meines Erachtens dadurch, dass sie nicht nur die Ankunft des 
Gastes, sondern sogar seine mögliche Störung und Kritik als potenzielle Gabe 
Gottes zu deuten vermag.

5 Conclusio: Resonanz als Schwellenphänomen
Am Ende der Besprechung eines Textes lohnt es sich noch einmal einen Blick auf 
seinen Anfang zu werfen. Der Prolog der Regula Benedicti beginnt mit einem 
doppelten Aufruf zu hören: „Höre mein Sohn die Weisung des Meisters und neige 
das Ohr deines Herzens“ (Obsculta, o fili, praecepta magistri e inclina aurem cordis 
tui), womit sie das zwei Mal täglich von orthodoxen Juden zu betende Sch’ma Israel 
(„Höre, Israel“, Dtn 6,4) antwortend aufnimmt. Wie die vielen weiteren Bibelzitate 
der Regel beweisen, stellt sie selbst bereits die Frucht eines „Hörens und Antwor
tens (Rosa 2019, 47)“ dar und gemäß ihrer Anfangsworte, können die gesamten 
Ordnungsstrukturen der Regel (der Zeit, der Liturgie und der Gemeinschaft) als 
Hilfen für eine Einübung in die mediopassive Haltung des äußeren wie inneren 
Hörens verstanden werden. Das Mediopassiv ist dem Anliegen der Regel strukturell 
eingeschrieben. Denn wenn Benedikt es sich zur Aufgabe macht, „eine Schule für 
den Dienst des Herrn einzurichten (RB Prol., 45)“, so ist dabei zu beachten, dass 
darunter nicht zuerst der aktiv gemeinte Genitivus objectivus (Dienst am Herrn), 
sondern der passiv zu verstehende Genetivus subjectivus (Dienst durch den Herrn) 

288 Isabella Bruckner 



intendiert ist. In den verschiedensten Formen des Ge-horsams (auf die Ordnung der 
Natur in der Liturgie und in der Ordnung der Tages- und Nachtzeiten, auf die 
Stimme des Abtes und der Mitbrüder) wurde den Resonanzpotenzialen der Regula 
Benedicti nachgegangen. Als Resonanzort par excellence erwies sich dabei außer
dem die in der Benediktsregel so hochgehalte Gastfreundschaft, in welcher die 
Dialektik von Resonanz und Entfremdung besonders zutage tritt. Resonanz kann 
damit als Schwellenphänomen ausgezeichnet werden, dem lebensfördernde Ord
nungen nur dann genüge tun können, sofern sie sich gastlich für das Unverfügbare 
öffnen.

Als eine besonders resonanzsensible Figur ist deshalb zuletzt noch der Pfört
ner (lat. hostiarius) zu nennen, der in RB 66 die Beschreibung der besonderen 
Dienste beschließt. Der hostiarius, der den Gast (lat. hostis/hospes) bereits im Na
men trägt, führt ein Leben an der Schwelle (RB 66,2) zwischen Kloster und Welt, um 
stets bereit zu sein für den Herrn, der gemäß der biblischen Vorstellung nicht nur 
den eschatologischen Türöffner darstellt (Offb 1,1), sondern in Gestalt des Gastes 
oder des Armen auch derjenige ist, der an die Tür klopft: „Siehe ich stehe an der Tür 
und klopfe (pulso) an; wenn einer hört meine Stimme und öffnet die Tür, [auch] 
hineingehen werde ich zu ihm, und Mahl halten werde ich mit ihm und er mit mir.“ 
(Offb 3,20) Der hostiarius soll seine Zelle neben der Pforte haben, „damit für alle, 
die kommen, immer jemand da ist (Puzicha 2015, 712)“, von dem sie Bescheid 
(responsum) erhalten. Sobald jemand klopft (pulsaverit), oder ein Armer ruft, 
antwortet (respondeat) der hostiarius. Sanftmut, Gottesfurcht und Eifer der Liebe 
sollen seinen Dienst der gastlichen Aufnahme kennzeichnen, der durch die un
verzüglich erfolgenden antwortenden Gesten in der Begegnung mit dem Fremden 
(„Dank sei Gott“, „Segne mich!“; RB 66,3) in engste Nähe zum liturgischen Ge
schehen rückt. „Die Pflicht des Pförtners besteht in seiner Präsenz als Zeichen der 
Offenheit, in Menschen, die zum Kloster kommen, und in ihren Anliegen, den 
Anruf Gottes zu erkennen (Puzicha 2015, 712)“. Vielleicht findet sich von daher im 
hostiarius, wie ihn die Regula Benedicti kennzeichnet, nicht nur ein „Sinnbild 
christlicher Lebensform (Kaisler 2017, 118; Herv., I.B.)“, welches den Auftrag des 
„Höre“ auf besondere Weise verwirklicht, sondern auch eine herausragende Re
flexionsfigur für eine resonante Lebensform generell.

Bibliographie
Appel, Kurt. 2022. Christianity and a New Humanism. Historical-Theoretical and Theological Reflections on 

the Bible, Hegel, and Musil. Leiden: Brill.
Appel, Kurt. 2008. Zeit und Gott. Mythos und Logos der Zeit im Anschluss an Hegel und Schelling.

Paderborn: Schöningh.

Gastliche Ordnungen 289



Arendt, Hannah. 162015. Vita activa oder vom tätigen Leben. München/Berlin: Piper.
Borsotti, Emanuele. 2023. Segni die luoghi. Vivere lo spazio, abitare il senso. Milano: Vita & Pensiero.
Buber, Martin und Franz Rosenzweig. 1987. Die fünf Bücher der Weisung. Heidelberg: Lambert 

Schneider.
Casey, Michael. 2022. „The Rule and the Tradition: A Personal Journey.“ In The Rule and the Tradition. 

A Personal Journey. Conferimento del Dottorato Honoris Causa a P. Michael Casey OCSO
(Documenta Anselmiana 1), hg. v. Pontificio Ateneo Sant’Anselmo, 39 – 51. Rom: Pontificio 
Ateneo Sant’Anselmo.

Certeau, Michel de. 22019. Theoretische Fiktionen. Geschichte und Psychoanalyse. Hg. v. Luce Giard. Aus 
dem Französischen von Andreas Mayer. Wien: Turia + Kant.

Deibl, Jakob. 2021. „Die Regula Benedicti als Zeit-Dokument gelesen. Der moderne Zeitbegriff als 
benediktinisches Erbe?“ Codices 123/123: 35 – 46.

Illich, Ivan. 2006. In den Flüssen nördlich der Zukunft. Letzte Gespräche über Religion und Gesellschaft 
mit David Cayley. München: C.H.Beck.

Kaisler, Rudolf. 2017. Die Erzählung des Gastes. Gottesrede am Ausgang von Europa. Eine theologische 
Auseinandersetzung mit dem philosophischen Entwurf einer ‚Sprache des Gastes‘ von Hans-Dieter 
Bahr. Dissertation. Universität Wien.

Lacan, Jacques. 22013. Namen-des-Vaters. Wien/Berlin: Turia + Kant.
Lacan, Jacques. 1982. Radiofonia, televisione. Turin: Einaudi.
Lacan, Jacques. 1975. „Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freudschen 

Unbewussten.“ In Schriften II, hg. v. Jacques Lacan, 165 – 204. Olten/Freiburg i. Br.: Walter.
Moltmann, Jürgen. 52002. Gott in der Schöpfung. Ökologische Schöpfungslehre. München: Gütersloher 

Verlagshaus.
Puzicha, Michaela. 2015. Kommentar zur Benediktusregel. Im Auftrag der Salzburger. 2. verbesserte, 

überarbeitete und ergänzte Auflage, Äbtekonferenz, Sankt Ottilien: Eos.
Puzicha, Michaela. 2021. „nimm diese Regel…“ (RB 73,8). Aufsätze und Vorträge zur Benediktusregel III.

Regulae Benedicti Studia – Traditio et Receptio 27. Sankt Ottilien: Eos.
Puzicha, Michaela (Hrsg.). 2007. Quellen und Texte zur Benediktusregel. Sankt Ottilien: Eos.
McGuire, Brian Patrick. 2010. Friendship and Community. The Monastic Experience, 350 – 1250. Ithaca, 

NY: Cornell University Press.
Riemann, Fritz. 1961. Grundformen der Angst. München: Ernst Reinhardt.
Rosa, Hartmut. 62017. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin: Suhrkamp.
Rosa, Hartmut. 2019. „‘Spirituelle Abhängigkeitserklärung̕. Die Idee des Mediopassiv als 

Ausgangspunkt einer radikalen Transformation.“ In Große Transformation? Zur Zukunft moderner 
Gesellschaften. Sonderband des Berliner Journals für Soziologie, hg. v. Klaus Dörre u. a., 35 – 55. 
Wiesbaden: Springer VS.

Rosa, Hartmut. 122020. Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 32021. Unverfügbarkeit. Wien/Salzburg: Suhrkamp.
Rosa, Hartmut. 92022. Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf einer Kritischen Theorie spätmoderner 

Zeitlichkeit. Berlin: Suhrkamp.
Salzburger Äbtekonferenz (Hrsg.). 42006. Die Benediktusregel. Lateinisch/Deutsch. Beuron: Beuroner 

Kunstverlag.

290 Isabella Bruckner 


	Isabella Bruckner
	Gastliche Ordnungen
	Die Regula Benedicti resonanztheoretisch gelesen
	1 Einleitend
	2 Ordnung und Unverfügbarkeit: Grundelemente eines resonanten Zeitverständnisses
	2.1 Die Beschleunigung der Zeit im Kontext der Modernisierung
	2.2 Das biblische Zeitkonzept gemäß Gen 1,1–2,3
	2.3 Die Ordnung der Zeit in der Regula Benedicti

	3 Gemeinschaft und Individuum – klösterliche Ordnung und ihre Aufhebung
	3.1 Das Kloster als Gemeinschaftsform sui generis
	3.2 Eine Gemeinschaft „unter Regel und Abt“
	3.3 Einhaltung und Durchbrechung der Ordnung

	4 Dem Unverfügbaren Platz machen oder die Ankunft Gastes
	4.1 Christus als Gast
	4.2 Resonante Fremdheit und notwendige Alterität

	5 Conclusio: Resonanz als Schwellenphänomen
	Bibliographie




