
Michaela Bill-Mrziglod
Mystische Sprachbilder resonanter Welt- 
und Gottesbeziehungen bei Caterina von 
Siena und Teresa von Avila

Zu den außergewöhnlichen Beziehungsformen zwischen Gott und Mensch zählt 
zweifellos die mystische Erfahrung. Da sie uns nur in Schrift und Bild übermittelt 
ist, geht es in einer wissenschaftlichen Annäherung darum, in diesen Zeugnissen 
den Zwischenraum des Wartens auf die Begegnung mit Gott, die mystische Er
fahrung selbst und die Auswirkungen dieser transformativen Erfahrung zu er
fassen und adäquat zu beschreiben. Eine deutende Annäherung an vergangene 
Epochen gelingt letztlich nur unter Zuhilfenahme eines Repertoires an Methoden 
und Terminologien, was sich als schwierig erweist, handelt es sich doch bei den 
traditionell zuständigen Disziplinen wie Aszetik, Mystik- und Spiritualitätsfor
schung – zumal mit historischem Fokus – um zutiefst vernachlässigte For
schungsbereiche ohne erkennbares Methodenprofil. Ob sich Hartmut Rosas Reso
nanzkonzept zur Analyse historischer Mystikphänomene eignet, wird Thema 
vorliegenden Beitrags sein.

1 Mystik und die Lebensform des contemptus 
mundi (weltentsagende Lebensweise)

Die Theologiegeschichte bezieht sich gerne auf die wirkmächtige Definition des 
Thomas von Aquin, der Mystik als „cognitio Dei quasi experimentalis“¹ und somit 
als Erkenntnismodus Gottes vermittels einer bestimmten Erfahrung und als Form 
theologischer Erkenntnis charakterisiert, was bereits seit dem 5. Jahrhundert als 
„mystische Theologie“² bezeichnet wurde. Eine aktuelle Definition von Mystik ist 
aufgrund der Diversität der Ansätze schwieriger. Der christlichen mystischen Er
fahrung ist mitunter eine Suchbewegung des Individuums in Form ritueller und 
asketischer Praktiken vorangegangen, die auf eine unio mit Gott zielt, jedoch nicht 
vom Menschen herbeigeführt werden kann, sondern stets als plötzlich herein
brechende Widerfahrnis einer Begegnung mit dem Göttlichen beschrieben wird, 

1 Thomas von Aquin, Summa theologica, 2 – 2, q. 97 a 2 ad 2; q. 162 a 3 ad 1.
2 Das Referenzwerk Peri mystikes theologias (ca. 6. Jh.) wird Pseudo-Dionysios Areopagita zu
geschrieben.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-013 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-013


die Erkenntnis, Denken und Handeln der Mystikerinnen und Mystiker zutiefst 
wandelt. Retrospektiv erzeugen diese sodann in ihren Verschriftlichungen sowohl 
der mentalen und leiblichen Vorbereitungstechniken (wie z. B. dem Schaffen oder 
Durchschreiten imaginärer Räume, der Verschriftung geistiger Leere/Ödnis/Wüste) 
als auch des unmittelbaren Ergriffenseins vom Göttlichen (wie z. B. der völligen 
geistigen und körperlichen Bewegungslosigkeit oder des räumlichen Enthoben
seins von der Welt, aber auch des Dialogs mit einer der drei göttlichen Personen) in 
gewisser Weise „Scheinformen von Präsenz“ (de Certeau 2010, 13). In der Ge
schichte des Christentums verbindet sich eine mystische Erfahrung häufig mit ei
ner religiösen Lebensform, die vorwiegend mit dem Konzept des contemptus mundi
als Zurückweisung alles Weltlichen bei gleichzeitiger Offenheit für die resonante 
Beziehung zu Gott und den Mitmenschen korrespondiert.

Da Hartmut Rosa sein Resonanzkonzept mit einer starken Verwurzelung in der 
Romantik auf die Moderne bezieht (Rosa 2021, 293) und es als Theorie des guten 
Lebens und der gelingenden Responsivität von Individuum und Welt kennzeichnet, 
ist zunächst fraglich, ob es auf vormoderne Zeiten überhaupt anwendbar ist. 
Speziell der contemptus mundi monastischer Prägung scheint einer Theorie der 
resonanten Weltbeziehung diametral entgegengesetzt. Wird die Resonanztheorie 
unreflektiert und ohne Modifikation auf mystische Phänomene angewandt, besteht 
die Gefahr einer unsachgemäß anachronistischen Lesart der Quellen. Vor dem 
Hintergrund der Unschärfe des Mystikbegriffs und des Umstands, dass christliche 
Spiritualität selbst keine kohärente Geschichte aufweist, kann die Betrachtung 
mittels eines methodischen Hilfsmittels wie dem Resonanzkonzept³ dennoch le
gitim sein. Bislang gibt es in diesem Forschungsfeld Arbeiten zu Teresa von Ávilas 
Wohnungen der inneren Burg (Roppert-Leimeister 2020), zu einer in weiterem 
Sinne spirituell-mystischen Erfahrung der Abendmahlsfrömmigkeit Martin Lu
thers (Wriedt 2021) sowie über eine Verbindung von Rosas Resonanztheorie und 
Meister Eckharts Ontologie zur Beleuchtung aktueller Prämissen sozialer Arbeit 
(Groß 2022). Ein erstes Ergebnis des Doktoratskollegs Hartmut Rosas zu Reso

3 Bezogen auf die Vormoderne muss man sich von der Normativität, die Rosa für seine Theorie 
beansprucht, distanzieren. Zugleich soll dies nicht bedeuten, dass dies aus einem vielfach an
genommenen Riss zwischen vermeintlich vormoderner stabiler Gesellschaft und moderner dy
namisch-entfremdeter Gesellschaft begründbar ist. Dennoch ist fraglich, ob bezogen auf histo
rische Prozesse überhaupt ein metaphorisches Konzept normative Geltung haben sollte, zu 
mannigfaltig sind nämlich die anthropologischen Konzepte, die eher nicht mit Rosas Autono
mieverständnis korrespondieren. Auch dem Essentialismus seines Ansatzes wurde wiederholt 
widersprochen. Dessen ungeachtet ist es mit Hilfe der Resonanzidee möglich, Momente der 
beziehungsgebundenen Resonanz in der Sprachvielfalt verbalisierter Resonanzerfahrungen in 
mystischen Schriften zu vermuten und diese auch analytisch erfassen zu können.

250 Michaela Bill-Mrziglod 



nanzbeziehungen in religiösen Praktiken anderer historischer Epochen⁴ liegt vor 
in Form eines Sammelbands zur Antike (Scheuermann und Spickermann 2016)⁵
sowie einer Studie Jörg Rüpkes (2021), der sich dem Verhältnis von Resonanz und 
(nicht‐)religiösen Ritualen widmet.⁶

Dialogische Beziehungsformen beschreibt Rosa mit seinem Modell der drei 
Resonanzachsen. Er unterscheidet die diagonale der Dinge, die horizontale der 
Beziehung zu Menschen und die vertikale der tiefenresonanten Verbindung zu 
Inner- und Außerweltlichem (Natur oder Transzendenz). Es ist im Rahmen der 
Aszetik und Mystikforschung eine Herausforderung, die Verbindung der drei 
Achsen im Blick zu behalten. Unbestimmt ist insbesondere die Idee der resonanten 
Weltbeziehung im Sinne der diagonalen und horizontalen Resonanzachse, die in 
der Mystikforschung kaum eine Rolle spielen,⁷ da nahezu ausschließlich die Got
tesbeziehung fokussiert wird. Handelt es sich bei den Welterfahrungen der Mys
tikerinnen und Mystiker tatsächlich nur um Formen fehlender resonanter Welt
beziehung, was bedeute, „dass künstlerische oder philosophische und vielleicht 
auch mystische Formen der Anverwandlung von Welt häufig das Ergebnis 
schmerzhafter und tiefer biographischer Entfremdungs- beziehungsweise Repul
sionserfahrungen sind“ (Rosa 2021, 324)? Dies wäre zu kurz gegriffen. Mystik kann 
nicht als rein innerweltliches Erfahrungsgeschehen begriffen werden, da sie da
durch „ihrer differentia specifica“ (Völker 2020, 350) beraubt würde. Das von 
mystisch begnadeten Personen als außergewöhnliche Transzendenzerfahrung 
Wahrgenommene, was u. a. in der Metaphorik ekstatischen Entrücktseins von der 
Welt beschrieben wird, entzieht sich dem modernen wissenschaftlichen Diskurs, 
da ihm ein metaphysisches Konzept von Wirklichkeit zugrunde liegt, das sich 
empirischen Zugängen verschließt. Mystik ist ihrem Wesen nach ein grenzüber
schreitender Zustand zwischen Immanenz und Transzendenz, dessen sprachlich- 
bildlicher Ausdruck als einzig greifbare weltliche Ausdrucksform per se defizitär 
ist. Mit Fabian Völker gehe ich daher konform, dass sich ein empirisch verengter 
Zugang quasi verbietet, da er den Kern mystischen Erlebens zum Verschwinden 
bringt (Völker 2020, 347). Eine mystisch begabte Person ist zwar immer Teil der 

4 Vgl. https://dk-resonance.uni-graz.at/de/das-doktoratskolleg/ (Abrufdatum: 16.02. 2024).
5 Mystik spielt darin keine Rolle.
6 Die beiden erstgenannten Forschungen richten ihr Augenmerk auf die Resonanzbeziehung 
zwischen Gott und Individuum, jedoch nur beiläufig zwischen Individuum und Welt. Groß 
analysiert mit Hilfe terminologischer Konzepte nach Rosa und Eckhart die Gegenwart. In den 
Studien von Scheuermann und Spickermann (2016) sowie von Rüpke (2021) spielt die Mystik keine 
explizite Rolle.
7 Exemplarisch in diesem desideraten Themenfeld zu nennen ist die wegweisende Studie von 
Steinacker (1983), der keine vergleichbaren Studien folgten.

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 251

https://dk-resonance.uni-graz.at/de/das-doktoratskolleg/


Welt und macht auch die mystische Erfahrung innerweltlich, aber es ist eine Er
fahrung des absolut anderen ihrer Selbst und der Welt (Wendel 2011, 18). Historisch 
ist die mystische Erfahrung – da sie nur individuell im Glauben wahrnehmbar ist – 
nicht gänzlich erfassbar, was jedoch einen metaphysisch-außerweltlichen Bezug 
nicht ausschließt, nur weil die wissenschaftliche Methode an ihre Grenzen stößt. 
Historische Realität hingegen sind die Bücher und Schriften der Mystikerinnen und 
Mystiker vergangener Epochen, die historisch-kritisch analysiert werden können. 
Diese sind in vorliegendem Beitrag als verbalisierte Zeugnisse mystischer Erfah
rung von Interesse.

Anhand der Schriften zweier Protagonistinnen und ihrer mystischen Sprach
bilder resonanter wie dissonanter Welt- und Gotteserfahrungen sollen nun mit 
Hilfe der Resonanztheorie Rosas hermeneutische Deutungsräume erschlossen 
werden. Sowohl Caterina von Siena (1347– 1380) als auch Teresa von Ávila (1515 – 
1582) lebten und wirkten an wesentlichen kirchen- und mentalitätsgeschichtlichen 
Wendepunkten in der Geschichte Europas. Die spätmittelalterliche Dominikaner
tertiarin Caterina von Siena wurde in Zeiten der Pest, des zu Ende gehenden Avi
gnonesischen Exils und des großen abendländischen Schismas von Zeitgenossin
nen und Zeitgenossen als mahnende Stimme Gottes wahrgenommen, die sich in 
den kirchenpolitischen Diskursen klar positionierte und zugleich allen Menschen 
jedweden Standes seelsorglich zur Seite stand. Auf der anderen Seite haben wir es 
bei Teresa von Avila mit einer ebenso sprachmächtigen Ordens- und Kirchenre
formerin im von konfessionellen Auseinandersetzungen gebeutelten Europa zu 
tun, die ihren spirituellen Erfahrungsweg der Gottesnähe, des Kampfes mit den 
Normierungen der Welt wie auch des Leidens an geistlichen „Trockenheiten“ in 
zahlreichen Schriften ausführlich dokumentierte. Die mystischen Erfahrungen 
prägten ihre jeweiligen Lebenswege entscheidend mit, transformierten sie selbst 
und ihr Umfeld. Michel de Certeau beschreibt diese Phase der Transformation 
treffend als „dunkle Nacht des Körpers“ (de Certeau 2010, 15), in den eine Macht 
einbricht und ihn umgestaltet im „ambivalenten Übergang von der Präsenz zur 
Absenz, von der Anwesenheit zur Abwesenheit“ (de Certau 2010, 12). Die Meta
phorik der dunklen Nacht ist ein synonymes Bild für die Trockenheit der Seele im 
Sinne eines trostlosen Gemütszustands des betenden Individuums und des Gefühls 
einer gewissen Gottverlassenheit, „wobei sich in solcher Nichtung allen mensch
lichen Vermögens schon […] Gott ankündigt“ (Salmann 1998, 503), der die betende 
Person zu wandeln beginnt.

Beide mystischen Theologinnen und Kirchenlehrerinnen verwendeten oder 
prägten in ihren Schriften zahlreiche Sprachbilder, die lange Zeit nachwirkten, 
heute jedoch weitgehend in Vergessenheit geraten sind. Wie noch aufzuzeigen ist, 
bieten sie jedoch das Potenzial, sie mit Hilfe des terminologischen Apparats der 
Resonanztheorie Rosas zu analysieren. Bedenkenswert sind diesbezüglich die 

252 Michaela Bill-Mrziglod 



mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Sprachbilder der Gottesfülle und -leere des 
als Gefäß beschriebenen Individuums, das der inneren Burg, des brennenden und 
blutenden Herzens sowie des Wohlgeruchs der Blumen, die im Garten der Seele 
Zeichen überströmender Liebe Gottes sind. Mit Hilfe dieser Bilder besetzten Ca
terina und Teresa Räume einer individuell gedachten Präsenz des Göttlichen in der 
Welt ohne zwischengeschobene und institutionalisierte Instanzen. Dies erlaubte es 
ihnen, in einem Spannungsfeld machtvoller Repräsentationsräume des Göttlichen 
in der klerikalisierten und innerlich zerrissenen Kirche Gehör zu finden und Re
formen zu bewirken.

2 Rosas Resonanzkonzept als Ausgangspunkt der 
Betrachtung vormoderner religiöser 
Resonanzerfahrungen

Da Hartmut Rosas Resonanzkonzept ein säkulares soziologisches Erklärungs- und 
Analysemodell moderner Gesellschaften darstellt, ist es nur konsequent, dass er 
auch Gott als „die Vorstellung einer antwortenden Welt“ (Rosa 2021, 435) versteht. 
In vormodernem christlichem Kontext gilt Gott hingegen als Schöpfer der Welt und 
als ein im weltlichen Kontext erfahrbares und antwortendes Beziehungswesen, er 
ist aber als wesenhafter Gegensatz zur Welt nicht mit dieser Welt in eins zu setzen. 
Dennoch eignen sich einige Aspekte von Rosas Resonanztheorie, um auch mittel
alterliche und frühneuzeitliche Momente einer individuellen Glaubens- und auch 
Welterfahrung als Resonanzgeschehen und Beziehungserlebnis zu deuten, das die 
wesentlichen Momente der Unverfügbarkeit, der Trias aus Af←fizierung, E→motion 
und Transformation (Rosa 2021, 208, 298, 318; Rosa 2020, 42) sowie der gegenseitigen 
Durchdringung der vertikalen, horizontalen und diagonalen Resonanzachse (Rosa 
2021, 331 – 514) enthält. Wird Resonanz damit einhergehend verstanden als „das 
(momenthafte) Aufscheinen, das Aufleuchten einer Verbindung zu einer Quelle 
starker Wertungen in einer überwiegend schweigenden und oft repulsiven Welt“ 
(Rosa 2021, 317), die Sehnsüchte erst erweckt und das Individuum gleichsam zu 
wandeln vermag (Rosa 2021, 217– 18), ist danach zu fragen, wie autonom vormo
derne Menschen überhaupt gedacht werden können, unterlagen sie doch deutli
cher als heute starken religiösen und gesellschaftlichen Wertungen, darunter etwa 
religiös begründete Misogynie oder ein Klima des Verdachts der Häresie gegenüber 
mystischen Phänomenen, die das religiöse Subjekt nicht selten daran hinderten 
„mit eigener Stimme [zu] sprechen und sich hörbar [zu] machen“ (Rosa 2021, 312). 
Um jedoch nicht vorschnell ein mögliches historisches Klischee zu perpetuieren, 
bietet sich zum besseren Verständnis spätmittelalterlicher und auch frühneuzeit

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 253



licher Frömmigkeit die Hinzuziehung des Reenactment- und Repräsentationsmo
dells Volker Leppins (2021), des historischen Mystikmodells Michel de Certeaus 
(2010) sowie des modifizierten Resonanzkonzepts Tonino Grifferos (2021) an, die 
Rosas Resonanztheorie um einige Aspekte ergänzen.

Rosa erkennt in der monastischen Lebensform des contemptus mundi vor
moderner Prägung rein negativ die weltverneinende Weltflucht und misst lediglich 
der kontemplativen Weltbetrachtung Positives bei. Hierin liegt jedoch eine fol
genschwere kategoriale Fehleinschätzung der „vier kognitiv-kulturellen Grund
formen der Weltbeziehung“ (Rosa 2021, 222), da er im ursprünglichen Entwurf 
scharfe Trennlinien zwischen aktiven und passiven Formen des Weltverhältnisses 
und zwischen Weltbejahung und Weltverneinung zieht, die er in einer An
schlussstudie im Begriff des „Mediopassiv“ bzw. „medioaktiv[]“ (Rosa 2019, 47) er
freulicherweise revidiert, wenn auch mit dem unglücklichen Bezug des gramma
tikalischen Aktivs zum „Täter, Sender, Ausübenden“ und des Passivs zum „Opfer, 
Empfänger, Erleidenden“ (Rosa 2019, 46)⁸. Wie so oft liegt auch bezogen auf welt
verneinende Weltflucht und weltbejahende Kontemplation mystisch begabter 
Personen die Wahrheit in der Mitte, denn Medium beschreibt auch ein Bezie
hungsgeschehen, bei dem sich Dinge ereignen, „ohne Täter und Opfer zu produ
zieren“ (Rosa 2019, 46). Kontemplative und aktive Formen monastischer Lebens
weise bedingen sich gegenseitig und wechseln sich ab. Aus dem Gebet schöpfen 
viele Religiosen die Kraft, sich der Welt karitativ-seelsorglich zuzuwenden und sich 
in kirchenpolitischen Diskursen zu positionieren. Damit erhält auch die weltent
sagende Lebensweise (contemptus mundi) eine mediopassive Charakteristik.

Wertvoll ist weiterhin Rosas Modell der „Unverfügbarkeit“ (Rosa 2020) und der 
„Entfremdung“ (Rosa 2013a) als „Schweigen der Welt“ (Rosa 2013b) (und in der 
Mystik als Schweigen Gottes). Auch in der Mystik ist es der Beziehungsbruch 
zwischen Mensch und Gott, Mitmensch und belebter wie unbelebter Natur, der als 
Zustand der Beziehungslosigkeit und des „Verstummens der Welt“ (Rosa 2021, 522) 
wahrgenommen und mit dem Begriff der Sünde konterkariert wird. Anwendbar ist 
Rosas Theorie durch seine vertiefenden Randbemerkungen, die eine Berücksich
tigung vormoderner und schriftlich fixierter Dokumente der Mystik zulassen. 
Insbesondere sein Bild der „Oasen- und Wüstenerfahrung“ (Rosa 2021, 198) als 
„Momente der Fülle“ (ebd.) und als „Zustand der Fülle aus der Leere“ (Rosa 2021, 
203) sowie die „Weltabgeschiedenheit […] als ein Weg zu einem wahrhaft ad
äquaten Weltverhältnis“ (Rosa 2021, 203) bieten sich als Anker- und Vergleichs
punkte der Analyse vormoderner mystischer Schriften an, handelt es sich doch bei 

8 Vgl. auch die weiterführenden Darlegungen Robin Flacks zum Konzept des Mediopassivs im 
vorliegenden Sammelband.

254 Michaela Bill-Mrziglod 



der Plerosis (Fülle) und der Kenosis (Leere) um zwei elementare Pole im geistlichen 
Leben. Speziell die Wüstenerfahrung als Erfahrung der Gottferne kann in der 
Mystik zudem Vorstufe einer gelingenden Resonanzbeziehung zwischen Mensch 
und Gott einerseits und zwischen Mensch und Welt andererseits sein.

Die Resonanzsensibilität und die Offenheit für ein Angesprochenwerden durch 
transzendente Mächte waren in der Vormoderne deutlicher als heute (Rosa 2021, 
652). In der Geschichte christlicher Spiritualität gab es daher wiederholt Tenden
zen, sich die Resonanzerfahrung durch religiöse Praktiken wie Gebet, Kontem
plation und andere Rituale vor dem Hintergrund eines durchaus auch magischen 
Weltverständnisses verfügbar zu machen. Die Ambivalenz besteht darin, dass das 
Gebet einerseits eine methodische Einübung in die Annäherung an das Göttliche 
ist, um Gott „erreichen“/anrufen – und eventuell sogar „verfügbar“ machen – zu 
können, andererseits wird das Antwortgeschehen Gottes selbst stets als unverfüg
bares und den Menschen umwandelndes „Widerfahrnis“ (Rosa 2020, 68) be
schrieben. De Certeau spricht davon, dass eine mystische Person „von der Zeit 
gepackt [wird] als von dem, was einbricht und umgestaltet“ (de Certeau 2010, 23). 
Nach Leppin stellten die Schriften der Mystikerinnen⁹ jedoch auch Autorisie
rungsstrategien in Form der verkündeten Mitautorschaft Gottes dar, da sie auf 
einen „gesellschaftlichen Resonanzraum für göttliche Realität“ (Leppin 2021, 238) 
bauen konnten. Mit dem Terminus „Resonanzraum“, den Leppin nicht an Rosas 
Konzept anlehnt, meint er lediglich umgangssprachlich, dass der Glaube an die 
Fähigkeit Gottes, sich ausgewählter Personen bedienen zu können um sich den 
Menschen mitzuteilen, gesellschaftlich weit verbreitet war. Mittels kulturell be
kannter visionärer Bildsprache schufen die Mystikerinnen nicht nur Repräsenta
tionsformen des Göttlichen, mit denen sie ihr Handeln legitimiert sahen, sondern 
mischten sich nicht selten ins politische Geschehen der Zeit ein. Während die 
Frauen bei dogmatischen Fragen meist mit der zeitgenössischen Theologie korre
spondierten, waren sie mit Blick auf das menschliche Miteinander in ihren di
rekten Anweisungen für die christliche Lebensweise aller Stände weit weniger 
zurückhaltend und fühlten sich durch „die Präsenzerfahrung des Göttlichen“ 
(Leppin 2021, 251) in Geist und Körper zur Erhebung ihrer von institutionellen 
Einrichtungen autonomen Stimme und zur Einmischung ins Weltgeschehen auto
risiert. Diese Erfahrung ist es zugleich, die nicht beim Göttlichen verweilt, sondern 
zu neuer Weltwahrnehmung führt: „Wo daran geglaubt wird, dass Christus in der 
Welt ist, dass sein Handeln nachvollzogen werden kann, sein Geist und Leib ge
genwärtig ist, da ist diese Welt eine andere.“ (Leppin 2021, 253) In der Tat sind die 
Schriften mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Mystikerinnen dazu geeignet, 

9 Leppin bezieht sich hier ausdrücklich nur auf Frauen (Leppin 2021, 231).

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 255



darin ritualisierte soziale Praktiken abzulesen, beschriebene Erfahrungen als Re
sonanzerfahrungen von Gott und Welt zu erkennen und mit Hilfe des Resonanz
konzepts die mystischen Narrative und Bilder der Welt- und Gottesbeziehungen zu 
entschlüsseln. Denn spätestens die Frühe Neuzeit kennt Konzepte resonanter Be
ziehungen des In-der-Welt-Seins. Exemplarisch zu nennen ist die Signaturenlehre 
des Mystikers Jacob Böhme (1575 – 1624), der jede Kommunikation und jedes Ver
stehen als ein durch eine Signatur oder ein Wesen veranlasstes Mitschwingen des 
Körpers im Bild des Gefäßes oder Schreins meint, hervorgerufen durch göttlichen 
Geist und nur im Geiste erkennbar (Griffero 2021, 692). Für ihn ist das Gott und Welt 
verbindende Geheimnis nur mystisch zu erfassen (Steinacker 1983, 97). Gottesklage 
und Leiden an Gottes ambivalentem Bezug zur Welt ist dann nur Ausdruck einer 
disharmonischen (oder auch dissonanten) Welterfahrung (Steinacker 1983, 110). 
Gottesrede ist demnach stets rückgebunden an ein normatives Weltbild einerseits 
und an eine – davon eventuell abweichende – Welterfahrung andererseits. Von 
theologischer Terminologie gelöst spricht Griffero diesbezüglich in neophänome
nologischer Manier von „atmosphärische[r] Wahrnehmung“ (Griffero 2021, 695) 
bestimmter Gefühle, die Raum durchdringen und geistig wie körperlich erfasst 
werden können. Darin widerspricht er Rosa, der Resonanz klar als Beziehungs
modus statt als Gefühl kennzeichnet (Rosa 2021, 288). Zurecht merkt Griffero aber 
an, dass „körperliche Resonanz […] ein unerlässlicher Bestandteil des Gefühls“ 
(Griffero 2021, 701), Affekt also stets verkörpert ist. Diese Hervorhebung ist ein 
wichtiger Pfeiler hin zur Anwendung der Resonanztheorie auf vormoderne mys
tische Erfahrung, die nicht ohne Leib zu denken ist. Im Gegenteil nimmt der Körper 
speziell bei den Mystikerinnen eine außerordentlich prominente Stellung ein. Ihr 
Körper gehorcht nicht dem Diskurs, sondern ist „selbst eine symbolische Sprache“ 
(de Certeau 2010, 18). Er ist der Raum, der in Zeiten religiöser und konfessioneller 
Verunsicherung und Neujustierung des religiösen Raums durch die kirchlichen 
Streitparteien als asketischer Übungsraum neuer Praktiken fungiert und damit 
einen Beitrag zur Neuorganisation des religiösen/konfessionellen Raumes leistet 
(de Certeau 2010, 41). Die mystische Erfahrung und Theologie erhält dabei die 
wichtige Form des doppelten Resonanzbodens, „der sowohl intrapsychische 
Schwingungen erzeugt als auch solche, die durch die Interaktion mit anderen 
Wesen oder Formen generiert werden“ (Griffero 2021, 701). Vielleicht kann sogar 
von einem dreifachen Resonanzboden gesprochen werden, da als drittes die Ein
beziehung der Interaktion mit Mensch und Natur – also der Welt – angebracht ist.

In der vorgestellten methodischen Erweiterung unter Hinzuziehung des Re
präsentationsmodells Leppins, de Certeaus Konzept der transformativen Hetero
topie mystischer Erfahrung, vermittelt in Symbolsprache, und Grifferos Koppelung 
von Emotion und Resonanz statt deren trennscharfe „Entkoppelung“ und Auto
nomisierung bei Rosa (289) liegt der notwendige Ansatz einer Anwendbarkeit der 

256 Michaela Bill-Mrziglod 



Resonanztheorie auf mittelalterliche und frühneuzeitliche Mystik. Gewiss sind 
symbolsprachliche Bilder und Gefühle weltbildabhängig stets auch historisch- 
kulturelle Ausdrucksformen der Selbst- und Weltinterpretation, die sich im Rela
tionsgeschehen formen (Rosa 2021, 215). Allerdings geht Mystik – wie in den obigen 
Ausführungen über das Wesen der Mystik angedeutet wurde – noch über diese 
Selbst- und Weltinterpretation hinaus, die von Mystikerinnen und Mystikern 
epochen- und religionsübergreifend als Unsagbarkeitstopos ausgedrückt wird. Die 
mannigfaltigen Sprachbilder Caterinas und Teresas werden dementsprechend vor 
dem Hintergrund der Frage nach der Wechselbeziehung von mystischer Reso
nanzerfahrung, Welt- und Gottesbild sowie Wahl der Lebensform untersucht.

3 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt 
bei Caterina von Siena

In impliziter Anlehnung an die Betonung des Bildes Gottes im Menschen geht Ca
terina von Siena in ihrer Anthropologie davon aus, dass die Gottebenbildlichkeit 
des Menschen im adamitischen Sündenfall zwar nicht verloren gegangen sei, je
doch schrittweise vom Menschen wiedererlangt werden müsse. Dieser prozessuale 
Weg zur Vollkommenheit im Wechselspiel von göttlicher Gnade und asketischer 
Einübung in die Tugenden ist bezeichnend für den spätmittelalterlichen Umbruch 
hin zu einem dynamischen Verständnis von Gottebenbildlichkeit und einem zu
nehmend subjektiven Blick auf sich selbst in Form der – z. T. folgenschweren – 
Gewissenserforschung und Selbstkontrolle (Bill-Mrziglod 2021, 95). Zentral ist bei 
Caterina damit einhergehend eine Gottesbeziehung, die die Menschen zu Mit
streiterinnen und Mitstreitern mit Gott in der Welt mache. Die similitudo mit Gott 
müsse nach dem Sündenfall von jedem einzelnen Menschen wiedererlangt wer
den, jedoch lasse der Kreuzestod Jesu alle Christen bereits im Diesseits daran 
teilhaben aufgrund seiner „Seitenwunde […,] jene offene Vorratskammer, die mit 
einem so wunderbaren Duft erfüllt ist, da[ss] sogar die Sünde darin einen Wohl
geruch bekommt. Dort ruht die holde Braut auf dem Bett von Feuer und Blut.“ 
(Lettere 273, 2005, 124)¹⁰

Neben der Metaphorik des Wohlgeruchs sowie der Dichotomie von Feuer und 
Blut sticht ein weiteres bevorzugtes Bild der Präsenz Christi im Menschen hervor: 

10 Die Schriften Caterinas von Siena werden hier und im Folgenden mit Kurztitel der Quelle 
(Lettere; Dialogo) und Nummer, Erscheinungsjahr, Seite angegeben. Nähere Angaben finden sich 
im Quellenverzeichnis.

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 257



das des Gefäßes.¹¹ Damit verwendet sie ein in der Mystik gängiges Bild, das als 
Resonanzraum göttlichen Widerhalls vorstellbar ist.¹² Auf die musikalische Me
tapher zweier schwingender Klangkörper verweist auch Rosa im Sinne eines 
wechselseitigen Berührens und Berührtwerdens in „Synchronresonanz und Re
sponseresonanz“, um „fortan im perfekten Gleichklang zu schwingen“ (Rosa 2021, 
283 und 284). „Beide Formen der Resonanz erfordern indessen ein resonanzfähiges 
Medium beziehungsweise einen entgegenkommenden Resonanzraum, der die be
schriebenen Resonanzwirkungen zulässt, aber nicht erzwingt“ (Rosa 2021, 284). 
Vereinbar ist dies mit Rosas Konzept der Resonanzwirkungen der „Oasenerfah
rungen“ als „Momenten der Fülle“ (Rosa 2021, 198). Etwas zu Füllendes oder zu 
Leerendes ist stets räumlich zu denken und ein Vorgang der Wechselseitigkeit. Ein 
(Resonanz‐)Gefäß ist in der Mystik Sinnbild eines Leibes – auch im Sinne des 
entgegenkommenden Resonanzraums Rosas –, in dem sich das Beziehungsereignis 
des Berührtwerdens von Anderem durch „Füllen“ und „Leeren“ vollzieht. Nur 
wenn der Körper „leer“ wird, kann er also mit Gott gefüllt werden.¹³ Diese Theorie 
bietet Anknüpfungspunkte an Caterinas Gefäß-Metapher. Das von Caterina vorge
stellte Gefäß könne durch Gottes gnadenhafte Zuwendung mit Feuer und Blut als 
Sinnbildern der göttlichen Liebe gefüllt werden (Lettere 226, 2005, 133). „Gottleer“ 
und „weltvoll“ sei der Mensch im adamitischen Sündenfall geworden, was eine 
durch Jesu Tod initiierte Neuschöpfung erforderte und jeden Menschen zum Gefäß 
machte, „welches das Blut aufgenommen hat, denn nur für uns wurde es vergos
sen“ (Lettere 273, 2013, 47). In diesem Gefäß eines jeden Menschen könne Gott – 
analog zum Altarsakrament – präsent werden: „Wir [Menschen] waren nämlich 
jene Erde, in die das Banner des Kreuzes eingepflanzt wurde, und zudem waren 
wir gleichsam ein Gefäß, welches das vom Kreuz herabfließende Blut des Lammes 
in sich barg.“ (Lettere 215, 2005, 215) Diese individuelle Konstruktion des mystischen 
Erfahrungsraums birgt noch ein weiteres Moment: Die verbalisierte Christusre
präsentanz des Golgotha-Geschehens inmitten eines jeden Menschen wird von 
Caterina als Autorisierungsstrategie pastoralen und politischen Handelns in der 

11 In der Darstellung dieses Bildes lehne ich mich an meinen Beitrag zur Soteriologie des Blutes 
bei Caterina von Siena an (Bill-Mrziglod 2023), erweitere die Ausführungen jedoch unter Be
rücksichtigung des Resonanzkonzepts.
12 Damit handelt es sich nicht um ein genuines Konzept Jacob Böhmes (s. o.), sondern ist 
Bestandteil einer langen mystisch-theologischen Tradition.
13 Berühmte mystische Personen verwendeten noch vor Caterina die Gefäßmetapher in ent
sprechendem Sinne, z. B. Meister Eckhart (DW V,28,3 – 6), dessen Bild des Gefäßes ausführlich 
vorgestellt wird von Wilde 2000, 143 – 151 oder Mechthild von Magdeburg (FLG VII,55), vgl. Bill- 
Mrziglod 2021c, 115. Bei diesem und vielen anderen mystischen Sprachbildern handelt es sich um 
kaum bis überhaupt nicht bearbeitete Forschungsdesiderate sogar innerhalb der Mystikfor
schung.

258 Michaela Bill-Mrziglod 



Welt genutzt und entspricht damit dem Reenactment-Konzept Volker Leppins. 
Vorbedingung des unverfügbaren Angefülltwerdens mit Gott sei die Leerung des 
„weltvollen“ Gefäßes, denn erst die Leere schafft die Möglichkeit des entgegen
kommenden Resonanzraums im oben vorgestellten Sinne Rosas. In den Worten 
Caterinas geschieht dies in Form der Teilhabe an der „Fülle des Guten“ (Lettere 204, 
2005, 52) und des „Erfülltseins mit Gott“ (Lettere 111, 2013, 28):

Obwohl uns das Blut und das Feuer der göttlichen Liebe zu unserer Erlösung geschenkt 
wurden (und zwar allen), bekommen doch nicht alle Anteil daran. Das liegt nicht an der 
Schwäche des Blutes, des Feuers oder der Ersten Wahrheit, die es uns gab, sondern an den 
Fehlern derer, die ihr Gefäß nicht leer machen, um es mit diesem Blut zu füllen. Solange das 
Gefäß ihres Herzens in materieller oder geistlicher Hinsicht die Eigenliebe in sich trägt, kann 
es nicht mit göttlicher Liebe erfüllt werden und nicht Anteil erhalten an der Kraft des Blutes. 
(Lettere 80, 2005, 280 – 81)

Nicht jeder Mensch habe also Anteil am Blut und Feuer der göttlichen Liebe und ist 
– um es mit Rosa auszudrücken – somit nicht fähig oder willig zu dieser gegebe
nenfalls extremen Art vertikaler Resonanzerfahrung. Die zur Gefäßleerung not
wendigen Mittel seien die Zurückweisung der Welt im militia-Christi-Bild des rit
terlichen und „mannhaften“ Kampfes gegen „Teufel, die Welt und das Fleisch“ 
(Lettere 159, 2005, 108), asketische Übungen wie „Fasten, Nachtwachen und Beten“ 
(Lettere 159, 2005, 108), Demut als Voraussetzung der Gottes- und Selbsterkenntnis 
sowie die apostolische und karitative Zuwendung zum Nächsten. Erst dann schaffe 
der Mensch die Vorbedingung für die gnädige – jedoch letztlich unverfügbare – 
göttliche Zuwendung, der aus dem asketischen Individuum ein „ausgewähltes Ge
fäß“ (Lettere 52, 2005, 310) seines erlösenden Blutes mache. Die asketische Übung 
mache den Menschen leer, d. h. resonanzoffen: „Du weißt, jedes leere Ding hallt, 
sobald es angeschlagen wird, nicht aber, wenn es voll ist.“ (Dialogo II,54, 2010, 67) 
Ziel ist es also, leer zu werden, um mit Gottes Liebe gefüllt zu werden und 
schlussendlich auch für andere Menschen offen zu sein, denen man sich sodann in 
caritativer Nächstenliebe zuwenden könne, wie es Caterina zeit ihres kurzen Le
bens in vielerlei Hinsicht praktizierte. Auch bei Rosa geht es ja darum, offen für die 
Beziehung zu anderen zu sein. Bei Caterina steht dies aber der Beziehung zu Gott 
nach. Ohne die Resonanzerfahrung der Liebe Gottes ist für sie die adäquate Liebe 
zum Mitmenschen nicht möglich. Daher geht es bei der Leerwerdung auch darum, 
schlussendlich nicht mit eigener Stimme zu sprechen, sondern mit Gott gefüllt zu 
werden, der dann aus dem Individuum heraus spricht. Dies wiederum lässt sich gut 
mit dem Repräsentationsmodell Leppins erläutern. Es könnte sich demgemäß um 
eine Strategie speziell der Frauen gehandelt haben, mit Gottes Stimme zu sprechen, 
um überhaupt als theologische Akteurinnen auftreten zu können. Dies schließt 
jedoch im Selbstverständnis der Mystikerinnen nicht aus, über die Strategie hinaus 

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 259



in ihrer Offenheit für Metaphysisches Gottes Stimme tatsächlich in ihrem Inneren 
„gehört“ zu haben.

Der mit Gott gefüllte Raum der Selbsterkenntnis – so ein weiteres Bild Cate
rinas – lasse bereits im Irdischen das ewige Heil erahnen:

Es wundert mich nicht, wenn sich diejenigen, die sich durch Selbsterkenntnis zu einem 
Garten gemacht haben, der ganzen Welt gegenüber als stark erweisen, da sie von der 
höchsten Macht gestärkt werden und mit ihr eins geworden sind. Wahrlich, schon hier er
halten sie einen Vorgeschmack auf das ewige Leben. (Lettere 241, 2013, 14)¹⁴

Die Metaphorik des Gartens verbindet weltliche Naturbilder mit religiösen Er
fahrungen. Dies wurde in der Frühen Neuzeit zunehmend populär (Bill-Mrziglod 
2016 a und b; Tausch 2000).

Das größte Hindernis zur Selbst- und Gotteserkenntnis stelle die Eigenliebe dar, 
die jegliche Wahrheit verdunkele, Gottes- und Nächstenliebe verhindere und die 
Sehnsucht nach dem Heil der Nächsten auslösche. Diese Sehnsucht könne nur 
durch das Feuer des Blutes erneut entfacht werden. Aus eigenem Willen und in 
eigener Anstrengung müsse sich der Mensch wieder Gott zuwenden. Zur Erlangung 
des eigenen Heils und desjenigen der Nächsten ist ein entsprechendes individuelles 
Engagement – speziell der mit Seelsorge Beauftragten – Voraussetzung. Damit 
nimmt der „personale Aspekt der Existenz als Bezug zu Anderen […] auch in der 
Mystik eine zentrale Position ein“ (Wendel 2002, 39). Und dies blieb nicht ohne 
Antwort in ihrer famiglia, wie Caterina ihr nahestehende Personen nannte, welche 
sie als spirituelle Ratgeberin schätzten. Dinzelbacher (2012, 29) spricht hier treffend 
von gruppendynamischen Kommunikationsprozessen. Caterina untermauert ihre 
pastoralen Ratschläge mit einer Offenheit der Menschen für Verwundbarkeit als 
Imitatio der Selbsthingabe Christi. Während heute alles unternommen wird, um 
Verletzlichkeit zu vermeiden, sieht Caterina in der Annahme eigener Verwund
barkeit eine fundamentale menschliche Aufgabe, die ohne die Sympathie als Mit
leiden durch Berührtwerden (i. S. von Rosas Begriff der Affizierung) nicht möglich 
wäre. In dieser Tradition der „Liebeswunde“ steht in besonderer Weise auch Teresa 
von Ávila (Benke 2023, 68).

14 Davor beschreibt Caterina den Garten als mit duftenden Blüten übervollen Seelengarten des 
heiligen Verlangens, in dessen Mitte der Baum des Kreuzes steht, an dem das unbefleckte Lamm 
ruht, das den Garten mit seinem Blut bewässert und den Baum Tugendfrüchte tragen lässt 
(Lettere 241, 2013, 13 – 14). Zum Bild des Seelengartens in der mittelalterlichen und frühneuzeit
lichen mystischen Literatur, insbesondere auch bei Caterina von Siena und Teresa von Ávila, vgl. 
Bill-Mrziglod 2016a und Bill-Mrziglod 2016b.

260 Michaela Bill-Mrziglod 



Resonanzraum schlechthin ist für Caterina jedoch die häufig erwähnte „Zelle 
der Selbsterkenntnis“, gleichermaßen Ort der Wüsten- und Oasenerfahrung. Vielen 
Menschen empfiehlt sie ausdrücklich den Rückzug in dieselbe, um zur Erkenntnis 
ihrer Selbst als imago Dei zu gelangen.

Und so beginnt sie ihr Gespräch von Gottes Vorsehung mit einem Resonanz
geschehen par excellence, das in Anlehnung an Rosas Terminologie Aspekte der 
Ansprechbarkeit, der Emotion, Affizierung und Transformation enthält:

Wenn eine Seele, von tiefstem Verlangen nach der Ehre Gottes und dem Heil der Seelen 
bedrängt, sich selber überstiegen, eine Zeitlang im Guten sich bewährt und angewöhnt hat, in 
der Zelle der Selbsterkenntnis zu weilen, um Gottes Liebe in ihr besser zu erkennen – denn 
die Liebe folgt auf das Erkennen –, dann versucht sie liebend der Wahrheit nachzufolgen und 
sich mit ihr zu bekleiden. Und da sie auf keine andere Weise die Wahrheit so verkostet und 
von ihr so erleuchtet wird als im demütigen und unablässigen Gebet, das in der Selbst- und 
Gotteserkenntnis gründet, und da das auf die erwähnte Art geübte Gebet die Seele auf den 
Spuren des gekreuzigten Christus mit Gott vereint, so macht es aus ihr durch Verlangen, 
Hingabe und Liebeseinigung ein anderes Ich. (Dialogo Eingang, 2010, 1)

Durch den contemptus mundi hinein in die Seelenzelle findet die notwendige 
Neuausrichtung des Individuums mitsamt einem neuen Verhältnis zur Welt statt. 
Resonanzunfähigkeit entstehe durch die „Wurzel der Selbstsucht“ (Dialogo I,7, 
2010, 11), sie führe zum Ertrinken im reißenden „Strom der ungezügelten Weltlie
be“ (Dialogo II,31, 2010, 43). Ein solcher Mensch „ist sich selbst unerträglich ge
worden. Er, der die Welt beherrschen wollte, wird nunmehr von jenem Etwas 
beherrscht, das nicht ist, nämlich von der Sünde“ (Dialogo II,31, 2010, 44). Mit den 
Worten Rosas ausgedrückt klingt die damit vergleichbare Resonanzlosigkeit ag
gressiv-manipulativer Weltaneignung so: „Wer sich selbst nicht spürt, kann sich die 
Welt nicht anverwandeln, und wem die Welt stumm und taub geworden ist, dem 
kommt auch das Selbstwertgefühl abhanden.“ (Rosa 2020, 28)

4 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt 
bei Teresa von Avila

Roppert-Leimeister (2020) betrachtet in ihrer Masterarbeit Teresa von Ávilas 
Wohnungen der inneren Burg als Allegorie einer umfassenden resonanten Trans
formation des kontemplativen Menschen und findet für alle Aspekte Anknüp
fungspunkte an Rosas Resonanztheorie.

Und in der Tat initiiert Teresas Mystik als Erkenntnisform eine andere Bezie
hung zur Welt, „die sich die Augen Gottes geliehen hat“ (Sölle 1997, 364). Dem 
vorausgegangen ist ein Leiden an der Welt und eine pathische Spiritualität. Sie 

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 261



beschreibt ein zweifaches Leiden: den Verlust der Vergnügungen der Welt durch 
starke religiöse Wertungen einerseits und andererseits die Erfahrung der Gottferne 
in den Gebeten, die sie den „Wüstenerfahrungen“ Rosas vergleichbar als „Tro
ckenheiten“ bezeichnet. Die Ambivalenz löst sich erst dort auf, wo es zu einer 
dezidiert resonanten Gotteserfahrung kommt. Resonanzraum Teresas ist ein 
mystischer Andersraum, eine Heterotopie im Sinne de Certeaus. Durch asketische 
Praktiken wird sie selbst zu diesem die Anders-Welt bergenden Raum, mit dem sie 
die irdische Welt durchschreitet. Durch das Betreten dieses Andersraums mit Hilfe 
leib-geistlich asketischer Praktiken entsteht ein „Nicht-Ort […] [als] Verlust dessen, 
was klar definiert ist“ (de Certeau 2010, 73), ein wahrer u-topos, in dem eine Neu
positionierung zur Welt beginnen kann. Und das gelingt ihr trotz starker Wer
tungen im Sinne Rosas, die jedoch durch die Individualität ihrer verbalisierten 
Erfahrungen an relativer Autonomie gewinnen. Dass es sich bei asketischen Ri
tualen um Schwellräume handelt, die das Individuum transformieren und auch auf 
die Welt zurückwirken, habe ich bereits in früheren Forschungen analysiert (Bill- 
Mrziglod 2021, 3 – 8). Dies ist mit dem Resonanzbild durchaus kompatibel. Die 
Transformation erfährt Teresa von Ávila durch das unverfügbare Angesprochen
werden von Gott bei der Annahme des Ordenslebens: „Sofort spürte ich ein großes 
inneres Glück, in jener Lebensform zu stehen, das mich bis heute nicht verlassen 
hat, und Gott verwandelte die Trockenheit meiner Seele in tiefste Beseligung.“ 
(V 4,2, 2015, 135)¹⁵ Die damit kompatible Lebensform ist für Teresa diejenige des 
contemptus mundi. Dadurch „flieht“ sie jedoch nicht vor der „Welt“ an sich, sondern 
in erster Linie vor gesellschaftsprägenden Normen und Gesinnungen, die im In
dividuum Entfremdung bewirken. Michel de Certeau bezeichnet diese Über
gangsphase zwischen Weltverzicht und Weltverantwortung als ‚Mikrokosmos‘ und 
‚herausgehobenen Ort‘ sowie als „Variante d[er] Neuverteilung des Raums durch 
und für neue Praktiken“ (de Certeau 2010, 40 – 41). Nach dem Gesinnungswandel 
und der praktischen Einübung in eine damit einhergehende neue Weltsicht folgt 
eine verantwortliche Zuwendung zur Welt durch eine neu angeeignete kulturelle 
Praxis und einen Mentalitätswandel. Statt Anpassung wird gesellschaftlichen und 
auch kirchlichen Erwartungen die „Heraushebung eines Ortes“ (de Certeau 2010, 41) 
gegenübergestellt. Teresa von Ávila verbindet dies mit Formen der unverfügbaren 
Präsenz Gottes, die die Seele affiziert und das Individuum in seiner Haltung hin zu 
einer staunenden Einstellung gegenüber allem wandelt. Ein besonders prägnantes 
Beispiel mag hier genügen:

15 Die Schriften Teresas von Avila werden hier und im Folgenden mit Kürzel der Quelle (CC; MC; 
M; V) und Nummer, Erscheinungsjahr, Seite angegeben. Nähere Angaben finden sich im Quel
lenverzeichnis.

262 Michaela Bill-Mrziglod 



Es widerfuhr mir bei meinem Bemühen, mir Christus vor mir zu vergegenwärtigen […], oder 
manchmal sogar beim Lesen, dass mich ganz unverhofft ein Gefühl der Gegenwart Gottes 
überkam, so dass ich in keiner Weise bezweifeln konnte, dass er in meinem Innern weilte 
oder ich ganz in ihm versenkt war. Das geschah nicht nach Art einer Vision; ich glaube man 
nennt es mystische Theologie. Es enthebt die Seele derart, dass sie ganz außer sich zu sein 
schien: Mit der Kraft ihres Empfindens liebt sie; ihr Erinnerungsvermögen scheint mir eher 
verloren; das Erkennen denkt meines Erachtens nicht diskursiv nach, verliert sich aber nicht, 
doch arbeitet es nicht, wie ich sage, sondern ist gleichsam erstaunt über alles, was ihm hier 
aufgeht. (V 10,1, 2015, 184 – 85)

Hier spricht eine Frau, die sich durch Literarisierung göttlicher Präsenz in Form 
der vor- und nachbereitenden Lektüre spiritueller Bücher und durch die Ver
schriftlichung ihrer Erlebnisse theologische Autorität zueignet. Mit den Worten 
Leppins kann hier von einer literarischen Form der Repräsentanz gesprochen 
werden. Und doch handelt es sich um die retrospektive Deutung eines Resonanz
geschehens, das „sich als Widerfahrnis“ (Rosa 2020, 68) ereignet, auch wenn es 
durch die im Vorfeld bewusst gewählte Kontemplation zwar nicht zufällig, „aber 
auch nicht vollständig kontrollierbar ist, und da aus eben dieser Struktur das 
Wechselspiel von Anrufbarkeit, Selbstwirksamkeit und Transformation in Gang 
[ge]setzt und damit die Erfahrung von Lebendigkeit ermöglicht [wird]“ (Rosa 2020, 
120). Inmitten von „Trockenheit und körperlichen Schmerzen“ geschehe es bis
weilen, „dass sich diese Sammlung und Erhebung des Geistes für mich so plötzlich 
ergeben, dass ich gegen sie nicht ankommen kann […]. Und obwohl mir vorkommt, 
als verlöre sich die Seele, erlebe ich, dass sie so viel gewinnt“ (CC 1,2, 2015, 1386).

Ein von Teresa gerne verwendetes und eindrückliches Bild eines Resonanz
geschehens zwischen Individuum und Gott, das sich auch auf das weltliche Umfeld 
auswirkt, ist das des „Duftes“ von Blumen und Räucherwerk. Imaginierter Ort des 
Blumenduftes ist der Garten der Meditation, in dem das betende Ich mit Gottes 
„gärtnerischer“ Hilfe einen nach Blumen duftenden Garten der Tugenden anlegt. 
Es handelt sich hauptsächlich um einen umfangreichen Passus im Buch meines 
Lebens (V 11 – 22, 2015), in dem sie vermittels der Gartenallegorie vier Stufen des 
inneren Betens durchspielt. Aber auch in anderen Schriften greift sie wiederholt 
auf diese Bildlichkeit zurück. Die Wirkung, die sich im Gebet und mit Hilfe göttli
cher Gnade entfaltet, wandele die Seele und erreiche gleichermaßen eine reso
nante Wirkung auf die Mitmenschen: „Je mehr in der Seele Liebe und Demut 
wachsen, umso stärker duften diese Tugendblüten, für einen selbst und für die 
anderen.“ (V 21,8, 2015, 288) Aus der Kontemplation und der Erfahrung der Got
tesresonanz geht ein karitativ ausgerichtetes Leben hervor,

auch wenn es dann eher aktives als kontemplatives Leben ist […], so unterlassen es doch 
Marta und Maria nie, fast immer zusammenzuarbeiten, wenn die Seele in dieser Verfassung 

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 263



ist (Lk 10,38– 42), denn im aktiven Bereich, der der äußere zu sein scheint, arbeitet der innere, 
und wenn die aktiven Werke aus dieser Wurzel hervorgehen, sind die Blumen wunderbar 
und äußerst wohlriechend. Denn sie gehen von diesem Baum der Liebe Gottes – und nur aus 
ihm – hervor, ohne jegliches Eigeninteresse, und es verbreitet sich der Duft dieser Blumen, um 
vielen von Nutzen zu sein, und es ist ein Duft, der anhält, also nicht schnell vorbeigeht, 
sondern sich gewaltig auswirkt (MC 7,3, 2015, 1330).

Gott also ist die Wurzel, „Quelle“ oder „Tiefe“ (4M 2,6, 2015, 1740), dessen Wasser im 
Inneren hervorquelle und sich ausdehne und den Menschen etwas Unverfügbares 
spüren lasse, das eigentlich mit den weltlichen Sinnen nicht erfasst werden könne, 
die aber paradoxerweise auch eine körperliche Wirkung entfalten:

Sie nimmt einen Duft wahr, sagen wir jetzt einmal, wie wenn es in jenem inneren Abgrund ein 
Kohlenbecken gäbe, auf das man duftendes Räucherwerk streute. Man sieht weder die 
Lichtglut, noch wo sie ist, aber die Wärme und der Duftrauch durchdringen die ganze Seele, 
und oft genug hat auch der Leib Anteil daran […]. Das ist nämlich nicht etwas, was man sich 
vormachen kann, da wir es uns nicht erwerben können, so sehr wir uns auch anstrengen 
mögen, und genau daran sieht man, dass es nicht von unserem Metall, sondern aus dem al
lerreinsten Gold der göttlichen Weisheit ist. Hier sind die Seelenvermögen meines Erachtens 
nicht geeint, sondern hingerissen, und schauen ganz verblüfft, was das wohl ist. (4M 2,6, 2015, 
1740 – 41)

Ein anschaulicheres Bild für eine unverfügbare und unvermittelt hereinbrechende 
Resonanzerfahrung findet sich auch in der Mystik eher selten.

Die positiven Erfahrungen mit Bildern der Pflanzenwelt und des Gartens zu 
beschreiben zeugt von einer bislang von der Mystik- und frömmigkeitsgeschicht
lichen Forschung unberücksichtigten Resonanzerfahrung mit dreifachem Reso
nanzboden: das Angesprochenwerden durch das Göttliche, das sich zweitens als 
innerpsychische und körperliche Erfahrung manifestiert und drittens eine Reso
nanzerfahrung mit der Welt spiegelt, die den tiefenresonanten Naturerfahrungen 
moderner Menschen vergleichbar ist. Gärten können als „resonantes Anderes“ 
erfahren werden, „das mit uns in einer lebendigen transformativen Antwortbe
ziehung steht“ (Rosa 2019, 48). Es ist nicht untypisch, dass Personen zum Meditieren 
Gärten oder Naturlandschaften aufsuchten, um dort einerseits zu meditieren, an
dererseits aber auch den Wechsel der Jahreszeiten, die Veränderungen der Luft 
und der Lichtverhältnisse mit allen Sinnen und damit körperlich-affektiv erfassen 
zu können oder sich affizieren zu lassen.¹⁶ Auch Teresa berichtet von einer ent

16 Vgl. exemplarisch die Meditationserfahrungen einer weiteren frühneuzeitlichen Mystikerin, 
Luisa de Carvajal y Mendoza, über die sie in ihren autobiografischen Schriften berichtet (de 
Carvajal y Mendoza 1966, 168).

264 Michaela Bill-Mrziglod 



sprechenden innerweltlichen Resonanzerfahrung: „Mir nützte es, Felder oder 
Wasser oder Blumen zu sehen. In diesen Dingen fand ich eine Spur des Schöpfers, 
ich meine, sie weckten mich auf und sammelten mich und dienten mir als Buch.“ (V 
9,5, 2015, 181)¹⁷

Es gibt also trotz der Lebensform des contemptus mundi Zustände resonanter 
Welterfahrungen, die jedoch stets an ein konkretes Gottesbild rückgebunden 
bleiben. Naturerfahrungen sind bei den Mystikerinnen immer religiöse Welt
erfahrungen.

5 Resonanz und vormoderne Mystik – ein 
vorläufiges Fazit

Während bezogen auf die Frage, ob bei spätmittelalterlicher und frühneuzeitlicher 
Frauenmystik von resonanten Gotteserfahrungen gesprochen werden kann, eine 
positive Antwort mit Hilfe des vertikalen Resonanzachsenmodells Hartmut Rosas 
leicht zu bejahen ist, gestaltet sich die Beantwortung bezogen auf Weltbeziehungen 
schwieriger. Wird Resonanz jedoch verstanden als ein dynamisches Aufeinander
bezogensein, so scheint auch die Wechselbeziehung von Selbst und Welt bei den 
vorgestellten Mystikerinnen die Möglichkeit eines Resonanzgeschehens zu be
inhalten. Besonders im Rahmen von Naturerfahrungen und in der Empathie zu den 
Mitmenschen ist ein religiös-kontemplativer Wahrnehmungsmodus¹⁸ zu beob
achten, der sich bei Teresa von Ávila sogar in „naturästhetisch-rezeptiver“ (Rosa 
2021, 468) Form äußert. Diese ästhetische Rezeption bei gleichzeitiger aktiver An
verwandlung von Natur noch ohne den Anspruch, von ihr Besitz ergreifen zu 
wollen, nimmt in den Umbrüchen des Spätmittelalters ihren Anfang. Hier beginnt 
eine lange Erzähltradition von Natur- und Selbsterfahrung im Sinne eines neu
zeitlichen Naturverständnisses, beginnend mit Petrarcas De vita solitaria (1366/ 
1371) (Zumbusch 2022, 23). Nicht mehr der contemptus mundi des symbolischen 
Wüstengangs spielt in den Garten- und Felddarstellungen Caterinas und Teresas 
die vorrangige Rolle. Von dieser Form traditioneller hagiografischer Narration 
gelöst, lassen sie eine neue Verbindung von vita contemplativa und vita activa
erkennen, die bei beiden Frauen entscheidende Faktoren ihrer religiösen Le
bensweise darstellten und sie in den Kirchenreformen ihrer Zeit ihre Stimme er

17 Speziell im Buch ihrer Gründungen betonte sie häufig, wie sehr sie die schöne Aussicht auf 
Wasser und Felder liebte. Vgl. zum herangeführten Zitat Anm. 13 in der verwendeten Quellen
edition.
18 Rosa selbst spricht von „romantisch-kontemplativ“ (Rosa 2021, 468).

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 265



heben ließen. Die mystischen Bilder und Allegorien sind dabei als Repräsentati
onsformen zu verstehen, die ihr für Frauen ungehöriges Handeln legitimierten.

Nichtsdestotrotz bleibt Welt für die vormodernen Mystikerinnen der Denk
weise ihrer Zeit entsprechend ein Ort, dessen Resonanzqualitäten einzig von Gott 
abhängen. Die Welt als solche bleibt stumm, weshalb sie sich von den Verhältnissen 
und Erwartungen der Gesellschaft bewusst abgesondert haben und der Welt beim 
Eintritt ins monastische Leben weitgehend entfremdet sind oder zumindest mit 
bewusst gewählter innerlicher Distanz begegnen.

Es gibt daher Anknüpfungspunkte an Rosas Resonanzkonzept, das jedoch be
zogen auf die Vormoderne lediglich eine Methode darstellt, sich einer anderen 
Epoche mit der Resonanzmetapher analytisch zu nähern, da erfülltes Leben und 
Heil in der Mentalität des Mittelalters und der Frühen Neuzeit teleologisch nicht 
auf die Welt, sondern auf ein Jenseits bezogen ist. Und doch kann auch die vor
liegende Studie nur einen Ausschnitt an Möglichkeiten darstellen, historische 
Konzepte und Dynamiken resonanter Weltbeziehungen einzufangen und Resonanz 
– wie Rosa es ausdrücklich selbst immer wieder konstatierte – „als mehr oder 
minder deutungsoffene Metapher zu nehmen“ (Rosa 2017, 314). Schließlich ist aber 
auch in historisch-theologischer Perspektive nicht von der Hand zu weisen, dass die 
Beziehungsfähigkeit des Menschen, verstanden als Resonanzfähigkeit, „dem Sub
jekt vorausliegt“ und damit zugleich „anthropologisches Bedürfnis“ und „anthro
pologische Fähigkeit“ ist (Rosa 2017, 328).

Bibliographie
Benke, Christoph. 2023. Leben im Übergang. Die österliche Dynamik christlicher Spiritualität. Freiburg 

i. Br.: Herder.
Bill-Mrziglod, Michaela. 2016a. „Die Inner(welt)lichkeit des Gartens im 16. Jahrhundert. Der Garten 

als Thema und Ort der Meditation“. In Orte der Imagination – Räume des Affekts: Die mediale 
Formierung des Sakralen, hg. v. Elke Koch und Heike Schlie, 311 – 324. Paderborn: Wilhelm Fink.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2016b. „Die Seele als Gartenraum – Mystische Konzepte von Frauen in 
Mittelalter und Früher Neuzeit“. In Raumkonzepte in der Theologie: Interdisziplinäre und 
interkulturelle Zugänge, hg. v. Angela Kaupp, 181 – 192. Ostfildern: Matthias Grünewald.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2021a. „Einleitung. Annäherungen an Askeseräume mit Blick auf Politik, 
Religion und Geschlecht“. In Asketische Selbstbeschränkungen und Entgrenzungsstrategien: 
Religion – Politik – Geschlecht, hg. v. Michaela Bill-Mrziglod, 3 – 17. Berlin: LIT-Verlag.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2021b. „Die militia Christi. Zu einem Topos des asketischen Kampfes in 
frühneuzeitlichen Erbauungswerken“. In Asketische Selbstbeschränkungen und 
Entgrenzungsstrategien: Religion – Politik – Geschlecht, hg. v. Michaela Bill-Mrziglod, 93 – 118. 
Berlin: LIT-Verlag.

266 Michaela Bill-Mrziglod 



Bill-Mrziglod, Michaela. 2021c. „Biblische Soteriologie in der Volkssprache am Beispiel Mechthilds 
von Magdeburg“. In Soteriologie in der hochmittelalterlichen Theologie, hg. v. David Olszynski und 
Ulli Roth, 101 – 123. Münster: Aschendorff.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2023. „Die Soteriologie des Blutes bei Caterina von Siena (1347 – 1380)“. In 
Soteriologie in der spätmittelalterlichen Theologie, hg. v. David Olszynski und Ulli Roth, 61 – 82. 
Münster: Aschendorff.

Carvajal y Mendoza, Luisa de. 1966. Escritos autobiográficos, eingel. u. kommentiert v. Camilo María 
Abad. Espirituales españoles. Serie A, Textos 20. Barcelona: Juan Flors.

Caterina von Siena. 2005. Sämtliche Briefe. An die Männer der Kirche I, hg. v. Werner Schmid nach 
unvollendetem Manuskript v. Ferdinand Holbock, erg. übers. v. Claudia Reimüller. Caterina von 
Siena 2. Kleinhain: Verlag St. Josef.

Caterina von Siena. 52010. Gespräch von Gottes Vorsehung, eingel. v. Ellen Sommer-von Seckendorff u. 
Hans Urs von Balthasar, übers. v. Ellen Sommer-von Seckendorff u. Cornelia Capol. Lectio 
spiritualis 8. Einsiedeln: Johannes Verlag.

Caterina von Siena. 2013. Sämtliche Briefe. An die Frauen in der Welt, hg. v. Werner Schmid, übers. v. 
Claudia Reimüller. Caterina von Siena 8. Kleinhain: St. Josef Verlag. 
Die Briefe werden im Beitrag abgekürzt mit Lettere und der entsprechenden Briefnummer sowie 
dem Erscheinungsjahr des Referenztextes. Das Gespräch von Gottes Vorsehung wird abgekürzt mit
Dialogo.

Certeau, Michel de. 2010. Mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Aus dem Franz. v. Michael Lauble. 
Berlin: Suhrkamp.

Dinzelbacher, Peter. 2012. Deutsche und niederländische Mystik des Mittelalters. Ein Studienbuch.
Berlin/Boston: De Gruyter.

Griffero, Tonino. 2021. „Gestimmt sein. Zwischen Resonanz und Responsivität“. Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 69(5): 691 – 719.

Groß, Michael. 2022. Spiritualität der Sozialen Arbeit: Resonanz bei Hartmut Rosa und Sein bei Meister 
Eckhart als Verbundensein mit dem Anderen. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft.

Leppin, Volker. 2021. Repräsentation und Reenactment: Spätmittelalterliche Frömmigkeit verstehen.
Tübingen: Mohr Siebeck.

Roppert-Leimeister, Anette. 2020. Kontemplation – ein Resonanzgeschehen? Untersuchung Teresa von 
Avilas Werk „Wohnungen der inneren Burg“ nach der Resonanztheorie Hartmut Rosas zur möglichen 
Bedeutung für die Weltbeziehung des spätmodernen Menschen. Masterarbeit an der Evangelischen 
Hochschule Tabor Marburg in Religion und Psychotherapie. Veröffentlichungslink: https:// 
kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/1999 (Abrufdatum 02. 01. 2024).

Rosa, Hartmut. 2013a. Beschleunigung und Entfremdung: Entwurf einer kritischen Theorie spätmoderner 
Zeitlichkeit. Aus dem Engl. v. Robin Celikates. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2013b. Vom Schweigen der Welt und von der Sehnsucht nach Resonanz. Vortrag 
gehalten am 04. 05. 2013 auf dem Evangelischen Kirchentag.

Rosa, Hartmut. 2017. „Für eine affirmative Revolution. Eine Antwort auf meine Kritiker_innen.“ In 
Resonanzen und Dissonanzen: Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian 
Helge Peters und Peter Schulz, 311 – 329. Bielefeld: transcript Verlag.

Rosa, Hartmut. 2019. „‚Spirituelle Abhängigkeitserklärung‘. Die Idee des Mediopassiv als 
Ausgangspunkt einer radikalen Transformation.“ In Große Transformation? Zur Zukunft moderner 
Gesellschaften. Sonderband des Berliner Journals für Soziologie, hg. v. Klaus Dörre u. a., 35 – 55. 
Wiesbaden: Spinger VS.

Rosa, Hartmut. 72020. Unverfügbarkeit. Wien und Salzburg: Residenz Verlag.

Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen 267

https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/1999
https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/1999


Rosa, Hartmut. 52021. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Rüpke, Jörg. 2021. Ritual als Resonanzerfahrung. Religionswissenschaft heute. Stuttgart: Kohlhammer.
Salmann, Elmar. 21998. Art. „Trockenheit (Nacht)“. In Wörterbuch der Mystik, hg. v. Peter Dinzelbacher, 

502 – 503. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag.
Scheuermann, Leif und Spickermann, Wolfgang, Hg. 2016. Religiöse Praktiken in der Antike: 

Individuum – Gesellschaft – Weltbeziehung. Keryx 4. Graz: Uni-Press Graz Verlag.
Sölle, Dorothee. 21997. Mystik und Widerstand. Hamburg: Hoffmann und Campe Verlag.
Steinacker, Peter. 1983. „Gott, der Grund und Ungrund der Welt: Reflexionen zum Verhältnis von 

Welterfahrung und Gottesbild am Beispiel der Mystik Jakob Böhmes“. Neue Zeitschrift für 
Systematische Theologie und Religionsphilosophie, 25(1 – 3): 95 – 111.

Tausch, Harald. 2000. „Crux meditationis. Die Meditation im Garten des 17. Jahrhunderts am 
Kreuzweg von Erinnern und Vergessen“. In Meditation und Erinnerung in der Frühen Neuzeit.
Formen der Erinnerung 2, hg. v. Gerhard Kurz, 368 – 401. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Teresa von Avila. 2015. Gesamtausgabe. Werke und Briefe, 2 Bde., hg., übers. u. eingel. v. Ulrich 
Dobhan und Elisabeth Peeters, mit einem Geleitwort v. Mariano Delgado. Freiburg i. Br.: 
Herder. 
Abkürzungen daraus verwendeter Werke: 
CC = Die geistlichen Erfahrungsberichte 
MC = Gedanken zum Hohenlied 
M = Die Wohnungen der inneren Burg 
V = Das Buch meines Lebens

Völker, Fabian. 2020. „Methodologie und Mystik. Plädoyer für eine integrale Religionswissenschaft“. 
In Wissen um Religion: Erkenntnis – Interesse: Epistemologie und Episteme in Religionswissenschaft 
und Interkultureller Theologie, hg. v. Klaus Hock, 343 – 366. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Wendel, Saskia. 2002. Affektiv und inkarniert: Ansätze deutscher Mystik als subjekttheoretische 
Herausforderung. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet.

Wendel, Saskia. 22011. Christliche Mystik: Eine Einführung. Kevelaer: Verlagsgemeinschaft topos plus.
Wilde, Mauritius. 2000. Das neue Bild vom Gottesbild: Bild und Theologie bei Meister Eckhart. Dokimion 

23. Fribourg: Universitätsverlag Freiburg Schweiz.
Wriedt, Markus. 2021. „‚Das ist mein Leib!‘ Resonanztheoretische Überlegungen zu einem 

Streitthema konfessioneller Theologie und der damit verbundenen religiösen Positionierung“. 
In Die religiöse Positionierung der Dinge: Zur Materialität und Performativität religiöser Praxis, hg. v. 
Ursula Roth und Anne Gilly, 74 – 89. Stuttgart: Kohlhammer.

Zumbusch, Cornelia. 2022. Natur und Askese: Eine Poetik. Fröhliche Wissenschaft 209. Berlin: MSB 
Matthes & Seitz.

268 Michaela Bill-Mrziglod 


	Michaela Bill-Mrziglod
	Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen bei Caterina von Siena und Teresa von Avila
	1 Mystik und die Lebensform des contemptus mundi (weltentsagende Lebensweise)
	2 Rosas Resonanzkonzept als Ausgangspunkt der Betrachtung vormoderner religiöser Resonanzerfahrungen
	3 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt bei Caterina von Siena
	4 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt bei Teresa von Avila
	5 Resonanz und vormoderne Mystik – ein vorläufiges Fazit
	Bibliographie


