Michaela Bill-Mrziglod

Mystische Sprachbilder resonanter Welt-
und Gottesbeziehungen bei Caterina von
Siena und Teresa von Avila

Zu den auflergewohnlichen Beziehungsformen zwischen Gott und Mensch zéhlt
zweifellos die mystische Erfahrung. Da sie uns nur in Schrift und Bild tbermittelt
ist, geht es in einer wissenschaftlichen Annaherung darum, in diesen Zeugnissen
den Zwischenraum des Wartens auf die Begegnung mit Gott, die mystische Er-
fahrung selbst und die Auswirkungen dieser transformativen Erfahrung zu er-
fassen und adaquat zu beschreiben. Eine deutende Anndherung an vergangene
Epochen gelingt letztlich nur unter Zuhilfenahme eines Repertoires an Methoden
und Terminologien, was sich als schwierig erweist, handelt es sich doch bei den
traditionell zustdndigen Disziplinen wie Aszetik, Mystik- und Spiritualitatsfor-
schung - zumal mit historischem Fokus — um zutiefst vernachlassigte For-
schungsbereiche ohne erkennbares Methodenprofil. Ob sich Hartmut Rosas Reso-
nanzkonzept zur Analyse historischer Mystikphdnomene eignet, wird Thema
vorliegenden Beitrags sein.

1 Mystik und die Lebensform des contemptus
mundi (weltentsagende Lebensweise)

Die Theologiegeschichte bezieht sich gerne auf die wirkméchtige Definition des
Thomas von Aquin, der Mystik als ,,cognitio Dei quasi experimentalis“* und somit
als Erkenntnismodus Gottes vermittels einer bestimmten Erfahrung und als Form
theologischer Erkenntnis charakterisiert, was bereits seit dem 5. Jahrhundert als
,mystische Theologie** bezeichnet wurde. Eine aktuelle Definition von Mystik ist
aufgrund der Diversitat der Ansdtze schwieriger. Der christlichen mystischen Er-
fahrung ist mitunter eine Suchbewegung des Individuums in Form ritueller und
asketischer Praktiken vorangegangen, die auf eine unio mit Gott zielt, jedoch nicht
vom Menschen herbeigefiihrt werden kann, sondern stets als plotzlich herein-
brechende Widerfahrnis einer Begegnung mit dem Gottlichen beschrieben wird,

1 Thomas von Aquin, Summa theologica, 2-2, q. 97 a 2 ad 2; q. 162 a 3 ad 1.
2 Das Referenzwerk Peri mystikes theologias (ca. 6. Jh.) wird Pseudo-Dionysios Areopagita zu-
geschrieben.

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-013


https://doi.org/10.1515/9783111352657-013

250 —— Michaela Bill-Mrziglod

die Erkenntnis, Denken und Handeln der Mystikerinnen und Mystiker zutiefst
wandelt. Retrospektiv erzeugen diese sodann in ihren Verschriftlichungen sowohl
der mentalen und leiblichen Vorbereitungstechniken (wie z. B. dem Schaffen oder
Durchschreiten imaginirer Rdume, der Verschriftung geistiger Leere/Odnis/Wiiste)
als auch des unmittelbaren Ergriffenseins vom Géttlichen (wie z. B. der volligen
geistigen und korperlichen Bewegungslosigkeit oder des rdumlichen Enthoben-
seins von der Welt, aber auch des Dialogs mit einer der drei gottlichen Personen) in
gewisser Weise ,Scheinformen von Prdasenz“ (de Certeau 2010, 13). In der Ge-
schichte des Christentums verbindet sich eine mystische Erfahrung haufig mit ei-
ner religiésen Lebensform, die vorwiegend mit dem Konzept des contemptus mundi
als Zurtuckweisung alles Weltlichen bei gleichzeitiger Offenheit fiir die resonante
Beziehung zu Gott und den Mitmenschen korrespondiert.

Da Hartmut Rosa sein Resonanzkonzept mit einer starken Verwurzelung in der
Romantik auf die Moderne bezieht (Rosa 2021, 293) und es als Theorie des guten
Lebens und der gelingenden Responsivitdt von Individuum und Welt kennzeichnet,
ist zundchst fraglich, ob es auf vormoderne Zeiten tberhaupt anwendbar ist.
Speziell der contemptus mundi monastischer Pragung scheint einer Theorie der
resonanten Weltheziehung diametral entgegengesetzt. Wird die Resonanztheorie
unreflektiert und ohne Modifikation auf mystische Phdnomene angewandt, besteht
die Gefahr einer unsachgeméfl anachronistischen Lesart der Quellen. Vor dem
Hintergrund der Unschérfe des Mystikbegriffs und des Umstands, dass christliche
Spiritualitat selbst keine kohdrente Geschichte aufweist, kann die Betrachtung
mittels eines methodischen Hilfsmittels wie dem Resonanzkonzept® dennoch le-
gitim sein. Bislang gibt es in diesem Forschungsfeld Arbeiten zu Teresa von Avilas
Wohnungen der inneren Burg (Roppert-Leimeister 2020), zu einer in weiterem
Sinne spirituell-mystischen Erfahrung der Abendmahlsfrommigkeit Martin Lu-
thers (Wriedt 2021) sowie Uber eine Verbindung von Rosas Resonanztheorie und
Meister Eckharts Ontologie zur Beleuchtung aktueller Pramissen sozialer Arbeit
(Grofd 2022). Ein erstes Ergebnis des Doktoratskollegs Hartmut Rosas zu Reso-

3 Bezogen auf die Vormoderne muss man sich von der Normativitét, die Rosa fiir seine Theorie
beansprucht, distanzieren. Zugleich soll dies nicht bedeuten, dass dies aus einem vielfach an-
genommenen Riss zwischen vermeintlich vormoderner stabiler Gesellschaft und moderner dy-
namisch-entfremdeter Gesellschaft begriindbar ist. Dennoch ist fraglich, ob bezogen auf histo-
rische Prozesse tiberhaupt ein metaphorisches Konzept normative Geltung haben sollte, zu
mannigfaltig sind namlich die anthropologischen Konzepte, die eher nicht mit Rosas Autono-
mieverstdndnis korrespondieren. Auch dem Essentialismus seines Ansatzes wurde wiederholt
widersprochen. Dessen ungeachtet ist es mit Hilfe der Resonanzidee mdglich, Momente der
beziehungsgebundenen Resonanz in der Sprachvielfalt verbalisierter Resonanzerfahrungen in
mystischen Schriften zu vermuten und diese auch analytisch erfassen zu kénnen.



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 251

nanzbeziehungen in religiésen Praktiken anderer historischer Epochen* liegt vor
in Form eines Sammelbands zur Antike (Scheuermann und Spickermann 2016)°
sowie einer Studie Jorg Riipkes (2021), der sich dem Verhéltnis von Resonanz und
(nicht-)religiésen Ritualen widmet.®

Dialogische Beziehungsformen beschreibt Rosa mit seinem Modell der drei
Resonanzachsen. Er unterscheidet die diagonale der Dinge, die horizontale der
Beziehung zu Menschen und die vertikale der tiefenresonanten Verbindung zu
Inner- und Auflerweltlichem (Natur oder Transzendenz). Es ist im Rahmen der
Aszetik und Mystikforschung eine Herausforderung, die Verbindung der drei
Achsen im Blick zu behalten. Unbestimmt ist inshesondere die Idee der resonanten
Weltbeziehung im Sinne der diagonalen und horizontalen Resonanzachse, die in
der Mystikforschung kaum eine Rolle spielen,” da nahezu ausschlieRlich die Got-
tesheziehung fokussiert wird. Handelt es sich bei den Welterfahrungen der Mys-
tikerinnen und Mystiker tatsdchlich nur um Formen fehlender resonanter Welt-
beziehung, was bedeute, ,dass kinstlerische oder philosophische und vielleicht
auch mystische Formen der Anverwandlung von Welt héufig das Ergebnis
schmerzhafter und tiefer biographischer Entfremdungs- beziehungsweise Repul-
sionserfahrungen sind“ (Rosa 2021, 324)? Dies wére zu kurz gegriffen. Mystik kann
nicht als rein innerweltliches Erfahrungsgeschehen begriffen werden, da sie da-
durch ,ihrer differentia specifica“ (Volker 2020, 350) beraubt wiirde. Das von
mystisch begnadeten Personen als auflergewohnliche Transzendenzerfahrung
Wahrgenommene, was u. a. in der Metaphorik ekstatischen Entriicktseins von der
Welt beschrieben wird, entzieht sich dem modernen wissenschaftlichen Diskurs,
da ihm ein metaphysisches Konzept von Wirklichkeit zugrunde liegt, das sich
empirischen Zugangen verschliefSt. Mystik ist ihrem Wesen nach ein grenziiber-
schreitender Zustand zwischen Immanenz und Transzendenz, dessen sprachlich-
bildlicher Ausdruck als einzig greifbare weltliche Ausdrucksform per se defizitar
ist. Mit Fabian Volker gehe ich daher konform, dass sich ein empirisch verengter
Zugang quasi verbietet, da er den Kern mystischen Erlebens zum Verschwinden
bringt (Volker 2020, 347). Eine mystisch begabte Person ist zwar immer Teil der

4 Vgl. https:/dk-resonance.uni-graz.at/de/das-doktoratskolleg/ (Abrufdatum: 16.02.2024).

5 Mystik spielt darin keine Rolle.

6 Die beiden erstgenannten Forschungen richten ihr Augenmerk auf die Resonanzbeziehung
zwischen Gott und Individuum, jedoch nur beildufig zwischen Individuum und Welt. Grof3
analysiert mit Hilfe terminologischer Konzepte nach Rosa und Eckhart die Gegenwart. In den
Studien von Scheuermann und Spickermann (2016) sowie von Riipke (2021) spielt die Mystik keine
explizite Rolle.

7 Exemplarisch in diesem desideraten Themenfeld zu nennen ist die wegweisende Studie von
Steinacker (1983), der keine vergleichbaren Studien folgten.


https://dk-resonance.uni-graz.at/de/das-doktoratskolleg/

252 —— Michaela Bill-Mrziglod

Welt und macht auch die mystische Erfahrung innerweltlich, aber es ist eine Er-
fahrung des absolut anderen ihrer Selbst und der Welt (Wendel 2011, 18). Historisch
ist die mystische Erfahrung — da sie nur individuell im Glauben wahrnehmbar ist —
nicht ginzlich erfassbar, was jedoch einen metaphysisch-aufserweltlichen Bezug
nicht ausschliefst, nur weil die wissenschaftliche Methode an ihre Grenzen stofst.
Historische Realitdt hingegen sind die Biicher und Schriften der Mystikerinnen und
Mystiker vergangener Epochen, die historisch-kritisch analysiert werden kénnen.
Diese sind in vorliegendem Beitrag als verbalisierte Zeugnisse mystischer Erfah-
rung von Interesse.

Anhand der Schriften zweier Protagonistinnen und ihrer mystischen Sprach-
bilder resonanter wie dissonanter Welt- und Gotteserfahrungen sollen nun mit
Hilfe der Resonanztheorie Rosas hermeneutische Deutungsrdume erschlossen
werden. Sowohl Caterina von Siena (1347—1380) als auch Teresa von Avila (1515—
1582) lebten und wirkten an wesentlichen kirchen- und mentalitétsgeschichtlichen
Wendepunkten in der Geschichte Europas. Die spédtmittelalterliche Dominikaner-
tertiarin Caterina von Siena wurde in Zeiten der Pest, des zu Ende gehenden Avi-
gnonesischen Exils und des groflen abendldandischen Schismas von Zeitgenossin-
nen und Zeitgenossen als mahnende Stimme Gottes wahrgenommen, die sich in
den kirchenpolitischen Diskursen klar positionierte und zugleich allen Menschen
jedweden Standes seelsorglich zur Seite stand. Auf der anderen Seite haben wir es
bei Teresa von Avila mit einer ebenso sprachméchtigen Ordens- und Kirchenre-
formerin im von konfessionellen Auseinandersetzungen gebeutelten Europa zu
tun, die ihren spirituellen Erfahrungsweg der Gottesndhe, des Kampfes mit den
Normierungen der Welt wie auch des Leidens an geistlichen ,Trockenheiten® in
zahlreichen Schriften ausfihrlich dokumentierte. Die mystischen Erfahrungen
pragten ihre jeweiligen Lebenswege entscheidend mit, transformierten sie selbst
und ihr Umfeld. Michel de Certeau beschreibt diese Phase der Transformation
treffend als ,,dunkle Nacht des Koérpers“ (de Certeau 2010, 15), in den eine Macht
einbricht und ihn umgestaltet im ,ambivalenten Ubergang von der Prdsenz zur
Absenz, von der Anwesenheit zur Abwesenheit* (de Certau 2010, 12). Die Meta-
phorik der dunklen Nacht ist ein synonymes Bild fiir die Trockenheit der Seele im
Sinne eines trostlosen Gemiitszustands des betenden Individuums und des Gefiihls
einer gewissen Gottverlassenheit, ,wobei sich in solcher Nichtung allen mensch-
lichen Vermdogens schon [...] Gott ankiindigt“ (Salmann 1998, 503), der die betende
Person zu wandeln beginnt.

Beide mystischen Theologinnen und Kirchenlehrerinnen verwendeten oder
préagten in ihren Schriften zahlreiche Sprachbilder, die lange Zeit nachwirkten,
heute jedoch weitgehend in Vergessenheit geraten sind. Wie noch aufzuzeigen ist,
bieten sie jedoch das Potenzial, sie mit Hilfe des terminologischen Apparats der
Resonanztheorie Rosas zu analysieren. Bedenkenswert sind diesbeziiglich die



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 253

mittelalterlichen und frithneuzeitlichen Sprachbilder der Gottesfiille und -leere des
als Gefafs beschriebenen Individuums, das der inneren Burg, des brennenden und
blutenden Herzens sowie des Wohlgeruchs der Blumen, die im Garten der Seele
Zeichen Uberstromender Liebe Gottes sind. Mit Hilfe dieser Bilder besetzten Ca-
terina und Teresa Raume einer individuell gedachten Prasenz des Gottlichen in der
Welt ohne zwischengeschobene und institutionalisierte Instanzen. Dies erlaubte es
ihnen, in einem Spannungsfeld machtvoller Reprasentationsraume des Gottlichen
in der klerikalisierten und innerlich zerrissenen Kirche Gehor zu finden und Re-
formen zu bewirken.

2 Rosas Resonanzkonzept als Ausgangspunkt der
Betrachtung vormoderner religiéser
Resonanzerfahrungen

Da Hartmut Rosas Resonanzkonzept ein sékulares soziologisches Erklarungs- und
Analysemodell moderner Gesellschaften darstellt, ist es nur konsequent, dass er
auch Gott als ,die Vorstellung einer antwortenden Welt“ (Rosa 2021, 435) versteht.
In vormodernem christlichem Kontext gilt Gott hingegen als Schopfer der Welt und
als ein im weltlichen Kontext erfahrbares und antwortendes Beziehungswesen, er
ist aber als wesenhafter Gegensatz zur Welt nicht mit dieser Welt in eins zu setzen.
Dennoch eignen sich einige Aspekte von Rosas Resonanztheorie, um auch mittel-
alterliche und frithneuzeitliche Momente einer individuellen Glaubens- und auch
Welterfahrung als Resonanzgeschehen und Beziehungserlebnis zu deuten, das die
wesentlichen Momente der Unverfiigharkeit, der Trias aus Af<fizierung, E-motion
und Transformation (Rosa 2021, 208, 298, 318; Rosa 2020, 42) sowie der gegenseitigen
Durchdringung der vertikalen, horizontalen und diagonalen Resonanzachse (Rosa
2021, 331-514) enthalt. Wird Resonanz damit einhergehend verstanden als ,das
(momenthafte) Aufscheinen, das Aufleuchten einer Verbindung zu einer Quelle
starker Wertungen in einer iberwiegend schweigenden und oft repulsiven Welt*
(Rosa 2021, 317), die Sehnstichte erst erweckt und das Individuum gleichsam zu
wandeln vermag (Rosa 2021, 217-18), ist danach zu fragen, wie autonom vormo-
derne Menschen tUberhaupt gedacht werden konnen, unterlagen sie doch deutli-
cher als heute starken religiosen und gesellschaftlichen Wertungen, darunter etwa
religios begriindete Misogynie oder ein Klima des Verdachts der Héresie gegeniiber
mystischen Phdnomenen, die das religiose Subjekt nicht selten daran hinderten
»mit eigener Stimme [zu] sprechen und sich hérbar [zu] machen® (Rosa 2021, 312).
Um jedoch nicht vorschnell ein mogliches historisches Klischee zu perpetuieren,
bietet sich zum besseren Verstandnis spatmittelalterlicher und auch friihneuzeit-



254 —— Michaela Bill-Mrziglod

licher Frommigkeit die Hinzuziehung des Reenactment- und Reprédsentationsmo-
dells Volker Leppins (2021), des historischen Mystikmodells Michel de Certeaus
(2010) sowie des modifizierten Resonanzkonzepts Tonino Grifferos (2021) an, die
Rosas Resonanztheorie um einige Aspekte ergéanzen.

Rosa erkennt in der monastischen Lebensform des contemptus mundi vor-
moderner Pragung rein negativ die weltverneinende Weltflucht und misst lediglich
der kontemplativen Weltbetrachtung Positives bei. Hierin liegt jedoch eine fol-
genschwere kategoriale Fehleinschdtzung der ,vier kognitiv-kulturellen Grund-
formen der Weltbheziehung“ (Rosa 2021, 222), da er im urspringlichen Entwurf
scharfe Trennlinien zwischen aktiven und passiven Formen des Weltverhéltnisses
und zwischen Welthejahung und Weltverneinung zieht, die er in einer An-
schlussstudie im Begriff des ,Mediopassiv® bzw. ,medioaktiv[]“ (Rosa 2019, 47) er-
freulicherweise revidiert, wenn auch mit dem ungliicklichen Bezug des gramma-
tikalischen Aktivs zum ,Téter, Sender, Austibenden® und des Passivs zum ,,Opfer,
Empfinger, Erleidenden“ (Rosa 2019, 46)°. Wie so oft liegt auch bezogen auf welt-
verneinende Weltflucht und weltbejahende Kontemplation mystisch begabter
Personen die Wahrheit in der Mitte, denn Medium beschreibt auch ein Bezie-
hungsgeschehen, bei dem sich Dinge ereignen, ,ohne Tater und Opfer zu produ-
zieren“ (Rosa 2019, 46). Kontemplative und aktive Formen monastischer Lebens-
weise bedingen sich gegenseitig und wechseln sich ab. Aus dem Gebet schopfen
viele Religiosen die Kraft, sich der Welt karitativ-seelsorglich zuzuwenden und sich
in kirchenpolitischen Diskursen zu positionieren. Damit erhélt auch die weltent-
sagende Lebensweise (contemptus mundi) eine mediopassive Charakteristik.

Wertvoll ist weiterhin Rosas Modell der ,Unverfiigharkeit“ (Rosa 2020) und der
JEntfremdung“ (Rosa 2013a) als ,Schweigen der Welt“ (Rosa 2013b) (und in der
Mystik als Schweigen Gottes). Auch in der Mystik ist es der Beziehungsbruch
zwischen Mensch und Gott, Mitmensch und belebter wie unbelebter Natur, der als
Zustand der Beziehungslosigkeit und des ,,Verstummens der Welt“ (Rosa 2021, 522)
wahrgenommen und mit dem Begriff der Stinde konterkariert wird. Anwendbar ist
Rosas Theorie durch seine vertiefenden Randbemerkungen, die eine Berticksich-
tigung vormoderner und schriftlich fixierter Dokumente der Mystik zulassen.
Inshesondere sein Bild der ,Oasen- und Wiistenerfahrung (Rosa 2021, 198) als
,2Momente der Fiille“ (ebd.) und als ,,Zustand der Fiille aus der Leere“ (Rosa 2021,
203) sowie die ,,Weltabgeschiedenheit [...] als ein Weg zu einem wahrhaft ad-
dquaten Weltverhaltnis“ (Rosa 2021, 203) bieten sich als Anker- und Vergleichs-
punkte der Analyse vormoderner mystischer Schriften an, handelt es sich doch bei

8 Vgl. auch die weiterfiihrenden Darlegungen Robin Flacks zum Konzept des Mediopassivs im
vorliegenden Sammelband.



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen == 255

der Plerosis (Fiille) und der Kenosis (Leere) um zwei elementare Pole im geistlichen
Leben. Speziell die Wiistenerfahrung als Erfahrung der Gottferne kann in der
Mystik zudem Vorstufe einer gelingenden Resonanzbeziehung zwischen Mensch
und Gott einerseits und zwischen Mensch und Welt andererseits sein.

Die Resonanzsensibilitat und die Offenheit fiir ein Angesprochenwerden durch
transzendente Machte waren in der Vormoderne deutlicher als heute (Rosa 2021,
652). In der Geschichte christlicher Spiritualitdt gab es daher wiederholt Tenden-
zen, sich die Resonanzerfahrung durch religiose Praktiken wie Gebet, Kontem-
plation und andere Rituale vor dem Hintergrund eines durchaus auch magischen
Weltverstandnisses verflighar zu machen. Die Ambivalenz besteht darin, dass das
Gebet einerseits eine methodische Eintibung in die Annéherung an das Gottliche
ist, um Gott ,erreichen“/anrufen — und eventuell sogar ,verfiighar“ machen - zu
konnen, andererseits wird das Antwortgeschehen Gottes selbst stets als unverfiig-
bares und den Menschen umwandelndes ,Widerfahrnis“ (Rosa 2020, 68) be-
schrieben. De Certeau spricht davon, dass eine mystische Person ,von der Zeit
gepackt [wird] als von dem, was einbricht und umgestaltet” (de Certeau 2010, 23).
Nach Leppin stellten die Schriften der Mystikerinnen® jedoch auch Autorisie-
rungsstrategien in Form der verkiindeten Mitautorschaft Gottes dar, da sie auf
einen ,gesellschaftlichen Resonanzraum fiir géttliche Realitat“ (Leppin 2021, 238)
bauen konnten. Mit dem Terminus ,Resonanzraum®, den Leppin nicht an Rosas
Konzept anlehnt, meint er lediglich umgangssprachlich, dass der Glaube an die
Fahigkeit Gottes, sich ausgewahlter Personen bedienen zu konnen um sich den
Menschen mitzuteilen, gesellschaftlich weit verbreitet war. Mittels kulturell be-
kannter visionérer Bildsprache schufen die Mystikerinnen nicht nur Reprasenta-
tionsformen des Gottlichen, mit denen sie ihr Handeln legitimiert sahen, sondern
mischten sich nicht selten ins politische Geschehen der Zeit ein. Wéhrend die
Frauen bei dogmatischen Fragen meist mit der zeitgenossischen Theologie korre-
spondierten, waren sie mit Blick auf das menschliche Miteinander in ihren di-
rekten Anweisungen fiir die christliche Lebensweise aller Stinde weit weniger
zurtickhaltend und fihlten sich durch ,die Prdsenzerfahrung des Géttlichen®
(Leppin 2021, 251) in Geist und Korper zur Erhebung ihrer von institutionellen
Einrichtungen autonomen Stimme und zur Einmischung ins Weltgeschehen auto-
risiert. Diese Erfahrung ist es zugleich, die nicht beim Gottlichen verweilt, sondern
zu neuer Weltwahrnehmung fithrt: ,Wo daran geglaubt wird, dass Christus in der
Welt ist, dass sein Handeln nachvollzogen werden kann, sein Geist und Leib ge-
genwartig ist, da ist diese Welt eine andere.“ (Leppin 2021, 253) In der Tat sind die
Schriften mittelalterlicher und frithneuzeitlicher Mystikerinnen dazu geeignet,

9 Leppin bezieht sich hier ausdriicklich nur auf Frauen (Leppin 2021, 231).



256 =—— Michaela Bill-Mrziglod

darin ritualisierte soziale Praktiken abzulesen, beschriebene Erfahrungen als Re-
sonanzerfahrungen von Gott und Welt zu erkennen und mit Hilfe des Resonanz-
konzepts die mystischen Narrative und Bilder der Welt- und Gottesbeziehungen zu
entschliisseln. Denn spatestens die Frithe Neuzeit kennt Konzepte resonanter Be-
ziehungen des In-der-Welt-Seins. Exemplarisch zu nennen ist die Signaturenlehre
des Mystikers Jacob Béhme (1575-1624), der jede Kommunikation und jedes Ver-
stehen als ein durch eine Signatur oder ein Wesen veranlasstes Mitschwingen des
Korpers im Bild des Gefafles oder Schreins meint, hervorgerufen durch géttlichen
Geist und nur im Geiste erkennbar (Griffero 2021, 692). Fiir ihn ist das Gott und Welt
verbindende Geheimnis nur mystisch zu erfassen (Steinacker 1983, 97). Gottesklage
und Leiden an Gottes ambivalentem Bezug zur Welt ist dann nur Ausdruck einer
disharmonischen (oder auch dissonanten) Welterfahrung (Steinacker 1983, 110).
Gottesrede ist demnach stets riickgebunden an ein normatives Welthild einerseits
und an eine — davon eventuell abweichende — Welterfahrung andererseits. Von
theologischer Terminologie geldst spricht Griffero diesbeztiglich in neophénome-
nologischer Manier von ,atmosphdrische[r] Wahrnehmung“ (Griffero 2021, 695)
bestimmter Gefiihle, die Raum durchdringen und geistig wie korperlich erfasst
werden konnen. Darin widerspricht er Rosa, der Resonanz klar als Beziehungs-
modus statt als Gefiihl kennzeichnet (Rosa 2021, 288). Zurecht merkt Griffero aber
an, dass ,korperliche Resonanz [...] ein unerldsslicher Bestandteil des Gefiihls“
(Griffero 2021, 701), Affekt also stets verkorpert ist. Diese Hervorhebung ist ein
wichtiger Pfeiler hin zur Anwendung der Resonanztheorie auf vormoderne mys-
tische Erfahrung, die nicht ohne Leib zu denken ist. Im Gegenteil nimmt der Kérper
speziell bei den Mystikerinnen eine aufierordentlich prominente Stellung ein. Thr
Korper gehorcht nicht dem Diskurs, sondern ist ,selbst eine symbolische Sprache“
(de Certeau 2010, 18). Er ist der Raum, der in Zeiten religioser und konfessioneller
Verunsicherung und Neujustierung des religiosen Raums durch die kirchlichen
Streitparteien als asketischer Ubungsraum neuer Praktiken fungiert und damit
einen Beitrag zur Neuorganisation des religiosen/konfessionellen Raumes leistet
(de Certeau 2010, 41). Die mystische Erfahrung und Theologie erhélt dabei die
wichtige Form des doppelten Resonanzbodens, ,der sowohl intrapsychische
Schwingungen erzeugt als auch solche, die durch die Interaktion mit anderen
Wesen oder Formen generiert werden“ (Griffero 2021, 701). Vielleicht kann sogar
von einem dreifachen Resonanzboden gesprochen werden, da als drittes die Ein-
beziehung der Interaktion mit Mensch und Natur — also der Welt — angebracht ist.

In der vorgestellten methodischen Erweiterung unter Hinzuziehung des Re-
préasentationsmodells Leppins, de Certeaus Konzept der transformativen Hetero-
topie mystischer Erfahrung, vermittelt in Symbolsprache, und Grifferos Koppelung
von Emotion und Resonanz statt deren trennscharfe ,,Entkoppelung® und Auto-
nomisierung bei Rosa (289) liegt der notwendige Ansatz einer Anwendbarkeit der



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 257

Resonanztheorie auf mittelalterliche und frithneuzeitliche Mystik. Gewiss sind
symbolsprachliche Bilder und Gefiihle weltbildabhédngig stets auch historisch-
kulturelle Ausdrucksformen der Selbst- und Weltinterpretation, die sich im Rela-
tionsgeschehen formen (Rosa 2021, 215). Allerdings geht Mystik — wie in den obigen
Ausfihrungen tber das Wesen der Mystik angedeutet wurde — noch tiber diese
Selbst- und Weltinterpretation hinaus, die von Mystikerinnen und Mystikern
epochen- und religionsiibergreifend als Unsagbarkeitstopos ausgedriickt wird. Die
mannigfaltigen Sprachbilder Caterinas und Teresas werden dementsprechend vor
dem Hintergrund der Frage nach der Wechselbeziehung von mystischer Reso-
nanzerfahrung, Welt- und Gotteshild sowie Wahl der Lebensform untersucht.

3 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt
bei Caterina von Siena

In impliziter Anlehnung an die Betonung des Bildes Gottes im Menschen geht Ca-
terina von Siena in ihrer Anthropologie davon aus, dass die Gottebenbildlichkeit
des Menschen im adamitischen Siindenfall zwar nicht verloren gegangen sei, je-
doch schrittweise vom Menschen wiedererlangt werden miisse. Dieser prozessuale
Weg zur Vollkommenheit im Wechselspiel von gottlicher Gnade und asketischer
Einiibung in die Tugenden ist bezeichnend fiir den spatmittelalterlichen Umbruch
hin zu einem dynamischen Verstdndnis von Gottebenbildlichkeit und einem zu-
nehmend subjektiven Blick auf sich selbst in Form der - z. T. folgenschweren —
Gewissenserforschung und Selbstkontrolle (Bill-Mrziglod 2021, 95). Zentral ist bei
Caterina damit einhergehend eine Gottesheziehung, die die Menschen zu Mit-
streiterinnen und Mitstreitern mit Gott in der Welt mache. Die similitudo mit Gott
miisse nach dem Stindenfall von jedem einzelnen Menschen wiedererlangt wer-
den, jedoch lasse der Kreuzestod Jesu alle Christen bereits im Diesseits daran
teilhaben aufgrund seiner ,Seitenwunde [...,] jene offene Vorratskammer, die mit
einem so wunderbaren Duft erfiillt ist, da[ss] sogar die Stinde darin einen Wohl-
geruch bekommt. Dort ruht die holde Braut auf dem Bett von Feuer und Blut.”
(Lettere 273, 2005, 124)*°

Neben der Metaphorik des Wohlgeruchs sowie der Dichotomie von Feuer und
Blut sticht ein weiteres bevorzugtes Bild der Prasenz Christi im Menschen hervor:

10 Die Schriften Caterinas von Siena werden hier und im Folgenden mit Kurztitel der Quelle
(Lettere; Dialogo) und Nummer, Erscheinungsjahr, Seite angegeben. Nahere Angaben finden sich
im Quellenverzeichnis.



258 —— Michaela Bill-Mrziglod

das des GefiRes."" Damit verwendet sie ein in der Mystik gingiges Bild, das als
Resonanzraum gottlichen Widerhalls vorstellbar ist.'> Auf die musikalische Me-
tapher zweier schwingender Klangkorper verweist auch Rosa im Sinne eines
wechselseitigen Berithrens und Berihrtwerdens in ,Synchronresonanz und Re-
sponseresonanz®, um ,fortan im perfekten Gleichklang zu schwingen“ (Rosa 2021,
283 und 284). ,Beide Formen der Resonanz erfordern indessen ein resonanzfahiges
Medium beziehungsweise einen entgegenkommenden Resonanzraum, der die be-
schriebenen Resonanzwirkungen zulésst, aber nicht erzwingt“ (Rosa 2021, 284).
Vereinbar ist dies mit Rosas Konzept der Resonanzwirkungen der ,Oasenerfah-
rungen® als ,Momenten der Fille“ (Rosa 2021, 198). Etwas zu Fillendes oder zu
Leerendes ist stets rdumlich zu denken und ein Vorgang der Wechselseitigkeit. Ein
(Resonanz-)Geféafs ist in der Mystik Sinnbild eines Leibes — auch im Sinne des
entgegenkommenden Resonanzraums Rosas —, in dem sich das Beziehungsereignis
des Beriihrtwerdens von Anderem durch ,Fillen“ und ,Leeren“ vollzieht. Nur
wenn der Korper ,leer wird, kann er also mit Gott gefiillt werden."® Diese Theorie
bietet Anknupfungspunkte an Caterinas Gefaf3-Metapher. Das von Caterina vorge-
stellte Gefafs konne durch Gottes gnadenhafte Zuwendung mit Feuer und Blut als
Sinnbildern der gottlichen Liebe gefiillt werden (Lettere 226, 2005, 133). ,,Gottleer*
und ,weltvoll“ sei der Mensch im adamitischen Siindenfall geworden, was eine
durch Jesu Tod initiierte Neuschépfung erforderte und jeden Menschen zum Gefafs
machte, ,welches das Blut aufgenommen hat, denn nur fiir uns wurde es vergos-
sen“ (Lettere 273, 2013, 47). In diesem GeféfS eines jeden Menschen kénne Gott —
analog zum Altarsakrament — prasent werden: ,Wir [Menschen] waren namlich
jene Erde, in die das Banner des Kreuzes eingepflanzt wurde, und zudem waren
wir gleichsam ein Gefifs, welches das vom Kreuz herabflieSende Blut des Lammes
in sich barg.“ (Lettere 215, 2005, 215) Diese individuelle Konstruktion des mystischen
Erfahrungsraums birgt noch ein weiteres Moment: Die verbalisierte Christusre-
prasentanz des Golgotha-Geschehens inmitten eines jeden Menschen wird von
Caterina als Autorisierungsstrategie pastoralen und politischen Handelns in der

11 In der Darstellung dieses Bildes lehne ich mich an meinen Beitrag zur Soteriologie des Blutes
bei Caterina von Siena an (Bill-Mrziglod 2023), erweitere die Ausfiihrungen jedoch unter Be-
rucksichtigung des Resonanzkonzepts.

12 Damit handelt es sich nicht um ein genuines Konzept Jacob Béhmes (s. 0.), sondern ist
Bestandteil einer langen mystisch-theologischen Tradition.

13 Beriihmte mystische Personen verwendeten noch vor Caterina die Gefdfmetapher in ent-
sprechendem Sinne, z. B. Meister Eckhart (DW V,28,3—6), dessen Bild des Geféfies ausfiihrlich
vorgestellt wird von Wilde 2000, 143-151 oder Mechthild von Magdeburg (FLG VIL55), vgl. Bill-
Mrziglod 2021c, 115. Bei diesem und vielen anderen mystischen Sprachbildern handelt es sich um
kaum bis tiberhaupt nicht bearbeitete Forschungsdesiderate sogar innerhalb der Mystikfor-
schung.



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen == 259

Welt genutzt und entspricht damit dem Reenactment-Konzept Volker Leppins.
Vorbedingung des unverfiigharen Angefiilltwerdens mit Gott sei die Leerung des
s~weltvollen“ Gefafses, denn erst die Leere schafft die Moglichkeit des entgegen-
kommenden Resonanzraums im oben vorgestellten Sinne Rosas. In den Worten
Caterinas geschieht dies in Form der Teilhabe an der ,Fiille des Guten“ (Lettere 204,
2005, 52) und des , Erfiilltseins mit Gott* (Lettere 111, 2013, 28):

Obwohl uns das Blut und das Feuer der gottlichen Liebe zu unserer Erlosung geschenkt
wurden (und zwar allen), bekommen doch nicht alle Anteil daran. Das liegt nicht an der
Schwéche des Blutes, des Feuers oder der Ersten Wahrheit, die es uns gab, sondern an den
Fehlern derer, die ihr Gefafd nicht leer machen, um es mit diesem Blut zu fiillen. Solange das
Gefaf ihres Herzens in materieller oder geistlicher Hinsicht die Eigenliebe in sich tragt, kann
es nicht mit gottlicher Liebe erfiillt werden und nicht Anteil erhalten an der Kraft des Blutes.
(Lettere 80, 2005, 280—81)

Nicht jeder Mensch habe also Anteil am Blut und Feuer der gottlichen Liebe und ist
—um es mit Rosa auszudriicken — somit nicht fahig oder willig zu dieser gegebe-
nenfalls extremen Art vertikaler Resonanzerfahrung. Die zur Gefaflleerung not-
wendigen Mittel seien die Zuriickweisung der Welt im militia-Christi-Bild des rit-
terlichen und ,mannhaften“ Kampfes gegen ,Teufel, die Welt und das Fleisch“
(Lettere 159, 2005, 108), asketische ﬂbungen wie ,Fasten, Nachtwachen und Beten“
(Lettere 159, 2005, 108), Demut als Voraussetzung der Gottes- und Selbsterkenntnis
sowie die apostolische und karitative Zuwendung zum Néchsten. Erst dann schaffe
der Mensch die Vorbedingung fiir die gnadige — jedoch letztlich unverfiighare —
gottliche Zuwendung, der aus dem asketischen Individuum ein ,ausgewdahltes Ge-
fafd« (Lettere 52, 2005, 310) seines erlosenden Blutes mache. Die asketische Ubung
mache den Menschen leer, d. h. resonanzoffen: ,Du weifst, jedes leere Ding hallt,
sobald es angeschlagen wird, nicht aber, wenn es voll ist.“ (Dialogo 11,54, 2010, 67)
Ziel ist es also, leer zu werden, um mit Gottes Liebe gefiillt zu werden und
schlussendlich auch fiir andere Menschen offen zu sein, denen man sich sodann in
caritativer Nachstenliebe zuwenden konne, wie es Caterina zeit ihres kurzen Le-
bens in vielerlei Hinsicht praktizierte. Auch bei Rosa geht es ja darum, offen fiir die
Beziehung zu anderen zu sein. Bei Caterina steht dies aber der Beziehung zu Gott
nach. Ohne die Resonanzerfahrung der Liebe Gottes ist fiir sie die addquate Liebe
zum Mitmenschen nicht moglich. Daher geht es bei der Leerwerdung auch darum,
schlussendlich nicht mit eigener Stimme zu sprechen, sondern mit Gott gefiillt zu
werden, der dann aus dem Individuum heraus spricht. Dies wiederum lasst sich gut
mit dem Repréasentationsmodell Leppins erldutern. Es kénnte sich demgemafs um
eine Strategie speziell der Frauen gehandelt haben, mit Gottes Stimme zu sprechen,
um iberhaupt als theologische Akteurinnen auftreten zu konnen. Dies schliefit
jedoch im Selbstverstdndnis der Mystikerinnen nicht aus, iiber die Strategie hinaus



260 —— Michaela Bill-Mrziglod

in ihrer Offenheit fiir Metaphysisches Gottes Stimme tatsdchlich in ihrem Inneren
»gehort“ zu haben.

Der mit Gott gefiillte Raum der Selbsterkenntnis — so ein weiteres Bild Cate-
rinas — lasse bereits im Irdischen das ewige Heil erahnen:

Es wundert mich nicht, wenn sich diejenigen, die sich durch Selbsterkenntnis zu einem
Garten gemacht haben, der ganzen Welt gegeniiber als stark erweisen, da sie von der
hochsten Macht gestarkt werden und mit ihr eins geworden sind. Wahrlich, schon hier er-
halten sie einen Vorgeschmack auf das ewige Leben. (Lettere 241, 2013, 14)"*

Die Metaphorik des Gartens verbindet weltliche Naturbilder mit religiosen Er-
fahrungen. Dies wurde in der Frithen Neuzeit zunehmend populér (Bill-Mrziglod
2016 a und b; Tausch 2000).

Das grofite Hindernis zur Selbst- und Gotteserkenntnis stelle die Eigenliebe dar,
die jegliche Wahrheit verdunkele, Gottes- und Nachstenliebe verhindere und die
Sehnsucht nach dem Heil der Néchsten auslosche. Diese Sehnsucht kénne nur
durch das Feuer des Blutes erneut entfacht werden. Aus eigenem Willen und in
eigener Anstrengung misse sich der Mensch wieder Gott zuwenden. Zur Erlangung
des eigenen Heils und desjenigen der Nachsten ist ein entsprechendes individuelles
Engagement — speziell der mit Seelsorge Beauftragten — Voraussetzung. Damit
nimmt der ,personale Aspekt der Existenz als Bezug zu Anderen [...] auch in der
Mystik eine zentrale Position ein“ (Wendel 2002, 39). Und dies blieb nicht ohne
Antwort in ihrer famiglia, wie Caterina ihr nahestehende Personen nannte, welche
sie als spirituelle Ratgeberin schatzten. Dinzelbacher (2012, 29) spricht hier treffend
von gruppendynamischen Kommunikationsprozessen. Caterina untermauert ihre
pastoralen Ratschldge mit einer Offenheit der Menschen fiir Verwundbarkeit als
Imitatio der Selbsthingabe Christi. Wahrend heute alles unternommen wird, um
Verletzlichkeit zu vermeiden, sieht Caterina in der Annahme eigener Verwund-
barkeit eine fundamentale menschliche Aufgabe, die ohne die Sympathie als Mit-
leiden durch Berithrtwerden (i. S. von Rosas Begriff der Affizierung) nicht méglich
ware. In dieser Tradition der, Liebeswunde® steht in besonderer Weise auch Teresa
von Avila (Benke 2023, 68).

14 Davor beschreibt Caterina den Garten als mit duftenden Bliiten iibervollen Seelengarten des
heiligen Verlangens, in dessen Mitte der Baum des Kreuzes steht, an dem das unbefleckte Lamm
ruht, das den Garten mit seinem Blut bewdssert und den Baum Tugendfriichte tragen lasst
(Lettere 241, 2013, 13—14). Zum Bild des Seelengartens in der mittelalterlichen und frithneuzeit-
lichen mystischen Literatur, inshesondere auch bei Caterina von Siena und Teresa von Avila, vgl.
Bill-Mrziglod 2016a und Bill-Mrziglod 2016b.



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 261

Resonanzraum schlechthin ist fiir Caterina jedoch die haufig erwédhnte ,Zelle
der Selbsterkenntnis®, gleichermafSen Ort der Wiisten- und Oasenerfahrung.Vielen
Menschen empfiehlt sie ausdriicklich den Riickzug in dieselbe, um zur Erkenntnis
ihrer Selbst als imago Dei zu gelangen.

Und so beginnt sie ihr Gesprdch von Gottes Vorsehung mit einem Resonanz-
geschehen par excellence, das in Anlehnung an Rosas Terminologie Aspekte der
Ansprechbarkeit, der Emotion, Affizierung und Transformation enthélt:

Wenn eine Seele, von tiefstem Verlangen nach der Ehre Gottes und dem Heil der Seelen
bedréngt, sich selber iiberstiegen, eine Zeitlang im Guten sich bewahrt und angewohnt hat, in
der Zelle der Selbsterkenntnis zu weilen, um Gottes Liebe in ihr besser zu erkennen — denn
die Liebe folgt auf das Erkennen —, dann versucht sie liebend der Wahrheit nachzufolgen und
sich mit ihr zu bekleiden. Und da sie auf keine andere Weise die Wahrheit so verkostet und
von ihr so erleuchtet wird als im demiitigen und unabléssigen Gebet, das in der Selbst- und
Gotteserkenntnis griindet, und da das auf die erwéhnte Art gelibte Gebet die Seele auf den
Spuren des gekreuzigten Christus mit Gott vereint, so macht es aus ihr durch Verlangen,
Hingabe und Liebeseinigung ein anderes Ich. (Dialogo Eingang, 2010, 1)

Durch den contemptus mundi hinein in die Seelenzelle findet die notwendige
Neuausrichtung des Individuums mitsamt einem neuen Verhdltnis zur Welt statt.
Resonanzunfihigkeit entstehe durch die ,Wurzel der Selbstsucht“ (Dialogo 1,7,
2010, 11), sie fiihre zum Ertrinken im reifenden ,Strom der ungeziigelten Weltlie-
be“ (Dialogo 11,31, 2010, 43). Ein solcher Mensch ,ist sich selbst unertraglich ge-
worden. Er, der die Welt beherrschen wollte, wird nunmehr von jenem Etwas
beherrscht, das nicht ist, ndmlich von der Stiinde“ (Dialogo 11,31, 2010, 44). Mit den
Worten Rosas ausgedriickt klingt die damit vergleichbare Resonanzlosigkeit ag-
gressiv-manipulativer Weltaneignung so: ,Wer sich selbst nicht spiirt, kann sich die
Welt nicht anverwandeln, und wem die Welt stumm und taub geworden ist, dem
kommt auch das Selbstwertgefithl abhanden.“ (Rosa 2020, 28)

4 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt
bei Teresa von Avila

Roppert-Leimeister (2020) betrachtet in ihrer Masterarbeit Teresa von Avilas
Wohnungen der inneren Burg als Allegorie einer umfassenden resonanten Trans-
formation des kontemplativen Menschen und findet fiir alle Aspekte Ankniip-
fungspunkte an Rosas Resonanztheorie.

Und in der Tat initiiert Teresas Mystik als Erkenntnisform eine andere Bezie-
hung zur Welt, ,die sich die Augen Gottes geliehen hat“ (Solle 1997, 364). Dem
vorausgegangen ist ein Leiden an der Welt und eine pathische Spiritualitat. Sie



262 —— Michaela Bill-Mrziglod

beschreibt ein zweifaches Leiden: den Verlust der Vergniigungen der Welt durch
starke religiose Wertungen einerseits und andererseits die Erfahrung der Gottferne
in den Gebeten, die sie den ,Wiistenerfahrungen“ Rosas vergleichbar als ,Tro-
ckenheiten“ bezeichnet. Die Ambivalenz 1ost sich erst dort auf, wo es zu einer
dezidiert resonanten Gotteserfahrung kommt. Resonanzraum Teresas ist ein
mystischer Andersraum, eine Heterotopie im Sinne de Certeaus. Durch asketische
Praktiken wird sie selbst zu diesem die Anders-Welt bergenden Raum, mit dem sie
die irdische Welt durchschreitet. Durch das Betreten dieses Andersraums mit Hilfe
leib-geistlich asketischer Praktiken entsteht ein ,Nicht-Ort [...] [als] Verlust dessen,
was klar definiert ist“ (de Certeau 2010, 73), ein wahrer u-topos, in dem eine Neu-
positionierung zur Welt beginnen kann. Und das gelingt ihr trotz starker Wer-
tungen im Sinne Rosas, die jedoch durch die Individualitdt ihrer verbalisierten
Erfahrungen an relativer Autonomie gewinnen. Dass es sich bei asketischen Ri-
tualen um Schwellraume handelt, die das Individuum transformieren und auch auf
die Welt zurtickwirken, habe ich bereits in fritheren Forschungen analysiert (Bill-
Mrziglod 2021, 3-8). Dies ist mit dem Resonanzbild durchaus kompatibel. Die
Transformation erfihrt Teresa von Avila durch das unverfiighare Angesprochen-
werden von Gott bei der Annahme des Ordenslebens: ,Sofort spiirte ich ein grofies
inneres Gliick, in jener Lebensform zu stehen, das mich bis heute nicht verlassen
hat, und Gott verwandelte die Trockenheit meiner Seele in tiefste Beseligung.”
(V 4,2, 2015, 135)*° Die damit kompatible Lebensform ist fiir Teresa diejenige des
contemptus mundi. Dadurch ,flieht“ sie jedoch nicht vor der,,Welt“ an sich, sondern
in erster Linie vor gesellschaftspragenden Normen und Gesinnungen, die im In-
dividuum Entfremdung bewirken. Michel de Certeau bezeichnet diese Uber-
gangsphase zwischen Weltverzicht und Weltverantwortung als ,Mikrokosmos‘ und
,herausgehobenen Ort‘ sowie als ,Variante d[er] Neuverteilung des Raums durch
und fiir neue Praktiken“ (de Certeau 2010, 40—41). Nach dem Gesinnungswandel
und der praktischen Einiibung in eine damit einhergehende neue Weltsicht folgt
eine verantwortliche Zuwendung zur Welt durch eine neu angeeignete kulturelle
Praxis und einen Mentalitdtswandel. Statt Anpassung wird gesellschaftlichen und
auch kirchlichen Erwartungen die ,Heraushebung eines Ortes“ (de Certeau 2010, 41)
gegeniibergestellt. Teresa von Avila verbindet dies mit Formen der unverfiigharen
Prasenz Gottes, die die Seele affiziert und das Individuum in seiner Haltung hin zu
einer staunenden Einstellung gegentiber allem wandelt. Ein besonders pragnantes
Beispiel mag hier gentigen:

15 Die Schriften Teresas von Avila werden hier und im Folgenden mit Kiirzel der Quelle (CC; MC;
M; V) und Nummer, Erscheinungsjahy, Seite angegeben. Ndhere Angaben finden sich im Quel-
lenverzeichnis.



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 263

Es widerfuhr mir bei meinem Bemiihen, mir Christus vor mir zu vergegenwartigen [...], oder
manchmal sogar beim Lesen, dass mich ganz unverhofft ein Gefiihl der Gegenwart Gottes
iiberkam, so dass ich in keiner Weise bezweifeln konnte, dass er in meinem Innern weilte
oder ich ganz in ihm versenkt war. Das geschah nicht nach Art einer Vision; ich glaube man
nennt es mystische Theologie. Es enthebt die Seele derart, dass sie ganz aufer sich zu sein
schien: Mit der Kraft ihres Empfindens liebt sie; ihr Erinnerungsvermégen scheint mir eher
verloren; das Erkennen denkt meines Erachtens nicht diskursiv nach, verliert sich aber nicht,
doch arbeitet es nicht, wie ich sage, sondern ist gleichsam erstaunt iiber alles, was ihm hier
aufgeht. (V 10,1, 2015, 184 -85)

Hier spricht eine Frau, die sich durch Literarisierung gottlicher Présenz in Form
der vor- und nachbereitenden Lektiire spiritueller Biicher und durch die Ver-
schriftlichung ihrer Erlebnisse theologische Autoritat zueignet. Mit den Worten
Leppins kann hier von einer literarischen Form der Reprdsentanz gesprochen
werden. Und doch handelt es sich um die retrospektive Deutung eines Resonanz-
geschehens, das ,sich als Widerfahrnis“ (Rosa 2020, 68) ereignet, auch wenn es
durch die im Vorfeld bewusst gewéhlte Kontemplation zwar nicht zufallig, ,aber
auch nicht vollstandig kontrollierbar ist, und da aus eben dieser Struktur das
Wechselspiel von Anrufbarkeit, Selbstwirksamkeit und Transformation in Gang
[gelsetzt und damit die Erfahrung von Lebendigkeit ermdglicht [wird]“ (Rosa 2020,
120). Inmitten von ,Trockenheit und korperlichen Schmerzen“ geschehe es bis-
weilen, ,,dass sich diese Sammlung und Erhebung des Geistes flir mich so pldtzlich
ergeben, dass ich gegen sie nicht ankommen kann [...]. Und obwohl mir vorkommt,
als verlore sich die Seele, erlebe ich, dass sie so viel gewinnt“ (CC 1,2, 2015, 1386).

Ein von Teresa gerne verwendetes und eindrtickliches Bild eines Resonanz-
geschehens zwischen Individuum und Gott, das sich auch auf das weltliche Umfeld
auswirkt, ist das des ,Duftes“ von Blumen und Raucherwerk. Imaginierter Ort des
Blumenduftes ist der Garten der Meditation, in dem das betende Ich mit Gottes
ygartnerischer” Hilfe einen nach Blumen duftenden Garten der Tugenden anlegt.
Es handelt sich hauptsdachlich um einen umfangreichen Passus im Buch meines
Lebens (V 11-22, 2015), in dem sie vermittels der Gartenallegorie vier Stufen des
inneren Betens durchspielt. Aber auch in anderen Schriften greift sie wiederholt
auf diese Bildlichkeit zuriick. Die Wirkung, die sich im Gebet und mit Hilfe gottli-
cher Gnade entfaltet, wandele die Seele und erreiche gleichermafien eine reso-
nante Wirkung auf die Mitmenschen: ,Je mehr in der Seele Liebe und Demut
wachsen, umso starker duften diese Tugendbliiten, fiir einen selbst und fir die
anderen.“ (V 21,8, 2015, 288) Aus der Kontemplation und der Erfahrung der Got-
tesresonanz geht ein karitativ ausgerichtetes Leben hervor,

auch wenn es dann eher aktives als kontemplatives Leben ist [...], so unterlassen es doch
Marta und Maria nie, fast immer zusammenzuarbeiten, wenn die Seele in dieser Verfassung



264 —— Michaela Bill-Mrziglod

ist (Lk 10,38 -42), denn im aktiven Bereich, der der dufSere zu sein scheint, arbeitet der innere,
und wenn die aktiven Werke aus dieser Wurzel hervorgehen, sind die Blumen wunderbar
und dufSerst wohlriechend. Denn sie gehen von diesem Baum der Liebe Gottes — und nur aus
ihm - hervor, ohne jegliches Eigeninteresse, und es verbreitet sich der Duft dieser Blumen, um
vielen von Nutzen zu sein, und es ist ein Duft, der anhélt, also nicht schnell vorbeigeht,
sondern sich gewaltig auswirkt (MC 7,3, 2015, 1330).

Gott also ist die Wurzel, ,Quelle“ oder, Tiefe“ (4M 2,6, 2015, 1740), dessen Wasser im
Inneren hervorquelle und sich ausdehne und den Menschen etwas Unverfiighares
spliren lasse, das eigentlich mit den weltlichen Sinnen nicht erfasst werden konne,
die aber paradoxerweise auch eine korperliche Wirkung entfalten:

Sie nimmt einen Duft wahr, sagen wir jetzt einmal, wie wenn es in jenem inneren Abgrund ein
Kohlenbecken gédbe, auf das man duftendes Réducherwerk streute. Man sieht weder die
Lichtglut, noch wo sie ist, aber die Warme und der Duftrauch durchdringen die ganze Seele,
und oft genug hat auch der Leib Anteil daran [...]. Das ist ndmlich nicht etwas, was man sich
vormachen kann, da wir es uns nicht erwerben kénnen, so sehr wir uns auch anstrengen
mogen, und genau daran sieht man, dass es nicht von unserem Metall, sondern aus dem al-
lerreinsten Gold der gottlichen Weisheit ist. Hier sind die Seelenvermégen meines Erachtens
nicht geeint, sondern hingerissen, und schauen ganz verbliifft, was das wohl ist. (4M 2,6, 2015,
1740-41)

Ein anschaulicheres Bild fiir eine unverfiighare und unvermittelt hereinbrechende
Resonanzerfahrung findet sich auch in der Mystik eher selten.

Die positiven Erfahrungen mit Bildern der Pflanzenwelt und des Gartens zu
beschreiben zeugt von einer bislang von der Mystik- und frémmigkeitsgeschicht-
lichen Forschung unberiicksichtigten Resonanzerfahrung mit dreifachem Reso-
nanzboden: das Angesprochenwerden durch das Goéttliche, das sich zweitens als
innerpsychische und korperliche Erfahrung manifestiert und drittens eine Reso-
nanzerfahrung mit der Welt spiegelt, die den tiefenresonanten Naturerfahrungen
moderner Menschen vergleichbar ist. Garten konnen als ,resonantes Anderes“
erfahren werden, ,,das mit uns in einer lebendigen transformativen Antwortbe-
ziehung steht“ (Rosa 2019, 48). Es ist nicht untypisch, dass Personen zum Meditieren
Garten oder Naturlandschaften aufsuchten, um dort einerseits zu meditieren, an-
dererseits aber auch den Wechsel der Jahreszeiten, die Verdnderungen der Luft
und der Lichtverhéltnisse mit allen Sinnen und damit korperlich-affektiv erfassen
zu konnen oder sich affizieren zu lassen.'® Auch Teresa berichtet von einer ent-

16 Vgl. exemplarisch die Meditationserfahrungen einer weiteren frihneuzeitlichen Mystikerin,
Luisa de Carvajal y Mendoza, iiber die sie in ihren autobiografischen Schriften berichtet (de
Carvajal y Mendoza 1966, 168).



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 265

sprechenden innerweltlichen Resonanzerfahrung: ,Mir niitzte es, Felder oder
Wasser oder Blumen zu sehen. In diesen Dingen fand ich eine Spur des Schopfers,
ich meine, sie weckten mich auf und sammelten mich und dienten mir als Buch.“ (V
9,5, 2015, 181"

Es gibt also trotz der Lebensform des contemptus mundi Zustdnde resonanter
Welterfahrungen, die jedoch stets an ein konkretes Gotteshild riickgebunden
bleiben. Naturerfahrungen sind bei den Mystikerinnen immer religiose Welt-
erfahrungen.

5 Resonanz und vormoderne Mystik - ein
vorlaufiges Fazit

Wahrend bezogen auf die Frage, ob bei spatmittelalterlicher und frithneuzeitlicher
Frauenmystik von resonanten Gotteserfahrungen gesprochen werden kann, eine
positive Antwort mit Hilfe des vertikalen Resonanzachsenmodells Hartmut Rosas
leicht zu bejahen ist, gestaltet sich die Beantwortung bezogen auf Weltbeziehungen
schwieriger. Wird Resonanz jedoch verstanden als ein dynamisches Aufeinander-
bezogensein, so scheint auch die Wechselbeziehung von Selbst und Welt bei den
vorgestellten Mystikerinnen die Moglichkeit eines Resonanzgeschehens zu be-
inhalten. Besonders im Rahmen von Naturerfahrungen und in der Empathie zu den
Mitmenschen ist ein religiés-kontemplativer Wahrnehmungsmodus'® zu beob-
achten, der sich bei Teresa von Avila sogar in ,naturdsthetisch-rezeptiver (Rosa
2021, 468) Form aufSert. Diese dsthetische Rezeption bei gleichzeitiger aktiver An-
verwandlung von Natur noch ohne den Anspruch, von ihr Besitz ergreifen zu
wollen, nimmt in den Umbriichen des Spéatmittelalters ihren Anfang. Hier beginnt
eine lange Erzéhltradition von Natur- und Selbsterfahrung im Sinne eines neu-
zeitlichen Naturverstdndnisses, beginnend mit Petrarcas De vita solitaria (1366/
1371) (Zumbusch 2022, 23). Nicht mehr der contemptus mundi des symbolischen
Wiistengangs spielt in den Garten- und Felddarstellungen Caterinas und Teresas
die vorrangige Rolle. Von dieser Form traditioneller hagiografischer Narration
gelost, lassen sie eine neue Verbindung von vita contemplativa und vita activa
erkennen, die bei beiden Frauen entscheidende Faktoren ihrer religiosen Le-
bensweise darstellten und sie in den Kirchenreformen ihrer Zeit ihre Stimme er-

17 Speziell im Buch ihrer Griindungen betonte sie hdufig, wie sehr sie die schone Aussicht auf
Wasser und Felder liebte. Vgl. zum herangefithrten Zitat Anm. 13 in der verwendeten Quellen-
edition.

18 Rosa selbst spricht von ,romantisch-kontemplativ“ (Rosa 2021, 468).



266 —— Michaela Bill-Mrziglod

heben liefSen. Die mystischen Bilder und Allegorien sind dabei als Représentati-
onsformen zu verstehen, die ihr fiir Frauen ungehériges Handeln legitimierten.

Nichtsdestotrotz bleibt Welt fiir die vormodernen Mystikerinnen der Denk-
weise ihrer Zeit entsprechend ein Ort, dessen Resonanzqualitdten einzig von Gott
abhéngen. Die Welt als solche bleibt stumm, weshalb sie sich von den Verhaltnissen
und Erwartungen der Gesellschaft bewusst abgesondert haben und der Welt beim
Eintritt ins monastische Leben weitgehend entfremdet sind oder zumindest mit
bewusst gewahlter innerlicher Distanz begegnen.

Es gibt daher Ankntipfungspunkte an Rosas Resonanzkonzept, das jedoch be-
zogen auf die Vormoderne lediglich eine Methode darstellt, sich einer anderen
Epoche mit der Resonanzmetapher analytisch zu néhern, da erfiilltes Leben und
Heil in der Mentalitdt des Mittelalters und der Friihen Neuzeit teleologisch nicht
auf die Welt, sondern auf ein Jenseits bezogen ist. Und doch kann auch die vor-
liegende Studie nur einen Ausschnitt an Moglichkeiten darstellen, historische
Konzepte und Dynamiken resonanter Weltheziehungen einzufangen und Resonanz
— wie Rosa es ausdricklich selbst immer wieder konstatierte — ,als mehr oder
minder deutungsoffene Metapher zu nehmen* (Rosa 2017, 314). Schliefilich ist aber
auch in historisch-theologischer Perspektive nicht von der Hand zu weisen, dass die
Beziehungsfahigkeit des Menschen, verstanden als Resonanzfahigkeit, ,dem Sub-
jekt vorausliegt“ und damit zugleich ,anthropologisches Bediirfnis“ und ,anthro-
pologische Féahigkeit“ ist (Rosa 2017, 328).

Bibliographie

Benke, Christoph. 2023. Leben im Ubergang. Die dsterliche Dynamik christlicher Spiritualitit. Freiburg
i. Br: Herder.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2016a. ,Die Inner(welt)lichkeit des Gartens im 16. Jahrhundert. Der Garten
als Thema und Ort der Meditation“. In Orte der Imagination - Riume des Affekts: Die mediale
Formierung des Sakralen, hg.v. Elke Koch und Heike Schlie, 311-324. Paderborn: Wilhelm Fink.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2016b. ,,Die Seele als Gartenraum - Mystische Konzepte von Frauen in
Mittelalter und Friiher Neuzeit“. In Raumkonzepte in der Theologie: Interdisziplindre und
interkulturelle Zugdnge, hg.v. Angela Kaupp, 181-192. Ostfildern: Matthias Griinewald.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2021a. ,Einleitung. Anndherungen an Askeseraume mit Blick auf Politik,
Religion und Geschlecht®. In Asketische Selbstbeschrinkungen und Entgrenzungsstrategien:
Religion - Politik - Geschlecht, hg.v. Michaela Bill-Mrziglod, 3 -17. Berlin: LIT-Verlag.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2021b. ,,Die militia Christi. Zu einem Topos des asketischen Kampfes in
frihneuzeitlichen Erbauungswerken®. In Asketische Selbstbeschrinkungen und
Entgrenzungsstrategien: Religion - Politik - Geschlecht, hg.v. Michaela Bill-Mrziglod, 93 - 118.
Berlin: LIT-Verlag.



Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen = 267

Bill-Mrziglod, Michaela. 2021c. ,Biblische Soteriologie in der Volkssprache am Beispiel Mechthilds
von Magdeburg®. In Soteriologie in der hochmittelalterlichen Theologie, hg.v. David Olszynski und
Ulli Roth, 101-123. Minster: Aschendorff.

Bill-Mrziglod, Michaela. 2023. ,Die Soteriologie des Blutes bei Caterina von Siena (1347-1380)“. In
Soteriologie in der spdtmittelalterlichen Theologie, hg.v. David Olszynski und Ulli Roth, 61- 82.
Miinster: Aschendorff.

Carvajal y Mendoza, Luisa de. 1966. Escritos autobiogrdficos, eingel. u. kommentiert v. Camilo Maria
Abad. Espirituales espafioles. Serie A, Textos 20. Barcelona: Juan Flors.

Caterina von Siena. 2005. Sdmtliche Briefe. An die Mdnner der Kirche I, hg.v. Werner Schmid nach
unvollendetem Manuskript v. Ferdinand Holbock, erg. tbers. v. Claudia Reimdiller. Caterina von
Siena 2. Kleinhain: Verlag St. Josef.

Caterina von Siena. *2010. Gesprdch von Gottes Vorsehung, eingel. v. Ellen Sommer-von Seckendorff u.
Hans Urs von Balthasar, tbers. v. Ellen Sommer-von Seckendorff u. Cornelia Capol. Lectio
spiritualis 8. Einsiedeln: Johannes Verlag.

Caterina von Siena. 2013. Sdmtliche Briefe. An die Frauen in der Welt, hg.v. Werner Schmid, tbers. v.
Claudia Reimiiller. Caterina von Siena 8. Kleinhain: St. Josef Verlag.

Die Briefe werden im Beitrag abgekiirzt mit Lettere und der entsprechenden Briefnummer sowie
dem Erscheinungsjahr des Referenztextes. Das Gesprach von Gottes Vorsehung wird abgekiirzt mit
Dialogo.

Certeau, Michel de. 2010. Mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Aus dem Franz. v. Michael Lauble.
Berlin: Suhrkamp.

Dinzelbacher, Peter. 2012. Deutsche und niederldndische Mystik des Mittelalters. Ein Studienbuch.
Berlin/Boston: De Gruyter.

Griffero, Tonino. 2021. ,,Gestimmt sein. Zwischen Resonanz und Responsivitat“. Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie 69(5): 691-719.

GroR, Michael. 2022. Spiritualitét der Sozialen Arbeit: Resonanz bei Hartmut Rosa und Sein bei Meister
Eckhart als Verbundensein mit dem Anderen. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft.

Leppin, Volker. 2021. Reprdsentation und Reenactment: Spétmittelalterliche Frmmigkeit verstehen.
Tiibingen: Mohr Siebeck.

Roppert-Leimeister, Anette. 2020. Kontemplation - ein Resonanzgeschehen? Untersuchung Teresa von
Avilas Werk ,,Wohnungen der inneren Burg“ nach der Resonanztheorie Hartmut Rosas zur moglichen
Bedeutung fiir die Weltbeziehung des spdtmodernen Menschen. Masterarbeit an der Evangelischen
Hochschule Tabor Marburg in Religion und Psychotherapie. Veréffentlichungslink: https:/
kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/1999 (Abrufdatum 02.01.2024).

Rosa, Hartmut. 2013a. Beschleunigung und Entfremdung: Entwurf einer kritischen Theorie spédtmoderner
Zeitlichkeit. Aus dem Engl. v. Robin Celikates. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2013b. Vom Schweigen der Welt und von der Sehnsucht nach Resonanz. Vortrag
gehalten am 04.05.2013 auf dem Evangelischen Kirchentag.

Rosa, Hartmut. 2017. ,,Fur eine affirmative Revolution. Eine Antwort auf meine Kritiker_innen.“ In
Resonanzen und Dissonanzen: Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian
Helge Peters und Peter Schulz, 311-329. Bielefeld: transcript Verlag.

Rosa, Hartmut. 2019. ,,,Spirituelle Abhangigkeitserklarung‘. Die Idee des Mediopassiv als
Ausgangspunkt einer radikalen Transformation.“ In Grofe Transformation? Zur Zukunft moderner
Gesellschaften. Sonderband des Berliner Journals fiir Soziologie, hg.v. Klaus Dérre u. a., 35-55.
Wiesbaden: Spinger VS.

Rosa, Hartmut. 2020. Unverfiigbarkeit. Wien und Salzburg: Residenz Verlag.


https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/1999
https://kidoks.bsz-bw.de/frontdoor/index/index/docId/1999

268 —— Michaela Bill-Mrziglod

Rosa, Hartmut. ®2021. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Ripke, Jorg. 2021. Ritual als Resonanzerfahrung. Religionswissenschaft heute. Stuttgart: Kohlhammer.

Salmann, Elmar. #1998. Art. ,Trockenheit (Nacht)“. In Wérterbuch der Mystik, hg.v. Peter Dinzelbacher,
502-503. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag.

Scheuermann, Leif und Spickermann, Wolfgang, Hg. 2016. Religidse Praktiken in der Antike:
Individuum - Gesellschaft - Weltbeziehung. Keryx 4. Graz: Uni-Press Graz Verlag.

Sélle, Dorothee. *1997. Mystik und Widerstand. Hamburg: Hoffmann und Campe Verlag.

Steinacker, Peter. 1983. ,Gott, der Grund und Ungrund der Welt: Reflexionen zum Verhdltnis von
Welterfahrung und Gottesbild am Beispiel der Mystik Jakob Bohmes“. Neue Zeitschrift fiir
Systematische Theologie und Religionsphilosophie, 25(1-3): 95-111.

Tausch, Harald. 2000. ,,Crux meditationis. Die Meditation im Garten des 17. Jahrhunderts am
Kreuzweg von Erinnern und Vergessen“. In Meditation und Erinnerung in der Friihen Neuzeit.
Formen der Erinnerung 2, hg. v. Gerhard Kurz, 368 -401. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Teresa von Avila. 2015. Gesamtausgabe. Werke und Briefe, 2 Bde., hg., Ubers. u. eingel. v. Ulrich
Dobhan und Elisabeth Peeters, mit einem Geleitwort v. Mariano Delgado. Freiburg i. Br.:
Herder.

Abkiirzungen daraus verwendeter Werke:
CC = Die geistlichen Erfahrungsberichte
MC = Gedanken zum Hohenlied

M = Die Wohnungen der inneren Burg

V = Das Buch meines Lebens

Vélker, Fabian. 2020. ,Methodologie und Mystik. Pladoyer fir eine integrale Religionswissenschaft®.
In Wissen um Religion: Erkenntnis - Interesse: Epistemologie und Episteme in Religionswissenschaft
und Interkultureller Theologie, hg.v. Klaus Hock, 343 - 366. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Wendel, Saskia. 2002. Affektiv und inkarniert: Ansitze deutscher Mystik als subjekttheoretische
Herausforderung. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet.

Wendel, Saskia. 22011. Christliche Mystik: Eine Einfiihrung. Kevelaer: Verlagsgemeinschaft topos plus.

Wilde, Mauritius. 2000. Das neue Bild vom Gottesbild: Bild und Theologie bei Meister Eckhart. Dokimion
23. Fribourg: Universitatsverlag Freiburg Schweiz.

Wriedt, Markus. 2021. ,,,Das ist mein Leib!* Resonanztheoretische Uberlegungen zu einem
Streitthema konfessioneller Theologie und der damit verbundenen religidsen Positionierung®.
In Die religiése Positionierung der Dinge: Zur Materialitit und Performativitdt religidser Praxis, hg.v.
Ursula Roth und Anne Gilly, 74 - 89. Stuttgart: Kohlhammer.

Zumbusch, Cornelia. 2022. Natur und Askese: Eine Poetik. Frohliche Wissenschaft 209. Berlin: MSB
Matthes & Seitz.



	Michaela Bill-Mrziglod
	Mystische Sprachbilder resonanter Welt- und Gottesbeziehungen bei Caterina von Siena und Teresa von Avila
	1 Mystik und die Lebensform des contemptus mundi (weltentsagende Lebensweise)
	2 Rosas Resonanzkonzept als Ausgangspunkt der Betrachtung vormoderner religiöser Resonanzerfahrungen
	3 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt bei Caterina von Siena
	4 Sprachbilder der Resonanz von Gott und Welt bei Teresa von Avila
	5 Resonanz und vormoderne Mystik – ein vorläufiges Fazit
	Bibliographie


