
Daniela Blum
In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott
Zum Zusammenhang von Gottesbeziehung und Weltbezug bei 
Maria von Oignies und Madeleine Delbrêl

Maria von Oignies (1177– 1213) gilt als erste Begine überhaupt. Sie wird in der 
Forschung den unabhängig lebenden, semireligiösen, das heißt außerhalb einer 
festen Klostergemeinschaft lebenden Frauen (semireligiosae bzw. mulieres reli
giosae) zugeordnet. Ihr mittelalterlicher Kontext kann als theonom bezeichnet 
werden; Gott galt den allermeisten Menschen ihrer Zeit und auch ihr selbst als 
selbstverständlicher Teil der Wirklichkeit. Madeleine Delbrêl (1904 – 1964) ent
schied sich ebenfalls für ein religiöses Leben in der Welt und nicht für eine klös
terliche Existenz. Konkret versuchte sie sich an einem mystisch-caritativen Leben 
in einem atheistischen Umfeld. Sie benannte diesen spezifischen Kontext in ihrem 
Werk, reflektierte seine Bedeutung und integrierte ihn in ihr Denken. Insofern 
scheint sie ein gutes Beispiel, um zu fragen, wie sich in einem atheistischen Kontext 
eine Gottesbeziehung artikulierte und dieser Kontext umgekehrt persönliche Ent
scheidungen und religiöse Lebensformen beeinflusste.

Unterscheiden sich religiöse Gottes- und Weltbeziehungen in verschiedenen 
Epochen und konkret in diesen beiden Biographien grundlegend? Oder ist der je
weilige Kontext gar nicht so entscheidend für die Ausgestaltung einer religiösen 
Lebensform? Der theoretische Rahmen der resonanztheoretischen Überlegungen 
Hartmut Rosas liefert für eine Annäherung an diesen epochenübergreifenden 
Vergleich einen hilfreichen Rahmen, insofern er unterschiedliche Formen 
menschlicher Beziehungen zu Welt und Umwelt strukturiert. In diesem Beitrag soll 
daher das Resonanzverhältnis von Gottesbeziehung, Weltbezug und Lebensform 
untersucht werden, welches in den schriftlichen Quellen über die beiden Mysti
kerinnen deutlich wird. Diese Lebensformen und ihr spezifischer Gottesbezug 
sollen zunächst vorgestellt werden (1.), um sie dann in ihren jeweiligen historischen 
Kontexten und – mit Hartmut Rosa – in ihren institutionalisierten „Weltbezie
hungen“ (Rosa 2023, 671) zu verorten (2.). Am Ende stehen dann einerseits die Frage, 
inwiefern diese Kontexte Selbst-, Welt- und Gottesbezug in einem resonanztheo
retischen Raster beeinflussten (3.), und andererseits das Fazit mit grundsätzlichen 
Überlegungen zum Resonanzverhältnis von Gottesbezug und Lebensform (4.).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-012 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-012


1 Zwei historische Lebensformen
Maria von Oignies stammte aus Nivelles und wurde als junge Frau verheiratet. 
Zusammen mit ihrem Mann entschied sie sich für ein keusches Leben und pflegte 
mit ihm die Aussätzigen im Leprosenhaus in Willenbroek. Später zog sie sich – 
wohl mit der Zustimmung ihres Mannes – nach Oignies und in den Umkreis der 
dortigen Augustinerchorherren zurück, wo sie einen Kreis gleichgesinnter Frauen 
und anderer Asketen um sich sammelte (Geyer 2014, 24– 46). Diese Lebensform 
ermöglichte es ihr, etwas zu verwirklichen, was bis dahin ein Widerspruch war: als 
Frau religiös in der Welt zu leben (Geyer 2014, 26). Die Lebensform war unmittelbar 
an die Entwicklung der Städte und des Handels im 12. Jahrhundert geknüpft; erst 
die aufkeimenden Städte boten den Frauen die Möglichkeit eines eigenständigen 
Erwerbslebens, geistesgeschichtlich aber auch erste „Ansätze von Individualität 
und individueller Freiheitssuche“ (Geyer 2014, 30). Das, was später als Beginentum 
bezeichnet wird, entstand in diesen kleinen Zirkeln von verheirateten Laienfrauen 
am Rhein, an der Mosel, in Nordfrankreich und eben in Flandern und Brabant.

Diesem Beitrag liegt ein hagiographischer Text zugrunde, die Vita Mariae Oi
gniacensis (VMO). Diese Vita ist ein gattungsgeschichtliches Novum. Sie bildet die 
„erste spirituelle Biographie des Mittelalters einer Frau“ und ist ein „Prototyp für 
spätere Darstellungen von hochmittelalterlicher neuer Heiligkeit“ (Geyer 2014, 15). 
Sie wurde 1215 von ihrem geistlichen Freund und Mentor Jakob von Vitry (1160/70 – 
1240) verfasst. Er hatte sich in Oignies niedergelassen, um in ihrer Nähe zu leben. 
Insofern eine Nähe des Verfassers zur Protagonistin bestand und die Vita nur zwei 
Jahre nach ihrem Tod entstanden ist, liegt der Vita wohl eine reale Person zu
grunde. Viten dieser Zeit präsentieren keine biographischen Fakten, sondern ein 
Amalgam aus kulturellen Ideen, individuellen Bestrebungen, bürgerlichem 
Selbstbewusstsein und sakraler Vermarktung (Newman 2003, xxxix). In dieser 
normativen Stoßrichtung deutete Jakob von Vitry auch die Funktion der Vita im 
Prolog an: Er empfahl das Leben der Maria von Oignies der Erbauung, Ermahnung 
und Bewunderung, aber nicht der Nachahmung (Geyer 2014, 46 – 47). Explizit 
machte Jakob deutlich, dass Maria ihr Leben „auf Grund eines Vorrechts der 
Gnade“ und damit unter dem Vorzeichen einer spezifischen Berufung führte, und 
schränkte ein, dass „die Vorrechte weniger Menschen kein allgemeines Gesetz 
begründen“ (VMO I, §12). Die Vita ist in den zeitgenössischen Ketzerkampf einge
bettet, den auch Jakob von Vitry selbst führte: Ihm dienten die Brabanter Beginen 
als Beispiel einer weiblichen Lebensform, die in aller religiösen Vehemenz auch 
innerhalb der Orthodoxie möglich war. Maria von Oignies und ihr Kreis unter
schieden sich weniger in der radikalen Lebensform, als in ihrer Orientierung an 
Kirche, Klerus und Sakramenten von den Katharer:innen, die im Südfrankreich 

234 Daniela Blum 



dieser Zeit eine ernst zu nehmende Alternative zum katholischen Christentum 
bildeten. Die zutiefst apologetische Funktion der Vita ist entscheidend für ihre 
Hermeneutik.

Das semireligiöse Leben ermöglichte es den Frauen, am aufkeimenden Ideal 
des Büßerlebens teilzuhaben. Frauen um 1200 waren von allen innovativen reli
giösen Lebensformen zunächst ausgeschlossen. Das betraf natürlich den Kle
russtand, der zu dieser Zeit eine Umdeutung und Neuakzentuierung erfuhr. Das 
Priestertum entwickelte sich zu einem geistlichen Stand mit einer ganz neuen 
Würde und einem sehr spezifischen Aufgabengebiet – nämlich der Spendung der 
Sakramente, die im IV. Laterankonzil (1215) insgesamt mit neuer Aufmerksamkeit 
belegt wurden. Man kann von der Ausbildung eines eigenen Priesterverständnisses 
im Sinne eines eigenständigen innerkirchlichen Körpers im Zuge der Gregoriani
schen Reform und des IV. Lateranums sprechen (Mulder-Bakker 2006, 27). Diese 
Reformbewegungen führten zur Herausbildung einer „new and cosmopolitan cle
rical elite, formally defined by ordination but distinguished and united above all by 
its common Latin culture“ (Moore 1996, 39). Die Frauen um 1200 waren aber nicht 
nur vom Priesteramt ausgeschlossen, ebenso waren ihnen die evangelikale Armut 
und das Wanderpredigertum verwehrt. Schließlich konnten sie auch am Kreuzzug 
nicht aktiv partizipieren; eine selbstständige Teilnahme von Frauen war nicht 
vorgesehen. Maria von Oignies sympathisierte im Laufe ihrer Vita mit all diesen 
modernen Lebensformen, wurde aber, so beschreibt es der Text, stets von ihrem 
Umfeld, insbesondere von Jakob von Vitry, an deren Verwirklichung gehindert. Im 
Umkehrschluss heißt das aber auch: Die Brabanter Frauen entwickelten ihre in
novativen Lebensformen gerade deshalb, weil ihnen aufgrund ihres Geschlechts 
alle anderen religiösen Lebensformen verwehrt blieben (Blum 2019, 153). 

Madeleine Delbrêl wurde 1904 in einem bürgerlichen Kleinstadtmilieu in der 
Dordogne geboren. Mit 19 Jahren bekehrte sie sich aus einem entschiedenen in
tellektuellen Atheismus zum Christentum. Die ursprüngliche Berufung, in ein 
Kloster der Karmelitinnen einzutreten, gab sie Anfang der 1930er Jahre zugunsten 
der Entscheidung auf, im Arbeiter:innenmilieu nach den evangelischen Räten von 
Keuschheit, Armut und Gehorsam zu leben. Sie machte eine Ausbildung zur Sozi
alarbeiterin und brach 1933 mit zwei Gefährtinnen in den Pariser Vorort Ivry auf. 
In Ivry, dem am dichtest besiedelten Industrieviertel der Stadt, lebten entwurzelte 
Menschen in proletarischen Zuständen, hausten mit ihren Familien in winzigen, 
unbeheizten Wohnungen, arbeiteten in Zwölf-Stunden-Schichten ohne Sozial- oder 
Krankenversicherungen und Urlaub, erkrankten in den metallverarbeitenden Fa
briken, Werften und Lagern zu Tausenden an Tuberkulose oder verfielen dem 
Alkohol (Boismarmin 2010, 42 – 47). Delbrêl verbrachte über 30 Jahre in dieser 
Stadt, die zutiefst kommunistisch geprägt war, und partizipierte in verschiedenen 
Bereichen der städtischen und kirchlichen Sozialarbeit an der Berufung der Ar

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 235



beiterpriester, das atheistische Arbeiter:innenmilieu als Ort apostolischer Mission 
zu begreifen. Zugleich bildete ihre sogenannte Equipe eines der vielen kreativen 
pastoralen Experimente, die das weitgehend säkularisierte Frankreich in der ers
ten Hälfte des 20. Jahrhunderts hervorbrachte (Quisinksy 2015a, 40 – 41).

In Ivry erfuhr Delbrêl schnell die offene Feindschaft zwischen Kommunist: 
innen und Christ:innen. Sie interessierte sich zunächst für den Kommunismus, 
entschied sich aber dann in einer Art „zweiten Konversion“ (Schleinzer 2015, 168) 
bewusst gegen eine Strömung, die von ihren Anhänger:innen Militanz im Namen 
des menschlichen Glücks ebenso einforderte wie einen radikalen Atheismus. Trotz 
dieser Entscheidung gehörten weiterhin viele Kommunist:innen zu den Wegge
fährt:innen und Kolleg:innen Delbrêls in Ivry. 1945 kündigte sie ihre Arbeit als 
kommunale Leiterin der Sozialdienste im Rathaus von Ivry und konzentrierte sich 
mehr auf die caritative Arbeit ihrer Equipe. Den Spannungen einer apostolischen 
Lebensform in einer kommunistischen Stadt wich Delbrêl nicht aus: „Als Christin 
lebt sie in maximaler Nähe zu den Kommunisten, arbeitet als kommunale Ange
stellte in der Hochburg des französischen Kommunismus und engagiert sich 
Schulter an Schulter mit ihren kommunistischen Geschwistern für die notleidende 
Bevölkerung“ (Eisenmann 2019, 175 – 176). Innerhalb dieser spannungsgeladenen 
Kontexte, die von Seiten der römischen Kirche wie der französischen Marxist:in
nen noch aufgeladen wurden, lebte Delbrêl ein „Leben im Widerspruch“ (Delbrêl 
1957/22000, 154), wie sie es selbst nannte. Die erlebten Spannungen sind eingelassen 
in das Werk „Ville marxiste, terre de mission“ (1957/22000), die einzige längere 
Schrift, die aus der Feder Delbrêls überliefert ist. Sie wollte damit sicherstellen, 
dass ihre vielen Vorträge im Umfeld Ivrys nicht als unkritische Solidarisierung mit 
dem Kommunismus missverstanden wurden. Außerdem wollte sie aus ihrer Per
spektive festhalten, warum das in römischen Augen so gefährliche Apostolat im 
kommunistischen Umfeld und damit eine christliche Präsenz in urbanen Indus
trialisierungszentren, insbesondere im Experiment der Arbeiter:innenpriester, 
notwendig und wichtig war (Boehme 2000, 10). Für sie stellte ein atheistisches 
Umfeld nicht automatisch eine Gefahr für den Glauben dar. Gleich zu Beginn nahm 
sie ihre Leser:innen mit auf einen Spaziergang durch Ivry und kontextualisierte 
ihre Überlegungen in dieses proletarisch-marxistische Umfeld (Delbrêl 1957/22000, 
47– 56).

Doch nicht nur zum Kommunismus, auch zur Kirche lebten Delbrêl und ihre 
Gemeinschaft in einem schillernden Spannungsverhältnis. Sie entschieden sich 
ganz bewusst für ein Leben im Laienstand – in der Verwirklichung keines anderen 
Gelübdes außer dem des Taufversprechens, in freiwilliger Bindung aneinander und 
in der Befolgung der evangelischen Räte. Dabei definierte Delbrêl ihre Lebensform 
nicht vom Laienstand her, sondern von dem Willen, in den Kern der Liebe einzu
tauchen und von dort her den Alltag zu gestalten. Weder ein Gewand noch ein 

236 Daniela Blum 



Gelübde sollte sie von den Menschen der Welt trennen. Die Originalität ihrer Le
bensform lag in dem Paradox einer „an Freiheitsliebe grenzende[n] Distanz zu 
jeder Form von kirchlichen Organisationen (auch zur Ortspfarrei)“ (Boehme 1997, 
48) einerseits und einem leidenschaftlichen und bedingungslosen Festhalten an 
der Kirche andererseits. Für Delbrêl war die Kirche nicht vom Evangelium zu 
trennen, weil Christus sich als fleischgewordener Gottessohn im Evangelium of
fenbart und sich in der Kirche fortsetzt. Die Kirche wurde daher zum Fundament 
ihrer Lebensform, das Evangelium in der Welt zu leben (Boehme 1997, 140 – 141). 
Umgekehrt aber stellte die Kirche im Laufe der 1940er Jahre große Anfragen an das 
Experiment einer solchen, nicht-institutionalisierten Lebensform (Schleinzer 2015, 
147– 157). In den folgenden Jahren überlegte Delbrêl zwar, ihre Equipe als kirchli
che Weltgemeinschaft anerkennen zu lassen oder der Mission de France oder ei
nem Säkularinstitut anzugliedern, am Ende beharrte sie aber auf dem Spezifikum 
ihrer Berufung (Boehme 1997, 48 – 90). Jedenfalls boten gerade diese Lebensform 
und ihr Welt- und Kirchenverhältnis ein hohes Anfragepotential. Darauf wird noch 
zurückzukommen sein.

2 Zwei historische Kontexte: 
Subjekt-Welt-Verhältnisse

Hartmut Rosa entwickelt mit seinen Überlegungen zur Resonanz nicht nur eine 
Theorie der Weltbeziehungen, sondern kontextualisiert sie auch in historische 
Zusammenhänge. Zentraler Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist dabei die Sä
kularisierungstheorie des kanadischen Religionsphilosophen Charles Taylor, über 
den Rosa seine Dissertation verfasst hat (Rosa 1998). Taylors Überlegungen bilden 
eine „inspirierende Aufforderung“ (Rosa 2012, 10) zu seiner Soziologie der Welt
beziehung. Im Folgenden möchte ich die religionsgeschichtlichen Überlegungen 
Taylors und ihre Transformation bei Rosa kurz umreißen. Sie sind insofern rele
vant, als Rosa davon ausgeht, dass alles menschliche Leben von vorgängigen Pa
radigmen abhängig ist, die Sprache, Weltkonzepte, Wertmuster, soziale Praxisfor
men, institutionelle Zusammenhänge und die „kognitiv-kategoriale Struktur zur 
Erfassung der Wirklichkeit“ (Rosa 2013, 33) enthalten. Weltbeziehungen sind also 
innerhalb unhintergehbarer Formationen kontextualisiert:

Weltbeziehungen sind keine individuellen Leistungen, sondern in hohem, vielleicht ent
scheidendem Maße kulturell und strukturell institutionalisiert. Die Beziehungsformen, aus 
denen Subjekte und begegnende Objekte hervorgehen, sind in ihren Möglichkeiten, Varianzen 
und Grenzen präfiguriert durch die jeweils historisch realisierte soziokulturelle Formation – 
durch ihre Leitideen und Weltbilder ebenso wie durch ihre institutionalisierten Praktiken, 

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 237



durch ihre Sprache und ihre Kunst, durch ihre Gestaltung von Raum und Zeit und durch ihre 
leiblichen Ausdrucksformen. Weltbeziehungen sind […] zugleich eine Voraussetzung und 
Basis für die Etablierung und Realisierung einer soziokulturellen Formation wie auch deren 
durch Reifizierung und Naturalisierung gesichertes Ergebnis. (Rosa 2023, 671)

Die kulturellen und strukturellen Kontexte der europäischen Geschichte beschreibt 
Rosa mit Charles Taylor bis ungefähr 1500 als „verzauberte Welt“ (Taylor 2009, 67). 
In einem solchen Kontext wohnt den Dingen Sinn und Bedeutung inne; dadurch 
kommt ihnen eine enorme Kraft zu. Sie können Menschen, aber auch andere Dinge 
in der Welt kausal beeinflussen. Als historische Beispiele führt Taylor Heiligenre
liquien an, die als von göttlichen Kräften erfüllt galten, aber auch Quecksilber, das 
als Heilmittel gegen Geschlechtskrankheiten eingesetzt wurde (Taylor 2009, 66 – 67). 
Sobald der Sinn nicht ausschließlich dem Geist vorbehalten sei, so analysiert Taylor 
weiter, verstehen Menschen Sinn als etwas, das sie durchdringe. Mit anderen 
Worten: Der Mensch begreift sich selbst als „porös“ (Taylor 2009, 68) und damit 
einem „Gefühl der Verwundbarkeit“ (Taylor 2009, 70) ausgeliefert. Ein anschauli
ches Beispiel dafür sind Dämonen, die in den Menschen eindringen und seinen 
Willen und sein Handeln beeinflussen können. Umgekehrt sind Krankheit und 
Sünde stark miteinander verbunden: Krankheit greift die gefährdete Seele an, 
Heilmittel können nur der büßenden Seele helfen. Diese Konzeption hat wesent
liche Auswirkungen auf die Erfahrungsebene: Indem das Selbst durch Geister, 
Dämonen oder kosmische Kräfte verwundet werden kann, ist es immer mit 
Ängsten behaftet. In der verzauberten Welt sind also viele Grenzen verschwommen 
bzw. porös, die zwischen Akteur:innen und Kräften, zwischen Geist und Welt, 
zwischen dem Physischen und dem Sittlichen, zwischen dem Wohl des Einzelnen 
und der Gesellschaft. Eine solche Ordnung hat auch Auswirkungen auf die Religion. 
Zum einen ist in einer verzauberten Welt eine atheistische Überzeugung kaum 
durchzuhalten, da Gott „die Rolle des herrschenden Geists spielt“ (Taylor 2009, 78), 
zum anderen fehlte – zumindest im Mittelalter – „das Angebot der positiven Op
tion: der Entscheidung für den ausgrenzenden Humanismus“ (Taylor 2009, 78). In 
einer solchen Gesellschaft war der Druck in Richtung Orthodoxie enorm, galt doch 
die Vorstellung, dass eine Gesellschaft in Unordnung geraten musste, wenn sie 
einen Ketzer oder eine Ketzerin in ihrer Mitte duldete (Taylor 2009, 79– 82).

Rosa folgt Taylor in der Deutung, dass das Subjekt sich in der verzauberten 
Welt, in der Welt also bis ungefähr 1500, als „poröse[s] Selbst“ (Rosa 2023, 651) 
konstituierte. Die dominante moderne Subjektkonstitution bezeichnet Taylor als 
„abgepufferte[s] Selbst“ (Taylor 2009, 79). Es räumt den Dingen keine Kausalkraft 
mehr ein und erfährt sich als „unverwundbares Wesen […], als Gebieter der Be
deutungen, die die Dinge für es haben“ (Taylor 2009, 73). Der Begriff des „abge
pufferte[n] Selbst“ (Taylor 2009, 79) überzeugt Rosa nicht, zeichne sich das mo

238 Daniela Blum 



derne Subjekt doch durch seine Geschlossenheit gegenüber der Welt in materieller 
und immaterieller Hinsicht aus. Es ist in keine Richtung mehr durchlässig. Rosa 
verwendet daher Taylors ursprünglichen Begriff des „punktförmige[n] Selbst“ 
(Taylor 1994, 309; Rosa 2023, 651), um die dominante Selbstkonstitution seit der 
Renaissance zu beschreiben. Diese Veränderung des Subjekt-Welt-Verhältnisses 
hat entscheidende Transformationen im religiösen Bereich nach sich gezogen: „Die 
Subjekte sind ins Zentrum gerückt, Gott ist zur Option geworden“ (Rosa 2023, 653). 
Weil Gott in der mittelalterlichen Welt eine phänomenale Realität und damit „ein 
konstitutiver Ankerpunkt der spätmittelalterlichen Selbst- und Weltinterpretation“ 
(Rosa 2023, 652) war, sei der Glaube unabwendbare Konsequenz dieser Weltbe
schaffenheit gewesen. In der Moderne aber lassen sich politische Ordnung, Natur 
und Leben ohne Schöpfergott denken, nicht aber ohne unverwechselbare Indivi
duen. Charles Taylor bezeichnet diesen fundamentalen Unterschied in der Welt
beziehung – und zwar für Gläubige und Atheist:innen – als „Nova-Effekt“ (Taylor 
1994, 507– 700).

Rosa ist sich bewusst, dass seine historischen Überlegungen sehr schematisch 
sind (Rosa 2023, 653 – 654). Trotzdem lassen sich Aspekte der von Taylor und Rosa 
beschriebenen mittelalterlichen Subjektkonstitution und des daraus abgeleiteten 
Subjekt-Welt-Verhältnisses in der Vita der Maria von Oignies zunächst wiederfin
den. Sie wird, was vielleicht typisch ist für mystische Lebensformen, als äußerst 
transparent auf die transzendente Wirklichkeit hin beschrieben. Martinus Cawley 
formuliert für die Brabanter Viten des 12. und frühen 13. Jahrhunderts insgesamt: 
„They understood their mystical experiences as direct interventions of heaven, and 
an objective interplay with others living under the same roof.“ (Cawley 2003, 21) Die 
mystisch lebenden Frauen um 1200 erfuhren ihr eigenes Leben im permanenten 
Austausch mit dem Willen Gottes, mit den Jenseitsorten Himmel und Fegefeuer, 
den Seelenzuständen der Menschen in ihrem Umkreis und mit den unausgespro
chenen Anliegen der Mitglieder ihres mystischen Zirkels. Ihre Gebete hatten einen 
direkten Einfluss auf Erden, im Himmel und im Fegefeuer. Auch Gegenstände sind 
in der Vita mit Sinn und Bedeutung aufgeladen: Die Vita erzählt davon, dass Maria 
mit Reliquien feierte und frohlockte (VMO I, §34 und §91). Ein anderes Mal sah sie 
Milch aus den Reliquien den hl. Nikolaus austreten (VMO I, §90). Am Ende ihres 
Lebens erfuhr sie Trost bei den Reliquien: „Bei ihrer letzten Krankheit aber trös
teten sie [die Reliquien in der Kirche] sie mit der Zuneigung eines Mitleidenden und 
versprachen ihr die Fürsprache vor Gott und Lohn für ihre Mühe und Schutz.“ 
(VMO I, §34) Der geknechtete, gefolterte Leib löst erst psychische Leiden und dann 
eine schwere Krankheit aus (VMO I, §40). Taylor würde also von einer verzauberten 
Welt sprechen. Mit Rosa formuliert: Das Selbst der Maria von Oignies wird in ihrer 
Vita als äußerst porös, ja geradezu offen beschrieben. Die Porosität betrifft nicht 
nur das Subjekt-Welt-Verhältnis, sondern auch das Verhältnis zu einer transzen

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 239



denten Wirklichkeit. Gott ist nicht nur unverhandelbar – ein typisches Element 
vormoderner Subjektkonstitution –, er ist Teil der phänomenalen Realität (Rosa 
2023, 652). Insofern ist in dieser Vita auch die Grenze zwischen irdischer und 
transzendenter Welt porös oder, umgekehrt, die Gottesidee nicht in die transzen
dente Welt ausgelagert.

Zugleich aber bedeutet diese Porosität nicht, dass das Innenleben des Selbst 
nicht ausgebildet ist. Im Gegenteil, gerade auf das Innenleben ihrer Protagonist: 
innen legen die Viten aus dem Brabant besonderen Wert: „In short, and in sharp 
contrast to the hagiography of earlier centuries, these saints were collectively ce
lebrated not for their outstanding leadership, brilliant preaching, or stupendous 
miracles, but for the intensity of their inner lives.“ (Newman 2003, xxxi) Dieser 
Befund gilt gerade auch für Maria von Oignies. Ihr inneres, oft psychisches Leben 
und Leiden wird entfaltet, ihre kontemplative Versenkung in die Menschlichkeit 
Christi und die trinitarischen Geheimnisse sowie ihre inneren Kämpfe mit Dä
monen werden breit erzählt. Insofern verbindet die Vita die Durchlässigkeit des 
Subjekts mit seinem reich ausgebildeten Innenleben. In all dem bildet die Vita der 
Maria von Oignies ein mustergültiges Beispiel für ein „durchlässige[s], mit der 
Natur, der Gemeinschaft und der ,Seelenwelt‘ intrinsisch verknüpfte[s] spätmit
telalterliche[s] Selbst“ (Rosa 2012, 8).

Madeleine Delbrêl hingegen ist schwieriger in Rosas Modell der Selbst-Welt- 
Beziehungen einzuordnen. Vielmehr teilte sie in hohem Maße Rosas Diagnose, dass 
die Moderne an einer „Dominanz stummer Weltbeziehungen“ (Rosa 2023, 654) 
leide, ohne selbst daran zu partizipieren. Delbrêl beschrieb, dass das Leben der 
Kommunist:innen in Ivry bestimmt sei von einer „doppelten Unstimmigkeit im 
Alltag“ (Delbrêl 1957/22000, 56). Einerseits führe der Geist des historischen Mate
rialismus dazu, dass sich Menschen nach praktischen Dingen eines angenehmeren 
Lebens sehnten und dabei die Technik den Menschen nach ihrem Bilde forme 
(Delbrêl 1957/22000, 57– 59). Andererseits dominiere ein wissenschaftlicher und 
fundamentalistischer Atheismus, der vom Menschen verlange, sein Leben in den 
Dienst einer künftigen Menschheit zu stellen. Der christliche Glaube werde in 
diesem Umfeld als blinder Idealismus abgetan (Delbrêl 1957/22000, 59 – 61). Delbrêl 
beobachtete also gerade in ihrer kommunistischen Nachbarschaft eine große Ge
schlossenheit der modernen Subjekte und einen konsequenten Ausschluss der 
Option Gott aus jeder Wirklichkeitskonstitution. Interessanterweise sind in ihrer 
Wahrnehmung beide Phänomene unmittelbar miteinander verknüpft – so wie in 
der Beschreibung Taylors und Rosas (Rosa 2023, 651 – 653). Ihr eigenes apostolisches 
Engagement in dieses abgeschlossen-atheistische Umfeld hinein begriff sie als 
Einsatz, der in die Welt und in die Wirklichkeit Gottes hinein vorstoßen musste: 
„Wo der Marxismus in straff organisierter, konzentrierter, ungeschwächter Form 
auftritt, ist nicht nur eine christliche Präsenz gefordert, sondern auch ein über

240 Daniela Blum 



zeugendes Leben aus dem Glauben, ein entschlossenes religiöses Leben, und dazu 
noch ein apostolisches Leben. Ein apostolisches Leben, das sich hüten mu[ss], ein 
apostolischer Humanismus zu werden.“ (Delbrêl 1957/22000, 141) Erst wo das 
Apostolat laut nach Gott rufe und zwar in einer den Menschen verständlichen 
Sprache, erreiche es seine Bestimmung; ein bloß caritatives Engagement sei kein 
Apostolat. Delbrêl konstruierte ihr Selbst nicht in einer verzauberten Welt. Aber 
für sie war ein zur Welt und zu den Menschen offenes Subjekt nur dann möglich, 
wenn es zur Berufung wurde, „zur Berufung für Gott, zur Berufung zu Gott hin, zur 
Berufung des glaubenden Menschen, sich selbst und alles, was existiert, an Gott zu 
binden“ (Delbrêl 1957/22000, 142).

3 Resonanz: Gottesbezug, Weltbezug und 
Lebensform

Hartmut Rosa unterscheidet mindestens drei Dimensionen der Welt- und damit 
Resonanzbeziehungen. Diese drei Dimensionen ermöglichen auf unterschiedliche 
Weise jene „lebendige[n] Antwortbeziehung[en]“ (Rosa 2023, 334), um die Rosas 
Werk kreist. Die horizontale Dimension umfasst die sozialen Beziehungen zu an
deren Menschen, die diagonale jene zur Dingwelt, die vertikale schließlich die 
Beziehungen zur Welt, zum Dasein, zu Gott. Rosa erprobt diese drei Dimensionen 
an spezifisch modernen Resonanzsphären (Rosa 2023, 341 – 514), die Dimensionen 
als solche scheinen aber kein modernes Phänomen darzustellen. Als zentrale 
moderne Sphäre horizontaler Resonanzachsen, ja geradezu als vielleicht letzter 
und deshalb mit Erwartungen überfrachteter „Resonanzhafen“ (Rosa 2023, 341) in 
einer ansonsten teilnahmslosen Welt konstruiert Rosa die Familie. Daneben bilden 
Freundschaft und Politik mögliche Resonanzsphären der Moderne, die Subjekte als 
antwortfähig erfahren können. Im familienzentrierten Leben der Moderne gibt es 
für Rosa aber auch die seltene „Möglichkeit einer extrasozialen Resonanzbezie
hung. […] Sie scheint auf in Vorstellungen eines Lebens in der und mit der Natur, 
für die Kunst oder für die Religion. Der Künstler, der Naturmensch und der Tief
gläubige gelten als drei zwar randständige, aber doch humane, mithin also: reso
nanzoffene Existenzformen, weil sie mit den zentralen vertikalen Resonanzsphä
ren der Moderne in Verbindung stehen.“ (Rosa 2023, 345) Eine solche 
resonanzoffene Existenzform jenseits der Familie und für die Religion führten 
beide hier betrachteten Frauen.

Für die Lebensform zweier Mystikerinnen scheint zunächst die vertikale Re
sonanzachse entscheidend zu sein. Die erste Resonanzsphäre, die Rosa in diesem 
Zusammenhang vorstellt, ist die Religion. Rosa vertritt einen relationalen Religi

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 241



onsbegriff, indem er Gott als „die Vorstellung einer antwortenden Welt“ (Rosa 2023, 
435) definiert, ein Phänomen also, das verspreche, dass die Urform des Daseins in 
Resonanz aufgehoben sei. Die Religion ist in Rosas Resonanztheorie durchaus 
entscheidend, geht es doch „in der Haltung zur Religion letztlich um die Grund
erfahrung der Weltbeziehung überhaupt“ (Rosa 2023, 436). Die religiöse Erfahrung 
jedenfalls definiert Rosa – und diese Definition findet er auch bei Vertretern der 
jüdisch-christlichen Tradition wie Schleiermacher oder Buber – als „anverwan
delnde Weltbeziehung“, als „Idee einer entgegenkommenden, antwortenden Welt, 
die uns berührt und der wir unsererseits entgegenzugehen vermögen.“ (Rosa 2023, 
438 – 439) Spätestens mit dieser Konturierung kann man Rosa einen romantischen 
Idealismus innerhalb einer binären Schematisierung der Welt vorwerfen 
(Schüssler 2016).

Selbstverständlich kann man ein solches Verständnis religiöser Erfahrung bei 
einer hochmittelalterlichen Mystikerin finden. Das ganze Leben der Maria von 
Oignies war auf die Kernerfahrung eines entgegenkommenden, begegnungsfähi
gen, antwortenden, sinnlich erfahrbaren Gott ausgerichtet. Erleichtert wird diese 
Erfahrung dadurch, dass Jesus Christus für sie – wie für viele Mystiker:innen – ein 
wahrhaft menschliches Gegenüber bildet, das als Baby, Geliebter oder Bräutigam 
geliebt wird. Ausgangspunkt und bleibender Bezugspunkt der kontemplativen 
Religiosität war der Gekreuzigte, der den Religiösen des 12. und 13. Jahrhunderts in 
der vollen Wucht seines Leidens vor Augen stand und der zum zentralen Reso
nanzpunkt des Lebens Marias wurde. Auf dieses Todesschicksal reagierte sie – wie 
viele andere auch – mit dem unbedingten Willen, sich selbst „im Fleisch“ (VMO I, 
§21) zu kreuzigen. Sie nahm die biblische Aufforderung Jesu zur Kreuzesnachfolge 
wörtlich und züchtigte sich durch Enthaltsamkeit, extremes Fasten, Schlafentzug 
und körperliche Kasteiungen. Sie schnitt sich Fleischstücke aus den Händen und 
bewegte sich damit im Bereich der Selbststigmatisierung (VMO 1, §22). Auch in der 
körperlichen Dimension wollte Maria von Oignies ihrem Herrn in das Kreuzes
schicksal nachfolgen. Immer wieder bewahrte sie ihr Umfeld offensichtlich davor, 
sich zu Tode zu hungern oder zu kasteien. Der dominante Bezugspunkt ihrer 
Spiritualität war die Eucharistie, nach der sie sich verzehrte. Der starke Bezug liegt 
insofern in der Textpragmatik der Vita begründet, als die Eucharistie einerseits 
durch ihre Verbindung zum Amt die Rechtgläubigkeit Marias betonte, andererseits 
das ersehnte Fleisch Christi hier im Symbol nahekam.

Die vita contemplativa ist in der Lebensform der Maria von Oignies aber 
konstitutiv mit der vita activa verbunden (Geyer 2014, 38). Ihre „Waffe“ (VMO I, §30) 
war das Gebet, mit dem sie den Himmel bestürmte. Die Selbstwirksamkeit des 
Gebets kann man als zentrales Element der Resonanzerfahrung beschreiben. Die 
Wirkkraft des Gebets wird in der Vita anschaulich geradezu als resonante Selbst
wirksamkeitserfahrung beschrieben: Sie „benetzte die Füße des Herrn mit Tränen, 

242 Daniela Blum 



klopfte hartnäckig mit ihren Gebeten am Himmel an, gab so lange keine Ruhe“ 
(VMO I, §30), bis der Herr auf ihre Eindringlichkeit reagierte. Das dominante Ziel 
dieser Gebete war es, tote Seelen aus dem Fegefeuer zu retten oder lebende 
Menschen davor zu bewahren. Im heftig geführten Kampf für das Seelenheil ein
zelner zeigte sich ebenso wie in der Kranken- und Armenpflege der aktive Zug in 
der Frömmigkeit der Maria von Oignies. Sie verstand – wie andere Mystiker:innen 
in ihrem Umfeld – ihr mystisches Experiment als „direct intervention of heaven 
and an objective interplay with others living under the same roof“ (Cawley 2003, 21). 
Im Konfliktfall stellte Maria die vita activa über die vita passiva und betätigte sich 
als Seelenretterin im interzessorischen Gebet. Das Fegefeuer als doppelt durch
lässiger Ort, durchlässig für die irdischen Gebete und durchlässig für das Eingehen 
der Seelen in den Himmel, wird in dieser Vita unmittelbar greifbar.

Die vertikale Referenz ist ein Wesensmerkmal der mittelalterlichen Hagio
graphie (Newman 2003, xxvii). Berufung und Lebensform leiten sich davon ab, alle 
beschriebenen Praktiken sind daraufhin formuliert, haben dabei aber das hori
zontale Umfeld – das der Bedürftigen an Leib und Seele und das Netzwerk anderer 
Mystiker:innen – durchaus im Blick. Um in die Kategorien Hartmut Rosas zu
rückzukehren: Die vertikale und die horizontale Resonanzachse sind in dieser 
mystischen Lebensform unbedingt miteinander verknüpft. Die Möglichkeit einer 
Verbindung von horizontaler und vertikaler Resonanzachse eröffnet der Soziologe 
selbst mit einem modernen liturgischen Beispiel:

In Gottesdiensten und religiösen Riten […] verbinden sich mit der ‚Erfahrung‘ vertikaler 
Tiefenresonanz sowohl horizontale Resonanzachsen zwischen den Gläubigen […] als auch 
diagonale Resonanzbeziehungen, insofern Dinge und Artefakte wie Brot, Kelch, Wein oder 
Kreuz […] resonanztechnisch ‚aufgeladen‘ werden. Daraus entsteht so etwas wie ein senso
rischer Resonanzverbund, in dem die drei Achsen sich gegenseitig zu aktivieren und zu 
verstärken vermögen. (Rosa 2023, 443)

Für Maria von Oignies bildeten nicht nur einzelne Riten, sondern ihr ganzes Leben 
einen solchen Resonanzverbund, in dem ihre vertikale Gottesorientierung, ihre 
horizontale Nächstenliebe und diverse Dinge wie etwa Reliquien sich gegenseitig 
verstärkten. Rosa greift allerdings zu kurz, wenn er davon ausgeht, dass sich gelebte 
Religion in der „existentielle[n] Antwortbedürftigkeit des Menschen auf der einen 
und das Sprechen ihrer potentiellen Erfüllung auf der anderen Seite“ (Rosa 2023, 
446) erschöpft. Gerade in der mystischen Vita lässt sich nachvollziehen, wie sehr 
zutiefst resonante Beziehungen zu Gott, zum sozialen Umfeld und zur Dingwelt 
eine Mystikerin nicht zufrieden stellen, sondern ihre Sehnsucht nach Gott und 
Jesus Christus nur verstärken. Die Transzendenz, die im Sinne einer verzauberten 
Welt fast ständig als sinnlich wahrnehmbar geschildert wird, bleibt unverfügbar. 
Die Differenzerfahrung des gewöhnlichen religiösen Menschen, dass Gott anders 

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 243



und größer ist als das eigene Resonanzbedürfnis, lässt sich auch in der Vita einer 
hochmittelalterlichen Mystikerin ganz deutlich herausarbeiten.

Eine ähnliche Verbindung der horizontalen und vertikalen Resonanzachse 
lässt sich auch in der Lebensform der Madeleine Delbrêl finden. Die beiden je
suanischen Liebesgebote und ihr Wille, das innere Licht des Evangeliums nach 
außen zu leben, bildeten für sie die Richtschnur ihrer christlichen Präsenz in der 
Welt. Ihr „weltverliebtes Engagement“ (Eisenmann 2019, 217) war für sie so 
selbstverständlich Ausdruck und Grund ihres christlichen Glaubens, dass sie bei
des nur zusammendenken konnte. Dabei veränderten die Erfahrungen von Ivry 
durchaus ihre Konzeption. Noch 1946 berief sie sich ausführlich auf Charles de 
Foucauld (1858 – 1916) und seine Berufung, ein theozentrisch ausgerichtetes Leben 
„absichtslos“ (Delbrêl 1946/2015, 21) mitten in den modernen Wüsten zu leben und 
dabei einfach präsent zu sein: „Er [Charles de Foucauld] hat uns gelehrt, vollauf 
zufrieden zu sein, wenn wir an einen Brennpunkt des Lebens gestellt sind, bereit, 
jeden zu lieben, der vorüberkommt, und durch ihn alle, die in dieser Welt leiden, 
die verloren oder in der Finsternis sind.“ (Delbrêl 1946/2015, 21) Zehn Jahre später 
war sie zu der Einsicht gelangt, dass Präsenz allein nicht genügte, sondern das 
militant kommunistische Umfeld das Zeugnis des Wortes erforderlich machte. Sie 
lernte von den Kommunist:innen, dass von Gott zu reden sei – und zwar in der 
Sprache der Menschen (Delbrêl 1957/22000, 158 – 160). Dass Gottes- und Menschen
liebe aber der einzige Antrieb einer solchen Lebensform war, das blieb ihrer Be
rufung erhalten:

Ernst zu machen mit der Liebe Gottes, mit der alles unerme[ss]lich wird, nicht nach dem Maß 
der Dinge, sondern nach den Maßen Gottes, die sich keinem menschlichem Maß fügen. Aus 
dieser einzigen Energiequelle, dem ein Strom von Licht und Kraft entspringt, mu[ss] alles, was 
wir tun, seine Beständigkeit und seine Lebenskraft schöpfen. Alles mu[ss] bei uns zu finden 
sein: ein Glas Wasser; Speise für die Hungernden; Nahrung auch im übertragenen Sinn und 
die Mittel, sie ihnen zu geben; ein Obdach für Obdachlose; Besuche in Gefängnissen und 
Krankenhäusern; Mitleid mit den Weinenden, indem wir mit ihnen weinen oder die Ursachen 
ihrer Tränen beseitigen; Freundschaft für jeden Sünder, für die Unbeliebten, für alle, die im 
Dunkeln stehen – dies alles gehört zum vollen Sinn des Wortes ‚brüderlich‘. (Delbrêl 
1957/22000, 185 – 186)

Die sehr konkreten Liebesdienste, die Delbrêl hier aufzählt, scheinen von den je
suanischen Seligpreisungen ebenso beeinflusst wie von dem proletarischen Umfeld 
ihrer Stadt. Dabei warnte sie eindrücklich davor, Liebe mit Leiden gleichzusetzen. 
Eher mit freudigem Kämpfen: „Lieben heißt nicht resignieren, weder für sich noch 
für andere; lieben heißt sich darüber freuen, da[ss] Gott sich uns schenkt.“ (Delbrêl 
1957/22000, 186) Ein solches öffentliches Liebesbekenntnis in einem militanten 
Umfeld könne allerdings Erdulden, Ertragen und Einsamkeit bedeuten, im Grunde 

244 Daniela Blum 



positive Anzeichen, denn menschliche Schwächlichkeit sei Zeichen für die baldige 
Ankunft des Herrn (Delbrêl 1957/22000, 166). Hier reformuliert Delbrêl eine 
Grunderkenntnis mystischen Sprechens, dass Gott dann eintritt, wenn der Mensch 
seiner eigenen Vorstellungen leer und völlig bedürftig geworden ist.

Der Mensch also steht im Mittelpunkt der weltbezogenen Spiritualität, die 
Delbrêl vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen in einem marxistischen Umfeld 
entwickelte. Der Mensch ist aber in eine vertikale Resonanzbeziehung hineinge
nommen: Delbrêls Anliegen war es, „die Bezogenheit des Menschen auf die Tran
szendenz als Bedingung für sein irdisches Dasein herauszustellen“ (Boehme 1997, 
219). Ihr Weltbild ist aber nicht dualistisch, da gerade die Begegnung mit den 
Gottabgewandten in der Welt eine Glaubenserschütterung zur Folge hat, die eine 
innigere Beziehung zu Christus nach sich zieht. Gott und Welt bilden eine Einheit; 
ein „unerschrocken intensive[r] Weltkontakt“ (Boehme 1997, 219) ist die unab
dingbare Voraussetzung für einen lebendigen Glauben. In diesen Weltkontakten 
der Christ:innen muss die gesamte Botschaft des Evangeliums mit seinem univer
salen Anspruch sichtbar werden. Die Inkarnation wird ihr dabei zum Erkennt
nisprinzip; sie überträgt den Gedanken der Fleischwerdung Gottes auf jeden 
Christen und jede Christin, der oder die mit Christus gleichförmig werden möchte. 
Der Inkarnationsprozess setzt aber bestimmte Grundhaltungen wie Demut, Ge
horsam oder Hingabe voraus sowie die Bereitschaft, sich vom Evangelium ver
wandeln lassen zu wollen (Böhme 1997, 123 – 126). Aufgrund der „Erfahrung, in 
biblischen Worten bis ins Innerste des eigenen Lebens ergriffen worden zu sein“ 
(Fuchs 1998, 22), wurden für Delbrêl Inhalt und Vermittler:innen des Evangeliums 
zu einer untrennbaren Einheit. Die „Menschwerdung des Gotteswortes“ (Böhme 
1997, 127) im Einzelnen bezeichnet sie folglich als Zeugnisgeben. Die theologische 
Dialektik dieser Konzeption lässt der Welt nicht unbedingt ihre Autonomie (Qui
sinksy 2015a, 53): Sie hat vielmehr in ihrer Erlösungsbedürftigkeit Verweischa
rakter auf die Transzendenz, nicht in einer eigenen Dignität. Die „theo-logisch- 
soteriologische Grundintuition“ (Quisinksy 2015a, 59) Delbrêls aber eröffnete ihr 
einen positiven Umgang mit Welt und Wirklichkeit. Nicht nur das Beten – wie Rosa 
meint (Rosa 2023, 441) –, sondern ihre gesamte Existenz war eine Form der Welt
beziehung, die auf das Hervorrufen von Resonanz gerade im als stumm wahrge
nommenen kommunistischen Umfeld abzielte. Selbst und Welt, vertikale und ho
rizontale Resonanzachsen lassen sich in der Lebensform Madeleine Delbrêls nicht 
unterscheiden. Die Spezifik ihrer Biographie liegt also nicht in einer Lebensform, 
die sie strukturell von einer hochmittelalterlichen Mystikerin unterscheidet. Wenn 
es einen zentralen Unterschied gibt, ist es die diagonale Resonanzachse, der Bezug 
also zur Dingwelt: Delbrêl lebte, mit Taylor gesprochen, nicht mehr in einer ver
zauberten Welt. Die diagonalen Resonanzachsen, auf die der Kommunismus mit 
seinem Fokus auf Arbeit und Konsum in ihren Augen ausgerichtet war, mussten 

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 245



stumm bleiben. Spezifisch an ihrer Biographie ist also der Gottes- und Weltbezug 
ihres Umfelds, den sie selbst als stumm charakterisiert. In dieses Umfeld möchte sie 
mit ihrem Leben, das vertikal und horizontal aufgespannt ist, Resonanzen bringen.

4 Fazit: Resonanz und Lebensform
Nur auf den ersten Blick scheinen die beiden hier thematisierten religiösen Bio
graphien einer hochmittelalterlichen und einer modernen Mystikerin grundver
schieden zu sein. Blickt man auf die strukturellen Leitlinien der beiden Lebens
formen, lassen sich in den Biographien Marias von Oignies und Madeleine Delbrêls 
erstaunliche Analogien entdecken: eine radikal verstandene Christusnachfolge, die 
ein Leben mit Familie unmöglich erscheinen lässt, ohne auf ein klösterliches 
Konzept in der Kontemplation oder in einem caritativen Orden auszuweichen; die 
Verbindung von aktiver und kontemplativer Lebensform; der Verzicht auf eine 
individualistische Nachfolge des Evangeliums, ohne die eigenen religiösen Über
zeugungen einer Institution unterzuordnen; die Verbindung von Treue zur Kirche 
in spannungsgeladenen Verhältnissen und der christologischen Begründung der 
Kirchennähe.

Die resonanztheoretische Analyse der Biographien Marias von Oignies und 
Madeleine Delbrêls hat diesen Befund bestätigt. Natürlich, die Vita der Maria von 
Oignies konstruiert eine verzauberte Welt, in der die Grenzen des Subjekts zu 
Dingen, Menschen, Gott und verschiedenen Jenseitsorten porös sind. Eine solche 
Welt findet Delbrêl nicht mehr vor. Ihr militant kommunistisches Umfeld erlebt sie 
als verschlossen und stumm, als verdinglichende Form der Weltbeziehung. Beide 
Frauen aber verknüpfen ihre hoch resonanten vertikalen Resonanzachsen, ihr 
beständiges auf Gott hin Leben und Beten, mit resonanten horizontalen Reso
nanzachsen. Gerade die Begegnungen mit Welt und Umwelt verstärken die verti
kalen Resonanzachsen. Der Punkt, an dem sich diese Resonanzachsen treffen, ist 
bei den beiden Frauen etwas unterschiedlich gelagert: Bei Maria von Oignies ist die 
transzendente Wirklichkeit so weit in ihre eigene Erfahrungswelt hinein verlagert, 
dass die zentrale Resonanzsphäre doch eher die Transzendenz ist. Für Delbrêl 
bildet ihr konkretes, städtisches Umfeld von Ivry ihre zentrale Resonanzsphäre. 
Für beide Frauen aber sind ihre Weltbeziehungen zugleich ihre Gottesbeziehun
gen. Vielleicht liegt darin der Schlüssel der Mystik. Mit Rosa gesprochen: Die 
Grundform aller mystischen Weltbeziehung ist die Überzeugung, dass etwas da ist, 
das gegenwärtig ist und antwortet. Ob diese Lebensform in theonomen oder au
tonomen, mittelalterlichen oder modernen Strukturen gelebt wird, scheint dagegen 
in den beiden vorgestellten Beispielen weniger zentral zu sein.

246 Daniela Blum 



Bibliographie
Blum, Daniela. 2019. „Spiritueller Aufbruch und weibliche Potentiale. Innovative Lebensentwürfe in 

den hagiographischen Quellen um 1200.“ In Katholische Laienreligiosität in der Frühen Neuzeit, 
hg. v. Anne Conrad unter Mitarbeit von Lina Peiffer und Susanne Schulz, 139 – 161. Sofie 23. St. 
Ingbert: Röhrig Universitätsverlag.

Boehme, Katja. 22000. „Vorwort.“ In … lauter Sprungbretter in die Ekstase: Alltagsspiritualität nach 
Madeleine Delbrêl, hg. v. Katja Boehme und Thomas Herkert, 9 – 14. Würzburg: Echter.

Boehme, Katja. 1997. Gott Aussäen. Zur Theologie der weltoffenen Spiritualität bei Madeleine Delbrêl.
Studien zur systematischen und spirituellen Theologie 19. Würzburg: Echter.

Boismarmin, Christine de. 32010. Madeleine Delbrêl. Mystikerin der Straße. München, Zürich, Wien: 
Verlag Neue Stadt.

Bynum, Caroline Walker. 1996. „Mystikerinnen und Eucharistieverehrung im 13. Jahrhundert.“ In 
Fragmentierung und Erlösung. Geschlecht und Körper im Glauben des Mittelalters, hg. v. ders., 
109 – 147. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Cawley, Martinus. 2003. „Introduction to the Lives.“ In Send Me God. The Lives of Ida the 
Compassionate of Nivelles, Nun of La Ramée, Arnulf, Lay Brother of Villers, and Abundus, Monk of 
Villers, by Goswin of Bossut, hg. v. dems., 1 – 26. Medieval Women 6. Turnhout: Brepols.

Delbrêl, Madeleine. 31979. Gebet in einem weltlichen Leben. Beten heute 4. Einsiedeln: Johannes.
Delbrêl, Madeleine. 1957/22000. „Ville marxiste terre de mission.“ In Auftrag des Christen in einer Welt 

ohne Gott, hg. v. Katja Boehme, 35 – 186. Theologia Romanica 24. Einsiedeln: Johannes.
Delbrêl, Madeleine. 1946/2015. „Warum Charles De Foucauld uns ein Vorbild ist.“ In … lauter 

Sprungbretter in die Ekstase: Alltagsspiritualität nach Madeleine Delbrêl, hg. v. Katja Boehme und 
Thomas Herkert, 17 – 24. Würzburg: Echter.

Eisenmann, Maximiliane. 2019. Spannungsvolles Engagement in der Welt. Madeleine Delbrêl als 
Inspiration für die verbandliche Caritas in Deutschland. Freiburger theologische Studien 189. 
Freiburg: Herder.

Fuchs, Gotthard. 1995. „Einleitung. Innerlichkeit als Gefahr. Christliche Mystik als Anstoß.“ In „…in 
ihren Armen das Gewicht der Welt“. Mystik und Verantwortung: Madeleine Delbrêl, hg. v. Gotthard 
Fuchs, 13 – 39. Frankfurt am Main: Josef Knecht.

Geyer, Iris. 2014. „Einleitung.“ In Jakob von Vitry, Das Leben der Maria von Oignies / Thomas von 
Cantimpré, Supplementum, hg. v. Iris Geyer, 9 – 53. Corpus Christianorum Continuatio 
mediaevalis 252. Turnhout: Brepols.

Moore, Robert I. 1996. „Heresy, Repression, and Social Change in the Age of Gregorian Reform.“ In 
Christendom and Its Discontents. Exclusion, Persecution, and Rebellion, 1000 – 1500, hg. v. Scott L. 
Waugh und Peter D. Diehl, 19 – 46. Cambridge: Cambridge University Press.

Mulder-Bakker, Anneke B. 2006. „General Introduction.“ In Mary of Oignies. Mother of Salvation. Texts 
and Studies, hg. v. ders., 1 – 32. Medieval Women: Texts and Contexts 7. Turnhout: Brepols.

Newman, Barbara. 2003. „Preface. Goswin of Villers and the Visionary Network.“ In Send Me God. 
The Lives of Ida the Compassionate of Nivelles, Nun of La Ramée, Arnulf, Lay Brother of Villers, and 
Abundus, Monk of Villers, by Goswin of Bossut, hg. v. Martinus Cawley, xxix–xlvii. Turnhout: 
Brepols.

Quisinsky, Michael. 2015a. „Die Welt Sinnlos Ohne Gott‘? (I). Säkulare Glaubenswelten am Beispiel 
Frankreichs.“ In … lauter Sprungbretter in Die Ekstase: Alltagsspiritualität Nach Madeleine Delbrêl, 
hg. v. Katja Boehme und Thomas Herkert, 35 – 53. Würzburg: Echter.

In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott 247



Quisinsky, Michael. 2015b. „Die Welt Sinnlos Ohne Gott‘? (II). Säkulare Glaubenswelten zwischen 
Inkarnation und Inkulturation – Rückfragen an Madeleine Delbrêl.“ In … lauter Sprungbretter in 
die Ekstase. Alltagsspiritualität nach Madeleine Delbrêl, hg. v. Katja Boehme und Thomas Herkert, 
55 – 76. Würzburg: Echter.

Rosa, Hartmut. 1998. Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor. Frankfurt 
am Main, New York: Campus.

Rosa, Hartmut. 2012. „Poröses und abgepuffertes Selbst. Charles Taylors Religionsgeschichte als 
Soziologie der Weltbeziehung.“ Soziologische Revue 35: 3 – 11.

Rosa, Hartmut. 22013. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse einer neuen 
Gesellschaftskritik. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 72023. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Schleinzer, Annette. 22015. Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine 

Delbrêl. Ostfildern: Patmos.
Schüssler, Michael. „Resonanz … Unterbrechungen.“ Feinschwarz – Theologisches Feuilleton, 

16. 08. 2016, https://www.feinschwarz.net/resonanz-unterbrechungen/ [abgerufen am 
31. 01. 2024].

Taylor, Charles. 1994. Quellen des Selbst. Die Entstehung der Neuzeitlichen Identität. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Taylor, Charles. 2009. Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
VMO: Jakob von Vitry. 1215/2014. „Das Leben der Maria von Oignies.“ In Jakob von Vitry, Das Leben 

der Maria von Oignies / Thomas von Cantimpré, Supplementum, hg. v. Iris Geyer, 63 – 171. Corpus 
Christianorum Continuatio mediaevalis 252. Turnhout: Brepols.

248 Daniela Blum 

https://www.feinschwarz.net/resonanz-unterbrechungen/

	Daniela Blum
	In einer Welt mit, in einer Welt ohne Gott
	Zum Zusammenhang von Gottesbeziehung und Weltbezug bei Maria von Oignies und Madeleine Delbrêl
	1 Zwei historische Lebensformen
	2 Zwei historische Kontexte: Subjekt-Welt-Verhältnisse
	3 Resonanz: Gottesbezug, Weltbezug und Lebensform
	4 Fazit: Resonanz und Lebensform
	Bibliographie


