
Michael Höffner
Anrufbar werden
Eine resonanztheoretische Kritik der „Lebensform Gehorsam“ am 
Beispiel der Gehorsamskonzeption des Franz von Sales

Lebensform Gehorsam – Potentiale, ein hörendes 
Herz einzuüben?
In seinem als Essay veröffentlichten Vortrag beim Neujahrsempfang des Bistums 
Würzburg 2022 greift der Soziologe Hartmut Rosa die salomonische Metapher des 
hörenden Herzens auf (1 Kön 3,9) und bringt sie in Dialog mit dem von ihm ent
wickelten Resonanzbegriff.¹ Zeitdiagnostisch nimmt er eine „Krise der Anrufbar
keit“ (Rosa 2022, 56) wahr. Angesichts derer bedürfe es eines hörenden Herzens, 
zum Gelingen individueller Biographien wie auch des Gemeinschaftslebens (Rosa 
2022, 20). Genau hier traut Rosa den Religionen ein Potential zu, ein solches hö
rendes Herz einzuüben, und zwar sowohl im Sinne einer „Antwortbeziehung“ auf 
ein „vertikales Resonanzversprechen“ (Rosa 2022, 71), als auch im Sinne horizon
taler Beziehungsmöglichkeiten, die sich von der Stimme des/der Anderen affizieren 
lassen und eine Alternative zum Modus aggressiven Verfügbarmachens wagen.

In dieser Hinsicht berge Religion eine Kraft: „sie hat ein Ideenreservoir, und ein 
rituelles Arsenal voller entsprechender Lieder, entsprechender Gesten, entspre
chender Räume, entsprechender Traditionen und entsprechender Praktiken, die 
einen Sinn dafür öffnen, was es heißt, sich anrufen zu lassen, sich transformieren 
zu lassen, in Resonanz zu stehen“ (Rosa 2022, 74, sehr ähnlich 27 und 55).

In der Weise, wie Rosa diese salomonische Metapher des hörenden Herzens 
aufgreift, findet sich eine breite Schnittfläche zum biblischen Verständnis des 
Gehorsams. Das entsprechende Wortfeld in der Schrift zeigt, dass „die biblischen 
Autoren das Verhältnis zwischen Gott und Mensch bzw. Israel als einen ständigen 
Dialog begreifen, in dem Gott die Menschen anredet und der menschliche Partner 
mit der Bereitschaft, sich darauf einzulassen, antwortet“ (Theobald 1995, 358). So
wohl in den semitischen wie in den indogermanischen Sprachen geht der Gehor

1 Wenn im Folgenden in den Überschriften von „Lebensform Gehorsam“ die Rede ist, dann in 
dem Sinn, dass es um eine christliche Lebensform mit dem Fokus auf den Gehorsam geht, der 
allerdings diese Lebensform nicht ausschließlich beschreibt.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111352657-011 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-011


samsbegriff auf das Wort „hören“ zurück, und zwar vertikal auf die Stimme Gottes 
und horizontal (wie eben bei Salomo) auf die Stimmen anderer Menschen. Das 
Präfix „ὑπ-“ im neutestamentlichen ὑπακούειν (gehorchen) etwa bezeichnet ein 
intensives Hinhören (Theobald 1995, 359). Aufrufe zum genauen Hinhorchen, ver
bunden mit der Verheißung von Leben, finden sich in der Schrift zuhauf (etwa Jes 
55,3 oder Mt 11,15).

Der Gehorsam hat in der Geschichte des Christentums eine bedeutende Rolle 
gespielt – bis hin dazu, dass Augustinus ihn, damit allerdings wohl über das neue 
Testament hinauszielend (Molinski 1968, 199), zur „Mutter und Wächterin aller 
Tugenden“ (Augustinus, De civitate Dei, XIV, 12, CSEL 40, II, 30) erhebt. Zur Le
bensform bzw. Sozialgestalt religiöser Dauervergemeinschaftungen gehört als ei
ner der sog. evangelischen Räte der Gehorsam, wobei dieser Gehorsam als Gelübde 
in den Orden durchaus andere Ausprägungen erfahren kann. Aber auch über den 
Ordenskontext hinaus hat die spirituelle Tradition des Christentums den Lebensstil 
in der Nachfolge Jesu weitgehend als Gehorsam ausgelegt, allerdings häufig in ei
nem bestimmten Sinn, und zwar im Sinne der inneren Übernahme eines fremden 
Willens in den eigenen und der äußeren Ausführung der Weisung einer ranghö
heren Person (vgl. Hilpert 1995, 360). In Kommentaren zur Benediktsregel etwa 
spielt der in der Regel (RB 35, 71, 72) entscheidende gegenseitige, horizontale Ge
horsam gegenüber dem vertikalen Gehorsam lediglich eine sehr marginale Rolle 
(vgl. Casey 2009, 115). Nur mit wenigen Ausnahmen – so beispielsweise die Domi
nikaner:innen, bei denen Freiheit und demokratische Strukturen eine wichtigere 
Rolle spielen (Beiträge von Eggensperger und Engel in diesem Band, Radcliffe 2001, 
137– 180, besonders das Kapitel „Demokratie“, 153 – 155) – wurde Gehorsam oft 
einseitig als Aufgabe des Eigenwillens im Sinne des Verzichts auf Selbstbestim
mung verstanden, weil „Selbstbestimmung als etwas erscheint, was an und für sich 
von Gott trennt“ (Molinski 1968, 197). Dass das Ordensgelübde des Gehorsams als 
Versuch zu lesen ist, „die Grundhaltung der Verfügbarkeit für das Evangelium in 
eine öffentliche Form zu gießen und so die Erinnerung an ein christliches Exis
tential wachzuhalten“ (Demmer 1992, 472) kam immer weniger zum Durchschein.

So erfreulich also das Zutrauen Rosas ist hinsichtlich des Potentials von Reli
gion, ein hörendes Herz einzuüben: Die Tradition des Gehorsams birgt Altlasten, 
die nicht einfach der Vergangenheit angehören, trotz zweifellos vorhandener en
gagierter Neuformulierungen im Gefolge des II. Vatikanums und der sog. 68er-Be
wegung² und trotz der „lang anhaltenden Konjunktur“ des Freiheitsbegriffs in der 

2 So betont etwa Anton Rotzetter: „Der Gehorsam ist nicht der Gegenbegriff zu Freiheit, sondern 
der geschöpfliche Vollzug der Freiheit. Denn die Freiheit kann sich in der Schöpfung, die die 
gegenseitige Verwiesenheit der Menschen untereinander mit einschließt, nur im Hören auf den 
anderen vollziehen“ (Rotzetter 2008, 189).

212 Michael Höffner 



katholischen Theologie, mit der sie ihr traditionell „angespanntes Verhältnis“ 
(Miggelbrink 2019, 280) zum Freiheitsideal der Aufklärung überwinden wollte. 
Diese Altlast lässt sich so zusammenfassen, dass Gehorsam allenfalls sehr begrenzt 
für eine Lebensform steht, in der es zentral um ein gottmenschliches oder zwi
schenmenschliches Resonanzgeschehen geht, sondern sich oft als Werk der Abtö
tung des Eigenwillens verselbständigt und damit versachlicht hat. Franz Kamphaus 
hat die Degeneration des Gehorsams zutreffend so beschrieben: „Er wird aus der 
personalen Kommunikation, aus dem Bezug zur Gemeinschaft, herausgenommen 
und verliert damit seinen Lebensraum, er verkommt zur Leistung“ (Kamphaus und 
Bours 1981, 169). Mit dem Phänomen spirituellen Machtmissbrauchs, das vor allem 
durch die Veröffentlichungen von Doris Wagner (Wagner 2019) seit einigen Jahren 
besonders im Bereich religiöser Dauervergemeinschaftungen massiv zutage tritt, 
ist offenbar geworden, wie die Persistenz dieser entpersönlichenden Entwicklung 
des Gehorsamsbegriffs bis in die Gegenwart hinein Konsequenzen zeitigt, die ge
rade nicht zum Gelingen individueller Biographien beitragen und Menschen ihrer 
Resonanzfähigkeit geradezu beraubt haben. Aber auch abgesehen davon spricht 
etwa der Jesuit Jörg Nies im Blick auf das „schwierige Erbe“ jesuitischen Gehorsams 
bzw. dessen nüchtern-realistische Neuformulierung im Sinne eines „intersubjek
tiven Geschehens“ von einer „in vielen Bereichen weiterhin […] unerledigten 
Aufgabe“ (Nies 2024, 58).

Um im Sinne Rosas das Potential im Blick auf die Einübung eines hörenden 
Herzens besser zu heben und zu entfalten, bedarf es also eines Lern- und Trans
formationsweges der Lebensform. Die Berliner Philosophin Rahel Jaeggi hat einen 
solchen Lernweg in ihrer „Kritik von Lebensformen“ (Jaeggi 2020) hilfreich be
schrieben und reflektiert; ihre Kerngedanken sollen daher im folgenden Schritt als 
Grundlage präsentiert werden. Nach Jaeggis Denken stellt der genaue analytische 
Blick auf die Dysfunktionalitäten und mangelnden Passungen einer Lebensform 
den Ausgangspunkt einer Transformation dar. Deshalb wird in einem weiteren 
Schritt exemplarisch das Gehorsamskonzept in den Werken von Franz von Sales 
untersucht. Diese Gestalt legt sich insofern nahe, als Franz von Sales den Gehorsam 
als Lebensform einerseits für Visitandinnen und damit Ordensleute, andererseits 
aber mit seiner „Philothea“ und seinen Briefen zugleich für laikale Kreise auslegt. 
Zudem ist er für die Spiritualitätsgeschichte der Neuzeit eine der prägenden Ge
stalten. Der analytische Blick auf sein Gehorsamskonzept wird ausführlicher aus
fallen, weil aus meiner Sicht viele Veröffentlichungen zum Thema spirituellen 
Missbrauchs zwar oft summarisch ein bestimmtes, geschichtlich prägendes Ver
ständnis von Gehorsam als eine der Ursachen anführen, es aber selten eine ge
nauere historische Aufarbeitung gibt, die doch erst die Problematik eines be
stimmten Gehorsamsdenkens in ihrer ganzen Tragweite erfassen und zugleich 
auch positiv Anknüpfungspunkte für eine Transformation ausfindig machen kann. 

Anrufbar werden 213



Vor diesem Hintergrund greife ich das Denken Rahel Jaeggis erneut auf, insofern 
sie für eine Kritik plädiert, die sich über das destruktiv-dekonstruierende Moment 
hinaus als affirmativ bzw. produktiv versteht und eine „das Neue aufnehmende 
Transformation des Alten“ (Jaeggi 2020, 281) anzielt. Zu einer solchen Transfor
mation kann – und damit schließt sich der Kreis – das Resonanzdenken Hartmut 
Rosas sozusagen fremdprophetische Inspiration sein.

1 Kritik von Lebensformen als Suche nach neuen 
Passungen: Rahel Jaeggi

Rahel Jaeggi versteht Lebensform als ein kollektives Muster der Lebensführung, 
das zwar meist einmal bewusst gewählt und für gut befunden wurde, dann aber im 
Alltag oft präreflexiv und habituell die sozialen Praktiken der Menschen steuert, 
und zwar vor dem Hintergrund eines kollektiv geteilten Selbstverständnisses bzw. 
eines kollektiven Deutungsmusters (Jaeggi 2020, 106). Lebensformen bieten ein 
Ensemble, ein Gefüge von Praktiken und Orientierungen, die funktional und nor
mativ aufeinander bezogen sind (Jaeggi 2020, 104). Da sie zu etwas gut sind und die 
Praktiken ein „Woraufhin“ des Funktionierens bergen, sind sie unvermeidlich 
normativ: Es handelt sich um „strukturierte Zusammenhänge“, in denen „kom
plexe Güter oder Zwecke verfolgt werden“ (Jaeggi 2020, 115). Insofern eignet ihnen 
ein gewisser Anspruch auf Geltung, der sich in Gebräuchen, Regeln, Vorschriften 
und sittlichen Normen kondensiert und einen entsprechenden Erwartungsdruck 
generiert. In funktional-pragmatischer Hinsicht sind Lebensformen zu lesen als 
„Problemlösungsinstanzen“ (Jaeggi 2020, 200 – 253) in bestimmten historischen 
Formationen mit ihren Veränderungs- und Konfliktdynamiken: „Sie reagieren auf 
Probleme, die sich der menschlichen Gattung in Bezug auf die Gestaltung – nicht in 
Bezug auf die bloße Sicherung – ihres Lebens stellen. Entsprechend machen Le
bensformen (implizit oder explizit) geltend, dass sie die jeweils angemessene Lö
sung für das Problem sind, das sich (mit) ihnen stellt. Das Gelingen von Lebens
formen lässt sich nun daran messen, ob sie diesen Anspruch erfüllen oder nicht“ 
(Jaeggi 2020, 200). Es handelt sich also um dynamische soziale Formationen, die 
sich permanent verändernden Rahmenbedingungen anpassen müssen.

In der Geschichte von Lebensformen sind daher Dysfunktionalitäten, nicht 
mehr stimmige Passungen und krisenhafte Stockungen geradezu zu erwarten. Ein 
anstehender Erneuerungsprozess bedeutet nicht den „Störfall“, sondern den 
„Normalfall“ einer lebendigen Tradition (Jaeggi 2020, 349).

Bedeutsam ist dabei, auf welcher Ebene Jaeggi die krisenhafte Stockung bzw. 
die Passungsprobleme ansetzt. Es geht ihr nicht um einfache Widersprüche zwi

214 Michael Höffner 



schen Normen bzw. Idealen und der gelebten Praxis bzw. ein Abfallen der Wirk
lichkeit gegenüber dem Ideal. Auch sind normative Ansprüche nicht in dem Sinn 
Problemursache, als sie Unerreichbares fordern. Die Normen können durchaus 
noch handlungsleitend und wirksam, aber „invertiert wirksam“ sein, d. h. sie er
zeugen Effekte, „die sich gegen ihre ursprünglichen Intentionen kehren“ (Jaeggi 
2020, 291). Aus Jaeggis Perspektive sind Probleme der Praxis begründet durch 
Widersprüche und Probleme in den normativen Grundlagen selbst: „Wo Lebens
formen dann gelingen und scheitern, tun sie dies, so meine These, mit Bezug auf 
normative Anforderungen, die mit ihnen und von ihnen selbst gesetzt sowie mit 
ihren eigenen Vollzugsbedingungen verknüpft sind“ (Jaeggi 2020, 140). Aufgrund 
von Widersprüchen, Defiziten oder einseitigen, verkürzenden Interpretationen der 
normativen Grundlagen bleiben Lebensformen und damit die von ihnen orien
tierte Praxis hinter Problemlagen zurück und halten nicht mehr, was sie verspre
chen. Hierin zeigt sich eine hohe Sensibilität für die Kontextgebundenheit und den 
Zeitindex normativer Ansprüche. In der Krise kommt ein normatives Defizit zum 
Vorschein – sodass Lebensformen, wird deren Gestaltungsmöglichkeit und -not
wendigkeit nicht anerkannt, zu Petrifizierungen bzw. Ideologien werden können, 
die Herrschaftsverhältnisse und das damit verbundene Leid von beteiligten Akteur: 
innen verschleiern.

Damit stellt sich die Frage, ob bzw. inwieweit diese Probleme auf einem be
stimmten normativen Niveau im Modus eines Anreicherungsprozesses reflexiv 
bewältigt werden können im Sinne einer Suche nach neuen Passungen (Jaeggi 
2020, 316). Kennzeichen der von Jaeggi im Unterschied zur externen und internen 
Kritik verfolgten immanenten Kritik³ ist, dass sie das Bestehende nicht rein negativ 
beurteilt, sondern im Bestehenden ein Ferment für das Bessere ausfindig macht, 
das sie als darin bereits vorgeformt sieht: „Es ist im Bestehenden – auch in seiner 
Widersprüchlichkeit – das Potential vorhanden, an das sich anknüpfen lassen 
muss, allerdings nur auf dem Weg der Transformation“ (Jaeggi 2020, 303). Es geht 
Jaeggi um eine aufnehmende Transformation des Alten, eine Überwindung zum 
Besseren. Unter der anerkannten Voraussetzung, dass Lebensformen „Instanziie
rungen von Freiheit“ (Jaeggi 2020, 424) sind, dass sie zugleich gegeben und gemacht 
sind, der Praxis vorgängig und doch gestaltbar (Jaeggi 2020, 119 – 134), können 
Lernblockaden überwunden werden und Lernprozesse in Gang kommen. „Le
bensformen sind variable Zusammenhänge von Praktiken, keine geschlossenen 
und umfassend integrierten Ganzheiten. Und so kann man sich auch die Dynamik 

3 „Immanente Kritik setzt, auf eine kurze Formel gebracht, bei den mit einer Lebensform ge
setzten Ansprüchen und Bedingungen an, reagiert auf die in dieser auftauchenden Probleme und 
Krisen und gewinnt gerade daraus das transformative Potential, das über die in Frage stehenden 
Praktiken hinausreicht und auf deren Veränderung zielt“ (Jaeggi 2020, 258).

Anrufbar werden 215



von Veränderungen so vorstellen, dass es zu Umgewichtungen, zu Neukonstella
tionen, aber auch zum Wegfall oder Austausch einzelner Praktiken kommt“ (Jaeggi 
2020, 118).

Die Lösung einer Krise wird nach Jaeggi daran gemessen, ob bzw. inwieweit 
bei den Lebensformen ein Lernprozess einsetzt. Bleibt dieser Lernprozess aus oder 
ist die vorgeschlagene Lösung unangemessen, kann man der Lebensform eine 
Lernblockade diagnostizieren. Bei solchen Lernblockaden handelt es sich nicht um 
zufällig auftretende Defizite in Lernprozessen, sondern es geht um ihren syste
matischen Charakter. „Soziale Lernblockaden stellen sich also nicht als unvermutet 
auftretendes Hemmnis, sondern als systematisch induzierte Regressionen dar“ 
(Jaeggi 2020, 427). Über den Nachweis von Lernblockaden können Lebensformen 
kritisiert werden.

2 Lebensform Gehorsam am Epochenübergang in 
die Neuzeit: Franz von Sales

Eingangs war bereits angedeutet worden, dass eine solche von Jaeggi beschriebene 
Kritik der Lebensformen auch im Blick auf eine christliche Lebensform unter dem 
Fokus „Gehorsam“ an der Zeit ist, insofern er vielfach „invertiert wirksam“ ge
worden ist und wird, d. h. Effekte hervorruft, die sich gegen seine ursprünglichen 
Intentionen kehren. Gisbert Greshake formuliert, sich auf Dorothee Sölle bezie
hend, schon 1984, der Gehorsam habe seine theologische Unschuld verloren, vor 
allem durch den massiven Gehorsamsmissbrauch während des Nationalsozialis
mus (Greshake 1984, 10). Nachdem der Gehorsam entsprechend in den nachkon
ziliaren Jahren und durch die sog. 68er in die Diskussion geraten war, scheint durch 
den spirituellen Machmissbrauch noch einmal mehr ein Kairos gekommen, Lern
blockaden zu überwinden, gegenüber dem Tradierten einen neuen Blickwinkel 
einzunehmen und im Sinne Jaeggis eine Transformation zu versuchen. Dies soll 
geschehen auf Grundlage des Gehorsamskonzeptes Franz von Sales, einer der ex
poniertesten Gestalten des sog. grand siècle der Mystik Frankreichs (Sudbrack 1983, 
31 – 52). Bis in die Gegenwart zählt er zu den wirksamen Klassikern frühneuzeit
licher Spiritualität. Die Beispielgestalt Franz von Sales legt sich, wie zu Beginn 
bereits erwähnt, auch deshalb nahe, als er die Lebensform im Blick auf den Ge
horsam sowohl für Ordenschristen als auch im Sinne seiner Alltagsmystik der 
„Philothea“ für Weltchristen ausbuchstabiert. Papst Franziskus hat Franz von Sales 
anlässlich des 400sten Todestages 2022 zutreffend als „Interpret des Epochen
übergangs“ (Franziskus 2022) charakterisiert. Diese Epochenschwelle betrifft auch 
ein den Gehorsam elementar berührendes theologisches Konfliktthema der Zeit: 

216 Michael Höffner 



„Im Gefolge der Theologie stand auch die Spiritualität der Neuzeit vor der Aufgabe, 
das Verhältnis von Gottes absoluter Souveränität einerseits und menschlich-ge
schöpflichem Eigenstand neu zu bestimmen“ (Benke 2018, 147).

Ich versuche zu zeigen, dass Franz von Sales gerade in seinem Gehorsams
konzept eine Gestalt des Übergangs ist, in der sich Neues andeutet, aber noch nicht 
in Gänze zum Durchbruch kommt. In seinen Schriften gliedert sich der Gehorsam 
in eine vertikale und eine horizontale Achse, wobei die horizontale Achse zugleich 
eine der Realisationsformen der vertikalen Achse ist: Im Gehorsam Menschen 
gegenüber realisieren Gehorchende zugleich ihre Hörsamkeit Gott gegenüber, der 
sie durch eine konkrete Weisung oder Bitte erreicht. Vor allem darauf wird ein 
unterscheidend-kritischer Blick zu werfen sein. Denn, so die hier vertretene These: 
Während in der vertikalen Achse des Gehorsams teilweise das Freiheitsdenken 
eingepflegt ist und sich diese Achse im Sinne Hartmut Rosas auch als eine echte 
vertikale Resonanzachse (Rosa 2023, 435 – 514) bezeichnen lässt, die der biblischen 
Intention einer aufmerksamen Hörsamkeit gerecht wird, geht beides bei der 
Übersetzung in die horizontale Achse nahezu verloren. Auf dieser horizontalen 
Achse wird ein Gehorsamsdenken vertreten, das zumindest Tor und Tür öffnet für 
spirituellen Machtmissbrauch.

2.1 „Selig die Gehorsamen“ – der Gehorsam als zentrale 
Tugend

Franz von Sales ordnet die Tugend des Gehorsams wie Thomas von Aquin (STh II-II, 
q. 104) der Kardinaltugend der Gerechtigkeit zu (DASal 2, 140)⁴ und betrachtet sie 
zugleich als der theologischen Tugend der Liebe ebenbürtig: „Der Gehorsam ist 
nicht weniger verdienstlich als die Liebe“ (DASal 2, 159). Die Hochschätzung kon
densiert sich in Spitzenformulierungen wie dieser, dass Gott den Gehorsam „über 
alles liebt“ (DASal 1, 237). Franz von Sales zeigt sich mit dieser Zuspitzung im 
Fahrwasser der zu Beginn erwähnten spirituell-theologischen Denktradition, die 
die Nachfolge Jesu auf weite Strecken als Gehorsam entfaltet. Immer wieder finden 
sich normative Formulierungen wie die folgende, die den Gehorsam als die ge
lingende Form von Gottes-, Nächsten- und Weltbeziehung werten: „Selig die Ge
horsamen, denn Gott wird sie niemals irregehen lassen“ (DASal 1, 138). Den Ge
horchenden werde Seelenruhe und dauernder innerer Friede zuteil (DASal 2, 160). 
Für Ordenschristen gerät der Gehorsam geradezu zum Erkennungsmerkmal: „Eine 

4 Darin folgt er Thomas von Aquin, der den Gehorsam als Teiltugend der Gerechtigkeit zuordnet 
und vor allem als Gemeinschaftstugend ausbuchstabiert (STh II-II, q. 104).

Anrufbar werden 217



Ordensperson, die nicht gehorcht, hat überhaupt keine Tugend. Gerade der Gehor
sam macht uns eigentlich erst zu Ordensleuten; er ist ja die dem Ordensleben ei
gene und eigentümliche Tugend“ (DASal 2, 157).

2.2 Verschiedene Systematisierungen des Gehorsams

Franz von Sales bietet in seinen Schriften dann mehrere Systematisierungen an, 
die verschiedene Facetten der beiden Gehorsamsachsen beleuchten.

Die vertikale Achse, der Gehorsam Gott gegenüber, verwirklicht sich dreistufig 
(DASal 2, 140): zunächst in den durch die Schrift überlieferten Geboten und denen 
der Kirche. Sie formulieren allerdings nur dessen Minimalanforderung: Was „für 
eine kärgliche Liebe zu Gott wäre doch das, wenn wir gerade nur das tun wollten, 
was uns befohlen ist, und nicht mehr?“ (DASal 2, 163). Über dieses Minimalsoll 
hinaus gehen zum einen auf der zweiten Stufe die Ratschläge, und vor allem auf der 
dritten die inneren Einsprechungen bzw. Eingebung, denen seine besondere 
Sympathie gilt. Das negative Kontrastbild zur ersten Stufe bildet der explizite Un
gehorsam, das zur zweiten eine Lässigkeit und Teilnahmslosigkeit, das zur dritten 
eine Unaufmerksamkeit und Missachtung gegenüber dem Innern des Menschen 
(DASal 12, 173). Auf der zweiten und vor allem der dritten Stufe verbindet sich der 
Gehorsam stark mit einer Rhetorik der Liebe und damit zugleich der Freiheit. 
Göttliche Lockungen etwa, so betont Franz von Sales, lassen dem Menschen volle 
Freiheit (DASal 3, 128). In diesem Textpassus fällt das berühmte und häufig zitierte 
Wort, mit dem er Hosea 11,4 auslegt: „Gewiss, […] Gott zieht uns nicht mit eisernen 
Fesseln an sich wie Stiere oder Büffel, sondern er wirbt um uns, er lockt uns lie
bevoll an sich durch zarte und heilige Einsprechungen. Das sind Bande Adams und 
der Menschlichkeit, sie entsprechen der Beschaffenheit des menschlichen Herzens, 
das von Natur aus frei ist […]. Die Gnade besitzt Kräfte, nicht um von unseren 
Herzen etwas zu erzwingen, sondern um sie liebevoll anzulocken. Ihr wohnt heilige 
Gewalt inne, uns nicht zu vergewaltigen, sondern unsere Freiheit zu einer lie
benden zu gestalten. Sie wirkt kraftvoll, aber zugleich so mild, dass unser Wille 
unter ihrer so machtvollen Tätigkeit nicht erdrückt wird. Sie drängt uns, unter
drückt aber nicht unser freies Handeln, so dass wir, bei all ihrem kraftvollen 
Wirken, ihren Regungen zustimmen oder widerstehen können, wie es uns gefällt“ 
(DASal 3, 129 – 130). Hier, auf der dritten Stufe der vertikalen Achse, wird im vor
ausgesetzten Gottesbild die menschliche Freiheit also voll geachtet und der Mensch 
ist als Gegenüber Gottes nicht fügsamer Befehlsempfänger, sondern Umworbener. 
Bei der Übersetzung des Gehorsams in die horizontale Achse kommt dann aller
dings genau dieses freiheitliche Verständnis des Zueinanders von Gott und Mensch 

218 Michael Höffner 



kaum noch zum Tragen. Das Wortfeld der Freiheit spielt hier keine nennenswerte 
Rolle.

Bei dieser horizontalen Achse unterscheidet Franz von Sales ebenfalls drei
stufig, wobei überrascht, dass er die Terminologie des Gehorsams nicht für 
asymmetrische zwischenmenschliche Beziehungen reserviert: Ihnen, den Vorge
setzten, gilt der Gehorsam nur auf der ersten Stufe, und zwar in dem Sinn, dass die 
„völlige Unterwerfung des Willens und Verstandes“ (DASal 2, 140) eine Forderung 
der Tugend der Gerechtigkeit sei. Dann aber realisiert sich der Gehorsam auf einer 
zweiten Ebene auch denen gegenüber, mit denen man symmetrische Beziehungen 
pflegt (die Gefährt:innen): Hier gelte es, eine Geschmeidigkeit zu entwickeln, sich 
deren Willen zu fügen, ja formbarer „Wachs in den Händen anderer“ (DASal 2, 143) 
zu werden. Auf einer dritten Stufen schließlich erstreckt sich der Gehorsam sogar 
auf die, die Franz von Sales als „Untergebene“ bezeichnet werden – auch wenn er 
einschränkend bemerkt, dass diese Form des Gehorsams treffender als Demut, 
Sanftmut und Liebe zu bezeichnen sei (DASal 2, 140). Auch den Wünschen dieser 
Menschen, für die man Leitungsverantwortung ausübt, solle man sich durch 
freundliche Nachgiebigkeit anpassen. Im Blick auf die, die eine Leitungsfunktion 
innehaben, wird diese Geneigtheit einer herrischen und geringschätzigen Aus
übung der Autorität entgegen gesetzt (DASal 12, 173). Allerdings begegnen hier auch 
Weisungen wie diese: „Freilich, wer in Amt und Stellung ist, darf nicht nachgeben, 
sondern muss die Untergebenen dazu bringen, sich zu beugen“ (DASal 2, 144).

Eine dritte, erneut dreistufige Systematisierung betrifft die „Leichtigkeit und 
die Schwierigkeit, die wir im Gehorsam haben“ (DASal 12, 174): Die Stufung geht aus 
von den angenehmen Dingen, bei denen der Gehorsam leicht sei, über die gleich
gültigen Dinge (wie etwa das Tragen einer bestimmten Kleidung) bis hin zu den 
harten und schwierigen Weisungen, beispielsweise dem geduldigen Aufsichneh
men von Leid oder dem Verzeihen von widerfahrenem Unrecht. Franz bleibt hier 
allerdings nicht bei einer phänomenologischen Beschreibung der Stufen stehen, 
sondern – und das ist der entscheidende Punkt – verbindet sie mit einer Bewer
tung. Man kann sie auf den folgenden Nenner bringen: „Gehorsam ist wertvoller, 
wenn er uns schwer fällt“ (DASal 2, 166). Auch dem laikalen Adressatenkreis der 
Philothea wird empfohlen: „Gehorche aber auch in schwierigen, unangenehmen 
und beschwerlichen Dingen, dann wird dein Gehorsam vollkommen sein“ (DASal 1, 
137). Je mehr also ein gehorsames Handeln an Selbstüberwindung kostet, je mehr 
man über Abneigungen und Schwierigkeiten des Gehorsams hinauswächst und je 
konsequenter man den in der eigenen Natur verwurzelten Willen zu herrschen 
(DASal 2, 140) mit Gewalt gegen sich eindämmt, desto verdienstlicher und tu
gendhafter, vollkommener und christusgemäßer gilt ihm der Gehorsam. Ohne dass 
dies ausdrücklich thematisiert wird, scheint diese Stufung und die Bewertung so
wohl die vertikale wie die horizontale Achse zu betreffen.

Anrufbar werden 219



2.3 Die extrinsische Motivation des zwischenmenschlich 
geübten Gehorsams

Der hier berührte Aspekt kann zumindest für die asymmetrische horizontale Ge
horsamskonzeption von Franz von Sales kaum überbewertet werden: ihre vor
rangig asketische Motivation. Passagen, in denen der Verdienst des Gehorchens 
betont wird, begegnen an vielen Stellen: „Wird uns etwas befohlen, dass ganz gegen 
die Natur geht, und wir gehorchen trotzdem mit der Kraft einer rein verstandes
mäßigen Liebe, so ist dieser Akt zweifellos viel verdienstvoller, als wenn wir ihn 
ohne Widerwillen verrichteten“ (DASal 2, 143).⁵ Folgt man den Andachtsübungen, 
die bei der Beichte durch den Priester vorgeschrieben wurde, empfange man die 
doppelte Gnade, von den Übungen selbst Gewinn zu erzielen als auch einen Akt des 
Gehorsams geübt zu haben (DASal 1, 138). Bei Versuchungen soll man sich den 
Nutzen vor Augen führen, den der Gehorsam bringt (DASal 2, 141). Der Gehorsam 
sei ein wirksames Mittel, sich mit Gott zu vereinigen, wobei ein genauerer Blick 
zeigt, dass er dies nicht vorrangig ist durch die materiale Inhaltlichkeit dessen, was 
Gehorchende konkret tun, sondern eher, indem sie formal einen Gehorsamsakt 
setzen, der mit dem gehorsamen Christus ähnlich sein lässt (DASal 2, 160).

Im Vordergrund zumindest des zwischenmenschlich geübten Gehorsams steht 
also eine formale und extrinsische Motivation: Der Gehorsam als Mittel, um Ver
dienste zu sammeln und in der Vollkommenheit zu wachsen. In dieser Konzeption 
bestätigt sich, wie Teilhard de Chardin noch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun
derts das gängige theologisch-spirituelle Weltverhältnis seiner Zeit theologisch 
analysiert hat (Teilhard de Chardin 1965, 27– 36, besonders 33): Die Welt sei ein Ort 
der Prüfung, und die Dinge auf Erden seien als Übungsstoff gedacht, an dem der 
einzelne Leib und Geist exerzieren soll, damit er am Ende in Gottes Ewigkeit zu
gelassen wird. Das zeitigt bedeutsame Konsequenzen: Wenn es vor allem darauf 
ankommt, zu beweisen, dass man sich der Dinge der Welt im Gottesgehorsam und 
im zwischenmenschlichen Gehorsam bedient hat, dann folgert daraus, dass es eher 
gleichgültig ist, was aus dem gehorsam geleisteten Weltengagement selbst wird. Die 
Dinge der Welt sind Gelegenheit, Treue und Gottesliebe zu zeigen. Es zählt allein 
diese Absicht, Gehorsam üben zu wollen. Zwischen gehorchendem Menschen und 
der Gehorsam fordernden Autorität oder Instanz hat der zielbezogene Inhalt der 
Weisung oder des Anliegens (also die Gestaltung eines bestimmten Weltaus
schnitts) kein nennenswertes Eigengewicht bzw. ist dieses Ziel allein von denen zu 
gewährleisten, die Gehorsam einfordern. Der Gehorsam wird damit zwar nicht 

5 Ähnlich DASal 12, 174: Wo Menschen etwas tun, was ihrer „Neigung sehr widerspricht“, da „ist 
das Verdienst sehr groß.“

220 Michael Höffner 



selbstzwecklich, aber sozusagen fremdzwecklich, als er vor allem zu einer Art 
Sprungbrett zur Vervollkommnung und damit zur ewigen Vollendung des einzel
nen wird. Auch dies zieht, einen Terminus Rosas aufgreifend, eine Art Weltver
stummen nach sich: Die Gehorchenden halten sich nicht resonant für das Gegen
über als Andere:n, das aus Verantwortungsgefühl für die anvertraute Aufgabe bzw. 
das Gemeinwohl handelt (und dies, wann immer möglich, auch transparent macht) 
oder das (auf symmetrischer Ebene) eine Not bzw. ein besonderes Bedürfnis äu
ßert.⁶ Ebenso wenig geht es darum, eine Resonanz einzuüben, wie die Weisung 
oder Bitte des/der Anderen das eigene Verantwortungsgefühl anspricht – und da
mit auch das herausfordert, was Eberhard Schockenhoff das schöpferische Ge
wissen genannt hat, das sich richtet auf „die Entdeckung neuer Handlungsmög
lichkeiten, die dem Einzelnen aufgrund individueller Gegebenheiten und 
Befähigungen zufallen können.“ (Schockenhoff 2005, 42) 

2.4 Die göttliche Grundierung von Weisungen und der blinde 
Gehorsam

Diese kritische Analyse bestätigt sich in den Haltungen, mit denen Franz von Sales 
die konkrete Praxis beschreibt: Mehrfach betont er, dass der Gehorsam „ruhig, 
ohne Widerrede, rasch, ohne Zögern, freudig und ohne Ärger“ zu üben sei, „lie
bevoll aus Liebe zu dem, der gehorsam ward bis zum Tod am Kreuz (Phil 2,8), der 
lieber das Leben aufgeben wollte als den Gehorsam, wie St. Bernhard sagt“ (DASal 
1, 137, auch ebd. 2, 140 – 142 u. 12, 351). Es sei geradezu eine Freude und eine Sehn
sucht zu kultivieren, „immer nur gehorchen zu dürfen“ (DASal 2, 140). Aus der 
(nicht näher spezifizierten) Väterlehre greift Franz von Sales die drei Adjektive 
blind, rasch und beharrlich heraus (DASal 2, 148). Besonders im Blick auf den blind 
zu übenden Gehorsam, der mit zahlreichen biblischen Stellen unterfüttert wird 
(DASal 2, 150 – 153), zeigt sich, dass es keiner echten Resonanzhaltung bedarf, weder 
für das konkrete Gegenüber, dessen Weisung oder Bitte einen erreicht, noch für die 
Inhaltlichkeit der Weisung oder Bitte und deren Sinnhaftigkeit. Die zwei folgenden 
Sequenzen zeigen das markant:

Allen Oberinnen gehorchen, wer sie auch seien […]. Blind gehorchen, ohne nachzuforschen, 
zu prüfen und zu fragen, warum und wie, sondern keinen Grund haben, um sich zufrie
denzugeben, als den zu wissen, das ist der Gehorsam, und bei sich selbst zu sagen: Ich mache 
es, weil es der Wille Gottes ist, und in ihm liegt meine ganze Befriedigung (DASal 12, 351).

6 Zwar ist hier, wie erwähnt, von einer Haltung der Liebe die Rede, aber sie scheint eher 
mittelbar Jesus Christus zu gelten als unmittelbar dem konkreten bittenden Gegenüber.

Anrufbar werden 221



Man muss also jenen gehorchen, die uns Gott als Oberin gegeben hat, und in ihr stets unseren 
Herrn sehen, auf dessen Anordnung sie uns befiehlt und uns rät, was zu unserem Wohl und 
geistlichen Fortschritt gereicht […]. Wenn Sie die schlechteste Oberin der Welt hätten und 
wenn sie ihnen ins Gesicht gespuckt hätte, dürften sie niemals in Mutlosigkeit und Misstrauen 
geraten, sondern müssten ihr in Einfalt ihr ganzes Herz eröffnen (DASal 12, 354).

Nur für die Fälle, in denen eine Weisung ausdrücklich göttlichen und kirchlichen 
Geboten widerspricht bzw. die einfordernde Instanz keine rechtmäßige Wei
sungsbefugnis besitzt, muss der blinde Gehorsam sozusagen sehend werden. Das 
konkretisiert sich etwa in der den Visitand:innen angeratenen Haltung gegenüber 
den sog. Beichtvätern. Sie seien als Engel zu sehen, die von Gott gesandt sind und 
man solle sich nie über sie beklagen. Interessanterweise erwähnt Franz hier, dass 
sich manchmal „Menschliches“ an diesen Priestern zeigt, und konkretisiert das an 
einer Neugier, die sich in transgressiv-investigativen Nachfragen (z. B. nach Ver
suchungen) zeigt. Man solle, so empfiehlt Franz von Sales, zwar ohne dazu ver
pflichtet zu sein, diese Fragen dennoch „ganz einfach beantworten“, bzw. ihnen 
„willfahren und ihre Fragen beantworten“; zumindest bietet er den Ausweg – nach 
Absprache mit den Oberin [sic!; mH] – den Priester zu wechseln (dazu DASal 2, 
230 – 234).

Zunächst aber ist allen Weisungen mit dem deutenden Passepartout zu be
gegnen, dass „der Befehl von Gott kommt“, Gott durch den Mund der jeweiligen 
Oberen befiehlt und es daher keines Nachdenkens bedarf, „ob die Anordnung 
richtig oder falsch gegeben ist“ (DASal 2, 149). Diese prästabile Optik, die Anord
nungen der Oberen seien jeweils gut überlegt (DASal 12, 355) und „der [sic!; MH] 
Weg zu Gott“ (DASal 2, 153) führt zu Spitzenaussagen wie dieser, der Gehorchende 
sei „ja aller Rechenschaft über sein Tun enthoben, weil er alles im Gehorsam gegen 
die Regeln und die Vorgesetzten tut“ (DASal 2, 160). Gehorchende können sich also 
ganz im Verantwortungsschatten der jeweils Vorgesetzten bewegen. Selbst für den 
zumindest erwogenen Fall, dass eine Oberin aufgrund mangelnder Kompetenz die 
„Untergebenen [auf ] abschüssige und gefährliche Wege führte, werden die Un
tergebenen, die sich in alles gehorsam fügen […] niemals in die Irre gehen“ (DASal 2, 
165).

In diesem Zusammenhang begegnet eine massive Skepsis gegenüber dem ei
genen Urteil der Person, von der Gehorsam erwartet wird: Es gelte, das eigene 
Urteil zum Schweigen zu bringen, sich nicht zum Herren aufzuspielen und, sobald 
eine „Versuchung“ in diese Richtung zieht, sich jeden weiteren Gedanken zu ver
bieten (DASal 2, 169). Eine ähnliche Abwehr zeigt sich bei der menschlichen Fä
higkeit, sich selbst zu führen (DASal 2, 58). Zielbild ist ein Mensch mit „abgetötetem 
Urteil“ (DASal 2, 171) bzw. ein erwachsener Mensch, der sich führen lässt wie ein 
kleines Kind (DASal 12, 355) und seinen eigenen Willen vollkommen verleugnet 

222 Michael Höffner 



(DASal 12, 315). Offensichtlich will Franz von Sales hier einer Haltung vorbeugen, in 
der jeder „sein eigenes Urteil für unfehlbar“ (DASal 2, 170) hält. In dieser polemi
schen Zuspitzung bleibt kein Raum für Differenzierungen, also z. B. dafür, dass 
zwischen der Weisung einer Autorität und dem eigenen Urteil ja durchaus ein 
fruchtbarer Dialog oder, mit Rosa gesprochen, ein fruchtbares Resonanzgeschehen 
denkbar wäre, indem beide Seiten sich nicht auf ihre Sicht der Dinge versteifen, 
sondern offen für das jeweilige Gegenüber werden.

Zum einen hat sich also gezeigt, dass anders als auf der vertikalen Achse auf 
der horizontalen Achse des Gehorsams echte Hörsamkeit und damit Resonanz eine 
nur sehr untergeordnete Rolle spielt. Hält man zum zweiten das hier vorgestellte 
Konzept eines zwischenmenschlich zu übenden Gehorsams zusammen mit den von 
Klaus Mertes gebündelten theologischen Kennzeichen geistlichen Machtmiss
brauchs, dann lässt sich unschwer eine Verbindungslinie ziehen. Zentrales Kenn
zeichen spirituellen Missbrauchs ist nach Mertes „die Verwechslung von geistli
chen Personen mit der Stimme Gottes“ (Mertes 2019, 93), was sowohl Beziehungen 
im Kontext geistlicher Begleitung inklusive Beichte betreffen kann als auch zwi
schen kirchlichen Oberen und denen, für die sie Leitungsverantwortung haben. 
Dabei kann die Verwechslung von einer der Beziehungsseiten geschehen oder 
sogar von beiden. Eng verbunden mit dieser theologischen Überdetermination und 
Sakralisierung von Begleitenden und Oberen, die Mertes als Verstoß gegen das 
erste Gebot einordnet, ist die Forderung von bedingungslosem Gehorsam, der 
normativ als Weg zum gelingenden Leben herausgestellt wird. „Der innere Kul
minationspunkt, auf den alles hinausläuft, ist die Forderung nach dem unbeding
ten Unterwerfungsakt unter die Autorität, nach dem Motto: „Die Autorität hat 
immer Recht, auch dann, wenn sie nicht Recht hat […]. Es geht nicht um Inhalte, 
sondern um Unterwerfung“ (Mertes, 2019, 99 – 100). Nicht selten stellt sich dabei bei 
den Geschädigten eine Selbstentfremdung ein (Schulz 2022, 63 – 64, 67, 81): ein 
massives Misstrauen gegenüber dem eigenen Verstand und dem eigenen emotio
nalen Erleben, verbunden mit einer Verkümmerung der Fähigkeit, Entscheidungen 
zu treffen.⁷ Spiritueller Machtmissbrauch gleicht deshalb der Manipulation von 
Navigationsinstrumenten (Fernández 2023, 163).

7 Dass pathologische Gehorsamsstrukturen entmenschlichen und eigene Wünsche, Gefühle und 
Wahrnehmungen zunächst mit Scham besetzen, dann zum Schweigen bringen und zu einem 
„Selbstwertverlust“ führen können, hat aus psychoanalytischer Sicht eindrücklich Arno Gruen 
analysiert (Gruen 2022, 32, 45, 46).

Anrufbar werden 223



3 Resonanztheoretische Anregungen zur 
Transformation der Lebensform Gehorsam

Im Durchgang durch das Gehorsamskonzept bei Franz von Sales haben sich ei
nerseits auf der normativen Ebene Deutungsmuster und entsprechende Verhal
tenserwartungen gezeigt, deren Persistenz in der Gegenwart zu fehlenden Pas
sungen und Dysfunktionalitäten geführt hat. Es dürfte nachvollziehbarer geworden 
sein, wie diese Einseitigkeiten auf der normativen Ebene in der Praxis invertiert 
wirksam sind und bei davon betroffenen Menschen erhebliche Leidensgeschichten 
auslösen können. Eine Problemlösung und Transformation sind also angezeigt. 
Zugleich lässt sich mit Rahel Jaeggi entdecken, dass dieses klassische Konzept im 
Blick auf die vertikale Achse, die man in Teilen wirklich als Resonanzachse be
zeichnen kann, nicht rein negativ beurteilt werden muss; in ihr ist bei aller Am
bivalenz auch ein Potential vorhanden, das sich heben und an das sich anknüpfen 
lässt – allerdings nur auf dem Weg der Transformation.

Wie zu Beginn skizziert, soll im Folgenden gefragt werden, wie das Reso
nanzdenken Rosas sozusagen fremdprophetische Herausforderung und Inspirati
on sein kann zu einer Transformation der Lebensform in puncto Gehorsam, die 
tatsächlich das Potential birgt, anrufbar zu werden bzw. sich anrufbar zu halten, 
vertikal und horizontal. Wie kann im Sinne Rosas ein zugleich affizierter, selbst
wirksamer und die Unverfügbarkeit wahrender Umgang mit dem ambivalenten 
Erbe des Gehorsams aussehen?

3.1 Die Unverfügbarkeit Gottes und des Menschen wahren

Das vierte Kennzeichen gelungener Resonanzerfahrungen ist nach Rosa das Mo
ment der Unverfügbarkeit (Rosa 2019b, 44 – 46). Gewalterfahrungen im Rahmen der 
vertikalen Resonanzachse von Religion siedelt er auf der Missachtung dieser Ebene 
an und erklärt sie als „Versuch, das Unverfügbare verfügbar zu machen“ (Rosa 
2023, 451). Spirituell affizierte Menschen verwechselten ihre Selbstwirksamkeit mit 
der Logik des Kontrollierens und Beherrschens. Man versuche dann, Menschen 
und Dinge unter Kontrolle zu bringen, anstatt sie zu erreichen und zu berühren.

Darin liegt für die Lebensform Gehorsam der Denkanstoß, genau hinzu
schauen, inwieweit diese Unverfügbarkeit auf der normativen Ebene und dann in 
der praktischen Umsetzung gewahrt bleibt. In diesem Zusammenhang ist kritisch 
zu hinterfragen, wenn die vertikale Achse (der Gottesgehorsam) quasi ungebro
chen in die horizontale Achse übersetzt wird (den Gehorsam in asymmetrischen 
zwischenmenschlichen Beziehungen). Allen Weisungen ist ja, wie gezeigt wurde, 

224 Michael Höffner 



mit dem deutenden Passepartout zu begegnen, dass wer den Oberen hört, die 
Stimme Gottes hört. Die Versuchung zur Verfügbarmachung Gottes und zugleich 
der Verfügbarmachung derer, die eine Weisung empfangen, liegt hier geradezu auf 
der Hand und ist, wie die Fälle sexualisierter und spiritueller Gewalt zeigen, nicht 
nur eine theoretische Versuchung geblieben. Karl Rahner hat hier schon 1973 eine 
Entmythologisierung des Gehorsams angemahnt: Der kirchliche Entscheidungs
träger sei nicht Stellvertreter Gottes, insofern er eine besondere göttliche Inspi
ration, Erleuchtung und Sonderprovidenz für sich und all seine Entscheidungen 
beanspruchen könnte (Rahner 1973, 116). So wertvoll und ausgesprochen wün
schenswert es ist, wenn Verantwortliche anstehende Entscheidungen vorher ins 
Gebet nehmen und nach Gottes Willen suchen, der Verweis darauf darf nicht dazu 
führen, die Entscheidungen mit einer Aura der Unfehlbarkeit zu umgeben, der sich 
das Gegenüber dann zu beugen hat. Zudem ist bei der quasi ungebrochenen 
Übersetzung der vertikalen in die horizontale Achse der Gottesgehorsam kaum 
mehr als kritisches Korrektiv gegenüber den Weisungen einer menschlich-kirch
lichen Autorität gewahrt, woran Klaus Demmer zurecht erinnert: „Der Gehorsam 
gegenüber Gott geht allem Gehorsam gegenüber dem Menschen voraus und setzt 
ihm die Grenze. Er macht frei angesichts menschlicher Totalitätsansprüche“ 
(Demmer 1992, 472). Der Gottesgehorsam als kritisches Korrektiv würde z. B. be
deuten, die eigene unantastbare Würde als Ebenbild Gottes ernst zu nehmen und 
so gerade nicht alles mit sich machen zu lassen, so z. B. in den erwähnten Beispielen 
Angespucktwerden und investigative Fragen bei der Beichte.

3.2 Die Selbstwirksamkeit und Freiheit nicht unterminieren

Auch das zweite Moment gelungener Resonanzerfahrungen ist im Blick auf die 
Lebensform Gehorsam zur Geltung zu bringen: das Moment der Selbstwirksam
keit. So bedeutend es ist, sich von einer anderen Stimme bzw. einem Weltaus
schnitt etwas sagen und sich davon affizieren zu lassen, genauso grundlegend ist es, 
sich mit eigener Stimme antwortend als wirksam zu erleben. Resonanz sei „bidi
rektional“ (Rosa 2023, 755)⁸ und nicht auf das eher passiv-empfängliche Affiziert
werden einzugrenzen. Insofern betont Rosa, dass „Autonomie eine wichtige Vor
aussetzung für die Etablierung resonanter Weltbeziehungen“ (Rosa 2023, 313) ist. 
Zwingende und unterdrückende Fremdbestimmung gleiche, metaphorisch ge
sprochen, dem Festhalten des Resonanzdrahtes und verhindere dessen freies 

8 In dieser Perspektive erweist sich die bei Franz von Sales verwendete Gehorsamsmetapher des 
„formbaren Wachses“ als einseitig.

Anrufbar werden 225



Schwingen (Rosa 2023, 755). Wer behindert werde, eine eigene Stimme zu entwi
ckeln, der werde nicht resonanzfähig. Vor diesem Hintergrund resümiert Rosa: 
„Eine Kritik der Resonanzverhältnisse zielt also notwendig auf Emanzipation und 
Autonomie“ (Rosa 2023, 755). Entsprechend plädiert Rosa für eine Haltung der 
Achtung, ja sogar Ehrfurcht vor dem/der sprechenden Anderen und dessen/deren 
eigener Stimme (Rosa 2019a, 48).

Auch darin liegt ein wichtiger Denkanstoß für die Transformation der Le
bensform Gehorsam in Richtung eines Resonanzgeschehens. Zu würdigen ist aus
drücklich, dass dieses Freiheitsdenken bei Franz von Sales in der vertikalen Achse 
im Blick auf die für ihn äußerst bedeutsamen Einsprechungen eine wichtige Rolle 
spielt. Hier erscheint der Mensch als in seiner Freiheit umworben und gelockt. 
Wenn Walter Kasper betont hat, dass sich die Herausbildung der neuzeitlichen 
Autonomie „gegen ein repressiv gewordenes Verständnis von Theonomie“ (Kasper 
1980, 25) und demzufolge von Gehorsam behaupten musste, lassen sich hier erste 
Ansätze in diese Richtung feststellen. Allerdings bleibt dieses Freiheitsdenken dann 
sozusagen in der vertikalen Achse stecken und wäre für die Gegenwart konsequent 
auf die horizontale Achse auszudehnen.

Mit der Brille Rosas gelesen weist diese horizontale Achse bei Franz von Sales 
eine deutliche Tendenz auf, die eigene Stimme der Gehorchenden unterentwickelt 
zu lassen, ja regelrecht einer Repulsion der eigenen Stimme Vorschub zu leisten, 
wenn dazu herausgefordert wird, das eigene Urteil zum Schweigen zu bringen, sich 
selbst jedes kritische Wort abzuschneiden, sich führen zu lassen wie ein kleines 
Kind, den eigenen Willen und Verstand untergehen zu lassen und der Mensch mit 
abgetötetem Urteil und blind geleisteten Gehorsam zum Idealbild erkoren wird. Die 
Persistenz solcher Forderung eines blinden Gehorsams, verbunden mit einer Ab
lehnung von Vernunft und kritischem Denken, lässt sich bis in die Gegenwart 
hinein verfolgen (Fernández 2023, 165 – 166). Die dispositionale Grundannahme, 
dass in der Weisung des/der Anderen Gottes Wille hörbar werde, und die ihr 
entsprechende erwartete Verfügbarkeit führt zu einer dispositionalen Unterdrü
ckung von Resonanzimpulsen aus dem eigenen Selbst. Der mitunter geäußerte 
Eindruck, dass Menschen, die in der „klassischen“ Lebensform Gehorsam soziali
siert wurden, nie wirklich erwachsen geworden sind, dürfte hiermit zusammen
hängen.⁹

Wesentliche Schritte, diese Selbstwirksamkeit nicht zu unterminieren und den 
Gehorsam „freiheitskompatibler“ zu formulieren, ist Karl Rahner 1973 mit seinem 

9 Der Benediktiner Thomas Quartier zitiert einen akademischen Kollegen mit der Aussage: „Die 
meisten Mönche sind doch nie wirklich erwachsen geworden. Ihr infantiles Verhalten zeigt sich 
darin, dass sie selber keine Entscheidungen treffen können und zugleich kindisch gegen ihren Abt 
rebellieren“ (Quartier 2018, 126).

226 Michael Höffner 



wegweisenden Artikel zum Ordensgehorsam gegangen. Unmissverständlich stellte 
er seinerzeit klar, dass der Gehorchende nicht und niemals seine Freiheit opfert, 
die „ein wesentliches und unveräußerliches Gut der menschlichen Existenz ist“ 
(Rahner 1973, 122). Man opfere nicht seine Freiheit, sondern setze sich zur Ver
wirklichung seiner Freiheit den Bindungen aus, die die frei gewählte Sache mit sich 
bringt.

Rosas Kritik der Resonanzverhältnisse in Bezug auf Freiheit und Autonomie 
bedeutet ausdrücklich nicht, dass asymmetrische Autoritätsbeziehungen für ihn 
grundsätzlich keine Resonanzverhältnisse sein können: „Sich von anderen etwas 
sagen zu lassen ist geradezu Bestandteil auch eines medioaktiven Weltverhältnis
ses, solange dies nicht die Erfahrung und die Erwartung von Selbstwirksamkeit 
unterminiert“ (Rosa 2019a, 51).

3.3 Mediopassive Problemlösung

Ich hatte herausgearbeitet, dass im Vollzug des Gehorsams der zielbezogene Inhalt 
der Weisung oder des Anliegens kein nennenswertes Eigengewicht besitzt bzw. 
dass diese Zielfokussierung allein von denen zu gewährleisten ist, die Leitungs
verantwortung haben. Was es in einer konkret gegebenen Situation bedeutet, sich 
resonant zu zeigen für das Evangelium oder etwa das eigene Ordenscharisma zu 
leben und eine entsprechende Problemlösung zu finden, zeigt sich nur in einer 
Einbahnstraße und einer Top-down-Kommunikation. Wenn es nun aber ein 
deutliches Desiderat einer zeitgemäßen Gehorsamstheologie ist, die Selbstwirk
samkeit aller Beteiligten nicht zu unterminieren, sondern sie zu achten, folgt 
daraus ein Plädoyer für ein Gehorsamsverständnis, das bei aller durchaus mögli
chen Asymmetrie von einem partizipativen Leitungsstil und einer wechselseitig 
konstitutiven und kooperativ-zusammenwirkenden Beziehung ausgeht, eben einer 
Resonanzbeziehung. Hartmut Rosa nennt solche Beziehungen bzw. Geschehen 
„mediopassiv“, insofern sich in ihnen etwas ereignet, das nicht Täter und Opfer 
produziert (Rosa 2019a, 46). „In einer solchen Beziehung ist nicht die eine Seite 
,Täter/Souverän/Aktivʼ und die andere ,Opfer/Abhängig/Passivʼ, sondern alles, was 
geschieht, vollzieht sich gleichsam als Antwortgeschehen zwischen beiden Seiten“ 
(Rosa 2019a, 45). Wann immer möglich wäre ein gemeinsames stereophones Hören 
einzuüben auf den Anrufcharakter der konkret gegebenen Situation, auf Schrift 
und geistlich-theologische Tradition, die jeweils vorhandenen Ressourcen der Ak
teur:innen, ggf. das besondere Charisma einer Gemeinschaft etc. In der Tat sollte 
„der Gehorsam als ein intersubjektives Geschehen deutlich werden, das […] als Ort 
innerhalb einer konkreten Gemeinschaft zu bestimmen ist, die nach dem Willen 
Gottes sucht“ (Nies 2024, 58). Das schließt den Verzicht aller Beteiligten darauf ein, 

Anrufbar werden 227



die Antwort schon im Vorhinein klar zu haben und nur noch durchsetzen zu 
wollen.

3.4 Moderation des eigenen Begehrens

Franz von Sales hatte, wenn auch mit einer gewissen polemischen Zuspitzung, von 
der Gefahr gesprochen, das eigene Urteil für unfehlbar zu halten und vor allem die 
eigenen Bedürfnisse im Blick zu haben. Das negative Kontrastbild zur zweiten Stufe 
des horizontalen Gehorsams benennt er entsprechend als Lässigkeit und Teil
nahmslosigkeit gegenüber den Gefährten und deren Bedürfnissen und Nöten. Ge
nau diese Haltung des Um-sich-Kreisens beschreibt Hartmut Rosa als Sünde: „In 
resonanztheoretischer Deutung wäre Sünde […] als Zustand der Resonanzlosigkeit 
oder vielmehr der Resonanzunwilligkeit zu verstehen, in dem ein Subjekt keine 
Stimme außer der eigenen zu hören bereit, willens und fähig ist“ (Rosa 2023, 447).

Hieran lassen sich Rosas Gedanken zum Spannungsverhältnis zwischen be
gehrend-affektiven und bewertend-kognitiven Beziehungen zur Welt bzw. zwi
schen affektiver Begehrenslandkarte und moralischer Bewertungslandkarte an
schließen (Rosa 2023, 225 – 235, hier 230 – 231). Letztere geben mit sog. „starken 
Wertungen“ Orientierung im moralischen Raum und „definieren die ,Berge‘ des 
Anzustrebenden und die ,Täler‘ des zu Vermeidenden“ (Rosa 2023, 228). Moralische 
Landkarten bergen „substanzielle ethische Konzeptionen […], die einen ontologi
schen Entwurf dessen, worauf es ankommt, was wichtig ist, beinhalten“ (Rosa 2023, 
227), wobei diese ethischen Konzeptionen der starken Wertungen in der Wahr
nehmung der Subjekte nicht von diesen selbst stammen und herausfordern, gelebt 
zu werden unabhängig davon, ob einem der Sinn danach steht. Im Unterschied zu 
diesen starken Wertungen geben die schwachen Wertungen an, was Menschen 
begehren, wünschen und worauf sie Lust haben. Rosa betont, dass der menschliche 
Weltbezug immer „evaluativ doppelkodiert“ (Rosa 2023, 230) sei und der Mensch 
immer zwischen beiden Evaluationsdimensionen oszilliere, wobei das Begehren 
sich gegenüber der moralischen Landkarte „erstaunlich widerborstig“ (Rosa 2023, 
230) zeigen kann, etwa wenn Menschen Dinge begehren, die dissonant sind zu 
ihren starken Wertungen. Rosa deutet an, dass es in diesem Spannungsverhältnis 
um eine Moderation zwischen beiden Wertungen geht. Wenn man auf Dauer im
mer zugunsten der starken Wertungen die schwachen ignoriert oder verdrängt, 
bleibe die Selbstbeziehung stumm und büße der Mensch den vibrierenden Draht 
zur Welt ein. Lässt man sich dagegen nur von den schwachen Bewertungen be
stimmen, sei man nicht resonanzsensibel für ein mit eigener Stimme sprechendes 
Gegenüber.

228 Michael Höffner 



Gehorsam, vor diesem Hintergrund transformiert und neu ausbuchstabiert, 
würde bedeuten, ihn einerseits zu verstehen als Ruf in die Freiheit von einer 
Diktatur der Selbstsucht (Quartier 2018, 125, 135, 139) oder als „Mündigkeit, die 
über die eigenen narzisstischen Selbstbefriedigungs- und Selbstdurchset
zungswünsche hinauswächst“ (Greshake 1984, 28), andererseits aber auch als 
moderierende Fähigkeit zwischen eigenen Bedürfnissen und den starken 
Wertungen gemeinschaftlicher Verbindlichkeiten etc. In diesem Sinn ist das 
Aufgeben des Eigenwillens, von dem in klassischen Texten oft die Rede ist, 
konsequent nicht als Aufgabe von Freiheit zu interpretieren, sondern so, wie es 
Michael Casey formuliert hat: „Der Eigenwille, den der Gehorsam bekämpft, ist 
ein […] Wille, der sich schrankenlos an Selbsterhaltung und Selbstbelohnung 
klammert“ (Casey 2009, 104).

4 Fazit
Mit diesen vier Anregungen für eine Transformation der Lebensform Gehorsam 
wurde versucht, einen Lernweg zu unterstützen, der das Potential, vertikal und 
horizontal ein hörendes Herz einzuüben, wirkungsvoller hebt und zur Geltung 
kommen lässt. Auf diese Weise wurde eingeholt, was Hartmut Rosa als „me
diopassives Geschichtsverständnis“ beschrieben hat: „Sein Kennzeichen ist es, 
in der Geschichte bzw. der geschichtlichen Erfahrung durchaus eine gewichtige, 
sprechende Stimme und damit ein Anderes zu hören, das uns auch heute noch 
etwas zu sagen hat; nicht so, dass es uns blindlings verpflichtet, aber auch nicht 
so, dass es uns nichts angeht, weil wir später geboren sind. Auf die Geschichte zu 
hören und ihr selbstwirksam zu antworten bedeutet dann, aus ihr einen Ge
staltungsauftrag auch für die Zukunft zu gewinnen; einen Gestaltungsauftrag 
freilich, der uns eine selbstwirksame eigene Stimme, […] gibt und lässt“ (Rosa 
2019a, 49).

Bibliographie
Benke, Christoph. 2018. In der Nachfolge Jesu – Geschichte der christlichen Spiritualität. Freiburg i. Br.: 

Herder.
Bours, Johannes und Franz Kamphaus. 1981. Leidenschaft für Gott. Ehelosigkeit – Armut – Gehorsam.

Freiburg i. Br.: Herder.
Casey, Michael. 2009. Fremd in der Stadt – Glaube und Werte in der Regel des heiligen Benedikt. St. 

Ottilien: Eos.
Demmer, Klaus. 1992. Art. „Gehorsam.“ In Praktisches Lexikon der Spiritualität, hg. v. Christian Schütz. 

472 – 473. Freiburg i. Br.: Herder.

Anrufbar werden 229



Franz von Sales. DASal 1 – 12 (= Deutsche Ausgabe der Werke des heiligen Franz von Sales), hg. v. Franz 
Reisinger und Anton Nobis. 1959 bis 1983. Eichstätt: Franz-Sales-Verlag.

Franziskus. 2022. Totum amoris est. https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/ 
documents/20221228-totum-amoris-est.html (zuletzt abgerufen am 15. 02. 2024).

Fernándes, Samuel. 2023. „Missbrauch des Gewissens erkennen.“ LS 74: 162 – 167.
Greshake, Gisbert. 1984. Gottes Willen tun – Gehorsam und geistliche Unterscheidung. Freiburg i. Br.: 

Herder.
Gruen, Arno. ¹⁴2022. Wider den Gehorsam. Stuttgart: Klett-Cotta.
Hilpert, Konrad. 1995. Art. Gehorsam III. Theologisch-ethisch. LThK Bd. 4. 360 – 362. Freiburg i. Br.: 

Herder.
Ignatius von Loyola. 1998. Gründungstexte der Gesellschaft Jesu, übersetzt von Peter Knauer. 

Würzburg: Echter.
Jaeggi, Rahel. ³2020. Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.
Kasper, Walter. 1980. „Autonomie und Theonomie – Zur Ortsbestimmung des Christentums in der 

modernen Welt.“ In Anspruch der Wirklichkeit und christlicher Glaube – Probleme und Wege 
theologischer Ethik heute, hg. v. Helmut Weber/Dietmar Mieth. 17 – 41. Düsseldorf: Patmos.

Laun, Andreas. 1989. „Freiheit und Gehorsam im salesianischen Verständnis.“ Jahrbuch für 
salesianische Studien 22: 71 – 106.

Mertes, Klaus. 2019. „Geistlicher Missbrauch – Theologische Anmerkungen.“ StZ 144: 93 – 102.
Miggelbrink, Ralf. 2019. „Freiheit und Wahrheit im geistlichen Leben – Zur aktuellen Debatte über 

den Freiheitsbegriff.“ GuL 92: 280 – 289.
Molinski, Waldemar, 1968, „Art. Gehorsam.“ SM Bd. 2, 196 – 205. Freiburg i. Br.: Herder:
Nies, Jörg. 2024. „Notwendige Neuausrichtung? Zum Gehorsam der Gesellschaft Jesu und in der 

Kirche.“ GuL 96: 52 – 60
Quartier, Thomas. 2018. Heilige Wut – Mönch sein heißt radikal sein. Freiburg i. Br.: Herder.
Radcliffe, Timothy. 2001. Gemeinschaft im Dialog – Ermutigung zum Ordensleben. Leipzig: Benno.
Rahner, Karl. 1973. „Was heißt Ordensgehorsam? Überlegungen für eine heutige Theologie des 

Ordenslebens.“ GuL 46: 115 – 126.
Rosa, Hartmut. 2019a. „‚Spirituelle Abhängigkeitserklärung‛ – Die Idee des Mediopassiv als 

Ausgangspunkt einer radikalen Transformation.“ In Große Transformation? Zur Zukunft moderner 
Gesellschaften, hg. v. Klaus Dörre u. a., 35 – 55. Wiesbaden: Springer.

Rosa, Hartmut. 2019b. Unverfügbarkeit. Wien/Salzburg: Residenz.
Rosa, Hartmut. ⁵2022. Demokratie braucht Religion – Über ein eigentümliches Resonanzverhältnis.

München: Kösel.
Rosa, Hartmut. ⁷2023. Resonanz – Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Rotzetter, Anton. 2008. Art. „Gehorsam.“ In Lexikon christlicher Spiritualität, 189. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Schockenhoff, Eberhard. 2005. „Grundgebot Liebe: Wege moralischen Argumentierens.“ In Ethik im 

Brennpunkt, hg. v. Heinrich Schmidinger und Gregor Maria Hoff, 25 – 56. Innsbruck/Wien: 
Tyrolia.

Schulz, Hannah A. 2022. Bei euch soll es nicht so sein! Missbrauch geistlicher Autorität. Würzburg: 
Echter.

Sudbrack, Josef. 1983. Das goldene Zeitalter der französischen Mystik – Glanz und Elend einer Epoche, in 
Christus in uns – Mystische Strömungen von Angelus Silesius bis Tersteegen (= Herrenalber Texte 
46), hg. v. Wolfgang Böhme. 31 – 52. Karlsruhe: Tron.

230 Michael Höffner 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/20221228-totum-amoris-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/20221228-totum-amoris-est.html


Theobald, Michael. 1995. Art. „Gehorsam I. Biblisch-theologisch.“ LThK Bd. 4. Freiburg i. Br.: Herder: 
358 – 359.

Waajman, Kees. 2007. Handbuch der Spiritualität, Bd. 3: Formen – Grundlagen – Methoden: Ostfildern: 
Matthias Grünewald.

Wagner, Doris. 2019. Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche, Freiburg i. Br.: Herder.

Anrufbar werden 231




	Michael Höffner
	Anrufbar werden
	Eine resonanztheoretische Kritik der „Lebensform Gehorsam“ am Beispiel der Gehorsamskonzeption des Franz von Sales
	Lebensform Gehorsam – Potentiale, ein hörendes Herz einzuüben?
	1 Kritik von Lebensformen als Suche nach neuen Passungen: Rahel Jaeggi
	2 Lebensform Gehorsam am Epochenübergang in die Neuzeit: Franz von Sales
	2.1 „Selig die Gehorsamen“ – der Gehorsam als zentrale Tugend
	2.2 Verschiedene Systematisierungen des Gehorsams
	2.3 Die extrinsische Motivation des zwischenmenschlich geübten Gehorsams
	2.4 Die göttliche Grundierung von Weisungen und der blinde Gehorsam

	3 Resonanztheoretische Anregungen zur Transformation der Lebensform Gehorsam
	3.1 Die Unverfügbarkeit Gottes und des Menschen wahren
	3.2 Die Selbstwirksamkeit und Freiheit nicht unterminieren
	3.3 Mediopassive Problemlösung
	3.4 Moderation des eigenen Begehrens

	4 Fazit
	Bibliographie


