Volker Leppin
Alter Christus

Reenactment und Reprasentation im Leben des Franz von Assisi

Hartmut Rosa hat mit seiner grundlegenden Studie Resonanz als ein Thema der
Orientierung in der Welt beziehungsweise als Theorie der ,,Weltbeziehung“ bhe-
schrieben und analysiert (Rosa 2016). Er gehort zu jenen Autor:innen, denen dabei
die Bedeutung von Religion in der Gesellschaft in bemerkenswerter Weise hewusst
ist — die Transzendenzbeziehung erscheint somit als Teil jener Weltbeziehungen,
Gott aber kann soziologisch nicht unmittelbar als Teil dieser Weltheziehungen
erscheinen. Das bedeutet aber nicht, dass die Vorstellung der Resonanz nicht auch
unmittelbar auf die Gottesbeziehung anwendbar ware. Es gibt Formen der Disso-
nanzerfahrung mit Gott in der Welt, etwa die Erfahrung der Siinde oder des Bosen
insgesamt, die klassischerweise in die Theodizeefrage gekleidet wird. Es gibt aber
auch Erfahrungen der Resonanz, in welchen irdisches Geschehen und irdische
Realitdt als durchscheinend fiir das Géttliche begriffen werden. Nicht als Kritik an
Rosas Modell, sondern als eine Erweiterung, kann man daher Resonanz auch auf
das Gottesverhaltnis beziehen. Dies hat programmatisch in jiingerer Zeit vor allem
Giinther Thomas getan,' auf dessen Uberlegungen ich mich daher im Folgenden
beziehen werde.

LResonanz“ dient mir dabei vor allem als ein hermeneutisches Modell, das
helfen soll, historische Erkenntnisse zur mittelalterlichen (und frithneuzeitlichen)
Religiositat theologisch auf gegenwartige Vorstellungsformen zu beziehen und sie
damit ihrer Fremdheit zwar nicht zu entkleiden, aber doch in vertrautere Wahr-
nehmungsformen zu ibertragen.

Dies kann redlich nur geschehen, wenn zundachst der Alteritat mittelalterlichen
Denkens Rechnung getragen wird. Zu deren Bestimmung und Beschreibung lassen
sich zwei Formen des Transzendenzbezugs in der Immanenz gebrauchen: Repré-
sentation einerseits, Reenactment andererseits (Leppin 2021). Unter Repradsentation
wird dabei eine Form der Gegenwart Gottes in der Welt im Modus des objektge-
bundenen Gegebenseins verstanden. Eine Reliquie kann Reprédsentation eines oder
einer Heiligen sein und damit letztlich Représentation Christi, der in diesen be-
sonderen Menschen Wirklichkeit angenommen hat. Ahnliches gilt fiir Ikonen oder,
exemplarisch fir jegliche Form der Reprasentation, fiir die eucharistische Hostie,
in welcher Christus ganz und gar leibhaftig gegenwaértig ist. Hier von Reprasenta-

1 Thomas 2019, 19. Ich folge Giinther Thomas in der Entfaltung seines Modells, nicht jedoch in der
damit verbundenen Polemik gegen Hartmut Rosa (ebd. Anm. 30).

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-010


https://doi.org/10.1515/9783111352657-010

196 —— Volker Leppin

tion zu sprechen, basiert auf mittelalterlichen Bestimmungen selbst. Thomas von
Aquin nannte die Eucharistie ein ,Sakrament, das direkt die Passion des Herrn
reprasentiert” (,sacramentum directe repraesentativum [...] dominicae passionis*;
Thomas, Super sent IV d. 8 q. 2 a. 1 ad 4 no. 179 (Thomas 1947, 336).

Dieses Dictum von Thomas deutet an, dass es neben dem eher statischen
Moment der Reprasentation, wie es uns in Bildern oder Reliquien begegnet, auch
ein dynamisches gibt. Hierbei handelt es sich nach der hier zugrunde liegenden
Terminologie mit einem zundchst aus der Popularkultur stammenden Begriff
(McCalman und Pickering 2010) um das Reenactment, in welchem das Heilige sich
im Vollzug présent macht. Hier wére eben an die liturgische Feier der Eucharistie
zu denken, die Christi Leiden nicht als ein neuerliches, von Golgotha unterschie-
denes Ereignis, sondern als dessen Applikation in die Gegenwart inszeniert.
Geistliches Schauspiel kann ebenfalls unter diesen Begriff fallen, oder auch das
Leben eines Heiligen wie das des Franz von Assisi, dessen Stigmatisierung wohl ein
herausragendes Beispiel des Glaubens an ein Reenactment Christi darstellt. Dessen
Grundlagen sollen zundchst beleuchtet werden, ehe ein zweiter Gedankengang der
Frage nachgeht, wieweit dieser Christusbezug Grundlagen in der Performanz des
Lebens des Heiligen selbst hat. SchliefSlich sollen diese Beobachtungen auf ihren
Beitrag zu einem Verstindnis von Resonanz befragt werden.

1 Riickwartige Identifikation: die Stigmatisierung

Die Franziskusfrommigkeit der Moderne ist ausgesprochen vielféltig (Appelbaum
2015.). Zentraler Ausgangspunkt fiir sie bleibt aber jenes wunderhafte und vielfach
nacherzéhlte Ereignis der Stigmatisierung. Pragend fiir die Formung der Erzahlung
war der Bericht des ersten Biographen Thomas von Celano, demzufolge Franziskus
sich, begleitet nur von seinem Ordensbruder Leo, in die Einsamkeit von La Verna
zurtickgezogen und dort ,zwei Jahre bevor er seine Seele dem Himmel zurtickgab“
(Celano, Vita prima 94,1),2 die Wundmale Christi erfahren habe. Der Vorgang ist der
durch Celano représentierten Tradition zufolge im Grunde ein doppelter: Die
Stigmatisierung folgte auf die oder gar aus der Vision der Gestalt eines Seraphen.
Als ehrwiirdiges Zeugnis gilt eine Notiz eben jenes Bruders Leo. IThm hatte Fran-
ziskus ein Zettelchen mit einem Gebet geschenkt, das bis heute in Assisi als Auto-
graph und kostbare Reliquie aufbewahrt wird, und Leo erlduterte diese Gabe und
ihren Kontext:

2 Fontes Franciscani 1995, 369f: ,duobus annis antequam animam redderet caelo“.



Alter Christus =— 197

Der selige Franziskus hat zwei Jahre vor seinem Tod zu Ehren der seligen Jungfrau und
Gottesmutter und des seligen Erzengels Michael ein vierzigtdgiges Fasten in der Niederlas-
sung in La Verna abgehalten vom Tag der Aufnahme der heiligen Jungfrau Maria (15. August)
bis zum Fest des heiligen Michael im September (29. September). Und iiber ihn kam die Hand
Gottes. Nach der Vision und der Ansprache durch einen Seraphen und der Einprdgung der
Wundmale Christi in seinen Kérper dufSerte er diese Lobspriiche, die auf der anderen Seite
des Zettels geschrieben sind, und er schrieb mit seiner eigenen Hand und dankte Gott fiir die
Wohltat, die ihm geschehen war.?

Leo gibt sich nicht als der unmittelbare heimliche Zeuge des Geschehens, als wel-
chen ihn Literatur und Kunst vielfach dargestellt haben. Er notiert nur das Faktum,
das auch unabhéngig von ihm geschehen sein kann. So ist dies ein wichtiges, doch
kein zwingendes Zeugnis fiir das Geschehen. Die Details hat ohnehin Celano ge-
liefert. Thm zufolge sah Franziskus einen Mann, der am Kreuz hing und das Corpus
eines Seraphen ausmachte, der zwei Fliigel iiber dem Haupt hatte, zwei ausbreitete
und mit einem dritten Flugelpaar den Leib bedeckte (Celano, Vita prima 94,2
[Fontes Franciscani 1995, 370]; Dreigefiihrtenlegende 69,4 [ebd., 1441]). Man braucht
keine tibertriebene Skepsis aufzubringen, um zu fragen, ob das tatsdchlich alles so
stattgefunden hat. Selbst der Zusammenhang der beiden Ereignisse, der Vision und
der Stigmatisierung, ist fraglich, auch wenn er fiir Verehrung und Forschung ein
solches Gewicht gewonnen hat, dass der bedeutende Franziskusforscher Oktavian
Schmucki in ihm einen Anhalt fiir eine psychosomatische Erklarung der Stigma-
tisierung fand, welche demnach medizinisch beschreibbar aus der Vision gefolgt
wére (Schmucki 2007, 490; Schmucki, Stigmata 1991, 207-209, 214-215). Das
Wunder gewinnt so in der wissenschaftlichen Deutung medizinische Wirklichkeit.

Die literarische Grundlage hierfiir aber bleibt fraglich. So ist es auffallig, dass
die Seraphenvision in den frithen Erzédhlschichten der Franziskusviten vielfach
isoliert, ohne Erwdhnung der Stigmatisierung, erzahlt wird (Legenda Perusina
118,13 [Fontes Franciscani 1995, 1684]; Eccleston, Tractatus XIII Zusatz [Thomas de
Eccleston 1951, 75]). Wie frei diese Erzdhlung tiberliefert wurde, belegt Thomas von
Eccleston, der eine eigene Geschichte der Ankunft der Franziskaner in England
verfasste, hierfiir aber auch auf die Ursprungserzahlungen des Ordens zurtickgriff.
Bei ihm war die Seraphenvision kein rein optisches Geschehen, sondern sie wurde
von einer Audition begleitet. Christus verhiefs Franziskus, dass seine Gemeinschaft

3 Franz, Opuscula 1989, 136: ,Beatus Franciscus duobus annis ante mortem suam fecit quadra-
gesimam in loco Alvernae ad honorem beatae Virginis matris Dei et beati Michaelis archangeli a
festo assumptionis sanctae Mariae virginis usque ad festum sancti michaelis septembris; et facta
est super eum manus Domini; post visionem et allocutionem Seraphim et impressionem stig-
matum Christi in corpore suo fecit has laudes ex alio latere chartulae scriptas et manu sua
scripsit gratias agens Deo de beneficio sibi collato.“



198 —— Volker Leppin

der Minderbriider, bis ans Ende der Welt bestehen werde, machte sie also gewis-
sermafien zum Vehikel der Erfiilllung von Mt 28,20, einem Vers, der iiblicherweise
auf die gesamte Kirche gemiinzt wurde. Aber Christus blieb nicht nur freundlich
mit Franziskus, sondern sei ,hart mit ihm umgegangen“ (Eccleston, Tractatus XIII
Zusatz).* Das Klingt wenig nach der Ehrung, welche durch Christusgleichheit in den
Wundmalen bedeutet wiirde.Von dieser ist entsprechend bei Eccleston keine Rede.
Er bietet somit das starkste Indiz dafiir, dass beide Stoffe, Vision und Stigmatisie-
rung unabhéngig voneinander in das franziskanische Erzédhlgut eingegangen sind
und zumindest erstere fir unterschiedliche Deutungen offen war. Entsprechend
hat die Forschung sich heute grofienteils von der Vorstellung verabschiedet, dass
Seraphenvision und Stigmatisierung zusammengehorten (Feld 2014, 258; Hellmann
1997, 32-33; Bosch 2009, 131). Damit sind aber auch beide Erzdhlungen historisch
unterschiedlich zu betrachten. Griinde daran zu zweifeln, dass Franz die Vision
erfahren hat, gibt es wenige. Mit der Stigmatisierung steht es anders.

Die Skepsis entspringt dabei nicht nur der Intuition moderner Kritik. So be-
richtete schon Celano in seinem Mirakelbuch — also einem Text, der ausdriicklich
dem Preis der Wundertaten des Franziskus gewidmet war —, dass dem Kleriker
Roger aus Potenza in Apulien im Gebet zu dem Heiligen Zweifel gekommen seien,
ob die Stigmatisierung nicht vielleicht nur ,fromme Tauschung® (,pia [...] illusio*)
gewesen sei (Thomas von Celano, Chorlegende 6,5-7 [Fontes Franciscani 1995,
650]).° Natiirlich wurde Roger recht bald eines Besseren belehrt, indem Gott ihm
eine Wunde zufligte, an deren Heilung er die Wundermacht des Franziskus ver-
spuren konnte (Celano, Chorlegende 6,10 - 7,8 [Fontes Franciscani 1995, 650£.]), doch
macht sein Zweifel deutlich, dass die Erzdhlung von der kérperlichen Erfahrung
der Stigmata auch im Mittelalter mit Widerstinden zu rechnen hatte.

Aus dem Erzéhlstil Celanos kann man erschliefSen, dass es zundchst ein Detail
war, das besondere Irritation hervorrief. Die Verbindung mit der Seraphenvision
brachte auch die Datierung in das Jahr 1224 mit sich. Dann aber musste Franziskus
die Wundmale zwei Jahre an seinem Leibe getragen haben, ohne dass jemand
davon wusste, denn sie wurden ja erst nach seinem Tode am 3. Oktober 1224 be-
kannt. Im offenkundigen Bemiihen, dies zu erkldren, erzdhlte Celano Geschichten
vom Sehen und Verbergen. Rufin etwa habe einmal die Brust von Franz gekratzt
und sei dabei versehentlich an die Seitenwunde geraten. Daraufhin habe Franz vor
Schmerzen aufgeschrien (Celano, Vita prima 95, 6 [Fontes Franciscani 1995, 371]).
Auch wenn Celano in seiner zweiten Vita noch weitere Zeugen hinzuftigt (Celano,
Vita secunda 135-138 [Fontes Franciscani 1995, 564—567]), oder vielleicht gerade

4 Thomas de Eccleston 1951, 75: ,eum dure tractavit®.
5 Vgl. zu den skeptischen Stimmen schon im Mittelalter auch Bosch 2009, 125-128.



Alter Christus =— 199

wegen dieser seltsamen Vermehrung entsteht der Eindruck, dass es sich hier nicht
so sehr um historische Erinnerungen handelt, sondern eher um bemiihte Erkla-
rungsversuche nach der Art des neutestamentlichen Messiasgeheimnisses: Es soll
plausibel gemacht werden, wie doch Offenkundiges im Verborgenen bleiben
konnte. Man denke nur: Wie sollen bei einem Franziskaner Wunden an den Fiifien
unentdeckt bleiben? Wie iiberhaupt bei irgendjemandem Male an den Handen? Die
Frage stellte sich auch Celano, und er berichtete daher von Strimpfen, die Fran-
ziskus sich tber die Flifle gezogen habe, und von einem wilden Gestikulieren, das
von der Kennzeichnung der Hande abgelenkt habe (Celano, Vita secunda 136,3.6
[Fontes Franciscani 1995, 565]). All das spricht eher gegen als fiir die Tatsache einer
zwei Jahre vor dem Tod erfolgten Stigmatisierung.

Gegen das Faktum einer Stigmatisierung als solches spricht es noch nicht. Um
hierauf zu blicken, muss man sich dem Rundbrief zuwenden, in welchem der
Ordensgeneral Elias von Cortona (bzw. von Assisi) den Briiddern das Ableben des
Grunders und Vorbildes mitteilte:

Ichverkiinde euch eine grofse Freude und eine wundersame Neuheit! Von der Welt wurde ein
solches Zeichen noch nicht gehort, aufier am Sohn Gottes, welcher ist Christus der Herr. Nicht
lange vor seinem Tod erschien der Bruder und Vater gekreuzigt und trug fiinf Wunden, die
wahrhaft die Wundmale Christi sind, an seinem Korper. Denn seine Hande und Fiifie hatten
so etwas wie Stiche von Néageln, von beiden Seiten durchbohrt, die noch die Narben aufwiesen
und die Schwérze der Néagel zeigten. Seine Seite aber wirkte wie von einer Lanze durchbohrt
und oft dampfte Blut heraus.

Als sein Geist noch im Korper lebte, war in ihm keine Ansehnlichkeit, sondern unansehnlich
war sein Antlitz und kein Glied blieb in ihm ohne tibergrofies Leiden. Weil seine Sehnen
zusammengezogen waren, waren seine Glieder so steif, wie sie bei einem toten Menschen zu
sein pflegen. Aber nach seinem Tod war der Anblick wunderschon. Er schimmerte in wun-
derbarem Glanz und erfreute die, die es sahen. Und die Glieder, die vorher steif waren, sind
iberaus weich geworden. Sie wandten sich seiner Lage nach hierhin und dorthin wie bei
einem zarten Knaben. (Elias von Cortona, Rundbrief iiber den Tod des Franziskus, 15—19)°

6 Fontes Franciscani 1995, 254: ,annuntio vobis gaudium magnum et miraculi novitatem. A
saeculo non est auditum tale signum, praeterquam in Filio Dei, qui est Christus Dominus. Non diu
ante mortem frater et pater noster apparuit crucifixus, quinque plagas, quae vere sunt stigmata
Christi, portans in corpore suo. Nam manus eius et pedes quasi puncturas clavorum habuerunt,
ex utraque parte confixas, reservantes cicatrices et clavorum negredinem ostendentes. Latus vero
eius lanceatum apparuit et saepe sanguinem evaporavit.

Dum adhuc vivebat spiritus eius in corpore, non erat in eo adspectus, sed despectus vultus
eius et nullum membrum in eo remansit absque nimia passione. EX contractione nervorum
membra eius rigida erant, sicut solent esse hominis mortui, sed post mortem eius, pulcherrimus
adspectus est, miro candore rutilans, laetificans videntes. Et membra quae prius rigida erant,
facta sunt mollia nimis, sese vertentia huc atque illuc secundum positionem suam tamquam
pueri delicati.”



200 —— Volker Leppin

Dieser Text ist, wenn er auch nur in einer sehr spiaten I"Jherlieferung erhalten ist,’
der alteste Beleg fiir die Stigmatisierung, und man wird fragen miissen, ob darin
tatsachlich eine so drastische Korperverdnderung gemeint ist, wie Celano sie sei-
nen Leser:innen nahebringt, wenn er davon spricht, die Personen. die den Leich-
nam von Franz von Assisi betrachteten, hatten die Nagel selbst gesehen, und zwar
»aus seinem Fleisch gebildet, wobei die Schwérze der Négel beibehalten blieb“
(Celano, Vita prima 113,1).? Celano trieb die Drastik sogar so weit, dass er berichtete,
man habe auf der einen Seite der Hinde und Fifie die Nagelképfe gesehen, wah-
rend auf der anderen die Spitzen herausgetrieben wurden (Celano, Vita prima 95,1
[Fontes Franciscani 1995, 370f.]; vgl. Dreigefiihrtenlegende 70, 2 [ebd., 1442]).

Elias’ Text ist zarter und andeutungsreicher. Schon Richard Trexler hat her-
ausgearbeitet, dass der Ordensgeneral eine andere Aussageabsicht hatte als der
erste Biograph (Trexler 2002, 485—-487). Elias erwdhnt zwar Stigmata in Vergan-
genheitsform, beschreibt den Leichnam selbst aber, ohne jegliche Erwédhnung der
Wundmale, in Gegenwartsform. Besonders auffallig ist der Gegensatz zwischen der
Kennzeichnung des Leibes durch Leiden — passio bei Elias — zu Lebzeiten und der
Schénheit und Entspanntheit des Leichnams (Elias von Cortona, Rundbrief iiber den
Tod des Franziskus, 20-22 [Fontes Franciscani 1995, 254]). Die Stigmata gehoren
nun aber offenkundig zur Passion — hier im Lateinischen derselbe Begriff passio
wie oben-, sodass die Annahme zumindest nicht abwegig ist, dass sie unter die
Kennzeichen fallen, welche mit dem Tod vom Korper verschwanden. Sie waren
dann also etwas Vergangliches, Flichtiges, nach Elias’ Bericht ,nicht lange vor
seinem Tod“ Wahrnehmbares von kurzer Dauer.’ Diese Annahme wird durch den
Bericht Rogers von Wendover aus der Zeit um 1230 bestétigt, nach welchem die
Wundmale nicht zwei Jahre, sondern nur zwei Wochen vor dem Tode des Franz zu
sehen waren und nach seinem Tode verschwunden gewesen seien (Roger von
Wendover, Liber qui dicitur Flores Historiarum [Wendover 1886 —1889, 332 —333)).
Roger mag kein Zeuge des Geschehens gewesen sein — aber vielleicht ein Deuter von
Elias’ Schreiben, der damit die eben vorgetragene Deutung eines ephemeren Ge-
schehens zeitgendssisch teilte und von der physischen Ausmalung bei Celano ab-
wich, welche fortan die Vorstellung von der Stigmatisierung prégte.

Diese kurzzeitige Erscheinung an Franz’ Korper dirfte auch gar keine kor-
perliche gewesen sein, vielmehr spricht gerade der Gedanke, dass die Stigmata dem

7 Aufgrund der komplexen Uberlieferungslage wird die Echtheit des Briefes gelegentlich in Frage
gestellt; vgl. Hellmann 1997, 27. Inshesondere wegen der Erwahnung von litterae consolatoriae bei
Jordan von Giano, Chronik 50 (Chronica 2011, 54) halte ich das Schreiben fiir zuverlassig.

8 Fontes Franciscani 1995, 391: ,ex eius carne compositos, ferri retenta negredine“; vgl. Celano,
Chorlegende 54 (ebd., 649): ,ex eius carne virtute divina mirifice fabricatos*.

9 Vgl. meine ausfithrlichere Argumentation in Leppin 2018, 287-291.



Alter Christus =— 201

Korper nach dem Tode nicht anhafteten, dagegen, dass sie im ersten Bericht schon
physisch zu verstehen sind. Elias will ein solches Verstandnis jedenfalls durch seine
Sprache nicht nahelegen. Wiederholt benutzt er Begriffe, die lediglich davon
sprechen, dass Franz als Gekreuzigter ,erschien®. Das lateinische Wort apparuit,
das der Ordensgeneral hier gebraucht, begegnet im Neuen Testament fiir die
wunderhafte Erscheinung des Auferstandenen (Lk 24,34) — und in eben demselben
Zusammenhang wird von seiner gleichfalls fliichtigen Erscheinung in Emmaus
berichtet, die in seinem Verschwinden im Moment der Erkenntnis gipfelt: ,Da
wurden ihre Augen gedffnet, und sie erkannten ihn. Und er verschwand vor ihnen®
(Lk 24,31). Christus kommt auf eine eigene Weise in die Welt, die aber mit den
ublichen Vorstellungen physischer Prasenz nicht zureichend zu erfassen ist.

Dies ist auch das Modell fir Franziskus und die christusgleichen Wundmale.
Die durch die biblische Allusion angedeutete leise Distanz gegeniiber rein leibli-
chen Vorstellungen wird dadurch unterstrichen, dass Elias in seinem Sendschrei-
ben davon spricht, dass Phanomene ,quasi, ,wie“ Stiche zu sehen gewesen seien,
also nicht tatséchliche Stiche wie sie wenig spéter sehr direkt bei Celano erschei-
nen.'® Diese vorsichtige Redeweise spricht eher dafiir, dass Elias hier von einer
gottgewirkten Vision berichtet, die ihm widerfuhr, als von einer physischen
Transformation am Korper des Franziskus. Eine solche Deutung darf freilich
mentalitdtsgeschichtlich nicht als Reduktion der Historizitat des Geschehens ver-
standen werden, als habe es sich ,nur“ um eine Vision gehandelt, deren Wahr-
heitsgehalt geringer sei als der eines medizinisch beschreibbaren Prozesses. Fir
mittelalterliches Verstdndnis ist eine als gottlich beglaubigt verstandene Vision
nicht weniger real und schon gar nicht weniger bedeutsam, als es ein physischer
Vorgang gewesen ware. Als visiondres Geschehen bildet das Sichtbarwerden der
Wundmale am Korper des Franziskus einen Teil der Realitat, ja, sogar einen aus-
gezeichneten Teil, denn Urheber des Geschehens ist ja, nichts anderes will Elias
offenkundig sagen, unmittelbar Gott. Durch diese Vision wird Christus in Fran-
ziskus real présent.

Gleich wie man den Vorgang der Stigmatisierung beschreibt und historisch
einordnet, wird freilich die theologische Deutung klar sein: Mit der Stigmatisierung
ist die Vorstellung von Franziskus als einem alter Christus begrindet, und der
wundergewirkte Vorgang der physischen Wunden oder der Vision begrundet
dieses Konzept in Gott selbst. Das ganze Geschehen ist in hochstem Mafle chris-
tologisch gedacht und empfunden, und auch dies unterstreicht Elias schon allein

10 S. &hnlich den angeblich auf Leo zuriickgehenden Bericht bei Salimbene, Cronica zum Jahr
1247 (Salimbene, Cronica, 296 [282,3-5]), der Leib habe beim Waschen wie der Leichnam eines
Gekreuzigten ausgesehen.



202 —— Volker Leppin

durch die Anspielung auf die weihnachtliche Botschaft der Engel an die Hirten auf
dem Felde in Lk 2,10. Elias nimmt sie in der Rede von der ,grofSen Freude“ auf, die
er zu verkinden hat und die bei ihm wie an der entsprechenden Stelle in der
Vulgata gaudium magnum heifdt. Die weihnachtliche Botschaft also verbindet sich
hier mit der Symbolik des Karfreitags. Es sind die Zeichen des Leidens, die in
Franziskus eine neue inkarnatorische Realitit Gestalt werden lassen. Entspre-
chend haben die Autoren der Drei-Gefihrten-Legende'' Franz dafiir gepriesen,
dass er, ,in jenen, der durch ubergrofie Liebe gekreuzigt werden wollte, durch
mitleidende SiiRe gewandelt wurde“ (Dreigefiihrtenlegende 69,2)"2.

2 Der exemplarische BiiBer

Die Rolle des Poverello als neuer Christus wurde in der Rezeptionsgeschichte zum
Ausgangspunkt der weiteren Spiritualitdt im Franziskanerorden, aber wie die
zahlreichen Darstellungen der Stigmatisierung zeigen, auch weit dariiber hinaus.
So wie der ungldubige Thomas die Wundmale des Auferstandenen berithren
musste, um seine Wirklichkeit zu glauben, ist Franz auf Gemélden an den Stigmata
identifizierbar und st6f3t zu weiterer Identifikation an. Der Ordensgeneral Bona-
ventura kniipfte im Prolog seines wichtigsten mystischen Werkes, des Itinerarium
mentis in Deum, ausdrucklich an jene Geschehnisse der Stigmatisierung an. Drei-
unddreifig Jahre nach dem Tod des Franziskus — wodurch symbolisch auf das Alter
Jesu angespielt wird — habe er sich auf den Berg La Verna begeben und dort der
Seraphenvision gedacht:

,Im Bedenken dieses Geschehens ist mir sofort erschienen, dass jene Vision uns die Erhebung
unseres Vaters in der Beschauung und den Weg, auf welchem er dorthin gelangte, darbiete“
(Bonaventura, Itinerarium Prolog)."®

Die Christusidentifikation des Franziskus wurde so zum Impuls fiir die Belebung
einer mystisch inspirierten Frommigkeit, obwohl sie mdoglicherweise mehr das
Produkt nachholender Interpretation als Teil des Lebens des Franziskus selbst war.
Dessen Spiritualitit war durchaus nicht so ausgeprigt auf das Leiden Christi

11 Zur komplexen Diskussion der Autorschaft und damit der Datierung s. Lehmann 2014, 602—
609.

12 Fontes Franciscani 1995, 1441: ,in illum qui caritate nimia crucifigi voluit, transformaretur in
dulcedine compassiva“

13 Bonaventura 2018, 46: ,In cuius consideratione statim visum est mihi, quod visio illa prae-
tenderet iipsius patris suspensionem in contemplando et viam, per quam pervenitur ad eam.“



Alter Christus =— 203

konzentriert, wie man vermuten sollte, wenn die Stigmatisierung den Gipfelpunkt
und die Bestdtigung seines Lebens darstellte. Der oben bereits erwahnte Franzis-
kuskenner Oktavian Schmucki hat in einer griindlichen Untersuchung der Chris-
tusfrommigkeit des Ordensgriinders mit einer gewissen Enttduschung restimiert:
,Nicht einmal in seinem Officium Passionis steht der Leidensgedanke Jesu aus-
schliefdlich und beherrschend im Vordergrund“ (Schmucki 2007, 484).

Die Stigmatisierung deutete von aufien — fir die frihen Zeug:innen: von Gott
her —, und sie deutete wohl auch nachtréglich. Die spirituellen Impulse, die sich bei
Franz selbst abzeichnen, entsprangen eher der Nachfolge der Apostel als der
Identifikation mit Christus. Den Ausgangspunkt seiner Wirksamkeit schildert
Franz selbst auch nicht als Nachfolge oder gar Nachahmung Christi, sondern er
spricht von BufSe, und er beschreibt in seinem Testament auch, wie diese sich
konkret dufierte:

,Der Herr verlieh mir, Bruder Franziskus, so mit dem Tun der Bufie zu beginnen: Als ich in
Stinden war, schien es mir allzu bitter, Leprose zu sehen: und der Herr selbst fithrte mich
mitten unter sie und ich iibte Barmherzigkeit an ihnen. Und als ich mich von ihnen zurtickzog,
wandelte sich das, was mir bitter schien, in Stiffe der Seele und des Leibes; und spéter ver-
harrte ich ein wenig und verlief} die Welt“ (Franz, Testament, 1-3)"

Nicht nur im Blick auf die spater so hervorgehobene Christusformigkeit ist dieser
spirituelle Ansatz erstaunlich, sondern auch in Hinsicht auf die in der franziska-
nischen Bewegung so im Vordergrund stehende Betonung der Armut. Nicht un-
mittelbar die 6konomische Marginalisierung der Besitzlosigkeit stand am Anfang,
sondern die gesellschaftliche Exklusion, die die Leprakranken erfuhren, welche
nur auflerhalb der Staddte wohnen durften und von der Bevolkerung gemieden
wurden, und die nattirlich auch Armut und das Angewiesensein auf Spenden der
reichen Birger mit sich brachte. Aus diesem Impuls erwuchs dann jene From-
migkeit der Armut, die den reichen Kaufmannssohn aus Assisi besonders bewegte
und prégte. Sie blieb aber stets eine Frommigkeit, in welcher sich der kiinftige
Heilige der Distanz zu Christus bewusst war. Die ehrfiirchtige Unterordnung und
Nachordnung gegentiber Christus driickt sich vielleicht am deutlichsten darin aus,
dass die frithen Quellen Franz im Verhdltnis zur Gruppe seiner ersten Anhénger
mehr als Primus inter pares schildern denn als Anfiithrer in Stellvertretung Christi.
Die Dreigefahrtenlegende rechnet, wie auch Celano (Celano, Vita prima 31,1 [Fontes

14 Fontes Franciscani 1995, 227: ,Dominus ita dedit mihi fratri Francisco incipere faciendi
poenitentiam: quia cum essem in peccatis nimis mihi videbatur amarum videre leprosos. Et ipse
Dominus conduxit me inter illos et feci misericordiam cum illis. Et recedente me ab ipsis, id quod
videbatur mihi amarum, conversum fuit mihi in dulcedinem animi et corporis; et postea parum
steti et exivi de saeculo®.



204 —— Volker Leppin

Franciscani 1995, 304]), damit, dass Franz, als er sich 1209 mit seinen Gefdhrten
nach Rom aufmachte, um Anerkennung bei Innozenz IIL. zu erlangen, nicht wie
einst Jesus der Anfithrer von zwolf Jiingern war, sondern selbst Teil eines Zwdl-
ferkreises (Dreigefihrtenlegende 46,1f. [Fontes Franciscani 1995, 1419]). Unabhéngig
von der Historizitat dieser Nachricht im Einzelnen, macht sie deutlich, dass es noch
in der frithen Franziskushagiographie das Bewusstsein gab, dass der Heilige selbst
die Entsprechung zu Christus gar nicht in dem MafSe gesucht hat, wie die Erzdhlung
von der Stigmatisierung sie ihm spdter zusprach. Er beanspruchte nicht, als
Stellvertreter Christi ,den Zwolfen“ gegentiberzustehen, sondern sein Status war
wie der ihre der eines Apostels.

Das entspricht auch dem breiteren historischen Horizont der vita apostolica-
Bewegung, in welche Franziskus einzuordnen ist. Nachdem jener Ruf in die BufSe
noch einen etwas diffusen Impuls der Zuwendung zu den Ausgegrenzten ausgelost
hatte, gewann Franz’ Leben konkretere spirituelle Gestalt, als er in der Portiuncula
oder in San Damiano®® am 24. Februar 1208 oder 1209'¢ die Verse Mt 10,9f. aus der
Aussendungsrede horte und sich vom Priester erklaren lief8 (Celano, Vita prima 22,1
[Fontes Franciscani 1995, 296]; Dreigefiihrtenlegende 25,3 [ebd., 1398]). Verzicht und
sozial sichtbare Ausgrenzung waren hiernach ein Gebot Christi fir die, die ihm
folgen wollten, und Franz nahm dies fiir sich an. Sein Ziel war es fortan, ,Leben
und Spuren der Apostel zu folgen“ (Celano, Vita prima 88,3),"” wohlgemerkt: der
Apostel. Das war zwar mittelbar auch Christusnachfolge, und Jakob von Vitry (f
1240) konnte es in der berihmten Formel ,nudi nudum sequentes“, ,nackt dem
Nackten folgend“ (Jakob von Vitry, Historia occidentalis 2 [Analekten 1961,10]),
zusammenfassen, aber allein schon der Plural zeigt, dass es hier nicht um exzep-
tionelle Christusidentifikation ging, sondern um die Einreihung in die Schar derer,
die leben wollten, wie Christus es den Aposteln geheifden hatte.

3 Reenactment als Resonanz

Die vorgetragenen Beobachtungen zeigen, dass die Einzeichnung des Lebens von
Franz von Assisi in das Deutungsgertst von Reprasentation und Reenactment nur
sehr komplex erfolgen kann. Es ist nicht unmittelbar das Leben des Franziskus —
soweit wir dieses tiberhaupt rekonstruieren konnen —, das Christus vergegenwér-
tigt, sondern die nachholenden Deutungen schaffen diese Vergegenwértigung an-

15 So, abweichend vom Bericht Celanos, die Dreigefihrtenlegende 251-3 (Fontes Franciscani
1995, 1398).

16 Zur Datierung Fonzo 1982, 72-76.

17 Fontes Franciscani 1995, 364: ,Apostolorum vitam et vestigia sequens*.



Alter Christus =—— 205

hand der Folie seines Lebens. Das war in anderen Féllen offenkundig anders, in
denen wir ein sehr direktes — und dann tbrigens auch sehr physisches — Ree-
nactment des Leidens Christi nachvollziehen konnen: 1222, also gewiss vor jegli-
chem Termin fiir eine Stigmatisierung des Franziskus, wurde in Oxford ein Mann
unter dem Vorwurf, sich selbst die funf Kreuzigungswunden beigefligt zu haben,
bestraft (Matthaeus Parisiensis 1876, 71). Einen dhnlichen Fall gab es in ungefahr
dieser Zeit auch in Huy in Frankreich (Vitry 1914, 31-32; vgl. zu beiden Daxelmiiller
2001, 117; Feld 2014, 265-267; Kopf 2012, 60). Beide haben offensichtlich aktiv ver-
sucht, in ihrem Leben und Erleiden Christus prasent zu machen, klassisch das, was
als Reenactment gelten kann. Daraus aber zu folgern, auch Franz habe sich die
Wundmale selbst zugefligt, und die spateren Erzdhlungen verschleierten dies, in-
dem sie auf eine gottliche Einwirkung verwiesen,'® ist eine zu simple Losung —
nicht zuletzt weil sie eine physische Gestalt der Stigmatisierung voraussetzt, die
moglicherweise so gar nicht anzunehmen ist.

Stimmt die Deutung, dass es sich um eine Vision handelt, muss man Franz
keine pia fraus unterstellen und kann doch zugleich mittelalterliche Mentalitat so
rekonstruieren und respektieren, dass moderne Wirklichkeitsvorstellungen je-
denfalls nicht Anstof8 nehmen miissen. Der den Erzdhlungen von der Stigmatisie-
rung zundchst zugrunde liegende Prozess ist spiritueller, als solche Deutungen
vermuten lassen.

Man kann sogar noch einen Schritt weiter gehen. Trotz der oben herausgear-
beiteten Betonung, dass die Stigmata nur spat und von anderen gesehen und the-
matisiert, von Franz aber nicht einmal angedeutet wurden, ist die Erzahlung von
der Stigmatisierung auch nicht grundlos im Leben des Heiligen aus Umbrien.
Apostolizitdt und Christusidentifikation sind zwar zu unterscheiden, fallen aber
nicht vollig auseinander. Dies hatCarolyn Muessig in einer beeindruckenden Studie
zu Gal 6,17: ,Denn ich trage die Leidenszeichen Jesu (Vulgata: stigmata Iesu) an
meinem Leib“ gezeigt. Die Apostolizitiat des Paulus ist eine Gestalt der Stigmati-
sierung und dies nun gewiss nicht physisch, sondern im Sinne dessen, dass er mit
Christus und in Christus litt. Apostolizitdt, wie Paulus sie benennt, fiihrt also in
Christusfrommigkeit, und die visiondre Erfahrung von der Stigmatisierung des
Franziskus wie auch die nachfolgenden legendarischen Ausschmiickungen dri-
cken eine prozessuale apostolische Christusformigkeit aus, in welcher das Ge-
schehen am sterbenden Franziskus die theologische Bestédtigung dafiir erbringt,
dass in diesem spaten Apostel tatsachlich Christus gegenwartig geworden ist.

Damit wird Franz durch ein Reenactment apostolischen Lebens zu einer
herausgehobenen Représentation Christi hier auf Erden. Den mittelalterlichen

18 Daxelmiiller 2001, 117; Feld 2014, 265-267; Kopf 2012, 60.



206 —— Volker Leppin

Sinnhorizont kann man wohl am besten mit der Annahme eines weit tiber Ge-
lehrtenkreise hinaus sedimentierten neuplatonischen Denkens verstehen, das be-
kanntlich der Bildertheologie der Spatantike zugute kam. Das Abbild ist vom Ab-
gebildeten zwar unterschieden, aber nicht getrennt. Vielmehr ist das Urbild in
diesem Abbild immer auch ontisch prasent, sodass der Ikone nach den Beschliissen
von Nizda 787 zwar nicht volle Anbetung (aAn6wi| Aatpeia) zukommt, wohl aber
Ehrerbietung (tiuntkn mpookuvnotg)*. Diese richtet sich nicht unmittelbar auf das
Bild, sondern auf das ihm gegenwértig werdende Urbild selbst. Man muss mittel-
alterlicher Spiritualitdt keinen ausgefeilten Platonismus unterstellen, um nach-
vollziehen zu konnen, dass genau diese Vorstellung es ermoglichte, Ikonen in
Ehrfurcht zu halten und auch im Westen Bildern Kraft zuzusprechen, die sich aus
dem Prozess handwerklicher oder auch kiinstlerischer Produktion nicht herleiten
liefs.

Eben dies ist auch bei einem Heiligen der Fall, in welchem Jesus Christus
prasent wird, und zwar, wie wir nach dem Beschriebenen wohl sagen miissen:
sukzessive prasent wird, in einer Entwicklung der Aneignung von Apostolizitat hin
zur Verwirklichung voller Christusgegenwart. Franz ist durch die Stigmata nicht
Christus selbst. Christus aber wird in ihm in einer Anteil gebenden Weise prasent.
Diese neuplatonische Ontologie ist zwar vielleicht, wie etwa der Umgang mit
Symbolen zeigt, in der Moderne nicht vollig verschwunden, sie ist aber in ihrer
metaphysischen Entfaltung kam mehr nachvollziehbar.

Um eine solche Nachvollziehbarkeit zu erreichen, wird man andere Denkfor-
mern heranziehen miissen, und wenigstens spielerisch und experimentell konnte
dies tatsdchlich die Denkform der Resonanz sein, freilich mehr als dezidiert
theologische Konzeption, wie Giinther Thomas sie entfaltet hat, denn als soziolo-
gische Theorie, die Hartmut Rosa umfassend und fiir ein Verstindnis von Gesell-
schaft aufSerordentlich hilfreich begriindet hat. Giinther Thomas hat sein Modell
von Resonanz im Horizont dezidiert evangelischer Theologie als einen Weg vor-
geschlagen, durch welchen biblische Berichte wieder neu auf den lebendigen Gott
bezogen werden kénnen (Thomas 2019, 19). Thomas sieht in Rosas Modell die Ge-
fahr einer inflationdren Verwendung und reformuliert das Konzept in system-
theoretischem Zusammenhang, in welchem Resonanzen dazu dienen, das System
einerseits (im Sinne von Verursachungsbeziehungen) als nach aufien abgeschlos-
sen zu verstehen, es andererseits aber auch (im Sinne von Entsprechungsbezie-
hungen) gedffnet sein zu lassen (Thomas 2019, 21). Definitorisch gilt:

»Resonanzbeziehungen sind nicht unidirektional und kausal-determinierend. Sie ereignen
sich zwischen zwei relativ eigenstdndigen Entitdten. Diese wirken nicht direkt aufeinander

19 Kompendium 2005, Nr. 601.



Alter Christus =— 207

ein, sondern konnen sich nur — bildhaft gesprochen - in ihrer Eigenschwingungsfahigkeit,
d.h. in ihrer jeweiligen Selbstorganisation anregen.“ (Thomas 2019, 19)

Thomas grenzt diese Resonanzbeziehungen sowohl von Kausalverhéltnissen als
auch von ,Spiegelungen“ — wie dem Echo — ab und betont ihre Reziprozitat, die
aber nicht unbedingt eine symmetrische sein muss, sowie den ,Aspekt des Nicht-
Determinierenden® (Thomas 2019, 20).

Thomas Beschreibung ist auf die im evangelischen Verstdndnis leider ubli-
cherweise weniger prasenten mittelalterlichen Vorstellungen von Reprasentation
und Reenactment durchaus ansprechbar. Folgt man dem betonten Verzicht auf die
Vorstellung von Kausalitdt in der Resonanz, so wiirden die Formen intentionalen
Reenactments, die hier fiir die Stigmatisierung genannt wurden, unter die Vor-
stellung von Resonanz nicht passen. Sie sind Akte bewusster spiritualer Gestaltung
und als kognitive Akte in Wahrnehmung und Nachahmung auf das géttliche Vor-
bild bezogen.

Gerade aber fir die Besonderheit der Christusbheziehung von Franz von Assisi
erlaubt Thomas’ Modell ein neues Verstiandnis. Es entlastet davon, die Kausalitit
eines physischen Vorgangs oder auch einer Vision affirmativ behaupten, ein
Wunder also gleichsam naturwissenschaftlich beschreiben zu miissen. Génzlich
gelost werden Christus und Alter Christus hierdurch freilich nicht, wenn man den
Vorgang der Resonanz mit Thomas so beschreibt, dass zwei Vorgénge ,sich [...] in
ihrer Eigenschwingungsfahigkeit, d.h. in ihrer jeweiligen Selbstorganisation an-
regen.“ (Thomas 2019, 19) Diese Formulierung impliziert eine Wirkung in beide
Richtungen, die freilich durchaus asymmetrisch sein kann (Thomas 2019, 20). Auf
Franz angewandt wird man sagen konnen, dass diese Wechselseitigkeit vor allem
in einem gegenseitigen Erkenntnisprozess besteht, durch welchen Franz als
Christus wahrgenommen wird, Christus aber durch Franz.

Das Modell, das Thomas so einfiihrt, ist offenkundig ein Verstehensmodell,
kein Erklarungsmodell. Wie es zur Stigmatisierung von Franz von Assisi gekom-
men ist, wissen wir hierdurch nicht. Die oben vorgetragenen historischen Uber-
legungen geben hierzu Anhalt. Vor dem Hintergrund eines apostolischen Lebens
haben die Menschen im Umfeld des Poverellos in seinem Sterbensprozess visionar
eine Gegenwart Christi wahrgenommen, die sich in den Wundmalen ausgedrtickt
hat, und sie haben diese Vision auf Gottes Wirken zurtickgefiihrt. Hermeneutisch
weisen die jetzt vorgetragenen Uberlegungen jedoch einen Weg, das Leben des
Franziskus in Resonanz mit dem Leben Christi zu verstehen und so, jenseits der
Debatte um den Realitdtsgehalt von Visionen, Franz als einen authentischen Re-
prasentanten Christi wahrzunehmen und aufzunehmen. Sein Wirken und Leben
so zu beschreiben, fithrt dann zu einer erstaunlichen Kohédrenz zwischen evan-
gelischem und katholischem Heiligenverstandnis. Das lutherische Augsburger Be-



208 —— Volker Leppin

kenntnis entfaltete im 21. Artikel eine Lehre von den Heiligen, welche das Geden-
ken der Heiligen als Teil des evangelischen Glaubens lehrt, ,so wir sehen, wie ihnen
gnad widderfaren, auch wie ihnen durch glauben geholffen ist“ (CA 21; Dingel 2014,
128:5-6). Die Erzahlung von den Stigmata ist historisch gesehen die Erzahlung von
einem apostolischen Reenactment, welches Franz fiir seine Zeitgenossen zu einer
Reprasentation Christi machte. Theologisch ist sie in 6kumenischer Perspektive
eine Erzahlung von der Resonanz der Gnade Gottes in einem bemerkenswerten
irdischen Leben.

Bibliographie

Quellen

Analekten zur Geschichte des Franciscus von Assisi, hg.v. Heinrich Boehmer, durchgesehen von
Friedrich Wiegand, mit einem Nachwort von Carl Andresen. Tiibingen: Mohr, *1961.

Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche: Vollsténdige Neuedition, hg.v. Irene Dingel.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014.

Bonaventura, Ausgewdhlte Werke. 2. Bd., aus dem Lateinischen ibersetzt von Julian Knaup.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2018.

Fontes Franciscani. Hg. von Enrico Menesto und Stefano Brufani. Assisi: Ed. Porziuncola, 1995.

Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, hg.v. Heinrich Denzinger
und Peter Hiinermann. Freiburg i. Br. u.a.: Herder, “2005.

Die Opuscula des HI. Franziskus von Assisi: Neue textkritische Edition, hg.v. Kajetan ERer. Bearb. v.
Engelbert Grau. Grottaferrata: Ed. Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas, 21989.

,Die Chronica des Bruders Jordan von Giano: Einflihrung und kritische Edition nach den bisher
bekannten Handschriften, hg.v. Johannes Schlageter. Archivum Franciscanum Historicum 104
(2011): 3-63.

Matthaei Parisiensis monachi Sancti Albani Chronica Majora, hg.v. Henry Richard Luard. Bd. 3.
London: Triibner, 1876.

Rogeri de Wendover Liber qui dicitur Flores historiarum ab anno Domini MCLIV. annoque Henrici
Anglorum regis secundi primo, hg.v. Henry G. Hewlett. 3 Bde. London: Eyre and Spottiswoode,
1886-1889.

Salimbene de Adam. Cronica. I a. 1168 - 1249, hg.v. Guiseppe Scalia, Turnhoult: Brepols, 1998.

S. Thomae Aquinatis Scriptum super Sententiis Magistri Petri Lombardi. Bd. 4, hg.v. Maria Fabian Moos.
Paris: P. Lethielleux, 1947.

Fratris Thomae vulgo dicti de Eccleston Tractatus de Adventu Fratrum Minorum in Angliam, hg.v. A. G.
Little. Manchester: University Press, 1951.

Die Exempla aus den Sermones feriales et communes des Jakob von Vitry, hg.v. Joseph Greven.
Heidelberg: Winter, 1914.



Alter Christus =— 209

Literatur

Appelbaum, Patricia. 2015. St. Francis of America: How a Thirteenth-Century Friar Became America’s
Most Popular Saint. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Bosch, Paul. 2009. ,Redaktionsgeschichtliche Beobachtungen zum Bericht tiber die Wundmale in
der ,Vita Beati Francisci¢ des Thoms von Celano.“ Laurentianum 50: 111-50.

Bdsch, Paul. 2009. ,Zwischen Orthodoxie und Haresie. Eine Deutung der Stigmata von Franz von
Assisi.“ Zeitschrift fir Religionswissenschaft 17: 121-147.

Daxelmiiller, Christoph. 2001. ,,StiRe Négel der Passion“: Die Geschichte der Selbstkreuzigung von
Franz von Assisi bis heute. Disseldorf: Patmos.

Feld, Helmut. 32014. Franziskus von Assisi: Der Namenspatron des Papstes. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Fonzo, Lorenzo di. 1982. ,Per la cronologia di S. Francesco. Gli Anni 1182 -1212.“ Miscellanea
Franciscana 82: 1-115.

Hellmann, J. A. Wayne. 1997. ,The Seraph in Thomas of Celano’s Vita prima., In That Others May
Know and Love. FS Zachary Hayes, hg.v. Michael F. Cusato, 23 - 41. St. Bonaventure/ NY: The
Franciscan Institute.

Kopf, Ulrich. 2012. ,Die Stigmata des Franziskus von Assisi.“ In Zwischen Himmel und Erde.
Korperliche Zeichen der Heiligkeit, hg.v. Waltraud Pulz, 35-60. Stuttgart: Franz Steiner.

Lehmann, Leonhard. 22014. ,Einleitung zur Dreigefahrtenlegende. In Franziskus-Quellen: Die
Schriften des heiligen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse tber ihn
und seinen Orden, hg.v. Dieter Berg und Leonhard Lehmann, 602 -609. Kevelaer: Butzon &
Bercker, Edition T Coelde.

Leppin, Volker. 2018. Franziskus von Assisi. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Leppin, Volker. 2021. Reprdsentation und Reenactment: Spatmittelalterliche Frommigkeit verstehen.
Tibingen: Mohr Siebeck.

McCalman, Ian und Paul A. Pickering, Hg. 2010. Historical Reenactment. From Realism to the
Affective Turn. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Rosa, Hartmut. 32016. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Schmucki, Oktavian. 2007. Beitrdge zur Franziskusforschung, hg.v. Ulrich Képf und Leonhard
Lehmann. Kevelaer: Butzon & Bercker.

Schmucki, Oktavian. 1991. The Stigmata of St. Francis of Assisi: A Critical Investigation in the Light of
Thirteenh-Century Sources. St. Bonaventure: Franciscan Institute.

Thomas, Gunther. 2019. Gottes Lebendigkeit. Beitrage zur Systematischen Theologie. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt.

Trexler, Richard C. 2002. ,The Stigmatized Body of Francis of Assisi. Conceived, Processed,
Disappeared. In Frommigkeit im Mittelalter: Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis,
korperliche Ausdrucksformen, hg.v. Klaus Schreiner, 463 - 497. Miinchen: Fink.






	Volker Leppin
	Alter Christus
	Reenactment und Repräsentation im Leben des Franz von Assisi
	1 Rückwärtige Identifikation: die Stigmatisierung
	2 Der exemplarische Büßer
	3 Reenactment als Resonanz
	Bibliographie
	Quellen
	Literatur



