
Volker Leppin
Alter Christus
Reenactment und Repräsentation im Leben des Franz von Assisi

Hartmut Rosa hat mit seiner grundlegenden Studie Resonanz als ein Thema der 
Orientierung in der Welt beziehungsweise als Theorie der „Weltbeziehung“ be
schrieben und analysiert (Rosa 2016). Er gehört zu jenen Autor:innen, denen dabei 
die Bedeutung von Religion in der Gesellschaft in bemerkenswerter Weise bewusst 
ist – die Transzendenzbeziehung erscheint somit als Teil jener Weltbeziehungen, 
Gott aber kann soziologisch nicht unmittelbar als Teil dieser Weltbeziehungen 
erscheinen. Das bedeutet aber nicht, dass die Vorstellung der Resonanz nicht auch 
unmittelbar auf die Gottesbeziehung anwendbar wäre. Es gibt Formen der Disso
nanzerfahrung mit Gott in der Welt, etwa die Erfahrung der Sünde oder des Bösen 
insgesamt, die klassischerweise in die Theodizeefrage gekleidet wird. Es gibt aber 
auch Erfahrungen der Resonanz, in welchen irdisches Geschehen und irdische 
Realität als durchscheinend für das Göttliche begriffen werden. Nicht als Kritik an 
Rosas Modell, sondern als eine Erweiterung, kann man daher Resonanz auch auf 
das Gottesverhältnis beziehen. Dies hat programmatisch in jüngerer Zeit vor allem 
Günther Thomas getan,¹ auf dessen Überlegungen ich mich daher im Folgenden 
beziehen werde.

„Resonanz“ dient mir dabei vor allem als ein hermeneutisches Modell, das 
helfen soll, historische Erkenntnisse zur mittelalterlichen (und frühneuzeitlichen) 
Religiosität theologisch auf gegenwärtige Vorstellungsformen zu beziehen und sie 
damit ihrer Fremdheit zwar nicht zu entkleiden, aber doch in vertrautere Wahr
nehmungsformen zu übertragen.

Dies kann redlich nur geschehen, wenn zunächst der Alterität mittelalterlichen 
Denkens Rechnung getragen wird. Zu deren Bestimmung und Beschreibung lassen 
sich zwei Formen des Transzendenzbezugs in der Immanenz gebrauchen: Reprä
sentation einerseits, Reenactment andererseits (Leppin 2021). Unter Repräsentation 
wird dabei eine Form der Gegenwart Gottes in der Welt im Modus des objektge
bundenen Gegebenseins verstanden. Eine Reliquie kann Repräsentation eines oder 
einer Heiligen sein und damit letztlich Repräsentation Christi, der in diesen be
sonderen Menschen Wirklichkeit angenommen hat. Ähnliches gilt für Ikonen oder, 
exemplarisch für jegliche Form der Repräsentation, für die eucharistische Hostie, 
in welcher Christus ganz und gar leibhaftig gegenwärtig ist. Hier von Repräsenta

1 Thomas 2019, 19. Ich folge Günther Thomas in der Entfaltung seines Modells, nicht jedoch in der 
damit verbundenen Polemik gegen Hartmut Rosa (ebd. Anm. 30).

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-010 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-010


tion zu sprechen, basiert auf mittelalterlichen Bestimmungen selbst. Thomas von 
Aquin nannte die Eucharistie ein „Sakrament, das direkt die Passion des Herrn 
repräsentiert“ („sacramentum directe repraesentativum […] dominicae passionis“; 
Thomas, Super sent IV d. 8 q. 2 a. 1 ad 4 no. 179 (Thomas 1947, 336).

Dieses Dictum von Thomas deutet an, dass es neben dem eher statischen 
Moment der Repräsentation, wie es uns in Bildern oder Reliquien begegnet, auch 
ein dynamisches gibt. Hierbei handelt es sich nach der hier zugrunde liegenden 
Terminologie mit einem zunächst aus der Popularkultur stammenden Begriff 
(McCalman und Pickering 2010) um das Reenactment, in welchem das Heilige sich 
im Vollzug präsent macht. Hier wäre eben an die liturgische Feier der Eucharistie 
zu denken, die Christi Leiden nicht als ein neuerliches, von Golgotha unterschie
denes Ereignis, sondern als dessen Applikation in die Gegenwart inszeniert. 
Geistliches Schauspiel kann ebenfalls unter diesen Begriff fallen, oder auch das 
Leben eines Heiligen wie das des Franz von Assisi, dessen Stigmatisierung wohl ein 
herausragendes Beispiel des Glaubens an ein Reenactment Christi darstellt. Dessen 
Grundlagen sollen zunächst beleuchtet werden, ehe ein zweiter Gedankengang der 
Frage nachgeht, wieweit dieser Christusbezug Grundlagen in der Performanz des 
Lebens des Heiligen selbst hat. Schließlich sollen diese Beobachtungen auf ihren 
Beitrag zu einem Verständnis von Resonanz befragt werden.

1 Rückwärtige Identifikation: die Stigmatisierung
Die Franziskusfrömmigkeit der Moderne ist ausgesprochen vielfältig (Appelbaum 
2015.). Zentraler Ausgangspunkt für sie bleibt aber jenes wunderhafte und vielfach 
nacherzählte Ereignis der Stigmatisierung. Prägend für die Formung der Erzählung 
war der Bericht des ersten Biographen Thomas von Celano, demzufolge Franziskus 
sich, begleitet nur von seinem Ordensbruder Leo, in die Einsamkeit von La Verna 
zurückgezogen und dort „zwei Jahre bevor er seine Seele dem Himmel zurückgab“ 
(Celano, Vita prima 94,1),² die Wundmale Christi erfahren habe. Der Vorgang ist der 
durch Celano repräsentierten Tradition zufolge im Grunde ein doppelter: Die 
Stigmatisierung folgte auf die oder gar aus der Vision der Gestalt eines Seraphen. 
Als ehrwürdiges Zeugnis gilt eine Notiz eben jenes Bruders Leo. Ihm hatte Fran
ziskus ein Zettelchen mit einem Gebet geschenkt, das bis heute in Assisi als Auto
graph und kostbare Reliquie aufbewahrt wird, und Leo erläuterte diese Gabe und 
ihren Kontext:

2 Fontes Franciscani 1995, 369f: „duobus annis antequam animam redderet caelo“.

196 Volker Leppin 



Der selige Franziskus hat zwei Jahre vor seinem Tod zu Ehren der seligen Jungfrau und 
Gottesmutter und des seligen Erzengels Michael ein vierzigtägiges Fasten in der Niederlas
sung in La Verna abgehalten vom Tag der Aufnahme der heiligen Jungfrau Maria (15. August) 
bis zum Fest des heiligen Michael im September (29. September). Und über ihn kam die Hand 
Gottes. Nach der Vision und der Ansprache durch einen Seraphen und der Einprägung der 
Wundmale Christi in seinen Körper äußerte er diese Lobsprüche, die auf der anderen Seite 
des Zettels geschrieben sind, und er schrieb mit seiner eigenen Hand und dankte Gott für die 
Wohltat, die ihm geschehen war.³

Leo gibt sich nicht als der unmittelbare heimliche Zeuge des Geschehens, als wel
chen ihn Literatur und Kunst vielfach dargestellt haben. Er notiert nur das Faktum, 
das auch unabhängig von ihm geschehen sein kann. So ist dies ein wichtiges, doch 
kein zwingendes Zeugnis für das Geschehen. Die Details hat ohnehin Celano ge
liefert. Ihm zufolge sah Franziskus einen Mann, der am Kreuz hing und das Corpus 
eines Seraphen ausmachte, der zwei Flügel über dem Haupt hatte, zwei ausbreitete 
und mit einem dritten Flügelpaar den Leib bedeckte (Celano, Vita prima 94,2 
[Fontes Franciscani 1995, 370]; Dreigefährtenlegende 69,4 [ebd., 1441]). Man braucht 
keine übertriebene Skepsis aufzubringen, um zu fragen, ob das tatsächlich alles so 
stattgefunden hat. Selbst der Zusammenhang der beiden Ereignisse, der Vision und 
der Stigmatisierung, ist fraglich, auch wenn er für Verehrung und Forschung ein 
solches Gewicht gewonnen hat, dass der bedeutende Franziskusforscher Oktavian 
Schmucki in ihm einen Anhalt für eine psychosomatische Erklärung der Stigma
tisierung fand, welche demnach medizinisch beschreibbar aus der Vision gefolgt 
wäre (Schmucki 2007, 490; Schmucki, Stigmata 1991, 207– 209, 214 – 215). Das 
Wunder gewinnt so in der wissenschaftlichen Deutung medizinische Wirklichkeit.

Die literarische Grundlage hierfür aber bleibt fraglich. So ist es auffällig, dass 
die Seraphenvision in den frühen Erzählschichten der Franziskusviten vielfach 
isoliert, ohne Erwähnung der Stigmatisierung, erzählt wird (Legenda Perusina 
118,13 [Fontes Franciscani 1995, 1684]; Eccleston, Tractatus XIII Zusatz [Thomas de 
Eccleston 1951, 75]). Wie frei diese Erzählung überliefert wurde, belegt Thomas von 
Eccleston, der eine eigene Geschichte der Ankunft der Franziskaner in England 
verfasste, hierfür aber auch auf die Ursprungserzählungen des Ordens zurückgriff. 
Bei ihm war die Seraphenvision kein rein optisches Geschehen, sondern sie wurde 
von einer Audition begleitet. Christus verhieß Franziskus, dass seine Gemeinschaft 

3 Franz, Opuscula 1989, 136: „Beatus Franciscus duobus annis ante mortem suam fecit quadra
gesimam in loco Alvernae ad honorem beatae Virginis matris Dei et beati Michaelis archangeli a 
festo assumptionis sanctae Mariae virginis usque ad festum sancti michaelis septembris; et facta 
est super eum manus Domini; post visionem et allocutionem Seraphim et impressionem stig
matum Christi in corpore suo fecit has laudes ex alio latere chartulae scriptas et manu sua 
scripsit gratias agens Deo de beneficio sibi collato.“

Alter Christus 197



der Minderbrüder, bis ans Ende der Welt bestehen werde, machte sie also gewis
sermaßen zum Vehikel der Erfüllung von Mt 28,20, einem Vers, der üblicherweise 
auf die gesamte Kirche gemünzt wurde. Aber Christus blieb nicht nur freundlich 
mit Franziskus, sondern sei „hart mit ihm umgegangen“ (Eccleston, Tractatus XIII 
Zusatz).⁴ Das klingt wenig nach der Ehrung, welche durch Christusgleichheit in den 
Wundmalen bedeutet würde. Von dieser ist entsprechend bei Eccleston keine Rede. 
Er bietet somit das stärkste Indiz dafür, dass beide Stoffe, Vision und Stigmatisie
rung unabhängig voneinander in das franziskanische Erzählgut eingegangen sind 
und zumindest erstere für unterschiedliche Deutungen offen war. Entsprechend 
hat die Forschung sich heute großenteils von der Vorstellung verabschiedet, dass 
Seraphenvision und Stigmatisierung zusammengehörten (Feld 2014, 258; Hellmann 
1997, 32 – 33; Bösch 2009, 131). Damit sind aber auch beide Erzählungen historisch 
unterschiedlich zu betrachten. Gründe daran zu zweifeln, dass Franz die Vision 
erfahren hat, gibt es wenige. Mit der Stigmatisierung steht es anders.

Die Skepsis entspringt dabei nicht nur der Intuition moderner Kritik. So be
richtete schon Celano in seinem Mirakelbuch – also einem Text, der ausdrücklich 
dem Preis der Wundertaten des Franziskus gewidmet war –, dass dem Kleriker 
Roger aus Potenza in Apulien im Gebet zu dem Heiligen Zweifel gekommen seien, 
ob die Stigmatisierung nicht vielleicht nur „fromme Täuschung“ („pia […] illusio“) 
gewesen sei (Thomas von Celano, Chorlegende 6,5 – 7 [Fontes Franciscani 1995, 
650]).⁵ Natürlich wurde Roger recht bald eines Besseren belehrt, indem Gott ihm 
eine Wunde zufügte, an deren Heilung er die Wundermacht des Franziskus ver
spüren konnte (Celano, Chorlegende 6,10 – 7,8 [Fontes Franciscani 1995, 650 f.]), doch 
macht sein Zweifel deutlich, dass die Erzählung von der körperlichen Erfahrung 
der Stigmata auch im Mittelalter mit Widerständen zu rechnen hatte.

Aus dem Erzählstil Celanos kann man erschließen, dass es zunächst ein Detail 
war, das besondere Irritation hervorrief. Die Verbindung mit der Seraphenvision 
brachte auch die Datierung in das Jahr 1224 mit sich. Dann aber musste Franziskus 
die Wundmale zwei Jahre an seinem Leibe getragen haben, ohne dass jemand 
davon wusste, denn sie wurden ja erst nach seinem Tode am 3. Oktober 1224 be
kannt. Im offenkundigen Bemühen, dies zu erklären, erzählte Celano Geschichten 
vom Sehen und Verbergen. Rufin etwa habe einmal die Brust von Franz gekratzt 
und sei dabei versehentlich an die Seitenwunde geraten. Daraufhin habe Franz vor 
Schmerzen aufgeschrien (Celano, Vita prima 95, 6 [Fontes Franciscani 1995, 371]). 
Auch wenn Celano in seiner zweiten Vita noch weitere Zeugen hinzufügt (Celano, 
Vita secunda 135 – 138 [Fontes Franciscani 1995, 564 – 567]), oder vielleicht gerade 

4 Thomas de Eccleston 1951, 75: „eum dure tractavit“.
5 Vgl. zu den skeptischen Stimmen schon im Mittelalter auch Bösch 2009, 125 – 128.

198 Volker Leppin 



wegen dieser seltsamen Vermehrung entsteht der Eindruck, dass es sich hier nicht 
so sehr um historische Erinnerungen handelt, sondern eher um bemühte Erklä
rungsversuche nach der Art des neutestamentlichen Messiasgeheimnisses: Es soll 
plausibel gemacht werden, wie doch Offenkundiges im Verborgenen bleiben 
konnte. Man denke nur: Wie sollen bei einem Franziskaner Wunden an den Füßen 
unentdeckt bleiben? Wie überhaupt bei irgendjemandem Male an den Händen? Die 
Frage stellte sich auch Celano, und er berichtete daher von Strümpfen, die Fran
ziskus sich über die Füße gezogen habe, und von einem wilden Gestikulieren, das 
von der Kennzeichnung der Hände abgelenkt habe (Celano, Vita secunda 136,3.6 
[Fontes Franciscani 1995, 565]). All das spricht eher gegen als für die Tatsache einer 
zwei Jahre vor dem Tod erfolgten Stigmatisierung.

Gegen das Faktum einer Stigmatisierung als solches spricht es noch nicht. Um 
hierauf zu blicken, muss man sich dem Rundbrief zuwenden, in welchem der 
Ordensgeneral Elias von Cortona (bzw. von Assisi) den Brüdern das Ableben des 
Gründers und Vorbildes mitteilte:

Ich verkünde euch eine große Freude und eine wundersame Neuheit! Von der Welt wurde ein 
solches Zeichen noch nicht gehört, außer am Sohn Gottes, welcher ist Christus der Herr. Nicht 
lange vor seinem Tod erschien der Bruder und Vater gekreuzigt und trug fünf Wunden, die 
wahrhaft die Wundmale Christi sind, an seinem Körper. Denn seine Hände und Füße hatten 
so etwas wie Stiche von Nägeln, von beiden Seiten durchbohrt, die noch die Narben aufwiesen 
und die Schwärze der Nägel zeigten. Seine Seite aber wirkte wie von einer Lanze durchbohrt 
und oft dampfte Blut heraus.

Als sein Geist noch im Körper lebte, war in ihm keine Ansehnlichkeit, sondern unansehnlich 
war sein Antlitz und kein Glied blieb in ihm ohne übergroßes Leiden. Weil seine Sehnen 
zusammengezogen waren, waren seine Glieder so steif, wie sie bei einem toten Menschen zu 
sein pflegen. Aber nach seinem Tod war der Anblick wunderschön. Er schimmerte in wun
derbarem Glanz und erfreute die, die es sahen. Und die Glieder, die vorher steif waren, sind 
überaus weich geworden. Sie wandten sich seiner Lage nach hierhin und dorthin wie bei 
einem zarten Knaben. (Elias von Cortona, Rundbrief über den Tod des Franziskus, 15 – 19)⁶

6 Fontes Franciscani 1995, 254: „annuntio vobis gaudium magnum et miraculi novitatem. A 
saeculo non est auditum tale signum, praeterquam in Filio Dei, qui est Christus Dominus. Non diu 
ante mortem frater et pater noster apparuit crucifixus, quinque plagas, quae vere sunt stigmata 
Christi, portans in corpore suo. Nam manus eius et pedes quasi puncturas clavorum habuerunt, 
ex utraque parte confixas, reservantes cicatrices et clavorum negredinem ostendentes. Latus vero 
eius lanceatum apparuit et saepe sanguinem evaporavit.

Dum adhuc vivebat spiritus eius in corpore, non erat in eo adspectus, sed despectus vultus 
eius et nullum membrum in eo remansit absque nimia passione. Ex contractione nervorum 
membra eius rigida erant, sicut solent esse hominis mortui, sed post mortem eius, pulcherrimus 
adspectus est, miro candore rutilans, laetificans videntes. Et membra quae prius rigida erant, 
facta sunt mollia nimis, sese vertentia huc atque illuc secundum positionem suam tamquam 
pueri delicati.“

Alter Christus 199



Dieser Text ist, wenn er auch nur in einer sehr späten Überlieferung erhalten ist,⁷
der älteste Beleg für die Stigmatisierung, und man wird fragen müssen, ob darin 
tatsächlich eine so drastische Körperveränderung gemeint ist, wie Celano sie sei
nen Leser:innen nahebringt, wenn er davon spricht, die Personen. die den Leich
nam von Franz von Assisi betrachteten, hätten die Nägel selbst gesehen, und zwar 
„aus seinem Fleisch gebildet, wobei die Schwärze der Nägel beibehalten blieb“ 
(Celano, Vita prima 113, 1).⁸ Celano trieb die Drastik sogar so weit, dass er berichtete, 
man habe auf der einen Seite der Hände und Füße die Nagelköpfe gesehen, wäh
rend auf der anderen die Spitzen herausgetrieben wurden (Celano, Vita prima 95,1 
[Fontes Franciscani 1995, 370 f.]; vgl. Dreigefährtenlegende 70, 2 [ebd., 1442]).

Eliasʼ Text ist zarter und andeutungsreicher. Schon Richard Trexler hat her
ausgearbeitet, dass der Ordensgeneral eine andere Aussageabsicht hatte als der 
erste Biograph (Trexler 2002, 485 – 487). Elias erwähnt zwar Stigmata in Vergan
genheitsform, beschreibt den Leichnam selbst aber, ohne jegliche Erwähnung der 
Wundmale, in Gegenwartsform. Besonders auffällig ist der Gegensatz zwischen der 
Kennzeichnung des Leibes durch Leiden – passio bei Elias – zu Lebzeiten und der 
Schönheit und Entspanntheit des Leichnams (Elias von Cortona, Rundbrief über den 
Tod des Franziskus, 20 – 22 [Fontes Franciscani 1995, 254]). Die Stigmata gehören 
nun aber offenkundig zur Passion – hier im Lateinischen derselbe Begriff passio
wie oben–, sodass die Annahme zumindest nicht abwegig ist, dass sie unter die 
Kennzeichen fallen, welche mit dem Tod vom Körper verschwanden. Sie waren 
dann also etwas Vergängliches, Flüchtiges, nach Eliasʼ Bericht „nicht lange vor 
seinem Tod“ Wahrnehmbares von kurzer Dauer.⁹ Diese Annahme wird durch den 
Bericht Rogers von Wendover aus der Zeit um 1230 bestätigt, nach welchem die 
Wundmale nicht zwei Jahre, sondern nur zwei Wochen vor dem Tode des Franz zu 
sehen waren und nach seinem Tode verschwunden gewesen seien (Roger von 
Wendover, Liber qui dicitur Flores Historiarum [Wendover 1886 – 1889, 332 – 333]). 
Roger mag kein Zeuge des Geschehens gewesen sein – aber vielleicht ein Deuter von 
Eliasʼ Schreiben, der damit die eben vorgetragene Deutung eines ephemeren Ge
schehens zeitgenössisch teilte und von der physischen Ausmalung bei Celano ab
wich, welche fortan die Vorstellung von der Stigmatisierung prägte.

Diese kurzzeitige Erscheinung an Franzʼ Körper dürfte auch gar keine kör
perliche gewesen sein, vielmehr spricht gerade der Gedanke, dass die Stigmata dem 

7 Aufgrund der komplexen Überlieferungslage wird die Echtheit des Briefes gelegentlich in Frage 
gestellt; vgl. Hellmann 1997, 27. Insbesondere wegen der Erwähnung von litterae consolatoriae bei 
Jordan von Giano, Chronik 50 (Chronica 2011, 54) halte ich das Schreiben für zuverlässig.
8 Fontes Franciscani 1995, 391: „ex eius carne compositos, ferri retenta negredine“; vgl. Celano, 
Chorlegende 5,4 (ebd., 649): „ex eius carne virtute divina mirifice fabricatos“.
9 Vgl. meine ausführlichere Argumentation in Leppin 2018, 287– 291.

200 Volker Leppin 



Körper nach dem Tode nicht anhafteten, dagegen, dass sie im ersten Bericht schon 
physisch zu verstehen sind. Elias will ein solches Verständnis jedenfalls durch seine 
Sprache nicht nahelegen. Wiederholt benutzt er Begriffe, die lediglich davon 
sprechen, dass Franz als Gekreuzigter „erschien“. Das lateinische Wort apparuit, 
das der Ordensgeneral hier gebraucht, begegnet im Neuen Testament für die 
wunderhafte Erscheinung des Auferstandenen (Lk 24,34) – und in eben demselben 
Zusammenhang wird von seiner gleichfalls flüchtigen Erscheinung in Emmaus 
berichtet, die in seinem Verschwinden im Moment der Erkenntnis gipfelt: „Da 
wurden ihre Augen geöffnet, und sie erkannten ihn. Und er verschwand vor ihnen“ 
(Lk 24,31). Christus kommt auf eine eigene Weise in die Welt, die aber mit den 
üblichen Vorstellungen physischer Präsenz nicht zureichend zu erfassen ist.

Dies ist auch das Modell für Franziskus und die christusgleichen Wundmale. 
Die durch die biblische Allusion angedeutete leise Distanz gegenüber rein leibli
chen Vorstellungen wird dadurch unterstrichen, dass Elias in seinem Sendschrei
ben davon spricht, dass Phänomene „quasi“, „wie“ Stiche zu sehen gewesen seien, 
also nicht tatsächliche Stiche wie sie wenig später sehr direkt bei Celano erschei
nen.¹⁰ Diese vorsichtige Redeweise spricht eher dafür, dass Elias hier von einer 
gottgewirkten Vision berichtet, die ihm widerfuhr, als von einer physischen 
Transformation am Körper des Franziskus. Eine solche Deutung darf freilich 
mentalitätsgeschichtlich nicht als Reduktion der Historizität des Geschehens ver
standen werden, als habe es sich „nur“ um eine Vision gehandelt, deren Wahr
heitsgehalt geringer sei als der eines medizinisch beschreibbaren Prozesses. Für 
mittelalterliches Verständnis ist eine als göttlich beglaubigt verstandene Vision 
nicht weniger real und schon gar nicht weniger bedeutsam, als es ein physischer 
Vorgang gewesen wäre. Als visionäres Geschehen bildet das Sichtbarwerden der 
Wundmale am Körper des Franziskus einen Teil der Realität, ja, sogar einen aus
gezeichneten Teil, denn Urheber des Geschehens ist ja, nichts anderes will Elias 
offenkundig sagen, unmittelbar Gott. Durch diese Vision wird Christus in Fran
ziskus real präsent.

Gleich wie man den Vorgang der Stigmatisierung beschreibt und historisch 
einordnet, wird freilich die theologische Deutung klar sein: Mit der Stigmatisierung 
ist die Vorstellung von Franziskus als einem alter Christus begründet, und der 
wundergewirkte Vorgang der physischen Wunden oder der Vision begründet 
dieses Konzept in Gott selbst. Das ganze Geschehen ist in höchstem Maße chris
tologisch gedacht und empfunden, und auch dies unterstreicht Elias schon allein 

10 S. ähnlich den angeblich auf Leo zurückgehenden Bericht bei Salimbene, Cronica zum Jahr 
1247 (Salimbene, Cronica, 296 [282,3– 5]), der Leib habe beim Waschen wie der Leichnam eines 
Gekreuzigten ausgesehen.

Alter Christus 201



durch die Anspielung auf die weihnachtliche Botschaft der Engel an die Hirten auf 
dem Felde in Lk 2,10. Elias nimmt sie in der Rede von der „großen Freude“ auf, die 
er zu verkünden hat und die bei ihm wie an der entsprechenden Stelle in der 
Vulgata gaudium magnum heißt. Die weihnachtliche Botschaft also verbindet sich 
hier mit der Symbolik des Karfreitags. Es sind die Zeichen des Leidens, die in 
Franziskus eine neue inkarnatorische Realität Gestalt werden lassen. Entspre
chend haben die Autoren der Drei-Gefährten-Legende¹¹ Franz dafür gepriesen, 
dass er, „in jenen, der durch übergroße Liebe gekreuzigt werden wollte, durch 
mitleidende Süße gewandelt wurde“ (Dreigefährtenlegende 69,2)¹².

2 Der exemplarische Büßer
Die Rolle des Poverello als neuer Christus wurde in der Rezeptionsgeschichte zum 
Ausgangspunkt der weiteren Spiritualität im Franziskanerorden, aber wie die 
zahlreichen Darstellungen der Stigmatisierung zeigen, auch weit darüber hinaus. 
So wie der ungläubige Thomas die Wundmale des Auferstandenen berühren 
musste, um seine Wirklichkeit zu glauben, ist Franz auf Gemälden an den Stigmata 
identifizierbar und stößt zu weiterer Identifikation an. Der Ordensgeneral Bona
ventura knüpfte im Prolog seines wichtigsten mystischen Werkes, des Itinerarium 
mentis in Deum, ausdrücklich an jene Geschehnisse der Stigmatisierung an. Drei
unddreißig Jahre nach dem Tod des Franziskus – wodurch symbolisch auf das Alter 
Jesu angespielt wird – habe er sich auf den Berg La Verna begeben und dort der 
Seraphenvision gedacht:

„Im Bedenken dieses Geschehens ist mir sofort erschienen, dass jene Vision uns die Erhebung 
unseres Vaters in der Beschauung und den Weg, auf welchem er dorthin gelangte, darbiete“ 
(Bonaventura, Itinerarium Prolog).¹³

Die Christusidentifikation des Franziskus wurde so zum Impuls für die Belebung 
einer mystisch inspirierten Frömmigkeit, obwohl sie möglicherweise mehr das 
Produkt nachholender Interpretation als Teil des Lebens des Franziskus selbst war. 
Dessen Spiritualität war durchaus nicht so ausgeprägt auf das Leiden Christi 

11 Zur komplexen Diskussion der Autorschaft und damit der Datierung s. Lehmann 2014, 602 – 
609.
12 Fontes Franciscani 1995, 1441: „in illum qui caritate nimia crucifigi voluit, transformaretur in 
dulcedine compassiva“
13 Bonaventura 2018, 46: „In cuius consideratione statim visum est mihi, quod visio illa prae
tenderet iipsius patris suspensionem in contemplando et viam, per quam pervenitur ad eam.“

202 Volker Leppin 



konzentriert, wie man vermuten sollte, wenn die Stigmatisierung den Gipfelpunkt 
und die Bestätigung seines Lebens darstellte. Der oben bereits erwähnte Franzis
kuskenner Oktavian Schmucki hat in einer gründlichen Untersuchung der Chris
tusfrömmigkeit des Ordensgründers mit einer gewissen Enttäuschung resümiert: 
„Nicht einmal in seinem Officium Passionis steht der Leidensgedanke Jesu aus
schließlich und beherrschend im Vordergrund“ (Schmucki 2007, 484).

Die Stigmatisierung deutete von außen – für die frühen Zeug:innen: von Gott 
her –, und sie deutete wohl auch nachträglich. Die spirituellen Impulse, die sich bei 
Franz selbst abzeichnen, entsprangen eher der Nachfolge der Apostel als der 
Identifikation mit Christus. Den Ausgangspunkt seiner Wirksamkeit schildert 
Franz selbst auch nicht als Nachfolge oder gar Nachahmung Christi, sondern er 
spricht von Buße, und er beschreibt in seinem Testament auch, wie diese sich 
konkret äußerte:

„Der Herr verlieh mir, Bruder Franziskus, so mit dem Tun der Buße zu beginnen: Als ich in 
Sünden war, schien es mir allzu bitter, Leprose zu sehen: und der Herr selbst führte mich 
mitten unter sie und ich übte Barmherzigkeit an ihnen. Und als ich mich von ihnen zurückzog, 
wandelte sich das, was mir bitter schien, in Süße der Seele und des Leibes; und später ver
harrte ich ein wenig und verließ die Welt“ (Franz, Testament, 1 – 3)¹⁴.

Nicht nur im Blick auf die später so hervorgehobene Christusförmigkeit ist dieser 
spirituelle Ansatz erstaunlich, sondern auch in Hinsicht auf die in der franziska
nischen Bewegung so im Vordergrund stehende Betonung der Armut. Nicht un
mittelbar die ökonomische Marginalisierung der Besitzlosigkeit stand am Anfang, 
sondern die gesellschaftliche Exklusion, die die Leprakranken erfuhren, welche 
nur außerhalb der Städte wohnen durften und von der Bevölkerung gemieden 
wurden, und die natürlich auch Armut und das Angewiesensein auf Spenden der 
reichen Bürger mit sich brachte. Aus diesem Impuls erwuchs dann jene Fröm
migkeit der Armut, die den reichen Kaufmannssohn aus Assisi besonders bewegte 
und prägte. Sie blieb aber stets eine Frömmigkeit, in welcher sich der künftige 
Heilige der Distanz zu Christus bewusst war. Die ehrfürchtige Unterordnung und 
Nachordnung gegenüber Christus drückt sich vielleicht am deutlichsten darin aus, 
dass die frühen Quellen Franz im Verhältnis zur Gruppe seiner ersten Anhänger 
mehr als Primus inter pares schildern denn als Anführer in Stellvertretung Christi. 
Die Dreigefährtenlegende rechnet, wie auch Celano (Celano, Vita prima 31,1 [Fontes 

14 Fontes Franciscani 1995, 227: „Dominus ita dedit mihi fratri Francisco incipere faciendi 
poenitentiam: quia cum essem in peccatis nimis mihi videbatur amarum videre leprosos. Et ipse 
Dominus conduxit me inter illos et feci misericordiam cum illis. Et recedente me ab ipsis, id quod 
videbatur mihi amarum, conversum fuit mihi in dulcedinem animi et corporis; et postea parum 
steti et exivi de saeculo“.

Alter Christus 203



Franciscani 1995, 304]), damit, dass Franz, als er sich 1209 mit seinen Gefährten 
nach Rom aufmachte, um Anerkennung bei Innozenz III. zu erlangen, nicht wie 
einst Jesus der Anführer von zwölf Jüngern war, sondern selbst Teil eines Zwöl
ferkreises (Dreigefährtenlegende 46,1 f. [Fontes Franciscani 1995, 1419]). Unabhängig 
von der Historizität dieser Nachricht im Einzelnen, macht sie deutlich, dass es noch 
in der frühen Franziskushagiographie das Bewusstsein gab, dass der Heilige selbst 
die Entsprechung zu Christus gar nicht in dem Maße gesucht hat, wie die Erzählung 
von der Stigmatisierung sie ihm später zusprach. Er beanspruchte nicht, als 
Stellvertreter Christi „den Zwölfen“ gegenüberzustehen, sondern sein Status war 
wie der ihre der eines Apostels.

Das entspricht auch dem breiteren historischen Horizont der vita apostolica- 
Bewegung, in welche Franziskus einzuordnen ist. Nachdem jener Ruf in die Buße 
noch einen etwas diffusen Impuls der Zuwendung zu den Ausgegrenzten ausgelöst 
hatte, gewann Franzʼ Leben konkretere spirituelle Gestalt, als er in der Portiuncula 
oder in San Damiano¹⁵ am 24. Februar 1208 oder 1209¹⁶ die Verse Mt 10,9 f. aus der 
Aussendungsrede hörte und sich vom Priester erklären ließ (Celano, Vita prima 22,1 
[Fontes Franciscani 1995, 296]; Dreigefährtenlegende 25,3 [ebd., 1398]). Verzicht und 
sozial sichtbare Ausgrenzung waren hiernach ein Gebot Christi für die, die ihm 
folgen wollten, und Franz nahm dies für sich an. Sein Ziel war es fortan, „Leben 
und Spuren der Apostel zu folgen“ (Celano, Vita prima 88,3),¹⁷ wohlgemerkt: der 
Apostel. Das war zwar mittelbar auch Christusnachfolge, und Jakob von Vitry († 
1240) konnte es in der berühmten Formel „nudi nudum sequentes“, „nackt dem 
Nackten folgend“ (Jakob von Vitry, Historia occidentalis 2 [Analekten 1961,10]), 
zusammenfassen, aber allein schon der Plural zeigt, dass es hier nicht um exzep
tionelle Christusidentifikation ging, sondern um die Einreihung in die Schar derer, 
die leben wollten, wie Christus es den Aposteln geheißen hatte.

3 Reenactment als Resonanz
Die vorgetragenen Beobachtungen zeigen, dass die Einzeichnung des Lebens von 
Franz von Assisi in das Deutungsgerüst von Repräsentation und Reenactment nur 
sehr komplex erfolgen kann. Es ist nicht unmittelbar das Leben des Franziskus – 
soweit wir dieses überhaupt rekonstruieren können –, das Christus vergegenwär
tigt, sondern die nachholenden Deutungen schaffen diese Vergegenwärtigung an

15 So, abweichend vom Bericht Celanos, die Dreigefährtenlegende 25,1 – 3 (Fontes Franciscani 
1995, 1398).
16 Zur Datierung Fonzo 1982, 72 – 76.
17 Fontes Franciscani 1995, 364: „Apostolorum vitam et vestigia sequens“.

204 Volker Leppin 



hand der Folie seines Lebens. Das war in anderen Fällen offenkundig anders, in 
denen wir ein sehr direktes – und dann übrigens auch sehr physisches – Ree
nactment des Leidens Christi nachvollziehen können: 1222, also gewiss vor jegli
chem Termin für eine Stigmatisierung des Franziskus, wurde in Oxford ein Mann 
unter dem Vorwurf, sich selbst die fünf Kreuzigungswunden beigefügt zu haben, 
bestraft (Matthaeus Parisiensis 1876, 71). Einen ähnlichen Fall gab es in ungefähr 
dieser Zeit auch in Huy in Frankreich (Vitry 1914, 31 – 32; vgl. zu beiden Daxelmüller 
2001, 117; Feld 2014, 265 – 267; Köpf 2012, 60). Beide haben offensichtlich aktiv ver
sucht, in ihrem Leben und Erleiden Christus präsent zu machen, klassisch das, was 
als Reenactment gelten kann. Daraus aber zu folgern, auch Franz habe sich die 
Wundmale selbst zugefügt, und die späteren Erzählungen verschleierten dies, in
dem sie auf eine göttliche Einwirkung verwiesen,¹⁸ ist eine zu simple Lösung – 
nicht zuletzt weil sie eine physische Gestalt der Stigmatisierung voraussetzt, die 
möglicherweise so gar nicht anzunehmen ist.

Stimmt die Deutung, dass es sich um eine Vision handelt, muss man Franz 
keine pia fraus unterstellen und kann doch zugleich mittelalterliche Mentalität so 
rekonstruieren und respektieren, dass moderne Wirklichkeitsvorstellungen je
denfalls nicht Anstoß nehmen müssen. Der den Erzählungen von der Stigmatisie
rung zunächst zugrunde liegende Prozess ist spiritueller, als solche Deutungen 
vermuten lassen.

Man kann sogar noch einen Schritt weiter gehen. Trotz der oben herausgear
beiteten Betonung, dass die Stigmata nur spät und von anderen gesehen und the
matisiert, von Franz aber nicht einmal angedeutet wurden, ist die Erzählung von 
der Stigmatisierung auch nicht grundlos im Leben des Heiligen aus Umbrien. 
Apostolizität und Christusidentifikation sind zwar zu unterscheiden, fallen aber 
nicht völlig auseinander. Dies hat Carolyn Muessig in einer beeindruckenden Studie 
zu Gal 6,17: „Denn ich trage die Leidenszeichen Jesu (Vulgata: stigmata Iesu) an 
meinem Leib“ gezeigt. Die Apostolizität des Paulus ist eine Gestalt der Stigmati
sierung und dies nun gewiss nicht physisch, sondern im Sinne dessen, dass er mit 
Christus und in Christus litt. Apostolizität, wie Paulus sie benennt, führt also in 
Christusfrömmigkeit, und die visionäre Erfahrung von der Stigmatisierung des 
Franziskus wie auch die nachfolgenden legendarischen Ausschmückungen drü
cken eine prozessuale apostolische Christusförmigkeit aus, in welcher das Ge
schehen am sterbenden Franziskus die theologische Bestätigung dafür erbringt, 
dass in diesem späten Apostel tatsächlich Christus gegenwärtig geworden ist.

Damit wird Franz durch ein Reenactment apostolischen Lebens zu einer 
herausgehobenen Repräsentation Christi hier auf Erden. Den mittelalterlichen 

18 Daxelmüller 2001, 117; Feld 2014, 265 – 267; Köpf 2012, 60.

Alter Christus 205



Sinnhorizont kann man wohl am besten mit der Annahme eines weit über Ge
lehrtenkreise hinaus sedimentierten neuplatonischen Denkens verstehen, das be
kanntlich der Bildertheologie der Spätantike zugute kam. Das Abbild ist vom Ab
gebildeten zwar unterschieden, aber nicht getrennt. Vielmehr ist das Urbild in 
diesem Abbild immer auch ontisch präsent, sodass der Ikone nach den Beschlüssen 
von Nizäa 787 zwar nicht volle Anbetung (ἀληθινὴ λατρεία) zukommt, wohl aber 
Ehrerbietung (τιμητικὴ προσκύνησις)¹⁹. Diese richtet sich nicht unmittelbar auf das 
Bild, sondern auf das ihm gegenwärtig werdende Urbild selbst. Man muss mittel
alterlicher Spiritualität keinen ausgefeilten Platonismus unterstellen, um nach
vollziehen zu können, dass genau diese Vorstellung es ermöglichte, Ikonen in 
Ehrfurcht zu halten und auch im Westen Bildern Kraft zuzusprechen, die sich aus 
dem Prozess handwerklicher oder auch künstlerischer Produktion nicht herleiten 
ließ.

Eben dies ist auch bei einem Heiligen der Fall, in welchem Jesus Christus 
präsent wird, und zwar, wie wir nach dem Beschriebenen wohl sagen müssen: 
sukzessive präsent wird, in einer Entwicklung der Aneignung von Apostolizität hin 
zur Verwirklichung voller Christusgegenwart. Franz ist durch die Stigmata nicht 
Christus selbst. Christus aber wird in ihm in einer Anteil gebenden Weise präsent. 
Diese neuplatonische Ontologie ist zwar vielleicht, wie etwa der Umgang mit 
Symbolen zeigt, in der Moderne nicht völlig verschwunden, sie ist aber in ihrer 
metaphysischen Entfaltung kam mehr nachvollziehbar.

Um eine solche Nachvollziehbarkeit zu erreichen, wird man andere Denkfor
mern heranziehen müssen, und wenigstens spielerisch und experimentell könnte 
dies tatsächlich die Denkform der Resonanz sein, freilich mehr als dezidiert 
theologische Konzeption, wie Günther Thomas sie entfaltet hat, denn als soziolo
gische Theorie, die Hartmut Rosa umfassend und für ein Verständnis von Gesell
schaft außerordentlich hilfreich begründet hat. Günther Thomas hat sein Modell 
von Resonanz im Horizont dezidiert evangelischer Theologie als einen Weg vor
geschlagen, durch welchen biblische Berichte wieder neu auf den lebendigen Gott 
bezogen werden können (Thomas 2019, 19). Thomas sieht in Rosas Modell die Ge
fahr einer inflationären Verwendung und reformuliert das Konzept in system
theoretischem Zusammenhang, in welchem Resonanzen dazu dienen, das System 
einerseits (im Sinne von Verursachungsbeziehungen) als nach außen abgeschlos
sen zu verstehen, es andererseits aber auch (im Sinne von Entsprechungsbezie
hungen) geöffnet sein zu lassen (Thomas 2019, 21). Definitorisch gilt:

„Resonanzbeziehungen sind nicht unidirektional und kausal-determinierend. Sie ereignen 
sich zwischen zwei relativ eigenständigen Entitäten. Diese wirken nicht direkt aufeinander 

19 Kompendium 2005, Nr. 601.

206 Volker Leppin 



ein, sondern können sich nur – bildhaft gesprochen – in ihrer Eigenschwingungsfähigkeit, 
d. h. in ihrer jeweiligen Selbstorganisation anregen.“ (Thomas 2019, 19)

Thomas grenzt diese Resonanzbeziehungen sowohl von Kausalverhältnissen als 
auch von „Spiegelungen“ – wie dem Echo – ab und betont ihre Reziprozität, die 
aber nicht unbedingt eine symmetrische sein muss, sowie den „Aspekt des Nicht- 
Determinierenden“ (Thomas 2019, 20).

Thomas‘ Beschreibung ist auf die im evangelischen Verständnis leider übli
cherweise weniger präsenten mittelalterlichen Vorstellungen von Repräsentation 
und Reenactment durchaus ansprechbar. Folgt man dem betonten Verzicht auf die 
Vorstellung von Kausalität in der Resonanz, so würden die Formen intentionalen 
Reenactments, die hier für die Stigmatisierung genannt wurden, unter die Vor
stellung von Resonanz nicht passen. Sie sind Akte bewusster spiritualer Gestaltung 
und als kognitive Akte in Wahrnehmung und Nachahmung auf das göttliche Vor
bild bezogen.

Gerade aber für die Besonderheit der Christusbeziehung von Franz von Assisi 
erlaubt Thomasʼ Modell ein neues Verständnis. Es entlastet davon, die Kausalität 
eines physischen Vorgangs oder auch einer Vision affirmativ behaupten, ein 
Wunder also gleichsam naturwissenschaftlich beschreiben zu müssen. Gänzlich 
gelöst werden Christus und Alter Christus hierdurch freilich nicht, wenn man den 
Vorgang der Resonanz mit Thomas so beschreibt, dass zwei Vorgänge „sich […] in 
ihrer Eigenschwingungsfähigkeit, d. h. in ihrer jeweiligen Selbstorganisation an
regen.“ (Thomas 2019, 19) Diese Formulierung impliziert eine Wirkung in beide 
Richtungen, die freilich durchaus asymmetrisch sein kann (Thomas 2019, 20). Auf 
Franz angewandt wird man sagen können, dass diese Wechselseitigkeit vor allem 
in einem gegenseitigen Erkenntnisprozess besteht, durch welchen Franz als 
Christus wahrgenommen wird, Christus aber durch Franz.

Das Modell, das Thomas so einführt, ist offenkundig ein Verstehensmodell, 
kein Erklärungsmodell. Wie es zur Stigmatisierung von Franz von Assisi gekom
men ist, wissen wir hierdurch nicht. Die oben vorgetragenen historischen Über
legungen geben hierzu Anhalt. Vor dem Hintergrund eines apostolischen Lebens 
haben die Menschen im Umfeld des Poverellos in seinem Sterbensprozess visionär 
eine Gegenwart Christi wahrgenommen, die sich in den Wundmalen ausgedrückt 
hat, und sie haben diese Vision auf Gottes Wirken zurückgeführt. Hermeneutisch 
weisen die jetzt vorgetragenen Überlegungen jedoch einen Weg, das Leben des 
Franziskus in Resonanz mit dem Leben Christi zu verstehen und so, jenseits der 
Debatte um den Realitätsgehalt von Visionen, Franz als einen authentischen Re
präsentanten Christi wahrzunehmen und aufzunehmen. Sein Wirken und Leben 
so zu beschreiben, führt dann zu einer erstaunlichen Kohärenz zwischen evan
gelischem und katholischem Heiligenverständnis. Das lutherische Augsburger Be

Alter Christus 207



kenntnis entfaltete im 21. Artikel eine Lehre von den Heiligen, welche das Geden
ken der Heiligen als Teil des evangelischen Glaubens lehrt, „so wir sehen, wie ihnen 
gnad widderfaren, auch wie ihnen durch glauben geholffen ist“ (CA 21; Dingel 2014, 
128:5 – 6). Die Erzählung von den Stigmata ist historisch gesehen die Erzählung von 
einem apostolischen Reenactment, welches Franz für seine Zeitgenossen zu einer 
Repräsentation Christi machte. Theologisch ist sie in ökumenischer Perspektive 
eine Erzählung von der Resonanz der Gnade Gottes in einem bemerkenswerten 
irdischen Leben.

Bibliographie

Quellen
Analekten zur Geschichte des Franciscus von Assisi, hg. v. Heinrich Boehmer, durchgesehen von 

Friedrich Wiegand, mit einem Nachwort von Carl Andresen. Tübingen: Mohr, ³1961.
Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche: Vollständige Neuedition, hg. v. Irene Dingel. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014.
Bonaventura, Ausgewählte Werke. 2. Bd., aus dem Lateinischen übersetzt von Julian Knaup. 

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2018.
Fontes Franciscani. Hg. von Enrico Menestò und Stefano Brufani. Assisi: Ed. Porziuncola, 1995.
Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen, hg. v. Heinrich Denzinger 

und Peter Hünermann. Freiburg i. Br. u. a.: Herder, 402005.
Die Opuscula des Hl. Franziskus von Assisi: Neue textkritische Edition, hg. v. Kajetan Eßer. Bearb. v. 

Engelbert Grau. Grottaferrata: Ed. Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas, ²1989.
„Die Chronica des Bruders Jordan von Giano: Einführung und kritische Edition nach den bisher 

bekannten Handschriften“, hg. v. Johannes Schlageter. Archivum Franciscanum Historicum 104 
(2011): 3 – 63.

Matthaei Parisiensis monachi Sancti Albani Chronica Majora, hg. v. Henry Richard Luard. Bd. 3. 
London: Trübner, 1876.

Rogeri de Wendover Liber qui dicitur Flores historiarum ab anno Domini MCLIV. annoque Henrici 
Anglorum regis secundi primo, hg. v. Henry G. Hewlett. 3 Bde. London: Eyre and Spottiswoode, 
1886 – 1889.

Salimbene de Adam. Cronica. I: a. 1168 – 1249, hg. v. Guiseppe Scalia, Turnhoult: Brepols, 1998.
S. Thomae Aquinatis Scriptum super Sententiis Magistri Petri Lombardi. Bd. 4, hg. v. Maria Fabian Moos. 

Paris: P. Lethielleux, 1947.
Fratris Thomae vulgo dicti de Eccleston Tractatus de Adventu Fratrum Minorum in Angliam, hg. v. A. G. 

Little. Manchester: University Press, 1951.
Die Exempla aus den Sermones feriales et communes des Jakob von Vitry, hg. v. Joseph Greven. 

Heidelberg: Winter, 1914.

208 Volker Leppin 



Literatur
Appelbaum, Patricia. 2015. St. Francis of America: How a Thirteenth-Century Friar Became America’s 

Most Popular Saint. Chapel Hill: University of North Carolina Press.
Bösch, Paul. 2009. „Redaktionsgeschichtliche Beobachtungen zum Bericht über die Wundmale in 

der ‚Vita Beati Francisci‘ des Thoms von Celano.“ Laurentianum 50: 111 – 50.
Bösch, Paul. 2009. „Zwischen Orthodoxie und Häresie. Eine Deutung der Stigmata von Franz von 

Assisi.“ Zeitschrift für Religionswissenschaft 17: 121 – 147.
Daxelmüller, Christoph. 2001. „Süße Nägel der Passion“: Die Geschichte der Selbstkreuzigung von 

Franz von Assisi bis heute. Düsseldorf: Patmos.
Feld, Helmut. 32014. Franziskus von Assisi: Der Namenspatron des Papstes. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Fonzo, Lorenzo di. 1982. „Per la cronologia di S. Francesco. Gli Anni 1182 – 1212.“ Miscellanea 

Franciscana 82: 1 – 115.
Hellmann, J. A. Wayne. 1997. „The Seraph in Thomas of Celano’s Vita prima.“, In That Others May 

Know and Love. FS Zachary Hayes, hg. v. Michael F. Cusato, 23 – 41. St. Bonaventure/ NY: The 
Franciscan Institute.

Köpf, Ulrich. 2012. „Die Stigmata des Franziskus von Assisi.“ In Zwischen Himmel und Erde. 
Körperliche Zeichen der Heiligkeit, hg. v. Waltraud Pulz, 35 – 60. Stuttgart: Franz Steiner.

Lehmann, Leonhard. 22014. „Einleitung zur Dreigefährtenlegende.“ In Franziskus-Quellen: Die 
Schriften des heiligen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeugnisse über ihn 
und seinen Orden, hg. v. Dieter Berg und Leonhard Lehmann, 602 – 609. Kevelaer: Butzon & 
Bercker, Edition T Coelde.

Leppin, Volker. 2018. Franziskus von Assisi. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Leppin, Volker. 2021. Repräsentation und Reenactment: Spätmittelalterliche Frömmigkeit verstehen. 

Tübingen: Mohr Siebeck.
McCalman, Ian und Paul A. Pickering, Hg. 2010. Historical Reenactment. From Realism to the 

Affective Turn. Basingstoke: Palgrave Macmillan.
Rosa, Hartmut. ³2016. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Schmucki, Oktavian. 2007. Beiträge zur Franziskusforschung, hg. v. Ulrich Köpf und Leonhard 

Lehmann. Kevelaer: Butzon & Bercker.
Schmucki, Oktavian. 1991. The Stigmata of St. Francis of Assisi: A Critical Investigation in the Light of 

Thirteenh-Century Sources. St. Bonaventure: Franciscan Institute.
Thomas, Günther. 2019. Gottes Lebendigkeit. Beiträge zur Systematischen Theologie. Leipzig: 

Evangelische Verlagsanstalt.
Trexler, Richard C. 2002. „The Stigmatized Body of Francis of Assisi. Conceived, Processed, 

Disappeared.“ In Frömmigkeit im Mittelalter: Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, 
körperliche Ausdrucksformen, hg. v. Klaus Schreiner, 463 – 497. München: Fink.

Alter Christus 209




	Volker Leppin
	Alter Christus
	Reenactment und Repräsentation im Leben des Franz von Assisi
	1 Rückwärtige Identifikation: die Stigmatisierung
	2 Der exemplarische Büßer
	3 Reenactment als Resonanz
	Bibliographie
	Quellen
	Literatur



