Ufuk Topkara

Gottesbild und Lebensvollzug im Kontext
von Verantwortung (mas dliyya) und
Vertrauen (tawakkul)

Eine Auseinandersetzung mit Hartmut Rosa

1 Einfiihrung

Die Theologie wird bisweilen als akademische Disziplin marginalisiert. Ein haufi-
ger Kritikpunkt ist, dass sie sich nicht nur auf ihre eigene Tradition beschréankt,
sondern auch in ihr verhaftet bleibt. Zudem wird beméngelt, dass sie ihre eigenen
Wahrheitsanspriiche nicht in dem Mafe hinterfragt und angesichts neuer Er-
kenntnisse evaluiert, wie es in anderen Wissenschaften tiblich sei (Gocke 2018,
XXXI-XXXIV). Daraus ergibt sich die Frage, ob die Theologie hinsichtlich ihrer
Wahrheitsanspriiche und Methoden mit anderen Wissenschaften vergleichbar ist
(Suleiman 2022). Fiir Omer Ozsoy steht aufSer Frage, dass die Theologie sich in der
islamischen Ideengeschichte als Wissenschaft etabliert hat und folglich heute auch
nur als Wissenschaft betrieben werden kann (C)zsoy 2015, 59). Noch nicht hinrei-
chend geklart ist meines Erachtens aber die Frage, inwieweit der dem Wissen-
schaftsverstandnis der christlichen Theologie zugrunde liegende Wahrheitsan-
spruch unbeabsichtigt auch eine Normierung fiir die Islamische Theologie
vornimmt. Reinhard Schulze hebt zu Recht hervor, dass die vom Wissenschaftsrat
favorisierte Bezeichnung ,Islamische Studien“ den entscheidenden Vorteil bot,
muslimischen Akademiker:innen das Recht zuzugestehen, die neu entstandene
universitdre Disziplin selbst zu benennen. Hierdurch konnte auch vermieden
werden, das akademische Feld ,durch den Begriff ,Theologie“ zu normieren und
an den Standard christlicher Theologie auszurichten® (Schulze 2022, 74). Jede reli-
giose Kultur und ihre zugehorige Theologie weisen spezifische Eigenheiten auf. Es
ist zugleich wertvoll und auch bereichernd, die Gemeinsamkeiten religiosen Den-
kens herauszuarbeiten, als auch die Unterschiede zwischen den verschiedenen
Theologien deutlich zu machen.

Die Integration der neu etablierten Islamischen Theologie' an den deutschen
Universitdten in den bestehenden theologischen Diskurs ist daher mit Herausfor-

1 Dieser Beitrag unterscheidet zwischen islamischem Denken einerseits und Islamischer Theo-

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/#doi.org/10.1515/9783111352657-009


https://doi.org/10.1515/9783111352657-009

152 —— Ufuk Topkara

derungen und Konflikten verbunden (Dreier 2023, 221-224). Die Ideengeschichte
der christlichen Theologien sowie die spezifischen staatsrechtlichen und wissen-
schaftspolitischen Bedingungen in Deutschland haben zu einer charakteristischen
Entwicklung des theologischen Denkens an den Universitdten gefiihrt (Engelhardt
2017). Der theologische Diskursraum ist stark von dieser etablierten Tradition ge-
prégt. Die Islamische Theologie steht daher vor der doppelten Herausforderung,
ihren eigenen Platz innerhalb dieses Diskurses zu bestimmen und sich zugleich zur
Positionierung gegeniiber nicht-theologischen Wissenschaften zu verhalten. Jiirgen
Habermas betont, dass eine Voraussetzung fiir das Fortbestehen von Religionsge-
meinschaften in sich fortwahrend sakularisierenden Gesellschaften ein reflexives
Selbstverstandnis im Verhéltnis zu den modernen Lebensgrundlagen und zu den
anderen Religionen ist (Habermas 2022, 86). Ozsoy ist liberzeugt, dass eine Isla-
mische Theologie hierzu durchaus in der Lage ist. Das Ziel miisse lauten, die ko-
gnitiven Inhalte der religiosen Uberlieferung in Diskurse zu tiberfiihren, um sie aus
ihrer urspringlich dogmatischen Verkapselung zu befreien, und um hierdurch
auch eine inspirierende Kraft fiir die gesamte Gesellschaft zu entfalten (Ozsoy 2015,
62). Dies erfordert nicht nur ein reflexives Selbstverstdndnis der Theologie im
Verhdltnis zur Autoritit der Wissenschaften, zum sékularen Verfassungsstaat und
zum religiésen Pluralismus, sondern auch eine aktive Rolle der Theologie in der
Zivilgesellschaft sowie eine selbstbewusste und produktive Teilnahme an den po-
litischen Diskursen in der Offentlichkeit (Habermas 2022, 88).

Wenn die Islamische Theologie auch als offentliche Theologie verstanden
werden soll, ist eine Offnung zu den anderen Wissenschaften daher unerlasslich
(Schulze 2022, 99). Die Offnung der Theologie gegeniiber anderen Wissenschaften
erfordert die Abkehr von einer apologetischen und dogmatischen Haltung hin zu
einer (selbst-)kritischen Auseinandersetzung. Dieses Verhaltnis zwischen Theolo-
gien und anderen Wissenschaften kann daher von Spannungen und Konflikten
gepragt sein. Die Etablierung der Islamischen Theologie an deutschen Universita-
ten bietet jedoch die Chance, dieses Verhaltnis konstruktiv zu gestalten. Denn die
Ideengeschichte des Islams ist reich an Debatten, in denen theologische Konzepte
parallel zu oder in Uberschneidung mit den philosophischen Diskursen ihrer Zeit
behandelt werden (Bauer 2020; Karimi 2021; Griffel 2021). Islamisches Denken
entwickelt sich oft in enger Verkntipfung mit anderen Diskursen und setzt sich mit
Ideen auseinander, die nicht zwangslaufig religios sind, sondern die menschliche

logie andererseits. Wahrend Ersteres als ein Oberbegriff verstanden wird, der alle Formen is-
lamisch-religiosen Denkens innerhalb einer oder mehrerer theologischer Denkrichtungen um-
fasst, ist Letztere die Bezeichnung fiir eine spezifische Form theologischer Reflexion, die seit der
Empfehlung des Wissenschaftsrates von 2010 als akademischer Diskurs an deutschen Hoch-
schulen etabliert worden ist.



Gottesbild und Lebensvollzug = 153

Existenz zu ergriinden versuchen (Goodman 2003; El-Rouayheb 2015). Historisch
gesehen ist islamisches Denken somit eng mit Denkmustern und -strukturen ver-
schiedener Kulturen verbunden (Ozsoy 2015, 60). Diese Offenheit und Verzahnung
entspringen nicht nur religiosen Quellen, sondern sind auch Ausdruck des
menschlichen Bestrebens, die Welt zu verstehen und zu deuten.

2 Vom Weltbezug zur Verantwortung: Die
Resonanztheorie als Impulsgeber fiir eine
zeitgenossische Islamische Theologie

Die zentrale Frage, mit der ich mich in diesem Aufsatz beschéftige, ist, ob ein
zeitgenossisches islamisches Denken vorstellbar ist, das in einem dynamischen
Verhdltnis zu seiner eigenen Tradition, den anderen monotheistischen Traditionen
sowie zu sdkularem Wissen steht (Ozsoy 2015, 63—-64). Ein solches Denken wiirde
nicht nur unabhéngig agieren, sondern auch die Fahigkeit besitzen, sich aktiv auf
Diskurse aufierhalb der eigenen Tradition einzulassen und sich von ihnen inspi-
rieren zu lassen (Behr 2014b, 490; Karimi 2021, 120). Wenn das islamische Denken
keine Berithrungspunkte mit anderen Diskursen sucht, besteht die Gefahr, dass es
sowohl fur Muslime als auch Aufienstehende zu einer undurchdringlichen Tradi-
tion wird. Daher eroffnet die Auseinandersetzung mit anderen Wissenskulturen
und Diskursen, die iiber die eigenen Grenzen hinausgehen, neue Perspektiven und
Potenziale fiir die Weiterentwicklung islamischen Denkens. Durch diese Relatio-
nalitit wird ein Rahmen geschaffen, der es ermdoglicht, die eigenen Glaubensan-
spriiche nicht nur innerhalb der eigenen Glaubensgemeinschaft zu formulieren,
sondern auch aktiv an anderen Diskursen teilzunehmen und sich darin zu posi-
tionieren.

Hartmut Rosas Schriften stellen einen vielversprechenden zeitgendssischen
Theorieentwurf dar, mit deren Hilfe das Verhéltnis von Menschen zu Umwelt, und
von Menschen zu anderen Menschen in einen neuartigen Zusammenhang gestellt
wird. Rosa begntigt sich nicht nur damit eine kritische Bestandsaufnahme vorzu-
nehmen, er geht noch einen Schritt weiter und bietet mit der Resonanztheorie auch
eine Handreichung als Losung an (Rosa 2016, 13). Rosa erhebt den Anspruch mit-
hilfe von Resonanz eine gelingende Weltbeziehung oder auch ein gelingendes Le-
ben begriinden zu kénnen. Resonanz wird von ihm in diesem Zusammenhang als
normativer Mafistab dieses Gelingens in Stellung gebracht und explizit gegen an-
dere Mafistdbe abgegrenzt (Schulz 2017, 125). Ausgangspunkt der Analyse ist zu-
néchst die Diagnose, dass die Gesellschaft sich in einer Krisensituation befindet.



154 —— Ufuk Topkara

Rosa stellt sich die Frage wie ein gelingendes Einzelleben und ein gelingendes
Zusammenleben zusammengedacht und begriindet werden kénnen (Rosa 2022, 21).
Der Diskurs mit unterschiedlichen Denkkulturen hat nicht zum Ziel hinter
diesen Weltdeutungen eine religiése Folie aufzudecken, es geht vielmehr darum,
sich den Erkenntnissen und Theorieentwiirfen seiner Zeit nicht zu verschlieflen.
Diese Verschrankungen sind notwendig, da der Dynamik menschlichen Denkens
sonst nicht zufriedenstellend begegnet werden kann (Dziri 2023, 134—137). Diese
Dynamik bildet zugleich die Triebfeder jeder theologischen Erkenntnis (Behr 2016,
39). Hierdurch wird die Moglichkeit geschaffen, islamisch-theologische Zugénge
weiterzudenken, sie zu ergdnzen oder zu erweitern. Sich dieser Dynamik anzu-
nehmen, ist daher ein wiederkehrendes Motiv im Koran (K 2:219; 2:266; 6:50). Durch
diese diskursive Auseinandersetzung erfahrt die Islamische Theologie schlieflich
nicht nur eine intellektuelle Verschrankung, sondern sie konstituiert sich auch
direkt innerhalb eines spezifischen intellektuellen Kontextes (Anjum 2007, 659).

Ahnlich wie das islamische Denken einst durch diesen Austausch mit anderen
Wissenschaften angeregt und bereichert wurde, ist es auch heute wichtig, sich von
dieser Auseinandersetzung inspirieren zu lassen. Dadurch wird nicht nur der Weg
flir neue Erkenntnisse geebnet, sondern auch ein unmittelbarer Beitrag zu zeit-
gendossischen gesellschaftlichen Debatten geleistet. Wenn die Islamische Theologie
sich zu Fragen der Gegenwart dufdern mochte, kann sie sich nicht damit begniigen,
lediglich ihre eigene Geschichte zu erforschen. Will sie mehr sein als nur eine
historische Wissenschaft, kann sie sich nicht entziehen, sich auch zu den Heraus-
forderungen der Gegenwart zu positionieren.

Den Referenzrahmen fiir die Herausforderungen der Gegenwart bilden aus
Sicht der Islamischen Theologie in Deutschland meines Erachtens zwar nicht
ausschliefSlich, aber vordergriindig jene Diskurse, die sich aus der gesellschaftlich-
kulturellen, sowie geistigen Verflechtung mit Deutschland und Europa ergeben.
Das historische Erbe der Islamischen Theologie dient an dieser Stelle als Aus-
gangspunkt fiir eine aktive Teilnahme an diesen Diskursen. Gerade das Bewahren
des religiosen Symbolsystems auf der einen und seine Anwendung in einem neuen
Kontext auf der anderen Seite, ist schliefSlich Aufgabe der Theologie (Behr 2010, 96).

Dieser Beitrag wird aber noch einen Schritt weitergehen und das Verhéltnis
von Menschen zu Gott in Augenschein nehmen und sich der Frage stellen, ob Rosas
Resonanztheorie fiir die Islamische Theologie Denkanstofie bereithdlt. Im islami-
schen Denken sind Gotteshild und Lebensvollzug eng miteinander verbunden und
beeinflussen sich gegenseitig. Dieses Verhdltnis wird besonders gut durch den
Begriff der Verantwortung (mastliyya) veranschaulicht. In der vormodernen is-
lamisch-theologischen Literatur fehlt jedoch ein Problembewusstsein in Bezug auf
das Thema Verantwortung. Der Begriff masliyya ist weder in den géngigen Lexika
zu finden (siehe al-Tahanaw1 1996, 1526 —1530; al—GurganI 1984, 270 —274) noch wird



Gottesbild und Lebensvollzug == 155

er in Abhandlungen eigens behandelt (Moosa 2021, 189). Erst in der Moderne wird
unter muslimischen Autor:innen ein zunehmendes Interesse an diesem Begriff
deutlich. Eine kurze Zusammenfassung und Einordnung dieser Ansatze erfolgt
weiter unten. So viel lasst sich aber bereits fiir den Zugang dieses Beitrags fest-
halten: Es ist angemessen, von einem Ideenkomplex zu sprechen, da unter dem
Begriff mas’iliyya ein weitreichendes semantisches Feld verstanden wird. Diese
Breite ermdglicht es zugleich, neue Kontexte zu erschliefSen, die sich aus der
Auseinandersetzung mit theoretischen Entwiirfen wie der Resonanztheorie erge-
ben konnen. Ich mochte mithilfe der Resonanztheorie einen Aspekt der Verant-
wortung im islamischen Denken betonen, der mir theologisch unterentwickelt zu
sein scheint. Es geht mir um die Idee der Relationalitdt von Verantwortung, dem
Umstand, dass der Verantwortung gerade auch in sozialen Kontexten Rechnung
getragen wird, dass sie in Beziehungen eingewoben ist und aus diesen heraus
wahrgenommen wird. Ich erhoffe mir von dieser Akzentuierung ein neues Be-
wusstsein nicht nur fiir die Bedeutung von Verantwortung, sondern der auch ihr
zugrundeliegenden Voraussetzung: in der Welt-Sein heifdt in Beziehung-Sein.

Die Resonanztheorie soll in diesem Zusammenhang aber auch als kritische
Gegenwartsanalyse und Ausgangspunkt dienen, um jene Grenzen zu markieren,
innerhalb derer die Wirkmaéchtigkeit von Verantwortung unter Umstdnden neu
ergrindet werden kann. Gleichzeitig sollen aber auch die Ausfiihrungen Rosas
kritisch reflektiert werden, wobei ein besonderes Augenmerk auf Rosas Diagnosen
zu legen sein wird.

Dieser Beitrag reiht sich in eine zeitgendssische Interpretationslinie ein, die die
Verbindung zwischen theoretischem Denken in der islamischen Ideengeschichte
und dem Vorrang praktischer Lebensanwendungen betont (Rahman 1985; Moosa
2021). In diesem Zusammenhang wird auch die Frage zu erortern sein, inwieweit
religiose Interpretationen in gesellschaftliche Diskurse tiberfiihrt werden kdnnen,
um einen Beitrag zur Bewaltigung zeitgenossischer Herausforderungen zu leisten.
Es soll daher abschlieflend gefragt werden, inwiefern aus der Rezeption der Re-
sonanztheorie lebenspraktische Zugange generiert werden konnen. Dieses spezi-
fische Potential der Religion wird von Rosa dezidiert hervorgehoben (Rosa 2022,
74-175).



156 —— Ufuk Topkara

3 Die Resonanztheorie als Antwort auf
Entfremdung, Beschleunigung, und
Unverfiigbarkeit

Die Resonanztheorie ist nicht der Ausgangspunkt fiir die kritische Auseinander-
setzung mit den gesellschaftlichen Fragen, die Hartmut Rosa beschéftigen. Die
Analyse beginnt schon mit der Deutung der Moderne als ein umfassendes Be-
schleunigungsprojekt, das eine massive Dynamisierung aller Lebensbereiche zur
Folge hat (Rosa 2005; 2012; 2013). Hinldnglich bekannt ist, dass die zentralen Er-
rungenschaften der europdischen Aufklarung langsame Entwicklungsschritte be-
notigen, um im Laufe der Zeit die Aushandlungs- und Anpassungsprozesse mode-
rieren zu konnen. Rosa diagnostiziert jedoch ein strukturelles
Spannungsverhéltnis, das die Moderne durchzieht. Die zeitgendssische Gesell-
schaft und die von ihr gepragte Kultur wird durch die umfassende Beschleunigung
des modernen Lebens zerrieben. In der Folge erfahren die Menschen sowohl eine
Uberforderung als auch ein zunehmendes Unbehagen. Rosa rekurriert in diesem
Zusammenhang auf den Begriff der Entfremdung, der urspriinglich im Kreis der
Protagonisten der Kritischen Theorie entwickelt wurde.

3.1 Entfremdung

Rosa betrachtet Entfremdung als ein zentrales Problem der modernen Gesellschaft,
das aus der Beschleunigung und Dynamisierung des Lebens resultiert. Er be-
schreibt Entfremdung als einen spezifischen Modus der Weltbeziehung, in der
Subjekt und Welt einander indifferent und innerlich unverbunden gegentiberste-
hen (Rosa 2019, 316). Er unterscheidet verschiedene Formen der Entfremdung.
Dazu gehort die Entfremdung von Raum, die den Verlust des Gefiihls beschreibt, an
einem bestimmten Ort beheimatet zu sein, bedingt durch stdndige Mobilitdt und
Ortswechsel. Die Entfremdung von Dingen bezieht sich auf den Verlust der Be-
ziehung zu materiellen Objekten, da diese immer schneller konsumiert und ersetzt
werden. Ein weiteres Element ist die Entfremdung von Zeit, bei der Menschen das
Gefiihl haben, keine Kontrolle tiber ihre eigene Zeit zu haben, was durch standigen
Zeitdruck verstidrkt wird. Die soziale Entfremdung beschreibt den Verlust au-
thentischer Beziehungen zu anderen, die oft durch oberflachliche Interaktionen
ersetzt werden. Schliefllich thematisiert Rosa auch die Selbstentfremdung, bei der
das Individuum das Gefiihl verliert, es selbst zu sein, weil es sich an dufSeren Er-
wartungen anpasst.



Gottesbild und Lebensvollzug == 157

Die moderne Gesellschaft, die unter Beschleunigung, Unverfigbarkeit und
Entfremdung leidet, ist laut Rosa auch in Gefahr, in Sinnlosigkeit zu verfallen. Um
die Ursachen und Zusammenhénge dieser Krisensituation besser zu verstehen und
die verschiedenen Dimensionen der Entfremdung tiefer zu ergriinden, ist es ent-
scheidend, eine kurze historische Einordnung vorzunehmen. Die Kategorie der
Entfremdung ist keineswegs neu, sondern hat eine lange und vielschichtige Ge-
schichte in der Philosophie und Sozialtheorie.

In diesem Kontext spielt der Begriff der Entfremdung auch in den Schriften der
Vertreter der Kritischen Theorie eine zentrale Rolle, wenngleich mit unterschied-
lichen Schwerpunkten. Fiir Karl Marx beispielsweise bezeichnet die Entfremdung
in erster Linie ein materielles, durch das kapitalistische Privateigentum bedingtes
Verhaltnis, nicht aber eine iberzeitliche menschliche Verfasstheit (Marx 2005, XI).
Die Entfremdung ist demnach kein unabéanderlicher Zustand, sondern kann
iberwunden werden. Eine andere, aber ebenso pragnante Auseinandersetzung
mit der Sinnlosigkeit menschlicher Existenz findet sich im Werk des franzdsischen
Schriftstellers und Philosophen Albert Camus. In seiner Philosophie des Absurden
verdichtet Camus die Erfahrung einer sinnlosen Welt angesichts von Gewalt und
Zerstorung im Nachkriegseuropa (Camus 2013, 33). Die Sinnlosigkeit, die ihm be-
gegnet, nimmt er in erster Linie als Ungerechtigkeit wahr (Hayden 2016, 93). Diese
Ungerechtigkeit reicht fiir Camus jedoch tiefer; sie ist im Glauben an eine religiose
Schépfung verankert. In diesem Glauben an eine religiose Weltdeutung erkennt
Camus eine Abkehr von einer natiirlichen Ordnung, die bereits von den alten
Griechen erkannt und beschrieben worden war (Camus 1997, 65-70). Nach Camus’
Verstdndnis kann und soll das Absurde aber nicht iitberwunden werden. Vielmehr
soll es als mahnende Instanz den Menschen daran erinnern, dass er in eine Welt
ohne Sinn versetzt worden ist. Durch die leidenschaftliche Revolte gegen das Ab-
surde schafft der Mensch fiir sich selbst einen Wert und eine Sinnhaftigkeit seiner
Existenz (Camus 1997, 83-85). Die Ablehnung eines religiésen Schopfungs- und
Heilsgeschehens verbindet er deshalb mit der Aufforderung, das Schicksal zu einer
menschlichen Angelegenheit zu erkldren, die von Menschen selbst ausgetragen
werden miisse. Sobald er dies tue, erkenne der Mensch nicht nur die ihm auferlegte
Ungerechtigkeit an, sondern beginnt auch, sie aus der Welt zu schaffen. An die
Stelle der Ungerechtigkeit tritt dann ein dem Menschen zugénglicher Sinn (Camus
2013b). Im Gegensatz zu Camus, sieht Rosa in der Religion jedoch nicht nur eine von
vielen Ursachen fiir diesen Zustand, sondern vielmehr eine potenzielle Quelle, die
zur Uberwindung der Krisensituation beitragen kann (Rosa 2022, 71-74). Um dies
zu erreichen, bedarf es der Uberwindung der von Rahel Jaeggi diagnostizierten
,Beziehung der Beziehungslosigkeit‘ (Jaeggi 2006, 19-61), einem Zustand, in dem
Beziehungen als gleichgiiltig, bedeutungslos oder abstofiend empfunden werden.
Als Gegenpol zur Entfremdung schldgt Rosa die Resonanz vor — als das Andere der



158 —— Ufuk Topkara

Entfremdung — die es ermdglichen soll, diesen Zustand durch einen Modus reso-
nanter Weltbeziehung zu ersetzen (Rosa 2019, 306).

3.2 Beschleunigung

Rosa argumentiert, dass Beschleunigung sowohl ein Grundprinzip als auch eine
Grunderfahrung der Moderne darstellt (Rosa 2005, 51, 441). Er zeigt auf, dass die
Beschleunigung in Bereichen wie Technologie, Wirtschaft und sozialem Wandel
zur Entfremdung des Menschen von seiner Umgebung, seinen Mitmenschen und
sich selbst fithrt. Dieser permanente Druck, immer schneller und effizienter zu
sein, resultiert oft in einem Gefiihl der ﬂberforderung und des Kontrollverlusts.

Rosa analysiert Beschleunigung als komplexes Phdnomen, das sich in techni-
sche, soziale und die Beschleunigung des Lebenstempos unterteilt (Rosa 2005, 243).
Diese drei Typen stehen in einem interdependenten Verhaltnis, das er als Akze-
lerationszirkel bezeichnet (Rosa 2005, 243). Die Erscheinungsformen der Be-
schleunigung sind nicht nur miteinander verwoben und stabilisieren sich gegen-
seitig, sondern verstirken sich auch permanent und erzeugen so einen
Vorwértsdrang. Dieser Akzelerationszirkel erzeugt einen standigen Effizienz- und
Geschwindigkeitsdruck, der nicht nur zur Erschépfung des Individuums, sondern
auch zur Entfremdung von eigenen Bediirfnissen und Werten beitrégt. In einer von
diesem Vorwartsdrang gepréagten Gesellschaft bleibt immer weniger Raum fiir
langsame, reflektierende Prozesse, die fiir Lernen und personliche Entfaltung
wesentlich sind. Die Bedeutung langsamer Entwicklungsschritte — wie sie etwa fir
die Auseinandersetzung mit komplexen ethischen Fragen oder spirituellen Prak-
tiken notwendig sind — wird durch diese Beschleunigung gefahrdet. Hier wird die
Notwendigkeit deutlich, eine Balance zwischen der Dynamik der modernen Welt
und den unverfiigharen Aspekten des Lebens zu finden.

3.3 Unverfiigbarkeit

Im Anschluss an die Beschleunigung als zentrales Element der Moderne steht die
Unverfiigharkeit, die essentiell fiir das Verstdndnis der gegenwértigen gesell-
schaftlichen Herausforderungen ist. Die Unverfiigharkeit beschreibt den Zustand,
in dem wesentliche Aspekte des menschlichen Lebens und der sozialen Welt einer
vollstandigen Verfiigharkeit entzogen sind. Laut Rosa ist die grenzenlose Verfiig-
barmachung der Welt ein Kennzeichen des Programms der Moderne, das nicht nur
nicht funktioniert, sondern sich sogar in sein Gegenteil verkehrt (Rosa 2020, 25). In
einer Zeit der stdndigen Erreichbarkeit und des Drangs nach Effizienz zeigt sich,



Gottesbild und Lebensvollzug == 159

dass viele Dinge, die flir die menschliche Erfahrung von Bedeutung sind — wie
authentische Beziehungen, die Natur oder das eigene innere Erleben — nicht ohne
weiteres kontrolliert oder verflighar gemacht werden konnen.

Rosa argumentiert, dass das Streben nach standiger Verfiigharkeit und Kon-
trolle nicht nur zu einer Entfremdung von dem fiihrt, was fiir das menschliche
Dasein wesentlich ist, sondern auch zu einem tiefen Gefiihl der Unzufriedenheit
und Leere (Rosa 2020, 41). Die moderne Gesellschaft, die in der geforderten Be-
schleunigung gefangen ist, lduft Gefahr, die Dimensionen des Lebens zu vernach-
lassigen, die unverfiighar sind und dennoch einen zentralen Platz im individuellen
und kollektiven Wohlbefinden einnehmen sollten.

In der Auseinandersetzung mit der Unverfiigharkeit eroffnet sich ein Potenzial
flir den islamisch-theologischen Diskurs. Rosa sieht in der Religion eine Moglich-
keit, die Herausforderungen der modernen Krisensituation anzugehen. Die reli-
giose Perspektive kann als Quelle der Stabilitdt und der Sinnstiftung dienen. Dar-
iber hinaus ermutigt die Auseinandersetzung mit Unverfiigharkeit zur Reflexion
uber die ethischen Verantwortlichkeiten, die aus der Akzeptanz eines solchen
Zustandes resultieren. Dies schliefSt die Entfaltung einer ethischen Haltung ein, die
das Verstandnis von Gemeinschaft und gegenseitiger Hilfe férdert. Indem Indivi-
duen die Unverfligharkeit in ihrem Leben anerkennen, werden sie auch ermutigt,
sich jenen Aspekten zuzuwenden, die iber materielle Verfiigharkeit hinausgehen
und im Kontext von zwischenmenschlichen Beziehungen und der geistigen Ent-
faltung zu verorten sind.

4 Die resonante Weltbeziehung als Antwort auf
die modernen Krisen

Die von Rosa identifizierte Entfremdung, Beschleunigung und Unverfiigharkeit in
der modernen Gesellschaft und deren Folgeerscheinungen kdnnen den Menschen
in einen Krisenmodus versetzen. Um diesen Herausforderungen zu begegnen,
entwickelt Rosa mit dem Begriff der Resonanz einen Beziehungsmodus, der einen
potenziellen Ausweg bietet und eine alternative Perspektive auf die Beziehungen
zwischen Individuen, ihrer Umwelt und der Gesellschaft eroffnet. Im Zentrum der
Resonanztheorie steht die Idee, dass wahres menschliches Wohlbefinden und ein
erfiilltes Leben nicht allein durch materielle Errungenschaften oder Effizienzstei-
gerungen erreicht werden, sondern durch die Erfahrung von Resonanz — durch
bedeutungsvolle Verbindungen. Rosa definiert Resonanz als eine Form der Welt-
beziehung, genauer gesagt, als eine durch Affizierung und Emotion, intrinsisches
Interesse und Selbstwirksamkeitserwartung gebildete Form der Weltbeziehung, in



160 —— Ufuk Topkara

der sich Subjekt und Welt gegenseitig berithren und zugleich transformieren (Rosa
2019, 298). Damit wird deutlich, dass Resonanz mehr als nur eine oberflachliche
Interaktion ist; sie ist ein tiefer, transformativer Austausch. Sie ist die gelungene
Responsivitat, die Anverwandlung eines Weltausschnittes, wie Rosa in Anlehnung
an Waldenfels feststellt. Im Gegensatz dazu steht Rosas Verstdandnis von Ent-
fremdung, die er als ,eine spezifische Form der Weltbeziehung [bezeichnet], in der
Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich (repulsiv) und mithin in-
nerlich unverbunden gegeniiberstehen® (Rosa 2019, 316). Resonanz bildet somit
»das Andere“ der Entfremdung.

Diese Resonanz erfahrt in verschiedenen Lebensbereichen Ausdruck, sei es in
zwischenmenschlichen Beziehungen, in der Natur oder in der Auseinandersetzung
mit kulturellen und geistigen Werten. Durch Resonanz werden Menschen in die
Lage versetzt, tiefgreifende Erfahrungen zu machen, die ihren Lebenssinn formen
und vertiefen. Rosa betont, dass es entscheidend ist, Raiume zu schaffen, in denen
Begegnungen und Interaktionen stattfinden konnen. Er argumentiert, dass durch
die Ruckbesinnung auf Resonanz als Lebensprinzip die Entfremdung und die Krise,
die aus der kulturellen und sozialen Beschleunigung resultieren, iberwunden
werden kénnen. In diesem Sinne wird Resonanz nicht nur zu einem theoretischen
Konzept, sondern zu einer praktischen Aufgabe: Es erfordert aktive Anstrengun-
gen, um Verbindungen herzustellen, Achtsamkeit zu praktizieren und Momente
der Reflexion zuzulassen, mithin eine andere Art des In-der-Welt-Seins, eine an-
dere Form der Weltheziehung (Rosa 2019, 739).

Rosa erkennt in seiner Resonanztheorie an, dass es keine einfache Anleitung
gibt, wie eine Gesellschaft ihre grundlegende Art der Weltheziehung verdndern
kann. Er betont, dass es keine Blaupausen dafiir gibt und sowohl die Philosophie als
auch die Soziologie an dieser Stelle an ihre Grenzen stofien. Rosa bringt hier einen
zentralen Punkt seiner Theorie auf den Punkt: Wéahrend er prazise beschreibt, was
Resonanz ist und warum sie als Gegenpol zur Entfremdung so wichtig ist, bleibt die
Frage nach dem Wie ihrer umfassenden Verwirklichung in der Gesellschaft offen
(Rosa 2019, 739). Er verdeutlicht, dass wir uns hier nicht auf vorgefertigte Rezepte
oder mechanische Anleitungen verlassen kénnen. Die Transformation einer tief
verwurzelten gesellschaftlichen Beziehungsform ist ein komplexer, und oft un-
vorhersehbarer Prozess. Es geht nicht darum, einen Schalter umzulegen oder ein
festes Programm abzuarbeiten, sondern um eine grundlegende Neuausrichtung.

Rosas Erkenntnis, dass es keine ,Blaupausen® fiir die gesellschaftliche Trans-
formation hin zu einer resonanteren Weltheziehung gibt, 1adt dazu ein, iber
verschiedene kulturelle und theologische Deutungsrahmen nachzudenken, die
mogliche Wege fiir das ,Wie“ der Umsetzung er6ffnen konnten. Eine solche Deu-
tungsfolie ist die Idee der Verantwortung in der Islamischen Theologie. Sie bietet
einen reichhaltigen Rahmen, um Rosas Uberlegungen mit konkreten Handlungs-



Gottesbild und Lebensvollzug =—— 161

perspektiven zu verbinden, und soll hier als ein Entwurf zur Diskussion gestellt
werden.

Die islamische Vorstellung von Verantwortung ist tief verankert in morali-
schen und ethischen Prinzipien und kann als ganzheitlicher Rahmen dienen, um
die Herausforderungen der Moderne anzugehen, die Rosa skizziert. Diese Idee
schafft keine festgelegte Agenda; vielmehr zeichnet sie eine moralisch-ethische
Landkarte, auf der individuelle und kollektive Handlungen eingeordnet werden
konnen. Sie betont, dass das ,Wie“ der Resonanz nicht primér in externen Pro-
grammen oder strikten Mafinahmen zu finden ist, sondern vielmehr in einer in-
neren Haltung, die durch Achtsamkeit, Verbundenheit und Vertrauen gepragt ist.
Diese innere Haltung bildet die Voraussetzung, um duflere Handlungen wir-
kungsvoll zu gestalten.

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die Transformation mit einem starkeren
Fokus auf das innere Erleben und die moralische Orientierung zu lenken, wodurch
nachhaltige Verdnderungen moglich werden (Diizgin 2018a, 17-18). Die Verant-
wortung in diesem Kontext fordert dazu auf, das eigene Handeln im Sinne eines
bewussten, ethisch fundierten Engagements zu reflektieren und zu leben — eine
Herausforderung, die zu einer resonanteren Beziehung zur Welt und zu anderen
beitragen kann. Dieser Ansatz 1ladt dazu ein, gemeinsam tiber die konkreten Um-
setzungsmoglichkeiten zu sprechen und Perspektiven zu entwickeln, die sowohl
kulturelle Wurzeln als auch aktuelle gesellschaftliche Fragen reflektieren. Im
Rahmen eines islamisch-theologischen Beitrags ergeben sich aus der Diskussion
iber Resonanz und ihre Bedeutung fiir menschliche Beziehungen eine Reihe von
Anschlussfragen, die in diesem Beitrag ebenfalls diskutiert werden sollen. In der
koranischen Schépfungsgeschichte nimmt die Zuweisung von Verantwortung eine
bedeutende Rolle ein (K 2:30; 38:26). Serdar Kurnaz spricht in diesem Zusammen-
hang von der Ubertragung von unverduRerlichen Verantwortungskompetenzen,
mit deren Umsetzung der Mensch beauftragt worden ist (Kurnaz 2021, 76-77).
Wenn Resonanz eine aktive Anstrengung erfordert, stellt sich die Frage, welche
Verantwortung sowohl Individuen als auch Gemeinschaften fiir die Schaffung re-
sonanter Beziehungen tragen. Dies betrifft nicht nur die zwischenmenschlichen
Beziehungen, sondern auch die Bindung zu Gott und seiner Schopfung. Dariiber
hinaus ist zu liberlegen, wie Strukturen geschaffen werden kénnen, die Resonanz
fordern und gleichzeitig die negativen Auswirkungen von Beschleunigung und
Entfremdung minimieren. Hierbei spielt die islamische Ethik eine entscheidende
Rolle, denn sie fordert von den Glaubigen, eine harmonische und verantwor-
tungsvolle Beziehung zu sich selbst, zu anderen und zur Umwelt zu pflegen. Ein
weiterer Aspekt, der beleuchtet werden sollte, ist die Frage, inwiefern die Fahigkeit
zur Resonanz eine ethische Dimension erfordert, die iiber das blof3e Herstellen von
Verbindungen hinausgeht. Wie beeinflusst diese ethische Verantwortung unser



162 —— Ufuk Topkara

Verstdndnis fiir das Verhéltnis zu anderen Lebewesen und zur Umwelt? Schlief$lich
ist interessant, wie die Selbstwirksamkeit, die durch Resonanz erfahren wird, die
Bereitschaft zur Verantwortung des Einzelnen beeinflusst. Wie kann ein ethisches
und verantwortungshewusstes Handeln in der Welt ausgestaltet werden, sodass es
den islamischen Prinzipien der Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Verantwortung
gegeniiber der Schopfung entspricht? Diese Fragestellungen laden dazu ein, die
Interdependenz von Resonanz, Verantwortung und ethischem Handeln aus einer
islamisch-theologischen Perspektive zu untersuchen. Um den potenziellen Mehr-
wert islamischer theologischer Perspektiven im Hinblick auf den modernen Dis-
kurs tber Verantwortung herauszuarbeiten, ist es notwendig, zunachst die Ent-
wicklung des Verantwortungsbegriffs in der westlichen Moderne kurz zu
skizzieren. Diese Gegeniiberstellung ermdglicht es, sowohl die spezifischen Facet-
ten und Dimensionen moderner Verantwortungsethik als auch die Beitrage einer
islamisch-theologischen Perspektive deutlich zu konturieren. Die Analyse der
modernen Konzeption von Verantwortung dient hierbei als Referenzrahmen, um
Gemeinsamkeiten und Unterschiede aufzuzeigen. So kann beleuchtet werden, in-
wiefern islamisch-theologische Ansédtze durch ihre spezifischen Schwerpunkte —
etwa in Bezug auf Gottesheziehung, Schopfungsverantwortung oder soziale Ge-
rechtigkeit — zusétzliche oder alternative Perspektiven eréffnen konnen. Ziel ist es,
nicht nur die Relevanz, sondern auch die potenzielle Bereicherung des gegen-
waértigen Diskurses durch die Islamische Theologie herauszustellen

5 Das vielschichtige Konzept der Verantwortung:
Ein Uberblick

Bei der Untersuchung dieses Zusammenhangs sollte nicht iibersehen werden, dass
der Begriff der Verantwortung insbesondere in der westlichen Moderne an Be-
deutung gewonnen hat (Renz und Takim 2008, 255). Ein kurzer Uberblick iiber diese
Entwicklung kann hier sehr aufschlussreich sein. Der Soziologe Max Weber fiihrte
den Begriff der Verantwortungsethik ein und stellte ihn der Gesinnungsethik mit
religiosem Ursprung entgegen, um einen Kkritischen Gegensatz zu einer religiosen
Ethik zu formulieren (Weber 2010, 56 —57). Hier zeichnen sich bereits die Konturen
eines Spannungsverhaltnisses ab, das zwischen der Verantwortung vor Gott und
der Verantwortlichkeit des Menschen fiir die Welt unterscheidet (Baranzke 2008,
23). Es stellt sich die Frage, ob dieses Spannungsverhéltnis aufgelost werden kann
oder ob es weiterhin bestehen bleibt. Hans Jonas gilt wiederum als der erste
Denker, der eine Ethik der Verantwortung als philosophische Reaktion auf die
Zerstorungen in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts formulierte, die Europa



Gottesbild und Lebensvollzug = 163

nachhaltig verdnderten (Jonas 1984). Interessanterweise fand dieser Zugriff vor
allem in der Umweltbewegung Zuspruch, die darauf hinweist, dass Verantwortung
nicht nur im Kontext zwischenmenschlicher Beziehungen gedacht werden sollte,
sondern vielmehr ausgeweitet werden miisse, um unsere Beziehungen zur Umwelt
und zu allen lebenden Wesen zu beriicksichtigen. Jonas betont, dass ein Indivi-
duum Verantwortung nicht einfach durch intellektuelle Anerkennung tiberneh-
men kann. Vielmehr ist Verantwortung ein grundlegender Bestandteil des Pro-
zesses, durch den eine Person ihr moralisches Selbsthewusstsein in der Begegnung
mit dem Anderen entfaltet.

Die von Robin Zheng und anderen entwickelte relationale Verantwortungs-
ethik zielt darauf ab, diesen Fokus zu erweitern. Ihr Ansatz berticksichtigt, dass
Verantwortung nicht nur gegentiber der Umwelt besteht, sondern auch und gerade
in den vielfaltigen Beziehungen, in denen wir als Menschen stehen (Zheng 2018).
Die relationale Verantwortungsethik betont, dass Verantwortung aus der Ver-
bundenheit und wechselseitigen Abhédngigkeit zwischen Individuen entsteht. Sie
fragt, wie wir einander gerecht werden konnen, wie wir fir das Wohlergehen
anderer sorgen und wie wir mit den Verletzungen und Ungerechtigkeiten umge-
hen, die in Beziehungen entstehen kdnnen. Damit geht sie tiber die traditionelle
Verantwortungsethik hinaus, indem sie nicht nur die Folgen unseres Handelns
betrachtet, sondern auch die Qualitat unserer Beziehungen und die Art und Weise,
wie wir miteinander umgehen. Dieser Ansatz stellt die Beziehung selbst in den
Mittelpunkt der ethischen Betrachtung und argumentiert, dass Verantwortung
nicht als individuelle Eigenschaft, sondern als ein relationales Phdnomen ver-
standen werden muss. Das bedeutet, dass die Verpflichtungen, die wir gegentiiber
anderen haben, nicht in erster Linie auf abstrakten Prinzipien oder Regeln beru-
hen, sondern auf den konkreten Beziehungen, in denen wir zueinander stehen.

Valentin Beck schliefilich betrachtet Verantwortung als einen Schliisselbegriff
unseres gegenwartigen normativen Vokabulars und unterteilt und analysiert ihn in
bis zu acht unterschiedliche Dimensionen (Beck 2016, 33). Beck geht davon aus, dass
der Begriff der Verantwortung in verschiedenen Kontexten und auf unterschied-
liche Weise verwendet wird. Um diese Vielschichtigkeit zu erfassen, identifiziert er
verschiedene Dimensionen von Verantwortung, wie beispielsweise Handlungs-
verantwortung (Verantwortung fiir das eigene Tun), und kollektive Verantwortung
(Verantwortung von Gruppen oder Gemeinschaften). Eine zentrale Frage fiir Beck
ist dabei, ob diesen vielféltigen Arten und Erscheinungsformen von Verantwortung
ein gemeinsames Wesen zugrunde liegt (Beck 2016, 35). Er argumentiert, dass die
Zurechnung von Handlungen und deren Folgen ein solches zentrales und mehr-
dimensionales Strukturmerkmal der Verantwortung darstellt (Beck 2016, 36). Ver-
antwortung bedeutet demnach, dass Handlungen und deren Konsequenzen einer
Person oder einer Gruppe zugeschrieben werden konnen. Diese Zurechnung ist



164 —— Ufuk Topkara

jedoch nicht eindimensional, sondern kann sich auf verschiedene Aspekte bezie-
hen. Er zeigt hiermit, dass Verantwortung nicht einfach eine Frage von Schuld oder
Haftung ist, sondern ein vielschichtiges Konzept, das verschiedene Dimensionen
und Perspektiven umfasst.

6 Verantwortung: Ein erster
islamisch-theologischer Zugriff

Welche islamischen theologischen Konzepte konnten zur Bewaltigung des durch
Beschleunigung, Unverfligharkeit und Entfremdung ausgelosten Krisenmodus
beitragen? In welcher Weise lassen sich Rosas Ideen tber die Beziehungen zwi-
schen Individuen, ihrer Umwelt und der Gesellschaft nutzen, um ein umfassen-
deres Verstindnis von modernen Beziehungskonstruktionen zu entwickeln?
Schlief’lich, ist es méglich, islamisch-theologische Ansétze mithilfe von Rosas Re-
sonanztheorie weiter auszubauen?

Der Koran weist dem Leben Sinn zu, indem er dem Menschen die Vision er-
oOffnet, nicht alleine zu sein, sondern als Mensch, als Lebewesen eingebettet zu sein
in einen Zusammenhang, der sich aus Kommunikation, Interaktion, Verantwor-
tung, Hoffnung und Vertrauen erschliefst (Behr 2014h, 493; Diizgilin 2019, 60). In eine
ahnliche Richtung scheint auch Rosa zu verweisen, wenn er die Resonanztheorie
als Idee versteht, die ein gelingendes Leben durch tragende Beziehungen zum Ziel
hat. Diese Zielrichtung wiederum weist aus islamischer Perspektive Bertihrungs-
punkte mit dem Konzept der Verantwortung (masliyya) auf, weswegen hier ndher
untersucht werden soll, inwieweit die Verantwortung in der islamischen Ethik
nicht nur individuelle Entscheidungen beeinflusst, sondern auch die Qualitdt und
Tiefe zwischenmenschlicher Beziehungen pragen kann. Es gilt zu klaren, wie das
Verstandnis von Verantwortung als kollektives und relationales Konstrukt dazu
beitragen kann, Resonanz in den sozialen Interaktionen zu férdern und damit
sowohl das individuelle als auch das gemeinschaftliche Wohlergehen zu fordern.

Die Verantwortung stellt zwar einen zentralen Aspekt im islamischen Denken
dar, darf jedoch nicht statisch interpretiert werden (Adanali 2008, 53). Wie bei
anderen ethischen Schlisselkonzepten im Koran ist es auch hier wichtig, die se-
mantische Tiefenstruktur zu erforschen, um sowohl die Zusammenhénge als auch
die zugrunde liegende Bedeutung zu erschliefSen.

Die Frage, die in diesem Beitrag naher diskutiert werden wird, ist dann auch,
ob der Begriff der Verantwortung als ein Konzept dienen kann, das eine vielfaltige
vermittelnde und integrative Kraft sowohl zwischen den Religionen als auch zwi-
schen der ethischen Dimension der Religionen und der philosophisch-sdkularen



Gottesbild und Lebensvollzug == 165

Ethik entfaltet (Baranzke 2008, 21). Im Folgenden wird der Diskurs iiber Verant-
wortung im Islam in seinen wesentlichen Ziigen skizziert, um eine Grundlage fir
die anschliefiende detaillierte Diskussion der Erweiterung zu schaffen, die dieser
Beitrag einfiihrt. Dabei werden die zentralen theologischen und philosophischen
Perspektiven berticksichtigt, um ein umfassendes Verstdndnis dariiber zu ver-
mitteln, wie Verantwortung im islamischen Kontext interpretiert und wahrge-
nommen wird.

6.1 Verantwortung im islamisch-rechtlichen Diskurs

Im Arabischen wird Verantwortung durch verschiedene Wurzeln ausgedriickt. Das
naheliegende arabische Wort fiir Verantwortung ist (masiliyya), das von der
Wurzel s--1 abgeleitet wird (Lane 1863, 1362). Wéahrend Ableitungen der Verbal-
wurzel s--1 an vielen Stellen im Koran vorkommen, wird der Begriff (masul) (Wehr
1979, 455), der fir die Verantwortlichkeit oder das Tragen von Verantwortung steht,
seltener thematisiert (K 17:35-36, 37:25). Tatsachlich kommt das Wort masiiliyya im
Koran selbst nicht vor. Wie viele andere ethische Fragestellungen findet auch die
Verantwortung nicht nur im spezifischen Bereich der ethischen Wissenschaften
(ilm al-ahlaq) ihren Ausdruck, sondern ist auch Teil juristischer Abhandlungen
(usiil al-figh), aber nicht unter dem Begriff masTiliyya. Die detaillierte Auseinan-
dersetzung damit, was genau unter Verantwortung zu verstehen ist, kann daher in
der islamisch-theologischen Ideengeschichte nicht eindeutig einer einzelnen Dis-
ziplin zugeordnet werden.

Verantwortung wird ndmlich auch im iibertragenen Sinne iiber die Wurzel k-1-
f formuliert. Im islamischen Recht ist dann die Rede vom taklif, welches die
Pflichten der Menschen bezeichnet. Der Zusammenhang zwischen Pflicht und
Verantwortung ist auch den Theoretikern der modernen Verantwortungsethik
bewusst. Hans Jonas definiert Verantwortung ,die als Pflicht anerkannte Sorge um
ein anderes Sein“ (Jonas 1984, 391). Taklif beansprucht eine Normativitat im Sinne
von verhaltensregulierenden Richtlinien, die von den Individuen die Einhaltung
verlangen (Oberauer 2004, 307-330). Diese von Gott dem Menschen auferlegten
Pflichten leiten sich nicht ausschliefilich aus der Offenbarung (bi-l $ar’) ab, sondern
koénnen auch durch verniinftige Uberlegungen (bi-I-‘aql) abgeleitet werden. Fiir die
Gelehrten des usul al-figh ist der Mensch sowohl mit Rechten als auch mit Ver-
antwortung ausgestattet. Sie sind berechtigt, personliche Rechte (sg. haqq, pl. hu-
quq) zu erhalten und einzufordern, aber gleichzeitig auch verpflichtet, Verant-
wortung fiir ihr Handeln zu tragen (Mohamad 2023). Dieses Bewusstsein, dass der
Mensch Anspruch auf bestimmte Rechte hat, aber gleichzeitig auch Verantwortung
tragt, stellt die Grundstruktur menschlicher Handlungsfahigkeit dar. Unter Um-



166 —— Ufuk Topkara

stdnden lasst sich sogar eine hierarchische Beziehung bestimmen, wonach die
Verantwortung vor der Berechtigung steht, da die Berechtigung untrennbar davon
abhéngt, dass der Mensch seiner Verantwortung nachkommt (Cook 2001, 583).
Wenn der normative Charakter der Verantwortung in Frage gestellt wird, besteht
daher die Gefahr, dass Rechte verletzt werden. Der Gedanke, dass Verantwortung
ein vom Menschen einzuforderndes Gebot ist, ist eine zentrale Unterscheidung im
islamischen Denken und kommt in einem zweifachen Paradigma zum Ausdruck —
einer Verantwortung gegentiber Gott und einer Verantwortung gegentiber anderen
Menschen, sowie der geschaffenen Welt (Glines 2016, 188 —191).

Muslimische Gelehrte haben betrachtliche Anstrengungen unternommen, um
die notwendigen Voraussetzungen systematisch zu definieren. Im islamischen
Recht wird beispielsweise zwischen der Fahigkeit, Rechte und Pflichten zu emp-
fangen, und der Féahigkeit, diese aktiv auszutben, unterschieden. Wahrend die
erste Fahigkeit die angeborene Kompetenz jedes Menschen betont, Rechte zu be-
sitzen, hebt die zweite hervor, dass es erforderlich ist, Pflichten tatsachlich zu er-
flllen und umzusetzen (Kamali 2003, 450). Diese Unterscheidung ist von grundle-
gender Bedeutung, da sie die Basis fiur die ethische und rechtliche
Verantwortlichkeit einer Person darstellt. Der Zugang zu Rechten steht allen
Menschen offen, unabhédngig von ihrem sozialen Status, Geschlecht oder Alter.
Damit diese Rechte jedoch ihre volle Bedeutung entfalten kdnnen, ist es notwendig,
dass die Fihigkeit zur Ubernahme von Verantwortung und zum aktiven Handeln
vorhanden ist. Dies bedeutet, dass der Einzelne nicht nur Rechte besitzt, sondern
auch die Verpflichtung hat, Verantwortung fiir sein Verhalten zu tragen und die
ihm auferlegten Pflichten zu erfiillen (Adanali 2008, 57— 62). Jedes Individuum tragt
gegenilber Gott und anderen Menschen Verantwortung (Kamali 2003, 451).
Gleichzeitig wird aber auch betont, dass ein Individuum ein gewisses Maf$ an Reife
und intellektuelle Fahigkeiten besitzen muss, um als eine mit Verantwortung
ausgestattete Person (mukallaf) zu gelten. Die Verpflichtungen, die sich aus dem
Einsatz der Vernunft ergeben, sind jedoch dynamisch, da sie an bestimmte Kon-
texte und Zeiten gebunden sind. Diese Verpflichtungen werden stets im Hinblick
auf die spezifischen Herausforderungen verhandelt, denen Individuen, Gemein-
schaften und Gesellschaften gegentiberstehen (Diizgiin 2018a, 107-109; Haji 2019,
140).

Die Verpflichtung des Menschen ein stabiles Verhéltnis zu einer sich standig
verandernden sozialen Welt zu unterhalten, schopft sich einerseits aus der isla-
mischen Denktradition, die den komplexen Zusammenhéngen der menschlichen
Existenz durch die Ubernahme von Verantwortung gerecht zu werden versucht.
Andererseits wendet sie sich aber auch nach aufien, um Inspiration und Wissen
aus interdisziplindrem Austausch zu gewinnen (Reinhart 2017, 61). Durch dieses
Engagement wird das Wissen erweitert, wobei nicht nur die Bedeutung von Ver-



Gottesbild und Lebensvollzug = 167

antwortung in zeitgendssischen islamischen Diskursen betont wird, sondern auch
unser konzeptionelles Verstdndnis der menschlichen Existenz in den verschiede-
nen sozialen Raumen erganzt und diversifiziert wird.

6.2 Verantwortung in zeitgenéssischen ethisch-theologischen
Diskursen

Verantwortung spielt eine zentrale Rolle in den aktuellen ethisch-theologischen
Debatten des Islams, vor allem im Kontext der Islamischen Theologie in Deutsch-
land (Topkara 2025; Kam 2023; Kowanda-Yassin 2022; Schmid, Renz, Takim, Ucar
2008). Der Begriff der Verantwortung wird zunehmend als handlungsleitende,
normative Kategorie in entsprechenden Abhandlungen angefiihrt. Diese Diskus-
sionen widmen sich zentralen Fragen der Ethik, Moral und der Rolle des Einzelnen
in der modernen Gesellschaft. Besonders in einer Zeit, in der soziale Gerechtigkeit
und Umwelthewusstsein an Bedeutung gewinnen, liefert die Auseinandersetzung
mit dem Begriff der Verantwortung aus islamischer Perspektive nach Ansicht
dieser Autor:innen wertvolle Erkenntnisse (Sievers 2022; El Maaroufi 2021, Esfahani
2020). Es ist zutreffend, dass die Verantwortungsethik bereits ein etabliertes Dis-
kussionsfeld darstellt. Allerdings lasst sich argumentieren, dass sie in ihrer ge-
genwartigen Auspragung oft einen starken Fokus auf Umweltfragen legt (Binay,
Khorchide 2019). Dieser Fokus ist zweifellos wichtig und dréngend, greift aber
moglicherweise zu kurz, um die umfassende Tragweite von Verantwortung in
verschiedenen Dimensionen menschlichen Handelns zu erfassen.

Im islamischen Diskurs wird Verantwortung als eine zentrale Kategorie er-
achtet, die nicht nur eine ethische Haltung stiitzt, sondern auch durch die Bezug-
nahme auf den Koran und die islamische Ideengeschichte dazu beitragen kann,
moderne Herausforderungen zu bewaéltigen (Diizglin 2018h, 63-64). Verantwor-
tung erfordert als Leitkategorie stets eine detaillierte Konkretisierung und inhalt-
liche Ausgestaltung. Die Bestimmung der spezifischen Verantwortungsbereiche,
der einzuhaltenden Vorgaben und des Umfangs der Verantwortung sind wesent-
liche Parameter, um nicht nur den Kern des Verantwortungshegriffs genauer zu
definieren, sondern auch seine Relevanz in sich verdndernden Kontexten zu ge-
wahrleisten. In diesem Kontext spielt zum Beispiel das Konzept von Mafiigung und
Gleichgewicht (i‘tidal) eine ahnlich bedeutende Rolle, wie Vertrauen (tawakkul),
auf das noch spater einzugehen sein wird. Das Konzept von i‘tidal ist in der isla-
mischen Tradition verwurzelt und steht in Verbindung mit den koranischen
Prinzipien von Selbstbegrenzung, Mafthalten und Umsichtigkeit (Topkara 2018,
141-146). Zudem weist es eine Doppelnatur auf: Es soll den Menschen vor Uber-
forderung und Unbehagen bewahren und gleichzeitig dazu anregen, ein harmo-



168 —— Ufuk Topkara

nisches Verhéltnis zur Umwelt zu pflegen. Dieses Gleichgewicht ist nicht nur eine
personliche Verantwortung, sondern ein grundlegendes Anliegen, das in der ko-
ranischen Offenbarung verankert ist. Demnach bedeutet die Entfremdung des
Menschen von sich selbst und seiner Umwelt nicht nur einen Verstofs gegen seine
zugewiesene Verantwortung, sondern verfehlt auch die zentralen Anliegen der
Religion.

Die Auseinandersetzung mit Verantwortung und das Prinzip der Mafligung
sind daher eng miteinander verbunden, da beide darauf abzielen, das individuelle
und kollektive Wohl zu foérdern. Sie ermutigen die Menschen, sowohl ethische
Entscheidungen zu treffen als auch ein ausgewogenes Verhéltnis zur Schopfung zu
wahren (Diizgiin 2018b, 113). Diese Verbindung ertffnet ein fruchtbares Reservoir
flir den aktuellen Diskurs tber die Herausforderungen, mit denen wir in einer sich
schnell verdndernden Welt konfrontiert sind. Indem wir diese Konzepte mitein-
ander verweben, konnen wir eine umfassendere Diskussion Uber Gerechtigkeit,
Umwelthewusstsein und soziale Verantwortung flihren, die sowohl in die konkrete
gesellschaftliche Praxis als auch in die individuelle Lebensfiihrung integriert
werden kann. Die fortwéhrende Neujustierung unserer Verantwortung angesichts
neuer Konstellationen und Kontexte ist daher eine bleibende Aufgabe. Verant-
wortung wird somit kontinuierlich mit anderen Konzepten und Ideen verkniipft,
um ihren materiellen Gehalt zeitgemafd zu préazisieren, zu modifizieren und ge-
gebenenfalls zu erweitern.

6.3 Verantwortung im Islam: Eine koranische Perspektive

Da ausnahmslos alle grundlegenden Aspekte der islamischen Theologie auf der
koranischen Offenbarung basieren, ist es auch im Fall der Verantwortung geboten,
sich eingehender mit dem Koran auseinanderzusetzen.

Was Harun Behr als ,Vom Koran aus denken® beschreibt, ist im Wesentlichen
der interpretative Prozess der ,muslimischen Selbstauslegung® (Behr 2014b, 489).
Dieser Prozess wird durch den Bezug zum Koran untermauert, wodurch die Ar-
gumentation nachvollziehbar wird, und eine Orientierung bietet (Behr 2020, 57).
Der Bezug zum Koran wiederum ist insofern von Bedeutung, da er als ,Diskurs-
dokument der intersubjektiven Verhandlung des Existenziellen, der Fragen nach
Mensch, Welt und Gott“ fungiert (Behr 2017, 67). Der Koran enthdlt zwar keine
spezifischen ethischen Theorien, bietet jedoch Deutungsrahmen, die als Grundlage
dienen, um die grundlegenden Strukturen von Konzepten und Orientierungsmo-
dellen zu erforschen (Fakhry 1994, 1; Renz und Takim 2008, 256). Was vom Koran
eingefordert wird, ist eine ethische Haltung des Subjekts (Behr 2014a, 14), die aus
der Auseinandersetzung mit den vom Koran identifizierten Topoi erwéchst. Um



Gottesbild und Lebensvollzug  =—— 169

den Koran und den vom ihm angesprochenen Themenfelder angemessen zu ver-
stehen, muss die heutige Hermeneutik eine Reihe von Elementen integrieren: das
historische Verstandnis seiner Entstehung, das Wechselverhaltnis von Genese und
religioser Exegese, die Hinwendung auf die Aussagen des Korans statt auf seine
Buchstaben, sowie die Verflussigung und Intellektualisierung seiner Auslegung.
Diese Aufgaben sind zentral fiir Narration und Narrativitidt. Die Intention des
Korans und die addquate Herangehensweise der heutigen Hermeneutik und Ex-
egese werden erst im Kontext der sozialen und kommunikativen Konstruktion des
Korans erkennbar (Behr 2018, 112). Der Koran présentiert sich als vielschichtiges
Kompendium, das Lehrsatze, Riickblenden, Prophezeiungen, Gleichnisse, Anwei-
sungen, Gebete, analytische Traktate, Naturschilderungen und fragmentarische
Narrative umfasst. In koranischen Sequenzen verschwimmen die Grenzen zwi-
schen diesen historischen Radumen, was die Kunst der Korrelation erfordert. Unter
Korrelation versteht man hier die Aufgabe, diese unterschiedlichen Bereiche so
zueinander in Beziehung zu setzen, dass Aktualitit und Bedeutung gewonnen
werden konnen, etwa in ethischer, moralischer oder orientierungswissenschaftli-
cher Hinsicht (Behr 2018, 118). Diese Korrelation ist ein wesentliches Merkmal von
Narration, da sie existenzielle, lebensweltliche und religidse Orientierung ermog-
licht. Sie tragt zu einem Menschen- und Gottesbild bei, das von Freiheit gepragt ist
und sich von einem statischen, beherrschenden Gottesbild unterscheidet (Behr
2018, 119).

Von besonderer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang, dass die Hauptre-
ferenzstelle zur Verantwortung im Koran in ein Kommunikationsgeschehen zwi-
schen Gott und Engeln eingebettet, und am Beispiel einer Parabel vermittelt wird
(Izutsu 2002, 164). In K 2:30 entwirft der Koran ein Szenario, in dem Gott mit den
Engeln ein Gesprach fiihrt:

Damals, als dein Herr zu den Engeln sprach:

,Siehe, einen Nachfolger will ich einsetzen auf der Erde!“

Da sprachen sie: ,Willst du jemanden auf ihr einsetzen,

der Unheil auf ihr anrichtet und Blut vergiefst —

wo wir dir Lobpreis singen und dich heiligen?“

Er sprach: ,Siehe, ich weif$, was ihr nicht wisst.“ (Bobzin 2022, 12-13)

Es fallt auf, dass die Engel offenbar bereits Erfahrungen mit den Menschen gemacht
haben oder iither Wissen verfiigen, das ihnen ein eindeutiges und sehr negatives
Urteil erlaubt. Woher dieses Wissen herriihrt, bleibt unbeantwortet. Die klassi-
schen Werke der Koranexegese bieten an dieser Stelle iiherwiegend spekulative
Deutungen an (at-Tabar1 2001, 466 —501; al-Maturidi 2005, 71— 78; az-Zamah$ar1 2016,
342 -344), worauf al-Maturidi explizit hinweist: ,Was zum Verstandnis der in der
Geschichte Adams in der Sure al-Bagarah enthaltenen Themen und der Aussagen



170 —— Ufuk Topkara

der Kommentatoren zu diesem Thema gesagt werden muss, ist, dass keiner von uns
ein definitives Zeugnis daftir abgeben sollte, dass alle Weisheit auf diesem Gebiet
enthalt“ (al-Maturidi 2005, 71). Ahmet Hadi Adanali deutet die ablehnende Haltung
der Engel mit dem Umstand, dass die Verantwortung vor dem Menschen anderen
angetragen worden ist, diese aber aus Furcht den Anforderungen nicht gerecht
werden zu konnen ablehnten: ,Die Menschen jedoch akzeptierten sie — ohne sich
jedoch wirklich der enormen Risiken bewusst zu sein (K 33:72)“ (Adanali 2008, 58).
Behr geht in seiner Deutung dieser Szenerie einen Schritt weiter und weist auf
einen anderen Punkt hin. Offenbar beunruhigt es die Engel, dass mit Adam ein
Geschopf die Biithne betritt, das in der Lage ist, das Bose nicht aus einer nattirlichen
Veranlagung heraus zu begehen, sondern aus eigener Entschlossenheit (Behr 2020,
61).

Der zentrale Terminus in diesem Vers ist halifa, der in den allermeisten Fallen

mit Nachfolger (Bobzin 2022, 12-13), oder Stellvertreter (Takim 2008, 48) iibersetzt
wird.
Die Mehrdeutigkeit des Begriffs halifa, die sowohl im Koran als auch in aufierko-
ranischen Quellen belegt ist, steht im Gegensatz zu seiner fast ausschliefilich ein-
seitigen Verwendung (Sievers 2015, 136 -140). Diese einseitigen Ubersetzungen von
halifa suggerieren, dass der Mensch eine Art gottliche Vollmacht besitzt und Gottes
Willen oder Eigenschaften auf Erden reprasentiert. Dies kdnnte zu einem Ver-
standnis fithren, das den Menschen tber die Schépfung stellt und ihm eine un-
begrenzte Macht zuschreibt (E1 Maaroufi 2021, 64 - 65).

Behr wendet sich gegen diese Interpretation, da sie seiner Meinung nach die
koranische Betonung der menschlichen Verantwortung untergrabt. Behr argu-
mentiert, dass die gangige ﬁbersetzung von halifa mit ,Statthalter” oder ,Stellver-
treter Gottes“ problematisch ist. Seiner Ansicht nach iibertrégt diese Ubersetzung
die Kriterien fiir menschliches Handeln auf Eigenschaften, die der gesamten
menschlichen Gattung zugeschrieben werden, anstatt die spezifische Verantwor-
tung jedes Einzelnen zu betonen. Dies, so Behr, entspricht nicht der Absicht des
Korans. Wenn man den Begriff halifa jedoch im Kontext der koranischen Schop-
fungsgeschichte betrachtet, eréffnen sich differenziertere und nuanciertere In-
terpretationen. Laut Behr sind die Menschen, sei es in der hoffnungsvollen Ver-
antwortung des Einzelnen oder als Kollektiv, mit dem Auftrag betraut, die Dinge
auf der Erde in guter Ordnung zu halten (Behr 2014b, 493). Das Wort halifa iiber-
setzt Behr mit ,einen nach mir“ Hierbei geht es nach Behr jedoch weniger um
seiner Spur folgen“ oder ,religiose Gefolgschaft“, sondern vielmehr darum, ,eine
Spur zu legen“ im Sinne der eigenen Gangart (K 92:4). Der Mensch wird als ein
Charakter gezeichnet, der zwar im Sinne Gottes handelt, dabei jedoch letztlich
autonom ist (Behr 2020, 61). Damit ist eine grundlegende Verhéltnishestimmung
zwischen der Idee des Menschen und der Idee Gottes gegeben (El Maaroufi 2021,



Gottesbild und Lebensvollzug  =— 171

59). Diese Beziehung griindet einerseits in der wechselseitigen Bezogenheit beider
(Behr 2014b, 493). Andererseits etabliert der Koran sowohl die Autonomie (Takim
2008, 50; Dlizgiin 2018b, 90-95) als auch die Gestaltungsfahigkeit des Menschen (K
17:70).

Auf dieser Basis wird deutlich, dass der Mensch féahig ist, aktiv und willentlich
seine Beziehung zu Gott, zu seinen Mitmenschen sowie zu seinem Handeln in der
Welt zu gestalten. Seine Sprachféhigkeit, seine allgemeine und soziale Lernfahig-
keit sowie seine Fahigkeit zu sprachgestiitztem Denken und Vernunft sowie seine
Empfindungs- und é&sthetische Erfahrung beruhen einerseits auf von Gott gege-
benen Anlagen und Strukturen, erfordern andererseits jedoch eine kontinuierliche
Entwicklung (Duizgiin 2018b, 95-96). Die Entwicklung der Menschen ist eng an ihre
wachsende Erkenntnisfahigkeit und die damit einhergehenden Mdglichkeiten zur
autonomen Entscheidung und Handlung gekniipft. Mit dieser Zunahme an Freiheit
und Selbstbestimmung erweitert sich auch die Fihigkeit, die Konsequenzen des
eigenen Tuns zu antizipieren und dem Handeln eine bewusste, an Werten und
Erwartungen ausgerichtete Richtung zu geben. In diesem Prozess der Entfaltung
wird deutlich, dass der Mensch zwar eine inhdrente Bereitschaft zur Weiterent-
wicklung besitzt, diese jedoch nicht isoliert geschieht. Vielmehr bedarf es eines
Rahmens, einer Anleitung, die Orientierung bietet und die Entfaltung konstruktiv
begleitet.

Allerdings wirft die Vorstellung einer uneingeschrankten Autonomie des
Menschen kritische Fragen auf. Die Kritische Theorie beispielsweise argumentiert,
dass die Strukturen der biurgerlich-kapitalistischen Gesellschaft die Handlungs-
spielrdume des Individuums mafigeblich einschranken und eine tatsdchliche Au-
tonomie verhindern. Aus dieser Perspektive sind die Entscheidungen und Hand-
lungen des Einzelnen oft von systemischen Zwangen und ideologischen Pragungen
beeinflusst, sodass von einer freien und unabhédngigen Willenshildung kaum ge-
sprochen werden kann.

Uber diese Kritik an der gesellschaftlichen Bedingtheit des Subjekts hinaus
differenziert sich auch Rosa von der Annahme, dass ein Mangel an Autonomie das
Kernproblem darstellt und eine Steigerung der individuellen Autonomie die Lo-
sung ware. Seine Perspektive deutet darauf hin, dass die Komplexitit gesell-
schaftlicher Probleme tiefer liegt und nicht allein durch die Starkung der indivi-
duellen Entscheidungsfahigkeit bewéltigt werden kann. Es bedarf méglicherweise
einer umfassenderen Analyse der gesellschaftlichen Verhéltnisse und der Wech-
selwirkungen zwischen Individuum und Struktur, um die Herausforderungen un-
serer Zeit angemessen zu verstehen und zu gestalten.

Erforderlich ist hier wohl die Fahigkeit des Menschen, sowohl eigenstindig als
auch in Gemeinschaft Wissen zu konstruieren, die Welt zu interpretieren und auf
die Entwicklung anderer Menschen Einfluss zu nehmen (Behr 2014b, 499). Die



172 —— Ufuk Topkara

Richtung, die hiermit wiederum vorgegeben wird, fithrt meines Erachtens zur
Verantwortung, die eine zentrale Potentialitdt des Menschen ist. Verantwortung ist
nicht nur eine Selbstwahrnehmung, sondern kann den Menschen auch anleiten
und wesenhaft bestimmen. Allerdings kann diese Bestimmung nur verwirklicht
werden, wenn der Mensch sich entschliefst, eine Transformation vom Ist-Zustand
zum Soll-Zustand anzustreben (Faruque 2021, 210). Nur der Mensch hat die Fa-
higkeit zur Transformation, da er durch seine Freiheit in der Lage ist, sich selbst zu
bestimmen, wahrend andere Geschépfe ihrer Natur folgen (Rahman 2009, 23-24).
Verantwortung wird also willentlich, aus freien Stiicken und Uberzeugung ange-
nommen (Mohamed 2006, 538). Die Bedeutung der menschlichen Selbstbestim-
mung wird von muslimischen Autoren nachdriicklich hervorgehoben (Beheshti
2014, 138). Sie betonen, dass diese Selbsthestimmung nicht nur eine Voraussetzung
fiir moralische Entscheidungen ist, sondern auch eng mit den religiésen und
ethischen Geboten verkntpft ist. Durch das Bewusstsein fiir diese Verantwortung
und die Fahigkeit zur Selbstbestimmung wird das Fundament fiir ein verantwor-
tungsvolles Handeln gelegt, das sowohl das Individuum als auch die Gemeinschaft
in ihrer Entwicklung unterstiitzt. Diese dynamische Wechselwirkung zwischen
Selbstbestimmung und Verantwortung ermdglicht es dem Menschen, aktiv und
reflektiert in seinem Lebenskontext zu agieren, und fordert zudem ein tiefes
Verstdndnis fir die kollektive Verantwortung gegentiber anderen und der Schop-
fung.

Der Koran kann in diesem Zusammenhang als eine standige Mahnung gesehen
werden, die die Menschen dazu auffordert, dieser Verantwortung gerecht zu
werden (Adanali 2008, 58). Die Erfahrung der Unmittelbarkeit Gottes ist nicht
selbstverstiandlich, sondern erfordert Arbeit, Kraft, Lernprozesse und I"Jbung -
Aspekte des religiosen Lernens, fiir die eine umfassende Theorie noch aussteht.
Was diese Texte zum Ausdruck bringen, ist die Unmittelbarkeit der Gegenwart von
Gott und Mensch in ihrer jeweiligen Beziehung. Der Koran nutzt haufig Metaphern
des Weges, und diese Konnotation der personlichen religiésen Entwicklung erganzt
andere Bilder und ihre Bedeutungen. Das Bild des Weges verweist auf ein weiteres
zentrales Motiv der islamischen Anthropologie: die Verortung des Menschen im
Raum. Der Koran préasentiert den Menschen als ein Wesen, das sich in einem Raum
befindet. Dieser Raum entfaltet sich in allen méglichen Dimensionen und impli-
ziert damit die Notwendigkeit der Durchquerung, da er einen Eingang und einen
Ausgang besitzt (Behr 2014b, 518). Gott, Mensch und Welt manifestieren sich also in
einer Vielzahl von Rdumen mit individuellen qualitativen Merkmalen. Der Gott des
Korans ist nah, personlich und verbindlich und sucht eine direkte, vertrauensvolle
Beziehung zu den Menschen, ohne Vermittlung (Behr 2014b, 519). Entgegen der
Skepsis von Engeln und ihrem Einwand, der das Scheitern des Menschen pro-
gnostiziert, vertraut Gott dem Menschen und iibertragt ihm umfangreiche Ver-



Gottesbild und Lebensvollzug =— 173

antwortung. Dieses gottliche Vertrauen findet seine Entsprechung im menschli-
chen Vertrauen zu Gott (tawakkul: K 3:159), das auf der Gewissheit griindet, von
ihm nicht tiberfordert oder verlassen zu werden, sondern durch gottliche Flihrung
Orientierung, Halt und Zielsetzung zu empfangen (K 1:6; 6:161; 23, 62). Somit ist der
Mensch nicht nur zum Glauben an Gott, sondern auch zum Vertrauen in Gott
beféhigt (Behr 2014b, 494).

7 Vertrauen (tawakkul) als komplementare
Haltung zu Verantwortung

Obwohl die Bedeutung einer verantwortungshewussten Haltung zunehmend an-
erkannt wird, bleibt die Frage bestehen, inwieweit die konzeptionellen Moglich-
keiten religiosen Denkens fiir eine gelingende Weltheziehung ausgeschopft sind.
Trotz der unbestreitbaren Relevanz von Verantwortung ist deren spezifischer
Umfang und die normative Ausgestaltung bisher unterbestimmt.

Wann wird der Mensch tatsdchlich seiner Verantwortung im engeren Sinne
gerecht? Wo verlaufen die Grenzen fiir die Verantwortlichkeit des Menschen, und
wie lassen sich diese Grenzen inhaltlich definieren? Um auf diese Fragen eingehen
zu konnen, ist es geboten, die Verantwortung mit anderen islamisch-theologischen
Konzepten zu verkniipfen.

So konnte beispielsweise die Integration von Konzepten wie Gerechtigkeit,
Barmherzigkeit, und Solidaritdt in die Verantwortungsethik zu einem tieferge-
henden Verstindnis der menschlichen Verantwortung fiihren. Indem wir die
Verantwortung im Kontext dieser Konzepte betrachten, eréffnen wir einen Dialog
uber die vielfaltigen Verpflichtungen, die Menschen gegeniiber sich selbst, anderen
und der Schépfung haben. Diese Ansédtze fordern nicht nur ein umfassenderes
Verstandnis der Verantwortung, sondern auch die Entwicklung konkreter Hand-
lungsanleitungen, die auf das alltdgliche Leben abzielen.

Dariiber hinaus kénnte die Auseinandersetzung mit aktuellen gesellschaftli-
chen Herausforderungen, wie beispielsweise Umweltfragen oder soziale Gerech-
tigkeit, dazu beitragen, Verantwortung neu zu interpretieren und im Kontext der
heutigen Welt relevant zu machen. Die Verkniipfung von Verantwortung mit den
Herausforderungen, vor denen die Menschheit steht, konnte die Chancen erhéhen,
dass Werben fiir eine ethische Lebensfiihrung argumentativ zu untermauern, und
hierdurch sowohl individuelle als auch kollektive Belange zu berticksichtigen. In
diesem Sinne ist es entscheidend, die Diskussion tliber Verantwortung in einen
breiteren Kontext einzubetten, der sowohl die klassischen islamischen Lehren als
auch die gegenwartigen Herausforderungen und Fragestellungen einbezieht. So



174 —— Ufuk Topkara

konnen wir die Potenziale des religiosen Denkens besser ausschopfen und eine
verantwortungsvolle und engagierte Weltbeziehung fordern (Diizglin 2018b, 113).

Die Rede ist hier von dem zentralen koranischen Begriff tawakkul, der im
Koran an zahlreichen Stellen betont wird (Lewisohn 2012). Bevor wir auf die
theologischen Aspekte von tawakkul eingehen, ist es hilfreich, sich bewusst zu
machen, dass im semantischen Bedeutungszusammenhang eine Nédhe zwischen
mas’aliyya (Verantwortung) und tawakkul (Vertrauen) besteht. Die Wurzel w-k-],
von der tawakkul abgeleitet wird, umfasst im Arabischen einen Sinnkomplex, der
eng mit ,Beauftragung“ und ,Vollmacht“ verbunden ist (Reinert 1968, 1). Hierzu
zdhlen auch die Ubertragung und das Anvertrauen von etwas sowie die Haltung,
sich auf jemanden zu verlassen (Lane 1893, 3059).

Koranisch erfahrt diese Haltung eine spezifische Ausrichtung. Tawakkul be-
schreibt das Vertrauen, das der Mensch gegeniiber Gott empfindet (Mert 2013, 297).
Dieses Anvertrauen vollzieht sich in einer Richtung, die fiir den Glaubigen von
Bedeutung ist: Es erfordert die Anerkennung von Gott als Quelle von Sicherheit und
Fihrung. Diese Erkenntnis fithrt zur Entwicklung einer inneren Haltung, die Ver-
trauen und Zuversicht in die gottliche Weisheit fordert und dem Individuum hilft,
Unsicherheiten und Herausforderungen zu bewaltigen.

Im Sufismus kann dieses Anvertrauen an Gott einen allumfassenden Charakter
annehmen, der so weit reicht, dass es als vollige Abhangigkeit von Gott betrachtet
wird und die Ablehnung der Existenz sekundarer Kausalitit einschlief3t (Leaman
2016, 191). Dieses tiefe Vertrauen beeinflusst nicht nur den persénlichen Glauben,
sondern auch die sozialen Beziehungen. Es verdeutlicht die Uberzeugung, dass der
Mensch in seinen Handlungen und Entscheidungen stets einen Bezug zu Gott
aufrechterhalten sollte, was wiederum die ethischen Dimensionen seines Handelns
starkt.

Die Verbindung zwischen masTiliyya und tawakkul wird besonders deutlich,
wenn wir die Verantwortung des Individuums im Kontext seiner Beziehung zu Gott
und zu anderen Menschen betrachten. Verantwortung bedeutet, nicht nur fiir das
eigene Handeln zu stehen, sondern auch die Auswirkungen dieses Handelns auf die
Gemeinschaft und die Umwelt zu bedenken. Das Vertrauen in Gott bekréaftigt diese
Verantwortung; es ermdglicht dem Individuum, sich den Herausforderungen des
Lebens zu stellen, ohne vollkommen allein gelassen zu sein.

Im Hinblick auf Verantwortung als soziales Verhaltniskonstrukt wird klax, dass
es eine kollektive Dimension des Denkens und Handelns benétigt, die nicht nur
individuelle Entscheidungen, sondern auch die Interaktionen zwischen Menschen
beriicksichtigt. Indem Verantwortung in soziale Beziehungen eingebettet ist, wird
sie dynamisch und interdependent, was bedeutet, dass die Handlungen eines In-
dividuums immer auch diejenigen anderer beeinflussen. Das Konzept der Ver-
antwortung als relationaler Prozess bestarkt die Vorstellung, dass individuelle und



Gottesbild und Lebensvollzug = 175

gemeinschaftliche Identititen in einem Netzwerk gegenseitiger Abhéngigkeit
existieren.

Diese strukturellen Beziehungsgeflechte sind entscheidend fiir die menschli-
che Existenz, da sie sowohl stiitzende als auch tragende Elemente enthalten
(Burrell 2019, 451). Indem wir die Verantwortung als etwas begreifen, das nicht
isoliert, sondern im Kontext von Beziehungen und Gemeinschaften ausgetibt wird,
erkennen wir die Notwendigkeit an, Verantwortung gemeinsam zu tragen und zu
verhandeln.

Somit fithrt die Integration von tawakkul und mas’liyya zu einem dynami-
schen und anpassungsfahigen Verstdndnis von Verantwortung, das die Gemein-
schaftshildung fordert und das Potenzial hat, individuelle und kollektive Heraus-
forderungen in einer zunehmend komplexen Welt zu bewéltigen. Indem wir diese
Konzepte miteinander verkniipfen, wird ein Rahmen geschaffen, der nicht nur
verantwortungshewusstes Handeln fordert, sondern auch die sozialen Verflech-
tungen und die gegenseitige Abhangigkeit der Menschen in der realen Welt aner-
kennt. Nur durch diese ganzheitliche Perspektive kdnnen wir uns den Herausfor-
derungen unserer Zeit stellen und ein erfilltes, resonantes Leben flihren.

In diesem Kontext ist es entscheidend, die inhdrenten Unzuldnglichkeiten des
Menschen zu beriicksichtigen. Der Mensch ist von Natur aus begrenzt in seiner
Fahigkeit zu Wissen und Kontrolle, was oft zu Unsicherheiten und Fehlern fithren
kann. Genau in diesen Momenten des Zweifels und der Begrenztheit sind tawakkul
und masuliyya besonders bedeutsam. Tawakkul bietet die Moglichkeit, Vertrauen
in Gott zu setzen und Hilfe zu empfangen, wenn menschliche Fahigkeiten an ihre
Grenzen stofien. MasTliyya hingegen motiviert dazu, Verantwortung in einem
grofleren sozialen Zusammenhang zu ubernehmen und die Unterstiitzung der
Gemeinschaft zu suchen. Diese Perspektive auf menschliche Unzuldnglichkeiten als
Teil der menschlichen Erfahrung erméglicht es, Verantwortung nicht nur als in-
dividuelle Aufgabe zu sehen, sondern als gemeinschaftlich getragenen Prozess.
Indem die Theologie diese Unvollkommenheiten anerkennt, kann sie eine unter-
stiitzende Rolle tibernehmen, die darauf abzielt, das Potenzial eines jeden Men-
schen innerhalb seiner sozialen Beziehungen zu entfalten. Auf diese Weise wird
Verantwortung zu einem gemeinschaftlichen Unterfangen, das die individuellen
Schwichen ausgleicht und gleichzeitig die kollektive Stirke fordert.



176 —— Ufuk Topkara

8 Menschliche Verantwortung als
Verhaltniskonstrukt

Gleichsam als Ausgleich fiir diese inharenten Unzuldnglichkeiten ist der Mensch
mit unterstiitzenden Instrumenten ausgestattet. Als Gattung verfiigt der Mensch
beispielsweise liber Sprache und die Fahigkeit sowie das Bediirfnis, diese Mittel zu
kultivieren (Behr 2014b, 494). An dieser Stelle ldsst sich einwenden, dass diese
Fahigkeiten nicht abschliefsend benannt worden sind, sondern dass gerade durch
die Auseinandersetzung mit anderen der Mensch sich weiterentwickeln soll. Dieser
Entwicklungsprozess kann durch das Konzept der Resonanz nach Rosa néher be-
stimmt werden. Rosa betont die Bedeutung von Beziehungen und wechselseitiger
Beeinflussung fiir die menschliche Entwicklung und Sinnfindung. Die Fahigkeit des
Menschen zur Transformation und Weiterentwicklung griindet demnach nicht nur
in seinen angeborenen Anlagen, sondern entfaltet sich wesentlich in der Interak-
tion mit seiner Umwelt und seinen Mitmenschen (Rosa 2019, 435). In diesem Zu-
sammenhang kann auch auf das von Kevin Reinhart angesprochene Bediirfnis des
Menschen, mit der Welt in Kommunikation zu treten, verwiesen werden. Der
Mensch ist nicht nur auf die ihm innewohnenden Fahigkeiten beschrénkt, sondern
sucht aktiv den Austausch und die Interaktion, um seine Wirklichkeit zu gestalten
und sich selbst zu verstehen (Reinhart 2017, 61). Diese Perspektive erweitert das
Verstandnis des Menschen als ein sich entwickelndes Wesen, das seine Identitat
und seinen Platz in der Welt durch kontinuierliche Auseinandersetzung und Re-
sonanz mit seiner Umgebung formt. Entscheidend fiir die islamische Anthropologie
ist, dass sie den Menschen als aktiven Gestalter seiner Umwelt versteht. Die Men-
schen transformieren sie im Sinne der Kultur und verdndern dadurch auch sich
selber (Diizglin 2013, 90—99). Die menschliche Existenz definiert sich dabei nicht
durch statische Zustédnde, sondern durch fortwéhrende Bewegung und die Offen-
heit des Menschen fiir Verdnderung (Behr 2014b, 496).

Die Verantwortung stellt in diesem Zusammenhang als moralische Disposition
der Menschen einen zentralen Ankerpunkt dar. Sie steht nicht nur prinzipiell je-
dem Menschen offen, sondern ist designiert zu einem elementaren Bestandteil
menschlicher Lebensgestaltung iber kulturelle und religiése Grenzen hinweg zu
werden. Das Potenzial hierzu ist zweifellos im Menschen angelegt, weshalb sich
hier, ohne viel Widerspruch zu evozieren, sogar von einer anthropologischen Si-
gnatur sprechen lasst. Menschen iithernehmen Verantwortung und ermahnen sich
gegenseitig dazu, Verantwortung zu tragen, ihr gerecht zu werden.

Die Frage, die im Ausgang der Auseinandersetzung mit Rosa noch offen ist,
lautet, ob Rosas Uberlegungen fiir die islamisch-theologische Konzeption von
Verantwortung hier einen Mehrwert bereithélt, der das bestehende Feld der se-



Gottesbild und Lebensvollzug = 177

mantischen Bedeutungen erweitern und ergénzen kann. Ist es méglich, dass das
islamische Denken einen Diskurs initiiert, der iber den theologischen Rahmen
hinausgeht? Eine bewusste Haltung gegentiber Menschen und der Welt bildet die
Grundlage fiir Verantwortung. Diese Haltung ist islamisch-theologisch nicht durch
eine einzige Formel zu definieren, sondern ergibt sich aus der Offenbarung, ihrer
Interpretation und den Wesenszuigen, die Muslime tiber Jahrhunderte hinweg im
Diskurs erarbeitet haben (Kermani 2009, 50). Der Koran bildet den Grundtext des
Islams, der die gottliche Offenbarung enthalt, Rechtleitung bietet, als Mahnung
dient, moralische Anspriiche begriindet und weiterhin das zentrale Element isla-
misch-theologischen Denkens darstellt. Zugleich ist der Koran und seine Herme-
neutik entscheidend dafiir, wie der Islam den Herausforderungen der modernen
Welt begegnet und sich gegeniiber kritischen Anfragen aus Aufklarung und Reli-
gionskritik behaupten kann. Wahrend der materielle Gehalt des Korans seit seiner
Edition im islamischen Denken kontinuierlich diskutiert, interpretiert und als
Richtschnur fiir das praktische Leben genutzt wird, erhélt sein strukturgebender
Kontext vergleichsweise weniger Aufmerksamkeit. Der strukturgebende Kontext
umfasst nicht nur die historische und kulturelle Situation zur Zeit der Offenbarung,
sondern auch die sprachlichen, stilistischen und thematischen Merkmale, die die
Gesamtdynamik des Korans pragen. Insbesondere die Funktion des Korans als
Narration wird beispielsweise durch die Aspekte der Erinnerung und Wiederho-
lung hervorgehoben (Behr 2018, 113). So fordert der Koran den Leser wiederholt zur
Erinnerung auf, um das Bewusstsein fiir Gottes Gegenwart im Alltag zu starken und
die Verbindung zu ihm zu vertiefen (Behr 2018, 114).

Diese standige Erinnerung kann im Sinne von Rosas Resonanztheorie als eine
Form der Anrufung verstanden werden, die auf eine Antwort zielt. Rosas Idee der
vertikalen Resonanz beschreibt eine spezifische Form der Weltheziehung, bei der
das Subjekt sich auf eine nicht-instrumentelle Weise mit etwas in Beziehung setzt,
das es als unverfilighar oder jenseits des Machbaren empfindet. Dies konnen Pha-
nomene wie Natur, Kunst, Musik, aber eben auch das Transzendente oder Gottliche
sein. In dieser Beziehung sptirt der Mensch eine Anrufung, ein Angesprochen-
werden, und eine Antwortfahigkeit, die ihn transformiert, ohne dass er das Objekt
dieser Resonanz vollstindig kontrollieren oder beherrschen konnte (Rosa 2019,
435).

Der Koran schafft durch seine narrative Struktur einen Raum fiir Resonanz, in
dem sich der Leser angesprochen fiihlt und in einen Dialog mit dem Text und
seiner Botschaft tritt. Hierbei werden weder die Ambivalenzen der Offenbarung
noch ihre historische Einordnung ignoriert. Der Koran wird von Muslimen nicht
nur als intellektueller Text, sondern auch als dsthetische Offenbarung betrachtet
(Kermani 2009, 7). Diese Sichtweise steht im Einklang mit der koranischen Beto-
nung der Schopfungsvielfalt, die sowohl die Vielfalt der Geschopfe als auch die



178 — Ufuk Topkara

plurale Gegenstdndigkeit der weltlichen Beziehungen als Aufgabe des Menschen
einschliefst (K 5:48) (Behr 2014b, 497).

Der Mensch wird im Koran grundlegend als lern- und entwicklungsfahig
dargestellt. Lernen vollzieht sich dabei in der Begegnung von Menschen mit an-
deren Menschen, und diese Begegnung setzt einen Prozess der Bewegung in Gang.
Dies verbindet auch Gott selbst mit allen Menschen und der gesamten Schopfung.
Gott und Mensch stehen tber den Schopfungsakt hinaus in einer andauernden
Beziehung zueinander. In zahlreichen tradierten Texten des Islams wird die Be-
gegnung mit Gott tiber die zwischenmenschliche Ebene vermittelt (Behr 2014b,
497). Der Mensch ist aufgrund seiner geistigen Natur sowohl bedtirftig als auch
fahig zu einer bewusst gesteuerten, aktiven Vergesellschaftung mit seinen Mit-
menschen. Dabei pragt die Beziehung zu Gott sowohl das individuelle Leben als
auch das Zusammenleben in der Gemeinschaft. Eine stabile Verbindung zwischen
dem Einzelnen und Gott fordert ein gelingendes Zusammenleben, wahrend eine
gestorte Beziehung Belastungen und Konflikte verursachen kann (Behr 2014b, 498).
Gleichzeitig 1asst sich, wenn man den Entfremdungsgedanken aufgreift, auch sa-
gen, dass es vielmehr die gesellschaftlichen Verhéltnisse sind, die eine sogenannte
sintakte Beziehung“ zu Gott — im Sinne von Resonanz, wie Rosa es beschreibt —
erschweren oder sogar unmdglich machen. Das wiederum beeintrachtigt die
Selbstverwirklichung des Menschen, was die Krisenhaftigkeit und Tragik der
Spatmoderne verdeutlicht. Es ist gewissermafien ein Kreislauf, aus dem nach Rose
nur durch Resonanzbeziehungen — also partnerschaftliche, bestitigende Verbin-
dungen — herauszukommen ist.

An dieser Stelle ldsst sich aber auch ein anderer Zugang stark machen: Ver-
antwortung. Verstanden als die bewusste Annahme einer Haltung sowie das Ent-
wickeln und Festigen eines eigenen Bewusstseins und einer inneren Orientierung,
denen der Mensch folgt. Dies stellt eine lebenslange Aufgabe dar, die durch Reso-
nanz als dynamischer Prozess kontinuierlich weiterentwickelt und verfeinert
werden kann. Mit zunehmender Erkenntnisfahigkeit und wachsendem Entschei-
dungsspielraum wéchst auch die Fahigkeit der Menschen, die Konsequenzen ihres
Handelns im Voraus zu bedenken und diesem eine zielgerichtete, wert- und er-
wartungsorientierte Richtung zu geben. Gleichzeitig steigert sich ihre Kompetenz,
sowohl fiir sich selbst als auch in Gemeinschaft Wissen zu konstruieren, die Welt zu
interpretieren und die Entwicklung anderer Menschen aktiv zu beeinflussen.
Menschen sind aktiv und willentlich in der Lage, ihre Beziehung zu Gott, zu ihren
Mitmenschen und ihr Handeln in der Welt zu gestalten. IThre Sprachfahigkeit, ihre
allgemeine und soziale Lernfahigkeit, ihre sprachgestiitzte Denk- und Vernunftfa-
higkeit, aber auch seine Fahigkeit zu Empfindung und &sthetischer Erfahrung,
beruhen zwar teils auf von Gott gegebenen Anlagen bzw. Strukturen, bedtrfen



Gottesbild und Lebensvollzug = 179

aber auch der Entwicklung. Der Mensch ist bereit zu dieser Entwicklung, benétigt
dafiir jedoch Anleitung (Behr 2014b, 499).

Gott entldsst Adam zwar in gewisser Weise unfertig in die Welt, stattet ihn aber
mit dem notwendigen Potenzial aus, um seinen Weg zu finden. Diese Unterstiitzung
Gottes setzt sich fort, indem er Adam nicht allein 1dsst, sondern ihn begleitet und
tragt (Behr 2014b, 513). Der Koran scheint eine erzieherische Absicht zu verfolgen
und nutzt die Geschichte von Adam und den Engeln, um ein padagogisch wirksa-
mes Umfeld zu schaffen. Die Dramaturgie und die darin dargestellten Figuren of-
fenbaren Aspekte der menschlichen Natur, die dem Menschen zur Selbstreflexion
dienen, da er sich in ihnen wiederfindet und sich mit ihrem Handeln und ihren
Motiven identifizieren kann. Diese Darstellung unterstreicht die Unvollkommen-
heit Adams und damit der Menschen. Er erhélt den Anstof8 zur Selbstgestaltung,
deren Umsetzung den Menschen jedoch selbst obliegt. Das hierfiir notwendige
Potenzial ist ihnen gegeben (Behr 2014b, 515).

9 Eine Ethik der MaRigung: Pladoyer fiir
Ausgleich und Verzicht

Die ethische Verantwortung der Muslime ist von zentraler Bedeutung und wird als
gottlicher Auftrag von hochster normativer Kraft verstanden. Der Koran ruft
Muslime nachdriicklich zur Ubernahme von Verantwortung auf, wobei er sowohl
das Individuum als auch das Kollektiv berticksichtigt, aber die ethische Verant-
wortung des Einzelnen betont. Im Vordergrund steht die innere Haltung, die dem
Handeln vorausgeht. Der Islam zielt darauf ab, die innere Entwicklung des Men-
schen zu fordern und ihn so fiir die Welt zu 6ffnen (Behr 2017, 64). Verantwortung,
verstanden als Pflichthewusstsein, nimmt eine zentrale Stellung hierin ein, was
sich in dem islamischen Prinzip des Primats der Verpflichtung zeigt. Dieses Prinzip
besagt, dass der Mensch zuerst zur Verantwortung angehalten wird, bevor ihm
Rechte gewdhrt werden. Diese Abfolge wird von muslimischen Denkern hervor-
gehoben, um die normative Bedeutung von Verantwortung zu unterstreichen.
Menschliches Handeln wird folglich daran gemessen, ob Verantwortung
ibernommen wird. Diese Zurechnungsfiahigkeit spielt auch in der modernen
Verantwortungsethik eine zentrale Rolle. Wahrend Verantwortung eingefordert
wird und menschliches Handeln jederzeit und iiberall daran gemessen wird, be-
grenzt Vertrauen diesen Anspruch. Vertrauen ermdglicht es dem Menschen, Ver-
antwortung in Bezug auf andere Menschen und letztlich auch auf Gott zu verste-
hen. Das Konzept des Vertrauens entbindet den Menschen von absoluter
Verantwortung und verpflichtet ihn lediglich dazu, das individuell Mogliche zu



180 — Ufuk Topkara

erfiillen. Fir die Wahrnehmung von Verantwortung ist die Verlautbarung, also die
Kommunikation mit den Betroffenen, von zentraler Bedeutung. Die Ubernahme
von Verantwortung ist zwar zunachst eine innere Haltung, ein Willensentschluss
des Menschen. Solange diese innere Haltung oder Willensentscheidung jedoch
nicht mit den anderen betroffenen Menschen kommuniziert wird, bleibt sie ver-
borgen. Hier liefSen sich Rosas Resonanzachsen einbauen. Als Orientierung und
Wertmafistab dient hier die Suche nach einem mafivollen Leben, das beispiels-
weise dem Trieb nach der Verfiigharmachung der Welt das Streben nach Ausgleich
entgegenhdlt. Extreme sind dabei zu vermeiden. Sowohl kompromisslose Enthalt-
samkeit von allem, was die Welt zu bieten hat, als auch bedenkenloser Konsum und
zligellose Inanspruchnahme waren solche Extreme. Solche Extreme konnen dazu
flihren, dass wir uns anstelle eines Lebens in vielfaltigen Beziehungsgeflechten in
rigiden, einseitigen Strukturen wiederfinden. Wird eine bestimmte Lebenshaltung
zum einzig erstrebenswerten Ziel erklart, besteht die Gefahr, dass andere poten-
zielle Aspekte des Lebens abgewertet werden und aus unserem Leben ver-
schwinden.

Das Austarieren unterschiedlicher Lebenszugénge ist jedoch nicht neu. Das
Konzept der Mesotes beschreibt schon bei Aristoteles die Idee der ,Mitte“ oder
,SMafligung“ und ist ein zentrales Element seiner Ethik, inshesondere in seiner
Theorie des guten Lebens und der Tugend (Wolf 2019, 65). Aristoteles argumentiert,
dass Tugenden Mittelwege zwischen Extremen darstellen. Jede Tugend reprasen-
tiert einen idealen Zustand, der zwischen zwei Lastern oder Extremen — einem
Mangel und einem UbermaR — liegt. Er betrachtet die Mesotes als Leitlinie fiir das
ethische Handeln, die es den Menschen erméglicht, ein ausgewogenes und tu-
gendhaftes Leben zu flihren. Der Schlussel zur Tugend besteht darin, in jedem
Aspekt des Lebens die angemessene Mitte zu finden (Hoffe 2014, 225-228). Die hier
vorgestellte Konzeption geht aber Uber die aristotelische Position an dieser Stelle
hinaus. Zu den zentralen Merkmalen religios vermittelter Kompetenzen gehort die
Befdhigung, zwischen Divergenzen zu moderieren und einen eigenen Weg im Le-
bensvollzug zu begriinden (Behr 2017, 63).

Es geht nicht nur um das Glick oder die Zufriedenheit des Menschen, sondern
auch um eine Orientierung, wie wir uns als Menschen in der Welt verorten und
beheimaten konnen. Aus islamisch-theologischer Perspektive beschrankt sich diese
Verortung und Beheimatung nicht nur auf das Leben. Vielmehr geht es darum,
sowohl diesem Leben zugeneigt zu sein als auch nach etwas zu streben, was die
bedingte Existenz des Menschen in dieser Welt transzendiert. So wie das Leben in
verschiedene Lebensrdume unterteilt ist, in denen die multiplen Lebenszusam-
menhénge Raum finden, so fordert die koranische Offenbarung, dass der Mensch
auch Gott und der koranischen Offenbarung Raum gibt. Der Lebensvollzug folgt
demnach nicht einem Entweder-Oder-Prinzip, sondern einem Sowohl-Als-Auch-



Gottesbild und Lebensvollzug =—— 181

Prinzip. Dieser Lebensvollzug ist unmittelbarer Ausdruck eines Gotteshezugs, der
sich sowohl aus der koranischen Offenbarung als auch dem Vorbild des Propheten
Muhammad ergibt.

Der Kontext des mafdvollen Lebens wird in der islamischen Ideengeschichte
mit dem Begriff i‘tidal verbunden, der als Fahigkeit zum Ausgleich, zur Moderation
unterschiedlicher Interessen oder zur Herstellung von Gleichgewicht verstanden
wird (Cagric1 2001, 456 —457). Diese Haltung bewegt den Menschen zu einer Art
Verzicht, der die Menschen dazu anhilt, ihre Eigeninteressen nicht vollkommen
durchzusetzen und im Sinne eines Uibergeordneten Prinzips ihre Eigeninteressen
hinter das Wohl der Gemeinschaft zuriickzustellen. In diesem Verzicht und dieser
Selbstbegrenzung liegt der Schliissel zur Etablierung eines Gleichgewichtszustands.

Verzicht und Selbsthegrenzung bedeuten fiir die Menschen jedoch nicht, dass
sie sich selbst verlieren. Vielmehr geht es darum, dass sich die Menschen in ihrem
Anspruch nach Dominanz und Durchsetzung ziigeln, um sowohl anderen Rdume
zur Entfaltung zu geben als auch ihren eigenen Status dauerhaft zu schitzen.
Selbstbegrenzung beinhaltet auch die Idee, Grenzen nicht zu uberschreiten. Aus
islamisch-theologischer Sicht bezieht sich dies sowohl auf die von Gott gesetzten
Grenzen als auch auf die Grenzen, die durch den Gebrauch der Vernunft bestimmt
werden. Denn wenn der Mensch lernt, sich selbst zu begrenzen und seine Inter-
essen nicht schonungslos durchzusetzen, wird nicht nur die Gemeinschaft gestiitzt,
sondern auch die Moglichkeit erhalten, ein gelingendes Leben des Einzelnen wie
der gesamten Gemeinschaft zu verwirklichen. Menschliches Dasein ist schliefSlich
Dasein in Relation zu anderen. Der Mensch ist auf den anderen angewiesen, und
ein gelingendes Leben verwirklicht sich in und durch Gemeinschaft. Durch die
Beziehung zu anderen Menschen lernt der Mensch, sich zu verorten und mithilfe
des Anderen tuber sich hinauszusehen. Diese Einsicht verhilft den Menschen
letztlich dazu, ihre Selbstsucht und ihren Eigensinn zu iiberwinden.

Das Verhdltnis von Individuum und Gesellschaft dient einerseits als Reflexi-
onsfléche, um die Konturen der eigenen Individualitat zu bestimmen. Andererseits
fungiert es als MafSstab, wenn der Einzelne auf die Hilfe und Solidaritit anderer
angewiesen ist. Zudem spielt es eine zentrale Rolle, wenn die Menschen ihre Fa-
higkeiten zum Ausgleich und zur Moderation einiiben. Zwar ist das Motiv und die
Féhigkeit, ausgleichend zu wirken, Maf§ zu halten und Gegensétzlichkeiten zu
moderieren, im Menschen angelegt, doch muss diese Fahigkeit auch geiibt und
angewendet werden. Hierzu bendtigen die Menschen Schutzrdume, die die Ge-
meinschaft bietet, sowie Ressourcen, die es ihnen ermdglichen, Fehler zu begehen.
Eine zeitgeméfle Theologie sollte genau diese Schutzrdume schaffen und den
Menschen zugestehen, diese Prozesse auszuhandeln. In diesem Kontext brauchen
die Menschen die anderen, handelnden Menschen, die sie anleiten und ihnen



182 —— Ufuk Topkara

zeigen konnen, wie die Fahigkeit zum Ausgleich unter anderem durch Auseinan-
dersetzung mit den Herausforderungen des Lebens vertieft werden kann.

Das Unterfangen, Gegensétze auszugleichen, kann jedoch auch scheitern und
zu Zerrissenheit und Briichen fiihren. Es ist wichtig, den Ausgangspunkt der ei-
genen Fragen an die Welt niemals aus den Augen zu verlieren. Wenn das Denken
seine Grenzen erreicht, gilt es, diese mit Bescheidenheit anzuerkennen und die
eigene Mitte, die Ausgerichtetheit auf Gott, nicht aus den Augen zu verlieren.

Der Gedanke, dass die Menschen sich sowohl Grenzen setzen als auch die
gesetzten Grenzen anerkennen kénnen, bleibt eine zentrale Aufgabe. Die Leugnung
bestehender Grenzen gefahrdet zutiefst die Existenz des Menschen und unserer
Umwelt. Die Entgrenzung von Gewalt in all ihren Formen sowie die anhaltende
Zerstorung unserer Lebensgrundlagen und der Natur sind mehr als nur ein Be-
drohungsszenario; sie sind mittlerweile eine globale und unwiderleghare Le-
benserfahrung fiir viele Menschen. Ausgehend von dieser Zeitdiagnose konnen wir
nicht nur fiir ein resonantes Leben eintreten, sondern miissen uns auch fiir das
Mafhalten, die Anerkennung von Grenzen, die nicht tiberschritten werden diirfen,
starkmachen.

Welche Schlussfolgerungen lassen sich hieraus fiir eine Theologie ziehen? Aus
der Ubernahme von Verantwortung und der Kultivierung von Vertrauen lsst sich
eine Haltung zum Leben entwickeln, in der das koranische Gottesbild unmittelbar
mit dem Lebensvollzug verbunden wird. Aus dieser Kopplung von Gotteshild und
Lebensvollzug ergibt sich eine regulative, korrigierende Haltung zum Leben, die
stets den Ausgleich sucht, sich in Verzicht tibt und sich die Einhaltung von ethi-
schen Grenzen vorschreibt. Die kritische Gesellschaftsanalyse von Rosa lehrt uns,
dass die Entkopplung des Menschen wie ganzer Gesellschaften die Menschen in
unaufléshare Aporien stiirzen kann. In der Folge kénnen die Menschen die Sinn-
haftigkeit der Welt und die ihrer eigenen Existenz nicht mehr erschliefien. Der
Mensch begreift sich selbst als ,poros“ und gibt damit einem ,Geftihl der Ver-
wundbarkeit“ Ausdruck (Taylor 2007, 27).

Der Theologie kommt nun in diesem Zusammenhang die Verantwortung zu,
einerseits anzuerkennen, dass Zweifeln eine anthropologische Grundhaltung ist
(Dlizgiin 2018b, 13; Langenfeld 2022, 4), die sich nicht wegdiskutieren lasst. Der
eingangs erwdhnte Camus betont eindringlich, dass das Leben und die Lebens-
umstidnde dem Menschen Anlass zum Zweifel geben kénnen. Indem die Theologie
diese Zweifel ernst nimmt, signalisiert sie, dass sie den Menschen in der Bewalti-
gung des Lebens nicht allein ldsst. Andererseits wird die Theologie mit dem An-
spruch konfrontiert, die Griinde fiir die Setzung von ethisch-moralischen Grenzen
darzulegen. Die mdgliche Erklarung darf wiederum nicht mit einem Befolgen von
Normen oder der blinden Nachahmung gleichgesetzt werden (Ayoub 2020). An
dieser Stelle liefSen sich viele Autoren als Belegstellen zitieren. Eine pragende Kritik



Gottesbild und Lebensvollzug = 183

an einer blinden Nachahmung formulierte Ihn Khaldun in seiner Muqgaddima
(Fromherz 2012,114). Gleich zu Beginn der Einfithrung in sein Geschichtswerk fithrt
er aus, dass ohne Quellenkritik Interpreten Gefahr laufen, zu straucheln, auszu-
gleiten und vom Weg der Wahrheit abzuweichen (Ibn Khaldun 2011, 81). Dabei
bezieht sich seine Kritik nicht nur auf das Verfassen von geschichtswissenschaft-
licher Literatur, sondern auch auf das Wirken von Korankommentatoren, womit er
explizit auch die theologischen Wissenschaften in die Pflicht nimmt (Ibn Khaldun
2011, 81).

In diesem Kontext wird deutlich, dass die Theologie das Narrativ des Gehor-
sams gegentiber religiosen Normen nicht einfach reproduzieren, sondern vielmehr
in eine diskursive Auseinandersetzung tiber die existentiellen Fragen tiberfithren
sollte. Gelingt es der Theologie, die religidsen Narrative als eine Anleitung zu einem
menschlichen Lebensvollzug zu verstehen, der das Wohlergehen des Menschen
zum Ziel hat, kann auch die Setzung von Grenzen in einem anderen Licht wahr-
genommen werden. Diese Verbindung zwischen Ibn Khalduns Kritik und der
theologischen Reflexion verdeutlicht die Notwendigkeit, das Spannungsfeld zwi-
schen gelebtem Glauben und der kritischen Auseinandersetzung mit religidsen
Texten zu erkunden, um so zu einem tieferen Verstdndnis der eigenen Praxis zu
gelangen. Es geht folglich bei der Setzung von Grenzen nicht um eine géttliche
Drangsalierung des Menschen. Der Koran hebt diesen Aspekt ausdricklich hervor
(K 2:230; 5:87) und fordert zum Nachdenken auf. Die Anerkennung von Grenzen
resultiert vielmehr aus dem Bewusstsein, dass wir darauf angewiesen sind, sowohl
unsere eigenen Begrenzungen zu akzeptieren als auch die Grenzen anderer zu
respektieren.

Die Erfahrung der Entgrenzung, sowohl in individuellen als auch in gemein-
schaftlichen Zusammenhéngen, birgt ndmlich die Gefahr, dass wir nicht nur unsere
personliche Existenz gefdhrden, sondern auch die der anderen sowie die unserer
Umwelt. In letzter Konsequenz kann die Entgrenzung den Menschen mit einem
Gefiihl der Sinnlosigkeit konfrontieren. Die von Rosa diagnostizierte Beschleuni-
gung, Unverfiigharkeit und Entfremdung moderner Individuen und Gesellschaften
sind daher meines Erachtens in erster Linie als Entgrenzungen zu verstehen, die
das Potenzial besitzen, den Menschen in die Sinnlosigkeit zu fithren. Unbestritten
ist, dass die menschliche Existenz sich in verschiedenen Spannungsverhaltnissen
ausdruckt. In historischer Perspektive wird insbesondere die Doppelnatur des
Menschen thematisiert: Wahrend sich der Korper nach dem Weltlichen richtet,
sehnt sich die Seele nach der Riickkehr zu Gott (Behr 2014b, 520). In dieser
Grundhaltung wird eine menschliche Zerrissenheit diagnostiziert, die als konsti-
tuierende Welterfahrung verstanden wird. Nach Rosa hat sich diese Zerrissenheit
in der Moderne nicht nur qualitativ vertieft, sondern auch quantitativ vermehrt.



184 —— Ufuk Topkara

Auch wenn sich diese Zerrissenheit nicht vollstindig auflosen lasst, konnen
wir zumindest lernen, sie zu moderieren. Aus islamisch-theologischer Sicht ist die
Frage eindeutig zu bejahen, wenn es dem Menschen gelingt, eine religios vermit-
telte Haltung mit theoretischer Erkenntnis in einer Doppelbewegung zu verbinden.
Der Lebensvollzug von Muslimen ist daher von stdndiger Aktivitat gepragt, von
Interaktion mit anderen Menschen und der Welt. Sie handeln aus einer Haltung
der Verantwortung und einem Pflichtgefiihl gegeniiber der Schépfung und dem
Menschen. Daraus ergeben sich stets Fragen und Konflikte, die vermittelt, ausge-
handelt und in Beziehung gesetzt werden mussen. In diesem Zusammenhang
nehmen Muslime eine Haltung zum Leben und zur Welt ein, die primdr als ge-
staltende Aktivitét verstanden wird.

Mas'iliyya und tawakkul umreifsen dabei die Pole dieses Zugangs, indem sie
sowohl den Beginn als auch die Grenzen dieser Aktivitit markieren. Auf die
Konstitution durch masaliyya folgt die Eingrenzung durch tawakkul Diese beiden
Konzepte spannen einen Zwischenraum auf, den es sinnvoll zu erschliefien und mit
Leben zu fullen gilt (K 2:143).

10 Schlussbetrachtung

Rosa thematisiert gesellschaftliche Bedingungen, die Resonanz erméglichen oder
behindern, wie Globalisierung, Technologie und soziale Isolation. Der Verlust von
Resonanz in einer zunehmend individualisierten und materialistischen Gesell-
schaft kann mit den theologischen Positionen zur sozialen Verantwortung und zur
Bedeutung von Gemeinschaft in Konflikt geraten. Rosa verbindet die Idee der Re-
sonanz mit der Suche nach Sinn und Erfiillung. Ahnlich betont die islamische
Theologie die Bedeutung der spirituellen Erfahrung als Weg zu einem erfiillten
Leben. Gldaubige sind eingeladen, eine resonante Beziehung zu Gott und zur
Schopfung zu kultivieren, was in der islamischen Praxis gefordert wird. Rosas
Resonanztheorie und islamische Theologie bieten parallel verlaufende Erkla-
rungsansitze, um die Bedeutung von Beziehungen, die Rolle des Individuums in
der Gemeinschaft, die ethischen Dimensionen dieser Interaktionen sowie die Su-
che nach Sinn und Erfillung im Leben zu untersuchen. Das Verstdndnis von Re-
sonanz kann dazu beitragen, die Bedeutungszusammenhinge von ethischen
Werten in der islamischen Tradition zu vertiefen und zeitgendssische Herausfor-
derungen in der Gesellschaft zu adressieren.

Zweifellos entwickelt der Mensch Haltungen zum Leben, die eine erfiillende
Sinnhaftigkeit der menschlichen Existenz begriinden konnen. Die Resonanztheorie
kann dahingehend umgesetzt werden, dass der Mensch sich in sinnvolle und be-
wusst herbeigefiihrte Verhéltnisse sowohl zur Umwelt als auch zu anderen Men-



Gottesbild und Lebensvollzug = 185

schen setzt. Warum benétigt der Mensch dann noch die Theologie, wenn mit Hilfe
solcher Theorieentwiirfe die WertmafSstabe fiir ein resonantes Leben entdeckt und
formuliert werden konnen? Die Menschen leben nicht schon dadurch ein erfiilltes
Leben, in dem sie ein resonantes Leben fiihren. Es existiert noch eine Fille, die
diesen Umstand uibertrifft. Diese Fulle besteht in dem Ausgreifen nach etwas, dass
dieses Leben uibersteigt, und trotzdem nur durch dieses Leben zu erreichen ist. Nur
die Einbindung dieses Uberschusses in die menschliche Existenz vermag jenen
Ausgleich herbeizuftihren, der notwendig ist, um in tragenden Beziehungen zu
leben. Die Resonanztheorie kann uns dabei behilflich sein, um diese Einbindung
und der ihr zugrunde liegenden Bedingungen und Herausforderungen besser zu
verstehen. Aus muslimischer Sicht bleibt es notwendig, sie an entscheidender Stelle
durch das islamisch-theologische Konzept von masliyya und tawakkul zu ergin-
zen. Dies erméglicht nicht nur eine Rickbindung an die koranische Weltverwie-
senheit, sondern bringt auch die Begrenzung menschlicher Verantwortung zum
Ausdruck. Islamisches Denken kann sich fiir die Begrenzung, den Verzicht und die
Anerkennung von Grenzen einsetzen und dabei das eigene Sinnangebot sowie eine
Mitte benennen, die es im Auge zu behalten gilt. Die Resonanztheorie kann in
diesem Zusammenhang jene kritische Folie bieten, um die Kategorie von masli-
yya zu kalibrieren. Hierdurch lésst sich dieses Schliisselkonzept islamisch-theolo-
gischer Deutung sowohl ergénzen als auch aktualisieren. In dieser Verortung lasst
sich auch ein Beitrag identifizieren, der tiber den eigenen Diskurs hinaus rezipiert
werden konnte.

Durch die Gabe der Sprache, die Gott dem Menschen in Form der ,Namen der
Dinge“ (K 2:31) vermittelt, erhélt dieser mehrere besondere Fahigkeiten: die auto-
nome, innere Kommunikation mit Gott, die Fahigkeit zur Selbstbetrachtung und
die Moglichkeit, sein Leben aus der Gegenwartigkeit heraus, die Vergangenheit und
Zukunft verbindend, bewusst zu planen (Behr 2016, 36). Diese sprachlichen Fa-
higkeiten ermoglichen nicht nur den Austausch zwischen Individuen, sondern
auch die Reflexion iiber sich selbst und die Beziehung zu Gott, was letztlich zu
einem tieferen Verstiandnis der eigenen Existenz fithrt. Das Paradigma des ersten
Scheiterns, gebtindelt in der Geschichte von Adam und Eva, bildet den Auftakt zu
einer Geschichte des Lernens. Lernen vollzieht sich sowohl auf individueller als
auch auf kollektiver Ebene. So wird deutlich, dass das menschliche Versagen nicht
das Ende, sondern der Beginn eines Lernprozesses darstellt, der zur Reifung und
Erkenntnis beitragt. Schon in fritheren Jahrhunderten betrachteten muslimische
Denker den Menschen als ein Wesen, das der Entwicklung bedarf und gleichzeitig
zu ihr fahig ist (Behr 2016, 39).

Harun Behr beschreibt die menschliche Intuition als ein Spannungsfeld, in
dem der Mensch sich auf der Erde gleichzeitig heimisch und fremd fiithlt. Gemaf
seiner Bestimmung wird der Mensch von Gott auf die Erde gesetzt, um in seinem



186 —— Ufuk Topkara

Sinne zu handeln (K 2:30, 7:10-30, 17:61-70, halifa). Die koranische Vorstellung,
dass die wahre Heimat des Menschen nicht in dieser vergdnglichen Welt liegt,
sondern in einer transzendenten Sphdre, die seiner irdischen Existenz sowohl
vorausgeht als auch folgt, deutet das Sterben als eine Heimkehr an (Behr 2014b,
520). Dieses Verstdndnis impliziert jedoch meines Erachtens nicht, dass die irdische
Existenz des Menschen ohne Sinn und Méglichkeit zur Selbstverwirklichung ist.
Vielmehr lésst sich die Vorstellung der Heimkehr auf das Leben im Hier und Jetzt
ubertragen, indem die Reise des Menschen auf Erden als eine standige Suche nach
dem Gottlichen interpretiert wird.

In diesem Sinne ist das Leben kein Zustand der absoluten Entfremdung, son-
dern vielmehr ein Weg der Anndherung und Verwirklichung im Angesicht des
Gottlichen. Die Handlungen, Erfahrungen und Bemithungen der Menschen sind
somit bedeutsam und tragen dazu bei, ihre Beziehung zur anderen Heimat zu
gestalten. Die irdische Existenz ist demnach nicht als ein Ort der reinen Entfrem-
dung zu verstehen, sondern als eine wertvolle Phase der geistigen Entwicklung und
der Suche nach Sinn und Verbindung mit dem, was jenseits dieser Welt liegt.

In dieser Einordnung lasst sich ein Beitrag identifizieren, der tiber den eigenen
Diskurs hinaus Wirkung entfalten konnte. Die Notwendigkeit, Grenzen anzuer-
kennen, dient letztlich dem Wohl der Menschen selbst. Die zentrale Frage bleibt,
welche Schlussfolgerungen und Handlungsanleitungen sich daraus ableiten lassen.

In den Worten von Rosa lasst sich hier die grundlegende Antwortbeziehung
lokalisieren, die er als den Kern religiosen Denkens in den monotheistischen Re-
ligionen bhezeichnet (Rosa 2022, 71). Diese Antwortbeziehung ist entscheidend fir
das Verstandnis, wie Menschen in einer pluralistischen und oft herausfordernden
Welt Sinn und Werte finden kénnen, indem sie die komplexen Verflechtungen
zwischen Glauben, Verantwortung und Gemeinschaft erkennen und leben.

Rosas Resonanztheorie entwirft das Bild einer wiinschenswerten Zukunft, in
der das Leitmotiv nicht langer in der instrumentellen Beherrschung und der un-
eingeschrankten Verfiigharkeit der Welt liegt. Stattdessen riickt er das Prinzip des
Hoérens und des darauf basierenden Antwortens in den Mittelpunkt, wie er selbst
pragnant formuliert: ,Eine bessere Welt ist moglich, und sie ldsst sich daran er-
kennen, dass ihr zentraler Mafdstab nicht mehr das Beherrschen und Verfiigen ist,
sondern das Horen und das Antworten“ (Rosa 2019, 762). Dieser Ansatz betont die
Notwendigkeit einer responsiven Haltung gegentiber der Welt und den Mitmen-
schen als Grundlage fiir ein erfiilltes Leben und eine gerechtere Gesellschaft, wobei
implizit auch eine Verantwortung fiir das Wohl anderer mitschwingt.

Aus theologischer Sicht 1dsst sich jedoch hier eine Kritik an Rosas Diagnose der
gegenwartigen Zeit und seinem Entwurf eines ,guten Lebens“ formulieren, ins-
besondere im Hinblick auf die unzureichende Thematisierung sozialer Ungleich-
heit. Wahrend Rosa die Existenz von Ungleichheit anerkennt, integriert er keine



Gottesbild und Lebensvollzug = 187

explizit ungleichheitstheoretische Perspektive in seine Resonanztheorie und ar-
gumentiert, dass das Kernproblem in der ungleichen Verteilung von Resonanz-
achsen liege. Dies erscheint gerade im Hinblick auf die in diesem Beitrag hervor-
gehobene zentrale Bedeutung der Verantwortung als ein Defizit. Im Kontext der
zuvor erorterten individuellen Verantwortung, die den Menschen zur voraus-
schauenden und werteorientierten Selbstfiihrung anhdlt, muss auch die soziale
Verantwortung eine zentrale Rolle spielen. Dies impliziert die theologische Auf-
forderung, sich kritisch mit der zunehmenden sozialen Ungleichheit auseinan-
derzusetzen und sich entschieden fiir die Verantwortung von Reichtum einzuset-
zen. Eine solche Ausweitung wiirde Rosas Resonanztheorie um eine wesentliche
sozialethische Dimension erweitern. Sie wiirde die Frage nach der gerechten
Verteilung von Mdglichkeiten zur Resonanz in den umfassenderen Rahmen einer
Verantwortungsethik stellen, die iiber das Individuelle hinausgeht und gesell-
schaftliche Strukturen in den Blick nimmt.

Bibliographie

Adanali, Ahmet Hadi. 2008. ,Was wir tun kdnnen, aber nicht tun sollen. Die Quellen der
Verantwortung im islamischen Recht und islamischer Theologie.“ In Verantwortung fiir das
Leben. Ethik in Christentum und Islam, hg.v. Hansjorg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim
und Biilent Ucar, 52 -73. Regensburg: Verlag Friedrich Prustet.

Anjum, Ovamir. 2007. ,Islam as a Discursive Tradition: Talal Asad and His Interlocuters.“ Comparative
Studies of South Asia, Africa, and the Middle East, 27/3: 656 - 672.

Ayoub, Samy. 2020. ,Neither Desiring It, nor Transgressing Its Limits: Ethical Hierarchy in Islamic
Law.“ In Islamic Law and Ethics, hg. V. David Vishanoff, 34 - 52. London, Washington:
International Institute of Islamic Thought.

Bauer, Thomas. 2020. Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der Antike und der Orient.
Miinchen: C.H. Beck.

Baranzke, Heike. 2008. ,Vor Gott - fiir die Geschdpfe. Grundlinien einer christlichen Anthropologie
und Ethik der Weltverantwortung.“ In Verantwortung fiir das Leben. Ethik in Christentum und
Islam, hg.v. Hansjérg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim und Biilent Ucar, 21-45.
Regensburg: Verlag Friedrich Prustet.

Beck, Valentin. 2016. Eine Theorie der globalen Verantwortung. Was wir Menschen in extremer Armut
schulden. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Beheshti, M.R. Hosseini. 2014. ,Moralisches Handeln als Antwort auf Gottes Aufruf<. In Handeln
Gottes - Antwort des Menschen, hg.v. Klaus von Stosch und Muna Tatari, 137 -149. Paderborn:
Ferdinand Schéningh.

Behr, Harry Harun. 2010. ,Muslimische Identitdten und Islamischer Religionsunterricht.“ In Was soll
ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schiilerinnen und Schiller als Herausforderung fiir den
Islamischen Religionsunterricht, hg.v. Harun Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und
Hansjorg Schmid, 57 -103. Berlin: LIT Verlag.



188 —— Ufuk Topkara

Behr, Harry Harun. 2014a. ,Du und Ich. Zur anthropologischen Signatur des Korans.“ In Zwischen
Himmel und Erde. Bildungsphilosophische Verhdltnisbestimmungen von Heiligem Text und Geist,
hg.v. Harry Harun Behr und Fahimah Ulfat, 11-31. Miinster: Waxmann.

Behr, Harry Harun. 2014b. ,Menschenbilder im Islam.“ In Handbuch Christentum und Islam in
Deutschland. Grundlagen, Erfahrungen und Perspektiven des Zusammenlebens, hg.v. Mathias Rohe,
Hawva Engin, Mouhanad Khorchide, Omer Ozsoy und Hansjérg Schmid, 489 -529. Freiburg:
Herder.

Behr, Harry Harun. 2016. ,Sich in die Bindung nehmen lassen. Zur Autonomiefahigkeit des Subjekts
im Licht des Korans.“ In Zwischen Gewissen und Norm. Autonomie als Leitkategorie religiése
Bildung im Islam und im Christentum, hg.v. Tarek Badawia und Hansjérg Schmid, 27-48.
Munster: LIT Verlag.

Behr, Harry Harun. 2017. ,Der Dritte Modus. Zur Frage der Pragmatik zwischen Sakularitat und
Religion am Beispiel des Korans.“ In Zwei Pluralismen. Positionen aus Sozialwissenschaft und
Theologie zur religioser Vielfalt und Sékularitét, hg.v. Peter L. Berger, Silke Steets und Wolfram
WeiRe, 63 -80. Minster/New York: Waxmann.

Behr, Harry Harun. 2020. ,Radikale Freiheit. Den Islam anders denken.“

In Muslimisch und liberal!, hg.v. Lamya Kaddor, 55-69. Munchen: Piper.

Binay, Sara und Mouhanad Khorchide (Hg.). 2019. Islamische Umwelttheologie. Ethik, Norm und Praxis.
Freiburg: Herder.

Bobzin, Hartmut. 2022. Der Koran. Aus dem Arabischen neu iibertragen und erléutert von

Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katharina Bobzin. Minchen: C.H. Beck.

Burrell, David. 2019. ,Rationality of Faith for al-Ghazali.“ In Rationalitdt in der Islamischen Theologie.
Band I: Die klassische Periode, hg. v. Maha El Kaisy-Friemuth, Reza Hajatpour und Mohammed
Abdel Rahem, 445 -463. Berlin: De Gruyter.

Gagrici, Mustafa. 2001. ,Itidal.“ In Islam Ansiklopedisi 23: 456 - 457.

Camus, Albert. 1997. Fragen der Zeit. Hamburg: Rowohlt.

Camus, Albert. 2013a. Der Mythos des Sisyphos. Hamburg: Rowohlt.

Camus, Albert. 2013b. Der Mensch in der Revolte. Hamburg: Rowohlt.

Cook, Michael. 2001. Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought. Cambridge:
Cambrige University Press.

Dreier, Lena. 2023. Der Islam als akademische Praxis. Von der biographischen Islamizitit zum pluralen
Islam. Baden-Baden: Ergon.

Diizgiin, Saban Ali. 2013. Din Birey ve Toplum. Ankara: Akcag.

Diizgiin, Saban Ali. 2018a. Cagdas Diinyada Din ve Dindarlar. Ankara: Otto.

Duizgiin, Saban Ali. 2018b. Sosyal Teoloji. Insanin Yeryiizii Seriiveni. Ankara: Otto.

Diizgiin, Saban Ali. 2019. Sarp Yokusun Eteginde Insan. Ankara: Otto.

Dziri, Amir. 2023. Tradition und Diskurs. Wandel als Méglichkeit islamischer Hermeneutik. Berlin: De
Gruyter.

El-Rouayheb, Khaled. 2015. Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century Scholarly Currents in
the Ottoman Empire and the Maghreb. Cambridge: Cambridge University Press.

El Maaroufi, Asmaa. 2021. Ethik des Mitseins. Grundlinien einer islamisch-theologischen Tierethik.
Freiburg, Miinchen: Verlag Karl Alber.

Engelhardt, Felix. 2017. Islamische Theologie im deutschen Wissenschaftssystem. Ausdifferenzierung und
Selbstkonzeption einer neuen Wissenschaftsdisziplin. Wiesbaden: Springer VS.

Esfahani, Mahdi. 2022. ,Homo ethicus oder der Mensch in seiner moralischen Verantwortung.“ The
Turn. Zeitschrift fiir islamische Philosophie, Theologie und Mystik, 4: 83 -105.



Gottesbild und Lebensvollzug  =— 189

Fakhry, Majid. 1994. Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill.

Faruque, Muhammad U. 2021. Sculpting the Self. Islam, Selfhood, and Human Flourishing. Ann Arbor:
University of Michigan Press.

Fromherz, Allen. 2012. Ibn Khaldun. Life and times. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Goodman, Lenn E. 2003. Islamic Humanism. Oxford: Oxford University Press.

Gocke, Benedikt Paul. 2018. Die Wissenschaftlichkeit der Theologie. Band 1: Historische und
systematische Perspektiven. Munster: Aschendorff Verlag.

Giines, Ozden. 2016. Prosozialitit im Islam. Ihre Lehren und Dimensionen im Koran und Hadith.
Frankfurt am Main: Peter Lang Verlag.

al-Gurgani, ‘Al ibn Muhammad. 1984. Kitab al-ta'ifat. Herausgegeben von Ibrahim Abyari.

Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi.

Griffel, Frank. 2021. The Formation of Post-Classical Philosophy in Islam. Oxford: Oxford University
Press.

Habermas, Jurgen. 2001. Glauben und Wissen - Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen. 2022. Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Konstellation von
Glauben und Wissen. Berlin: Suhrkamp.

Hajatpour, Reza. 2014. ,Mensch und Gott. Von islamisch-philosophischen Menschenbildern. In
Zwischen Himmel und Erde. Bildungsphilosophische Verhdltnisbestimmungen von Heiligem Text und
Geist, hg.v. Harry Harun Behr und Fahimah Ulfat, 77-91. Miinster: Waxmann.

Haji, Ishtiyaque. 2019. The Obligation Dilemma. Oxford: Oxford University Press.

Hayden, Patrick. 2016. Camus and the Challenge of Political Thought. Between Despair and Hope. New
York: Palgrave Pivot.

Hoffe, Otfried. 2014. Aristoteles. Miinchen: C.H. Beck.

Ibn Khaldun. 2011. Die Mugaddima. Betrachtungen zur Weltgeschichte. Aus dem Arabischen
Ubertragen und mit einer Einfiihrung von Alma Giese. Unter Mitwirkung von Wolfhart
Heinrichs. Minchen: C.H. Beck.

Izutsu, Toshihiko. 2002. God and Man in the Qur’an. Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. Jaya
Malaysia: Islamic Book Trust.

Jaeggi, Rahel. 2006. Entfremdung: zur Aktualitdt eines sozialphilosophischen Problems. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Jonas, Hans. 1983. Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kam, Hureyre. 2023. ,,Uber die Maglichkeit der Entwicklung einer philosophisch begriindeten
Verantwortungsethik im Islam.“ In Grenzgdnge wissenschaftlicher Reflexivitdt in Judentum,
Christentum und Islam, hg.v. Tugrul Kurt, Felix Machka, Johannes Mdller, und Christoph Rogers.
319-341. Darmstadt: WBG Academic.

Kamali, Mohammad Hashim. 2003. Principles of Islamic jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts
Society.

Karimi, A. Milad. 2021. Licht iiber Licht. Dekonstruktion des religiésen Denkens im Islam. Freiburg,
Munchen: Karl Alber Verlag.

Kermani, Navid. 2009. Sprache als Wunder: der Koran als Grundtext der arabischen Kultur. Zurich:
Vontobel Stiftung Schriftenreihe.

Kowanda-Yassin, Ursula Fatima. 2022. ,Vom Himmel beriihrt - Die Sehnsucht des Menschen nach
der Welt.“ Jahrbuch fiir islamische Religionsphilosophie, Band 4. Welt -Umwelt -Mitwelt:
118-143.



190 —— Ufuk Topkara

Kurnaz, Serdar. 2021. ,Umma versus ‘urf. Die Uneinheitlichkeit der Rechtsbrduche und die Sorge um
die islamische Einheit.“ In Identitdten und Kulturen. Kontexte im Konflikt, hg.v. Felix Korner,
Serdar Kurnaz und Omer Ozsoy, 75-103. Freiburg: Herder.

Lane, Edward William. 1893. Arabic-English Lexicon. Beirut: Islamic Texts Society.

Langenfeld, Aaron. 2022. ,Was kann ich glauben? Uberlegungen zum Glauben in sékularer Kultur.
Impulse 132/3: 4-17.

Leaman, Oliver. 2006. The Qur’an. An Encyclopedia. London, New York: Routledge.

Leaman, Oliver. 2016. The Qur’an. A Philosophical Guide. London, Oxford: Bloomsbury.

Lewisohn, Leonard. 2012. ,Tawakkul.“ In Encyclopaedia of Islam, Second Edition, hg.v. P. Bearman, Th.
Bianquis, C.E. Bosworth, E. van Donzel und W.P. Heinrichs. Leiden: Brill.

Louhichi, Soumaya. 2022. ,,On the History of Concepts. The Evolution of the Concept ,hilafa“ in
Modern Times*. Frankfurter Zeitschrift fiir islamisch-theologische Studien 6: 65-99.

Marx, Karl. 2005. Gkonomisch-philosophische Manuskripte. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

al-Maturidt, ’Aba Manstar Muhammad. 2005. Ta'wilat al-Qur'an, hg.v. Ahmet Vanlioglu. Istanbul:
Mizan.

Mert, Muhit. 2013. ,,Gottvertrauen.“ In Lexikon des Dialogs. Grundbegriffe aus Christentum und Islam.
Band 1 Abendmahl- Kult, hg.v. Richard Heinzmann. 297. Freiburg: Herder.

Mohamad, Ahmad. 2023. Der Dualismus von Recht und Pflicht im Islam. Berlin: Peter Lang.

Moosa, Ebrahim. 2021. ,A Theological Gaze at the Human Condition. Considering Divine Action and
Human Responsibility. In Divine Action. Challenges for Muslim and Christian Theology, hg.v. John
Sanders und Klaus von Stosch. 189 -209. Leiden: Brill.

Nasr, Seyyed Hossein. 1993. The Need for a Sacred Science. Albany: State University of New York
Press.

Ozsoy, Omer. 2015. ,Islamische Theologie als Wissenschaft. Funktionen, Methoden,
Argumentationen.“ In Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum und Islam,
hg.v. Mohammad Gharaibeh, Esnaf Begic, Hansjérg Schmid und Christian Strébele, 56 - 68.
Regensburg: Verlag Friedrich Prustet

Peters, Mathijs und Bareez Majid. 2022. Exploring Hartmut Rosa’s Concept of Resonance. Cham:
Palgrave Macmillan.

Rahman, Fazlur. 1987. ,My Belief in Action. In The Courage of Conviction, hg.v. Phillip L. Berman,
153-159. New York: Ballantine Books.

Rahman, Fazlur. 2009. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press.

Reinhart, Kevin A. 2017. ,What we know about Ma‘raf.“ Journal of Islamic Ethics 1: 51-82.

Reinert, Benedikt. 1968. Die Lehre vom tawakkul in der klassischen Sufik. Berlin: De Gruyter.

Renz, Andreas und Abdullah Takim. 2008. ,,Christen und Muslime in der gemeinsamen
Verantwortung fiir das Leben. In Verantwortung fiir das Leben. Ethik in Christentum und Islam,
hg.v. Hansjorg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim und Biilent Ucar. 255 - 275. Regensburg:
Verlag Friedrich Prustet.

Rosa, Hartmut. 2005. Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2012. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse einer neuen
Gesellschaftskritik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2013. Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf einer kritischen Theorie spdtmoderner
Zeitlichkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2019. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2020. Unverfiigharkeit. Wien: Residenz Verlag.



Gottesbild und Lebensvollzug =—— 191

Rosa, Hartmut. 2022. Demokratie braucht Religion. Miinchen: Késel-Verlag.

Schneider-Stengel, Detlef. 2022. ,Rettung vor dem Absolutismus der Wirklichkeit? Von der
Vulnerabilitdt des Menschen und der Schopfung.“ Jahrbuch fiir islamische Religionsphilosophie,
Band 4. Welt -Umwelt -Mitwelt: 31-71.

Schulz, Peter. 2017. ,Resonanz als normativer MaRstab. Zur Einleitung.“ In Resonanzen und
Dissonanzen. Hartmut Rosas Kritische Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian Helge Peters und
Peter Schulz, 125-129. Bielefeld: transcript Verlag.

Schulze, Reinhard. 2022. ,Islamische Theologie im Wissenschaftssystem moderner Universitdten.“ In
Bildungskulturen im Islam, hg.v. Abbas Poya, Farid Suleiman und Benjamin Weineck. 73 -102.
Berlin: De Gruyter.

Sievers, Mira. 2015. ,Der Mensch als Statthalter auf Erden? Aspekte einer Halifa Theologie.*

In C(IBEDO 4: 136 -145.

Sievers, Mira. 2022. ,Koranische Impulse fiir eine islamische Umweltethik.“ Jahrbuch fiir islamische
Religionsphilosophie, Band 4. Welt -Umwelt -Mitwelt: 13 -31.

Suleiman, Farid. 2022. ,Ist Islamische Theologie eine Wissenschaft?“ In Bildungskulturen im Islam,
hg.v. Abbas Poya, Farid Suleiman und Benjamin Weineck. 43 -72. Berlin: De Gruyter

at-Tabarf, ’Aba Ga‘far Muhammad ibn Garir. 2001. Gami‘u I-bayani ‘an ta'wili ayi I-Qur'an,
herausgegeben von ‘Abd "Allah ibn ‘Abd al-Muhsin at-Turki. Kairo: Higr.

al-Tahanawi, Muhammad ibn ‘All. 1996. Kashshaf istilahat al-funan wa’l-ulam al-islamiyya.
Herausgegeben von ‘All Dahr@j. Beirut: Maktabat Lubnan Nashiran.

Takim, Abdullah. 2008. ,Stellvertreter oder Ebenbild Gottes? Der Mensch in Christentum und Islam.“
In Verantwortung fiir das Leben. Ethik in Christentum und Islam, hg.v. Hansjorg Schmid, Andreas
Renz, Abdullah Takim und Biilent Ucar. 46 -52. Regensburg: Verlag Friedrich Prustet.

Taylor, Charles. 2007. A Secular Age. Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press.

Topkara, Ufuk. 2025. ,,0n Responsibility: Islamic Ethical Thought Engages with Jewish Ethical
Thought.“ Religions 16 (3): 27.

Topkara, Ufuk. 2018. Umrisse einer zeitgemdpfSen philosophischen Theologie im Islam. Die Verfeinerung
des Charakters. Wiesbaden: ).B. Metzler.

Weber, Max. 2010. Politik als Beruf. Berlin: Duncker und Humblot.

Wolf, Ursula. 2019. ,,Uber den Sinn der Aristotelischen Mesoteslehre (II).“ In Aristoteles:
Nikomachische Ethik, hg.v. Otfried Hoffe. 65 -85. Berlin: De Gruyter.

az-Zamahs3arf, Mahmad ibn ‘Umar. 2016. al-Kassaf, herausgegeben von Murat Siiltin. Istanbul:
Tirkiye Yazma Eserler Kurumu Bagkanhg.

Zheng, Robin. 2018. ,What is My Role in Changing the System? A New Model of Responsibility for
Structural Injustice.“ Ethical Theory and Moral Practice 21/4: 869 - 885.






	Ufuk Topkara
	Gottesbild und Lebensvollzug im Kontext von Verantwortung (masʾūliyya) und Vertrauen (tawakkul)
	Eine Auseinandersetzung mit Hartmut Rosa 
	1 Einführung
	2 Vom Weltbezug zur Verantwortung: Die Resonanztheorie als Impulsgeber für eine zeitgenössische Islamische Theologie
	3 Die Resonanztheorie als Antwort auf Entfremdung, Beschleunigung, und Unverfügbarkeit
	3.1 Entfremdung
	3.2 Beschleunigung
	3.3 Unverfügbarkeit

	4 Die resonante Weltbeziehung als Antwort auf die modernen Krisen
	5 Das vielschichtige Konzept der Verantwortung: Ein Überblick
	6 Verantwortung: Ein erster islamisch-theologischer Zugriff
	6.1 Verantwortung im islamisch-rechtlichen Diskurs
	6.2 Verantwortung in zeitgenössischen ethisch-theologischen Diskursen
	6.3 Verantwortung im Islam: Eine koranische Perspektive

	7 Vertrauen (tawakkul) als komplementäre Haltung zu Verantwortung
	8 Menschliche Verantwortung als Verhältniskonstrukt
	9 Eine Ethik der Mäßigung: Plädoyer für Ausgleich und Verzicht
	10 Schlussbetrachtung
	Bibliographie


