
Ufuk Topkara
Gottesbild und Lebensvollzug im Kontext 
von Verantwortung (masʾūliyya) und 
Vertrauen (tawakkul)
Eine Auseinandersetzung mit Hartmut Rosa 

1 Einführung
Die Theologie wird bisweilen als akademische Disziplin marginalisiert. Ein häufi
ger Kritikpunkt ist, dass sie sich nicht nur auf ihre eigene Tradition beschränkt, 
sondern auch in ihr verhaftet bleibt. Zudem wird bemängelt, dass sie ihre eigenen 
Wahrheitsansprüche nicht in dem Maße hinterfragt und angesichts neuer Er
kenntnisse evaluiert, wie es in anderen Wissenschaften üblich sei (Göcke 2018, 
XXXI-XXXIV). Daraus ergibt sich die Frage, ob die Theologie hinsichtlich ihrer 
Wahrheitsansprüche und Methoden mit anderen Wissenschaften vergleichbar ist 
(Suleiman 2022). Für Ömer Özsoy steht außer Frage, dass die Theologie sich in der 
islamischen Ideengeschichte als Wissenschaft etabliert hat und folglich heute auch 
nur als Wissenschaft betrieben werden kann (Özsoy 2015, 59). Noch nicht hinrei
chend geklärt ist meines Erachtens aber die Frage, inwieweit der dem Wissen
schaftsverständnis der christlichen Theologie zugrunde liegende Wahrheitsan
spruch unbeabsichtigt auch eine Normierung für die Islamische Theologie 
vornimmt. Reinhard Schulze hebt zu Recht hervor, dass die vom Wissenschaftsrat 
favorisierte Bezeichnung „Islamische Studien“ den entscheidenden Vorteil bot, 
muslimischen Akademiker:innen das Recht zuzugestehen, die neu entstandene 
universitäre Disziplin selbst zu benennen. Hierdurch konnte auch vermieden 
werden, das akademische Feld „durch den Begriff „Theologie“ zu normieren und 
an den Standard christlicher Theologie auszurichten“ (Schulze 2022, 74). Jede reli
giöse Kultur und ihre zugehörige Theologie weisen spezifische Eigenheiten auf. Es 
ist zugleich wertvoll und auch bereichernd, die Gemeinsamkeiten religiösen Den
kens herauszuarbeiten, als auch die Unterschiede zwischen den verschiedenen 
Theologien deutlich zu machen.

Die Integration der neu etablierten Islamischen Theologie¹ an den deutschen 
Universitäten in den bestehenden theologischen Diskurs ist daher mit Herausfor

1 Dieser Beitrag unterscheidet zwischen islamischem Denken einerseits und Islamischer Theo-

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111352657-009  

https://doi.org/10.1515/9783111352657-009


derungen und Konflikten verbunden (Dreier 2023, 221 – 224). Die Ideengeschichte 
der christlichen Theologien sowie die spezifischen staatsrechtlichen und wissen
schaftspolitischen Bedingungen in Deutschland haben zu einer charakteristischen 
Entwicklung des theologischen Denkens an den Universitäten geführt (Engelhardt 
2017). Der theologische Diskursraum ist stark von dieser etablierten Tradition ge
prägt. Die Islamische Theologie steht daher vor der doppelten Herausforderung, 
ihren eigenen Platz innerhalb dieses Diskurses zu bestimmen und sich zugleich zur 
Positionierung gegenüber nicht-theologischen Wissenschaften zu verhalten. Jürgen 
Habermas betont, dass eine Voraussetzung für das Fortbestehen von Religionsge
meinschaften in sich fortwährend säkularisierenden Gesellschaften ein reflexives 
Selbstverständnis im Verhältnis zu den modernen Lebensgrundlagen und zu den 
anderen Religionen ist (Habermas 2022, 86). Özsoy ist überzeugt, dass eine Isla
mische Theologie hierzu durchaus in der Lage ist. Das Ziel müsse lauten, die ko
gnitiven Inhalte der religiösen Überlieferung in Diskurse zu überführen, um sie aus 
ihrer ursprünglich dogmatischen Verkapselung zu befreien, und um hierdurch 
auch eine inspirierende Kraft für die gesamte Gesellschaft zu entfalten (Özsoy 2015, 
62). Dies erfordert nicht nur ein reflexives Selbstverständnis der Theologie im 
Verhältnis zur Autorität der Wissenschaften, zum säkularen Verfassungsstaat und 
zum religiösen Pluralismus, sondern auch eine aktive Rolle der Theologie in der 
Zivilgesellschaft sowie eine selbstbewusste und produktive Teilnahme an den po
litischen Diskursen in der Öffentlichkeit (Habermas 2022, 88).

Wenn die Islamische Theologie auch als öffentliche Theologie verstanden 
werden soll, ist eine Öffnung zu den anderen Wissenschaften daher unerlässlich 
(Schulze 2022, 99). Die Öffnung der Theologie gegenüber anderen Wissenschaften 
erfordert die Abkehr von einer apologetischen und dogmatischen Haltung hin zu 
einer (selbst‐)kritischen Auseinandersetzung. Dieses Verhältnis zwischen Theolo
gien und anderen Wissenschaften kann daher von Spannungen und Konflikten 
geprägt sein. Die Etablierung der Islamischen Theologie an deutschen Universitä
ten bietet jedoch die Chance, dieses Verhältnis konstruktiv zu gestalten. Denn die 
Ideengeschichte des Islams ist reich an Debatten, in denen theologische Konzepte 
parallel zu oder in Überschneidung mit den philosophischen Diskursen ihrer Zeit 
behandelt werden (Bauer 2020; Karimi 2021; Griffel 2021). Islamisches Denken 
entwickelt sich oft in enger Verknüpfung mit anderen Diskursen und setzt sich mit 
Ideen auseinander, die nicht zwangsläufig religiös sind, sondern die menschliche 

logie andererseits. Während Ersteres als ein Oberbegriff verstanden wird, der alle Formen is-
lamisch-religiösen Denkens innerhalb einer oder mehrerer theologischer Denkrichtungen um-
fasst, ist Letztere die Bezeichnung für eine spezifische Form theologischer Reflexion, die seit der 
Empfehlung des Wissenschaftsrates von 2010 als akademischer Diskurs an deutschen Hoch-
schulen etabliert worden ist.

152 Ufuk Topkara 



Existenz zu ergründen versuchen (Goodman 2003; El-Rouayheb 2015). Historisch 
gesehen ist islamisches Denken somit eng mit Denkmustern und -strukturen ver
schiedener Kulturen verbunden (Özsoy 2015, 60). Diese Offenheit und Verzahnung 
entspringen nicht nur religiösen Quellen, sondern sind auch Ausdruck des 
menschlichen Bestrebens, die Welt zu verstehen und zu deuten.

2 Vom Weltbezug zur Verantwortung: Die 
Resonanztheorie als Impulsgeber für eine 
zeitgenössische Islamische Theologie

Die zentrale Frage, mit der ich mich in diesem Aufsatz beschäftige, ist, ob ein 
zeitgenössisches islamisches Denken vorstellbar ist, das in einem dynamischen 
Verhältnis zu seiner eigenen Tradition, den anderen monotheistischen Traditionen 
sowie zu säkularem Wissen steht (Özsoy 2015, 63 – 64). Ein solches Denken würde 
nicht nur unabhängig agieren, sondern auch die Fähigkeit besitzen, sich aktiv auf 
Diskurse außerhalb der eigenen Tradition einzulassen und sich von ihnen inspi
rieren zu lassen (Behr 2014b, 490; Karimi 2021, 120). Wenn das islamische Denken 
keine Berührungspunkte mit anderen Diskursen sucht, besteht die Gefahr, dass es 
sowohl für Muslime als auch Außenstehende zu einer undurchdringlichen Tradi
tion wird. Daher eröffnet die Auseinandersetzung mit anderen Wissenskulturen 
und Diskursen, die über die eigenen Grenzen hinausgehen, neue Perspektiven und 
Potenziale für die Weiterentwicklung islamischen Denkens. Durch diese Relatio
nalität wird ein Rahmen geschaffen, der es ermöglicht, die eigenen Glaubensan
sprüche nicht nur innerhalb der eigenen Glaubensgemeinschaft zu formulieren, 
sondern auch aktiv an anderen Diskursen teilzunehmen und sich darin zu posi
tionieren.

Hartmut Rosas Schriften stellen einen vielversprechenden zeitgenössischen 
Theorieentwurf dar, mit deren Hilfe das Verhältnis von Menschen zu Umwelt, und 
von Menschen zu anderen Menschen in einen neuartigen Zusammenhang gestellt 
wird. Rosa begnügt sich nicht nur damit eine kritische Bestandsaufnahme vorzu
nehmen, er geht noch einen Schritt weiter und bietet mit der Resonanztheorie auch 
eine Handreichung als Lösung an (Rosa 2016, 13). Rosa erhebt den Anspruch mit
hilfe von Resonanz eine gelingende Weltbeziehung oder auch ein gelingendes Le
ben begründen zu können. Resonanz wird von ihm in diesem Zusammenhang als 
normativer Maßstab dieses Gelingens in Stellung gebracht und explizit gegen an
dere Maßstäbe abgegrenzt (Schulz 2017, 125). Ausgangspunkt der Analyse ist zu
nächst die Diagnose, dass die Gesellschaft sich in einer Krisensituation befindet. 

Gottesbild und Lebensvollzug 153



Rosa stellt sich die Frage wie ein gelingendes Einzelleben und ein gelingendes 
Zusammenleben zusammengedacht und begründet werden können (Rosa 2022, 21).

Der Diskurs mit unterschiedlichen Denkkulturen hat nicht zum Ziel hinter 
diesen Weltdeutungen eine religiöse Folie aufzudecken, es geht vielmehr darum, 
sich den Erkenntnissen und Theorieentwürfen seiner Zeit nicht zu verschließen. 
Diese Verschränkungen sind notwendig, da der Dynamik menschlichen Denkens 
sonst nicht zufriedenstellend begegnet werden kann (Dziri 2023, 134 – 137). Diese 
Dynamik bildet zugleich die Triebfeder jeder theologischen Erkenntnis (Behr 2016, 
39). Hierdurch wird die Möglichkeit geschaffen, islamisch-theologische Zugänge 
weiterzudenken, sie zu ergänzen oder zu erweitern. Sich dieser Dynamik anzu
nehmen, ist daher ein wiederkehrendes Motiv im Koran (K 2:219; 2:266; 6:50). Durch 
diese diskursive Auseinandersetzung erfährt die Islamische Theologie schließlich 
nicht nur eine intellektuelle Verschränkung, sondern sie konstituiert sich auch 
direkt innerhalb eines spezifischen intellektuellen Kontextes (Anjum 2007, 659).

Ähnlich wie das islamische Denken einst durch diesen Austausch mit anderen 
Wissenschaften angeregt und bereichert wurde, ist es auch heute wichtig, sich von 
dieser Auseinandersetzung inspirieren zu lassen. Dadurch wird nicht nur der Weg 
für neue Erkenntnisse geebnet, sondern auch ein unmittelbarer Beitrag zu zeit
genössischen gesellschaftlichen Debatten geleistet. Wenn die Islamische Theologie 
sich zu Fragen der Gegenwart äußern möchte, kann sie sich nicht damit begnügen, 
lediglich ihre eigene Geschichte zu erforschen. Will sie mehr sein als nur eine 
historische Wissenschaft, kann sie sich nicht entziehen, sich auch zu den Heraus
forderungen der Gegenwart zu positionieren.

Den Referenzrahmen für die Herausforderungen der Gegenwart bilden aus 
Sicht der Islamischen Theologie in Deutschland meines Erachtens zwar nicht 
ausschließlich, aber vordergründig jene Diskurse, die sich aus der gesellschaftlich- 
kulturellen, sowie geistigen Verflechtung mit Deutschland und Europa ergeben. 
Das historische Erbe der Islamischen Theologie dient an dieser Stelle als Aus
gangspunkt für eine aktive Teilnahme an diesen Diskursen. Gerade das Bewahren 
des religiösen Symbolsystems auf der einen und seine Anwendung in einem neuen 
Kontext auf der anderen Seite, ist schließlich Aufgabe der Theologie (Behr 2010, 96).

Dieser Beitrag wird aber noch einen Schritt weitergehen und das Verhältnis 
von Menschen zu Gott in Augenschein nehmen und sich der Frage stellen, ob Rosas 
Resonanztheorie für die Islamische Theologie Denkanstöße bereithält. Im islami
schen Denken sind Gottesbild und Lebensvollzug eng miteinander verbunden und 
beeinflussen sich gegenseitig. Dieses Verhältnis wird besonders gut durch den 
Begriff der Verantwortung (masʾūliyya) veranschaulicht. In der vormodernen is
lamisch-theologischen Literatur fehlt jedoch ein Problembewusstsein in Bezug auf 
das Thema Verantwortung. Der Begriff masʾūliyya ist weder in den gängigen Lexika 
zu finden (siehe al-Tahānawī 1996, 1526 – 1530; al-Ǧurǧānī 1984, 270 – 274) noch wird 

154 Ufuk Topkara 



er in Abhandlungen eigens behandelt (Moosa 2021, 189). Erst in der Moderne wird 
unter muslimischen Autor:innen ein zunehmendes Interesse an diesem Begriff 
deutlich. Eine kurze Zusammenfassung und Einordnung dieser Ansätze erfolgt 
weiter unten. So viel lässt sich aber bereits für den Zugang dieses Beitrags fest
halten: Es ist angemessen, von einem Ideenkomplex zu sprechen, da unter dem 
Begriff masʾūliyya ein weitreichendes semantisches Feld verstanden wird. Diese 
Breite ermöglicht es zugleich, neue Kontexte zu erschließen, die sich aus der 
Auseinandersetzung mit theoretischen Entwürfen wie der Resonanztheorie erge
ben können. Ich möchte mithilfe der Resonanztheorie einen Aspekt der Verant
wortung im islamischen Denken betonen, der mir theologisch unterentwickelt zu 
sein scheint. Es geht mir um die Idee der Relationalität von Verantwortung, dem 
Umstand, dass der Verantwortung gerade auch in sozialen Kontexten Rechnung 
getragen wird, dass sie in Beziehungen eingewoben ist und aus diesen heraus 
wahrgenommen wird. Ich erhoffe mir von dieser Akzentuierung ein neues Be
wusstsein nicht nur für die Bedeutung von Verantwortung, sondern der auch ihr 
zugrundeliegenden Voraussetzung: in der Welt-Sein heißt in Beziehung-Sein. 

Die Resonanztheorie soll in diesem Zusammenhang aber auch als kritische 
Gegenwartsanalyse und Ausgangspunkt dienen, um jene Grenzen zu markieren, 
innerhalb derer die Wirkmächtigkeit von Verantwortung unter Umständen neu 
ergründet werden kann. Gleichzeitig sollen aber auch die Ausführungen Rosas 
kritisch reflektiert werden, wobei ein besonderes Augenmerk auf Rosas Diagnosen 
zu legen sein wird.

Dieser Beitrag reiht sich in eine zeitgenössische Interpretationslinie ein, die die 
Verbindung zwischen theoretischem Denken in der islamischen Ideengeschichte 
und dem Vorrang praktischer Lebensanwendungen betont (Rahman 1985; Moosa 
2021). In diesem Zusammenhang wird auch die Frage zu erörtern sein, inwieweit 
religiöse Interpretationen in gesellschaftliche Diskurse überführt werden können, 
um einen Beitrag zur Bewältigung zeitgenössischer Herausforderungen zu leisten. 
Es soll daher abschließend gefragt werden, inwiefern aus der Rezeption der Re
sonanztheorie lebenspraktische Zugänge generiert werden können. Dieses spezi
fische Potential der Religion wird von Rosa dezidiert hervorgehoben (Rosa 2022, 
74 – 75).

Gottesbild und Lebensvollzug 155



3 Die Resonanztheorie als Antwort auf 
Entfremdung, Beschleunigung, und 
Unverfügbarkeit

Die Resonanztheorie ist nicht der Ausgangspunkt für die kritische Auseinander
setzung mit den gesellschaftlichen Fragen, die Hartmut Rosa beschäftigen. Die 
Analyse beginnt schon mit der Deutung der Moderne als ein umfassendes Be
schleunigungsprojekt, das eine massive Dynamisierung aller Lebensbereiche zur 
Folge hat (Rosa 2005; 2012; 2013). Hinlänglich bekannt ist, dass die zentralen Er
rungenschaften der europäischen Aufklärung langsame Entwicklungsschritte be
nötigen, um im Laufe der Zeit die Aushandlungs- und Anpassungsprozesse mode
rieren zu können. Rosa diagnostiziert jedoch ein strukturelles 
Spannungsverhältnis, das die Moderne durchzieht. Die zeitgenössische Gesell
schaft und die von ihr geprägte Kultur wird durch die umfassende Beschleunigung 
des modernen Lebens zerrieben. In der Folge erfahren die Menschen sowohl eine 
Überforderung als auch ein zunehmendes Unbehagen. Rosa rekurriert in diesem 
Zusammenhang auf den Begriff der Entfremdung, der ursprünglich im Kreis der 
Protagonisten der Kritischen Theorie entwickelt wurde.

3.1 Entfremdung

Rosa betrachtet Entfremdung als ein zentrales Problem der modernen Gesellschaft, 
das aus der Beschleunigung und Dynamisierung des Lebens resultiert. Er be
schreibt Entfremdung als einen spezifischen Modus der Weltbeziehung, in der 
Subjekt und Welt einander indifferent und innerlich unverbunden gegenüberste
hen (Rosa 2019, 316). Er unterscheidet verschiedene Formen der Entfremdung. 
Dazu gehört die Entfremdung von Raum, die den Verlust des Gefühls beschreibt, an 
einem bestimmten Ort beheimatet zu sein, bedingt durch ständige Mobilität und 
Ortswechsel. Die Entfremdung von Dingen bezieht sich auf den Verlust der Be
ziehung zu materiellen Objekten, da diese immer schneller konsumiert und ersetzt 
werden. Ein weiteres Element ist die Entfremdung von Zeit, bei der Menschen das 
Gefühl haben, keine Kontrolle über ihre eigene Zeit zu haben, was durch ständigen 
Zeitdruck verstärkt wird. Die soziale Entfremdung beschreibt den Verlust au
thentischer Beziehungen zu anderen, die oft durch oberflächliche Interaktionen 
ersetzt werden. Schließlich thematisiert Rosa auch die Selbstentfremdung, bei der 
das Individuum das Gefühl verliert, es selbst zu sein, weil es sich an äußeren Er
wartungen anpasst.

156 Ufuk Topkara 



Die moderne Gesellschaft, die unter Beschleunigung, Unverfügbarkeit und 
Entfremdung leidet, ist laut Rosa auch in Gefahr, in Sinnlosigkeit zu verfallen. Um 
die Ursachen und Zusammenhänge dieser Krisensituation besser zu verstehen und 
die verschiedenen Dimensionen der Entfremdung tiefer zu ergründen, ist es ent
scheidend, eine kurze historische Einordnung vorzunehmen. Die Kategorie der 
Entfremdung ist keineswegs neu, sondern hat eine lange und vielschichtige Ge
schichte in der Philosophie und Sozialtheorie.

In diesem Kontext spielt der Begriff der Entfremdung auch in den Schriften der 
Vertreter der Kritischen Theorie eine zentrale Rolle, wenngleich mit unterschied
lichen Schwerpunkten. Für Karl Marx beispielsweise bezeichnet die Entfremdung 
in erster Linie ein materielles, durch das kapitalistische Privateigentum bedingtes 
Verhältnis, nicht aber eine überzeitliche menschliche Verfasstheit (Marx 2005, XI). 
Die Entfremdung ist demnach kein unabänderlicher Zustand, sondern kann 
überwunden werden. Eine andere, aber ebenso prägnante Auseinandersetzung 
mit der Sinnlosigkeit menschlicher Existenz findet sich im Werk des französischen 
Schriftstellers und Philosophen Albert Camus. In seiner Philosophie des Absurden 
verdichtet Camus die Erfahrung einer sinnlosen Welt angesichts von Gewalt und 
Zerstörung im Nachkriegseuropa (Camus 2013, 33). Die Sinnlosigkeit, die ihm be
gegnet, nimmt er in erster Linie als Ungerechtigkeit wahr (Hayden 2016, 93). Diese 
Ungerechtigkeit reicht für Camus jedoch tiefer; sie ist im Glauben an eine religiöse 
Schöpfung verankert. In diesem Glauben an eine religiöse Weltdeutung erkennt 
Camus eine Abkehr von einer natürlichen Ordnung, die bereits von den alten 
Griechen erkannt und beschrieben worden war (Camus 1997, 65 – 70). Nach Camus’ 
Verständnis kann und soll das Absurde aber nicht überwunden werden. Vielmehr 
soll es als mahnende Instanz den Menschen daran erinnern, dass er in eine Welt 
ohne Sinn versetzt worden ist. Durch die leidenschaftliche Revolte gegen das Ab
surde schafft der Mensch für sich selbst einen Wert und eine Sinnhaftigkeit seiner 
Existenz (Camus 1997, 83 – 85). Die Ablehnung eines religiösen Schöpfungs- und 
Heilsgeschehens verbindet er deshalb mit der Aufforderung, das Schicksal zu einer 
menschlichen Angelegenheit zu erklären, die von Menschen selbst ausgetragen 
werden müsse. Sobald er dies tue, erkenne der Mensch nicht nur die ihm auferlegte 
Ungerechtigkeit an, sondern beginnt auch, sie aus der Welt zu schaffen. An die 
Stelle der Ungerechtigkeit tritt dann ein dem Menschen zugänglicher Sinn (Camus 
2013b). Im Gegensatz zu Camus, sieht Rosa in der Religion jedoch nicht nur eine von 
vielen Ursachen für diesen Zustand, sondern vielmehr eine potenzielle Quelle, die 
zur Überwindung der Krisensituation beitragen kann (Rosa 2022, 71 – 74). Um dies 
zu erreichen, bedarf es der Überwindung der von Rahel Jaeggi diagnostizierten 
‚Beziehung der Beziehungslosigkeit‘ (Jaeggi 2006, 19 – 61), einem Zustand, in dem 
Beziehungen als gleichgültig, bedeutungslos oder abstoßend empfunden werden. 
Als Gegenpol zur Entfremdung schlägt Rosa die Resonanz vor – als das Andere der 

Gottesbild und Lebensvollzug 157



Entfremdung – die es ermöglichen soll, diesen Zustand durch einen Modus reso
nanter Weltbeziehung zu ersetzen (Rosa 2019, 306).

3.2 Beschleunigung

Rosa argumentiert, dass Beschleunigung sowohl ein Grundprinzip als auch eine 
Grunderfahrung der Moderne darstellt (Rosa 2005, 51, 441). Er zeigt auf, dass die 
Beschleunigung in Bereichen wie Technologie, Wirtschaft und sozialem Wandel 
zur Entfremdung des Menschen von seiner Umgebung, seinen Mitmenschen und 
sich selbst führt. Dieser permanente Druck, immer schneller und effizienter zu 
sein, resultiert oft in einem Gefühl der Überforderung und des Kontrollverlusts.

Rosa analysiert Beschleunigung als komplexes Phänomen, das sich in techni
sche, soziale und die Beschleunigung des Lebenstempos unterteilt (Rosa 2005, 243). 
Diese drei Typen stehen in einem interdependenten Verhältnis, das er als Akze
lerationszirkel bezeichnet (Rosa 2005, 243). Die Erscheinungsformen der Be
schleunigung sind nicht nur miteinander verwoben und stabilisieren sich gegen
seitig, sondern verstärken sich auch permanent und erzeugen so einen 
Vorwärtsdrang. Dieser Akzelerationszirkel erzeugt einen ständigen Effizienz- und 
Geschwindigkeitsdruck, der nicht nur zur Erschöpfung des Individuums, sondern 
auch zur Entfremdung von eigenen Bedürfnissen und Werten beiträgt. In einer von 
diesem Vorwärtsdrang geprägten Gesellschaft bleibt immer weniger Raum für 
langsame, reflektierende Prozesse, die für Lernen und persönliche Entfaltung 
wesentlich sind. Die Bedeutung langsamer Entwicklungsschritte – wie sie etwa für 
die Auseinandersetzung mit komplexen ethischen Fragen oder spirituellen Prak
tiken notwendig sind – wird durch diese Beschleunigung gefährdet. Hier wird die 
Notwendigkeit deutlich, eine Balance zwischen der Dynamik der modernen Welt 
und den unverfügbaren Aspekten des Lebens zu finden.

3.3 Unverfügbarkeit

Im Anschluss an die Beschleunigung als zentrales Element der Moderne steht die 
Unverfügbarkeit, die essentiell für das Verständnis der gegenwärtigen gesell
schaftlichen Herausforderungen ist. Die Unverfügbarkeit beschreibt den Zustand, 
in dem wesentliche Aspekte des menschlichen Lebens und der sozialen Welt einer 
vollständigen Verfügbarkeit entzogen sind. Laut Rosa ist die grenzenlose Verfüg
barmachung der Welt ein Kennzeichen des Programms der Moderne, das nicht nur 
nicht funktioniert, sondern sich sogar in sein Gegenteil verkehrt (Rosa 2020, 25). In 
einer Zeit der ständigen Erreichbarkeit und des Drangs nach Effizienz zeigt sich, 

158 Ufuk Topkara 



dass viele Dinge, die für die menschliche Erfahrung von Bedeutung sind – wie 
authentische Beziehungen, die Natur oder das eigene innere Erleben – nicht ohne 
weiteres kontrolliert oder verfügbar gemacht werden können.

Rosa argumentiert, dass das Streben nach ständiger Verfügbarkeit und Kon
trolle nicht nur zu einer Entfremdung von dem führt, was für das menschliche 
Dasein wesentlich ist, sondern auch zu einem tiefen Gefühl der Unzufriedenheit 
und Leere (Rosa 2020, 41). Die moderne Gesellschaft, die in der geforderten Be
schleunigung gefangen ist, läuft Gefahr, die Dimensionen des Lebens zu vernach
lässigen, die unverfügbar sind und dennoch einen zentralen Platz im individuellen 
und kollektiven Wohlbefinden einnehmen sollten.

In der Auseinandersetzung mit der Unverfügbarkeit eröffnet sich ein Potenzial 
für den islamisch-theologischen Diskurs. Rosa sieht in der Religion eine Möglich
keit, die Herausforderungen der modernen Krisensituation anzugehen. Die reli
giöse Perspektive kann als Quelle der Stabilität und der Sinnstiftung dienen. Dar
über hinaus ermutigt die Auseinandersetzung mit Unverfügbarkeit zur Reflexion 
über die ethischen Verantwortlichkeiten, die aus der Akzeptanz eines solchen 
Zustandes resultieren. Dies schließt die Entfaltung einer ethischen Haltung ein, die 
das Verständnis von Gemeinschaft und gegenseitiger Hilfe fördert. Indem Indivi
duen die Unverfügbarkeit in ihrem Leben anerkennen, werden sie auch ermutigt, 
sich jenen Aspekten zuzuwenden, die über materielle Verfügbarkeit hinausgehen 
und im Kontext von zwischenmenschlichen Beziehungen und der geistigen Ent
faltung zu verorten sind.

4 Die resonante Weltbeziehung als Antwort auf 
die modernen Krisen

Die von Rosa identifizierte Entfremdung, Beschleunigung und Unverfügbarkeit in 
der modernen Gesellschaft und deren Folgeerscheinungen können den Menschen 
in einen Krisenmodus versetzen. Um diesen Herausforderungen zu begegnen, 
entwickelt Rosa mit dem Begriff der Resonanz einen Beziehungsmodus, der einen 
potenziellen Ausweg bietet und eine alternative Perspektive auf die Beziehungen 
zwischen Individuen, ihrer Umwelt und der Gesellschaft eröffnet. Im Zentrum der 
Resonanztheorie steht die Idee, dass wahres menschliches Wohlbefinden und ein 
erfülltes Leben nicht allein durch materielle Errungenschaften oder Effizienzstei
gerungen erreicht werden, sondern durch die Erfahrung von Resonanz – durch 
bedeutungsvolle Verbindungen. Rosa definiert Resonanz als eine Form der Welt
beziehung, genauer gesagt, als eine durch Affizierung und Emotion, intrinsisches 
Interesse und Selbstwirksamkeitserwartung gebildete Form der Weltbeziehung, in 

Gottesbild und Lebensvollzug 159



der sich Subjekt und Welt gegenseitig berühren und zugleich transformieren (Rosa 
2019, 298). Damit wird deutlich, dass Resonanz mehr als nur eine oberflächliche 
Interaktion ist; sie ist ein tiefer, transformativer Austausch. Sie ist die gelungene 
Responsivität, die Anverwandlung eines Weltausschnittes, wie Rosa in Anlehnung 
an Waldenfels feststellt. Im Gegensatz dazu steht Rosas Verständnis von Ent
fremdung, die er als „eine spezifische Form der Weltbeziehung [bezeichnet], in der 
Subjekt und Welt einander indifferent oder feindlich (repulsiv) und mithin in
nerlich unverbunden gegenüberstehen“ (Rosa 2019, 316). Resonanz bildet somit 
„das Andere“ der Entfremdung.

Diese Resonanz erfährt in verschiedenen Lebensbereichen Ausdruck, sei es in 
zwischenmenschlichen Beziehungen, in der Natur oder in der Auseinandersetzung 
mit kulturellen und geistigen Werten. Durch Resonanz werden Menschen in die 
Lage versetzt, tiefgreifende Erfahrungen zu machen, die ihren Lebenssinn formen 
und vertiefen. Rosa betont, dass es entscheidend ist, Räume zu schaffen, in denen 
Begegnungen und Interaktionen stattfinden können. Er argumentiert, dass durch 
die Rückbesinnung auf Resonanz als Lebensprinzip die Entfremdung und die Krise, 
die aus der kulturellen und sozialen Beschleunigung resultieren, überwunden 
werden können. In diesem Sinne wird Resonanz nicht nur zu einem theoretischen 
Konzept, sondern zu einer praktischen Aufgabe: Es erfordert aktive Anstrengun
gen, um Verbindungen herzustellen, Achtsamkeit zu praktizieren und Momente 
der Reflexion zuzulassen, mithin eine andere Art des In-der-Welt-Seins, eine an
dere Form der Weltbeziehung (Rosa 2019, 739).

Rosa erkennt in seiner Resonanztheorie an, dass es keine einfache Anleitung 
gibt, wie eine Gesellschaft ihre grundlegende Art der Weltbeziehung verändern 
kann. Er betont, dass es keine Blaupausen dafür gibt und sowohl die Philosophie als 
auch die Soziologie an dieser Stelle an ihre Grenzen stoßen. Rosa bringt hier einen 
zentralen Punkt seiner Theorie auf den Punkt: Während er präzise beschreibt, was 
Resonanz ist und warum sie als Gegenpol zur Entfremdung so wichtig ist, bleibt die 
Frage nach dem Wie ihrer umfassenden Verwirklichung in der Gesellschaft offen 
(Rosa 2019, 739). Er verdeutlicht, dass wir uns hier nicht auf vorgefertigte Rezepte 
oder mechanische Anleitungen verlassen können. Die Transformation einer tief 
verwurzelten gesellschaftlichen Beziehungsform ist ein komplexer, und oft un
vorhersehbarer Prozess. Es geht nicht darum, einen Schalter umzulegen oder ein 
festes Programm abzuarbeiten, sondern um eine grundlegende Neuausrichtung.

Rosas Erkenntnis, dass es keine „Blaupausen“ für die gesellschaftliche Trans
formation hin zu einer resonanteren Weltbeziehung gibt, lädt dazu ein, über 
verschiedene kulturelle und theologische Deutungsrahmen nachzudenken, die 
mögliche Wege für das „Wie“ der Umsetzung eröffnen könnten. Eine solche Deu
tungsfolie ist die Idee der Verantwortung in der Islamischen Theologie. Sie bietet 
einen reichhaltigen Rahmen, um Rosas Überlegungen mit konkreten Handlungs

160 Ufuk Topkara 



perspektiven zu verbinden, und soll hier als ein Entwurf zur Diskussion gestellt 
werden.

Die islamische Vorstellung von Verantwortung ist tief verankert in morali
schen und ethischen Prinzipien und kann als ganzheitlicher Rahmen dienen, um 
die Herausforderungen der Moderne anzugehen, die Rosa skizziert. Diese Idee 
schafft keine festgelegte Agenda; vielmehr zeichnet sie eine moralisch-ethische 
Landkarte, auf der individuelle und kollektive Handlungen eingeordnet werden 
können. Sie betont, dass das „Wie“ der Resonanz nicht primär in externen Pro
grammen oder strikten Maßnahmen zu finden ist, sondern vielmehr in einer in
neren Haltung, die durch Achtsamkeit, Verbundenheit und Vertrauen geprägt ist. 
Diese innere Haltung bildet die Voraussetzung, um äußere Handlungen wir
kungsvoll zu gestalten.

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die Transformation mit einem stärkeren 
Fokus auf das innere Erleben und die moralische Orientierung zu lenken, wodurch 
nachhaltige Veränderungen möglich werden (Düzgün 2018a, 17– 18). Die Verant
wortung in diesem Kontext fordert dazu auf, das eigene Handeln im Sinne eines 
bewussten, ethisch fundierten Engagements zu reflektieren und zu leben — eine 
Herausforderung, die zu einer resonanteren Beziehung zur Welt und zu anderen 
beitragen kann. Dieser Ansatz lädt dazu ein, gemeinsam über die konkreten Um
setzungsmöglichkeiten zu sprechen und Perspektiven zu entwickeln, die sowohl 
kulturelle Wurzeln als auch aktuelle gesellschaftliche Fragen reflektieren. Im 
Rahmen eines islamisch-theologischen Beitrags ergeben sich aus der Diskussion 
über Resonanz und ihre Bedeutung für menschliche Beziehungen eine Reihe von 
Anschlussfragen, die in diesem Beitrag ebenfalls diskutiert werden sollen. In der 
koranischen Schöpfungsgeschichte nimmt die Zuweisung von Verantwortung eine 
bedeutende Rolle ein (K 2:30; 38:26). Serdar Kurnaz spricht in diesem Zusammen
hang von der Übertragung von unveräußerlichen Verantwortungskompetenzen, 
mit deren Umsetzung der Mensch beauftragt worden ist (Kurnaz 2021, 76 – 77). 
Wenn Resonanz eine aktive Anstrengung erfordert, stellt sich die Frage, welche 
Verantwortung sowohl Individuen als auch Gemeinschaften für die Schaffung re
sonanter Beziehungen tragen. Dies betrifft nicht nur die zwischenmenschlichen 
Beziehungen, sondern auch die Bindung zu Gott und seiner Schöpfung. Darüber 
hinaus ist zu überlegen, wie Strukturen geschaffen werden können, die Resonanz 
fördern und gleichzeitig die negativen Auswirkungen von Beschleunigung und 
Entfremdung minimieren. Hierbei spielt die islamische Ethik eine entscheidende 
Rolle, denn sie fordert von den Gläubigen, eine harmonische und verantwor
tungsvolle Beziehung zu sich selbst, zu anderen und zur Umwelt zu pflegen. Ein 
weiterer Aspekt, der beleuchtet werden sollte, ist die Frage, inwiefern die Fähigkeit 
zur Resonanz eine ethische Dimension erfordert, die über das bloße Herstellen von 
Verbindungen hinausgeht. Wie beeinflusst diese ethische Verantwortung unser 

Gottesbild und Lebensvollzug 161



Verständnis für das Verhältnis zu anderen Lebewesen und zur Umwelt? Schließlich 
ist interessant, wie die Selbstwirksamkeit, die durch Resonanz erfahren wird, die 
Bereitschaft zur Verantwortung des Einzelnen beeinflusst. Wie kann ein ethisches 
und verantwortungsbewusstes Handeln in der Welt ausgestaltet werden, sodass es 
den islamischen Prinzipien der Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Verantwortung 
gegenüber der Schöpfung entspricht? Diese Fragestellungen laden dazu ein, die 
Interdependenz von Resonanz, Verantwortung und ethischem Handeln aus einer 
islamisch-theologischen Perspektive zu untersuchen. Um den potenziellen Mehr
wert islamischer theologischer Perspektiven im Hinblick auf den modernen Dis
kurs über Verantwortung herauszuarbeiten, ist es notwendig, zunächst die Ent
wicklung des Verantwortungsbegriffs in der westlichen Moderne kurz zu 
skizzieren. Diese Gegenüberstellung ermöglicht es, sowohl die spezifischen Facet
ten und Dimensionen moderner Verantwortungsethik als auch die Beiträge einer 
islamisch-theologischen Perspektive deutlich zu konturieren. Die Analyse der 
modernen Konzeption von Verantwortung dient hierbei als Referenzrahmen, um 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede aufzuzeigen. So kann beleuchtet werden, in
wiefern islamisch-theologische Ansätze durch ihre spezifischen Schwerpunkte – 
etwa in Bezug auf Gottesbeziehung, Schöpfungsverantwortung oder soziale Ge
rechtigkeit – zusätzliche oder alternative Perspektiven eröffnen können. Ziel ist es, 
nicht nur die Relevanz, sondern auch die potenzielle Bereicherung des gegen
wärtigen Diskurses durch die Islamische Theologie herauszustellen

5 Das vielschichtige Konzept der Verantwortung: 
Ein Überblick

Bei der Untersuchung dieses Zusammenhangs sollte nicht übersehen werden, dass 
der Begriff der Verantwortung insbesondere in der westlichen Moderne an Be
deutung gewonnen hat (Renz und Takim 2008, 255). Ein kurzer Überblick über diese 
Entwicklung kann hier sehr aufschlussreich sein. Der Soziologe Max Weber führte 
den Begriff der Verantwortungsethik ein und stellte ihn der Gesinnungsethik mit 
religiösem Ursprung entgegen, um einen kritischen Gegensatz zu einer religiösen 
Ethik zu formulieren (Weber 2010, 56 – 57). Hier zeichnen sich bereits die Konturen 
eines Spannungsverhältnisses ab, das zwischen der Verantwortung vor Gott und 
der Verantwortlichkeit des Menschen für die Welt unterscheidet (Baranzke 2008, 
23). Es stellt sich die Frage, ob dieses Spannungsverhältnis aufgelöst werden kann 
oder ob es weiterhin bestehen bleibt. Hans Jonas gilt wiederum als der erste 
Denker, der eine Ethik der Verantwortung als philosophische Reaktion auf die 
Zerstörungen in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts formulierte, die Europa 

162 Ufuk Topkara 



nachhaltig veränderten (Jonas 1984). Interessanterweise fand dieser Zugriff vor 
allem in der Umweltbewegung Zuspruch, die darauf hinweist, dass Verantwortung 
nicht nur im Kontext zwischenmenschlicher Beziehungen gedacht werden sollte, 
sondern vielmehr ausgeweitet werden müsse, um unsere Beziehungen zur Umwelt 
und zu allen lebenden Wesen zu berücksichtigen. Jonas betont, dass ein Indivi
duum Verantwortung nicht einfach durch intellektuelle Anerkennung überneh
men kann. Vielmehr ist Verantwortung ein grundlegender Bestandteil des Pro
zesses, durch den eine Person ihr moralisches Selbstbewusstsein in der Begegnung 
mit dem Anderen entfaltet.

Die von Robin Zheng und anderen entwickelte relationale Verantwortungs
ethik zielt darauf ab, diesen Fokus zu erweitern. Ihr Ansatz berücksichtigt, dass 
Verantwortung nicht nur gegenüber der Umwelt besteht, sondern auch und gerade 
in den vielfältigen Beziehungen, in denen wir als Menschen stehen (Zheng 2018). 
Die relationale Verantwortungsethik betont, dass Verantwortung aus der Ver
bundenheit und wechselseitigen Abhängigkeit zwischen Individuen entsteht. Sie 
fragt, wie wir einander gerecht werden können, wie wir für das Wohlergehen 
anderer sorgen und wie wir mit den Verletzungen und Ungerechtigkeiten umge
hen, die in Beziehungen entstehen können. Damit geht sie über die traditionelle 
Verantwortungsethik hinaus, indem sie nicht nur die Folgen unseres Handelns 
betrachtet, sondern auch die Qualität unserer Beziehungen und die Art und Weise, 
wie wir miteinander umgehen. Dieser Ansatz stellt die Beziehung selbst in den 
Mittelpunkt der ethischen Betrachtung und argumentiert, dass Verantwortung 
nicht als individuelle Eigenschaft, sondern als ein relationales Phänomen ver
standen werden muss. Das bedeutet, dass die Verpflichtungen, die wir gegenüber 
anderen haben, nicht in erster Linie auf abstrakten Prinzipien oder Regeln beru
hen, sondern auf den konkreten Beziehungen, in denen wir zueinander stehen.

Valentin Beck schließlich betrachtet Verantwortung als einen Schlüsselbegriff 
unseres gegenwärtigen normativen Vokabulars und unterteilt und analysiert ihn in 
bis zu acht unterschiedliche Dimensionen (Beck 2016, 33). Beck geht davon aus, dass 
der Begriff der Verantwortung in verschiedenen Kontexten und auf unterschied
liche Weise verwendet wird. Um diese Vielschichtigkeit zu erfassen, identifiziert er 
verschiedene Dimensionen von Verantwortung, wie beispielsweise Handlungs
verantwortung (Verantwortung für das eigene Tun), und kollektive Verantwortung 
(Verantwortung von Gruppen oder Gemeinschaften). Eine zentrale Frage für Beck 
ist dabei, ob diesen vielfältigen Arten und Erscheinungsformen von Verantwortung 
ein gemeinsames Wesen zugrunde liegt (Beck 2016, 35). Er argumentiert, dass die 
Zurechnung von Handlungen und deren Folgen ein solches zentrales und mehr
dimensionales Strukturmerkmal der Verantwortung darstellt (Beck 2016, 36). Ver
antwortung bedeutet demnach, dass Handlungen und deren Konsequenzen einer 
Person oder einer Gruppe zugeschrieben werden können. Diese Zurechnung ist 

Gottesbild und Lebensvollzug 163



jedoch nicht eindimensional, sondern kann sich auf verschiedene Aspekte bezie
hen. Er zeigt hiermit, dass Verantwortung nicht einfach eine Frage von Schuld oder 
Haftung ist, sondern ein vielschichtiges Konzept, das verschiedene Dimensionen 
und Perspektiven umfasst.

6 Verantwortung: Ein erster 
islamisch-theologischer Zugriff

Welche islamischen theologischen Konzepte könnten zur Bewältigung des durch 
Beschleunigung, Unverfügbarkeit und Entfremdung ausgelösten Krisenmodus 
beitragen? In welcher Weise lassen sich Rosas Ideen über die Beziehungen zwi
schen Individuen, ihrer Umwelt und der Gesellschaft nutzen, um ein umfassen
deres Verständnis von modernen Beziehungskonstruktionen zu entwickeln? 
Schließlich, ist es möglich, islamisch-theologische Ansätze mithilfe von Rosas Re
sonanztheorie weiter auszubauen?

Der Koran weist dem Leben Sinn zu, indem er dem Menschen die Vision er
öffnet, nicht alleine zu sein, sondern als Mensch, als Lebewesen eingebettet zu sein 
in einen Zusammenhang, der sich aus Kommunikation, Interaktion, Verantwor
tung, Hoffnung und Vertrauen erschließt (Behr 2014b, 493; Düzgün 2019, 60). In eine 
ähnliche Richtung scheint auch Rosa zu verweisen, wenn er die Resonanztheorie 
als Idee versteht, die ein gelingendes Leben durch tragende Beziehungen zum Ziel 
hat. Diese Zielrichtung wiederum weist aus islamischer Perspektive Berührungs
punkte mit dem Konzept der Verantwortung (masʾūliyya) auf, weswegen hier näher 
untersucht werden soll, inwieweit die Verantwortung in der islamischen Ethik 
nicht nur individuelle Entscheidungen beeinflusst, sondern auch die Qualität und 
Tiefe zwischenmenschlicher Beziehungen prägen kann. Es gilt zu klären, wie das 
Verständnis von Verantwortung als kollektives und relationales Konstrukt dazu 
beitragen kann, Resonanz in den sozialen Interaktionen zu fördern und damit 
sowohl das individuelle als auch das gemeinschaftliche Wohlergehen zu fördern.

Die Verantwortung stellt zwar einen zentralen Aspekt im islamischen Denken 
dar, darf jedoch nicht statisch interpretiert werden (Adanali 2008, 53). Wie bei 
anderen ethischen Schlüsselkonzepten im Koran ist es auch hier wichtig, die se
mantische Tiefenstruktur zu erforschen, um sowohl die Zusammenhänge als auch 
die zugrunde liegende Bedeutung zu erschließen.

Die Frage, die in diesem Beitrag näher diskutiert werden wird, ist dann auch, 
ob der Begriff der Verantwortung als ein Konzept dienen kann, das eine vielfältige 
vermittelnde und integrative Kraft sowohl zwischen den Religionen als auch zwi
schen der ethischen Dimension der Religionen und der philosophisch-säkularen 

164 Ufuk Topkara 



Ethik entfaltet (Baranzke 2008, 21). Im Folgenden wird der Diskurs über Verant
wortung im Islam in seinen wesentlichen Zügen skizziert, um eine Grundlage für 
die anschließende detaillierte Diskussion der Erweiterung zu schaffen, die dieser 
Beitrag einführt. Dabei werden die zentralen theologischen und philosophischen 
Perspektiven berücksichtigt, um ein umfassendes Verständnis darüber zu ver
mitteln, wie Verantwortung im islamischen Kontext interpretiert und wahrge
nommen wird.

6.1 Verantwortung im islamisch-rechtlichen Diskurs

Im Arabischen wird Verantwortung durch verschiedene Wurzeln ausgedrückt. Das 
naheliegende arabische Wort für Verantwortung ist (masʾūliyya), das von der 
Wurzel s-ʾ-l abgeleitet wird (Lane 1863, 1362). Während Ableitungen der Verbal
wurzel s-ʾ-l an vielen Stellen im Koran vorkommen, wird der Begriff (masʾūl) (Wehr 
1979, 455), der für die Verantwortlichkeit oder das Tragen von Verantwortung steht, 
seltener thematisiert (K 17:35 – 36, 37:25). Tatsächlich kommt das Wort masʾūliyya im 
Koran selbst nicht vor. Wie viele andere ethische Fragestellungen findet auch die 
Verantwortung nicht nur im spezifischen Bereich der ethischen Wissenschaften 
(ʿilm al-aḫlāq) ihren Ausdruck, sondern ist auch Teil juristischer Abhandlungen 
(usūl al-fiqh), aber nicht unter dem Begriff masʾūliyya. Die detaillierte Auseinan
dersetzung damit, was genau unter Verantwortung zu verstehen ist, kann daher in 
der islamisch-theologischen Ideengeschichte nicht eindeutig einer einzelnen Dis
ziplin zugeordnet werden.

Verantwortung wird nämlich auch im übertragenen Sinne über die Wurzel k-l- 
f formuliert. Im islamischen Recht ist dann die Rede vom taklīf, welches die 
Pflichten der Menschen bezeichnet. Der Zusammenhang zwischen Pflicht und 
Verantwortung ist auch den Theoretikern der modernen Verantwortungsethik 
bewusst. Hans Jonas definiert Verantwortung „die als Pflicht anerkannte Sorge um 
ein anderes Sein“ (Jonas 1984, 391). Taklīf beansprucht eine Normativität im Sinne 
von verhaltensregulierenden Richtlinien, die von den Individuen die Einhaltung 
verlangen (Oberauer 2004, 307– 330). Diese von Gott dem Menschen auferlegten 
Pflichten leiten sich nicht ausschließlich aus der Offenbarung (bi-l šarʿ) ab, sondern 
können auch durch vernünftige Überlegungen (bi-l-ʿaql) abgeleitet werden. Für die 
Gelehrten des usūl al-fiqh ist der Mensch sowohl mit Rechten als auch mit Ver
antwortung ausgestattet. Sie sind berechtigt, persönliche Rechte (sg. ḥaqq, pl. ḥu
qūq) zu erhalten und einzufordern, aber gleichzeitig auch verpflichtet, Verant
wortung für ihr Handeln zu tragen (Mohamad 2023). Dieses Bewusstsein, dass der 
Mensch Anspruch auf bestimmte Rechte hat, aber gleichzeitig auch Verantwortung 
trägt, stellt die Grundstruktur menschlicher Handlungsfähigkeit dar. Unter Um

Gottesbild und Lebensvollzug 165



ständen lässt sich sogar eine hierarchische Beziehung bestimmen, wonach die 
Verantwortung vor der Berechtigung steht, da die Berechtigung untrennbar davon 
abhängt, dass der Mensch seiner Verantwortung nachkommt (Cook 2001, 583). 
Wenn der normative Charakter der Verantwortung in Frage gestellt wird, besteht 
daher die Gefahr, dass Rechte verletzt werden. Der Gedanke, dass Verantwortung 
ein vom Menschen einzuforderndes Gebot ist, ist eine zentrale Unterscheidung im 
islamischen Denken und kommt in einem zweifachen Paradigma zum Ausdruck – 
einer Verantwortung gegenüber Gott und einer Verantwortung gegenüber anderen 
Menschen, sowie der geschaffenen Welt (Güneş 2016, 188 – 191).

Muslimische Gelehrte haben beträchtliche Anstrengungen unternommen, um 
die notwendigen Voraussetzungen systematisch zu definieren. Im islamischen 
Recht wird beispielsweise zwischen der Fähigkeit, Rechte und Pflichten zu emp
fangen, und der Fähigkeit, diese aktiv auszuüben, unterschieden. Während die 
erste Fähigkeit die angeborene Kompetenz jedes Menschen betont, Rechte zu be
sitzen, hebt die zweite hervor, dass es erforderlich ist, Pflichten tatsächlich zu er
füllen und umzusetzen (Kamali 2003, 450). Diese Unterscheidung ist von grundle
gender Bedeutung, da sie die Basis für die ethische und rechtliche 
Verantwortlichkeit einer Person darstellt. Der Zugang zu Rechten steht allen 
Menschen offen, unabhängig von ihrem sozialen Status, Geschlecht oder Alter. 
Damit diese Rechte jedoch ihre volle Bedeutung entfalten können, ist es notwendig, 
dass die Fähigkeit zur Übernahme von Verantwortung und zum aktiven Handeln 
vorhanden ist. Dies bedeutet, dass der Einzelne nicht nur Rechte besitzt, sondern 
auch die Verpflichtung hat, Verantwortung für sein Verhalten zu tragen und die 
ihm auferlegten Pflichten zu erfüllen (Adanali 2008, 57– 62). Jedes Individuum trägt 
gegenüber Gott und anderen Menschen Verantwortung (Kamali 2003, 451). 
Gleichzeitig wird aber auch betont, dass ein Individuum ein gewisses Maß an Reife 
und intellektuelle Fähigkeiten besitzen muss, um als eine mit Verantwortung 
ausgestattete Person (mukallaf ) zu gelten. Die Verpflichtungen, die sich aus dem 
Einsatz der Vernunft ergeben, sind jedoch dynamisch, da sie an bestimmte Kon
texte und Zeiten gebunden sind. Diese Verpflichtungen werden stets im Hinblick 
auf die spezifischen Herausforderungen verhandelt, denen Individuen, Gemein
schaften und Gesellschaften gegenüberstehen (Düzgün 2018a, 107– 109; Haji 2019, 
140).

Die Verpflichtung des Menschen ein stabiles Verhältnis zu einer sich ständig 
verändernden sozialen Welt zu unterhalten, schöpft sich einerseits aus der isla
mischen Denktradition, die den komplexen Zusammenhängen der menschlichen 
Existenz durch die Übernahme von Verantwortung gerecht zu werden versucht. 
Andererseits wendet sie sich aber auch nach außen, um Inspiration und Wissen 
aus interdisziplinärem Austausch zu gewinnen (Reinhart 2017, 61). Durch dieses 
Engagement wird das Wissen erweitert, wobei nicht nur die Bedeutung von Ver

166 Ufuk Topkara 



antwortung in zeitgenössischen islamischen Diskursen betont wird, sondern auch 
unser konzeptionelles Verständnis der menschlichen Existenz in den verschiede
nen sozialen Räumen ergänzt und diversifiziert wird.

6.2 Verantwortung in zeitgenössischen ethisch-theologischen 
Diskursen

Verantwortung spielt eine zentrale Rolle in den aktuellen ethisch-theologischen 
Debatten des Islams, vor allem im Kontext der Islamischen Theologie in Deutsch
land (Topkara 2025; Kam 2023; Kowanda-Yassin 2022; Schmid, Renz, Takim, Ucar 
2008). Der Begriff der Verantwortung wird zunehmend als handlungsleitende, 
normative Kategorie in entsprechenden Abhandlungen angeführt. Diese Diskus
sionen widmen sich zentralen Fragen der Ethik, Moral und der Rolle des Einzelnen 
in der modernen Gesellschaft. Besonders in einer Zeit, in der soziale Gerechtigkeit 
und Umweltbewusstsein an Bedeutung gewinnen, liefert die Auseinandersetzung 
mit dem Begriff der Verantwortung aus islamischer Perspektive nach Ansicht 
dieser Autor:innen wertvolle Erkenntnisse (Sievers 2022; El Maaroufi 2021, Esfahani 
2020). Es ist zutreffend, dass die Verantwortungsethik bereits ein etabliertes Dis
kussionsfeld darstellt. Allerdings lässt sich argumentieren, dass sie in ihrer ge
genwärtigen Ausprägung oft einen starken Fokus auf Umweltfragen legt (Binay, 
Khorchide 2019). Dieser Fokus ist zweifellos wichtig und drängend, greift aber 
möglicherweise zu kurz, um die umfassende Tragweite von Verantwortung in 
verschiedenen Dimensionen menschlichen Handelns zu erfassen.

Im islamischen Diskurs wird Verantwortung als eine zentrale Kategorie er
achtet, die nicht nur eine ethische Haltung stützt, sondern auch durch die Bezug
nahme auf den Koran und die islamische Ideengeschichte dazu beitragen kann, 
moderne Herausforderungen zu bewältigen (Düzgün 2018b, 63 – 64). Verantwor
tung erfordert als Leitkategorie stets eine detaillierte Konkretisierung und inhalt
liche Ausgestaltung. Die Bestimmung der spezifischen Verantwortungsbereiche, 
der einzuhaltenden Vorgaben und des Umfangs der Verantwortung sind wesent
liche Parameter, um nicht nur den Kern des Verantwortungsbegriffs genauer zu 
definieren, sondern auch seine Relevanz in sich verändernden Kontexten zu ge
währleisten. In diesem Kontext spielt zum Beispiel das Konzept von Mäßigung und 
Gleichgewicht (i‘tidāl) eine ähnlich bedeutende Rolle, wie Vertrauen (tawakkul), 
auf das noch später einzugehen sein wird. Das Konzept von i‘tidāl ist in der isla
mischen Tradition verwurzelt und steht in Verbindung mit den koranischen 
Prinzipien von Selbstbegrenzung, Maßhalten und Umsichtigkeit (Topkara 2018, 
141 – 146). Zudem weist es eine Doppelnatur auf: Es soll den Menschen vor Über
forderung und Unbehagen bewahren und gleichzeitig dazu anregen, ein harmo

Gottesbild und Lebensvollzug 167



nisches Verhältnis zur Umwelt zu pflegen. Dieses Gleichgewicht ist nicht nur eine 
persönliche Verantwortung, sondern ein grundlegendes Anliegen, das in der ko
ranischen Offenbarung verankert ist. Demnach bedeutet die Entfremdung des 
Menschen von sich selbst und seiner Umwelt nicht nur einen Verstoß gegen seine 
zugewiesene Verantwortung, sondern verfehlt auch die zentralen Anliegen der 
Religion.

Die Auseinandersetzung mit Verantwortung und das Prinzip der Mäßigung 
sind daher eng miteinander verbunden, da beide darauf abzielen, das individuelle 
und kollektive Wohl zu fördern. Sie ermutigen die Menschen, sowohl ethische 
Entscheidungen zu treffen als auch ein ausgewogenes Verhältnis zur Schöpfung zu 
wahren (Düzgün 2018b, 113). Diese Verbindung eröffnet ein fruchtbares Reservoir 
für den aktuellen Diskurs über die Herausforderungen, mit denen wir in einer sich 
schnell verändernden Welt konfrontiert sind. Indem wir diese Konzepte mitein
ander verweben, können wir eine umfassendere Diskussion über Gerechtigkeit, 
Umweltbewusstsein und soziale Verantwortung führen, die sowohl in die konkrete 
gesellschaftliche Praxis als auch in die individuelle Lebensführung integriert 
werden kann. Die fortwährende Neujustierung unserer Verantwortung angesichts 
neuer Konstellationen und Kontexte ist daher eine bleibende Aufgabe. Verant
wortung wird somit kontinuierlich mit anderen Konzepten und Ideen verknüpft, 
um ihren materiellen Gehalt zeitgemäß zu präzisieren, zu modifizieren und ge
gebenenfalls zu erweitern.

6.3 Verantwortung im Islam: Eine koranische Perspektive

Da ausnahmslos alle grundlegenden Aspekte der islamischen Theologie auf der 
koranischen Offenbarung basieren, ist es auch im Fall der Verantwortung geboten, 
sich eingehender mit dem Koran auseinanderzusetzen.

Was Harun Behr als „Vom Koran aus denken“ beschreibt, ist im Wesentlichen 
der interpretative Prozess der „muslimischen Selbstauslegung“ (Behr 2014b, 489). 
Dieser Prozess wird durch den Bezug zum Koran untermauert, wodurch die Ar
gumentation nachvollziehbar wird, und eine Orientierung bietet (Behr 2020, 57). 
Der Bezug zum Koran wiederum ist insofern von Bedeutung, da er als „Diskurs
dokument der intersubjektiven Verhandlung des Existenziellen, der Fragen nach 
Mensch, Welt und Gott“ fungiert (Behr 2017, 67). Der Koran enthält zwar keine 
spezifischen ethischen Theorien, bietet jedoch Deutungsrahmen, die als Grundlage 
dienen, um die grundlegenden Strukturen von Konzepten und Orientierungsmo
dellen zu erforschen (Fakhry 1994, 1; Renz und Takim 2008, 256). Was vom Koran 
eingefordert wird, ist eine ethische Haltung des Subjekts (Behr 2014a, 14), die aus 
der Auseinandersetzung mit den vom Koran identifizierten Topoi erwächst. Um 

168 Ufuk Topkara 



den Koran und den vom ihm angesprochenen Themenfelder angemessen zu ver
stehen, muss die heutige Hermeneutik eine Reihe von Elementen integrieren: das 
historische Verständnis seiner Entstehung, das Wechselverhältnis von Genese und 
religiöser Exegese, die Hinwendung auf die Aussagen des Korans statt auf seine 
Buchstaben, sowie die Verflüssigung und Intellektualisierung seiner Auslegung. 
Diese Aufgaben sind zentral für Narration und Narrativität. Die Intention des 
Korans und die adäquate Herangehensweise der heutigen Hermeneutik und Ex
egese werden erst im Kontext der sozialen und kommunikativen Konstruktion des 
Korans erkennbar (Behr 2018, 112). Der Koran präsentiert sich als vielschichtiges 
Kompendium, das Lehrsätze, Rückblenden, Prophezeiungen, Gleichnisse, Anwei
sungen, Gebete, analytische Traktate, Naturschilderungen und fragmentarische 
Narrative umfasst. In koranischen Sequenzen verschwimmen die Grenzen zwi
schen diesen historischen Räumen, was die Kunst der Korrelation erfordert. Unter 
Korrelation versteht man hier die Aufgabe, diese unterschiedlichen Bereiche so 
zueinander in Beziehung zu setzen, dass Aktualität und Bedeutung gewonnen 
werden können, etwa in ethischer, moralischer oder orientierungswissenschaftli
cher Hinsicht (Behr 2018, 118). Diese Korrelation ist ein wesentliches Merkmal von 
Narration, da sie existenzielle, lebensweltliche und religiöse Orientierung ermög
licht. Sie trägt zu einem Menschen- und Gottesbild bei, das von Freiheit geprägt ist 
und sich von einem statischen, beherrschenden Gottesbild unterscheidet (Behr 
2018, 119).

Von besonderer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang, dass die Hauptre
ferenzstelle zur Verantwortung im Koran in ein Kommunikationsgeschehen zwi
schen Gott und Engeln eingebettet, und am Beispiel einer Parabel vermittelt wird 
(Izutsu 2002, 164). In K 2:30 entwirft der Koran ein Szenario, in dem Gott mit den 
Engeln ein Gespräch führt:

Damals, als dein Herr zu den Engeln sprach: 
„Siehe, einen Nachfolger will ich einsetzen auf der Erde!“ 
Da sprachen sie: „Willst du jemanden auf ihr einsetzen, 
der Unheil auf ihr anrichtet und Blut vergießt – 
wo wir dir Lobpreis singen und dich heiligen?“ 
Er sprach: „Siehe, ich weiß, was ihr nicht wisst.“ (Bobzin 2022, 12 – 13)

Es fällt auf, dass die Engel offenbar bereits Erfahrungen mit den Menschen gemacht 
haben oder über Wissen verfügen, das ihnen ein eindeutiges und sehr negatives 
Urteil erlaubt. Woher dieses Wissen herrührt, bleibt unbeantwortet. Die klassi
schen Werke der Koranexegese bieten an dieser Stelle überwiegend spekulative 
Deutungen an (aṭ-Ṭabarī 2001, 466 – 501; al-Māturīdī 2005, 71 – 78; az-Zamaḫšarī 2016, 
342 – 344), worauf al-Māturīdī explizit hinweist: „Was zum Verständnis der in der 
Geschichte Adams in der Sure al-Baqarah enthaltenen Themen und der Aussagen 

Gottesbild und Lebensvollzug 169



der Kommentatoren zu diesem Thema gesagt werden muss, ist, dass keiner von uns 
ein definitives Zeugnis dafür abgeben sollte, dass alle Weisheit auf diesem Gebiet 
enthält“ (al-Māturīdī 2005, 71). Ahmet Hadi Adanali deutet die ablehnende Haltung 
der Engel mit dem Umstand, dass die Verantwortung vor dem Menschen anderen 
angetragen worden ist, diese aber aus Furcht den Anforderungen nicht gerecht 
werden zu können ablehnten: „Die Menschen jedoch akzeptierten sie – ohne sich 
jedoch wirklich der enormen Risiken bewusst zu sein (K 33:72)“ (Adanali 2008, 58). 
Behr geht in seiner Deutung dieser Szenerie einen Schritt weiter und weist auf 
einen anderen Punkt hin. Offenbar beunruhigt es die Engel, dass mit Adam ein 
Geschöpf die Bühne betritt, das in der Lage ist, das Böse nicht aus einer natürlichen 
Veranlagung heraus zu begehen, sondern aus eigener Entschlossenheit (Behr 2020, 
61).

Der zentrale Terminus in diesem Vers ist ḫalīfa, der in den allermeisten Fällen 
mit Nachfolger (Bobzin 2022, 12 – 13), oder Stellvertreter (Takim 2008, 48) übersetzt 
wird. 
Die Mehrdeutigkeit des Begriffs ḫalīfa, die sowohl im Koran als auch in außerko
ranischen Quellen belegt ist, steht im Gegensatz zu seiner fast ausschließlich ein
seitigen Verwendung (Sievers 2015, 136 – 140). Diese einseitigen Übersetzungen von 
ḫalīfa suggerieren, dass der Mensch eine Art göttliche Vollmacht besitzt und Gottes 
Willen oder Eigenschaften auf Erden repräsentiert. Dies könnte zu einem Ver
ständnis führen, das den Menschen über die Schöpfung stellt und ihm eine un
begrenzte Macht zuschreibt (El Maaroufi 2021, 64 – 65). 

Behr wendet sich gegen diese Interpretation, da sie seiner Meinung nach die 
koranische Betonung der menschlichen Verantwortung untergräbt. Behr argu
mentiert, dass die gängige Übersetzung von ḫalīfa mit „Statthalter“ oder „Stellver
treter Gottes“ problematisch ist. Seiner Ansicht nach überträgt diese Übersetzung 
die Kriterien für menschliches Handeln auf Eigenschaften, die der gesamten 
menschlichen Gattung zugeschrieben werden, anstatt die spezifische Verantwor
tung jedes Einzelnen zu betonen. Dies, so Behr, entspricht nicht der Absicht des 
Korans. Wenn man den Begriff ḫalīfa jedoch im Kontext der koranischen Schöp
fungsgeschichte betrachtet, eröffnen sich differenziertere und nuanciertere In
terpretationen. Laut Behr sind die Menschen, sei es in der hoffnungsvollen Ver
antwortung des Einzelnen oder als Kollektiv, mit dem Auftrag betraut, die Dinge 
auf der Erde in guter Ordnung zu halten (Behr 2014b, 493). Das Wort ḫalīfa über
setzt Behr mit „einen nach mir.“ Hierbei geht es nach Behr jedoch weniger um 
„einer Spur folgen“ oder „religiöse Gefolgschaft“, sondern vielmehr darum, „eine 
Spur zu legen“ im Sinne der eigenen Gangart (K 92:4). Der Mensch wird als ein 
Charakter gezeichnet, der zwar im Sinne Gottes handelt, dabei jedoch letztlich 
autonom ist (Behr 2020, 61). Damit ist eine grundlegende Verhältnisbestimmung 
zwischen der Idee des Menschen und der Idee Gottes gegeben (El Maaroufi 2021, 

170 Ufuk Topkara 



59). Diese Beziehung gründet einerseits in der wechselseitigen Bezogenheit beider 
(Behr 2014b, 493). Andererseits etabliert der Koran sowohl die Autonomie (Takim 
2008, 50; Düzgün 2018b, 90 – 95) als auch die Gestaltungsfähigkeit des Menschen (K 
17:70).

Auf dieser Basis wird deutlich, dass der Mensch fähig ist, aktiv und willentlich 
seine Beziehung zu Gott, zu seinen Mitmenschen sowie zu seinem Handeln in der 
Welt zu gestalten. Seine Sprachfähigkeit, seine allgemeine und soziale Lernfähig
keit sowie seine Fähigkeit zu sprachgestütztem Denken und Vernunft sowie seine 
Empfindungs- und ästhetische Erfahrung beruhen einerseits auf von Gott gege
benen Anlagen und Strukturen, erfordern andererseits jedoch eine kontinuierliche 
Entwicklung (Düzgün 2018b, 95 – 96). Die Entwicklung der Menschen ist eng an ihre 
wachsende Erkenntnisfähigkeit und die damit einhergehenden Möglichkeiten zur 
autonomen Entscheidung und Handlung geknüpft. Mit dieser Zunahme an Freiheit 
und Selbstbestimmung erweitert sich auch die Fähigkeit, die Konsequenzen des 
eigenen Tuns zu antizipieren und dem Handeln eine bewusste, an Werten und 
Erwartungen ausgerichtete Richtung zu geben. In diesem Prozess der Entfaltung 
wird deutlich, dass der Mensch zwar eine inhärente Bereitschaft zur Weiterent
wicklung besitzt, diese jedoch nicht isoliert geschieht. Vielmehr bedarf es eines 
Rahmens, einer Anleitung, die Orientierung bietet und die Entfaltung konstruktiv 
begleitet.

Allerdings wirft die Vorstellung einer uneingeschränkten Autonomie des 
Menschen kritische Fragen auf. Die Kritische Theorie beispielsweise argumentiert, 
dass die Strukturen der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft die Handlungs
spielräume des Individuums maßgeblich einschränken und eine tatsächliche Au
tonomie verhindern. Aus dieser Perspektive sind die Entscheidungen und Hand
lungen des Einzelnen oft von systemischen Zwängen und ideologischen Prägungen 
beeinflusst, sodass von einer freien und unabhängigen Willensbildung kaum ge
sprochen werden kann.

Über diese Kritik an der gesellschaftlichen Bedingtheit des Subjekts hinaus 
differenziert sich auch Rosa von der Annahme, dass ein Mangel an Autonomie das 
Kernproblem darstellt und eine Steigerung der individuellen Autonomie die Lö
sung wäre. Seine Perspektive deutet darauf hin, dass die Komplexität gesell
schaftlicher Probleme tiefer liegt und nicht allein durch die Stärkung der indivi
duellen Entscheidungsfähigkeit bewältigt werden kann. Es bedarf möglicherweise 
einer umfassenderen Analyse der gesellschaftlichen Verhältnisse und der Wech
selwirkungen zwischen Individuum und Struktur, um die Herausforderungen un
serer Zeit angemessen zu verstehen und zu gestalten.

Erforderlich ist hier wohl die Fähigkeit des Menschen, sowohl eigenständig als 
auch in Gemeinschaft Wissen zu konstruieren, die Welt zu interpretieren und auf 
die Entwicklung anderer Menschen Einfluss zu nehmen (Behr 2014b, 499). Die 

Gottesbild und Lebensvollzug 171



Richtung, die hiermit wiederum vorgegeben wird, führt meines Erachtens zur 
Verantwortung, die eine zentrale Potentialität des Menschen ist. Verantwortung ist 
nicht nur eine Selbstwahrnehmung, sondern kann den Menschen auch anleiten 
und wesenhaft bestimmen. Allerdings kann diese Bestimmung nur verwirklicht 
werden, wenn der Mensch sich entschließt, eine Transformation vom Ist-Zustand 
zum Soll-Zustand anzustreben (Faruque 2021, 210). Nur der Mensch hat die Fä
higkeit zur Transformation, da er durch seine Freiheit in der Lage ist, sich selbst zu 
bestimmen, während andere Geschöpfe ihrer Natur folgen (Rahman 2009, 23 – 24). 
Verantwortung wird also willentlich, aus freien Stücken und Überzeugung ange
nommen (Mohamed 2006, 538). Die Bedeutung der menschlichen Selbstbestim
mung wird von muslimischen Autoren nachdrücklich hervorgehoben (Beheshti 
2014, 138). Sie betonen, dass diese Selbstbestimmung nicht nur eine Voraussetzung 
für moralische Entscheidungen ist, sondern auch eng mit den religiösen und 
ethischen Geboten verknüpft ist. Durch das Bewusstsein für diese Verantwortung 
und die Fähigkeit zur Selbstbestimmung wird das Fundament für ein verantwor
tungsvolles Handeln gelegt, das sowohl das Individuum als auch die Gemeinschaft 
in ihrer Entwicklung unterstützt. Diese dynamische Wechselwirkung zwischen 
Selbstbestimmung und Verantwortung ermöglicht es dem Menschen, aktiv und 
reflektiert in seinem Lebenskontext zu agieren, und fördert zudem ein tiefes 
Verständnis für die kollektive Verantwortung gegenüber anderen und der Schöp
fung.

Der Koran kann in diesem Zusammenhang als eine ständige Mahnung gesehen 
werden, die die Menschen dazu auffordert, dieser Verantwortung gerecht zu 
werden (Adanali 2008, 58). Die Erfahrung der Unmittelbarkeit Gottes ist nicht 
selbstverständlich, sondern erfordert Arbeit, Kraft, Lernprozesse und Übung – 
Aspekte des religiösen Lernens, für die eine umfassende Theorie noch aussteht. 
Was diese Texte zum Ausdruck bringen, ist die Unmittelbarkeit der Gegenwart von 
Gott und Mensch in ihrer jeweiligen Beziehung. Der Koran nutzt häufig Metaphern 
des Weges, und diese Konnotation der persönlichen religiösen Entwicklung ergänzt 
andere Bilder und ihre Bedeutungen. Das Bild des Weges verweist auf ein weiteres 
zentrales Motiv der islamischen Anthropologie: die Verortung des Menschen im 
Raum. Der Koran präsentiert den Menschen als ein Wesen, das sich in einem Raum 
befindet. Dieser Raum entfaltet sich in allen möglichen Dimensionen und impli
ziert damit die Notwendigkeit der Durchquerung, da er einen Eingang und einen 
Ausgang besitzt (Behr 2014b, 518). Gott, Mensch und Welt manifestieren sich also in 
einer Vielzahl von Räumen mit individuellen qualitativen Merkmalen. Der Gott des 
Korans ist nah, persönlich und verbindlich und sucht eine direkte, vertrauensvolle 
Beziehung zu den Menschen, ohne Vermittlung (Behr 2014b, 519). Entgegen der 
Skepsis von Engeln und ihrem Einwand, der das Scheitern des Menschen pro
gnostiziert, vertraut Gott dem Menschen und überträgt ihm umfangreiche Ver

172 Ufuk Topkara 



antwortung. Dieses göttliche Vertrauen findet seine Entsprechung im menschli
chen Vertrauen zu Gott (tawakkul: K 3:159), das auf der Gewissheit gründet, von 
ihm nicht überfordert oder verlassen zu werden, sondern durch göttliche Führung 
Orientierung, Halt und Zielsetzung zu empfangen (K 1:6; 6:161; 23, 62). Somit ist der 
Mensch nicht nur zum Glauben an Gott, sondern auch zum Vertrauen in Gott 
befähigt (Behr 2014b, 494).

7 Vertrauen (tawakkul) als komplementäre 
Haltung zu Verantwortung

Obwohl die Bedeutung einer verantwortungsbewussten Haltung zunehmend an
erkannt wird, bleibt die Frage bestehen, inwieweit die konzeptionellen Möglich
keiten religiösen Denkens für eine gelingende Weltbeziehung ausgeschöpft sind. 
Trotz der unbestreitbaren Relevanz von Verantwortung ist deren spezifischer 
Umfang und die normative Ausgestaltung bisher unterbestimmt.

Wann wird der Mensch tatsächlich seiner Verantwortung im engeren Sinne 
gerecht? Wo verlaufen die Grenzen für die Verantwortlichkeit des Menschen, und 
wie lassen sich diese Grenzen inhaltlich definieren? Um auf diese Fragen eingehen 
zu können, ist es geboten, die Verantwortung mit anderen islamisch-theologischen 
Konzepten zu verknüpfen.

So könnte beispielsweise die Integration von Konzepten wie Gerechtigkeit, 
Barmherzigkeit, und Solidarität in die Verantwortungsethik zu einem tieferge
henden Verständnis der menschlichen Verantwortung führen. Indem wir die 
Verantwortung im Kontext dieser Konzepte betrachten, eröffnen wir einen Dialog 
über die vielfältigen Verpflichtungen, die Menschen gegenüber sich selbst, anderen 
und der Schöpfung haben. Diese Ansätze fördern nicht nur ein umfassenderes 
Verständnis der Verantwortung, sondern auch die Entwicklung konkreter Hand
lungsanleitungen, die auf das alltägliche Leben abzielen.

Darüber hinaus könnte die Auseinandersetzung mit aktuellen gesellschaftli
chen Herausforderungen, wie beispielsweise Umweltfragen oder soziale Gerech
tigkeit, dazu beitragen, Verantwortung neu zu interpretieren und im Kontext der 
heutigen Welt relevant zu machen. Die Verknüpfung von Verantwortung mit den 
Herausforderungen, vor denen die Menschheit steht, könnte die Chancen erhöhen, 
dass Werben für eine ethische Lebensführung argumentativ zu untermauern, und 
hierdurch sowohl individuelle als auch kollektive Belange zu berücksichtigen. In 
diesem Sinne ist es entscheidend, die Diskussion über Verantwortung in einen 
breiteren Kontext einzubetten, der sowohl die klassischen islamischen Lehren als 
auch die gegenwärtigen Herausforderungen und Fragestellungen einbezieht. So 

Gottesbild und Lebensvollzug 173



können wir die Potenziale des religiösen Denkens besser ausschöpfen und eine 
verantwortungsvolle und engagierte Weltbeziehung fördern (Düzgün 2018b, 113).

Die Rede ist hier von dem zentralen koranischen Begriff tawakkul, der im 
Koran an zahlreichen Stellen betont wird (Lewisohn 2012). Bevor wir auf die 
theologischen Aspekte von tawakkul eingehen, ist es hilfreich, sich bewusst zu 
machen, dass im semantischen Bedeutungszusammenhang eine Nähe zwischen 
masʾūliyya (Verantwortung) und tawakkul (Vertrauen) besteht. Die Wurzel w-k-l, 
von der tawakkul abgeleitet wird, umfasst im Arabischen einen Sinnkomplex, der 
eng mit „Beauftragung“ und „Vollmacht“ verbunden ist (Reinert 1968, 1). Hierzu 
zählen auch die Übertragung und das Anvertrauen von etwas sowie die Haltung, 
sich auf jemanden zu verlassen (Lane 1893, 3059).

Koranisch erfährt diese Haltung eine spezifische Ausrichtung. Tawakkul be
schreibt das Vertrauen, das der Mensch gegenüber Gott empfindet (Mert 2013, 297). 
Dieses Anvertrauen vollzieht sich in einer Richtung, die für den Gläubigen von 
Bedeutung ist: Es erfordert die Anerkennung von Gott als Quelle von Sicherheit und 
Führung. Diese Erkenntnis führt zur Entwicklung einer inneren Haltung, die Ver
trauen und Zuversicht in die göttliche Weisheit fördert und dem Individuum hilft, 
Unsicherheiten und Herausforderungen zu bewältigen.

Im Sufismus kann dieses Anvertrauen an Gott einen allumfassenden Charakter 
annehmen, der so weit reicht, dass es als völlige Abhängigkeit von Gott betrachtet 
wird und die Ablehnung der Existenz sekundärer Kausalität einschließt (Leaman 
2016, 191). Dieses tiefe Vertrauen beeinflusst nicht nur den persönlichen Glauben, 
sondern auch die sozialen Beziehungen. Es verdeutlicht die Überzeugung, dass der 
Mensch in seinen Handlungen und Entscheidungen stets einen Bezug zu Gott 
aufrechterhalten sollte, was wiederum die ethischen Dimensionen seines Handelns 
stärkt.

Die Verbindung zwischen masʾūliyya und tawakkul wird besonders deutlich, 
wenn wir die Verantwortung des Individuums im Kontext seiner Beziehung zu Gott 
und zu anderen Menschen betrachten. Verantwortung bedeutet, nicht nur für das 
eigene Handeln zu stehen, sondern auch die Auswirkungen dieses Handelns auf die 
Gemeinschaft und die Umwelt zu bedenken. Das Vertrauen in Gott bekräftigt diese 
Verantwortung; es ermöglicht dem Individuum, sich den Herausforderungen des 
Lebens zu stellen, ohne vollkommen allein gelassen zu sein.

Im Hinblick auf Verantwortung als soziales Verhältniskonstrukt wird klar, dass 
es eine kollektive Dimension des Denkens und Handelns benötigt, die nicht nur 
individuelle Entscheidungen, sondern auch die Interaktionen zwischen Menschen 
berücksichtigt. Indem Verantwortung in soziale Beziehungen eingebettet ist, wird 
sie dynamisch und interdependent, was bedeutet, dass die Handlungen eines In
dividuums immer auch diejenigen anderer beeinflussen. Das Konzept der Ver
antwortung als relationaler Prozess bestärkt die Vorstellung, dass individuelle und 

174 Ufuk Topkara 



gemeinschaftliche Identitäten in einem Netzwerk gegenseitiger Abhängigkeit 
existieren.

Diese strukturellen Beziehungsgeflechte sind entscheidend für die menschli
che Existenz, da sie sowohl stützende als auch tragende Elemente enthalten 
(Burrell 2019, 451). Indem wir die Verantwortung als etwas begreifen, das nicht 
isoliert, sondern im Kontext von Beziehungen und Gemeinschaften ausgeübt wird, 
erkennen wir die Notwendigkeit an, Verantwortung gemeinsam zu tragen und zu 
verhandeln.

Somit führt die Integration von tawakkul und masʾūliyya zu einem dynami
schen und anpassungsfähigen Verständnis von Verantwortung, das die Gemein
schaftsbildung fördert und das Potenzial hat, individuelle und kollektive Heraus
forderungen in einer zunehmend komplexen Welt zu bewältigen. Indem wir diese 
Konzepte miteinander verknüpfen, wird ein Rahmen geschaffen, der nicht nur 
verantwortungsbewusstes Handeln fordert, sondern auch die sozialen Verflech
tungen und die gegenseitige Abhängigkeit der Menschen in der realen Welt aner
kennt. Nur durch diese ganzheitliche Perspektive können wir uns den Herausfor
derungen unserer Zeit stellen und ein erfülltes, resonantes Leben führen.

In diesem Kontext ist es entscheidend, die inhärenten Unzulänglichkeiten des 
Menschen zu berücksichtigen. Der Mensch ist von Natur aus begrenzt in seiner 
Fähigkeit zu Wissen und Kontrolle, was oft zu Unsicherheiten und Fehlern führen 
kann. Genau in diesen Momenten des Zweifels und der Begrenztheit sind tawakkul
und masʾūliyya besonders bedeutsam. Tawakkul bietet die Möglichkeit, Vertrauen 
in Gott zu setzen und Hilfe zu empfangen, wenn menschliche Fähigkeiten an ihre 
Grenzen stoßen. Masʾūliyya hingegen motiviert dazu, Verantwortung in einem 
größeren sozialen Zusammenhang zu übernehmen und die Unterstützung der 
Gemeinschaft zu suchen. Diese Perspektive auf menschliche Unzulänglichkeiten als 
Teil der menschlichen Erfahrung ermöglicht es, Verantwortung nicht nur als in
dividuelle Aufgabe zu sehen, sondern als gemeinschaftlich getragenen Prozess. 
Indem die Theologie diese Unvollkommenheiten anerkennt, kann sie eine unter
stützende Rolle übernehmen, die darauf abzielt, das Potenzial eines jeden Men
schen innerhalb seiner sozialen Beziehungen zu entfalten. Auf diese Weise wird 
Verantwortung zu einem gemeinschaftlichen Unterfangen, das die individuellen 
Schwächen ausgleicht und gleichzeitig die kollektive Stärke fördert.

Gottesbild und Lebensvollzug 175



8 Menschliche Verantwortung als 
Verhältniskonstrukt

Gleichsam als Ausgleich für diese inhärenten Unzulänglichkeiten ist der Mensch 
mit unterstützenden Instrumenten ausgestattet. Als Gattung verfügt der Mensch 
beispielsweise über Sprache und die Fähigkeit sowie das Bedürfnis, diese Mittel zu 
kultivieren (Behr 2014b, 494). An dieser Stelle lässt sich einwenden, dass diese 
Fähigkeiten nicht abschließend benannt worden sind, sondern dass gerade durch 
die Auseinandersetzung mit anderen der Mensch sich weiterentwickeln soll. Dieser 
Entwicklungsprozess kann durch das Konzept der Resonanz nach Rosa näher be
stimmt werden. Rosa betont die Bedeutung von Beziehungen und wechselseitiger 
Beeinflussung für die menschliche Entwicklung und Sinnfindung. Die Fähigkeit des 
Menschen zur Transformation und Weiterentwicklung gründet demnach nicht nur 
in seinen angeborenen Anlagen, sondern entfaltet sich wesentlich in der Interak
tion mit seiner Umwelt und seinen Mitmenschen (Rosa 2019, 435). In diesem Zu
sammenhang kann auch auf das von Kevin Reinhart angesprochene Bedürfnis des 
Menschen, mit der Welt in Kommunikation zu treten, verwiesen werden. Der 
Mensch ist nicht nur auf die ihm innewohnenden Fähigkeiten beschränkt, sondern 
sucht aktiv den Austausch und die Interaktion, um seine Wirklichkeit zu gestalten 
und sich selbst zu verstehen (Reinhart 2017, 61). Diese Perspektive erweitert das 
Verständnis des Menschen als ein sich entwickelndes Wesen, das seine Identität 
und seinen Platz in der Welt durch kontinuierliche Auseinandersetzung und Re
sonanz mit seiner Umgebung formt. Entscheidend für die islamische Anthropologie 
ist, dass sie den Menschen als aktiven Gestalter seiner Umwelt versteht. Die Men
schen transformieren sie im Sinne der Kultur und verändern dadurch auch sich 
selber (Düzgün 2013, 90 – 99). Die menschliche Existenz definiert sich dabei nicht 
durch statische Zustände, sondern durch fortwährende Bewegung und die Offen
heit des Menschen für Veränderung (Behr 2014b, 496).

Die Verantwortung stellt in diesem Zusammenhang als moralische Disposition 
der Menschen einen zentralen Ankerpunkt dar. Sie steht nicht nur prinzipiell je
dem Menschen offen, sondern ist designiert zu einem elementaren Bestandteil 
menschlicher Lebensgestaltung über kulturelle und religiöse Grenzen hinweg zu 
werden. Das Potenzial hierzu ist zweifellos im Menschen angelegt, weshalb sich 
hier, ohne viel Widerspruch zu evozieren, sogar von einer anthropologischen Si
gnatur sprechen lässt. Menschen übernehmen Verantwortung und ermahnen sich 
gegenseitig dazu, Verantwortung zu tragen, ihr gerecht zu werden.

Die Frage, die im Ausgang der Auseinandersetzung mit Rosa noch offen ist, 
lautet, ob Rosas Überlegungen für die islamisch-theologische Konzeption von 
Verantwortung hier einen Mehrwert bereithält, der das bestehende Feld der se

176 Ufuk Topkara 



mantischen Bedeutungen erweitern und ergänzen kann. Ist es möglich, dass das 
islamische Denken einen Diskurs initiiert, der über den theologischen Rahmen 
hinausgeht? Eine bewusste Haltung gegenüber Menschen und der Welt bildet die 
Grundlage für Verantwortung. Diese Haltung ist islamisch-theologisch nicht durch 
eine einzige Formel zu definieren, sondern ergibt sich aus der Offenbarung, ihrer 
Interpretation und den Wesenszügen, die Muslime über Jahrhunderte hinweg im 
Diskurs erarbeitet haben (Kermani 2009, 50). Der Koran bildet den Grundtext des 
Islams, der die göttliche Offenbarung enthält, Rechtleitung bietet, als Mahnung 
dient, moralische Ansprüche begründet und weiterhin das zentrale Element isla
misch-theologischen Denkens darstellt. Zugleich ist der Koran und seine Herme
neutik entscheidend dafür, wie der Islam den Herausforderungen der modernen 
Welt begegnet und sich gegenüber kritischen Anfragen aus Aufklärung und Reli
gionskritik behaupten kann. Während der materielle Gehalt des Korans seit seiner 
Edition im islamischen Denken kontinuierlich diskutiert, interpretiert und als 
Richtschnur für das praktische Leben genutzt wird, erhält sein strukturgebender 
Kontext vergleichsweise weniger Aufmerksamkeit. Der strukturgebende Kontext 
umfasst nicht nur die historische und kulturelle Situation zur Zeit der Offenbarung, 
sondern auch die sprachlichen, stilistischen und thematischen Merkmale, die die 
Gesamtdynamik des Korans prägen. Insbesondere die Funktion des Korans als 
Narration wird beispielsweise durch die Aspekte der Erinnerung und Wiederho
lung hervorgehoben (Behr 2018, 113). So fordert der Koran den Leser wiederholt zur 
Erinnerung auf, um das Bewusstsein für Gottes Gegenwart im Alltag zu stärken und 
die Verbindung zu ihm zu vertiefen (Behr 2018, 114).

Diese ständige Erinnerung kann im Sinne von Rosas Resonanztheorie als eine 
Form der Anrufung verstanden werden, die auf eine Antwort zielt. Rosas Idee der 
vertikalen Resonanz beschreibt eine spezifische Form der Weltbeziehung, bei der 
das Subjekt sich auf eine nicht-instrumentelle Weise mit etwas in Beziehung setzt, 
das es als unverfügbar oder jenseits des Machbaren empfindet. Dies können Phä
nomene wie Natur, Kunst, Musik, aber eben auch das Transzendente oder Göttliche 
sein. In dieser Beziehung spürt der Mensch eine Anrufung, ein Angesprochen
werden, und eine Antwortfähigkeit, die ihn transformiert, ohne dass er das Objekt 
dieser Resonanz vollständig kontrollieren oder beherrschen könnte (Rosa 2019, 
435).

Der Koran schafft durch seine narrative Struktur einen Raum für Resonanz, in 
dem sich der Leser angesprochen fühlt und in einen Dialog mit dem Text und 
seiner Botschaft tritt. Hierbei werden weder die Ambivalenzen der Offenbarung 
noch ihre historische Einordnung ignoriert. Der Koran wird von Muslimen nicht 
nur als intellektueller Text, sondern auch als ästhetische Offenbarung betrachtet 
(Kermani 2009, 7). Diese Sichtweise steht im Einklang mit der koranischen Beto
nung der Schöpfungsvielfalt, die sowohl die Vielfalt der Geschöpfe als auch die 

Gottesbild und Lebensvollzug 177



plurale Gegenständigkeit der weltlichen Beziehungen als Aufgabe des Menschen 
einschließt (K 5:48) (Behr 2014b, 497).

Der Mensch wird im Koran grundlegend als lern- und entwicklungsfähig 
dargestellt. Lernen vollzieht sich dabei in der Begegnung von Menschen mit an
deren Menschen, und diese Begegnung setzt einen Prozess der Bewegung in Gang. 
Dies verbindet auch Gott selbst mit allen Menschen und der gesamten Schöpfung. 
Gott und Mensch stehen über den Schöpfungsakt hinaus in einer andauernden 
Beziehung zueinander. In zahlreichen tradierten Texten des Islams wird die Be
gegnung mit Gott über die zwischenmenschliche Ebene vermittelt (Behr 2014b, 
497). Der Mensch ist aufgrund seiner geistigen Natur sowohl bedürftig als auch 
fähig zu einer bewusst gesteuerten, aktiven Vergesellschaftung mit seinen Mit
menschen. Dabei prägt die Beziehung zu Gott sowohl das individuelle Leben als 
auch das Zusammenleben in der Gemeinschaft. Eine stabile Verbindung zwischen 
dem Einzelnen und Gott fördert ein gelingendes Zusammenleben, während eine 
gestörte Beziehung Belastungen und Konflikte verursachen kann (Behr 2014b, 498). 
Gleichzeitig lässt sich, wenn man den Entfremdungsgedanken aufgreift, auch sa
gen, dass es vielmehr die gesellschaftlichen Verhältnisse sind, die eine sogenannte 
„intakte Beziehung“ zu Gott – im Sinne von Resonanz, wie Rosa es beschreibt – 
erschweren oder sogar unmöglich machen. Das wiederum beeinträchtigt die 
Selbstverwirklichung des Menschen, was die Krisenhaftigkeit und Tragik der 
Spätmoderne verdeutlicht. Es ist gewissermaßen ein Kreislauf, aus dem nach Rose 
nur durch Resonanzbeziehungen – also partnerschaftliche, bestätigende Verbin
dungen – herauszukommen ist.

An dieser Stelle lässt sich aber auch ein anderer Zugang stark machen: Ver
antwortung. Verstanden als die bewusste Annahme einer Haltung sowie das Ent
wickeln und Festigen eines eigenen Bewusstseins und einer inneren Orientierung, 
denen der Mensch folgt. Dies stellt eine lebenslange Aufgabe dar, die durch Reso
nanz als dynamischer Prozess kontinuierlich weiterentwickelt und verfeinert 
werden kann. Mit zunehmender Erkenntnisfähigkeit und wachsendem Entschei
dungsspielraum wächst auch die Fähigkeit der Menschen, die Konsequenzen ihres 
Handelns im Voraus zu bedenken und diesem eine zielgerichtete, wert- und er
wartungsorientierte Richtung zu geben. Gleichzeitig steigert sich ihre Kompetenz, 
sowohl für sich selbst als auch in Gemeinschaft Wissen zu konstruieren, die Welt zu 
interpretieren und die Entwicklung anderer Menschen aktiv zu beeinflussen. 
Menschen sind aktiv und willentlich in der Lage, ihre Beziehung zu Gott, zu ihren 
Mitmenschen und ihr Handeln in der Welt zu gestalten. Ihre Sprachfähigkeit, ihre 
allgemeine und soziale Lernfähigkeit, ihre sprachgestützte Denk- und Vernunftfä
higkeit, aber auch seine Fähigkeit zu Empfindung und ästhetischer Erfahrung, 
beruhen zwar teils auf von Gott gegebenen Anlagen bzw. Strukturen, bedürfen 

178 Ufuk Topkara 



aber auch der Entwicklung. Der Mensch ist bereit zu dieser Entwicklung, benötigt 
dafür jedoch Anleitung (Behr 2014b, 499).

Gott entlässt Adam zwar in gewisser Weise unfertig in die Welt, stattet ihn aber 
mit dem notwendigen Potenzial aus, um seinen Weg zu finden. Diese Unterstützung 
Gottes setzt sich fort, indem er Adam nicht allein lässt, sondern ihn begleitet und 
trägt (Behr 2014b, 513). Der Koran scheint eine erzieherische Absicht zu verfolgen 
und nutzt die Geschichte von Adam und den Engeln, um ein pädagogisch wirksa
mes Umfeld zu schaffen. Die Dramaturgie und die darin dargestellten Figuren of
fenbaren Aspekte der menschlichen Natur, die dem Menschen zur Selbstreflexion 
dienen, da er sich in ihnen wiederfindet und sich mit ihrem Handeln und ihren 
Motiven identifizieren kann. Diese Darstellung unterstreicht die Unvollkommen
heit Adams und damit der Menschen. Er erhält den Anstoß zur Selbstgestaltung, 
deren Umsetzung den Menschen jedoch selbst obliegt. Das hierfür notwendige 
Potenzial ist ihnen gegeben (Behr 2014b, 515).

9 Eine Ethik der Mäßigung: Plädoyer für 
Ausgleich und Verzicht

Die ethische Verantwortung der Muslime ist von zentraler Bedeutung und wird als 
göttlicher Auftrag von höchster normativer Kraft verstanden. Der Koran ruft 
Muslime nachdrücklich zur Übernahme von Verantwortung auf, wobei er sowohl 
das Individuum als auch das Kollektiv berücksichtigt, aber die ethische Verant
wortung des Einzelnen betont. Im Vordergrund steht die innere Haltung, die dem 
Handeln vorausgeht. Der Islam zielt darauf ab, die innere Entwicklung des Men
schen zu fördern und ihn so für die Welt zu öffnen (Behr 2017, 64). Verantwortung, 
verstanden als Pflichtbewusstsein, nimmt eine zentrale Stellung hierin ein, was 
sich in dem islamischen Prinzip des Primats der Verpflichtung zeigt. Dieses Prinzip 
besagt, dass der Mensch zuerst zur Verantwortung angehalten wird, bevor ihm 
Rechte gewährt werden. Diese Abfolge wird von muslimischen Denkern hervor
gehoben, um die normative Bedeutung von Verantwortung zu unterstreichen.

Menschliches Handeln wird folglich daran gemessen, ob Verantwortung 
übernommen wird. Diese Zurechnungsfähigkeit spielt auch in der modernen 
Verantwortungsethik eine zentrale Rolle. Während Verantwortung eingefordert 
wird und menschliches Handeln jederzeit und überall daran gemessen wird, be
grenzt Vertrauen diesen Anspruch. Vertrauen ermöglicht es dem Menschen, Ver
antwortung in Bezug auf andere Menschen und letztlich auch auf Gott zu verste
hen. Das Konzept des Vertrauens entbindet den Menschen von absoluter 
Verantwortung und verpflichtet ihn lediglich dazu, das individuell Mögliche zu 

Gottesbild und Lebensvollzug 179



erfüllen. Für die Wahrnehmung von Verantwortung ist die Verlautbarung, also die 
Kommunikation mit den Betroffenen, von zentraler Bedeutung. Die Übernahme 
von Verantwortung ist zwar zunächst eine innere Haltung, ein Willensentschluss 
des Menschen. Solange diese innere Haltung oder Willensentscheidung jedoch 
nicht mit den anderen betroffenen Menschen kommuniziert wird, bleibt sie ver
borgen. Hier ließen sich Rosas Resonanzachsen einbauen. Als Orientierung und 
Wertmaßstab dient hier die Suche nach einem maßvollen Leben, das beispiels
weise dem Trieb nach der Verfügbarmachung der Welt das Streben nach Ausgleich 
entgegenhält. Extreme sind dabei zu vermeiden. Sowohl kompromisslose Enthalt
samkeit von allem, was die Welt zu bieten hat, als auch bedenkenloser Konsum und 
zügellose Inanspruchnahme wären solche Extreme. Solche Extreme können dazu 
führen, dass wir uns anstelle eines Lebens in vielfältigen Beziehungsgeflechten in 
rigiden, einseitigen Strukturen wiederfinden. Wird eine bestimmte Lebenshaltung 
zum einzig erstrebenswerten Ziel erklärt, besteht die Gefahr, dass andere poten
zielle Aspekte des Lebens abgewertet werden und aus unserem Leben ver
schwinden.

Das Austarieren unterschiedlicher Lebenszugänge ist jedoch nicht neu. Das 
Konzept der Mesotes beschreibt schon bei Aristoteles die Idee der „Mitte“ oder 
„Mäßigung“ und ist ein zentrales Element seiner Ethik, insbesondere in seiner 
Theorie des guten Lebens und der Tugend (Wolf 2019, 65). Aristoteles argumentiert, 
dass Tugenden Mittelwege zwischen Extremen darstellen. Jede Tugend repräsen
tiert einen idealen Zustand, der zwischen zwei Lastern oder Extremen – einem 
Mangel und einem Übermaß – liegt. Er betrachtet die Mesotes als Leitlinie für das 
ethische Handeln, die es den Menschen ermöglicht, ein ausgewogenes und tu
gendhaftes Leben zu führen. Der Schlüssel zur Tugend besteht darin, in jedem 
Aspekt des Lebens die angemessene Mitte zu finden (Höffe 2014, 225 – 228). Die hier 
vorgestellte Konzeption geht aber über die aristotelische Position an dieser Stelle 
hinaus. Zu den zentralen Merkmalen religiös vermittelter Kompetenzen gehört die 
Befähigung, zwischen Divergenzen zu moderieren und einen eigenen Weg im Le
bensvollzug zu begründen (Behr 2017, 63).

Es geht nicht nur um das Glück oder die Zufriedenheit des Menschen, sondern 
auch um eine Orientierung, wie wir uns als Menschen in der Welt verorten und 
beheimaten können. Aus islamisch-theologischer Perspektive beschränkt sich diese 
Verortung und Beheimatung nicht nur auf das Leben. Vielmehr geht es darum, 
sowohl diesem Leben zugeneigt zu sein als auch nach etwas zu streben, was die 
bedingte Existenz des Menschen in dieser Welt transzendiert. So wie das Leben in 
verschiedene Lebensräume unterteilt ist, in denen die multiplen Lebenszusam
menhänge Raum finden, so fordert die koranische Offenbarung, dass der Mensch 
auch Gott und der koranischen Offenbarung Raum gibt. Der Lebensvollzug folgt 
demnach nicht einem Entweder-Oder-Prinzip, sondern einem Sowohl-Als-Auch- 

180 Ufuk Topkara 



Prinzip. Dieser Lebensvollzug ist unmittelbarer Ausdruck eines Gottesbezugs, der 
sich sowohl aus der koranischen Offenbarung als auch dem Vorbild des Propheten 
Muhammad ergibt.

Der Kontext des maßvollen Lebens wird in der islamischen Ideengeschichte 
mit dem Begriff i‘tidāl verbunden, der als Fähigkeit zum Ausgleich, zur Moderation 
unterschiedlicher Interessen oder zur Herstellung von Gleichgewicht verstanden 
wird (Çağrıcı 2001, 456 – 457). Diese Haltung bewegt den Menschen zu einer Art 
Verzicht, der die Menschen dazu anhält, ihre Eigeninteressen nicht vollkommen 
durchzusetzen und im Sinne eines übergeordneten Prinzips ihre Eigeninteressen 
hinter das Wohl der Gemeinschaft zurückzustellen. In diesem Verzicht und dieser 
Selbstbegrenzung liegt der Schlüssel zur Etablierung eines Gleichgewichtszustands.

Verzicht und Selbstbegrenzung bedeuten für die Menschen jedoch nicht, dass 
sie sich selbst verlieren. Vielmehr geht es darum, dass sich die Menschen in ihrem 
Anspruch nach Dominanz und Durchsetzung zügeln, um sowohl anderen Räume 
zur Entfaltung zu geben als auch ihren eigenen Status dauerhaft zu schützen. 
Selbstbegrenzung beinhaltet auch die Idee, Grenzen nicht zu überschreiten. Aus 
islamisch-theologischer Sicht bezieht sich dies sowohl auf die von Gott gesetzten 
Grenzen als auch auf die Grenzen, die durch den Gebrauch der Vernunft bestimmt 
werden. Denn wenn der Mensch lernt, sich selbst zu begrenzen und seine Inter
essen nicht schonungslos durchzusetzen, wird nicht nur die Gemeinschaft gestützt, 
sondern auch die Möglichkeit erhalten, ein gelingendes Leben des Einzelnen wie 
der gesamten Gemeinschaft zu verwirklichen. Menschliches Dasein ist schließlich 
Dasein in Relation zu anderen. Der Mensch ist auf den anderen angewiesen, und 
ein gelingendes Leben verwirklicht sich in und durch Gemeinschaft. Durch die 
Beziehung zu anderen Menschen lernt der Mensch, sich zu verorten und mithilfe 
des Anderen über sich hinauszusehen. Diese Einsicht verhilft den Menschen 
letztlich dazu, ihre Selbstsucht und ihren Eigensinn zu überwinden.

Das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft dient einerseits als Reflexi
onsfläche, um die Konturen der eigenen Individualität zu bestimmen. Andererseits 
fungiert es als Maßstab, wenn der Einzelne auf die Hilfe und Solidarität anderer 
angewiesen ist. Zudem spielt es eine zentrale Rolle, wenn die Menschen ihre Fä
higkeiten zum Ausgleich und zur Moderation einüben. Zwar ist das Motiv und die 
Fähigkeit, ausgleichend zu wirken, Maß zu halten und Gegensätzlichkeiten zu 
moderieren, im Menschen angelegt, doch muss diese Fähigkeit auch geübt und 
angewendet werden. Hierzu benötigen die Menschen Schutzräume, die die Ge
meinschaft bietet, sowie Ressourcen, die es ihnen ermöglichen, Fehler zu begehen. 
Eine zeitgemäße Theologie sollte genau diese Schutzräume schaffen und den 
Menschen zugestehen, diese Prozesse auszuhandeln. In diesem Kontext brauchen 
die Menschen die anderen, handelnden Menschen, die sie anleiten und ihnen 

Gottesbild und Lebensvollzug 181



zeigen können, wie die Fähigkeit zum Ausgleich unter anderem durch Auseinan
dersetzung mit den Herausforderungen des Lebens vertieft werden kann.

Das Unterfangen, Gegensätze auszugleichen, kann jedoch auch scheitern und 
zu Zerrissenheit und Brüchen führen. Es ist wichtig, den Ausgangspunkt der ei
genen Fragen an die Welt niemals aus den Augen zu verlieren. Wenn das Denken 
seine Grenzen erreicht, gilt es, diese mit Bescheidenheit anzuerkennen und die 
eigene Mitte, die Ausgerichtetheit auf Gott, nicht aus den Augen zu verlieren.

Der Gedanke, dass die Menschen sich sowohl Grenzen setzen als auch die 
gesetzten Grenzen anerkennen können, bleibt eine zentrale Aufgabe. Die Leugnung 
bestehender Grenzen gefährdet zutiefst die Existenz des Menschen und unserer 
Umwelt. Die Entgrenzung von Gewalt in all ihren Formen sowie die anhaltende 
Zerstörung unserer Lebensgrundlagen und der Natur sind mehr als nur ein Be
drohungsszenario; sie sind mittlerweile eine globale und unwiderlegbare Le
benserfahrung für viele Menschen. Ausgehend von dieser Zeitdiagnose können wir 
nicht nur für ein resonantes Leben eintreten, sondern müssen uns auch für das 
Maßhalten, die Anerkennung von Grenzen, die nicht überschritten werden dürfen, 
starkmachen. 

Welche Schlussfolgerungen lassen sich hieraus für eine Theologie ziehen? Aus 
der Übernahme von Verantwortung und der Kultivierung von Vertrauen lässt sich 
eine Haltung zum Leben entwickeln, in der das koranische Gottesbild unmittelbar 
mit dem Lebensvollzug verbunden wird. Aus dieser Kopplung von Gottesbild und 
Lebensvollzug ergibt sich eine regulative, korrigierende Haltung zum Leben, die 
stets den Ausgleich sucht, sich in Verzicht übt und sich die Einhaltung von ethi
schen Grenzen vorschreibt. Die kritische Gesellschaftsanalyse von Rosa lehrt uns, 
dass die Entkopplung des Menschen wie ganzer Gesellschaften die Menschen in 
unauflösbare Aporien stürzen kann. In der Folge können die Menschen die Sinn
haftigkeit der Welt und die ihrer eigenen Existenz nicht mehr erschließen. Der 
Mensch begreift sich selbst als „porös“ und gibt damit einem „Gefühl der Ver
wundbarkeit“ Ausdruck (Taylor 2007, 27).

Der Theologie kommt nun in diesem Zusammenhang die Verantwortung zu, 
einerseits anzuerkennen, dass Zweifeln eine anthropologische Grundhaltung ist 
(Düzgün 2018b, 13; Langenfeld 2022, 4), die sich nicht wegdiskutieren lässt. Der 
eingangs erwähnte Camus betont eindringlich, dass das Leben und die Lebens
umstände dem Menschen Anlass zum Zweifel geben können. Indem die Theologie 
diese Zweifel ernst nimmt, signalisiert sie, dass sie den Menschen in der Bewälti
gung des Lebens nicht allein lässt. Andererseits wird die Theologie mit dem An
spruch konfrontiert, die Gründe für die Setzung von ethisch-moralischen Grenzen 
darzulegen. Die mögliche Erklärung darf wiederum nicht mit einem Befolgen von 
Normen oder der blinden Nachahmung gleichgesetzt werden (Ayoub 2020). An 
dieser Stelle ließen sich viele Autoren als Belegstellen zitieren. Eine prägende Kritik 

182 Ufuk Topkara 



an einer blinden Nachahmung formulierte Ibn Khaldun in seiner Muqaddima 
(Fromherz 2012, 114). Gleich zu Beginn der Einführung in sein Geschichtswerk führt 
er aus, dass ohne Quellenkritik Interpreten Gefahr laufen, zu straucheln, auszu
gleiten und vom Weg der Wahrheit abzuweichen (Ibn Khaldun 2011, 81). Dabei 
bezieht sich seine Kritik nicht nur auf das Verfassen von geschichtswissenschaft
licher Literatur, sondern auch auf das Wirken von Korankommentatoren, womit er 
explizit auch die theologischen Wissenschaften in die Pflicht nimmt (Ibn Khaldun 
2011, 81).

In diesem Kontext wird deutlich, dass die Theologie das Narrativ des Gehor
sams gegenüber religiösen Normen nicht einfach reproduzieren, sondern vielmehr 
in eine diskursive Auseinandersetzung über die existentiellen Fragen überführen 
sollte. Gelingt es der Theologie, die religiösen Narrative als eine Anleitung zu einem 
menschlichen Lebensvollzug zu verstehen, der das Wohlergehen des Menschen 
zum Ziel hat, kann auch die Setzung von Grenzen in einem anderen Licht wahr
genommen werden. Diese Verbindung zwischen Ibn Khalduns Kritik und der 
theologischen Reflexion verdeutlicht die Notwendigkeit, das Spannungsfeld zwi
schen gelebtem Glauben und der kritischen Auseinandersetzung mit religiösen 
Texten zu erkunden, um so zu einem tieferen Verständnis der eigenen Praxis zu 
gelangen. Es geht folglich bei der Setzung von Grenzen nicht um eine göttliche 
Drangsalierung des Menschen. Der Koran hebt diesen Aspekt ausdrücklich hervor 
(K 2:230; 5:87) und fordert zum Nachdenken auf. Die Anerkennung von Grenzen 
resultiert vielmehr aus dem Bewusstsein, dass wir darauf angewiesen sind, sowohl 
unsere eigenen Begrenzungen zu akzeptieren als auch die Grenzen anderer zu 
respektieren.

Die Erfahrung der Entgrenzung, sowohl in individuellen als auch in gemein
schaftlichen Zusammenhängen, birgt nämlich die Gefahr, dass wir nicht nur unsere 
persönliche Existenz gefährden, sondern auch die der anderen sowie die unserer 
Umwelt. In letzter Konsequenz kann die Entgrenzung den Menschen mit einem 
Gefühl der Sinnlosigkeit konfrontieren. Die von Rosa diagnostizierte Beschleuni
gung, Unverfügbarkeit und Entfremdung moderner Individuen und Gesellschaften 
sind daher meines Erachtens in erster Linie als Entgrenzungen zu verstehen, die 
das Potenzial besitzen, den Menschen in die Sinnlosigkeit zu führen. Unbestritten 
ist, dass die menschliche Existenz sich in verschiedenen Spannungsverhältnissen 
ausdrückt. In historischer Perspektive wird insbesondere die Doppelnatur des 
Menschen thematisiert: Während sich der Körper nach dem Weltlichen richtet, 
sehnt sich die Seele nach der Rückkehr zu Gott (Behr 2014b, 520). In dieser 
Grundhaltung wird eine menschliche Zerrissenheit diagnostiziert, die als konsti
tuierende Welterfahrung verstanden wird. Nach Rosa hat sich diese Zerrissenheit 
in der Moderne nicht nur qualitativ vertieft, sondern auch quantitativ vermehrt.

Gottesbild und Lebensvollzug 183



Auch wenn sich diese Zerrissenheit nicht vollständig auflösen lässt, können 
wir zumindest lernen, sie zu moderieren. Aus islamisch-theologischer Sicht ist die 
Frage eindeutig zu bejahen, wenn es dem Menschen gelingt, eine religiös vermit
telte Haltung mit theoretischer Erkenntnis in einer Doppelbewegung zu verbinden. 
Der Lebensvollzug von Muslimen ist daher von ständiger Aktivität geprägt, von 
Interaktion mit anderen Menschen und der Welt. Sie handeln aus einer Haltung 
der Verantwortung und einem Pflichtgefühl gegenüber der Schöpfung und dem 
Menschen. Daraus ergeben sich stets Fragen und Konflikte, die vermittelt, ausge
handelt und in Beziehung gesetzt werden müssen. In diesem Zusammenhang 
nehmen Muslime eine Haltung zum Leben und zur Welt ein, die primär als ge
staltende Aktivität verstanden wird.

Masʾūliyya und tawakkul umreißen dabei die Pole dieses Zugangs, indem sie 
sowohl den Beginn als auch die Grenzen dieser Aktivität markieren. Auf die 
Konstitution durch masʾūliyya folgt die Eingrenzung durch tawakkul. Diese beiden 
Konzepte spannen einen Zwischenraum auf, den es sinnvoll zu erschließen und mit 
Leben zu füllen gilt (K 2:143).

10 Schlussbetrachtung
Rosa thematisiert gesellschaftliche Bedingungen, die Resonanz ermöglichen oder 
behindern, wie Globalisierung, Technologie und soziale Isolation. Der Verlust von 
Resonanz in einer zunehmend individualisierten und materialistischen Gesell
schaft kann mit den theologischen Positionen zur sozialen Verantwortung und zur 
Bedeutung von Gemeinschaft in Konflikt geraten. Rosa verbindet die Idee der Re
sonanz mit der Suche nach Sinn und Erfüllung. Ähnlich betont die islamische 
Theologie die Bedeutung der spirituellen Erfahrung als Weg zu einem erfüllten 
Leben. Gläubige sind eingeladen, eine resonante Beziehung zu Gott und zur 
Schöpfung zu kultivieren, was in der islamischen Praxis gefördert wird. Rosas 
Resonanztheorie und islamische Theologie bieten parallel verlaufende Erklä
rungsansätze, um die Bedeutung von Beziehungen, die Rolle des Individuums in 
der Gemeinschaft, die ethischen Dimensionen dieser Interaktionen sowie die Su
che nach Sinn und Erfüllung im Leben zu untersuchen. Das Verständnis von Re
sonanz kann dazu beitragen, die Bedeutungszusammenhänge von ethischen 
Werten in der islamischen Tradition zu vertiefen und zeitgenössische Herausfor
derungen in der Gesellschaft zu adressieren.

Zweifellos entwickelt der Mensch Haltungen zum Leben, die eine erfüllende 
Sinnhaftigkeit der menschlichen Existenz begründen können. Die Resonanztheorie 
kann dahingehend umgesetzt werden, dass der Mensch sich in sinnvolle und be
wusst herbeigeführte Verhältnisse sowohl zur Umwelt als auch zu anderen Men

184 Ufuk Topkara 



schen setzt. Warum benötigt der Mensch dann noch die Theologie, wenn mit Hilfe 
solcher Theorieentwürfe die Wertmaßstäbe für ein resonantes Leben entdeckt und 
formuliert werden können? Die Menschen leben nicht schon dadurch ein erfülltes 
Leben, in dem sie ein resonantes Leben führen. Es existiert noch eine Fülle, die 
diesen Umstand übertrifft. Diese Fülle besteht in dem Ausgreifen nach etwas, dass 
dieses Leben übersteigt, und trotzdem nur durch dieses Leben zu erreichen ist. Nur 
die Einbindung dieses Überschusses in die menschliche Existenz vermag jenen 
Ausgleich herbeizuführen, der notwendig ist, um in tragenden Beziehungen zu 
leben. Die Resonanztheorie kann uns dabei behilflich sein, um diese Einbindung 
und der ihr zugrunde liegenden Bedingungen und Herausforderungen besser zu 
verstehen. Aus muslimischer Sicht bleibt es notwendig, sie an entscheidender Stelle 
durch das islamisch-theologische Konzept von masʾūliyya und tawakkul zu ergän
zen. Dies ermöglicht nicht nur eine Rückbindung an die koranische Weltverwie
senheit, sondern bringt auch die Begrenzung menschlicher Verantwortung zum 
Ausdruck. Islamisches Denken kann sich für die Begrenzung, den Verzicht und die 
Anerkennung von Grenzen einsetzen und dabei das eigene Sinnangebot sowie eine 
Mitte benennen, die es im Auge zu behalten gilt. Die Resonanztheorie kann in 
diesem Zusammenhang jene kritische Folie bieten, um die Kategorie von masʾūli
yya zu kalibrieren. Hierdurch lässt sich dieses Schlüsselkonzept islamisch-theolo
gischer Deutung sowohl ergänzen als auch aktualisieren. In dieser Verortung lässt 
sich auch ein Beitrag identifizieren, der über den eigenen Diskurs hinaus rezipiert 
werden könnte.

Durch die Gabe der Sprache, die Gott dem Menschen in Form der „Namen der 
Dinge“ (K 2:31) vermittelt, erhält dieser mehrere besondere Fähigkeiten: die auto
nome, innere Kommunikation mit Gott, die Fähigkeit zur Selbstbetrachtung und 
die Möglichkeit, sein Leben aus der Gegenwärtigkeit heraus, die Vergangenheit und 
Zukunft verbindend, bewusst zu planen (Behr 2016, 36). Diese sprachlichen Fä
higkeiten ermöglichen nicht nur den Austausch zwischen Individuen, sondern 
auch die Reflexion über sich selbst und die Beziehung zu Gott, was letztlich zu 
einem tieferen Verständnis der eigenen Existenz führt. Das Paradigma des ersten 
Scheiterns, gebündelt in der Geschichte von Adam und Eva, bildet den Auftakt zu 
einer Geschichte des Lernens. Lernen vollzieht sich sowohl auf individueller als 
auch auf kollektiver Ebene. So wird deutlich, dass das menschliche Versagen nicht 
das Ende, sondern der Beginn eines Lernprozesses darstellt, der zur Reifung und 
Erkenntnis beiträgt. Schon in früheren Jahrhunderten betrachteten muslimische 
Denker den Menschen als ein Wesen, das der Entwicklung bedarf und gleichzeitig 
zu ihr fähig ist (Behr 2016, 39).

Harun Behr beschreibt die menschliche Intuition als ein Spannungsfeld, in 
dem der Mensch sich auf der Erde gleichzeitig heimisch und fremd fühlt. Gemäß 
seiner Bestimmung wird der Mensch von Gott auf die Erde gesetzt, um in seinem 

Gottesbild und Lebensvollzug 185



Sinne zu handeln (K 2:30, 7:10 – 30, 17:61 – 70, ḫalīfa). Die koranische Vorstellung, 
dass die wahre Heimat des Menschen nicht in dieser vergänglichen Welt liegt, 
sondern in einer transzendenten Sphäre, die seiner irdischen Existenz sowohl 
vorausgeht als auch folgt, deutet das Sterben als eine Heimkehr an (Behr 2014b, 
520). Dieses Verständnis impliziert jedoch meines Erachtens nicht, dass die irdische 
Existenz des Menschen ohne Sinn und Möglichkeit zur Selbstverwirklichung ist. 
Vielmehr lässt sich die Vorstellung der Heimkehr auf das Leben im Hier und Jetzt 
übertragen, indem die Reise des Menschen auf Erden als eine ständige Suche nach 
dem Göttlichen interpretiert wird.

In diesem Sinne ist das Leben kein Zustand der absoluten Entfremdung, son
dern vielmehr ein Weg der Annäherung und Verwirklichung im Angesicht des 
Göttlichen. Die Handlungen, Erfahrungen und Bemühungen der Menschen sind 
somit bedeutsam und tragen dazu bei, ihre Beziehung zur anderen Heimat zu 
gestalten. Die irdische Existenz ist demnach nicht als ein Ort der reinen Entfrem
dung zu verstehen, sondern als eine wertvolle Phase der geistigen Entwicklung und 
der Suche nach Sinn und Verbindung mit dem, was jenseits dieser Welt liegt.

In dieser Einordnung lässt sich ein Beitrag identifizieren, der über den eigenen 
Diskurs hinaus Wirkung entfalten könnte. Die Notwendigkeit, Grenzen anzuer
kennen, dient letztlich dem Wohl der Menschen selbst. Die zentrale Frage bleibt, 
welche Schlussfolgerungen und Handlungsanleitungen sich daraus ableiten lassen. 

In den Worten von Rosa lässt sich hier die grundlegende Antwortbeziehung 
lokalisieren, die er als den Kern religiösen Denkens in den monotheistischen Re
ligionen bezeichnet (Rosa 2022, 71). Diese Antwortbeziehung ist entscheidend für 
das Verständnis, wie Menschen in einer pluralistischen und oft herausfordernden 
Welt Sinn und Werte finden können, indem sie die komplexen Verflechtungen 
zwischen Glauben, Verantwortung und Gemeinschaft erkennen und leben.

Rosas Resonanztheorie entwirft das Bild einer wünschenswerten Zukunft, in 
der das Leitmotiv nicht länger in der instrumentellen Beherrschung und der un
eingeschränkten Verfügbarkeit der Welt liegt. Stattdessen rückt er das Prinzip des 
Hörens und des darauf basierenden Antwortens in den Mittelpunkt, wie er selbst 
prägnant formuliert: „Eine bessere Welt ist möglich, und sie lässt sich daran er
kennen, dass ihr zentraler Maßstab nicht mehr das Beherrschen und Verfügen ist, 
sondern das Hören und das Antworten“ (Rosa 2019, 762). Dieser Ansatz betont die 
Notwendigkeit einer responsiven Haltung gegenüber der Welt und den Mitmen
schen als Grundlage für ein erfülltes Leben und eine gerechtere Gesellschaft, wobei 
implizit auch eine Verantwortung für das Wohl anderer mitschwingt.

Aus theologischer Sicht lässt sich jedoch hier eine Kritik an Rosas Diagnose der 
gegenwärtigen Zeit und seinem Entwurf eines „guten Lebens“ formulieren, ins
besondere im Hinblick auf die unzureichende Thematisierung sozialer Ungleich
heit. Während Rosa die Existenz von Ungleichheit anerkennt, integriert er keine 

186 Ufuk Topkara 



explizit ungleichheitstheoretische Perspektive in seine Resonanztheorie und ar
gumentiert, dass das Kernproblem in der ungleichen Verteilung von Resonanz
achsen liege. Dies erscheint gerade im Hinblick auf die in diesem Beitrag hervor
gehobene zentrale Bedeutung der Verantwortung als ein Defizit. Im Kontext der 
zuvor erörterten individuellen Verantwortung, die den Menschen zur voraus
schauenden und werteorientierten Selbstführung anhält, muss auch die soziale 
Verantwortung eine zentrale Rolle spielen. Dies impliziert die theologische Auf
forderung, sich kritisch mit der zunehmenden sozialen Ungleichheit auseinan
derzusetzen und sich entschieden für die Verantwortung von Reichtum einzuset
zen. Eine solche Ausweitung würde Rosas Resonanztheorie um eine wesentliche 
sozialethische Dimension erweitern. Sie würde die Frage nach der gerechten 
Verteilung von Möglichkeiten zur Resonanz in den umfassenderen Rahmen einer 
Verantwortungsethik stellen, die über das Individuelle hinausgeht und gesell
schaftliche Strukturen in den Blick nimmt.

Bibliographie
Adanali, Ahmet Hadi. 2008. „Was wir tun können, aber nicht tun sollen. Die Quellen der 

Verantwortung im islamischen Recht und islamischer Theologie.“ In Verantwortung für das 
Leben. Ethik in Christentum und Islam, hg. v. Hansjörg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim 
und Bülent Ucar, 52 – 73. Regensburg: Verlag Friedrich Prustet.

Anjum, Ovamir. 2007. „Islam as a Discursive Tradition: Talal Asad and His Interlocuters.“ Comparative 
Studies of South Asia, Africa, and the Middle East, 27/3: 656 – 672.

Ayoub, Samy. 2020. „Neither Desiring It, nor Transgressing Its Limits: Ethical Hierarchy in Islamic 
Law.“ In Islamic Law and Ethics, hg. V. David Vishanoff, 34 – 52. London, Washington: 
International Institute of Islamic Thought.

Bauer, Thomas. 2020. Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der Antike und der Orient.
München: C.H. Beck.

Baranzke, Heike. 2008. „Vor Gott – für die Geschöpfe. Grundlinien einer christlichen Anthropologie 
und Ethik der Weltverantwortung.“ In Verantwortung für das Leben. Ethik in Christentum und 
Islam, hg. v. Hansjörg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim und Bülent Ucar, 21 – 45. 
Regensburg: Verlag Friedrich Prustet.

Beck, Valentin. 2016. Eine Theorie der globalen Verantwortung. Was wir Menschen in extremer Armut 
schulden. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Beheshti, M.R. Hosseini. 2014. „Moralisches Handeln als Antwort auf Gottes Aufruf“. In Handeln 
Gottes – Antwort des Menschen, hg. v. Klaus von Stosch und Muna Tatari, 137 – 149. Paderborn: 
Ferdinand Schöningh.

Behr, Harry Harun. 2010. „Muslimische Identitäten und Islamischer Religionsunterricht.“ In Was soll 
ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen und Schüler als Herausforderung für den 
Islamischen Religionsunterricht, hg. v. Harun Behr, Christoph Bochinger, Mathias Rohe und 
Hansjörg Schmid, 57 – 103. Berlin: LIT Verlag.

Gottesbild und Lebensvollzug 187



Behr, Harry Harun. 2014a. „Du und Ich. Zur anthropologischen Signatur des Korans.“ In Zwischen 
Himmel und Erde. Bildungsphilosophische Verhältnisbestimmungen von Heiligem Text und Geist, 
hg. v. Harry Harun Behr und Fahimah Ulfat, 11 – 31. Münster: Waxmann.

Behr, Harry Harun. 2014b. „Menschenbilder im Islam.“ In Handbuch Christentum und Islam in 
Deutschland. Grundlagen, Erfahrungen und Perspektiven des Zusammenlebens, hg. v. Mathias Rohe, 
Havva Engin, Mouhanad Khorchide, Ömer Özsoy und Hansjörg Schmid, 489 – 529. Freiburg: 
Herder.

Behr, Harry Harun. 2016. „Sich in die Bindung nehmen lassen. Zur Autonomiefähigkeit des Subjekts 
im Licht des Korans.“ In Zwischen Gewissen und Norm. Autonomie als Leitkategorie religiöse 
Bildung im Islam und im Christentum, hg. v. Tarek Badawia und Hansjörg Schmid, 27 – 48. 
Münster: LIT Verlag.

Behr, Harry Harun. 2017. „Der Dritte Modus. Zur Frage der Pragmatik zwischen Säkularität und 
Religion am Beispiel des Korans.“ In Zwei Pluralismen. Positionen aus Sozialwissenschaft und 
Theologie zur religiöser Vielfalt und Säkularität, hg. v. Peter L. Berger, Silke Steets und Wolfram 
Weiße, 63 – 80. Münster/New York: Waxmann.

Behr, Harry Harun. 2020. „Radikale Freiheit. Den Islam anders denken.“ 
In Muslimisch und liberal!, hg. v. Lamya Kaddor, 55 – 69. München: Piper.

Binay, Sara und Mouhanad Khorchide (Hg.). 2019. Islamische Umwelttheologie. Ethik, Norm und Praxis.
Freiburg: Herder.

Bobzin, Hartmut. 2022. Der Koran. Aus dem Arabischen neu übertragen und erläutert von
Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katharina Bobzin. München: C.H. Beck.
Burrell, David. 2019. „Rationality of Faith for al-Ghazali.“ In Rationalität in der Islamischen Theologie. 

Band I: Die klassische Periode, hg. v. Maha El Kaisy-Friemuth, Reza Hajatpour und Mohammed 
Abdel Rahem, 445 – 463. Berlin: De Gruyter.

Çağrıcı, Mustafa. 2001. „Itidal.“ In Islam Ansiklopedisi 23: 456 – 457.
Camus, Albert. 1997. Fragen der Zeit. Hamburg: Rowohlt.
Camus, Albert. 2013a. Der Mythos des Sisyphos. Hamburg: Rowohlt.
Camus, Albert. 2013b. Der Mensch in der Revolte. Hamburg: Rowohlt.
Cook, Michael. 2001. Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic Thought. Cambridge: 

Cambrige University Press.
Dreier, Lena. 2023. Der Islam als akademische Praxis. Von der biographischen Islamizität zum pluralen 

Islam. Baden-Baden: Ergon.
Düzgün, Şaban Ali̇. 2013. Din Birey ve Toplum. Ankara: Akçağ.
Düzgün, Şaban Ali̇. 2018a. Çağdaş Dünyada Din ve Dindarlar. Ankara: Otto.
Düzgün, Şaban Ali̇. 2018b. Sosyal Teoloji̇. İnsanin Yeryüzü Serüveni̇. Ankara: Otto.
Düzgün, Şaban Ali̇. 2019. Sarp Yokuşun Eteğinde İnsan. Ankara: Otto.
Dziri, Amir. 2023. Tradition und Diskurs. Wandel als Möglichkeit islamischer Hermeneutik. Berlin: De 

Gruyter.
El-Rouayheb, Khaled. 2015. Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century Scholarly Currents in 

the Ottoman Empire and the Maghreb. Cambridge: Cambridge University Press.
El Maaroufi, Asmaa. 2021. Ethik des Mitseins. Grundlinien einer islamisch-theologischen Tierethik.

Freiburg, München: Verlag Karl Alber.
Engelhardt, Felix. 2017. Islamische Theologie im deutschen Wissenschaftssystem. Ausdifferenzierung und 

Selbstkonzeption einer neuen Wissenschaftsdisziplin. Wiesbaden: Springer VS.
Esfahani, Mahdi. 2022. „Homo ethicus oder der Mensch in seiner moralischen Verantwortung.“ The 

Turn. Zeitschrift für islamische Philosophie, Theologie und Mystik, 4: 83 – 105.

188 Ufuk Topkara 



Fakhry, Majid. 1994. Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill.
Faruque, Muhammad U. 2021. Sculpting the Self. Islam, Selfhood, and Human Flourishing. Ann Arbor: 

University of Michigan Press.
Fromherz, Allen. 2012. Ibn Khaldun. Life and times. Edinburgh: Edinburgh University Press.
Goodman, Lenn E. 2003. Islamic Humanism. Oxford: Oxford University Press.
Göcke, Benedikt Paul. 2018. Die Wissenschaftlichkeit der Theologie. Band 1: Historische und 

systematische Perspektiven. Münster: Aschendorff Verlag.
Güneş, Özden. 2016. Prosozialität im Islam. Ihre Lehren und Dimensionen im Koran und Hadith.

Frankfurt am Main: Peter Lang Verlag.
al-Ǧurǧānī, ʿAlī ibn Muḥammad. 1984. Kitāb al-tāʿrīfāt. Herausgegeben von Ibrahim Abyari. 

Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 
Griffel, Frank. 2021. The Formation of Post-Classical Philosophy in Islam. Oxford: Oxford University 

Press.
Habermas, Jürgen. 2001. Glauben und Wissen – Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001.

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen. 2022. Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Konstellation von 

Glauben und Wissen. Berlin: Suhrkamp.
Hajatpour, Reza. 2014. „Mensch und Gott. Von islamisch-philosophischen Menschenbildern.“ In 

Zwischen Himmel und Erde. Bildungsphilosophische Verhältnisbestimmungen von Heiligem Text und 
Geist, hg. v. Harry Harun Behr und Fahimah Ulfat, 77 – 91. Münster: Waxmann.

Haji, Ishtiyaque. 2019. The Obligation Dilemma. Oxford: Oxford University Press.
Hayden, Patrick. 2016. Camus and the Challenge of Political Thought. Between Despair and Hope. New 

York: Palgrave Pivot. 
Höffe, Otfried. 2014. Aristoteles. München: C.H. Beck.
Ibn Khaldun. 2011. Die Muqaddima. Betrachtungen zur Weltgeschichte. Aus dem Arabischen 

übertragen und mit einer Einführung von Alma Giese. Unter Mitwirkung von Wolfhart 
Heinrichs. München: C.H. Beck.

Izutsu, Toshihiko. 2002. God and Man in the Qur’an. Semantics of the Qur’anic Weltanschauung. Jaya 
Malaysia: Islamic Book Trust.

Jaeggi, Rahel. 2006. Entfremdung: zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Jonas, Hans. 1983. Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Kam, Hureyre. 2023. „Über die Möglichkeit der Entwicklung einer philosophisch begründeten 
Verantwortungsethik im Islam.“ In Grenzgänge wissenschaftlicher Reflexivität in Judentum, 
Christentum und Islam, hg. v. Tugrul Kurt, Felix Machka, Johannes Müller, und Christoph Rogers. 
319 – 341. Darmstadt: WBG Academic.

Kamali, Mohammad Hashim. 2003. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts 
Society.

Karimi, A. Milad. 2021. Licht über Licht. Dekonstruktion des religiösen Denkens im Islam. Freiburg, 
München: Karl Alber Verlag.

Kermani, Navid. 2009. Sprache als Wunder: der Koran als Grundtext der arabischen Kultur. Zürich: 
Vontobel Stiftung Schriftenreihe.

Kowanda-Yassin, Ursula Fatima. 2022. „Vom Himmel berührt – Die Sehnsucht des Menschen nach 
der Welt.“ Jahrbuch für islamische Religionsphilosophie, Band 4. Welt –Umwelt –Mitwelt: 
118 – 143.

Gottesbild und Lebensvollzug 189



Kurnaz, Serdar. 2021. „Umma versus ʿurf. Die Uneinheitlichkeit der Rechtsbräuche und die Sorge um 
die islamische Einheit.“ In Identitäten und Kulturen. Kontexte im Konflikt, hg. v. Felix Körner, 
Serdar Kurnaz und Ömer Özsoy, 75 – 103. Freiburg: Herder.

Lane, Edward William. 1893. Arabic-English Lexicon. Beirut: Islamic Texts Society.
Langenfeld, Aaron. 2022. „Was kann ich glauben? Überlegungen zum Glauben in säkularer Kultur.“ 

Impulse 132/3: 4 – 7.
Leaman, Oliver. 2006. The Qur’an. An Encyclopedia. London, New York: Routledge.
Leaman, Oliver. 2016. The Qur’an. A Philosophical Guide. London, Oxford: Bloomsbury.
Lewisohn, Leonard. 2012. „Tawakkul.“ In Encyclopaedia of Islam, Second Edition, hg. v. P. Bearman, Th. 

Bianquis, C.E. Bosworth, E. van Donzel und W.P. Heinrichs. Leiden: Brill.
Louhichi, Soumaya. 2022. „On the History of Concepts. The Evolution of the Concept „ḫilāfa“ in 

Modern Times“. Frankfurter Zeitschrift für islamisch-theologische Studien 6: 65 – 99.
Marx, Karl. 2005. Ökonomisch-philosophische Manuskripte. Hamburg: Felix Meiner Verlag.
al-Māturīdī, ʾAbū Manṣūr Muḥammad. 2005. Taʾwīlāt al-Qurʾān, hg. v. Ahmet Vanlıoğlu. Istanbul: 

Mīzan.
Mert, Muhit. 2013. „Gottvertrauen.“ In Lexikon des Dialogs. Grundbegriffe aus Christentum und Islam. 

Band 1 Abendmahl- Kult, hg. v. Richard Heinzmann. 297. Freiburg: Herder.
Mohamad, Ahmad. 2023. Der Dualismus von Recht und Pflicht im Islam. Berlin: Peter Lang.
Moosa, Ebrahim. 2021. „A Theological Gaze at the Human Condition. Considering Divine Action and 

Human Responsibility.“ In Divine Action. Challenges for Muslim and Christian Theology, hg. v. John 
Sanders und Klaus von Stosch. 189 – 209. Leiden: Brill.

Nasr, Seyyed Hossein. 1993. The Need for a Sacred Science. Albany: State University of New York 
Press.

Özsoy, Ömer. 2015. „Islamische Theologie als Wissenschaft. Funktionen, Methoden, 
Argumentationen.“ In Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum und Islam, 
hg. v. Mohammad Gharaibeh, Esnaf Begic, Hansjörg Schmid und Christian Ströbele, 56 – 68. 
Regensburg: Verlag Friedrich Prustet

Peters, Mathijs und Bareez Majid. 2022. Exploring Hartmut Rosa’s Concept of Resonance. Cham: 
Palgrave Macmillan.

Rahman, Fazlur. 1987. „My Belief in Action.“ In The Courage of Conviction, hg. v. Phillip L. Berman, 
153 – 159. New York: Ballantine Books.

Rahman, Fazlur. 2009. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press. 
Reinhart, Kevin A. 2017. „What we know about Maʿrūf.“ Journal of Islamic Ethics 1: 51 – 82.
Reinert, Benedikt. 1968. Die Lehre vom tawakkul in der klassischen Sufik. Berlin: De Gruyter.
Renz, Andreas und Abdullah Takim. 2008. „Christen und Muslime in der gemeinsamen 

Verantwortung für das Leben.“ In Verantwortung für das Leben. Ethik in Christentum und Islam, 
hg. v. Hansjörg Schmid, Andreas Renz, Abdullah Takim und Bülent Ucar. 255 – 275. Regensburg: 
Verlag Friedrich Prustet.

Rosa, Hartmut. 2005. Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2012. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse einer neuen 
Gesellschaftskritik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2013. Beschleunigung und Entfremdung. Entwurf einer kritischen Theorie spätmoderner 
Zeitlichkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2019. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Rosa, Hartmut. 2020. Unverfügbarkeit. Wien: Residenz Verlag.

190 Ufuk Topkara 



Rosa, Hartmut. 2022. Demokratie braucht Religion. München: Kösel-Verlag.
Schneider-Stengel, Detlef. 2022. „Rettung vor dem Absolutismus der Wirklichkeit? Von der 

Vulnerabilität des Menschen und der Schöpfung.“ Jahrbuch für islamische Religionsphilosophie, 
Band 4. Welt –Umwelt –Mitwelt: 31 – 71.

Schulz, Peter. 2017. „Resonanz als normativer Maßstab. Zur Einleitung.“ In Resonanzen und 
Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian Helge Peters und 
Peter Schulz, 125 – 129. Bielefeld: transcript Verlag.

Schulze, Reinhard. 2022. „Islamische Theologie im Wissenschaftssystem moderner Universitäten.“ In 
Bildungskulturen im Islam, hg. v. Abbas Poya, Farid Suleiman und Benjamin Weineck. 73 – 102. 
Berlin: De Gruyter.

Sievers, Mira. 2015. „Der Mensch als Statthalter auf Erden? Aspekte einer Ḫalīfa Theologie.“ 
In CIBEDO 4: 136 – 145.

Sievers, Mira. 2022. „Koranische Impulse für eine islamische Umweltethik.“ Jahrbuch für islamische 
Religionsphilosophie, Band 4. Welt –Umwelt –Mitwelt: 13 – 31.

Suleiman, Farid. 2022. „Ist Islamische Theologie eine Wissenschaft?“ In Bildungskulturen im Islam, 
hg. v. Abbas Poya, Farid Suleiman und Benjamin Weineck. 43 – 72. Berlin: De Gruyter

aṭ-Ṭabarī, ʾAbū Ǧaʿfar Muḥammad ibn Ǧarīr. 2001. Ǧāmiʿu l-bayāni ʿan taʾwīli āyi l-Qurʾān, 
herausgegeben von ʿAbd ʾAllāh ibn ʿAbd al-Muḥsin at-Turkī. Kairo: Hiǧr.

al-Tahānawī, Muḥammad ibn ʿAlī. 1996. Kashshāf iṣṭilāḥāt al-funūn wa’l-ʿulūm al-islāmiyya.
Herausgegeben von ʿAlī Daḥrūj. Beirut: Maktabat Lubnān Nāshirūn.

Takim, Abdullah. 2008. „Stellvertreter oder Ebenbild Gottes? Der Mensch in Christentum und Islam.“ 
In Verantwortung für das Leben. Ethik in Christentum und Islam, hg. v. Hansjörg Schmid, Andreas 
Renz, Abdullah Takim und Bülent Ucar. 46 – 52. Regensburg: Verlag Friedrich Prustet.

Taylor, Charles. 2007. A Secular Age. Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press.
Topkara, Ufuk. 2025. „On Responsibility: Islamic Ethical Thought Engages with Jewish Ethical 

Thought.“ Religions 16 (3): 27.
Topkara, Ufuk. 2018. Umrisse einer zeitgemäßen philosophischen Theologie im Islam. Die Verfeinerung 

des Charakters. Wiesbaden: J.B. Metzler.
Weber, Max. 2010. Politik als Beruf. Berlin: Duncker und Humblot. 
Wolf, Ursula. 2019. „Über den Sinn der Aristotelischen Mesoteslehre (II).“ In Aristoteles: 

Nikomachische Ethik, hg. v. Otfried Höffe. 65 – 85. Berlin: De Gruyter.
az-Zamaḫšarī, Maḥmūd ibn ʿUmar. 2016. al-Kaššāf, herausgegeben von Murat Sülün. Istanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı.
Zheng, Robin. 2018. „What is My Role in Changing the System? A New Model of Responsibility for 

Structural Injustice.“ Ethical Theory and Moral Practice 21/4: 869 – 885.

Gottesbild und Lebensvollzug 191




	Ufuk Topkara
	Gottesbild und Lebensvollzug im Kontext von Verantwortung (masʾūliyya) und Vertrauen (tawakkul)
	Eine Auseinandersetzung mit Hartmut Rosa 
	1 Einführung
	2 Vom Weltbezug zur Verantwortung: Die Resonanztheorie als Impulsgeber für eine zeitgenössische Islamische Theologie
	3 Die Resonanztheorie als Antwort auf Entfremdung, Beschleunigung, und Unverfügbarkeit
	3.1 Entfremdung
	3.2 Beschleunigung
	3.3 Unverfügbarkeit

	4 Die resonante Weltbeziehung als Antwort auf die modernen Krisen
	5 Das vielschichtige Konzept der Verantwortung: Ein Überblick
	6 Verantwortung: Ein erster islamisch-theologischer Zugriff
	6.1 Verantwortung im islamisch-rechtlichen Diskurs
	6.2 Verantwortung in zeitgenössischen ethisch-theologischen Diskursen
	6.3 Verantwortung im Islam: Eine koranische Perspektive

	7 Vertrauen (tawakkul) als komplementäre Haltung zu Verantwortung
	8 Menschliche Verantwortung als Verhältniskonstrukt
	9 Eine Ethik der Mäßigung: Plädoyer für Ausgleich und Verzicht
	10 Schlussbetrachtung
	Bibliographie


