
Anne Konsek
Von demokratischer Politik im 
Aggressionsmodus und hörenden Herzen
Ein sozialethisches Votum für Bürgerräte und Mini-Öffentlichkeiten

1 Zur herausgeforderten Demokratie
Dass die Spätmoderne mit multiplen Krisen konfrontiert ist, gilt in den Sozial- und 
Geisteswissenschaften seit einigen Jahren als Common Sense (Demirović et 
al. 2011). Hinter dieser nicht immer unproblematischen Krisenrhetorik verbirgt 
sich der Verdacht, dass etwas ‚nicht stimmt mit der Welt‘, dass das Projekt der 
Moderne trotz seiner Versprechen von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit zu
nehmend ‚entgleist‘, in jedem Fall ,entzaubert‘ ist (Habermas 1981, 444 – 464).¹

Auch die Demokratie als Staats- und Lebensform ist von dieser Diagnose be
troffen. Mehr noch: Im Gegenlicht hyperkomplexer, postnationalistischer Konstel
lationen treten latente Steuerungs- und Legitimationsprobleme deutlicher hervor, 
verstärken sozioökonomische Konflikte und erwecken mit unter den Eindruck als 
lägen die Demokratien auf ihrem selbstbereiteten Sterbebett.²

Folgt man den Erkenntnissen der empirischen Demokratieforschung kündigt 
sich in der Tat eine dritte Welle der Autokratisierung an und auch die Qualität 
demokratischer Institutionen lässt – sowohl in direkten als auch repräsentativen 
Demokratien – nach (Linberg 2024; Merkel 2011, 4 – 11). Der sich darin mitunter 
spiegelnde Vertrauensverlust in die Problembewältigungs- und Steuerungskom
petenzen, die Erfahrung der Wirkungs- und Machtlosigkeit angesichts akuter 
ökologischer oder ökonomischer Herausforderungen übersetzen sich nicht selten 
in resignative Indifferenz oder distanzierenden Zynismus (vgl. Manemann 2025). 
Weil sie einfache Antworten und Orientierungen versprechen, erfreuen sich zu
gleich populistische Stimmen zunehmender Beliebtheit. Die Instrumentalisierung 
von realen Ängsten und Sorgen für die Plausibilisierung politischer Ideologien ist 
dabei ebenso charakteristisch wie die Emotionalisierung und Moralisierung poli
tischer Debatten (Merkel 2023, 245 – 257). Auch wenn die bis hierhin skizzierten 

1 Ich rekurriere hier auf Formulierungen von Max Weber und Jürgen Habermas, d. h. auf die 
Diagnose einer entzauberten bzw. entgleisenden Moderne.
2 Siehe zu dieser provokanten Metapher einer sterbenden Demokratie: John Keane 2009; Steven 
Levitsky und Daniel Ziblatt, 2018.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-008 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-008


Dynamiken keinesfalls den Anspruch kausaler Erklärungen erheben und zudem 
unvollständig sind, markieren sie doch eine Zäsur im Modus demokratischer Po
litik: Deliberativ-partizipative Formate, das politische Ringen um eine gerechte 
Orchestrierung unterschiedlicher Bedarfe und Interessen aber auch die vermit
telnde Haltung zwischen konfligierenden Positionen weichen zunehmend einem 
Modus von demokratischer Politik, in dem soziale Polarisierung und argumenta
tive Immunisierung billigend in Kauf genommen werden, um die eigene Position 
mit Autorität und Geltung zu versehen. Nicht nur lässt sich mit nationalistischen, 
rechtspopulistischen Simplifizierungen weder Steuerungskompetenz noch Pro
blemlösungsfähigkeit zurückgewinnen. Mit der fahrlässigen Unterminierung ver
ständigungsorientierter politischer Deliberation erodiert zudem auch die Mög
lichkeit Demokratie als gemeinsames Gestaltungsprojekt zu begreifen und sie trotz 
aller Probleme als eine Freiheit, Gerechtigkeit und Solidarität schützende Le
bensform (wieder) in den Blick zu bekommen.

Auch wenn insgesamt also zu Recht diagnostiziert werden kann, dass gegen
wärtige Demokratien unter Druck stehen, gilt jedoch zugleich, dass es sich aus 
ethischer Sicht verbietet, in den Abgesang auf demokratische Ideen einzustimmen: 
So kompromittiert ein solcher Abgesang für Cristina Lafont die Solidarität mit 
denjenigen, die – aus Selbstschutz oder aber in Verteidigung derjenigen, deren 
Handlungsmacht durch prekäre Lebenssituationen in nicht-demokratischen Staa
ten eingeschränkt ist – für das Fortbestehen von Demokratie theoretisch und 
praktisch einstehen (Lafont 2021, 19). Jenseits der Bedeutung der demokratischen 
Ideale zeigen sich die Vorteile stabiler Demokratien nicht zuletzt in deren Men
schen- und auch Umweltfreundlichkeit (Böse 2011, 31). Nachweislich sind in auto
kratischen Systemen weder ein friedlicher Alltag oder eine grundsätzliche sozio
ökonomische Stabilität gewährleistet, noch existieren Grundversorgungssysteme, 
die für alle – Minderheiten, Menschen mit besonderen Bedürfnissen, Alleinste
hende, Kinder und Ältere – eine Versorgung mit sozialen Gütern (public goods), wie 
Krankenhäuser oder Schuldbildung, garantieren.

Auch wenn „das Festhalten am demokratischen Ideal in pluralistischen Ge
sellschaften recht mühsam und ein zerbrechliches Gut (ist)“ (Lafont 2021, 15), legt 
sich das stetige Bemühen um eine Stabilisierung und Stärkung von Demokratien 
folglich schon aus Gerechtigkeitsgründen nahe. Insofern (deliberative) Demokra
tien „keine Instrumente für die egoistische Interessensdurchsetzung von Mehr
heiten (sind), sondern idealerweise politische Lebensformen, in denen die Betei
ligten einander als Gleiche respektieren„ (Forst 2021, 330), können sie mit Rainer 
Forst gesprochen als eine „politische Praxis der Gerechtigkeit“ erläutert werden. 
Unter den Vorzeichen eines differenzierten Autonomieverständnisses lässt sich 
nicht nur dafür argumentieren, dass demokratische Staatsformen, ohne physische 
Gewalt ausüben zu müssen, grundsätzlich in der Lage sind, Individualität und 

124 Anne Konsek 



Sozialität in ein konstruktives Verhältnis zu setzen, Pluralität basierend auf deli
berativen und repräsentativen Prozessen zu erhalten und doch zu integrieren oder 
Minderheiten nachhaltig schützen und soziale Gerechtigkeit institutionell veran
kern zu können. Demokratie ist vielmehr eine Lebensform, „eine Form des Zu
sammenlebens, der gemeinsamen und miteinander geteilten Erfahrungen“ (Dewey 
1916/2000, 121).

Vor diesem Hintergrund sucht der folgende Beitrag nach Wegen, um die De
mokratie³ zu stärken und ihre politische Praxis widerstandsfähiger zu machen. 
Natürlich lässt sich diese Zielsetzung im Rahmen theoretischer Reflexionen und 
erst recht in der notwendigen Kürze eines Sammelbandbeitrages nur exemplarisch 
verfolgen. Sie basiert – dies lässt sich wiederum allgemeingültig festhalten – auf 
einer Analyse gegenwärtiger Entwicklungen, ihrer Ursächlichkeiten und Wech
selwirkungen.

Ausgehend von Hartmut Rosas beschleunigungssoziologischer Gesellschafts
analyse möchte ich in einem ersten Schritt entsprechend sein Verständnis von 
Politik als Resonanzsphäre skizzieren und auf dieser Basis seine Demokratie-Kri
sen-Diagnose rekonstruieren (ii).

In einem zweiten Schritt will ich dann seinen religionsaffinen Lösungsvor
schlag erläutern und aus der theologischen Binnenperspektive, hier der katholi
schen, kritisch einordnen (iii). In einem dritten Schritt möchte ich schließlich 
schlaglichtartig überlegen, worin der Beitrag der Religionen jenseits hörender 
Herzen bestehen kann und dabei ein durch das Subsidiaritätsprinzip inspiriertes 
Votum für Bürgerräte und sogenannte Mini Publics formulieren (iv).

2 Gesellschaftsanalyse mit und durch die Zeit
Mit seinen Studien zur sozialen Beschleunigung und Resonanz hat der Jenaer So
ziologe Hartmut Rosa in den letzten Jahren eine umfassende Gesellschaftsanalyse 
vorgestellt und sich dabei dem Erbe der Frankfurter Kritischen Theorie verpflichtet 
(Rosa 2005).⁴ Sein „best account„ (Rosa 2021, 151) gegenwärtiger Sozialformationen 
basiert auf der umfassend erläuterten These, dass spätmoderne (Industrie‐)Ge
sellschaften sich nur noch dynamisch zu stabilisieren vermögen. Gemeint ist damit, 

3 Es gibt natürlich nicht die Demokratie im Singular. Ich konzentriere mich im Folgenden auf 
deliberative Demokratien, d. h. solchen die neben politischer Repräsentation diskursiv-partizi
pativen Praktiken und zivilgesellschaftlichen Aushandlungsprozesse zentrale Legitimations
funktion zuschreiben. Dazu als Übersicht: Landwehr 2012, 355 – 385.
4 Zu den folgenden Erläuterungen sind neben dem erwähnten Werk maßgeblich Rosa 2012; Rosa 
2013; Rosa 2017. Siehe zu dieser Einordnung auch den Beitrag von Jonas Erulo in diesem Band.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 125



dass sie auf sachlich-materielles Wachstum, zeitliche Beschleunigung und sozio
technologische Innovationsverdichtung angewiesen sind, um sich und ihre Teil
systeme erhalten, integrieren und reproduzieren zu können (Rosa 2017, 773). Weil 
damit potentiell immer mehr Energie, mehr Kapital, mehr Ressourcen und mehr
Leistung in Anschlag gebracht werden müssen, um die individuelle bzw. kollektive 
Weltposition halten zu können, dynamisieren sich Systeme mittelfristig immer 
schneller und erzeugen zugleich für alle anderen die Notwendigkeit (sich) ebenfalls 
zu dynamisieren (Rosa 2021, 237).

Mit diesem unter den Vorzeichen von Konkurrenzkapitalismus und Wachs
tumsimperativen auf Dauer gestellten Beschleunigungszwang stellt sich dabei nicht 
nur eine paradoxe, systemisch irrationale Energiebilanz ein. Vielmehr stiftet der 
permanente Steigerungszwang ein „Aggressionsverhältnis zur Welt“ (Rosa 2022, 41, 
44), in dem programmatisch alles und alle unter den Gesichtspunkten der Nütz
lichkeit, der Verfügbarmachung und der Aneignung adressiert und verhandelt 
werden.

Dass die Dominanz verdinglichender, funktionalistischer Rationalität soziale 
Pathologien hervorbringt, hat die Frankfurter Schule mit unterschiedlichen Ak
zenten, Ausdifferenzierungen und Schlussfolgerungen immer wieder beschrieben. 
Auch Rosa sieht in diesem durch die Verinnerlichung systemischer Imperative 
gestifteten Aggressionsverhältnis zur Welt die Grundzutat pathologischer Ent
wicklungen in der Spätmoderne (Rosa 2013, 100 – 105). In der reflexhaften Anpas
sung an das unthematische aber doch normativ wirksame Zeitregime und das ei
serne Beschleunigungsdiktat hochdynamisierter Gesellschaften entstehen nicht 
nur funktionale Desynchronisationen und Steuerungsprobleme, die sich in sozia
len, ökologischen oder psychischen Problemen und Entfremdungserfahrungen 
manifestieren. Insofern letztlich alle Energien direkt oder über Umwege wieder in 
den Weltpositionserhalt zurückfließen und so die Autorität der Steigerungsimpe
rative verstetigen, erlischt zunehmend auch der Sinn für eine andere Form der 
Weltbeziehung, die Fähigkeit also „eine andere Version des Daseins auch nur zu 
denken“ (Rosa 2017, 723). Unter den Nutzbarmachungs-, Optimierungs- und Stei
gerungslogiken wird die Welt als stumm, mitunter feindlich und repulsiv erfahren. 
Beheimatung, Sinn und Verbundenheit weichen zurück vor der Konkurrenz um 
Ressourcen und Weltpositionen:

Es hat sich gezeigt, dass die Steigerungsimperative einer Wachstumsgesellschaft, die sich nur 
dynamisch zu stabilisieren vermag, in zunehmendem Maße in Widerspruch zum Reso
nanzverlangen und -versprechen der Moderne geraten. Sie erzwingen eine Dominanz ver
dinglichender, stummer Weltbeziehungen sowohl in der institutionellen Verfassung moder
ner Gesellschaften als auch im dispositionalen Beziehungsmodus der Akteure. Deren 
unhintergehbares Resonanzverlangen findet sich einerseits in die außeralltäglichen Reso
nanzoasen der arbeitsfreien Zeit verschoben und wird andererseits selbst verdinglicht, in

126 Anne Konsek 



dem es in ein kommodifizierbares Objektbegehren übersetzt und/oder als produktive Res
sourcen nutzbar gemacht wird. (Rosa 2017, 722)

Um die Beschleunigungsspirale langfristig durchbrechen und deren Folgen ur
sächlich bearbeiten zu können, setzt Rosa nun nicht etwa auf Entschleunigung. 
Wirkliche, tiefgreifende Transformation wird erst in einer Neuausrichtung, einer 
Wiedererinnerung und Stärkung alternativer Weltbeziehungen möglich. In seinen 
resonanzsoziologischen Untersuchungen hat Rosa die Moderne nicht nur als eine 
Resonanzkatastrophe rekonstruiert, sondern dafür argumentiert, dass nur eine 
Verbesserung der Weltbeziehungsqualität die eiserne Steigerungslogik zu durch
brechen und damit die konkurrenzkapitalistisch verklammerte Kopplung von 
Wachstum und gelingendem Leben aufzulösen vermag.⁵

Die Rehabilitierung von resonanten Weltbeziehungen und die Stärkung von 
Orten und Gelegenheiten, in denen Resonanzerfahrungen – wenn auch bleibend 
unverfügbar – grundsätzlich möglich sind, erweisen sich dabei als zentrale Schritte 
einer nachhaltigen Bearbeitung der krisenhaften Entwicklungen spätmoderner 
Sozialformationen.⁶ Ohne an dieser Stelle Rosas „transgressiv-therapeutische 
Skizze“ (Rosa 2021, 224) einer Postwachstumsgesellschaft im Einzelnen erläutern zu 
können, erlauben seine beschleunigungs- und resonanzsoziologischen Analysen 
nicht nur eine Beschreibung des Satus-quo, sondern – was Rosa innerhalb der 
Soziologie durchaus Kritik eingetragen hat – ebenso eine normative Orientierung. 

Mit dem von Rosa zusammengestellten analytischen Werkzeugkasten lassen 
sich nun ebenso konkrete Einsichten über die Ursachen der zunehmend gestress
ten Demokratien gewinnen, wie auch Vorschläge zu möglichen Gegenmaßnahmen 
und Handlungsoptionen. Diese möchte ich im Folgenden kurz rekapitulieren. Zu
nächst muss jedoch erläutert werden, was Rosa unter demokratischer Vergesell
schaftung überhaupt versteht:

5 Die Definition von Resonanz als soziologischer Kategorie hat Rosa an vielen Stellen vorge
nommen: Siehe exemplarisch: Rosa 2017, 284 – 290. Ich gehe darauf nicht gesondert ein, wichtig ist 
nur, dass es sich um eine umfassende Erfahrung der (Welt‐)Responsivität und (Selbst‐)Wirk
samkeit handelt, die transformatives Potenzial entfalten und Sinn stiften kann.
6 Rosa betont dabei, dass es sich bei diesem Best Account spätmoderner Gesellschaftsentwick
lungen nicht um eine sozialtechnologische „Antwort auf einzelne Funktionsprobleme“ (Rosa 2021, 
224) handeln kann. Im Gegenlicht der analysierten Interdependenzen zwischen Beschleunigung, 
Resonanz und Entfremdung können lediglich Konturen alternativer gesellschaftlicher Gestalt
entwürfe und Rahmenordnungen herausgearbeitet werden.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 127



2.1 Von der Demokratie als gemeinsamem 
Gestaltungsprojekt…

Die Strahlkraft der Demokratie⁷ zeichnet sich für Rosa ganz im Sinne der Volks
souveränität zum einen dadurch aus, dass sie jeder Personen eine Stimme zu 
versprechen gibt, „die er oder sie hörbar machen und einbringen kann„ (Rosa 2019, 
160).⁸ Die eigentliche Besonderheit der Demokratie ergibt sich für ihn zum anderen 
jedoch im Grunde erst „aus der damit verknüpften Überzeugung, dass diese 
Stimme Wirksamkeit entfaltet: „Sie [die Demokratie A.W.] beruht auf dem Ver
sprechen, dass es möglich wird und sein soll, die Welt, in der wir leben, gemeinsam
zu gestalten, sodass wir uns in ihr erkennen und widerspiegeln können, dass sie 
uns antwortet und zugleich als unser Ausdruck erscheinen kann.“ (Rosa 2019, 160).

Diese Gestaltungs- bzw. Mitgestaltungsdimension ist in postsäkularen Gesell
schaften deshalb so bedeutsam, weil sie die soziale und politische Ordnung, die 
dem Menschen zunächst als ein äußerlicher, potentiell limitierender Rahmen er
scheinen muss, verinnerlicht: „Im Modus der demokratischen Politik eignen sich 
die Akteure moderner Gesellschaften die kollektiven Strukturen ihrer Lebenswelt 
als eigene, gewollte und selbstbestimmte an. Politische Gestaltung ist das Instru
ment, mittels dessen die soziale Welt für sie zu einer Resonanzsphäre„ (Rosa 2012, 
357) wird. Diese ,Verinnerlichung‘⁹ wiederum ist im Sinne der Selbstgesetzgebung 
das Vehikel durch das die administrative bzw. politische Ordnung nicht primär als 
ein fremdbestimmter, den individuellen oder kollektiven Interessen der Bür
ger*innen gegenüber indifferenter Bereich erscheint, sondern vielmehr als eine 
„Verkörperung ihres reflektierten Wollens“ (Rosa 2012, 357). Institutionell verweist 
sowohl die Dimension des Einbringens der eigenen Stimme als auch die der Ge
staltbarkeit des politisch-sozialen Rahmens auf partizipative und damit diskursive 
Elemente, wie sie für kritisch-deliberative Demokratien charakteristisch sind.¹⁰
Auch für Rosa verläuft die Möglichkeit der bürgerlichen Selbstidentifizierung – mit 
politischen Maßnahmen oder auch der Gesetzgebung – folglich entlang der insti
tutionalisierten wie auch zivilgesellschaftlichen Teilhabe und (zumindest reprä

7 Die folgende Darstellung übernimmt große Passagen aus meiner eingereichten, benoteten aber 
noch unveröffentlichten Dissertation: Weber, 2023.
8 Ähnliche Formulierungen finden sich bei Rosa 2012, 358 – 360. Siehe zur folgenden Darstellung 
auch: Rosa 2017, 362 – 380.
9 Rosa spricht hier eigentlich von Aneignung. Weil der Begriff aber im Rahmen der spätmo
dernen Weltbeziehungskritik als Kontrast zur Anverwandlung ausbuchstabiert wurde, verwende 
ich hier den Terminus Verinnerlichung, um Missverständnisse zu vermeiden.
10 Siehe dazu deliberative Demokratietheorien in der Tradition von Jürgen Habermas und John 
Dryzek: Landwehr 2012, 355 – 385; Forst 2007, 224 – 269.

128 Anne Konsek 



sentativ vermittelten) Mitwirkung an politischen Entscheidungs- und Gestal
tungsprozessen.

Indem er die Demokratie oder genauer die demokratische Politik als potenti
elle, horizontale Resonanzsphäre ausweist (Rosa 2017, 362 – 380), macht Rosa 
theorieimmanent auf einen wichtigen Punkt dieser Mitgestaltung und Mitwirkung 
aufmerksam: Resonanzbeziehungen sind nämlich immer (mindestens) zweipolig. 
Auf die Sphäre demokratischer Politik übertragen bedeutet dies, dass sowohl 
zwischen den Bürger*innen und Politiker*innen als auch zwischen den Bür
ger*innen untereinander Antwortbeziehungen entstehen (können), deren Bin
dungspotential gespeist wird aus einer gemeinsamen Suche nach sinnvollen, an
gemessenen, gerechten, nachhaltigen oder solidarischen Lösungen für (drängende) 
politische Fragen und Probleme. Entscheidend ist dabei – m. E. strukturanalog zum 
kontrafaktischen Ideal verständigungsorientierter, herrschaftsfreier Kommunika
tion als Konstitutivum deliberativer Entscheidungsfindungs- und Aushandlungs
prozesse –, dass die damit einhergehende Erfahrung von Gestaltungs- bzw. 
Selbstwirksamkeit nicht auf Durchsetzung und Überredung basiert, sondern dar
auf, sich miteinander über einen relevanten Sachverhalt problemsensibel zu ver
ständigen, d. h. ganz im Sinne responsiv-resonanter Beziehungen „einander zu 
erreichen“ (Rosa 2019, 160) versucht.¹¹

In perspektiven- und wertepluralen Gesellschaften wird das soziale Band 
zwischen den einzelnen Akteur*innen und Gruppen für Rosa also nicht primär 
entlang einer „vorgegebenen Substanz – wie etwa geteilten Werten, Bräuchen oder 
Geschichten“ (Rosa 2019, 164) – geknüpft. Vielmehr entsteht dieses Band über eine 
für Resonanzverhältnisse konstitutive Beziehung des (aufrichtigen) Hörens und 
Antwortens.

Eine solche Profilierung politischer Kommunikation als eine grundsätzlich auf 
Resonanz angelegte Kommunikation macht dabei auf einen Aspekt aufmerksam, 
der über die diskurstheoretische Lesart eines verständigungsorientierten Argu
mentationsaustuschs bzw. die in den Diskurspräsuppositionen performativ aus
gewiesenen, reziproken Verfahrensregeln von Respekt (vor den Geltungsansprü
chen der Anderen) oder rationale Rechtfertigung (der eigenen Geltungsansprüche) 
hinausweist und diese doch nicht außer Kraft setzt: Für die Identifikation mit den 
demokratischen Institutionen ist es entscheidend sich als eine wirksame und re

11 Vgl. dazu auch Lafont 2021, 49/50. Hier hält Lafont noch einmal das partizipatorisch-delibe
rative Ideal der Selbstregierung als die Idee, dass Bürgerinnen durch „die (aktive und/oder 
passive) politische Meinungs- und Willensbildung (…) die Gesetze und Regelungen, denen sie 
unterworfen sind, wirksam beeinflussen und mitgestallten“ können. Dieser Hinweis auf Wirk
samkeit scheint mir eine resonanztheoretische Profilierung diskurstheoretisch-partizipative De
mokratiemodelle plausibel zu machen. 

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 129



levante Stimme wahrnehmen zu können und umgekehrt ebenso grundlegend da
von überzeugt zu sein, dass auch andere Bürger*innen etwas bedeutsames zu sa
gen haben. Etwas, das es im verständigungsorientierten Austausch von Gründen 
gemeinsam zu bedenken und zu verhandeln lohnt. Anders formuliert: Auch in 
Rosas Demokratie- und Politikverständnis fußt die Selbstgesetzgebung des demos
auf der (aktiven) Mitgestaltung gesellschaftlicher Ordnungen. Unter resonanz
theoretischen Vorzeichen impliziert diese Mitgestaltung dabei immer auch die 
Erfahrung politischer Selbstwirksamkeit. Und Selbstwirksamkeit wiederum unter
stellt, zumindest in Rosas Lesart, eine Grundhaltung, in der die Welt bzw. das 
Gegenüber nicht primär als etwas feindseliges, die eigene Identität negierendes 
erscheint. In dieser Erfahrung einer grundsätzlich resonanten, anzuverwandeln
den Welt wurzelt nicht zuletzt die Motivation, die eigene Stimme einzubringen, wie 
auch die anderen Stimmen anzuhören.

Resonanz und politische Selbstwirksamkeit bedingen sich entsprechend ge
genseitig:

Das Einbringen ermöglicht den Bürger*innen die durch nichts zu ersetzende Erfahrung po
litischer Selbstwirksamkeit: Durch ihre Stimme sind sie mit den anderen und mit dem Ge
meinwesen verbunden und haben Anteil an der kollektiven Gestaltung der Welt. Die Stimme 
ist nicht einfach ein (sehr beschränktes) Mittel, über das wir etwas erreichen können im Sinne 
des Durchsetzens eigener Interessen, sondern ein Instrument […] mit dessen Hilfe wir Andere
erreichen und zu ihnen in Beziehung treten. (Rosa 2019, 165)

In dieser Profilierung lässt sich Politik für Rosa damit ebenso als eine kollektive 
Resonanzsphäre bestimmen, d. h. als eine Form der Weltbeziehung, in der die 
politischen Akteur*innen sich vom Anderen betreffen, erreichen, etwas sagen 
lassen und die umgekehrt darin auch die Ermutigung sehen, selbst etwas wichtiges 
sagen, (mit)teilen und beitragen zu können (Rosa 2017, 362 – 380). Entsprechend 
beruht die neuzeitliche Demokratie nicht zuletzt auf einer Idee bzw. einer Form 
von Politik, die „jedem einzelnen eine Stimme gibt und sie hörbar macht, so dass die 
politisch gestaltete Welt zum Ausdruck ihrer produktiven Vielstimmigkeit wird“ 
(vgl. Rosa 2017, 366).

Auf Basis resonanter politischer Kommunikationsformate und der Erfahrung 
von Selbstwirksamkeit entsteht und bestätigt sich nicht zuletzt auch das Vertrauen 
in die politisch-institutionelle Repräsentation, insofern Bürger*innen und ihre 
Repräsentant*innen sich in ihren Beziehungen zueinander als gleichberechtigte 
und wichtige Teile dieser Vielstimmigkeit erfahren.¹²

12 Franke bezeichnet Vertrauen (und autonome Institutionen) als tragende Pfeiler einer freien 
und resilienten Demokratie. Siehe dazu Franke 2017, 13 – 34; Lafont 2021, 51– 54.

130 Anne Konsek 



Vor diesem Hintergrund und unter der Prämisse, dass die Resilienzfähigkeit 
von Demokratien sich aus der Qualität ihrer Institutionen speist (Merkel 2023, 144), 
lässt sich mit Rosa dafür argumentieren, politische Prozesse so zu organisieren, 
dass sie qualifizierte Erfahrungen von Selbstwirksamkeit erlauben und schützen.

Rosas von diesen Erläuterungen abgeleitete Krisendiagnose der Demokratie ist 
m. E. nun auf zwei Ebenen angesiedelt: Zum einen auf einer funktionalen Verfah
rensebene, die sich auf die Ermöglichung diskursiver Willens- und Entschei
dungsfindung bezieht und damit auf die generelle Erfahrbarkeit des (institutionell 
gerahmten) Einbringens der eigene Stimme. Zum anderen auf der normativen 
Kommunikationsebene, d. h. im Blick auf den Modus der Kommunikation in ver
ständigungsorientierten Diskursen und damit auf die Erfahrbarkeit, dass die ei
gene Stimme bedeutsam ist. Im Folgenden will ich letzteres genauer in den Blick 
nehmen und damit zugleich die argumentationslogische Grundlage erläutern, in 
der Rosas These einer für ihr Funktionieren auf Religion angewiesenen Demo
kratie wurzelt.

2.2 … zur Politik im Aggressionsmodus

In seiner Rekonstruktion der Moderne als Resonanzkatastrophe hat Rosa plausibel 
zu machen versucht, dass in dem Maße, in dem das Dynamisierungsdiktat alle 
institutionellen und persönlichen Energien für den Weltpositionserhalt nutzbar 
macht, Weltaneignung zunehmend zum dominanten Weltbeziehungsmodus wird. 
Unter den Bedingungen der umfassenden konkurrenzkapitalistischen Steige
rungslogik – die als Selbstoptimierungsimperativ bis in die mikrosozialen Poren 
spätmoderner Subjektivität vorgedrungen ist – lassen sich trotz einer gleichzeitigen 
Resonanzsensibilitätserhöhung kaum noch Zonen und Gelegenheiten ausmachen, 
in denen sich Welt anverwandeln kann, d. h. sich potenziell als entgegenkom
mendes, resonantes und beheimatendes Gegenüber zeigt.

Wie skizziert provoziert das dauerhafte Fehlen solcher Erfahrungen eine Form 
von Entfremdung, durch die Welt nicht nur indifferent und stumm erscheint, 
sondern repulsiv und feindselig. Verkümmern die Resonanzdrähte, verblasst auch 
die Vorstellungskraft dafür, andere Weltbeziehungsformate aufbauen (und ein
fordern) zu können. Unter diesen Vorzeichen verstetigt sich wiederum der be
schleunigungs- bzw. konkurrenzinduzierte Fokus auf den eigenen Status quo-Er
halt. In dieser Folge wird auch das Gegenüber als potenzielle Bedrohung der 
eigenen gesellschaftlichen Position wahrgenommen. In dem Maße, in dem es in 
einer dominant aneignenden Weltbeziehung zur Störquelle des sozialen Kapitals 
wird, scheint sich auch ein abweisender, aggressiver Umgang mit ihm rechtfertigen 
zu lassen.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 131



Im Kontext politischer Kommunikation übersetzen sich diese Dynamiken in 
eine Unterminierung von Anerkennung des Gegenübers als gleichberechtigtem 
Diskurspartner. Anstelle Begegnungen in der politischen Sphäre als Gelegenheiten 
und Möglichkeiten vielstimmiger Resonanz zu lesen, verläuft die Erfahrung poli
tischer Selbstwirksamkeit vielmehr über die aggressive Ausschaltung oppositio
neller, kritischer Stimmen. Die eigene Meinung zählt mehr als die der anderen und 
sie durchzusetzen verheißt zumindest punktuell einen Vorteil in der Weltpositi
onssicherung. Die Kontingenz der eigenen (Welt‐)Position wird entsprechend durch 
die Ignoranz, Entwertung oder Diskreditierung der anderen (Welt‐)Positionen zu 
kompensieren versucht – auch weil diskursive Aushandlungsprozesse mühsam 
und für steigerungsgetriebene Einzelpersonen riskant sind. In einem solchen Ag
gressionsmodus der Politik geht es nicht darum, die Geltungsansprüche und Ar
gumente der anderen (Gegen‐)Position ernst zu nehmen oder nachzuvollziehen. 
Unter den Vorzeichen einer dominant aggressiven und aneignenden Weltbezie
hung wird die Einzelstimme nicht nur nicht gehört – vielmehr halten Menschen, so 
resümiert Rosa lakonisch, „sich gegenseitig für Idioten“ (Rosa 2022, 54).

Der neuerliche Strukturwandel der Öffentlichkeit, der sich entlang digitaler 
Informations- und Kommunikationstechnologien vollzieht, begünstigt diese Ent
wicklungen tendenziell: Zwar profitieren Einzelpersonen durch niedrigschwellige 
digitale Partizipationsmöglichkeiten durchaus von einer damit möglich geworde
nen Autorenschaft im öffentlichen Raum. Im Blick auf umfassend untersuchte 
Phänomene wie Hate Speech oder Cybermobbing erweisen sich die neuen Parti
zipationsmöglichkeiten jedoch als ambivalent (Klinker, Scharloth und Szczęk 2018). 
Besonders die Normalisierung einer zu Gefallen- und Missfallen abgerüsteten 
Alltagskommunikation (Habermas 2022), die im digitalen Raum in Rosas Augen 
zudem nur episodenhafte Resonanzmomente erzeugen kann (Rosa 2017, 83, 159), 
erschwert dabei das Durchhalten der für demokratische Legitimation und soziale 
Integration so wichtigen diskursiven Meinungsbildung und Entscheidungsfindung. 
Bodo Hombach hält analog dazu fest, dass „die Geringschätzung von Konsens und 
Dialog sich auch in Umgangsformen der Auseinandersetzung (äußert). Höflichkeit, 
Respekt und geduldige Argumentation werden verstärkt durch Hass und Hetze 
verdrängt. Der politische Gegner wird vielfach zum Feind“ (Hombach 2019, 114).

Eine dauerhaft argumentativ ausgedünnte, aggressive Kommunikation pro
voziert dabei jedoch nicht nur den Verlust von (politischem) Gestaltungsglauben 
und Selbstwirksamkeit. Zudem vertiefen auf Konfrontation angelegte Begegnun
gen, wie zahlreiche Talkshowformate zeigen, Vorurteile und stereotypes Denken. 
Anstelle miteinander über einen Sachverhalt in den Dialog zu treten und nach 
guten Kompromissen zu suchen, verdeutlicht nicht zuletzt der Blick auf den US- 
amerikanischen Wahlkampf, aber auch auf umwelt- oder migrationspolitische 
Debatten in Deutschland und der EU, dass der kommunikative Selbstanspruch der 

132 Anne Konsek 



Beteiligten häufig deutlich von einer Verständigungsorientierung abweicht. Das 
Gegenüber wird nicht mehr als gleichwertiger Teil einer politischen Vielstimmig
keit adressiert, sondern als Hinderungsgrund für die eigene Interessenumsetzung. 
Eine dauerhafte Kompromittierung verständigungsorientierter, resonanzsensibler 
Kommunikationsformate erschwert in der politischen wie auch zivilgesellschaft
lichen Öffentlichkeit so zum einen die deliberative Verarbeitung und friedliche 
Orchestrierung unterschiedlicher Interessen und Bedürfnisse. Ohne eine diskursiv 
flankierte, soziale Integration verstärkt sich zum anderen die Fragmentierung der 
Gesellschaft weiter und führt mittelfristig zu einer Verdunklung bzw. Verun
kenntlichung sozialer Ungleichheit.¹³

In der empirischen Demokratieforschung spiegelt sich dieser Befund in einer 
aussetzenden Identifikation mit politischen Entscheidungen bzw. Repräsen
tant*innen oder im Vorwurf einer elitären „Fassadendemokratie“ (Streeck 2013, 
241). Der Eindruck des Abgehängtseins und der politischen Bedeutungslosigkeit 
nimmt zu, je weniger sich über zivilgesellschaftliche intermediäre Organisationen, 
wie Gewerkschaften oder auch Kirchen, eine alternative Form der Lautverstärkung 
erreichen lässt, die im Sinne einer repräsentationssensiblen Anwaltschaft Stimmen 
und Positionen in politischen Debatten hörbar macht.

Fehlen institutionell gesicherte Begegnungs-, Partizipations- und Mitgestal
tungsräume, in denen der Andere (wieder) als gleichberechtigter, bedeutsamer Teil 
der Gesellschaft in den Blick kommt und ein empathischer und argumentativer 
Diskursstil (re‐)kultiviert wird, vertieft sich zudem das Unverständnis für die (po
litische) Position und existentiellen Bedürfnisse des je Anderen. Der Rückzug aus 
der politischen Öffentlichkeit, eine besonders den jüngeren Generationen häufig 
unterstellte – im Blick auf deren zivilgesellschaftliches Engagement jedoch empi
risch nicht für alle politischen Themen belegbare – ,Politikverdrossenheit‘, ist 
dabei eine in der Demokratieforschung umfassend diskutierte Reaktion.

Treffender scheint jedoch die Beobachtung zu sein, dass die fehlende politi
sche Selbstwirksamkeit und der sukzessive Verlust des Vertrauens in die politische 
Repräsentation ein Vakuum erzeugen, in dem solche Stimmen sich leicht Gehör 
verschaffen können, die über Emotionalisierung, insbesondere gezielt geschürte 
Verlustängste, und dichotomische Vereinseitigungen vermeintlich einfache Lö
sungen auf komplexe gesellschaftliche Problemlagen anbieten.¹⁴ Solche populisti

13 Siehe zu den ökonomischen Ursachen der Ungleichheit und damit verbundenen Umvertei
lungsmaßnahmen: Piketty 2020; Hüther und Diermeier 2019, 40 – 51.
14 Andreas Reckwitz sieht den Populismus „als eine im Kern verlustbezogene politische Bewe
gung“ (Reckwitz 2024), die auf konkrete oder aber soufflierte Verlusterfahrungen der Bürgerin
nen und Bürger durch strukturelle Einschnitte reagiert und das Narrativ einer Rückkehr zu 
einem besseren Zustand verbreitet.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 133



schen Lösungen werden – überparteilich und mit Hilfe der großen Reichweite 
digitaler Plattformen – nicht nur vehement in Medien und Öffentlichkeit vertreten 
(Merkel 2023, 256; Akel 2021). Im Versprechen das ‚wahre Volk‘ zu repräsentieren 
und die demokratische Freiheit durch eine Rückkehr zu vermeintlich volksnahen, 
anti-elitären Werten zu schützen, inszenieren sich diese Stimmen in immer kom
promissloseren Frontstellungen und „erlangen so Einfluss auf Stil sowie Inhalt der 
Debatte“ (Hüther und Diermeier 2019, 40).

Gerade weil populistische Positionen ihre Geltung durch Unnachgiebigkeit und 
Aggressivität ausweisen, anstelle durch problemsensible, pluralitätsoffene und 
ambiguitätstolerante Argumentation, befördern sie eine toxische Polarisierung¹⁵
und unterspülen auf Deliberation angelegte politische Legitimationsformate. In der 
(Re‐)Installation von Feindbildern und einer expliziten oder impliziten Essentiali
sierung von Staatsbürgerschaft, erzeugt populistische Politik eine Ingroup-Out
group-Vorstellung und legitimiert so die aggressiv-ablehnende Haltung gegenüber 
anders Denkenden zugleich immer wieder neu. Rainer Forst resümiert in diesem 
Zusammenhang, dass sowohl die autoritären, rechtspopulistischen als auch die 
linken Populismus-Varianten auf diese Weise die Demokratie halbieren und 
massiv schwächen (Forst 2021, 287– 290). Im Aggressionsmodus der Politik wird der 
Rekurs auf den Schutz der Demokratie so paradoxer Weise „zu einem Instrument 
der Beherrschung und Ausgrenzung“ (Forst 2021, 287). In Zusammenschau mit den 
Ergebnissen der sozialwissenschaftlichen Demokratieforschung destabilisiert die 
von Rosa problematisierte ‚Politik im Aggressionsmodus‘ folglich nicht nur deli
berative-partizipatorische Verfahren, sondern provoziert im Kleid des polarisie
renden Populismus‘ eine Pervertierung des demokratischen Grundgedankens der 
Volksherrschaft.

Auf Basis der hier vorgestellten Diagnose und ihrer Erläuterung, geht es im 
Folgenden nun darum zu überlegen, wie sich (deliberativ-partizipatorische) De
mokratien stärken lassen. Zunächst soll in diesem Zusammenhang Rosas eigener 
Vorschlag skizziert werden, der – zumindest in der katholischen Theologie – ob 
seiner These, Demokratien bräuchten Religionen, positiv und zugleich doch auch 
kritisch aufgenommen worden ist:

15 Die Polarisierungsforschung unterscheidet zwischen demokratiefördernder und bösartiger 
bzw. toxischer Polarisierung. Erstere verbessern die demokratische Qualität, wie sich exempla
risch in Verteilungskonflikten und darauf reagierende Sozial- und Arbeitspolitik zeigt, und sind 
gekennzeichnet durch wiederkehrende Kompromisse, Akzeptanz der Opposition und im Rahmen 
der zielführenden Auseinandersetzung durchaus auch wechselseitiges Vertrauen (Merkel 2023, 
255 – 258).

134 Anne Konsek 



3 Hörende Herzen und religiöse Ästhetik als 
Demokratiestabilisatoren?

Nach einer Phase der Säkularisierung, in der religiöse Überzeugungen im welt
anschauungsneutralen Staat von der sozialphilosophischen und politikwissen
schaftlichen Diskussion zu einer Privatangelegenheit erklärt worden waren, wird 
die Bedeutung (verfasster) Religionen spätestens seit dem viel zitierten Böcken
förde-Diktum zumindest im akademischen Diskurs neu verhandelt. Jenseits der 
Tatsache, dass starke Säkularisierungsthesen angesichts der faktischen Persistenz 
religiöser Lebensformen nicht (mehr) plausibel erscheinen, setzt sich im postsä
kularen Diskurs zudem zunehmend die Annahme durch, dass Religionen als ent
gegenkommende Lebensformen einen Beitrag dazu leisten können, deliberativ- 
demokratische Prozesse zu stabilisieren.¹⁶

Auch Hartmut Rosa hat in seiner ‚Soziologie der Weltbeziehung‘ Religion als 
eigene Resonanzsphäre ausgewiesen und spätestens mit seinem Vortrag beim 
Würzburger Diözesanempfang 2022 und der darauf basierenden Publikation 
‚Demokratie braucht Religion‘ ein deutliches Votum für die Bedeutung verfasster 
Religionen in spätmodernen Gesellschaften formuliert (Rosa 2017, 435 – 471, 645 – 
662). Im Blick auf die erläuterte Herausforderung einer im Aggressionsmodus er
starrten Politik, sieht Rosa den Beitrag der verfassten Religion in der Kultivierung 
eines „hörenden Herzens„ (Rosa 2022, 20, 21, 53) und damit in der Rehabilitierung 
und Erinnerung resonanter Weltbeziehung:¹⁷

Ein solches ‚hörendes Herz‘ ist für ihn mit einer Haltung der Welt gegenüber 
assoziiert, durch die Menschen berührt, zu einer Antwort motiviert und trans

16 Siehe exemplarisch: Habermas 2001, 9 – 31. Notwendige Voraussetzung, um religiöse Gründe 
auch in säkularen Diskursen geltend machen zu können, ist dabei eine von religiösen und nicht- 
religiösen Bürgerinnen gleichermaßen geteilte epistemische Einstellung, die unter der Bedingung 
einer komprehensiv-dekonstruktiven, mehrsprachigen Vernunft hermeneutische Übersetzungs
prozesse initiiert. Solche Übersetzungsarbeiten zielen dabei nicht auf eine verkennende Har
monisierung möglicher Spannungen zwischen Weltbildern und Wirklichkeitsdeutungen, sondern 
erinnern an die regulativ-propositionale Doppelstruktur der Bedeutungserschließung weltbild
prägender Überzeugungen (Hierin folge ich: von Stosch, 2001.). Auch wenn damit Überset
zungsarbeiten immer vorläufig und approximativ sind, erweist sich das Ringen um Verständi
gung als Signatur nachmetaphysischen Denkens. Theologien und Philosophien sind damit 
gleichermaßen aufgefordert, sich immer wieder neu auf Übersetzungsarbeit einzulassen und 
dabei die Spannung von Kommensurabilität und Inkommensurabilität, von gelingendem Ver
stehen und Missverstehen, von Urteilsverweigerung und Orientierungsnotwendigkeit zu halten.
17 Ich orientiere mich in der folgenden Darstellung nicht wortwörtlich, doch aber sehr eng an 
der Darstellung in: Weber/Wilhelms 2023, 310 – 316.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 135



formiert werden können. Das hörende Herz lässt sich in diesem Sinne als Er
möglichungsbedingung für (gleichsam bleibend unverfügbare) Resonanzerfah
rungen charakterisieren und gilt als Prototyp einer aggressionsalternativen Welt
beziehung. Die damit korrelierte psychologische Disposition bzw. soziale Haltung 
hilft in seinen Augen nun dabei, auch in der politischen Sphäre Andersdenkende 
wieder als Mitstreiter*innen bei der gemeinsamen Welt- bzw. Gesellschaftsgestal
tung zu adressieren.

Insofern Religionen für Rosa „über Narrationen, über ein kognitives Reservoir 
verfügen, über Riten und Praktiken, über Räume, in denen ein hörendes Herz 
eingeübt und vielleicht auch erfahren werden kann“ (Rosa 2022, 54, 55), erweisen 
sie sich entsprechend als hilfreiche Einübungsräume einer nicht-aggressiven 
Welthaltung. Insbesondere die christlichen Kirchen halten für ihn soziale Infra
strukturen, praktische und liturgische Elemente bereit „die uns daran erinnern 
können, dass eine andere Weltbeziehung als die steigerungsorientierte, auf Ver
fügbarmachung zielende möglich ist“ (Rosa 2022, 67).

Die Narrative und Bilder der Bibel dokumentieren dabei nicht zuletzt die Su
che nach Resonanz im Sinne göttlicher Antwort und gelten für ihn als Konstituti
onsmomente des Angerufen- und Angesprochen-Werdens. Besonders die katholi
sche Kirche sieht Rosa dabei aufgrund ihrer leiblich-ganzheitlichen, ästhetischen 
Dimensionen programmatisch „auf die Idee und Vergegenwärtigung von Reso
nanzverhältnissen hin angelegt“ (Rosa 2022, 67). Sie gebe somit ein „vertikales 
Resonanzversprechen, das sagt: Am Grund meiner Existenz liegt nicht das 
schweigende, kalte, feindliche oder gleichgültige Universum, sondern eine Ant
wortbeziehung“ (Rosa 2022, 71). Insofern also mehr Resonanz eine qualitative 
Verbesserung demokratischer Prozesse verspricht und (verfasste) Religionen auf 
die Vergegenwärtigung von Resonanzverhältnissen angelegt sind bzw. in ihren 
Glaubensurkunden und Ritualen alternative Weltbeziehungen erfahrbar werden 
lassen, übernehmen sie für die resonanzvergessene, im Aggressionsmodus er
starrte Politik in der akzelerierten spätmodernen Demokratie eine wichtige, weil 
kathartische, resonanzreminiszierende Funktion.

Rosas Gesellschaftsanalyse entfaltet unbenommen großes heuristisches Po
tenzial und wird in der deutschsprachigen Theologie insgesamt aufmerksam re
zipiert.¹⁸ So basiert eine leidsensible Zeitgenossenschaft des christlichen Glaubens 
darauf, die Botschaft des Evangeliums mit den Existenzbedingungen der Menschen 
ins Gespräch zu bringen. Auch aus fundamentaltheologischer Sicht formuliert die 
beschleunigungstheoretische Rekonstruktion der sozialen Dynamiken spätmo

18 Exemplarisch zur Rezeption der Beschleunigungs- und Resonanztheorie siehe: Höhn 2006; 
2010; Schüeßler und Kläden 2017; Nitsche 2023, 294 – 303.

136 Anne Konsek 



derner Gesellschaften entsprechend einen wichtigen Beitrag, um die ‚Zeichen der 
Zeit‘ deuten und die christliche Hoffnungsbotschaft für die Spätmoderne aktuali
sieren zu können.

Ebenso hat die Resonanzkategorie viel Aufmerksamkeit in der Dogmatik und 
Pastoraltheologie gefunden und hilft dort bei den erforderlichen Übersetzungsar
beiten, d. h. trägt dazu bei, abstrakte theologische Narrative und Konzepte in eine 
zeitgemäße, sozial- und lebenswissenschaftlich anschlussfähige Sprache zu über
setzen. Insgesamt lässt sich deshalb auch aus der religiösen Binnenperspektive und 
entlang der Plausibilität der skizzierten Soziologie der Weltbeziehung grundsätz
lich bestätigen, dass deliberative Demokratien spätestens mit dem neuerlichen 
Strukturwandel der Öffentlichkeit massiv unter Druck geraten sind. Nicht nur in 
den Sozialenzykliken wird dementsprechend auch von theologischer Seite gefor
dert, systemische Imperative wie auch Beschleunigungszwänge strukturell und 
kulturell zu hinterfragen oder das technokratische Paradigma zu überwinden.¹⁹

Ebenso lässt sich bestätigen, dass die christlichen Traditionen sowohl hin
sichtlich ihrer theoretischen Ressourcen wie auch praktischen Infrastrukturen die 
Wiederbelebung nicht-aneignender Weltbeziehungsformate stärken und für die 
„Ausschaltung negativer Antriebsenergien“ (Rosa 2021, 236) wichtige Impulse set
zen können. Mit anderen Worten sekundiert die Theologie die Forderung der 
‚Steckerumpolung‘ hin zu einer adaptiven, d. h. bedarfsorientierten Beschleuni
gung.

Auch das gemeinsame Wort der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates 
der Evangelischen Kirchen Deutschlands zur Demokratie aus den Jahren 2006 
(Kurztitel: DT) und 2019 (Kurztitel ViD) konvergiert auf den ersten Blick mit Rosas 
Einordnung: So basiert die Stärkung der Demokratie primär auf einer Reaktivie
rung (politischer) Tugenden (Manemann 2013, 81, 93), d. h. einer konsequenten 
Orientierung an demokratischen Werten, an „Regeln des Anstands und der Fair
ness“ (ViD 7). Für die Kirchen gilt es unter den „Voraussetzungen einer immer 
stärker individualistischen Gesellschaft, ein bürgerschaftliches Bewusstsein von 
gesellschaftlicher Verpflichtung wachzuhalten“, aber auch „Resonanzräume der 
Demokratie in Staat und Zivilgesellschaft zu bewahren und neu zu schaffen“ (ViD 
49). Zugleich geht es den Kirchen aber nicht nur um individuelle, demokratieför
dernde Tugenden, sondern um die Anerkennung der gemeinsamen Verantwortung 
für die Demokratie, um eine Sittlichkeit des demokratischen Miteinanders:

19 Besonders Letzteres ist mit Papst Johannes Paul II., Benedikt XVI. und Franziskus zum Topos 
der Theologie erklärt worden. Siehe exemplarisch die Enzykliken: Centesimus annus (1. Mai 1991); 
Caritas in veritate (29. Juni 2009).

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 137



Diese Sittlichkeit besteht nicht darin, eine bestimmte Vorstellung des „guten Lebens“ in den 
demokratischen Prozess einzubringen, sondern sie verwirklicht sich in den gelebten „guten 
Sitten der Demokratie“. Dazu gehören Fairness, Respekt gegenüber dem politischen Gegner, 
Mut zur Kontroverse, Gemeinsinn und Gemeinwohlorientierung. Und zu dieser Sittlichkeit 
gehört es auch, die eigene Perspektive nicht als unverrückbar darzustellen, sondern die 
grundsätzliche Pluralität der Sichtweisen anzuerkennen. Der regelgeleitete Kompromiss ist 
daher kein Zeichen von Schwäche, sondern die der Demokratie angemessene Weise, mit 
unterschiedlichen Auffassungen und Überzeugungen umzugehen. (ViD 26)

Schon dieser Blick in die gemeinsamen Worte der großen christlichen Kirchen 
reicht jedenfalls aus, um zu erkennen, dass sich der Beitrag der (christlichen) Re
ligionen also keineswegs in der von Rosa so prominent adressierten ästhetisch- 
leiblichen, emotional aufgeladenen Erfahrungsdimension zu erschöpfen scheint. 
Es entspricht mit anderen Worten also weder dem Selbstverständnis der christli
chen Kirchen lediglich als Garanten tugendhafter Diskursformate oder Dienstboten 
einer Kultivierung hörender Herzen zu sein, noch verstehen sie sich als „apolitische 
Resonanzoasen„ (Rosa 2017, 372), in denen Menschen sich in einer mystifizierenden 
Selbstvergessenheit der persönlichen Gottesbeziehung widmeten. Im Gegenteil: in 
ihrem Engagement für eine „lebendige Demokratie“, die „in eine politische Kultur 
und in gesellschaftliche Institutionen eingebettet ist“ (ViD 27), treten die Kirchen als 
zivilgesellschaftliche Akteurinnen in Erscheinung und versuchen – so bereits das 
gemeinsame Sozialwort der Kirchen aus dem Jahr 1997 – Politik wieder möglich zu 
machen (ZSG 1997, 7).

Unabhängig also davon, dass sich bereits auf der phänomenologisch-religi
onssoziologischen Ebene das von Rosa in Anspruch genommene homogene Reli
gions- bzw. Kirchenbild mindestens als „realitätsfern“ (Pollack 2022) wenn nicht 
ignorant bezeichnen lässt, erweist sich die Fokussierung auf die ästhetisch-tu
gendethische Dimension des Christusglaubens besonders aus der Perspektive einer 
leidsensiblen Fundamentaltheologie und Sozialethik als inakzeptable Vereinseiti
gung.

Ein solche Vereinseitigung verkennt zum einen die mystisch-politische Dop
pelstruktur des Evangeliums als den Motivationsgrund der Nachfolge. Zum ande
ren verfehlt eine solche Lesart, dass sich jede theologische Rede von einem all
mächtigen, allgütigen und auch antworten Gott spätestens seit der Schoah neu zu 
verantworten hat. Ohne eine Rede von Gott, in der Hoffnung als eine „durch
kreuzte“ (Schneider 2018, 17, 19), d. h. für die Theodizeefrage durchsichtige Hoff
nung artikuliert wird, droht die Behauptung von Sinn, die Verkündigung der fro
hen Botschaft und die Suche nach Resonanz angesichts des vergangenen und 
zukünftigen Leidens zynisch zu werden.

Auch wenn Rosa aus (offenbarungs‐)theologischer Sicht das biblische Zeugnis 
durchaus treffend als Resonanz-Dokument liest (Rosa 2022, 72) – insofern auf der 

138 Anne Konsek 



einen Seite immer wieder der rufende, flehende Mensch in seinen ganzen exis
tentiell-kreatürlichen Zerwürfnissen auftritt und auf der anderen Seite ein ant
wortender, reagierender Gott steht, der den Menschen als sein Geschöpf ruft oder 
anspricht –, darf die unbedingte Zusage Gottes zu seiner Schöpfung, der Initiati
onsmoment des Gott-Welt-Verhältnis als Resonanzbeziehung sozusagen, nicht zu 
einer triumphalistischen Selbstgerechtigkeit führen. Sicherlich kann der Mensch 
durch die bedingungslose Zusage Gottes auf die geschenkte Offenheit und Ge
staltbarkeit der Zukunft und die Vollendung der Schöpfungsgeschichte vertrauen. 
Dennoch bleibt die Suche nach Sinn in dieser Geschichte ambivalent – zumindest 
verliert sie ihre Unschuld darin, dass sie durch die im Kreuz kulminierte Lei
densgeschichte der Welt hindurchmuss.

In diesem Zusammenhang sensibilisiert der christliche Glaube m. E. also we
niger für Resonanz, denn für die Ohnmacht, Verletzlichkeit und Begrenztheit des 
Menschen und warnt so vor ‚Kontrollillusionen‘ und Hybris. Zugleich paralysiert er 
die Handlungsfähigkeit angesichts der schreienden Ungerechtigkeiten und Lei
densgeschichten jedoch nicht, sondern ringt je neu um „Ordnungen […], die Leben 
in Freiheit ermöglichen“ (Wilhelms 2014, 430). Auch wenn sich diese Freiheit in 
ihrer materiellen Realisierung immer schon verfängt in Schuldzusammenhängen, 
ist der Mensch durch Liebe befähigt, selbst im Fallen ein Zeichen der Hoffnung 
setzen zu können. Es ist, so würde ich fundamentaltheologisch argumentieren 
wollen, also einerseits das im Zuspruch Gottes zu seiner Schöpfung wurzelnde 
Gewollt-Sein, durch das die im wettbewerbsorientierten Kapitalismus verinner
lichte Nutzen-Logik durchbrochen werden kann. Andererseits artikuliert sich in 
diesem Zuspruch der radikale „Anspruch einer allen Menschen geltenden Ge
rechtigkeit, die sich in Situationen von Leid, Versagen, Konflikt und Schuld bewährt 
und so den Sinnhorizont des Glaubens an die unbedingte Würde des Menschen 
offen hält“ (Vogt 2022). Diese im Nachfolgegedanken gebündelte Zuspruch-An
spruch-Dialektik führt jedoch gerade nicht in eine ästhetisierte Innerlichkeit, 
sondern in ein leidsensibles, praktisches Engagement für die Veränderung des 
Faktischen (Weber 2023, 174 – 177).

Vor dem Hintergrund dieses sicherlich nur kursorisch möglichen Gesprächs 
zwischen der katholischen Fundamentaltheologie und Rosas Einschätzung der 
Relevanz verfasster Religionen für die gestresst-aggressive Demokratie kann im 
Sinne eines vorläufigen Fazits insgesamt also durchaus festgehalten werden, dass 
Religionen – und sicher nicht nur die christlichen! – in ihren Narrationen, Prak
tiken und Sozialformen, besonders aber in ihren Theologien, Potenziale für die 
Stärkung und Stabilisierung der Demokratie als politische Lebensform der Freiheit 
bereitstellen. Gleichwohl lassen sich diese Potenziale nicht aktivieren, wenn reli
giöse Lebensformen schlicht privatisiert, ästhetisiert oder entpolitisiert werden! 
Christliche Theologien sind ihrem Selbstanspruch nach mehr als bloße Resonan

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 139



zoasen in der ansonsten kalten, resonanzfreien, zwanghaften Gesellschaft. Ange
sichts der skizzierten Zuspruch-Anspruch-Dynamik lassen sie sich vielmehr immer 
wieder von struktureller und politischer Ungleichheit und Ungerechtigkeit be
treffen. Mehr noch: Auch wenn Kirchen keine Politik machen, fordern sie doch 
immer wieder dazu auf, ‚mit dem Gesicht zur Welt‘ – so der von Johan Baptist Metz 
programmatisch geforderte Modus jedes Theologietreibens nach Ausschwitz – zu 
leben, d. h. sich nicht nur von Leid und Not betreffen zu lassen, sondern sich in die 
politische Öffentlichkeit einzumischen und engagiert nach Handlungsoptionen zu 
fahnden. Nicht selten werden dabei, besonders in der Sozialethik, die politischen 
und institutionellen Rahmenbedingungen adressiert und kritisch auf ihre Funktion 
für die Subjektwerdung und Verantwortungsübernahme für den Menschen hin 
befragt.

Nimmt man dieses Verständnis zum Ausgangspunkt und stellt nun unter eben 
diesen sozialethischen Vorzeichen den Fokus noch einmal scharf auf Rosas Dia
gnose einer im Aggressionsmodus erstarrten Politik, stellt sich die Frage, welche 
demokratiekonformen Mechanismen, Formate oder Arrangements sich auf der 
institutionellen Ebene ausmachen lassen, die zu einer Stärkung demokratischer 
Institutionen und Entscheidungen beitragen können.

4 Ein sozialethisches Votum für 
partizipativ-integrative Beteiligungsformate

Weil diese Frage natürlich zu groß ist, um sie in einem Ausblick abschließend zu 
beantworten, werde ich im Folgenden nur auf die Herausforderung des Reso
nanzverlusts in der politischen Sphäre fokussieren²⁰ und lediglich einige wenige, 
aber hoffentlich richtungsweisende Stichpunkte nennen können. Inspirieren und 
auch normativ leiten lasse ich mich dabei vom Gedanken der Subsidiarität, der für 
die Demokratisierung der Demokratie m. E. großes Potenzial bereithält.

Auch wenn – anders als gerne behauptet – das Subsidiaritätsprinzip nicht etwa 
ein katholisches Prinzip ist,²¹ hat der Gedanke, dass die je kleinere soziale Einheit 

20 Siehe zu den durch Beschleunigung und Hyperkomplexität entstehende Erosion der Steue
rungs- und Problemlösungskompetenzen nationaler Politik: Willke 2019; zur Problematisierung 
einer zu sehr auf die Stärkung und Verstetigung von Diskursen setzende Argumentation auch: 
Wilhelms 2024.
21 Erste ideengeschichtliche Spuren des Subsidiaritätsgedankens lassen sich sowohl im Aristo
telischen Konzept der gestuften Kooperation als auch im Bundes-Gedanken bzw. den biblischen 
Quellen finden. Vgl. zur Ideengeschichte und Einordnung in die sozialethische Diskussion u. a.: 
Waschkuhn 1995; Wilhelms 2010, 111 – 115; Höffe 1997, 1 – 31. 

140 Anne Konsek 



(ohne Intervention und Einflussnahme befürchten zu müssen) für ihre eigenen 
Geschicke solange Verantwortung übernehmen kann und zugleich, wenn not
wendig, dennoch auf Hilfe durch die je größere soziale Einheit vertrauen darf, in 
der katholischen Sozialehre sozialpolitische Tiefenschärfe erhalten. Die damit 
angesprochene Verhältnisbestimmung von Individuum und Staat, in der die je 
größere soziale Einheit „die Glieder des Sozialkörpers unterstützen, […] sie aber 
niemals zerschlagen oder aufsaugen (darf)“ (QA 79) hat in ihrer prominenten 
Formulierung in der Enzyklika Quadragesimo anno (QA) zunächst allerdings wenig 
Nähe zu demokratischen Gesellschaftsordnungen gehabt.²² Der Subsidiaritätsge
danke, wie er in der Enzyklika grundgelegt wird, lässt sich angesichts der zeithis
torischen Herausforderungen eher als regulatives Zuständigkeitsprinzip kontu
rieren, das in der gesellschaftlichen Aufgabenverteilung der personalen 
Selbstbestimmung des Individuums Rechnung zu tragen versucht: Verantwort
lichkeit und Zuständigkeit werden an die je kleineren Organisationseinheiten und 
ihre Kompetenzen adressiert und das Eingreifen des Staates somit supplementär
verstanden.²³ Auch bei Oswald von Nell-Breuning, der den Gedanken einer supp
lementären Hilfestellung in seinen differenzierten Studien im Anschluss an die 
Enzyklika weiter ausführt, ist das demokratisierende Potenzial des Subsidiari
tätsprinzip auf den ersten Blick noch nicht zu erkennen. Legt man aber die For
derung eines hilfreichen Beistands mit Nell-Breunings fundamentalem Interesse 
daran zusammen, den Menschen wieder zum Subjekt seiner eigenen Geschichte zu 
machen (von Nell-Breuning 1990), wird nicht nur deutlich, dass „wirklich echte 
Hilfe, hilfreiche Hilfe“ (von Nell-Breuning 1990, 352) nur diejenige sein kann, die 
nicht bevormundet oder entmündigt. ²⁴ Es lässt sich zudem dafür argumentieren, 
dass es die organisationale Konsequenz einer solchen Profilierung ist, Institutionen 
und soziale Mechanismen so zu gestalten, dass durch sie Personen ermächtig 
werden, ihre eigenen Angelegenheiten und Interessen in die Hand nehmen und in 
der zivilgesellschaftlichen Arena verteidigen bzw. einfordern zu können. Vor die
sem Hintergrund, d. h. im Blick auf den im Subsidiaritätsprinzip angelegten Em
powerment-Prozess, zeigt sich nun doch eine große Nähe zur demokratischen 
Grundidee einer Herrschaft des Volkes.

22 Zur Diskussion siehe: Ostheimer 2012, 193 – 219.
23 Hier lässt sich dann auch der lateinische Wortsinn des subsidium als „Reserve“ in Anschlag 
bringen. Genau genommen hatte bereits Papst Leo XIII. 1891 in der ersten Sozialenzyklika Rerum 
novarum (RN) diese Supplementarität festgehalten.
24 Mittlerweile hat die doppelte normative Codierung des Prinzips als Kompetenzanma
ßungsverbot und Auxilitätsgebot an Bedeutung gewonnen für die struktur- und organisations
theoretischen Ausgestaltung sozialer Sicherungssysteme und ist nicht zuletzt zu einem Grundsatz 
des europäischen Gemeinschaftsrechts geworden. Darauf kann ich hier nicht näher eingehen.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 141



Bringt man nun die mit dem Subsidiaritätsprinzip auch für spätmoderne Ge
sellschaften einzufordernde, (selbst‐)ermächtigende institutionelle Gestaltung der 
Gesellschaft mit der Diagnose einer resonanzvergessenen, aggressiven Politik als 
Sollbruchstelle reifer Demokratien ins Gespräch, legt sich – auch und gerade aus 
Perspektive der katholischen Soziallehre nahe – nach solchen Arrangements und 
Formaten zu suchen, die auf demokratiekonforme Weise politische Resonanz- und 
damit Selbstwirksamkeitserfahrungen zu stärken vermögen. Vor dem Hintergrund 
des erläuterten Verlusts von resonanten Beziehungen in der politischen Öffent
lichkeit und in Erinnerung an die Demokratie als gemeinsamem Gestaltungspro
jekt, gilt es also nach Möglichkeiten zu suchen, diese Mitgestaltung – sowohl im 
Sinne bürgerlicher Teilhabe als auch bürgerlicher Verantwortungsübernahme – zu 
fördern und zu fordern.

Dort nämlich, wo Menschen ihre Selbstgesetzgebung, d. h. ihre starken Werte, 
selbstbestimmt vortragen, in einen politischen Diskurs einbringen, von und durch 
Politiker*innen gehört und repräsentiert werden, erfahren sie sich als Teilneh
mende und ihre Bedürfnisse, aber auch Ängste und Interessen als bedeutsame 
Teilmenge eines friedlichen gesellschaftlichen Miteinanders. Über die Stärkung 
politischer Selbstwirksamkeit (auch als Erfahrung eines gemeinsamen Lernpro
zesses) ist dann eine höhere Identifikation mit politischen Entscheidungen und 
repräsentativen Institutionen zu erwarten, die nicht zuletzt ebenso die Übernahme 
von Verantwortung für die Gestaltung lokaler oder kommunaler Themen mobili
siert.

Ein entscheidender Schritt auf diesem Weg liegt also in besseren, institutio
nalisierten Beteiligungsmöglichkeiten und Identifikation erlaubenden Selbstwirk
samkeitserfahrungen. In deliberativ-repräsentativen Demokratien können dazu 
entweder direkt-demokratische Elemente, wie Volksabstimmungen oder Referen
den, gestärkt werden oder aber solche Formate, die Bürger*innen neu und ver
lässlich in politische Entscheidungsprozesse involvieren (Nanz und Leggewie 2018; 
Merkel 2023, 293 – 319; Bächtiger, Setälä und Grönlund 2014, 225 – 246).

Letztere Option, d. h. die verbesserte und gezielte Involvierung von Bürgerin
nen in politische Entscheidungsfindungsprozesse, ist dabei vielversprechender und 
wird unter dem Label der Bürgerräte oder Citizens‘ Assemblies gegenwärtig wieder 
neu entdeckt. Auch wenn Idee und Konzept sogenannter ,Mini-Öffentlichkeiten‘ 
oder ‚mikrokosmischer Deliberation‘ (Fishkin 2009) schon seit knapp 35 Jahren in 
der akademischen Diskussion bekannt sind und erstmalig im Jahr 2004 im kana
dischen British Columbia in Kombination mit einem Referendum umgesetzt wur
den, ist dieses Format in der Bundesrepublik erst 2019 reaktiviert worden und 

142 Anne Konsek 



spielt bisweilen eher eine nebensächliche Rolle.²⁵ In der deutschsprachigen Dis
kussion sind es besonders Claus Leggewie und Patrizia Nanz, die herausgearbeitet 
haben, wie die deliberativen Grundprinzipien sich in verschiedene Bürgerbeteili
gungsformate übersetzen und so auf unterschiedliche Kontexte und Fragestellun
gen eingehen können. Weil sich – anders als z. B. in deliberative pols, die haupt
sächlich zur Erhebung politischer Meinungen dienen, den wesentlich kleinere 
Bürger-Kommissionen (Citizens‘ Juries) oder consensus confernces²⁶ – mit Bürger
räten verfahrenstheoretisch sowohl soziales Lernen und politische Bildung stärken 
lassen als auch die Qualität politischer Entscheidungen verbessert werden können, 
kommt ihnen eine entscheidende Rolle in der Weiterentwicklung der repräsenta
tiven Demokratie zu.

Ohne an dieser Stelle im Einzelnen auf die durchaus unterschiedlichen Ver
fahrensansätze, Abläufe und Varianten eingehen zu können, ist für Bürgerräte und 
andere partizipative Dialogforen der Gedanke einer informierten Beteiligung von 
möglichst unterschiedlichen Bürgerstimmen an konkreten politischen oder gesell
schaftlichen Fragen richtungsweisend. Im Unterschied zu parlamentarischen Be
ratungsprozessen sollen sich die Teilnehmenden in Bürgerräten aus möglichst di
versen Bevölkerungsschichten und sozialen Milieus zusammensetzen bzw. für das 
zu behandelnde Thema alle relevanten gesellschaftlichen Perspektiven vertreten 
sein. Um dabei auf unzureichende Selbstrepräsentationsmöglichkeiten von gesell
schaftlich Minderheiten reagieren zu können, kann es dabei sinnvoll sein, politisch 
benachteiligte gesellschaftlichen Gruppen zunächst in relativ homogen Gruppen 
ihre eigenen Perspektiven im kollektiven Austausch untereinander erschließen zu 
lassen. Carolyn Abdullah, Chad Raphael und Christopher Karpowitz argumentieren 
dafür, dass es in einer solchen ‚Enklavendeliberation‘²⁷, einer Art hermeneutischer 
Dialogphase, für die (ausgelosten) Vertreter*innen dieser Gruppe möglich wird, im 
Rahmen ihrer eigenen Sprachspiele inhaltliche Argumente zu profilieren und 
darüber hinaus das nötige Selbstvertrauen zu entwickeln, „um dann effektiv und 
gleichberechtigt an sozial heterogen zusammengesetzten Foren teilzunehmen“ 
(Merkel 2023, 299, 300).

25 Eine laufend aktualisierte Liste von Bürgerräten bietet die Website www.buergerrat.de/aktuel 
les/buergerraete-weltweit. In Deutschland wurden seit 2019 insgesamt 10 Bürgerräte durchge
führt: https://www.buergerrat.de/buergerraete/bundesweite-buergerraete/.
26 Zu unterschiedlichen Formen der Bürgerbeteiligung exemplarisch: Coote und Lenaghan 1997; 
Fishkin 1991.
27 Siehe zum Terminus und zum Gedanken solcher Enklavendeliberation: Abdullah, Chad und 
Karpowitz 2016, 1 – 40. Siehe zum Problem der Inklusion und Repräsentation benachteiligter, 
vergessener und ignorierter Bevölkerungsgruppen auch: Weber 2023b, 105 – 128.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 143

http://www.buergerrat.de/aktuelles/buergerraete-weltweit
http://www.buergerrat.de/aktuelles/buergerraete-weltweit
https://www.buergerrat.de/buergerraete/bundesweite-buergerraete/


Neben der problemsensiblen Inklusion bzw. Integration von unterschiedlichen 
Perspektiven ist die zweite, mit solchen Bürgerräten verbundene, normative Er
wartung dabei die einer qualitativen Verbesserung der Diskurse. Die Verbesserung 
der Diskurse basiert dabei zum einen auf einer Vergegenwärtigung und Kultivie
rung der – ursprünglich, mit der Diskursethik rekonstruktiv für Verständigungs
vorgänge herausgearbeiteten – Diskursregeln. Dass also Teilnehmende sich effektiv 
und gleichberechtigt einbringen können, alle Positionen von den anderen Teil
nehmenden zunächst einmal als gleichwertig nachvollzogen und die Gründe ver
ständigungsorientiert eingeordnet werden. Zum anderen erlaubt es die gemein
same Arbeit an konkreten Fragestellungen und Themen aber auch der Zugriff auf 
externe Expertisen, dass die unterschiedlichen Perspektiven einander verständli
cher werden. Die Hoffnung, die sich daraus ergibt, ist, dass sich in einem offenen, 
(selbst‐)kritischen und respektvollen Zusammenbringen heterogener Lebensfor
men und Weltbilder – deren kleinster gemeinsamer Nenner ein friedliches Zu
sammenleben darstellt – Gelegenheiten entwickeln lassen, in denen empathische 
Argumentation (wieder) möglich wird und das Ringen um einen Konsens oder gute 
Kompromisse zu einem Mehr an gegenseitigem Verständnis beitragen kann. Ge
rade wenn dabei ein „ökumenisches Verständnis“ (Merkel 2023, 310) von Dialog 
unterstützt wird, eines also, das neben den klassischen argumentbasierten, abs
trahierenden Kommunikationsformaten ebenso davon abweichenden, erzählen
den, emotionalen Kommunikations- und Ausdrucksformen Raum gibt, kann sich 
gegenseitiges Verstehen (neu) einstellen und so die Qualität der Ergebnisse ver
bessert werden.

Im Rekurs auf das Subsidiaritätsprinzip lässt sich an dieser Stelle m. E. eine 
weitere, dritte normative Erwartung formulieren: In dem Maße, in dem es tat
sächlich gelingt miteinander trotz aller Unterschiede und (bleibender) Differenzen 
eine gemeinsame, gesellschaftlich und politisch relevante Einschätzung oder 
Empfehlungen zu erarbeiten und dabei zudem auch die (interessierte) Öffent
lichkeit mit einzubinden, d. h. Inhalte verständigungsorientiert zu kommunizieren, 
können die Beteiligten nicht nur politische Selbstwirksamkeitserfahrungen ma
chen. Nimmt man im Sinne subsidiärer Selbstorganisation und Ermächtigung 
ernst, dass die in Bürgerräten erarbeiteten Ergebnisse, Voten und Empfehlungen 
zudem einen qualitativen Mehrwert für demokratische Prozesse darstellen, gilt es 
auf institutioneller Seite sicher zu stellen, dass diese verbindlich in Entscheidungs- 
und Gesetzgebungsprozesse einfließen und dort berücksichtigt werden.

Aus Perspektive christlicher Sozialethik und in Rekurs auf den Subsidiari
tätsgedanken lässt sich vor diesem Hintergrund also insgesamt ein klares Votum 
für Bürgerräte als demokratiekonforme Möglichkeit formulieren, um Bürger*in
nen zu befähigen, ihre eigenen bzw. sie betreffende Angelegenheiten zu ent
scheiden. Gelingt die partizipativ-integrative, verständigungs- und einverständ

144 Anne Konsek 



nisorientierte Aushandlung und Entscheidungsfindung über sozialpolitische Fra
gestellungen lässt sich nicht nur die Logik der Aneignung und Übervorteilung und 
damit der Aggressionsmodus der Politik durchbrechen. Vielmehr ermöglicht die 
Rückgewinnung von Teilhabe an der politischen Öffentlichkeit es, deliberative 
Legitimationsprozesse zu stärken, die Parlamente zu entlasten und schließlich das 
gegenüber wieder als Mitstreiterin bei der Gestaltung der Gesellschaft in den Blick 
zu bekommen.

Stimmt diese sozialethische Analyse, ergibt sich daraus folglich ebenso, dass 
die Kirchen und Theologien mehr sind als ästhetisch-spirituelle Erfahrungsräume, 
in denen resonante Weltbeziehungen erinnert werden. Vielmehr kommt ihnen als 
zivilgesellschaftlichen Akteurinnen im Sinne integrativer Organisationen die Auf
gabe zu, Anwältinnen der in Bürgerräten ungehörten oder übersehenen Stimmen 
zu sein, bei der in einzelnen Gesprächszusammenhängen potenziell notwendig 
werdenden Mediation mitzuhelfen und zudem als ausdauerende Lautverstärke
rinnen für die Ergebnisse solcher Mini-Öffentlichkeiten in der politischen Sphäre 
zu wirken. Weil die Kirchen mit anderen Worten Ergebnisse solcher partizipativen 
Aushandlungsprozesse sichtbar machen und mit Nachdruck auf die Agenden 
parlamentarischer Diskurse heben können, stellen sie sicher, dass die kleineren 
sozialen Einheiten de facto und de iure ihre Angelegenheiten selbst organisieren 
können. Zugleich kommt religiösen Gemeinschaften auch die Rolle zu, Erfah
rungsräume bereit zu stellen, in denen trotz aller individuellen Unterschiede und 
heterogenen Lebensformen für Einzelpersonen die Bedeutung von Freiheit, Ge
rechtigkeit und Geschwisterlichkeit wieder positiv erlebbar wird und damit nicht 
zuletzt auch das Verständnis füreinander neu wachsen kann. Damit könnten sie 
einen Beitrag dazu leisten, dass (politische) Verantwortungsübernahme im Sinne 
bürgerlichen Engagements für Einzelpersonen sowohl möglich als auch gewollt 
wird und so eine konstitutive Funktion in der politischen Öffentlichkeit erfüllen.

Die vorgelegten Überlegungen wollen also insgesamt nicht etwa die funda
mentaltheologische Anschlussfähigkeit von Rosas Analysen oder seiner Erläute
rung der Religionen als Resonanzsphären schmälern. Aus sozialethischer und 
ebenso fundmentaltheologischer Sicht gilt es jedoch Lesarten zu problematisieren, 
die letztlich doch wieder zu einer Privatisierung oder bloßen Funktionalisierung 
von Religionen und Glauben beitragen. Damit würde, wie ich versucht habe zu 
skizzieren, nicht nur ein offener Wiederspruch zum katholisch-christlichen 
Selbstverständnis der Theologie entstehen, sondern auch das Potenzial von Reli
gionen für die Stärkung der auf unterschiedlichen Ebenen herausgeforderten De
mokratien ungenutzt bleiben. Angesichts von Rechtsruck, Polarisierung und Frei
heitsverlusten sollten wir uns dieses Versäumnis m. E. nicht leisten.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 145



Bibliographie
Abdullah, Carolyn, Chad Raphael und Christopher Karpowitz. 2016. „Affinity Groups, Enclave 

Deliberation, and Equity“. Journal of Public Deliberation 12(2): 1 – 40.
Akel, Alexander. 2021. Strukturmerkmale extremistischer und populistischer Ideologien: Gemeinsamkeiten 

und Unterschiede. Baden-Baden: Nomos.
Bächtiger, André, Maija Setälä und Kimmo Grönlund. 2014 „Towards a New Era of Deliberative 

Mini-Publics“. In Deliberative Mini-Publics. Involving Citizens in the democratic Process, hg. v. 
Kimmo Grӧnlund, André Bӓchtiger und Maija Setälä, 225 – 246. Colchester: ECPR Press.

Böse, Vanessa. 2011. „Demokratie in Gefahr?“. Aus Politik und Zeitgeschichte 26/27: 24 – 31.
Coote, Anne und Jo Lenaghan. 1997. Citizens’ Juries: Theory into Practice. London: IPPR.
Demirović, Alex, Julia Dück, Florian Becker und Pauline Bader, Hg. 2011. VielfachKrise: Im 

finanzdominierten Kapitalismus. Hamburg: VSA.
Dewey, John. 1916/2000. Demokratie und Erziehung: Eine Einleitung in die philosophische Pädagogik.

Weinheim/Basel: Beltz.
Fishkin, James S. 1991. Democracy and Deliberation: New Directions for Democratic Reform. New Haven: 

Yale University Press.
Fishkin, James S. 2009. When the People Speak: Deliberative Democracy and Public Consultation. Oxford: 

Oxford University Press.
Forst, Rainer. 2007. „Die Herrschaft der Gründe: Drei Modelle deliberativer Demokratie.“ In Das Recht 

auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit, 224 – 269. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Forst, Rainer. 2021. Die noumenale Republik: Kritischer Konstruktivismus nach Kant, Berlin: Suhrkamp.
Franke, Sigmund F. 2017. Die gefährdete Demokratie: Illiberale Demokratie, Populismus, Europaskepsis.

Baden-Baden: Nomos.
Habermas, Jürgen. 1981. „Die Moderne. Ein unvollendetes Projekt.“ In Kleine Politische Schriften (I-IV), 

444 – 464. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen. 2001. Glauben und Wissen: Friedenspreisrede des Deutschenbuchhandels. Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen. 2022. Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit und die deliberative Politik. Berlin: 

Suhrkamp.
Hombach, Bodo. 2019. “,Auf uns hört ja keiner!‘“ In Die repräsentative Demokratie in Anfechtung und 

Bewährung. Das „Wir“ organisieren, hg. v. Volker Kronenberg und Jakob Horneber, 111 – 120. 
Wiesbaden: Springer.

Honneth, Axel. 1994. Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Höffe, Ottfried. 1997. „Subsidiarität als Gesellschafts- und Staatsprinzip“. Swiss Political Science Review
3(3): 1 – 31.

Höhn, Hans-Joachim. 2006. Zeit-Diagnose: Theologische Orientierungen im Zeitalter der Beschleunigung.
Darmstadt: Herder.

Höhn, Hans-Joachim. 2010. Zeit und Sinn: Religionsphilosophie postsäkular. Paderborn: Ferdinand 
Schöningh.

Hüther, Michael und Matthias Diermeier. 2019. „Ökonomische Ungleichheit als Demokratieproblem“. 
In Die repräsentative Demokratie in Anfechtung und Bewährung. Das „Wir“ organisieren, hg. v. 
Volker Kronenberg und Jakob Horneber, 40 – 51. Wiesbaden: Springer.

Keane, John. 2009. The Life and Death of Democracy. London: Simon&Schuster.

146 Anne Konsek 



Klinker, Fabian, Joachim Scharloth und Joanna Szczęk, Hg. 2018. Sprachliche Gewalt: Formen und 
Effekte von Pejorisierung, verbaler Aggression und Hassrede. Stuttgart: J.B. Metzler.

Lafont, Cristina. 2021. Unverkürzte Demokratie: Eine Theorie deliberativer Bürgerbeteiligung. Berlin: 
Suhrkamp.

Landwehr, Claudia. 2012. „Demokratische Legitimation durch rationale Kommunikation: Theorien 
deliberativer Demokratie“. In Theorien deliberativer Demokratie. In Zeitgenössische 
Demokratietheorie, Bd. I, hg. v. Oliver W. Lembcke, Claudia Ritzi und Gary S. Schaal, 355 – 385. 
Wiesbaden: Springer.

Levitsky, Steven und Daniel Ziblatt. 2018. How Democracies Die. New York: Crone.
Manemann, Jürgen. 2013. Wie wir gut zusammen leben: 11 Thesen für eine Rückkehr zur Politik.

Ostfildern: Patmos.
Manemann, Jürgen. 2025. „Wider das Ressentiment, den Zynismus und die Resignation: 

Philosophische Reflexionen über die gesellschaftspolitische Gestimmtheit.“ Philosophie in 
Debatte (i.E.)

Merkel, Wolfgang. 2011. „Neue Krisen: Wissenschaft, Moralisierung und die Demokratie im 
21. Jahrhundert“. Aus Politik und Zeitgeschichte 26/27: 4 – 11.

Merkel, Wolfgang. 2023. Im Zwielicht: Zerbrechlichkeit und Resilienz der Demokratie im 21. Jahrhundert.
Frankfurt a. M.: Campus Verlag.

Nanz, Patrizia und Claus Leggewie. 2018. Die Konsultative. Mehr Demokratie durch Bügerbeteiligung.
Berlin: Verlag Klaus Wagenbach.

von Nell-Breuning, Oswald. 1990. „Subsidiarität – ein katholisches Prinzip?“ In Den Kapitalismus 
umbiegen. Schriften zu Kirche, Wirtschaft und Gesellschaft. Ein Lesebuch, hg. v. Friedhelm 
Hengsbach, 349 – 370. Düsseldorf: Patmos.

Nitsche, Bernhard. 2023. „Resonanz und Sakrament. Teil 2: Der sakramentale Vollzug als 
Resonanzerfahrung“ Theologie und Glaube (4): 294 – 303.

Lindberg, Staffan I., Hg. 2024. „Democracy Report: Democracy Winning and Losing at the Ballot“. 
Gothenburg: https://www.v-dem.net/documents/43/v-dem_dr2024_lowres.pdf

Ostheimer, Jochen. 2012. „Über die gesellschaftstheoretische Offenheit des Subsidiaritätsprinzips“. 
Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaft 53: 193 – 219.

Piketty, Thomas. 2020. Ökonomie der Ungleichheit: Eine Einführung. München: C.H. Beck.
Pollack, Detlef. 2022. „Wenn es nicht schwingt und singt. Rezension zu ,Demokratie braucht 

Religion. Über ein eigentümliches Resonanzverhältnis‘ von Hartmut Rosa“. SozioPolis. 
Gesellschaft beobachten: https://www.soziopolis.de/wenn-es-nicht-schwingt-und-singt.html.

Reckwitz, Andreas. 2024. Es findet eine Verlust-Eskalation statt. Interviewt von Nils Markwardt. Die 
Zeit. 16. Januar 2024: https://www.zeit.de/kultur/2024-01/andreas-reckwitz-soziologie- 
verlustparadox-liberale-demokratie.

Rosa, Hartmut. 2005. Beschleunigung: Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2012. Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung: Umrisse einer neuen 
Gesellschaftskritik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rosa, Harmut. 2013. Beschleunigung und Entfremdung: Auf dem Weg zu einer kritischen Theorie 
spätmoderner Zeitlichkeit. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2017. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin: Suhrkamp.
Rosa, Hartmut. 2019. „Demokratie und Gemeinwohl: Versuch einer resonanztheoretischen 

Neubestimmung“. In Was stimmt nicht mit der Demokratie? Eine Debatte mit Klaus Dörre, Nancy 

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 147

https://www.v-dem.net/documents/43/v-dem_dr2024_lowres.pdf
https://www.soziopolis.de/wenn-es-nicht-schwingt-und-singt.html
https://www.zeit.de/kultur/2024-01/andreas-reckwitz-soziologie-verlustparadox-liberale-demokratie
https://www.zeit.de/kultur/2024-01/andreas-reckwitz-soziologie-verlustparadox-liberale-demokratie


Fraser, Stephan Lessenich und Hartmut Rosa, hg. v. Hanna Ketterer und Karina Becker, 160 – 188. 
Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2021. „Best Account: Skizze einer systematischen Theorie der modernen 
Gesellschaft“. In Spätmoderne in der Krise: Was leistet die Gesellschaftstheorie?, hg. v. Andreas 
Reckwitz und Hartmut Rosa, 151 – 252. Berlin: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 2022. Demokratie braucht Religion: Über ein eigentümliches Resonanzverhältnis.
München: Kösel.

Schneider, Martin. 2018. „Resilienz, Verwundbarkeit und Sicherheit. Was Theologie und Ethik zum 
Resilienzdiskurs beitragen können“. Zur Debatte. Themen der Katholischen Akademie in Bayern (7): 
17 – 20.

Schüeßler Michael und Tobias Kläden, Hg. 2017. Zu schnell für Gott? Theologische Kontroversen zu 
Beschleunigung und Resonanz. Freiburg. i.B.: Herder.

von Stosch, Klaus. 2001. Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz: Untersuchungen zur Verortung 
fundamentaler Theologie nach Wittgenstein. Regensburg: Pustet.

Streeck, Wolfgang. 2013. Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus. Berlin: 
Suhrkamp.

Vogt, Markus. 2022. „Art. Christliche Sozialethik, I. Katholisch“. Staatslexikon online 08. 06. 2022: 
https://www.staatslexikon-online.de/Lexikon/Christliche_Sozialethik.

Waschkuhn, Arno. 1995. Was ist Subsidiarität? Ein sozialphilosophisches Ordnungsprinzip: Von Thomas 
von Aquin bis zur „Civil Society“. Wiesbaden: Springer.

Weber, Anne. 2024. Subsidiarität in der eskalatorsich akzelerierten Spätmoderne. Eine kritische Relektüre 
im Spiegel herausgeforderter Demokratie. Inauguraldissertation (i.E.).

Weber, Anne. 2023a. „Between Relevance and Redundancy: Thoughts on the Tasks of Religions in 
the Ever-Accelerated Modernity“. In The Philosophical and Theological Relevance of Evolutionary 
Anthropology. Engagements with Michael Tomasello hg. v. Martin Breul und Caroline Helmus, 
162 – 177. New York: Routledge.

Weber, Anne. 2023b. „Gelingende Verständigung und epistemische Verantwortung zwischen 
Vorurteilen, Repräsentation und Silencing. Versuch einer kritischen Relektüre der Diskursethik“. 
In Wie Dialoge gelingen. Gesprächsfähigkeit und epistemische Verantwortung, hg. v. Andreas 
Koritensky, Margit Wasmaier-Sailer und Veronika Weidner, 105 – 128. Freiburg i.B.: Herder.

Weber, Anne und Günter Wilhelms. 2023. „Demokratie braucht Religion? Religion braucht 
Demokratie! Sozialethische Anmerkungen zum Verhältnis von Politik und Kirche“. Theologie und 
Glauben (4): 304 – 316.

Wilhelms, Günter. 2010. Christliche Sozialethik. Paderborn: Brill Schöningh.
Wilhelms, Günter. 2014. „Art. Sozialethik“. In Wörterbuch der Soziologie, 3. Auflage, hg. v. Günter 

Endruweit, Giesela Trommsdorff und Nicole Burzan, 430 – 433. München: UVK Verlag.
Wilhelms, Günter. 2024. „Ironie oder Diskurs? Helmut Willkes Freiheits- und Demokratietheorie“. 

Theologie und Glaube (3). Themenheft: Demokratie und Digitalität. Philosophisch-theologische 
Untersuchungen zu einem neuerlichen Strukturwandel der Öffentlichkeit, hg. v. Martin Breul und 
Anne Weber, 370 – 383.

Willke, Helmut. 2019. Komplexe Freiheit. Konfigurationsprobleme eines Menschenrechts in der 
globalisierten Moderne. Bielefeld: transcript.

148 Anne Konsek 

https://www.staatslexikon-online.de/Lexikon/Christliche_Sozialethik


Lehramtliche Texte
Leo XII. (15. 5. 1891): Enzyklika Rerum novarum – Über die Arbeiterfrage (RN), hg. v. Bundesverband 

der Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (KAB), 8. Auflage, Kevelaer 1992.
Pius XI. (15. 5. 1931): Enzyklika Quadragesimo anno – Über die gesellschaftliche Ordnung, ihre 

Wiederherstellung und Vollendung (QA), hrsg. vom Bundesverband der Katholischen 
Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (KAB), 8. Auflage, Kevelaer 1992.

Zweites Vatikanisches Konzil (8. 12. 1965), Konzilskonstitution Gaudium et spes – Über die Kirche in 
der Welt von heute (GS), hrsg. vom Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung 
Deutschlands (KAB), 8. Auflage, Kevelaer 1992.

Johannes Paul II. (1. 5. 1991): Enzyklika Centesiumus annus – Zum 100. Jahrestag von Rerum novoraum 
(CA), hrsg. vom Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (KAB), 
8. Auflage, Kevelaer 1992.

Rat der Evangelischen Kirche Deutschlands und Deutsche Bischofskonferenz (22. 2. 1997): 
Gemeinsames Wort Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit – Zur wirtschaftlichen Lage in 
Deutschland (ZSG), hg. v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland und Sekretariat 
der Deutschen Bischofskonferenz, Hannover/Bonn.

Rat der Evangelischen Kirche Deutschlands und Deutsche Bischofskonferenz (20. 11. 2006): 
Gemeinsames Wort Demokratie braucht Tugenden (DT), hg. v. Kirchenamt der Evangelischen 
Kirche in Deutschland und Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Hannover/Bonn.

Benedikt XVI. (29. 6. 2009): Enzyklika Caritas in veritate – Über die ganzheitliche Entwicklung des 
Menschen in der Liebe und in der Wahrheit (CiV), Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, 
hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn.

Rat der Evangelischen Kirche Deutschlands und Deutsche Bischofskonferenz (11. 4. 2019): 
Gemeinsames Wort Vertrauen in die Demokratie stärken (ViD), hg. v. Kirchenamt der Evangelischen 
Kirche in Deutschland und Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Hannover/Bonn.

Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen 149




	Anne Konsek
	Von demokratischer Politik im Aggressionsmodus und hörenden Herzen
	Ein sozialethisches Votum für Bürgerräte und Mini-Öffentlichkeiten
	1 Zur herausgeforderten Demokratie
	2 Gesellschaftsanalyse mit und durch die Zeit
	2.1 Von der Demokratie als gemeinsamem Gestaltungsprojekt…
	2.2 … zur Politik im Aggressionsmodus

	3 Hörende Herzen und religiöse Ästhetik als Demokratiestabilisatoren?
	4 Ein sozialethisches Votum für partizipativ-integrative Beteiligungsformate
	Bibliographie
	Lehramtliche Texte



