
Bernhard Nitsche
Resonanz von Gottesbild und Lebensform: 
Der Mensch als Ebenbild Gottes

Die Rede von der Gottebenbildlichkeit des Menschen gehört zu den Selbstver
ständlichkeiten christlicher Theologie im 20. Jahrhundert. Sie zeichnet den Men
schen als das geschöpfliche Wesen vor Gott und in der Beziehung zu Gott aus, das 
zur Partnerschaft mit Gott berufen ist. Daher gehört die Rede von der Gotteben
bildlichkeit des Menschen in das Zentrum christlich-theologischer Anthropologie.

Sobald nach der Resonanz von Gottesbild und Lebensform gefragt wird, kann 
die Rede von der Gottebenbildlichkeit des Menschen als die christlich-theologische 
Magna Charta für alles vertikale Resonanzdenken beansprucht werden. Dabei 
zeigen die biblischen Aussagen und ihre Rezeptionen bereits, dass es unter
schiedliche Modelle der Korrespondenz von Gottesbild und Lebensform gibt. So 
wird deutlich, dass sowohl die Lebensform und ihre sinnstiftende Reflexion im 
Transzendenzbezug eine Rückwirkung auf das Verständnis Gottes hat, wie umge
kehrt ein leitendes Verständnis Gottes für das Selbstverständnis und die Lebens
form des Menschen bedeutsam ist und stilbildend sein kann. Hartmut Rosa hat in 
seinen Hinweisen zu einer religiös-vertikalen Resonanz diese mit Bezug auf Peter 
Sloterdijk vor allem als intime und radikale Innenrelation von Seele und großer 
Transzendenz thematisiert, aber bisher weniger unter dem Aspekt der Lebensform 
bedacht (Rosa 2016, 446 – 447). Andererseits kennt Rosa nicht nur die vertikale 
Resonanzbeziehung, die religiös strukturiert sein kann, wenn sie den unverfüg
baren Grund von Dasein und Bewusstsein zum Thema macht. In inhaltlicher 
Fortschreibung und religionsphilosophischer Grundlegung vertikaler Resonanz
beziehungen kann dieses Modell auch Anregung für ein Verständnis religiöser 
Erfahrung und geschichtlicher Offenbarung haben (Nitsche 2022). Selbstverständ
lich spricht Rosa auch und vor allem von horizontalen Resonanzbeziehungen in 
interpersonalen und gesellschaftlichen Kontexten. Darüber hinaus ist religiös von 
besonderem Interesse, dass sich die vertikale und die horizontale Resonanzbe
ziehung in diagonalen Resonanzachsen und Resonanzräumen verschränken, so
fern es sich dabei um Übergangsobjekte, Rituale und kulturell geformte Ereignisse, 
Events oder Lebenszusammenhänge handelt, die z. B. in Ordensregeln praktisch 
operative Bedingungen der Möglichkeit für Resonanzereignisse darstellen. Im re
ligiösen Kontext sind dafür u. a. sakramentale Handlungen paradigmatisch (Nit
sche 2023a; Nitsche 2023b). Wird Resonanz als die lebendige Beziehung wechsel
seitiger Anrührung, innerlicher Berührung, inhaltlicher Anregung und relevanter 
Transformation verstanden, so kann im Rückbezug zur französischen Phänome

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruy Dieses Werk is
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

ter. t 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-007 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-007


nologie und Hans Waldenfels deutlich gemacht werden, dass die passive Dimen
sion des geschichtlichen Widerfahrnisses und die pathische Prägung durch Um
stände unter den Leitaspekten der Unverfügbarkeit und der Selbstwirksamkeit bei 
Rosa schwächer angesetzt ist. Dies kann auch für die Bestimmung der Unverfüg
barkeit vertikaler Transzendenzbeziehungen zu letzten Ganzheiten (Natur, Ge
schichte, Gott) geltend gemacht werden, ebenso wie soziologisch für Machtdiskurse 
und Klassenkonflikte, die sich zunehmend verschärfen. Gerade die trinitätstheo
logischen Hinweise am Ende des Beitrags machen deutlich, wie sehr Gottesbild und 
menschliches Selbstverständnis bzw. die menschliche Lebensform und ihre reli
giösen Implikationen miteinander verschränkt sind, sodass es zwischen den ver
tikalen und den horizontalen Resonanzbeziehungen wechselseitige Verfugungen 
gibt. Deshalb schließt der Beitrag mit Impulsen für die Lebensform, die sich aus 
dem christlichen Gottesbild heraus ergeben. Diese Korrespondenz soll am Ende 
aufgenommen und exemplarisch an den Positionen von Origenes, Augustinus, 
Leonardo Boff und Bernd Jochen Hilberath veranschaulicht werden (4. Exempli
fikationen).

Wenn in der Moderne und in der Verfassung der Bundesrepublik Deutschland 
von der unantastbaren oder unverlierbaren Würde des Menschen gesprochen 
wird, so kann der biblische und jüdisch-christliche Hintergrund der Auszeichnung 
des Menschen als Ebenbild Gottes nicht bestritten werden (3. Geschichtliche Ak
tualisierungen). Dieser Zusammenhang muss nicht besagen, dass die unantastbare 
und unverlierbare Würde jedes Menschen nicht auch noch anders und durch an
dere Traditionen begründet werden kann. Behauptet wird nur, dass die biblische 
Rede von der Gottebenbildlichkeit ein zentraler semantischer Bezugspunkt und 
normativer Hintergrund für die moderne Rede von der unveräußerlichen Würde 
des Menschen ist. Zudem bietet dieser theologische Zusammenhang auch dort noch 
religiöses Begründungspotenzial an, wo die säkulare Rede von der unveräußerli
chen und unantastbaren Würde des Menschen aus philosophischen oder kultu
rellen Gründen abgelehnt wird (Kobusch 2023, bes. 109 – 118; Pannenberg 1988 – 
1993).

1 Begriff und biblischer 
Bedeutungszusammenhang

Mit der Auszeichnung des Menschen als Ebenbild Gottes ist die spezifische Son
derstellung des Menschen beschrieben, die sich aus der schöpferischen und 
kommunikativen Menschenbezogenheit Gottes und der darin und dadurch mög
lichen Gottbezogenheit des Menschen begründet. Sie aktualisiert den biblischen 

94 Bernhard Nitsche 



Befund der Rede vom Menschen. Zwar ist der Begriff der Gottebenbildlichkeit des 
Menschen eine „moderne Wortbildung“, mithin die deutsche Übersetzung des la
teinischen imago dei. Die lateinische Formulierung leitet sich vom griechischen 
εἰκών (τοῦ θεοῦ) ab. Im Neuen Testament gibt der griechische Ausdruck den in der 
Priesterschrift in Gen 1,26 – 28 verwendeten Begriff ṣӕlӕm ( םלֶצֶ ) wieder. Das 
Konzept der Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26 – 27 wird allerdings durch zwei Be
griffe beschrieben: durch ṣӕlӕm ( םלֶצֶ ) und dəmût ( תוּמדְּ ). Entsprechend übersetzt 
die Einheitsübersetzung: „Dann sprach Gott: Lasst uns Menschen machen als unser 
Bild (Grundform ṣӕlӕm), uns ähnlich (Grundform dəmût)! […] Gott erschuf den 
Menschen als sein Bild (ṣӕlӕm), als Bild Gottes (ṣӕlӕm) erschuf er ihn.“

Während ṣӕlӕm 17-mal im Ersten Testament verwendet wird und ein Bildnis, 
eine Statue oder eine dreidimensionale Plastik bezeichnet, unterstreicht dəmût den 
Charakter der Abbildung und Nachbildung. Dementsprechend unterscheidet die 
Tradition zwischen der Gottebenbildlichkeit des Menschen als imago, die dem 
Menschen unverlierbar gegeben ist, und der Ähnlichkeit zu Gott, similitudo, zu 
deren Verwirklichung der Mensch der spezifischen Zuwendung Gottes in der 
Gnade bedarf.

Der Begriff der Ähnlichkeit ist allerdings missverständlich, insofern eine 
analoge Rede ein Entsprechungsverhältnis im Verhalten bezeichnet. Es geht um ein 
Entsprechungshandeln. Insofern ist Gott nicht Vater oder Mutter, sondern kann in 
seinem liebend-zuwendenden und sorgend-erhaltenden Verhalten mit einem vä
terlichen oder mütterlichen Verhalten sinnvoll in Verbindung gesetzt werden. Das 
leitende Gottesbild ist darum nur in Rückbindung an die leitende Gotteserfahrung 
möglich. Deren Profile und Leitlinien ermöglichen es, angemessene und weniger 
angemessene theologisch-reflexive Grundlegungen dieser Gotteserfahrung zu un
terscheiden. Wenn christliche Trinitätslehre daher vom Vater, Sohn und Geist 
spricht, ist der symbolische Charakter dieser Rede in einer lebensdynamischen 
Differenzierung von Gottes Handeln und Selbstsein zu beachten. Vom Sohn als 
„Ebenbild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15) kann in ausgezeichneter Weise daher 
nur sinnvoll gesprochen werden, wenn grundständig alle Menschen Ebenbild 
Gottes sind und wie Söhne und Töchter Gottes angesehen werden.

Sowohl nach dem biblischen Befund als auch nach der Rezeption der Tradition 
sind Gottes schöpferische Ermöglichung des Menschen und seine Zuwendung zum 
Menschen deshalb die Voraussetzungen dafür, dass der Mensch sich in Beziehung 
zu Gott erfahren und wissen kann. Darüber hinaus ist der Mensch in der Beziehung 
von Mensch zu Mensch unter seinesgleichen von gleicher Würde, weil alle Men
schen in unverlierbare Würde eingesetzt sind. Dies wird durch den Noah-Bund und 
die Noachidischen Weisungen (Gen 9,1 – 13) unterstrichen, sowie durch das zentrale 
und ausdrückliche Tötungsverbot (Gen 9,6; Ex 20,13; Ex 21,12; Ex 23,7; Dtn 5,17; Ex 
19,11). Schließlich kommt der Gleichheitsgedanke auch dadurch zum Ausdruck, 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 95



dass der Israelit ebenso wie der Fremde vor dem Gesetz und vor Gott gleichgestellt 
ist (Fremdlingsexistenz: Gen 15,13 – 14; Gen 37,2 – 3).

Für die Bestimmung des Menschen als Ebenbild Gottes können unterschied
liche Referenzen in der Tradition ausgemacht werden, die den vier Konzepten der 
Geistanalogie, der Gestaltanalogie, der Herrschaftsanalogie und der Relations
analogie folgen (Braun 2023, 16 – 52).

1.1 Geistanalogie

In der Patristik interpretierten insbesondere Klemens von Alexandrien, Origenes, 
Gregor von Nyssa und Augustinus die Gottebenbildlichkeit des Menschen als ra
tionalen Geist (mens rationalis). Dabei konnten sie auf Platon zurückgreifen, der in 
seiner Seelenlehre die Vernunftseele als besten Teil hervorhob und sie auf das 
Göttliche bezog (Pröpper 2011, 197). Entsprechend argumentiert Augustinus in Buch 
XIV, 8 von De Trinitate, dass der Mensch Kraft seiner Gottebenbildlichkeit fähig zur 
Unendlichkeit (capax infiniti) sei und durch seine Vernunftnatur Gott erkennen 
könne. Nach Thomas von Aquin haben alle Geschöpfe und auch der menschliche 
Leib eine Spurähnlichkeit (similtudo vestigii) mit dem Göttlichen. Hingegen ist der 
menschlichen Natur durch die Abbildhaftigkeit der Vernunft eine Nachahmung 
Gottes möglich: „Der Mensch ist, da er aufgrund seiner Geistnatur (intellectualem 
naturam) als nach dem Bilde Gottes gestaltet betrachtet wird, insofern in höchster 
Weise nach dem Bilde Gottes geformt, als die Geistnatur Gott in höchster Weise 
nachahmen kann“ ((Thomas von Aquin, Summa Theologiae, Bd. I 93,4).

1.2 Gestaltanalogie

Aufgrund des Wortes ṣӕlӕm, das mit „Statue, Plastik“ oder „dreidimensionales 
Abbild“ übersetzt werden kann, und des Wortes dəmût, das durch „Form“ oder 
„Äußeres“ bestimmt ist, entwickelte sich die Deutung der Gottebenbildlichkeit in 
Form der Gestaltanalogie. Demnach ähnelt der Mensch Gott aufgrund seiner Ge
stalt. Diese Deutung konnte auf Gen 5,3 zurückgreifen, nach der Seth seinem Vater 
Adam wie ein Bild (ṣӕlӕm) ähnelt. Herausragend wurde die Bedeutung des auf
rechten Ganges, ein Motiv das Laktanz von Xenophanes übernimmt, um im Un
terschied zum Tier mit dem Blick nach oben auch die Nähe und das Wohlwollen 
der Götter in Bezug auf den Menschen zu unterstreichen. Zu Beginn seiner Meta
morphosen erzählt Ovid von Prometheusʼ Schöpfung der Welt: „Während die üb
rigen Wesen gebückt zum Erdboden blicken, ließ er den Menschen den Kopf hoch 
halten und hieß ihn den Himmel schauen und aufrecht das Antlitz empor zu den 

96 Bernhard Nitsche 



Sternen erheben“ (Ovid, Metamorphosen I, 84 – 86). In dieser Linie ist Philon von 
Alexandrien der erste, der die aufrechte Gestalt des Menschen mit Gen 1,26 – 87 
verbindet und darin die göttliche Verwandtschaft des Menschen erblickt: „wäh
rend (der Schöpfer) den Blick der anderen Wesen nach unten lenkte und bannte, so 
dass sie die Erde betrachten, hat er dagegen den des Menschen emporgewendet, 
damit er den Himmel anschaue, da er kein Erdenwesen, sondern wie das alte Wort 
lautet, ein Himmelswesen ist“ (Philon von Alexandria, De plantatione 16 – 17).

1.3 Herrschaftsanalogie

Wird die Gottebenbildlichkeit des Menschen funktional gedeutet, so findet sie ihre 
Sinnspitze im Herrschaftsauftrag gegenüber den Tieren der Erde. Gen 1,26c for
muliert: „Sie sollen walten über die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels, 
über das Vieh, über die ganze Erde und über alle Kriechtiere, die auf der Erde 
kriechen“. Vers 28 hebt die Fruchtbarkeit des Menschen hervor und bestimmt den 
Menschen als denjenigen, der sich die Erde unterwerfen soll und walten soll „über 
die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels und über alle Tiere, die auf der 
Erde kriechen“. Die Worte in den Versen 26c und 28 sind somit erklärende Inter
pretationen der Hauptaussage in Vers 26b: „Lasst uns Menschen machen als unser 
Bild, uns ähnlich“ und 27ab: „Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild 
Gottes erschuf er ihn“. Die beiden Begriffe walten und herrschen bringen zum 
Ausdruck, dass der Mensch über die Tiere walten soll, wie Gott in seinem Schöp
ferwillen über sie waltet. Sodann soll der Mensch über die Welt herrschen, wie Gott 
über die Welt herrscht, indem er sie fürsorglich als Haus des Lebens eingerichtet 
hat. Darin wird deutlich, dass die Herrschaftsanalogie ihr Vorausbild in der Kö
nigsherrschaft Gottes zugunsten des Lebens hat und darin ihr Maß findet. Zugleich 
hat diese Königsanalogie höchste politische Bedeutung. Gehört es doch zur altori
entalischen Königsideologie ebenso wie zur ägyptischen Pharaonentheologie, dass 
allein der König als Stellvertreter der Gottheit auf Erden eingesetzt und ermächtigt 
ist, gottgleich zu herrschen. In nach-königlicher Zeit und im Gegensatz dazu sind 
nun hebräisch alle Menschen berufen, als Stellvertreter:innen über die Erde zu 
herrschen und über die nichtmenschlichen Bewohner zu walten. Damit wird die 
Gottebenbildlichkeit zu einer Grundfigur der Anthropologie, die mit einer Demo
kratisierung der Königsideologie (Werner Schmidt) und mit einer Royalisierung 
des Menschen (Bernd Janowski) einhergeht. Nach Walter Groß werden in den 
Epochen der Schöpfung und der Sintflut die „grundlegenden Ordnungen des Le
bensraums und der friedlichen Koexistenz aller Lebewesen“ festgelegt (Groß 
1981, 261).

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 97



Die drei unterschiedlichen Interpretationen des Verbs rādāh ( הדָרָ ) kennen mit 
Claus Westermann die Motivik des Unterwerfens und der Herrschaft, wohingegen 
Bernd Janowski mit anderen und älteren Übersetzern den Herrschaftsauftrag 
(dominium terrae) im Sinne königlicher Verantwortung und universaler Ord
nungsfunktion herausstellt. Demgegenüber betonen Norbert Lohfink und Erich 
Zenger die Hirtenfunktion, die verbunden mit Gen 1,29 nur eine Bestimmung zur 
pflanzlichen Nahrung kennt. Das Verb rādāh wird dabei vom akkadischen Verb 
redû abgeleitet und mit der Bedeutung „begleiten, führen, weiden, gehen“ versehen 
(Lohfink 1988, 22 – 23).

1.4 Die Relationsanalogie

Die Beziehungsanalogie bestimmt den Menschen als Beziehungswesen (coram 
deo). Betont wird das besondere Verhältnis zwischen Gott und Mensch, innerhalb 
dessen die Sozietät der Ich-Du-Beziehung oder des Mann- und Frau-Seins besonders 
akzentuiert wird. In dieser Weise kann mit einer dialogischen Philosophie her
ausgestellt werden, dass der Mensch nur unter Menschen ein Mensch ist, wie Fichte 
betont. Zugleich wird das Ich in seiner Individualität und Identität nur in Bezie
hung zum Du und aus der Ansprache, Zuwendung, Fürsorge und Anerkennung 
durch ein Du. Solche Inter-Personalität schließt den ganzheitlichen Lebensvollzug 
des Menschen ein und damit auch seine geschlechtliche Identität. Wenn für das 
alttestamentliche Menschenverständnis unterschiedliche Aspekte geltend gemacht 
werden können, so kommt doch darin die Einheit der Person im Zusammenspiel 
seiner Verfasstheit als hinfälligen ( ) basar), bedürftig-verlangenden רשָׂבָּ  ,(nefes שׁפֶנֶ
ermächtigten ( ) ruah) und vernünftig-verantwortlichen רשָׂבָּ  leb) Menschen vor בלֵ
Gott ins Spiel (Wolff 1994, 25, 49, 57, 68). In der Alternative von Leben und Tod 
„gehört Gott ganz auf die Seite des Lebens“ (Albertz 1992, 467).

Dabei kann zugestanden werden, dass diese Rede im Ersten Testament selbst 
wenig Nachhall findet und neutestamentlich vor allen Dingen über Jesus Christus 
als vollendungsbezogene, endzeitliche Mensch (ἔσχατον A̓δάμ) an Bedeutung ge
winnt.

2 Systematische Implikationen der 
Gottebenbildlichkeit

Mit Thomas Pröpper kann der Kern der Gottebenbildlichkeit des Menschen durch 
die besondere Qualität bestimmt werden, wie der Mensch unter den vielen Ge

98 Bernhard Nitsche 



schöpfen der Erde herausgestellt und ausgezeichnet wird. Die Gottebenbildlichkeit 
ermöglicht es dem Menschen, von sich selbst her und für sich eine Entsprechung zu 
der personalen Beziehung zu erkennen, mit der Gott in die Beziehung zum Men
schen eintritt. Die Menschenbezogenheit Gottes ist darin Grund und Voraussetzung 
der Gottbezogenheit des Menschen. In dieser Grundkorrelation erlangt der Bild
gedanke seine volle Bedeutung. Denn die Bezogenheit Gottes auf den Menschen 
geht jeder Beziehung des Menschen zu Gott voraus und eröffnet das Menschsein als 
dialogische Partnerschaft mit Gott. Diese Berufung zur Partnerschaft mit Gott 
verleiht dem Menschen eine „einzigartige Würde in der geschaffenen Welt“ 
(Hengel 1971, 117– 118). In dieser Partnerschaft und Würde ist der Kern der Gott
ebenbildlichkeitsaussage formuliert:

Der Mensch ist das einzige Wesen auf Erden, dem gegenüber Gott sich als Gott zu definieren 
und das ihn seinerseits, indem es sich als Geschöpf weiß und bejaht, als Gott anzuerkennen
vermag. Allein deshalb konnte sich mit dem Motiv der Gottebenbildlichkeit des Menschen ja 
auch der Gedanke der Herrlichkeit und der Ehre Gottes verbinden. Und ebenso der Gedanke 
der Geschichte, in die Gott sich selbst, eben weil er in ihr seine Ehre, die Anerkennung seines 
Gottseins, aufs Spiel setzt, hineinziehen lässt. Allerdings hängt die Wirklichkeit einer perso
nalen Relation zu Gott davon ab, dass Gott selbst sie eröffnet. Dies wiederum impliziert (und 
bekräftigt), dass der Mensch für Gott ansprechbar sein muss, ihm antworten kann und ver
antwortlich ist. Also öffnet sich der Gedanke der Gottebenbildlichkeit für den Gedanken der 
Geschichte (und des Bundes) zwischen Gott und den Menschen, ja er ist Voraussetzung dieses 
Gedankens, da er den Menschen zum möglichen Partner Gottes qualifiziert: zum freien Ge
genüber Gottes auf der Erde (Pröpper 2011, 179).

In dieser Beziehung Gottes auf ihn hin ist der Mensch gerufen und berufen als 
freies Gegenüber zu Gott, die Anrede Gottes zu hören, um Gemeinschaft mit Gott zu 
haben. Die Anrufung Gottes durch den Menschen setzt die Selbsterschließung 
Gottes als Ruf an den Menschen voraus. Diese geschieht einerseits in der Er
schaffung des Menschen und in der Konstitution des Schöpfer-Geschöpf-Verhält
nisses und andererseits in der Namensoffenbarung am Horeb (Ex 3,14). Als Bild 
Gottes ist der Mensch eben Partner Gottes, denn Gott segnet die Menschen nicht 
nur, sondern spricht auch zu ihnen (Gen 1,28), wohingegen er über die Tiere nur 
seinen Segen spricht. Dass Gott in besonderer Weise seine Hand zum Schutz auf 
den Menschen legt und seine besondere Würde garantiert, kommt durch die Im
munität des Menschen, das bleibende Verbot zum Ausdruck, Menschenblut zu 
vergießen (Gen 9,6). Diese Immunität wird ausdrücklich damit begründet, dass Gott 
den Menschen als sein Abbild geschaffen hat. Menschliches Leben darf daher nicht 
angetastet und ausgelöscht werden. Die universale anthropologische Bedeutung 
Jesu Christi liegt schließlich darin, dass er den endgültigen Sinn des Menschseins 
aufschließt und die von Gott her angezielte Endgestalt des hingebungsvollen 
Menschen in geschichtlicher Weise vergegenwärtigt. Hingebungsvoll soll sich der 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 99



Mensch zugunsten der Herrschaft Gottes als Raumeröffner und Protagonist des 
Lebens für alle und der spezifischen Würde der Menschen engagieren. So ist Jesus 
Christus der Erste der neuen Menschheit und der Anführer zum Leben. Damit ist 
der Zielpunkt des menschlichen Daseins, das mit Staub und Erde begonnen hat 
(Gen 2,7), nicht nur ursprünglich verwirklicht, sondern auch das Ziel für alle 
Menschen offenbar: eine Freiheitsexistenz, die sich in der Liebe zu Gott und zu den 
Menschen und zu den Mitgeschöpfen verwirklicht.

Der Mensch als freies Gegenüber und möglicher Partner Gottes widerspricht 
daher nicht den christologischen Gottebenbildlichkeitsaussagen im Neuen Testa
ment, sondern gewinnt in ihnen eine Deutlichkeit als die „allen Menschen eröff
nete reale Zielbestimmung jener noch offenen menschlichen Wesensmöglichkeit“. 
Darin geht es um das „zur Erfüllung gelangende Menschsein“, das in der „Gleich
gestaltung mit Christus, d. h. in Entsprechung zu dem Gott, der seine Liebe durch 
Jesu ursprünglich von ihr erfülltes, ihr vollkommen entsprechendes und in ihr 
schon vollendetes Dasein endgültig offenbarte“ (Pröpper 2011, 190). Es ist folglich 
Gottes eigene Herrlichkeit und Ehre, die in der Herrschaft der Liebe als ur
sprünglicher Bestimmung des gottebenbildlichen Menschen durch Jesus Christus 
als Selbstoffenbarung hervortritt. Der eschatologisch „Erstgeborene von den Toten“ 
ist protologisch der „Erstgeborene vor aller Kreatur“. Durch ihn und auf ihn hin ist 
alles erschaffen (Kol 1,15 – 18). In Christus – so das christliche Selbstverständnis –, 
sind alle Menschen erwählt, der göttlichen Natur teilhaftig zu werden (DV 2) und in 
eine vollendete Lebendigkeit der Fülle in Gott und bei Gott und untereinander 
einzutreten.

Katholische Theologie unterscheidet sich dabei von bestimmten Traditionen 
reformatorischer Theologie, insofern sie die Gottebenbildlichkeit als grundlegende 
Bestimmung des Menschseins fasst, die durch die Sünde nicht aufgelöst wird. In
sofern kann das reformatorische Verständnis werdender Gottebenbildlichkeit in 
der Unterscheidung von Sein und Werden oder von imago und similitudo auf den 
Vollzug der Gottebenbildlichkeit bezogen werden. Kraft der prinzipiellen Gott
ebenbildlichkeit ist der Mensch berufen und gerufen, also aufgefordert, Gott in 
entsprechenden Gleichnishandlungen der Anerkennung anderer Freiheit und Zu
sage schöpferischer Lebensmöglichkeiten für andere Freiheit, von heilender 
Barmherzigkeit und aufrichtender Gerechtigkeit usw., Gott und seine Agape-Güte 
als Angeld und Vorgeschmack wirksam werden zu lassen. So führt der Selbstent
schluss Gottes und seine Selbstmitteilung als Grund des Daseins zu einem Ent
sprechungsverhältnis, indem der Mensch nicht nur unverlierbar Ebenbild Gottes 
ist, sondern zugleich damit beauftragt wird, diese Würde im Verhältnis zur Welt, 
den Mitgeschöpfen und den anderen Menschen immer mehr Wirklichkeit werden 
zu lassen. Auch der Schöpfung und Mitwelt soll der Mensch durch den verant
wortungsbewussten Umgang des Hegens und Pflegens in königlicher Fürsorge 

100 Bernhard Nitsche 



begegnen. Darüber hinaus soll er diese anerkennende und würdevolle Partner
schaft, in die er durch sein Verhältnis zu Gott berufen ist, auch unter seinesgleichen 
Wirklichkeit werden lassen. Dadurch öffnet sich das Handeln in Anerkennung der 
Würde der Anderen und ihrer Wertschätzung auf ein Handeln hin, das Leben und 
Freiheit eröffnet sowie Recht und Gerechtigkeit anzielt. Da der erfüllende Gehalt 
von Freiheit nur Freiheit sein kann, vollzieht sich Freiheit erfüllend in der Beja
hung und im Wollen anderer Freiheit. Der Freiheitsvollzug als Anerkennung und 
Wollen anderer Freiheit kann so als Modus der Liebe bestimmt werden. In diesem 
Sinne ist der erfüllende Gehalt menschlicher Beziehungsgemeinschaft ein Bezie
hungsreichtum und Gemeinwesen der Liebe.

Doch diese hohe Berufung und ihre Vollzugsform kennt auch das Zurück
bleiben, das Scheitern und die Perversion, wenn enttäuschte Liebe in Hass um
schlägt, wenn Ängste und Mangel zu Egoismus und Härte führen, oder Menschen in 
lebensfeindlichen Einstellungen und Handlungen in ihrer Freiheit korrumpiert 
sind und dadurch die fundamentale Zusage Gottes an das eigene Bejahtsein und die 
eigene Würde oder das Bejahtsein der anderen Menschen und ihre unveräußer
liche Würde vernachlässigt werden oder ganz aus dem Blick geraten.

3 Geschichtliche Aktualisierungen
Ganz in diesem Sinne kann mit Irenäus von Lyon gesagt werden: „Denn Gottes 
Ruhm ist der lebendige Mensch, das Leben des Menschen ist die Schau Gottes“ 
(Irenäus von Lyon, Adversus haereses IV 20,7).

Von diesem Hintergrund aus wird die Freiheit des Menschen zum zentralen 
Ankerpunkt der Würde des Menschen und seiner Erwählung zur Partnerschaft mit 
Gott. Gregor von Nyssa konnte den Heiligen Geist und letztlich jede trinitarische 
Hypostase durch freie Selbstvollmächtigkeit (αὐτεξούσια) auszeichnen. Zuvor 
schon betonten Justin und Tatian, dass der Mensch von Gott als ein seiner selbst 
mächtiges Wesen (αὐτεξούσιον) erschaffen wurde. Zudem ergänzt Tatian, dass der 
Mensch „durch die Freiheit der Entscheidung“ (ἐλευθερία τῆς προαιρέσεως) be
stimmt ist (Fürst 2022, 162; zur trinitätstheologischen Parallele im Gottesbild, Nit
sche 2008, 80 – 100). Auch Tertullian sprach von der „Freiheit des Menschen“ (li
bertas hominis). Diese ist zunächst Gottes Freiheit und wird dem Menschen von 
Gott zugestanden. Von da an werden die Menschen im patristischen Verständnis zu 
freier Entscheidung (ἐλεύθερα προαίρεσις) befähigt und ermächtigt. Deshalb 
können sie als selbstbestimmte Wesen (αὐτεξούσιοι) leben und das Gute im Sinne 
Platons und im Sinne der Schöpfung befördern oder sich im Bösen verfehlen. 
Deshalb sind Schöpfung und Sünde sowie die Entlastung Gottes vom Bösen und die 
Forcierung der Verantwortung des Menschen, der sich im Gericht zu verantworten 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 101



hat, grundlegende Motive, mit denen die frühchristlichen Theologen die Ent
scheidungsfreiheit des Menschen akzentuieren. Entsprechend kann in Anschluss 
an Alfons Fürst, das elaborierte ontologische Freiheitsdenken des Origines (4.1.) 
vorgestellt, und mit Irenäus von Lyon für das frühchristliche Denken insgesamt 
gesagt werden: „Wie ‚der Mensch‘, […] ‚von Anfang an ein Wesen der freien Ent
scheidung (libera sententia) ist, so ist auch Gott ein Wesen der freien Entscheidung 
(libera sententia)‘, und darin gründet die Gottesebenbildlichkeit des Menschen“ 
(Fürst 2022, 172).

Für die Neuzeit und Moderne dürfte die Einsicht Johann Gottfried Herders in 
die Humanität als Berufung des Menschen zu seinen besten Trieben und zur Bil
dung von Vernunft und Freiheit maßgebend sein. Unter dem Leitmotiv der Hu
manität ist der Mensch berufen, das Ebenbild des Schöpfers der Erde zu sein 
(Irmscher 1991, 818). In der Konsequenz folgert Friedrich Heinrich Jacobi als Zeit
genosse Georg Wilhelm Friedrich Hegels und Friedrich Wilhelm Joseph Schellings 
den Zusammenhang von Freiheit und Vernunft einerseits sowie von Person und 
Persönlichkeit andererseits:

Was den Menschen zum Menschen, d. i. zum Ebenbilde Gottes macht, heißt Vernunft. Diese 
beginnt mit dem – Ich bin. Am Anfang war das Wort. Wo dies inwendige – das sich selbst 
Gleiche aussprechende – Wort ertönt, da ist Vernunft, da ist Person, da ist Freiheit. Vernunft 
ohne Persönlichkeit ist Unding (Jacobi 2000, 112 – 113).

So hatte bereits Schelling Person und Persönlichkeit als Selbstsetzung und Selbst
verwirklichung vernünftiger Freiheit verstanden und darin die Gleichgestaltung 
mit dem Sohn Gottes gesehen, sodass die Freiheit ihre Erfüllung in der Liebe findet. 
Während die Freiheit in der Antike bei Epiktet und Plotin die Freiheit in Relation 
zum Willen und Wollen des Einen begreift und ihr Zentrum als Autarkie bestimmt, 
hebt Hegel darauf ab, dass die Freiheit im Unterschied zur Willkür beliebiger 
Selbstbestimmung und Selbstdurchsetzung, die Konkurrenzverhältnisse evoziert 
und dadurch die Freiheit an der anderen Freiheit ihre Grenze finden lässt, maß
geblich nun die Freiheit ist, die allen zugestanden werden muss und für alle gewollt 
ist. Mit Theo Kobusch formuliert bedeutet dies:

Das ist das Neue, das Umwälzende der Hegelschen Lehre, dass Freiheit nur da wirklich 
werden kann, wo sie als allgemeiner Inhalt, d. h. wo Freiheit für alle gewollt wird. Wer sagt, 
dass das Recht, die allgemeinen Gesetze, die sittlichen Normen oder die Institutionen sein 
Wollen beschränke, der meint das Wollen der Willkür, die in der Tat dadurch eingeschränkt 
wird, aber nicht die Freiheit, die durch das Wollen solcher allgemeiner Inhalte gerade erst 
realisiert wird. Deswegen hat die „echte Freiheit“ auch nicht das Notwendige als eine fremde 
und drückende Macht sich gegenüber, sondern als ein ihr innewohnendes Wesenselement in 
sich. Die Vorstellung, je meine Freiheit reiche so weit, bis sie durch die Freiheit der anderen 
eingeschränkt und begrenzt würde, ist deswegen auch ganz unangemessen. Denn auch sie 

102 Bernhard Nitsche 



belegt die Verwechslung mit der Willkür, die als eine an sich unendliche, auf alle möglichen 
Inhalte sich erstreckende Willensbewegung gedacht wird. In Wirklichkeit beschränkt sich 
wahre Freiheit selbst, weil sie die Freiheit der anderen nicht als etwas ihr Fremdes, sondern 
als den ihrem Wollen eigentlich zukommenden Inhalt will (Kobusch 2023, 365).

Wenn heute unter Freiheit primär Autarkie und Willkür verstanden wird, so ist 
dies mit einem Freiheitdenken verbunden, das die schrankenlose Ausbeutung der 
Menschen, der Sozialsysteme und der Natur nach sich zieht. In dieser Weise wird 
Freiheit zu einer Konkurrenzveranstaltung im Konzert der Egoismen. Dabei geht 
verloren, dass solche Willkür im strengen Sinne keine Freiheit ist, weil sie sich 
hemmungslos den eigenen Trieben, Wünschen und Bedürfnissen und dem eigenen 
Machtinstinkt und den eigenen Größenwünschen oder Allmachtsfantasien aus
liefert. Hingegen kann auch die moderne Freiheitsphilosophie im Anschluss an 
Hermann Krings zeigen, dass der primäre Gehalt der Freiheit, ganz im Sinne He
gels, nur Freiheit sein kann und dies das Wollen der anderen Freiheit impliziert 
(Krings 1980, 58 – 68 und 9913058-68, 99, 130). Freiheit, so Schelling, vollzieht sich 
gerade dann mächtig, wenn sie andere Freiheit will und freisetzt. Hingegen per
vertiert sich die Freiheit, wenn sie das individuelle oder partikulare Wollen als 
Diktat der Gesetzgebung für alle, d. h. als kollektivwirksamen allgemeinen Willen, 
durchsetzen will und damit das individuelle Wollen der eigenen Freiheit als 
Maßgabe und Richtschnur für alle durchsetzen will, d. h. als Unterwerfung unter 
den eigenen despotisch gewordenen Willen (Schelling 2011, 19 – 20, 37, 53 – allge
meiner vs. partikularer Wille).

Wenn Freiheit also nicht Autarkie und Willkür des eigenen Willens ist, son
dern ihre Erfüllung im Wollen anderer Freiheit und im Vorrang der Allgemeinheit 
der Freiheit für alle findet und dafür angemessene Institutionen braucht, werden 
Prinzipien der Gerechtigkeit und des Gemeinwohls zu notwendigen Bestandteilen 
des Freiheitsverständnisses. Entsprechend hatte bereits Kant herausgestellt, dass es 
darum gehe, so zu handeln, „dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als 
in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck [an sich selbst], 
niemals | bloß als Mittel [zum Zweck] brauchest“ (Kant, GMS BA 66 – 67).

In der Metaphysik der Sitten führt Kant diesen Zusammenhang von Moralität 
aus Freiheit und unveräußerlicher Würde des Menschen weiter aus:

Aus unserer aufrichtigen und genauen Vergleichung mit dem moralischen Gesetz (dessen 
Heiligkeit und Strenge) muss unvermeidlich wahre Demut folgen: | aber daraus, dass wir 
einer solchen inneren Gesetzgebung fähig sind, dass der (physische) Mensch den (morali
schen) Menschen in seiner eigenen Person zu verehren sich gedrungen fühlt, zugleich Er
hebung und die höchste Selbstschätzung, als Gefühl seines inneren Werts (valor), nach wel
chem er für keinen Preis (pretium) feil ist, und eine unverlierbare Würde besitzt, die ihm 
Achtung (reverentia) gegen sich selbst einflößt (Kant, MS. A 95 – 96).

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 103



Eine solche unveräußerliche Würde jedes einzelnen Menschen und ein Reich der 
Freiheit, in dem diese Würde jedes Menschen zur Geltung kommt und zur Über
einstimmung von Glückswürdigkeit aus Moralität und faktischer Glückseligkeit aus 
natürlicher Neigung wird, kann nach Kant wiederum nur im Bild des Reiches 
Gottes gedacht werden, sofern Gott jener heilige Versöhner ist, der die Heiligkeit 
des Willens reiner moralischer Vernunft und die Glückseligkeit aus natürlichem 
Verlangen zu Übereinkunft bringen kann und darüber hinaus die Menschen dazu 
veranlasst, sich wechselseitig als Geschöpfe in unveräußerlicher Würde anzuer
kennen. In diesem Sinne der wechselseitigen Anerkennung aller freien Subjekte als 
gleichberechtigte Menschen in unveräußerlicher Würde ist der Begriff des 
höchsten Gutes oder des Reiches Gottes bei Kant zu erweitern. Nur dadurch kann 
ein Konzept des Gemeinwohls und der versöhnten Verschiedenheit im Bild des 
Reiches Gottes sein antreibendes Vorausbild oder seine rettende Hoffnung haben.

Die Lehre des Christentums, wenn man sie auch noch nicht als Religionslehre betrachtet, gibt 
in diesem Stücke einen Begriff des höchsten Guts (des Reichs Gottes), der allein der strengsten 
Forderung der praktischen Vernunft ein Genüge tut. Das moralische Gesetz ist heilig (un
nachsichtlich) und fordert Heiligkeit der Sitten, obgleich alle moralische Vollkommenheit, zu 
welcher der Mensch gelangen kann, immer nur Tugend ist, d. i. gesetzmäßige Gesinnung aus 
Achtung fürs Gesetz, folglich Bewusstsein eines kontinuierlichen Hanges zur Übertretung, 
wenigstens Unlauterkeit, d. i. Beimischung vieler unechter (nicht moralischer) Bewegungs
gründe zur Befolgung des Gesetzes, folglich eine mit Demut verbundene Selbstschätzung, und 
also in Ansehung der Heiligkeit, welche das christliche Gesetz fordert, nichts als Fortschritt 
ins Unendliche dem Geschöpfe übrig lässt, eben daher aber auch dasselbe zur Hoffnung 
seiner ins Unendliche gehenden Fortdauer berechtigt. Der Wert einer dem moralischen Ge
setze völlig angemessenen Gesinnung ist unendlich; weil alle mögliche Glückseligkeit, im 
Urteile eines weisen und alles vermögenden Austeilers derselben, keine andere Einschrän
kung hat, als den Mangel der Angemessenheit vernünftiger Wesen an ihrer Pflicht. Aber das 
moralische Gesetz für sich verheißt doch keine Glückseligkeit; denn diese ist, nach Begriffen 
von einer Naturordnung überhaupt, mit der Befolgung desselben nicht notwendig verbun
den. Die christliche Sittenlehre ergänzt nun diesen Mangel (des zweiten unentbehrlichen 
Bestandstücks des höchsten Guts) durch die Darstellung der Welt, darin vernünftige Wesen 
sich dem sittlichen Gesetze von ganzer Seele weihen, als eines Reichs Gottes, in welchem 
Natur und Sitten in eine, jeder von beiden für sich selbst fremde, Harmonie, durch einen 
heiligen Urheber kommen, der das abgeleitete höchste Gut möglich macht. Die Heiligkeit der 
Sitten wird ihnen in diesem Leben schon zur Richtschnur angewiesen, das dieser propor
tionierte Wohl aber, die Seligkeit, nur als in einer Ewigkeit erreichbar vorgestellt (Kant, KpV A 
229 – 232).

Wird die Übereinkunft von moralischer Glückswürdigkeit und neigungsbestimm
ter Glückseligkeit für alle Menschen gewollt, so setzt dies eine Haltung des Mitseins 
und Wohltuns voraus, die über die Forderungen moralischer Pflicht hinausgeht 
und insofern supererogatorisch genannt werden kann. Sie impliziert den Gedan
ken, alle Menschen als Schwestern und Brüder eines göttlichen Vaters zu begreifen, 

104 Bernhard Nitsche 



der die Glückseligkeit aller Menschen will. Hier kommt zwar nicht expressis verbis, 
aber doch der Sache nach, der Gedanke der Gottebenbildlichkeit des Menschen und 
der darin gegebenen Gleichheit an Würde und Glückswürdigkeit zum Ausdruck. 
Das Gott entsprechende Handeln oder die der Ebenbildlichkeit entsprechenden 
Lebensvollzüge wären in diesem Sinne supererogatorisch und implizierten eine 
demütige Herablassung zugunsten anderer, oder besser: eine Hingabe zugunsten 
der Lebenschancen aller Menschen und aller Geschöpfe.

Ein Menschenfreund überhaupt aber (d.i. der ganzen Gattung) ist der, welcher an dem Wohl 
aller Menschen ästhetischen Anteil (der Mitfreude) nimmt, und es nie ohne inneres Bedauren 
stören wird. Doch ist der Ausdruck eines Freundes der Menschen noch von etwas engerer 
Bedeutung, als der des bloß Menschenliebenden (Philanthrop). Denn in jenem ist auch die 
Vorstellung und Beherzigung der Gleichheit unter Menschen, mithin die Idee, dadurch selbst 
verpflichtet zu werden, indem man andere durch Wohltun verpflichtet, enthalten; gleichsam 
als Brüder unter einem allgemeinen Vater, der aller Glückseligkeit will. – Denn das Verhältnis 
des Beschützers, als Wohltäters, zu dem Beschützten, als Dankpflichtigen, ist zwar ein Ver
hältnis der Wechselliebe, aber nicht der Freundschaft: weil die schuldige Achtung beider 
gegen einander nicht gleich ist. Die Pflicht, als Freund den Menschen wohl zu wollen (eine 
notwendige Herablassung), und die Beherzigung derselben, dient dazu, vor dem Stolz zu 
verwahren, der die Glücklichen anzuwandeln pflegt, welche das Vermögen wohl zu tun be
sitzen (Kant, MS A 158 – 159).

Aus diesem kantischen Zusammenhang von unverlierbarer innerer Würde und 
äußerer Achtung des Menschen als der Moralität fähiges Vernunftwesen und der 
Beherzigung der Gleichheit aller Menschen durch die Idee den gleichen göttlichen 
Vater zu verehren, darf gefolgert werden: Vernunft ist ein Maßstab der Offenba
rung, aber nicht der Ursprung von Offenbarung. Bereits die Vernunft selbst ist Bild 
Gottes: Gott spricht durch unseren Verstand und unsere Vernunft. Aber, so kann 
man mit Fichte gegenüber Kant und einer bestimmten Kantrezeption deutlich 
machen: Es gibt kein substantiales Verständnis von Vernunft. Vernunft als ein 
denkender Vollzug im Raum transparenter und verstehbarer Gründe rechnet da
mit, dass die Vernunft selbst eine geschichtlich lernende ist, sodass die Vorbilder 
oder Anregungen aus Offenbarung auch zum Werden elaborierter Vernünftigkeit 
beitragen und motivieren können.

Der Gott, der durch unsere eigene (moralisch-praktische) Vernunft spricht, ist ein untrügli
cher allgemein verständlicher Ausleger dieses seines Worts, und es kann auch schlechterdings 
keinen anderen (etwa auf historische Art) beglaubigten Ausleger seines Worts geben; weil 
Religion eine reine Vernunftsache ist (Kant, Streit der Fakultäten A112).

Gegenüber der inzwischen säkular üblichen Deutung Kants, die den Gott in uns 
(Deus in nobis) einfachhin mit der Vernunft gleichsetzt, plädiert Saskia Wendel 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 105



dafür, die Vernunft selbst als Gabe Gottes zu verstehen und als das Bild zu be
greifen, das Gott in mir selbst gesetzt hat. Dann kann Gott in der Tradition der 
Mystik und auf der Linie von Augustinus, Meister Eckhart und Nikolaus von Kues so 
verstanden werden, dass dies „keineswegs die Eliminierung Gottes oder die Auf
lösung Gottes in die Immanenz menschlicher Vernunft“ bedeutet. Vielmehr gilt 
dann: „Gott zeigt sich selbst im Innersten unserer selbst und ist so der Ausleger 
seiner selbst in uns“ (Wendel 2011, 95). So eröffnet der göttliche Geist als Grund im 
Bewusstsein einen Raum für das menschliche Bewusstsein und seinen Selbstvoll
zug, durch den Gottes Zuwendung als gnädige Ermöglichung des Selbstseins von 
Menschen begriffen und ausgelegt werden kann. In dieser Weise ist der lebendige 
und bewusst lebende Mensch eine Vergegenwärtigung göttlichen Grundes und 
wird in der Gleichnisgestalt von Ebenbildhandlungen kraft des Heiligen Geistes 
Christus gleichgestaltet, sodass die Menschen im Geist zur Freiheit berufen (2 Kor 
3,17) und als Söhne und Töchter Gottes erwählt sind (Röm 8,14).

4 Exemplifikationen
Nachfolgend können die Positionen von Origenes, Aurelius Augustinus und Leo
nardo Boff exemplarisch und paradigmatisch die Resonanzbeziehung unter den 
Aspekten der Freiheit und Verantwortung, der menschlichen Subjektivität und 
ihrer Selbstvollzüge sowie kontrastiv in einer relationalen Ontologie personaler 
Beziehungen vorgestellt werden. Damit wird eine innerchristlich plurale Weise der 
Ausgestaltung von Resonanzbeziehungen zwischen Gottesbild und Lebensform 
sichtbar, die ungeachtet ihrer unterschiedlichen Akzente den Tenor der systema
tischen Implikationen von Gottebenbildlichkeit (2.) aufrechterhalten muss und zur 
Geltung bringen kann.

4.1 Origenes: Entsprechung in Freiheit und Verantwortung

Origenes, wie Plotin ein Schüler von Ammonius Sakkas in Alexandrinern, ist der 
erste Denker der Antike, der die Wirklichkeiten von Gott, Welt und Mensch in einer 
Freiheits-Metaphysik durch das Prinzip der Freiheit bestimmt, sodass Gott, Welt 
und Mensch jeweils das sind, wodurch sie in Freiheit sich selbst bestimmen bzw. 
gestalten. Dabei kann gemäß dem von Hans Urs von Balthasar bestimmten 
„heilsgeschichtlichen Trinitarismus“ (Balthasar 1938, 31) eine doppelte Verschrän
kung von göttlichem Handeln zugunsten des Menschen und vom menschlichen 
Handeln mit dem Ziel des guten und vollkommenen, Gott entsprechenden Lebens 
angenommen werden.

106 Bernhard Nitsche 



In seiner Bestimmung der Freiheit begreift Origenes die Freiheit der Seele, dass 
sie fähig ist sich selbst zu bewegen, von sich aus Selbstbestimmungen vorzuneh
men und aktiv für bestimmte Ziele zu handeln. Dabei prägt das Denken das Han
deln und wirkt das Handeln umgekehrt auf das Denken und die intentionale Ein
stellung zurück. So kann die Freiheit der Entscheidung durch die Wirkung der 
Gewohnheit zum inneren Habitus des Menschen werden, gleichsam zu seiner in
neren Natur. Es gehört zur praktischen Vernunft des Menschen, sich selbst in 
seinen Regeln und Zielen zu bestimmen. Insofern wendet sich Origenes entschie
den gegen alles gnostische oder stoische Denken des Bestimmtseins durch einen 
Determinismus, durch Natur, die Gestirne oder das Schicksal, ebenso wie gegen die 
Vorstellung, dass der Mensch seinen Emotionen, seinen sinnlichen Neigungen oder 
instinkthaften Antrieben einfach ausgeliefert sei. In einer gesunden Balance betont 
er so einerseits die formale Unbedingtheit der Freiheit sich selbst entschließen und 
bestimmen zu können, ohne die äußeren Gegebenheiten materialer Bestimmung, 
wie naturale Bedingungen, geschichtlich überindividuelle Ereignisse, biographi
sche oder gesellschaftliche Pfadabhängigkeiten zu leugnen.

Das Leben in Freiheit ist gemäß der platonischen Tradition auf das gute Leben 
ausgerichtet. Insofern ist der Mensch ethisch dazu angeleitet, zwischen dem Guten 
und dem Bösen zu unterscheiden, das im Platonismus auch durch die Unter
scheidung von Hässlichem und Schönem artikuliert wird. Dabei darf die Korre
spondenz zwischen dem Schönen und der Liebe nicht übersehen werden. Ent
sprechend ist es das höchste Gut, zu dem die freien Vernunftwesen sich bestimmen 
können, ihr Streben nach dem Guten, dem schlechthin Guten, dem Göttlichen 
auszurichten, um ihm ähnlich zu werden. Für dieses Denken greift Origenes zentral 
auf den Gedanken der Gottebenbildlichkeit des Menschen zurück:

Die Fassung des Origenes, die außerordentlich wirkmächtig wurde, brachte sein Freiheits
denken trefflich zum Ausdruck. Gott beschenkt den Menschen mit der „Würde des Bildes“ – 
eine „Würde“ (dignitas), die erstmals in der Antike nicht an Status und Ansehen hängt, 
sondern universal jedem Menschen als Menschen, unabhängig von allen äußeren und in
neren Merkmalen, zugesprochen wird. In den Josuahomilien sprach Origenes einmal von 
einer „Würde“ (dignitas), die in der Freiheit zur Selbstbestimmung, worin der Mensch „Bild 
Gottes“ ist gründet. Die Gottesebenbildlichkeit ist bei Origenes die „hauptsächliche Exis
tenzgrundlage“ (ἡ προηγουμένη ὑπόστασις) des Menschen. Zudem beschenkt Gott den Men
schen in diesem Konzept mit der Freiheit, die „Ähnlichkeit“ dieses „Bildes“ mit dem Urbild, 
Christus, zu realisieren. Gott schenkt dem Menschen also die im Bildsein gründende Mög
lichkeit, gottähnlich zu werden, belässt ihm aber zugleich die Würde der eigenen Zustim
mung, indem er ihm diese Ähnlichkeit nicht gleich mitschenkt, sondern ihm die Freiheit lässt, 
sie sich selbst „durch eigenes Wirken“ zu erwerben (Fürst 2022, 258 – 259).

Insofern ist es das Ziel des menschlichen Lebens in einem Leben, dass dem Bild 
Christi entspricht, die selbst Gott ähnlich, ja Gott gleich zu werden. So wird das 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 107



himmlische Jerusalem auch als Haus der Freiheit, als Mutter der Freiheit oder als 
Paradies der Freiheit beschrieben.

Unter dieser Zielsetzung wird verständlich und ist es Voraussetzung, dass Gott 
selbst freies Selbstsein durch sich selbst ist. Als schlechthin ungezeugte Freiheit 
(des Vaters) ist er in seiner schöpferischen wie erlösenden Bewegung der Grund 
der in sich ruhenden Selbstbewegung und damit Grund alles Werdens und aller 
Bewegung. „Gottes Bewegung sind die Schöpfung und ihre Geschichte, die er aus 
der ‚Freiheit der Liebe‘ (libertas caritatis) heraus schafft“ (Fürst, 2022, 261). In einer 
Auslegung der Thronvision des Jesaja wird deutlich, dass die Herrlichkeit Gottes in 
ihrem Anfang und Ende nicht einsehbar ist, sondern nur in ihrer Mitte, die als 
Zuwendung Gottes zur Welt und zum Menschen beschrieben werden kann und in 
Jesus Christus offenbar ist. Der Sohn als die Mitte ist jene Weisheit, welche die 
Bewegung Gottes und die Ordnung der Welt bestimmt. Sofern diese Weisheit ins 
Wort kommt, ist sie das Wort oder die Vernunft, die in den Vernunftwesen sich 
artikuliert. Jesus Christus als der Mittler ist deshalb Weisheit und Wort (Vernunft), 
Wahrheit, Gerechtigkeit und Leben. Diese ewigen Bestimmungen werden in den 
geschichtlichen Bestimmungen von Inkarnation und Erlösung zu Bestimmungen, 
um der Menschen und ihres Heiles willen. Entsprechend kann die universale 
kosmische und universale menschliche Geschichte als dynamischer Dialog von 
göttlicher und menschlicher Freiheit begriffen werden. Von daher kann die theo
logische Bestimmung von excessus und regressus in der komplementären Bewe
gung Gottes auf den Menschen zu und des Menschen auf Gott zu mit Alfons Fürst 
komprimiert zusammengefasst werden:

In einem Kapitel zum Abschluss seiner Trinitätslehre in der Prinzipienschrift fasste Origenes 
in prägnanter Dichte seinen Heilstrinitarismus zusammen. Gott Vater ist der Schöpfer allen 
Seins: „Gott Vater verleiht allen Geschöpfen das Sein.“ Die Vernunftwesen erhalten ihre 
Vernunft vom Sohn, und zwar gedacht im platonischen Teilhabegedanken: „Die Teilhabe an 
Christus aber, insofern er das Wort bzw. die Vernunft (verbum vel ratio als Übersetzung von 
λόγος) ist, macht sie vernünftig.“ Entsprechend dem Freiheitsbegriff des Origenes […] ist das 
die Grundlage dafür, dass die Menschen moralische Wesen sind und für ihre Taten zur 
Verantwortung gezogen werden können: „Infolgedessen können sie entweder Lob oder Tadel 
verdienen, da sie zur Tugend und zur Schlechtigkeit fähig sind.“ Da die Menschen kraft ihrer 
Freiheit ihre Vernunft zum Guten oder aus Nachlässigkeit zum Bösen verwenden können, 
braucht es ein drittes Prinzip, das den rechten Gebrauch der Vernunft zum Guten bzw., wie 
Origenes sich ausdrückt, zur „Heiligkeit“ ermöglicht; das ist der Heilige Geist (den Origenes als 
erster christlicher Theologe systematisch in den Gottesbegriff miteinbezog: „Daher tritt fol
gerichtig noch die Gnade des Heiligen Geistes hinzu, um die, die nicht wesenhaft heilig sind, 
durch Teilhabe an ihm heilig zu machen.“ Ein Fazit beschließt diesen Gedankengang: Die 
vernunftbegabten Geschöpfe „haben also erstens das Sein von Gott Vater, zweitens das Ver
nünftig-Sein vom Wort (bzw. von der Vernunft: λόγος), drittens das Heilig-Sein vom Heiligen 
Geist“ (Fürst 2022, 267– 268).

108 Bernhard Nitsche 



Diese Doppelbewegung ist ineinander verschränkt, da Origenes Gottes Gegenwart 
nicht im Nacheinander einzelner Aktivitäten, sondern als Allgegenwart begreift, 
sodass er den Prozessen der Welt und den Entscheidungen der Menschen innerlich 
gleichzeitig ist. Schließlich wird deutlich, dass Gott in seiner Freigabe freier Ver
nunftwesen zugleich auf deren Mitwirken in der Schöpfung auf Erlösung hin, d. h. 
auf die Selbstvollendung im Guten, angewiesen ist. In einem solchen Synergismus 
ist Gott freigebender Grund der geschöpflichen Wirklichkeit und ihrer Freiheit, 
und will Gott durch Liebe, Mitgefühl und Erbarmen die Menschen zum Guten ge
winnen.

4.2 Augustinus: Selbstvollzug menschlicher Subjektivität in 
Gedächtnis, Einsicht und Wille

Augustinus kann die Trinitätslehre auch biblisch-heilsgeschichtlich darlegen. Doch 
ist es sein primäres Anliegen, den biblisch bezeugten Glauben mit der philoso
phischen Vernunft zu durchdringen und in Einklang zu bringen. Dabei steht sein 
Denken in Auseinandersetzung mit unzureichenden Konzepten der unbedingten 
Gnade Gottes, der Einheit von Göttlichkeit und Menschlichkeit in Jesus Christus 
sowie den trinitätstheologischen Fragen seiner Zeit und den ungelösten prinzipi
entheoretischen Problemen der platonischen Tradition, die Einheit von Identität 
und Differenz einerseits logisch und andererseits ontologisch (metaphysisch) be
gründen zu können. Die ersten sieben Bücher von De Trinitate sind daher ein 
„Säurebad der Analyse“, um die bisher unzureichenden Ansätze und Lösungen 
herauszuarbeiten (Kany 2007, 506).

Die neunizänischen Kappadokier hatten für die Trinitäts-Lehre die termino
logische Sprachregelung von einem Wesen und drei Hypostasen entwickelt und 
diese als Einheit unter dem Prinzip der unvermischten Einung (ἀσύνθετος ἕνωσις) 
begriffen. Damit wurde die Ziellinie markiert, aber nicht die prinzipientheoreti
sche bzw. theologisch-genetische Begründung geleistet. In der platonischen Philo
sophie seiner Zeit, welche der primäre Bezugspunkt der intellektuellen Öffent
lichkeit in Rom, Mailand und Nordafrika war, konnte ebenso nicht geklärt werden, 
wie das ungeschaffene Prinzip der ersten Hypostase, die zweite Hypostase als 
Prinzip der ungeschiedenen Zweiheit und Grund der geschaffenen Vielfalt aus sich 
hervorgehen lassen kann. Zudem blieb offen und kontrovers, ob die ursprüngliche 
Einheit als Sein (οὐσία) oder als Geist (νοῦς) bzw. als Denken (νόησις) zu bestim
men ist.

Entsprechend plädierte Plotin für eine Bestimmung des Einen ,jenseits des 
Seins‘ (Platon) und ‚jenseits des Denkens‘ (Aristoteles), um es dann reduktiv als 
Über-Sein (ὑπερούσιον) oder Über-Denken (ὑπερνόησις) und Über-Eines (ὑπερέν) 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 109



zu charakterisieren. Im Gegenzug konnte er keine befriedigende Lösung für den 
Hervorgang des Prinzips der ungeteilten Zweiheit bzw. des Nous als Intellekt bzw. 
der zweiten Hypostase entwickeln. Entsprechend bekam die erste Hypostase selbst 
stark noushafte Züge und wurde die zweite Hypostase (νοῦς bzw. ἕν καὶ πολά) und 
die dritte Hypostase (Weltseele: ψυχή) ontologisch inferior aus dem schlechthin 
Einen (ἕν bzw. ὑπερούσιον) abgeleitet und jeweils untergestuft.¹ Origenes im 

1 Vgl. die Drei-Hypostasen-Lehre Hen (ἓν), Nous (νοῦς) und Pysche (ψυχή) bei Plotin, Enneade VI, 
7, 13: „Es ist nämlich weder der Geist ein Einfaches, noch die aus dem Geiste stammende Seele, 
sondern all das ist vielfältig, gerade sofern es einfach ist, d. h. nichtzusammengesetzt, und sofern 
es Urgrund ist und verwirklichende Kraft. […] Folglich muss er sich zu allen Dingen bewegen, 
vielmehr bereits bewegt haben; bewegte er sich einsinnig, so würde er nur dies Eine haben. 
Ferner, entweder bleibt er selbst und schreitet zu nichts hinaus, oder, wenn er hinausschreitet, ist 
er als Bleibender etwas anderes: folglich Zwei. Und ist dies Zweite mit dem anderen identisch, so 
bleibt er immer noch eines und ist nicht hinausgeschritten; ist es aber von ihm unterschieden, so 
schritt er mitsamt der Verschiedenheit hinaus und brachte aus dem Identischen und dem An-
deren ein drittes Eines hervor. 

Da dies Entstandene also aus dem Identischen und dem Anderen geworden ist, liegt es in 
seiner Anlage, das Identische und das Andere zu sein; und zwar nicht irgendein Anderes, sondern 
das Andere insgesamt, wie ja auch seine Identität das Identische insgesamt ist. Da er also alles 
Identische ist und alles Andere, so gibt es nichts von dem Anderen, das er vorbeigehen lässt. Es 
liegt also im Wesen des Geistes, sich zu jedem anderen Ding zu wandeln. Wenn all die anderen 
Dinge nun vor ihm sind, dann müsste er von ihnen affiziert werden. Sind sie aber nicht vorger da, 
so hat er sie alle erzeugt, oder vielmehr, er ist sie alle. 

Die seienden Dinge können also nicht dasein, wenn der Geist sie bewirkt, indem er immer 
ein anderes neu bewirkt und gleichsam jeden Pfad wandelt und zwar in sich selber wandelt, so 
wie der wahrhafte Geist in sich seine Bahnen wandelt; […] Er ist aber überall selber; daher ist 
sein Wandel ein verharrender. Es erfolgt aber sein Wandel auf dem ‚Gefilde der Wahrheit‘, aus 
dem er nicht heraustritt; sondern er umfasst und besetzt es ganz, indem er sich für seine 
Bewegung gleichsam einen Ort schafft, einen Ort, der zusammenfällt mit dem, dessen Ort er ist. 
[…] So ist der Geist denn Denken, und das ist Gesamtbewegung; sie erfüllt die gesamte Substanz, 
und die gesamte Substanz ist das gesamte Denken, welches das gesamte Leben umfasst, immer 
wieder ein anderes Ding“ (Plotin, Enneaden, VI, 7, 13). 

Plotin in Enneade V, 3, 5 thematisiert die Analogie zum Menschen. Dort heißt es: 
„So ist also dieser Mensch selber Geist geworden, wenn er alles andere, das er hat, dahinten 

lässt und vermöge des Geistes in sich auch den Geist schaut, und das heißt sich selber vermöge 
seiner selbst. Als Geist also erschaut er nun sich selber. Erblickt er denn nun dabei mit einem 
Stück von sich ein anderes Stück von sich? Indessen auf diese Weise wäre ein Stück das Sehende 
und das andere Stück das Gesehene; und das hieße nicht selber sich selber sehen. 

Wie wäre es, wenn wir ihn als ein Ganzes ansetzten, welches dergestalt ‚gleichteilig‘ wäre, 
dass Sehendes und Gesehenes sich in nichts unterschieden? Dann sähe er jenes eine Stück von 
sich und dies wäre identisch mit ihm selber, er sähe also sich selber, denn Sehendes und Gese-
henes unterschieden sich in nichts. […] 

Das Denken nun, welches solcher Art ist und ursprünglich und in ursprünglichem Sinne 
denkt, das ist gewiss Erster Geist; denn auch der Erste Geist ist nicht bloß potentiell und nicht 

110 Bernhard Nitsche 



christlichen Kontext fasst die ewige Zeugung des Sohnes aus dem Vater dann mit 
derselben Metaphorik bzw. mit demselben Bild, indem er wie Plotin vom Licht und 
seinem Abglanz spricht, um im Gegenzug einerseits die Einheit Gottes (μονάς; ἑνάς) 
zu betonen und andererseits hervorzuheben, Gott sei sowohl Geist als auch Quelle 
aus der alle intelligible Natur und jeder geschaffene Geist seinen Ursprung habe. 
Porphyrios, der Schüler des Plotin, interpretiert dann, vermutlich bereits christlich 
inspiriert, die Selbstentfaltung des Einen spirituell und religiös als Weg des Heils. 
Dabei transformiert er die vertikal hierarchische Subordination bei Plotin zu einer 
horizontalen Dynamik von Sein, Leben und Denken, denn das Sein ist reines ak
tuales Wirken (ἐνέργειν κατατόν; actus purus), doch vermutlich ohne die dahin
terliegenden systematischen Probleme zu lösen.

Augustinus versucht nicht zufällig, sich im Laufe seines Lebens in vielen 
Triaden und Ternaren einer philosophisch-spekulativen Durchdringung des 
christlichen Glaubens an den dreieinen Gott zu nähern und abzutasten, ob ein 
Christentum auf dem philosophischen Niveau des Neuplatonismus seiner Zeit im 
Gespräch mit der intellektuellen Öffentlichkeit von Philosophie und Theologie 
möglich ist. Dabei steht er also vor den ungelösten Problemen der platonischen 
Tradition, die die ungeteilte Einheit von Identität und Differenz in den Hypostasen 
vom Über-Einen (ὑπερέν; ὑπερούσιον), Geist (νοῦς) und Weltseele (ψυχή) nicht 
konsistent zu begründen vermag, sowie den ungelösten Problemen der christlichen 
Tradition, die ungeteilte Einheit von Vater, Sohn und Geist nicht hinreichend 
denken zu können. Die systematische Aufgabe, die ursprüngliche und genetische 
Einheit von Identität und Differenz zu denken, versucht Augustinus durch die 
Aufnahme des Aspekts der Relation zu lösen, um zu zeigen, dass Ungezeugtsein 
(des Vaters) und Gezeugtsein (des Sohnes) statusbezogen auf derselben göttlichen 
Ebene zu verorten sind. Von daher widmet sich Augustinus den philosophischen 
Kontroversen und innerchristlichen Konflikten seiner Zeit in seinem zweites Opus 

seinerseits vom Denken unterschieden, dann wäre ja sein Wesenhaftes potentiell. Ist er also 
aktuell und ist seine Wesenheit Verwirklichung, so muss er ein und dieselbe Sache sein wie die 
Verwirklichung; ein und dieselbe Sache wie die Verwirklichung ist aber auch das Seiende und 
das Gedachte. Mithin ist also dieses allesamt eins: Geist, Denken des Geistes, gedachter Gegen-
stand. 

Ist nun aber das Denken des Geistes der gedachte Gegenstand, und der gedachte Gegenstand 
eben der Geist selber, so wird er folglich selbst sich selber denken. Denn er denkt vermöge des 
Denkens (und das ist er ja selber), und denkt den gedachten Gegenstand (und der ist er selber); 
folglich denkt er in beider Hinsicht sich selber, insofern er selber das Denken ist und insofern er 
selber das Gedachte ist, eben der Gegenstand, den er im Denken denkt und der er selber ist“ 
(Plotin, Enneaden, VI, 3, 5).

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 111



Magnum De Trinitate. Dieses markiert die Krisen des Trinitätsdenkens und for
muliert einen Neubeginn (Kany 2007, bes. 405 – 475, 498 – 501).

Augustinus, der zwischenzeitlich ein Fan des Neuplatonismus war, versucht 
solche Reflexionen aufzunehmen und das biblisch-heilsgeschichtliche Zeugnis von 
Gott in seinem Handeln und in der Unterschiedenheit der Personen zu berück
sichtigen. Dabei leitet ihn die Einsicht des Ambrosius, dass es unterschiedliche 
Deutungen der alttestamentlichen Theophanien gibt und deshalb unterschiedliche 
Auslegungen derselben bibelhermeneutisch legitim sind. Doch wer immer darin 
erschienen sein mag, Vater, Sohn oder Geist oder die Drei-Einheit selbst, so bleibt 
doch Gottes Wesen, die göttliche Substanz oder die göttliche Natur prinzipiell 
unsichtbar. Insofern kommt er zu einer modifizierten Aufnahme der Figur des sich 
selbst denkenden Denkens, das mit der Problematik der Einheit von Identität und 
Differenz verknüpft ist. Er entwickelt eine Analogie zwischen der menschlichen 
Subjektivität und Geistigkeit und der göttlichen Subjektivität und Geistigkeit, um 
den Gedanken zu entfalten, dass Gott den Menschen nach seinem Bilde schuf, um 
ihn aus reiner Gnade zugleich zu einer Weisheit zu befähigen, die ihm ein ange
messenes Verständnis des ewigen Gottes und seiner Menschwerdung möglich 
macht. Dies eröffnet dem Menschen zugleich die Hoffnung, nicht durch eigene 
Verdienste (z. B. platonische Theurgien), sondern aus freier Zuwendung Gottes, den 
Weg zum Schöpfer und zur wahren Heimat bei Gott wiederzufinden. Durch den 
Mittler Christus werden die Menschen mit Gott versöhnt und können durch ihn am 
Ende Gott schauen und genießen.

In fundamentaler Weise greift er methodisch die Metapher des Lichtes und der 
Weisheit auf und bestimmt die Göttlichkeit des Vaters, des Sohnes und des Geistes 
jeweils als Licht und Weisheit, die nicht als drei Lichter und drei unterschiedliche 
Weisheiten vorgestellt werden dürfen, sondern als das eine Licht und die eine 
Weisheit, weil sie alle wesenhaft Licht und Weisheit sind. Dabei ist es Aufgabe der 
Trinitäts-Lehre innerhalb der unterschiedlichen Denkweisen von Gott, nicht drei 
Einzelne in Unterscheidung zu denken, sondern das eine Wesen Gottes in seiner 
inneren Entfaltung, mithin als Einheit von Identität und Differenz (Augustinus, De 
Trinitate VII, 6 – 9): Dabei setzt Augustinus bei der Analogie der Liebe an, die das 
liebt, was sie gut findet und im Grunde letztlich das schlechthin Gute, das plato
nische Göttliche. Der Ausgang vom Menschen und seiner Erfahrung zwingt dazu, 
den Liebenden (amans), den Geliebten (quod amatur) und die Liebe (amor) zwi
schen beiden zu unterscheiden. Darin allerdings lauert die Gefahr, eine unter
scheidende Dreiheit zu formulieren, weshalb Augustinus sowohl Geist, Liebe und 
Erkennen als auch Gedächtnis, Einsicht und Wille so als Einheit zu denken ver
sucht, dass sie in ihrem Wesensvollzug als Subjektivität eins sind (Augustinus, De 
Trinitate IX, 2). Die Revolution seiner Denkungsart, ab Buch VIII von De Trinitate, 

112 Bernhard Nitsche 



liegt also darin, dass Gott nicht als eine Sache zu begreifen ist, sondern als Be
dingung der Möglichkeit des Selbstvollzugs von Denken und Sein.

„Wie aber zwei sind der Geist und seine Liebe, wenn er sich liebt, so sind zwei 
der Geist und seine Kenntnis, wenn er sich kennt. Also sind der Geist und seine 
Liebe und seine Kenntnis eine Art Dreiheit, und diese drei sind eins, und wenn sie 
vollkommen sind, sind sie gleich“ (Augustinus, De Trinitate, Buch IX, 4).

Diese drei also, Gedächtnis, Einsicht und Wille, da sie nicht drei Leben sind, sondern ein 
Leben, und nicht drei Geister, sondern ein Geist, sind konsequenterweise auch nicht drei 
Substanzen, sondern eine Substanz. Das Gedächtnis, sofern es Leben und Geist und Substanz 
genannt wird, wird in bezug auf sich ausgesagt, insofern es aber Gedächtnis genannt wird, 
wird es relativ in bezug auf etwas genannt. Dies würde ich auch von der Einsicht und dem 
Willen aussagen, auch Einsicht und Wille werden in bezug auf etwas ausgesagt (Augustinus, 
De Trinitate, Buch X, 9; Kany 2007, 519).

Mit dem Hinweis auf die relationale Wirklichkeit der drei subjektiven Selbstvoll
züge kann Augustinus das Prinzip der unvermischten Einung der neuniänischen 
Theologie aufnehmen und die Wechselseitigkeit jedes Aspektes auf das Ganze und 
als Ganzes wahren, sodass weder die göttliche Subjektivität noch die menschliche 
Subjektivität wie Kuchenstücke in drei Teile zu teilen ist.

Drei indes sind sie dadurch, dass sie aufeinander bezogen werden. Wenn sie nicht gleich 
wären, nicht nur jedes einzelne jedem einzelnen, sondern auch jedes einzelne ihrer Ge
samtheit, so würden sie einander sicherlich nicht gegenseitig fassen. Es wird ja nicht bloß 
jedes einzelne von jedem einzelnen, sondern auch ihre Gesamtheit von jedem einzelnen 
erfasst. Ich erinnere mich nämlich, dass ich Gedächtnis, Einsicht und Willen habe; ich sehe 
ein, dass ich einsehe, will und mich erinnere; ich will, dass ich will, mich erinnere und ein
sehe; ich erinnere mich zugleich meines ganzen Gedächtnisses, meiner ganzen Einsicht und 
meines ganzen Willens (Augustinus, De Trinitate, Buch X, 11).

Roland Kany beschreibt die drei Subjektvollzüge bei Augustinus als ein Bild der 
Trintität:

Mens, notitia, amor seien so ein gewisses Bild der Trinität. Diese drei seien eines und eine 
Substanz. Jedoch sind die drei nur dann einander gleich, wenn der Geist sich so weiß, wie er 
ist, und wenn die Liebe so liebt, wie er sich weiß und wie er ist. […] Die genannte Bedingung 
freilich läßt nochmals fragen, ob und wie ein solches Selbstwissen möglich ist. Das zehnte 
Buch von De trinitate liefert eine überraschende, faszinierende Lösung. Den Leitfaden dafür 
gibt das delphische Gebot: „Erkenne Dich selbst!“ (Kany 2007, 514).

Anders als Plotin entwickelt Augustinus nach Kany ein alternatives Argument ge
gen die Skeptiker bezüglich des Problems von Teil und Ganzem in der Selbster

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 113



kenntnis und der Selbstbeziehung des Geistes. Wie kann sich der Geist als ganzer 
auf sich als ganzen beziehen?

Augustinus unterscheidet die notwendige Selbstgegenwart, das „Sich-Wissen“, als se nosse
von dem bewussten, diskursiven Sich-selbst-Denken, se cogitare. Wenn der Geist sich denkt, 
kann er sich wahre und falsche Vorstellungen machen, so wie man auch sonstige Gegenstände 
falsch oder richtig betrachtet. Aber allem Sich-Denken liegt als Bedingung seiner Möglichkeit 
das Sich-immer-schon-Wissen voraus. Dieses Sich-Wissen ist unableitbar und ursprünglich. 
Es mangelt ihm an nichts, denn mehr als die Einsicht, dass ich es bin, der von der Devise 
„Erkenne Dich selbst!“ angesprochen wird, muss und kann gar nicht gewusst werden. Dieses 
unmittelbare Selbstwissen ist also kein intentionales Wissen eines Gegenstandes (Kany 2007, 
516).

Mit dieser Überlegung bewegt sich Augustinus zugleich auf der Höhe auch mo
derner Subjekttheorie, die die Reflexionstheorie vom Subjekt und ihre nachträg
liche Einheit in der Tradition des Aristoteles und Kants kritisiert. Im Sinne von 
Dieter Henrich geht es folglich um eine Begründung der ursprünglichen, präre
flexiven Vertrautheit des Ich mit sich, auch wenn diese auf unterschiedlichen 
Wegen zu begründen versucht wird. Fichte hat dieses ursprüngliche, vorintentio
nale Sich-Wissen später als „intellektuelle Anschauung“ bezeichnet. Im Unter
schied zu Plotin, der der Tradition des Aristoteles verbunden bleibt und die Pro
blematik nur auf einer transzendenten Ebene von Hyperformeln zu lösen vermag, 
betont Augustinus die vorintentionale, unthematische und prinzipielle Selbstge
genwart des Subjektes für sich, die es ihm erlaubt, den menschlichen Geist (mens) 
als Bild Gottes zu verstehen und ihn unter dem leitenden Aspekt der Selbster
kenntnis als Dreiheit von Erkennendem, Erkanntem und Erkenntnis zu entfalten. 
So ist die Dreifalt der von Gott verdankten menschlichen Subjektivität Abglanz der 
dreifaltigen Selbstgegenwart Gottes.

4.3 Leonardo Boff: Soziale Analogie lebendiger, 
perichoretischer, befreiender und 
gerechtigkeitsorientierter Gemeinschaft

Zu den Problemen christlichen Gott-Denkens gehört die Schwierigkeit, dass die 
Betonung der Einheit in der Regel Mühe hat, die Dreiheit der Personen genetisch 
herzuleiten und zu profilieren, wie umgekehrt die Betonung im Ausgang von den 
Personen bzw. der Person des Vaters, Schwierigkeiten hat, die Einheit genetisch zu 
begründen und zu wahren. In diesen Konzepten kommt es darauf an, jeden 
Tritheismus zu vermeiden. Damit verbunden ist die resonanztheoretisch relevante 
Einsicht, dass monosubjektive Gotteskonzepte vielfach mit einer auf das einzelne 

114 Bernhard Nitsche 



Subjekt und seine Individualität konzentrierte Spiritualität einher gehen. Umge
kehrt führt der Ansatz bei den Personen zu einer Option, die Beziehung zwischen 
Menschen in den Vordergrund zu rücken und dem Umstand Rechnung zu tragen, 
dass der Mensch nur in und aus Beziehungen lebendig ist und nur in und aus 
Beziehung eine reife Persönlichkeit ausbilden kann. Haben Origenes und Augus
tinus vor allem die Analogie zwischen dem einen menschlichen Subjekt und der 
göttlichen Subjektivität im Blick, so kann bereits biblisch für die Gottebenbild
lichkeit des Menschen der Einwand ins Feld geführt werden, dass die Menschen als 
Mann und Frau in ihrer Beziehung zueinander Ebenbild Gottes sind. Doch ist diese 
Beziehungsorientierung nicht nur für die menschliche Ebene relevant, sondern 
auch für das christliche Gott-Denken. In dieser Weise wurde seit den 1970er Jahren 
das Beziehungsdenken in der Trinitäts-Lehre populär und entwickelten sich un
terschiedliche Konzepte einer sogenannten „sozialen Trinitätslehre“. Diese ak
zentuierte die Beziehungen der göttlichen Personen untereinander in stärkerer 
Weise und forcierte die lebensdynamische Differenzierung im Gottesbild. Von ka
tholischer Seite war zudem bedeutsam, dass das Zweite Vatikanische Konzil (1962 – 
1965) in seiner Kirchenkonstitution und in seinem Ökumenismus-Dekret die tri
nitarische Gemeinschaft von Vater-Sohn und Geist als Ur-Bild der Kirche expo
nierte (Unitatis redintegratio 2) und die Kirche als das von der Gemeinschaft des 
Vaters und des Sohnes und des Geistes her geeinte Volk Gottes verstand (Lumen 
gentium 4).

Der lateinamerikanischen Theologie der Befreiung verpflichtet, sah Leonardo 
Boff wie Jürgen Moltmann und andere, dass ein strenger Monotheismus zur Kon
zentration von Macht auf eine einzige Instanz führen kann und dadurch autoritäre 
gesellschaftliche Beziehungen in Kirche und Welt theologisch vielfach gestützt 
wurden und werden. Dies gilt sowohl für die griechische Tradition, die von der 
Monarchie des Vaters als Prinzip der Gottheit ausging, als auch für die lateinische 
Tradition der Selbstdifferenzierung des einen Wesens. Beide Traditionen stellen 
den Primat der Einheit in den Mittelpunkt und verbinden dies auf entsprechende 
Weise mit einem „monarchischen“ Leitungsstil bzw. Herrschaftsanspruch. In 
Treue zum Konzil – das in den Eucharistiegemeinschaften und Ortskirchen die 
Kirche als ganze erwachsen sah: „In ihnen und aus ihnen besteht die eine und 
einzige katholische Kirche“ (Lumen gentium 23) – und den Herausforderungen 
einer Politischen Theologie im lateinamerikanischen Kontext, interpretierte Leo
nardo Boff die Formulierung des Konzils, wonach die Kirche in der römisch-ka
tholischen Kirche subsistiert, entlang der trinitätstheologischen Sprachregelung, 
dass Vater, Sohn und Geist je eine Hypostase oder distinkte Subsistenz der einen 
Gottheit sind. Von daher war es für ihn konsequent, die einzelnen lebendigen 
christlichen Gemeinschaften in ihrer Beziehung in sich und untereinander als 
Träger und Verwirklicher der Katholizität der einen weltumspannenden Kirche im 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 115



altkirchlichen Sinne zu begreifen. In diesem Sinne formulierte Boff paradigma
tisch: „die Trinität ist unser wahres Gesellschaftsprogramm“ (Boff 1987, 29). Typi
scherweise reagierte Rom unter Führung von Kardinal Ratzinger mit den Thesen, 
dass die polyzentrischen Ortskirchen in und aus der (römischen) Universalkirche 
unter Leitung des Papstes existieren und dass „subsistit in“ (Lumen gentium 8) nicht 
trinitätstheologisch, sondern christologisch zu verstehen sei, weshalb es nur eine 
grundlegende (römische) Instanz und Subsistenzweise gibt. Entsprechend ergänzt 
auch Papst Franziskus den Konzilstext, wonach die eine Kirche in und aus den 
Ortskirchen existiert, in umgekehrter Perspektive: „so wie die Teilkirchen in und 
aus der [römischen] Weltkirche leben und erblühen“; und ergänzt warnend: „falls 
sie von der [römischen] Weltkirche getrennt wären, würden sie sich schwächen, 
verderben und sterben“ (Papst Franziskus, Schreiben an das pilgernde Volk Gottes 
in Deutschland, 9).

Demgegenüber betont Boff, dass die Trinität von den Beziehungen der göttli
chen Personen zueinander her zu denken ist und als perichoretische Gemeinschaft, 
mithin als Einheit durch Einung verstanden werden kann, die durch eine unend
liche göttliche Gemeinschafts- und Durchdringungsdynamik gekennzeichnet ist.

Mit-Sein und Einander-Durchdringen der göttlichen Personen. Es gibt einen totalen Lebens
kreislauf und eine vollkommen gemeinsame Gleichheit zwischen den Personen, ohne ir
gendein Vorher oder Darüber. Alles ist in ihnen gemeinsam und wird einander mitgeteilt, 
außer dem Unmitteilbaren: dem, was sie voneinander unterscheidet. […] Von daher beziehen 
wir die Utopie der Gleichheit, die die Unterschiede achtet, der vollen Gemeinschaft und der 
gerechten Beziehungen für Gesellschaft und Geschichte (Boff 1987, 112).

Gleichwohl insistiert Boff darauf, dass die Perichorese der göttlichen Personen in 
ihrer Dreifaltigkeit nur ein einziges Handlungssubjekt konstituiert, weil die Per
sonen in allem in vollkommener Übereinstimmung leben und gemeinsam handeln. 
So ist Gott als unsterbliches Leben existent, indem jede Person ganz aus sich her
austritt und der anderen göttlichen Person vollkommen zuwendet, um von daher 
ganz zu sich zurückzukehren und bei sich zu sein. Auf diese Weise ist jede Person 
lebendige Fülle und ewiges Lebendigsein in Beziehung aus sich und für die andere 
Person. Die Wechselseitigkeit dieses kommunikativ kommunialen Wesens Gottes 
ist durch die unbedingte Offenheit, höchste Gegenwart, ewige Transzendenz und 
unendliche Gemeinschaft miteinander bestimmt, die den Menschen und die 
Menschheit zu einer Gemeinschaft nach dem Bild der Trinität einlädt. Diese Be
rufung zum Leben in und aus Gemeinschaft, die das Eigenrecht der Person nicht 
negiert, sondern respektiert, gilt, obwohl die Geschichte durch Abhängigkeiten, 
Brüche und Verwerfungen gekennzeichnet ist und die Würde des Menschen viel
fach mit Füßen getreten wird. So ist jede Person von anderen Personen her und 
verwirklicht in ihren persönlichen Eigentümlichkeiten eine je eigene Beziehung in 

116 Bernhard Nitsche 



der Gemeinschaft. Die Unterscheidung der Personen und ihre je eigene Persön
lichkeit ist also sowohl Voraussetzung als auch Ausdruck ihrer Gemeinschaft 
miteinander und Bedingung ihrer Kommunikation untereinander. Insofern ver
steht Boff die Trinität im Ausgang von den Personen als die Gemeinschaft 
(communio), die in ewiger, wesenhafter Gemeinsamkeit existiert. Von daher wird 
die trinitarische Gemeinschaft als Grundlage einer umfassenden gesellschaftlichen 
Befreiung profiliert, der Vater als Ursprung und Ziel aller Befreiung, der Sohn als 
Mittler umfassender Befreiung und der Heilige Geist als die zur Befreiung trei
bende göttliche Kraft (Boff 1987, 145 – 242). Hinsichtlich der anthropologischen und 
gesellschaftlichen Relevanz wird die jüdische Figur des Gerechten zur Leitfigur 
messianischer Befreiungspraxis:

Wenn der Mensch mit dem Mysterium [des dreieinen Gottes] in Freundschaft lebt (wenn er 
im Stande der Gnade ist), dann bedeutet solche dreifaltige Gegenwart eine wahre Einwoh
nung der drei göttlichen Personen im Herzen des Gerechten. Je gerechter der Gerechte lebt, 
desto mehr lässt er das Geheimnis des Lebens (den Vater) durchscheinen, um so mehr 
leuchtet in ihm die Wahrheit (der Sohn) [auf ] und strahlt die Liebe (der Heilige Geist) [aus]. 
Da die Dreifaltigkeit ein lebendiges Geheimnis in ewigem Vollzug ist, können wir mit den 
Mystikern sagen, dass im Leben der Gerechten der Vater beständig den Sohn „zeugt“ und die 
Adoptivkinder in den eingeborenen Sohn einfügt; Vater und Sohn schenken sich beständig in 
Liebe selbst, ergießen sich in die übrigen Geschöpfe und einen sie sich, das heißt, Vater und 
Sohn „hauchen beständig den Heiligen Geist“ in der Lebenstiefe des Gerechten (Boff 1987, 
254).

Damit wird politisch ein Verständnis der Kirche als messianische Gemeinde und 
soziale Avantgarde proklamiert, die sich nach dem Bild der Trinität visionär aus
richtet und Beziehung sowie Gemeinschaft durch Teilhabe und Mitbestimmung 
fördert. Zudem ist die Einmaligkeit der Person und ihrer Charismen im Dienst an 
der Gemeinschaft zu würdigen sowie Leitung durch die Prinzipien aktiver Teil
nahme und Teilhabe (Sacrosanctum Concilium 14 – 20, 30 – 31, 48 – 49) und kolle
gialer Führung (Lumen gentium 22) zu organisieren. Dies impliziert auch die 
synodale Beratung und Entscheidungsfindung. Kontrastiv ist dies ein Leitbild, das 
die faktische Entwürdigung, die soziale und wirtschaftliche Ausbeutung oder die 
politische Unterdrückung von Menschen sowie die kommunikative Ausgrenzung 
oder patriarchale Bevormundung von Menschen kritisiert.

4.4 Bernd Jochen Hilberath: Menschheitsuniversale und 
selbstmitteilungsorientierte Modellierung

Bernd Jochen Hilberath folgte ursprünglich dieser relationalen Differenzierung im 
Gottesbild, um später, aufgrund der interreligiösen Begegnungen, für eine 

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 117



„schwache Trinitätslehre“ zu plädieren, die konsequent im Blick behält, dass sie als 
Reflexion auf die Bedingungen der Möglichkeit nur dienende Begründung für die 
heilsgeschichtlichen Erfahrung ist. Daraus resultiert eine schwache lebensdyna
mische Differenzierung in Gott und wird später die lebensdynamische Einheit 
Gottes als Schöpfer, Versöhner und Vollender hervorgehoben. Gegenüber den bis
her vorgestellten Konzepten vollzieht er eine gewisse Abkehr von der Ebene der 
theologischen Reflexion und ihren intrikaten philosophischen Problemen sowie 
ihren tendenziell abstrakten theologischen Prinzipien, Begriffen und Reflexions
figuren (Boff 1987, 58 – 118), um auf die primäre Ebene der religiösen Erfahrung der 
Menschen von Gott und mit Gott zuzugehen und das trinitarische Sprechen als 
Ausdruck für menschliche Erfahrungen der Nähe Gottes zu begreifen.

Ich verzichte also darauf, von Vater, Sohn und Geist als den drei Personen des einen Wesens 
zu reden, sondern bemühe mich, in gewisser Weise in Analogie zur orthodoxen Theologie, 
von der Quelle der Gottheit, ihrer Exzentrizität und ihrer Konzentration, von ihrer zentri
fugalen und ihrer zentripetalen Kraft zu sprechen (Hilberath 2003, 74).

Die Erfahrung von Gott als Mitte der Existenz und Quelle des Lebens sowie seine 
zentrifugale Macht und Präsenz im ganzen Universum und in der ganzen Men
schengeschichte schließt mögliche intensive Knotenpunkte der Konzentration 
göttlicher Gegenwart nicht aus. Christlicher Glaube ist vom Leitgedanken der 
Selbstmitteilung Gottes und seiner zentrifugalen wie zentripetalen Dynamik be
stimmt. Er verbindet die exzentrische Universalität und Präsenz Gottes mit dem 
Heiligen Geist und versteht Jesus Christus als die entscheidende Konzentration der 
Gottesgegenwart. Doch erlaubt dieses Schema, unterschiedliche Erfahrungen und 
Traditionen der Versprachlichung Gottes und seiner konzentrierten Gegenwart zu 
würdigen. Dadurch können die Transzendenzerfahrungen in unterschiedlichen 
Traditionen und Religionen und in verschiedenen Sprachspielen als Weisen der 
Erfahrung von Gottes Präsenz und Selbstkommunikation identifiziert werden. 
Entsprechend kann christliche Gott-Rede unterschiedlichste Erfahrungen würdi
gen und christliches Trinitätsdenken selbst auf neue Weise menschenbezogen und 
interreligiös kommunikationsfähig werden. Die beziehungsorientierten und kom
munikativ sozialen Implikationen eines solchen Gott-Denkens, welches die Selbst
mitteilung und Selbstkommunikation des unsichtbaren Gottes ins Zentrum der 
Erfahrung von Menschen rückt, können abschließend mit Bernd Jochen Hilberath 
in einem ausführlichen Zitat zusammengefasst werden:

Wenn Jesus und der Geist in die „Definition Gottes“ (W. Kasper) hineingehören, dann gibt es in 
Gott Geschichte und Dynamik, Kreuz und Auferstehung, Einheit in Vielfalt, lebendige Ge
meinschaft. Gottes Vision vollendeter Kommunikation und Gemeinschaft wird dann überall 
dort als Anspruch geltend gemacht, wo

118 Bernhard Nitsche 



1. Menschen Mitmenschen Raum geben zur Selbstmitteilung;
2. Menschen sich verantwortlich verhalten;
3. Menschen sich auf communicatio und communio einlassen, indem sie die Fi

xierung auf die Angst, dabei selbst zu kurz zu kommen, überwinden und darin 
selbst ein Stück Identität gewinnen (K. Rahner: „der Mensch ist – indem er sich 
weggibt“);

4. Menschen zum [Lebensengagement] („Opfer“) bereit sind, um Andere zu sich 
selbst zu ermächtigen;

5. Menschen Kommunikations-, Entscheidungsregeln entwickeln, die Minder
heiten ein Existenzrecht geben, ohne ihnen ein Diktat einzuräumen;

6. Menschen darauf verzichten, sich zu „verbrüdem“ / zu „vergeschwistern“ auf 
Kosten Dritter, die außen vor bleiben;

7. Menschen den ersten Schritt unternehmen, z. B. in Fragen der Abrüstung, der 
Güterverteilung, der Versöhnung;

8. Menschen Kirche so gestalten, dass die Strukturen von communicatio und 
communio ihrer Herkunft und ihrem Auftrag entsprechen: dass deutlich wird, 
Kirche lebt nicht aus sich selbst [, sondern aus der Zuwendung des dreieinen 
Gottes], und für sich selbst [, sondern zugunsten der Gemeinschaft der Men
schen mit Gott und der Menschen nicht untereinander.] […]

9. Menschen in Weltgesellschaft und Weltkirchen sich weniger als „Realpolitiker“ 
gebärden, denn als Visionäre. (Hilberath, 2003, 77– 78)

Die Wahrheitsfrage stellt sich vor diesem kommunikativen und beziehungsorien
tierten Denken neu: „Es gibt keine vom Subjekt losgelöste objektive Wahrheit. Je 
entscheidender Wahrheit für das Leben ist, umso mehr wird sie in der Kommu
nikation konstituiert. […] Das Kriterium der Wahrheit in Beziehung ist ihre Fä
higkeit, Beziehung zu stiften und zu bereichern“ (Hilberath, 2003, 78).

Bibliographie
Albertz, Rainer. 1992. „Mensch II. Altes Testament“. In TRE 22, hg. v. Gerhard Müller, 464 – 474. 

Berlin/New York: Walter de Gruyter.
Augustinus, Aurelius. 2003. De trinitate. Lateinisch – Deutsch. Philosophische Bibliothek Meiner 523, 

hg. v. Johann Kreuzer. Hamburg: statt Meiner.
Balthasar, Hans U. von. 1938. Geist und Feuer. Origines. Ein Aufbau aus seinen Schriften.

Salzburg/Leipzig: Müller.
Boff, Leonardo. 1987. Der dreieinige Gott. Düsseldorf: Patmos.
Braun, Hanna. 2023. Der vulnerable Mensch als Ebenbild Gottes. Eine Grundlegung für inklusive 

Sprechweisen in der theologischen Anthropologie. Stuttgart: Kohlhammer.

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 119



Fürst, Alfons. 2022. Wege zur Freiheit: Menschliche Selbstbestimmung von Homer bis Origenes.
Tübingen: Mohr Siebeck.

Groß, Walter. 1981. „Die Gottebenbildlichkeit des Menschen im Kontext der Priesterschrift“. ThQ 161: 
244 – 264.

Hengel, Martin. 1971. “,Was ist der Mensch?‘ Erwägungen zur biblischen Anthropologie heute“. In 
Probleme biblischer Theologie. Gerhard von Rad zum 70. Geburtstag, hg. v. Hans Walter Wolff, 
116 – 135. München: Kaiser.

Hilberath, Bernd Jochen. 2003. „Der dreieine Gott als Orientierung menschlicher Kommunikation 
angesichts der Kommunikationswelten ‚Weltgesellschaft‘ und ‚Weltkirchen‘“. In Wahrheit in 
Beziehung. Der dreieine Gott als Quelle und Orientierung menschlicher Kommunikation, hg. v. Bernd 
Jochen Hilberath, Martina Kraml und Matthuas Scharer. Ostfildern: Grünewald.

Irenäus von Lyon. 1997. „Adversus haereses“. In Irenäus von Lyon / 4: Adversus haereses: IV. Fontes 
Christiani 8/4, hg. v. Norbert Brox, 12 – 363. Freiburg i. Br. [u. a.]: Herder.

Irmscher, Hans Dietrich. 1991. „Herders Verständnis von ‚Humanität‘“. In Briefe zur Beförderung der 
Humanität. Bd. 7, Herder Werke, hg. v. Hans Dietrich Irmscher. Frankfurt am Main: Deutscher 
Klassiker-Verlag.

Jacobi, Friedrich Heinrich. 2000. „Von den göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung“. In Schriften 
zum Streit um die göttlichen Dinge und ihre Offenbarung. Bd. 3, Jacobi Werke, hg. v. Walter 
Jaeschke, 33 – 119. Hamburg [u. a.]: Meiner.

Kant, Immanuel. 2016. „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In Immanuel Kant Werke IV: 
Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, hg. v. Wilhelm Weischedel, 7 – 102. Darmstadt: WBG.

Kant, Immanuel. 2016. „Kritik der praktischen Vernunft“. In Immanuel Kant Werke IV: Schriften zur 
Ethik und Religionsphilosophie, hg. v. Wilhelm Weischedel, 103 – 302. Darmstadt: WBG.

Kant, Immanuel. 2016. „Metaphysik der Sitten“. In Immanuel Kant Werke IV: Schriften zur Ethik und 
Religionsphilosophie, hg. v. Wilhelm Weischedel, 303 – 634. Darmstadt: WBG.

Kant, Immanuel. 2017. „Der Streit der Fakultäten“. In Immanuel Kant Werke VI: Schriften zur 
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, hg. v. Wilhelm Weischedel, 261 – 394. 
Darmstadt: WBG.

Kany, Roland. 2007. Augustins Trinitätsdenken. Bilanz, Krititk und Weiterführung der modernen Forschung 
zu „De trinitate“. Tübingen: Mohr Siebeck.

Kobusch, Theo. 2023. Metaphysik der Freiheit. Münster: Aschendorff Verlag.
Krings, Hermann. 1980. System und Freiheit. Praktische Philosophie 12. Freiburg i. Br. [u. a.]: Alber.
Lohfink, Norbert. 1988. „Macht euch die Erde untertan“. In Studien zum Pentateuch, hg. v. Norbert 

Lohfink, 11 – 28. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk.
Lumen gentium. Dogmatische Konstitution über die Kirche. 2004 (1064). In Herders Theologischer 

Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. v. Peter Hünemann und Bernd Jochen 
Hilberath, Bd. 1, Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, 
Erklärungen. Lateinisch-deutsche Studienausgabe, 73 – 192, Freiburg i. Br.: Herder.

Nitsche, Bernhard. 2008. Gott und Freiheit. Skizzen zur trinitarischen Gotteslehre. ratio fidei 34. 
Regensburg: Friedrich Pustet.

Nitsche, Bernhard. 2022. „Offenbarung als Resonanzereignis.“ In Problemfall Offenbarung. Grund – 
Konzepte – Erkennbarkeit, hg. v. Bernhard Nitsche und Matthias Remenyi. Unter redaktioneller 
Mitarbeit von Agnes Slunitscheck, 251 – 288. Freiburg i. Br. : Herder.

Nitsche, Bernhard 2023a. „Resonanz und Sakrament. Teil 1: Hartmut Rosas Resonanztheorie als 
Indikator für ein lebendiges Sakramentenverständnis“. Theologie und Glaube 3: 201 – 216.

120 Bernhard Nitsche 



Nitsche, Bernhard 2023b. „Resonanz und Sakrament. Teil 2: Der sakramentale Vollzug als 
Resonanzerfahrung“. Theologie und Glaube 4: 294 – 303.

Ovid, Publius Naso. 2017. Metamorphosen. Sammlung Tusculum. Berlin/Boston: Walter de Gruyter.
Pannenberg, Wolfhart. 1988 – 1993. Systematische Theologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Papst FRANZISKUS. 2019. Schreiben an das pilgernde Volk Gottes in Deutschland. Online unter https:// 

www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_ 
lettera-fedeligermania.html (Stand: 08. 06. 2024).

Philon von Alexandria. 1962. „De plantatione“. In Philo von Alexandria: Die Werke in deutscher 
Übersetzung. Bd. 4, hg. v. Leopold Cohn, 147 – 187. Berlin/Boston: Walter de Gruyter.

Plotin. 2020. Schriften in deutscher Übersetzung. Philosophische Bibliothek Meiner 743, übers. von 
Richard Harder. Hamburg: Meiner.

Pröpper, Thomas. 2011. Theologische Anthropologie I. Bd. 1, Theologische Anthropologie. Freiburg i. Br.: 
Herder.

Rosa, Hartmut. 2016. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.
Sacrosanctum Concilium. Konstitution über die heilige Liturgie. In Herders Theologischer Kommentar 

zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. v. Peter Hünemann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1, Die 
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen. 
Lateinisch-deutsche Studienausgabe, 3-56, Freiburg i. Br.: Herder.

Schelling, Friedrich Wilhelm Josef. 2011. Über das Wesen der menschlichen Freiheit. Philosophische 
Bibliothek Meiner 503, hg. v. Thomas Buchheim. Hamburg: Meiner.

Thomas von Aquin. 1941. „Summa Theologica“. In Erschaffung und Urzustand des Menschen. Bd. 7, Die 
deutsche Thomas-Ausgabe, hg. v. Dominikanerprovinz Teutonia e.V. Berlin/Boston: Walter de 
Gruyter.

Unitatis redintegration. Dekret über den Ökumenismus. In Herders Theologischer Kommentar zum 
Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. v. Peter Hünemann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1, Die 
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen. 
Lateinisch-deutsche Studienausgabe, 211-241, Freiburg i. Br.: Herder.

Wendel, Saskia. 2011. „Glauben statt Wissen. Zur Aktualität von Kants Modell des ,praktischen 
Vernunftglaubens‘“. In Idealismus und natürliche Theologie, hg. v. Margit Wasmaier-Sailer und 
Benedikt Paul Göcke, 81 – 103. Freiburg i Br: Alber.

Wolff, Hans Walter. 1994. Anthropologie des Alten Testaments. Gütersloh: Kaiser.

Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes 121

https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_lettera-fedeligermania.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_lettera-fedeligermania.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_lettera-fedeligermania.html



	Bernhard Nitsche
	Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes
	1 Begriff und biblischer Bedeutungszusammenhang
	1.1 Geistanalogie
	1.2 Gestaltanalogie
	1.3 Herrschaftsanalogie
	1.4 Die Relationsanalogie

	2 Systematische Implikationen der Gottebenbildlichkeit
	3 Geschichtliche Aktualisierungen
	4 Exemplifikationen
	4.1 Origenes: Entsprechung in Freiheit und Verantwortung
	4.2 Augustinus: Selbstvollzug menschlicher Subjektivität in Gedächtnis, Einsicht und Wille
	4.3 Leonardo Boff: Soziale Analogie lebendiger, perichoretischer, befreiender und gerechtigkeitsorientierter Gemeinschaft
	4.4 Bernd Jochen Hilberath: Menschheitsuniversale und selbstmitteilungsorientierte Modellierung

	Bibliographie

	https://doi.org/10.1515/9783111352657-007

