Bernhard Nitsche
Resonanz von Gottesbild und Lebensform:
Der Mensch als Ebenbild Gottes

Die Rede von der Gottebenbildlichkeit des Menschen gehdrt zu den Selbstver-
standlichkeiten christlicher Theologie im 20. Jahrhundert. Sie zeichnet den Men-
schen als das geschopfliche Wesen vor Gott und in der Beziehung zu Gott aus, das
zur Partnerschaft mit Gott berufen ist. Daher gehért die Rede von der Gotteben-
bildlichkeit des Menschen in das Zentrum christlich-theologischer Anthropologie.

Sobald nach der Resonanz von Gottesbild und Lebensform gefragt wird, kann
die Rede von der Gottebenbildlichkeit des Menschen als die christlich-theologische
Magna Charta fur alles vertikale Resonanzdenken beansprucht werden. Dabei
zeigen die biblischen Aussagen und ihre Rezeptionen bereits, dass es unter-
schiedliche Modelle der Korrespondenz von Gotteshild und Lebensform gibt. So
wird deutlich, dass sowohl die Lebensform und ihre sinnstiftende Reflexion im
Transzendenzbezug eine Ruckwirkung auf das Verstdndnis Gottes hat, wie umge-
kehrt ein leitendes Verstédndnis Gottes flir das Selbstverstdndnis und die Lebens-
form des Menschen bedeutsam ist und stilbildend sein kann. Hartmut Rosa hat in
seinen Hinweisen zu einer religios-vertikalen Resonanz diese mit Bezug auf Peter
Sloterdijk vor allem als intime und radikale Innenrelation von Seele und grofier
Transzendenz thematisiert, aber bisher weniger unter dem Aspekt der Lebensform
bedacht (Rosa 2016, 446 —447). Andererseits kennt Rosa nicht nur die vertikale
Resonanzbeziehung, die religios strukturiert sein kann, wenn sie den unverfiig-
baren Grund von Dasein und Bewusstsein zum Thema macht. In inhaltlicher
Fortschreibung und religionsphilosophischer Grundlegung vertikaler Resonanz-
beziehungen kann dieses Modell auch Anregung filir ein Verstdndnis religiéser
Erfahrung und geschichtlicher Offenbarung haben (Nitsche 2022). Selbstverstand-
lich spricht Rosa auch und vor allem von horizontalen Resonanzbeziehungen in
interpersonalen und gesellschaftlichen Kontexten. Dariiber hinaus ist religios von
besonderem Interesse, dass sich die vertikale und die horizontale Resonanzbe-
ziehung in diagonalen Resonanzachsen und Resonanzrdumen verschrénken, so-
fern es sich dabei um Ubergangsobjekte, Rituale und kulturell geformte Ereignisse,
Events oder Lebenszusammenhénge handelt, die z.B. in Ordensregeln praktisch
operative Bedingungen der Moglichkeit fir Resonanzereignisse darstellen. Im re-
ligiosen Kontext sind dafiir u.a. sakramentale Handlungen paradigmatisch (Nit-
sche 2023a; Nitsche 2023b). Wird Resonanz als die lebendige Beziehung wechsel-
seitiger Anrithrung, innerlicher Bertihrung, inhaltlicher Anregung und relevanter
Transformation verstanden, so kann im Riickbezug zur franzosischen Phdnome-

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-007


https://doi.org/10.1515/9783111352657-007

94 —— Bernhard Nitsche

nologie und Hans Waldenfels deutlich gemacht werden, dass die passive Dimen-
sion des geschichtlichen Widerfahrnisses und die pathische Pragung durch Um-
stdnde unter den Leitaspekten der Unverfiigharkeit und der Selbstwirksamkeit bei
Rosa schwacher angesetzt ist. Dies kann auch fiir die Bestimmung der Unverfiig-
barkeit vertikaler Transzendenzbeziehungen zu letzten Ganzheiten (Natur, Ge-
schichte, Gott) geltend gemacht werden, ebenso wie soziologisch fiir Machtdiskurse
und Klassenkonflikte, die sich zunehmend verschirfen. Gerade die trinitatstheo-
logischen Hinweise am Ende des Beitrags machen deutlich, wie sehr Gottesbild und
menschliches Selbstverstdndnis bzw. die menschliche Lebensform und ihre reli-
giosen Implikationen miteinander verschrankt sind, sodass es zwischen den ver-
tikalen und den horizontalen Resonanzbeziehungen wechselseitige Verfugungen
gibt. Deshalb schlief3t der Beitrag mit Impulsen fiir die Lebensform, die sich aus
dem christlichen Gottesbild heraus ergeben. Diese Korrespondenz soll am Ende
aufgenommen und exemplarisch an den Positionen von Origenes, Augustinus,
Leonardo Boff und Bernd Jochen Hilberath veranschaulicht werden (4. Exempli-
fikationen).

Wenn in der Moderne und in der Verfassung der Bundesrepublik Deutschland
von der unantastharen oder unverlierbaren Wiirde des Menschen gesprochen
wird, so kann der biblische und jiidisch-christliche Hintergrund der Auszeichnung
des Menschen als Ebenbild Gottes nicht bestritten werden (3. Geschichtliche Ak-
tualisierungen). Dieser Zusammenhang muss nicht besagen, dass die unantastbare
und unverlierbare Wiirde jedes Menschen nicht auch noch anders und durch an-
dere Traditionen begriindet werden kann. Behauptet wird nur, dass die biblische
Rede von der Gottebenbildlichkeit ein zentraler semantischer Bezugspunkt und
normativer Hintergrund fiir die moderne Rede von der unverdufierlichen Wiirde
des Menschen ist. Zudem bietet dieser theologische Zusammenhang auch dort noch
religioses Begriindungspotenzial an, wo die sdkulare Rede von der unveraufSerli-
chen und unantastbaren Wiirde des Menschen aus philosophischen oder kultu-
rellen Grinden abgelehnt wird (Kobusch 2023, bes. 109-118; Pannenberg 1988 -
1993).

1 Begriff und biblischer
Bedeutungszusammenhang

Mit der Auszeichnung des Menschen als Ebenbild Gottes ist die spezifische Son-
derstellung des Menschen beschrieben, die sich aus der schépferischen und
kommunikativen Menschenbezogenheit Gottes und der darin und dadurch mog-
lichen Gottbezogenheit des Menschen begriindet. Sie aktualisiert den biblischen



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 95

Befund der Rede vom Menschen. Zwar ist der Begriff der Gottebenbildlichkeit des
Menschen eine ,moderne Wortbildung®, mithin die deutsche Ubersetzung des la-
teinischen imago dei. Die lateinische Formulierung leitet sich vom griechischen
eikwV (1ol 0e0D) ab. Im Neuen Testament gibt der griechische Ausdruck den in der
Priesterschrift in Gen 1,26-28 verwendeten Begriff selem (o) wieder. Das
Konzept der Gottebenbildlichkeit in Gen 1,26 -27 wird allerdings durch zwei Be-
griffe beschrieben: durch selem (u‘gg) und domiit (mnT). Entsprechend tibersetzt
die Einheitstibersetzung: ,Dann sprach Gott: Lasst uns Menschen machen als unser
Bild (Grundform seelem), uns dhnlich (Grundform damiit)! [...] Gott erschuf den
Menschen als sein Bild (seeleem), als Bild Gottes (seeleem) erschuf er ihn.“

Wahrend selem 17-mal im Ersten Testament verwendet wird und ein Bildnis,
eine Statue oder eine dreidimensionale Plastik bezeichnet, unterstreicht damiit den
Charakter der Abbildung und Nachbildung. Dementsprechend unterscheidet die
Tradition zwischen der Gottebenbildlichkeit des Menschen als imago, die dem
Menschen unverlierbar gegeben ist, und der Ahnlichkeit zu Gott, similitudo, zu
deren Verwirklichung der Mensch der spezifischen Zuwendung Gottes in der
Gnade bedarf.

Der Begriff der Ahnlichkeit ist allerdings missversténdlich, insofern eine
analoge Rede ein Entsprechungsverhéltnis im Verhalten bezeichnet. Es geht um ein
Entsprechungshandeln. Insofern ist Gott nicht Vater oder Mutter, sondern kann in
seinem liebend-zuwendenden und sorgend-erhaltenden Verhalten mit einem véa-
terlichen oder miitterlichen Verhalten sinnvoll in Verbindung gesetzt werden. Das
leitende Gottesbild ist darum nur in Riickbindung an die leitende Gotteserfahrung
moglich. Deren Profile und Leitlinien ermdglichen es, angemessene und weniger
angemessene theologisch-reflexive Grundlegungen dieser Gotteserfahrung zu un-
terscheiden. Wenn christliche Trinitatslehre daher vom Vater, Sohn und Geist
spricht, ist der symbolische Charakter dieser Rede in einer lebensdynamischen
Differenzierung von Gottes Handeln und Selbstsein zu beachten. Vom Sohn als
»Ebenbild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15) kann in ausgezeichneter Weise daher
nur sinnvoll gesprochen werden, wenn grundstdndig alle Menschen Ebenbild
Gottes sind und wie Séhne und Tdchter Gottes angesehen werden.

Sowohl nach dem biblischen Befund als auch nach der Rezeption der Tradition
sind Gottes schépferische Ermdglichung des Menschen und seine Zuwendung zum
Menschen deshalb die Voraussetzungen dafiir, dass der Mensch sich in Beziehung
zu Gott erfahren und wissen kann. Dariiber hinaus ist der Mensch in der Beziehung
von Mensch zu Mensch unter seinesgleichen von gleicher Wiirde, weil alle Men-
schen in unverlierbare Wiirde eingesetzt sind. Dies wird durch den Noah-Bund und
die Noachidischen Weisungen (Gen 9,1-13) unterstrichen, sowie durch das zentrale
und ausdruckliche Totungsverbot (Gen 9,6; Ex 20,13; Ex 21,12; Ex 23,7; Dtn 5,17; Ex
19,11). Schliefilich kommt der Gleichheitsgedanke auch dadurch zum Ausdruck,



96 —— Bernhard Nitsche

dass der Israelit ebenso wie der Fremde vor dem Gesetz und vor Gott gleichgestellt
ist (Fremdlingsexistenz: Gen 1513-14; Gen 37,2-3).

Fur die Bestimmung des Menschen als Ebenbild Gottes konnen unterschied-
liche Referenzen in der Tradition ausgemacht werden, die den vier Konzepten der
Geistanalogie, der Gestaltanalogie, der Herrschaftsanalogie und der Relations-
analogie folgen (Braun 2023, 16 —52).

1.1 Geistanalogie

In der Patristik interpretierten insbesondere Klemens von Alexandrien, Origenes,
Gregor von Nyssa und Augustinus die Gottebenbildlichkeit des Menschen als ra-
tionalen Geist (mens rationalis). Dabei konnten sie auf Platon zuriickgreifen, der in
seiner Seelenlehre die Vernunftseele als besten Teil hervorhob und sie auf das
Gaottliche bezog (Propper 2011,197). Entsprechend argumentiert Augustinus in Buch
X1V, 8 von De Trinitate, dass der Mensch Kraft seiner Gottebenbildlichkeit fahig zur
Unendlichkeit (capax infiniti) sei und durch seine Vernunftnatur Gott erkennen
konne. Nach Thomas von Aquin haben alle Geschépfe und auch der menschliche
Leib eine Spurdhnlichkeit (similtudo vestigii) mit dem Gottlichen. Hingegen ist der
menschlichen Natur durch die Abbildhaftigkeit der Vernunft eine Nachahmung
Gottes moglich: ,Der Mensch ist, da er aufgrund seiner Geistnatur (intellectualem
naturam) als nach dem Bilde Gottes gestaltet betrachtet wird, insofern in hochster
Weise nach dem Bilde Gottes geformt, als die Geistnatur Gott in héchster Weise
nachahmen kann“ ((Thomas von Aquin, Summa Theologiae, Bd. I 934).

1.2 Gestaltanalogie

Aufgrund des Wortes selem, das mit ,Statue, Plastik“ oder ,dreidimensionales
Abbild“ tibersetzt werden kann, und des Wortes domiit, das durch ,Form*“ oder
JAuReres“ bestimmt ist, entwickelte sich die Deutung der Gottebenbildlichkeit in
Form der Gestaltanalogie. Demnach &hnelt der Mensch Gott aufgrund seiner Ge-
stalt. Diese Deutung konnte auf Gen 5,3 zurtiickgreifen, nach der Seth seinem Vater
Adam wie ein Bild (seelem) dhnelt. Herausragend wurde die Bedeutung des auf-
rechten Ganges, ein Motiv das Laktanz von Xenophanes tibernimmt, um im Un-
terschied zum Tier mit dem Blick nach oben auch die Nahe und das Wohlwollen
der Gotter in Bezug auf den Menschen zu unterstreichen. Zu Beginn seiner Meta-
morphosen erzdhlt Ovid von Prometheus’ Schopfung der Welt: ,Wéahrend die iib-
rigen Wesen gebiickt zum Erdboden blicken, liefs er den Menschen den Kopf hoch
halten und hiefs ihn den Himmel schauen und aufrecht das Antlitz empor zu den



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 97

Sternen erheben“ (Ovid, Metamorphosen I, 84—86). In dieser Linie ist Philon von
Alexandrien der erste, der die aufrechte Gestalt des Menschen mit Gen 1,26 87
verbindet und darin die gottliche Verwandtschaft des Menschen erblickt: ,wéah-
rend (der Schépfer) den Blick der anderen Wesen nach unten lenkte und bannte, so
dass sie die Erde betrachten, hat er dagegen den des Menschen emporgewendet,
damit er den Himmel anschaue, da er kein Erdenwesen, sondern wie das alte Wort
lautet, ein Himmelswesen ist“ (Philon von Alexandria, De plantatione 16-17).

1.3 Herrschaftsanalogie

Wird die Gottebenbildlichkeit des Menschen funktional gedeutet, so findet sie ihre
Sinnspitze im Herrschaftsauftrag gegeniiber den Tieren der Erde. Gen 1,26¢ for-
muliert: ,Sie sollen walten tiber die Fische des Meeres, tiber die Vogel des Himmels,
iber das Vieh, iiber die ganze Erde und tber alle Kriechtiere, die auf der Erde
kriechen®. Vers 28 hebt die Fruchtbarkeit des Menschen hervor und bestimmt den
Menschen als denjenigen, der sich die Erde unterwerfen soll und walten soll ,iiber
die Fische des Meeres, tiber die Vogel des Himmels und tiber alle Tiere, die auf der
Erde kriechen“. Die Worte in den Versen 26c¢ und 28 sind somit erkldrende Inter-
pretationen der Hauptaussage in Vers 26b: ,Lasst uns Menschen machen als unser
Bild, uns dhnlich“ und 27ab: ,Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild
Gottes erschuf er ihn“. Die beiden Begriffe walten und herrschen bringen zum
Ausdruck, dass der Mensch iiber die Tiere walten soll, wie Gott in seinem Schép-
ferwillen iber sie waltet. Sodann soll der Mensch tiber die Welt herrschen, wie Gott
iber die Welt herrscht, indem er sie fiirsorglich als Haus des Lebens eingerichtet
hat. Darin wird deutlich, dass die Herrschaftsanalogie ihr Vorausbild in der Ko-
nigsherrschaft Gottes zugunsten des Lebens hat und darin ihr Mafs findet. Zugleich
hat diese Konigsanalogie hochste politische Bedeutung. Gehort es doch zur altori-
entalischen Konigsideologie ebenso wie zur dgyptischen Pharaonentheologie, dass
allein der Konig als Stellvertreter der Gottheit auf Erden eingesetzt und ermachtigt
ist, gottgleich zu herrschen. In nach-kéniglicher Zeit und im Gegensatz dazu sind
nun hebréisch alle Menschen berufen, als Stellvertreter:innen tiber die Erde zu
herrschen und tber die nichtmenschlichen Bewohner zu walten. Damit wird die
Gottebenbildlichkeit zu einer Grundfigur der Anthropologie, die mit einer Demo-
kratisierung der Konigsideologie (Werner Schmidt) und mit einer Royalisierung
des Menschen (Bernd Janowski) einhergeht. Nach Walter Groff werden in den
Epochen der Schopfung und der Sintflut die ,grundlegenden Ordnungen des Le-
bensraums und der friedlichen Koexistenz aller Lebewesen“ festgelegt (Grofd
1981, 261).



98 —— Bernhard Nitsche

Die drei unterschiedlichen Interpretationen des Verbs radah (777) kennen mit
Claus Westermann die Motivik des Unterwerfens und der Herrschaft, wohingegen
Bernd Janowski mit anderen und &lteren Ubersetzern den Herrschaftsauftrag
(dominium terrae) im Sinne koniglicher Verantwortung und universaler Ord-
nungsfunktion herausstellt. Demgegeniiber betonen Norbert Lohfink und Erich
Zenger die Hirtenfunktion, die verbunden mit Gen 1,29 nur eine Bestimmung zur
pflanzlichen Nahrung kennt. Das Verb radah wird dabei vom akkadischen Verb
redil abgeleitet und mit der Bedeutung ,begleiten, fiihren, weiden, gehen“ versehen
(Lohfink 1988, 22-23).

1.4 Die Relationsanalogie

Die Beziehungsanalogie bestimmt den Menschen als Beziehungswesen (coram
deo). Betont wird das besondere Verhéaltnis zwischen Gott und Mensch, innerhalb
dessen die Sozietdt der Ich-Du-Beziehung oder des Mann- und Frau-Seins besonders
akzentuiert wird. In dieser Weise kann mit einer dialogischen Philosophie her-
ausgestellt werden, dass der Mensch nur unter Menschen ein Mensch ist, wie Fichte
betont. Zugleich wird das Ich in seiner Individualitit und Identitit nur in Bezie-
hung zum Du und aus der Ansprache, Zuwendung, Fiirsorge und Anerkennung
durch ein Du. Solche Inter-Personalitdt schliefst den ganzheitlichen Lebensvollzug
des Menschen ein und damit auch seine geschlechtliche Identitit. Wenn fiir das
alttestamentliche Menschenverstdndnis unterschiedliche Aspekte geltend gemacht
werden konnen, so kommt doch darin die Einheit der Person im Zusammenspiel
seiner Verfasstheit als hinfalligen (W2 basar), bedirftig-verlangenden (v nefes),
erméchtigten (32 ruah) und verniinftig-verantwortlichen (2% leb) Menschen vor
Gott ins Spiel (Wolff 1994, 25, 49, 57, 68). In der Alternative von Leben und Tod
»gehort Gott ganz auf die Seite des Lebens* (Albertz 1992, 467).

Dabei kann zugestanden werden, dass diese Rede im Ersten Testament selbst
wenig Nachhall findet und neutestamentlich vor allen Dingen tiber Jesus Christus
als vollendungsbezogene, endzeitliche Mensch (¢oyatov ‘Ad4u) an Bedeutung ge-
winnt.

2 Systematische Implikationen der
Gottebenbildlichkeit

Mit Thomas Propper kann der Kern der Gottebenbildlichkeit des Menschen durch
die besondere Qualitat bestimmt werden, wie der Mensch unter den vielen Ge-



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 99

schopfen der Erde herausgestellt und ausgezeichnet wird. Die Gottebenbildlichkeit
ermoglicht es dem Menschen, von sich selbst her und fiir sich eine Entsprechung zu
der personalen Beziehung zu erkennen, mit der Gott in die Beziehung zum Men-
schen eintritt. Die Menschenbezogenheit Gottes ist darin Grund und Voraussetzung
der Gottbezogenheit des Menschen. In dieser Grundkorrelation erlangt der Bild-
gedanke seine volle Bedeutung. Denn die Bezogenheit Gottes auf den Menschen
geht jeder Beziehung des Menschen zu Gott voraus und eroffnet das Menschsein als
dialogische Partnerschaft mit Gott. Diese Berufung zur Partnerschaft mit Gott
verleiht dem Menschen eine ,einzigartige Wiirde in der geschaffenen Welt“
(Hengel 1971, 117-118). In dieser Partnerschaft und Wiirde ist der Kern der Gott-
ebenbildlichkeitsaussage formuliert:

Der Mensch ist das einzige Wesen auf Erden, dem gegeniiber Gott sich als Gott zu definieren
und das ihn seinerseits, indem es sich als Geschopf weif$ und bejaht, als Gott anzuerkennen
vermag. Allein deshalb konnte sich mit dem Motiv der Gottebenbildlichkeit des Menschen ja
auch der Gedanke der Herrlichkeit und der Ehre Gottes verbinden. Und ebenso der Gedanke
der Geschichte, in die Gott sich selbst, eben weil er in ihr seine Ehre, die Anerkennung seines
Gottseins, aufs Spiel setzt, hineinziehen lasst. Allerdings hdngt die Wirklichkeit einer perso-
nalen Relation zu Gott davon ab, dass Gott selbst sie eroffnet. Dies wiederum impliziert (und
bekraftigt), dass der Mensch fiir Gott ansprechbar sein muss, ihm antworten kann und ver-
antwortlich ist. Also 6ffnet sich der Gedanke der Gottebenbildlichkeit fiir den Gedanken der
Geschichte (und des Bundes) zwischen Gott und den Menschen, ja er ist Voraussetzung dieses
Gedankens, da er den Menschen zum mdglichen Partner Gottes qualifiziert: zum freien Ge-
geniiber Gottes auf der Erde (Propper 2011, 179).

In dieser Beziehung Gottes auf ihn hin ist der Mensch gerufen und berufen als
freies Gegeniiber zu Gott, die Anrede Gottes zu horen, um Gemeinschaft mit Gott zu
haben. Die Anrufung Gottes durch den Menschen setzt die Selbsterschlieffung
Gottes als Ruf an den Menschen voraus. Diese geschieht einerseits in der Er-
schaffung des Menschen und in der Konstitution des Schépfer-Geschopf-Verhalt-
nisses und andererseits in der Namensoffenbarung am Horeb (Ex 3,14). Als Bild
Gottes ist der Mensch eben Partner Gottes, denn Gott segnet die Menschen nicht
nur, sondern spricht auch zu ihnen (Gen 1,28), wohingegen er tber die Tiere nur
seinen Segen spricht. Dass Gott in besonderer Weise seine Hand zum Schutz auf
den Menschen legt und seine besondere Wiirde garantiert, kommt durch die Im-
munitit des Menschen, das bleibende Verbot zum Ausdruck, Menschenblut zu
vergiefien (Gen 9,6). Diese Immunitat wird ausdriicklich damit begriindet, dass Gott
den Menschen als sein Abbild geschaffen hat. Menschliches Leben darf daher nicht
angetastet und ausgeloscht werden. Die universale anthropologische Bedeutung
Jesu Christi liegt schliefSlich darin, dass er den endgiltigen Sinn des Menschseins
aufschliefit und die von Gott her angezielte Endgestalt des hingebungsvollen
Menschen in geschichtlicher Weise vergegenwartigt. Hingebungsvoll soll sich der



100 —— Bernhard Nitsche

Mensch zugunsten der Herrschaft Gottes als Raumerdffner und Protagonist des
Lebens fiir alle und der spezifischen Wiirde der Menschen engagieren. So ist Jesus
Christus der Erste der neuen Menschheit und der Anfiihrer zum Leben. Damit ist
der Zielpunkt des menschlichen Daseins, das mit Staub und Erde begonnen hat
(Gen 2,7), nicht nur urspringlich verwirklicht, sondern auch das Ziel fir alle
Menschen offenbar: eine Freiheitsexistenz, die sich in der Liebe zu Gott und zu den
Menschen und zu den Mitgeschopfen verwirklicht.

Der Mensch als freies Gegentiber und mdglicher Partner Gottes widerspricht
daher nicht den christologischen Gottebenbildlichkeitsaussagen im Neuen Testa-
ment, sondern gewinnt in ihnen eine Deutlichkeit als die ,allen Menschen eroff-
nete reale Zielbestimmung jener noch offenen menschlichen Wesensmaoglichkeit*.
Darin geht es um das ,zur Erfiillung gelangende Menschsein®, das in der ,Gleich-
gestaltung mit Christus, d.h. in Entsprechung zu dem Gott, der seine Liebe durch
Jesu urspriinglich von ihr erfilltes, ihr vollkommen entsprechendes und in ihr
schon vollendetes Dasein endgiiltig offenbarte“ (Propper 2011, 190). Es ist folglich
Gottes eigene Herrlichkeit und Ehre, die in der Herrschaft der Liebe als ur-
springlicher Bestimmung des gottebenbildlichen Menschen durch Jesus Christus
als Selbstoffenbarung hervortritt. Der eschatologisch ,Erstgeborene von den Toten®
ist protologisch der ,Erstgeborene vor aller Kreatur. Durch ihn und auf ihn hin ist
alles erschaffen (Kol 1,15—18). In Christus — so das christliche Selbstverstandnis —,
sind alle Menschen erwéhlt, der géttlichen Natur teilhaftig zu werden (DV 2) und in
eine vollendete Lebendigkeit der Fille in Gott und bei Gott und untereinander
einzutreten.

Katholische Theologie unterscheidet sich dabei von bestimmten Traditionen
reformatorischer Theologie, insofern sie die Gottebenbildlichkeit als grundlegende
Bestimmung des Menschseins fasst, die durch die Stinde nicht aufgelost wird. In-
sofern kann das reformatorische Verstdndnis werdender Gottebenbildlichkeit in
der Unterscheidung von Sein und Werden oder von imago und similitudo auf den
Vollzug der Gottebenbildlichkeit bezogen werden. Kraft der prinzipiellen Gott-
ebenbildlichkeit ist der Mensch berufen und gerufen, also aufgefordert, Gott in
entsprechenden Gleichnishandlungen der Anerkennung anderer Freiheit und Zu-
sage schopferischer Lebensmoglichkeiten fiir andere Freiheit, von heilender
Barmherzigkeit und aufrichtender Gerechtigkeit usw., Gott und seine Agape-Glite
als Angeld und Vorgeschmack wirksam werden zu lassen. So fiihrt der Selbstent-
schluss Gottes und seine Selbstmitteilung als Grund des Daseins zu einem Ent-
sprechungsverhéltnis, indem der Mensch nicht nur unverlierbar Ebenbild Gottes
ist, sondern zugleich damit beauftragt wird, diese Wiirde im Verhéltnis zur Welt,
den Mitgeschdpfen und den anderen Menschen immer mehr Wirklichkeit werden
zu lassen. Auch der Schopfung und Mitwelt soll der Mensch durch den verant-
wortungsbewussten Umgang des Hegens und Pflegens in koniglicher Fiirsorge



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 101

begegnen. Dariiber hinaus soll er diese anerkennende und wiirdevolle Partner-
schaft, in die er durch sein Verhéltnis zu Gott berufen ist, auch unter seinesgleichen
Wirklichkeit werden lassen. Dadurch 6ffnet sich das Handeln in Anerkennung der
Wiirde der Anderen und ihrer Wertschatzung auf ein Handeln hin, das Leben und
Freiheit eroffnet sowie Recht und Gerechtigkeit anzielt. Da der erfiillende Gehalt
von Freiheit nur Freiheit sein kann, vollzieht sich Freiheit erfiillend in der Beja-
hung und im Wollen anderer Freiheit. Der Freiheitsvollzug als Anerkennung und
Wollen anderer Freiheit kann so als Modus der Liebe bestimmt werden. In diesem
Sinne ist der erfiillende Gehalt menschlicher Beziehungsgemeinschaft ein Bezie-
hungsreichtum und Gemeinwesen der Liebe.

Doch diese hohe Berufung und ihre Vollzugsform kennt auch das Zurtick-
bleiben, das Scheitern und die Perversion, wenn enttduschte Liebe in Hass um-
schligt, wenn Angste und Mangel zu Egoismus und Hrte fiihren, oder Menschen in
lebensfeindlichen Einstellungen und Handlungen in ihrer Freiheit korrumpiert
sind und dadurch die fundamentale Zusage Gottes an das eigene Bejahtsein und die
eigene Wiirde oder das Bejahtsein der anderen Menschen und ihre unverdufier-
liche Wiirde vernachléssigt werden oder ganz aus dem Blick geraten.

3 Geschichtliche Aktualisierungen

Ganz in diesem Sinne kann mit Irendus von Lyon gesagt werden: ,Denn Gottes
Ruhm ist der lebendige Mensch, das Leben des Menschen ist die Schau Gottes*
(Irendus von Lyon, Adversus haereses IV 20,7).

Von diesem Hintergrund aus wird die Freiheit des Menschen zum zentralen
Ankerpunkt der Wiirde des Menschen und seiner Erwahlung zur Partnerschaft mit
Gott. Gregor von Nyssa konnte den Heiligen Geist und letztlich jede trinitarische
Hypostase durch freie Selbstvollméachtigkeit (aUte€ovola) auszeichnen. Zuvor
schon betonten Justin und Tatian, dass der Mensch von Gott als ein seiner selbst
maéchtiges Wesen (avte€ovalov) erschaffen wurde. Zudem ergénzt Tatian, dass der
Mensch ,durch die Freiheit der Entscheidung® (éAevBepia Tij¢ mpoaipéoewc) be-
stimmt ist (Furst 2022, 162; zur trinitatstheologischen Parallele im Gottesbild, Nit-
sche 2008, 80-100). Auch Tertullian sprach von der ,Freiheit des Menschen (li-
bertas hominis). Diese ist zunédchst Gottes Freiheit und wird dem Menschen von
Gott zugestanden. Von da an werden die Menschen im patristischen Verstdndnis zu
freier Entscheidung (¢AevBepa mpoaipeotg) befdhigt und erméchtigt. Deshalb
konnen sie als selbsthestimmte Wesen (atte€ovaolol) leben und das Gute im Sinne
Platons und im Sinne der Schopfung beférdern oder sich im Bdsen verfehlen.
Deshalb sind Schépfung und Siinde sowie die Entlastung Gottes vom Bsen und die
Forcierung der Verantwortung des Menschen, der sich im Gericht zu verantworten



102 —— Bernhard Nitsche

hat, grundlegende Motive, mit denen die frithchristlichen Theologen die Ent-
scheidungsfreiheit des Menschen akzentuieren. Entsprechend kann in Anschluss
an Alfons Fiirst, das elaborierte ontologische Freiheitsdenken des Origines (4.1.)
vorgestellt, und mit Irendus von Lyon fiir das friihchristliche Denken insgesamt
gesagt werden: ,Wie ,der Mensch’, [...] ,von Anfang an ein Wesen der freien Ent-
scheidung (libera sententia) ist, so ist auch Gott ein Wesen der freien Entscheidung
(libera sententia), und darin griindet die Gottesebenbildlichkeit des Menschen®
(Furst 2022, 172).

Fiir die Neuzeit und Moderne diirfte die Einsicht Johann Gottfried Herders in
die Humanitat als Berufung des Menschen zu seinen besten Trieben und zur Bil-
dung von Vernunft und Freiheit mafigebend sein. Unter dem Leitmotiv der Hu-
manitat ist der Mensch berufen, das Ebenbild des Schopfers der Erde zu sein
(Irmscher 1991, 818). In der Konsequenz folgert Friedrich Heinrich Jacobi als Zeit-
genosse Georg Wilhelm Friedrich Hegels und Friedrich Wilhelm Joseph Schellings
den Zusammenhang von Freiheit und Vernunft einerseits sowie von Person und
Personlichkeit andererseits:

Was den Menschen zum Menschen, d. i. zum Ebenbilde Gottes macht, heifSt Vernunft. Diese
beginnt mit dem - Ich bin. Am Anfang war das Wort. Wo dies inwendige — das sich selbst
Gleiche aussprechende — Wort ertont, da ist Vernunft, da ist Person, da ist Freiheit. Vernunft
ohne Personlichkeit ist Unding (Jacobi 2000, 112—-113).

So hatte bereits Schelling Person und Personlichkeit als Selbstsetzung und Selbst-
verwirklichung verniinftiger Freiheit verstanden und darin die Gleichgestaltung
mit dem Sohn Gottes gesehen, sodass die Freiheit ihre Erfiillung in der Liebe findet.
Wahrend die Freiheit in der Antike bei Epiktet und Plotin die Freiheit in Relation
zum Willen und Wollen des Einen begreift und ihr Zentrum als Autarkie bestimmt,
hebt Hegel darauf ab, dass die Freiheit im Unterschied zur Willkiir beliebiger
Selbstbestimmung und Selbstdurchsetzung, die Konkurrenzverhéltnisse evoziert
und dadurch die Freiheit an der anderen Freiheit ihre Grenze finden ldsst, mafs-
geblich nun die Freiheit ist, die allen zugestanden werden muss und fiir alle gewollt
ist. Mit Theo Kobusch formuliert bedeutet dies:

Das ist das Neue, das Umwalzende der Hegelschen Lehre, dass Freiheit nur da wirklich
werden kann, wo sie als allgemeiner Inhalt, d. h. wo Freiheit fiir alle gewollt wird. Wer sagt,
dass das Recht, die allgemeinen Gesetze, die sittlichen Normen oder die Institutionen sein
Wollen beschrénke, der meint das Wollen der Willkiir, die in der Tat dadurch eingeschrénkt
wird, aber nicht die Freiheit, die durch das Wollen solcher allgemeiner Inhalte gerade erst
realisiert wird. Deswegen hat die ,echte Freiheit“ auch nicht das Notwendige als eine fremde
und driickende Macht sich gegeniiber, sondern als ein ihr innewohnendes Wesenselement in
sich. Die Vorstellung, je meine Freiheit reiche so weit, bis sie durch die Freiheit der anderen
eingeschrankt und begrenzt wiirde, ist deswegen auch ganz unangemessen. Denn auch sie



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 103

belegt die Verwechslung mit der Willkiir, die als eine an sich unendliche, auf alle méglichen
Inhalte sich erstreckende Willensbewegung gedacht wird. In Wirklichkeit beschrankt sich
wahre Freiheit selbst, weil sie die Freiheit der anderen nicht als etwas ihr Fremdes, sondern
als den ihrem Wollen eigentlich zukommenden Inhalt will (Kobusch 2023, 365).

Wenn heute unter Freiheit primédr Autarkie und Willkiir verstanden wird, so ist
dies mit einem Freiheitdenken verbunden, das die schrankenlose Ausbheutung der
Menschen, der Sozialsysteme und der Natur nach sich zieht. In dieser Weise wird
Freiheit zu einer Konkurrenzveranstaltung im Konzert der Egoismen. Dabei geht
verloren, dass solche Willkiir im strengen Sinne keine Freiheit ist, weil sie sich
hemmungslos den eigenen Trieben, Wiinschen und Bediirfnissen und dem eigenen
Machtinstinkt und den eigenen Groflenwiinschen oder Allmachtsfantasien aus-
liefert. Hingegen kann auch die moderne Freiheitsphilosophie im Anschluss an
Hermann Krings zeigen, dass der primédre Gehalt der Freiheit, ganz im Sinne He-
gels, nur Freiheit sein kann und dies das Wollen der anderen Freiheit impliziert
(Krings 1980, 58 -68 und 9913058-68, 99, 130). Freiheit, so Schelling, vollzieht sich
gerade dann méchtig, wenn sie andere Freiheit will und freisetzt. Hingegen per-
vertiert sich die Freiheit, wenn sie das individuelle oder partikulare Wollen als
Diktat der Gesetzgebung fiir alle, d.h. als kollektivwirksamen allgemeinen Willen,
durchsetzen will und damit das individuelle Wollen der eigenen Freiheit als
Mafigabe und Richtschnur fiir alle durchsetzen will, d.h. als Unterwerfung unter
den eigenen despotisch gewordenen Willen (Schelling 2011, 19-20, 37, 53 — allge-
meiner vs. partikularer Wille).

Wenn Freiheit also nicht Autarkie und Willkiir des eigenen Willens ist, son-
dern ihre Erflillung im Wollen anderer Freiheit und im Vorrang der Allgemeinheit
der Freiheit fiir alle findet und dafiir angemessene Institutionen braucht, werden
Prinzipien der Gerechtigkeit und des Gemeinwohls zu notwendigen Bestandteilen
des Freiheitsverstandnisses. Entsprechend hatte bereits Kant herausgestellt, dass es
darum gehe, so zu handeln, ,dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person, als
in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck [an sich selbst],
niemals | blof als Mittel [zum Zweck] brauchest“ (Kant, GMS BA 66 —67).

In der Metaphysik der Sitten fithrt Kant diesen Zusammenhang von Moralitat
aus Freiheit und unverdufierlicher Wiirde des Menschen weiter aus:

Aus unserer aufrichtigen und genauen Vergleichung mit dem moralischen Gesetz (dessen
Heiligkeit und Strenge) muss unvermeidlich wahre Demut folgen: | aber daraus, dass wir
einer solchen inneren Gesetzgebung fahig sind, dass der (physische) Mensch den (morali-
schen) Menschen in seiner eigenen Person zu verehren sich gedrungen fiihlt, zugleich Er-
hebung und die hochste Selbstschédtzung, als Gefiihl seines inneren Werts (valor), nach wel-
chem er fiir keinen Preis (pretium) feil ist, und eine unverlierbare Wiirde besitzt, die ihm
Achtung (reverentia) gegen sich selbst einflof3t (Kant, MS. A 95—-96).



104 —— Bernhard Nitsche

Eine solche unveraufierliche Wiirde jedes einzelnen Menschen und ein Reich der
Freiheit, in dem diese Wiirde jedes Menschen zur Geltung kommt und zur Uber-
einstimmung von Gliickswiirdigkeit aus Moralitat und faktischer Gliickseligkeit aus
natirlicher Neigung wird, kann nach Kant wiederum nur im Bild des Reiches
Gottes gedacht werden, sofern Gott jener heilige Versohner ist, der die Heiligkeit
des Willens reiner moralischer Vernunft und die Gliickseligkeit aus natiirlichem
Verlangen zu Ubereinkunft bringen kann und dartiber hinaus die Menschen dazu
veranlasst, sich wechselseitig als Geschopfe in unverdufSerlicher Wiirde anzuer-
kennen. In diesem Sinne der wechselseitigen Anerkennung aller freien Subjekte als
gleichberechtigte Menschen in unverdufierlicher Wiirde ist der Begriff des
héchsten Gutes oder des Reiches Gottes bei Kant zu erweitern. Nur dadurch kann
ein Konzept des Gemeinwohls und der verséhnten Verschiedenheit im Bild des
Reiches Gottes sein antreibendes Vorausbild oder seine rettende Hoffnung haben.

Die Lehre des Christentums, wenn man sie auch noch nicht als Religionslehre betrachtet, gibt
in diesem Stiicke einen Begriff des hochsten Guts (des Reichs Gottes), der allein der strengsten
Forderung der praktischen Vernunft ein Geniige tut. Das moralische Gesetz ist heilig (un-
nachsichtlich) und fordert Heiligkeit der Sitten, obgleich alle moralische Vollkommenheit, zu
welcher der Mensch gelangen kann, immer nur Tugend ist, d. i. gesetzméfiige Gesinnung aus
Achtung fiirs Gesetz, folglich Bewusstsein eines kontinuierlichen Hanges zur Ubertretung,
wenigstens Unlauterkeit, d. i. Beimischung vieler unechter (nicht moralischer) Bewegungs-
griinde zur Befolgung des Gesetzes, folglich eine mit Demut verbundene Selbstschitzung, und
also in Ansehung der Heiligkeit, welche das christliche Gesetz fordert, nichts als Fortschritt
ins Unendliche dem Geschopfe tibrig lasst, eben daher aber auch dasselbe zur Hoffnung
seiner ins Unendliche gehenden Fortdauer berechtigt. Der Wert einer dem moralischen Ge-
setze vollig angemessenen Gesinnung ist unendlich; weil alle mogliche Glickseligkeit, im
Urteile eines weisen und alles vermégenden Austeilers derselben, keine andere Einschréan-
kung hat, als den Mangel der Angemessenheit verniinftiger Wesen an ihrer Pflicht. Aber das
moralische Gesetz fiir sich verheifst doch keine Gliickseligkeit; denn diese ist, nach Begriffen
von einer Naturordnung tiberhaupt, mit der Befolgung desselben nicht notwendig verbun-
den. Die christliche Sittenlehre ergdnzt nun diesen Mangel (des zweiten unentbehrlichen
Bestandstiicks des hochsten Guts) durch die Darstellung der Welt, darin verniinftige Wesen
sich dem sittlichen Gesetze von ganzer Seele weihen, als eines Reichs Gottes, in welchem
Natur und Sitten in eine, jeder von beiden fiir sich selbst fremde, Harmonie, durch einen
heiligen Urheber kommen, der das abgeleitete hochste Gut moglich macht. Die Heiligkeit der
Sitten wird ihnen in diesem Leben schon zur Richtschnur angewiesen, das dieser propor-
tionierte Wohl aber, die Seligkeit, nur als in einer Ewigkeit erreichbar vorgestellt (Kant, KpV A
229-232).

Wird die Ubereinkunft von moralischer Gliickswiirdigkeit und neigungsbestimm-
ter Gliickseligkeit fiir alle Menschen gewollt, so setzt dies eine Haltung des Mitseins
und Wohltuns voraus, die tiber die Forderungen moralischer Pflicht hinausgeht
und insofern supererogatorisch genannt werden kann. Sie impliziert den Gedan-
ken, alle Menschen als Schwestern und Briider eines gottlichen Vaters zu begreifen,



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 105

der die Gluckseligkeit aller Menschen will. Hier kommt zwar nicht expressis verbis,
aber doch der Sache nach, der Gedanke der Gottebenbildlichkeit des Menschen und
der darin gegebenen Gleichheit an Wiirde und Gluckswirdigkeit zum Ausdruck.
Das Gott entsprechende Handeln oder die der Ebenbildlichkeit entsprechenden
Lebensvollziige wéren in diesem Sinne supererogatorisch und implizierten eine
demiitige Herablassung zugunsten anderer, oder besser: eine Hingabe zugunsten
der Lebenschancen aller Menschen und aller Geschépfe.

Ein Menschenfreund tiberhaupt aber (d.i. der ganzen Gattung) ist der, welcher an dem Wohl
aller Menschen dsthetischen Anteil (der Mitfreude) nimmt, und es nie ohne inneres Bedauren
storen wird. Doch ist der Ausdruck eines Freundes der Menschen noch von etwas engerer
Bedeutung, als der des bloff Menschenliebenden (Philanthrop). Denn in jenem ist auch die
Vorstellung und Beherzigung der Gleichheit unter Menschen, mithin die Idee, dadurch selbst
verpflichtet zu werden, indem man andere durch Wohltun verpflichtet, enthalten; gleichsam
als Briider unter einem allgemeinen Vater, der aller Gliickseligkeit will. — Denn das Verhaltnis
des Beschiitzers, als Wohltaters, zu dem Beschiitzten, als Dankpflichtigen, ist zwar ein Ver-
héaltnis der Wechselliebe, aber nicht der Freundschaft: weil die schuldige Achtung beider
gegen einander nicht gleich ist. Die Pflicht, als Freund den Menschen wohl zu wollen (eine
notwendige Herablassung), und die Beherzigung derselben, dient dazu, vor dem Stolz zu
verwahren, der die Gliicklichen anzuwandeln pflegt, welche das Vermdgen wohl zu tun be-
sitzen (Kant, MS A 158 -159).

Aus diesem kantischen Zusammenhang von unverlierbarer innerer Wiirde und
dufSerer Achtung des Menschen als der Moralitét fahiges Vernunftwesen und der
Beherzigung der Gleichheit aller Menschen durch die Idee den gleichen géttlichen
Vater zu verehren, darf gefolgert werden: Vernunft ist ein Maf$stab der Offenba-
rung, aber nicht der Ursprung von Offenbarung. Bereits die Vernunft selbst ist Bild
Gottes: Gott spricht durch unseren Verstand und unsere Vernunft. Aber, so kann
man mit Fichte gegentiber Kant und einer bestimmten Kantrezeption deutlich
machen: Es gibt kein substantiales Verstdndnis von Vernunft. Vernunft als ein
denkender Vollzug im Raum transparenter und verstehbarer Griinde rechnet da-
mit, dass die Vernunft selbst eine geschichtlich lernende ist, sodass die Vorbilder
oder Anregungen aus Offenbarung auch zum Werden elaborierter Verniinftigkeit
beitragen und motivieren konnen.

Der Gott, der durch unsere eigene (moralisch-praktische) Vernunft spricht, ist ein untrigli-
cher allgemein verstédndlicher Ausleger dieses seines Worts, und es kann auch schlechterdings
keinen anderen (etwa auf historische Art) beglaubigten Ausleger seines Worts geben; weil
Religion eine reine Vernunftsache ist (Kant, Streit der Fakultdten A112).

Gegentiber der inzwischen sékular tiblichen Deutung Kants, die den Gott in uns
(Deus in nobis) einfachhin mit der Vernunft gleichsetzt, pladiert Saskia Wendel



106 —— Bernhard Nitsche

dafiir, die Vernunft selbst als Gabe Gottes zu verstehen und als das Bild zu be-
greifen, das Gott in mir selbst gesetzt hat. Dann kann Gott in der Tradition der
Mystik und auf der Linie von Augustinus, Meister Eckhart und Nikolaus von Kues so
verstanden werden, dass dies ,keineswegs die Eliminierung Gottes oder die Auf-
losung Gottes in die Immanenz menschlicher Vernunft“ bedeutet. Vielmehr gilt
dann: ,Gott zeigt sich selbst im Innersten unserer selbst und ist so der Ausleger
seiner selbst in uns“ (Wendel 2011, 95). So er6ffnet der gottliche Geist als Grund im
Bewusstsein einen Raum fiir das menschliche Bewusstsein und seinen Selbstvoll-
zug, durch den Gottes Zuwendung als gnadige Ermoglichung des Selbstseins von
Menschen begriffen und ausgelegt werden kann. In dieser Weise ist der lebendige
und bewusst lebende Mensch eine Vergegenwartigung gottlichen Grundes und
wird in der Gleichnisgestalt von Ebenbildhandlungen kraft des Heiligen Geistes
Christus gleichgestaltet, sodass die Menschen im Geist zur Freiheit berufen (2 Kor
3,17) und als S6hne und Tochter Gottes erwéhlt sind (Rom 8,14).

4 Exemplifikationen

Nachfolgend kénnen die Positionen von Origenes, Aurelius Augustinus und Leo-
nardo Boff exemplarisch und paradigmatisch die Resonanzbeziehung unter den
Aspekten der Freiheit und Verantwortung, der menschlichen Subjektivitit und
ihrer Selbstvollziige sowie kontrastiv in einer relationalen Ontologie personaler
Beziehungen vorgestellt werden. Damit wird eine innerchristlich plurale Weise der
Ausgestaltung von Resonanzbeziehungen zwischen Gottesbild und Lebensform
sichtbar, die ungeachtet ihrer unterschiedlichen Akzente den Tenor der systema-
tischen Implikationen von Gottebenbildlichkeit (2.) aufrechterhalten muss und zur
Geltung bringen kann.

4.1 Origenes: Entsprechung in Freiheit und Verantwortung

Origenes, wie Plotin ein Schiiller von Ammonius Sakkas in Alexandrinern, ist der
erste Denker der Antike, der die Wirklichkeiten von Gott, Welt und Mensch in einer
Freiheits-Metaphysik durch das Prinzip der Freiheit bestimmt, sodass Gott, Welt
und Mensch jeweils das sind, wodurch sie in Freiheit sich selbst bestimmen bzw.
gestalten. Dabei kann gemdfs dem von Hans Urs von Balthasar bestimmten
yheilsgeschichtlichen Trinitarismus® (Balthasar 1938, 31) eine doppelte Verschran-
kung von gottlichem Handeln zugunsten des Menschen und vom menschlichen
Handeln mit dem Ziel des guten und vollkommenen, Gott entsprechenden Lebens
angenommen werden.



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 107

In seiner Bestimmung der Freiheit begreift Origenes die Freiheit der Seele, dass
sie fahig ist sich selbst zu bewegen, von sich aus Selbsthestimmungen vorzuneh-
men und aktiv flir bestimmte Ziele zu handeln. Dabei préagt das Denken das Han-
deln und wirkt das Handeln umgekehrt auf das Denken und die intentionale Ein-
stellung zurtick. So kann die Freiheit der Entscheidung durch die Wirkung der
Gewohnheit zum inneren Habitus des Menschen werden, gleichsam zu seiner in-
neren Natur. Es gehort zur praktischen Vernunft des Menschen, sich selbst in
seinen Regeln und Zielen zu bestimmen. Insofern wendet sich Origenes entschie-
den gegen alles gnostische oder stoische Denken des Bestimmtseins durch einen
Determinismus, durch Natur, die Gestirne oder das Schicksal, ebenso wie gegen die
Vorstellung, dass der Mensch seinen Emotionen, seinen sinnlichen Neigungen oder
instinkthaften Antrieben einfach ausgeliefert sei. In einer gesunden Balance betont
er so einerseits die formale Unbedingtheit der Freiheit sich selbst entschliefSen und
bestimmen zu konnen, ohne die dufieren Gegebenheiten materialer Bestimmung,
wie naturale Bedingungen, geschichtlich tberindividuelle Ereignisse, biographi-
sche oder gesellschaftliche Pfadabhédngigkeiten zu leugnen.

Das Leben in Freiheit ist gemaf der platonischen Tradition auf das gute Leben
ausgerichtet. Insofern ist der Mensch ethisch dazu angeleitet, zwischen dem Guten
und dem Bosen zu unterscheiden, das im Platonismus auch durch die Unter-
scheidung von Hésslichem und Schénem artikuliert wird. Dabei darf die Korre-
spondenz zwischen dem Schonen und der Liebe nicht iibersehen werden. Ent-
sprechend ist es das hdchste Gut, zu dem die freien Vernunftwesen sich bestimmen
konnen, ihr Streben nach dem Guten, dem schlechthin Guten, dem Gottlichen
auszurichten, um ihm dhnlich zu werden. Fur dieses Denken greift Origenes zentral
auf den Gedanken der Gottebenbildlichkeit des Menschen zurtick:

Die Fassung des Origenes, die auflerordentlich wirkmadchtig wurde, brachte sein Freiheits-
denken trefflich zum Ausdruck. Gott beschenkt den Menschen mit der ,Wiirde des Bildes“ —
eine ,Wirde“ (dignitas), die erstmals in der Antike nicht an Status und Ansehen héngt,
sondern universal jedem Menschen als Menschen, unabhéngig von allen dufleren und in-
neren Merkmalen, zugesprochen wird. In den Josuahomilien sprach Origenes einmal von
einer ,Wiirde“ (dignitas), die in der Freiheit zur Selbstbestimmung, worin der Mensch ,,Bild
Gottes“ ist grundet. Die Gottesebenbildlichkeit ist bei Origenes die ,hauptsachliche Exis-
tenzgrundlage“ (1 mponyovuévn vmoatacts) des Menschen. Zudem beschenkt Gott den Men-
schen in diesem Konzept mit der Freiheit, die ,Ahnlichkeit“ dieses ,Bildes“ mit dem Urbild,
Christus, zu realisieren. Gott schenkt dem Menschen also die im Bildsein griindende Mog-
lichkeit, gottdhnlich zu werden, beldsst ihm aber zugleich die Wiirde der eigenen Zustim-
mung, indem er ihm diese Ahnlichkeit nicht gleich mitschenkt, sondern ihm die Freiheit lasst,
sie sich selbst ,durch eigenes Wirken“ zu erwerben (First 2022, 258 —259).

Insofern ist es das Ziel des menschlichen Lebens in einem Leben, dass dem Bild
Christi entspricht, die selbst Gott &hnlich, ja Gott gleich zu werden. So wird das



108 —— Bernhard Nitsche

himmlische Jerusalem auch als Haus der Freiheit, als Mutter der Freiheit oder als
Paradies der Freiheit beschrieben.

Unter dieser Zielsetzung wird verstandlich und ist es Voraussetzung, dass Gott
selbst freies Selbstsein durch sich selbst ist. Als schlechthin ungezeugte Freiheit
(des Vaters) ist er in seiner schopferischen wie erlosenden Bewegung der Grund
der in sich ruhenden Selbstbewegung und damit Grund alles Werdens und aller
Bewegung. ,,Gottes Bewegung sind die Schopfung und ihre Geschichte, die er aus
der,Freiheit der Liebe‘ (libertas caritatis) heraus schafft“ (Fiirst, 2022, 261). In einer
Auslegung der Thronvision des Jesaja wird deutlich, dass die Herrlichkeit Gottes in
ihrem Anfang und Ende nicht einsehbar ist, sondern nur in ihrer Mitte, die als
Zuwendung Gottes zur Welt und zum Menschen beschrieben werden kann und in
Jesus Christus offenbar ist. Der Sohn als die Mitte ist jene Weisheit, welche die
Bewegung Gottes und die Ordnung der Welt bestimmt. Sofern diese Weisheit ins
Wort kommt, ist sie das Wort oder die Vernunft, die in den Vernunftwesen sich
artikuliert. Jesus Christus als der Mittler ist deshalb Weisheit und Wort (Vernunft),
Wahrheit, Gerechtigkeit und Leben. Diese ewigen Bestimmungen werden in den
geschichtlichen Bestimmungen von Inkarnation und Erlésung zu Bestimmungen,
um der Menschen und ihres Heiles willen. Entsprechend kann die universale
kosmische und universale menschliche Geschichte als dynamischer Dialog von
gottlicher und menschlicher Freiheit begriffen werden. Von daher kann die theo-
logische Bestimmung von excessus und regressus in der komplementaren Bewe-
gung Gottes auf den Menschen zu und des Menschen auf Gott zu mit Alfons Fiirst
komprimiert zusammengefasst werden:

In einem Kapitel zum Abschluss seiner Trinitétslehre in der Prinzipienschrift fasste Origenes
in pragnanter Dichte seinen Heilstrinitarismus zusammen. Gott Vater ist der Schopfer allen
Seins: ,Gott Vater verleiht allen Geschopfen das Sein.“ Die Vernunftwesen erhalten ihre
Vernunft vom Sohn, und zwar gedacht im platonischen Teilhabegedanken: ,Die Teilhabe an
Christus aber, insofern er das Wort bzw. die Vernunft (verbum vel ratio als Ubersetzung von
Adyog) ist, macht sie verniinftig.“ Entsprechend dem Freiheitshegriff des Origenes [...] ist das
die Grundlage dafiir, dass die Menschen moralische Wesen sind und fiir ihre Taten zur
Verantwortung gezogen werden konnen: ,Infolgedessen konnen sie entweder Lob oder Tadel
verdienen, da sie zur Tugend und zur Schlechtigkeit fahig sind.“ Da die Menschen kraft ihrer
Freiheit ihre Vernunft zum Guten oder aus Nachléssigkeit zum Bdsen verwenden konnen,
braucht es ein drittes Prinzip, das den rechten Gebrauch der Vernunft zum Guten bzw., wie
Origenes sich ausdriickt, zur ,Heiligkeit“ erméglicht; das ist der Heilige Geist (den Origenes als
erster christlicher Theologe systematisch in den Gottesbegriff miteinbezog: ,Daher tritt fol-
gerichtig noch die Gnade des Heiligen Geistes hinzu, um die, die nicht wesenhaft heilig sind,
durch Teilhabe an ihm heilig zu machen.“ Ein Fazit beschliefit diesen Gedankengang: Die
vernunftbegabten Geschépfe ,haben also erstens das Sein von Gott Vater, zweitens das Ver-
ninftig-Sein vom Wort (bzw. von der Vernunft: Adyoc), drittens das Heilig-Sein vom Heiligen
Geist“ (Fiirst 2022, 267-268).



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 109

Diese Doppelbewegung ist ineinander verschrankt, da Origenes Gottes Gegenwart
nicht im Nacheinander einzelner Aktivitiaten, sondern als Allgegenwart begreift,
sodass er den Prozessen der Welt und den Entscheidungen der Menschen innerlich
gleichzeitig ist. SchliefSlich wird deutlich, dass Gott in seiner Freigabe freier Ver-
nunftwesen zugleich auf deren Mitwirken in der Schépfung auf Erlosung hin, d. h.
auf die Selbstvollendung im Guten, angewiesen ist. In einem solchen Synergismus
ist Gott freigebender Grund der geschopflichen Wirklichkeit und ihrer Freiheit,
und will Gott durch Liebe, Mitgefiihl und Erbarmen die Menschen zum Guten ge-
winnen.

4.2 Augustinus: Selbstvollzug menschlicher Subjektivitat in
Gedachtnis, Einsicht und Wille

Augustinus kann die Trinitétslehre auch biblisch-heilsgeschichtlich darlegen. Doch
ist es sein primdres Anliegen, den biblisch bezeugten Glauben mit der philoso-
phischen Vernunft zu durchdringen und in Einklang zu bringen. Dabei steht sein
Denken in Auseinandersetzung mit unzureichenden Konzepten der unbedingten
Gnade Gottes, der Einheit von Gottlichkeit und Menschlichkeit in Jesus Christus
sowie den trinitdtstheologischen Fragen seiner Zeit und den ungeldsten prinzipi-
entheoretischen Problemen der platonischen Tradition, die Einheit von Identitat
und Differenz einerseits logisch und andererseits ontologisch (metaphysisch) be-
grinden zu konnen. Die ersten sieben Biicher von De Trinitate sind daher ein
ySdurebad der Analyse“, um die bisher unzureichenden Ansédtze und Losungen
herauszuarbeiten (Kany 2007, 506).

Die neunizénischen Kappadokier hatten fiir die Trinitats-Lehre die termino-
logische Sprachregelung von einem Wesen und drei Hypostasen entwickelt und
diese als Einheit unter dem Prinzip der unvermischten Einung (do0vBetog évwaolg)
begriffen. Damit wurde die Ziellinie markiert, aber nicht die prinzipientheoreti-
sche bzw. theologisch-genetische Begriindung geleistet. In der platonischen Philo-
sophie seiner Zeit, welche der primére Bezugspunkt der intellektuellen Offent-
lichkeit in Rom, Mailand und Nordafrika war, konnte ebenso nicht geklart werden,
wie das ungeschaffene Prinzip der ersten Hypostase, die zweite Hypostase als
Prinzip der ungeschiedenen Zweiheit und Grund der geschaffenen Vielfalt aus sich
hervorgehen lassen kann. Zudem blieb offen und kontrovers, ob die urspriingliche
Einheit als Sein (ovoia) oder als Geist (volc) bzw. als Denken (vonoig) zu bestim-
men ist.

Entsprechend pladierte Plotin fiir eine Bestimmung des Einen ,jenseits des
Seins‘ (Platon) und ,jenseits des Denkens‘ (Aristoteles), um es dann reduktiv als
Uber-Sein (Umepovatov) oder Uber-Denken (Onepvonotg) und Uber-Eines (Umepév)



110 —— Bernhard Nitsche

zu charakterisieren. Im Gegenzug konnte er keine befriedigende Losung fiir den
Hervorgang des Prinzips der ungeteilten Zweiheit bzw. des Nous als Intellekt bzw.
der zweiten Hypostase entwickeln. Entsprechend bekam die erste Hypostase selbst
stark noushafte Ziige und wurde die zweite Hypostase (voGg bzw. €v kai ToAd) und
die dritte Hypostase (Weltseele: Yuyn) ontologisch inferior aus dem schlechthin
Einen (v bzw. vmepovolov) abgeleitet und jeweils untergestuft.' Origenes im

1 Vgl. die Drei-Hypostasen-Lehre Hen (&v), Nous (vo0¢) und Pysche (Yuyr) bei Plotin, Enneade VI,
7,13: ,Es ist ndmlich weder der Geist ein Einfaches, noch die aus dem Geiste stammende Seele,
sondern all das ist vielféltig, gerade sofern es einfach ist, d.h. nichtzusammengesetzt, und sofern
es Urgrund ist und verwirklichende Kraft. [...] Folglich muss er sich zu allen Dingen bewegen,
vielmehr bereits bewegt haben; bewegte er sich einsinnig, so wiirde er nur dies Eine haben.
Ferner, entweder bleibt er selbst und schreitet zu nichts hinaus, oder, wenn er hinausschreitet, ist
er als Bleibender etwas anderes: folglich Zwei. Und ist dies Zweite mit dem anderen identisch, so
bleibt er immer noch eines und ist nicht hinausgeschritten; ist es aber von ihm unterschieden, so
schritt er mitsamt der Verschiedenheit hinaus und brachte aus dem Identischen und dem An-
deren ein drittes Eines hervor.

Da dies Entstandene also aus dem Identischen und dem Anderen geworden ist, liegt es in
seiner Anlage, das Identische und das Andere zu sein; und zwar nicht irgendein Anderes, sondern
das Andere insgesamt, wie ja auch seine Identitat das Identische insgesamt ist. Da er also alles
Identische ist und alles Andere, so gibt es nichts von dem Anderen, das er vorbeigehen lésst. Es
liegt also im Wesen des Geistes, sich zu jedem anderen Ding zu wandeln. Wenn all die anderen
Dinge nun vor ihm sind, dann miisste er von ihnen affiziert werden. Sind sie aber nicht vorger da,
so hat er sie alle erzeugt, oder vielmehr, er ist sie alle.

Die seienden Dinge konnen also nicht dasein, wenn der Geist sie bewirkt, indem er immer
ein anderes neu bewirkt und gleichsam jeden Pfad wandelt und zwar in sich selber wandelt, so
wie der wahrhafte Geist in sich seine Bahnen wandelt; [...] Er ist aber iiberall selber; daher ist
sein Wandel ein verharrender. Es erfolgt aber sein Wandel auf dem ,Gefilde der Wahrheit', aus
dem er nicht heraustritt; sondern er umfasst und besetzt es ganz, indem er sich fiir seine
Bewegung gleichsam einen Ort schafft, einen Ort, der zusammenféllt mit dem, dessen Ort er ist.
[...] So ist der Geist denn Denken, und das ist Gesamtbewegung; sie erfiillt die gesamte Substanz,
und die gesamte Substanz ist das gesamte Denken, welches das gesamte Leben umfasst, immer
wieder ein anderes Ding“ (Plotin, Enneaden, VI, 7, 13).

Plotin in Enneade V, 3, 5 thematisiert die Analogie zum Menschen. Dort heift es:

,S0 ist also dieser Mensch selber Geist geworden, wenn er alles andere, das er hat, dahinten
lasst und vermoge des Geistes in sich auch den Geist schaut, und das heifit sich selber vermdge
seiner selbst. Als Geist also erschaut er nun sich selber. Erblickt er denn nun dabei mit einem
Stiick von sich ein anderes Stiick von sich? Indessen auf diese Weise wére ein Stiick das Sehende
und das andere Stiick das Gesehene; und das hiefle nicht selber sich selber sehen.

Wie wére es, wenn wir ihn als ein Ganzes ansetzten, welches dergestalt ,gleichteilig wére,
dass Sehendes und Gesehenes sich in nichts unterschieden? Dann séhe er jenes eine Stiick von
sich und dies wére identisch mit ihm selber, er sdhe also sich selber, denn Sehendes und Gese-
henes unterschieden sich in nichts. [...]

Das Denken nun, welches solcher Art ist und urspriinglich und in urspringlichem Sinne
denkt, das ist gewiss Erster Geist; denn auch der Erste Geist ist nicht blofs potentiell und nicht



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 111

christlichen Kontext fasst die ewige Zeugung des Sohnes aus dem Vater dann mit
derselben Metaphorik bzw. mit demselben Bild, indem er wie Plotin vom Licht und
seinem Abglanz spricht, um im Gegenzug einerseits die Einheit Gottes (novac; £évag)
zu betonen und andererseits hervorzuheben, Gott sei sowohl Geist als auch Quelle
aus der alle intelligible Natur und jeder geschaffene Geist seinen Ursprung habe.
Porphyrios, der Schiiler des Plotin, interpretiert dann, vermutlich bereits christlich
inspiriert, die Selbstentfaltung des Einen spirituell und religios als Weg des Heils.
Dabei transformiert er die vertikal hierarchische Subordination bei Plotin zu einer
horizontalen Dynamik von Sein, Leben und Denken, denn das Sein ist reines ak-
tuales Wirken (évépyewv xatatdv; actus purus), doch vermutlich ohne die dahin-
terliegenden systematischen Probleme zu lésen.

Augustinus versucht nicht zuféllig, sich im Laufe seines Lebens in vielen
Triaden und Ternaren einer philosophisch-spekulativen Durchdringung des
christlichen Glaubens an den dreieinen Gott zu nidhern und abzutasten, ob ein
Christentum auf dem philosophischen Niveau des Neuplatonismus seiner Zeit im
Gespréch mit der intellektuellen Offentlichkeit von Philosophie und Theologie
moglich ist. Dabei steht er also vor den ungelosten Problemen der platonischen
Tradition, die die ungeteilte Einheit von Identitdt und Differenz in den Hypostasen
vom Uber-Einen (0mepév; 0mepouatov), Geist (vodg) und Weltseele (puy) nicht
konsistent zu begriinden vermag, sowie den ungelosten Problemen der christlichen
Tradition, die ungeteilte Einheit von Vater, Sohn und Geist nicht hinreichend
denken zu konnen. Die systematische Aufgabe, die urspriingliche und genetische
Einheit von Identitdt und Differenz zu denken, versucht Augustinus durch die
Aufnahme des Aspekts der Relation zu 16sen, um zu zeigen, dass Ungezeugtsein
(des Vaters) und Gezeugtsein (des Sohnes) statushezogen auf derselben géttlichen
Ebene zu verorten sind. Von daher widmet sich Augustinus den philosophischen
Kontroversen und innerchristlichen Konflikten seiner Zeit in seinem zweites Opus

seinerseits vom Denken unterschieden, dann wére ja sein Wesenhaftes potentiell. Ist er also
aktuell und ist seine Wesenheit Verwirklichung, so muss er ein und dieselbe Sache sein wie die
Verwirklichung; ein und dieselbe Sache wie die Verwirklichung ist aber auch das Seiende und
das Gedachte. Mithin ist also dieses allesamt eins: Geist, Denken des Geistes, gedachter Gegen-
stand.

Ist nun aber das Denken des Geistes der gedachte Gegenstand, und der gedachte Gegenstand
eben der Geist selber, so wird er folglich selbst sich selber denken. Denn er denkt vermdge des
Denkens (und das ist er ja selber), und denkt den gedachten Gegenstand (und der ist er selber);
folglich denkt er in beider Hinsicht sich selber, insofern er selber das Denken ist und insofern er
selber das Gedachte ist, eben der Gegenstand, den er im Denken denkt und der er selber ist“
(Plotin, Enneaden, VI, 3, 5).



112 —— Bernhard Nitsche

Magnum De Trinitate. Dieses markiert die Krisen des Trinitdtsdenkens und for-
muliert einen Neubeginn (Kany 2007, bes. 405-475, 498 —501).

Augustinus, der zwischenzeitlich ein Fan des Neuplatonismus war, versucht
solche Reflexionen aufzunehmen und das biblisch-heilsgeschichtliche Zeugnis von
Gott in seinem Handeln und in der Unterschiedenheit der Personen zu bertick-
sichtigen. Dabei leitet ihn die Einsicht des Ambrosius, dass es unterschiedliche
Deutungen der alttestamentlichen Theophanien gibt und deshalb unterschiedliche
Auslegungen derselben bibelhermeneutisch legitim sind. Doch wer immer darin
erschienen sein mag, Vater, Sohn oder Geist oder die Drei-Einheit selbst, so bleibt
doch Gottes Wesen, die gottliche Substanz oder die gottliche Natur prinzipiell
unsichtbar. Insofern kommt er zu einer modifizierten Aufnahme der Figur des sich
selbst denkenden Denkens, das mit der Problematik der Einheit von Identitat und
Differenz verkniipft ist. Er entwickelt eine Analogie zwischen der menschlichen
Subjektivitidt und Geistigkeit und der gottlichen Subjektivitat und Geistigkeit, um
den Gedanken zu entfalten, dass Gott den Menschen nach seinem Bilde schuf, um
ihn aus reiner Gnade zugleich zu einer Weisheit zu befdhigen, die ihm ein ange-
messenes Verstdndnis des ewigen Gottes und seiner Menschwerdung moglich
macht. Dies eroffnet dem Menschen zugleich die Hoffnung, nicht durch eigene
Verdienste (z.B. platonische Theurgien), sondern aus freier Zuwendung Gottes, den
Weg zum Schopfer und zur wahren Heimat bei Gott wiederzufinden. Durch den
Mittler Christus werden die Menschen mit Gott versohnt und konnen durch ihn am
Ende Gott schauen und geniefden.

In fundamentaler Weise greift er methodisch die Metapher des Lichtes und der
Weisheit auf und bestimmt die Gottlichkeit des Vaters, des Sohnes und des Geistes
jeweils als Licht und Weisheit, die nicht als drei Lichter und drei unterschiedliche
Weisheiten vorgestellt werden diirfen, sondern als das eine Licht und die eine
Weisheit, weil sie alle wesenhaft Licht und Weisheit sind. Dabei ist es Aufgabe der
Trinitats-Lehre innerhalb der unterschiedlichen Denkweisen von Gott, nicht drei
Einzelne in Unterscheidung zu denken, sondern das eine Wesen Gottes in seiner
inneren Entfaltung, mithin als Einheit von Identitat und Differenz (Augustinus, De
Trinitate VII, 6-9): Dabei setzt Augustinus bei der Analogie der Liebe an, die das
liebt, was sie gut findet und im Grunde letztlich das schlechthin Gute, das plato-
nische Géttliche. Der Ausgang vom Menschen und seiner Erfahrung zwingt dazu,
den Liebenden (amans), den Geliebten (quod amatur) und die Liebe (amor) zwi-
schen beiden zu unterscheiden. Darin allerdings lauert die Gefahr, eine unter-
scheidende Dreiheit zu formulieren, weshalb Augustinus sowohl Geist, Liebe und
Erkennen als auch Gedachtnis, Einsicht und Wille so als Einheit zu denken ver-
sucht, dass sie in ihrem Wesensvollzug als Subjektivitat eins sind (Augustinus, De
Trinitate 1X, 2). Die Revolution seiner Denkungsart, ab Buch VIII von De Trinitate,



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 113

liegt also darin, dass Gott nicht als eine Sache zu begreifen ist, sondern als Be-
dingung der Mdglichkeit des Selbstvollzugs von Denken und Sein.

,Wie aber zwei sind der Geist und seine Liebe, wenn er sich liebt, so sind zwei
der Geist und seine Kenntnis, wenn er sich kennt. Also sind der Geist und seine
Liebe und seine Kenntnis eine Art Dreiheit, und diese drei sind eins, und wenn sie
vollkommen sind, sind sie gleich“ (Augustinus, De Trinitate, Buch IX, 4).

Diese drei also, Gedéchtnis, Einsicht und Wille, da sie nicht drei Leben sind, sondern ein
Leben, und nicht drei Geister, sondern ein Geist, sind konsequenterweise auch nicht drei
Substanzen, sondern eine Substanz. Das Gedéchtnis, sofern es Leben und Geist und Substanz
genannt wird, wird in bezug auf sich ausgesagt, insofern es aber Gedéchtnis genannt wird,
wird es relativ in bezug auf etwas genannt. Dies wiirde ich auch von der Einsicht und dem
Willen aussagen, auch Einsicht und Wille werden in bezug auf etwas ausgesagt (Augustinus,
De Trinitate, Buch X, 9; Kany 2007, 519).

Mit dem Hinweis auf die relationale Wirklichkeit der drei subjektiven Selbstvoll-
zlige kann Augustinus das Prinzip der unvermischten Einung der neuniénischen
Theologie aufnehmen und die Wechselseitigkeit jedes Aspektes auf das Ganze und
als Ganzes wahren, sodass weder die gottliche Subjektivitit noch die menschliche
Subjektivitidt wie Kuchenstiicke in drei Teile zu teilen ist.

Drei indes sind sie dadurch, dass sie aufeinander bezogen werden. Wenn sie nicht gleich
waéren, nicht nur jedes einzelne jedem einzelnen, sondern auch jedes einzelne ihrer Ge-
samtheit, so wiirden sie einander sicherlich nicht gegenseitig fassen. Es wird ja nicht blof§
jedes einzelne von jedem einzelnen, sondern auch ihre Gesamtheit von jedem einzelnen
erfasst. Ich erinnere mich namlich, dass ich Gedédchtnis, Einsicht und Willen habe; ich sehe
ein, dass ich einsehe, will und mich erinnere; ich will, dass ich will, mich erinnere und ein-
sehe; ich erinnere mich zugleich meines ganzen Gedachtnisses, meiner ganzen Einsicht und
meines ganzen Willens (Augustinus, De Trinitate, Buch X, 11).

Roland Kany beschreibt die drei Subjektvollzlige bei Augustinus als ein Bild der
Trintitat:

Mens, notitia, amor seien so ein gewisses Bild der Trinitat. Diese drei seien eines und eine
Substanz. Jedoch sind die drei nur dann einander gleich, wenn der Geist sich so weif}, wie er
ist, und wenn die Liebe so liebt, wie er sich weifs und wie er ist. [...] Die genannte Bedingung
freilich 1a#%t nochmals fragen, ob und wie ein solches Selbstwissen maoglich ist. Das zehnte
Buch von De trinitate liefert eine iiberraschende, faszinierende Losung. Den Leitfaden dafiir
gibt das delphische Gebot: ,Erkenne Dich selbst!“ (Kany 2007, 514).

Anders als Plotin entwickelt Augustinus nach Kany ein alternatives Argument ge-
gen die Skeptiker beztglich des Problems von Teil und Ganzem in der Selbster-



114 —— Bernhard Nitsche

kenntnis und der Selbstbeziehung des Geistes. Wie kann sich der Geist als ganzer
auf sich als ganzen beziehen?

Augustinus unterscheidet die notwendige Selbstgegenwart, das ,Sich-Wissen, als se nosse
von dem bewussten, diskursiven Sich-selbst-Denken, se cogitare. Wenn der Geist sich denkt,
kann er sich wahre und falsche Vorstellungen machen, so wie man auch sonstige Gegenstédnde
falsch oder richtig betrachtet. Aber allem Sich-Denken liegt als Bedingung seiner Moglichkeit
das Sich-immer-schon-Wissen voraus. Dieses Sich-Wissen ist unableitbar und urspringlich.
Es mangelt ihm an nichts, denn mehr als die Einsicht, dass ich es bin, der von der Devise
»Erkenne Dich selbst!“ angesprochen wird, muss und kann gar nicht gewusst werden. Dieses
unmittelbare Selbstwissen ist also kein intentionales Wissen eines Gegenstandes (Kany 2007,
516).

Mit dieser Uberlegung bewegt sich Augustinus zugleich auf der Hohe auch mo-
derner Subjekttheorie, die die Reflexionstheorie vom Subjekt und ihre nachtrag-
liche Einheit in der Tradition des Aristoteles und Kants kritisiert. Im Sinne von
Dieter Henrich geht es folglich um eine Begriindung der urspriinglichen, prére-
flexiven Vertrautheit des Ich mit sich, auch wenn diese auf unterschiedlichen
Wegen zu begriinden versucht wird. Fichte hat dieses urspriingliche, vorintentio-
nale Sich-Wissen spater als ,intellektuelle Anschauung® bezeichnet. Im Unter-
schied zu Plotin, der der Tradition des Aristoteles verbunden bleibt und die Pro-
blematik nur auf einer transzendenten Ebene von Hyperformeln zu 16sen vermag,
betont Augustinus die vorintentionale, unthematische und prinzipielle Selbstge-
genwart des Subjektes fiir sich, die es ihm erlaubt, den menschlichen Geist (mens)
als Bild Gottes zu verstehen und ihn unter dem leitenden Aspekt der Selbster-
kenntnis als Dreiheit von Erkennendem, Erkanntem und Erkenntnis zu entfalten.
So ist die Dreifalt der von Gott verdankten menschlichen Subjektivitat Abglanz der
dreifaltigen Selbstgegenwart Gottes.

4.3 Leonardo Boff: Soziale Analogie lebendiger,
perichoretischer, befreiender und
gerechtigkeitsorientierter Gemeinschaft

Zu den Problemen christlichen Gott-Denkens gehort die Schwierigkeit, dass die
Betonung der Einheit in der Regel Miihe hat, die Dreiheit der Personen genetisch
herzuleiten und zu profilieren, wie umgekehrt die Betonung im Ausgang von den
Personen bzw. der Person des Vaters, Schwierigkeiten hat, die Einheit genetisch zu
begriinden und zu wahren. In diesen Konzepten kommt es darauf an, jeden
Tritheismus zu vermeiden. Damit verbunden ist die resonanztheoretisch relevante
Einsicht, dass monosubjektive Gotteskonzepte vielfach mit einer auf das einzelne



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 115

Subjekt und seine Individualitidt konzentrierte Spiritualitit einher gehen. Umge-
kehrt fiihrt der Ansatz bei den Personen zu einer Option, die Beziehung zwischen
Menschen in den Vordergrund zu ricken und dem Umstand Rechnung zu tragen,
dass der Mensch nur in und aus Beziehungen lebendig ist und nur in und aus
Beziehung eine reife Personlichkeit ausbilden kann. Haben Origenes und Augus-
tinus vor allem die Analogie zwischen dem einen menschlichen Subjekt und der
gottlichen Subjektivitdt im Blick, so kann bereits biblisch fiir die Gottebenbild-
lichkeit des Menschen der Einwand ins Feld gefiihrt werden, dass die Menschen als
Mann und Frau in ihrer Beziehung zueinander Ebenbild Gottes sind. Doch ist diese
Beziehungsorientierung nicht nur fiir die menschliche Ebene relevant, sondern
auch fiir das christliche Gott-Denken. In dieser Weise wurde seit den 1970er Jahren
das Beziehungsdenken in der Trinitats-Lehre populdr und entwickelten sich un-
terschiedliche Konzepte einer sogenannten ,sozialen Trinitdtslehre“. Diese ak-
zentuierte die Beziehungen der goéttlichen Personen untereinander in starkerer
Weise und forcierte die lebensdynamische Differenzierung im Gottesbild. Von ka-
tholischer Seite war zudem bedeutsam, dass das Zweite Vatikanische Konzil (1962 —
1965) in seiner Kirchenkonstitution und in seinem Okumenismus-Dekret die tri-
nitarische Gemeinschaft von Vater-Sohn und Geist als Ur-Bild der Kirche expo-
nierte (Unitatis redintegratio 2) und die Kirche als das von der Gemeinschaft des
Vaters und des Sohnes und des Geistes her geeinte Volk Gottes verstand (Lumen
gentium 4).

Der lateinamerikanischen Theologie der Befreiung verpflichtet, sah Leonardo
Boff wie Jirgen Moltmann und andere, dass ein strenger Monotheismus zur Kon-
zentration von Macht auf eine einzige Instanz fiihren kann und dadurch autoritire
gesellschaftliche Beziehungen in Kirche und Welt theologisch vielfach gestiitzt
wurden und werden. Dies gilt sowohl fir die griechische Tradition, die von der
Monarchie des Vaters als Prinzip der Gottheit ausging, als auch fiir die lateinische
Tradition der Selbstdifferenzierung des einen Wesens. Beide Traditionen stellen
den Primat der Einheit in den Mittelpunkt und verbinden dies auf entsprechende
Weise mit einem ,monarchischen® Leitungsstil bzw. Herrschaftsanspruch. In
Treue zum Konzil — das in den Eucharistiegemeinschaften und Ortskirchen die
Kirche als ganze erwachsen sah: ,In ihnen und aus ihnen besteht die eine und
einzige katholische Kirche“ (Lumen gentium 23) — und den Herausforderungen
einer Politischen Theologie im lateinamerikanischen Kontext, interpretierte Leo-
nardo Boff die Formulierung des Konzils, wonach die Kirche in der romisch-ka-
tholischen Kirche subsistiert, entlang der trinitatstheologischen Sprachregelung,
dass Vater, Sohn und Geist je eine Hypostase oder distinkte Subsistenz der einen
Gottheit sind. Von daher war es flir ihn konsequent, die einzelnen lebendigen
christlichen Gemeinschaften in ihrer Beziehung in sich und untereinander als
Trager und Verwirklicher der Katholizitat der einen weltumspannenden Kirche im



116 —— Bernhard Nitsche

altkirchlichen Sinne zu begreifen. In diesem Sinne formulierte Boff paradigma-
tisch: ,die Trinitat ist unser wahres Gesellschaftsprogramm® (Boff 1987, 29). Typi-
scherweise reagierte Rom unter Fiihrung von Kardinal Ratzinger mit den Thesen,
dass die polyzentrischen Ortskirchen in und aus der (romischen) Universalkirche
unter Leitung des Papstes existieren und dass ,,subsistit in“ (Lumen gentium 8) nicht
trinitatstheologisch, sondern christologisch zu verstehen sei, weshalb es nur eine
grundlegende (rémische) Instanz und Subsistenzweise gibt. Entsprechend erganzt
auch Papst Franziskus den Konzilstext, wonach die eine Kirche in und aus den
Ortskirchen existiert, in umgekehrter Perspektive: ,so wie die Teilkirchen in und
aus der [romischen] Weltkirche leben und erblithen; und ergénzt warnend: ,falls
sie von der [romischen] Weltkirche getrennt wéren, wirden sie sich schwachen,
verderben und sterben“ (Papst Franziskus, Schreiben an das pilgernde Volk Gottes
in Deutschland, 9).

Demgegeniiber betont Boff, dass die Trinitdt von den Beziehungen der gottli-
chen Personen zueinander her zu denken ist und als perichoretische Gemeinschaft,
mithin als Einheit durch Einung verstanden werden kann, die durch eine unend-
liche gottliche Gemeinschafts- und Durchdringungsdynamik gekennzeichnet ist.

Mit-Sein und Einander-Durchdringen der géttlichen Personen. Es gibt einen totalen Lebens-
kreislauf und eine vollkommen gemeinsame Gleichheit zwischen den Personen, ohne ir-
gendein Vorher oder Dariiber. Alles ist in ihnen gemeinsam und wird einander mitgeteilt,
aufler dem Unmitteilbaren: dem, was sie voneinander unterscheidet. [...] Von daher beziehen
wir die Utopie der Gleichheit, die die Unterschiede achtet, der vollen Gemeinschaft und der
gerechten Beziehungen fiir Gesellschaft und Geschichte (Boff 1987, 112).

Gleichwohl insistiert Boff darauf, dass die Perichorese der gottlichen Personen in
ihrer Dreifaltigkeit nur ein einziges Handlungssubjekt konstituiert, weil die Per-
sonen in allem in vollkommener Ubereinstimmung leben und gemeinsam handeln.
So ist Gott als unsterbliches Leben existent, indem jede Person ganz aus sich her-
austritt und der anderen gottlichen Person vollkommen zuwendet, um von daher
ganz zu sich zuriickzukehren und bei sich zu sein. Auf diese Weise ist jede Person
lebendige Fiille und ewiges Lebendigsein in Beziehung aus sich und fiir die andere
Person. Die Wechselseitigkeit dieses kommunikativ kommunialen Wesens Gottes
ist durch die unbedingte Offenheit, hochste Gegenwart, ewige Transzendenz und
unendliche Gemeinschaft miteinander bestimmt, die den Menschen und die
Menschheit zu einer Gemeinschaft nach dem Bild der Trinitdt einlddt. Diese Be-
rufung zum Leben in und aus Gemeinschaft, die das Eigenrecht der Person nicht
negiert, sondern respektiert, gilt, obwohl die Geschichte durch Abhéngigkeiten,
Briiche und Verwerfungen gekennzeichnet ist und die Wiirde des Menschen viel-
fach mit Fiiflen getreten wird. So ist jede Person von anderen Personen her und
verwirklicht in ihren personlichen Eigentiimlichkeiten eine je eigene Beziehung in



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 117

der Gemeinschaft. Die Unterscheidung der Personen und ihre je eigene Person-
lichkeit ist also sowohl Voraussetzung als auch Ausdruck ihrer Gemeinschaft
miteinander und Bedingung ihrer Kommunikation untereinander. Insofern ver-
steht Boff die Trinitdit im Ausgang von den Personen als die Gemeinschaft
(communio), die in ewiger, wesenhafter GemeinsamkKkeit existiert. Von daher wird
die trinitarische Gemeinschaft als Grundlage einer umfassenden gesellschaftlichen
Befreiung profiliert, der Vater als Ursprung und Ziel aller Befreiung, der Sohn als
Mittler umfassender Befreiung und der Heilige Geist als die zur Befreiung trei-
bende gottliche Kraft (Boff 1987, 145—242). Hinsichtlich der anthropologischen und
gesellschaftlichen Relevanz wird die jidische Figur des Gerechten zur Leitfigur
messianischer Befreiungspraxis:

Wenn der Mensch mit dem Mysterium [des dreieinen Gottes] in Freundschaft lebt (wenn er
im Stande der Gnade ist), dann bedeutet solche dreifaltige Gegenwart eine wahre Einwoh-
nung der drei gottlichen Personen im Herzen des Gerechten. Je gerechter der Gerechte lebt,
desto mehr ldsst er das Geheimnis des Lebens (den Vater) durchscheinen, um so mehr
leuchtet in ihm die Wahrheit (der Sohn) [auf] und strahlt die Liebe (der Heilige Geist) [aus].
Da die Dreifaltigkeit ein lebendiges Geheimnis in ewigem Vollzug ist, konnen wir mit den
Mystikern sagen, dass im Leben der Gerechten der Vater bestdndig den Sohn ,zeugt“ und die
Adoptivkinder in den eingeborenen Sohn einfiigt; Vater und Sohn schenken sich bestandig in
Liebe selbst, ergiefien sich in die iibrigen Geschépfe und einen sie sich, das heifit, Vater und
Sohn ,hauchen bestdndig den Heiligen Geist“ in der Lebenstiefe des Gerechten (Boff 1987,
254).

Damit wird politisch ein Verstandnis der Kirche als messianische Gemeinde und
soziale Avantgarde proklamiert, die sich nach dem Bild der Trinitdt visiondr aus-
richtet und Beziehung sowie Gemeinschaft durch Teilhabe und Mitbestimmung
fordert. Zudem ist die Einmaligkeit der Person und ihrer Charismen im Dienst an
der Gemeinschaft zu wiirdigen sowie Leitung durch die Prinzipien aktiver Teil-
nahme und Teilhabe (Sacrosanctum Concilium 14-20, 30-31, 48-49) und Kkolle-
gialer Fihrung (Lumen gentium 22) zu organisieren. Dies impliziert auch die
synodale Beratung und Entscheidungsfindung. Kontrastiv ist dies ein Leithild, das
die faktische Entwiirdigung, die soziale und wirtschaftliche Ausbeutung oder die
politische Unterdriickung von Menschen sowie die kommunikative Ausgrenzung
oder patriarchale Bevormundung von Menschen kritisiert.

4.4 Bernd Jochen Hilberath: Menschheitsuniversale und
selbstmitteilungsorientierte Modellierung

Bernd Jochen Hilberath folgte urspriinglich dieser relationalen Differenzierung im
Gotteshild, um spéter, aufgrund der interreligiosen Begegnungen, fiir eine



118 —— Bernhard Nitsche

»Schwache Trinitatslehre zu pladieren, die konsequent im Blick behalt, dass sie als
Reflexion auf die Bedingungen der Mdéglichkeit nur dienende Begriindung fiir die
heilsgeschichtlichen Erfahrung ist. Daraus resultiert eine schwache lebensdyna-
mische Differenzierung in Gott und wird spater die lebensdynamische Einheit
Gottes als Schopfer, Versohner und Vollender hervorgehoben. Gegeniiber den bis-
her vorgestellten Konzepten vollzieht er eine gewisse Abkehr von der Ebene der
theologischen Reflexion und ihren intrikaten philosophischen Problemen sowie
ihren tendenziell abstrakten theologischen Prinzipien, Begriffen und Reflexions-
figuren (Boff 1987, 58 —118), um auf die priméare Ebene der religiésen Erfahrung der
Menschen von Gott und mit Gott zuzugehen und das trinitarische Sprechen als
Ausdruck fiir menschliche Erfahrungen der Néhe Gottes zu begreifen.

Ich verzichte also darauf, von Vater, Sohn und Geist als den drei Personen des einen Wesens
zu reden, sondern bemiithe mich, in gewisser Weise in Analogie zur orthodoxen Theologie,
von der Quelle der Gottheit, ihrer Exzentrizitdt und ihrer Konzentration, von ihrer zentri-
fugalen und ihrer zentripetalen Kraft zu sprechen (Hilberath 2003, 74).

Die Erfahrung von Gott als Mitte der Existenz und Quelle des Lebens sowie seine
zentrifugale Macht und Prédsenz im ganzen Universum und in der ganzen Men-
schengeschichte schliefst mdgliche intensive Knotenpunkte der Konzentration
gottlicher Gegenwart nicht aus. Christlicher Glaube ist vom Leitgedanken der
Selbstmitteilung Gottes und seiner zentrifugalen wie zentripetalen Dynamik be-
stimmt. Er verbindet die exzentrische Universalitdt und Prasenz Gottes mit dem
Heiligen Geist und versteht Jesus Christus als die entscheidende Konzentration der
Gottesgegenwart. Doch erlaubt dieses Schema, unterschiedliche Erfahrungen und
Traditionen der Versprachlichung Gottes und seiner konzentrierten Gegenwart zu
wirdigen. Dadurch kénnen die Transzendenzerfahrungen in unterschiedlichen
Traditionen und Religionen und in verschiedenen Sprachspielen als Weisen der
Erfahrung von Gottes Présenz und Selbstkommunikation identifiziert werden.
Entsprechend kann christliche Gott-Rede unterschiedlichste Erfahrungen wiirdi-
gen und christliches Trinitdtsdenken selbst auf neue Weise menschenbezogen und
interreligiés kommunikationsfahig werden. Die beziehungsorientierten und kom-
munikativ sozialen Implikationen eines solchen Gott-Denkens, welches die Selbst-
mitteilung und Selbstkommunikation des unsichtbaren Gottes ins Zentrum der
Erfahrung von Menschen riickt, konnen abschliefSend mit Bernd Jochen Hilberath
in einem ausfithrlichen Zitat zusammengefasst werden:

Wenn Jesus und der Geist in die ,Definition Gottes“ (W. Kasper) hineingehoren, dann gibt es in
Gott Geschichte und Dynamik, Kreuz und Auferstehung, Einheit in Vielfalt, lebendige Ge-
meinschaft. Gottes Vision vollendeter Kommunikation und Gemeinschaft wird dann tiberall
dort als Anspruch geltend gemacht, wo



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 119

1.  Menschen Mitmenschen Raum geben zur Selbstmitteilung;
Menschen sich verantwortlich verhalten;

3. Menschen sich auf communicatio und communio einlassen, indem sie die Fi-
xierung auf die Angst, dabei selbst zu kurz zu kommen, tiberwinden und darin
selbst ein Stiick Identitdt gewinnen (K. Rahner: ,der Mensch ist — indem er sich
weggibt®);

4. Menschen zum [Lebensengagement] (,Opfer®) bereit sind, um Andere zu sich
selbst zu ermachtigen;

5. Menschen Kommunikations-, Entscheidungsregeln entwickeln, die Minder-
heiten ein Existenzrecht geben, ohne ihnen ein Diktat einzurdumen;

6. Menschen darauf verzichten, sich zu ,verbridem®/ zu ,vergeschwistern“ auf
Kosten Dritter, die aufSen vor bleiben;

7.  Menschen den ersten Schritt unternehmen, z.B. in Fragen der Abriistung, der
Guterverteilung, der Versohnung;

8. Menschen Kirche so gestalten, dass die Strukturen von communicatio und
communio ihrer Herkunft und ihrem Auftrag entsprechen: dass deutlich wird,
Kirche lebt nicht aus sich selbst [, sondern aus der Zuwendung des dreieinen
Gottes], und fir sich selbst [, sondern zugunsten der Gemeinschaft der Men-
schen mit Gott und der Menschen nicht untereinander.] [...]

9. Menschen in Weltgesellschaft und Weltkirchen sich weniger als ,Realpolitiker*
gebérden, denn als Visiondre. (Hilberath, 2003, 77-78)

Die Wahrheitsfrage stellt sich vor diesem kommunikativen und beziehungsorien-
tierten Denken neu: ,Es gibt keine vom Subjekt losgeloste objektive Wahrheit. Je
entscheidender Wahrheit fiir das Leben ist, umso mehr wird sie in der Kommu-
nikation konstituiert. [...] Das Kriterium der Wahrheit in Beziehung ist ihre Fa-
higkeit, Beziehung zu stiften und zu bereichern“ (Hilberath, 2003, 78).

Bibliographie

Albertz, Rainer. 1992. ,Mensch II. Altes Testament*. In TRE 22, hg.v. Gerhard Mdiller, 464 - 474.
Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Augustinus, Aurelius. 2003. De trinitate. Lateinisch - Deutsch. Philosophische Bibliothek Meiner 523,
hg.v. Johann Kreuzer. Hamburg: statt Meiner.

Balthasar, Hans U. von. 1938. Geist und Feuer. Origines. Ein Aufbau aus seinen Schriften.
Salzburg/Leipzig: Mdiller.

Boff, Leonardo. 1987. Der dreieinige Gott. Dusseldorf: Patmos.

Braun, Hanna. 2023. Der vulnerable Mensch als Ebenbild Gottes. Eine Grundlequng fiir inklusive
Sprechweisen in der theologischen Anthropologie. Stuttgart: Kohlhammer.



120 —— Bernhard Nitsche

First, Alfons. 2022. Wege zur Freiheit: Menschliche Selbstbestimmung von Homer bis Origenes.
Tiibingen: Mohr Siebeck.

GroR, Walter. 1981. ,,Die Gottebenbildlichkeit des Menschen im Kontext der Priesterschrift“. ThQ 161:
244 -264.

Hengel, Martin. 1971. “,Was ist der Mensch?‘ Erwagungen zur biblischen Anthropologie heute®. In
Probleme biblischer Theologie. Gerhard von Rad zum 70. Geburtstag, hg.v. Hans Walter Wolff,
116 -135. Miinchen: Kaiser.

Hilberath, Bernd Jochen. 2003. ,,Der dreieine Gott als Orientierung menschlicher Kommunikation
angesichts der Kommunikationswelten ,Weltgesellschaft’ und \Weltkirchen*. In Wahrheit in
Beziehung. Der dreieine Gott als Quelle und Orientierung menschlicher Kommunikation, hg.v. Bernd
Jochen Hilberath, Martina Kraml und Matthuas Scharer. Ostfildern: Griinewald.

Irendus von Lyon. 1997. ,Adversus haereses“. In Irendus von Lyon / 4: Adversus haereses: IV. Fontes
Christiani 8/4, hg.v. Norbert Brox, 12-363. Freiburg i. Br. [u.a.]: Herder.

Irmscher, Hans Dietrich. 1991. ,Herders Verstdndnis von ,Humanitat*. In Briefe zur Beforderung der
Humanitdt. Bd. 7, Herder Werke, hg.v. Hans Dietrich Irmscher. Frankfurt am Main: Deutscher
Klassiker-Verlag.

Jacobi, Friedrich Heinrich. 2000. ,,Von den géttlichen Dingen und ihrer Offenbarung®. In Schriften
zum Streit um die géttlichen Dinge und ihre Offenbarung. Bd. 3, Jacobi Werke, hg.v. Walter
Jaeschke, 33-119. Hamburg [u.a.]: Meiner.

Kant, Immanuel. 2016. ,,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. In Immanuel Kant Werke IV:
Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie, hg.v. Wilhelm Weischedel, 7-102. Darmstadt: WBG.

Kant, Immanuel. 2016. ,Kritik der praktischen Vernunft“. In Immanuel Kant Werke 1V: Schriften zur
Ethik und Religionsphilosophie, hg.v. Wilhelm Weischedel, 103 - 302. Darmstadt: WBG.

Kant, Immanuel. 2016. ,Metaphysik der Sitten“. In Immanuel Kant Werke 1V: Schriften zur Ethik und
Religionsphilosophie, hg.v. Wilhelm Weischedel, 303 - 634. Darmstadt: WBG.

Kant, Immanuel. 2017. ,,Der Streit der Fakultaten“. In Immanuel Kant Werke VI: Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pddagogik, hg.v. Wilhelm Weischedel, 261-394.
Darmstadt: WBG.

Kany, Roland. 2007. Augustins Trinititsdenken. Bilanz, Krititk und Weiterfiihrung der modernen Forschung
zu ,,De trinitate“. Tibingen: Mohr Siebeck.

Kobusch, Theo. 2023. Metaphysik der Freiheit. Munster: Aschendorff Verlag.

Krings, Hermann. 1980. System und Freiheit. Praktische Philosophie 12. Freiburg i. Br. [u.a.]: Alber.

Lohfink, Norbert. 1988. ,Macht euch die Erde untertan®. In Studien zum Pentateuch, hg.v. Norbert
Lohfink, 11-28. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk.

Lumen gentium. Dogmatische Konstitution tGber die Kirche. 2004 (1064). In Herders Theologischer
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. v. Peter Hinemann und Bernd Jochen
Hilberath, Bd. 1, Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete,
Erkldrungen. Lateinisch-deutsche Studienausgabe, 73 -192, Freiburg i. Br.: Herder.

Nitsche, Bernhard. 2008. Gott und Freiheit. Skizzen zur trinitarischen Gotteslehre. ratio fidei 34.
Regensburg: Friedrich Pustet.

Nitsche, Bernhard. 2022. ,,Offenbarung als Resonanzereignis.“ In Problemfall Offenbarung. Grund -
Konzepte - Erkennbarkeit, hg.v. Bernhard Nitsche und Matthias Remenyi. Unter redaktioneller
Mitarbeit von Agnes Slunitscheck, 251-288. Freiburg i. Br. : Herder.

Nitsche, Bernhard 2023a. ,Resonanz und Sakrament. Teil 1: Hartmut Rosas Resonanztheorie als
Indikator fir ein lebendiges Sakramentenverstandnis€. Theologie und Glaube 3: 201-216.



Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes =— 121

Nitsche, Bernhard 2023b. ,Resonanz und Sakrament. Teil 2: Der sakramentale Vollzug als
Resonanzerfahrung“. Theologie und Glaube 4: 294 - 303.

Ovid, Publius Naso. 2017. Metamorphosen. Sammlung Tusculum. Berlin/Boston: Walter de Gruyter.

Pannenberg, Wolfhart. 1988 -1993. Systematische Theologie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Papst FRANZISKUS. 2019. Schreiben an das pilgernde Volk Gottes in Deutschland. Online unter https:/
www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_
lettera-fedeligermania.html (Stand: 08.06.2024).

Philon von Alexandria. 1962. ,De plantatione“. In Philo von Alexandria: Die Werke in deutscher
Ubersetzung. Bd. 4, hg.v. Leopold Cohn, 147 -187. Berlin/Boston: Walter de Gruyter.

Plotin. 2020. Schriften in deutscher Ubersetzung. Philosophische Bibliothek Meiner 743, Gibers. von
Richard Harder. Hamburg: Meiner.

Propper, Thomas. 2011. Theologische Anthropologie I. Bd. 1, Theologische Anthropologie. Freiburg i. Br.:
Herder.

Rosa, Hartmut. 2016. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp.

Sacrosanctum Concilium. Konstitution tber die heilige Liturgie. In Herders Theologischer Kommentar
zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. v. Peter Hinemann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1, Die
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erkldrungen.
Lateinisch-deutsche Studienausgabe, 3-56, Freiburg i. Br.: Herder.

Schelling, Friedrich Wilhelm Josef. 2011. Uber das Wesen der menschlichen Freiheit. Philosophische
Bibliothek Meiner 503, hg.v. Thomas Buchheim. Hamburg: Meiner.

Thomas von Aquin. 1941. ,Summa Theologica“. In Erschaffung und Urzustand des Menschen. Bd. 7, Die
deutsche Thomas-Ausgabe, hg.v. Dominikanerprovinz Teutonia e.V. Berlin/Boston: Walter de
Gruyter.

Unitatis redintegration. Dekret {iber den Okumenismus. In Herders Theologischer Kommentar zum
Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. v. Peter Hinemann und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 1, Die
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erkidrungen.
Lateinisch-deutsche Studienausgabe, 211-241, Freiburg i. Br.: Herder.

Wendel, Saskia. 2011. ,Glauben statt Wissen. Zur Aktualitdt von Kants Modell des ,praktischen
Vernunftglaubens®. In Idealismus und natiirliche Theologie, hg.v. Margit Wasmaier-Sailer und
Benedikt Paul Gocke, 81-103. Freiburg i Br: Alber.

Wolff, Hans Walter. 1994. Anthropologie des Alten Testaments. Giitersloh: Kaiser.


https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_lettera-fedeligermania.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_lettera-fedeligermania.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/letters/2019/documents/papa-francesco_20190629_lettera-fedeligermania.html




	Bernhard Nitsche
	Resonanz von Gottesbild und Lebensform: Der Mensch als Ebenbild Gottes
	1 Begriff und biblischer Bedeutungszusammenhang
	1.1 Geistanalogie
	1.2 Gestaltanalogie
	1.3 Herrschaftsanalogie
	1.4 Die Relationsanalogie

	2 Systematische Implikationen der Gottebenbildlichkeit
	3 Geschichtliche Aktualisierungen
	4 Exemplifikationen
	4.1 Origenes: Entsprechung in Freiheit und Verantwortung
	4.2 Augustinus: Selbstvollzug menschlicher Subjektivität in Gedächtnis, Einsicht und Wille
	4.3 Leonardo Boff: Soziale Analogie lebendiger, perichoretischer, befreiender und gerechtigkeitsorientierter Gemeinschaft
	4.4 Bernd Jochen Hilberath: Menschheitsuniversale und selbstmitteilungsorientierte Modellierung

	Bibliographie

	https://doi.org/10.1515/9783111352657-007

