
Jonas Erulo
Resonanz und Emanzipation
Hartmut Rosa zwischen Kritischer Theorie und Konformismus?

Hartmut Rosa beansprucht für sich eine Verbindung insbesondere mit der ersten 
Generation der Kritischen Theorie. Adorno, Horkheimer, Marcuse, Benjamin, 
Fromm – auch in Rekurs auf Marx und Lukács – sind die expliziten Hauptbezüge 
(Rosa 2016, 51. 541 – 549. 555 – 587). Gegen das negativ-kritische Vorgehen etwa eines 
Adornos will Rosa mit seiner Resonanztheorie aber eine „affirmative Revolution“ 
(Rosa 2017, 311 – 329) Kritischer Theorie vollziehen.¹ Mit „Resonanz“ soll ein in
haltlich bestimmtes Kriterium zur Kritik des Bestehenden und dessen, worum es in 
den angestrebten anderen Verhältnissen gehen soll, angegeben werden.² Im fol
genden Beitrag soll das Kriterium der Resonanz auf seine impliziten und expliziten 
Kontinuitäten zu Motiven der Kritischen Theorie Adornos sowohl in seiner Be
stimmung als auch in seiner Funktionsweise beleuchtet werden. Gefragt wird, ob 
Rosa mit seinem affirmationistischen Turn eine erweiternde und präzisierende 
Ergänzung der Kritischen Theorie vornimmt und insbesondere, ob dabei deren 
kritischen Schärfe und emanzipatorische Intention bewahrt wird.

1 Worum es geht: Das Gute Leben und Glück
Die vielleicht stärkste Übereinstimmung zwischen Rosa und der (frühen) Kriti
schen Theorie kann in der Zentralität der Frage nach Glück und dem guten Leben 
gefunden werden. Diese will Rosa von einer epistemischen Abwertung befreien, die 
mit ihrer Privatisierung (Rosa 2016, 18) in der Moderne einhergeht. Die Frae nach 
Glück bekommt in der frühen Kritischen Theorie ausdrücklich erkenntnistheore

1 Die frühe Kritische Theorie wurde schon immer mit der Kritik konfrontiert, keinen Maßstab 
ihrer Kritik des bestehenden ausweisen zu können. Eine Rekonstruktion und partielle Wieder
legung des Vorwurfes findet sich in Eichler 2013, 32– 64.
2 In diesem Bestreben gegenwärtiger Kritischer Theorie steht Rosa nicht allein: Auf unter
schiedlicher Weise suchen unter anderen Axel Honneth, Rahel Jaeggi, Christoph Menke nach 
greifbareren Kriterien der Kritik und der Benennung des Sein-Sollenden anderen, ohne dabei zu 
einem programmatischen Affirmationismus überzugehen, wie es etwa bei Badiou der Fall ist 
(Badiou 2003). Dabei verpflichten sich Honneth (Honneth 2011) und Jaeggi (Jaeggi 2014) eher 
einem Modus der immanenten Kritik, der vom Gegenstand heraus die Kriterien entwickelt; 
Menke arbeitet sich an der Unverfügbarkeit des Glückens konkreter Freiheit in der Dialektik von 
Kraft und Form ab.

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-005 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-005


tische und metaphysische Dignität und wird als „nicht formulierbare[s] Gegen
glück“ zur Instanz des Protestes im Namen „einer anderen Existenzweise“ (Rosa 
2016, 51). Rosa selbst zitiert dazu Hauke Brunkhorst: „Die universelle Sehnsucht 
nach Glück und Erfüllung ist der kritischen Theorie ein Letztes“ (Brunkhorst 1985, 
375; Rosa 2016, 51). Die Glücksthematik (bzw. die Verunmöglichung von Glück) wird 
dabei in Bezug auf die gesellschaftliche Gesamtvermittlung und dem daraus re
sultierenden „gesellschaftlichen Weltverhältnis“ (Rosa 2016, 52) thematisiert. In der 
Philosophischen Terminologie schreibt Adorno, dass Philosophie sich am „Begriff 
des richtigen Lebens“ orientieren müsse, will „sie nicht bloß zu einem Spiel mit sich 
selbst werden“ (Adorno 1973, 190). Wie ist aber dieses Vorhaben kompatibel mit 
Adornos Wort, demnach es im Falschen kein richtiges Leben gebe? (Adorno 2003b, 
43). Die ganze Bemühung Kritischer Theorie müssen verstanden werden als der 
Versuch, diese Spannung auszuhalten und die Frage doch noch stellen zu können, 
was zu einem neuen Verständnis von Philosophie führt (Adorno, 1973, 190). Die 
Aussage Adornos zeugt daher weniger von einem Pessimismus – wie Rosa unter
stellt – als von der Weigerung, über Abkürzungen des Weges und Verkürzungen 
der Sache sich auf das richtige Leben zu berufen.
(1) Die Aussage meint grundsätzlich, dass es keinen direkten Zugang zu einem 

Kriterium für das gute Leben geben kann, angesichts der Totalität des Fal
schen/der falschen Totalität, da innerhalb dieser auch die Einzelnen und damit 
ihr Bezug zur Wahrheit auf eine verstellte Weise vermittelt ist. Existiert der 
Mensch in bestimmten Verhältnissen und sind diese Verhältnisse solche, die 
den Menschen entmenschlichen und das Subjekt entmündigen, dann stellt sich 
die Frage, wie überhaupt der Maßstab gewonnen werden kann, um gegebene 
Verhältnisse im Namen des Menschen einer Kritik zu unterziehen und zu 
verändern (Erulo 2024, 79– 84).

(2) Sie ist kohärent mit Adornos Ablehnung einer Anthropologie als Bestimmung 
dessen, was der Mensch sei (Adorno 2003e, 130), aus der man die Bedingungen 
des gelingenden Lebens ableiten könnte. Diese impliziere eine Ontologisierung 
und Verdinglichung des Menschen (Edinger 2022, 186). Dabei will Adorno 
vermeiden, dass das gute Leben als Realisierung von essentialistisch aufge
fassten Merkmalen des Menschen als „Gattungswesens“ verstanden wird, was 
den Ernst der tatsächlichen (Opfer)geschichte übergehen würde: Im Begriff des 
Menschen beziehungsweise des guten Lebens wäre zumindest ein Unterpfand 
des realisierten guten Lebens gegeben, welches sich des „Zeitkerns“ (Adorno 
2003c, 364) entledigt.

(3) Schließlich will sich Adorno einer Logik der Erwartung-Entsprechung entzie
hen, die das Gelingen als Sättigung eines Mangels versteht. Zwar impliziert 
Adornos Glücksvorstellung eine Erfüllung des Mangels, jedoch als Minimal- 
und Vorbedingung, die den materiellen Kern des Glückes bewahrt: Das Kri

56 Jonas Erulo 



terium „dass keiner mehr hungern soll“ (Adorno 2003b, 206) gilt, weil unge
schmälerte „Freiheit […], einzig unter gesellschaftlichen Bedingungen entfes
selter Güterfülle“ (Adorno 2003c, 218) hervorzubringen sei. Doch selbst die 
Bedürfniserfüllung bricht mit der Formulierung von Bedürfnissen in der 
Warentauschgesellschaft (Adorno 2003d, 392 – 396), und lasse sich nicht mit 
einer Entfesselung der Produktivkräfte decken. Die Ablehnung einer Logik der 
Sättigung des Mangels gelte prinzipiell, auch angesichts der Verwandtschaft 
zwischen Glück und Wahrheit: Beide seien Überschüssiges und Umfassendes 
und lassen sich nicht von der Struktur des Subjektes ableiten (Adorno 2003b, 
126). Außerdem würde eine solche Logik in ihrem Glücks- und Wahrheits
verständnis das Bestehende reproduzieren. Das „richtige Leben“ impliziert 
aber eine andere Vermittlung von Subjekt, Welt und deren Verhältnis, die ei
nen Moment der Unverfügbarkeit und Überraschung beinhaltet. Aus diesen 
Gründen wird für Adorno „Glück“ zugänglich stets nur fragmentarisch, in 
schwindenden Erfahrungen (Adorno 2003b, 126), die als „Spur“ eines „ganzen 
Glückes“ (Adorno 2003c, 395 – 396), das auf ein anderes Ganzes verweist und 
die bestehende Selbstidentität bricht, zu deuten sind. Das Offenhalten der 
„Versprechungen jenes anderen“ (Adorno 2003c, 395 – 396) scheint auch die 
von Adorno geschätzte Lehre der kantischen Glücksthematik zu sein: Es ist die 
Forderung nach der Realisierung von Glück in Entsprechung der Moralität, die 
die Selbstidentität des moralischen Subjektes unterbricht. Es genügt nicht, dass 
das moralische Subjekt im Vollzug der Moralität mit sich übereinstimmt: Zum 
höchsten Gut gehört auch eine (unverfügbare) Realisierung von Glück, die eine 
andere Verfassung der Welt intendiert (Kant, GMS, BA 62). Die Verbindung von 
Freiheit und Glück befreit Freiheit vor Selbstreferenzialität und bringt selbst 
den utopischen und nicht auto-produktiven Charakter des sein sollenden ins 
Spiel.³

Selbst wenn nun Rosa eine affirmative Bestimmung des guten Lebens als Qualität 
der Weltbeziehung, in denen Resonanzerfahrungen gelingen kann, festmacht, 
dann steht er in einer Kontinuität zu dem Zugang Adornos. Das Kriterium der 

3 „Wenn es damit abginge, dass man die Kategorie der Freiheit allein als Schlüssel der Utopie 
ansehen würde, dann wäre wirklich der Inhalt des Idealismus gleichbedeutend mit der Utopie, 
denn der Idealismus will ja nichts anderes als die Realisierung der Freiheit, ohne die Realisierung 
des Glücks dabei eigentlich mitzudenken. Es ist also ein Zusammenhang, in dem alle diese 
Kategorien vorkommen, in dem ebenso die Kategorie des Glücks, die als isolierte immer etwas 
Armseliges und den Anderen Betrügendes hat, sich verändern würde, wie auf der anderen Seite 
auch die Kategorie der Freiheit, die dann nicht mehr Selbstzweck und gar Selbstzweck der 
Innerlichkeit wäre, sondern die sich erfüllen müsste“ (Adorno/Bloch 1977, 65).

Resonanz und Emanzipation 57



Resonanz wählt er als Alternative zu den linear abgerufenen Kriterien der 
Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung und dem Maßstab der Authentizität, 
die sich einer anti-essentialistischen Moderne, die nicht auf ein wesensmäßigen 
telos des Menschseins zu bestimmen ist, übrigbleiben (Rosa 2016, 42). Diese lief 
(eventuell auch gegen die Intention einer Orientierung an Selbstbestimmung und 
Authentizität) in der eigenen Dialektik der Moderne auf eine Konzentration auf 
Ressourcenausstattung und der Ausdehnung von „Möglichkeitshorizonten“ und 
„Reichweiten“ (Rosa 2016, 44 – 45) mit einem Verlust der Qualität der Weltbezie
hung. Dabei macht Rosa einen Moment der Unverfügbarkeit und Überraschung in 
der Bestimmung des Gelingens stark, der mit der Logik der Selbstverwirklichung 
prinzipiell inkompatibel ist. 

2 Welcher Modus der Kritik?
Doch auch bezüglich der Intention und Ausführung der Kritik ist Rosa näher an 
Adorno und Horkheimer, als er bereit ist zuzugeben. Wenn Rosa gegen die frühe 
Kritische Theorie gerichtet behauptet,

dass eine Kritische Theorie das Bewusstsein für und die Hoffnung auf die Möglichkeit eines 
anderen In-der-Weltseins, und damit einer alternativen gesellschaftlichen Formation, auf
rechterhalten muss, wenn sie ihr eigenes Projekt nicht verraten will. Das pure Begnügen mit 
der Unversöhnlichkeit gegenüber den bestehenden Verhältnissen reicht nämlich nach meiner 
Überzeugung keineswegs aus für jene Aufgabe (Rosa 2017, 312),

befindet er sich ganz bei der Grundintention von Adorno und Horkheimer. Die 
frühe Kritische Theorie verharrt eben nicht in einem „pure[n] Begnügen mit der 
Unversöhnlichkeit“. Die Weigerung, direkt ein normatives Kriterium der Kritik zu 
formulieren, beruht zum einen auf dem spezifischen Modus der Kritik. Gehört 
Kritik zum Akt des Begreifens von falschen Verhältnissen, vollzieht sich Philoso
phie selbst als Kritik. Vielleicht die kompakteste Definition der Aufgabe Kritischer 
Theorie liefert Horkheimer mit dem bekannten Ausdruck, Kritische Theorie sei 
„ein einziges entfaltetes Existentialurteil“ (Horkheimer 1992, 201). Erkenntnis sei 
keine bloße Nachzeichnung und Adäquation der Wirklichkeit, sondern bereits im 
Begreifen des Gegenstandes nicht von einem Urteil über dessen (Nicht‐)Seinsollen 
zu trennen im Wissen um die Veränderbarkeit und Veränderungswürdigkeit der 
Verhältnisse. Kritische Theorie sei darin „die theoretische Seite der Anstrengung, 
das vorhandene Elend abzuschaffen“ (Horkheimer 2009, 131). Diese Aufgabe wird 
als immanente Kritik vollzogen im Modus bestimmter Negation, als Kritik, die die 
bestehende Verfassung der Wirklichkeit mit ihrer eigenen Selbstwidersprüch
lichkeit konfrontiert. Immanente Kritik verweigere sich dem Sprung zu einem 

58 Jonas Erulo 



abstrakten Kriterium, suche aber ein Moment der Transzendenz gegenüber der 
Immanenz in der gegebenen Totalität. Das Ineinander und die Spannung zwischen 
transzendierendem Anliegen und immanenter Kritik macht dabei den bewusst 
aporetischen Charakter kritischer Theorie aus:

Jede radikale Kritik ist mit einer grundlegenden Aporie konfrontiert: Wenn radikale Kritik an 
die normativen Maßstäbe ihres Gegenstandes anschließt, ist sie nicht länger radikal, da sie 
ihren Gegenstand an seinen eigenen Maßstäben misst und ihn dadurch affirmiert. Trägt sie 
jedoch eigene äußerliche Maßstäbe an den Gegenstand heran, um seine Affirmation zu 
vermeiden, verfehlt sie ihren Gegenstand, weil sie ihn an fremden Maßstäben misst. Die 
Radikalität und der Gegenstandsbezug von Kritik scheinen somit in einer virulenten Span
nung zu stehen (Spoo 2020, 202).

Eine solche Kritik ist darin aber durchaus auf eine Veränderung aus und vollzieht 
sich „[i]n der Treue zur Idee, dass, wie es ist, nicht das Letzte sein solle“ (Adorno 
2003e, 701). Außerdem ist die Resistenz gegenüber der Überschwänglichkeit einer 
Auspinselung dadurch motiviert, dass die Veränderung, um die es geht, nicht 
einfach eine quantitative Neujustierung von Proportionen sei, sondern qualitativer 
Art ist, und dass gleichzeitig das angestrebte Andere eben eine Umgestaltung dieser 
Wirklichkeit impliziere und sich nicht in ein mundus intelligiblis verlagern lasse 
oder im Begriff selbst geleistet werde.

Was eher einen Unterschied zu Adorno markiert, ist Rosas Überzeugung,

dass (nicht) alle positiven Erfahrungen, die Subjekte in einer kapitalistischen Gesellschaft 
(etwa in ihrer Arbeit, in der Familie, im Konsum etc.) machen können, per se illusionär, 
ideologisch, falsch, reifizierend etc. sein müssen und daher keinesfalls als Anker- und Aus
gangspunkt für eine grundlegende Veränderung dienen können (Rosa 2017, 313).

Diese Aussage kann tatsächlich als Widerspruch zum Vorgehen früher Kritischer 
Theorie stehen, sollte sie eine Minderung der Auswirkung der Verdinglichung und 
Fetischisierung der Verhältnisse intendieren und leugnen wollen, dass (kapitalis
tische) Herrschaftsverhältnisse jede Erfahrung und die Weise selbst, Erfahrung zu 
machen, verstellen, sodass es in der intendierten Befreiung um die Befreiung genau 
von dieser Synthese geht, welche auch das imaginative Potential affiziert. Auch 
stünde sie in Widerspruch zum revolutionären Charakter Kritischer Theorie, wenn 
sie die Veränderung als Verbesserung des Gegebenen in Kontinuität zum Gege
benen versteht. Adorno will jedoch in der Methode konsequenter Negation weniger 
die grundsätzliche Möglichkeit guter Erfahrungen negieren (diese gibt er aus
drücklich zu, als Fragmente und Spur eines anderen), als vor allem Konformismus 
und Pseudokritik vermeiden, die in der Kritik und Ablehnung des Bestehenden 
dessen Grundzüge reproduzieren. Tatsächlich ist

Resonanz und Emanzipation 59



Konformismus […] der Hauptgegner Adornos. Heute ist der Hauptgegenstand der Kritik die 
Pseudokritik. Pseudokritisch sind Positionen, die niemand weh tun – nicht dem Kritiker und 
nicht dem Kritisierten. […] Nichtkonformistisches Verhalten erfordert ein gewisses Maß an 
Emanzipation des Individuums, das grundsätzlich zu urteilen in der Lage sein muss (Dan
kemeyer 202, 255 – 256).

Darin, ob sie nicht in eine Pseudokritik münde, müsste Rosas „affirmative Revo
lution“ der Kritischen Theorie sich prüfen lassen. Es lassen sich zumindest Hin
weise anführen, dass es nicht zwingend so sei.

3 Die Zentralität der Frage nach der 
„Weltbeziehung“

Resonanz dient als „Maßstab des gelingenden Lebens […, als] Kriterium einer 
normativ orientierten Sozialphilosophie“ (Rosa 2016, 58). Wenn Rosa also seine 
Gesellschaftskritik als „Kritik der Resonanzverhältnisse“ gestaltet, die nach der 
„Qualität des Weltverhältnisses“ fragt, dann bedenkt das Kriterium der Resonanz 
die gesellschaftliche Gesamtvermittlung. Genuin im Sinne Kritischer Theorie steht 
hier die Frage nach dem Weltverhältnis/der Weltbeziehung als das, worauf es 
ankommt. Die intendierte gelungene Subjektgestalt ist damit nicht nur nicht von 
der Verfasstheit der Welt zu trennen, sondern nur unter der Frage ihres Welt
verhältnisses anzugehen. Dieses Vorgehen gründet auf die Einsicht in die „Wech
selseitige Durchdringung von Subjekt und Welt“ (Rosa 2016, 60), auf deren gegen
seitigen Vermittlung. Rosa spricht in explizitem Verweis auf den Marx der Pariser 
Manuskripten von einer „Gleichursprünglichkeit“ von Subjekt, Welt und deren 
Relation. Die Relation ist dabei selbst durch die Gestalt der mit-erzeugten sozialen 
Raumes als (mögliches) Resonanzmedium vermittelt.

Die Perspektive der „Resonanz“ führt indes besonders jene Bewegung weiter, 
mit der vor allem Adorno und Marcuse den Niederschlag gesellschaftlicher Ver
hältnisse auf die Subjekte reflektiert hatten. Wo diese insbesondere durch Rekurs 
auf Freud die Konstitution einer gesellschaftlich geprägten Triebstruktur und 
Triebökonomie sowie die psychische Dimension ideologischer Denkformen un
tersucht hatten, bedient sich Rosa aber vor allem phänomenologischer Mittel, um 
Soziales und Individuelles zu vermitteln und die Erfahrungsweise der Subjekte zu 
bestimmen. Zu fragen wäre, ob Rosas Wechselbeziehung zwischen Subjekt und 
Objekt adäquat die gesellschaftliche Gesamtvermittlung bedenkt. Zwar fasst Rosa 
letzte nicht als Totalität auf, jedoch verweist die Auffassung der „dynamischen 
Stabilisierung“ (Rosa 2016, 699) als Kernmerkmal spätmoderner Gesellschaften, auf 
das Verständnis einer sich durch Krise und Widerspruch in einem potentiell un

60 Jonas Erulo 



endlichen, rasenden Voranschreiten zusammenhaltenden dynamische Totalität 
qua „prozessierender Widerspruch“ (Marx 1983, 593).⁴ Auch die Beschleunigung 
(Rosa 2005) – die als das Problem der Spätmoderne (für die Resonanz die Lösung 
sein soll) diagnostiziert wird – lässt sich als eine Ausprägung von Fetischisierung 
und Verdinglichung verstehen, damit als allumfassende, strukturell angelegte 
Verhinderung einer gelungenen Weltbeziehung. 

4 Resonanz im Zusammenspiel mit Entfremdung: 
zwischen Maßstab der Kritik und normatives 
Ideal

Resonanz sei damit nicht bloß inhaltliche Bestimmung des Sein-Sollenden, das 
realisiert werden muss, sondern selbst kritisch-utopisches Moment und Ort des 
Aufbruches der Verhältnisse. Sie soll darin die Züge der Erfahrungen des Nicht
identischen bei Adorno haben, die gleichzeitig sich der Totalität des Falschen ent
ziehen und darin diese erst als zu verwerfende kennzeichnen und die Möglichkeit 
eines Anderen versprechen. So schreibt Rosa: „An der Wurzel der Resonanzer
fahrung liegt der Schrei des Nichtversöhnten und der Schmerz des Entfremdeten. 
Sie hat ihre Mitte nicht im Leugnen und Verdrängen des Widerstehenden, sondern 
in der momenthaften, nur erahnten Gewissheit eines aufhebenden ‚Dennoch‘“ 
(Rosa 2017, 322) und führe ein „Versöhnungsversprechen inmitten repulsiver oder 
schweigender Weltbeziehungen“ (Rosa 2017, 321) mit sich mit. Außerdem haben 
Resonanzerfahrungen in sich selbst ein transformativ-utopisches Potential als – so 
Rosa – „Aufblitzen der Hoffnung auf Anverwandlung und Antwort in einer 
schweigenden Welt“ (Rosa 2017, 321). Resonanz habe nämlich ihre Effektivität im 
Moment der Anverwandlung, die als „Verflüssigung“ verdinglichter und erstarrter 
Weltverhältnisse gilt, und die „Möglichkeit des Neu- und Anderswerden von Sub
jekt und Welt“ (Rosa 2017, 321) eröffnet. Darin befreie sie zur Erfahrung des 
Nichtidentischen im Sinne dessen, was seine Andersheit ankündigt und sich doch 
für eine Beziehung öffnet.

Der Vorwurf eines reinen Affirmationismus ist darin bereits dadurch aufge
brochen, dass Rosa die Bestimmungen von Resonanz im Zusammenhang einer 
„Dialektik von Resonanz und Entfremdung“ (Rosa 2017, 325) herausarbeitet. Damit 

4 Zum Begriff des „Prozessierenden Widerspruch“ bei Marx: Ortlieb 2012 und Scheit 2022, 89 – 
129. Zum Verhältnis zwischen objektive Widersprüchlichkeit der Verhältnisse und Niederschlag 
auf das seelische Leben der Individuen: Schmieder, 2012.

Resonanz und Emanzipation 61



wird Resonanz – das Andere der Entfremdung – nicht losgelöst von dem gedacht, 
was sie überwinden soll, wie es im Fall einer schlechten Abstraktion wäre, die 
damit enden würde, weltlos zu sein. Was resonant werden soll, sind dieselbe Welt 
und dieselben Subjekte in der Welt, die entfremdet sind. Damit ist Resonanz selbst 
der Prozess der Verwandlung einer stummen/repulsiven Welt. Der Erfahrung der 
Entfremdung (dem Bewusstsein der Entfremdung) wird außerdem ein befreiendes 
Potential zugesprochen, als Möglichkeit, sich von jeglicher gegebenen positiven 
Ordnung zu distanzieren, sofern man sich in dieser nicht wiederfinden kann (Rosa 
2017, 323) und Prozesse der Anverwandlung zu initiieren. So schreibt Rosa: 

Ein Weltverhältnis, das keine Störungen und Unterbrechungen, keine Begegnungen mit dem 
Fremden und Unvertrauten, keine Phasen des Fremdwerdens von Selbst und Welt kennte und 
zuließe, wäre, […] nicht nur tendenziell flach und, im Verdrängen alles Nichtidentischen oder 
Nichtharmonischen, zugleich potentiell totalitär, sondern es verwandelte sich am Ende und 
unter der Hand in ein stummes Weltverhältnis, weil die Welt ihr Unverfügbares, ihre eigene 
Stimme und damit die Antwortqualität verlöre – und das Subjekt seine Fähigkeit zur An
verwandlung des Fremden, in deren Verlauf es sich selbst verwandelt (Rosa 2016, 60).

Über die Entfremdung hindurch ergebe sich auch jener „Subjektivierungs- und 
Individualisierungsschub“, der dazu führt „in Auseinandersetzung mit der Welt 
eigenständig resonante Weltsegmente zu finden und zu erschließen“ (Rosa 2017, 
323).⁵ Diese Einsicht Rosas kann in Kontinuität zur Lehre Hegels bezüglich des 
Verhältnisses zwischen Bildung und Entfremdung gelesen werden, und bewahrt 
damit den dialektischen Charakter jeder Emanzipationsbewegung (Hegel 1986a, 
359 – 440). Im Geistkapitel behandelt Hegel das Ringen um eine Norm als dem Ge
setz, nach dem Anerkennung des einzelnen als nicht beliebiges stattfinden könne 
(die Würdigung, dessen „eigenen Stimme“ in Rosas Sprache). Hegel reflektiert 
darin die spezifische Dialektik der Emanzipation: Das Bewusstsein will seine ei
gene Unbedingtheit (mit der die Figur einer Allgemeinheit einhergeht, die sich in 
gelungener allgegenseitiger Anerkennung konkretisiert) dadurch affirmieren, dass 
es sie in eine konkrete Ordnung hinein vermittelt; damit muss es von jeder Ord
nung als unzulängliche gleichzeitig Distanz nehmen, kann sich dafür nur auf sich 
als Träger eines Unbedingtheitsanspruchs berufen und ist daher auf sich zurück
geworfen, diesseits der konkreten Vermittlung (Vgl. Bertram 2017, 350 – 352). Diese 
Vermittlung geschehe im „provokativen Konnex“ (Sandkaulen 2014, 430) der zu
sammenlaufenden Bewegungen von Bildung und Entfremdung. Bildung benennt 
dabei die emanzipierende Vermittlung von Objekt, Subjekt und deren Beziehung. 

5 So das Fazit: „Daher wird es […] darauf ankommen, das Verhältnis von Resonanz, Entfremdung 
und Anverwandlung nuanciert zu bestimmen“ (Rosa 2016, 60).

62 Jonas Erulo 



In der Bildung (die als Chiffre der aufgeklärten Moderne gilt) trete der Geist in ein 
bewusstes Verhältnis zu sich selbst und löse alle natürlichen/traditionellen Bin
dungen auf sowie die damit verbundenen Gestalten des Selbst. Träger der Bildung 
sei das Individuum und sein Geltungsanspruch (Sandkaulen 2014, 432). Entfrem
dung markiere die bleibende Unzulänglichkeit der gegebenen Vermittlung, die die 
Aufgabe der Bildung vorantreibt. In der Rechtsphilosophie ist die Rede von Ent
fremdung als einem „absolute[n] Durchgangspunkt“ (Hegel 1986b, 343): Sie be
deutet die Möglichkeit, sich von jeglicher gegebenen positiven Ordnung zu di
stanzieren, sofern man sich in dieser nicht ganz wiederfinden kann. Darin sei 
Entfremdung „Bedingung der […] Bildung“ (Hegel 1986c, 461; Sandkaulen, 2009, 
186 – 207). Im Durchgang durch die Figuren von Glaube, Aufklärung („reine Ein
sicht“), Schrecken, Moralität und Gewissen wird schließlich die Figur der Verzei
hung (Hegel 1986a, 464 – 494; Appel 2012, 348 – 350) erreicht: Das jeweilige Gewissen 
hält an seiner Überzeugung – in gutem Gewissen – fest und geht doch damit auf die 
anderen zu; es hält an seiner Einzelheit fest, ohne diese borniert zu verschließen.

5 Resonanz zwischen Mündigkeit und 
„gerechtem Tausch“

Die anderen, intendierten Weltverhältnisse, ließen sich wiederum demnach daran 
erkennen, „dass ihr zentraler Maßstab nicht mehr das Beherrschen und Verfügen 
ist, sondern das Hören und Antworten“ (Rosa 2016, 762). Rosas Intention kann hier 
in Kontinuität mit dem Verständnis von Versöhnung Adornos gestellt werden:
(1) Die Überwindung von Herrschaftsverhältnissen impliziert die Überwindung 

eines Weltverhältnisses im Modus des Beherrschens und der Reduktion auf 
den Kampf um Selbsterhalt (Adorno 2003b, 191; Adorno 2003c, 274).

(2) Ergebnis ist einerseits – mit Adorno gesprochen – die Ermöglichung einer 
„ungeschmälerten“ (Adorno 2003e, 747) bzw. „unreglementierten Erfahrung“ 
(Adorno 2003e, 752) der Welt in ihrem unendlich qualitativen Reichtum: Das 
Hören auf die Stimme des Objektes.

(3) Anderseits ginge es um die Freisetzung einer „opferlosen Nichtidentität der 
Subjekte“ selbst, um eine Subjektkonstitution, die nicht über Selbstaufopfe
rung und Opferung anderer aufgrund gesellschaftlicher Zwänge ergeht und die 
nicht dem Identitätszwang erliegt.

(4) Rosa spricht davon, die eigene Stimme zu entwickeln, die nicht Anderes ver
stummen lässt. Dies kann in Nähe zu Adornos Verständnis von Mündigkeit 
gesetzt werden und der oben dargestellten Fähigkeit zur Erfahrung ohne Ab
bruch der Reflexion.

Resonanz und Emanzipation 63



Resonanz bestimmt die Qualität der unter diesen Bedingungen ermöglichten 
Weltbeziehung des in Resonanz Tretenden unter fünf Aspekten:
1. Die Affizierung, die „Fähigkeit des ›Berührtwerdens‹“ ohne durch das Andere 

„dominiert oder fremdbestimmt zu werden“.
2. Die Selbstwirksamkeit, die „Fähigkeit, ein Anderes zu berühren“, ohne über das 

Andere „zu verfügen oder es zu beherrschen“.
3. Die Wechselseitige Anverwandlung: Weder das Subjekt noch das Andere wer

den einverleibt, sondern es findet eine gegenseitige „Selbst-Transformation“ 
statt.

4. Die Unverfügbarkeit vom Geschehen von Resonanz, die sich nicht erzwingen 
lässt – als grundsätzliches offenes Geschehen doppelter Kontingenz.

5. Die Berücksichtigung des Resonanzraumes: Was in Resonanz tritt, muss „offen 
genug“ und „hinreichend geschlossen“ sein, um sich affizieren lassen zu kön
nen und eine „wirksame Eigenfrequenz“ zu entwickeln (Rosa 2017, 315 – 316).

Darin wird der Niederschlag einer umfassenden Versöhnung von Subjekt und 
Objekt in der Bewahrung deren Differenz und Eigenständigkeit und darin eine 
grundsätzliche Befreiung des Subjekt-Objekt-Verhältnisses konturiert. Berührt 
werden können und berühren, sowie das gegenseitige Sich-Anverwandeln in der 
Kontingenz einer freien Begegnung beschreiben die Möglichkeit eines ungezwun
genen, unvorherbestimmten Austausches zwischen in sich reichen und sich be
reichernden Größen. In Bezug auf Hegels Figur der „Verzeihung“ kann wiederum 
zusammengefasst werden: Die Körper machen sich porös, sie sprechen mit ihrer 
Stimme und hören die Stimme des Anderen, ohne ihren Standpunkt und Anspruch 
preiszugeben – es geschieht eine Anverwandlung. Die Figur der Verzeihung be
wahrt selbst ein Moment der Unverfügbarkeit und Kontingenz; sie lässt sich nicht 
abseits des Versöhnungsgeschehens deduzieren. Das dass einer solchen Versöh
nung kann, strikt genommen, nur nachträglich behauptet werden.

Rosa teilt darin mit Adorno die Skepsis gegenüber einer hypertrophischen und 
illusionären Affirmation von Autonomie, gleichzeitig bleibt Autonomie für beide 
ein Anliegen und Kriterium von Emanzipation. So schreibt Rosa: „Mit Adorno 
scheint es mir unabweisbar, dass Resonanzerfahrungen mit einem Moment der 
Ohnmacht und damit des Autonomieverlustes einhergehen. Allerdings […] mit ei
nem Autonomieverlust, der uns vielleicht vorübergehend die Sprache und Begriffe 
raubt, aber nicht die eigene Stimme“ (Rosa 2017, 319). Doch heißt es auch: „Auto
nomie im Sinne von Selbstwirksamkeit bezeichnet die andere unverzichtbare Seite 
von Resonanzbeziehungen. Eben deshalb beharre ich darauf, dass Resonanz nur 
möglich ist, wo beide Seiten ›mit eigener Stimme‹ sprechen“ (Rosa 2017, 320). Rosa 
befürwortet einen Moment der Ohnmacht als Unterbrechung einer manipulativen 
Logik des Beherrschens, in der das Subjekt die Fremdheit seiner Umwelt reduziert, 

64 Jonas Erulo 



diese zum Raum eines autarkischen Selbstentwurfes macht und darin erstarren 
lässt. Diese Unterbrechung befreit auch das Subjekt vor dem Wahn einer voll
ständigen Souveränität und Auto-affektion.

So behauptet Adorno mit der These des „Vorrang[s] des Objektes“ (Adorno 
2003e, 747) keine passive Ergebenheit des Subjektes gegenüber einem sich auf
drängenden Objekte. Die These thematisiert vielmehr die Korrelation zwischen 
einem nicht-erstarrten, der Reflexion fähigen und darin wirklich autonomen 
Subjekt und der Fähigkeit, die Fremdheit und das Objekte in seiner qualitativen 
Reichhaltigkeit und Unreduzierbarkeit zu erfahren. Das Ideal der Erkenntnis ist 
selbst ein „Objekt ungeschmälerter Erfahrung“ (Adorno 2003e, 747), das „Nicht
identische, befreit vom subjektiven Bann und zu greifen durch dessen Selbstkritik 
hindurch“ (Adorno 2003e, 252). Mit Rosa: Es geht darum, das Objekt mit der „ei
genen Stimme“ reden zu lassen. Doch der Vorrang des Objekts impliziert keine 
Minderung der Leistung des Subjekts, wie deutlich in der sechsten These der Ele
mente des Antisemitismus dargestellt wird (Erulo 2024, 153 – 158). Die Bewahrung 
der Differenz des Objektes bedeute, dass „[z]wischen […] innen und außen, […] ein 
Abgrund“ klafft, den „das Subjekt, auf eigene Gefahr, überbrücken muss“ (Adorno 
2003a, 213).⁶ Es ist in und durch seine eigenständige Leistung des Begriffes und der 
Reflexion („bewusste Projektion“, Adorno 2003a, 213), dass das Subjekt die Man
nigfaltigkeit und den qualitativen Reichtum der äußeren Welt bewahrt. Die Auf
gabe der Reflexion und Vermittlung von Subjekt und Objekt durch das Subjekt 
müsse dabei aktiv bleiben und darf sich nicht fixieren, ansonsten drohe eine Er
starrung des Ichs:

Wenn die Verschränkung unterbrochen wird, erstarrt das Ich. Geht es, positivistisch, im 
Registrieren von Gegebenem auf, ohne selbst zu geben, so schrumpft es zum Punkt, und wenn 
es, idealistisch, die Welt aus dem grundlosen Ursprung seiner selbst entwirft, erschöpft es sich 
in sturer Wiederholung. Beide Male gibt es den Geist auf. Nur in der Vermittlung […] wird die 
kranke Einsamkeit überwunden, in der die ganze Natur befangen ist (Adorno 2003a, 214).

Das Subjekt gewinnt gerade in der Fähigkeit, auf das „Zarte“ und den „Reichtum“ 
des Qualitativen einzugehen, seine eigene innere „Tiefe“ (Adorno 2003a, 214).

Ohnmacht im Sinne der Angleichung an das Bestehende und des Verlusts von 
Selbstwirksamkeit wird wiederum von Rosa aber auch als Fehlform aufgefasst. 
Entsprechend wird die Gefahr, die mit dem Abbruch der Reflexion einhergeht, auch 
von Adorno in beide Richtungen artikuliert: Sie besteht nicht nur in der Versu

6 Zur Verschränkung psychologischer, erkenntnistheoretischer und gesellschaftskritischer As
pekte in den Passagen der „Elemente des Antisemitismus“: Ziege 2017, 92 und Salzborn 2010, 109 – 
114.

Resonanz und Emanzipation 65



chung, die Fremdheit der Welt aufzuheben um sie zur Funktion des Ichs zu ma
chen, sondern auch in der möglichen Verkümmerung des Ichs. „Es verliert die 
Reflexion nach beiden Richtungen: da es nicht mehr den Gegenstand reflektiert, 
reflektiert es nicht mehr auf sich und verliert so die Fähigkeit zur Differenz. […] Es 
schwillt über und verkümmert zugleich“ (Adorno 2003a, 214). Allerdings gedenkt 
Adorno stärker der Realität subjektiver Ohnmacht innerhalb bestehender Herr
schaftsverhältnisse und deren subjektiven, ideologischen Niederschlag. Realisierte 
Autonomie hat Bestand nicht ohne eine andere Verfassung der Welt. Daher sei das 
Subjekt auch immer mit einer realen Ohnmacht konfrontiert. Will man nicht die 
Überwindung der Ohnmacht in Gesten vermeintlicher Selbstbehauptung vortäu
schen, gewinnt Autonomie bestand auch in der Reflexion der eigenen Ohnmacht, 
die zum Ort des Widerstandes gegen jene Weltverhältnisse wird, die den Menschen 
zu Selbsterhaltung durch reine Beherrschung und eben zu Ohnmacht zwingen 
(Gimmel 2015, 110). Das Bewusstsein der Ohnmacht und das Nicht. Abbrechen von 
Reflexion halte Möglichkeiten des notwendigen anderen Ganzen offen und be
wahre vor einem rastlosen Aktivismus: „Sind die Türen verrammelt, so darf der 
Gedanke erst recht nicht abbrechen. […] An ihm ist es, nicht die Situation als 
endgültig hinzunehmen. Zu verändern ist sie, wenn irgend, durch ungeschmälerte 
Einsicht“ (Adorno 2003e, 796). Dagegen wäre die reale Kapitulation vor dem Ge
gebenen die „Pseudo-Aktivität“ – bestenfalls wäre diese ein „Versuch, inmitten 
einer durch und durch vermittelten und verhärteten Gesellschaft sich Enklaven der 
Unmittelbarkeit zu retten“ (Adorno 2003e, 796). Der forcierte Übergang zur Praxis 
sei außerdem oft erkauft durch die Preisgabe autonomen Denkens (Adorno 2003e, 
798). Das Streben nach Autonomie bei gleichzeitiger Reflexion der Ohnmacht ist 
aber – angesichts der Geschichte des prekären Ausgangs des Ichs aus Unmündigkeit 
genau das, was unbedingt zu retten wäre als Bedingung und inzipierende Ver
wirklichung des Widerstandes gegen jegliche Heteronomie und Herrschaft. Das 
Subjekt, das seine Autonomie anders als in der Vermittlung des Heteronomen zu 
behaupten trachtet, verfalle hingegen dem offenen Wahn.

Interessanterweise rekuperiert Adorno gerade das Ideal des „gerechten Tau
sches“, um die Interaktion in befreiten Verhältnissen zu beschreiben. Im Tausch als 
„Äquivalententausch“ vollziehe sich unter modernen kapitalistischen Verhältnis
sen in der Form eines freien kommunikativen Geschehens die Subsumtion von 
allem in einer selbstidentischen Totalität. Alles werde durch Realabstraktion vom 
Besonderen (der Tätigkeit der Menschen als Lohnarbeit, der Güter als Waren, der 
berücksichtigten Bedürfnisse) vergleichbar gemacht und dem Prozess der Selbst
verwertung des Wertes als Selbstzweck (als rasende und tautologische Bewegung) 
unterworfen. Es sei die konkrete Verwirklichung des identifizierenden Denkens. 
Adornos Umgang mit der Kategorie des Tausches verbindet dabei eine kritische 
und eine utopische Dimension (Braunstein 2018, 55). In der Transzendierung wird 

66 Jonas Erulo 



der Tausch gerettet: „Kritik am Tauschprinzip als dem identifizierenden des Den
kens will, daß das Ideal freien und gerechten Tausches, bis heute bloß Vorwand, 
verwirklicht werde. Das allein transzendiere den Tausch“ (Adorno 2003c, 150). Mit 
Adorno gesprochen, wäre diese eine Totalität, die so verfasst ist, dass sie dem 
Besonderen keine Gewalt antut, ohne dafür gegenüber dem Besonderen indifferent 
zu werden: In dieser ist jene Einheit in der Trennung als eine „Einheit des vielen 
ohne Zwang“ (Bruhn 2003) möglich, die als qualitativ reiche und zwangslose jedoch 
nicht gelichgültige Begegnung zu verstehen ist.

6 Rückfragen
In Anschluss möchte ich in der Form von Rückfragen vier kritische Anmerkungen 
vor dem Hintergrund des Anspruchs Rosas, die frühe Kritische Theorie gerade in 
ihrem kritisch-emanzipatorischen Charakter weiterzuführen, formulieren:

1) Es bleibt fraglich, ob Rosas Bestimmung von Resonanz als positives und 
inhaltliches Kriterium zu einem Mehr an Bestimmtheit gegenüber dem Vorgehen 
früher Kritischer Theorie führt. So folgert Sven Ellmers:

Die Konturen des guten Lebens, die Rosa zeichnet, sind nicht nur vage, sondern viel zu vage. 
Weil bereits Resonanz als solche Maßstab der Sozialkritik sein soll, kann Rosa nicht mehr 
zwischen moralisch wünschenswerten und moralisch abzulehnenden Resonanzen unter
scheiden. Der Preis, den eine Theorie bezahlen muss, die aus Gründen der Liberalität voll
kommen offenhalten will, wie, womit, mit wem und zu welchen Zwecken die Menschen 
Resonanzbeziehungen eingehen – wichtig ist nur, dass sie welche eingehen –, ist normative 
Beliebigkeit und Verlust utopischer Orientierung (Ellmers 2020, 178).

Was Rosa als Inhalt von Resonanz formuliert sind weiterhin formale Kriterien, die 
das, was eine Einheit des vielen ohne Zwang, in der opferlose Nicht-Identität der 
Subjekte durch eine nicht repressive Vermittlung des Ganzen möglich wird, näher 
kennzeichnen (Vgl. Erulo 2024, 308 – 310). Tatsächlich bleibt in seinem Ansatz die 
ethisch-politische Dimension unterbelichtet.

2) Die Bestimmung von Resonanz als Kriterium des Guten und als Maßstab der 
Kritik bleibt an mehreren Stellen undialektisch. Sowohl das Intendierte als auch 
der Weg, es zu bestimmen, werden losgelöst von deren schon gegebenen Ver
mittlung mit der Wirklichkeit, wie sie vorerst ist, bestimmt. Statt einer Bewegung 
der ungebrochenen Reflexion der falschen Vermittlung des Realen, um über diese 
hinaus zu gehen (welche sich dadurch aber dicht an die Wirklichkeit abarbeitet), 
wird abstrakt ein ideales Andere behauptet. So lässt Adorno nicht von der Arbeit 
des Begriffes als Vermittlung im Begriff von Subjekt und Objekt und von Beson
derem und Allgemeinen ab. Die falsche Vermittlung ist von einer repressiven 

Resonanz und Emanzipation 67



Vermittlung gekennzeichnet, und damit von einem gegenüber freier Autonomie 
und freiem Denken in sich widersprüchlichen Begriff. Im zu überwindenden Be
griff selbst wird (im Modus der immanenten Kritik und bestimmten Negation) der 
Widerspruch zwischen der gegebenen Beschaffenheit der Wirklichkeit und ihrem 
Sein-Sollen artikuliert. Negative Dialektik insistiert auf der „Vermittlung des 
scheinbar Unmittelbaren und der auf allen Stufen sich entfaltenden Wechselsei
tigkeit von Unmittelbarkeit und Vermittlung“ (Adorno 2003e, 100). Dabei ist es eben 
das Nichtabbrechen der Reflexion – die es ermöglicht „durch den Begriff über den 
Begriff hinauszugelangen“ (Adorno 2003c, 27) und ungeschmälerte Erfahrung des 
Nicht-Identischen wiederzugewinnen – und nicht eine Absage an das Denken als 
Vollzug im Modus des „Verfügens“, die dazu führt, sich dem Erstarren zu entziehen 
und eine nicht-repressive Gestalt des Subjektes im Modus der Mündigkeit zu ge
winnen. Auf der Grundlage von Rosas Vorgehen ist eine Ideologiekritik nahezu 
unmöglich, selbst dort, wo er kulturelle Phänomene oder die Erfahrungsweisen in 
der beschleunigten Spätmoderne einer Kritik unterzieht. Diese erscheinen bei Rosa 
vielmehr als kontingente Verfallsgestalten, vor denen eine Pflege der Resonanz
fähigkeit bewahren könnte.

3) Mit Rosas undialektischen Ansatz geht einher, dass von ihm die Frage nach 
der doch intendierten Veränderung des Ganzen, nur schwerlich gestellt werden 
kann. Entsprechend bleibt auch die Frage nach den Subjekten der Veränderung 
unterbelichtet – eine Frage, die sich selbst auch dann stellt, wenn wie bei Adorno 
nicht von einem Gesamtsubjekt der Geschichte ausgegangen werden kann und 
intensiv die Selbstverstrickung der Subjekte reflektiert wird. Dies zeigt sich selbst 
in der Ablehnung von Honneths „Kampf um Anerkennung“ oder von Jacques 
Ranciéres Aufbegehren der „Anteillosen“ (Ranciére 2002; Ranciére 2006), welche 
minimal Rechenschaft dafür zu tragen versuchen, dass die angestrebten Verhält
nisse sich nicht widerspruchsfrei einsetzen, sondern gegen den Widerstand von 
Herrschaft zu gewinnen sind. Den „Kampf um Anerkennung“ lehnt Rosa ab: Die 
Logik des Kampfes sei mit Resonanz inkompatibel, der Anspruch auf Anerkennung 
einseitig (Rosa 2017, 322), Resonanz bedürfe keiner dritten Instanz. Alle drei As
pekte benennen aber weniger Merkmale des zu realisierenden Zustandes als des 
Weges dahin im Ausgang von gegebenen Herrschafts- und Entfremdungsverhält
nissen. Übrig scheint dann eher der mikrologische Weg zu bleiben, an der eigenen 
Resonanzfähigkeit zu arbeiten und Oasen der Resonanz zu schaffen, in der Hoff
nung, dass diese ein transformatives Potential entfalten. Auch eine Kritik der 
Gründe von Herrschaftsverhältnissen bleibt aus, bei aller akuten Diagnose der 
Herrschafts- und Machteffekte. Sie sei sogar nicht das, worauf es ankomme. Denn 
Versöhnung selbst ist dabei „keine differenzlose Einheit, kein Zustand der Span
nungslosigkeit“ (König 2016, 150). So schreibt Rosa:

68 Jonas Erulo 



Die Herausbildung von Resonanzachsen ist durchdrungen und durchzogen von Herr
schaftsbeziehungen und Machteffekten […] Hier zeigt sich, dass eine Subjekt- und Weltkon
stitution frei von Machteffekten kaum denkbar ist. Machtkritik kann und sollte meines Er
achtens aber […] auf die reifizierenden, resonanzvernichtenden Aspekte von Herrschaft 
zielen, welche eine Verfügbarmachung des Anderen zum Ziel und eine Versteinerung und 
Erstarrung der Verhältnisse (und damit die Stillstellung der Prozesse des Anverwandelns) zur 
Folge haben“ (Rosa 2017, 322).

4) Rosas Gesellschaftstheorie ist schließlich tendenziell geschichtslos. Zwar situiert 
sie sich innerhalb einer Diagnose der sozialen Pathologien der Spätmoderne, ihr 
entgeht aber das, was bei Adorno der Zeitkern der Wahrheit ist: Die unreduzierbare 
Bedeutung von geschichtlich Ereignetem, das einen Bruch in die Wirklichkeits
auffassung einführt, bleibend erinnerungswürdig ist, bestimmte Aufgaben aufer
legt. So wird selbst angesichts der Diagnose einer beschleunigten und sich in der 
fortwährenden Bewegung und durch die Krisen selbst stabilsierenden Gesellschaft, 
keine Sehnsucht nach Unterbrechung dieser Bewegung und nach Rettung des Ge
brochenen und Verlorenen formuliert. Gleichzeitig wird die Zäsur, die Auschwitz 
als Skandal der Zivilisation bedeutet, nicht zum Thema gemacht. Dieser Umstand 
ist damit verbunden, dass zwar die Möglichkeit von Fehlentwicklung der Moderne 
bedacht wird, nicht aber die des Ausbruchs der Konsequenzen der verpassten 
Emanzipation in der Form des offenen Wahns (dessen Kernmerkmal die antise
mitische Raserei bildet). Anders gesagt: Das Kriterium der Resonanz ist ungenü
gend, um die spezifische Differenz zwischen autoritärer Versteifung der Verhält
nisse und der Sehnsucht nach Auflösung im unvermittelten Kollektiv (etwa der 
deutschen Volksgemeinschaft, aber nicht nur) und die spezifische Qualität des 
Antisemitismus in seiner pathisch-projektiven Bestimmung auszumachen. Zu
mindest müsste das Konzept der Resonanz diesbezüglich weitergedacht werden. 
Allerdings würde sich an dieser Stelle die mangelnde Bestimmung bei Rosa von 
gesellschaftlicher Vermittlung und ihrer eigenen Dialektik niederschlagen – mit 
der die Schwierigkeit einhergeht, deren „negativen Aufhebung“ akkurat zu denken.

Bibliographie
Adorno, Theodor W. 1973. Philosophische Terminologie. Zur Einleitung. Bd. 1, hg. v. Rudolf zur Lippe. 

Berlin: Suhrkamp.
Adorno, Theodor W. und Bloch, Ernst. 1977. „Etwas fehlt … über die Widersprüche der utopischen 

Sehnsucht. Ein Gespräch mit Theodor W. Adorno. Gesprächsleiter: Horst Krüger (1964).“ In 
Gespräche mit Ernst Bloch, hg. v. Rainer Traub und Harald Wieser, 58 – 77. Berlin: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 2003a. „Dialektik der Aufklärung“ In Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden.
Bd. 3, hg. v. unter Mitwirkung v. Gretel Adorno, Rolf Tiedemann, Susan Buck-Morss und Klaus 
Schultz. Berlin: Suhrkamp.

Resonanz und Emanzipation 69



Adorno, Theodor W. 2003b. „Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben“ In 
Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden. Bd. 4, hg. v. unter Mitwirkung v. Gretel Adorno, Rolf 
Tiedemann, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz. Berlin: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 2003c. „Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit“ In Gesammelte Schriften in 
zwanzig Bänden. Bd. 6, hg. v. unter Mitwirkung v. Gretel Adorno, Rolf Tiedemann, Susan 
Buck-Morss und Klaus Schultz. Berlin: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 2003d. „Soziologische Schriften I.“ In Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden.
Bd. 8, hg. v. unter Mitwirkung v. Gretel Adorno, Rolf Tiedemann, Susan Buck-Morss und Klaus 
Schultz. Berlin: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 2003e. „Kulturkritik und Gesellschaft. Prismen. Ohne Leitbild. Eingriffe. 
Stichworte.“ In Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden. Bd. 10.2, hg. v. unter Mitwirkung v. 
Gretel Adorno, Rolf Tiedemann, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz. Berlin: Suhrkamp.

Appel, Kurt. 2012. „Drei Ausblicke auf die offenbare Religion in Hegels „Phänomenologie des 
Geistes“.“ In: Eine Lektüre von Hegels Phänomenologie des Geistes. Teil 2. Von der Sittlichkeit zur 
offenbaren Religion, hg. v. Kurt Appel und Thomas Auinger, 347 – 357. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Badiou, Alain. 2003. Dritter Entwurf eines Manifests für den Affirmationismus. Berlin: Merve.
Bertram, Georg W. 2017. Hegels „Phänomenologie des Geistes“. Ein systematischer Kommentar. 

Stuttgart: Reclam.
Braunstein, Dirk. 2018. Wahrheit und Katastrophe. Texte zu Adorno. Bielefeld: Transcript.
Bruhn, Joachim. 2003. „Adorno: Die Konstellation des Materialismus.“ Risse. Analyse und Subversion:

5. https://www.ca-ira.net/verein/positionen-und-texte/bruhn-adorno-materialismus/
Brunkhorst, Hauke, 1985. „Dialektischer Positivismus des Glücks. Max Horkheimers materialistische 

Dekonstruktion der Philosophie.“ ZPhF 39: 353 – 381.
Dankemeyer, Iris. 2020. Die Erotik des Ohrs. Musikalische Erfahrung und Emanzipation nach Adorno.

Berlin: Tiamat.
Edinger, Sebastian. 2022. Negative Anthropologie bei Plessner und Adorno. Theoretische Grundlagen – 

Geschichtsphilosophie – Moderne-Kritik. Berlin: De Gruyter.
Eichler, Lutz. 2013. System und Selbst. Arbeit und Subjektivität im Zeitalter ihrer strategischen 

Anerkennung. Bielefeld: Transcript.
Ellmers, Sven. 2020, Ein Impuls, Resonanz oder Freiheit – was begründet kritische 

Gesellschaftstheorie? ZEMO 3: 167 – 192.
Erulo, Jonas. 2024. Opferlose Nichtidentität in einem anderen Ganzen. Rückfragen zu einem 

nicht-sakrifikalen Heils und Glaubensverständnis im Anschluss an Adorno. Regensburg: Pustet.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986a. „Phänomenologie des Geistes.“ In Werke in 20 Bänden. Auf 

der Grundlage der Werke von 1832 – 1845, Bd. 3, neu edierte Ausgabe v. Eva Moldenhauer und 
Karl Markus Michel. Berlin: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986b. „Grundlinien der Philosophie des Rechts.“ In Werke in 20 
Bänden. Auf der Grundlage der Werke von 1832 – 1845, Bd. 7, neu edierte Ausgabe v. Eva 
Moldenhauer und Karl Markus Michel. Berlin: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986c. „Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III.“ In 
Werke in 20 Bänden. Auf der Grundlage der Werke von 1832 – 1845, Bd. 10, neu edierte Ausgabe v. 
Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Berlin: Suhrkamp.

Honneth, Axel. 2011. Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit. Berlin: 
Suhrkamp.

Horkheimer, Max. 1992. Traditionelle und kritische Theorie. Fünf Aufsätze. Frankfurt a. M.: Fisher 1992.

70 Jonas Erulo 

https://www.ca-ira.net/verein/positionen-und-texte/bruhn-adorno-materialismus/


Horkheimer, Max. 2009. Materialismus und Moral In Horkheimer Gesammelte Schriften Bd. 3. Schriften 
1931 – 1936, hg. v. Alfred Schmidt, 111 – 150. Frankfurt a. M.: Fischer.

Jaeggi, Rahel. 2014. Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.
Kant, Immanuel. 2000. „Grundlegung der Metaphysik der Sitten.“ In Werkausgabe, Bd. 7. Berlin: 

Suhrkamp.
Marx, Karl. 1983. „Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie“ In K. Marx/F. Engels, Werke.

Berlin: Dietz.
Ortlieb, Claus Peter. 2012. „Der prozessierende Widerspruch. Produktion des relativen Mehrwerts 

und Krisendynamik.“ In Ökonomie und Gesellschaft, Jahrbuch 24, Entfremdung – Ausbeutung – 
Revolte, Karl Marx neu verhandelt, hg. v. Gerd Grözinger und Utz-Peter Reich, Marburg: 
Metropolis.

Rancière, Jacques. 2002. Das Unvernehmen, Berlin: Suhrkamp.
Rancière, Jacques. 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Berlin: 

b_books.
Rosa, Hartmut. 2005. Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp.
Rosa, Hartmut. 2016. Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp
Rosa, Hartmut. 2017. „Für eine affirmative Revolution. Eine Antwort auf meine Kritiker_innen.“ In 

Resonanzen und Dissonanzen: Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian 
Helge Peters und Peter Schulz, 311 – 329. Bielefeld: Transcript.

Salzborn, Samuel. 2011. Antisemitismus als negative Leitidee der Moderne. Sozialwissenschaftliche 
Theorien im Vergleich. Frankfurt a. M.: Campus.

Sandkaulen, Birgit. 2009. „Wissenschaft und Bildung. Zur konzeptionellen Problematik von Hegels 
Phänomenologie des Geistes.“ In Gestalten des Bewusstseins. Genealogisches Denken im Kontext 
Hegels, Hegel-Studien Beiheft 52, hg. v. Birgit Sandkaulen, Volker Gerhardt und Walter Jaeschke, 
186 – 207, Hamburg: Meiner.

Sandkaulen, Birgit. 2014. „Bildung bei Hegel – Entfremdung oder Versöhnung?“ In Hegel-Jahrbuch 
2014, hg. v. Andreas Arndt, Myriam Gerhard und Jure Zovko, 430 – 438. Berlin: De Gruyter.

Scheit, Gerhard. 2022. Mit Marx. 12 zu Teil scholastische Versuche zur Kritik der politischen Ökonomie, 
Freiburg: Ça Ira.

Schmieder, Falko. 2012, „Bewusstloses Produzieren Zur Pathologie des Arbeitslebens bei Marx und 
Freud.“ In Arbeit in der Psychoanalyse Klinische und kulturtheoretische Beiträge, hg. v. Anna 
Tuschling und Erik Porath, 169 – 193. Bielefeld: Transcript.

Spoo, Georg. 2020. „Revolution und Geschichtsphilosophie. Zum Begriff der Kritik beim frühen und 
beim späten Marx.“ Dialectus. Revista de Filosofia. Dossiê Conexão Hegel-Marx: Novas Leituras 
18: 202 – 218.

Ziege, Eva-Marie. 2017. „Elemente des Antisemitismus.“ In Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: 
Dialektik der Aufklärung, hg. v. Gunnar Hindrichs, 81 – 95, Berlin: De Gruyter.

Resonanz und Emanzipation 71




	Jonas Erulo
	Resonanz und Emanzipation
	Hartmut Rosa zwischen Kritischer Theorie und Konformismus?
	1 Worum es geht: Das Gute Leben und Glück
	2 Welcher Modus der Kritik?
	3 Die Zentralität der Frage nach der „Weltbeziehung“
	4 Resonanz im Zusammenspiel mit Entfremdung: zwischen Maßstab der Kritik und normatives Ideal
	5 Resonanz zwischen Mündigkeit und „gerechtem Tausch“
	6 Rückfragen
	Bibliographie


