Stefan GaBmann

Skizze einer resonanztheoretischen
Beschreibung des Verhaltnisses von
Gottesbild und Lebensform

Fundamentaltheologisch motiviertes Arbeitsprogramm zur
ErschlieBung der sozialen Strukturierung religioser Weltbezlge

1 Einleitung

Die Bestimmung des Resonanzverhéltnisses von Gottesbild und Lebensform ist
eine heuristische Formel, die weitergehender Prézisierung bedarf und damit in
verdichteter Form ein ganzes Arbeitsprogramm er6ffnet: Was ist gemeint, wenn
man von Gottesbild spricht, von Lebensform und deren Verhdltnis zueinander?
Was genau bedeutet es, wenn man dieses Verhdltnis als ein resonantes bezeichnet?
Keineswegs erhebe ich den Anspruch, im Folgenden dieses Arbeitsprogramm
umfassend beschreiben oder nur eine der genannten Fragen erschopfend beant-
worten zu konnen. Vielmehr moéchte ich aufzeigen, dass aufgrund der Resonanz-
theorie Hartmut Rosas die im Raum stehenden Begriffe ,Gottesbild®, ,Lebensform*
und deren Verhdltnis so konzeptualisiert werden konnen, dass der mit diesen
Begriffen markierte Fragehorizont orientiert ist und das in ihm angelegte Ar-
beitsprogramm konkretere Konturen gewinnt. Dazu werde ich im Folgenden zu-
nichst in wenigen Ziigen erldutern, inwiefern iberhaupt die Frage nach dem
Verhaltnis von Gottesbild und Lebensform ein fundamentaltheologisches Deside-
rat ist und dabei knapp skizzieren, warum die Resonanztheorie fiir eine weitere
Prazisierung dieser Fragestellung ein vielversprechender Ausgangspunkt zu sein
scheint. In grundlegende methodologische Schwierigkeiten werde ich zunédchst
entlang der Frage, ob sie als Soziologie oder Sozialphilosophie aufzufassen ist,
einfihren, um dann das in der Rezeption besonders préasente Theoriesttick hori-
zontaler, diagonaler und vertikaler Resonanzachsen kritisch zu diskutieren. Ziel ist
es aufzuzeigen, dass diese Typologie ihren heuristischen Wert hat, aber fiir eine
weitergehende Beschreibung und Analyse sozialer Verhaltnisse wegen vieler Un-
klarheiten ein wenig geeigneter Ausgangspunkt ist. Demgegeniiber sollen im sich
anschlieffenden Schritt die von Charles Taylors Philosophie in die Resonanztheorie
ubernommenen Konzepte als geeigneterer Ausgangspunkt ausgewiesen werden,

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/#doi.org/10.1515/9783111352657-004


https://doi.org/10.1515/9783111352657-004

30 —— Stefan GaBmann

die ich im Anschluss daran auf ihr Potential fiir die Verhéaltnishestimmung des
Verhdltnisses von Gottesbild und Lebensform bhefragen will.

2 Das Verhaltnis von Gottesbild und Lebensform:
ein fundamentaltheologisches Desiderat und
wie es erschlossen werden kann

Religitses und theologisches Sprechen steht in der Gegenwart vor der Herausfor-
derung, sich in sdkularen oder postsédkularen Kontexten artikulieren zu miissen.
Diese Schwierigkeit lasst sich auf der Grundlage von Klaus Vierthauers Auseinan-
dersetzung mit Jirgen Habermas’ Gedanken zum epistemischen Status religiéser
Wahrheiten unter den Bedingungen der Moderne wie folgt prézisieren: Religionen
konnen heute nicht mit dem Anspruch einer umfassenden Weltanschauung auf-
treten, sondern sind als eine Lebensform unter vielen zu verstehen, die grundle-
gende Uberzeugungen in Bezug auf die Welt auch mit nicht-religiésen Menschen
anderer Weltanschauung teilt (Viertbauer 2022, 15-16, 148-156). Der Begriff ,Le-
bensform® lehnt sich bei Viertbauer an Rahel Jaeggi an (Jaeggi 2014) und nicht an
Ludwig Wittgensteins Verschrankung von Sprachspiel und Lebensform (Viert-
bauer 2022, 148f), den etwa Saskia Wendel in Anschlag bringt, um einen ganz
dhnlichen Gedanken wie Vierthauer zu formulieren (Wendel 2018, 93). Der Begriff
sLebensform* bediirfte einer eigenen Diskussion, die hier nicht geleistet werden
kann. Pragmatisch kann man ihn mit Wedel auch als ,,Lebenspraxis“ (Wendel 2018,
93) verstehen, in der Leben gemeinsam gedeutet und Handeln auf eine Form ge-
lingenden Lebens orientiert wird (Wendel 2018, 92), die aber darin dann keine
starken epistemischen Anspriiche mehr formulieren kann, zumindest nicht fiir
Menschen, die nicht an dieser Lebensform teilnehmen. Die Annahme der Existenz
eines Unbedingten ist folglich glauben und hoffen, nicht intersubjektiv vermittel-
bares und ausweishares Wissen (Wendel 2016, 93), d. h. verstehbar nur innerhalb
einer geteilten Lebensform.

Wendel sieht dabei den Grund des Aufkommens von Religion in der Be-
schaffenheit bewussten Lebens verankert: ,Bewusstes Leben deutet sein Leben
und bringt Lebenspraxen hervor, in denen, durch die und als diese es sein Leben
vollzieht. Es sucht seinem Leben in jenen Deutungspraxen den Sinn abzuringen,
den es aus sich selbst heraus nicht besitzt und konstituiert so je eigene Identitaten®
(Wendel 2018, 93—94). ,Bewusstes Leben kann, muss aber nicht religios ausge-
richtet sein“ (Wendel 2018, 97). Die Rede vom ,bewussten Leben“ schliefst dabei an
das Denken Dieter Henrichs an, das als eine der wichtigsten philosophischen Re-
ferenzpunkte der gegenwartigen deutschsprachigen Religionsphilosophie und



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform = 31

Fundamentaltheologie gelten kann. Henrich zielt dabei auf ,Abschluss-“ oder
Jletzte Gedanken® bzw. ,letzte Theorien® die nach Wendel auch ,im Zentrum*
(Wendel 2018, 92) religioser Weltdeutung stiinden. Henrich macht aber deutlich,
dass ,,mogliche letzte Theorien gar nicht als Alternative zur selben Sache aufein-
ander bezogen sind. Solche letzten Theorien bestimmten vielmehr, welche Fragen
und sogar auch welche Erfahrungen als basal zu gelten haben. In Beziehung auf sie,
werden dann andere Fragen gar nicht aufgenommen und andere Erfahrungs-
moglichkeiten gar nicht erst freigesetzt“ (Henrich 1982, 128). Damit deutet er an,
dass der erstpersonliche Zugang zu sinnhaften Deutungen ,bewussten Lebens“ in
seiner ganzen existenzphilosophischen Relevanz (Lerch 2009, 21-25) letztlich im-
mer eingewiesen ist in Erfahrungen, sodass ,sich gewisse faktische Verhaltnisse
iberhaupt nur in bestimmten BewufStseinsstellungen umsetzen und reproduzie-
ren lassen“ (Henrich 1982, 128). ,Lebensformen®, verstanden als solche ,Bewusst-
seinsstellungen“ ermoglichen bestimmte Erfahrungen oder verhindern sie; ,letzte
Theorien“ eréffnen dabei dann Verstdndigung und damit Sprache und Intersub-
jektivitat, was letzte Gedanken allererst intersubjektiv explikabel macht. Damit
macht Henrich deutlich, dass hier ein komplexer Zusammenhang von kollektiver
Lebensform, Verstdndigung, Subjektivitat tiberhaupt und Erfahrung des ,bewuss-
ten Lebens“ vorhanden ist. Nicht von ungefahr pladiert Henrich fiir eine verste-
hende Soziologie im Weberschen Sinne (Henrich 1982, 130), um die Wechselseitig-
keit von erstpersonlicher Perspektive und Sozialform zu erfassen, zielt doch das
Verstehen gerade auf die erstpersénliche Perspektive, die aber hermeneutisch
immer schon sozial vorstrukturiert verstanden werden muss — dies wird an spa-
terer Stelle ausfithrlicher erortert.

Diese Uberlegungen bedeuten zweierlei. Erstens: Versteht man religiose
Weltdeutung als Form eines solchen Abschlussgedankens, dann muss die Expli-
kation der darin beschlossenen Erfahrungsdimensionen auch das Verhéltnis von
Weltdeutung und entsprechender kollektiver Lebensform mitbedenken. Das
scheint mir Wendel in der Sache, entlang der von Henrich aufgewiesenen ,Dop-
pelstruktur“ von Bewusstsein, zu diskutieren (Wendel 2018, 94 —97). Diese bedeutet,
dass bewusstes Leben immer sowohl erstpersonliches Subjekt als auch in der Welt
mit anderen seiende Person ist, also in drittpersonlich beschreibbaren Verhalt-
nissen situiert ist. Dabei blendet Wendel aber die Dimension der ,Erfahrung® aus.
Dies fiihrt mich zum zweiten Punkt: Religiose Weltdeutung muss, gerade wenn sie
von der Struktur bewussten Lebens her begriindet wird, so verstanden werden,
dass sie Erfahrung, ein Widerfahrnis, ein Ereignis beinhaltet, das letztlich unver-
figbar bleibt. Bernhard Nitsche schreibt, Martin Heideggers Denken des Ereig-
nisses aufgreifend, ,dass das Gottliche und das Menschliche in einem zugleich
unverfiigharen und dynamischen Zusammenhang stehen, der nicht mehr durch-
schaut, aber unter Ideen reflexiv angeleitet werden kann. Im Geschehen der Gabe



32 —— Stefan GaBmann

wird die Frage nach dem Ur-Sprung im Ereignis relevant, ohne dass dieser einge-
holt oder iiberschaut werden konnte“ (Nitsche 2018, 388). Das heifst m.E., dass die
Explikation religioser ,letzter Gedanken“ nicht nur einfach eine diskursiv-propo-
sitionale Seite hat, die durch Bewusstseinsstellungen, entsprechende Lebensfor-
men und damit ein gemeinsames ,Sprachspiel“ eréffnet wird, sondern sie bezieht
sich eben wesenhaft auf };"rfahrunge.’n.1 Karl Rahners vielzitierter Satz ,Der Fromme
von morgen wird ein ,Mystiker‘ sein, einer der etwas ,erfahren‘ hat, oder er wird
nicht mehr sein“ (Rahner 2006, 39), bringt damit m. E. sehr treffend zum Ausdruck,
dass die Artikulation religioser Uberzeugungen, mithin auch von Gottesbildern,
gerade im Kontext der Spatmoderne, Artikulation einer Erfahrung ist, eines Wi-
derfahrnisses, einer Begegnung, christlich gesprochen: der Offenbarung des sich
selbstmitteilenden Gottes. Magnus Lerch weist daher zurecht auf das Problem ei-
ner epistemischen Engfithrung des Offenbarungsbegriffs bei Wendels Versuch ei-
ner freiheitsphilosophischen Reformulierung desselben hin, in der Offenbarung
nicht mehr als Grund, sondern ausschliefilich als Deutungskategorie des Glaubens
fungieren solle (Wendel 2022): fiir Offenbarungsreligion zentral aber sei ,die
Uberzeugung, dass die geglaubte Hoffnung zwar zutiefst fiir mich relevant ist, aber
gleichwohl nicht aus mir stammt“ (Lerch 2022, 143).

Das fundamentaltheologische Dilemma ist dann folgendes: wenn es mit
Wendel bzw. Henrich und Viertbauer bzw. Habermas als religionsphilosophisch
plausibel gelten kann, dass unter den Bedingungen der Moderne religioses Spre-
chen nicht mehr in der Selbstprasentation einer Weltanschauung geschehen kann,
sondern sich im Rahmen des Sprachspiels einer Lebensform vollzieht, in dem aber
— fundamentaltheologisch gesehen — die Erfahrung der Selbstmitteilung Gottes
artikuliert werden soll, kann dann diese Erfahrung tiberhaupt noch in andere
Lebensformen tibersetzt werden? Und falls nicht, ist dann religioses bzw. genauer
christliches Sprechen, im sakularen Kontext eigentlich authentisch mdéglich? Hier
besteht eine Liicke dadurch, dass eine Rahmentheorie fehlt, die eine Uberset-
zungsleistung erbringen kénnte, um einerseits die erstpersonlichen Dimensionen
religioser Erfahrung und Weltdeutung mit den kollektiven Lebensformen, in denen
sich diese vollzieht, abzubilden und zugleich in nicht-religiose Kontexte iibersetzen
zu konnen. Hartmut Rosas Resonanztheorie kénnte dafiir ein geeigneter Aus-
gangspunkt sein.

1 Die Problematik, einen Erfahrungsbegriff im Zusammenhang von religionsphilosophischer
Reflexion des epistemischen Gehalts religiosen Sprechens zu veranschlagen, kann hier nicht
diskutiert werden; sie beruht im katholischen Bereich darauf, dass mit der Kategorie ,Erfahrung*
in der Zeit der Weimarer Republik ein dezidiert moderne- und autonomiekritisches Verstandnis
von Offenbarung profiliert werden sollte, das bis heute nachwirkt. Dazu verweise ich grundle-
gend auf die Beitrdge in: Lerch und Stoll 2021.



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform == 33

Diese ist weit liber Fachkreise hinaus bekannt. Auch im theologischen Diskurs
wird sie wahrgenommen (Kldden und Schiifiler 2017) und ihr ,eine hohe theolo-
gische Anschlussfihigkeit zugeschrieben (Kladen 2018, 395), wobei zu konstatieren
ist, dass hier insbesondere das noch zu diskutierende Theoriestiick der Unter-
scheidung vertikaler, horizontaler und diagonaler Resonanz mit Interesse aufge-
nommen wird (Rosenstock 2018, 406—407; Nitsche 2023a; Nitsche 2023b; Dehn
2023). Dabei ist allerdings festzustellen, dass eine tiefergehende systematische
Auseinandersetzung mit den theoretischen Potentialen dieses Ansatzes bisher in
der Theologie weitgehend aussteht. So ist der Resonanzbegriff bisher nicht auf sein
religionsphilosophisches Profil hin reflektiert worden: etwa inwiefern die Reso-
nanz wesentlich ausmachende ,Unverfiigharkeit“ (Rosa 2017a, 295) mit dem von
Wendel als fiir das Verstdndnis von Religion zentralem ,Unbedingten“ (Wendel
2010, 62-63.) in Verbindung gebracht werden oder inwiefern es mit dem ,im
Selbstbewusstsein aufkommenden Gefiihl der Verdanktheit (Wendel 2010, 32) in
ein Verhéltnis gesetzt werden kann. Insofern ,Resonanz“ konzeptuell als mafs-
geblich ,phédnomenologisch inspirierte“ (Rosa 2019, 14) Form von Responsivitét
(Rosa 2017a, 67— 68)* verstanden werden kann, ist es ein Geschehen von Ruf und
Antwort, Prasenz und Absenz und damit zudem in hohem Mafe anschlussfdhig an
Diskurse zur Frage nach der kategorialen Bestimmung religioser Erfahrung als
Offenbarungsereignis.’ Eine fundamentaltheologische Diskussion des Zusammen-
hanges von Resonanz und einer Beschreibung von Offenbarung durch ,Erfahrung“
oder auch ,Ereignis“ wurde jedoch bisher lediglich von Bernhard Nitsche ange-
rissen (Nitsche 2022, bes. 271-277).

Eine religionsphilosophische Diskussion des Resonanzbegriffes wére zudem
notwendig, um die in ihm angelegte Spannung zwischen seiner prinzipiellen Un-
verfiigharkeit und der sozialen Struktur des Welthezuges, die Resonanz fordert
oder verhindert, zu diskutieren (Kladen 2018, 398). Gerade auch um der Gefahr
einer affirmativen Theorie* zu wihren und die Frage zu vermeiden ,[w]er ent-
scheidet, ob Resonanz vorliegt oder nicht?“ (Kladen 2018, 398), wére eine sorgfaltige
Kriteriologie individueller Resonanzerfahrung zu entwickeln. Alle diese Fragen
miissen hier abgeblendet werden. Es soll im Folgenden ausschliefflich um die
Theorieteile gehen, die fiir eine konzeptionelle Préazisierung des Verhéltnisses von

2 Rosa bezieht sich dabei ausdriicklich auf Bernhard Waldenfels’ Arbeiten zum Responsivitéts-
begriff. Vertiefend sei hier auf Robin Flacks Beitrag in diesem Band hingewiesen.

3 Vgl. etwa Eberts Deutung des Glaubensaktes als Geschehen von Pathos und Response in An-
lehnung an Waldenfels: Ebert 2020, 614 —629.

4 Diese Gefahr ist von verschiedener Seite konstatiert wurden: Heidenreich 2016, 191-193; Br-
umlik 2016, 120-123; Haubner 2017, 228 -230.; Kirchhoff 2017, 206 f.; Meifiner 2017, 150 f. Rosa hat
dem in Rosa 2017b vehement widersprochen.



34 —— Stefan GaRmann

Lebensform und Gottesbild relevant sind. Da es hierbei inshesondere um den so-
ziologischen Anteil von Rosas ,Soziologie der Weltheziehungen“ geht, ist es zu-
néchst hilfreich, sich tiber den Status dieses soziologischen Anteils zu verstandigen,
gerade weil Rosas Ansatz innerhalb der soziologischen Diskussion zwar auf ein
breites, aber durchaus geteiltes Echo gestofien ist. Einerseits wird das heuristische
Potential des Resonanzbegriffes gesehen (Heidenreich 2016, 185-186; Kutschmann
2016, 614-615; Hellmich 2017, 304), der viele verschiedene Phidnomene zusam-
menzubiindeln vermag und damit einen grofien theoretischen ,Wurf“ (Kutsch-
mann 2016, 615) darstelle. Zugleich wird insbesondere in der wissenschaftlichen
Diskussion der Resonanztheorie betont, dass sich Resonanz als ,begrifflicher
Tausendsassa [erweist], dessen vielfaltige gesellschaftskritische Anschlussmog-
lichkeiten sich einem hohen theoretischen Abstraktionsniveau verdanken und
forschungsspezifische Anschliisse nicht gerade erleichtern (Haubner 2017, 217).
Die Resonanztheorie wolle zugleich zu viel und leiste wissenschaftlich zu wenig,
(Bandelin 2017, 131,140 -142.; Heidenreich 2016, 187-191; Kutschmann 2016, 615—
618) sodass man sich am Ende eher fragen miisse, was Resonanz nun nicht sei. Das
soziologische Analysepotential des Ansatzes ohne eine grofiere theoretische Re-
formulierung wurde sogar grundsétzlich in Frage gestellt (Waldenburger und
Teutoburg-Weiss 2017, 54).

3 Uberlegungen zum methodologischen Status
einer ,Soziologie der Weltbeziehungen®:
Soziologie oder Sozialphilosophie?

Die Anfragen unterstreichen m.E. die oben bereits eingestreute Feststellung, dass
ein klare Kriteriologie ein dringendes Desiderat fiir eine weitere Rezeption der
Resonanztheorie darstellt. Die zum Teil sehr kritischen Einschdtzungen diirften
aber dariiber hinaus auch damit zusammenhéngen, dass Rosas Ansatz methodo-
logisch nicht einfach einzuordnen ist und somit nicht klar zu bestimmen, was
iberhaupt und auf welche Weise durch die Resonanztheorie erklart wird. M.E ist
das Verhéltnis der Resonanztheorie zu mindestens drei Theoriefamilien zu dis-
kutieren: Rosa versteht seinen Ansatz erstens als vierte Gestalt der kritischen
Theorie, steht zweitens zugleich in der Tradition einer verstehenden Soziologie nach
Max Weber und ist drittens stark vom phdnomenologischen Denken (Gugutzer 2017,
70) inspiriert. Eine ausfiihrliche Erorterung des Verhéltnisses der Resonanztheorie
zu jeder dieser drei Grundlagenstrange kann hier nicht geleistet werden. Versucht
wird aber, das Problem zu skizzieren, das sich aus dieser methodologischen Di-
versitit in den Grundlagen der Resonanztheorie ergibt. Am pragnantesten und



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform == 35

instruktivsten lasst sich dies vielleicht entlang der Fragestellung erortern, ob Rosas
Resonanztheorie als Sozialphilosophie oder als Soziologie aufzufassen ist, auch
wenn durch die Engfiihrung auf diese Opposition weite Teile des Diskursfeldes
ausgeklammert werden, etwa ob es nicht auch eine ,philosophische Soziologie“ wie
bei Simmel sein kénnte und wie eine ,verstehende Soziologie“ zu einer Sozial-
philosophie zu positionieren ware.

Wenngleich in der gesamten Tradition des abendldndischen Denkens immer
auf die Sozialitat des Menschen reflektiert wurde, taucht der Begriff ,Sozialphilo-
sophie“ erst im 19. Jh. auf und steht im engen Zusammenhang mit dem Aufkommen
des Sozialismus (Rottgers 1995, 1217-1218). Stark gemacht wurde der Begriff von
dem neukantianischen Rechtsphilosophen Rudolf Stammler, bei dem die fiir die
Diskussion des wissenschaftstheoretischen Status einer Sozialphilosophie ent-
scheidende Schwierigkeit einer Verschrdnkung von Deskriptivitit und Normativitdt
zu finden ist: ,Sie ist eine Philosophie des Sozialen und zugleich eine soziale Phi-
losophie, d.h. eine die sich bewuf3t in eine soziale Praxis involviert findet und sich
in ihr engagiert“ (Rottgers 1995,1219). Einerseits soll das soziale ,Wesen“ des Men-
schen, die ,Gesetzmafigkeit des gesellschaftlichen Lebens, theoretisch gehoben
werden, andererseits soll die tatsdchliche gesellschaftliche Gegenwart normativ-
kritisch in praktischer Hinsicht im Sinne dieser ,Gesetze“ gestaltet werden. Genau
diese Verschrankung von Deskriptivitdt und Normativitdt markiert den Punkt, an
dem die Auseinandersetzung mit der Soziologie einsetzt: soll die Soziologie die
yharte“ empirisch-deskriptive Seite der Erforschung des Sozialen sein und die So-
zialphilosophie demgegentiber die ,weiche“ normativ-ethische Seite? (Rottgers
1995, 1220-1221.) Die immer noch als programmatisch angesehene Antrittsrede
(Rottgers 1995, 1223; vgl. Forst et al. 2009, 11) von Max Horkheimer als Direktor des
Frankfurter Instituts fiir Sozialforschung aus dem Jahr 1931 spiegelt diese Diskus-
sion wieder (Horkheimer 1981, 39-40.): Fir Horkheimer sollen Sozialphilosophie
und die verschiedenen Sozialwissenschaften, nicht nur allein die Soziologie, in
einem Konzept von ,Interdisziplinaritdt und Methodenvielfalt* (Miiller-Doohm
2006, 216) im wechselseitigen Gespréch die gesellschaftliche Wirklichkeit erfassen.
Damit ist das Griindungsprogramm der Kritischen Theorie beschrieben.

Nun ist ,Kritische Theorie“ aber heute ein Ausdruck, der so vielfaltige Ansétze
zusammenfasst, dass man mit Axel Honneth fragen darf, was eigentlich noch das
einheitliche Moment Kritischer Theorie sein soll (Honneth 2020a, 7). In Anlehnung
an Horkheimer macht er allerdings deutlich, dass der Kern Kritischer Theorie der
Versuch sei, genau nicht eine rein positivistisch-szientistische Theorie zu entwi-
ckeln, die sich selbst gleichsam im luftleeren Raum entwirft, sondern eine, ,die sich
sowohl ihren sozialen Entstehungskontext als auch ihren praktischen Verwen-
dungszusammenhang standig bewusst halt“ (Honneth 2020b, 30), eben eine kriti-
sche Theorie, die gleichwohl den Anspruch erhebt, nicht blofSe Sozialphilosophie zu



36 —— Stefan GaBmann

sein, sondern wissenschaftliche Theorie. Kurzum: Es geht um das Programm der
Ideologiekritik, dem ,,Zentrum“ (Haardt 1987, 36) Kritischer Theorie ,als Aufklarung
der Gesellschaftsmitglieder iiber die sie bestimmenden sozialen Zwénge“ (Haardt
1987, 36).

Die Ideologiekritik der Kritischen Theorie vor dem Hintergrund seiner Ar-
beiten zum Phdnomen der Beschleunigung zu erneuern, ist das ausdriickliche
Anliegen Hartmut Rosas bei der Entwicklung einer,Kritischen Theorie der Sozialen
Beschleunigung“ (Rosa 2022, 93), mit der es ihm um die Freilegung von ,,Pathologien
der Vernunft“ geht, um letztlich ,den Begriff der Entfremdung als wichtiges be-
griffliches Werkzeug [...] aber auch die Begriffe der Ideologie und der falschen
Bediirfnisse neuzufassen und wiederzubeleben“ (Rosa 2022, 10). Bezeichnend ist
dabei sein Anspruch, den ,urspriinglichen Intuitionen der ,Grindervéter® dieser
Tradition® [...] treu zu bleiben, ohne sich unnétig und im Ubermaf von methodo-
logisch-konzeptuellen Uberlegungen und Prinzipien fesseln und im theoretischen
Horizont beschrdnken zu lassen® (Rosa 2022, 71). Leitend fir die Vorstellung von
yfalschen Bedirfnissen“ ist dabei die ,— vor allem in der Auseinandersetzung mit
Charles Taylor gewonnene [...] - Uberzeugung, daR menschliche Subjekte in ihren
Handlungen und Uberzeugungen stets von einer [...] Vorstellung des guten Lebens
geleitet sind“ (Rosa 2022, 73). Genau an dieser Frage setzt die Resonanztheorie ein,
indem sie die deskriptiv-theoretische Dimension einer Anthropologie der Respon-
sivitdt im Gesprach mit empirischer Forschung zu plausibilisieren sucht und davon
ausgehend sowie darauf aufbauend eine Gesellschaftskritik entwickelt.

Lasst sich dieses Programm nun aber als eine Sozialphilosophie bezeichnen?
Wahrend Adorno noch ,Sozialphilosophie® mit ,Kritischer Gesellschaftstheorie“
gleichsetzte (Rottgers 1995, 1224), so ist fiir den prominentesten Vertreter der
zweiten Generation der Frankfurter Schule, Jiirgen Habermas, die Sozialphiloso-
phie von der Kritischen Theorie zu unterscheiden, da Sozialphilosophie fiir sich
genommen keine geschichtsphilosophische Dimension beinhalte (Rottgers 1995,
1225) und damit gerade nicht auf Kritik und Veranderung der sozialen Wirklichkeit
angelegt sei. ,Sozialphilosophie“ wéare damit unter Verzicht auf Deskriptivitdit nur
normativ. Die oben angefiihrte soziologische Kritik an Rosa scheint mir in vielerlei
Hinsicht auf diesen Punkt hinauszulaufen. Dann wére die Typisierung des Ansatzes
als Sozialphilosophie und nicht als Kritische Theorie oder Soziologie polemisch-
abwertend und wurde Rosas eigene Anspriiche zurickweisen.

So mochte ich es aber nicht verstanden wissen: Denn man kann Kritische
Theorie als Typus von Sozialphilosophie einem anderen Strang von Sozialphilo-
sophie gegentibersetzen, in dem sich ,fundamentalphilosophische Entwiirfe [fin-
den, S.G.], die das In-Gesellschaft-Sein des Menschen [...] ganz grundsatzlich aus-
deuten und ins Zentrum ihrer Philosophie stellen“ und die sich damit als
sfundamentale Philosophien menschlicher Relationalitdt und Bezogenheit verste-



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhltnisses von Gottesbild und Lebensform == 37

hen“ (Saar 2021, 349) lassen. Zu diesen Ansétzen gehoren auch Reflexionen auf die
Relationalitat, die sich von der Sprachlichkeit des Menschen leiten lassen, wozu
insbesondere der kanadische Philosoph Charles Taylor zu zéhlen ist (Saar 2021,
349). Taylor selbst ist stark durch die phdnomenologische Philosophie gepragt, wie
auch viele andere Sozialphilosophen, die dieser fundamentalphilosophisch-rela-
tionistischen Richtung zugeordnet werden kénnen.® Das Verhéltnis einer solchen
phédnomenologisch gepragten fundamentalen Sozialphilosophie und der Kritischen
Theorie kann keineswegs als geklart gelten, sodass nicht notwendigerweise ein
Widerspruch zwischen beiden Stringen anzunehmen ist.®

Insofern erscheint es mir auch von Rosas Ansatz her gerechtfertigt ,Resonanz“
viel stérker als sozialphilosophische Kategorie zu verstehen, die eine vermittelnde
Stellung zwischen phanomenologischer und dialogischer Sozialphilosophie einer-
seits und Kritischer Theorie andererseits einnimmt. Der Resonanzbegriff, den Rosa
von Taylor tibernimmt, kann man vielleicht am besten mit Honneths Charakteri-
sierung des Taylorschen Ansatzes als einer philosophischen Anthropologie mit
~Absicht einer therapeutischen Zeitdiagnose“ (Honneth 2013b, 228) verstehen, die
vorrangig ,existenzialphdnomenologisch® geprégt ist (Honneth 2013b, 232). Rosa
selber unterstreicht, dass die Resonanztheorie starker auch als eine Anthropologie
wahrzunehmen sei (Rosa 2017b, 320 -321), frei nach Bernhard Waldenfels: Es geht
Rosa darum zu zeigen, dass der Mensch ein homo respondens ist und Weltbeziige
immer responsiv strukturiert sind. Wenn dem aber so ist, dann ist es die Kern-
aufgabe der Resonanztheorie zunachst diese anthropologisch-sozialphilosophische
Kernannahme zu plausibilisieren. Es ist meine These, dass dies die argumentati-
onslogische Funktion seiner Typologie der Resonanzsphdren ist, die daher einen
starker heuristischen und an die Alltagserfahrung anschliefenden Charakter hat.
Gerade dieser heuristische, nach Plausibilisierung suchende Charakter, scheint mir
die Ursache dafiir zu sein, dass dieses Theoriestiick einerseits in der Diskussion der
Resonanztheorie so grofses Interesse auf sich zieht, andererseits aber bei genauerer
Betrachtung nur sehr bedingt operationalisierbare, analytische Kategorien be-

5 Fiir die phdnomenologische Reflexion von Sozialitdt grundlegend ist der Bezug auf Husserls
funfte Cartesianische Meditation und der darin entwickelten Bestimmung des Verhéltnisses von
Selbst- und Fremdbewusstsein, das als ,phdnomenologische Neuentdeckung des Anderen“ (Be-
dorf 2011, 81) gelten kann. Nicht {iberholt dazu ist bis heute die Studie Theunissen 1965, in der
inshesondere der Briickenschlag von Husserls Uberlegungen zur Dialogphilosophie angedacht
wird. Theunissen unterstreicht damit den engen Zusammenhang phédnomenologischer und dia-
logphilosophsicher Zugdnge zur Sozialphilosophie, die beide auf die fundamentale Relationalitét
von Subjektivitat reflektieren. In der neueren Diskussion dieses husserlschen Grundlagentextes
sei inshesondere verwiesen auf Steinbock 2003 sowie Waldenfels 1994 und Waldenfels 2015.

6 Der Suhrkamp-Verlag hat dazu fiir 2026 einen u.a. von Rosa herausgegeben Band angekiindigt,
der das Verhéltnis von Kritischer Theorie und Phdnomenologie in den Blick nehmen soll.



38 —— Stefan GaBmann

reitstellt, die dann auch empirisch-soziologisch aufgegriffen werden kénnten. Diese
These will ich im Folgenden begriinden, auch um zu unterstreichen, warum es
sinnvoller in Bezug auf die Resonanztheorie ist von Sozialphilosophie, die auf die
grundlegende responsive Struktur menschlicher Weltbeziige reflektiert, zu spre-
chen, statt von Soziologie.

4 Heuristik: Das Theoriestiick der
Resonanzspharen

Wie schon beim Resonanzbegriff selber sind zwar auch bei Resonanzsphdren
Konturen einer Kriteriologie erkennbar, die aber bei genauerem Hinsehen un-
scharf wird. Schon die Terminologie ist tiber die Zeit hinweg nicht konsequent. So
spricht Rosa in jiingeren Veroffentlichungen statt von ,Resonanzachsen® eher von
sResonanzsphdren“ (Rosa 2019a), wohingegen mit letzterem Begriff in dem
Grundlagenwerk ,Resonanz“ noch Klassen bestimmter Resonanzachsen bezeich-
net werden: Horizontale, diagonale und vertikale Resonanzachsen bilden jeweils
eine Resonanzsphdre. Rosa verwendet diese Begriffe, um soziale Formationen zu
bezeichnen, die einen Rahmen bieten, in dem Resonanzerfahrungen einfacher zu
machen sind; sie stabilisieren daher die punktuelle und immer unverfiighar blei-
bende Resonanzerfahrung, ohne dass sie diese erzwingen konnten (Rosa 2017a,
296 —297). Mit Rosa lassen sich diese sozialen Formationen durchaus mit dem Be-
griff der Lebensform in Verbindung bringen, (Rosa 2017a, 297; Rosa 2019b, 35) was
hier aber nicht weiter besprochen werden kann.

Der Kontext von Rosas Konzeptualisierungen von Resonanzachsen ist seine
Modernekritik, die stark vereinfacht darauf hinausldauft, dass die Beschleuni-
gungsdynamik die zeitintensive Ausbildung von Resonanzachsen zunehmend er-
schwert und damit ein gutes Leben in Gesellschaften, die sich nur noch ,,dynamisch
stabilisieren“ konnen, immer schwieriger zu realisieren wird (Rosa 2017a 297,
bes. 693-694). Dieser Kontext wiirde einen eigenen Aufsatz verdienen, muss von
mir aber im Folgenden weitgehend ausgeklammert werden.

Resonanzachsen sind die ,sozial[en] Formation[en]“ (Rosa 2017a, 297), in de-
nen Subjekte Resonanz erwarten, damit also auch hohe Selbstwirksamkeitser-
wartungen verbinden (Rosa 2017a, 269-281). Das heifst vereinfacht gesagt: Hier
trauen sich Menschen zu den jeweils im Blick stehenden Weltausschnitt zu ,er-
reichen®, ,bewegen® und zu ,berithren“ und umgekehrt auch erwarten ,beriihrt,
erreicht, bewegt“ zu werden (Rosa 2017a, 270). Sie erwarten hier einem Weltaus-
schnitt zu begegnen, der sie mit eigener Stimme anspricht — im resonanztheore-
tischen Sinn — und den sie mit eigener Stimme ansprechen konnen. Sie erwarten



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhltnisses von Gottesbild und Lebensform == 39

also eine responsive Relation: Gelingt diese, wird der Weltausschnitt als resonant
erlebt. Wegen der fundamentalen Unverfligharkeit solcher Resonanz, kann diese
aber auch innerhalb stabiler Resonanzachsen ausbleiben.

Die Schwierigkeit der Differenzierung in horizontale, diagonale und vertikale
Achsentypen besteht m.E. darin, dass sie zwar einigen heuristischen Nutzen hat,
bei genauerem Hinsehen aber zu unscharf ist, um deutlich zwischen verschiedenen
Typen von Resonanzachsen differenzieren zu kénnen. Im Wesentlichen unter-
scheidet Rosa Resonanzachsen nach den Polen, auf die sich die responsive Relation
eines Subjekts ausrichtet: Horizontale Resonanzachsen betreffen Beziehungen
zwischen Menschen. Dabei nennt Rosa die Bereiche Familie, Freundschaft und
Demokratie. Was macht aber nun die Spezifik der ,Horizontalitat“ der Reso-
nanzerfahrung im Unterschied von anderen Typen von Resonanz aus? Rosa dis-
kutiert hier vor allen Dingen die Abgrenzung des Resonanzbegriffes vom Aner-
kennungsparadigma, wie es prominent Axel Honneth vertritt. Dabei arbeitet sich
Rosa besonders an Honneths Formel eines ,Kampfs um Anerkennung“ ab, wo es
demgegentber keinen ,Kampf um Resonanz“ geben konne (Rosa 2017a, 333). Der
kompetitive Modus, den Rosa im ,Kampf um Anerkennung® erkennt, verunmaog-
liche das Gelingen responsiver Beziehungen und bleibe zudem im Rahmen ,for-
maler“ —i.e.: rechtlicher — Anerkennung, die noch nicht das wirkliche Beriithrt- und
Erreichtwerden absichern kdnne, sondern maximal eine hilfreiche Bedingung fiir
die Etablierung von Resonanzachsen darstelle (Rosa 2017a, 339). Eine eingehendere
sozialethische und moralphilosophische Bewertung (Haker 2019) des Verhéltnisses
von Anerkennung und Resonanz muss hier ausbleiben.

Auch bei diagonalen Resonanzachsen, auch ,Dingresonanz“ (Rosa 2017a, 392—
393, 395) genannt, bleibt vieles im Unklaren. Nach Rosa beziehen sich diagonale
Resonanzachsen  allgemein  gesprochen auf alle nichtmenschlichen
Weltausschnitte. Rosa denkt hierbei zundchst an den Bereich der Arbeit, was
moglicherweise in Bezug auf das Kunsthandwerk noch intuitiv einzuleuchten mag,
weil sich hier jemand in eine intensive Beziehung zu Werkstoff und Arbeitsprozess
setzt (Haubner 2017). Rosa nennt aber auch den Bereich Schule, in dem der ,Un-
terrichtsstoff“ (Rosa 2017a, 407-10) zum resonanten ,.Ding“ wird. Eigentlich stehen
aber in seinen Ausfiihrungen eher die Beziehungen zwischen Lehrkraften und
Schiiler:innen im Fokus. Ahnliche Unklarheiten begegnen im Bereich Sport, weil es
hier Rosa weniger um die Beziehung zwischen Sportler:in und Sportgerat geht, was
zwar auch noch thematisiert wird (Rosa 2017a, 428), sondern eher um Formen des
Sporterlebens wie ,Public viewing“ o.4. (Rosa 2017a, 424-26), also vereinfacht ge-
sagt: das Erlebnis von zwischenmenschlicher Verbundenheit im Blick auf den
Sport. Oder es geht um die Beziehung zur eigenen Leiblichkeit (Rosa 2017a 421—
422.), wobei dann die Abgrenzung von diagonaler Resonanz als spezifischer Form
und der Leiblichkeit als allgemeiner Grundvoraussetzung von Resonanz (Rosa



40 —— Stefan GaRmann

2017a, 144-151) iberhaupt nicht mehr deutlich wird. Was diagonale Resonanz ei-
gentlich sein soll und inwiefern sie von horizontaler Resonanz abgegrenzt werden
kann, wird in diesen Ausfithrungen nicht klar. Systematisch miisste man etwa
fragen: Inwiefern ist Demokratie, wo es auch immer um ,die Sache“ geht, als ho-
rizontale Resonanzsphére aufzufassen und nicht als diagonale, in der die ,ge-
meinsame Sache“ ,resonanztechnisch aufgeladen“ wird? Oder inwiefern soll Sport
diagonale Resonanzachsen ertffnen und nicht horizontale? Weil die Relationen
von der Sache her bestimmt sind, in Familie und Freundschaft aber von intimen
Beziehungen? Dann ginge es aber letztlich in beiden Féllen wieder nur um zwi-
schenmenschliche Beziehungen, im einen Fall nur um solche, die sich auf eine
gemeinsame Sache beziehen: Es ist aber Rosa gerade wichtig deutlich zu machen,
dass es auch responsive Relationen zu nichtmenschlichen Weltausschnitten gibt,
sodass ,die Resonanzqualitidt den Dingen nicht einfach nur als abgeleitete oder
ibertragene Sozialbeziehung zukommt“ (Rosa 2017a, 392).

Auch hierin scheint es mir eher darum zu gehen, eine responsive Anthropo-
logie stark zu machen, als eine Kriteriologie fir ein klar beschreibbares Phéno-
menfeld zu entwickeln. Es ware sicherlich reizvoll hier Bernhard Waldenfels’
Uberlegungen zur ,Mitwirkung der Dinge* bei der sozialen Erfahrung am ,Leitfa-
den des Mitseins“ (Waldenfels 2015, 230—261) mit Rosas Konzept diagonaler Re-
sonanzachsen ins Gesprach zu bringen. Rosa selber deutet jedenfalls an, dass es
ihm im Blick auf das Feld diagonaler Resonanz eher um den fundamentalen re-
sponsiven Charakter jeder Form von Weltbezug zu tun ist, wenn er schreibt: ,Dinge
gewinnen ihre Resonanzqualitdt vielmehr aus ihrer Einbettung in das Lebens- und
Weltganze, wie es dem erfahrenden und handelnden Subjekt gegeniibertritt“ (Rosa
2017a, 392).

Die Welt als Ganze steht aber dann in dem — fiir den theologischen Fragezu-
sammenhang sicherlich am interessantesten — werkgenetisch wohl dltesten Seg-
ment der Typologie von Resonanzachsen im Blick: der Klasse vertikaler Reso-
nanzachsen. Rosa nennt dabei die Bereiche Religion, Natur, Kunst und Geschichte.
Anders als bei horizontaler und diagonaler Resonanz gibt es fir vertikale Resonanz
ein klares Kriterium, wann vom Erleben vertikaler Resonanz gesprochen werden
kann: der Aufhebung — im dreifachen hegelschen Sinne von Negation, Konservation
und Elevation — der Unterscheidung von Innen und AujfSen (Rosa 2017a, 441442,
456-457); das bedeutet aber kein Verschwimmen von Subjekt und Welt, sonst
kdme keine resonante Beziehung mit zwei mit eigener Stimme sprechenden Polen
zustande, sondern eine Verflissigung des Weltverhdltnisses als Ganzem. Die
Schwierigkeit besteht allerdings darin, dass genau diese Verfliissigung ein Krite-
rium von Resonanz iiberhaupt sein soll (Rosa 2017a 318). Es erscheint zwar
durchaus plausibel, dass dieses Kriterium sich auf eine Resonanzsphére tibertragt,
bei der die Beziehung zur Welt iberhaupt als resonant erlebt wird: Wenn Resonanz



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform = 41

eine Verdnderung der Qualitdt des In-der-Welt-Seins ist, dann ist immer das ganze
In-der-Welt-Sein betroffen. Dann ist aber wiederum fraglich, warum vertikale Re-
sonanz von anderen Typen von Resonanz abgegrenzt werden sollte.

Hille Haker formuliert die These, dass diagonale und vertikale Resonanz als
Antwortgeschehen Analogformen zur horizontalen Achse seien (Haker 2019, 40).
Diese These trifft meines Erachtens einen richtigen Punkt, insofern sie markiert,
dass es bei allen von Rosa aufgezeigten Typen von Resonanz um ,Antwortlichkeit,
i.e. Responsivitdt geht. Es zeigt sich durch diesen kursorischen Durchgang, dass die
Differenzierung der verschiedenen Typen von Resonanzachsen in Rosas Theorie
zwar einen heuristischen Nutzen hat, um den Blick dafiir zu schérfen, was Resonanz
iiberhaupt ist, sich aber am Ende fir die Deskription spezifischer responsiver
Weltverhdltnisse als wenig hilfreich darstellt, da sie viel zu unscharf ist. Auch wenn
gerade die Unterscheidung von Resonanzachsen auf Interesse stof3t, halte ich es
doch fiir aussichtsreicher sich einerseits auf diese responsive Anthropologie zu
konzentrieren und andererseits auf das, was den Kern der Idee einer Resonanz-
achse tberhaupt ausmacht: Was sind die sozialen Bedingungen, die responsive
Réume ermoglichen, in denen sich Resonanzerfahrungen stabilisieren konnen?
Und wie soll das eigentlich gedacht sein? Wenn Resonanz unverfiighar ist, wie kann
ihr Eintreten dann ,stabilisiert“, erwartbar werden? Dazu ist es sinnvoll, Rosas
Pragung vom Denken Charles Taylors starker in den Blick zu nehmen.

5 Lebensformen und Artikulation starker
Wertungen

Ausgangspunkt Taylors ist die anthropologische Grundannahme, dass Menschen
Lselbstinterpretierende Wesen“ sind (Rosa 2017a, 215). Erfahrung ist immer schon
Deutung bzw. gedeutet. Welt gibt es fiir ein Subjekt nur durch Interpretation. Damit
ist die zentrale Basiskategorie einer verstehenden Soziologie genannt, wie sie Max
Weber projektiert — bemerkenswerterweise verweist Rosa in ,Resonanz“ an eini-
gen Stellen im selben Atemzug auf Taylor und Weber (Rosa 2017a, 188 Anm. 142,
650—651, 688). Wie Axel Honneth in Bezug auf Taylor schreibt: ,Soziales Handeln ist
ohne Bezugnahme auf das situationsgebundene Selbstverstandnis der handelnden
Subjekte gar nicht angemessen aufzufassen; der Erklarung einer Handlung mufd
daher ein hermeneutisches Verstindnis der jeder unmittelbaren Beobachtung
entzogenen Perspektive des Handelnden unbedingt vorhergehen“ (Honneth 2013b,
231). Somit geht es Taylor, der in dieser Hinsicht stark von Harry Frankfurt inspi-
riert ist, (Honneth 2013b, 232) um die , Analyse der evaluativen Komponenten der
menschlichen Identitatsbildung® (Honneth 2013b, 233), welche als sozial struktu-



42 —— Stefan GaBmann

riert betrachtet werden miussen. Diese Komponenten nennt Taylor und mit ihm
Rosa ,starke Wertungen*.

Honneth schreibt in Bezug zu Taylor, dass die Artikulationen starker Wertun-
gen immer ,auf die Unterstiitzung einer kollektiv geteilten Lebensform angewie-
sen“ (Honneth 2013b, 241) blieben. Dieses Verhéltnis von kollektiver Lebensform
und Artikulation starker Wertungen tbernimmt Rosa: Ausgehend von der An-
nahme, dass Welt immer nur als interpretierte vorliegt, arbeitet Rosa mit Taylor
heraus, dass zwei Ebenen der Interpretation unterschieden werden miissen (Rosa
1998, 69): Die zweite Ebene ist das, was man durchschnittlich mit der aktiven
Deutung des individuellen Subjekts assoziieren kann. Die erste, grundlegendere
Ebene ist eine sozial vorgeformte, die besonders mit dem Begriff der ,Sozialen
Imagination®“ verbunden ist. Soziale Imagination kommt &hnlich wie expliziter
Sprache eine Artikulationsfunktion zu und umfasst alle kulturellen Praktiken, Ri-
tuale und Institutionen (Rosa 1998, 131), aber auch etwa Literatur (Rosa 2017a, 357),
die Welt und damit Sinn tUberhaupt erst erschliefen und dem Subjekt sowohl
zeitlich als auch prinzipiell vorausgehen.

Diese zwei Ebenen stehen in Wechselwirkung miteinander (Rosa 1998, 162 -
167): Kann das Subjekt seine Selbstdeutung nicht zu den sozialen Vorgaben in
Beziehung setzen, so wiirde Taylor von Entfremdung sprechen (Rosa 1998, 201-
202). Subjekte konnen aber grundsatzlich auf die sozialen Vorgaben der ersten
Interpretationsebene Einfluss nehmen und diese so verdndern, dass sie sich au-
thentisch darin wiederfinden konnen — Authentizitdt ist einer der Zentralbegriffe
der Taylorschen Anthropologie (Rosa 1998, 195-200). Man kénnte also in Para-
phrase des Titels der Dissertation Rosas sagen: Die erste Interpretationsebene ist
der Bereich ,kultureller Praxis“, die zweite Interpretationsebene die individueller
yldentitat“, deren Gelingen oder Misslingen durch das Verhaltnis zur ersten In-
terpretationsebene bestimmt ist. Beide stehen in einem Wechselverhaltnis.

Rosa tibernimmt dieses Konzept, das er in seiner grundlegenden Monographie
zu Taylor herausarbeitet, nicht eins zu eins, sondern dynamisiert es. In Taylors
Authentizititsbegriff sei Rosas Ansicht nach die Annahme eines invarianten
Identitatskerns angelegt, was aus soziologischer Sicht nicht ausweisbar sei. (Rosa
2017a, 302) Identitat miisse resonanztheoretisch als eine dynamische Grofise ver-
standen werden, da das Subjekt immer von seinem Weltbezug her gepragt ist: es ist
sIn-der-Welt-sein“ (Rosa 2017a, 62 — 63, 65— 66). Umgekehrt muss gesagt werden: Was
Welt ist, ist immer auch von den Subjekten — im Plural — her erdffnet. Also ist der
Welthezug keine statische Grofie, die das Subjekt determiniert.

Welt als Raum moglicher Erfahrung wird durch Erfahrung veréndert. Sprache
und kulturelle Praxis, mithin subjektbezogene, aber uberindividuelle, soziale
Grofien, formieren Welt (Rosa 2017a, 152), werden aber auch durch Subjekte und
ihren Weltbezug verdndert. Das bedeutet fiir Rosa, dass die leiblichen und emo-



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform = 43

tionalen Aspekte der Weltbeziehung ,stets schon Element und Ausdruck be-
stimmter Welthaltungen“ (Rosa 2017a, 214) sind.

Diese Haltung beschreibt Rosa nun als eine Positionsbestimmung innerhalb
der sogenannten kognitiven, moralischen und affektiven Landkarten — dieses
Landkartenkonzept iibernimmt Rosa weitgehend von Taylor, differenziert es aber
mit der Hinzufligung der drittgenannten Begehrenslandkarte weiter aus. Diese
Landkarten stellen im Wesentlichen die erste Interpretationsebene dar.

Durch Begegnung mit Weltausschnitten bilden sich im Laufe des menschlichen
Entwicklungsprozesses kognitive Landkarten aus, die aus dem Wunsch nach
sprachlicher Artikulation von Selbst- und Weltdeutung entstehen (Rosa 2017a, 216).
Sie ,verzeichnen, was es gibt in der Welt und wie die Welt beschaffen ist, aber auch:
worauf es dabei (fir die Subjekte) jeweils ankommt, welche Haltung die jeweils
richtige ist“ (Rosa 2017a, 216). Sie sind somit diskursiv-begrifflich zu verstehen.
Dabei sollten sie allerdings nicht als rein objektivierend verstanden werden: Rosa
diskutiert etwa, dass ,archaischere“ Kulturen die Welt auch auf kognitiver Ebene
stérker responsiv kartographieren (Rosa 2017a, 219-220) und dass umgekehrt die
kapitalistische Gesellschaft der Moderne eine Grundhaltung impliziere, die dem-
gegeniiber stumme Weltverhdltnisse privilegiere und dementsprechend auch die
Welt kognitiv strukturiere.

Dabei gibt es Aushildungen von ,Weltsphdren®, die konzeptionelle m.E. den
funktional differenzierten Sektionen moderner Gesellschaften bei Luhmann ent-
sprechen. Entscheidend ist, dass diese Weltsphéren einerseits durch sprachlich
artikulierte und damit explizite Institutionen gepragt sind, andererseits durch ein
spezifisches Erleben, eine Erfahrungsdimension, eine ,implizit-praktische“ Seite,
die mit der artikulierten, institutionalisierten Ebene in Wechselwirkung steht —
Rosa wiederholt hier quasi auf kollektiver Ebene die Unterscheidung der zwei In-
terpretationsebenen. Diese einzelnen Weltspharen stehen untereinander wieder-
um in Beziehungen, beeinflussen sich wechselseitig und werden durch grundle-
gende Welthaltungen gepréagt. Ein Beispiel, das Rosa gibt: Die Haltung ,Jungs
weinen nicht“ wird tendenziell zu einem insgesamt repulsiveren Weltverhéltnis
und entsprechender Kartographierung der Welt fiihren, da damit eine Haltung des
sich Nicht-bertihren-lassens privilegiert wird (Rosa 2017a, 217-218).

Die moralischen Landkarten markieren in dieser kognitiv karthographierten
Welt die Quellen starker Wertungen, die damit so etwas wie die Bestimmung der
»Hohenlinie unserer kognitiven Weltkarte [sind, S.G.]: Sie definieren die ,Berge* des
Anzustrebenden und die ,Taler‘ des zu Vermeidenden“ (Rosa 2017a, 228), womit die
moralischen Landkarten nicht eine eigene Kategorie der Karthographierung der
Welt gegentiber den kognitiven Landkarten darstellen, sondern erst mit diesen
zusammen ,Welt“ tiberhaupt strukturieren.



44 —— Stefan GaBmann

Was starke Wertung bei Rosa meint, kann in Abgrenzung von schwachen
Wertungen genauer bestimmt werden: Eine starke Wertung ist etwas, das vom je
subjektiven, affektiven Begehren (Rosa 2017a, 228) unabhangig ist. Wahrend man
eine schwache Wertung7 mit dem Satz ,ich will“ erfassen kann, bedeutet starke
Wertung ,etwas ist wert getan zu werden“ oder ,etwas ist wichtig“ (Rosa 2017a,
228). Rosas Beispiel zur Erlduterung dieser Unterscheidung stellt dies instruktiv
dar: an einem Sonntagmorgen halte ich es fiir unbedingt wichtig und wert getan zu
werden in die Messe zu gehen, aber ich will eigentlich ein Bier trinken. Die starke
Wertung behélt ihre Geltung fiir ein Subjekt, unabhéingig von seinem faktischen
Begehren. Starke Wertungen zwingen zu einer Stellungnahme des Subjekts, zum
Einnehmen einer Position zu einem Weltausschnitt, weil es erfahrt, dass es von
dieser starken Wertung in Anspruch genommen wird. Erst von dieser Positions-
bestimmung aus, wird ein Standpunkt mdglich, von dem ausgehend kognitiv-re-
flexive und moralisch-evaluative Landkarten ausgebildet werden kénnen (Rosa
2017a, 189). Damit sind starke Wertungen dann gleichsam die ,attrahierenden und
repulsiven Qualitidten unseres Weltverhaltnisses“ (Rosa 2017a, 188). Aus den star-
ken Wertungen folgt allererst die Bedeutsamkeit von Welt. Rosa schreibt: ,,Reso-
nanztheoretisch ist hier der Umstand von besonderer Bedeutung, dass starke
Wertungen in der Wahrnehmung der Subjekte nicht von diesen selbst ausgehen —
sondern von Weltausschnitte, die sie etwas angehen“ (Rosa 2017a, 228).

Starke Wertungen sind fiir Rosas Kritik der Resonanzverhéltnisse zudem das
zentrale Element zur Erklarung der Ausbildung stabiler Resonanzachsen: Fir Rosa
sind starke Wertungen, wie oben dargestellt, die ,Weltausschnitte, die mit ,eigener
Stimme sprechen’, die uns antworten oder an uns appelieren (oder uns wider-
sprechen) konnen“ (Rosa 2017a, 229). Die Natur spricht, die Kunst sagt, die Ge-
schichte lehrt etc.: Starke Wertungen laden Weltausschnitte ,resonanztheoretisch
auf - so eine iibliche Redewendung Rosas: Subjekte machen dort Resonanzerfah-
rungen und erwarten umgekehrt auch im Zusammenhang mit starken Wertungen
Resonanzerfahrung. Sie haben also eine hohere Selbstwirksamkeitserwartung. Sie
rechnen in Beziehungen zu Quellen starker Wertungen damit die Welt zu errei-
chen, zu bewegen und zu bertihren und von der Welt erreicht, bewegt und beriihrt
zu werden. Starke Wertungen sind somit eine Ermoglichungsbedingung zur Aus-
bildung von Resonanzachsen, da sie Selbstwirksamkeitserwartungen fordern.

7 Auch diesen Begriff iibernimmt Rosa von Taylor, der sich darin wiederum an Harry Frankfurt
anlehnt (Rosa 1998, 99). Rosa vereinfacht Taylors Konzept verschiedener starker Wertungen je-
doch, in dem er nur noch zwischen starken und schwachen Wertungen differenziert, wohingegen
Taylor innerhalb der starken Wertungen noch Lebens-, Hyper- und Kkonstitutive Gliter unter-
scheidet (vgl. Rosa 1998, 117-19). Rosas Begriff starker Wertungen scheint mir insgesamt am
Ehesten der letzten Kategorie zu entsprechen, wobei er dies nicht wirklich erortert.



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform == 45

Nur geht Rosa nicht davon aus, dass die Quellen starker Wertungen automa-
tisch die motivationalen Energien von Subjekten wecken. Man denke an das Bei-
spiel mit dem Bier und der Messe: Starke Wertungen implizieren nicht notwendig
auch eine schwache Wertung. Die Marken der schwachen Wertungen bilden in
Rosas Begrifflichkeiten noch einmal eine eigene begehrend-affektive Landkarte
aus. Aus den Quellen starker Wertungen folgen zunéchst punktuelle Resonanzer-
fahrungen, aber nur wenn diese dauerhaft mit schwachen Wertungen iiberein-
gebracht werden kann, bilden sich Resonanzachsen aus (Rosa 2017a, 231-232):
Sprich, etwas ist es wert getan zu werden und ich will es auch tun.

Was dies nun konkret bedeutet, wird bei Rosa allerdings nicht recht deutlich.
Unklar bleibt zudem schon bei Taylor, ob starke Wertungen etwas sind, das nur
vom individuellen Subjekt — also der zweiten Interpretationsebene — unabhdngig ist,
weil ihm diese durch die sozial strukturierte Erschlieffung von Welt — der ersten
Interpretationsebene — vorausliegen, oder ob starke Wertungen Quellpunkte oder
unverriickbare Landschaftsmarken sind, die von Subjekten gleichsam nicht durch
deren kulturelle Praxis er-funden, sondern vielmehr ge-funden werden. Dann 1&-
gen die Quellen starker Wertungen noch der ersten Interpretationsebene voraus.
Dies wére fiir eine theologische Rezeption der Resonanztheorie eine entscheidende
Frage, gerade auch im Blick auf die von Saskia Wendel aufgeworfene Frage, ob man
,Offenbarung“ als Grund oder als Deutungskategorie des Glaubens zu verstehen
habe. Es ist daher sinnvoll eingehender den Status der Quellen starker Wertungen
bei Taylor und Rosa in den Blick zu nehmen.

6 Unklarheiten des Konzepts der ,Quellen starker
Wertung“ und theologische Frageiiberhange

Erst in der Auseinandersetzung mit Taylors Denken tibernimmt Rosa seine zen-
tralen Konzepte Resonanz und Entfremdung: Schon 2011- also funf Jahre vor
Veroffentlichung von ,Resonanz“ — entwickelt er bereits in dem Aufsatz ,Is There
Anybody Out There?“ im Gesprach mit Taylor die Konzeption der vier genannten
vertikalen Resonanzsphdren, Religion, Natur, Kunst und Geschichte (Rosa 2011, 21).
Hier benennt Rosa das Arbeitsprogramm, das er dann in ,Resonanz* zu bearbeiten
versucht: Auch wenn, wie gezeigt, Rosas Ansatz als Sozialphilosophie zu verstehen
ist, geht es ihm nicht darum zu kléren ,,0b die Welt nun antwortet, wie Taylor
glaubt, oder schweigt, wie Camus meint, sondern eine systematische Soziologie der
Weltbeziehung“ (Rosa 2011, 43) zu entwickeln.

Mir erscheint deswegen die Soziologie der Weltbeziehungen starker als Sozi-
alphilosophie zu verstehen zu sein, weil sie auf die anthropologisch-relationalen



46 —— Stefan GaRmann

Grundlagen des Sozialen abstellt und hier zentral die Sprachlichkeit bzw. ,Ant-
wortlichkeit“ des menschlichen Weltbezugs in den Mittelpunkt riickt. Diese Ver-
bindung von einer auf die Sprachlichkeit des Welthezugs fokussierten Anthropo-
logie und Sozialphilosophie tibernimmt Rosa einerseits von Taylor, andererseits
wirken Rosas Uberlegungen aber auch auf Taylors eigenes Denken zuriick. Das
Wort ,Resonanz“ hat in fritheren Arbeiten bei Taylor keine festumrissenen Kon-
turen; in ,,Ein sdkulares Zeitalter wird es etwa fiir die Bezeichnung der Erfahrung
der Fiille verwendet (Taylor 2009, 19; Rosa 2017a,197). Dass Resonanz aber von Rosa
als ein romantisches Konzept (Rosa 2017a, 293, 613) verstanden wird, das die
,Dualismen der Moderne“, etwa zwischen Geist und Natur, miteinander verséhnt,
ist ein von Taylor aufgenommener Gedankenstrang.

Bei dieser Annahme von Resonanz als eines romantischen Konzepts setzt
wieder Taylors Rezeption von Rosas Theorie ein: Die Romantik bilde gewisser-
mafien das Modell fiir Rosas Konzeption von Autonomie, das sich dadurch aus-
zeichne, dass das Subjekt so autonom, also abgeschlossen und in sich stehend ge-
dacht werden miisse, dass es mit eigener Stimme sprechen konne (Rosa 2017a, 313 -
314), zugleich aber so offen, dass es auch von der Welt, zu der es in Beziehung tritt,
erreicht, bewegt und bertihrt werden kann. Es geht um eine responsive Relation, in
der wechselseitig mit eigener Stimme gesprochen und geantwortet wird. Die Ro-
mantik, so kann man Taylor verstehen, steht fiir genau solch eine Form des
Weltbezugs und ein entsprechendes Verstdndnis menschlicher Autonomie: Men-
schen ,erfassen nicht einfach nur“ Objekte im romantischen Verstdndnis des
Welthbezugs, ,sondern [...] stellen die Bedeutung von Dingen wieder her. Und indem
wir [i.e. Menschen, S.G.] das tun, gelangen wir zu unseren eigenen spezifischen
Kriften, denen der symbolischen Enthiillung (oder der Dichtung). Wir erhalten
nicht einfach die Antwort, sondern wirken zusammen, um sie zu bestimmen*
(Taylor 2017, 260). Es geht hier um das, was Rosa die wechselseitige Anverwandlung
im Zuge einer resonanten Weltbeziehung nennt®, was im Denken der Romantiker
mit dem Begriff ,Selbststatigkeit“ eingeholt wird: Die Sprache ist im romantischen
Verstandnis nicht einfach eine Nachbildung der Wirklichkeit, sondern ein dialo-
gisches Geschehen (Taylor 2017, 261), das die verlorene Einheit von Welt und
Mensch in einer ,kreativen, verandernden Weise“ (Taylor 2017, 260) wiederher-
stellen soll, eine Ubersetzung, die ,nicht einfach eine unvollstdndige Anndherung
an die Bedeutung“ (Taylor 2017, 260) ist, sondern auch ,ein Beitrag zur gemeinsa-
men Arbeit an der Wiederherstellung des Kontakts, der Verbundenheit zwischen
uns und der Welt“ (Taylor 2017, 261). Dementsprechend sei die ,Resonanzthese“
(Taylor 2017, 264) vom romantischen Denken her auch in der Mitte von Ontologie

8 Ausfiihrlicher dazu in diesem Band der Beitrag von Robin Flack.



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhltnisses von Gottesbild und Lebensform = 47

und Psychologie zu situieren. Taylor fragt: ,,Gibt es menschliche Bedeutungen, die
sich auf Tatsachen iiber den Raum zwischen menschlichen Wesen und ihrer
oOkologischen Nische stiitzen und zwar von ihnen verschieden, aber vergleichbar
,objektiv‘ sind wie die Tatsachen, die das fiir das Leben Bedeutsame begriinden?“
(Taylor 2017, 265).

Diese Bedeutungen finden sich in Taylors Denken im Begriff der ,Starken
Wertungen“ wieder, die eben in diesem ,Zwischenraum* zwischen Ontologie und
Psychologie ,situiert* (Taylor 2017, 265) seien. Dass Rosa Resonanz als ein roman-
tisches Konzept versteht, bedeutet von seiner Taylorrezeption her, dass starke
Wertungen immer in resonante Beziehungen involviert sind, geht es doch um das
Gelingen einer responsiven Relation. Starke Wertungen markieren genau die
Weltausschnitte, an denen etwas von Menschen als ,mit eigener Stimme spre-
chend“ erfahren wird, die uns ,etwas angehen“ (Rosa 2017a, 228), ,die uns ant-
worten oder an uns appellieren (oder uns widersprechen) konnen“ (Rosa 2017a, 229),
»W0 wir uns angesprochen und aufgefordert fiihlen zu antworten“ (Taylor 2017,
268). Starke Wertungen scheinen damit das zu sein, was ein responsives und damit
resonantes Weltverhdltnis tiberhaupt erst ermdglicht. Zugleich vermeidet Rosa
aber selber sich festzulegen, wie starke Wertungen zwischen den Polen ,,Ontologie“
und ,,Psychologie“ zu verorten sind.

Trotz der Zentralitit starker Wertungen fiir das Verstindnis von Resonanz,
dtirfte dieses Problem fiir Rosa daher riihren, dass es soziologisch fraglich ist, wie
sich methodisch an starke Wertungen angendhert werden kann, eine Frage, die
Taylor selbst aufwirft. Er zeichnet dabei zwei Wege aus, die m.E. beide Rosas
Versuche starke Wertungen zu erschlieffen, charakterisieren konnen: Einerseits
ein empirischer, der in den Blick nimmt, auf welche ,Art und Weise [...] Menschen
das Land, die Wildnis, Garten aufsuchen, um diese zu besuchen, aber auch zu
bepflanzen; die Art und Weise, auf die sie zu den Denkmaélern der Vergangenheit
zuriickkehren wollen und so weiter® (Taylor 2017, 268). Den zweiten mochte ich,
abweichend von Taylors Verwendung desselben Wortes an dieser Stelle, herme-
neutisch nennen und dabei Gadamers Diktum folgen, dass Sprache Welterfahrung
sei (Gadamer 2010, 442): in ihr gilt es ,den dichterischen Entdeckungen/Erfindun-
gen der Sprachen der Epiphanie zu folgen, die infolge der romantischen Epoche
entstanden sind“ (Taylor 2017, 268). Rosa beschrankt sich nicht ausschliefslich auf
die Auseinandersetzung mit der Literatur der Romantik, aber die hermeneutische
Arbeit an Dichtung stellt einen bedeutenden Teil seiner Uberlegungen zu Reso-
nanzerfahrungen da.

Dass Rosa aber bei der Erschlieffung — nur subjektiv erlebbarer — starker
Wertungen dennoch sozialphilosophisch ansetzt, wird transparenter von dem
oben dargestellten Konzept der zwei Interpretationsebenen. Nun ist aber die
Schwierigkeit bei Taylor, dass ,nur der Inhalt von starken Wertungen, nicht aber



48 —— Stefan GaRmann

das Wie ihres Vollzugs [...] bislang geklart“ (Honneth 2013b, 235) sei, worin Axel
Honneth meines Erachtens zuzustimmen ist: denn die oben dargestellten Konzepte
liefern zwar viele hilfreiche Elemente fiir die Deskription des Zusammenhangs
individueller Deutung und Sozialformation. Eine theoretische Erkldrung dieser
Zusammenhénge, stellt dieses Modell aber nicht dar, wohl gerade weil der Status
der Quellen starker Wertungen und ihrer epistemischen Zuganglichkeit ungeklart
bleiben.

Dieselbe Schwierigkeit findet sich auch bei Rosa. Diese macht es gerade fir
eine theologische Rezeption der Resonanztheorie im Hinblick auf die Verhaltnis-
bestimmung von Gotteshild und Lebensform besonders schwierig, denn die Suche
nach Quellen starker Wertungen bei Taylor — und in fortgesetzter Linie auch bei
Rosa — kann mit Axel Honneth als therapeutisches Element fiir den Verlust von
Transzendenz (Honneth 2013b, 247) gewertet werden: Sie formuliert damit aus
sdkularer Perspektive eine Sprache, die versucht, sich dem mit Transzendenz ge-
meinten wieder anzunihern und kénnte damit die gesuchte Ubersetzungsfunktion
fur religiose Erfahrung in nicht-religiose (Wissenschafts-)Kontexte tibernehmen.
Gerade fir eine theologische Rezeption ist aber die Frage nach dem Status der
Quellen starker Wertungen besonders virulent, oder in Taylors Diktion gesprochen:
wie verhalten sich Ontologie und Psychologie in Bezug auf die starken Wertungen
zueinander? Wie ,objektivierbar“ sind diese tiberhaupt? Rosa wirft diese Frage
selber immer wieder auf, blendet sie aber als Soziologe pragmatisch ab, weil es ihm
nur um die soziale Struktur responsiver Relationen geht. Wieder mit Taylor konnte
man sagen, er fokussiert einseitig den psychologischen Aspekt und lasst die Frage
nach der ontologischen Seite offen. Rosa schreibt in seiner Replik auf Taylors
Relektiire der Resonanztheorie, dass sich Taylors Verortung starker Wertungen
zwischen Ontologie und Psychologie ,mit der von mir selbst urspriinglich vorge-
schlagenen phdnomenologischen Losung des Problems [decke, S.G.], nach der wir
auch mit wissenschaftlichen Mitteln nichts tiber das Wesen oder Verhalten des
,Steins an sich® aussagen konnen, sondern uns mit einer Analyse der Beziehung
zwischen dem erfahrenden Subjekt und dem begegnenden Stein begniigen miissen
— und diese Beziehung kann so konzipiert sein, dass Steine und Berge etc. als un-
veranderlich schweigend und stumm oder aber als resonant erfahren werden“
(Rosa 2017b, 324).

Wie in der oben eingefithrten Taylorschen Deutung romantischer Sprachphi-
losophie ist die responsive Relation beider Beziehungspole in ihrem Gelingen ein
Geschehen wechselseitiger Anverwandlung, bei deren Gelingen sich das Weltver-
héltnis ,verfliissigt — notabene: verflissigt, d.h. die Pole verschwimmen nicht
ineinander oder 16sen sich auf, sie bleiben mit eigener Stimme sprechend. Das mag
nun in Bezug auf ,Steine“ unmittelbar verfangen, fiir ein religioses Weltverhaltnis,
das einen Gottesbezug in Anschlag bringt, ist aber, neben der Betrachtung der



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform = 49

Erfahrung des Angesprochenwerdens, entscheidend wer denn da spricht und in-
wiefern sich dies in der Weise des Angesprochenwerdens selber zeigt: Welchen Sinn
kann die Rede wechselseitiger Anverwandlung in Bezug auf religiose Erfahrung
haben? Oder noch einmal mit Wendel gesprochen: geht es hier um einen Grund
oder eine Deutungskategorie des Glaubens? Hier bricht das ganze Gewicht der of-
fenbarungstheologischen Frage ein, was Selbstmitteilung Gottes bedeutet, ob dies
intersubjektiv ausweishar ist und wenn ja wie? Fragen, die an anderer Stelle zu
klaren sind.

Dieser kursorische Durchgang zeigt m.E., dass Axel Honneths allein in Bezug
auf Taylor getroffene Feststellung, dass das ,Wie“ der Verhéltnishestimmung kol-
lektiver Lebensform und starker Wertungen unklar bleibt, auch fiir Rosa verfangt:
Liegen starke Wertungen noch der ersten Interpretationsebene voraus oder sind
sie dieser zuzuordnen? Wie aber formiert sich tiberhaupt diese erste Interpreta-
tionsebene? Wie kann sie iiberhaupt beschrieben werden? Empirisch? Und wenn
nicht, inwiefern sind dann starke Wertungen {iberhaupt als intersubjektiv gtiltige
Grofien beschreibbar? Sind sie am Ende doch nur je subjektiv erfassbar? Je nach
Beantwortung dieser Frage ware auch das Verhéltnis dieser starken Wertungen
zur Aushildung kollektiver Lebensformen anders zu behandeln. Auch im Blick
darauf, bleiben innerhalb der Theorie viele Fragen offen: Wie ist der Umfang der
skollektiven Lebensformen“ oder der ,Weltsphdren“ zu bestimmen? Ist etwa eine
Ordensgemeinschaft eine eigene kollektive Lebensform? Ist eine Gesellschaft ins-
gesamt eine kollektive Lebensform? Wenn es beide wéren, wie sind dann die
Wechselverhéltnisse zu bestimmen, etwa einer hierarchisch verfassten Lebens-
form zu einer demokratisch verfassten Gesellschaft?

7 Resonanztheorie und Verhaltnis von Gottesbild
und Lebensform: Orientierung und Eréffnung
eines Arbeitsprogramms

Diese Fragen machen deutlich, dass die Resonanztheorie einen anregenden Ori-
entierungsrahmen fiir die theologische Arbeit an der Verhaltnishestimmung von
Gotteshild und Lebensform darstellt: Sie bietet Kategorien an, die die Verhéltnis-
bestimmung nicht nur prézisieren kénnen, sondern auch Folgefragen provozieren,
die zu einer weitergehenden Verstandigung tiber das im Raum stehende Problem
anregen. Es erscheint mir besonders reizvoll zu sein, dass diese Kategorien eine
geeignete begriffliche Grundlage dafiir bieten konnten, diese Fragen in interdis-
ziplinarer Perspektive weiter zu bearbeiten. Dabei ist allerdings auch Vorsicht
geboten: Wie sowohl die Diskussion der methodologischen Einordnung des Ge-



50 —— Stefan GaBmann

samtansatzes, als auch des héaufig aufgegriffenen Konzeptes der Typologie von
Resonanzsphéren zeigt, ist vieles in Rosas Theorie unausgegoren. Das ist kein
Schaden, sondern dann, wenn man einen grofien theoretischen Wurf wagt, wohl
kaum zu vermeiden, bei der weiteren Arbeit im Detail aber zu bertcksichtigen.
Hilfreicher fir die Bearbeitung der theologischen Fragen, scheinen die von Taylor
iibernommenen und in der Resonanztheorie weiterentwickelten Uberlegungen zur
Verhdltnisbestimmung individueller Deutung, kollektiver — gedeuteter — Lebens-
form und damit WelterschlieSung sowie den Quellen starker Wertung zu sein, da
dies — bei allen offenen Fragen — eine hilfreichere Konzeptualisierung des Ver-
héltnisses von Gottesbild und Lebensform zu versprechen scheint, insofern man
»Gotteshilder und entsprechende ,Theologien* als Teil eines Versuchs der Arti-
kulation starker Wertungen versteht. Die Resonanztheorie bietet damit, bei allen
Unklarheiten und Unterbestimmtheiten im Detail, einen Rahmen, innerhalb des-
sen die Frage nach dem Verhdltnis von Gottesbild und Lebensform prézisiert
werden kann.

Dieser Rahmen kann umgekehrt aber auch einen Untersuchungsbereich
markieren, in dem die Resonanztheorie selber erprobt und dabei vertieft und
prézisiert werden kann. Denn vielversprechender als sie in abstracto fortzu-
schreiben, scheint es mir, entlang konkreter religioser kollektiver Lebensformen zu
erproben, wie weit die Kategorien tragen, wie sie prazisiert oder erweitert werden
mussen. Dazu ist aus katholischer Perspektive ein Blick auf Ordensgemeinschaften
naheliegend. Zum einen konnen diese aus resonanztheoretischer Perspektive als
Lebensformen begriffen werden, die sich aus Erfahrungen mit Quellen starker
Wertungen formieren und zum anderen Resonanzachsen aushbilden wollen, um
diese zu stabilisieren: Die Rede von der ,Berufung“ zum geistlichen Leben bringt
dies zum Ausdruck. Zum anderen wére im Blick auf Ordensgemeinschaften, durch
den Bezug etwa auf Ordensregeln, ein klarerer Untersuchungsfokus fiir die die
jeweilige Gemeinschaft priagenden (Gottes-)Bilder und Institutionen vorhanden,
anhand derer der Begriff des ,Sozial Imagindren“ innerhalb der Resonanztheorie
auf seine Reichweite iberprift werden konnte. Es erdffnet sich so die Perspektive
eines spannenden und fruchtbaren, interdisziplindren Arbeitsprogramms.

Bibliographie

Bandelin, Sebastian. 2017. ,Resonanzverlangen oder Kampf um Anerkennung? Uberlegungen zum
normativen Gehalt der Resonanztheorie®. In Resonanzen und Dissonanzen: Hartmut Rosas
kritische Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian Helge Peters und Peter Schulz, 129 -144.
Bielefeld: transcript.

Bedorf, Thomas. 2011. Andere: Eine Einfiihrung in die Sozialphilosophie. Bielefeld: transcript.



Resonanztheoretische Beschreibung des Verhéltnisses von Gottesbild und Lebensform == 51

Brumlik, Micha. 2016. ,Resonanz oder: Das Ende der Kritischen Theorie“. Bldtter fiir deutsche und
internationale Politik 5: 120 -123.

Dehn, Ulrich. 2023. ,Theologie als Resonanzraum: Vorldufige Uberlegungen zur hermeneutischen
Beziehungsanalyse der interkulturellen Theologie®. Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft 107: 80 - 86.

Ebert, Patrick. 2020. Offenbarung und Entzug: Eine theologische Untersuchung zur Transzendenz aus
phédnomenologischer Perspektive. Tubingen: Mohr Siebeck.

Forst, Rainer/Hartmann, Martin/Jaeggi, Rahel/Saar, Martin. 2009. ,Vorwort“. In Sozialphilosophie und
Kritik, hg.v. denselben, 11-14. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans-Georg. 72010. Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
Tibingen: Mohr-Siebeck.

Gros, Alexis/ Dreher, Jochen/Rosa, Hartmut, Hg. 2024. Phiinomenologie und Kritische Theorie.
Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Gugutzer, Robert. 2017. ,Resonante Leiber, stumme Kérper? Hartmut Rosas Resonanztheorie aus
Sicht der verkorperten Soziologie“. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische
Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian Helge Peters und Peter Schulz, 69 - 86. Bielefeld:
transcript.

Haardt, Alexander. 1987. Art.: Ideologie/Ideologiekritik. Theologische Realencyclopddie (16): 32 -39.

Haker, Hille. 2019. ,Resonanz: Eine Analyse aus ethischer Perspektive“. In Resonanz: Im
Interdisziplindren Gespréch mit Hartmut Rosa, hg.v. Jean-Pierre Wils, 33 -43. Baden-Baden:
Nomos.

Haubner, Tine. 2017. ,Auf der Suche nach Dingresonanz: Zum Verhaltnis von Arbeit und
Gesellschaftskritik in Hartmut Rosas kritischer Soziologie“. In Resonanzen und Dissonanzen.
Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion. hg.v.Christian Helge Peters und Peter Schulz,
217 -232. Bielefeld: transcript.

Hellmich, Wolfgang. 2017. Rez.: ,Rosa, Hartmut, Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehungen.“
Phil. Jahrbuch 124(2): 302 -304.

Heidenreich, Felix. 2016. ,Hartmut Rosas Resonanz: Lésung oder Heuristik?“. Phil. Rundschau 63(3):
185-194.

Henrich, Dieter. 1982. ,,Uber SelbstbewuRtsein und Selbsterhaltung®. In Selbstverhiiltnisse v. Dieter
Henrich, 109 -130. Stuttgart: Philipp Reclam.

Honneth, Axel. 2013a. ,Kritische Theorie: Vom Zentrum zur Peripherie einer Denktradition“. In Die
zerrissene Welt des Sozialen: Sozialphilosophische Aufsdtze: Erweiterte Neuausgabe, v. Axel
Honneth, 25-72. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

Honneth, Axel. 2013b. ,,Das Subjekt im Horizont konfligierender Werte: Zur philosophischen
Anthropologie von Charles Taylor. In: Die zerrissene Welt des Sozialen: Sozialphilosophische
Aufsdtze: Erweiterte Neuausgabe, v. Axel Honneth, 227 - 247. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

Honneth, Axel. °2020a. ,,Vorbemerkung®. In Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart der
Kritischen Theorie, v. Axel Honneth, 7f. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Honneth, Axel. 2020b. ,Eine soziale Pathologie der Vernunft: Zur intellektuellen Erbschaft der
Kritischen Theorie“. In Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie,
v. Axel Honneth, 28 - 56. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Horkheimer, Max. 21981. ,Die gegenwartige Lage der Sozialphilosophie und die Aufgaben eines
Instituts fur Sozialforschung®. In Sozialphilosophische Studien: Aufsitze, Reden und Vortrige
1930 -1972: Mit einem Anhang Gber Universitdt und Studium, v. Max Horkheimer, hg.v. Werner
Brede, 33 - 46. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



52 —— Stefan GaBmann

Jaeqgi, Rahel. 2014. Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.

Lerch, Magnus. 2009. All-Einheit und Freiheit: Subjektphilosophische Kidrungsversuche in der
Monismus-Debatte zwischen Klaus Miiller und Magnus Striet. Wiirzburg: Echter.

Lerch, Magnus/Stoll, Christian, Hg. 2021. Gefihrdete Moderne: Interdisziplinire Perspektiven auf die
katholische Reformtheologie der Zwischenkriegszeit. Freiburg i. Br.: Herder.

Lerch, Magnus. 2022. ,Vernunft und Offenbarung in geschichtlicher Kontingenz. Eine Erwiderung
auf Saskia Wendels Kritik an der Offenbarungstheologie®. In Problemfall Offenbarung: Grund -
Konzepte - Erkennbarkeit, unter redaktioneller Mitarbeit von Agnes Slunitschek hg.v. Matthias
Remenyi und Bernhard Nitsche, 120 - 145. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.

Kirchhoff, Christine. 2017. ,Erfahrung trifft auf Resonanz: Ein Kommentar zu Hartmut Rosas
Resonanztheorie aus der Perspektive der kritischen Theorie Adornos“. In Resonanzen und
Dissonanzen. Hartmut Rosas Kritische Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian Helge Peters und
Peter Schulz, 195-210. Bielefeld: transcript.

Kladen, Tobias/SchiiBler, Michael, Hg. 2017. Zu schnell fiir Gott? Theologische Kontroversen zu
Beschleunigung und Resonanz. Freiburg i.Br.: Herder.

Kladen, Tobias. 2018. ,Hartmut Rosa als Gespréchspartner fiir die Theologie®. Pastoraltheologie 107:
394 -400.

Kutschmann, W. 2016. Rez.: ,Rosa, Hartmut, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen*.
Zeitschrift fiir philosophische Forschung 70(4): 614 -619.

MeiRner, Hanna. 2017. ,Ein anderes Subjekt ist mdglich: Kritische Soziologie und der Blick an den
Grenzen®. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg.v.
Christian Helge Peters und Peter Schulz, 145-158. Bielefeld: transcript.

Miiller-Doohm, Stefan. 2006. ,Die gegenwadrtige Lage der Sozialphilosophie und die Aufgaben eines
Instituts fiir Sozialforschung®. In: Schliisseltexte der Kritischen Theorie hg.v. Axel Honneth,

214 -216. Wiesbaden: Springer.

Nitsche, Bernhard. 2018. ,Lerngewinne*. In Dimensionen des Menschseins - Wege der Transzendenz?
hg.v. Bernhard Nitsche und Florian Baab, 369 - 405. Paderborn: Ferdinand Schéningh.

Nitsche, Bernhard. 2022. ,Offenbarung als Resonanzereignis*. In Problemfall Offenbarung: Grund -
Konzepte - Erkennbarkeit, unter redaktioneller Mitarbeit von Agnes Slunitschek hg.v. Matthias
Remenyi und Bernhard Nitsche, 251-288. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.

Nitsche, Bernhard. 2023a. ,Resonanz und Sakrament: Teil 1: Hartmut Rosas Resonanztheorie als
Indikator fiir ein lebendiges Sakramenten Verstandnis“. Theologie und Glaube 113(3): 201 -216.

Nitsche, Bernhard. 2023b. ,Resonanz und Sakrament: Teil 2: Der sakramentale Vollzug als
Resonanzerfahrung“. Theologie und Glaube 113(4): 294 -303.

Rahner, Karl. 2006. ,Frémmigkeit friher und heute®. In Glaube im Alltag. Schriften zur Spiritualitit und
zum christlichen Lebensvollzug bearbeitet von Alber Raffelt, 31-46. Freiburg i. Br.: Herder.

Réttgers, Kurt. 1995. Art.: ,Sozialphilosophie®. In Hist. Wérterbuch d. Philosophie (9): 1217 -1227.

Rosa, Hartmut. 1998. Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor. Frankfurt
a.M./New York: Campus.

Rosa, Hartmut. 2011. ,Is There Anybody Out There? Stumme und resonante Weltbeziehungen -
Charles Taylors monomanischer Analysefokus®. In Unerfiillte Moderne? Neue Perspektiven auf das
Werk von Charles Taylor, hg.v. Michael Kiihnlein und Matthias Lutz-Bachmann, 15 -43. Berlin:
Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. *2017a. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin: Suhrkamp.


http://i.Br./Basel/Wien:
http://i.Br./Basel/Wien:

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhltnisses von Gottesbild und Lebensform == 53

Rosa, Hartmut. 2017b. ,Fiir eine affirmative Revolution: Eine Antwort auf meine Kritiker_innen*. In
Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian
Helge Peters und Peter Schulz, 311-321. Bielefeld: transcript.

Rosa, Hartmut. 2019a. ,Resonanz als Schlsselbegriff der Sozialtheorie“. In Resonanz: Im
Interdisziplindren Gesprdch mit Hartmut Rosa, hg.v. Jean-Pierre Wils, 11-30. Baden-Baden:
Nomos.

Rosa, Hartmut. 2019b. ,Spirituelle Abhangigkeitserklarung. Die Idee des Mediopassiv als
Ausgangspunkt einer radikalen Transformation“. In Grofe Transformation? Zur Zukunft moderner
Gesellschaften, hg.v. Klaus Dorre u.a. 35-55. Wiesbaden: Springer.

Rosa, Hartmut. °2022. Beschleunigung und Entfremdung: Entwurf einer Kritischen Theorie spétmoderner
Zeitlichkeit. Aus dem Englischen v. Robin Celikates. Berlin: Suhrkamp.

Rosenstock, Roland. 2018. ,,,Etwas, was nicht ist und doch nicht nur nicht ist: Konturen einer
resonanzsensiblen Theologie im Gesprach mit Hartmut Rosa“. Pastoraltheologie 107: 401-407.

Saar, Martin. 82021. Art.: ,Sozialphilosophie“. Staatslexikon (5): 347 - 351.

Steinbock, Anthony. 2003. Grenziiberschreitungen. Generative Phdnomenologie nach Husserl Gibersetzt
u. mit einem Vorwort hg.v. Tanja Stahler. Freiburg i.Br: Karl Alber.

Taylor, Charles. 2009. Ein sédkulares Zeitalter. Aus dem Englischen v. Joachim Schulte. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Taylor, Charles. 2017. ,Resonanz und die Romantik*. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas
kritische Theorie in der Diskussion, hg.v. Christian Helge Peters und Peter Schulz, 249 -270.
Bielefeld: transcript.

Theunissen, Michael. 1965. Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin: de Gruyter.

Viertbauer, Klaus. 2022. Religion und Lebensform: Religidse Epistemologie im Anschluss an Jirgen
Habermas. Regensburg: Friedrich Putstet.

Waldenburger, Lisa/ Teutoburg-Weiss, Hannes. 2017. ,Von resonanten Subjekten und responsiven
Strukturen: Eine Auseinandersetzung mit Hartmut Rosas Soziologie der Weltbeziehungen aus
Sicht des Critical Realism®. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der
Diskussion, hg.v.Christian Helge Peters und Peter Schulz, 69 - 86. Bielefeld: transcript.

Waldenfels, Bernhard. 1994. Antwortregister. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard. 2015. Sozialitit und Alteritdt. Modi sozialer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp.

Wendel, Saskia. 2010. Religionsphilosophie. Stuttgart: Philipp Reclam.

Wendel, Saskia. 2018. ,Zugange zu Transzendenz oder Mdglichkeitsbedingungen fiir das
Aufkommen von Religion? Anmerkungen zu den anthropologischen Grundlagen des
Religiésen®. In Dimensionen des Menschseins - Wege der Transzendenz? hg.v. Bernhard Nitsche
und Florian Baab, 89-98. Paderborn: Ferdinand Schéningh.

Wendel, Saksia. 2022. ,,Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn!‘ (Mk 15,39). Offenbarung -
eine Deutungskategorie des Glaubens*. In Problemfall Offenbarung: Grund - Konzepte -
Erkennbarkeit, unter redaktioneller Mitarbeit von Agnes Slunitschek hg.v. Matthias Remenyi
und Bernhard Nitsche 89-119. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.


http://i.Br./Basel/Wien:




	Stefan Gaßmann
	Skizze einer resonanztheoretischen Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform
	Fundamentaltheologisch motiviertes Arbeitsprogramm zur Erschließung der sozialen Strukturierung religiöser Weltbezüge
	1 Einleitung
	2 Das Verhältnis von Gottesbild und Lebensform: ein fundamentaltheologisches Desiderat und wie es erschlossen werden kann
	3 Überlegungen zum methodologischen Status einer „Soziologie der Weltbeziehungen“: Soziologie oder Sozialphilosophie?
	4 Heuristik: Das Theoriestück der Resonanzsphären
	5 Lebensformen und Artikulation starker Wertungen
	6 Unklarheiten des Konzepts der „Quellen starker Wertung“ und theologische Frageüberhänge
	7 Resonanztheorie und Verhältnis von Gottesbild und Lebensform: Orientierung und Eröffnung eines Arbeitsprogramms
	Bibliographie


