
Stefan Gaßmann
Skizze einer resonanztheoretischen 
Beschreibung des Verhältnisses von 
Gottesbild und Lebensform
Fundamentaltheologisch motiviertes Arbeitsprogramm zur 
Erschließung der sozialen Strukturierung religiöser Weltbezüge

1 Einleitung
Die Bestimmung des Resonanzverhältnisses von Gottesbild und Lebensform ist 
eine heuristische Formel, die weitergehender Präzisierung bedarf und damit in 
verdichteter Form ein ganzes Arbeitsprogramm eröffnet: Was ist gemeint, wenn 
man von Gottesbild spricht, von Lebensform und deren Verhältnis zueinander? 
Was genau bedeutet es, wenn man dieses Verhältnis als ein resonantes bezeichnet? 
Keineswegs erhebe ich den Anspruch, im Folgenden dieses Arbeitsprogramm 
umfassend beschreiben oder nur eine der genannten Fragen erschöpfend beant
worten zu können. Vielmehr möchte ich aufzeigen, dass aufgrund der Resonanz
theorie Hartmut Rosas die im Raum stehenden Begriffe „Gottesbild“, „Lebensform“ 
und deren Verhältnis so konzeptualisiert werden können, dass der mit diesen 
Begriffen markierte Fragehorizont orientiert ist und das in ihm angelegte Ar
beitsprogramm konkretere Konturen gewinnt. Dazu werde ich im Folgenden zu
nächst in wenigen Zügen erläutern, inwiefern überhaupt die Frage nach dem 
Verhältnis von Gottesbild und Lebensform ein fundamentaltheologisches Deside
rat ist und dabei knapp skizzieren, warum die Resonanztheorie für eine weitere 
Präzisierung dieser Fragestellung ein vielversprechender Ausgangspunkt zu sein 
scheint. In grundlegende methodologische Schwierigkeiten werde ich zunächst 
entlang der Frage, ob sie als Soziologie oder Sozialphilosophie aufzufassen ist, 
einführen, um dann das in der Rezeption besonders präsente Theoriestück hori
zontaler, diagonaler und vertikaler Resonanzachsen kritisch zu diskutieren. Ziel ist 
es aufzuzeigen, dass diese Typologie ihren heuristischen Wert hat, aber für eine 
weitergehende Beschreibung und Analyse sozialer Verhältnisse wegen vieler Un
klarheiten ein wenig geeigneter Ausgangspunkt ist. Demgegenüber sollen im sich 
anschließenden Schritt die von Charles Taylors Philosophie in die Resonanztheorie 
übernommenen Konzepte als geeigneterer Ausgangspunkt ausgewiesen werden, 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz.

 

 https://doi.org/10.1515/9783111352657-004 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-004


die ich im Anschluss daran auf ihr Potential für die Verhältnisbestimmung des 
Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform befragen will.

2 Das Verhältnis von Gottesbild und Lebensform: 
ein fundamentaltheologisches Desiderat und 
wie es erschlossen werden kann

Religiöses und theologisches Sprechen steht in der Gegenwart vor der Herausfor
derung, sich in säkularen oder postsäkularen Kontexten artikulieren zu müssen. 
Diese Schwierigkeit lässt sich auf der Grundlage von Klaus Viertbauers Auseinan
dersetzung mit Jürgen Habermas’ Gedanken zum epistemischen Status religiöser 
Wahrheiten unter den Bedingungen der Moderne wie folgt präzisieren: Religionen 
können heute nicht mit dem Anspruch einer umfassenden Weltanschauung auf
treten, sondern sind als eine Lebensform unter vielen zu verstehen, die grundle
gende Überzeugungen in Bezug auf die Welt auch mit nicht-religiösen Menschen 
anderer Weltanschauung teilt (Viertbauer 2022, 15 – 16, 148 – 156). Der Begriff „Le
bensform“ lehnt sich bei Viertbauer an Rahel Jaeggi an (Jaeggi 2014) und nicht an 
Ludwig Wittgensteins Verschränkung von Sprachspiel und Lebensform (Viert
bauer 2022, 148 f.), den etwa Saskia Wendel in Anschlag bringt, um einen ganz 
ähnlichen Gedanken wie Viertbauer zu formulieren (Wendel 2018, 93). Der Begriff 
„Lebensform“ bedürfte einer eigenen Diskussion, die hier nicht geleistet werden 
kann. Pragmatisch kann man ihn mit Wedel auch als „Lebenspraxis“ (Wendel 2018, 
93) verstehen, in der Leben gemeinsam gedeutet und Handeln auf eine Form ge
lingenden Lebens orientiert wird (Wendel 2018, 92), die aber darin dann keine 
starken epistemischen Ansprüche mehr formulieren kann, zumindest nicht für 
Menschen, die nicht an dieser Lebensform teilnehmen. Die Annahme der Existenz 
eines Unbedingten ist folglich glauben und hoffen, nicht intersubjektiv vermittel
bares und ausweisbares Wissen (Wendel 2016, 93), d. h. verstehbar nur innerhalb 
einer geteilten Lebensform. 

Wendel sieht dabei den Grund des Aufkommens von Religion in der Be
schaffenheit bewussten Lebens verankert: „Bewusstes Leben deutet sein Leben 
und bringt Lebenspraxen hervor, in denen, durch die und als diese es sein Leben 
vollzieht. Es sucht seinem Leben in jenen Deutungspraxen den Sinn abzuringen, 
den es aus sich selbst heraus nicht besitzt und konstituiert so je eigene Identitäten“ 
(Wendel 2018, 93 – 94). „Bewusstes Leben kann, muss aber nicht religiös ausge
richtet sein“ (Wendel 2018, 97). Die Rede vom „bewussten Leben“ schließt dabei an 
das Denken Dieter Henrichs an, das als eine der wichtigsten philosophischen Re
ferenzpunkte der gegenwärtigen deutschsprachigen Religionsphilosophie und 

30 Stefan Gaßmann 



Fundamentaltheologie gelten kann. Henrich zielt dabei auf „Abschluss-“ oder 
„letzte Gedanken“ bzw. „letzte Theorien“, die nach Wendel auch „im Zentrum“ 
(Wendel 2018, 92) religiöser Weltdeutung stünden. Henrich macht aber deutlich, 
dass „mögliche letzte Theorien gar nicht als Alternative zur selben Sache aufein
ander bezogen sind. Solche letzten Theorien bestimmten vielmehr, welche Fragen 
und sogar auch welche Erfahrungen als basal zu gelten haben. In Beziehung auf sie, 
werden dann andere Fragen gar nicht aufgenommen und andere Erfahrungs
möglichkeiten gar nicht erst freigesetzt“ (Henrich 1982, 128). Damit deutet er an, 
dass der erstpersönliche Zugang zu sinnhaften Deutungen „bewussten Lebens“ in 
seiner ganzen existenzphilosophischen Relevanz (Lerch 2009, 21 – 25) letztlich im
mer eingewiesen ist in Erfahrungen, sodass „sich gewisse faktische Verhältnisse 
überhaupt nur in bestimmten Bewußtseinsstellungen umsetzen und reproduzie
ren lassen“ (Henrich 1982, 128). „Lebensformen“, verstanden als solche „Bewusst
seinsstellungen“ ermöglichen bestimmte Erfahrungen oder verhindern sie; „letzte 
Theorien“ eröffnen dabei dann Verständigung und damit Sprache und Intersub
jektivität, was letzte Gedanken allererst intersubjektiv explikabel macht. Damit 
macht Henrich deutlich, dass hier ein komplexer Zusammenhang von kollektiver 
Lebensform, Verständigung, Subjektivität überhaupt und Erfahrung des „bewuss
ten Lebens“ vorhanden ist. Nicht von ungefähr plädiert Henrich für eine verste
hende Soziologie im Weberschen Sinne (Henrich 1982, 130), um die Wechselseitig
keit von erstpersönlicher Perspektive und Sozialform zu erfassen, zielt doch das 
Verstehen gerade auf die erstpersönliche Perspektive, die aber hermeneutisch 
immer schon sozial vorstrukturiert verstanden werden muss – dies wird an spä
terer Stelle ausführlicher erörtert.

Diese Überlegungen bedeuten zweierlei. Erstens: Versteht man religiöse 
Weltdeutung als Form eines solchen Abschlussgedankens, dann muss die Expli
kation der darin beschlossenen Erfahrungsdimensionen auch das Verhältnis von 
Weltdeutung und entsprechender kollektiver Lebensform mitbedenken. Das 
scheint mir Wendel in der Sache, entlang der von Henrich aufgewiesenen „Dop
pelstruktur“ von Bewusstsein, zu diskutieren (Wendel 2018, 94 – 97). Diese bedeutet, 
dass bewusstes Leben immer sowohl erstpersönliches Subjekt als auch in der Welt 
mit anderen seiende Person ist, also in drittpersönlich beschreibbaren Verhält
nissen situiert ist. Dabei blendet Wendel aber die Dimension der „Erfahrung“ aus. 
Dies führt mich zum zweiten Punkt: Religiöse Weltdeutung muss, gerade wenn sie 
von der Struktur bewussten Lebens her begründet wird, so verstanden werden, 
dass sie Erfahrung, ein Widerfahrnis, ein Ereignis beinhaltet, das letztlich unver
fügbar bleibt. Bernhard Nitsche schreibt, Martin Heideggers Denken des Ereig
nisses aufgreifend, „dass das Göttliche und das Menschliche in einem zugleich 
unverfügbaren und dynamischen Zusammenhang stehen, der nicht mehr durch
schaut, aber unter Ideen reflexiv angeleitet werden kann. Im Geschehen der Gabe 

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 31



wird die Frage nach dem Ur-Sprung im Ereignis relevant, ohne dass dieser einge
holt oder überschaut werden könnte“ (Nitsche 2018, 388). Das heißt m. E., dass die 
Explikation religiöser „letzter Gedanken“ nicht nur einfach eine diskursiv-propo
sitionale Seite hat, die durch Bewusstseinsstellungen, entsprechende Lebensfor
men und damit ein gemeinsames „Sprachspiel“ eröffnet wird, sondern sie bezieht 
sich eben wesenhaft auf Erfahrungen.¹ Karl Rahners vielzitierter Satz „Der Fromme 
von morgen wird ein ‚Mystiker‘ sein, einer der etwas ‚erfahren‘ hat, oder er wird 
nicht mehr sein“ (Rahner 2006, 39), bringt damit m. E. sehr treffend zum Ausdruck, 
dass die Artikulation religiöser Überzeugungen, mithin auch von Gottesbildern, 
gerade im Kontext der Spätmoderne, Artikulation einer Erfahrung ist, eines Wi
derfahrnisses, einer Begegnung, christlich gesprochen: der Offenbarung des sich 
selbstmitteilenden Gottes. Magnus Lerch weist daher zurecht auf das Problem ei
ner epistemischen Engführung des Offenbarungsbegriffs bei Wendels Versuch ei
ner freiheitsphilosophischen Reformulierung desselben hin, in der Offenbarung 
nicht mehr als Grund, sondern ausschließlich als Deutungskategorie des Glaubens 
fungieren solle (Wendel 2022): für Offenbarungsreligion zentral aber sei „die 
Überzeugung, dass die geglaubte Hoffnung zwar zutiefst für mich relevant ist, aber 
gleichwohl nicht aus mir stammt“ (Lerch 2022, 143).

Das fundamentaltheologische Dilemma ist dann folgendes: wenn es mit 
Wendel bzw. Henrich und Viertbauer bzw. Habermas als religionsphilosophisch 
plausibel gelten kann, dass unter den Bedingungen der Moderne religiöses Spre
chen nicht mehr in der Selbstpräsentation einer Weltanschauung geschehen kann, 
sondern sich im Rahmen des Sprachspiels einer Lebensform vollzieht, in dem aber 
– fundamentaltheologisch gesehen – die Erfahrung der Selbstmitteilung Gottes 
artikuliert werden soll, kann dann diese Erfahrung überhaupt noch in andere 
Lebensformen übersetzt werden? Und falls nicht, ist dann religiöses bzw. genauer 
christliches Sprechen, im säkularen Kontext eigentlich authentisch möglich? Hier 
besteht eine Lücke dadurch, dass eine Rahmentheorie fehlt, die eine Überset
zungsleistung erbringen könnte, um einerseits die erstpersönlichen Dimensionen 
religiöser Erfahrung und Weltdeutung mit den kollektiven Lebensformen, in denen 
sich diese vollzieht, abzubilden und zugleich in nicht-religiöse Kontexte übersetzen 
zu können. Hartmut Rosas Resonanztheorie könnte dafür ein geeigneter Aus
gangspunkt sein.

1 Die Problematik, einen Erfahrungsbegriff im Zusammenhang von religionsphilosophischer 
Reflexion des epistemischen Gehalts religiösen Sprechens zu veranschlagen, kann hier nicht 
diskutiert werden; sie beruht im katholischen Bereich darauf, dass mit der Kategorie „Erfahrung“ 
in der Zeit der Weimarer Republik ein dezidiert moderne- und autonomiekritisches Verständnis 
von Offenbarung profiliert werden sollte, das bis heute nachwirkt. Dazu verweise ich grundle
gend auf die Beiträge in: Lerch und Stoll 2021.

32 Stefan Gaßmann 



Diese ist weit über Fachkreise hinaus bekannt. Auch im theologischen Diskurs 
wird sie wahrgenommen (Kläden und Schüßler 2017) und ihr „eine hohe theolo
gische Anschlussfähigkeit zugeschrieben“ (Kläden 2018, 395), wobei zu konstatieren 
ist, dass hier insbesondere das noch zu diskutierende Theoriestück der Unter
scheidung vertikaler, horizontaler und diagonaler Resonanz mit Interesse aufge
nommen wird (Rosenstock 2018, 406 – 407; Nitsche 2023a; Nitsche 2023b; Dehn 
2023). Dabei ist allerdings festzustellen, dass eine tiefergehende systematische 
Auseinandersetzung mit den theoretischen Potentialen dieses Ansatzes bisher in 
der Theologie weitgehend aussteht. So ist der Resonanzbegriff bisher nicht auf sein 
religionsphilosophisches Profil hin reflektiert worden: etwa inwiefern die Reso
nanz wesentlich ausmachende „Unverfügbarkeit“ (Rosa 2017a, 295) mit dem von 
Wendel als für das Verständnis von Religion zentralem „Unbedingten“ (Wendel 
2010, 62 – 63.) in Verbindung gebracht werden oder inwiefern es mit dem „im 
Selbstbewusstsein aufkommenden Gefühl der Verdanktheit“ (Wendel 2010, 32) in 
ein Verhältnis gesetzt werden kann. Insofern „Resonanz“ konzeptuell als maß
geblich „phänomenologisch inspirierte“ (Rosa 2019, 14) Form von Responsivität 
(Rosa 2017a, 67– 68)² verstanden werden kann, ist es ein Geschehen von Ruf und 
Antwort, Präsenz und Absenz und damit zudem in hohem Maße anschlussfähig an 
Diskurse zur Frage nach der kategorialen Bestimmung religiöser Erfahrung als 
Offenbarungsereignis.³ Eine fundamentaltheologische Diskussion des Zusammen
hanges von Resonanz und einer Beschreibung von Offenbarung durch „Erfahrung“ 
oder auch „Ereignis“ wurde jedoch bisher lediglich von Bernhard Nitsche ange
rissen (Nitsche 2022, bes. 271 – 277).

Eine religionsphilosophische Diskussion des Resonanzbegriffes wäre zudem 
notwendig, um die in ihm angelegte Spannung zwischen seiner prinzipiellen Un
verfügbarkeit und der sozialen Struktur des Weltbezuges, die Resonanz fördert 
oder verhindert, zu diskutieren (Kläden 2018, 398). Gerade auch um der Gefahr 
einer affirmativen Theorie⁴ zu währen und die Frage zu vermeiden „[w]er ent
scheidet, ob Resonanz vorliegt oder nicht?“ (Kläden 2018, 398), wäre eine sorgfältige 
Kriteriologie individueller Resonanzerfahrung zu entwickeln. Alle diese Fragen 
müssen hier abgeblendet werden. Es soll im Folgenden ausschließlich um die 
Theorieteile gehen, die für eine konzeptionelle Präzisierung des Verhältnisses von 

2 Rosa bezieht sich dabei ausdrücklich auf Bernhard Waldenfels’ Arbeiten zum Responsivitäts
begriff. Vertiefend sei hier auf Robin Flacks Beitrag in diesem Band hingewiesen.
3 Vgl. etwa Eberts Deutung des Glaubensaktes als Geschehen von Pathos und Response in An
lehnung an Waldenfels: Ebert 2020, 614 – 629.
4 Diese Gefahr ist von verschiedener Seite konstatiert wurden: Heidenreich 2016, 191 – 193; Br
umlik 2016, 120 – 123; Haubner 2017, 228 – 230.; Kirchhoff 2017, 206 f.; Meißner 2017, 150 f. Rosa hat 
dem in Rosa 2017b vehement widersprochen.

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 33



Lebensform und Gottesbild relevant sind. Da es hierbei insbesondere um den so
ziologischen Anteil von Rosas „Soziologie der Weltbeziehungen“ geht, ist es zu
nächst hilfreich, sich über den Status dieses soziologischen Anteils zu verständigen, 
gerade weil Rosas Ansatz innerhalb der soziologischen Diskussion zwar auf ein 
breites, aber durchaus geteiltes Echo gestoßen ist. Einerseits wird das heuristische 
Potential des Resonanzbegriffes gesehen (Heidenreich 2016, 185 – 186; Kutschmann 
2016, 614 – 615; Hellmich 2017, 304), der viele verschiedene Phänomene zusam
menzubündeln vermag und damit einen großen theoretischen „Wurf“ (Kutsch
mann 2016, 615) darstelle. Zugleich wird insbesondere in der wissenschaftlichen 
Diskussion der Resonanztheorie betont, dass sich Resonanz als „begrifflicher 
Tausendsassa [erweist], dessen vielfältige gesellschaftskritische Anschlussmög
lichkeiten sich einem hohen theoretischen Abstraktionsniveau verdanken und 
forschungsspezifische Anschlüsse nicht gerade erleichtern“ (Haubner 2017, 217). 
Die Resonanztheorie wolle zugleich zu viel und leiste wissenschaftlich zu wenig, 
(Bandelin 2017, 131,140 – 142.; Heidenreich 2016, 187– 191; Kutschmann 2016, 615 – 
618) sodass man sich am Ende eher fragen müsse, was Resonanz nun nicht sei. Das 
soziologische Analysepotential des Ansatzes ohne eine größere theoretische Re
formulierung wurde sogar grundsätzlich in Frage gestellt (Waldenburger und 
Teutoburg-Weiss 2017, 54).

3 Überlegungen zum methodologischen Status 
einer „Soziologie der Weltbeziehungen“: 
Soziologie oder Sozialphilosophie?

Die Anfragen unterstreichen m. E. die oben bereits eingestreute Feststellung, dass 
ein klare Kriteriologie ein dringendes Desiderat für eine weitere Rezeption der 
Resonanztheorie darstellt. Die zum Teil sehr kritischen Einschätzungen dürften 
aber darüber hinaus auch damit zusammenhängen, dass Rosas Ansatz methodo
logisch nicht einfach einzuordnen ist und somit nicht klar zu bestimmen, was 
überhaupt und auf welche Weise durch die Resonanztheorie erklärt wird. M.E ist 
das Verhältnis der Resonanztheorie zu mindestens drei Theoriefamilien zu dis
kutieren: Rosa versteht seinen Ansatz erstens als vierte Gestalt der kritischen 
Theorie, steht zweitens zugleich in der Tradition einer verstehenden Soziologie nach 
Max Weber und ist drittens stark vom phänomenologischen Denken (Gugutzer 2017, 
70) inspiriert. Eine ausführliche Erörterung des Verhältnisses der Resonanztheorie 
zu jeder dieser drei Grundlagenstränge kann hier nicht geleistet werden. Versucht 
wird aber, das Problem zu skizzieren, das sich aus dieser methodologischen Di
versität in den Grundlagen der Resonanztheorie ergibt. Am prägnantesten und 

34 Stefan Gaßmann 



instruktivsten lässt sich dies vielleicht entlang der Fragestellung erörtern, ob Rosas 
Resonanztheorie als Sozialphilosophie oder als Soziologie aufzufassen ist, auch 
wenn durch die Engführung auf diese Opposition weite Teile des Diskursfeldes 
ausgeklammert werden, etwa ob es nicht auch eine „philosophische Soziologie“ wie 
bei Simmel sein könnte und wie eine „verstehende Soziologie“ zu einer Sozial
philosophie zu positionieren wäre.

Wenngleich in der gesamten Tradition des abendländischen Denkens immer 
auf die Sozialität des Menschen reflektiert wurde, taucht der Begriff „Sozialphilo
sophie“ erst im 19. Jh. auf und steht im engen Zusammenhang mit dem Aufkommen 
des Sozialismus (Röttgers 1995, 1217– 1218). Stark gemacht wurde der Begriff von 
dem neukantianischen Rechtsphilosophen Rudolf Stammler, bei dem die für die 
Diskussion des wissenschaftstheoretischen Status einer Sozialphilosophie ent
scheidende Schwierigkeit einer Verschränkung von Deskriptivität und Normativität
zu finden ist: „Sie ist eine Philosophie des Sozialen und zugleich eine soziale Phi
losophie, d. h. eine die sich bewußt in eine soziale Praxis involviert findet und sich 
in ihr engagiert“ (Röttgers 1995,1219). Einerseits soll das soziale „Wesen“ des Men
schen, die „Gesetzmäßigkeit“ des gesellschaftlichen Lebens, theoretisch gehoben 
werden, andererseits soll die tatsächliche gesellschaftliche Gegenwart normativ- 
kritisch in praktischer Hinsicht im Sinne dieser „Gesetze“ gestaltet werden. Genau 
diese Verschränkung von Deskriptivität und Normativität markiert den Punkt, an 
dem die Auseinandersetzung mit der Soziologie einsetzt: soll die Soziologie die 
„harte“ empirisch-deskriptive Seite der Erforschung des Sozialen sein und die So
zialphilosophie demgegenüber die „weiche“ normativ-ethische Seite? (Röttgers 
1995, 1220 – 1221.) Die immer noch als programmatisch angesehene Antrittsrede 
(Röttgers 1995, 1223; vgl. Forst et al. 2009, 11) von Max Horkheimer als Direktor des 
Frankfurter Instituts für Sozialforschung aus dem Jahr 1931 spiegelt diese Diskus
sion wieder (Horkheimer 1981, 39 – 40.): Für Horkheimer sollen Sozialphilosophie 
und die verschiedenen Sozialwissenschaften, nicht nur allein die Soziologie, in 
einem Konzept von „Interdisziplinarität und Methodenvielfalt“ (Müller-Doohm 
2006, 216) im wechselseitigen Gespräch die gesellschaftliche Wirklichkeit erfassen. 
Damit ist das Gründungsprogramm der Kritischen Theorie beschrieben.

Nun ist „Kritische Theorie“ aber heute ein Ausdruck, der so vielfältige Ansätze 
zusammenfasst, dass man mit Axel Honneth fragen darf, was eigentlich noch das 
einheitliche Moment Kritischer Theorie sein soll (Honneth 2020a, 7). In Anlehnung 
an Horkheimer macht er allerdings deutlich, dass der Kern Kritischer Theorie der 
Versuch sei, genau nicht eine rein positivistisch-szientistische Theorie zu entwi
ckeln, die sich selbst gleichsam im luftleeren Raum entwirft, sondern eine, „die sich 
sowohl ihren sozialen Entstehungskontext als auch ihren praktischen Verwen
dungszusammenhang ständig bewusst hält“ (Honneth 2020b, 30), eben eine kriti
sche Theorie, die gleichwohl den Anspruch erhebt, nicht bloße Sozialphilosophie zu 

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 35



sein, sondern wissenschaftliche Theorie. Kurzum: Es geht um das Programm der 
Ideologiekritik, dem „Zentrum“ (Haardt 1987, 36) Kritischer Theorie „als Aufklärung 
der Gesellschaftsmitglieder über die sie bestimmenden sozialen Zwänge“ (Haardt 
1987, 36).

Die Ideologiekritik der Kritischen Theorie vor dem Hintergrund seiner Ar
beiten zum Phänomen der Beschleunigung zu erneuern, ist das ausdrückliche 
Anliegen Hartmut Rosas bei der Entwicklung einer „Kritischen Theorie der Sozialen 
Beschleunigung“ (Rosa 2022, 93), mit der es ihm um die Freilegung von „Pathologien 
der Vernunft“ geht, um letztlich „den Begriff der Entfremdung als wichtiges be
griffliches Werkzeug […] aber auch die Begriffe der Ideologie und der falschen 
Bedürfnisse neuzufassen und wiederzubeleben“ (Rosa 2022, 10). Bezeichnend ist 
dabei sein Anspruch, den „ursprünglichen Intuitionen der ‚Gründerväter‘ dieser 
Tradition‘ […] treu zu bleiben, ohne sich unnötig und im Übermaß von methodo
logisch-konzeptuellen Überlegungen und Prinzipien fesseln und im theoretischen 
Horizont beschränken zu lassen“ (Rosa 2022, 71). Leitend für die Vorstellung von 
„falschen Bedürfnissen“ ist dabei die „– vor allem in der Auseinandersetzung mit 
Charles Taylor gewonnene […] – Überzeugung, daß menschliche Subjekte in ihren 
Handlungen und Überzeugungen stets von einer […] Vorstellung des guten Lebens
geleitet sind“ (Rosa 2022, 73). Genau an dieser Frage setzt die Resonanztheorie ein, 
indem sie die deskriptiv-theoretische Dimension einer Anthropologie der Respon
sivität im Gespräch mit empirischer Forschung zu plausibilisieren sucht und davon 
ausgehend sowie darauf aufbauend eine Gesellschaftskritik entwickelt.

Lässt sich dieses Programm nun aber als eine Sozialphilosophie bezeichnen? 
Während Adorno noch „Sozialphilosophie“ mit „Kritischer Gesellschaftstheorie“ 
gleichsetzte (Röttgers 1995, 1224), so ist für den prominentesten Vertreter der 
zweiten Generation der Frankfurter Schule, Jürgen Habermas, die Sozialphiloso
phie von der Kritischen Theorie zu unterscheiden, da Sozialphilosophie für sich 
genommen keine geschichtsphilosophische Dimension beinhalte (Röttgers 1995, 
1225) und damit gerade nicht auf Kritik und Veränderung der sozialen Wirklichkeit 
angelegt sei. „Sozialphilosophie“ wäre damit unter Verzicht auf Deskriptivität nur 
normativ. Die oben angeführte soziologische Kritik an Rosa scheint mir in vielerlei 
Hinsicht auf diesen Punkt hinauszulaufen. Dann wäre die Typisierung des Ansatzes 
als Sozialphilosophie und nicht als Kritische Theorie oder Soziologie polemisch- 
abwertend und würde Rosas eigene Ansprüche zurückweisen.

So möchte ich es aber nicht verstanden wissen: Denn man kann Kritische 
Theorie als Typus von Sozialphilosophie einem anderen Strang von Sozialphilo
sophie gegenübersetzen, in dem sich „fundamentalphilosophische Entwürfe [fin
den, S.G.], die das In-Gesellschaft-Sein des Menschen […] ganz grundsätzlich aus
deuten und ins Zentrum ihrer Philosophie stellen“ und die sich damit als 
„fundamentale Philosophien menschlicher Relationalität und Bezogenheit verste

36 Stefan Gaßmann 



hen“ (Saar 2021, 349) lassen. Zu diesen Ansätzen gehören auch Reflexionen auf die 
Relationalität, die sich von der Sprachlichkeit des Menschen leiten lassen, wozu 
insbesondere der kanadische Philosoph Charles Taylor zu zählen ist (Saar 2021, 
349). Taylor selbst ist stark durch die phänomenologische Philosophie geprägt, wie 
auch viele andere Sozialphilosophen, die dieser fundamentalphilosophisch-rela
tionistischen Richtung zugeordnet werden können.⁵ Das Verhältnis einer solchen 
phänomenologisch geprägten fundamentalen Sozialphilosophie und der Kritischen 
Theorie kann keineswegs als geklärt gelten, sodass nicht notwendigerweise ein 
Widerspruch zwischen beiden Strängen anzunehmen ist.⁶

Insofern erscheint es mir auch von Rosas Ansatz her gerechtfertigt „Resonanz“ 
viel stärker als sozialphilosophische Kategorie zu verstehen, die eine vermittelnde 
Stellung zwischen phänomenologischer und dialogischer Sozialphilosophie einer
seits und Kritischer Theorie andererseits einnimmt. Der Resonanzbegriff, den Rosa 
von Taylor übernimmt, kann man vielleicht am besten mit Honneths Charakteri
sierung des Taylorschen Ansatzes als einer philosophischen Anthropologie mit 
„Absicht einer therapeutischen Zeitdiagnose“ (Honneth 2013b, 228) verstehen, die 
vorrangig „existenzialphänomenologisch“ geprägt ist (Honneth 2013b, 232). Rosa 
selber unterstreicht, dass die Resonanztheorie stärker auch als eine Anthropologie 
wahrzunehmen sei (Rosa 2017b, 320 – 321), frei nach Bernhard Waldenfels: Es geht 
Rosa darum zu zeigen, dass der Mensch ein homo respondens ist und Weltbezüge 
immer responsiv strukturiert sind. Wenn dem aber so ist, dann ist es die Kern
aufgabe der Resonanztheorie zunächst diese anthropologisch-sozialphilosophische 
Kernannahme zu plausibilisieren. Es ist meine These, dass dies die argumentati
onslogische Funktion seiner Typologie der Resonanzsphären ist, die daher einen 
stärker heuristischen und an die Alltagserfahrung anschließenden Charakter hat. 
Gerade dieser heuristische, nach Plausibilisierung suchende Charakter, scheint mir 
die Ursache dafür zu sein, dass dieses Theoriestück einerseits in der Diskussion der 
Resonanztheorie so großes Interesse auf sich zieht, andererseits aber bei genauerer 
Betrachtung nur sehr bedingt operationalisierbare, analytische Kategorien be

5 Für die phänomenologische Reflexion von Sozialität grundlegend ist der Bezug auf Husserls 
fünfte Cartesianische Meditation und der darin entwickelten Bestimmung des Verhältnisses von 
Selbst- und Fremdbewusstsein, das als „phänomenologische Neuentdeckung des Anderen“ (Be
dorf 2011, 81) gelten kann. Nicht überholt dazu ist bis heute die Studie Theunissen 1965, in der 
insbesondere der Brückenschlag von Husserls Überlegungen zur Dialogphilosophie angedacht 
wird. Theunissen unterstreicht damit den engen Zusammenhang phänomenologischer und dia
logphilosophsicher Zugänge zur Sozialphilosophie, die beide auf die fundamentale Relationalität 
von Subjektivität reflektieren. In der neueren Diskussion dieses husserlschen Grundlagentextes 
sei insbesondere verwiesen auf Steinbock 2003 sowie Waldenfels 1994 und Waldenfels 2015.
6 Der Suhrkamp-Verlag hat dazu für 2026 einen u. a. von Rosa herausgegeben Band angekündigt, 
der das Verhältnis von Kritischer Theorie und Phänomenologie in den Blick nehmen soll.

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 37



reitstellt, die dann auch empirisch-soziologisch aufgegriffen werden könnten. Diese 
These will ich im Folgenden begründen, auch um zu unterstreichen, warum es 
sinnvoller in Bezug auf die Resonanztheorie ist von Sozialphilosophie, die auf die 
grundlegende responsive Struktur menschlicher Weltbezüge reflektiert, zu spre
chen, statt von Soziologie.

4 Heuristik: Das Theoriestück der 
Resonanzsphären

Wie schon beim Resonanzbegriff selber sind zwar auch bei Resonanzsphären 
Konturen einer Kriteriologie erkennbar, die aber bei genauerem Hinsehen un
scharf wird. Schon die Terminologie ist über die Zeit hinweg nicht konsequent. So 
spricht Rosa in jüngeren Veröffentlichungen statt von „Resonanzachsen“ eher von 
„Resonanzsphären“ (Rosa 2019a), wohingegen mit letzterem Begriff in dem 
Grundlagenwerk „Resonanz“ noch Klassen bestimmter Resonanzachsen bezeich
net werden: Horizontale, diagonale und vertikale Resonanzachsen bilden jeweils 
eine Resonanzsphäre. Rosa verwendet diese Begriffe, um soziale Formationen zu 
bezeichnen, die einen Rahmen bieten, in dem Resonanzerfahrungen einfacher zu 
machen sind; sie stabilisieren daher die punktuelle und immer unverfügbar blei
bende Resonanzerfahrung, ohne dass sie diese erzwingen könnten (Rosa 2017a, 
296 – 297). Mit Rosa lassen sich diese sozialen Formationen durchaus mit dem Be
griff der Lebensform in Verbindung bringen, (Rosa 2017a, 297; Rosa 2019b, 35) was 
hier aber nicht weiter besprochen werden kann.

Der Kontext von Rosas Konzeptualisierungen von Resonanzachsen ist seine 
Modernekritik, die stark vereinfacht darauf hinausläuft, dass die Beschleuni
gungsdynamik die zeitintensive Ausbildung von Resonanzachsen zunehmend er
schwert und damit ein gutes Leben in Gesellschaften, die sich nur noch „dynamisch 
stabilisieren“ können, immer schwieriger zu realisieren wird (Rosa 2017a 297, 
bes. 693 – 694). Dieser Kontext würde einen eigenen Aufsatz verdienen, muss von 
mir aber im Folgenden weitgehend ausgeklammert werden.

Resonanzachsen sind die „sozial[en] Formation[en]“ (Rosa 2017a, 297), in de
nen Subjekte Resonanz erwarten, damit also auch hohe Selbstwirksamkeitser
wartungen verbinden (Rosa 2017a, 269 – 281). Das heißt vereinfacht gesagt: Hier 
trauen sich Menschen zu den jeweils im Blick stehenden Weltausschnitt zu „er
reichen“, „bewegen“ und zu „berühren“ und umgekehrt auch erwarten „berührt, 
erreicht, bewegt“ zu werden (Rosa 2017a, 270). Sie erwarten hier einem Weltaus
schnitt zu begegnen, der sie mit eigener Stimme anspricht – im resonanztheore
tischen Sinn – und den sie mit eigener Stimme ansprechen können. Sie erwarten 

38 Stefan Gaßmann 



also eine responsive Relation: Gelingt diese, wird der Weltausschnitt als resonant 
erlebt. Wegen der fundamentalen Unverfügbarkeit solcher Resonanz, kann diese 
aber auch innerhalb stabiler Resonanzachsen ausbleiben.

Die Schwierigkeit der Differenzierung in horizontale, diagonale und vertikale 
Achsentypen besteht m. E. darin, dass sie zwar einigen heuristischen Nutzen hat, 
bei genauerem Hinsehen aber zu unscharf ist, um deutlich zwischen verschiedenen 
Typen von Resonanzachsen differenzieren zu können. Im Wesentlichen unter
scheidet Rosa Resonanzachsen nach den Polen, auf die sich die responsive Relation 
eines Subjekts ausrichtet: Horizontale Resonanzachsen betreffen Beziehungen 
zwischen Menschen. Dabei nennt Rosa die Bereiche Familie, Freundschaft und 
Demokratie. Was macht aber nun die Spezifik der „Horizontalität“ der Reso
nanzerfahrung im Unterschied von anderen Typen von Resonanz aus? Rosa dis
kutiert hier vor allen Dingen die Abgrenzung des Resonanzbegriffes vom Aner
kennungsparadigma, wie es prominent Axel Honneth vertritt. Dabei arbeitet sich 
Rosa besonders an Honneths Formel eines „Kampfs um Anerkennung“ ab, wo es 
demgegenüber keinen „Kampf um Resonanz“ geben könne (Rosa 2017a, 333). Der 
kompetitive Modus, den Rosa im „Kampf um Anerkennung“ erkennt, verunmög
liche das Gelingen responsiver Beziehungen und bleibe zudem im Rahmen „for
maler“ – i. e.: rechtlicher – Anerkennung, die noch nicht das wirkliche Berührt- und 
Erreichtwerden absichern könne, sondern maximal eine hilfreiche Bedingung für 
die Etablierung von Resonanzachsen darstelle (Rosa 2017a, 339). Eine eingehendere 
sozialethische und moralphilosophische Bewertung (Haker 2019) des Verhältnisses 
von Anerkennung und Resonanz muss hier ausbleiben.

Auch bei diagonalen Resonanzachsen, auch „Dingresonanz“ (Rosa 2017a, 392 – 
393, 395) genannt, bleibt vieles im Unklaren. Nach Rosa beziehen sich diagonale 
Resonanzachsen allgemein gesprochen auf alle nichtmenschlichen 
Weltausschnitte. Rosa denkt hierbei zunächst an den Bereich der Arbeit, was 
möglicherweise in Bezug auf das Kunsthandwerk noch intuitiv einzuleuchten mag, 
weil sich hier jemand in eine intensive Beziehung zu Werkstoff und Arbeitsprozess 
setzt (Haubner 2017). Rosa nennt aber auch den Bereich Schule, in dem der „Un
terrichtsstoff“ (Rosa 2017a, 407– 10) zum resonanten „Ding“ wird. Eigentlich stehen 
aber in seinen Ausführungen eher die Beziehungen zwischen Lehrkräften und 
Schüler:innen im Fokus. Ähnliche Unklarheiten begegnen im Bereich Sport, weil es 
hier Rosa weniger um die Beziehung zwischen Sportler:in und Sportgerät geht, was 
zwar auch noch thematisiert wird (Rosa 2017a, 428), sondern eher um Formen des 
Sporterlebens wie „Public viewing“ o. ä. (Rosa 2017a, 424 – 26), also vereinfacht ge
sagt: das Erlebnis von zwischenmenschlicher Verbundenheit im Blick auf den 
Sport. Oder es geht um die Beziehung zur eigenen Leiblichkeit (Rosa 2017a 421 – 
422.), wobei dann die Abgrenzung von diagonaler Resonanz als spezifischer Form 
und der Leiblichkeit als allgemeiner Grundvoraussetzung von Resonanz (Rosa 

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 39



2017a, 144 – 151) überhaupt nicht mehr deutlich wird. Was diagonale Resonanz ei
gentlich sein soll und inwiefern sie von horizontaler Resonanz abgegrenzt werden 
kann, wird in diesen Ausführungen nicht klar. Systematisch müsste man etwa 
fragen: Inwiefern ist Demokratie, wo es auch immer um „die Sache“ geht, als ho
rizontale Resonanzsphäre aufzufassen und nicht als diagonale, in der die „ge
meinsame Sache“ „resonanztechnisch aufgeladen“ wird? Oder inwiefern soll Sport 
diagonale Resonanzachsen eröffnen und nicht horizontale? Weil die Relationen 
von der Sache her bestimmt sind, in Familie und Freundschaft aber von intimen 
Beziehungen? Dann ginge es aber letztlich in beiden Fällen wieder nur um zwi
schenmenschliche Beziehungen, im einen Fall nur um solche, die sich auf eine 
gemeinsame Sache beziehen: Es ist aber Rosa gerade wichtig deutlich zu machen, 
dass es auch responsive Relationen zu nichtmenschlichen Weltausschnitten gibt, 
sodass „die Resonanzqualität den Dingen nicht einfach nur als abgeleitete oder 
übertragene Sozialbeziehung zukommt“ (Rosa 2017a, 392). 

Auch hierin scheint es mir eher darum zu gehen, eine responsive Anthropo
logie stark zu machen, als eine Kriteriologie für ein klar beschreibbares Phäno
menfeld zu entwickeln. Es wäre sicherlich reizvoll hier Bernhard Waldenfels’ 
Überlegungen zur „Mitwirkung der Dinge“ bei der sozialen Erfahrung am „Leitfa
den des Mitseins“ (Waldenfels 2015, 230 – 261) mit Rosas Konzept diagonaler Re
sonanzachsen ins Gespräch zu bringen. Rosa selber deutet jedenfalls an, dass es 
ihm im Blick auf das Feld diagonaler Resonanz eher um den fundamentalen re
sponsiven Charakter jeder Form von Weltbezug zu tun ist, wenn er schreibt: „Dinge 
gewinnen ihre Resonanzqualität vielmehr aus ihrer Einbettung in das Lebens- und 
Weltganze, wie es dem erfahrenden und handelnden Subjekt gegenübertritt“ (Rosa 
2017a, 392).

Die Welt als Ganze steht aber dann in dem – für den theologischen Fragezu
sammenhang sicherlich am interessantesten – werkgenetisch wohl ältesten Seg
ment der Typologie von Resonanzachsen im Blick: der Klasse vertikaler Reso
nanzachsen. Rosa nennt dabei die Bereiche Religion, Natur, Kunst und Geschichte. 
Anders als bei horizontaler und diagonaler Resonanz gibt es für vertikale Resonanz 
ein klares Kriterium, wann vom Erleben vertikaler Resonanz gesprochen werden 
kann: der Aufhebung – im dreifachen hegelschen Sinne von Negation, Konservation 
und Elevation – der Unterscheidung von Innen und Außen (Rosa 2017a, 441 – 442, 
456 – 457); das bedeutet aber kein Verschwimmen von Subjekt und Welt, sonst 
käme keine resonante Beziehung mit zwei mit eigener Stimme sprechenden Polen 
zustande, sondern eine Verflüssigung des Weltverhältnisses als Ganzem. Die 
Schwierigkeit besteht allerdings darin, dass genau diese Verflüssigung ein Krite
rium von Resonanz überhaupt sein soll (Rosa 2017a 318). Es erscheint zwar 
durchaus plausibel, dass dieses Kriterium sich auf eine Resonanzsphäre überträgt, 
bei der die Beziehung zur Welt überhaupt als resonant erlebt wird: Wenn Resonanz 

40 Stefan Gaßmann 



eine Veränderung der Qualität des In-der-Welt-Seins ist, dann ist immer das ganze 
In-der-Welt-Sein betroffen. Dann ist aber wiederum fraglich, warum vertikale Re
sonanz von anderen Typen von Resonanz abgegrenzt werden sollte.

Hille Haker formuliert die These, dass diagonale und vertikale Resonanz als 
Antwortgeschehen Analogformen zur horizontalen Achse seien (Haker 2019, 40). 
Diese These trifft meines Erachtens einen richtigen Punkt, insofern sie markiert, 
dass es bei allen von Rosa aufgezeigten Typen von Resonanz um „Antwortlichkeit“, 
i. e. Responsivität geht. Es zeigt sich durch diesen kursorischen Durchgang, dass die 
Differenzierung der verschiedenen Typen von Resonanzachsen in Rosas Theorie 
zwar einen heuristischen Nutzen hat, um den Blick dafür zu schärfen, was Resonanz 
überhaupt ist, sich aber am Ende für die Deskription spezifischer responsiver 
Weltverhältnisse als wenig hilfreich darstellt, da sie viel zu unscharf ist. Auch wenn 
gerade die Unterscheidung von Resonanzachsen auf Interesse stößt, halte ich es 
doch für aussichtsreicher sich einerseits auf diese responsive Anthropologie zu 
konzentrieren und andererseits auf das, was den Kern der Idee einer Resonanz
achse überhaupt ausmacht: Was sind die sozialen Bedingungen, die responsive 
Räume ermöglichen, in denen sich Resonanzerfahrungen stabilisieren können? 
Und wie soll das eigentlich gedacht sein? Wenn Resonanz unverfügbar ist, wie kann 
ihr Eintreten dann „stabilisiert“, erwartbar werden? Dazu ist es sinnvoll, Rosas 
Prägung vom Denken Charles Taylors stärker in den Blick zu nehmen.

5 Lebensformen und Artikulation starker 
Wertungen

Ausgangspunkt Taylors ist die anthropologische Grundannahme, dass Menschen 
„selbstinterpretierende Wesen“ sind (Rosa 2017a, 215). Erfahrung ist immer schon 
Deutung bzw. gedeutet. Welt gibt es für ein Subjekt nur durch Interpretation. Damit 
ist die zentrale Basiskategorie einer verstehenden Soziologie genannt, wie sie Max 
Weber projektiert – bemerkenswerterweise verweist Rosa in „Resonanz“ an eini
gen Stellen im selben Atemzug auf Taylor und Weber (Rosa 2017a, 188 Anm. 142, 
650 – 651, 688). Wie Axel Honneth in Bezug auf Taylor schreibt: „Soziales Handeln ist 
ohne Bezugnahme auf das situationsgebundene Selbstverständnis der handelnden 
Subjekte gar nicht angemessen aufzufassen; der Erklärung einer Handlung muß 
daher ein hermeneutisches Verständnis der jeder unmittelbaren Beobachtung 
entzogenen Perspektive des Handelnden unbedingt vorhergehen“ (Honneth 2013b, 
231). Somit geht es Taylor, der in dieser Hinsicht stark von Harry Frankfurt inspi
riert ist, (Honneth 2013b, 232) um die „Analyse der evaluativen Komponenten der 
menschlichen Identitätsbildung“ (Honneth 2013b, 233), welche als sozial struktu

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 41



riert betrachtet werden müssen. Diese Komponenten nennt Taylor und mit ihm 
Rosa „starke Wertungen“.

Honneth schreibt in Bezug zu Taylor, dass die Artikulationen starker Wertun
gen immer „auf die Unterstützung einer kollektiv geteilten Lebensform angewie
sen“ (Honneth 2013b, 241) blieben. Dieses Verhältnis von kollektiver Lebensform 
und Artikulation starker Wertungen übernimmt Rosa: Ausgehend von der An
nahme, dass Welt immer nur als interpretierte vorliegt, arbeitet Rosa mit Taylor 
heraus, dass zwei Ebenen der Interpretation unterschieden werden müssen (Rosa 
1998, 69): Die zweite Ebene ist das, was man durchschnittlich mit der aktiven 
Deutung des individuellen Subjekts assoziieren kann. Die erste, grundlegendere 
Ebene ist eine sozial vorgeformte, die besonders mit dem Begriff der „Sozialen 
Imagination“ verbunden ist. Soziale Imagination kommt ähnlich wie expliziter 
Sprache eine Artikulationsfunktion zu und umfasst alle kulturellen Praktiken, Ri
tuale und Institutionen (Rosa 1998, 131), aber auch etwa Literatur (Rosa 2017a, 357), 
die Welt und damit Sinn überhaupt erst erschließen und dem Subjekt sowohl 
zeitlich als auch prinzipiell vorausgehen.

Diese zwei Ebenen stehen in Wechselwirkung miteinander (Rosa 1998, 162 – 
167): Kann das Subjekt seine Selbstdeutung nicht zu den sozialen Vorgaben in 
Beziehung setzen, so würde Taylor von Entfremdung sprechen (Rosa 1998, 201 – 
202). Subjekte können aber grundsätzlich auf die sozialen Vorgaben der ersten 
Interpretationsebene Einfluss nehmen und diese so verändern, dass sie sich au
thentisch darin wiederfinden können – Authentizität ist einer der Zentralbegriffe 
der Taylorschen Anthropologie (Rosa 1998, 195– 200). Man könnte also in Para
phrase des Titels der Dissertation Rosas sagen: Die erste Interpretationsebene ist 
der Bereich „kultureller Praxis“, die zweite Interpretationsebene die individueller 
„Identität“, deren Gelingen oder Misslingen durch das Verhältnis zur ersten In
terpretationsebene bestimmt ist. Beide stehen in einem Wechselverhältnis.

Rosa übernimmt dieses Konzept, das er in seiner grundlegenden Monographie 
zu Taylor herausarbeitet, nicht eins zu eins, sondern dynamisiert es. In Taylors 
Authentizitätsbegriff sei Rosas Ansicht nach die Annahme eines invarianten 
Identitätskerns angelegt, was aus soziologischer Sicht nicht ausweisbar sei. (Rosa 
2017a, 302) Identität müsse resonanztheoretisch als eine dynamische Größe ver
standen werden, da das Subjekt immer von seinem Weltbezug her geprägt ist: es ist 
„In-der-Welt-sein“ (Rosa 2017a, 62 – 63, 65 – 66). Umgekehrt muss gesagt werden: Was 
Welt ist, ist immer auch von den Subjekten – im Plural – her eröffnet. Also ist der 
Weltbezug keine statische Größe, die das Subjekt determiniert.

Welt als Raum möglicher Erfahrung wird durch Erfahrung verändert. Sprache 
und kulturelle Praxis, mithin subjektbezogene, aber überindividuelle, soziale 
Größen, formieren Welt (Rosa 2017a, 152), werden aber auch durch Subjekte und 
ihren Weltbezug verändert. Das bedeutet für Rosa, dass die leiblichen und emo

42 Stefan Gaßmann 



tionalen Aspekte der Weltbeziehung „stets schon Element und Ausdruck be
stimmter Welthaltungen“ (Rosa 2017a, 214) sind.

Diese Haltung beschreibt Rosa nun als eine Positionsbestimmung innerhalb 
der sogenannten kognitiven, moralischen und affektiven Landkarten – dieses 
Landkartenkonzept übernimmt Rosa weitgehend von Taylor, differenziert es aber 
mit der Hinzufügung der drittgenannten Begehrenslandkarte weiter aus. Diese 
Landkarten stellen im Wesentlichen die erste Interpretationsebene dar.

Durch Begegnung mit Weltausschnitten bilden sich im Laufe des menschlichen 
Entwicklungsprozesses kognitive Landkarten aus, die aus dem Wunsch nach 
sprachlicher Artikulation von Selbst- und Weltdeutung entstehen (Rosa 2017a, 216). 
Sie „verzeichnen, was es gibt in der Welt und wie die Welt beschaffen ist, aber auch: 
worauf es dabei (für die Subjekte) jeweils ankommt, welche Haltung die jeweils 
richtige ist“ (Rosa 2017a, 216). Sie sind somit diskursiv-begrifflich zu verstehen. 
Dabei sollten sie allerdings nicht als rein objektivierend verstanden werden: Rosa 
diskutiert etwa, dass „archaischere“ Kulturen die Welt auch auf kognitiver Ebene 
stärker responsiv kartographieren (Rosa 2017a, 219 – 220) und dass umgekehrt die 
kapitalistische Gesellschaft der Moderne eine Grundhaltung impliziere, die dem
gegenüber stumme Weltverhältnisse privilegiere und dementsprechend auch die 
Welt kognitiv strukturiere.

Dabei gibt es Ausbildungen von „Weltsphären“, die konzeptionelle m. E. den 
funktional differenzierten Sektionen moderner Gesellschaften bei Luhmann ent
sprechen. Entscheidend ist, dass diese Weltsphären einerseits durch sprachlich 
artikulierte und damit explizite Institutionen geprägt sind, andererseits durch ein 
spezifisches Erleben, eine Erfahrungsdimension, eine „implizit-praktische“ Seite, 
die mit der artikulierten, institutionalisierten Ebene in Wechselwirkung steht – 
Rosa wiederholt hier quasi auf kollektiver Ebene die Unterscheidung der zwei In
terpretationsebenen. Diese einzelnen Weltsphären stehen untereinander wieder
um in Beziehungen, beeinflussen sich wechselseitig und werden durch grundle
gende Welthaltungen geprägt. Ein Beispiel, das Rosa gibt: Die Haltung „Jungs 
weinen nicht“ wird tendenziell zu einem insgesamt repulsiveren Weltverhältnis 
und entsprechender Kartographierung der Welt führen, da damit eine Haltung des 
sich Nicht-berühren-lassens privilegiert wird (Rosa 2017a, 217– 218).

Die moralischen Landkarten markieren in dieser kognitiv karthographierten 
Welt die Quellen starker Wertungen, die damit so etwas wie die Bestimmung der 
„Höhenlinie unserer kognitiven Weltkarte [sind, S.G.]: Sie definieren die ‚Berge‘ des 
Anzustrebenden und die ‚Täler‘ des zu Vermeidenden“ (Rosa 2017a, 228), womit die 
moralischen Landkarten nicht eine eigene Kategorie der Karthographierung der 
Welt gegenüber den kognitiven Landkarten darstellen, sondern erst mit diesen 
zusammen „Welt“ überhaupt strukturieren.

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 43



Was starke Wertung bei Rosa meint, kann in Abgrenzung von schwachen 
Wertungen genauer bestimmt werden: Eine starke Wertung ist etwas, das vom je 
subjektiven, affektiven Begehren (Rosa 2017a, 228) unabhängig ist. Während man 
eine schwache Wertung⁷ mit dem Satz „ich will“ erfassen kann, bedeutet starke 
Wertung „etwas ist wert getan zu werden“ oder „etwas ist wichtig“ (Rosa 2017a, 
228). Rosas Beispiel zur Erläuterung dieser Unterscheidung stellt dies instruktiv 
dar: an einem Sonntagmorgen halte ich es für unbedingt wichtig und wert getan zu 
werden in die Messe zu gehen, aber ich will eigentlich ein Bier trinken. Die starke 
Wertung behält ihre Geltung für ein Subjekt, unabhängig von seinem faktischen 
Begehren. Starke Wertungen zwingen zu einer Stellungnahme des Subjekts, zum 
Einnehmen einer Position zu einem Weltausschnitt, weil es erfährt, dass es von 
dieser starken Wertung in Anspruch genommen wird. Erst von dieser Positions
bestimmung aus, wird ein Standpunkt möglich, von dem ausgehend kognitiv-re
flexive und moralisch-evaluative Landkarten ausgebildet werden können (Rosa 
2017a, 189). Damit sind starke Wertungen dann gleichsam die „attrahierenden und 
repulsiven Qualitäten unseres Weltverhältnisses“ (Rosa 2017a, 188). Aus den star
ken Wertungen folgt allererst die Bedeutsamkeit von Welt. Rosa schreibt: „Reso
nanztheoretisch ist hier der Umstand von besonderer Bedeutung, dass starke 
Wertungen in der Wahrnehmung der Subjekte nicht von diesen selbst ausgehen – 
sondern von Weltausschnitte, die sie etwas angehen“ (Rosa 2017a, 228).

Starke Wertungen sind für Rosas Kritik der Resonanzverhältnisse zudem das 
zentrale Element zur Erklärung der Ausbildung stabiler Resonanzachsen: Für Rosa 
sind starke Wertungen, wie oben dargestellt, die „Weltausschnitte, die mit ‚eigener 
Stimme sprechen‘, die uns antworten oder an uns appelieren (oder uns wider
sprechen) können“ (Rosa 2017a, 229). Die Natur spricht, die Kunst sagt, die Ge
schichte lehrt etc.: Starke Wertungen laden Weltausschnitte „resonanztheoretisch“ 
auf – so eine übliche Redewendung Rosas: Subjekte machen dort Resonanzerfah
rungen und erwarten umgekehrt auch im Zusammenhang mit starken Wertungen 
Resonanzerfahrung. Sie haben also eine höhere Selbstwirksamkeitserwartung. Sie 
rechnen in Beziehungen zu Quellen starker Wertungen damit die Welt zu errei
chen, zu bewegen und zu berühren und von der Welt erreicht, bewegt und berührt 
zu werden. Starke Wertungen sind somit eine Ermöglichungsbedingung zur Aus
bildung von Resonanzachsen, da sie Selbstwirksamkeitserwartungen fördern.

7 Auch diesen Begriff übernimmt Rosa von Taylor, der sich darin wiederum an Harry Frankfurt 
anlehnt (Rosa 1998, 99). Rosa vereinfacht Taylors Konzept verschiedener starker Wertungen je
doch, in dem er nur noch zwischen starken und schwachen Wertungen differenziert, wohingegen 
Taylor innerhalb der starken Wertungen noch Lebens-, Hyper- und konstitutive Güter unter
scheidet (vgl. Rosa 1998, 117– 19). Rosas Begriff starker Wertungen scheint mir insgesamt am 
Ehesten der letzten Kategorie zu entsprechen, wobei er dies nicht wirklich erörtert.

44 Stefan Gaßmann 



Nur geht Rosa nicht davon aus, dass die Quellen starker Wertungen automa
tisch die motivationalen Energien von Subjekten wecken. Man denke an das Bei
spiel mit dem Bier und der Messe: Starke Wertungen implizieren nicht notwendig 
auch eine schwache Wertung. Die Marken der schwachen Wertungen bilden in 
Rosas Begrifflichkeiten noch einmal eine eigene begehrend-affektive Landkarte 
aus. Aus den Quellen starker Wertungen folgen zunächst punktuelle Resonanzer
fahrungen, aber nur wenn diese dauerhaft mit schwachen Wertungen überein
gebracht werden kann, bilden sich Resonanzachsen aus (Rosa 2017a, 231 – 232): 
Sprich, etwas ist es wert getan zu werden und ich will es auch tun.

Was dies nun konkret bedeutet, wird bei Rosa allerdings nicht recht deutlich. 
Unklar bleibt zudem schon bei Taylor, ob starke Wertungen etwas sind, das nur
vom individuellen Subjekt – also der zweiten Interpretationsebene – unabhängig ist, 
weil ihm diese durch die sozial strukturierte Erschließung von Welt – der ersten 
Interpretationsebene – vorausliegen, oder ob starke Wertungen Quellpunkte oder 
unverrückbare Landschaftsmarken sind, die von Subjekten gleichsam nicht durch 
deren kulturelle Praxis er-funden, sondern vielmehr ge-funden werden. Dann lä
gen die Quellen starker Wertungen noch der ersten Interpretationsebene voraus. 
Dies wäre für eine theologische Rezeption der Resonanztheorie eine entscheidende 
Frage, gerade auch im Blick auf die von Saskia Wendel aufgeworfene Frage, ob man 
„Offenbarung“ als Grund oder als Deutungskategorie des Glaubens zu verstehen 
habe. Es ist daher sinnvoll eingehender den Status der Quellen starker Wertungen 
bei Taylor und Rosa in den Blick zu nehmen.

6 Unklarheiten des Konzepts der „Quellen starker 
Wertung“ und theologische Frageüberhänge

Erst in der Auseinandersetzung mit Taylors Denken übernimmt Rosa seine zen
tralen Konzepte Resonanz und Entfremdung: Schon 2011– also fünf Jahre vor 
Veröffentlichung von „Resonanz“ – entwickelt er bereits in dem Aufsatz „Is There 
Anybody Out There?“ im Gespräch mit Taylor die Konzeption der vier genannten 
vertikalen Resonanzsphären, Religion, Natur, Kunst und Geschichte (Rosa 2011, 21). 
Hier benennt Rosa das Arbeitsprogramm, das er dann in „Resonanz“ zu bearbeiten 
versucht: Auch wenn, wie gezeigt, Rosas Ansatz als Sozialphilosophie zu verstehen 
ist, geht es ihm nicht darum zu klären „ob die Welt nun antwortet, wie Taylor 
glaubt, oder schweigt, wie Camus meint, sondern eine systematische Soziologie der 
Weltbeziehung“ (Rosa 2011, 43) zu entwickeln.

Mir erscheint deswegen die Soziologie der Weltbeziehungen stärker als Sozi
alphilosophie zu verstehen zu sein, weil sie auf die anthropologisch-relationalen 

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 45



Grundlagen des Sozialen abstellt und hier zentral die Sprachlichkeit bzw. „Ant
wortlichkeit“ des menschlichen Weltbezugs in den Mittelpunkt rückt. Diese Ver
bindung von einer auf die Sprachlichkeit des Weltbezugs fokussierten Anthropo
logie und Sozialphilosophie übernimmt Rosa einerseits von Taylor, andererseits 
wirken Rosas Überlegungen aber auch auf Taylors eigenes Denken zurück. Das 
Wort „Resonanz“ hat in früheren Arbeiten bei Taylor keine festumrissenen Kon
turen; in „Ein säkulares Zeitalter“ wird es etwa für die Bezeichnung der Erfahrung 
der Fülle verwendet (Taylor 2009, 19; Rosa 2017a, 197). Dass Resonanz aber von Rosa 
als ein romantisches Konzept (Rosa 2017a, 293, 613) verstanden wird, das die 
„Dualismen der Moderne“, etwa zwischen Geist und Natur, miteinander versöhnt, 
ist ein von Taylor aufgenommener Gedankenstrang.

Bei dieser Annahme von Resonanz als eines romantischen Konzepts setzt 
wieder Taylors Rezeption von Rosas Theorie ein: Die Romantik bilde gewisser
maßen das Modell für Rosas Konzeption von Autonomie, das sich dadurch aus
zeichne, dass das Subjekt so autonom, also abgeschlossen und in sich stehend ge
dacht werden müsse, dass es mit eigener Stimme sprechen könne (Rosa 2017a, 313 – 
314), zugleich aber so offen, dass es auch von der Welt, zu der es in Beziehung tritt, 
erreicht, bewegt und berührt werden kann. Es geht um eine responsive Relation, in 
der wechselseitig mit eigener Stimme gesprochen und geantwortet wird. Die Ro
mantik, so kann man Taylor verstehen, steht für genau solch eine Form des 
Weltbezugs und ein entsprechendes Verständnis menschlicher Autonomie: Men
schen „erfassen nicht einfach nur“ Objekte im romantischen Verständnis des 
Weltbezugs, „sondern […] stellen die Bedeutung von Dingen wieder her. Und indem 
wir [i. e. Menschen, S.G.] das tun, gelangen wir zu unseren eigenen spezifischen 
Kräften, denen der symbolischen Enthüllung (oder der Dichtung). Wir erhalten 
nicht einfach die Antwort, sondern wirken zusammen, um sie zu bestimmen“ 
(Taylor 2017, 260). Es geht hier um das, was Rosa die wechselseitige Anverwandlung 
im Zuge einer resonanten Weltbeziehung nennt⁸, was im Denken der Romantiker 
mit dem Begriff „Selbststätigkeit“ eingeholt wird: Die Sprache ist im romantischen 
Verständnis nicht einfach eine Nachbildung der Wirklichkeit, sondern ein dialo
gisches Geschehen (Taylor 2017, 261), das die verlorene Einheit von Welt und 
Mensch in einer „kreativen, verändernden Weise“ (Taylor 2017, 260) wiederher
stellen soll, eine Übersetzung, die „nicht einfach eine unvollständige Annäherung 
an die Bedeutung“ (Taylor 2017, 260) ist, sondern auch „ein Beitrag zur gemeinsa
men Arbeit an der Wiederherstellung des Kontakts, der Verbundenheit zwischen 
uns und der Welt“ (Taylor 2017, 261). Dementsprechend sei die „Resonanzthese“ 
(Taylor 2017, 264) vom romantischen Denken her auch in der Mitte von Ontologie 

8 Ausführlicher dazu in diesem Band der Beitrag von Robin Flack.

46 Stefan Gaßmann 



und Psychologie zu situieren. Taylor fragt: „Gibt es menschliche Bedeutungen, die 
sich auf Tatsachen über den Raum zwischen menschlichen Wesen und ihrer 
ökologischen Nische stützen und zwar von ihnen verschieden, aber vergleichbar 
‚objektiv‘ sind wie die Tatsachen, die das für das Leben Bedeutsame begründen?“ 
(Taylor 2017, 265).

Diese Bedeutungen finden sich in Taylors Denken im Begriff der „Starken 
Wertungen“ wieder, die eben in diesem „Zwischenraum“ zwischen Ontologie und 
Psychologie „situiert“ (Taylor 2017, 265) seien. Dass Rosa Resonanz als ein roman
tisches Konzept versteht, bedeutet von seiner Taylorrezeption her, dass starke 
Wertungen immer in resonante Beziehungen involviert sind, geht es doch um das 
Gelingen einer responsiven Relation. Starke Wertungen markieren genau die 
Weltausschnitte, an denen etwas von Menschen als „mit eigener Stimme spre
chend“ erfahren wird, die uns „etwas angehen“ (Rosa 2017a, 228), „die uns ant
worten oder an uns appellieren (oder uns widersprechen) können“ (Rosa 2017a, 229), 
„wo wir uns angesprochen und aufgefordert fühlen zu antworten“ (Taylor 2017, 
268). Starke Wertungen scheinen damit das zu sein, was ein responsives und damit 
resonantes Weltverhältnis überhaupt erst ermöglicht. Zugleich vermeidet Rosa 
aber selber sich festzulegen, wie starke Wertungen zwischen den Polen „Ontologie“ 
und „Psychologie“ zu verorten sind.

Trotz der Zentralität starker Wertungen für das Verständnis von Resonanz,
dürfte dieses Problem für Rosa daher rühren, dass es soziologisch fraglich ist, wie 
sich methodisch an starke Wertungen angenähert werden kann, eine Frage, die 
Taylor selbst aufwirft. Er zeichnet dabei zwei Wege aus, die m. E. beide Rosas 
Versuche starke Wertungen zu erschließen, charakterisieren können: Einerseits 
ein empirischer, der in den Blick nimmt, auf welche „Art und Weise […] Menschen 
das Land, die Wildnis, Gärten aufsuchen, um diese zu besuchen, aber auch zu 
bepflanzen; die Art und Weise, auf die sie zu den Denkmälern der Vergangenheit 
zurückkehren wollen und so weiter“ (Taylor 2017, 268). Den zweiten möchte ich, 
abweichend von Taylors Verwendung desselben Wortes an dieser Stelle, herme
neutisch nennen und dabei Gadamers Diktum folgen, dass Sprache Welterfahrung
sei (Gadamer 2010, 442): in ihr gilt es „den dichterischen Entdeckungen/Erfindun
gen der Sprachen der Epiphanie zu folgen, die infolge der romantischen Epoche 
entstanden sind“ (Taylor 2017, 268). Rosa beschränkt sich nicht ausschließlich auf 
die Auseinandersetzung mit der Literatur der Romantik, aber die hermeneutische 
Arbeit an Dichtung stellt einen bedeutenden Teil seiner Überlegungen zu Reso
nanzerfahrungen da.

Dass Rosa aber bei der Erschließung – nur subjektiv erlebbarer – starker 
Wertungen dennoch sozialphilosophisch ansetzt, wird transparenter von dem 
oben dargestellten Konzept der zwei Interpretationsebenen. Nun ist aber die 
Schwierigkeit bei Taylor, dass „nur der Inhalt von starken Wertungen, nicht aber 

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 47



das Wie ihres Vollzugs […] bislang geklärt“ (Honneth 2013b, 235) sei, worin Axel 
Honneth meines Erachtens zuzustimmen ist: denn die oben dargestellten Konzepte 
liefern zwar viele hilfreiche Elemente für die Deskription des Zusammenhangs 
individueller Deutung und Sozialformation. Eine theoretische Erklärung dieser 
Zusammenhänge, stellt dieses Modell aber nicht dar, wohl gerade weil der Status 
der Quellen starker Wertungen und ihrer epistemischen Zugänglichkeit ungeklärt 
bleiben.

Dieselbe Schwierigkeit findet sich auch bei Rosa. Diese macht es gerade für 
eine theologische Rezeption der Resonanztheorie im Hinblick auf die Verhältnis
bestimmung von Gottesbild und Lebensform besonders schwierig, denn die Suche 
nach Quellen starker Wertungen bei Taylor – und in fortgesetzter Linie auch bei 
Rosa – kann mit Axel Honneth als therapeutisches Element für den Verlust von 
Transzendenz (Honneth 2013b, 247) gewertet werden: Sie formuliert damit aus 
säkularer Perspektive eine Sprache, die versucht, sich dem mit Transzendenz ge
meinten wieder anzunähern und könnte damit die gesuchte Übersetzungsfunktion
für religiöse Erfahrung in nicht-religiöse (Wissenschafts‐)Kontexte übernehmen. 
Gerade für eine theologische Rezeption ist aber die Frage nach dem Status der 
Quellen starker Wertungen besonders virulent, oder in Taylors Diktion gesprochen: 
wie verhalten sich Ontologie und Psychologie in Bezug auf die starken Wertungen 
zueinander? Wie „objektivierbar“ sind diese überhaupt? Rosa wirft diese Frage 
selber immer wieder auf, blendet sie aber als Soziologe pragmatisch ab, weil es ihm 
nur um die soziale Struktur responsiver Relationen geht. Wieder mit Taylor könnte 
man sagen, er fokussiert einseitig den psychologischen Aspekt und lässt die Frage 
nach der ontologischen Seite offen. Rosa schreibt in seiner Replik auf Taylors 
Relektüre der Resonanztheorie, dass sich Taylors Verortung starker Wertungen 
zwischen Ontologie und Psychologie „mit der von mir selbst ursprünglich vorge
schlagenen phänomenologischen Lösung des Problems [decke, S.G.], nach der wir 
auch mit wissenschaftlichen Mitteln nichts über das Wesen oder Verhalten des 
,Steins an sich‘ aussagen können, sondern uns mit einer Analyse der Beziehung 
zwischen dem erfahrenden Subjekt und dem begegnenden Stein begnügen müssen 
– und diese Beziehung kann so konzipiert sein, dass Steine und Berge etc. als un
veränderlich schweigend und stumm oder aber als resonant erfahren werden“ 
(Rosa 2017b, 324).

Wie in der oben eingeführten Taylorschen Deutung romantischer Sprachphi
losophie ist die responsive Relation beider Beziehungspole in ihrem Gelingen ein 
Geschehen wechselseitiger Anverwandlung, bei deren Gelingen sich das Weltver
hältnis „verflüssigt“ – notabene: verflüssigt, d. h. die Pole verschwimmen nicht
ineinander oder lösen sich auf, sie bleiben mit eigener Stimme sprechend. Das mag 
nun in Bezug auf „Steine“ unmittelbar verfangen, für ein religiöses Weltverhältnis, 
das einen Gottesbezug in Anschlag bringt, ist aber, neben der Betrachtung der 

48 Stefan Gaßmann 



Erfahrung des Angesprochenwerdens, entscheidend wer denn da spricht und in
wiefern sich dies in der Weise des Angesprochenwerdens selber zeigt: Welchen Sinn 
kann die Rede wechselseitiger Anverwandlung in Bezug auf religiöse Erfahrung 
haben? Oder noch einmal mit Wendel gesprochen: geht es hier um einen Grund
oder eine Deutungskategorie des Glaubens? Hier bricht das ganze Gewicht der of
fenbarungstheologischen Frage ein, was Selbstmitteilung Gottes bedeutet, ob dies 
intersubjektiv ausweisbar ist und wenn ja wie? Fragen, die an anderer Stelle zu 
klären sind.

Dieser kursorische Durchgang zeigt m. E., dass Axel Honneths allein in Bezug 
auf Taylor getroffene Feststellung, dass das „Wie“ der Verhältnisbestimmung kol
lektiver Lebensform und starker Wertungen unklar bleibt, auch für Rosa verfängt: 
Liegen starke Wertungen noch der ersten Interpretationsebene voraus oder sind 
sie dieser zuzuordnen? Wie aber formiert sich überhaupt diese erste Interpreta
tionsebene? Wie kann sie überhaupt beschrieben werden? Empirisch? Und wenn 
nicht, inwiefern sind dann starke Wertungen überhaupt als intersubjektiv gültige 
Größen beschreibbar? Sind sie am Ende doch nur je subjektiv erfassbar? Je nach 
Beantwortung dieser Frage wäre auch das Verhältnis dieser starken Wertungen 
zur Ausbildung kollektiver Lebensformen anders zu behandeln. Auch im Blick 
darauf, bleiben innerhalb der Theorie viele Fragen offen: Wie ist der Umfang der 
„kollektiven Lebensformen“ oder der „Weltsphären“ zu bestimmen? Ist etwa eine 
Ordensgemeinschaft eine eigene kollektive Lebensform? Ist eine Gesellschaft ins
gesamt eine kollektive Lebensform? Wenn es beide wären, wie sind dann die 
Wechselverhältnisse zu bestimmen, etwa einer hierarchisch verfassten Lebens
form zu einer demokratisch verfassten Gesellschaft?

7 Resonanztheorie und Verhältnis von Gottesbild 
und Lebensform: Orientierung und Eröffnung 
eines Arbeitsprogramms

Diese Fragen machen deutlich, dass die Resonanztheorie einen anregenden Ori
entierungsrahmen für die theologische Arbeit an der Verhältnisbestimmung von 
Gottesbild und Lebensform darstellt: Sie bietet Kategorien an, die die Verhältnis
bestimmung nicht nur präzisieren können, sondern auch Folgefragen provozieren, 
die zu einer weitergehenden Verständigung über das im Raum stehende Problem 
anregen. Es erscheint mir besonders reizvoll zu sein, dass diese Kategorien eine 
geeignete begriffliche Grundlage dafür bieten könnten, diese Fragen in interdis
ziplinärer Perspektive weiter zu bearbeiten. Dabei ist allerdings auch Vorsicht 
geboten: Wie sowohl die Diskussion der methodologischen Einordnung des Ge

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 49



samtansatzes, als auch des häufig aufgegriffenen Konzeptes der Typologie von 
Resonanzsphären zeigt, ist vieles in Rosas Theorie unausgegoren. Das ist kein 
Schaden, sondern dann, wenn man einen großen theoretischen Wurf wagt, wohl 
kaum zu vermeiden, bei der weiteren Arbeit im Detail aber zu berücksichtigen. 
Hilfreicher für die Bearbeitung der theologischen Fragen, scheinen die von Taylor 
übernommenen und in der Resonanztheorie weiterentwickelten Überlegungen zur 
Verhältnisbestimmung individueller Deutung, kollektiver – gedeuteter – Lebens
form und damit Welterschließung sowie den Quellen starker Wertung zu sein, da 
dies – bei allen offenen Fragen – eine hilfreichere Konzeptualisierung des Ver
hältnisses von Gottesbild und Lebensform zu versprechen scheint, insofern man 
„Gottesbilder“ und entsprechende „Theologien“ als Teil eines Versuchs der Arti
kulation starker Wertungen versteht. Die Resonanztheorie bietet damit, bei allen 
Unklarheiten und Unterbestimmtheiten im Detail, einen Rahmen, innerhalb des
sen die Frage nach dem Verhältnis von Gottesbild und Lebensform präzisiert 
werden kann.

Dieser Rahmen kann umgekehrt aber auch einen Untersuchungsbereich 
markieren, in dem die Resonanztheorie selber erprobt und dabei vertieft und 
präzisiert werden kann. Denn vielversprechender als sie in abstracto fortzu
schreiben, scheint es mir, entlang konkreter religiöser kollektiver Lebensformen zu 
erproben, wie weit die Kategorien tragen, wie sie präzisiert oder erweitert werden 
müssen. Dazu ist aus katholischer Perspektive ein Blick auf Ordensgemeinschaften 
naheliegend. Zum einen können diese aus resonanztheoretischer Perspektive als 
Lebensformen begriffen werden, die sich aus Erfahrungen mit Quellen starker 
Wertungen formieren und zum anderen Resonanzachsen ausbilden wollen, um 
diese zu stabilisieren: Die Rede von der „Berufung“ zum geistlichen Leben bringt 
dies zum Ausdruck. Zum anderen wäre im Blick auf Ordensgemeinschaften, durch 
den Bezug etwa auf Ordensregeln, ein klarerer Untersuchungsfokus für die die 
jeweilige Gemeinschaft prägenden (Gottes‐)Bilder und Institutionen vorhanden, 
anhand derer der Begriff des „Sozial Imaginären“ innerhalb der Resonanztheorie 
auf seine Reichweite überprüft werden könnte. Es eröffnet sich so die Perspektive 
eines spannenden und fruchtbaren, interdisziplinären Arbeitsprogramms.

Bibliographie
Bandelin, Sebastian. 2017. „Resonanzverlangen oder Kampf um Anerkennung? Überlegungen zum 

normativen Gehalt der Resonanztheorie“. In Resonanzen und Dissonanzen: Hartmut Rosas 
kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian Helge Peters und Peter Schulz, 129 – 144. 
Bielefeld: transcript.

Bedorf, Thomas. 2011. Andere: Eine Einführung in die Sozialphilosophie. Bielefeld: transcript.

50 Stefan Gaßmann 



Brumlik, Micha. 2016. „Resonanz oder: Das Ende der Kritischen Theorie“. Blätter für deutsche und 
internationale Politik 5: 120 – 123.

Dehn, Ulrich. 2023. „Theologie als Resonanzraum: Vorläufige Überlegungen zur hermeneutischen 
Beziehungsanalyse der interkulturellen Theologie“. Zeitschrift für Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft 107: 80 – 86.

Ebert, Patrick. 2020. Offenbarung und Entzug: Eine theologische Untersuchung zur Transzendenz aus 
phänomenologischer Perspektive. Tübingen: Mohr Siebeck.

Forst, Rainer/Hartmann, Martin/Jaeggi, Rahel/Saar, Martin. 2009. „Vorwort“. In Sozialphilosophie und 
Kritik, hg. v. denselben, 11 – 14. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gadamer, Hans-Georg. 72010. Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik.
Tübingen: Mohr-Siebeck.

Gros, Alexis/ Dreher, Jochen/Rosa, Hartmut, Hg. 2024. Phänomenologie und Kritische Theorie.
Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Gugutzer, Robert. 2017. „Resonante Leiber, stumme Körper? Hartmut Rosas Resonanztheorie aus 
Sicht der verkörperten Soziologie“. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische 
Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian Helge Peters und Peter Schulz, 69 – 86. Bielefeld: 
transcript.

Haardt, Alexander. 1987. Art.: Ideologie/Ideologiekritik. Theologische Realencyclopädie (16): 32 – 39.
Haker, Hille. 2019. „Resonanz: Eine Analyse aus ethischer Perspektive“. In Resonanz: Im 

Interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa, hg. v. Jean-Pierre Wils, 33 – 43. Baden-Baden: 
Nomos.

Haubner, Tine. 2017. „Auf der Suche nach Dingresonanz: Zum Verhältnis von Arbeit und 
Gesellschaftskritik in Hartmut Rosas kritischer Soziologie“. In Resonanzen und Dissonanzen. 
Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion. hg. v.Christian Helge Peters und Peter Schulz, 
217 – 232. Bielefeld: transcript.

Hellmich, Wolfgang. 2017. Rez.: „Rosa, Hartmut, Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehungen.“ 
Phil. Jahrbuch 124(2): 302 – 304.

Heidenreich, Felix. 2016. „Hartmut Rosas Resonanz: Lösung oder Heuristik?“. Phil. Rundschau 63(3): 
185 – 194. 

Henrich, Dieter. 1982. „Über Selbstbewußtsein und Selbsterhaltung“. In Selbstverhältnisse v. Dieter 
Henrich, 109 – 130. Stuttgart: Philipp Reclam.

Honneth, Axel. 2013a. „Kritische Theorie: Vom Zentrum zur Peripherie einer Denktradition“. In Die 
zerrissene Welt des Sozialen: Sozialphilosophische Aufsätze: Erweiterte Neuausgabe, v. Axel 
Honneth, 25 – 72. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

Honneth, Axel. 2013b. „Das Subjekt im Horizont konfligierender Werte: Zur philosophischen 
Anthropologie von Charles Taylor“. In: Die zerrissene Welt des Sozialen: Sozialphilosophische 
Aufsätze: Erweiterte Neuausgabe, v. Axel Honneth, 227 – 247. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

Honneth, Axel. 52020a. „Vorbemerkung“. In Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart der 
Kritischen Theorie, v. Axel Honneth, 7 f. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

Honneth, Axel. 2020b. „Eine soziale Pathologie der Vernunft: Zur intellektuellen Erbschaft der 
Kritischen Theorie“. In Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart der Kritischen Theorie,
v. Axel Honneth, 28 – 56. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Horkheimer, Max. ²1981. „Die gegenwärtige Lage der Sozialphilosophie und die Aufgaben eines 
Instituts für Sozialforschung“. In Sozialphilosophische Studien: Aufsätze, Reden und Vorträge 
1930 – 1972: Mit einem Anhang über Universität und Studium, v. Max Horkheimer, hg. v. Werner 
Brede, 33 – 46. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 51



Jaeggi, Rahel. 2014. Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.
Lerch, Magnus. 2009. All-Einheit und Freiheit: Subjektphilosophische Klärungsversuche in der 

Monismus-Debatte zwischen Klaus Müller und Magnus Striet. Würzburg: Echter.
Lerch, Magnus/Stoll, Christian, Hg. 2021. Gefährdete Moderne: Interdisziplinäre Perspektiven auf die 

katholische Reformtheologie der Zwischenkriegszeit. Freiburg i. Br.: Herder.
Lerch, Magnus. 2022. „Vernunft und Offenbarung in geschichtlicher Kontingenz. Eine Erwiderung 

auf Saskia Wendels Kritik an der Offenbarungstheologie“. In Problemfall Offenbarung: Grund – 
Konzepte – Erkennbarkeit, unter redaktioneller Mitarbeit von Agnes Slunitschek hg. v. Matthias 
Remenyi und Bernhard Nitsche, 120 – 145. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.

Kirchhoff, Christine. 2017. „Erfahrung trifft auf Resonanz: Ein Kommentar zu Hartmut Rosas 
Resonanztheorie aus der Perspektive der kritischen Theorie Adornos“. In Resonanzen und 
Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian Helge Peters und 
Peter Schulz, 195 – 210. Bielefeld: transcript.

Kläden, Tobias/Schüßler, Michael, Hg. 2017. Zu schnell für Gott? Theologische Kontroversen zu 
Beschleunigung und Resonanz. Freiburg i.Br.: Herder.

Kläden, Tobias. 2018. „Hartmut Rosa als Gesprächspartner für die Theologie“. Pastoraltheologie 107: 
394 – 400.

Kutschmann, W. 2016. Rez.: „Rosa, Hartmut, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen“. 
Zeitschrift für philosophische Forschung 70(4): 614 – 619.

Meißner, Hanna. 2017. „Ein anderes Subjekt ist möglich: Kritische Soziologie und der Blick an den 
Grenzen“. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. 
Christian Helge Peters und Peter Schulz, 145 – 158. Bielefeld: transcript.

Müller-Doohm, Stefan. 2006. „Die gegenwärtige Lage der Sozialphilosophie und die Aufgaben eines 
Instituts für Sozialforschung“. In: Schlüsseltexte der Kritischen Theorie hg. v. Axel Honneth, 
214 – 216. Wiesbaden: Springer.

Nitsche, Bernhard. 2018. „Lerngewinne“. In Dimensionen des Menschseins – Wege der Transzendenz?
hg. v. Bernhard Nitsche und Florian Baab, 369 – 405. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Nitsche, Bernhard. 2022. „Offenbarung als Resonanzereignis“. In Problemfall Offenbarung: Grund – 
Konzepte – Erkennbarkeit, unter redaktioneller Mitarbeit von Agnes Slunitschek hg. v. Matthias 
Remenyi und Bernhard Nitsche, 251 – 288. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.

Nitsche, Bernhard. 2023a. „Resonanz und Sakrament: Teil 1: Hartmut Rosas Resonanztheorie als 
Indikator für ein lebendiges Sakramenten Verständnis“. Theologie und Glaube 113(3): 201 – 216.

Nitsche, Bernhard. 2023b. „Resonanz und Sakrament: Teil 2: Der sakramentale Vollzug als 
Resonanzerfahrung“. Theologie und Glaube 113(4): 294 – 303.

Rahner, Karl. 2006. „Frömmigkeit früher und heute“. In Glaube im Alltag. Schriften zur Spiritualität und 
zum christlichen Lebensvollzug bearbeitet von Alber Raffelt, 31 – 46. Freiburg i. Br.: Herder.

Röttgers, Kurt. 1995. Art.: „Sozialphilosophie“. In Hist. Wörterbuch d. Philosophie (9): 1217 – 1227.
Rosa, Hartmut. 1998. Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor. Frankfurt 

a. M./New York: Campus.
Rosa, Hartmut. 2011. „Is There Anybody Out There? Stumme und resonante Weltbeziehungen – 

Charles Taylors monomanischer Analysefokus“. In Unerfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf das 
Werk von Charles Taylor, hg. v. Michael Kühnlein und Matthias Lutz-Bachmann, 15 – 43. Berlin: 
Suhrkamp.

Rosa, Hartmut. 52017a. Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin: Suhrkamp.

52 Stefan Gaßmann 

http://i.Br./Basel/Wien:
http://i.Br./Basel/Wien:


Rosa, Hartmut. 2017b. „Für eine affirmative Revolution: Eine Antwort auf meine Kritiker_innen“. In 
Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian 
Helge Peters und Peter Schulz, 311 – 321. Bielefeld: transcript.

Rosa, Hartmut. 2019a. „Resonanz als Schlüsselbegriff der Sozialtheorie“. In Resonanz: Im 
Interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa, hg. v. Jean-Pierre Wils, 11 – 30. Baden-Baden: 
Nomos.

Rosa, Hartmut. 2019b. „Spirituelle Abhängigkeitserklärung. Die Idee des Mediopassiv als 
Ausgangspunkt einer radikalen Transformation“. In Große Transformation? Zur Zukunft moderner 
Gesellschaften, hg. v. Klaus Dörre u. a. 35 – 55. Wiesbaden: Springer.

Rosa, Hartmut. 92022. Beschleunigung und Entfremdung: Entwurf einer Kritischen Theorie spätmoderner 
Zeitlichkeit. Aus dem Englischen v. Robin Celikates. Berlin: Suhrkamp.

Rosenstock, Roland. 2018. „‚Etwas, was nicht ist und doch nicht nur nicht ist‘: Konturen einer 
resonanzsensiblen Theologie im Gespräch mit Hartmut Rosa“. Pastoraltheologie 107: 401 – 407.

Saar, Martin. 82021. Art.: „Sozialphilosophie“. Staatslexikon (5): 347 – 351.
Steinbock, Anthony. 2003. Grenzüberschreitungen. Generative Phänomenologie nach Husserl übersetzt 

u. mit einem Vorwort hg. v. Tanja Stähler. Freiburg i.Br: Karl Alber.
Taylor, Charles. 2009. Ein säkulares Zeitalter. Aus dem Englischen v. Joachim Schulte. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Taylor, Charles. 2017. „Resonanz und die Romantik“. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas 

kritische Theorie in der Diskussion, hg. v. Christian Helge Peters und Peter Schulz, 249 – 270. 
Bielefeld: transcript.

Theunissen, Michael. 1965. Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin: de Gruyter.
Viertbauer, Klaus. 2022. Religion und Lebensform: Religiöse Epistemologie im Anschluss an Jürgen 

Habermas. Regensburg: Friedrich Putstet.
Waldenburger, Lisa/ Teutoburg-Weiss, Hannes. 2017. „Von resonanten Subjekten und responsiven 

Strukturen: Eine Auseinandersetzung mit Hartmut Rosas Soziologie der Weltbeziehungen aus 
Sicht des Critical Realism“. In Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der 
Diskussion, hg. v.Christian Helge Peters und Peter Schulz, 69 – 86. Bielefeld: transcript.

Waldenfels, Bernhard. 1994. Antwortregister. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Waldenfels, Bernhard. 2015. Sozialität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp.
Wendel, Saskia. 2010. Religionsphilosophie. Stuttgart: Philipp Reclam.
Wendel, Saskia. 2018. „Zugänge zu Transzendenz oder Möglichkeitsbedingungen für das 

Aufkommen von Religion? Anmerkungen zu den anthropologischen Grundlagen des 
Religiösen“. In Dimensionen des Menschseins – Wege der Transzendenz? hg. v. Bernhard Nitsche 
und Florian Baab, 89 – 98. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Wendel, Saksia. 2022. „‚Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn!‘ (Mk 15,39). Offenbarung – 
eine Deutungskategorie des Glaubens“. In Problemfall Offenbarung: Grund – Konzepte – 
Erkennbarkeit, unter redaktioneller Mitarbeit von Agnes Slunitschek hg. v. Matthias Remenyi 
und Bernhard Nitsche 89 – 119. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder.

Resonanztheoretische Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform 53

http://i.Br./Basel/Wien:



	Stefan Gaßmann
	Skizze einer resonanztheoretischen Beschreibung des Verhältnisses von Gottesbild und Lebensform
	Fundamentaltheologisch motiviertes Arbeitsprogramm zur Erschließung der sozialen Strukturierung religiöser Weltbezüge
	1 Einleitung
	2 Das Verhältnis von Gottesbild und Lebensform: ein fundamentaltheologisches Desiderat und wie es erschlossen werden kann
	3 Überlegungen zum methodologischen Status einer „Soziologie der Weltbeziehungen“: Soziologie oder Sozialphilosophie?
	4 Heuristik: Das Theoriestück der Resonanzsphären
	5 Lebensformen und Artikulation starker Wertungen
	6 Unklarheiten des Konzepts der „Quellen starker Wertung“ und theologische Frageüberhänge
	7 Resonanztheorie und Verhältnis von Gottesbild und Lebensform: Orientierung und Eröffnung eines Arbeitsprogramms
	Bibliographie


