
Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche
Einleitung

Theologie, die das Verdanktsein des bewussten menschlichen Lebens und der 
ganzen Welt von Gott her versteht und von daher vernünftig aufzuklären und zu 
bestimmen versucht, hat den vernunftgeleiteten Logos in Bezug auf den Theos 
gerade auch in seinen sozialen und mundanen Implikationen zu bedenken. In 
diesem doppelten Zusammenhang gibt es ein konstitutives Beziehungsverhältnis 
von passivem Einbezogensein und Empfangen und responsorischer Existenz, zu 
dem sowohl das intuitive und emotive als auch das bewusste und reflexive Sich- 
Beziehen-Auf gehört. Das religiöse Leben von Menschen vollzieht sich im Gespür 
für und in Resonanz zu einer göttlichen Wirklichkeit, die Beziehungsverhältnisse 
zur sozialen Mitwelt und geschaffenen Umwelt inspiriert. Umgekehrt werden die 
signifikanten Ereignisse des Lebens und die entscheidenden Herausforderungen 
der lebenspraktischen, sozialen, technischen und politischen Einbindung in Welt 
und Gesellschaft zum Anlass, eine angemessene Antwort in religiöser Rückbindung 
zu finden. Die Auseinandersetzung der christlichen und islamischen Theologie mit 
der Resonanztheorie von Hartmut Rosa eröffnet hier neue Perspektiven für das 
Verständnis der wechselseitigen Verfugung von Gottesbild und Lebensform in den 
jeweiligen Traditionen.

Denn Hartmut Rosa beschäftigt sich seit Jahrzehnten soziologisch mit dem 
gegenwärtigem Subjekt-Weltverhältnis und nimmt dabei Zeitaspekte und die Be
schleunigungsdynamiken im Kapitalismus in den Blick. Rosa versteht die Moderne 
als eine Formation, die systematisch durch die Logik der Steigerung von Wachstum 
in Ökonomie, in Optionen und im Wohlstand bestimmt ist. Dies geschieht durch 
eine Beschleunigung und Effizienzsteigerung in allen Prozessen sowie durch den 
Druck von permanenter kultureller und technischer Innovation. Diese Formation 
versucht sich immer neu dynamisch zu stabilisieren und durch industrielle und 
kulturelle Revolutionen zu reproduzieren. Zugleich ist dieses Rad, das sich immer 
schneller dreht und die Weltenreichweite vergrößern will, vielfach durch einen 
overthrill im „rasenden Stillstand“ (Paul Virilio) bestimmt.

Die daraus resultierenden Entfremdungserfahrungen bezeichnet Rosa als eine 
Resonanzkrise, weil es im Beziehungsverhältnis zwischen den menschlichen 
Subjekten und ihren relevanten Weltausschnitten zu einem Verstummen in einer 
beziehungslosen Beziehung kommt, die nicht mehr von einem lebendigen, anre
genden und wirklichkeitsverändernden Antwortverhältnis gekennzeichnet ist. Für 
Rosa ist demgegenüber ein responsiver Weltbezug von zentraler Bedeutung für ein 
gelingendes Leben. Die Einübung und Kultivierung resonanzsensibler Lebensfor
men erweist sich für ihn als Antitoxin, um die spätmodernen Entfremdungen zu 

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist 
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 
4.0 International Lizenz. 

 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-002 

https://doi.org/10.1515/9783111352657-002


überwinden. Dabei sieht Rosa in den Traditionen der Religionen einen kulturellen 
und praxisbezogenen Schatz von inhaltlichen Sinnstiftungen, religiösen Ritualen 
und Praktiken, um genau solche resonanten Weltverhältnisse zum Klingen zu 
bringen. Dies geschieht vertikal durch die Einübung von Aufmerksamkeit für die 
Tiefenresonanz, die das hörende Herz in der Stille und in religiösen Übungen an
rührt, und dies geschieht durch einen großen Pool von Anregungen für ein le
bendiges und resonantes Leben. Über diese Wertschätzung hinaus ist theologisch 
von besonderem Interesse, dass Rosa in seiner Soziologie der Weltbeziehungen die 
Grundlagen für ein Resonanzverständnis ausarbeitet, das nicht nur ein Analy
seinstrument darstellt, sondern auch ein normatives Ideal bildet.

Zunächst kann in Bezug darauf festgehalten werden, dass ein responsives 
Gottesverhältnis und Weltverhältnis das Ziel christlicher und muslimischer Glau
benspraxis ist. Die theologische Auseinandersetzung mit diesem Thema ist nicht 
neu, sondern hat bereits verschiedene Bereiche wie die Religionspädagogik, die 
Reflexion religiöser Kultpraktiken und die Missiologie erreicht. Die Übertragung 
einer soziologischen Theorie auf theologische Fragestellungen ist ein komplexes 
Unterfangen. Daher legt dieser Sammelband einerseits die notwendigen Grundla
gen und operiert andererseits experimentell, indem Theologinnen und Theologen 
beider Traditionen versuchen, Rosas Ansätze auf zentrale Glaubens- und Lebens
fragen zu übertragen.

Der christliche Dialog mit Rosas Theorie fokussiert in den folgenden Beiträgen 
die Beziehung zwischen Gottesbild und menschlicher Lebensform sowie die soziale 
Bedeutung religiöser Gemeinschaften, wobei zentrale Konzepte wie die Gott
ebenbildlichkeit und Freiheit des Menschen sowie die daraus resultierende Ver
antwortung in den Mittelpunkt rücken. Im islamischen Kontext wird hingegen die 
relationale Dimension im Gottesverhältnis akzentuiert und anhand der Leitkate
gorien von Vertrauen und Verantwortung reflektiert.

Die Besonderheit dieses Projekts liegt folglich im Dialog zwischen zwei Reli
gionen und ihren Lebenspraxen sowie ihren theologischen Reflexionstraditionen, 
die sich gemeinsam mit einer zeitgenössischen soziologischen Theorie auseinan
dersetzen. Dabei ist beiden Perspektiven gemeinsam, dass eine vertikale Reso
nanzbeziehung zu Gott beleuchtet wird, die Auswirkungen auf die horizontale 
Resonanzbeziehung von Menschen hat und für das Wechselverhältnis von verti
kaler und horizontaler Dimension sensibilisiert. Beide Traditionen durchdringen 
die Theorie mit ihren eigenen Symbolen, Werten und Praktiken, was einen inter
disziplinären Diskurs fördert und die Frage nach Resonanz als Grundprinzip re
ligiösen Erlebens und Handelns neu gestaltet. Diese Annäherung ermöglicht es, das 
Spannungsfeld zwischen individuellem Glauben, gesellschaftlichen Strukturen und 
theologischer Reflexion tiefgehender zu erfassen und für gegenwärtige Heraus
forderungen nutzbar zu machen. Im Kontext dieser theologischen Untersuchungen 

2 Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche 



zeigt sich, dass die Resonanztheorie von Hartmut Rosa nicht nur als soziologisches 
Modell, sondern auch als ein vielversprechender Rahmen für die inter-theologische 
Reflexion auf die Beschaffenheit menschlichen Glaubens und seiner Beziehung zu 
Gott verstanden werden kann.

Für die christliche Theologie bedeutet dies u. a., das Gottesbild als eine Quelle 
einer lebendigen Antwortbeziehung zu begreifen, die das menschliche Leben zur 
Erfüllung führen soll. Biblisch wird der Mensch als Bild Gottes verstanden, der in 
einer dialogischen Beziehung zu Gott steht und die Implikate dieses Resonanz
verhältnisses zu Gunsten des Lebens und der Menschen zur Geltung bringen soll. 
Deshalb kann Resonanz, wie Rosa sie versteht, als Ausdruck dieser beseelten, le
bendigen Verbindung verstanden werden, die durch Freiwilligkeit, Freiheit und 
Verantwortung geprägt ist und in einen christusförmig inspirierten Lebensentwurf 
münden soll. Bei einer christlichen Anwendung erscheinen die Leitmotive des 
Christusbildes, der Heiligen, und der gemeinschaftlichen Gotteserfahrung als 
Ausdrucksformen einer vertikalen Tiefenresonanz, die das individuelle wie das 
gemeinschaftliche Leben durchdringt.

In der islamischen Theologie lassen sich ähnliche Überlegungen finden, jedoch 
mit einem Fokus auf die relationalen und responsiven Aspekte – etwa durch die 
Bedeutung von Vertrauen (tawakkul) und der Verantwortlichkeit (masʾūliyya). Hier 
kann die Resonanztheorie helfen, das Gottesverhältnis als eine dialogische, be
ziehungsfördernde Dynamik zu verstehen, die auf gegenseitiger Responsivität 
aufbaut.

Während die christliche Theologie das Erlebnis der göttlichen Liebe und Ge
meinschaft in Form einer lebendigen Antwort in der Welt betont, rückt im Islam 
die Anerkennung der dynamischen Gottes-Welt-Beziehung in den Blick, die von 
Responsivität und Vertrauen geprägt ist.

Diese Annäherungen eröffnen nicht nur einen vertieften Dialog zwischen 
Theologie und Soziologie, sondern auch zwischen den beiden Religionen, indem sie 
gemeinsame Grundmuster der menschlichen Suche nach Verbindung, Hoffnung 
und Sinn sichtbar machen.

Ein weiterer wichtiger Aspekt ist die mögliche Transformation des religiösen 
Selbstverständnisses durch eine intensive Auseinandersetzung mit der Resonanz
theorie. Sowohl Christen als auch Muslime sind eingeladen, ihre Glaubens- und 
Lebenshaltung so auszurichten, dass sie auf die lebendige Gegenwart Gottes ant
worten können. Also sind sie dazu aufgerufen, die konstitutive Unverfügbarkeit 
lebendiger Beziehungen aus der Unverfügbarkeit der Beziehung zum Göttlichen zu 
verstehen und eine medio-passiven Haltung im Sinne Hartmut Rosas zu kultivie
ren. Daraus resultiert ein Modus der Gottesbeziehung sowie der Weltbeziehung, in 
dem der oder die Gläubige zugleich hört und antwortet, passiv empfangend und 
aktiv sich verhaltend ist. Der oder die Gläubige antwortet im Hören auf Gott 

Einleitung 3



selbstbestimmt und selbstwirksam auf den Anruf Gottes und auf die Herausfor
derungen der Gesellschaft in die er/sie gestellt ist. Zugleich tritt er/sie dadurch in 
Beziehung zur eigenen religiösen Tradition, die, wenn sie nicht stumm, sondern 
resonant ist, das Individuum in seiner Suche nach Sinn, Identität und Gemeinschaft 
trägt. Rosas Soziologie der Weltbeziehung mit dem Begriff der Resonanz als nor
matives Kriterium bietet somit ein transdisziplinäres Werkzeug an, um religiöse 
Erfahrungen in ihrer Tiefe zu verstehen, zu analysieren und zukunftsweisend zu 
gestalten. Dies fordert die verschiedenen religiösen und theologischen Traditionen 
auf, ihre anthropologischen und soteriologischen Modelle mit dem Konzept der 
lebendigen Responsivität in Einklang zu bringen und dadurch die Relevanz reli
giöser Ressourcen, religiöser Inspirationen und religiöser Praktiken im gesell
schaftlichen Kontext neu zu erschließen.

Die Untersuchung des Resonanzverhältnisses zwischen Gottesbildern und 
Lebensformen bietet eine vielversprechende Perspektive, um den Dialog zwischen 
christlicher und islamischer Theologie nicht nur gerechter und tiefgehender zu 
gestalten, sondern ihn auch aktiv in aktuelle gesellschaftliche Debatten einzubin
den. Durch die Linse der Resonanztheorie können beide Traditionslinien ihre in
dividuelle Glaubenserfahrung, das Gemeinschaftsleben und die gesellschaftliche 
Verantwortung neu reflektieren. Dies geschieht im Bewusstsein, dass eine leben
dige Antwort auf Gott aus religiöser Perspektive das Fundament für eine lebendige, 
gerechte und solidarische Gesellschaft bildet. Diese Herangehensweise ermöglicht 
es, über rein historische oder komparative Vergleiche hinauszugehen und die dy
namische Wechselwirkung zwischen dem Glauben und seiner praktischen Aus
gestaltung im Alltag zu beleuchten. Sie öffnet Räume für das Verständnis, wie 
unterschiedliche Gottesbilder zu ähnlichen oder komplementären Formen des 
gesellschaftlichen Engagements und der ethischen Verantwortung führen können.

Indem der Fokus auf Resonanz gelegt wird, kann der Dialog die gemeinsamen 
Sehnsüchte nach Sinn, Gemeinschaft und Gerechtigkeit hervorheben, die in beiden 
Religionen tief verwurzelt sind. Dies fördert nicht nur das gegenseitige Verständnis, 
sondern stärkt auch das Potenzial von Religionen, konstruktiv zu einem friedlichen 
und solidarischen Zusammenleben in einer pluralistischen Welt beizutragen.

Die Erkundung zum Resonanzverhältnis zwischen Gottesbild und Lebensform 
beginnt mit methodischen Überlegungen zum Resonanzverhältnis.

Robin Flack stellt in seinem Beitrag einleitend Hartmut Rosas Soziologie der 
Weltbeziehungen in ihrer Intention vor dem biographischen und wissenschaftli
chen Hintergrund Hartmut Rosas dar und erläutert das von ihm ausgearbeitete 
Verständnis von Resonanz. Flack benennt dabei phänomenologische Grundlagen, 
das zentrale Begriffspaar Resonanz und Entfremdung, Kriterien und kontextuelle 
Faktoren für Resonanz und die normative Schlagseite Rosas Ausführungen. Fort
geführt wird diese Einleitung mit einer Darstellung des Mediopassiv und Hinwei

4 Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche 



sen zur Anwendung in historischen Untersuchungen, die die späteren historischen 
Untersuchungen im Sammelband fundieren.

Dieser Aufriss wird von Stefan Gassmann vertieft, der fundamentaltheologisch 
motiviert versucht, die soziale Strukturierung religiöser Weltbezüge mithilfe von 
Rosa zu erschließen. Hierfür wird das Verhältnis von Gottesbild und Lebensform 
als ein fundamentaltheologisches Desiderat aufgeführt und danach gefragt, ob 
Rosas Soziologie der Weltbeziehungen methodologisch eher soziologisch oder so
zialphilosophisch zu verorten ist. Dabei wird die Heuristik der Resonanztheorie als 
Spezifikum herausgestellt, die diese Theorie für die fundamentaltheologische Er
schließung interessant macht. Die für Rosa von Charles Taylor übernommenen 
„starken Wertungen“ werden hinsichtlich ihrer Quellen bedacht. Gefragt wird, ob 
diese Quellen einen Frageüberhang in sich tragen, der für eine theologische Aus
legung ansprechbar macht.

Jonas Erulo verfolgt die Verbindung Rosas Soziologie zur Kritischen Theorie. 
Dabei werden Gemeinsamkeiten und Unterschiede in der Frage nach dem guten 
Leben, dem Modus der Kritik, der Frage nach den Weltbeziehungen sowie der 
Entfremdung herausgearbeitet und Resonanz als normatives Ideal dabei u. a. vor 
dem Hintergrund des herrschaftsüberwindenden Anspruches der Kritischen 
Theorie beleuchtet. Der Gedankengang endet mit vier kritischen Rückfragen, die 
sich aus der Vertiefung Rosas mit der Kritischen Theorie ergeben.

Philip Gorski beschäftigt sich mit der Fragmentierung des Heiligen und liest die 
Ausführungen Rosas als symptomatisch. Dafür zeichnet Gorski die Soziologie in 
ihrer Auseinandersetzung mit dem Heiligen bis zur Resonanztheorie nach und 
betont mit Weber die „Entzauberung der Welt“. In der westlichen Gegenwarts
kultur können die Säkularisierungstendenzen auch als Fragmentierungen des 
Heiligen verstanden werden, da es historisch von einem Monopol des Heiligen bei 
den Kirchen zu Fragmentierungen kam. Unsere Gesellschaft sei nicht säkular, aber 
auch nicht christlich und in diese Situation einer bestimmten Fragmentierung in 
einer gemischten Gesellschaft versucht Rosa mit Resonanz ein Bedeutungsangebot 
anzubieten.

Auf die methodischen Überlegungen folgen drei theologische Grundlegungen, 
die den spezifisch christlichen und den spezifischen islamischen Zugang zum Re
sonanzverhältnis herausarbeiten und sozialethisch grundlegend, Partizipation und 
Integration auch als Aufgaben einer religiösen Demokratiekultur herausstellen.

In seinem Beitrag behandelt Bernhard Nitsche die Gottebenbildlichkeit des 
Menschen im Kontext der christlichen Theologie und Anthropologie. Er untersucht, 
unter dem Aspekt der von Hartmut Rosa diskutierten Resonanz zwischen den 
Menschen und der göttlichen Tiefendimension, aus der die Beziehung zwischen 
Gottesbild und menschlicher Lebensform hervorgeht, die in unterschiedlichen 
Akzenten und Modellen gelebt und verwirklicht wird. Der Gott entsprechende 

Einleitung 5



Mensch ist in seiner Gottesbeziehung und Menschenbeziehung grundsätzlich als 
freie und einzigartige Person bestimmt, weshalb Freiheit und Freisetzung sowie ein 
Leben in und aus Beziehungen, in Barmherzigkeit, Gerechtigkeit und Treue we
sentliche Dimensionen der Verantwortung des Menschen sind.

Anne Webers Zugang hingegen ist sozialethisch. Die Herausforderungen der 
Demokratie paart sie mit der Gesellschaftsanalyse Rosas und besonders dem Ag
gressionsmodus, in dem sich Demokratien nach Rosa derzeit befinden. Rosa selbst 
hat den Religionen mit der Einübung in den Modus des „hörenden Herzen“ eine 
Stabilisierung der Demokratien zugeschrieben. Weber greift diese an die Kirchen 
gestellte Aufgabe von Rosa auf, bringt sie in Verbindung mit Verlautbarungen der 
deutschen Kirchen und votiert für partizipativ-integrative Beteiligungsformate.

Der Beitrag von Ufuk Topkara untersucht, inwiefern Hartmut Rosas Reso
nanztheorie Denkanstöße für eine zeitgenössische Islamische Theologie bereithält, 
insbesondere im Hinblick auf das Verständnis von Verantwortung (masʾūliyya). 
Dabei wird die Vielschichtigkeit des Verantwortungsbegriffs im Islam beleuchtet 
und seine Relevanz für zeitgenössische ethisch-theologische Diskurse herausgear
beitet. Ein besonderes Augenmerk liegt auf der relationalen Dimension von Ver
antwortung und deren Verwurzelung im Gottesbild sowie im Konzept des Ver
trauens (tawakkul). Der Beitrag plädiert für eine Ethik der Mäßigung und des 
Ausgleichs, die sowohl individuelle als auch gemeinschaftliche Belange berück
sichtigt und die Notwendigkeit der Anerkennung von Grenzen betont. Es wird 
argumentiert, dass die Islamische Theologie durch die Auseinandersetzung mit der 
Resonanztheorie nicht nur ihr eigenes Sinnangebot aktualisieren, sondern auch 
einen Beitrag zum interdisziplinären Diskurs leisten kann.

Hierauf folgen acht verschiedene Untersuchungen von Resonanz in histori
schen Zusammenhängen.

Volker Leppin beleuchtet das Reenactment und Repräsentation des Franz von 
Assisi. Resonanz im Sinne Rosas wird bei Leppin als hermeneutisches Modell 
verwendet und auf die Religiosität des Mittelalters bis hin zur frühen Neuzeit be
zogen. Zentrale Anker dieser Religiosität waren einerseits Repräsentationen, die 
entlang der rückwärtigen Identifikation über die Stigmatisierung und den exem
plarischen Büßer thematisiert werden. Dabei versucht Leppin in Auseinanderset
zung mit Günther Thomas Einschätzung von Rosas Theorie, der Resonanz in der 
Christusbeziehung von Franz von Assisi näher zu kommen.

Michael Höffner untersucht das Gehorsamskonzept des Franz von Sales re
sonanztheoretisch. Dessen Gehorsamsverständnis birgt das Potential in sich, die 
Haltung des hörenden Herzes und damit eine mediopassive Aufmerksamkeit für 
eine vertikale Resonanzbeziehung einzuüben. Die theoretischen Ausführungen 
Rosas hierzu werden mit Rahel Jaeggis Verständnis von Lebensformen vertieft und 
auf die Epochenübergang zur Neuzeit bei von Sales angewandt.

6 Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche 



Michaela Bill-Mrziglod deutet die mythischen Sprachbilder bei Caterina von 
Siena und Teresa von Avila. Bill-Mrziglod dient die Resonanztheorie als Aus
gangspunkt für die Betrachtung der vormodernen religiösen Erfahrungen. Dieser 
Anknüpfungspunkt ermöglicht einen neuen Zugang zu den Bildern der Welt- und 
Gottbeziehungen beider Mystikerinnen, obwohl diese Methode durch den vor
modernen Erfahrungshorizont an Grenzen stößt, so z. B. wenn bei ihnen die Welt 
immer aufs Jenseits bezogen ist.

Daniela Blum hingegen betrachtet den Zusammenhang von Gottesbeziehung 
und Weltbezug bei Maria von Oignies und Madeleine Delbrêl und damit eine 
mittelalterliche und eine moderne Lebensform. Beide werden historisch einge
ordnet und resonanztheoretisch gedeutet. Trotz verschiedener Subjekt-Welt-Ver
hältnisse kann Blum Analogien aufspüren, aber auch Unterschiede in den Formen 
der Weltbeziehung, die bei beiden dennoch resonant im Sinne Rosas waren. Grund 
hierfür könnte das verbindende Elemente einer mystischen Weltsicht sein, die 
auch über Epochengrenzen etwas in der Welt gegenwärtig und antwortend sein 
lässt.

Rosas Resonanztheorie wird in einem weiteren Abschnitt auf Zusammenhänge 
religiöser Gemeinschaften hin untersucht. Isabella Bruckner liest die Regula Be
nedicti resonanztheoretisch. Grundlage ist Rosas Hypothese zur Beschleunigung 
der Zeit im Kontext der Moderne, der Bruckner ein biblisches Zeitkonzept nach 
Gen 1 und die Ordnung der Zeit in der Regula Benedicti entgegensetzt. Auch die 
soziale Strukturierung von Gemeinschaft und Individuum wird gemäß der Regel im 
Hinblick auf Resonanz analysiert sowie die Stellung des Gastes, wodurch sich neue 
Perspektiven auf die Regel gewinnen lassen.

Ulrich Engel schaut den dominikanischen Lebensraum als tertium im Reso
nanzraum von Norm (Regel) und Leben (Konstitutionen) an. Theoretische Aus
gangspunkte sind Rosas Soziologie als eine Theorie des guten Lebens und Rahel 
Jaeggis Ausführungen zu Lebensformen als reflektierte Transformationspraktiken. 
Diese werden ins Gespräch mit der dominikanischen Predigt und einer Deutung 
der Ordensverfassung als Ausdruck dominikanischer Spiritualität sowie der Or
densexistenz nach dem Vorbild der Regel gebracht. Die dominikanische Regelfle
xibilisierung und die dominikanische Lebensform als tertium zu Norm und Leben 
wird als ein Resonanzgeschehen in Anlehnung an das Resonanzdreieck bei Rosa 
schematisch ausgearbeitet.

Auch Thomas Eggensperger deutet die dominikanische Gemeinschaft, aber mit 
einem Fokus auf das repräsentative Leiten und Entscheiden. Grundlage der Ana
lyse ist eine Skizzierung der Struktur der Katholischen Kirche mit Fokus auf das? 
Konfliktpotential, nach der die Entstehung verschiedener geistlicher Gemein
schaften als Antworten auf die kirchlichen Herausforderungen gesehen werden. 

Einleitung 7



Der Predigerorden wird daraufhin in seinem Führen und Leiten beleuchtet und mit 
Blick auf die Resonanzachsen innerhalb der Gemeinschaft untersucht.

Resonanz hinsichtlich religionspädagogischer Konzepte betrachtet schließlich 
Fahimah Ulfat. Das Resonanzdreieck von Rosa aufgreifend fragt sie nach der Re
sonanzsensibilität für unterschiedliche Formen von Gottesbeziehungen im isla
mischen Religionsunterricht. In ihrer Forschung zu Gottesvorstellungen bei Kin
dern und Jugendlichen konnte Ulfat drei Typen der Gottesbeziehung 
rekonstruieren (im Modus der Personalisierung, der Moralisierung/Traditionsori
entierung und der Gottesferne). Aufgrund der Heterogenität der Gottesbeziehun
gen fragt Ulfat mit Rosa danach, welches didaktische Konzept diesem Umstand 
gerecht werden kann und fordert eine vertrauensvolle Gottesbeziehung nicht nur 
gelegentlich im Religionsunterricht zu thematisieren, sondern als ,Leitmotiv‘ zu 
setzen.

8 Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche 


	Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche
	Einleitung

