Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche
Einleitung

Theologie, die das Verdanktsein des bewussten menschlichen Lebens und der
ganzen Welt von Gott her versteht und von daher verntinftig aufzuklaren und zu
bestimmen versucht, hat den vernunftgeleiteten Logos in Bezug auf den Theos
gerade auch in seinen sozialen und mundanen Implikationen zu bedenken. In
diesem doppelten Zusammenhang gibt es ein konstitutives Beziehungsverhéltnis
von passivem Einbezogensein und Empfangen und responsorischer Existenz, zu
dem sowohl das intuitive und emotive als auch das bewusste und reflexive Sich-
Beziehen-Auf gehort. Das religidse Leben von Menschen vollzieht sich im Gespiir
flir und in Resonanz zu einer gottlichen Wirklichkeit, die Beziehungsverhaltnisse
zur sozialen Mitwelt und geschaffenen Umwelt inspiriert. Umgekehrt werden die
signifikanten Ereignisse des Lebens und die entscheidenden Herausforderungen
der lebenspraktischen, sozialen, technischen und politischen Einbindung in Welt
und Gesellschaft zum Anlass, eine angemessene Antwort in religidser Riickbindung
zu finden. Die Auseinandersetzung der christlichen und islamischen Theologie mit
der Resonanztheorie von Hartmut Rosa erdffnet hier neue Perspektiven fiir das
Verstandnis der wechselseitigen Verfugung von Gotteshild und Lebensform in den
jeweiligen Traditionen.

Denn Hartmut Rosa beschéftigt sich seit Jahrzehnten soziologisch mit dem
gegenwartigem Subjekt-Weltverhéltnis und nimmt dabei Zeitaspekte und die Be-
schleunigungsdynamiken im Kapitalismus in den Blick. Rosa versteht die Moderne
als eine Formation, die systematisch durch die Logik der Steigerung von Wachstum
in Okonomie, in Optionen und im Wohlstand bestimmt ist. Dies geschieht durch
eine Beschleunigung und Effizienzsteigerung in allen Prozessen sowie durch den
Druck von permanenter kultureller und technischer Innovation. Diese Formation
versucht sich immer neu dynamisch zu stabilisieren und durch industrielle und
kulturelle Revolutionen zu reproduzieren. Zugleich ist dieses Rad, das sich immer
schneller dreht und die Weltenreichweite vergrofiern will, vielfach durch einen
overthrill im ,rasenden Stillstand“ (Paul Virilio) bestimmt.

Die daraus resultierenden Entfremdungserfahrungen bezeichnet Rosa als eine
Resonanzkrise, weil es im Beziehungsverhdltnis zwischen den menschlichen
Subjekten und ihren relevanten Weltausschnitten zu einem Verstummen in einer
beziehungslosen Beziehung kommt, die nicht mehr von einem lebendigen, anre-
genden und wirklichkeitsverandernden Antwortverhaltnis gekennzeichnet ist. Fiir
Rosa ist demgegeniiber ein responsiver Welthezug von zentraler Bedeutung fiir ein
gelingendes Leben. Die Einiilbung und Kultivierung resonanzsensibler Lebensfor-
men erweist sich fiir ihn als Antitoxin, um die spdtmodernen Entfremdungen zu

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111352657-002


https://doi.org/10.1515/9783111352657-002

2 —— Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche

iberwinden. Dabei sieht Rosa in den Traditionen der Religionen einen kulturellen
und praxishezogenen Schatz von inhaltlichen Sinnstiftungen, religiésen Ritualen
und Praktiken, um genau solche resonanten Weltverhéltnisse zum Klingen zu
bringen. Dies geschieht vertikal durch die Eintibung von Aufmerksamkeit fiir die
Tiefenresonanz, die das hérende Herz in der Stille und in religiésen Ubungen an-
rihrt, und dies geschieht durch einen grofSen Pool von Anregungen fiir ein le-
bendiges und resonantes Leben. Uber diese Wertschitzung hinaus ist theologisch
von besonderem Interesse, dass Rosa in seiner Soziologie der Weltheziehungen die
Grundlagen fiir ein Resonanzverstandnis ausarbeitet, das nicht nur ein Analy-
seinstrument darstellt, sondern auch ein normatives Ideal bildet.

Zunéchst kann in Bezug darauf festgehalten werden, dass ein responsives
Gottesverhdaltnis und Weltverhdltnis das Ziel christlicher und muslimischer Glau-
benspraxis ist. Die theologische Auseinandersetzung mit diesem Thema ist nicht
neu, sondern hat bereits verschiedene Bereiche wie die Religionspadagogik, die
Reflexion religioser Kultpraktiken und die Missiologie erreicht. Die Ubertragung
einer soziologischen Theorie auf theologische Fragestellungen ist ein komplexes
Unterfangen. Daher legt dieser Sammelband einerseits die notwendigen Grundla-
gen und operiert andererseits experimentell, indem Theologinnen und Theologen
beider Traditionen versuchen, Rosas Ansétze auf zentrale Glaubens- und Lebens-
fragen zu tbertragen.

Der christliche Dialog mit Rosas Theorie fokussiert in den folgenden Beitrdgen
die Beziehung zwischen Gottesbhild und menschlicher Lebensform sowie die soziale
Bedeutung religiéser Gemeinschaften, wobei zentrale Konzepte wie die Gott-
ebenbildlichkeit und Freiheit des Menschen sowie die daraus resultierende Ver-
antwortung in den Mittelpunkt riicken. Im islamischen Kontext wird hingegen die
relationale Dimension im Gottesverhéltnis akzentuiert und anhand der Leitkate-
gorien von Vertrauen und Verantwortung reflektiert.

Die Besonderheit dieses Projekts liegt folglich im Dialog zwischen zwei Reli-
gionen und ihren Lebenspraxen sowie ihren theologischen Reflexionstraditionen,
die sich gemeinsam mit einer zeitgendssischen soziologischen Theorie auseinan-
dersetzen. Dabei ist beiden Perspektiven gemeinsam, dass eine vertikale Reso-
nanzbeziehung zu Gott beleuchtet wird, die Auswirkungen auf die horizontale
Resonanzbeziehung von Menschen hat und fiir das Wechselverhéltnis von verti-
kaler und horizontaler Dimension sensibilisiert. Beide Traditionen durchdringen
die Theorie mit ihren eigenen Symbolen, Werten und Praktiken, was einen inter-
disziplindren Diskurs fordert und die Frage nach Resonanz als Grundprinzip re-
ligiosen Erlebens und Handelns neu gestaltet. Diese Anndherung ermdglicht es, das
Spannungsfeld zwischen individuellem Glauben, gesellschaftlichen Strukturen und
theologischer Reflexion tiefgehender zu erfassen und fiir gegenwaértige Heraus-
forderungen nutzbar zu machen. Im Kontext dieser theologischen Untersuchungen



Einleitung =—— 3

zeigt sich, dass die Resonanztheorie von Hartmut Rosa nicht nur als soziologisches
Modell, sondern auch als ein vielversprechender Rahmen fiir die inter-theologische
Reflexion auf die Beschaffenheit menschlichen Glaubens und seiner Beziehung zu
Gott verstanden werden kann.

Fur die christliche Theologie bedeutet dies u.a., das Gottesbild als eine Quelle
einer lebendigen Antwortbeziehung zu begreifen, die das menschliche Leben zur
Erfiillung fithren soll. Biblisch wird der Mensch als Bild Gottes verstanden, der in
einer dialogischen Beziehung zu Gott steht und die Implikate dieses Resonanz-
verhdltnisses zu Gunsten des Lebens und der Menschen zur Geltung bringen soll.
Deshalb kann Resonanz, wie Rosa sie versteht, als Ausdruck dieser beseelten, le-
bendigen Verbindung verstanden werden, die durch Freiwilligkeit, Freiheit und
Verantwortung gepragt ist und in einen christusférmig inspirierten Lebensentwurf
miinden soll. Bei einer christlichen Anwendung erscheinen die Leitmotive des
Christusbildes, der Heiligen, und der gemeinschaftlichen Gotteserfahrung als
Ausdrucksformen einer vertikalen Tiefenresonanz, die das individuelle wie das
gemeinschaftliche Leben durchdringt.

In der islamischen Theologie lassen sich dhnliche Uberlegungen finden, jedoch
mit einem Fokus auf die relationalen und responsiven Aspekte — etwa durch die
Bedeutung von Vertrauen (tawakkul) und der Verantwortlichkeit (masiliyya). Hier
kann die Resonanztheorie helfen, das Gottesverhdltnis als eine dialogische, be-
ziehungsfordernde Dynamik zu verstehen, die auf gegenseitiger Responsivitat
aufbaut.

Waéhrend die christliche Theologie das Erlebnis der gottlichen Liebe und Ge-
meinschaft in Form einer lebendigen Antwort in der Welt betont, rickt im Islam
die Anerkennung der dynamischen Gottes-Welt-Beziehung in den Blick, die von
Responsivitat und Vertrauen gepragt ist.

Diese Anndherungen erdffnen nicht nur einen vertieften Dialog zwischen
Theologie und Soziologie, sondern auch zwischen den beiden Religionen, indem sie
gemeinsame Grundmuster der menschlichen Suche nach Verbindung, Hoffnung
und Sinn sichtbar machen.

Ein weiterer wichtiger Aspekt ist die mogliche Transformation des religiésen
Selbstverstandnisses durch eine intensive Auseinandersetzung mit der Resonanz-
theorie. Sowohl Christen als auch Muslime sind eingeladen, ihre Glaubens- und
Lebenshaltung so auszurichten, dass sie auf die lebendige Gegenwart Gottes ant-
worten kénnen. Also sind sie dazu aufgerufen, die konstitutive Unverfiigharkeit
lebendiger Beziehungen aus der Unverfligharkeit der Beziehung zum Gottlichen zu
verstehen und eine medio-passiven Haltung im Sinne Hartmut Rosas zu kultivie-
ren. Daraus resultiert ein Modus der Gottesbeziehung sowie der Weltbeziehung, in
dem der oder die Glaubige zugleich hort und antwortet, passiv empfangend und
aktiv sich verhaltend ist. Der oder die Glaubige antwortet im Horen auf Gott



4 —— Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche

selbstbestimmt und selbstwirksam auf den Anruf Gottes und auf die Herausfor-
derungen der Gesellschaft in die er/sie gestellt ist. Zugleich tritt er/sie dadurch in
Beziehung zur eigenen religiosen Tradition, die, wenn sie nicht stumm, sondern
resonant ist, das Individuum in seiner Suche nach Sinn, Identitat und Gemeinschaft
tragt. Rosas Soziologie der Weltbeziehung mit dem Begriff der Resonanz als nor-
matives Kriterium bietet somit ein transdisziplindres Werkzeug an, um religidse
Erfahrungen in ihrer Tiefe zu verstehen, zu analysieren und zukunftsweisend zu
gestalten. Dies fordert die verschiedenen religidsen und theologischen Traditionen
auf, ihre anthropologischen und soteriologischen Modelle mit dem Konzept der
lebendigen Responsivitét in Einklang zu bringen und dadurch die Relevanz reli-
gioser Ressourcen, religioser Inspirationen und religioser Praktiken im gesell-
schaftlichen Kontext neu zu erschliefien.

Die Untersuchung des Resonanzverhdltnisses zwischen Gotteshildern und
Lebensformen bietet eine vielversprechende Perspektive, um den Dialog zwischen
christlicher und islamischer Theologie nicht nur gerechter und tiefgehender zu
gestalten, sondern ihn auch aktiv in aktuelle gesellschaftliche Debatten einzubin-
den. Durch die Linse der Resonanztheorie konnen beide Traditionslinien ihre in-
dividuelle Glaubenserfahrung, das Gemeinschaftsleben und die gesellschaftliche
Verantwortung neu reflektieren. Dies geschieht im Bewusstsein, dass eine leben-
dige Antwort auf Gott aus religidser Perspektive das Fundament fiir eine lebendige,
gerechte und solidarische Gesellschaft bildet. Diese Herangehensweise ermdglicht
es, iber rein historische oder komparative Vergleiche hinauszugehen und die dy-
namische Wechselwirkung zwischen dem Glauben und seiner praktischen Aus-
gestaltung im Alltag zu beleuchten. Sie 6ffnet Rdume flir das Verstandnis, wie
unterschiedliche Gotteshilder zu dhnlichen oder komplementdren Formen des
gesellschaftlichen Engagements und der ethischen Verantwortung fithren kdnnen.

Indem der Fokus auf Resonanz gelegt wird, kann der Dialog die gemeinsamen
Sehnstichte nach Sinn, Gemeinschaft und Gerechtigkeit hervorheben, die in beiden
Religionen tief verwurzelt sind. Dies fordert nicht nur das gegenseitige Verstandnis,
sondern starkt auch das Potenzial von Religionen, konstruktiv zu einem friedlichen
und solidarischen Zusammenleben in einer pluralistischen Welt beizutragen.

Die Erkundung zum Resonanzverhéltnis zwischen Gottesbild und Lebensform
beginnt mit methodischen Uberlegungen zum Resonanzverhéltnis.

Robin Flack stellt in seinem Beitrag einleitend Hartmut Rosas Soziologie der
Weltheziehungen in ihrer Intention vor dem biographischen und wissenschaftli-
chen Hintergrund Hartmut Rosas dar und erldutert das von ihm ausgearbeitete
Verstandnis von Resonanz. Flack benennt dabei phdnomenologische Grundlagen,
das zentrale Begriffspaar Resonanz und Entfremdung, Kriterien und kontextuelle
Faktoren fiir Resonanz und die normative Schlagseite Rosas Ausfithrungen. Fort-
gefithrt wird diese Einleitung mit einer Darstellung des Mediopassiv und Hinwei-



Einleitung = 5

sen zur Anwendung in historischen Untersuchungen, die die spateren historischen
Untersuchungen im Sammelband fundieren.

Dieser Aufriss wird von Stefan Gassmann vertieft, der fundamentaltheologisch
motiviert versucht, die soziale Strukturierung religioser Weltheziige mithilfe von
Rosa zu erschliefSen. Hierfiir wird das Verhéltnis von Gottesbild und Lebensform
als ein fundamentaltheologisches Desiderat aufgefithrt und danach gefragt, ob
Rosas Soziologie der Weltheziehungen methodologisch eher soziologisch oder so-
zialphilosophisch zu verorten ist. Dabei wird die Heuristik der Resonanztheorie als
Spezifikum herausgestellt, die diese Theorie fiir die fundamentaltheologische Er-
schlieffung interessant macht. Die fiir Rosa von Charles Taylor iibernommenen
ystarken Wertungen“ werden hinsichtlich ihrer Quellen bedacht. Gefragt wird, ob
diese Quellen einen Frageiiberhang in sich tragen, der fiir eine theologische Aus-
legung ansprechbar macht.

Jonas Erulo verfolgt die Verbindung Rosas Soziologie zur Kritischen Theorie.
Dabei werden Gemeinsamkeiten und Unterschiede in der Frage nach dem guten
Leben, dem Modus der Kritik, der Frage nach den Weltheziehungen sowie der
Entfremdung herausgearbeitet und Resonanz als normatives Ideal dabei u.a. vor
dem Hintergrund des herrschaftsiiberwindenden Anspruches der Kritischen
Theorie beleuchtet. Der Gedankengang endet mit vier kritischen Riickfragen, die
sich aus der Vertiefung Rosas mit der Kritischen Theorie ergeben.

Philip Gorski beschaftigt sich mit der Fragmentierung des Heiligen und liest die
Ausfihrungen Rosas als symptomatisch. Dafiir zeichnet Gorski die Soziologie in
ihrer Auseinandersetzung mit dem Heiligen bis zur Resonanztheorie nach und
betont mit Weber die ,Entzauberung der Welt“. In der westlichen Gegenwarts-
kultur kénnen die Sdkularisierungstendenzen auch als Fragmentierungen des
Heiligen verstanden werden, da es historisch von einem Monopol des Heiligen bei
den Kirchen zu Fragmentierungen kam. Unsere Gesellschaft sei nicht sdkular, aber
auch nicht christlich und in diese Situation einer bestimmten Fragmentierung in
einer gemischten Gesellschaft versucht Rosa mit Resonanz ein Bedeutungsangebot
anzubieten.

Auf die methodischen Uberlegungen folgen drei theologische Grundlegungen,
die den spezifisch christlichen und den spezifischen islamischen Zugang zum Re-
sonanzverhéltnis herausarbeiten und sozialethisch grundlegend, Partizipation und
Integration auch als Aufgaben einer religiosen Demokratiekultur herausstellen.

In seinem Beitrag behandelt Bernhard Nitsche die Gottebenbildlichkeit des
Menschen im Kontext der christlichen Theologie und Anthropologie. Er untersucht,
unter dem Aspekt der von Hartmut Rosa diskutierten Resonanz zwischen den
Menschen und der gottlichen Tiefendimension, aus der die Beziehung zwischen
Gotteshild und menschlicher Lebensform hervorgeht, die in unterschiedlichen
Akzenten und Modellen gelebt und verwirklicht wird. Der Gott entsprechende



6 —— Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche

Mensch ist in seiner Gottesbeziehung und Menschenbeziehung grundsatzlich als
freie und einzigartige Person bestimmt, weshalb Freiheit und Freisetzung sowie ein
Leben in und aus Beziehungen, in Barmherzigkeit, Gerechtigkeit und Treue we-
sentliche Dimensionen der Verantwortung des Menschen sind.

Anne Webers Zugang hingegen ist sozialethisch. Die Herausforderungen der
Demokratie paart sie mit der Gesellschaftsanalyse Rosas und besonders dem Ag-
gressionsmodus, in dem sich Demokratien nach Rosa derzeit befinden. Rosa selbst
hat den Religionen mit der Einiilbung in den Modus des ,horenden Herzen“ eine
Stabilisierung der Demokratien zugeschrieben. Weber greift diese an die Kirchen
gestellte Aufgabe von Rosa auf, bringt sie in Verbindung mit Verlautbarungen der
deutschen Kirchen und votiert fiir partizipativ-integrative Beteiligungsformate.

Der Beitrag von Ufuk Topkara untersucht, inwiefern Hartmut Rosas Reso-
nanztheorie DenkanstofSe fiir eine zeitgendssische Islamische Theologie bereithélt,
insbesondere im Hinblick auf das Verstandnis von Verantwortung (masliyya).
Dabei wird die Vielschichtigkeit des Verantwortungsbegriffs im Islam beleuchtet
und seine Relevanz flr zeitgendossische ethisch-theologische Diskurse herausgear-
beitet. Ein besonderes Augenmerk liegt auf der relationalen Dimension von Ver-
antwortung und deren Verwurzelung im Gotteshild sowie im Konzept des Ver-
trauens (tawakkul). Der Beitrag pladiert fir eine Ethik der Mafligung und des
Ausgleichs, die sowohl individuelle als auch gemeinschaftliche Belange beriick-
sichtigt und die Notwendigkeit der Anerkennung von Grenzen betont. Es wird
argumentiert, dass die Islamische Theologie durch die Auseinandersetzung mit der
Resonanztheorie nicht nur ihr eigenes Sinnangebot aktualisieren, sondern auch
einen Beitrag zum interdisziplindren Diskurs leisten kann.

Hierauf folgen acht verschiedene Untersuchungen von Resonanz in histori-
schen Zusammenhéngen.

Volker Leppin beleuchtet das Reenactment und Représentation des Franz von
Assisi. Resonanz im Sinne Rosas wird bei Leppin als hermeneutisches Modell
verwendet und auf die Religiositdt des Mittelalters bis hin zur frithen Neuzeit be-
zogen. Zentrale Anker dieser Religiositdt waren einerseits Reprdsentationen, die
entlang der riickwartigen Identifikation tiber die Stigmatisierung und den exem-
plarischen Biifier thematisiert werden. Dabei versucht Leppin in Auseinanderset-
zung mit Gunther Thomas Einschétzung von Rosas Theorie, der Resonanz in der
Christusbeziehung von Franz von Assisi ndher zu kommen.

Michael Hoffner untersucht das Gehorsamskonzept des Franz von Sales re-
sonanztheoretisch. Dessen Gehorsamsverstandnis birgt das Potential in sich, die
Haltung des horenden Herzes und damit eine mediopassive Aufmerksamkeit fiir
eine vertikale Resonanzbeziehung einzuiiben. Die theoretischen Ausfithrungen
Rosas hierzu werden mit Rahel Jaeggis Verstandnis von Lebensformen vertieft und
auf die Epocheniibergang zur Neuzeit bei von Sales angewandt.



Einleitung = 7

Michaela Bill-Mrziglod deutet die mythischen Sprachbilder bei Caterina von
Siena und Teresa von Avila. Bill-Mrziglod dient die Resonanztheorie als Aus-
gangspunkt fiir die Betrachtung der vormodernen religiésen Erfahrungen. Dieser
Ankniipfungspunkt ermdglicht einen neuen Zugang zu den Bildern der Welt- und
Gottheziehungen beider Mystikerinnen, obwohl diese Methode durch den vor-
modernen Erfahrungshorizont an Grenzen stofst, so z. B. wenn bei ihnen die Welt
immer aufs Jenseits bezogen ist.

Daniela Blum hingegen betrachtet den Zusammenhang von Gottesbeziehung
und Weltbezug bei Maria von Oignies und Madeleine Delbrél und damit eine
mittelalterliche und eine moderne Lebensform. Beide werden historisch einge-
ordnet und resonanztheoretisch gedeutet. Trotz verschiedener Subjekt-Welt-Ver-
héltnisse kann Blum Analogien aufspiiren, aber auch Unterschiede in den Formen
der Weltbeziehung, die bei beiden dennoch resonant im Sinne Rosas waren. Grund
hierfiir konnte das verbindende Elemente einer mystischen Weltsicht sein, die
auch uber Epochengrenzen etwas in der Welt gegenwértig und antwortend sein
lasst.

Rosas Resonanztheorie wird in einem weiteren Abschnitt auf Zusammenhénge
religioser Gemeinschaften hin untersucht. Isabella Bruckner liest die Regula Be-
nedicti resonanztheoretisch. Grundlage ist Rosas Hypothese zur Beschleunigung
der Zeit im Kontext der Moderne, der Bruckner ein biblisches Zeitkonzept nach
Gen 1 und die Ordnung der Zeit in der Regula Benedicti entgegensetzt. Auch die
soziale Strukturierung von Gemeinschaft und Individuum wird geméaf der Regel im
Hinblick auf Resonanz analysiert sowie die Stellung des Gastes, wodurch sich neue
Perspektiven auf die Regel gewinnen lassen.

Ulrich Engel schaut den dominikanischen Lebensraum als tertium im Reso-
nanzraum von Norm (Regel) und Leben (Konstitutionen) an. Theoretische Aus-
gangspunkte sind Rosas Soziologie als eine Theorie des guten Lebens und Rahel
Jaeggis Ausfithrungen zu Lebensformen als reflektierte Transformationspraktiken.
Diese werden ins Gesprach mit der dominikanischen Predigt und einer Deutung
der Ordensverfassung als Ausdruck dominikanischer Spiritualitidt sowie der Or-
densexistenz nach dem Vorbild der Regel gebracht. Die dominikanische Regelfle-
xibilisierung und die dominikanische Lebensform als tertium zu Norm und Leben
wird als ein Resonanzgeschehen in Anlehnung an das Resonanzdreieck bei Rosa
schematisch ausgearbeitet.

Auch Thomas Eggensperger deutet die dominikanische Gemeinschaft, aber mit
einem Fokus auf das reprasentative Leiten und Entscheiden. Grundlage der Ana-
lyse ist eine Skizzierung der Struktur der Katholischen Kirche mit Fokus auf das?
Konfliktpotential, nach der die Entstehung verschiedener geistlicher Gemein-
schaften als Antworten auf die kirchlichen Herausforderungen gesehen werden.



8 —— Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche

Der Predigerorden wird daraufhin in seinem Fithren und Leiten beleuchtet und mit
Blick auf die Resonanzachsen innerhalb der Gemeinschaft untersucht.

Resonanz hinsichtlich religionspadagogischer Konzepte betrachtet schlieSlich
Fahimah Ulfat. Das Resonanzdreieck von Rosa aufgreifend fragt sie nach der Re-
sonanzsensibilitat fir unterschiedliche Formen von Gottesbeziehungen im isla-
mischen Religionsunterricht. In ihrer Forschung zu Gottesvorstellungen bei Kin-
dern und Jugendlichen konnte Ulfat drei Typen der Gottesbeziehung
rekonstruieren (im Modus der Personalisierung, der Moralisierung/Traditionsori-
entierung und der Gottesferne). Aufgrund der Heterogenitit der Gottesheziehun-
gen fragt Ulfat mit Rosa danach, welches didaktische Konzept diesem Umstand
gerecht werden kann und fordert eine vertrauensvolle Gottesheziehung nicht nur
gelegentlich im Religionsunterricht zu thematisieren, sondern als ,Leitmotiv‘ zu
setzen.



	Ufuk Topkara, Bernhard Nitsche
	Einleitung

