
Geselliger Sang



Frühe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur  
und Kultur im europäischen Kontext

Herausgegeben von  
Achim Aurnhammer, Joachim Hamm,  
Martin Mulsow, Bernd Roling  
und Friedrich Vollhardt

Band 255



Geselliger Sang

Poetik und Praxis des deutschen Liebesliedes  
im 15. und 16. Jahrhundert

Herausgegeben von Cordula Kropik und Stefan Rosmer



Gedruckt mit Unterstützung der Fritz Thyssen Stiftung.

Die Open-Access-Publikation wurde gefördert durch den Open Access Monografienfonds der 
Universität Bayreuth und das Departement Sprach- und Literaturwissenschaften der Universität Basel.
 
ISBN 978-3-11-134711-0
e-ISBN (PDF) 978-3-11-134713-4
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-134725-7
ISSN 0934-5531
DOI https://doi.org/10.1515/9783111347134
 

 
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.
 
Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte  
(wie Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publikation 
enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. Die 
Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material 
weiterverwendet.
 
Library of Congress Control Number: 2024936930
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.
 
© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2024 Cordula Kropik und 
Stefan Rosmer, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston.
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.
 
Satz: Dörlemann Satz, Lemförde
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
 
www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783111347134
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com


 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-201

Vorwort
Der vorliegende Band geht auf eine Tagung zurück, die im Juli 2019 an der Univer-
sität Leipzig stattgefunden hat. Unser herzlichster Dank gilt den Beiträgerinnen und 
Beiträgern für ihre Offenheit im interdisziplinären Austausch und die Bereitschaft, 
sich auch auf ungewohnte Perspektiven einzulassen. Gedankt sei zudem den wei-
teren Vortragenden, Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Tagung, namentlich 
Jonathan Boudevin, Josef Focht, Markus Greulich, Sabine Griese, Max Hattwich, 
Nikolaus Henkel, Franz-Josef Holznagel, Gisela Kornrumpf, Marc Lewon, Sophie 
Marshall, Diana Matut, Cécile de Morée, Hartmut Möller, Johan B. Oosterman, Lisa 
Pütz und Christiane Wiesenfeldt. Wir danken der Fritz Thyssen Stiftung, die durch 
ihre großzügige Unterstützung nicht nur hervorragende Rahmenbedingungen 
für die Leipziger Tagung geschaffen, sondern auch die Drucklegung des Bandes  
ermöglicht hat. Die Publikation im Open Access wurde durch den Open Access 
Monografienfonds der Universität Bayreuth und das Departement Sprach- und Lite-
raturwissenschaften der Universität Basel ermöglicht, wofür wir ebenfalls danken. 
Weiterhin danken wir den Herausgebern der Frühen Neuzeit für die Aufnahme in 
die Reihe, den anonymen Gutachter:innen des peer review-Verfahrens für Unter-
stützung und Hinweise sowie nicht zuletzt Robert Forke, Eva Locher und Dominika 
Herbst vom de Gruyter-Verlag für die verlegerische Betreuung.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-201




Inhaltsverzeichnis
Vorwort   V

Cordula Kropik und Stefan Rosmer
Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten 
Jahrhundert – Begriff, Geschichte, Forschung. Einleitung und  
Problemaufriss   1

Ludger Lieb
Erzählter geselliger Sang. Das Liebeslied im Spiegel der Minnereden   39

Anja Becker
Gesellige Minnegaben? Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts 
(mit einem Ausblick auf geistliche Neujahrsgrüße)    57

Horst Brunner
Der Hauptschreiber des Lochamer-Liederbuches   87

Martin Kirnbauer
Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   91

Cordula Kropik
Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft. Exemplarische Beobachtungen zur 
literarischen Praxis des spätmittelalterlichen Liebeslieds   107

Nicole Schwindt
Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin. Die Liedsammlung Zürich, 
Zentralbibliothek, G 438   135

Stefan Rosmer
Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder. 
Zum Stellenwert einer bekannten, doch wenig beachteten Handschrift für die 
Liedgeschichte   165

Clara Strijbosch
(Un)geselliger Sang. Alba Amicorum des sechzehnten Jahrhunderts und ihre 
Lieder   215



VIII   Inhaltsverzeichnis

Sonja Tröster
Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung im frühen sechzehnten 
Jahrhundert   235

Carlo Bosi
Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550):  
Eine historische und kulturelle Kontextualisierung   259

Quellenverzeichnis   317

Abbildungsverzeichnis und Nachweise der Lizenzen   333

Abkürzungsverzeichnis   335

Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), Namen, Begriffe   337



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-001

Cordula Kropik und Stefan Rosmer
Das deutschsprachige Liebeslied im 
fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert – 
Begriff, Geschichte, Forschung. Einleitung 
und Problemaufriss

1 �Zu Idee und Konzeption des Bandes
Geselliger Sang  – der Titel ist Provokation, Programm und Verlegenheitslösung 
zugleich. Als solcher gilt er einem Gegenstand, der in mancherlei Hinsicht sperrig 
und schwer zu greifen ist. Das deutschsprachige Lied des fünfzehnten und sech-
zehnten Jahrhunderts fällt in den Bereich mehrerer Disziplinen, die es aus verschie-
denen Perspektiven betrachten und in denen es je spezifische Forschungstraditio-
nen begründet. Deshalb divergieren die Liedbegriffe, aber auch Liedkorpora und 
-geschichten, von denen in Literatur- und Musikwissenschaft ausgegangen wird, so 
maßgeblich, dass man durchaus fragen kann, ob sie überhaupt denselben Referenz-
punkt haben. Untersuchungen zum eng mit der deutschsprachigen Liedkunst ver-
bundenen mittelniederländischen Lied sowie Beiträge aus der Buch-, Druck- und 
Medienwissenschaft, aus der Sozial- und Mentalitätsgeschichte sowie der Volkslied- 
und Popularmusikforschung vermehren die Vielfalt der Ansätze und Perspektiven. 
Aus Sicht einer einzelnen Disziplin ist all das kaum noch zu überblicken.

Die Germanistik befindet sich in diesem Neben- und Ineinander disziplinärer 
Zugänge insofern besonders im Zugzwang, als sie dem Lied des fünfzehnten und 
sechzehnten Jahrhunderts in den letzten Dekaden vergleichsweise wenig Aufmerk-
samkeit geschenkt hat. Entsprechend haben wichtige Ergebnisse aus Musikwissen-
schaft, Niederlandistik und anderen Disziplinen kaum Eingang in germanistische 
Untersuchungen gefunden; umgekehrt tritt der germanistische Anteil mangels 
neuerer Erkenntnisse in den anderen Disziplinen zurück. Der vorliegende Band 
greift hier vermittelnd ein: Er möchte dazu anregen, sich dem Gegenstand von-
seiten der Germanistik wieder mehr und vonseiten anderer Fächer verstärkt inter-
disziplinär zu widmen. Forscherinnen und Forscher aus Germanistik, Niederlan-
distik und Musikwissenschaft waren dazu eingeladen, in Einzelstudien ihre jeweils 
eigenen Zugänge zum Liebeslied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts zu 
präsentieren. Um ihnen einen gemeinsamen Bezug zu geben, haben wir das inter-
disziplinäre Gespräch unter das Motto des ‚Geselligen Sangs‘ gestellt.

Warum ‚Geselliger Sang‘? Die Wendung soll keinen Begriff etablieren, sondern 
die Aufmerksamkeit auf Phänomene im Schnittpunkt von historischer Poetik und 

https://doi.org/10.1515/9783111347134-001


2   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

literarisch-musikalischer Praxis lenken, die in der Forschung zum Lied des fünf-
zehnten und sechzehnten Jahrhunderts fachübergreifend eine wichtige Rolle 
spielen. Dass wir uns auf das Liebeslied konzentrieren, hat dabei vor allem heu-
ristische Gründe: Es kann als repräsentativer Vertreter eines musikalisch-literari-
schen Typs gelten, der stark von seinen gesellschaftlichen Kontexten und seinem 
Gebrauch beeinflusst ist. Mit gutem Grund hat man die literaturhistorische Entwick-
lung vom Minnesang zum Liebeslied mit einer Hinwendung zur Lebenswelt, zum 
gemeinschaftlichen Gebrauch und zum Brauchtum verbunden.1 So fungieren die 
Liebeslieder des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts etwa als Liebes- und 
Neujahrsgrüße; sie evozieren konkrete Situationen der Liebesbeziehung und Ehe-
anbahnung oder verweisen durch Widmungen, Akrosticha und ähnliches sogar auf 
bestimmte personelle Konstellationen. Da Liebeslieder in der Überlieferung des von 
uns gewählten Liedtyps nicht nur überwiegen, sondern auch eine Fülle verschiede-
ner Formen der sozialen Einbindung und des literarisch-musikalischen Gebrauchs 
erkennbar werden lassen,2 sind sie für unser Vorhaben besonders wichtig; jedoch 
soll ihre Fokussierung den Blick auf benachbarte Gattungen ebenso wenig aus-
schließen wie die Untersuchung von mitüberlieferten Texten. Spezifisch themati-
sche Aspekte wie die Bestimmung von Liebeskonzeptionen oder die Entwicklung 
von Genderrollen kommen deshalb zwar in den einzelnen Beiträgen zur Sprache, 
bleiben jedoch an die Perspektive von Gebrauch und sozialer Verortung gebunden. 
Der ‚Gesellige Sang‘ stellt in diesem Sinn eine Verbindung zweier Merkmale her, 
die das Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts prägt und die Zusam-
menarbeit verschiedener Disziplinen in besonderer Weise fordert – letzteres nicht 
zuletzt in Bezug auf die Fragen und Streitpunkte, die in diesem Kontext auftreten.

1 Johannes Janota: Ich und sie, du und ich. Vom Minnelied zum Liebeslied. Berlin 2009 (Vorträge 
der Wolfgang Stammler Gastprofessur für Germanische Philologie 18), hier bes. S. 21–24; Burghart 
Wachinger: Liebeslieder vom späten 12. bis zum frühen 16. Jahrhundert [1999]. In: Ders.: Lieder 
und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen Lyrik. Berlin, New York 2011, 
S. 39–66, bes. S. 40–52.
2 Überblickend dazu bes. Horst Brunner: Das deutsche Lied im 16. Jahrhundert [2001]. In: Ders.: 
Annäherungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 
2008, S. 313–335; Franz-Josef Holznagel: Weltliche Liederbücher des 15. und 16. Jahrhunderts. Zur 
Beschreibung eines literarisch-musikalischen Diskurses im deutschsprachigen Spätmittelalter. In: 
‚Hebt man den Blick, so sieht man keine Grenzen‘. Grenzüberschreitung als Paradigma in Kunst und 
Wissenschaft. Festschrift für Hartmut Möller zum 60. Geburtstag. Hg. von Oliver Krämer, Martin 
Schröder. Essen 2013 (Rostocker Schriften zur Musikwissenschaft und Musikpädagogik 3), S. 74–87; 
Franz-Josef Holznagel: wil gi horen enen sanck? Zum Konzept einer Medienkulturgeschichte der 
Lyrik in den handschriftlichen, weltlichen Liederbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts. In: Über-
lieferungsgeschichte transdisziplinär. Neue Perspektiven auf ein germanistisches Forschungspara-
digma. Hg. von Dorothea Klein. Wiesbaden 2016 (Wissensliteratur im Mittelalter 52), S. 307–336.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   3

Kontrovers ist zweifellos das ‚Gesellige‘, das auch im Abschlussgespräch zur 
Leipziger Tagung lebhaft diskutiert worden ist. Nicht ganz zu Unrecht wies man 
uns darauf hin, dass das Konzept unscharf, vor allem aber wegen seiner assozia-
tiven Nähe zum Begriff des Gesellschaftslieds (s.  u.) tendenziell irreführend sei. 
Zugleich wurde betont, dass der Zusammenhang zwischen literarisch-musika-
lischen Praktiken und bestimmten historisch-poetischen Eigenarten der Lieder im 
Rahmen des ‚Geselligen‘ besonders gut greifbar wird. ‚Gesellig‘ meint hierbei in 
erster Linie ‚gemeinschaftlich‘: Die Lieder, mit denen wir es zu tun haben, werden 
oft nicht nur in Gruppen rezipiert  – was gemeinschaftliches Hören ebenso ein-
schließen kann wie gemeinsames Singen und Tanzen  –, sondern sie dürften in 
der einen oder anderen Weise zumeist auch gemeinschaftlich produziert oder in 
ihrer Produktion doch wenigstens von einer Gemeinschaft verantwortet worden 
sein. Wie man sich das konkret vorstellen kann, ist exemplarisch am sogenannten 
Mönch von Salzburg zu sehen, der in gewisser Weise einen frühen Modellfall des 
‚Geselligen Sangs‘ darstellt: Was verschiedene Handschriften unter seinem Namen 
überliefern, ist wohl nicht das Werk eines Einzelnen, vielmehr rechnet man mit der 
Entstehung insbesondere der weltlichen Lieder in einem Kreis von lied- und musik-
interessierten Hofangehörigen um Erzbischof Pilgrim II. Die Texte beziehen sich 
zum Teil auf diese Hofgesellschaft und inszenieren in einigen Fällen den Eindruck 
einer kollektiven Verfasserschaft.3 Die Lieder sind mithin Teil und Produkt einer 
‚geselligen‘ oder gemeinschaftlichen Konstellation; ihre Verfasser treten hinter der 
Chiffre des ‚Mönchs‘ zurück. Ähnliches gilt mehr oder weniger für eine Vielzahl von 
Liedern des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts: Sie sind das Produkt ver-
schiedener Formen kollektiver Liedproduktion und -rezeption in unterschiedlichen 
höfisch-aristokratischen, städtisch-patrizischen und universitären Kreisen, in ver-
schiedenen Regionen und in verschiedenen Graden der musikalischen Professiona-
lisierung. Wenn das Konzept des ‚Geselligen‘ auch gewiss weiterer Klärung bedarf, 
kann es damit für das Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts dennoch 
als relevant gelten. Indem es Fragen nach Verfasserschaft, sozialem Umfeld und 
medial-performativer Realisation verbindet, führt es zudem eine ganze Reihe von 
Forschungsperspektiven interdisziplinär zusammen.

Anders als das ‚Gesellige‘ erscheint unser zweites titelgebendes Stichwort, 
der ‚Sang‘, zunächst unproblematisch. Dass wir es bei den Liebesliedern des fünf-
zehnten und sechzehnten Jahrhunderts mit ‚Sang‘ zu tun haben – also mit text-
lich-musikalischen Einheiten, die zwar auch aufgeschrieben bzw. gedruckt und 
schriftlich kommuniziert wurden, in erster Linie aber zum Singen und Musizieren 

3 Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Texte und Melodien. Hg. von Christoph März. 
Tübingen 1999 (MTU 114), S. 3–8.



4   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

bestimmt waren –, ist Konsens. Sobald es gilt, den Gegenstand jenseits dieser Grund- 
lage genauer zu bestimmen, gehen die Auffassungen jedoch auseinander. Im Blick 
auf den ‚Sang‘ treten die Interessen der einzelnen Disziplinen hervor und bewir-
ken, dass das Lied jeweils vornehmlich von einer Seite betrachtet wird: Es wird je 
nachdem als musikalisches oder literarisches, als ein- oder mehrstimmiges bzw. 
als Phänomen einer sprachlich definierten Liedkultur verhandelt. Dabei sind ver-
schiedene methodische Zugänge sowie unterschiedliche Repertoires, Medien, Über-
lieferungsträger und historische Zusammenhänge von Belang. Weil sie jeweils in 
den Vordergrund gerückt werden und alles andere demgegenüber als (disziplinär) 
nachrangig erscheint, entstehen die unterschiedlichen Liedbegriffe, -korpora und 
-geschichten, von denen zu Beginn die Rede war.

Um die disziplinären Differenzen verständlich zu machen und einen über-
greifenden Zugang zu erleichtern, setzen wir an diesem Punkt an. Wir möchten im 
Folgenden zunächst einige Begriffe sammeln und kritisch bewerten, mit denen das 
Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts literatur- und musikwissen-
schaftlich beschrieben wurde bzw. beschrieben wird (Abschnitt 2). Danach wenden 
wir uns speziell dem ‚geselligen‘ Liebeslied zu und versuchen einen kurzen Abriss 
seiner Entwicklung zu geben (Abschnitt  3). Obwohl (oder gerade weil) unsere 
Überblicke absichtlich allgemein gehalten sind, lassen sie allenthalben Probleme 
aufscheinen, die mit dem Konzept und der Geschichte des ‚Geselligen Sangs‘ ein-
hergehen: Diese beginnen bei diffusen Vorstellungen von Gemeinschaftlichkeit, 
die sich aus Vorstellungen von Volks- und Gesellschaftslied bis in die moderne For-
schung auswirken und enden noch lange nicht bei der fehlenden Erschließung von 
Interferenzen zwischen literatur- und musikhistorischen Entwicklungen. Unser 
Ziel ist es nicht, diese Probleme zu lösen – wir beschränken uns darauf, Grund-
lagen festzuhalten und Fragen zu identifizieren, auf die die Beiträge des Bandes 
(Abschnitt 4) reagieren.

2 �Liedbegriffe in Literatur- und 
Musikwissenschaft

Die größte Hürde der interdisziplinären Verständigung ist möglicherweise 
der Umstand, dass Lieder des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts in 
Musik- und Literaturwissenschaft mit Begriffen belegt werden, die Forschungs-
geschichte(n) in sich tragen und Forschungspositionen implizieren, die sich nur 
Spezialist:innen erschließen. Die hier relevanten Bezeichnungen ‚Liederbuchlied‘, 
‚Volks-‘ und ‚Gesellschaftslied‘, ‚Tenorlied‘ und ‚Hofweise‘ überschneiden sich zwar 
in ihrer Bedeutung und beziehen sich partiell auf die gleichen Gegenstände; was sie 



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   5

genau meinen und wie sie sich im Einzelnen zu ihren Nachbartermini verhalten, ist 
jedoch nicht unmittelbar ersichtlich. Der folgende Überblick soll sowohl Licht ins 
Dunkel bringen als auch verbleibenden Klärungsbedarf aufzeigen.

2.1 �Liederbuchlied (und andere Liedtypen in der Germanistik)

In der Germanistik wird der Liedtyp, um den es uns geht, seit einigen Dekaden als 
‚Liederbuchlied‘, oder genauer, als ‚weltliches Liederbuchlied‘4 bezeichnet (davon 
zu unterscheiden ist der Ausdruck ‚weltliche Liederbuchlyrik‘, den Franz-Josef 
Holznagel im Rahmen seines medienkulturgeschichtlichen Ansatzes entwickelt 
hat5). Der Begriff löst die schwierigen Prägungen von ‚Volks-‘ und ‚Gesellschafts-
lied‘ ab (s.  u.) und definiert sich in erster Linie durch Abgrenzung. Er bezieht 
sich auf Lieder des späten vierzehnten, fünfzehnten und sechzehnten Jahr-
hunderts, die weder zu den geistlichen6 noch zu anderen weltlichen Liedtypen 
zählen: nicht zu politischen Ereignisliedern,7 nicht zu längeren Erzählliedern,8 

4 Brunner (Anm. 2), S. 316; Janota (Anm. 1), S. 39; vgl. zuletzt auch Horst Brunner: Das deutsche 
Lied um 1500: Tradition und Erneuerung. In: Abbrüche – Umbrüche – Aufbrüche. Deutschspra-
chige Literaur zwischen 1450 und 1520. Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein-Gesellschaft 24. Hg. 
von Bernd Bastert, Ingrid Bennewitz. Wiesbaden 2023, S. 4–22, zum Liederbuchlied bes. S. 15–19. 
Der Status der Bezeichnung ist schon allein deshalb fraglich, weil sie nirgends systematisch be-
gründet oder definiert wird. Brunner beschränkt sich auf die allgemeine Erklärung „Ich verstehe 
darunter […] jene Texte, die in erster Linie in handschriftlichen oder gedruckten Liederbüchern 
gesammelt bzw. in Flugblättern verbreitet wurden“ (Brunner [Anm. 2], S. 316). Das Liederbuchlied 
ist also ein Lied, das vornehmlich – aber eben nicht nur – in Liederbüchern überliefert wird.
5 Holznagel definiert die weltliche Liederbuchlyrik klar, aber auch deutlich enger. Sie umfasst welt-
liche Lieder, die meist einstimmig oder ohne Musiknotation, in Handschriften ohne repräsentativen 
Anspruch gesammelt werden. Holznagel schließt damit die Überlieferung in Mischhandschriften 
ebenso aus wie die in gedruckten Sammlungen, auf Einblattdrucken und in Stimm- und Tabula-
turbüchern – und zwar auch dann, wenn es sich faktisch um dieselben Lieder bzw. denselben 
Liedtyp handelt. Vgl. Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 311–319 und Holznagel: Weltliche Liederbücher 
(Anm. 2), S. 78–81.
6 Zum geistlichen Lied im vorliegenden Zusammenhang kurz Brunner (Anm. 2), S. 313  f.; grund-
legend Johannes Janota: Studien zu Funktion und Typus des deutschen geistlichen Liedes im Mittel-
alter. München 1968 (MTU 23), bes. S. 256–273. Vgl. auch Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 309.
7 Die ältere Forschung sprach von ‚Historischen Volksliedern‘. Vgl. Die historischen Volkslieder der 
Deutschen vom 13. bis 16. Jahrhundert. Hg. von Rochus von Liliencron. 4 Bde. Leipzig 1865–1869; 
Karina Kellermann: Abschied vom ‚historischen Volkslied‘. Tübingen 2000 (Hermaea 90); Doreen 
Brandt: Ereignisbezogene Lieder und Reimpaarreden im Spätmittelalter. Untersuchungen zu Text-
typen und Überlieferungskontexten. Berlin, Boston 2021 (Hermaea 151), S. 3–51.
8 Früher: ‚Volksballaden‘. Eine moderne Ausgabe und eine monographische Darstellung fehlen. 
Frühneuzeitliche Drucke von Erzählliedern sind faksimiliert in Jörg Dürnhofers Liederbuch (um 



6   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

nicht zu Liedern der späteren Neidhart-Tradition9 und nicht zu meisterlichen  
Liedern10.

Unter den genannten Liedtypen lässt sich das weltliche Liederbuchlied durch 
Inhalt, Form, Musik, Art der Überlieferung, soziale Verortung bzw. durch eine 
Kombination dieser Parameter abgrenzen. Bei der Mehrzahl der weltlichen Lieder-
buchlieder handelt es sich um Liebeslieder, hinzu treten in geringerem Umfang 
weitere Typen wie Trink- und Tanzlieder, Zeitklagen, Hofschelte, Lob der Musik und 
moralische Reflexionen über Glück, Unglück und Geduld.11 In formaler Hinsicht 
zeichnen sie sich durch die Neigung zu eher kurzen und einfachen Strophenformen 
mit der Tendenz zu Wiederholung und Variation von Versgruppen aus;12 ihre Über-
lieferung ist von größeren und kleineren Sammlungen in schlichten Gebrauchs-

1515). Faksimile des Lieddruck-Sammelbandes Inc. 1446a der Universitätsbibliothek Erlangen. Hg. 
von Frieder Schanze. Tübingen 1993 (Fortuna vitrea 11), Nr. 23–30; Die Minnesänger-Balladen sind 
ediert bei Hanno Rüther: Der Mythos von den Minnesängern. Die Entstehung der Moringer-, Tann-
häuser- und Bremberger-Ballade. Köln 2007 (Pictura et poesis 23). Vgl. auch die Bände der Reihe 
Deutsche Volkslieder mit ihren Melodien. Hg. vom Deutschen Volksliedarchiv: Deutsche Volkslieder. 
Balladen. 10 Bde. Berlin 1935–1954, Freiburg im Breisgau 1967–1992, Bern 1996.
9 Neidhart-Lieder. Texte und Melodien sämtlicher Handschriften und Drucke. Hg. von Ulrich Mül-
ler, Ingrid Bennewitz, Franz Viktor Spechtler. 3 Bde. Berlin, New York 2007; Margarete Springeth, 
Franz-Viktor Spechtler (Hg.): Neidhart und die Neidhart-Lieder. Ein Handbuch. Berlin, Boston 2018.
10 Frieder Schanze: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs. 2 Bde. 
München 1983–1984 (MTU 82–83); Horst Brunner, Burghart Wachinger (Hg.): Repertorium der 
Sangsprüche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts. 16 Bde. Tübingen 1986–2009; Dorothea 
Klein, Jens Haustein, Horst Brunner (Hg.): Sangspruch/Spruchsang. Ein Handbuch. Berlin, Boston 
2019, S. 457–536.
11 Zum thematischen Spektrum bes. Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 319–322; Brunner (Anm. 2), 
S. 327  f. Das in den weltlichen Liederbüchern dominante Liebeslied ist in Bezug auf Liebeskon-
zeption, rhetorische Prinzipien und seine Einbindung in den literarischen Liebesdiskurs gut unter-
sucht; insbesondere in Abgrenzung zum Minnesang. Grundlegend ist hierfür Hübners Formel des 
‚mittleren Systems‘: Gert Hübner: Die Rhetorik der Liebesklage im 15. Jahrhundert. Überlegungen 
zu Liebeskonzeption und poetischer Technik im ‚mittleren System‘. In: Deutsche Liebeslyrik im 15. 
und 16. Jahrhundert. 18. Mediävistisches Kolloquium des Zentrums für Mittelalterstudien der Otto-
Friedrich-Universität Bamberg am 28./29.11.2003. Hg. von dems. Amsterdam, New York 2005 (Chloe. 
Beihefte zum Daphnis 37), S. 83–117; Gert Hübner: Christoph von Schallenberg und die deutsche 
Liebeslyrik am Ende des 16.  Jahrhunderts. In: Daphnis (2002), S.  127–186. Vgl. auch Wachinger 
(Anm. 1), S. 53–66 und Janota (Anm. 1), S. 33–39. Wie lange das ‚mittlere System‘ andauert bzw. 
durch welche Entwicklungen es in den poetisch-literarischen Diskurs des Barock übergeht, müsste 
genauer untersucht werden. Vgl. dazu den kurzen Abriss im Abschnitt 2.2. des Beitrags von Stefan 
Rosmer in diesem Band.
12 Kunstvolle und komplexe Formen kommen zwar vor, sind aber selten. Vgl. dazu Holznagel: 
wil gi (Anm. 2), S. 322, Janota (Anm. 1), S. 24–30. Eine Übersicht der Strophenformen in der Über-
lieferung bis ca. 1450 bietet Doris Sittig: Vil wonders machet minne. Das deutsche Liebeslied in der 
ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Versuch einer Typologie. Göppingen 1987 (GAG 465), S. 48–75.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   7

manuskripten, im sechzehnten Jahrhundert auch in gedruckten Liederbüchern 
und in Liedflugschriften geprägt.13 Bemerkenswert ist, dass sich die Geschichte 
des Liederbuchlieds mit der Entwicklung der weltlichen Mehrstimmigkeit im 
deutschen Sprachraum verbindet. Während Meisterlieder, lange Erzähllieder und 
politische Ereignislieder einstimmig produziert, rezipiert und überliefert wurden, 
finden sich unter den Liederbuchliedern schon früh (wenn auch vereinzelt) mehr-
stimmige Aufzeichnungen – aus ihnen leitet sich die Tradition des Tenorlieds ab 
(s.  u.).

Soziale Verortung und Trägerschichten sind in diesem Zusammenhang vor 
allem für die Abgrenzung vom meisterlichen Lied relevant. Auch dieses kursiert 
zwar in bestimmten sozialen Kreisen; während die Tradition der meister aber 
vornehmlich durch städtische Handwerker gepflegt wird, können die Träger des 
Liederbuchlieds sozial verschieden profiliert sein: Einzelne Überlieferungszeugen 
weisen in höfisch-adlige, städtische, studentische oder gelehrte Milieus. Da sich die 
Interessen der jeweiligen Benutzer:innen in Sammlungsstrukturen und Aufzeich-
nungsweisen niederschlagen, können diese bisweilen geradezu zu „Dispositiven für 
Gruppenidentität“ werden, das heißt: Sie ermöglichen Rückschlüsse auf literarisch-
musikalische Praktiken und deren Bedeutung für das kulturelle und soziale Selbst-
verständnis bestimmter Gruppen.14

Obwohl der Begriff des weltlichen Liederbuchlieds damit zweifellos geeignet 
ist, einen bestimmten Liedtyp des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts 
genauer zu erfassen, scheint er dennoch in verschiedener Hinsicht diskussions-
würdig. Das betrifft schon das Wort selbst, das bei näherem Hinsehen merkwürdig 
zirkulär erscheint: Wie kann der Aufzeichnungstyp ‚Liederbuch‘ einen Liedtyp 
‚Liederbuchlied‘ definieren, wenn er seinerseits bereits dadurch definiert ist, dass 
er eben solche Lieder enthält? Das gilt umso mehr, als Lieder des Typs ‚weltliches 
Liederbuchlied‘ zum einen keineswegs nur in gedruckten und handschriftlichen 
Büchern, sondern auch in Liedflugschriften und in Einblattdrucken überliefert 
werden. Zum anderen enthalten weltliche Liederbücher neben weltlichen Lieder-
buchliedern regelmäßig auch andere Lieder sowie nicht-sangbare Texte. Es scheint 
mithin, als tauge das ‚Buch‘ hier ebenso wenig zur näheren Bestimmung des ‚Lieds‘ 
wie das ‚Lied‘ zur näheren Bestimmung des ‚Buchs‘. Erschwerend hinzu kommt 
das terminologisch unscharfe Verhältnis von ‚Liederbuch‘ und ‚Liederhandschrift‘: 
In der germanistischen Mediävistik hat es sich eingebürgert, ‚Liederbücher‘ als 
jüngere und weniger aufwendig gestaltete Codices von den älteren, repräsentati-
ven Sammlungen der Minnesänger, Sangspruchdichter und Meistersänger abzu-

13 Vgl. dazu die in Anm. 4 und 5 genannte Forschung.
14 Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 331–334, hier S. 331.



8   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

grenzen, doch bleibt die Bezeichnung ‚Liederhandschrift‘ für diesen Aufzeich-
nungstyp nicht exklusiv. So gibt es neben der Kleinen und der Großen Heidelberger 
Liederhandschrift, der Weingartner Liederhandschrift, der Jenaer Liederhandschrift 
und der Kolmarer Liederhandschrift u.  a. auch die Berliner, die Darfelder und die 
Osnabrückische Liederhandschrift – wobei die drei letzten der Konvention gemäß 
eigentlich als ‚Liederbücher‘ firmieren müssen. Eine Umbenennung wäre zwar 
ohne Weiteres möglich,15 würde aber nichts daran ändern, dass diese ‚Liederbü-
cher‘ ebenfalls handschriftlich aufgezeichnet und insofern als Liederhandschrif-
ten von den gedruckten Liederbüchern zu unterscheiden sind. An dieser Stelle 
könnte als weiterer Einwand vorgebracht werden, dass die die gedruckten Samm-
lungen mit einigem Recht sogar als ‚Liederbücher‘ im eigentlichen Sinn gelten 
sollten, denn hier finden sich die umfangreichsten und generisch einheitlichsten 
Liedsammlungen; – wobei es indes (zumindest für Germanist:innen) irritierend 
wirken mag, dass einige von ihnen in mehrere, nach Stimmen getrennte Bücher 
auseinanderfallen. So ist schon das (handschriftliche) Glogauer Liederbuch nicht 
ein Buch, sondern besteht aus drei Büchern;16 und auch die ersten gedruckten 
Liederbücher (Erhard Öglin, Peter Schöffer, Arnt von Aich) umfassen vier Stimm- 
bücher.

Dass der literarisch-musikalische Typ ‚Liederbuchlied‘ in dieser komplexen 
Überlieferungslage mehr und mehr verschwimmt, ist unübersehbar. Neben der 
genauen Bestimmung des Liedtyps selbst wäre deshalb auch die Bezeichnung ‚Lie-
derbuchlied‘ noch einmal neu zu verhandeln.

2.2 �Volkslied

Keine Option ist in diesem Zusammenhang eine Rückkehr zum ‚Volkslied‘. Der 
Begriff ist wegen seiner diffusen Referenz auf ein undefinierbares ‚Volk‘ und seiner 
heiklen ideologischen Implikationen für obsolet erklärt worden und inzwischen 

15 So etwa bei Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 335  f.
16 In der Musikwissenschaft ist inzwischen die Bezeichnung Saganer Stimmbücher üblich gewor-
den (die drei handschriftlichen Stimmbücher sind wahrscheinlich im schlesischen Kloster Żagań/
Sagan entstanden). Damit wird das mediale Format berücksichtigt und zugleich die Assoziation 
unterbunden, es wären überwiegend (deutschsprachige) Lieder enthalten. Vgl. Paweł Gancarczyk: 
The former ‚Glogauer Liederbuch‘ and early partbooks. On the origin and function of a new type of 
musical codex. In: Tijdschrift van de Koninklijke Vereniging voor Nederlandse Muziekgeschiedenis 
64 (2014), S. 30–46; Paweł Gancarczyk: Abbot Martin Rinkenberg and the origins of the ‚Glogauer 
Liederbuch‘. In: Early Music 37 (2009), S. 27–36.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   9

weitgehend aus dem Werkzeugkasten der Wissenschaft verschwunden.17 Dennoch 
ist er einen genaueren Blick wert, denn seine Entwicklung ist nicht nur ein Spiegel 
der Wahrnehmung, die das Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts 
seit der Romantik erfahren hat, sondern sie erklärt auch Verwerfungen und Leer-
stellen in der gegenwärtigen Liedforschung: nicht zuletzt in Bezug auf die Erfas-
sung einer gemeinschaftlichen Liedpraxis.

Wie sehr das Schicksal der ‚Volkslied‘-Forschung zugleich das der Forschung 
zum Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts ist, erhellt aus dem 
enormen Interesse, das diesem zuteilwurde, solange es noch als Volkslied galt: Die 
Ideen von den Liedern und der Poesie des ‚Volks‘ trugen in der Entstehungszeit 
der Germanistik wesentlich zur Wertschätzung der spätmittelalterlich-frühneu-
zeitlichen Liedkunst und ihrer – zunächst vornehmlich sammelnden – Erschlie-
ßung bei.18 Diese begann mit Herders Volksliedern19 und der postum von Johann 
von Müller herausgegebenen Sammlung Stimmen der Völker in Liedern;20 es folgte 
als nationale Sammlung Clemens Brentanos und Achim von Arnims Des Knaben 
Wunderhorn.21 Die erste große philologisch orientierte Sammlung waren Ludwig 
Uhlands Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder22, mit Melodien erschien nicht 

17 Vgl. Nicole Schwindt: Art. Volkslied. In: Lexikon der Musik der Renaissance. Hg. von Elisabeth 
Schmierer. Bd. 2. Laaber 2012, S. 619–621; weiterhin die ausführliche Darstellung der Forschungs-
geschichte in Sonja Tröster: Senfls Liedsätze. Klassifikation und Detailstudien eines modellhaften 
Repertoires. Wien 2019 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 10), S. 13–43.
18 Eine ausführliche Rekonstruktion der aufklärerischen und romantischen Konzeptionen von 
‚Volkslied‘, ‚Volkspoesie‘ und ‚Naturpoesie‘ bei Hermann BAUSINGER: Formen der „Volkspoesie“. 
2. verb. und verm. Aufl. Berlin 1980 (Grundlagen der Germanistik 6), S. 11–41. Vgl. auch Otto Holz-
apfel: Mündliche Überlieferung und Literaturwissenschaft. Der Mythos von Volkslied und Volks-
ballade. Münster 2006 (Literaturwissenschaft. Theorie und Beispiele 2).
19 Volkslieder. Erster Theil, Zweiter Theil. Leipzig 1778, 1779.
20 Stimmen der Völker in Liedern. Gesammelt, geordnet, zum Theil übersetzt durch Johann Gott-
fried von Herder. Neu hg. durch Johann von Müller. Stuttgart, Tübingen 1807 (Johann Gottfried von 
Herder’s sämmtliche Werke 7). Zur Editionsgeschichte vgl. Johann Gottfried Herder: Volkslieder, 
Übertragungen, Dichtungen. Hg. von Ulrich Gaier, Frankfurt a. M. 1990 (Johann Gottfried Herder: 
Werke in 10 Bänden. Bd. 3), S. 892–909; Alexander Nebrig, Kaspar Renner, Carlos Spoerhase: Philo-
logische Palingenesien. Über die Herstellung von Herders „Volksliedern“. Ein Metakommentar. In: 
ZfdPh (2018), S. 161–190.
21 Achim von Arnim, Clemens Brentano: Des Knaben Wunderhorn. Alte deutsche Lieder. 3 Bde. 
Heidelberg 1806–1808. Arnim und Brentano haben die Lieder nach eigenen ästhetischen Prinzi-
pien bearbeitet. Vgl. dazu Dieter Martin: Nationalpoetische Aneignung. Aus ‚Frischen Teutschen 
Liedlein‘ werden ‚Alte deutsche Lieder‘. In: ‚Teutsche Liedlein‘ des 16. Jahrhunderts. Hg. von Achim 
Aurnhammer, Susanne Rode-Breymann. Wiesbaden 2018 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Re-
naissanceforschung 35), S. 339–366.
22 Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder. Hg. von Ludwig Uhland. 1. Bd. in zwei Abtheilungen. 
Stuttgart, Berlin 1844–1845.



10   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

ganz 50  Jahre später Ludwig Erks und Franz Magnus Böhmes Deutscher Lieder-
hort23.

Der Volksliedbegriff ging aus der Vorstellung einer archaisch-mythischen 
Einheit hervor. Das ‚Volk‘ (als Nation) wurde seit Herder als eine Entität gedacht, die 
bis in die Vorzeit zurückreicht und alle zu ihr gehörenden Individuen umfasst.24 Als 
solche tritt es nur in den kulturellen Erzeugnissen in Erscheinung, die allen zugäng-
lich sind und von allen gebraucht oder praktiziert werden. Die Idee vom ‚ganzen 
Volk‘ ist daher untrennbar verflochten mit dem ‚einfachen Volk‘. Achim von Arnim 
sieht in den Liedern, die er „von […] den Bergleuten hinunter bis zum Schornstein-
feger hinauf“ hört, den „Ton“ angeschlagen, der „in vielen nachhalle und alle ver-
binde“.25 Auch für Ludwig Uhland artikuliert sich im Volkslied das Volk als Ganzes: 
„Es schlägt der Ton durch, es entbindet sich der Geist, darin die geschiedenen 
Stände sich als Volk zusammenfinden und verstehen.“26 In der ersten Hälfte des 
neunzehnten Jahrhunderts, im Kontext der Befreiungskriege und der gescheiterten 
Revolutionen von 1848, war das ein politisch bedeutsames und keineswegs reak-
tionäres Konzept. Erst in der weiteren Entwicklung wurde es nationalistisch, dann 
nationalsozialistisch und rassistisch vereinnahmt, wobei pervertierende Tenden-
zen freilich an Bestandteile des ursprünglichen Konzepts anschließen konnten.27

23 Deutscher Liederhort. Hg. von Ludwig Erk, Franz Magnus Böhme. 3 Bde. Leipzig 1893–1894.
24 Herder: Volkslieder (Anm.  20). Bei Herder war neben den Nationen auch der Gedanke der 
Menschheit als Ganzer wichtig, die er auch als ‚Volk‘ bezeichnete. Verbunden war dies mit der Idee 
einer dichterischen Ursprache der ganzen Menschheit, vgl. Johann Gottfried Herder: Abhandlung 
über den Ursprung der Sprache. In: Ders.: Frühe Schriften 1764–1772. Hg. von Ulrich Gaier. Frank-
furt a. M. 1985 (Johann Gottfried Herder: Werke in 10 Bänden. Bd. 1), S. 695.
25 Achim von Arnim: Von Volksliedern. In: Des Knaben Wunderhorn. Alte deutsche Lieder. Ge-
sammelt von Achim von Arnim und Clemens Brentano. Teil I [1806]. Hg. von Heinz Rölleke. Stuttgart 
1975 (Clemens Brentano: Sämtliche Werke und Briefe. Band 6), S. 406–443, hier S. 409.
26 Ludwig Uhland: Abhandlung. In: Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder mit Abhandlung 
und Anmerkungen. Hg. von dems. Stuttgart 1866 (Uhlands Schriften zur Geschichte der Dichtung 
und Sage. Hg. von W. L. Holland, A. von Keller, F. Pfeiffer 3), S. 4. In der ersten Auflage der Alten 
hoch- und niederdeutschen Volkslieder erschien nur der erste Band: Liedersammlung in fünf Bü-
chern in zwei Abteilungen. Stuttgart 1844–1845. Die dort im Titel und im Vorwort angekündigten 
Bände mit Abhandlung und Anmerkungen erschienen als Bd. 3 und 4 von Uhlands Schriften, wo-
nach hier zitiert ist. Sie waren dann Teil der Folgeauflagen der Volkslieder. Der erste Abschnitt der 
Abhandlung erschien bereits in der Germania. Vierteljahrsschrift für deutsche Alterthumskunde 
5 (1860), S. 257–286.
27 Zum ‚Volkslied‘ im Nationalsozialismus und zu nationalistisch-rassistischen Forschungsansät-
zen Karin Stoverock: Musik in der Hitlerjugend. Organisation, Entwicklung, Kontexte. 2 Bde. Uel-
vesbüll 2013, Bd. 1, S. 41–44, S. 91–94, Bd. 2, S. 622–659; Fritz Markmiller (Hg.): „Volksmusik“ in der 
NS-Zeit. Zielsetzung, Funktion, Praxis. Dingolfing 1992 (Niederbayerische Blätter für musikalische 
Volkskunde 13); Pamela M. Potter: Die deutscheste der Künste. Musikwissenschaft und Gesellschaft 



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   11

Wenngleich der Volksliedbegriff stark politisch motiviert war, so hat er doch 
auch ästhetische Implikationen. Mit den Vorstellungen vom ‚ganzen‘ und ‚einfachen 
Volk‘ verbinden sich Konzepte wie die von der Unmittelbarkeit des Ausdrucks, aber 
auch von Ursprünglichkeit, Schlichtheit und Natürlichkeit – ihnen wird die Künst-
lichkeit anderer Texte entgegengestellt. Für Achim von Arnim entstehen Volkslie-
der „ohne Kunstregel und Schule“;28 wer ohne solche Regeln dichtete, „dem war 
dies Natur und Leben“29. Unterschiedliche Ansichten gibt es in der Konstitutions-
phase des Volksliedbegriffs darüber, wie die Lieder entstanden. Arnim rechnet mit 
individuellen Autoren, deren Namen verloren gehen konnten.30 Die Verbreitung 
im ‚einfachen Volk‘ ist für ihn ein Kriterium, welches die Natürlichkeit der Texte 
verbürgt. Jacob Grimm hält dagegen für ‚Volkspoesie‘ nur, was aus „dem Gemüth 
des Ganzen“ entstehe und eine „Summe des Ganzen“31 sei (nicht aber repräsen-
tiere oder erzeuge). Deswegen gebe es keine Autorschaft eines Einzelnen oder 
einer kleinen Gruppe; der Entstehungsprozess sei ein „Sich-Vonselbstmachen“, das 
er letztlich für „unerklärlich“32 hält. Unabhängig von diesen Differenzen blieb bis 
zum Ende des neunzehnten Jahrhunderts der Gegensatz von Natur und Kunst die 
leitende Vorstellung, die in unterschiedlicher Akzentuierung mit anderen Katego-
rien (Mündlichkeit vs. Schriftlichkeit, Schlichtheit vs. Komplexität, Namenlosigkeit 
vs. Autorschaft, niedere vs. hohe Schichten) verbunden wird.

Während das ‚Volkslied‘ in der romantischen Konzeption eine überzeitliche 
Angelegenheit war, wurde seine Überlieferung in der sich professionalisierenden, 
stärker wissenschaftlich und historisch denkenden Germanistik des neunzehnten 
Jahrhunderts primär im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert situiert.33 Die 

von der Weimarer Republik bis zum Ende des Dritten Reichs. Stuttgart 2000, S. 241–246, S. 266–275; 
zur Volksliedforschung im Nationalsozialismus Otto Holzapfel: Das Deutsche Volksliedarchiv Frei-
burg i. Br. Bern u.  a. 1989 (Studien zur Volksliedforschung 3), bes. S. 37–70; Thomas Nussbaumer: 
Alfred Quellmalz und seine Südtiroler Feldforschungen (1940–42). Eine Studie zur musikalischen 
Volkskunde unter dem Nationalsozialismus. Innsbruck 2001 (Bibliotheca musicologica 6), bes. 
S. 78–84, S. 127–132, S. 249–258, S. 287–301; zur Musik im Nationalsozialismus generell: Fred K. Prie-
berg: Musik im NS-Staat. Frankfurt a. M. 1984; Bernd Sponheuer: Art. Nationalsozialismus. In: MGG 
Online. Hg. von Laurenz Lütteken, New York, Kassel, Stuttgart 2016  ff., https://www.mgg-online.com/
mgg/stable/12080 (20.03.2024).
28 Arnim (Anm. 25), S. 439.
29 Ebd.
30 Achim von Arnim und Jacob Grimm stritten darüber brieflich, der Briefwechsel ist in Auszügen 
ediert in: Achim von Arnim und die ihm nahe standen. Hg. von Reinhold Steig, Herman Grimm. 
Band 3: Achim von Arnim und Jacob und Wilhelm Grimm. Stuttgart, Berlin 1904, S. 115–144, Arnims 
Position zur Autorschaft hier S. 135.
31 Ebd., S. 116.
32 Ebd., S. 118 und 116.
33 Vgl. Uhland (Anm. 26), S. 4.

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/12080
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/12080


12   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

in dieser Zeit anonym überlieferten Lieder fanden Aufnahme in den Sammlungen 
nach dem Wunderhorn. Noch für John Meier galten das fünfzehnte und sechzehnte 
Jahrhundert als „Blütezeit der ‚Volkspoesie‘“, weil der „litterarische[] Geschmack“ 
von Gebildeten und Ungebildeten sich in dieser Zeit besonders ähnlich gewesen 
sei.34

John Meier war es auch, der zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts den 
romantischen Volksliedbegriff einer grundlegenden Kritik unterzog und ihn durch 
den Begriff des ‚volksläufigen Liedes‘ ersetzte.35 Meier argumentiert, dass ein Lied 
durch Verbreitung und Bekanntheit zum Volkslied werde, nicht durch den sozia-
len Ort seiner Entstehung.36 Dabei versteht er nur noch das bildungsferne, ‚ein-
fache‘ Volk als Träger des Volkslieds. Die Verbreitung des Volkslieds beschreibt er 
als mündlich geprägt37 und gibt damit die Zuschreibung eines ‚natürlichen‘ Stils 
im Grundsatz auf. Meier konstatiert zwar, dass es Unterschiede gebe zwischen der 
„Kunstpoesie“38 und Liedern, die „mit den Mitteln volksmäßiger Poesie und in den 
Formen mündlichen Stils“39 verfasst sind. Einfachheit oder Natürlichkeit sind aber 
für ihn keine Definitionsmerkmale des ‚volksläufigen Lieds‘ mehr.40

34 John Meier: Kunstlieder im Volksmunde. Materialien und Untersuchungen. Halle a. d. S. 1906, 
S. XII.
35 Ebd.; John Meier: Volksliedstudien. Straßburg 1917. Verallgemeinert wurden Meiers Beobach-
tungen und Schlussfolgerungen durch Hans Naumanns Begriff des ‚gesunkenen Kulturguts‘, vgl. 
dazu Bausinger (Anm. 18), S. 41–55; Hermann Bausinger: Art. Gesunkenes Kulturgut. In: Enzyklo-
pädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Begr. 
von Kurt Ranke, hg. von Rolf Wilhelm Brednich u.  a. Bd. 5. Berlin, Boston 1987, Sp. 1214–1217; zu 
Naumanns Biographie und zur Naumann-Rezeption vgl. zudem (mit jüngerer Literatur): James R. 
Dow: Hans Naumann’s gesunkenes Kulturgut and primitive Gemeinschaftskultur. In: Journal of 
Folklore Research 51 (2014), S. 49–100.
36 Die Kontroverse zwischen Grimm und Arnim über die Produktion ‚im Volk‘ oder durch indi-
viduelle Verfasser:innen wurde in veränderter Form von John Meier und Josef Pommer weiterge-
führt. Dabei vertritt Meier die Position von Arnim: Die Lieder seien Schöpfungen Einzelner und 
würden vom ‚niederen Volk‘ nur angeeignet; diesem gesteht er keine eigene Gestaltungskraft zu 
(Meier [Anm. 34], S. IV  f., XII  f.) Nach Pommer sind die Lieder dagegen – ähnlich wie bei Grimm – 
als Ausdruck des unmittelbaren Empfindens in einem Lebenszusammenhang anzusehen. Sie ent-
stammten der Kreativität eines Volks, das „ungebildet, aber auch nicht verbildet“ sei und sich durch 
„Naivetät, Ursprünglichkeit und Kindlichkeit, kurz das unbewusst Poetische“ auszeichne: Dieses 
finde sich nur in ländlichen, nicht den städtischen Unterschichten. (Josef Pommer: Über das älpleri-
sche Volkslied, und wie man es findet. Plauderei. In: Zeitschrift des deutschen und österreichischen 
Alpenvereins 27 [1896], S. 89–131, Zitate S. 91 und 95).
37 Meier (Anm. 34), S. VII–IX, XXXII und XLIV; so schon zuvor Rochus von Liliencron (Hg.): Deut-
sches Leben im Volkslied um 1530. Berlin, Stuttgart 1884, S. IX–X.
38 Meier (Anm. 34), S. X.
39 Ebd., S. VII.
40 Ebd., S. VII und XI.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   13

Meiers Entzauberung des Volksliedbegriffs stellte eine Basis dar, bei der die For-
schung nach 1945 wieder ansetzen konnte, denn im Grunde hatte Meier das Ende 
des ‚Volkslieds‘ schon besiegelt, bevor es völkisch entstellt und dadurch bleibend dis-
kreditiert wurde: Mit der romantischen Vorstellung vom ‚Volk‘ als einer ständeüber-
greifenden Einheit wird auch die Idee vom ‚Lied des Volks‘ hinfällig. Die jüngere 
Forschung kreist entsprechend immer wieder um die Frage, was genau ein Volks-
lied sein soll. Hier konkrete Antworten zu finden, ist nicht leicht: Für das fünfzehnte 
und sechzehnte Jahrhundert könnte man zwar Bevölkerungsgruppen wie Bauern 
oder städtische Unterschichten als ‚einfaches‘ Volk ansehen, und diese hatten sicher 
eine eigene Liedkultur; – sie bleibt aber quellenbedingt unbekannt. Zu dieser Zeit 
gelangte nur in Handschriften und Drucke, was die schriftkundigen Oberschichten 
für aufzeichnungswürdig hielten. Dass uns einiges davon als (mehr oder weniger) 
volksliedhaft erscheint, kann viele Gründe haben: Vielleicht stammen manche der 
Texte und Melodien aus vorschriftlichen Traditionen, vielleicht ist es aber auch nur 
ihr ‚kunstloser‘ Stil, der uns dazu anregt, sie mit einer Liedkultur ‚einfacher Leute‘ 
zu assoziieren. Darüber, ob und wie Bildungseliten Texte aus subliterarischen kul-
turellen Zusammenhängen rezipiert haben, lässt sich nur spekulieren. Schriftliche 
Zeugnisse sind kaum vorhanden.41

Konsequenterweise ist in jüngerer Zeit kaum noch vom ‚Volkslied‘ die Rede.42 
Wenn überhaupt, dann verwendet man den Begriff in Anführungszeichen zur 
Benennung bestimmter musikalisch-kompositorischer43 oder literarisch-rhetori-
scher44 Gestaltungsweisen. Dass man selbst dies nur mit größter Vorsicht tut, hängt 

41 Ganz vereinzelte Hinweise wie die Beischrift Purengesangk zu einem erzählenden Lied in der 
Handschrift des Heinrich Otter (Karlsruhe, BLB, St. Blasien 77, fol. 311r) belegen nichts mehr, als 
dass der Schreiber das Lied mit der bäuerlichen Sphäre assoziierte. Ob sie sich auf Melodie oder 
Text oder beides beziehen und ob dies auf ein (ggf. schon verändertes) mündlich tradiertes Lied 
von Bauern zurückgeht, lässt sich nicht rekonstruieren.
42 Einen Überblick zu Ansätzen und Definitionen bietet Bausinger (Anm. 15), S. 263–294. Einen 
perspektivenreichen Neuansatz über den Begriff des Populären bzw. der Popularmusik und das 
Medium Druck unternimmt Nils Grosch: Lied und Medienwechsel im 16. Jahrhundert. Münster 
u.  a. 2013 (Populäre Kultur und Musik 6), S. 146–160. Allerdings ist das Konzept des populären Lieds 
nicht auf alle im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert überlieferten Lieder übertragbar; vgl. 
dazu Tröster (Anm. 17), S. 35–43. Zum populären Lied auch Eckhard John, Tobias Widmaier (Hg.): 
From „Wunderhorn“ to the Internet: Perspectives on Conceptions of „Folk Song“ and the Editing of 
Traditional Songs/Vom „Wunderhorn“ zum Internet: Perspektiven des „Volkslied-Begriffes“ und der 
Edition populärer Lieder. Trier 2010 (Ballads and Songs. International Studies 6).
43 Siehe dazu unten den Abschnitt 2.4. ‚Tenorlied, Volksliedsatz, Hofweisensatz‘.
44 Vgl. Gert Hübner: Stilregister deutschsprachiger Liebeslieder um 1500. ‚Gesellschaftsliedʻ und 
‚Volksliedʻ im Tenorlied-Œuvre Ludwig Senfls. In: kunst und saelde. Festschrift für Trude Ehlert. 
Hg. von Katharina Boll, Katrin Wenig. Würzburg 2011, S. 39–57; Gert Hübner: Schlechte Dichtung? 
Senfls Liebeslied-Texte und die deutsche Liebeslyrik des 15. und 16. Jahrhunderts. In: Senfl-Studien 



14   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

mit der dunklen Vergangenheit des Volksliedbegriffs zusammen: Gerade, weil es 
so schwer ist, das ‚Volk‘ sozialhistorisch zu fassen, sucht man Assoziationen an ras-
sistisch-nationalistische Konzeptionen von ‚Volk‘ zu vermeiden. Die Vorsicht ist nur 
allzu berechtigt, dennoch sollte der Abschied vom ‚Volkslied‘ nicht dazu führen, 
dass man das Interesse für die charakteristische Ästhetik aufgibt, die das Lied des 
fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts entscheidend prägt. Dass man sich in 
Teilen der Literaturwissenschaft darauf zurückzieht, seinen schlichten Stil als lite-
rarisch minderwertig (und deshalb uninteressant) zu qualifizieren,45 hängt nicht 
zuletzt damit zusammen, dass man mit dem Volksliedbegriff auch die Ergebnisse 
der Volksliedforschung zu den Akten gelegt hat. Dabei könnten diese durchaus lite-
raturwissenschaftlich produktiv gemacht werden. Dazu müsste ‚Natürlichkeit‘ als 
eine (relational zu fassende) ‚Einfachheit‘ der Texte neu expliziert werden; daneben 
könnte man eine rational explizierte Kategorie ‚Einfachheit‘ für die Melodien und 
ggf. auch Tonsätze entwickeln. Kritisch wiederaufzunehmen wäre zudem der 
Aspekt des Kollektiven und die Frage, welche Eigenschaften Lieder zu ‚Gemein-
besitz‘ werden ließen.

2.3 �Gesellschaftslied, Hoflied, Hofweise

Was für das Volkslied gesagt wurde, gilt ähnlich für das Gesellschaftslied: Der 
Begriff wurde komplementär zum (vermeintlich ‚natürlichen‘) Volkslied geprägt 
und diesem als eine (‚Kunst‘-)Gattung der höheren Gesellschaftsschichten gegen-
übergestellt. Ob das ‚Gesellschaftslied‘ zu Recht gemeinsam mit dem ‚Volkslied‘ 
wieder verabschiedet wurde, ist, wenngleich in etwas anderer Weise, ebenfalls zu 
hinterfragen.

Eingeführt wurde der Begriff von August Heinrich Hoffmann von Fallersleben, 
der seine Edition von Liedern aus Handschriften und Drucken zwischen ca. 1540 
bis 1620 im Jahr 1844 unter den Titel Die deutschen Gesellschaftslieder des 16. und 

2. Hg. von Stefan Gasch, Sonja Tröster. Wien 2013 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 7), 
S. 99–119.
45 Diese Haltung ist schwer zu greifen, da sie zumeist nicht schriftlich expliziert wird. Außer in 
der mündlichen Kommunikation unter Kolleg:innen begegnet man ihr vor allem in Nebensätzen, 
die den Nach- und Ausklang des Minnesangs thematisieren. Dort wird u.  a. geäußert, dass man von 
den Liedern „außer Unterhaltung nicht viel erwarten [dürfe]“, daneben ist von der „scheinbar oder 
tatsächlich inferioren Qualität der Texte“ die Rede. Exemplarisch hier Matthias Meyer: Von Falken, 
Trappen, Eulen und Hirschen. Ein liederlicher Liederzoo. In: Neophilologus 86 (2002), S. 417–435, 
hier S. 430; Manfred Kern: Der verhuhnte Falke. Anmerkungen zu einer möglichen Ästhetik der 
spätmittelalterlichen Liebeslyrik. In: Neophilologus 86 (2002), S. 567–586, hier S. 567.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   15

17. Jahrhunderts stellte.46 Im Vorwort leitet Hoffmann das Gesellschaftslied explizit 
vom Volkslied ab: „Sie [= die vorliegenden Lieder] entstanden zu einer Zeit, als die 
kunstmäßige Übung des Gesanges in den geselligen und häuslichen Kreisen des 
Bürgerstandes Liebhaberei und Mode ward wie ungefähr heutigen Tages das Cla-
vierspielen“. Obwohl sie somit einer ‚bürgerlichen‘ Schicht entstammen (die er sich 
nach dem Muster des Bürgertums im neunzehnten Jahrhundert vorstellt), führt 
Hoffmann sie doch zu Beginn auf Volkslieder zurück: „Anfangs waren es Volkslie-
der […] später wurden sie immer mehr, was man Kunstlieder oder gelehrte Lieder 
zu nennen pflegt.“47 Rochus von Liliencron schlug ca. 40 Jahre später die Bezeich-
nung ‚Hoflied‘ als Alternative vor, weil er die soziale bzw. ständische Bestimmung 
von ‚Gesellschaftslied‘ für zu vage hielt. Liliencron verortete die Lieder des sech-
zehnten Jahrhunderts dezidiert am Fürstenhof.48

Die Begriffe ‚Gesellschaftslied‘ und ‚Hoflied‘ wurden unterschiedlich rezipiert. 
In der Literaturwissenschaft galt das ‚Gesellschaftslied‘ teilweise als Sammelbe-
zeichnung für das Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts; bisweilen 
wurde es performativ als ‚Lied zum Singen in Gesellschaft‘ aufgefasst und oder 
sozial- und mentalitätsgeschichtlich mit dem „Vorstellen und Fühlen einer breiten 
Mittelschicht“ identifiziert.49 In der jüngeren Forschung wurde es darum wegen 
fehlender Trennschärfe kritisiert und schließlich aufgegeben.50 An das ‚Hoflied‘ 
schloss dagegen der Musikwissenschaftler Hans-Joachim Moser an und prägte in 
den 1920er und 30er Jahren den Begriff der ‚Hofweise‘.51

Als ‚Hofweise‘ bezeichnet Moser eine Art von Liedtexten mit ihren einstim-
migen Melodien, die in Handschriften und Drucken aus der ersten Hälfte des 
sechzehnten Jahrhunderts als mehrstimmige Lieder überliefert sind. Entstanden 
seien die Hofweisen in zwei produktiven Phasen (1480–1510 und 1510–1540), hinzu 
komme eine dritte, in der die Liedtexte und -melodien noch tradiert und für neue 

46 Die deutschen Gesellschaftslieder des 16. und 17. Jahrhunderts. Hg. von August Heinrich Hoff-
mann von Fallersleben. Leipzig 1844, S. VII.
47 Beide Zitate: Ebd., S. VII.
48 Liliencron (Anm. 37), S. XXIV–XXV. Liliencron wollte mit dem Begriff zudem einen engen – und 
so nicht gegebenen – Zusammenhang zwischen der höfischen Lyrik des 12. und 13. Jahrhunderts 
und den Liedern des 15. und 16. Jahrhunderts andeuten.
49 Willi Flemming: Art. Gesellschaftslied. In: Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. 
2. Aufl. Bd. 1 Hg. von Werner Kohlschmidt, Wolfgang Mohr. Berlin 1957, S. 569–573, hier S. 569.
50 Vgl. bes. Christoph Petzsch: Einschränkendes zum Geltungsbereich von „Gesellschaftslied“. In: 
Euphorion 61 (1967), S. 342–348, hier S. 342. Brunner empfiehlt deshalb, den Begriff aufzugeben: 
Horst Brunner: Art. Gesellschaftslied. In: RLW, Bd. 1 (1997), S. 717  f.
51 Vgl. Nicole Schwindt: Art. Hofweise. In: Lexikon der Musik der Renaissance. Hg. von Elisabeth 
Schmierer. Bd. 1. Laaber 2012, S. 564–565; vgl. auch Tröster (Anm. 17), S. 47.



16   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

Kompositionen verwendet wurden (1540–1580).52 Moser zählt „rund 1200“53 oder 
„rund 1500“54 solcher Hofweisen, beschreibt ihre musikalischen und textlichen 
Eigenschaften55 und entwirft ein Modell der Produktionsstufen. In ihm unterschei-
det er zwischen „Dichtermelodisten“56, die den Text und die Melodie hergestellt 
hätten, und „Polyphonisten“ oder „Kontrapunktisten“, die für den polyphonen Satz 
zuständig gewesen seien.57

Auch in der Musikwissenschaft tritt das ‚Gesellschaftslied‘ damit zurück: Der 
Begriff wurde zwar nicht explizit aufgegeben, aber weitgehend durch die ‚Hof-
weise‘ ersetzt.58 Die Idee der Komplementarität von Volkslied und Gesellschafts-
lied/Hofweise bleibt dennoch erhalten, denn als stilistisch und satztechnisch defi-
nierter Liedtyp geht die ‚Hofweise‘ ins ‚Tenorlied‘ ein, wo sie erneut auf das – nun 
ebenfalls stilistisch und satztechnisch definierte – ‚Volkslied‘ trifft: dazu im nächs-
ten Abschnitt mehr. Da das Tenorlied eine rein musikwissenschaftliche Gattungs-
bezeichnung ist, sei an dieser Stelle bereits festgehalten, dass sich die disziplinäre 
Differenz zwischen Musikwissenschaft und Germanistik wesentlich in diesem 
Punkt begründet. Während die Konzepte von Volks- und Gesellschaftslied in der 
musikwissenschaftlichen Forschung in Form von satztechnischen Begriffen (wenn 
auch zunehmend modifiziert) weitertradiert werden, hat sich die Literaturwissen-
schaft fast vollständig von ihnen gelöst. Beides bringt spezifische Probleme mit sich, 
die sich im aktuellen Forschungsstand manifestieren und die Verständigung zwi-
schen den Fächern zusätzlich erschweren. Die Literaturwissenschaft ringt darum, 
den Gegenstand ‚Lied des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit‘ begrifflich-

52 Hans-Joachim Moser: Das deutsche monodische Kunstlied. In: Festschrift Peter Wagner zum 
60 Geburtstag. Hg. von Karl Weinmann. Leipzig 1926, S. 146–169; Hans-Joachim Moser: Geschichte 
der deutschen Musik, Bd. 1: Von den Anfängen bis zum Beginn des Dreißigjährigen Kriegs. 5. Aufl. 
Berlin 1930, S. 417–420.
53 Hans-Joachim Moser: Renaissancelyrik deutscher Musiker um 1500. In: DVjs 5 (1927), S. 381–412, 
hier S. 382.
54 Moser: Geschichte (Anm. 52), S. 417.
55 Er nennt neben inhaltlichen Aspekten vor allem ihre anspruchsvollen, umfangreicheren Stro-
phenformen mit hoher Reimdichte – was Christoph Petzsch wesentlich präzisierte und korrigierte. 
Christoph Petzsch: Hofweisen. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Liederjahrhunderts. In: 
DVjs 33 (1959), S. 414–445; Christoph Petzsch: Hofweisen der Zeit um 1500. Diss. masch. Freiburg 
1957.
56 Moser: Geschichte (Anm. 52), S. 418.
57 Moser beruft sich dafür auf historische Berichte und die Differenzierung zwischen Phonas-
cus und Symphoneta durch den Musiktheoretiker und Humanisten Glarean. Moser: Kunstlied 
(Anm. 52), Zitate S. 155  f. Vgl. dazu Wilhelm Seidel: Die Lieder Ludwig Senfls. Bern, München 1969 
(Neue Heidelberger Studien zur Musikwissenschaft 2), S. 57–58.
58 Bei Hans Joachim Moser: Hans Ott’s erstes Liederbuch. In: Acta musicologica 7 (1935), S. 1–15, 
hier, S. 3, tritt auch der Begriff „Gesellschaftslied“ auf, den er aber nicht genauer bestimmt. 



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   17

konzeptuell zu fassen (s.  o., ‚Liederbuchlied‘); die Musikwissenschaft muss sich 
dagegen weiter mit dem schwierigen Erbe von ‚Volks‘- und ‚Gesellschaftslied‘ aus-
einandersetzen.

2.4 �Tenorlied, Volksliedsatz, Hofweisensatz

Im Zentrum dieser Auseinandersetzung steht der Begriff des ‚Ténorlieds‘ (Betonung 
auf der ersten Silbe).59 Er bezieht sich auf das mehrstimmige deutsche Lied des fünf-
zehnten und sechzehnten Jahrhunderts und benennt die Technik seines musika-
lischen Satzes: Dieser basiert auf einer melodischen Linie (‚Kernweise‘), welche von 
den anderen Stimmen kontrapunktisch erweitert wird. In den meisten Fällen, aber 
nicht immer, liegt die Kernweise in der Tenorstimme.60 Für Lieder dieser musika-
lischen Machart lässt sich im deutschen Sprachraum ein Traditionszusammenhang 
rekonstruieren, der nach ersten Belegen um 1400 von der zweiten Hälfte des fünf-
zehnten Jahrhunderts bis zu einer kompositorischen Neuorientierung bei Orlando 
di Lasso in den 1560er Jahren reicht.

Das ‚Tenorlied‘ ist mit dem ‚Volkslied‘ eng verbunden, weil die musikwissen-
schaftliche Forschung der 1920er und 1930er Jahre davon ausging, dass einem Teil 
der mehrstimmigen Tenorlieder einstimmige Volkslieder zugrunde liegen (s.  o. 
zum ‚Gesellschaftslied‘). Sie gründete darauf den Versuch, aus den mehrstimmi-
gen Sätzen des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts Volkslieder zurück-

59 Vgl. zu diesem Abschnitt: Grosch (Anm. 42); Martin Kirnbauer: Hartmann Schedel und sein 
„Liederbuch“. Studien zu einer spätmittelalterlichen Musikhandschrift (Bayerische Staatsbiblio-
thek München, Cgm 810) und ihrem Kontext. Bern u.  a. 2001 (Publikationen der Schweizerischen 
Musikforschenden Gesellschaft, Serie II Vol. 41), S. 26–41; Andrea Lindmayr-Brandl: The Modern 
Invention of the ‚Tenorlied‘. A Historiography of the Early German Lied Setting. In: Early Music 
History 32 (2013), S. 119–177; Nicole Schwindt: Maximilians Lieder. Weltliche Musik in deutschen 
Landen um 1500. Kassel, Stuttgart 2018, S. 31–36; Nicole Schwindt: Was ist das polyphone deutsche 
Lied? Versuch einer Positionsbestimmung. In: Musikalische Aufführungspraxis in nationalen Dia-
logen des 16. Jahrhunderts. Teil 1. Niederländisches und deutsches weltliches Lied zwischen 1480 
und 1640. Hg. von Boje E. Hans Schmuhl, Ute Omonsky. Augsburg 2007 (Michaelsteiner Konferenz-
berichte 72), S. 221–233; Nicole Schwindt: Art. Tenorlied. In: Lexikon der Musik der Renaissance. Hg. 
von Elisabeth Schmierer. Bd. 2. Laaber 2012, S. 529–531; Tröster (Anm. 17), S. 53–65.
60 In einigen Quellen des 15. und 16. Jahrhunderts tritt das Wort tenor auch als Bezeichnung für 
eine Stimme bzw. eine Melodie auf, die Grundlage für ein mehrstimmiges musikalisches Stück ist. 
Vgl. Schwindt: Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 35–36; Marc Lewon: Transformational Practices in 
Fifteenth-Century German Music. Phil. Diss. University of Oxford 2017 (https://ora.ox.ac.uk/objects/
uuid:2a11c52f-52e5-4702-bab6-574d86f1f8bc [20.03.2024]), S. 46–47 und 226–229, Referat anderer Kon-
zeptionalisierungen von tenores in der Forschungsliteratur ebd., S. 221–226.

https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:2a11c52f-52e5-4702-bab6-574d86f1f8bc
https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:2a11c52f-52e5-4702-bab6-574d86f1f8bc


18   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

zugewinnen.61 Bereits Volkslied-Editionen des neunzehnten Jahrhunderts hatten 
Texte und Melodien aus den mehrstimmigen handschriftlichen und gedruckten 
Liederbüchern des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts entnommen, 
nun entwickelte man Verfahren, die es erlauben sollten, Tenorstimmen auf die 
ursprüngliche Melodie zurückzuführen.62 Dies geschah im Kontext einer natio-
nal ausgerichteten Musikgeschichtsschreibung, die auch das Ziel verfolgte, die 
Besonderheit der deutschen Musik aufzuzeigen. Dabei sollten nicht nur die (re-)
konstruierten ‚Volksweisen‘ einen Ausdruck von Volksseele oder Nationalcharakter 
repräsentieren; vielmehr wurde auch das Tenorlied selbst als Ausdruck deutschen 
Wesens interpretiert.63 Als mehrstimmige Realisierung einer Kernweise wurde 
es der französischen und franko-flämischen Liedkunst gegenübergestellt und mit 
‚typisch deutschen‘ Eigenschaften wie Natürlichkeit (vs. französische Künstlich-
keit), Gemüt, Wärme, Tiefsinn, Treuherzigkeit usw. verbunden.64

Nach dem zweiten Weltkrieg schleppte man die nationalistischen Wert- und 
Vorurteile zunächst mehr oder weniger offen mit oder ignorierte die ideologischen 
Implikationen des ‚Tenorlieds‘.65 Eine kritische Aufarbeitung der Forschungs-
geschichte setzte erst am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts ein – und damit zu 
einer Zeit, in der sich neben dem ‚Tenorlied‘ auch die Termini ‚Volksliedsatz‘ und 
‚Hofweisensatz‘ als Bezeichnung kompositorischer Typen bzw. Untertypen des 
mehrstimmigen deutschsprachigen Lieds etabliert hatten. Ausgangspunkt waren 
wiederum die Arbeiten Mosers, der die Hofweise als einen der beiden Liedtypen 
beschrieben hatte, der mehrstimmigen Liedsätzen zugrunde lag. Der andere war 
bei Moser das Volkslied, das – vor dem Hintergrund des romantischen Volkslied-

61 Vgl. zusammenfassend Kurt Gudewill: Deutsche Volkslieder in mehrstimmigen Kompositionen 
aus der Zeit von ca. 1450 bis ca. 1630. In: Handbuch des Volksliedes. Bd. 2. Hg. von Rolf Wilhelm 
Brednich, Lutz Röhrich, Wolfgang Suppan. München 1975. S. 439–490.
62 Vgl. Kirnbauer (Anm. 59), S. 29–30.
63 Zwischen den Melodien von ‚Volksliedern‘ und ‚Hofweisen‘ wurde dabei nicht immer unter-
schieden. Mosers Begriffspaar Volkslied  – Hofweise spielt z.  B. in den Arbeiten Herbert Rosen-
bergs und Walter Salmens keine Rolle. Herbert Rosenberg: Untersuchungen über die deutsche 
Liedweise im 15. Jahrhundert. Berlin 1931; Herbert Rosenberg: Übertragungen einiger bisher nicht 
aufgelöster Melodienotierungen des Locheimer Liederbuchs. In: Zeitschrift für Musikwissenschaft 
14 (1931/1932), S. 67–88; Walter Salmen: Das Lochamer Liederbuch. Eine musikgeschichtliche Studie. 
Leipzig 1951 (Sammlung musikwissenschaftlicher Einzeldarstellungen 18).
64 Eine Zusammenstellung von Werturteilen bei Seidel (Anm. 57), S. 16; vgl. auch kurz nach dem 
zweiten Weltkrieg die Einschätzung Salmens (Anm. 63), S. 78–79. Vgl. auch die in Anm. 59 genannte 
Literatur.
65 Zur nationalistischen und nationalsozialistischen Vereinnahmung des Tenorlieds vgl. Kirn-
bauer (Anm. 59), S. 26–41; zum Volkslied in diesem Zusammenhang vgl. die in Anm. 27 genannte 
Forschung, bes. Potter (Anm. 27), S. 251–290, zur Situation in der Musikwissenschaft nach 1945 
ebd., S. 291–327.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   19

begriffs  – als Gemeingut und bekannt galt. Moser postulierte, dass es den Kom-
ponisten bei Volksliedern auf deren Veränderung und Bearbeitung angekommen 
sei: das Publikum sollte „die allbekannte Fassung der Weise mit der besonderen 
Lesart des Tonsetzers“66 vergleichen. Diese Unterscheidung wurde vor allem von 
Wilhelm Seidel zu zwei Idealtypen mehrstimmiger Gestaltung weiterentwickelt. Der 
Hofweisensatz ist der Typ, in dem die Melodie nur mäßig kontrapunktisch ausgear-
beitet wird und der insgesamt vom Text dominiert wird. Im ‚Volksliedsatz‘ dient 
dagegen die schon bekannte Melodie und ihr kurzer, einfacher Text als Material für 
besonders anspruchsvolle kontrapunktische Satztechniken, die in erster Linie die 
Kunstfertigkeit von Komposition und Komponist herausstellen. Der Volksliedsatz 
bildet den artifiziellen, der Hofweisensatz den einfachen Pol der polyphonen Gestal-
tung.67 Zwar erscheinen die althergebrachten Wertungen damit in Bezug auf die 
Satztechnik genau umgekehrt, aber in der Umkehrung ist der Gegensatz zwischen 
ursprünglichem einfachem ‚Volkslied‘ und artifizieller ‚Hofweise‘ impliziert. Obwohl 
Seidel sich von sozialen und ästhetischen Implikationen des ‚Volkslieds‘ distanziert, 
transportiert er die Gegensätze von Kunst vs. Natur, Allgemeinbesitz vs. ständische 
Exklusivität, anonymer Ursprung vs. auktoriales Schaffen in den Begriffen weiter.

Auf dieses Problem reagierte zuletzt Sonja Tröster mit dem Versuch, die Satz-
arten des mehrstimmigen Lieds im sechzehnten Jahrhundert neu zu klassifizieren. 
Sie wählt den Begriff „Cantus-firmus-Lied“ als satztechnischen Oberbegriff für das 
mehrstimmige deutsche Lied des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts68 und 
entwickelt eine Typologie der polyphonen Gestaltung, die anhand des Ausmaßes 
der Kontrapunktik und der Dominanz von Liedtext und Strophenform über den 
musikalischen Satz, drei musikalische Register (= Typen der Satztechnik) unter-
scheidet. Dabei vermeidet sie schon in der Benennung (‚formelles‘, ‚schlichtes‘ und 
‚kombinatives Register‘) jede Anlehnung an die hergebrachten Begriffe und sucht 
stattdessen die Nähe zur neueren literaturwissenschaftlichen Forschung, die den 
Begriff des Stilregisters schon früher für die Differenzierung von Texttypen ver-
wendet hatte – und zu dem Schluss gekommen war, dass diese keineswegs immer 
mit bestimmten Tonsatztypen kongruent sind.69

66 Moser: Geschichte (Anm. 52), S. 246.
67 Seidel (Anm. 57), zusammenfassend S. 149–156.
68 Tröster (Anm. 17), S. 61.
69 Ebd., S. 70–72 u.  ö., Tröster verwendet den Register-Begriff ausschließlich in Bezug auf die Kom-
positionen. Das Wort ‚Typ‘ bleibt für inhaltliche bestimmte Typen der Texte reserviert. Ähnlich ist 
der Registerbegriff in Hübner: Stilregister (Anm. 44), der auf die sprachliche, textliche und formale 
Gestaltung der Texte zielt. Eine etwas andere Akzentuierung hat der Registerbegriff bei Holznagel, 
wil gi (Anm. 2), S. 320, er steht näher bei den Konzepten ‚Gattung‘, ‚Subgattung‘ oder ‚Genre‘. Vgl. 
auch Schwindt: Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 40–41.



20   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

Das ‚Tenorlied‘ selbst wird dadurch kaum in Frage gestellt. Da das mit ihm 
bezeichnete Phänomen historisch verbürgt ist, wird es durch das ‚Cantus-firmus-
Lied‘ nur synonym ergänzt. Freilich geht es hier nicht um das Phänomen (oder den 
Begriff), sondern um die Art und Weise, in der das mehrstimmige Lied des fünf-
zehnten und sechzehnten Jahrhunderts beschrieben und kontextualisiert wird. Die 
jüngere musikwissenschaftliche Forschung ist in diesem Punkt insofern wegwei-
send, als sie dazu übergegangen ist, musikalisch-satztechnische und textliche (d.  h. 
sprachlich-stilistische, formale, metrisch-strophische) Eigenschaften sowie Aspekte 
der sozialen Zuordnung und der literarisch-musikalischen Praxis gegeneinander zu 
differenzieren und jenseits hergebrachter Schablonen miteinander in Beziehung 
zu setzen. Die Literaturwissenschaft könnte (und sollte) nachziehen und im Zuge 
dessen vor allem auch die melodielos überlieferten Lieder in die Untersuchung 
einbeziehen, denen sich die Musikwissenschaft bislang (naheliegenderweise) nicht 
gewidmet hat. Ob das Konzept des ‚Liederbuchlieds‘ dabei hilfreich ist, oder ob 
es doch besser durch einen anderen Begriff ersetzt werden sollte, wird weiter zu 
diskutieren sein. In diesem Zusammenhang ist auch noch einmal zu überdenken, 
welche Aspekte der Konzepte von ‚Volks-‘ und ‚Gesellschaftslied‘ und welche Beob-
achtungen der älteren Forschung wieder aufgenommen und aktualisiert werden 
sollten. Denn bei all ihren kategorialen Kurzschlüssen (von Text, Musik, Träger-
schicht und Funktion) und ideologischen Verirrungen ist ihnen doch Vieles ein-
geschrieben, an dem man bei einer Beschäftigung mit dem Gegenstand nicht vor-
beikommt. Dazu gehören Befunde zu Stil, Metrik und Strophenformen,70 aber auch 
Besonderheiten, die sich aus dem Umstand ergeben, dass wir es hier mit Liedern zu 
tun haben, bei deren Entstehung, Pflege und Überlieferung der Aspekt der Gemein-
schaftlichkeit eine größere Rolle spielt, als es bei anderen literarischen und musi-
kalischen Formen die Regel ist. Insofern könnten ‚Volks-‘ und ‚Gesellschafts-‘ ‚Lie-
derbuch-‘ und ‚Tenorlied‘ vielleicht wenigstens vorläufig im ‚Geselligen Sang‘ auf 
einen – konzeptuell und ideologisch unbelasteten – gemeinsamen Nenner kommen.

70 Vgl. Petzsch (Anm.  55); Christoph Petzsch: Das mittelalterliche Lied: Res non confecta. In: 
ZfdPh 90 (1972), S.  1–17; Christoph Petzsch: Weiterdichten und Umformen. Grundsätzliches zur 
Neuausgabe des Lochamer-Liederbuches. In: Jahrbuch für Volksliedforschung 10 (1965), S. 1–28. 
Speziell zu diesem Aspekt jetzt auch Christoph Schanze: Ach weiplich art… Form, Klang und Liebes-
semantik im ‚Hofweisen‘-Repertoire der gedruckten Liederbücher des frühen 16. Jahrhunderts. In: 
Abbrüche – Umbrüche – Aufbrüche. Deutschsprachige Literaur zwischen 1450 und 1520. Jahrbuch 
der Oswald von Wolkenstein-Gesellschaft 24. Hg. von Bernd Bastert, Ingrid Bennewitz. Wiesbaden 
2023, S. 45–70.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   21

3 �Die historische Entwicklung des ‚Geselligen 
Sangs‘ von ca. 1400 bis 1570

Nicht weniger unterschiedlich als die Begriffe, mit denen die Lieder des fünfzehn
ten und sechzehnten Jahrhunderts im Allgemeinen belegt werden, sind die Hi- 
storiographien, die sich mit dem ‚geselligen‘ (Liebes-)Lied im Besonderen verbin-
den. Sie können hier nur in großen Linien umrissen werden – eine ausführlichere  
Darstellung wäre wünschenswert, bedürfte aber eines größeren Rahmens.71 
Wegen der disziplinären Unterschiede zwischen Musik- und Literaturwissenschaft 
beschränken wir uns darauf, Eckpunkte ihrer Vorstellungen von der historischen 
Entwicklung des Liebeslieds anzuführen und zueinander in Beziehung zu setzen.72

3.1 �Das fünfzehnte Jahrhundert (bis ca. 1480)

Die Anfänge des literarisch-musikalischen Typs, um den es uns in diesem Band geht, 
fallen mit einem Umbruch zusammen, der die deutsche Lyrik in der zweiten Hälfte 
des vierzehnten Jahrhunderts insgesamt betrifft.73 Der Minnesang verschwindet, 
die Sangspruchdichtung geht ins Meisterlied über, Liebeslieder, politische Ereignis-
lieder und Balladen treten in der Überlieferung neu auf. In welchem Umfang die 
‚neuen‘ mit den ‚alten‘ Gattungen zusammenhängen oder ob Neuansätze vorliegen, 
ist im Einzelnen nicht immer klar auszumachen. Die Beurteilung wird dadurch 
erschwert, dass der Übergang mit einer Überlieferungslücke nach den repräsen-
tativen Handschriften der höfischen Lyrik (entstanden bis Mitte des vierzehnten 

71 Vgl. dazu die ausgezeichnete musikgeschichtliche Einordung des deutschsprachigen Lieds in 
den Rahmen der europäischen Liedkunst bei Nicole Schwindt: Musikalische Lyrik in der Renais-
sance. In: Musikalische Lyrik. Teil 1: Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert. Hg. von Hermann 
Danuser. Laaber 2004 (Handbuch der musikalischen Gattungen 8,1), S. 137–254.
72 Zu den im Weiteren genannten Personen, Handschriften, Drucken und Orten vgl. die Artikel 
in der MGG (https://www.mgg-online.com/ [20.03.2024])bzw. in den Verfasserlexika 2VL, VL16, die 
als Datenbank abrufbar sind (https://www.degruyter.com/database/vdbo/html [20.03.2024]). Wir 
verweisen im Folgenden zusätzlich nur auf jüngere Überblicksdarstellungen oder Editionen. Vgl. 
zu den Handschriften auch https://handschriftencensus.de/ (20.03.2024) und https://opac.rism.info/
index.php?id=4&L=0 (20.03.2024).
73 Horst Brunner: Das deutsche Liebeslied um 1400. In: Gesammelte Vorträge der 600-Jahrfeier 
Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Hans-Dieter Mück, Ulrich Müller. Göppingen 1978 (GAG 206), 
S.  105–146; Horst Brunner: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400. Be-
schreibung und Versuch einer Erklärung [1983]. In: Ders.: Annäherungen. Studien zur deutschen 
Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 2008 (Philologische Studien und Quellen 
210), S. 246–263; Wachinger (Anm. 1).

https://www.mgg-online.com
https://www.degruyter.com/database/vdbo/html
https://handschriftencensus.de
https://opac.rism.info/index.php?id=4&L=0
https://opac.rism.info/index.php?id=4&L=0


22   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

Jahrhunderts) einhergeht. Was seit dem ersten Viertel des fünfzehnten Jahrhun-
derts aufgezeichnet wird, hat jedenfalls ein deutlich verändertes Profil. Im Fall der 
Liebeslieder gilt das in Hinblick auf Inhalt und (bes. Strophen-)formen, aber auch 
auf die musikalische Faktur und die literarisch-musikalische Praxis.74

Viele der Veränderungen sind zuerst in Liebesliedern zu greifen, die auf die 
Zeit um 1400 zurückgehen und unter den Namen Oswalds von Wolkenstein75, 
Hugos von Montfort76, Eberhards von Cersne77 sowie des schon genannten Mönchs 
von Salzburg überliefert sind. Zu diesen Veränderungen gehören zunächst der 
Wechsel in die Liebeskonzeption des ‚mittleren Systems‘  – das heißt, vom Leis-
tungs- und Anstrengungsprinzip des Minnesangs hin zur Idealvorstellung einer 
entspannt-gegenseitigen Liebe.78 Damit verbinden sich v.  a. beim ‚Mönch‘ erstmals 
Strophenformen mit Refrain, die auf französische und niederländische Vorbilder 
zurückgehen (Virelai-Ballade79; in anderen Kleinkorpora auch das Rondeau80).

Um 1400 begegnen auch die ersten schriftlichen Belege für Mehrstimmigkeit 
im deutschen (Liebes-)Lied. Mehrere von ihnen greifen eine usuelle oder organale 
Form der Mehrstimmigkeit auf, die wahrscheinlich auch rein mündlich realisier-
bar war: In der Mondsee-Wiener Liederhandschrift, der Korpushandschrift der welt-
lichen Lieder des ‚Mönchs‘, sind fünf Lieder in dieser einfachen Form der Mehr-

74 Brunner: Tradition und Innovation (Anm. 73); Holznagel (Anm. 2); Janota (Anm. 2).
75 Ulrich Müller, Margarete Springeth (Hg.): Oswald von Wolkenstein. Leben – Werk – Rezeption. 
Berlin, New York 2011; Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein. 4. grundlegend 
neu bearb. Aufl. von Burghart Wachinger. Berlin, Boston 2015 (ATB 55).
76 Hugo von Montfort: Das poetische Werk. Hg. von Wernfried Hofmeister. Mit einem Melodien-
anhang von Agnes Grond. Berlin, New York 2011
77 Die Lieder Eberhards von Cersne. Hg. und kommentiert von Elisabeth Hages-Weißflog. Tübin-
gen 1998.
78 Hübner: Rhetorik (Anm.  11); Hübner: Schallenberg (Anm.  11); Gert Hübner: Vorgetragene 
Liebesdialoge. Die Poetik des Dialoglieds im Minnesang und im Korpus ‚Mönch von Salzburg‘. In: 
Aspekte einer Sprache der Liebe. Formen des Dialogischen im Minnesang. Hg. von Marina Münkler. 
Bern u.  a. 2011 (Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik N. F. 21), S. 35–58.
79 Frank Willaert: Dw welt dw ist al allen orten reinisch. Über die Verbreitung zweier rheinischer 
Liedgattungen im späten Mittelalter. In: Literatur und Sprache im rheinisch-maasländischen Raum 
zwischen 1150 und 1450. Hg. von Helmut Tervooren, Hartmut Beckers. Berlin 1989 (ZfdPh-Sonder-
heft 108), S. 156–171; Janota (Anm. 1), S. 24–30.
80 Gisela Kornrumpf: Rondeaux des Barfüßers vom Main? Spuren einer deutschen Liedmode 
des 14. Jahrhunderts in Kremsmünster, Engelberg und Mainz. In: „Ieglicher sang sein eigen ticht“. 
Germanistische und musikwissenschaftliche Beiträge zum deutschen Lied im Mittelalter. Hg. von 
Christoph März (†), Lorenz Welker, Nicola Zotz. Wiesbaden 2011 (Elementa musicae 4), S. 57–73; 
Gisela Kornrumpf: Virelais-Balladen unter den Liebesliedern in Fichards Liederbuch – und Ron-
deaux? In: Vom vielfachen Schriftsinn im Mittelalter. Festschrift für Dietrich Schmidtke. Hg. von 
Freimut Löser, Ralf G. Päsler. Hamburg 2005, S. 247–263.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   23

stimmigkeit aufgezeichnet. Auch im Œuvre Oswalds von Wolkenstein finden sich 
Lieder dieser Art. Bei einer Reihe anderer Lieder Oswalds handelt es sich dagegen 
nachweislich um Kontrafakturen artifizieller Mehrstimmigkeit französischer und 
italienischer Provenienz.81 Für die vierte Neuerung darf der Mönch von Salzburg, 
wie eingangs erwähnt, geradezu als Kronzeuge gelten: Da hier eine Gruppe von 
gemeinsam Liedschaffenden und -praktizierenden anzunehmen ist, kündigt sich 
das neue Paradigma des ‚Geselligen Sangs‘ auch in Hinblick auf den Aspekt der 
Gemeinschaftlichkeit an.

Es ist wohl kaum Zufall, dass die Sterzinger Miszellaneenhandschrift82 nicht nur 
einige weltliche Lieder des ‚Mönchs‘, sondern auch die erste größere Sammlung ano-
nymer Liederbuchlieder mit Liebesthematik überliefert. In der Folgezeit nehmen 
diese Aufzeichnungen rasch zu und belegen eine beachtliche geographische Ver-
breitung des Liedtyps.83 Literaturgeschichtlich besonders interessant ist die Über-
lieferung am Niederrhein, die mit ihrer charakteristischen Mischsprache von einer 
engen Verbindung zwischen der niederländischen und der deutschen Liedkultur 
zeugt. Das früheste erhaltene Liederbuch (um 1425), das (ausgerechnet) als Berliner 
Liederhandschrift firmiert (Berlin, SBB-PK, mgf 922), entstammt diesem Zusammen-
hang und zeigt zugleich viele Merkmale des neuen Paradigmas. Seine 86 Liebes-
lieder sind anonym aufgezeichnet (nur einige gehen auf ältere Autoren zurück), 
zwölf von ihnen sind mit einer einstimmigen Melodie notiert, nicht weniger als 40 
sind Virelai-Balladen; ihre Faktur verweist insgesamt in den Kontext einer von Tanz 
und Gesang geprägten Geselligkeitskultur.84

Von der Berliner Liederhandschrift ausgehend lässt sich eine literaturgeschicht-
liche Linie einerseits zu den anderen wichtigen Zeugen der niederländischen Lied-
überlieferung ziehen – zur Haager Liederhandschrift, insbesondere aber auch zur 
Gruuthuse-Handschrift (beide um 1400), welche als umfangreichste Quelle des mit-
telniederländischen Liebeslieds zugleich Bezüge zur franko-flämischen Mehrstim-
migkeit aufweist.85 Andererseits führt die literaturgeschichtliche Linie direkt zu 

81 Marc Lewon: Oswald von Wolkenstein. Die mehrstimmigen Lieder. In: Oswald von Wolkenstein. 
Leben – Werk – Rezeption. Hg. von Ulrich Müller, Margarete Springeth. Berlin 2011, S.  168–191. 
Wahrscheinlich ist auch ein Lied aus dem Mönch-Korpus eine Kontrafaktur einer französischen 
Vorlage, vgl. Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg (Anm. 3), W 31.
82 Max Siller: Wo und wann ist die Sterzinger Miszellaneen-Handschrift entstanden? In: Ent-
stehung und Typen mittelalterlicher Lyrikhandschriften. Akten des Grazer Symposiums 13.–17. Ok-
tober 1999. Hg. von Anton Schwob, András Vizkelety, Bern u.  a. 2001 (Jahrbuch für Internationale 
Germanistik. Reihe A, Kongreßberichte 52), S. 255–280.
83 Vgl. exemplarisch die Liste von Liederbüchern in Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 335  f.
84 Vgl. zuletzt Frank Willaert: Het Nederlandse liefdeslied in de middeleeuwen. Amsterdam 2021, 
S. 373–400.
85 Vgl. ebd., S. 339–372 und 401–516.



24   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

den nach 1450 entstandenen oberdeutschen Liederbüchern, mit denen die Berliner 
Liederhandschrift außer der anonymen, z.  T. notierten Aufzeichnung von Liebes-
liedern und der (hier freilich weniger ausgeprägten) Tendenz zu Refrainstrophen86 
auch den Aufzeichnungstyp teilt: Im Gegensatz zu den Liederhandschriften aus der 
Zeit bis 1350 und den Korpusaufzeichnungen Hugos von Montfort und Oswalds von 
Wolkenstein handelt es sich bei ihnen um „durchweg schlichte Gebrauchsmanu-
skripte, die weitgehend ohne Schmuck auskommen und hinsichtlich des Formats, 
des Seitenlayouts und des paläographischen Niveaus […] keinen besonderen Reprä-
sentationsanspruch erheben wollen“.87

Neben den Liederbüchern des fünfzehnten Jahrhunderts, die nur Texte 
überliefern – dem Augsburger Liederbuch, dem Liederbuch der Clara Hätzlerin88 
und Fichards Liederbuch  – seien hier besonders die Liederbücher genannt, die 
(zumindest einige) Melodien enthalten. Sie sind musikhistorisch ausgesprochen 
interessant: So sind von den 169 (fast durchweg Liebes-)Liedern des Königsteiner 
Liederbuchs zwar nur vier mit einer Melodie versehen, diese stellen jedoch eines 
der ersten Zeugnisse deutscher Lautentabulatur dar.89 In den Handschriften mit 
musikalischer Notation wird die Ausbreitung der Mehrstimmigkeit (Cantus-firmus-
Lied, s.  o. unter ‚Tenorlied‘) greifbar: Das Lochamer-Liederbuch (1451–1453) enthält 
neben einstimmigen auch einige zwei- und dreistimmige Stücke, im Rostocker 
Liederbuch (ca. 1487) sind die deutschsprachigen Lieder einstimmig, es finden sich 
aber zwei zweistimmige Stücke mit lateinischen Texten. Schon im Liederbuch des 
Hartmann Schedel (um 1460) sind die deutschen Lieder überwiegend dreistimmig 
aufgezeichnet, dasselbe gilt für das Glogauer Liederbuch/die Saganer Stimmbücher90 
(1477–1482). Bedeutsam für die Geschichte des deutschsprachigen Cantus-firmus-
Lieds ist auch die kleine Sammlung mehrstimmiger deutschsprachiger Lieder in 
den Trienter Codices.91 Gleichzeitig dokumentieren die Handschriften durch die 
Mitüberlieferung von Stücken französischer und niederländischer Provenienz in 
unterschiedlichem Ausmaß die Rezeption und Auseinandersetzung mit der franzö-
sischen bzw. franko-flämischen Liedkunst.92

86 Dazu die Übersicht von Sittig (Anm. 12), S. 48–75.
87 Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 312.
88 Inta Knor: Das Liederbuch der Clara Hätzlerin als Dokument urbaner Kultur im ausgehenden 
15. Jahrhundert. Philologische Untersuchung zum Textbestand in den Handschriften Prag National-
museum, X A 12, der Bechsteinschen Handschrift (Halle/S. 14 A 39) und Streuüberlieferung. Halle 
a.d.S. 2008 (Schriften zum Bibliotheks- und Büchereiwesen in Sachsen-Anhalt 90).
89 Frühe Lautentabutaturen im Faksimile/Early Lute Tablatures in Facsimile. Hg. von Crawford 
Young, Martin Kirnbauer. Winterthur 2003 (Practica Musicale 6), bes. S. 191–199.
90 Siehe oben Anm. 16.
91 Schwindt: Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 387–396.
92 Schwindt (Anm. 71).



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   25

Im Überblick betrachtet erscheint die Zeit zwischen 1390/1400 (Mönch von 
Salzburg) bis ca. 1480 (Glogauer Liederbuch/Saganer Stimmbücher) als eine relativ 
geschlossene Phase der Liedentwicklung: Liebeslieder entstehen offenbar in weiten 
Teilen des deutschen Sprachgebiets und bilden ein eigenes lyrisches Gattungssystem 
aus. Konkordanzen zwischen Text- und Musikhandschriften bzw. Aufzeichnungen 
aus verschiedenen Regionen belegen, dass einzelne Lieder z.  T. weiträumig verbrei-
tet und in unterschiedlichen Gruppen bzw. sozialen Schichten gepflegt wurden. Die 
Anfänge im Mönch-Korpus und bei Oswald von Wolkenstein blieben durch verein-
zelte (namenlose) Mitüberlieferung ihrer Lieder bis zu einem gewissen Grad präsent, 
zugleich bilden einzelne Überlieferungsträger Profile aus, die sich inhaltlich, sozial 
und in Hinblick auf musikalisch-literarische Praktiken voneinander unterscheiden. 
Konkret greifbar sind v.  a. stadt- und landadlige, städtisch-patrizische und mittel-
ständische sowie gebildete bzw. akademisch-gelehrte Kreise; die Anlage und Zusam-
mensetzung vieler Handschriften trägt deutliche Züge einer gemeinschaftlichen 
Liedpflege. Das Vorhandensein oder die Abwesenheit von Musiknotation deutet in 
diesem Zusammenhang wohl in erster Linie auf den jeweiligen Grad der musika-
lischen Bildung hin; gesungen und musiziert wurde aber vermutlich überall, was 
eine lesende Rezeption (v.  a. der Texthandschriften) nicht ausschließt. Insgesamt ist 
damit festzuhalten, dass die literarische und musikalische Entwicklung in diesem 
Zeitraum aufs Engste ineinander verschränkt sind: Das ‚Liederbuchlied‘ auf der 
einen und das ‚Tenorlied‘ auf der anderen Seite gehen aus gemeinsamen Wurzeln 
(die die Gegenstandsbereiche von ‚Volks-‘ und ‚Gesellschaftslied‘ gleichermaßen ein-
schließen) hervor und bilden in verschiedenen, aber umfassend zusammenwirken-
den Kontexten den typisch ‚geselligen‘ Charakter des Liebeslieds aus.

Die sich im letzten Drittel des fünfzehnten Jahrhunderts endgültig etablierende 
Mehrstimmigkeit im deutschsprachigen Lied ruft auch die Frage nach der Auffüh-
rungs- oder besser: Musizierpraxis auf, die für das Gesellige im gesamten skizzier-
ten Zeitraum eine wichtige Rolle spielen kann. Direkte Quellen für die Musizier-
praxis deutschsprachiger Liebeslieder fehlen indes; indirekte Quellen bedürfen der 
Interpretation. Die Forschung rechnet heute damit, dass es vielfältige Möglichkeiten 
der klingenden Umsetzung und der Beteiligung von Instrumenten gab. Es konnte 
nur auf Instrumenten gespielt werden (im Ensemble oder für eine Laute oder ein 
Tasteninstrument intabuliert), die Lieder konnten aber auch rein vokal oder mit 
Beteiligung von Instrumenten musiziert werden, dabei wurde ggf. nur eine Stimme 
oder auch mehrere Stimmen gesungen.93 

93 Vgl. zusammenfassend Schwindt: Was ist das polyphone deutsche Lied (Anm. 59), S. 228–229; 
Schwindt: Tenorlied (Anm. 59); zur älteren Forschungskontroverse Lindmayr-Brandl (Anm. 59), 
S. 136–145, 169–173.



26   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

3.2 �Das sechzehnte Jahrhundert (ca. 1480/90 bis ca. 1570)

Zum Ende des fünfzehnten Jahrhunderts hin wird die Situation insofern unübersicht-
licher, als sich nun literatur-, musik- und kulturgeschichtliche Prozesse abspielen, die  
wohl nur zum Teil untereinander in Beziehung stehen. Zudem klaffen vor allem in 
der literaturwissenschaftlichen Forschung empfindliche Lücken, die die Zusammen-
führung von literatur- und musikgeschichtlicher Perspektive erschweren. Soweit es 
der aktuelle Forschungsstand erkennbar werden lässt, spielen vor allem zwei große 
Entwicklungen eine entscheidende Rolle: Die eine manifestiert sich als Innovations- 
und Professionalisierungsschub im Bereich der Musik, die andere in der medialen 
Ausdifferenzierung durch den Einsatz der neuen Drucktechniken.

Die erste Entwicklung, der Innovations- und Professionalisierungsschub im 
Bereich der Musik, setzt in den 1490er Jahren ein. Besonders gut ist er an einigen 
süddeutschen Höfen greifbar, an denen Fürsten, Hofkapellen und Komponisten 
sich verstärkt um das Tenorlied bemühten. Von besonderer Bedeutung ist der 
Hof Maximilians  I., wo gleich drei der berühmtesten Liedkomponisten der Zeit 
wirkten. Heinrich Isaac, Paul Hofhaimer und Ludwig Senfl schufen zwischen 1494 
(Eintritt Isaacs in die Hofkapelle) und 1519 (Maximilians Tod) viele neue, nun in 
der Regel vierstimmige Lieder, die sich rasch im gesamten deutschen Sprachraum 
verbreiteten. Man wird mit einigem Recht davon ausgehen dürfen, dass sie dem 
deutschen Lied an der Wende zum sechzehnten Jahrhundert ein neues Gesicht und 
einen neuen Klang gaben.94 Daneben spielen auch die württembergische Hofka-
pelle in Stuttgart und die kurpfälzische in Heidelberg eine wichtige Rolle für die 
Geschichte des Tenorlieds; mit ihnen und anderen Hofkapellen sind die Namen 
weiterer Liedkomponisten wie Caspar Othmayr, Heinrich Finck und Georg Forster 
verbunden. Auch der Komponist und Musiktheoretiker Adam von Fulda, der am  
kursächsischen Hof Friedrichs III. des Weisen in Torgau wirkte, schuf einige beson-
ders weit verbreitete Tenorlieder.

Da die meist vierstimmigen Tenorlieder nun vermehrt von namentlich bekann-
ten, professionellen Komponisten geschaffen wurden, verschieben sich Aufmerk-
samkeit und Wertschätzung merklich zugunsten der Musik und der Komponisten-
Œuvres. Das galt schon für die zeitgenössische Wahrnehmung: Zwar sind im ganzen 
sechzehnten Jahrhundert weiterhin Tonsätze anonym überliefert, jedoch wurden 
nun auch häufig die Namen der Komponisten genannt. Die Texte blieben dagegen 
von seltenen Ausnahmen abgesehen95 anonym und wurden gelegentlich sogar von 

94 Schwindt: Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 155–281.
95 Zwei Lieder Adams von Fulda tragen Akrosticha, so dass man in Adam auch den Autor der 
Texte sieht.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   27

Komponisten und Sammlern selbst als zweitrangig eingeschätzt.96 In der modernen 
Forschung treten die Texte vielleicht sogar noch stärker zurück: Der vergleichs-
weise gründlichen musikwissenschaftlichen Erschließung des Tenorlieds, seiner 
Aneignung durch verschiedene Komponisten und der Darstellung kompositions-
geschichtlicher Entwicklungen stehen auf literaturwissenschaftlicher Seite nur 
vereinzelte Ansätze gegenüber.97 Ein Repertorium des Textbestands, wie ihn Das 
Tenorlied für die Musikwissenschaft bietet,98 sucht man in der Germanistik für 
den gesamten Zeitraum vergebens. Da das musikwissenschaftliche Kompendium 
nur die mehrstimmige Überlieferung erfasst und zudem nur Initien verzeichnet, 
scheinen die Texte geradezu hinter der Musik zu verschwinden. Dazu passt, dass 
weitergehende Erkenntnisse nicht nur zu inhaltlichen und formalen Aspekten der 
Liedtexte (wie etwa zur Entwicklung von Liebeskonzeption, Vorliebe für Strophen-
formen etc.), sondern auch zur Entwicklung und etwaigen Umbrüchen im Reper-
toire fehlen. So fällt zwar auf, dass Konkordanzen zwischen der Überlieferung vor 
und nach 1490 selten sind, doch gibt es dazu weder genaue Zahlen noch Analysen 
zu möglichen Ursachen.99 Die Vermutung liegt sicher nahe, dass die zeitgenössische 
Rezeption über dem Siegeszug des neuen Komponistenlieds das Interesse an den 
älteren Liedern verlor. Doch betrifft der Repertoirewechsel einerseits auch die 
melodielose Überlieferung, kann also kaum allein in der Musik begründet liegen; 
andererseits wurde mit der Liedsammlung, die die Vorlage für das Liederbuch der 
Clara Hätzlerin war, zumindest eine Sammlung des fünfzehnten Jahrhunderts im 

96 Vgl. die Vorrede zum ersten Band der Frischen teutschen Liedlein; Georg Forster: Frische Teut-
sche Liedlein (1539–1556). Erster Teil. Ein Außzug guter alter und neuer teutscher Liedlein (1539). Hg. 
von Kurt Gudewill. Textrevision von Wilhelm Heiske. Wolfenbüttel, Berlin 1942 (EdM 20), S. XXIX.
97 Vgl. dazu bes. den Versuch, Entwicklungsstufen der Liebeskonzeption zu ermitteln von Bernd 
Prätorius: „Liebe hat es so befohlen“ Die Liebe im Liede der Frühen Neuzeit. Köln u.  a. 2004 (Euro-
päische Kulturstudien 16). Gert Hübner hat in mehreren Aufsätzen die in den Grundkonstituenten 
sehr stabile Liebekonzeption des mittleren Systems von ca. 1400 bis 1600 beschrieben (siehe die in 
Anm. 11 und 78 genannte Literatur), aber Ausdifferenzierungen in der stilistisch-elokutionären Aus-
gestaltung für die Lieder Senfls nachgewiesen (siehe die in Anm. 44 genannte Literatur).
98 Das Tenorlied. Mehrstimmige Lieder in deutschen Quellen 1450–1580. Zusammengestellt und 
bearbeitet von Norbert Böker-Heil, Harald Heckmann, Ilse Kindermann. 3. Bde. Kassel u.  a. 1979–
1986 (Catalogus Musicus 9–11).
99 Den Umbruch im Textrepertoire konstatiert Petzsch: Hofweisen. 1959 (Anm. 55), S. 415, im An-
schluss an Moser. Vgl. auch Prätorius (Anm. 97), S. 17 u. S. 63; Grosch (Anm. 42), S. 146–160. Zwei 
prominente Fälle sind: 1. Das jüngere Entlaubet ist der walde, hier gibt es eine ältere Version im Lo-
chamer-Liederbuch Der walt sich entlaubet (Lo 16; vgl. Grosch [Anm. 42], S. 146–159); 2. Mein hercz 
in hohen freuden ist, hier ist der ältere Tenor vielleicht im Liedsatz Mein Herz in hohen Freuden 
steht Ludwig Senfls verwendet, der Text zu Senfls Lied stimmt aber nicht mit den älteren Texten 
überein, vgl. Kirnbauer (Anm. 59), S 241–242 (zu Sche 24 mit Zusammenstellung der Überlieferung) 
und Tröster (Anm. 17), S. 178.



28   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

ersten Drittel des sechzehnten Jahrhundert noch zweimal abgeschrieben.100 Ganz 
erloschen war das Interesse an den älteren Liedern demnach wohl nicht; um 
Genaueres zu sagen, bedürfte es aber umfassenderer Untersuchungen.

Durchaus vergleichbar liegen die Dinge bei der Erschließung der zweiten maß-
geblichen Entwicklung der Liedgeschichte: Sie verbindet sich mit dem Aufkommen 
des Drucks und, damit zusammenhängend, der medialen Ausdifferenzierung der 
Liedüberlieferung in Handschrift und Druck. Relativ gut erforscht sind vor allem 
die frühen, mehrstimmig gedruckten Liederbücher, die fast ausschließlich das 
Tenorliedrepertoire der süddeutschen Höfe enthalten. Zumindest die ersten von 
ihnen, die 1512 und 1513 bei Erhard Öglin in Augsburg gedruckt wurden, stehen in 
Zusammenhang mit der maximilianischen Kulturpolitik.101 Auch die Liederbücher 
von Peter Schöffer102 waren Prestigeprojekte: Wie schon die Öglin-Liederbücher 
sind auch sie als Stimmbücher in einem aufwändigen Zweiphasen-Verfahren ent-
standen, bei dem zuerst Notenlinien, dann die Noten gedruckt wurden.103 Dass 
daneben die Spekulation auf einen Absatzmarkt eine Rolle spielte, zeigt sich an der 
Entstehung mehrerer Drucke in nur fünf Jahren und dem Nachdruck eines ver-
lorenen Schöffer-Drucks durch Arnt von Aich. Danach kommt der kleine „Medien-
Hype“104 von Lieddrucken allerdings zum Erliegen.

100 Bechsteinsche Handschrift um ca. 1512 (Leipzig, UB, Ms. Apel 8) und in der Handschrift des 
Martin Ebenreutter um 1530 (Berlin SBB-PK, mgf 488).
101 RISM 15121, RISM [1513]3; vgl. Schwindt: Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 517.
102 Schöffer druckte vier Liederbücher. Vom Druck von 1513 (RISM 15132, Schöffer 1513b) ist ein 
Exemplar mit allen vier Stimmbüchern erhalten. Vom sehr aufwändigen Druck von 1517 (RISM 
[1515]3, Schöffer 1517) ist jeweils ein Discantus-, Altus- und Bassus-Stimmbuch vollständig erhal-
ten, vom Tenor-Stimmbuch sind zwei Druckbögen erhalten; vgl. Sabine Kurth: Neue Stimmen 
zum Liederbuch Peter Schöffers des Jüngeren von 1517. In: Maximilian I. (1459–1519) und Musik. 
Reale Präsenz vs. virtuelle Kommunikation. Hg. von Nicole Schwindt. O. O. 2021 (troja. Jahrbuch 
für Renaissancemusik 18 [2019]), S. 355–378. Die ersten beiden Lieddrucke Schöffers, die zwischen 
September 1512 und März 1513 entstanden sein müssen, sind selbst nicht erhalten, jedoch handelt 
es sich beim Liederbuch des Arnt von Aich (RISM [1519]5, Aich [1519]) um einen Nachdruck in der 
Holzschnitt-Technik; vgl. Grantley McDonald, Sanna Raninen: The songbooks of Peter Schöffer the 
Younger and Arnt von Aich: a typographical assessment. In: Senfl-Studien 3. Hg. von Stefan Gasch, 
Sonja Tröster. Wien 2018 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 9), S. 29–54.
103 Zum Medium Druck und den verschiedenen Techniken mit weiterer Literatur: Schwindt: 
Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 510–533; Andrea Lindmayr-Brandl: ‚Teutsche Liedlein‘ im frühen 
Notendruck. Ein neuer Blick. In: ‚Teutsche Liedlein‘ des 16. Jahrhunderts. Hg. von Achim Aurnham-
mer, Susanne Rode-Breymann. Wiesbaden 2008 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissance-
forschung 35), S. 19–30; John Kmetz: 250 Years of German Music Printing (c. 1500–1750). A Case for a 
Closed Market. In: NiveauNischeNimbus. Die Anfänge des Musikdrucks nördlich der Alpen. Hg. von 
Birgit Lodes. Tutzing 2010 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 3), S. 167–183.
104 Schwindt: Maximilians Lieder (Anm. 59), S. 524.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   29

Mit dem ersten Liederbuch Hans Otts, gedruckt bei Formschneider in Nürnberg 
1534,105 setzt der Druck im technisch einfacheren Einphasen-Verfahren ein, nun ist 
eine kontinuierliche Produktion zu verzeichnen. Zu billiger Massenware wurden 
die gedruckten Liederbücher dadurch zwar nicht, gleichwohl machten sie die Lieder 
einem breiteren Publikum zugänglich. In der Folge stieg vor allem in den Städten 
die Zahl derer, die mehrstimmige deutschsprachige Lieder sangen und spielten. Als 
Georg Forster zwischen 1539 und 1556 in Nürnberg die fünf Bände seiner teutsche[n] 
Liedlein herausgab, konnte er darum auf genügend Absatz rechnen, und in der Tat 
erlebten die ersten drei Bände mehrere Auflagen. In der Vorrede zum zweiten Band 
weist er sogar eigens darauf hin, dass die darin enthaltenen leppischen Liedlein 
nicht für die dapferen […] singer gedacht seien, sondern auch von weniger gut aus-
gebildeten, einfachen (schlechten) Sängern zu meistern seien.106 

In welchem Verhältnis diese mehrstimmigen Liederbücher zu den zahlreichen 
Kleindrucken sowie den – erst spät in der zweiten Hälfte des sechzehnten Jahrhun-
derts erscheinenden – gedruckten Liederbüchern ohne Noten107 stehen, ist weithin 
ungeklärt; ähnliches gilt für das Verhältnis der weiterhin entstehenden hand-
schriftlichen Liederbücher zur Drucküberlieferung.108 Festzuhalten ist immerhin, 
dass gedruckte und handschriftliche Liederbücher des späteren sechzehnten Jahr-
hunderts viele Liedtexte enthalten, die nicht in den Tonsatzliederbüchern stehen. 
Noch um 1600 verzeichnen das handschriftliche Raaber Liederbuch und die Hand-
schrift mit den Liedern Christoph von Schallenbergs umfangreiche Korpora neuer 
Liedtexte ohne Musik. Dass gleichwohl auch sie zum Singen bestimmt waren, ist 
anzunehmen: Tonangaben am Anfang vieler Lieder (z.  B. im Ambraser Liederbuch: 
„Im Thon […]“) weisen darauf hin, dass Melodien als bekannt vorausgesetzt wurden 
und zumindest der einstimmigen Realisation nichts im Wege stand.109 In diesem 

105 Der erst teil. Hundert und ainundzweintzig newe Lieder; RISM 153417.
106 Gerg Forster: Frische teutsche Liedlein in fünf Teilen. Abdruck [der Texte] nach den ersten 
Ausgaben […]. Hg. von M. Elizabeth Marriage. Halle a. d. S. 1903, S. 81; vgl. dazu Schwindt (Anm. 71), 
S. 193; Nicole Schwindt: Popularisierung, Kanonbildung und humanistisches Geschichts- und Na-
tionsbewusstsein. Georg Forsters Teutsche Liedlein (1539). In: Der Kanon der Musik. Theorie und 
Geschichte. Ein Handbuch. Hg. von Klaus Pietschmann und Melanie Wald-Fuhrmann. München 
2013, S. 326–342, hier S. 331.
107 Arthur Kopp hat wahrscheinlich gemacht, dass sie eine Gruppe bilden und eine Art „Haupt-
sammlung“ in verschiedenen Ausgaben darstellen Arthur Kopp: Das Liederbuch der Berliner Bi-
bliothek vom Jahre 1582 und verwandte Sammlungen. In: Beiträge zur Bücherkunde und Philologie. 
August Wilmanns gewidmet. Leipzig 1903, S. 445–454, Zitat S. 446. Vgl. hierzu Grosch (Anm. 42), 
S. 54–57.
108 Vgl. die Aufstellung in Holznagel: wil gi (Anm. 2), S. 335  f.
109 Vgl. zum Beispiel Das Ambraser Liederbuch vom Jahre 1582. Hg. von Joseph Bergmann. Stutt-
gart 1845 (Bibliothek des Literarischen Vereins in Stuttgart 12), Nr. 23, S. 20, Nr. 40, S. 91, Nr. 66, 



30   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

Zusammenhang ist auch der Blick auf die Liedüberlieferung in Einblattdrucken 
und Liedflugschriften aufschlussreich: Sie bietet ein buntes Bild, in dem sich die 
beiden Druckbuchlied-Typen (mehrstimmig notiert und melodielos) wiederfinden 
und mischen.110 Die Mehrzahl dieser Kleindrucke enthält nur den Text, oft mit 
Angabe des Tons.111 Einige haben aber auch Melodien, und darunter finden sich 
Drucke von Tenorliedern, die musikalisch auf eine einstimmige Melodie reduziert 
wurden. Nicole Schwindt konnte zeigen, dass ein Großteil der Tenorlieder in bis ca. 
1555 entstandenen Kleindrucken zuerst in den gedruckten Tonsatz-Liederbüchern 
Christian Egenolffs, Hans Otts und im ersten Band der Forster-Sammlung auftre-
ten. Es ist deshalb davon auszugehen, dass sie aus den mehrstimmigen Liedern 
abgeleitet sind.112 Auch sonst geht die Überlieferung z.  T. andere Wege als man es 
zunächst vielleicht erwarten sollte. So hat man etwa ermittelt, dass nicht nur die 
Drucke auf handschriftlichen Quellen beruhen, sondern dass umgekehrt auch in 

S. 97; Christoph von Schallenberg: Sämtliche Werke und Briefe. Schallenbergs Freundeskreis. Aus-
gewählte Gedichte, Briefe und Dokumente. Übers. u. hg. von Robert Hinterndorfer. 2 Bde. Münster 
2008 (Wiener Neudrucke 21 u. 22), 7. Lied, S. 221, 40. Lied, S. 249.
110 Soweit erkennbar, steigt die Produktion im zweiten und dritten Viertel des fünfzehnten Jahr-
hunderts stark an und nimmt danach wieder ab; der Bestand ist aber bisher nur in Auswahl ver-
zeichnet: Das VDLied erfasst die katalogisierten Bestände der SBB-PK, des ehemaligen Volkslied-
archivs Freiburg i. Br. und des Archivs des Österreichischen Volksliedwerks (https://kxp.k10plus.de/
DB=1.60/ [20.03.2024]). Die Grundlage dieser Datenbank bilden die Kataloge von Eberhard Nehlsen: 
Berliner Liedflugschriften. Katalog der bis 1650 erschienenen Drucke der Staatsbibliothek zu Berlin. 
Hg. von Gerd-Josef Bötte u.  a. 3 Bde. Baden-Baden 2008–2009 (Bibliotheca Bibliographica Aureliana 
215–217) und Rolf Wilhelm Brednich: Die Liedpublizistik im Flugblatt des 15. bis 17. Jahrhunderts. 
2 Bde. Baden-Baden 1974–1975 (Bibliotheca Bibliographica Aureliana 55 u. 60). Die Untersuchungen 
und Einleitung dieser Bände bieten wichtige Informationen, die nicht in die Online-Datenbank 
eingehen konnten. Ergänzend zu Brednich ist heranzuziehen: Frieder Schanze: Gestalt und Ge-
schichte früher Lied-Einblattdrucke nebst einem Verzeichnis der Blätter mit Noten. In: Niveau-
NischeNimbus. Die Anfänge des Musikdrucks nördlich der Alpen. Hg. von Birgit Lodes. Tutzing 2010 
(Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 3), S. 369–410. Vgl. auch Nicole Schwindt: Elitär oder 
populär? Polyphone Lieder der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts im Druck. In: Kultur- und kom-
munikationshistorischer Wandel des Liedes im 16. Jahrhundert. Hg. von Albrecht Classen, Michael 
Fischer, Nils Grosch, Münster u.  a. 2012 (Populäre Kultur und Musik, 3), S. 219–240.
111 Ein Verzeichnis der Tonnamen in Liedflugschriften bei Wolfgang Suppan: Deutsches Liedleben 
zwischen Renaissance und Barock. Die Schichtung des Liedgutes in der zweiten Hälfte des 16. Jahr-
hunderts. Tutzing 1973 (Mainzer Studien zur Musikwissenschaft 4), S. 119–236. Lied-Kleindrucke 
wurden auch als individuelle Sammlungen zusammengebunden. Vgl. Frieder Schanze: Privat-
liederbücher im Zeitalter der Druckkunst. Zu einigen Lieddruck-Sammelbänden des 16. Jahrhun-
derts. In: Gattungen und Formen des europäischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Hg. von 
Michael Zywietz, Volker Honemann, Christian Bettels. Münster u.  a. 2005 (Studien und Texte zum 
Mittelalter und zur frühen Neuzeit 8), S. 203–242 und Jörg Dürnhofers Liederbuch (Anm. 8).
112 Schwindt (Anm. 110).

https://kxp.k10plus.de/DB=1.60
https://kxp.k10plus.de/DB=1.60


Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   31

handschriftlichen Liederbüchern des sechzehnten Jahrhunderts viel aus (Lieder-
buch- und Klein-)Drucken abgeschrieben wurde.113

Diese wenigen Schlaglichter deuten an, wie viel bei der Erforschung von Tradi-
tions- und Überlieferungszusammenhängen im Umfeld von Handschrift und Druck 
noch zu tun ist. Nicht die geringste Schwierigkeit stellt dabei die Aufgabe dar, in all 
den vielfältig nebeneinanderher laufenden musik-, literatur- und mediengeschicht-
lichen Entwicklungen einen Schlusspunkt auszumachen: Wo endet das lyrische 
Paradigma, das wir als ‚Geselligen Sang‘ bezeichnen? Für das Tenorlied darf man 
die fünf Bände der Sammlung Georg Forsters (1539–1556) wohl als so etwas wie 
den Anfang vom Ende der Textproduktion bezeichnen. Nachdem zu Beginn des 
Jahrhunderts immer neue Tenorlied-Texte entstanden waren, setzt nun eine Phase 
der Stagnation ein: Für neue Kompositionen werden die bekannten Texte wieder-
verwendet. Die zweite Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts bringt zudem einen 
musikgeschichtlich markanten Umbruch. Die Komponisten geben seit Orlando 
di Lasso, der seit 1556 an der Münchener Hofkapelle tätig war und in den 1560er 
Jahren begann, deutschsprachige Lieder zu komponieren, das Prinzip des Can-
tus-firmus-Satzes auf.114 Die nun einsetzende Orientierung an der italienischen 
Liedkunst, namentlich an Madrigal, Villanelle und Canzonetta, markiert musik-
geschichtlich den Anbruch einer neuen Epoche, die bis ins frühe siebzehnte Jahr-
hundert reicht.115 Die Textproduktion folgt nicht ganz einheitlich, aber durchaus 
konsequent: Während man sich einerseits darauf verlegte, ältere deutsche Lied-
texte in der Art der Villanelle zu vertonen,116 ging man andererseits auch bei den 
Texten zur Adaptation der italienischen Modelle über.117 Jacob Regnart war der 
erste, der in den 1570er Jahren seinen Liedkompositionen deutsche Texte in Villa-

113 Kopp (Anm. 107), S. XVIII; Grosch (Anm. 42), S. 56 u. 146–160.
114 Schwindt (Anm. 71), S. 235–243.
115 Katharina Bruns: Das deutsche weltliche Lied von Lasso bis Schein. Kassel u.  a. 2008 (Schwei-
zer Beiträge zur Musikforschung 10), S. 32–46; Rolf Caspari: Liedtradition um Stilwandel um 1600. 
Das Nachleben des deutschen Tenorliedes in den gedruckten Liedsammlungen von Le Maistre 
(1566) bis Schein (1626). München 1971 (Schriften zur Musik13); Frédérique Renno: Die deutsch-
sprachige weltliche Liedkultur um 1600. Berlin 2022 (Frühe Neuzeit 243).
116 So etwa bei Ivo de Vento, Leiter der Hofkapelle des bayerischen Prinzen Wilhelm in Landshut. 
Vgl. Nicole Schwindt: „Philonellae“. Die Anfänge der deutschen Villanella zwischen Tricinium und 
Napolitana. In: Gattungen und Formen des europäischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. 
Hg. von Michael Zywietz, Volker Honemann, Christian Bettels. Münster u.  a. 2005 (Studien und Texte 
zum Mittelalter und zur frühen Neuzeit 8), S. 243–283.
117 Die komplexen Wechselwirkungen, die im Zuge der Rezeption italienischer Vorbilder zwischen 
textlichen und musikalischen Aspekten des Lieds stattfinden und den Wandel von der musikori-
entierten Renaissance-Polyphonie zur textzentrierten Monodie des Barock bestimmen, hat kürzlich 
Renno (Anm. 115) detailliert herausgearbeitet.



32   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

nellenform – mit kurzen drei- oder sechsversigen Strophen und zehn- bzw. elfsilbi-
gen Versen – zugrunde legte. Zwar bewegen sich auch diese Texte noch im Rahmen 
der Liebeskonzeption des mittleren Systems,118 doch ist damit ein Punkt erreicht, an 
dem auch literaturgeschichtlich etwas Neues beginnt. Wir ziehen deshalb hier den 
Schlussstrich unter der Geschichte unseres lyrischen Paradigmas.

Wir sind uns dessen bewusst, dass dieser Schlussstrich ein relativer und 
vorläufiger ist. Zum einen betrifft er nur die musikalisch-literarische Praxis der 
oberen Gesellschaftsschichten – auch andere Bevölkerungsgruppen sangen aber 
natürlich weiter, und ihre Liedtraditionen gingen eigene (z.  T. mündliche) Wege, 
die für uns allenfalls in Umrissen erkennbar sind. Zum anderen ist einzuwenden, 
dass es im Bereich des neuen Kunstlieds ebenfalls einen Faktor gibt, der unseren 
Schlussstrich unterläuft; – es ist just das Moment des ‚Geselligen‘: Auch nach 1570 
singt und musiziert man gemeinsam weiter, wobei die Art des geselligen Beisam-
menseins im Zeichen von Musik und Literatur im Lauf der Zeit immer wieder 
neue Formen annimmt. So sind im letzten Viertel des sechzehnten Jahrhunderts 
in verschiedenen Städten musikalische Gesellschaften, in denen man sich in 
kleineren und größeren Gruppen trifft und u.  a. eigens dafür komponierte Lieder 
singt bzw. spielt, nachweisbar.119 Auch an den Höfen des späteren sechzehnten 
und siebzehnten Jahrhunderts wird weiter ‚gesellige‘ Gelegenheitsdichtung zum 
Besten gegeben, in studentischen und akademischen Milieus werden Lieder aus-
getauscht usw. In dieser Perspektive könnte man die Untersuchung der geselligen 
Beschäftigung mit Dichtung und Musik vielleicht auch über barocke Sprachgesell-
schaften und Kasualdichtung120 bis in die Lied- und Musikkultur in den Salons des 
neunzehnten Jahrhunderts fortsetzen. Indessen ist diese Beschäftigung mit Dich-
tung und Musik im Allgemeinen bzw. dem Lied im Besonderen eben nicht mehr 
die des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts, um die es uns hier geht. Wenn 
man sie als historisch einmalige Konstellation betrachtet, in der sich Traditionen 
des Dichtens und Musizierens zusammenschließen und im Zeichen des medialen 

118 Vgl. Gert Hübner: Die deutschen Villanellen Jakob Regnarts. In: Deutsche Literatur und Spra-
che im Donauraum. Hg. von Christine Pfau, Kristýna Slámová. Olomouc 2006 (Olmützer Schriften 
zur Deutschen Sprach- und Literaturgeschichte 2), S. 237–259.
119 Überblick bei Bruns (Anm. 115), S. 32–46; zu Nürnberg vgl. Uwe martin: Die Nürnberger Musik-
gesellschaften. In: Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Stadt Nürnberg 49 (1959), S. 185–225; 
Gert hübner: Dieweil solcher abwechslung des Menschlich gemüt sehr bedürfftig. Leonhard Lech-
ners Liebeslieder. In: Topographies of the Early Modern City. Hg. von Arthur Groos, Hans-Jochen 
Schiewer, Markus Stock. Göttingen 2008 (Transatlantische Studien zu Mittelalter und Früher Neu-
zeit 3), S. 161–192.
120 Vgl. hierzu den Forschungsüberblick in Astrid Dröse: Georg Greflinger und das weltliche Lied 
im 17. Jahrhundert. Berlin, Boston 2015 (Frühe Neuzeit 191), S. 199–208.



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   33

Wandels einen gemeinsamen Diskurs bilden, dann reicht ihre Zeit vom Mönch 
von Salzburg und der Sterzinger Miszellaneenhandschrift bis hin zu Forster, Lasso 
und Regnart.

4 �‚Geselliger Sang‘. Zu den Beiträgen dieses 
Bandes

Die Suche nach einem Konzept, das die vielfältigen Erscheinungsformen des Liebes- 
lieds im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert sowohl im Detail aufzuschlüs-
seln als auch in seiner Gesamtheit zu umfassen vermag, führte uns, wie schon gesagt, 
zum ‚Geselligen Sang‘. Gerade weil er auf ein zentrales Merkmal des literarischen  
Typs rekurriert, ohne es zur Gattungsbezeichnung zu verdichten, schien er uns 
besonders dazu geeignet, Ergebnisse und Fragestellungen von Musik- und (germa-
nistischer wie niederlandistischer) Literaturwissenschaft zusammenzuführen und 
im Gespräch neue Forschungsperspektiven zu eröffnen. Der Rahmen des ‚Gesel-
ligen Sangs‘ schließt Phänomene der Text- bzw. Musikproduktion und -rezeption 
ebenso ein wie verschiedene Aspekte sozialer Einbindung, musikalisch-poetischer 
Praxis und schriftlicher Fixierung in Handschrift und Druck. Dabei lenkt er den 
Blick auf soziale Kontexte und gemeinschaftlichen Gebrauch und begünstigt Unter-
suchungen, die poetische und musikalische Praktiken stärker aufeinander bezie
hen. Anstelle der gängigen Fragen nach Autorschaft und Qualität rücken nun 
andere Aspekte in den Fokus der Aufmerksamkeit, wie z.  B. Beobachtungen zu 
Phänomenen der produktiven Rezeption, zu Anlässen und konkreten Praktiken 
des Singens, zu Poetiken des Umformens und Weiterdichtens, zu Verfahren des 
Sammelns und Aufzeichnens, zu Medien der Tradierung, zu Echos in benachbarten 
Gattungen und zu kulturellen Austauschprozessen.

Die Aufzählung benennt eine Reihe von Themen, die in den Beiträgen dieses 
Bandes verhandelt werden. Sie wäre beispielsweise zu ergänzen um die Frage 
nach der sozialen Einbindung bestimmter Liedtypen, nach besonderen Merkmalen 
einzelner Überlieferungsträger oder auch nach der Rolle von Frauen in der litera-
risch-musikalischen Praxis. Da alle Beiträge einen konzeptuell und in Bezug auf den  
Gegenstand spezifischen Zugang haben, verzichten wir auf eine systematische 
Anordnung und beschränken uns auf eine annähernd chronologische Reihung: Wir 
setzen an bei den Liebesliedern des Mönchs von Salzburg und Oswalds von Wol-
kenstein und gehen weiter bis zur Rezeption französischer Chansons in deutschen 
Drucken des sechzehnten Jahrhunderts.

Ganz am Anfang steht ein Blick von außen: In seinem Beitrag zum Erzählten 
geselligen Sang fragt Ludger Lieb nach den Differenzen und Ähnlichkeiten, die die 



34   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

benachbarten Gattungen Minnerede und Liebeslied hinsichtlich der Performanz 
aufweisen, um dann zu ermitteln, wie das gesellige Singen in Minnereden the-
matisiert wird. Da die meisten Minnereden ins vierzehnte und fünfzehnte Jahr-
hundert datieren, oft gemeinsam mit Liebesliedern überliefert werden und sehr 
wahrscheinlich auch Teil ähnlicher literarischer Praktiken sind, wird die Realität 
des geselligen Singens in ihren Aussagen wohl, wenn nicht abgebildet, so doch 
reflektiert. Die exemplarische Durchsicht führt zu dem aufschlussreichen Ergeb-
nis, dass in den Minnereden zwar Männer und Frauen allein und in Gruppen in 
ganz verschiedenen Situationen und Konstellationen (vor- und mit-)singen, dabei 
wird aber kein einziges Mal von einem Singen vor Publikum erzählt. Das gesel-
lige Singen stelle damit eine „gesellschaftliche Wirklichkeit“ her, die „insbesondere 
für den Einzelnen im Verhältnis zu einer Gruppe […] ein Potenzial von Integration 
und Ausgrenzung, von Werbung, Verführung und Selbstbehauptung zu aktivieren 
[scheint]“ (S. 56).

Als ein Mittel aktiver Liebeskommunikation erscheinen die Lieder auch im 
Beitrag von Anja Becker. Sie untersucht das gesamte aus dem fünfzehnten Jahr-
hundert überlieferte Korpus des Neujahrslieds, eines repräsentativen Subtyps 
des Liebeslieds. Ausgehend vom ersten überlieferten Neujahrslied im Korpus des 
Mönchs von Salzburg (W 6) fragt sie vor allem nach der Poetik und der kulturellen 
Praxis der Lieder. Was alle Neujahrslieder vom Mönch von Salzburg über Oswald  
von Wolkenstein bis hin zu anonymen Sammlungen wie der Berliner Lieder-
handschrift mgf 922, des Augsburger Liederbuchs und des Liederbuchs der Clara  
Hätzlerin miteinander verbindet, ist demnach die Kombinierbarkeit mit den 
anderen Typen des Liebeslieds wie Werbung, Minneklage, Frauenpreis, Tagelied, 
Klafferschelte. Was ein Lied zum Neujahrslied mache, sei allein der Neujahrsgruß, 
der indes durch die Möglichkeit der Kombination äußerst vielfältig und produktiv 
einsetzbar sei. Kennzeichnend für die Neujahrslieder sei zudem ihre tragende Rolle 
in einer Praxis der Minnegabe, welche im Kontext historischer Schenkbräuche am 
Neujahrstag zu verstehen sei. Sowohl einige der Texte selbst als auch ihre Auf-
zeichnungsweise deuten darauf hin, dass die Neujahrslieder in gesungener und 
verschriftlichter Form als ‚gesellige Minnegaben‘ verwendet wurden und folglich 
„Privates und Öffentliches, gesellschaftliches Festbrauchtum und intime Liebes-
kommunikation auf intrikate Weise verschränken“ (S. 59). Ein Exkurs zu Heinrich 
Laufenberg zeigt, dass geistliche Neujahrsgrüße durchaus analog verfasst und ver-
wendet wurden.

Die beiden folgenden Beiträge sind einzelnen Überlieferungsträgern gewidmet. 
Horst Brunner korrigiert in seiner Notiz zum Hauptschreiber des Lochamer-Lie-
derbuchs einen philologischen Irrtum, der Folgen hatte: Literaturwissenschaft und 
lokale Geschichtsschreibung haben jahrzehntelang einen Jodocus von Windsheim 
mit der Handschrift in Verbindung gebracht, tatsächlich verzeichne die Eintragung 



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   35

auf pag. 41 aber einen frater judocus de wießhofen. Die Einordnung der Handschrift 
und ihres Inhalts, so Brunner abschließend, sei vor dem Hintergrund dieser Erkennt-
nis noch einmal zu überdenken. Martin Kirnbauer stellt seine Beobachtungen zum 
Schedelschen Liederbuch ins Zeichen eines Desiderats: Obwohl dieses Liederbuch 
zweifellos zu den wichtigsten Quellen mehrstimmiger weltlicher Musik aus dem 
deutschen Sprachbereich kurz nach der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts gehört, 
fehlt eine brauchbare Edition. Kirnbauer weist zunächst auf die Ergebnisse seiner 
Dissertation hin, die den ‚internationalen‘ Charakter von Schedels ‚Liederbuch‘ her-
vorhob und Bedenken gegen herkömmliche Begrifflichkeiten und musikhistorische 
Verortungen formulierte. Vor diesem Hintergrund präsentiert er eine Reihe von 
Ergänzungen, die speziell die deutschen Lieder der Handschrift betreffen. So geben 
einige in den letzten Jahren neu aufgefundene Konkordanzen wichtige Hinweise 
auf mögliche Quellen und Überlieferungswege. Demgegenüber lassen Paratexte in 
Form von Beischriften und Buchstabenfolgen auf die Einbindung des Buches in 
soziale Praktiken des Widmens und Schenkens schließen; einige neu aufgefundene 
Materialien rücken das Liederbuch zudem in den Kontext von Schedels erster Ehe-
schließung. Ein weiterer Quellenfund stellt erneut die Frage nach dem Verhältnis 
von deutschem und französischem Repertoire in Schedels Liederbuch – eine Frage, 
die, ähnlich wie andere, die das Liederbuch aufwirft, weitergehende musik-, vor 
allem aber auch literaturwissenschaftliche Forschung erfordert.

Am Beispiel eines in zwei oberdeutschen Versionen vorliegenden, ursprüng-
lich aber vom Niederrhein stammenden Liedes spürt Cordula Kropik dem Prozess 
des milieu- und kulturraumübergreifenden Transfers von Liebesliedern nach. Sie 
weist darauf hin, dass zwei Lieder aus Augsburger Codices der zweiten Hälfte des 
fünfzehnten Jahrhunderts mit Lied  VIII der Berliner Liederhandschrift mgf 922 
verwandt sind und befragt die drei Lieder auf mögliche Übertragungs- und Bear-
beitungsprozesse. Ihr Befund bestätigt einen liedkulturellen (Rück-)Transfer vom 
Niederrhein in den oberdeutschen Raum; vor allem aber bezeugt er eine litera-
rische Praxis, in der Lieder (möglicherweise durch persönliche Kontakte) über 
weite Distanzen übertragen und von sozial divergierenden Gruppen in je eigener 
Weise aufgenommen, umgeformt und weitergegeben werden. Die spezifisch offene 
Textualität und unfeste Überlieferung der Lieder ist in diesem Zusammenhang als 
Resultat einer Gemeinschaftlichkeit zu begründen, die Produktion und Rezeption 
gleichermaßen umfasst und die als solche offenbar in unterschiedlichen sozialen 
Schichten weithin gepflegt wurde.

Nicole Schwindt widmet ihren Beitrag der bislang wenig beachteten Hand-
schrift Zürich, Zentralbibliothek, G 438. Die Untersuchung der Handschrift selbst, 
ihres musikalischen Materials und ihrer Texte erweist diese als wertvolles Zeugnis 
der Augsburger Liedkultur zwischen der Hätzlerin und Öglin, und damit aus einer 
Epoche, die Schwindt pointiert als „terra incognita der Liedgeschichte“ bezeichnet: 



36   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

„denn es fehlen die aussagekräftigen Anschauungsfälle, wie sich die Liedkomposi-
tion nach Glogau und vor der Jahrhundertwende weiterentwickelte.“ (S. 146) Ent-
standen als Kollaboration zwischen dem Augsburger Notisten Bernhard Rem und 
einem namentlich unbekannten, beruflichen Textschreiber, versammelt die Hand-
schrift Lieder, die in verschiedener Weise älteres Material aufnehmen. So finden 
sich neben der Konkordanz mit einer Chanson Johannes Ockeghems zwei weitere 
Konkordanzen mit dem Glogauer Liederbuch, daneben werden vielfach Melodie-
formeln des fünfzehnten Jahrhunderts verwendet. Die Lieder bleiben durchweg 
dreistimmig; in kompositorischer Hinsicht werden dagegen alte mit moderneren 
Tendenzen kombiniert. Insgesamt entsteht so das Bild eines Repertoires, in dem 
antiquarische Tendenzen dominieren. Schwindt verortet es in stadtbürgerlich 
gebildeten Kreisen, die in den Jahren zwischen 1492 und 1496 mit dem in Augsburg 
stationierten Teil der Hofkapelle Maximilians I. in Kontakt standen.

Auf liedgeschichtlich bekannteres Terrain führt Stefan Rosmers Studie zum 
Liederbuch des Johannes Heer (St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 462), das im zweiten 
Jahrzehnt des sechzehnten Jahrhunderts geschrieben wurde. Obwohl die Entste-
hungszeit dieser Handschrift in die Phase fällt, als sich das Tenorlied als anspruchs-
volle Gattung an den Höfen etablierte, und obschon eine Edition vorliegt, fand die 
Handschrift in der Musikwissenschaft nur am Rande, in der Germanistik fast gar 
keine Aufmerksamkeit. Der Beitrag arbeitet zunächst heraus, woraus die geringe 
Beachtung resultiert und für welche Fragstellungen die Handschrift dennoch von 
Bedeutung ist. Das Liederbuch erweist sich demnach als hochrelevante Quelle (1.) 
für das Musizieren in nicht-professionellen, aber musikalisch und anderweitig 
gebildeten städtischen Kreisen und unter Studenten, (2.) für die Textgeschichte 
des deutschsprachigen Liebesliedes kurz nach 1500 und (3.) für das Verhältnis von 
deutschsprachiger Liedkultur und Humanismus. Nach einem erneuten vertieften 
Blick auf die Handschrift selbst und ihre Entstehung zeigt der Beitrag anhand der 
Konkordanzen auf, inwieweit sich Lied-Repertoires verschiedener sozialer Kreise 
unterschieden, außerdem skizziert er Inhalte und Formen der Texte.

In zwei unterschiedliche, im Einzelnen aber durchaus vergleichbare Kon-
texte geselliger Liedpflege des sechzehnten Jahrhunderts führen die Beiträge von 
Clara Strijbosch und Sonja Tröster. Unter dem Titel (Un)geselliger Sang unter-
sucht Clara Strijbosch sechzehn, zumeist weiblichen Sammlerinnen und Besitze-
rinnen zugeschriebene Alba Amicorum aus dem niederländischen Sprachraum 
des sechzehnten Jahrhunderts. Indem sie nach Wiederverwendung und Funktion 
der in den Alba aufgezeichneten Lieder fragt, öffnet sie die Perspektive auf eine 
Freundschaftskultur, in der z.  T. auch Männer, vor allem aber Frauen, den zumeist 
im heiratsfähigen Alter stehenden Besitzerinnen Liebeslieder und andere Einträge 
(Widmungen, Zeichnungen etc.) zueigneten. Als solche dienten sie der Beziehungs-
pflege zwischen den beteiligten Personen sowie darüber hinaus als Warnung vor 



Das deutschsprachige Liebeslied im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert   37

den Gefahren, die die Liebe im adligen Milieu vor allem für junge Frauen mit sich 
brachte: „Alba haben auf solchen sozialen Minenfeldern vielleicht wie ‚Spielplätze‘ 
funktioniert, auf denen die Möglichkeiten der Liebe zunächst schriftlich – gewisser-
maßen im Trockenen – kennengelernt und eingeübt wurden, um dann bei Gelegen-
heit die Temperatur der gegenseitigen Affektionen und Antipathien auch praktisch 
zu messen.“ (S. 224) Während die Alba mithin eher im Feld der Eheanbahnung und 
-vorbereitung zu verorten sind, wendet sich Sonja Tröster einigen Liedern für 
diejenigen zu, die gerade in den Hafen der Ehe einlaufen. Ihr Beitrag Für Braut 
und Bräutigam gilt einer Reihe von mehrstimmigen Liedsätzen, die, unter anderem  
von Ludwig Senfl, aus Anlass von Hochzeitsfeierlichkeiten komponiert worden 
sind. Während protestantische Ehelieder eher didaktisch verfasst sind, handelt es 
sich bei den Hochzeitsliedern aus katholisch-höfischem Milieu „in der Mehrzahl um 
personalisierte Kompositionen, deren Liedtext eine bestimmte Braut adressiert“ 
(S.  251). Als solche werden sie oft durch Akrosticha oder Monogramme gekenn-
zeichnet, die den persönlichen Bezug herstellen, jedoch die Weiterverwendung in 
anderen Zusammenhängen nicht ausschließen. Ihr primärer Gebrauch ist im Ein-
zelnen nicht zu rekonstruieren, es ist aber anzunehmen, dass sie von der Werbung 
bis hin zur Eheschließung und den Hochzeitsfeierlichkeiten zu Gehör gebracht 
werden konnten.

Im letzten Beitrag des Bandes wendet sich Carlo Bosi französischen Chansons 
in deutschen Musikdrucken aus der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts 
zu. Der Mainzer Drucker Peter Schöffer der Jüngere ist im Jahr 1513 der erste, der 
eine Sammlung von größtenteils französischen Stücken herausgibt; die Sammlung 
ist der Nachdruck eines 1502 erschienenen Musikbuchs des venezianischen Ver-
legers Ottaviano Petrucci. In den 1530er und 1540er Jahren folgen eine ganze Reihe 
weiterer deutscher Drucker mit gemischten Sammlungen von größtenteils franzö-
sischen, bisweilen aber auch italienischen und lateinischen Stücken. Dafür greifen 
sie zuerst auf ein auffallend altes, später auf ein zunehmend modern (klingendes) 
Repertoire zurück, das sie meist drei- oder vierstimmig (im Einzelfall jedoch mit bis 
zu acht Stimmen), teils mit, teils ohne Texte wiedergeben und für gewöhnlich an ein 
Publikum von bürgerlichen Amateuren und Studenten adressieren. Konkordanzen 
zu mehr als 100 handschriftlichen und gedruckten Quellen belegen, dass die deut-
schen Musikdrucker eine breite Auswahl an italienischen und französischen Vor-
lagen hatten, aus denen sie ihre Sammlungen zusammenstellten bzw. übernahmen. 
Bosi führt die beeindruckende Fülle vor Augen, indem er alle Konkordanzen in 
einem Anhang zusammenstellt.121

121 Die Tabelle findet sich auch auf der Homepage von de Gruyter zum Download: http://www.
degruyter.com/document/doi/ 9783111347110/html.

http://www.degruyter.com/document/doi
http://www.degruyter.com/document/doi


38   Cordula Kropik und Stefan Rosmer

Die von Bosi erwähnten Quellen sowie darüber hinaus alle in unserem Band 
erwähnten Musikhandschriften und -drucke, werden am Ende des Bandes in einem 
integrierten Quellenverzeichnis aufgeführt. Die Aufstellung von über 200 hand-
schriftlichen und gedruckten Überlieferungen mit Aufzeichnungen in deutscher, 
französischer, niederländischer, italienischer und lateinischer Sprache umfasst zwar 
nur einen Teil der Gesamtüberlieferung, vermittelt aber zumindest einen Eindruck 
von der Größe und Mannigfaltigkeit der Repertoires von zum Singen bestimmten 
Musikstücken im Europa des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit. Welche 
Stellung das deutsche Liebeslied in ihnen hat und wie es mit ihnen vernetzt ist, 
bedarf weiterer umfassender Untersuchungen: Wenn der vorliegende Band diesen 
Untersuchungen Anregung und Zuarbeit geben kann, hat er sein Ziel erreicht.



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-002

Ludger Lieb
Erzählter geselliger Sang. Das Liebeslied im 
Spiegel der Minnereden

Dem Andenken Jacob Klingners (1973–2020) gewidmet

Die deutschsprachigen Liebeslieder des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts, 
die im Zentrum des vorliegenden Tagungsbandes stehen, möchte ich im Folgenden 
in den Kontext der sogenannten Minnereden stellen. Diese Texte sind dem Liebes-
lied vor allem hinsichtlich der Sprechsituation und des Inhalts sehr ähnlich, unter-
scheiden sich aber vor allem dadurch, dass sie nicht zum Singen gemacht sind. 
Sowohl der Blick auf die Verwandtschaft von Liebesliedern und Minnereden als 
auch die Frage, was die Minnereden über das gemeinsame Singen von Liedern 
erzählen, eröffnen, so hoffe ich, eine neue Perspektive auf das gesellige Singen von 
Liebesliedern im ausgehenden Mittelalter.

Im ersten Teil meines Beitrags stelle ich wesentliche Merkmale der Minnereden 
heraus und beschreibe Differenzen und Ähnlichkeiten zum Liebeslied. Dabei liegt 
der Fokus auf jenen Aspekten, die für die Frage nach der Geselligkeit und damit nach 
der Performanz relevant sind. Im zweiten Teil geht es um einzelne Minnereden, die 
von Praktiken des geselligen Singens erzählen, und um die Frage, welches Wissen 
über geselliges Singen in diesen Texten gespeichert ist. Weil die Minnereden so eng 
verwandt sind mit dem Liebeslied, könnten die Passagen aus den Minnereden als 
historische Quelle besonders aussagekräftig sein.1 Mit ‚geselligem Singen‘ meine ich 
im Übrigen vorläufig schlicht das gemeinsame Singen von mindestens zwei Figuren. 

1 Dies ist insofern relevant, als die historischen Quellen zum gemeinsamen Singen durchaus spär-
lich sind. Was Nicole Schwindt: Maximilians Lieder. Weltliche Musik in deutschen Landen um 1500. 
Kassel 2018, S. 76, für die höfischen Damen im Umkreis Maximilians I. festhält, dass man nämlich 
über „das – eigentlich naheliegende – eigene Singen der Hofdamen im Frauenzimmer [so wenig] 
erfährt […], dass man die Frage stellen muss, ob es tatsächlich stattgefunden hat“, dürfte die all-
gemeine historische Quellenlage widerspiegeln. Vgl. auch ebd., S. 79, 86 u.  ö. Etwas verbreiteter sind 
bildliche Darstellungen gemeinsamen Singens, vgl. ebd., S. 113–154.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-002


40   Ludger Lieb

1 �Minnerede und Liebeslied: Identität und 
Differenz

Das Hauptthema der Minnereden2 ist die zwischengeschlechtliche weltliche Liebe, 
die als außereheliche, passionierte Liebe konzipiert ist. Ihr Wesen und Sinn, ihre 
Regeln und Probleme werden in den Minnereden reflektiert, propagiert, beklagt 
und häufig mit verschiedenen Gesprächspartnerinnen und -partnern diskutiert. 
Minnereden haben einen Ich-Sprecher, der die ‚Rede‘ gewöhnlich dominiert und 
sich gerne auch als Verfasser der Minnerede inszeniert. Dieser Ich-Sprecher ist in 
der Regel männlich und kein neutraler Beobachter, sondern immer ein Liebender. 
Häufig treten Frauen in Minnereden als Kollektiv auf: eine Gemeinschaft mehrerer 
Personifikationen oder eine Gruppe von zwei oder mehr Frauen, denen das Ich 
begegnet. Aufgrund des strengen Verschwiegenheitsgebots bleiben alle Figuren, 
auch das Ich, in der Regel namenlos. Minnereden können sowohl Minneerzählungen 
als auch monologische Reden sein, die an die Geliebte, ans Publikum oder an andere 
Instanzen gerichtet sind.3 Bei den Minneerzählungen sind aber die narrativen 
Anteile „der erörternden Rede untergeordnet“ und haben in der Regel die Funktion, 
„Monologe oder Dialoge zu rahmen“.4 Minnereden sind also keine Minneromane 
und auch keine Mären. Die vielen narrativen Einleitungen inszenieren meist eine 
Schwelle in eine andere Welt, eine Welt des Gesprächs über die Liebe (besonders 

2 Grundlegend zur Erforschung der Minnereden: Minnereden. Auswahledition. Hg. von Iulia-
Emilia Dorobanţu, Jacob Klingner, Ludger Lieb. Berlin, Boston 2017, S. 2–8; Iulia-Emilia Dorobanţu, 
Jacob Klingner, Ludger Lieb (Hg.): Zwischen Anthropologie und Philologie. Beiträge zur Zukunft 
der Minneredenforschung. Heidelberg 2016, https://doi.org/10.11588/heibooks.11 (20.03.2024). Jacob 
Klingner, Ludger Lieb (Hg.): Handbuch Minnereden. Mit Beiträgen von Iulia-Emilia Dorobanţu, 
Stefan Matter, Martin Muschick, Melitta Rheinheimer und Clara Strijbosch. 2 Bde. Berlin, Boston 
2013; Stefan Matter: Reden von der Minne. Untersuchungen zu Spielformen literarischer Bildung 
zwischen verbaler und visueller Vergegenwärtigung anhand von Minnereden und Minnebildern 
des deutschsprachigen Spätmittelalters. Tübingen 2013 (Bibliotheca Germanica 59); Ludger Lieb, 
Otto Neudeck (Hg.): Triviale Minne? Konventionalität und Trivialisierung in spätmittelalterlichen 
Minnereden. Berlin, New York 2006 (Quellen und Forschungen zur Literatur und Kulturgeschichte 
40); Wolfgang Achnitz: Minnereden. In: Forschungsberichte zur Internationalen Germanistik. Ger-
manistische Mediävistik. Hg. von Hans-Jochen Schiewer unter Mitarbeit von Jochen Conzelmann. 
Bern 2003 (Jahrbuch für Internationale Germanistik C,6), S. 197–255; Ingeborg Glier: Artes amandi. 
Untersuchung zu Geschichte, Überlieferung und Typologie der deutschen Minnereden. München 
1971 (MTU 34).
3 Zu dieser Unterscheidung vgl. vor allem Wolfgang Achnitz: Kurz rede von guoten minnen / diu 
guotet guoten sinnen. Zur Binnendifferenzierung der sogenannten ‚Minnereden‘. In: Jahrbuch der 
Oswald von Wolkenstein-Gesellschaft 12 (2000), S. 137–149.
4 Ludger Lieb: Art. Minnerede. In: RLW, Bd. 2 (2000), S. 601–604, hier S. 601.

https://doi.org/10.11588/heibooks.11


Erzählter geselliger Sang   41

beliebt sind daher Spaziergangseinleitungen, Ausritte zur Jagd oder Träume). 
Typisch für Minnereden ist auch der oft plakative Einsatz rhetorischer Stilmittel 
(Allegorien und Allegoresen, Aufzählungen, Kataloge, geblümter Stil usw.). Min-
nereden sind stark von Wiederholungen der Argumente, der rhetorischen Figuren 
und Darstellungsformen geprägt.5 Offenbar ging es den meisten Verfasserinnen 
und Verfassern der Texte weniger um Originalität als um Partizipation an einem 
Diskurs über die Minne. So erscheint diese Tradition als autopoietisches System, 
d.  h. Minnereden beziehen sich implizit auf sich selbst und scheinen sich immer 
weiter fortzuzeugen.

Wenn man sich klarmacht, dass die Entstehung der Minnereden im Wesent
lichen ins vierzehnte und fünfzehnte Jahrhundert fällt, dann kann man vereinfacht 
sagen, dass die Minnereden den Minnesang des zwölften und dreizehnten Jahr-
hunderts ablösen, dass sie die Tradition des Minnesangs mit anderen Mitteln fort-
setzen.6 Vom Inhalt her und von der Sprechsituation ähneln die Minnereden dem 
Minnesang – und ‚Fortsetzung mit anderen Mitteln‘ meint: War der Minnesang zum 
Singen gemacht, setzen die Minnereden eher auf Schriftlichkeit, Lesen und Vor-
lesen. Minnereden sind jedenfalls nicht sangbar, sie sind in der Regel in Reimpaar-
versen abgefasst, nicht in Strophen gegliedert und teilweise auch sehr umfangreich 
(bis zu mehreren Tausend Versen).

Im Vergleich zum Minnesang des zwölften und dreizehnten Jahrhunderts 
könnte man die Minnereden als eine sekundäre Gattung bezeichnen. Wie aber ver-
halten die Minnereden sich zu der zeitgleich entstehenden und gepflegten lyrischen 
Liebesdichtung? Das ist schon deshalb nicht leicht zu beantworten, weil beide Text-
korpora keinesfalls eine homogene Gruppe bilden und zudem sehr umfangreich 
überliefert sind: Mit ca. 600 Texten und weit über 100 Handschriften stellen die 
Minnereden eine der umfangreichsten deutschsprachigen Gattungen des Spätmit-
telalters dar.7 Liebeslieder sind ebenfalls unter allen Liedern des Spätmittelalters 
und der frühen Neuzeit die häufigste Gattung mit einer immer noch unüberschau-

5 Vgl. hierzu Ludger Lieb: Eine Poetik der Wiederholung. Regeln und Funktionen der Minnerede. 
In: Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150–1450. DFG-Symposion 2000. Hg. von Ursula 
Peters. Stuttgart, Weimar 2001 (Germanistische Symposien. Berichtsbände 23), S. 506–528; Ludger 
Lieb, Peter Strohschneider: Zur Konventionalität der Minnerede. Eine Skizze am Beispiel von 
des Elenden Knaben ‚Minnegericht‘. In: Literatur und Wandmalerei II. Konventionalität und Kon-
versation. Burgdorfer Colloquium 2001. Hg. von Eckart Conrad Lutz, Johanna Thali, René Wetzel. 
Tübingen 2005, S. 109–138.
6 Glier (Anm. 2), S. 24–27. Vgl. auch die sehr gute Darstellung des nicht einfachen Zusammen-
hangs von Minnesang und Minnerede bei Jan Mohr: Minne als Sozialmodell. Konstitutionsformen 
des Höfischen in Sang und ‚rede‘ (12.–15. Jahrhundert). Heidelberg 2019 (Studien zur historischen 
Poetik 27), S. 339–361.
7 Inzwischen umfassend erschlossen in Klingner, Lieb: Handbuch Minnereden (Anm. 2).



42   Ludger Lieb

baren Überlieferung: Die Zahl der unterschiedlichen Lieder wie auch der Hand-
schriften und Drucke geht jedenfalls in die Tausende!8 

Unter drei Aspekten lässt sich nun die Identität und Differenz von Minnerede 
und Liebeslied gut zeigen:
1.	 Überlieferung: Es gibt reine Minneredenhandschriften und es gibt reine Lieder-

handschriften (und später gedruckte Liederbücher). Es gibt aber auch (vor 
allem im fünfzehnten Jahrhundert) zahlreiche Handschriften, die sowohl Lie-
beslieder als auch Minnereden überliefern (Mischüberlieferung). Man kann 
daraus schließen, dass die beiden Gattungen als distinkt wahrgenommen, 
zugleich aber auch als zusammengehörend oder verwandt gedacht wurden. 
Allerdings markiert der Buchdruck hier eine klare Zäsur: Zwar gibt es einige 
wenige Minnereden (vor allem umfangreichere und mit Autornamen überlie-
ferte), die auch in den Buchdruck gelangen,9 mir ist aber kein Druck bekannt, 
der Minnereden und Liebeslieder mischt. 

8 Ein Überblick über die deutschsprachige Liedproduktion des vierzehnten bis sechzehnten Jahr
hunderts ist nicht leicht zu gewinnen, weil ein übergreifendes Repertorium fehlt. Auch ist die 
Zusammenarbeit von Musikwissenschaftler:innen und Germanist:innen in diesem Bereich noch 
nicht optimal. Die wichtigsten Editionen, Dokumentationen, Überblicke und Forschungen finden 
sich hier, wobei ich die zahlreichen, noch heute zu benutzenden Ausgaben und Anthologien aus 
dem neunzehnten Jahrhundert (etwa Eitner: Das Deutsche Lied des fünfzehnten und sechzehn-
ten Jahrhunderts; Erk/Böhme: Der Deutsche Liederhort) übergehe: Schwindt (Anm. 1); Burghart 
Wachinger: Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen Lyrik. Berlin, 
New York 2011; Berliner Liedflugschriften. Katalog der bis 1650 erschienenen Drucke der Staats-
bibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, bearb. von Eberhard Nehlsen. Hg. von Gerd-Jo-
sef Bötte, Annette Wehmeyer, Andreas Wittenberg. 3 Bde. Baden-Baden 2008, 2009 (Bibliotheca 
Bibliographica Aureliana 215–217); Horst Brunner: Das deutsche Lied im 16. Jahrhundert. In: Ders., 
Annäherungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 
2008 (Philologische Studien und Quellen 210), S. 313–335; Gert Hübner (Hg.): Deutsche Liebeslyrik 
im 15. und 16. Jahrhundert. Amsterdam, New York 2005 (Chloe. Beihefte zum Daphnis 37); Michael 
Zywietz, Volker Honemann, Christian Bettels (Hg.): Gattungen und Formen des europäischen 
Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Münster u.  a. 2005 (Studien und Texte zum Mittelalter und 
zur frühen Neuzeit 8); Nicole Schwindt: Musikalische Lyrik in der Renaissance. In: Musikalische 
Lyrik. 2 Bde. Hg. von Hermann Danuser. Bd. 1: Von der Antike bis zum 18.  Jahrhundert. Laaber 
2004 (Handbuch der musikalischen Gattungen 8,1), S. 137–254; David Fallows: A catalogue of poly-
phonic songs 1415–1480. Oxford 1999; Das Tenorlied. Mehrstimmige Lieder in deutschen Quellen 
1450–1580. Hg. vom Deutschen Musikgeschichtlichen Archiv, Kassel, und vom Staatlichen Institut 
für Musikforschung Preussischer Kulturbesitz, Berlin. Zusammengestellt und bearb. von Norbert 
Böker-Heil, Harald Heckmann und Ilse Kindermann. Kassel, Basel, London 1979–1986 (Catalogus 
musicus 9–11); Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts. 4 Bde. Hg. von Thomas 
Cramer. München 1977–1985.
9 Vgl. Jacob Klingner: Minnereden im Druck. Studien zur Gattungsgeschichte im Zeitalter des 
Medienwechsels. Berlin 2010 (Philologische Studien und Quellen 226).



Erzählter geselliger Sang   43

2.	 Autorschaft: Mit den Liebesliedern des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhun-
derts kommen die Minnereden darin überein, dass sie überwiegend anonym 
überliefert sind: Das gilt vor allem für die massenweise produzierten kürzeren 
und mittellangen Minnereden: Offenbar eignen sich beide Gattungen nicht für 
die Präsentation, für die Ausstellung einer Autorschaft. Diese Texte wollen sich 
gerade nicht aus dem Traditionsstrom herausheben, sondern ihn weiterführen, 
sich gleichsam in ihn ‚einschreiben‘ oder ‚einsingen‘.10 Das hängt auch zusam-
men mit dem dritten Aspekt. 

3.	 Sprechsituation: In beiden Gattungen gibt es eine starke Dominanz einer Ich-
Rolle. Man könnte annehmen, dass diese Dominanz der Ich-Rede von einer 
Individualität oder einer Gestaltung des Subjekts zeugen würde, dass darin sich 
ein Autorprofil zeige. Doch das Gegenteil scheint der Fall. Und auch hier führen 
die Minnereden und das Liebeslied den klassischen Minnesang weiter: Die Ich-
Rolle stellt sich nämlich im Wesentlichen als exemplarische Rolle dar, in der 
sich im Prinzip jeder Rezipient wiederfinden kann. Glier nennt das „Ich“ der 
Minnereden „eine literarische Hohlform“.11 Hier kommt nun auch die Gesellig-
keit ins Spiel: Es gibt mehrere Indizien, die dafür sprechen, dass viele Minnere-
den nicht oder nicht nur für die intime Kommunikation der Liebenden gedacht 
sind, sondern dass sie Ausweis einer Fähigkeit zur regelhaften öffentlichen 
oder wenigstens halb-öffentlichen Kommunikation über Liebesdinge sind. In 
ihrer ganzen Machart zielen Minnereden auf Anschlusskommunikation,12 d.  h. 
das Gesellige ist ihnen eingeschrieben, man trägt tendenziell reihum vor,13 

10 Ludger Lieb: Minne schreiben. Schriftmetaphorik und Schriftpraxis in den ‚Minnereden‘ des 
späten Mittelalters. In: Schrift und Liebe in der Kultur des Mittelalters. Hg. von Mireille Schnyder. 
Berlin, New York 2008 (TMP 13), S. 191–220, hier bes. S. 200  f. und 219  f. (Vergleich von Minnesang und 
Minnerede); Ludger Lieb, Otto Neudeck: Zur Poetik und Kultur der Minnereden. Eine Einleitung. 
In: Triviale Minne? Konventionalität und Trivialisierung in spätmittelalterlichen Minnereden. Hg. 
von dens. Berlin, New York 2006 (Quellen und Forschungen zur Literatur und Kulturgeschichte 40), 
S. 1–17, hier S. 10–12; Otto Neudeck: Integration und Partizipation in mittelhochdeutschen Minnere-
den. Zu ästhetischen Kriterien der modernen Literatur. In: Scientia Poetica 9 (2005), S. 1–13; Ludger 
Lieb: Umschreiben und Weiterschreiben. Verfahren der Textproduktion von Minnereden. In: Text-
typ und Textproduktion in der deutschen Literatur des Mittelalters. Hg. von Elizabeth Andersen, 
Manfred Eikelmann, Anne Simon. Berlin, New York 2005 (TMP 7), S. 143–161, hier S. 154  f.
11 Glier (Anm. 2), S. 394  f.
12 Vgl. Ludger Lieb, Peter Strohschneider: Die Grenzen der Minnekommunikation. Interpreta
tionsskizzen über Zugangsregulierungen und Verschwiegenheitsgebote im Diskurs spätmittelalter-
licher Minnereden. In: Das Öffentliche und Private in der Vormoderne. Hg. von Gert Melville, Peter 
von Moos. Köln, Weimar, Wien 1998 (Norm und Struktur 10), S. 275–305.
13 Das dürfte kaum überraschend sein, denn eine „Erzählung im geselligen Kreis kommt selten 
alleine vor“ (Johannes Schwitalla: Erzählen als die gemeinsame Versicherung sozialer Identität. 
In: Zwischen Festtag und Alltag. Zehn Beiträge zum Thema ‚Mündlichkeit und Schriftlichkeit‘. Hg. 



44   Ludger Lieb

und zwar nicht in dem Sinne, dass es einen professionellen Dichter gibt, einen 
‚Autor‘ im emphatischen Sinn, der seine ‚Werke‘ präsentiert, sondern der Ich-
Sprecher spricht in eine gesellige Situation hinein, in eine Gruppe, die aus 
potenziellen Sprechern besteht. Ähnliches ist auch bei Liebesliedern zu beob-
achten. 

Ich möchte diese ‚Neigung zur Geselligkeit‘ von Minnereden und Liebesliedern an 
wenigen Beispielen14 illustrieren. Die Minnerede Der rote Mund (B1)15 endet mit 
folgenden Versen (V. 337–350):

Hiemit wil ich gedagen
Und ein andern laßen sagen,
Dem sein wort und sein schimpff
Und sein geberd und sein glimpff
Michels baß dann mir zimt
Und den man gerner vernimpt.
Wann solt ir durch mich tummen
Werden also zu stummen,
So ist beßer, ich sweig eine
Und reden alle gemeine.
Nu habt ir wol gelusnet mir.
Wenn ir wolt, so sagt auch ir.
Dorzu ich wol sweigen kan.
Wer nu wol, der heb an […].

von Wolfgang Raible. Tübingen 1988 [ScriptOralia 6], S. 111–132, hier S. 123). Grundsätzlich zur Gesel-
ligkeit in Mittelalter und Früher Neuzeit: Caroline Emmelius: Gesellige Ordnung. Literarische Kon-
zeptionen von geselliger Kommunikation in Mittelalter und Früher Neuzeit. Berlin, New York 2010 
(Frühe Neuzeit 139).
14 Die im Folgenden in Klammern je nach dem Titel einer Minnerede angegebenen Nummern 
beziehen sich auf Klingner, Lieb (Anm. 2). „B“ steht für Tilo Brandis, der diese Nummern erstmals 
eingeführt hat (Tilo Brandis: Mittelhochdeutsche, mittelniederdeutsche und mittelniederländische 
Minnereden. Verzeichnis der Handschriften und Drucke [MTU 25]. München 1968), und „Z“ für Zu-
satznummern, also für Texte, die Brandis noch nicht kannte oder nicht verzeichnete.
15 Minnereden. Auswahledition (Anm. 2), Nr. 1. Vgl. zu diesem Text vor allem Michael Walten-
berger: Diß ist ein red als hundert. Diskursive Konventionalität und imaginative Intensität in der 
Minnerede Der rote Mund. In: Visualisierungsstrategien in mittelalterlichen Bildern und Texten. 
Hg. von Horst Wenzel und C. Stephen Jaeger. Berlin 2006 (Philologische Studien und Quellen 195), 
S. 248–274.



Erzählter geselliger Sang   45

Dementsprechend heißt es zu Beginn der Minnerede Traum von erfüllter Liebe 
(B399, V. 1  f.):16

In gesellschaft wil ich hie verjehen,
Was mir eines nachtes ist geschehen […].

In diesen metatextuellen Äußerungen geht es nicht um geselliges Singen, aber doch 
um ein geselliges Reden über die Liebe, das offenbar einen denkbaren performati-
ven Rahmen für diese Texte darstellt. Die Geselligkeit – das sollte dabei nicht verges-
sen werden – ist immer auch eine exklusive, denn es sind die Minnenden selbst, die 
sich hier zusammentun und über Dinge sprechen, über die eigentlich nicht geredet 
werden darf, und die in dieser exklusiven Minne-Geselligkeit geradezu die Minne 
selbst erfahrbar und sichtbar werden lassen.17

Als Beispiel, wie Geselligkeit und Singen thematisch in ein Lied eingedrungen 
sind, diene das Lied vom Kränzelsingen (Ein huebsch new Lied / Wie man vmb ein 
Krantz singet [1560]).18 Es stammt aus dem fünfzehnten Jahrhundert, ist aber erst in 
einem Druck von 1560 überliefert. Es ist auch deswegen ein einigermaßen bekann-
tes weltliches Lied, weil Martin Luther es als Grundlage für seine geistliche Kontra-
faktur Vom Himmel hoch da komm ich her nutzte.19 Nach der Inszenierung eines 
ersten Sänger-Ichs, das aus einer fremden Welt kommt (JCh kumm auß fremden 
landen her | Vnd bring euch vil der newen mr), soll eine Art Sängerwettstreit um 
einen Blumenkranz stattfinden. Das geschieht, indem wechselseitig (Scherz-)Fragen 
gestellt und beantwortet werden.20 Der überlieferte Liedtext stellt dabei offenbar 

16 Minnereden. Auswahledition (Anm. 2), Nr. 42. Die Minnerede ist in zwei Handschriften überlie
fert und wohl nach 1450 entstanden.
17 Vgl. Ludger Lieb: Seeing Love in the World of Lovers. Late Medieval Love Literature as a Fulfill-
ment of Gottfried’s Tristan? In: Visuality and Materiality in the Story of Tristan and Isolde. Hg. von 
Jutta Eming, Ann Marie Rasmussen, Kathryn Starkey. Notre Dame 2012, S. 83–104, bes. S. 95–99. Vgl. 
auch Glier (Anm. 2), S. 180  f. und Klingner (Anm. 9), S. 250–252.
18 Text zitiert nach dem Nürnberger Druck von Valentin Neuber (1560): Ein huebsch new || Lied / 
Wie man vmb ein || Krantz singet.|| (Berlin, SBB-PK, Yd 9843). Vgl. auch Deutscher Liederhort. 
Auswahl der vorzüglicheren Deutschen Volkslieder, nach Wort und Weise aus der Vorzeit und 
Gegenwart gesammelt und erläutert von Ludwig Erk. Nach Erk’s handschriftlichem Nachlasse und 
auf Grund eigener Sammlung neubearbeitet und fortgesetzt von Franz M. Böhme. 3 Bde. Leipzig 
1893–1894. Nachdruck Hildesheim 1963, Bd. 3, Nr. 1062.
19 http://www.liederlexikon.de/lieder/vom_himmel_hoch_da_komm_ich_her (20.03.2024).
20 Dies ist womöglich eine Singschulen-Kontrafaktur und als Brauch den Meistersingern abge-
lesen, die um den Kranz singen (den Ehrenkranz/den Kranz der kunst/der meisterschaft). Die 
Strategie der Rätselfrage ist im Sängerstreit der Sangspruchdichter/Meistersinger als Mittel zur 
Abprüfbarkeit von Wissen geradezu topisch.

http://www.liederlexikon.de/lieder/vom_himmel_hoch_da_komm_ich_her


46   Ludger Lieb

eine Art Partitur für die Aufführung eines solchen Kränzelsingens dar. Das Lied 
wird jedenfalls nicht von einem Sänger allein gesungen, sondern von mehreren 
Sängern, die in verschiedene, vom Text vorgegebene Rollen schlüpfen. So ist es im 
Lied selbst auch vertextet (V. 13–34):

Mit lust trit ich an disen ring
Gott grß mir alle Burgers Kind […]
Jst kein [irgendein] singer vmb disen kreiß
Der mich wol hrt vnd ich nicht weiß
Derselbig thu sich nit lang besinnen
Vnd thu bald zu mir einher springen. […]

Kanstu mirs singen oder sagen
Das Krentzlein solt du gewunnen haben
Darumb wil ich jetz stille stan
Vnd den Singer zu mir einher lan.

Spätestens an dieser Stelle muss ein neuer Sänger auftreten, entsprechend ist das 
auch im Druck angezeigt: Ein ander Singer (‚Überschrift‘ vor V. 35): MJt lust trit ich 
an dise stat […] (V. 35). Anschließend ab V. 121 folgen in diesem Druck noch sechs 
weitere Textblöcke mit je vier bis acht Versen: Es sind insgesamt drei Rätselfragen 
und drei Antworten – diese Fortsetzung wird in den Editionen21 übrigens gerne 
weggelassen. Dabei ist dieser Anhang für die Performanz besonders bezeichnend, 
weil er offensichtlich alternative Rätselfragen und dazu passende Antworten prä-
sentiert. Der Text wird hier also zu einem Archiv oder einem Zettelkasten, aus dem 
man sich bedienen kann, und lädt – ähnlich wie die Minnereden – dazu ein, weiter 
zu dichten und neue Fragen und Antworten zu erfinden.

21 Vgl. https://www.volksliederarchiv.de/ich-kumm-aus-fremden-landen-her/ (20.03.2024):
„a) Fliegendes Blatt Ein hübsch new Lied. Wie man umb ein Krantz singet – am Ende, gedruckt zu 
Nürnberg, durch Valentin Rewer. o.  J. (um 1550–70) darnach der Text durch Erk im Wunderhorn 4, 
265, Liederhort S. 342 und hier.
b) Fliegendes Blatt Ein hübsch new Lied Wie man umb ein Krantz singt Holzschnitt: Ein Singer, den 
Kranz aufhebend, zwischen zwei bekränzten Frauen. Am Schluß des Textes T. B. S. – Thiebolt Berger 
in Straßburg um 1570. Darnach bei Uhland Nr. 3. Bis auf einzelne Worte und einige südd. Sprach-
form [sic!] (lin statt lein, Krantzlin, Jungfrewlin) ist der Text gleich mit dem in a.
c) Liederbuch des Paul von der Aeltst 1602, Nr. 62. Mit vielen Varianten und Einschiebseln, die uns 
keiner Beachtung wert schienen. Spätere Verlängerung des Textes in allen 3 Quellen hat anderen 
Versbau und ist von Uhland wie auch hier weggelassen.“ (Hervorhebung von LL).

https://www.volksliederarchiv.de/ich-kumm-aus-fremden-landen-her


Erzählter geselliger Sang   47

2 �Die Thematisierung von geselligem Singen in 
Minnereden

Im Folgenden stelle ich mehrere Passagen aus Minnereden vor, in denen von gesel-
ligem Singen erzählt wird.22 Unter vier Kategorien wurden diese Beispiele analysiert:
1.	 Sängerrolle (Frage: Wer singt?): Ich habe prinzipiell nur Beispiele für kollekti-

ves Singen berücksichtigt, deswegen geht es im Folgenden weniger um einzelne 
Sängerinnen und Sänger. Doch auch die Kollektive unterscheiden sich erheb-
lich, mal sind es Frauen-, mal Männer-Gruppen, mal gibt es Vorsänger usw.

2.	 Rezipientenrolle (Frage: Wer hört zu?): Auch in Fällen, in denen gemeinsam 
gesungen wird, kann es Zuhörende geben, Rezipient:innen, die aus welchen 
Gründen auch immer nicht mitsingen. Besonders interessant scheinen Fälle 
zu sein, in denen zuerst allein oder in kleineren Gruppen gesungen wird und 
dann gemeinsam.

3.	 Inhalt der Lieder (Frage: Wovon wird gesungen?): Während in der Lied-Über-
lieferung in der Regel immer die Liedtexte vorhanden sind, was deren Relevanz 
suggeriert, scheinen die Belegstellen aus den Minnereden den Liedtexten keine 
dementsprechende Bedeutung zuzumessen. Es ist daher allererst zu fragen, ob 
überhaupt etwas vom Inhalt gesagt wird, ob es nur um Klang und Musik oder 
auch um die Semantik der Lieder geht.

4.	 Funktionen (Frage: Wozu wird gesellig gesungen?): Es wird sich zeigen, dass 
diese Frage eine Vielfalt möglicher Funktionen sichtbar werden lässt: Reprä-
sentation, Integration, Verführung, Ausgrenzung, Werbung usw.

Nach einer Sichtung und Ordnung der Belegstellen haben sich folgende Typen von 
geselligem Singen herauskristallisiert, die ich im Folgenden an einigen Beispielen 
illustrieren möchte:
I: Singende Gruppen von Männern und Frauen
II: Vorsingen (Mann) und Mitsingen (Frauen)
III: Gruppe singender Frauen, die einen Mann adressieren
IV: Ausgrenzung eines Einzelnen aus der Gruppe der Singenden
V: ‚Neues Singen‘ als Problem

22 Die Repräsentativität der Ergebnisse ist leider dadurch geschwächt, dass für die Analyse nicht 
das gesamte Minnereden-Textkorpus von weit über 100 000 Versen durchsucht werden konnte, 
sondern vornehmlich mit den Zusammenfassungen und Registern von Klingner, Lieb (Anm. 2) 
gearbeitet wurde, die jedoch aufgrund der Notwendigkeit einer überblicksartigen Darstellung und 
Nacherzählung der einzelnen Minnereden längst nicht alle Belegstellen für ‚singen‘ verzeichnen. 
Es wäre sicher lohnenswert, wenn auch aufwändig, die Analyse einmal auf Grundlage einer kom-
pletten Stellenerhebung durchzuführen.



48   Ludger Lieb

2.1 �Geselliges Singen I: Singende Gruppen von Männern und 
Frauen

Zu Beginn der Minnerede Des von Laber Lehren (B204)23 berichtet der Ich-Erzähler 
von einem höfischen Wunschleben, zu dem er mit seinem Gesellen kommt. Von 
einer Gruppe älterer und jüngerer Damen und Ritter heißt es (V. 57–63):

also die frawen und die chnaben
begunden alle churtzweil haben.
da tantzen, da singen, da springen,
was in mocht mt und fräud pringen.
da hett man anderthalb beginn,
das man sät von der werden minn.
die chundens also wol durchfissieren.

Das ist eine recht typische Stelle. Im Kontext höfischer Vergnügungen wird auch 
von kollektivem Singen berichtet. Es gibt aber keine herausgehobenen intradiege-
tischen Rezipientinnen und Rezipienten. Auch von einem Inhalt der Lieder erfährt 
man nichts. Die Funktion scheint sich in Performanz und höfischer Repräsenta-
tion zu erschöpfen. Singen wird in diesem und ähnlichen Texten wie Tanzen als 
eine der höfischen Praktiken verstanden, deren Semantik offenbar irrelevant ist. 
Dass es bei dem, was gesungen wird, nicht um den Inhalt geht, lässt sich hier gut 
an den letzten drei Versen ablesen: Es gibt nämlich auch (‚professionelle‘?) Teil-
nehmerinnen und Teilnehmer der Gesellschaft, denen es um Inhalte geht, aber die 
singen nicht, sondern reden: Sie sagen von der Minne und können die Minne auf 
elaborierte Weise durchfissieren (V. 63), also ‚durchleuchten‘ (womöglich tragen sie 
Minnereden vor).

Das folgende Beispiel möge dieselbe topische Erwähnung von Singen illustrie-
ren.

In der Minnerede Das weltliche Klösterlein (B440)24 kommentiert ein Diener 
des ‚Minne-Klosters‘ den klösterlichen Tagesablauf: Hie ist all morgen Ostertag | 

23 Zitiert nach: Zwölf Minnereden des Cgm 270. Hg. von Rosmarie Leiderer. Berlin 1972 (Texte 
des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit 27), S. 52–65; diese Minnerede ist in drei Hand-
schriften überliefert und wohl um 1450 in Augsburg entstanden. Ein Gespräch des Ich-Sprechers 
mit Hadamar von Laber wird von einer Klafferschelte und einer Erzählung höfischen Wunsch-
lebens gerahmt.
24 Text nach dem Druck: Das Weltlich Clsterlein […]. Simmern: Hieronymus Rodler [um 1535–
1539]; vgl. auch die textkritische Edition von Kurt Matthaei: Das weltliche Klösterlein und die 
deutsche Minne-Allegorie. Marburg 1907, S. 75–81; grundlegend Klingner (Anm. 9), S. 246–273, der 
auch die Situierung des Textes im Umkreis des Reichskammergerichts in Speyer sowie Autorschaft 



Erzählter geselliger Sang   49

Vnd alle abent Faßennacht (V. 280  f.). Imaginiert wird eine Zeit und Raum transzen-
dierende Gemeinschaft der Minnenden. Der Ich-Sprecher beobachtet diese Gemein
schaft, wie sie nach dem Essen in einem schönen Garten zu höfischer Kurzweil 
zusammenkommt (V. 257–262):

Darinn do treyb mann freuden vil/
Der ich nit aller nennen wil/
Mitt dantzen/ springen vnd hofirn/
Mit lauttenschlahen discantirn/
Vnd wen des dantzens leng verdroß/
Der lag dem andern inn die schoß

Erneut ist Singen eine der höfischen Vergnügungen, die nicht weiter herausgeho-
ben werden, unproblematisch erscheinen und deren textuelle Inhalte offenbar 
nicht relevant sind.

2.2 �Geselliges Singen II: Vorsingen (Mann) und Mitsingen 
(Frauen)

Eine Situation, in der nun verschiedene Rollen im gemeinsamen Singen auseinan-
dertreten, zeigt sich in der Minnerede Werbung des Freundes (B230).25 Eine Dame 
aus einer Hofgesellschaft sagt zu zwei Männern, die gerade zufällig im Wald auf die 
Gruppe der Damen gestoßen sind (V. 331–333):

So siczt vnd last vns singenn,
Wann ir wol handt verschuldent,
Das euch die frawen huldent.

und Bearbeitungen diskutiert. Die Minnerede ist jedenfalls um 1535–1539 ohne Autorangabe bei 
Hieronymus Rodler gedruckt worden und erscheint 1566 in einer Handschrift (B) der Zimmerischen 
Chronik (Stuttgart, WLB, Cod. Donaueschingen 580b), in der der Verfasser der Chronik, Froben 
Christoph von Zimmern (1519–1566), seinen Onkel Wilhelm Werner von Zimmern (1485–1575) als 
Urheber der Minnerede nennt. Die im Druck angegebene Datierung der Gründung des ‚Klösterleins‘ 
am 9. Mai 1472 wird als Indiz dafür gelesen, dass diese Minnerede oder eine verlorene Vorlage 
derselben bereits im fünfzehnten Jahrhundert entstanden ist. Vgl. auch Mohr (Anm. 6), S. 391–393.
25 Text nach: Elblin von Eselsberg. Hg. von Adelbert von Keller. Tübingen 1856 (Verzeichnis der 
Doctoren, welche die philosophische Facultät der königlich württembergischen Eberhard-Karls-
Universität Tübingen im Decanatjahre 1855 bis 1856 ernannt hat), S. 13–31; die angegebenen Va-
rianten stammen aus dem Cpg 313 der UB Heidelberg. Es handelt sich um ein Gespräch des Ich-
Sprechers und seines Freundes beim Ausritt, gefolgt von einer Hirschjagd und einer vom Freund 
unterstützten Minnewerbung um die Dame einer Hofgesellschaft (mit Liebesbrief).



50   Ludger Lieb

Nach dieser Aufforderung durch die Dame beginnt der Ich-Sprecher – so erzählt 
er – zu singen (V. 334–342):

Ich sang in, als ich beste kondt.
Manig hofflich rotter mundt
Tet mir do ein [Var. im cpg 313: darynn] halten,
Ich glaub, der dann det spaltten
Von mir mein leid vnd traurenn […]
Der hoffelich wonnen wernt schalle [Var. im cpg 313: Der höfflich wun vnd schal]
Konde nyemant vbel gefallen.

Ein Mann also singt den Damen ‚vor‘, er ‚singt ihnen‘ und sie respondieren, singen 
mit (wobei mir und offenbar auch dem cpg 313 ‚ein halten tun‘ [V. 336] nicht ver-
ständlich ist). Der Sänger erzeugt jedenfalls Resonanz bei und in den Frauen, denn 
wie auch immer man diese Stelle genau versteht: Entscheidend ist, dass der Mann 
erst allein singt und daraus ein gemeinsamer Gesang wird. Der Inhalt des Liedes 
oder der Lieder ist erneut offenbar nicht erwähnenswert. Allerdings ist die gen-
derspezifische Verteilung der Rollen interessant. Als Funktion des Singens lässt 
sich hier eine erste Annäherung des Mannes an die weiblichen Körper erkennen. 
Es kommt dementsprechend im weiteren Verlauf der Erzählung auch zu einer 
Werbung um die Dame. 

2.3 �Geselliges Singen III: Gruppe singender Frauen, die einen 
Mann adressieren

Das folgende Beispiel zeigt nun erstmals eine direkte Trennung von Sänger(inne)n 
und Rezipienten. Das ist ein dritter Typus von geselligem Singen: Eine Gruppe (in 
der Regel eine Gruppe Frauen) singt und das Ich ist Rezipient.

In der Minnerede Herz und Leib (B425)26 trifft das Ich auf eine Gruppe singen-
der Damen (V. 78–94 [fol. 153v]):

26 Die Minnerede ist vor 1464 entstanden. Ich zitiere nach der Handschrift: München, BSB, Cgm 
270, fol. 152v–158r. Eine kürzere Fassung (ähnlich auch in drei weiteren Handschriften) nach der 
Prager Handschrift ist ediert im Liederbuch der Clara Hätzlerin. Hg. von Carl Haltaus. Quedlinburg, 
Leipzig 1840 (Bibliothek der gesammten deutschen National-Literatur 8), S. 211–214 (Nr. II 47). Der 
Sprecher erzählt von seiner Begegnung mit sechs Minnepersonifikationen, die er wegen seines 
Liebesleids anklagt und die ihm am Ende einen Rat geben. Inseriert ist auch ein Dialog zwischen 
Herz und Körper des Sprechers.



Erzählter geselliger Sang   51

Da die frawen stotzlich [lies: stolzlich] sungen
So reht frischlich vnd auch fro
Quint quart Discant vnd octafo
Tönten27 si z allem fliß
Ich wont, ich wär im paradeiß
Wann ich hort uil süßer don
Vnd sach erscheinen englisch schon
Fraw venus sang z tantz
Ich want wol das so glantz
Gedön nit moht uolpringen
Sirena mit irem sußen singen
An weis vnd auch an wortt
Als ich erclencken hort [fol. 154r]
Was fraüd vnd wunn da wer
Da uon wär z sagen lange mär
Da nun der tantz ergieng
Ir ietlich mich da entpfieng

Der Ich-Sprecher bedankt sich im Folgenden. Frau Venus spricht ihn an und fragt, 
was ihn denn hierher in die Wildnis gebracht habe. Er sagt, er sei auf der Suche 
nach der Minne und wolle sich beschweren, weil er so an der Minne leide. – Der 
Ich-Sprecher singt in der zitierten Passage nicht mit, sondern ist Rezipient und 
offenbar auch Adressat des Singens. Zwar werden auch hier die Inhalte der Lieder 
nicht bekannt gemacht, obwohl immerhin die ‚Worte‘ genannt werden. Aber ent-
scheidend ist, dass das Singen der Frauen performativ berührend ist. Singen wird 
in diesem und ähnlichen Texten als eine auditive Form der Kontaktaufnahme kon-
zipiert. 

Im nächsten Beispiel, der Minnerede Der Liebende vor Frau Ehre (B435),28 wird 
dies noch plakativer gestaltet, indem die auditive Kontaktaufnahme mit visuellen 
Formen (‚Schauen, Blicken‘) korreliert wird. Höfische Damen, hier Frau Ehre und 
weitere Personifikationen, nehmen singend Kontakt auf und anschließend wird 
eine Dialogsituation hergestellt (V. 91–99):

Jch hortt auch lieplichen singen
Die czarten wip erclingen
Vsz rotem mundlin mangen clang
Das er durch myn oren drang

27 Die Handschrift hat hier die seltsame Form „Tonoten“.
28 Die Minnerede ist wohl um 1450 entstanden und in zwei Handschriften überliefert. In einem 
Gespräch eines verzagten Liebenden mit Frau Ehre rät diese ihm, sich der Geliebten zu offen-
baren. – Ich zitiere im Folgenden nach der Handschrift Heidelberg, UB, Cpg 313 von 1478, weil diese 
Stelle in der Berliner Handschrift fehlerhaft ist.



52   Ludger Lieb

Vnnd ward auch gesehen dick
Mit mangem augenplick
Der mir durch myn hertz ging
Dauon ich empfing
Frewd in mynem herczen.

Direkt anschließend sieht die Königin (Frau Ehre) den Ich-Sprecher und redet ihn 
an. Kollektives Singen und kollektives Blicken haben hier die Funktion, das indivi-
duelle Gesehen- und Angesprochenwerden vorzubereiten. 

2.4 �Geselliges Singen IV: Ausgrenzung eines Einzelnen aus der 
Gruppe der Singenden

Ein weiteres Beispiel zeigt nun gleichsam die gegenteilige Funktion: Statt Kontakt-
aufnahme und Integration wird das gesellige Singen einer Gruppe eingesetzt, um 
eine Figur auszugrenzen und zu bedrohen. In Hermanns von Sachsenheim Die 
Mörin (B466)29 wird Frau ‚Venus Minn‘ von ihrem Hofstaat umgeben und wirft dem 
Ich-Erzähler in einer Gerichtsverhandlung vor, er habe ihren Hof beleidigt und 
seinen Eid gebrochen. An einer Stelle dieses über weite Strecken parodistischen 
Textes30 berichtet der Sprecher (V. 572–575 und 614–619):

Nun schwend, was ich wunders spür
Von diser ungetrüwen diet:
Sie sungent allgemain ain liet
‚In Fenus nammen faren wir‘. […]
Da zoch dort her frow Venus Min
Mit ainr der aller grösten schar.
Ich main, es wer zway tusent par
Von aller handen menschen diet.
Ir sungen aber vil das liet,
Von dem ich vor gesprochen hon. […]

29 Hermann von Sachsenheim: Die Mörin. Hg. von Horst Dieter Schlosser. Wiesbaden 1974 (Deut-
sche Klassiker des Mittelalters. Neue Folge 3). – Diese Großform der Minnegerichtsdichtung ist 1453 
entstanden und in acht Handschriften und fünf Drucken überliefert. Der Ich-Sprecher (= Hermann) 
wird seiner Untreue wegen von einer dunkelhäutigen Dame angeklagt und am Ende freigelassen. 
Vgl. Mohr (Anm. 6), S. 335, 477–480.
30 Vgl. grundlegend Peter Strohschneider: Ritterromantische Versepik im ausgehenden Mittel-
alter. Studien zu einer funktionsgeschichtlichen Textinterpretation der ‚Mörin‘ Hermanns von 
Sachsenheim sowie zu Ulrich Fuetrers ‚Persibein‘ und Maximilians I. ‚Teuerdank‘. Frankfurt/M., 
New York 1986 (Mikrokosmos 14).



Erzählter geselliger Sang   53

Das kollektive Singen – quasi ein ‚Kreuzzugslied der Minne‘ – richtet sich hier gegen 
das Ich und wird als eine auditive Form der Ausgrenzung verstanden. Diese Funk-
tion des Singens zeigt sich wenig später erneut, als drei ‚Priester‘ den Koran [V. 680: 
Alcron] herbeitragen (V. 684–689):

Ob in so swebt ain wisser swann,
Dem wren füß und snabel rot.
Ich wais nit, wer im das gebot:
Er sang das aller fremst gesang,
Das solt bedütten minen gang,
Den ich zm td mst lyden da.

Die Fremdartigkeit und die exkludierende Wirkung des kollektiven Minne-Gesangs 
werden nun mit der – für das Ich und sein angenommenes Publikum – Fremdartig-
keit des muslimischen Glaubens und seiner Rituale (einschließlich des imaginier- 
ten priesterlichen Gesangs) kontaminiert und – als Teil der parodistischen Strate-
gie – zu einer kollektiven, religiös überhöhten Minne-Bedrohung des Ich verdichtet. 
Womöglich rekurriert Hermann von Sachsenheim hier auch auf die Thematik des 
‚neuen Singens‘, das den fünften und letzten Typus prägt. 

2.5 �Geselliges Singen V: Das ‚neue Singen‘ als Problem

Die letzten drei Beispiele thematisieren einen andersartigen geselligen Sang, für 
den die Minnereden den Begriff des ‚neuen Singens‘ prägen. Das Neue bezieht 
sich hier offenbar nicht so sehr auf die Form oder den Vortrag oder die Musizier-
praxis, sondern tatsächlich auf neue Inhalte. Zu Beginn der Minnerede Von treulo-
sen Männern (B294)31 unterhalten sich einige Damen, die als vollkommen höfisch 
bezeichnet werden, über die Minne und über das typische Verhalten der Männer 
(‚neues Singen‘ und Dichten). Die Damen – so berichtet das Ich – reden mit Sach-
verstand … (V. 20–29):

[…] So recht wol von der minn
Das ichz hort inneclichen gern
Sy saiten och den rechten kern
Von aller lieb wie der wär

31 Text zitiert nach: Lieder-Saal. Sammlung altdeutscher Gedichte. Hg. von Joseph Freiherr von 
Lassberg. Bd.  2, Nachdruck Hildesheim 1968, S.  419–429, Nr.  138. Die Minnerede Von treulosen 
Männern ist wohl Anfang des fünfzehnten Jahrhunderts entstanden und in acht Handschriften 
überliefert. Der Sprecher belauscht hier eine Gruppe von Frauen, die treulose Männer verfluchen.



54   Ludger Lieb

Jch vernam vil frömder mär
Der ich vor nit enwizzt
Si retten och wie gut list
Menger hett vff nüwez singen
Vnd wie von gutten dingen
Etlich tichten künden.

Wichtig für unsere Fragstellung ist, dass im weiteren Verlauf dieser Minnerede die 
Frauen darüber klagen, dass niemand die Ungerechtigkeit bedenke, dass Männer 
30 Geliebte haben könnten und immer noch geachtet würden, während Frauen 
schon ihre Ehre verlören, wenn sie einen einzigen Buhlen hätten. Dadurch wird die 
Aussage über das ‚neue Singen‘ (V. 27) und das Dichten (V. 29) deutlich in ein nega-
tives Licht gestellt. Offenbar geht es bei dem ‚neuen Singen‘ um die mit dem Singen 
transportierten Inhalte, um eine Liebeskonzeption, die der exklusiven höfischen 
Minne zuwiderläuft.

Dies bestätigt auch die Minnerede Lob der ritterlichen Minne (B472),32 die 
bereits vor 1350 entstanden und unikal im sog. Hausbuch des Michael de Leone 
(München, UB, 2 ° ms 731) überliefert ist. Hier kommt das Ich zu einem Einsiedler, 
mit dem es u.  a. über die neuesten Praktiken des Minnedienstes spricht und diese 
deutlich kritisiert (V. 211–217):

Der gotes ritter sprach z mir
Ich weste gern vn ist min gir
Ze wizzen m dise diet
Die nv singen die krumen liet
Vnd frauwen dienen mit geschrei
Wie ir iust vnd ir turnei
Sie geordinieret vnd gestalt.

Hier wird das aktuelle (V. 214: nu) Singen eindeutig negativ bewertet. Womöglich ist 
‚krumme Lieder‘ (V. 214) auch ein terminus technicus. In jeden Fall sind diese Lieder 
offenbar falsch und unhöfisch, so wie es falsch und unhöfisch ist, den Damen mit 
Geschrei zu dienen und beim Turnier nur Schaukämpfe zu veranstalten usw. 

Bei diesem Phänomen des ‚neuen Singens‘ ist schließlich zu beobachten, 
dass geselliges Singen auch zur Verführung (des Mannes durch die Frau) und zur 

32 Text zitiert nach Friedrich Heinrich von der Hagen: Klagegedicht auf Herzog Johannes von 
Brabant. In: Hagens Germania 3 (1839), S. 116–130. Der Text ist wieder abgedruckt in: Politische 
Lyrik des deutschen Mittelalters. Hg. von Ulrich Müller. Bd. 1. Göppingen 1972 (GAG 68), S. 164–174. 
Es handelt sich um eine Preis- und Ehrenrede mit ausführlicher Tugendklage des Sprechers und 
namentlicher Nennung von neun vorbildlichen Rittern.



Erzählter geselliger Sang   55

Werbung für eine neue Minnekonzeption eingesetzt werden kann. In der Minne-
rede Der Frau Venus neue Ordnung (B356)33 lässt Frau Venus in einem ‚Brief‘ neue 
Regeln der Minne mitteilen.34 Bevor diese aber im Text ausformuliert werden, trifft 
der Ich-Sprecher – am Ende der gattungstypischen Spaziergangseinleitung – auf 
zwei Frauen, die zufällig vorbeigeritten kommen. Er setzt sich bei einer der beiden 
mit aufs Pferd und sie reiten zu einer Quelle. An diesem locus amoenus sitzen sie ab 
und die beiden Frauen beginnen zu singen (V. 82–99):

Die frauen begunden auch zu singen
Ein hof lied von der Neüen lieb
Was sie wer vnd warauf sie blib
Die ain der andern tenorirt
Darüber die ander tischandirt
Mit quinten vnd mit quarten
Do die frauen vil zarten
Das liedlein ausgesungen do
Sie sprachen zu mir pis auch fro
Sing vns auch ettwas oder sag
Das vns destermynder hie betrag
Ich sprach das thett Ich werlich gern
West Ich von hübschen meren
Das euch lieplich zu hören wer
Die ein sprach wo steet hin dein beger
Oder pist du In deinem leben
Von der alten lieb vmbgeben
Oder von der Newen

Der Sprecher kann auf diese Fragen nichts antworten, fragt vielmehr seinerseits 
nach, was dieses ‚Neue‘ denn sei. Ab hier erweist sich nun, dass es bei dem ‚Hoflied 
von der Neuen Liebe‘ (V. 83) tatsächlich inhaltlich um eine neue Minnekonzeption 
geht. Der Sprecher kann aber nichts Entsprechendes singen und will es schließ-

33 Diese Minnerede ist wohl um 1400 entstanden und in acht Handschriften mit auffallend großer 
Varianz überliefert. Ich zitiere im Folgenden nach der Edition der erweiterten Fassung B356b, die 
ausschließlich in der Handschrift München, BSB, Cgm 439 (fol. 54v–63r) überliefert ist: Fastnacht-
spiele aus dem fünfzehnten Jahrhundert. Hg. von Adelbert von Keller. Bd. 3. Stuttgart 1853 (Biblio-
thek des Litterarischen Vereins in Stuttgart 30), S. 1407–1416. Vgl. zu diesem Text Matter (Anm. 2), 
S. 121–124, sowie Lieb: Umschreiben und Weiterschreiben (Anm. 10), S. 153  f.
34 Der Inhalt der Urkunde wird in der Minnerede wörtlich zitiert. „Frauen und Männern ist es ab 
sofort erlaubt, drei Geliebte zu haben, um den Orden der Minne etwas leichter zu machen. Jeder 
Geliebten soll man vormachen, sie sei die einzige; man darf sich aber nicht beklagen, wenn die 
Geliebte dasselbe tut. Die Liebenden sollen nicht ständig einander hinterherlaufen und sich nicht 
kontrollieren.“ Klingner, Lieb (Anm. 2), S. 558.



56   Ludger Lieb

lich auch nicht. Eine Integration in die singende Gemeinschaft und damit eine Ver-
führung des Mannes zu diesem erleichterten Liebesleben gelingt nicht. An dieser 
Gesangsszene ist bemerkenswert, dass nur zwei Personen gemeinsam singen, das 
denkbar kleinste Kollektiv, weil dieses gesellige Singen offenbar noch keine größere 
Gemeinschaft zusammenbindet. Der Mann als Rezipient wäre nun einer, um den 
sich die Gemeinschaft der Singenden erweitern könnte. Aber er, der sich damit 
natürlich auch moralisch selbst legitimiert, kann nicht vereinnahmt werden für 
das, was im Hoflied der Neuen Liebe vertextet ist. Dass die Frauen den Sprecher 
vereinnahmen wollen, sieht man übrigens auch schon symbolisch am gemein-
samen Reiten auf dem Pferd und daran, dass später der angeblich neue Konsens 
durch ein juristisches Schriftstück legitimiert wird. Über das gemeinsame Singen 
soll Konsens hergestellt werden. Das Singen hat hier also eine appellative Funktion, 
es dient der Kontaktaufnahme und fordert Resonanz. 

Die heute vielleicht geläufigste Form des Singens, eine musikalische Aufführung 
vor einem Publikum, wird in den Minnereden nicht greifbar. Stattdessen zeigen die 
Belegstellen eine Vielfalt unterschiedlicher Funktionen und Wahrnehmungen von 
geselligem Singen, die vielleicht am ehesten darin übereinkommen, dass geselliges 
Singen eine gesellschaftliche Wirklichkeit herstellt. Insbesondere für den Einzelnen 
im Verhältnis zu einer Gruppe scheint geselliges Singen ein Potenzial von Integra-
tion und Ausgrenzung, von Werbung, Verführung und Selbstbehauptung zu akti-
vieren. 



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-003

Anja Becker
Gesellige Minnegaben? 
Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten 
Jahrhunderts (mit einem Ausblick auf 
geistliche Neujahrsgrüße) 
Das erste Gedicht, das der siebenjährige Goethe für seine Großeltern schrieb, war 
ein Neujahrslied.1 Obwohl sich viele bedeutende Dichter der deutschen Literatur-
geschichte poetisch mit dem Jahreswechsel auseinandergesetzt haben – einschlä-
gige Anthologien versammeln Gedichte etwa von Opitz, Gryphius, Lessing, Schiller, 
Droste-Hülshoff, Rilke, Brecht und Ulla Hahn2 –, hat die germanistische Forschung 
es bislang versäumt, eine Rekonstruktion der Gattung vorzulegen.3 Ein neuerer 
Beitrag von Nicolas Detering, der Zeitregime in Neujahrsgedichten des achtzehnten 
Jahrhunderts untersucht, betont zwar einleitend den Facettenreichtum der Gattung 
und blickt dabei auch auf die beiden Jahrhunderte zuvor zurück,4 das Mittelalter 
streift Detering in seinen Ausführungen jedoch lediglich, was bedauerlich ist, da 
die Gattung hier ihren Ausgang nimmt. Diese Anfänge im späten vierzehnten und 
beginnenden fünfzehnten Jahrhundert sind Gegenstand meines Beitrags, der sich 
als Baustein zu einer noch zu schreibenden Geschichte der Gattung ‚Neujahrslyrik‘ 
versteht. Er kann und will nicht mehr sein als ein erster Versuch, schon deshalb, 

1 Johann Wolfgang Goethe: Bei dem erfreulichen Anbruche des 1757. Jahres wollte seinen hoch-
geehrtesten und herzlichgeliebten Großeltern die Gesinnungen kindlicher Hochachtung und Liebe 
durch folgende Segenswünsche zu erkennen geben deroselben treugehorsamster Enkel Johann 
Wolfgang Goethe. In: Ders.: Sämtliche Werke. Hg. von Karl Eibl. Bd. I. 1: Gedichte 1756–1799. Frank-
furt a.M. 1987, S. 15  f. Ein weiteres Neujahrsgedicht widmet der elfjährige Goethe ebenfalls seinen 
Großeltern, vgl. ebd., S. 16  f.
2 Vgl. z.  B. Norbert Schachtsiek-Freitag (Hg): Silvester und Neujahr. Ein Lesebuch zum Jahres-
wechsel. Frankfurt a.M. 1989; Gesine Dammel (Hg.): Happy New Year: Geschichten und Gedichte 
zum Jahreswechsel. Frankfurt a.M., Leipzig 2003; Roger Shatuin (Hg.): Prosit Neujahr! Silvester-
gedichte. Zürich 2005; German Neundorfer (Hg.): Silvester und Neujahr. Frankfurt a.M. 2008.
3 Wenn ich im Folgenden von der ‚Gattung‘ Neujahrslied spreche, lege ich keinen starken Gat-
tungsbegriff an, der auf ge- oder bewusste Normen rekurriert, die die Produktion oder Rezeption 
eines Textes bzw. einer Textgruppe bestimmen (vgl. Klaus W. Hempfer: Art. Gattung. In: RLW, Bd. 1 
[1997], S. 651–655). Mir geht es lediglich um die Beschreibung eines für das Spätmittelalter cha-
rakteristischen Liedtyps, dessen konstituierende Merkmale noch zu beschreiben sind (einige erste 
Überlegungen und weiterführende Literatur dazu im 2. Kapitel dieses Beitrags).
4 Nicolas Detering: Lyrik der Lebenszeit. Zeitregime im deutschen Neujahrsgedicht des 18. Jahr-
hunderts. In: ZfdPh 137 (2018), S. 519–543.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-003


58   Anja Becker

weil ich mich auf das weltliche Neujahrs-Liebeslied konzentriere und das zeitgleich 
oder auch schon früher entstehende geistliche Neujahrslied nur in einem Ausblick 
behandle. 

Die erwähnten Anthologien verdeutlichen, wie produktiv die Gattung des Neu-
jahrs-Liebesliedes über die Jahrhunderte hinweg war und bis heute ist. Der Jahres-
wechsel wird zum Anlass genommen, um poetisch auf das Vergangene zurück- und/
oder auf das Kommende vorauszublicken, mal in religiös-frommer, mal in politisch-
zeitgeschichtlicher, mal in gesellschaftskritischer oder in rein privater Tonlage, 
mal pessimistisch, mal optimistisch – Glück- und Segenswünsche sind ebenso ver-
breitet, wie die jauchzende Feier des Moments. Ganz anders stellt sich scheinbar 
die Situation um 1400 dar: Das Neujahrslied gilt der mediävistischen Forschung 
geradezu als Paradefall für die um diese Zeit aufkommenden schematischen und 
usuellen, von Konventionalität und Serialität geprägten Liedtypen.5 Wie kann es 
aber sein, dass sich aus einem solch schematischen Liedtyp eine lyrische Gattung 
entwickelt, die nicht nur facettenreich, sondern auch über die Jahrhunderte hinweg 
erfolgreich ist? Dieser Frage gehe ich im ersten Teil meines Beitrags am Beispiel der 
frühesten Neujahrs-Liebeslieder aus dem Korpus des Mönchs von Salzburg nach. Es 
wird sich zeigen, dass der Liedtyp schon an seinem Beginn keinesfalls so einheitlich 
war, wie dies in der Forschung gewöhnlich dargestellt wird. 

Neujahrslieder gehören freilich zur Gelegenheits- bzw. Gebrauchspoesie, sie 
sind „für bzw. auf ein bestimmtes Ereignis geschrieben oder aus einer bestimmten 
Veranlassung heraus entstanden[]“.6 Goethe verfasste sein bekanntestes Neujahrs-
lied Zum neuen Jahr 1801, um es bei der Silvesterfeier vor Mitgliedern seines ‚Mitt-
wochkränzchens‘ vorzutragen.7 Später vertonte sein Freund Zelter das Gedicht, 
und es wurde als ‚geselliges Lied‘ bei dessen Berliner ‚Liedertafel‘ gemeinsam 
gesungen.8 Mit der Kategorie des Geselligen ist, so die These dieses Tagungsban-
des, der konzeptionelle Kern des Liebesliedes im fünfzehnten Jahrhundert iden-

5 Vgl. exemplarisch Christoph März: Liedkorrespondenzen. Zu Guillaumes de Machaut ‚Le Voir 
Dit‘ und einigen deutschen Liedern. In: Literatur und Wandmalerei II. Konventionalität und Kon-
versation. Burgdorfer Kolloquium 2001. Hg. von Eckart Conrad Lutz, Johanna Thali, René Wetzel. 
Tübingen 2005, S. 95–107, hier S. 104–106.
6 Wulf Segebrecht: Art. Gelegenheitsgedicht. In: RLW, Bd. 1 (1997), S. 688–691, hier S. 688. Vgl. auch 
den instruktiven Forschungsbericht (mit weiterführenden Literaturangaben) von Annika Rocken-
berger: Gelegenheitsdichtung in der Frühen Neuzeit. Resultate – Probleme – Perspektiven. In: Zeit-
schrift für Germanistik, N. F. 23 (2013), S. 641–650.
7 Johann Wolfgang Goethe: Zum neuen Jahr. In: Ders. (Anm. 1), Bd. I. 2: Gedichte 1800–1832. Frank-
furt a.M. 1998, S. 70  f.
8 Vgl. Leif Ludwig Albertsen: Gesellige Lieder, gesellige Klassik. In: Goethe-Jahrbuch 96 (1979), 
S. 159–173, hier S. 165  f.; Detering (Anm. 4), S. 542.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   59

tifiziert,9 weshalb der vorliegende Beitrag im zweiten und dritten Teil Formen der 
produktiven Rezeption und der damit einhergehenden Vergesellschaftung in den 
Blick nimmt. Nach einigen kurzen Ausführungen zu den beiden Neujahrsliedern 
Oswalds von Wolkenstein und zur gesanglichen Aufführung von Kl 71 (Kap. 2),10 
werden ausgehend von einem besonders instruktiven Sammelkodex, der Berliner 
Liederhandschrift mgf 922, konkrete Gebrauchskontexte von lyrischen Neujahrs-
grüßen fokussiert (Kap. 3). Neujahrs-Liebeslieder sind, so wird sich zeigen, u.  a. in 
solche pragmatischen Kontexte eingebunden, in denen sie zu ‚geselligen Minne-
gaben‘ avancieren, in denen sich also Privates und Öffentliches, gesellschaftliches 
Festbrauchtum und intime Liebeskommunikation auf intrikate Weise verschrän-
ken. Um die andere Seite dieser lyrischen Gattung schlaglichtartig zu beleuchten, 
wird abschießend ein Ausblick auf Neujahrsgrüße im geistlichen Lied des Spätmit-
telalters, insbesondere von Muskatplüt und Heinrich Laufenberg, geboten (Kap. 4). 

1 �Textpoetisches zu Beginn. Neujahrslieder des 
Mönchs von Salzburg

Das älteste uns bekannte weltliche Neujahrslied in deutscher Sprache stammt vom 
wichtigsten Lieddichter des ausgehenden vierzehnten Jahrhunderts, dem Mönch 
von Salzburg. Bekanntlich ist es keinesfalls sicher, dass alle Lieder, die in Hand-
schriften diesem Namen zugeordnet werden, auch vom bedeutenden Dichterkom-
ponisten stammen, u.  a. da die frühesten Korpushandschriften erst aus der Mitte 
des fünfzehnten Jahrhunderts datieren. Man hat sich in der Forschung angewöhnt, 
vom Mönch von Salzburg und seinem Umkreis zu sprechen, da zwar sehr wenig 
über den Autor dieses Namens konkret bekannt ist, er aber sehr wahrscheinlich die 
prägende Figur eines Dichterkreises am Hof des Salzburger Erzbischofs Pilgrim II. 
von Puchheim war, dessen Regentschaft in die Jahre 1365 bis 1396 fällt.11 Das älteste 
überlieferte Neujahrs-Liebeslied in deutscher Sprache, das Lied W 6, ist in vielerlei 
Hinsicht ein ungewöhnlicher Fall: Während die überwiegende Zahl der Neujahrslie-
der des Spätmittelalters anonym und unikal überliefert ist, findet sich dieses Lied in 

9 Vgl. die Einleitung von Cordula Kropik und Stefan Rosmer zu diesem Band, Abschnitt 1.
10 Ich zitiere: Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von Karl Kurt Klein unter Mitwirkung von 
Walter Weiß und Notburga Wolf. Musikanhang von Walter Salmen, 4., grundlegend neu bearbeitete 
Auflage von Burghart Wachinger. Berlin 2015 (ATB 55).
11 Vgl. Burghart Wachinger: Art. Mönch von Salzburg. In: ²VL Bd. 6 (1987), Sp. 658–670. Im Wei-
teren werde ich der Einfachheit halber vom Mönch von Salzburg sprechen, womit keine Aussage 
über die Zuordnung zum Dichterkomponisten oder zu seinem Umkreis getroffen sein soll.



60   Anja Becker

elf Handschriften, von denen einige noch aus dem späten vierzehnten Jahrhundert 
datieren. Nicht selten wird es mit Autornennung und Melodie tradiert.12 

1 Mein traut gesell, mein höchster hort,
wizz daz dir wünschen meine wort
auf den tag, so das iar anvacht,
waz zu gelück y wart erdacht,

� 5 das werd all zeit an dir vollbracht,
vnd daz dich meid waz dir versmacht;
so wurd mein hercz in frëuden gail,
wann dein gelük das ist mein hail.
wy ich pey dir nicht mag gesein,

� 10 so bin ich doch all zeit das dein.

2 Solt ich nach lust erwünschen mir,
so wold ich frölich sein bey dir;
wy das mit frëuden schir geschëch,
daz ich dich, libster hort, ansëch,

� 5 als pald dein lib mein laid zeprëch,
so du mir vnd ich dir zusprëch,
in mynniklicher taugenhait;
so wart mein senen ny so prait.
dein güt möcht wol erlösen mich,

� 10 wann ich pin du vnd du pist ich.

3 Dich lazzent mein gedank nicht ain,
wann ich dich, frau, vor mënklich main;
vnd wa ich sust pey frëuden pin,
so ist pey dir hercz, mut vnd syn;

� 5 vnd möcht ich selb als wol dahyn,
man fund mich nymer nicht pey yn,
pey den ich vnder dank beleib
vnd durch gelimpf schimpf mit yn treib;
wenn ich pey dir so geren wär,

� 10 so tröst mich, hord, in solcher swär.

In den ersten beiden Strophen des Liedes ist es nicht ganz leicht, die Sprecherposi-
tion zu bestimmen: Handelt es sich um ein männliches oder ein weibliches Ich, das 
seine Liebessehnsucht artikuliert? Auch wenn die seit dem Minnesang klassische 
Rollenverteilung es nahelegt, wird erst in der dritten Strophe wirklich deutlich, dass 

12 Zur Überlieferung von W 6: Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Texte und Melo-
dien. Hg. von Christoph März. Tübingen 1999 (MTU 114), S. 194. Im Weiteren zitiere ich diese Aus-
gabe. Melodie und Text von W 6 auf S. 194–200, Kommentar zum Lied S. 385–388.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   61

in der hier lyrisch entworfenen Konstellation ein Mann seine Geliebte anspricht 
(Dich lazzent mein gedank nicht ain, / wann ich dich, frau, vor mënklich main, 3,1  f.). 
Durch diese Unbestimmtheit ist das Lied offen für eine produktive Rezeption, in 
der es zum Frauenlied umgeformt wird. So findet sich das Lied W 6 des Mönchs 
im 1454 entstandenen Augsburger Liederbuch als, so der nachträglich eingefügte 
Titel des Herausgebers, „Gruß des Mädchens an den Geliebten“.13 Lediglich einige 
Du-Anreden der ersten beiden Strophen mussten durch die 3. Person Singular Mas-
kulinum ersetzt, einige Wendungen spezifiziert14 und der zweite Vers der dritten 
Strophe geändert werden in seid ich den aller liebsten main, schon ist das Lied ein 
aus der Ferne versandter Minnegruß, den eine Frau ihrem Geliebten anlässlich des 
Jahreswechsels zukommen lässt. 

Neujahrslieder gelten der Forschung als charakteristisch für den tiefgreifenden 
Wandel, der sich um 1400 in der deutschen Lyrik vollzogen habe: In neuen, schema-
tischen Liedtypen wie dem Neujahrslied artikuliere sich neben einer prononcierten 
„Rhetorik der Entspanntheit und Einfachheit“15 insbesondere ein gewandeltes 
Liebeskonzept, das die aus dem Hohen Minnesang überkommene Sehnsuchts- 
und Werbungskonstellation zunehmend ablöse.16 Der weiterhin meist männliche 
Sprecher adressiere im Liebeslied ab Beginn des fünfzehnten Jahrhunderts seine 
Geliebte aus einer größeren Nähe heraus, vielfach habe sein Werben Erhörung 
gefunden, sei die artikulierte Liebe eine gegenseitige. 

13 Ein Augsburger Liederbuch vom Jare 1454: (Cgm. 379). Hg. von Johannes Bolte. In: Alemannia 18 
(1890), S. 97–127 und S. 203–237, Text samt zitierter Überschrift S. 203. Im Weiteren zitiert als Au.
14 [D]as werd allzeit an im wolpracht! (1,5); wann sein geluck das ist mein hail; / wann ich pey im 
nicht mag gesein, / so ist er doch allzeit der mein. (1,8–10); das ich den liebsten liebsten gesellen an-
sach, / das sein lieb mein laid zerprech / vnd das ich im vnd er mir zů sprech / […] / sein lieb möcht wol 
erfrewen mich (2,14–19, Ein Augsburger Liederbuch [Anm. 13], S. 203).
15 Gert Hübner: Die Rhetorik der Liebesklage im 15.  Jahrhundert. Überlegungen zu Liebeskon-
zeption und poetischer Technik im ‚mittleren System‘. In: Deutsche Liebeslyrik im 15. und 16. Jahr-
hundert. 18. Mediävistisches Kolloquium des Zentrums für Mittelalterstudien der Otto-Friedrich-
Universität Bamberg am 28. und 29. November 2003. Hg. von dems. Amsterdam, New York 2005 
(Chloe. Beihefte zum Daphnis 37), S. 83–117, hier S. 109.
16 Horst Brunner: Das deutsche Liebeslied um 1400. In: Gesammelte Vorträge der 600-Jahrfeier Os-
walds von Wolkenstein. Seis am Schlern 1977. Hg. von Hans-Dieter Mück, Ulrich Müller. Göppingen 
1978 (GAG 206), S. 105–146; Horst Brunner: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 
1400. Beschreibung und Versuch der Erklärung. In: Ders.: Annäherungen. Studien zur deutschen 
Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 2008 (Philologische Studien und Quellen 
210), S. 246–263; Hübner (Anm. 15); Manfred Kern: „Lyrische Verwilderung“. Texttypen und Ästhetik 
in der Liebeslyrik des 15. Jahrhunderts. In: Texttyp und Textproduktion in der deutschen Literatur 
des Mittelalters. Hg. von Elizabeth Andersen, Manfred Eikelmann, Anne Simon. Berlin, New York 
2005 (TMP 7), S. 371–393; Johannes Janota: Ich und sie, du und ich. Vom Minnelied zum Liebeslied. 
Berlin, New York 2009 (Wolfgang-Stammler-Gastprofessur für Germanische Philologie 18).



62   Anja Becker

Was sich verschiebt, ist viel eher die Sprechsituation des Liebesmonologs, der Zeitpunkt 
innerhalb einer vorstellbaren Liebes-‚Geschichte‘. Das Lied der hohen Minne spricht grund-
sätzlich in einer Situation des Liebesanfangs: Das sprechende Ich ist einseitig von der Liebe 
betroffen, hat aber (noch) keine Gegenliebe erfahren. Es spricht, als habe noch gar keine Kom-
munikation mit der Geliebten stattgefunden außer höchstens eine Abweisung oder ein Verbot 
zu singen. Ob jemals eine positive Antwort kommen, ob jemals Gegenliebe möglich sein wird, 
liegt in der Zukunft verborgen. Auch wenn diese Situation der einseitigen Betroffenheit 
gelegentlich andeutungsweise in eine ‚Geschichte‘ verlängert wird – Liebe von Kind an […], 
Liebessehnsucht vielleicht bis zum Tod –, der Minnesänger ist immer vil kûme an dem beginne 
[MF 145,31]. Demgegenüber spricht das monologische Liebeslied des jüngeren Typus immer 
schon aus einer Beziehung heraus. Die Liebe mag durch Trennung oder klaffer bedroht sein, 
sie wird doch als gegenseitig bestehend vorausgesetzt. Die Liebe mag sogar […] durch Neben-
buhler und Untreue zerstört worden sein, sie war doch einmal vorhanden.17

Der Modus der Klage bestimmt weiterhin vorwiegend die Rhetorik des Liebeslieds 
jüngeren Typus. Es wird über missliche Umstände geklagt, die ein Zusammenkom-
men verhindern, oder über die übelwollenden klaffer, die mit ihren verleumderi-
schen Reden die interne Basis der Liebesbeziehung, die gegenseitige treue, unter-
graben,18 und die zudem, indem sie Geheimzuhaltendes ausplaudern, die Liebe 
der externen Bedrohung durch eine Gesellschaft, gegen deren Konventionen die 
Beziehung weiterhin verstößt, anheimgeben. 

Das Lied W 6 des Mönchs von Salzburg ist in Vielem ein charakteristischer 
Vertreter des neuen Tons in der Liebeslyrik nach 1400. Das Leid, das das Ich im 
Lied beklagt, entsteht nicht durch die Zurückweisung der Dame: Wy ich pey dir 
nicht mag gesein (1,9), die erzwungene räumliche Trennung ist Anlass der Klage. So 
sehr das Sprecher-Ich sich in der Fremde scheinbar auch vergnüge, so formuliert 
in Strophe drei, so sehr wünsche er sich zurück zu seiner Geliebten, die ihm nicht 
aus den Gedanken geht (3,1). In Strophe zwei wird zudem sehr deutlich, dass zwi-
schen Mann und Frau in Liebesdingen zumindest Einverständnis erlangt wurde. 
Indem in der Imagination der fröhlichen Wiedervereinigung explizit der Körper 
der Geliebten angeführt und formuliert wird, sie oder besser ihr Leib könne alles 
Leid in mynniklicher taugenhait (2,7) zunichtemachen, ist die sexuelle Ebene einer 
ehemaligen oder zumindest möglichen Erfüllung deutlich eingespielt.

Mit W 6 des Mönchs liegt also ein Einverständnislied vor. Die Liebe ist eine 
gegenseitige, Leid entsteht durch äußere Umstände. Das Sprecher-Ich übermittelt 
der Geliebten zum Neuen Jahr einen Minnegruß aus der Ferne, in dessen Zentrum 

17 Burghart Wachinger: Liebeslieder vom späten 12. bis zum frühen 16. Jahrhundert. In: Mittel-
alter und frühe Neuzeit. Übergänge, Umbrüche und Neuansätze. Hg. von Walter Haug. Tübingen 
1999 (Fortuna vitrea 16), S. 1–29, hier S. 20  f.
18 Vgl. Hübner (Anm. 15), S. 97  f.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   63

die Liebes- und Treueversicherung steht. Im Lied kulminiert das in der bekannten 
Zueignungsformel: wann ich pin du vnd du pist ich (2,10). 

Wirft man einen Blick in die äußerst spärliche Forschungsliteratur zum Neu-
jahrs-Liebeslied des Spätmittelalters, findet man irritierender Weise völlig konträre 
Behauptungen. Für Gert Hübner stellen die Neujahrslieder geradezu einen Para-
defall für die um 1400 neu auftretenden schematischen Liedtypen dar: Es handele 
sich bei ihnen stets um Einverständnislieder, meist seien es sogar solche, die „das 
Einverständnis ganz oder weitgehend leidfrei darstellen“.19 Arne Holtorf, der die 
bislang einzige umfassende Studie zum Thema vorgelegt hat, spricht ebenfalls von 
der Homogenität des Liedtyps im fünfzehnten Jahrhundert.20 Fast alle aus dieser 
Zeit überlieferten Neujahrs-Liebeslieder enthielten laut Holtorf drei typische Ele-
mente: 1. den Neujahrswunsch, 2. die Dienstversicherung, die oft mit einer Treue-
bekundung einhergehe, und 3. die Bitte um Erhörung.21 In dieser Perspektive 
erscheint das Neujahrslied weniger als neuer Liedtyp, mehr als Weiterentwicklung 
des altbekannten Werbungsliedes; und so stehe nach Holtorf auch „die Werbung 
des Mannes zum ‚Neuen Jahr‘“ in dessen Zentrum.22 Als Paradigma, an dem er seine 
Überlegungen zum Aufbau und zur Rhetorik des Neujahrsliedes entwickelt, die er 
dann recht schematisch auf alle weiteren überlieferten Lieder des Typs überträgt, 
dient Holtorf ein lyrischer Neujahrsgruß, den die Mondsee-Wiener-Liederhand-
schrift unikal unter dem Namen Mönch von Salzburg überliefert. Bei diesem Lied 
W 43 handelt es sich um ein geradezu klassisch anmutendes Werbungslied:23 

1 Ich wünsch dir hail vnd alles guet
czum newen iar, mein liebster hort,
Darczu gelück, was frëwden tuet
nach allem wunsch, liebs fräwlein czart,

� 5 R. ǁ Das dich als we vermeiden sol,
wann du pist aller tugent vol;
vnd traw auch, fraw, deinen genaden wol,
das du allczeit gedenckest an mich.

19 Hübner (Anm. 15), S. 87.
20 Arne Holtorf: Neujahrswünsche im Liebesliede des ausgehenden Mittelalters. Zugleich ein 
Beitrag zur Geschichte des mittelalterlichen Neujahrsbrauchtums in Deutschland. Göppingen 1973 
(GAG 20), S. 3, S. 39 u.  ö. Erst für die im sechzehnten Jahrhundert entstandenen Neujahrslieder 
konstatiert er eine größere thematische, formale und rhetorische Varianz. Dass diese bereits im 
fünfzehnten Jahrhundert besteht, möchte vorliegender Beitrag nachweisen.
21 Holtorf (Anm. 20), S. 23.
22 Ebd.
23 Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg (Anm. 12), S. 313  f. (Text), S. 472  f. (Kommentar).



64   Anja Becker

2 Uor aller werlt pistdu allein
die mir in herczen frëwden geit.
Ich will dein aigner dyenner sein,
verswigen, stät czu aller czeit.

� 5 R. ǁ Darczu mich twingt dein trew so gar
in aller werld, wo ich hinfar;
vnd sprich an allen czweifel czwar,
dein güet mag nicht verpergen sich.

3 Mein state trew, dienstleichen muet
behalt ich dir vnd nyemand mer;
Vnd wär ich pesser dann vil guet,
dein wirdikait ich nicht verker.

� 5 R. ǁ Mit rot vnd swarcz ich warte dir
nach deinem pot, des traw auch mir;
vnd hoff nach lust, meins herczen gier,
dein genad wirt liepleich trösten mich.

Entsprechend des von Holtorf dargelegten Schemas hebt das Lied mit einem aus
führlichen Neujahrswunsch an, Mitte der zweiten sowie zu Beginn der dritten 
Strophe versichert der Werber der Angesprochenen seinen Dienst und beteuert 
seine ewige Treue, zudem kulminiert in den Abschlussversen die Werbungsrhe-
torik in der Bitte um Erhörung. W 43 des Mönchs von Salzburg präsentiert sich 
damit mit Doris Sittig gesprochen als ‚komplettes Neujahrslied‘,24 wohingegen in 
den zwei weiteren Neujahrsliedern, die in der Mondsee-Wiener-Liederhandschrift 
dem Mönch von Salzburg zugeschrieben werden (W 29 und W 51),25 einige dieser 
Kernelemente auffällig fehlen. Man könnte sich nun damit behelfen, sie als ‚ver-
kürzte Neujahrslieder‘ zu klassifizieren, wie Sittig das tut,26 oder man analysiert 
ihre Liedtexte eingehend hinsichtlich rhetorischer, motivischer und traditioneller 
Aspekte. Setzt man statt auf Liedtypologie auf klassisch-hermeneutische Exegese, 
dann kollabiert das scheinbar so schön passende Schema von Holtorf. Denn bei den 
Liedern W 29 und W 51 fällt es schwer, die Situation zu bestimmen, aus der heraus 
das männliche Ich spricht. Ist es einseitig von der Liebe getroffen, oder spricht es 
aus einer schon bestehenden Beziehung heraus? Handelt es sich tendenziell eher 
um Sehnsuchtsminne oder um einen Minnegruß? W 29 hebt mit einem Minnegruß 

24 Doris Sittig: Vyl wonders machet minne. Das deutsche Liebeslied in der ersten Hälfte des 
15. Jahrhunderts. Versuch einer Typologie. Göppingen 1987 (GAG 465), S. 240–257, hier S. 241.
25 Im Codex fehlt auch das reich überlieferte Lied W  6 nicht; es ist jedoch von anderer Hand 
aufgeschrieben als die drei weiteren Neujahrslieder. Vgl. Die weltlichen Lieder des Mönchs von 
Salzburg (Anm. 12), S. 195.
26 Sittig (Anm. 24), S. 241.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   65

an, wobei die Stellung von Mann und Frau zueinander undeutlich bleibt (1. Str.),27 
in der zweiten Strophe übereignet das Sprecher-Ich sein Herz, Gemüt und seinen 
Körper der Dame, in der dritten versichert er ihr seinen Dienst, jedoch ohne expli-
zite Bitte um Erhörung. W 51 beginnt mit einem ausführlichen Neujahrswunsch 
und schließt mit einer rhetorischen Übereignung des Selbst an die Dame.28 Die Lie-
beserfüllung scheint eher noch im Modus des Wunsches imaginiert zu sein, doch 
in äußerst hoffnungsfroher Perspektive. Beide Lieder weisen also keineswegs alle 
drei, angeblich so typischen Elemente nach Holtorf auf. 

Blickt man weiterhin näher auf das Lied W 43, das Holtorf immerhin als Para-
digma dient, treten Elemente im Lied hervor, die nicht in sein Schema hineinpassen: 
So endet die erste Strophe keinesfalls mit Werbungsrhetorik, sondern mit einer 
Artikulation vertrauter Nähe: vnd traw auch, fraw, deinen genaden wol,  / das du 
allczeit gedenckest an mich (1,7  f.). Freilich trägt die lyrische Semantik von gnade 
noch Werbungsassoziationen in sich, dennoch scheint sich hier auch die neue Nähe 
zwischen dem Ich und dem Du im spätmittelalterlichen Liebeslied auszudrücken, 
dessen Fundament das Vertrauen (traw) und die state trew (3,1) ist, die im Lied 
sowohl dem Sprecher-Ich als auch der Angesprochenen attribuiert werden (vgl. 2,5).

Neujahrs-Liebeslieder stellen sicherlich einen neuen Liedtyp dar, der um 1400 
aufkommt und schnell enorm populär wird. Doch präsentiert er sich im fünfzehn-
ten Jahrhundert tatsächlich vorwiegend als Werbungslied, steht er also, wie Holtorf 
es darstellt, noch ganz im Kontext der traditionellen Werbungsminne? Oder ist der 
Liedtyp durch die neuen Aspekte des Liebesliedes charakterisiert, insbesondere 
dadurch, dass die Liebenden in einer Beziehung zueinanderstehen? Artikulieren 
sich in diesem Liedtyp hauptsächlich Spielarten der Erhörungsminne? 

Neujahrslieder sind im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert fast aus-
schließlich in den sogenannten Liederbüchern überliefert, also in dem nach 1400 
aufkommenden Sammlungstyp, in dem (Liebes-)Lieder meist anonym, ohne viel 
Aufwand und vorwiegend ohne klar erkennbares Sammlungskonzept, mal mit, 
mal ohne Melodien und vielfach in Überlieferungsallianz mit Minnereden tradiert 
werden. Der Mönch von Salzburg gilt zurecht als Wegbereiter für die sogenannte 
Liederbuchlyrik; entsprechend hat auch sein Neujahrslied W 6 Eingang u.  a. in das 
Lochamer und, wie erwähnt, in das Augsburger Liederbuch gefunden. Um die for-
mulierten Fragen auf Basis eines breiten Textkorpus beantworten zu können, habe 
ich mir alle aus dem fünfzehnten Jahrhundert überlieferten Neujahrs-Liebeslieder 
genauer angesehen und versucht, sie dem Typus des Werbungslieds bzw. des Ein-

27 Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg (Anm. 12), S. 272  f. (Text), S. 440  f. (Kommentar).
28 Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg (Anm. 12), S. 340–343 (Text), S. 491–493 (Kom-
mentar).



66   Anja Becker

verständnislieds zuzuordnen. Letzterer stellt sich sehr häufig, wie das Lied W 6 des 
Mönchs von Salzburg, als Minnegruß aus der Ferne anlässlich des neuen Jahres dar. 

Der Schritt der Korpusauswertung kann freilich nur ein erster sein, um die 
Poetik dieser Textgattung im fünfzehnten Jahrhundert näher zu bestimmen. Viel-
leicht macht jedoch die Übersicht über die ca. 50 aus dieser Zeit tradierten Lieder 
evident, mit welch einem produktiven und facettenreichen Textkorpus man es zu 
tun hat.

Überblick über die aus dem fünfzehnten Jahrhundert überlieferten Neujahrs-Liebeslieder: 

Der Mönch von Salzburg und sein Umkreis, Mitte/Ende 14. Jahrhundert 
(Mondsee-Wiener Liederhandschrift; Wien, ÖNB, Cod. 2856, 1454–1469) 
W 6 Mein traut gesell, mein höchster hort (3 Str. + Melodie) = Minnegruß aus der Ferne
W 29 Ain gelügkleich iar nach deiner gier (3 Str. + Melodie) = Werbungslied o. Minnegruß?
W 43 Ich wünsch dir hail vnd alles guet (3 Str. + Melodie) = Werbungslied
W 51 Kvnd ich nach lust erwunschen das (3 Str. + Melodie) = Werbungslied o. Minnegruß?

Oswald von Wolkenstein, 1376–1445
Kl 61 Gelück und hail ain michel schar (3 Str. + Melodie) = Körperbeschreibungslied
Kl 71 Mit günstlichem herzen (6 Str. + Melodie) = �Minnedialog zwischen 

Eheleuten

Berliner Liederhandschrift mgf 922 
(Berlin, SBB-PK, mgf 922), Niederrhein, 1410–1430, 86 Lieder, teilw. mit Melodien29
Nr. 18 Vrouwe, tsu eyme nyen jaer (3 Str.) = Werbungslied
Nr. 27 Ich hain dir gegeben, vröuden tzil (3 Str.) = Werbungslied
Nr. 28 Ghelucke und heil zu nůwen jaer (3 Str.) = farballegorischer Minnegruß
Nr. 29 Ich wonssche dir vroude und alles heil (3 Str.) = Werbungslied
Nr. 30 Wie woil ich van dir mois syn (3 Str.) = Abschiedslied, Minnegruß
Nr. 49 Mer es tser hertzen worden wee (3 Str. + Melodie) = Werbungslied, Minneklage

Lochamer-Liederbuch 
(Berlin, SBB-PK, Mus. Ms. 40613), Nürnberg, um 1450, 45 Lieder mit Melodien30
Nr. 2 Wach auf, mein hort! (4 Str. + Melodie) = Oswalds Tagelied Kl 101 + Neujahrswunsch
Nr. 15 Möcht ich dein begeren (5 Str. + Melodie) = Minnegruß (der Ehefrau gewidmet?)
Nr. 29 Ain gut, seliges jar (3 Str. + Melodie) = Au 36 ohne Str. 4, mit Nachschrift
Nr. 40 Mein traut geselle (1 Teilstr. + Melodie) = Anfang von W6 des Mönchs von Salzburg

29 Zwischen Minnesang und Volkslied. Die Lieder der Berliner Handschrift Germ. Fol. 922. Hg. von 
Margarete Lang. Die Weisen bearb. von Joseph Müller-Blattau. Berlin 1941 (Studien zur Volkslied-
forschung 1). Im Folgenden zitiert als mgf 922.
30 Das Lochamer-Liederbuch. Einführung und Bearbeitung der Melodien von Walter Salmen. Ein-
leitung und Bearbeitung der Texte von Christoph Petzsch. Wiesbaden 1972 (Denkmäler der Ton-
kunst in Bayern, N. F. Sonderband 2). Im Folgenden zitiert als Lo.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   67

Augsburger Liederbuch 
(München, BSB, Cgm 379), Augsburg, 1454, 97 Lieder ohne Melodien
Nr. 4 Vnmůt will vberwinden mich (3 Str.) = �Minnegruß aus der 

Ferne
Nr. 36 Ein gůt selig jar vnd alles hail (zweimal im Codex überliefert):

Fol. 114r: Version mit drei Strophen = eher Minnegruß
Fol. 138v: Version mit Zusatzstrophe (4.) = Werbungslied

Nr. 40 Zwar all mein frewd die ist zůtrant (3 Str.) = �Abschiedslied (3. Str. 
Minnegruß zum NJ)

Nr. 47 Mein trawt gesell vnd liebster hört (3 Str.) = �W 6 des Mönchs als 
Frauenlied

Nr. 73 In senlicher begir mein hertz[e] schreit (3 Str.) = �Imagination der Lie-
besvereinigung an NJ

Fichards Liederbuch 
(verbrannt, ed. Fichard 1815), südrheinfränkisch, 1450–1475, 114 Lieder ohne Melodien31
Nr. 10 Mich frauwz daz ich niemant sag (3 Str.) = Werbungslied

Schedelsches Liederbuch 
(München, BSB, Cgm 810), Nürnberg, um 1456–1463 und 1467–ca. 1470, 95 dt. Lieder, teilw. mit  
Melodien32
Fol. 33v–34r Mein hercz ist gancz zu red gestellt (3 Str. + Melodie) = Werbungslied
Fol. 110v–112r Mein gemüt das wüt in heyser glut (3 Str. + Melodie) = Kö 168
Fol. 119v–121r Ach got ich klag des winters art (3 Str. + Melodie) = Minnegruß
Fol. 141v–142r Escz ist kein schercz (3 Str. + Melodie) = Werbungslied

Königsteiner Liederbuch 
(Berlin, SBB-PK, mgq 719), rheinfränkisch, um 1470/72, 169 Lieder ohne Melodie33
Nr. 17 Hoch geflogen jn der lüfft (3 Str.) = �Abschiedslied, Vögel-

allegorie
Nr. 31 Verlenglich senn übet fanteßei (3 Str.) = Werbungslied
Nr. 62 Muß ich mich aber scheiden (3 Str.) = Abschiedslied
Nr. 74 Man findet ir viel, noch ist ir mee (3 Str.) = Klafferschelte
Nr. 106 Der kalde winter fert daher (5 Str.) = Minneklage
Nr. 113 Bis milt, werder uffenthalt (4 Str.) = Werbungslied
Nr. 168 Min gemüdt das wüedt in heißer glüedt (3 Str.) = Sehnsuchtsklage

31 Johann Carl von Fichard: Altdeutsche Lieder und Gedichte aus der ersten Hälfte des XVten Jahr-
hunderts. In: Frankfurtisches Archiv für ältere deutsche Litteratur und Geschichte 3 (1815), S. 196–323 
(mit Abdruck von Nr. 1–64), http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000317 
(20.03.2024).
32 Das Liederbuch des Dr. Hartmann Schedel. Faksimile. Mit einem Vorwort von Bettina Wackerna-
gel (Das Erbe deutscher Musik 84, Abteilung Mittelalter 21). Kassel 1978; Digitalisat der Hs.: https://
mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00079055 (20.03.2024).
33 Das Königsteiner Liederbuch. Ms. germ. qu. 719 Berlin. Hg. von Paul Sappler. München 1970 
(MTU 29). Im Folgenden zitiert als Kö.

http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000317
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00079055
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00079055


68   Anja Becker

Liederbuch der Clara Hätzlerin 
(Prag, Nationalmuseum, X A 12), Augsburg, 1471, 134 Lieder ohne Melodie34
Ha I, 51 Ich gib mich gantz ze willen dir (3 Str.) = Werbungslied
Ha I, 56 Zumm neẅen jar bin ich beraitt (3 Str.) = Minnegruß aus der Ferne
Ha I, 64 Ain säligs jar zu disem neẅ (3 Str.) = Werbungslied o. Minnegruß?
Ha I, 68 Ich wunsch ir gelück und alles gůt (3 Str.) = �Frauenpreis, Werbungs- o.  

Hoffnungslied?
Ha I, 69 Mir ist wol kunt (3 Str. + 5zeiler) = Minnegruß aus der Ferne
Ha I, 76 Mein aller liebstes, bedenk all triu (3 Str.) = Werbungslied
Ha I, 92 Der winter hat mit seiner kelt (5 Str. + 4zeiler) = Minneklage
Ha I, 102 Gott grüß dich, fraw, zu disem neẅen jar (7 Str.) = Werbungslied o. Minnegruß?
Ha I, 103 Ach, ich armer ackermann (8 Str.) = Minneklage
Sowie 8 Reimpaarsprüche zum Neuen Jahr im Minneredenteil (Ha II, 34–41, datiert auf 1441–1448).

Überblickt man die frühe Überlieferung von Neujahrs-Liebesliedern, fällt zunächst 
auf, dass sie sofort zahlenmäßig recht stark einsetzt. Weiterhin scheint es zur glei-
chen Zeit im Norden wie im Süden des deutschen Sprachraums modern geworden 
zu sein, Neujahrswünsche ins Liebeslied zu integrieren.35 Untersucht man nun 
diese Lieder inhaltlich, motivisch und rhetorisch eingehender, dann bestätigt sich 
der Befund, der sich schon beim Mönch von Salzburg andeutet: Etwa die Hälfte 
der Neujahrslieder sind mehr oder weniger klassische Werbungslieder, die andere 
Hälfte Einverständnislieder, meist Liebesgrüße aus der Ferne. Daneben gibt es 
einige Lieder, die gewissermaßen mit je einem Bein in den Traditionen der tradi-
tionellen Werbungsminne und der neuaufkommenden Einverständnislyrik stehen. 

Am Anfang der Gattungsgeschichte ist letztlich nur ein einziges Element kon-
stitutiv für das Neujahrs-Liebeslied: Der Neujahrswunsch oder -gruß. In der Lyrik 
des fünfzehnten Jahrhunderts wird er dominant im Kontext zweier Redesituationen 
aktualisiert: In der Situation der Liebeswerbung und in der einer bereits bestehen-
den Liebesbeziehung. Darüber hinaus kann sich der Neujahrsgruß mit zahlreichen 
anderen lyrischen Registern verbinden, z.  B. mit der Minneklage oder dem Frauen-
preis (Ha I, 92 und I, 68) oder auch mit den so beliebten Farb- (mgf 922 28) und Vögel-

34 Liederbuch der Clara Hätzlerin. Hg. von Carl Haltaus [1840]. Neudruck mit einem Nachwort von 
Hanns Fischer. Berlin 1966 (Deutsche Neudrucke. Texte des Mittelalters). Im Folgenden zitiert als Ha 
mit Angabe des Teils und der Nummer.
35 Auch in der lose mit der niederrheinischen Berliner Liederhandschrift mgf 922 verwandten mit-
telniederländischen Gruuthuse-Liederhandschrift, zwischen 1390 und 1400 in Brügge fertiggestellt, 
finden sich sieben Neujahrslieder (II. 59, 60, 75, 76, 137, 141, 145). Het Gruuthuse-handschrift. Hs. 
Den Haag, Koninklijke Bibliotheek, 79 K 10. Ingeleid en kritisch uitgegeven door Herman Brinkman. 
Met een uitgave van de melodieen door Ike de Loos (†). 2 Bde. Hilversum 2015. Vgl. Anja Becker: 
Singen, Tanzen und Schenken. Neujahrslieder in der ‚Berliner Liederhandschrift mgf 922‘ und der 
‚Gruuthuse Handschrift‘. In: Niederdeutsches Jahrbuch 145 (2022), S. 7–23.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   69

allegorien (Kö 17). Zudem vereinigt sich das Neujahrslied mit altbekannten wie mit 
neuen Liedtypen: z.  B. mit dem Tagelied (Lo 2), dem Fastnachtslied (Ha I, 69) und 
mit Liedern erotischen Inhalts (in der Nr. 73 des Augsburger Liederbuchs steht z.  B. 
das newe jar, 1,4, stellvertretend für den Sexualakt). Ebenfalls geht die neue lyrische 
Gattung der Klafferschelte eine Allianz mit dem Neujahrslied ein: Im Lied Nr. 74 des 
Königsteiner Liederbuchs werden dem Klaffer ausführlich alle Krankheiten an den 
Hals gewünscht – der Neujahrsgruß wird zum Neujahrsfluch. 

Schon in seinem ersten Jahrhundert erweist sich das Neujahrslied somit als 
alles andere als schematisch und homogen, im sechzehnten Jahrhundert wird sich 
das thematische Spektrum dann noch erweitern. Diesem Liedtyp eignet somit ein 
gewisses Potential zur ‚lyrischen Verwilderung‘,36 wodurch der Grundstein gelegt 
ist für die produktive und facettenreiche Verwendung von Neujahrslyrik bis zum 
heutigen Tag.

2 �Gesangliches. Die beiden Neujahrslieder 
Oswalds von Wolkenstein 

Aus der Feder Oswalds von Wolkenstein stammen zwei Lieder mit Neujahrsgrüßen, 
die beide verschiedene Liedtypen hybridisieren. Das Lied Kl 61 setzt sogleich mit 
dem Neujahrswunsch ein: Gelück und hail ein michel schar / wünsch ich dir, frou, 
zum neuen jar (1,1  f.)37 und fährt mit der zu erwartenden Dienstversicherung fort 
(1,3–5); zugleich klingt es mit einer Bitte um Erhörung aus (3,7–11). Man könnte 
es somit in Anschluss an Holtorf als klassisches, komplettes Neujahrs-Liebeslied 
beschreiben, wäre da nicht der Mittelteil, in dem eine topische personarum des-
criptio a corpore der angebeteten Dame erfolgt. Kl 61 integriert damit das Körper-
beschreibungslied in den Rahmen des Neujahrsliedes.

Kl 71 verbindet dagegen Neujahrs- und Dialoglied, und zwar in äußerst kunst-
voller und für den Gesangsvortrag reizvolle Weise. Es handelt sich um einen sehr 
engen Kanon, bei dem die beiden Stimmen nur geringfügig versetzt aufeinander 
folgen. Aus diesem Grund ist das Lied graphisch alles andere als leicht darzustellen. 
Ich bringe die synoptische Edition von Klein und lasse einige Erläuterungen zur 
Aufführung folgen:38 

36 Begriff nach Kern (Anm. 16).
37 Die Lieder Oswalds (Anm. 10), S. 169  f.
38 Die Lieder Oswalds (Anm. 10), S. 348–351. Vgl. auch Ivana Pelnar: Die mehrstimmigen Lieder Os-
walds von Wolkenstein. 2 Bde. Tutzing 1981  f. (Münchner Veröffentlichungen zur Musikgeschichte 32/ 
Münchner Editionen zur Musikgeschichte 2), Edition: S. 48–51, Textband: S. 65  f.



70   Anja Becker

Ia ›Mit günstlichem herzen Ib »Dein schallen und scherzen
wünsch ich dir liebet mir.
ein vil guet jar das nim ich zwar,
zu diesem neu, dir lon mein treu.

� 5 und was auff erd � 5 der wunsch, lieb, werd
dein herz gegeret. an uns gemeret.
amen, mein hort, dank hab das wort,
zwar das ist recht. ich bin dein knecht.
gedenk an mich, neur freut es dich,

�10 geselle mein.‹ �10 zwar das sol sein.«

IIa »Mich freuet, traut weib, IIb ›Dein manlicher leib
dein rotter mund, mich hat erzunt,
ich dein allain dasselb ich main,
mit stetikait. ich dir berait.

� 5 dein züchtlich er � 5 dein tugent mer
mich tiefflich senet. höchlich mich zenet.
des pin ich fro dem ist also,
unzweifel gar. ich sag dir war.
das hör ich gern, nach deim begern,

�10 zart liebe Grett.« �10 Os, wie es get.‹

IIIa ›Vergiss mein, schatz, nicht IIIb »Dein schärpflich gesicht
durch all dein güet! mein herz durchplüet.
wer ist mein hail, neur ich an mail,
wer tröstet mich? frou, das tuen ich.

� 5 des wol mich ward � 5 zwar unverkart
der grossen freuden. sol ich dich geuden.
du wendst mir we, ouch du vil me,
du wendst mir pein, lieb, das sol sein.
du wendst mir laid zart frou gemait,

�10 und ungemach.‹ �10 dem kom ich nach.«

Die männliche und die weibliche Stimme singen auf dieselbe Melodie einen je eige
nen Text, wobei die Stimmen so eng aufeinander folgen, dass sich ihre Worte mit-
einander verweben.39 Zur Verdeutlichung: Interessanterweise beginnt und führt 
die Frauenstimme in der ersten Strophe den Kanon, sie singt Mit günstlichem 
herzen / wünsch ich dir (Ia,1  f.). Wenn sie mit dem Vers drei anhebt, steigt die Män-
nerstimme ein mit Dein schallen und scherzen / liebet mir (Ib,1  f.). Daraufhin singen 
beide gleichzeitig ihren Text, zeitlich sehr knapp versetzt, zuletzt erklingen die 

39 Gemeint ist nur die inhaltliche Zuordnung des einen Liedteils zu einem weiblichen, des anderen 
zu einem männlichen Ich, nicht die gesangliche Aufführung, die freilich durch zwei männliche oder 
zwei weibliche Sänger erfolgen kann.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   71

beiden Verse der Männerstimme (neur freut es dich, / zwar das sol sein, Ib,9  f.). In 
der zweiten Strophe wechselt die leitende (Mann) und die folgende Stimme (Frau), 
in der dritten Strophe führt dann wieder die Frauenstimme den Kanon an, zudem 
werden im Mittelteil des Liedes die Sprecherrollen konkret benannt: zart, liebe Gret 
(IIa,10) bzw. Os, wie es get (IIb,10).40 Es handelt sich also um einen lyrischen Text, 
den die ältere Forschung den ‚Eheliedern‘ zugeschlagen hätte, da Oswald sich selbst 
und seine Ehefrau Margarethe in die Liedfiktion einschreibt. In Kl 71 versichert 
sich somit ein Ehepaar zu Neujahr seiner ungebrochenen Liebe, wobei sie recht 
unverblümt ihr auf Gegenseitigkeit beruhendes sexuelles Begehren ausdrücken. 
Im Gesang verweben und überlagern sich ihre Stimmen kunstvoll zu einem Klang-
ganzen, welches in der auditiven Wahrnehmung nur schwer in semantische Ein-
heiten auseinandergelegt werden kann, worum es m.  E. auch nicht vorrangig geht. 
Wichtiger ist das klangliche Zusammenstimmen der Sänger:innen, das mit ihrer 
im Lied ausgedrückten harmonischen Liebesbeziehung korrespondiert. In Rück-
bezug auf die Kontroverse ‚Hübner vs. Holtorf‘ ist zu sagen, dass es sich bei Kl 71 um 
ein Einverständnislied handelt, bei Kl 61 um ein Werbungslied. Folglich finden sich 
beide dominanten Sprechhaltungen des Neujahrs-Liebesliedes ebenso bei Oswald, 
wie sich auch hier die Tendenz der Gattung zum Experiment und zur Integration 
anderer Liedtypen zeigt. 

3 �Zur kulturellen Praxis. Die Berliner Liederhand-
schrift mgf 922

In den Neujahrsliedern des fünfzehnten Jahrhunderts wird immer wieder auf das 
Singen Bezug genommen41 bzw. das eigene Werk prononciert als Lied bezeichnet, 
so schließt die Nummer 102 im Liederbuch der Clara Hätzlerin mit der Aufforde-
rung: Fraw, das new geſange / Von meinem willen behalt! (7,4  f.). Neujahrs-Liebes-
lieder waren sehr wahrscheinlich, wie die Liederbuchlyrik überhaupt, vorwiegend 
für den geselligen Gesang gedacht. Sie wurden sowohl an Adelshöfen als auch im 
Stadtpatriziat zur geselligen Unterhaltung gesanglich dargebracht, mal von Profis, 

40 Vgl. Marc Lewon: Oswald von Wolkenstein: Die mehrstimmigen Lieder. In: Oswald von Wolken-
stein. Leben – Werk – Rezeption. Hg. von Ulrich Müller, Margarethe Springeth. Berlin, New York 
2011, S. 168–191.
41 Zum Beispiel mgf 922 27 und 30 sowie Lo 2.



72   Anja Becker

mal von talentierten Laien, oder auch gemeinsam in der Gruppe gesungen.42 Gele-
gentlich wird dieses Singen und Musizieren, so Burghart Wachinger,

konkret im Dienste des Hofierens gestanden haben, der musikalisch-literarischen Aufwar-
tung, die zwischen ernsthafter Werbung und galanter Geste, jahreszeitlichem Brauchtum 
(etwa an Neujahr) und Verschönerung von Festen (etwa Verlobungen und Hochzeiten) man-
cherlei Nuancen gekannt haben dürfte.43

Auffällig viele Neujahrslieder umfassen drei Strophen, im untersuchten Textkorpus 
ganze 35 Lieder, oftmals weisen sie zudem einen Refrain auf. Einige dieser Lieder, 
insbesondere zwei des Mönchs von Salzburg (W 42 u. W 51) und zwei aus der Ber-
liner Liederhandschrift (Nr. 30 u. 49), sind als Virelai gestaltet, einer Strophenform, 
die um 1400 zur gleichen Zeit im Norden wie Süden aus der Romania übernommen 
wird.44 Bei den Virelais die zu den formes fixes gehören,45 handelt es sich, darauf 
hat besonders Frank Willaert hingewiesen, um Tanzlieder. Entsprechend wird man 
zu Neujahrs-Liebesliedern auch bei der geselligen Feier des Jahreswechsels getanzt 
haben.46 Mit dem gemeinschaftlichen Singen und dem Tanzen sind zwei Aspekte 

42 Brunner: Das deutsche Liebeslied (Anm. 16), S. 135; Janota (Anm. 16), S. 30–33; Burghart Wachin-
ger: Liebe und Literatur im spätmittelalterlichen Schwaben und Franken. Die Augsburger Sammel-
handschrift der Clara Hätzlerin (1982). In: Ders.: Liebe und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur 
mittelhochdeutschen Lyrik. Berlin 2011, S. 395–416, hier S. 400; Herman Brinkman: Die Gruuthuse-
Handschrift und andere Überlieferungsträger der Liedkultur um 1400. In: Dialog mit den Nach-
barn. Mittelniederländische Literatur zwischen dem 12. und 16. Jahrhundert. Hg. von Bernd Bastert, 
Helmut Tervooren, Frank Willaert. Berlin 2011 (ZfdPh-Sonderheft 130), S. 51–65, hier S. 61.
43 Wachinger (Anm. 42), S. 409.
44 Frank Willaert: Laatmiddeleeuwse danslyriek in een land zonder grens. Het Berlijnse lie-
derenhandschrift mgf 922. In: Niederlandistik und Germanistik. Tangenten und Schnittpunkte. 
Festschrift für Gerhard Worgt zum 65. Geburtstag. Hg. von Helga Hipp. Frankfurt a.M. u.  a. 1992, 
S. 157–168; Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg (Anm. 12), S. 19–30. Es ist ebenso denkbar, 
dass der Mönch von Salzburg diese Liedform aus der niederrheinischen Literatur übernommen 
hat, wie dass es sich um einen unabhängigen, erneuten ‚Import‘ aus Frankreich nach Süddeutsch-
land handelt.
45 In der Berliner Liederhandschrift mgf 922, die hier im Fokus steht, hybridisieren diese Lieder die 
französischen formes fixes Virelai und Ballade, weshalb Willaert (Anm. 44), S. 160, sie als Virelai-
Balladen bezeichnet. Sie seien durch folgende Eigenschaften gekennzeichnet: Drei Strophen, die 
auf Grundlage der Kanzonenform dreiteilig aufgebaut sind. Auf die beiden parallel gebauten Stol-
len folge der Abgesang, der in Metrum und Reimschema (nicht in den Reimen) im Refrain repetiert 
werde.
46 Willaert (Anm. 44), S. 163  f. sowie Frank Willaert: Het minnelied als danslied: over versprei-
ding en functie van een ballade-achtige dichtvorm in de late middeleeuwen. In: De studie van de 
Middelnederlandse letterkunde: stand en toekomst. Symposium Antwerpen 22–24 september 1988. 
Hg. von Frits P. van Oostrom, dems. Hilversum 1989, S. 71–91.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   73

angesprochen, mit denen diese Form der Gelegenheitslyrik zur Vergesellschaftung 
im Spätmittelalter beigetragen hat. 

Beschäftigt man sich mit Liederbüchern des fünfzehnten und sechzehnten 
Jahrhunderts, irritiert es jedoch, dass die Lieder vielfach ohne Melodien auf-
gezeichnet wurden, so etwa im Augsburger und Königsteiner Liederbuch und im 
Liederbuch der Clara Hätzlerin. In solch einer rein textlichen Darbietung konnten 
die anonymen und meist unikal überlieferten Lieder allenfalls dann für geselligen 
Gesang genutzt werden, wenn sie ad hoc auf bekannte Melodien appliziert wurden. 
Daneben muss man weitere Sammlungs- und Gebrauchsinteressen mit ins Kalkül 
ziehen, wozu sicherlich ein dokumentarisch-archivalischer Gestus zählt, aber auch 
eine intendierte Rezeption in Form privater Lektüre. Besonders aus dem sechzehn-
ten Jahrhundert kennt man Ein- oder Mehrblattdrucke thematischer Natur, die z.  T. 
später mit anderen zur selben Zeit kursierenden Liedblättern zu Liederbüchern 
zusammengebunden wurden. So wurde Jörg Dürnhofers Liederbuch, vor 1539 in 
Eichstätt entstanden, aus 43 Liedflugschriften zusammengestellt.47 Bereits in hand-

47 Jörg Dürnhofers Liederbuch (um 1515). Faksimile des Lieddruck-Sammelbandes Inc. 1446a 
der Universitätsbibliothek Erlangen. Hg. von Frieder Schanze. Tübingen 1993 (Fortuna vitrea 11); 
Frieder Schanze: Privatliederbücher im Zeitalter der Druckkunst. Zu einigen Lieddruck-Sammel-

Abb. 3.1: Berliner Liederhandschrift, Berlin, SBB-PK, mgf 922, fol. 58r–v, Lieder Nr. 27–30.



74   Anja Becker

schriftlichen Liederbüchern des beginnenden fünfzehnten Jahrhunderts werden 
zuweilen einzelne Blätter miteingebunden. Erstaunlich früh findet sich solch ein 
Fall in der um 1410 fertiggestellten Berliner Liederhandschrift mgf 922. Das oben 
abgebildete, in den Codex eingebundene Liedblatt (Abb. 3.1) enthält die älteste 
Sammlung von Neujahrs-Liebesliedern in deutscher Sprache. 

Die aus der Niederrheinregion stammende Berliner Liederhandschrift mgf 922 
tradiert 86 weltliche Liebeslieder und zählt damit zu den „umfangreichsten Überlie-
ferungsträgern des weltlichen Liedes in der nordwestlichen Germania“.48 Dadurch, 
dass die Lieder in einer deutsch-niederländischen Mischsprache verfasst sind, 
waren sie auch für ein Publikum rezipierbar, das nicht in einem niederdeutschen, 
sondern in einem niederländischen Dialekt zuhause ist.49 Von den insgesamt sechs 
Neujahrsliedern sind vier auf der recto- und verso-Seite von Blatt 58 aufgezeichnet; 
dieses Einzelblatt wurde dann zwischen die beiden Lagen des ersten Faszikels ein-
gebunden.50 Es ist von einer anderen Hand geschrieben als die restlichen Teile der 
Handschrift und das einzige Einzelblatt des Sammelcodex, der sonst im Liedteil 
keine auffälligen thematischen Gruppenbildungen aufweist. Diese älteste Samm-
lung von Neujahrsliedern in deutscher Sprache präsentiert sich als kunstvoll gestal-
teter Kleinst-Zyklus, in dem verschiedene Dimensionen des noch ganz jungen Lied-
typs ausgeschritten werden – im charakteristischen Nebeneinander von Werbung 
und Minnegruß.51 Während die beiden Werbungslieder (Nr. 27 u. 29) in eher tradi-

bänden des 16. Jahrhunderts. In: Gattungen und Formen des europäischen Liedes vom 14. bis zum 
16. Jahrhundert. Internationale Tagung vom 9. bis 12. Dezember 2001 in Münster. Hg. von Michael 
Zywietz, Volker Honemann, Christian Bettels. Münster 2005 (Studien und Texte zum Mittelalter und 
zur frühen Neuzeit 8), S. 203–242, bes. S. 210  f.
48 Helmut Tervooren: Van der Masen tot op den Rijn. Ein Handbuch zur Geschichte der mittelalter-
lichen volkssprachlichen Literatur im Raum von Rhein und Maas. Geldern 2005, S. 145. Vgl. auch 
Frank Willaert: Het Nederlandse liefdeslied in de middeleeuwen. Amsterdam 2021, S. 373–400.
49 Helmut Lomnitzer: Art. Berliner Liederhandschrift mgf 922. In: 2VL Bd.  1 (1997), Sp.  726  f.; 
Willem P. Gerritsen, Brigitte Schludermann: Deutsch-niederländische Literaturbeziehungen im 
Mittelalter. Sprachmischung als Kommunikationsweise und als poetisches Mittel. In: Akten des 
V. Internationalen Germanisten-Kongresses Cambridge 1975. Hg. von Leonard Forster, Hans-Gert 
Roloff. Bern, Frankfurt a.M. 1976, Heft 2, S. 329–339; Anja Becker: Komplexe Trivialitäten. Nieder-
rheinische Lyrik des Spätmittelalters aus der Berliner Liederhandschrift mgf 922. In: Mittelnieder-
deutsche Literatur. Hg. von ders., Albrecht Hausmann (Mitteilungen des Deutschen Germanisten-
verbandes 64,3 [2017]), S. 278–293.
50 Lang (Anm. 29), S. 78 sowie zur Lagengestaltung Johan B. Oosterman: In daz Niderlant gezoget. 
De periferie in het centrum: het Maas-Rijngebied als speelveld voor filologen. Nijmegen 2007, S. 10–
16, https://repository.ubn.ru.nl/handle/2066/44293 (20.03.2024).
51 Ob die Lieder von einem einzigen Autor stammen oder, wie Carl von Kraus annimmt, aus einer 
Werkstatt, ist nicht zu entscheiden. Carl von Kraus: Zu den Liedern der Berliner Handschrift Germ. 
Fol. 922. München 1942, S. 26–28.

https://repository.ubn.ru.nl/handle/2066/44293


Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   75

tionellen Bahnen verbleiben, hybridisieren die beiden Minnegrüße (Nr. 28 u. 30) 
verschiedene rhetorische Traditionen bzw. Liedtypen miteinander. Die Nr. 28 stellt 
das farballegorische Spiel, das in der Liebeslyrik des fünfzehnten Jahrhunderts 
ungemein beliebt wird, ins Zentrum und verbindet dies mit dem Neujahrsgruß. 
Im Lied Nr. 30 werden der Geliebten nicht zum Jahreswechsel aus der Ferne Grüße 
übersandt, vielmehr steht die Trennung der Liebenden erst unmittelbar bevor, die 
Liedtypen Abschieds- und Neujahrslied verschmelzen miteinander. 

Alle vier Neujahrslieder des Einzelblattes umfassen drei Strophen plus Refrain. 
Sie sind aber nicht nur formal eng aufeinander bezogen, sondern auch durch zahl-
reiche sprachliche, motivische und metaphorische Responsionen. So rekurrieren 
alle vier Lieder in der rhetorischen Geste der Selbstübereignung an die adressierte 
Dame auf das hertz und den lijp52 und in immerhin drei Liedern wird Christus um 
Hilfe angerufen.53 Besonders aufeinanderfolgende Lieder zeigen signifikante Kor-
respondenzen: Sowohl in Nr. 27 als auch in Nr. 28 wird der Geliebten Ghelucke und 
heil gewünscht (V. 838; V. 858); zudem sind die Lieder 28 und 29 durch das Motiv des 
dreifarbigen Strickes verbunden, das einmal das ganze Lied durchzieht (Nr. 28), das 
andere Mal den Schlusspunkt bildet (Nr. 29, Str. 3).54 Auffällig viele Responsionen 
zeigen das erste und letzte Lied der Kleinsammlung: Beide Texte bringen die Herz-
raum-Metapher,55 sie fokussieren den Mund der Dame56 und sie beschreiben das 
eigene Tun prononciert als ‚Singen‘.57 

Die kunstvoll eingesetzten sprachlich-motivischen Variationen deuten an, dass 
mit einer lesenden Rezeption zumindest auch gerechnet wurde. Man könnte das 
Doppelblatt im Mgf 922 somit als erste kleine ‚Anthologie‘ von Neujahrsliedern 
avant la lettre bezeichnen. Vergleichbares findet man im fünfzehnten Jahrhundert 
nur noch im Liederbuch der Clara Hätzlerin, und zwar in der im Minneredenteil 
eingefügten Sammlung von acht Reimpaarsprüchen zum neuen Jahr (auf die Jahre 
1441–1448). Die auch dort zu konstatierenden inhaltlichen, sprachlichen und moti-
vischen Responsionen geben dem Einzeltext eine Dimension, die, so Wachinger, nur 
im Buchzusammenhang wahrnehmbar ist.58 

52 Nr. 27, V. 831 u. 840; Nr. 28, V. 870; Nr. 29, V. 904; Nr. 30, V. 945. Verszählung nach Lang (Anm. 29).
53 Nr. 27, V. 854; Nr. 29, V. 898; Nr. 30, V. 919.
54 Weiterhin spielt die zweite Strophe von Lied 28 auf das höfisch-adelige Verhalten der Dame an 
(V. 870) genau wie der Beginn von Nr. 29 (V. 888).
55 Nr. 27, V. 842–844; Nr. 30, V. 914–916.
56 Nr. 27, V. 848  f.; Nr. 30, V. 923.
57 Nr. 27, V. 846; Nr. 30, V. 927.
58 Wachinger (Anm. 17, S. 11). Es könnte freilich auch sein, dass die motivischen und inhaltlichen 
Responsionen der Lieder auf dem Doppelblatt im Mgf 922 daher rühren, dass sie innerhalb eines 
literarischen Zirkels, einer ‚Werkstatt‘ (vgl. von Kraus [Anm. 51], S. 26–28), gedichtet wurden. Wie 



76   Anja Becker

Einzelne Neujahrs-Liebeslieder oder solch kleine Sammlungen wie auf dem Blatt 
58 im Mgf 922 können, wenn sie auf Papier aufgeschrieben bzw. später gedruckt 
sind, zu realen Liebesgaben avancieren, können der Geliebten quasi als lyrischer 
Liebesbrief überreicht werden.59 Je nachdem, wie man zueinander steht, wird das 
als Gabe überreichte Lied eher auf Werbungsrhetorik setzen oder die gegenseitige 
Liebe und Treue feiern. Dass solche Schenkbräuche realhistorisch belegt sind, 
hat Arne Holtorf in seiner brauchtumsgeschichtlichen Studie herausgearbeitet.60 
Immerhin war Neujahr, nicht Weihnachten der zentrale Schenktag im Mittelalter.61 
Spuren dieses pragmatischen Gebrauchs finden sich z.  T. in Akrosticha, so formen 
die Zeilenanfänge eines Neujahrsliedes im Liederbuch der Clara Hätzlerin (Ha I, 51) 
den Namen Johannes, also vielleicht des Dichters und Schenkers.62 Weiterhin sind 
Nachschriften in den Codices in dieser Hinsicht aussagekräftig: Das Lied Nr. 15 aus 
dem Lochamer-Liederbuch, das sich zunächst als äußerst fröhliches Werbungslied 
zum neuen Jahr präsentiert, wird durch eine Nachschrift, interessanterweise in 
hebräischen Lettern, zum Minnegruß des Hauptschreibers an seine Verlobte oder 
Ehefrau Barbara.63 

Vielfach finden sich in den Liedtexten selbst deutliche Bezüge zur Schenk-
praxis an Neujahr; die Gabensituation wird also in die lyrisch entworfene Fiktion 

die Autoren auf die anderen Neujahrslieder Bezug nehmen, wurde in solch einem Fall dann wohl 
zunächst während des gesanglichen Vortrags, also hörend rezipiert.
59 Wachinger (Anm. 17), S. 12. Für die französische Liedtradition vgl. Nicole Schwindt: Amour 
courtois im Jahreslauf: Die Ritualisierung der Chanson im frühen 15. Jahrhundert. In: Amor docet 
musicam. Musik und Liebe in der frühen Neuzeit. Hg. von Dietrich Helms, Sabine Meine. Hildes-
heim u.  a. 2012 (Studien und Materialien zur Musikwissenschaft 67), S. 157–201.
60 Holtorf (Anm. 20), bes. S. 235 und 238. Auch der Liedtyp der Mailieder, der sowohl in der Ber-
liner Liederhandschrift (Nr. 9, 45, 46, 53, 55, 62, 66) als auch in der Gruuthuse-Handschrift (II. 44, 
129, 130, 133, 136) zahlreich vertreten ist, ist mit spätmittelalterlichen Maibrauchtum verbunden. 
Vgl. Johan Oosterman: Ik breng u de mei. Meigebruiken, meitakken en meibomen in Middelne-
derlandse meiliederen. In: Aan de vruchten kent men de boom: De boom in tekst en beeld in de 
middeleeuwse Nederlanden. Hg. von Barbara Baert, Veerle Fraeters. Leuven 2001, S. 167–189. Zu 
französischen Mailiedern vgl. Schwindt (Anm. 59). Die Liedgattungen Neujahrs- und Mailied sind 
deshalb u.  a. über Frühlingsmotive verwandt, weil der Terminus ‚Neues Jahr‘ im Spätmittelalter 
nicht unbedingt den 1. Januar meinen musste. Er konnte auch (im christlichen Sinne) für das Fest 
Mariä Verkündigung (25. März) oder generell für den Frühlingsbeginn im Sinne des ‚sich erneuern-
den Früh-Jahrs‘ stehen, vgl. Holtorf (Anm. 20), S. 56.
61 Schon im antiken Rom gab es die Praxis, sich zum neuen Jahr kleine Geschenke zukommen zu 
lassen, die sogenannten Strenae, vgl. Detering (Anm. 4), S. 521.
62 Wachinger (Anm. 42), S. 409, Anm. 35. In den Neujahrsliedern des Hans Sachs findet sich häufig 
das Akrostichon ‚Juliana‘, vgl. Holtorf (Anm. 20), S. 43.
63 Vgl. Das Lochamer-Liederbuch (Anm. 30), S. 45–47. Allerdings steht dieses Postskriptum in ei-
gentümlicher Spannung zum Strophenakrostichon, das den Namen MARTA bildet.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   77

mit hineingenommen.64 Besonders vielschichtig und poetisch raffiniert ist dies 
im Lied Nr. 27 aus der Berliner Liederhandschrift mgf 922, einem eher klassischen 
Werbungslied, umgesetzt. Im Zitat sind all die sprachlichen Wendungen, Motive 
und Metaphern durch Fettdruck hervorgehoben, die in den drei weiteren Neujahrs-
liedern der Klein-Sammlung auf Blatt 58 Wiederaufnahme finden. Hiermit sei das 
soeben Dargelegte zum engen poetischen Zusammenhang der Lieder noch einmal, 
so hoffe ich, prägnant illustriert.65 

830	 Ich hain dir gegeben, vröuden tzil,
	 mijn hertz, mijn lijp mit vrien wil.
	 Nym das in dancke, truit vrauwelijn,
	 und lais mir in dine hulde sijn,
	 zam du gesprochen haist zu mir,
835	 soe lebe ich vrolich zorgen leer.
	 Dijn fruntlicheit kan das machen,
	 das ich truren laissen slaeffen.

	 Refrain:
	 Ghelucke und heil, truit frauwelijn tzairt,
	 wonssche ich dir voil of aller vaert.
840	 Mijn hertz und lijp und was ich hain,
	 das ist dir stedelich onderdain.

	 Wij sulde mijn hertz truren hain,
	 sint mir ein vroichen woil gedain
	 soe stede steet in dem hertzen mijn?
845	 Mijn liebeste lijp, geselleken mijn,
	 ich wil doch vrolichen immer singen
	 und nach vroichens hulde ringen.
	 Si geb et weirlich rijchen solt
	 mit yren montgen wan sij wolt.

64 Drei der sechs Neujahrslieder der Berliner Liederhandschrift mgf 922 greifen explizit auf die ar-
gumentative Geste des Schenkens der eigenen Person zurück: Neben der zitierten Nr. 27 auch noch 
die Nr. 18 (V. 545  f.) und die Nr. 30 (V. 944  f.). Das Motiv des Sich-selbst-der-Liebesten-zum-Geschenk-
Machens findet sich ebenfalls im Lied W 29 des Mönchs von Salzburg (Str. 2).
65 Ich zitiere die Ausgabe von Lang, Zwischen Minnesang und Volkslied (Anm. 29), allerdings unter 
Einbezug der textkritischen Überlegungen von Carl von Kraus (Anm. 51). Die Stellen, an denen 
ich von Kraus folge, sind durch geraden Satz angezeigt. Nachstehend führe ich die abweichenden 
Versionen in der Edition von Lang an. V. 830: dir Einfügung CvK, voer den tzeil; V. 846: welle doch 
vrolichen mit mir singen; V. 848: gebet geändert in geb et = gaebe eht; V. 851: dir Einfügung CvK; V. 852: 
wilt mir in dine hulde scriben „[D]ie folgenden fünf Verse bilden den Inhalt seines scribens, sind also 
in Anführungszeichen zu setzen“, von Kraus (Anm. 51), S. 27.



78   Anja Becker

850	 Zint ich nit me zu geben hain,
	 dir, liebe meisterynne wol gedain,
	 wil ich mit diner hulde scriben:
	 „Du liebest mir voir allen wijben,
	 Krist hait dich weirlich soe gestalt.
855	 Mocht ich mit dir noch werden alt,
	 soe lebede ich vrolich al mijn jaer.
	 Nym das zu dancke tzoe nywen jaer.“

Zu Liedbeginn schenkt sich der Werber seiner Dame, schenkt ihr aus freien Stücken 
sein Herz und seine ganze Person. Eine Gabe, die eng mit der Bitte um Erhörung 
verknüpft ist: Denn wenn er formuliert Nym das in dancke, truit vrauwelijn (V. 832), 
dann meint in dancke mehr als nur mit Dank aufnehmen; es meint vergeltend, mit 
einer Gegenleistung quittierend. Durch die Wiederaufnahme der Formel nym das 
zu dancke am Liedende (V. 857) weist der abschließende Neujahrsgruß wieder auf 
die Selbstübereignung zu Liedbeginn zurück. Die rhetorische Gestaltung der dritten 
Strophe mutet recht paradox an. Im ersten Vers (V. 850) formuliert das Ich, dass 
es nicht mehr zu geben habe, also nicht mehr als sich selbst als Person und dieses 
Lied als Minnegabe. Doch schon wenige Zeilen später macht er seiner Angebeteten 
ein weiteres Geschenk: einen intradiegetischen Liebesbrief. Nachdem alles gesagt 
ist, die Liebeswerbung vorgebracht ist, kündigt der Werber an, nun ins Medium 
der Schrift zu wechseln (wil ich mit diner hulde scriben, V. 852) und zitiert in den 
folgenden Versen den Inhalt dieses fiktiven Liebesbriefes, wodurch „der Sänger 
seiner Dame das Lied als Neujahrsgeschenk anbietet“.66 

Arne Holtorf argumentiert, dass man die inhaltlichen Aussagen der Lieder, die 
in Richtung von Minnegaben gehen, insofern ernst nehmen müsse, als sie auf ihre 
funktionale Einbindung in eine individuelle Ich-Du-Beziehung verweisen würden.67 
Diese Minnekommunikation sei aber nicht rein privat, sondern auch in brauch-
tümliche Zusammenhänge eingebunden gewesen, insbesondere in Hofkreisen habe 
man sich quasi rituell mit solch einem lyrischen Neujahrswunsch für ein Jahr an 
die Geliebte gebunden.68 Damit changiert die praktische Verwendung der Neujahrs-
lieder als ‚gesellige Minnegaben‘ zwischen dem privaten Raum der Minne und dem 
öffentlichen Raum des jahreszeitlichen Brauchtums. Wie die Lieder dann konkret 
überbracht wurden, ob als schriftlicher Liebesbrief oder als gesungenes Liebeslied, 
ist wohl kaum noch zu eruieren. Wahrscheinlich ist beides anzunehmen. Burghart 
Wachinger verweist auf die Spuren verschiedenster Gebrauchsformen, die sich in 
Ulrichs Frauendienst finden: 

66 Sittig (Anm. 24), S. 249.
67 Holtorf (Anm. 20), bes. S. 262  f. und S. 235. Vgl. auch Wachinger (Anm. 17), S. 12  f.
68 Ebd., S. 238 u.  ö.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   79

Das Spektrum reicht von schriftlicher Übermittlung an die Dame und deren Einzellektüre 
über gesungenen Vortrag oder Vorlesen vor der Dame durch Mittelspersonen bis zur Ver-
breitung als von der Gesellschaft gern gesungenes oder getanztes Lied; solistischer Vortrag 
vor der Gesellschaft wird nicht erwähnt, ist aber wohl Voraussetzung für solchen breiteren 
Kunsterfolg.69

Doch kommen wir zurück zum Lied Nr. 27 aus der Berliner Liederhandschrift. Bereits 
im Liedtext werden zwei Geschenke der Geliebten zugeeignet: das Herz des Lie-
benden (V. 830  f.) und der intradiegetische Liebesbrief. Zudem wird das Lied selbst 
als Geschenk semantisiert. All diese Gaben anzunehmen, sie aber ohne Gegengabe 
zu belassen, wäre mehr als hartherzig. Es wäre nach Marcel Mauss ein Verstoß 
gegen die vertragliche Logik der Gabe, gegen das ihr inhärente Prinzip des do ut 
des. Durch die Gabe werde einerseits ein soziales Band zwischen dem ‚Gebenden‘ 
und dem ‚Nehmenden‘ hergestellt, andererseits dränge die Gabe auf Reziprozität. 
Nehme man sie an, dann verpflichte man sich in archaischer Denkweise quasi 
dazu, sie auch zu erwidern.70 Überträgt man das auf die im Lied lyrisch entworfene 
Situation, dann ist die Dame, wenn sie das Lied als Geschenk annimmt, geradezu 
verpflichtet, sich zu revanchieren. Das muss freilich nicht gleich meinen, dass 
sie der Werbung nachgibt und (sexuelle) Erfüllung gewährt, aber ein zumindest 
freundliches Entgegenkommen dem Sänger bzw. Dichter gegenüber ist zu erwar-
ten. Verhält sie sich (weiter) abweisend, wie es im klassischen Minnesang stets 
der Fall ist, macht sie sich schuldig. Sie verliert in der Folge ihren Status als Ideal 
und muss auch nicht weiter umworben werden. Die männliche Sprecherinstanz 
gewinnt derart ein argumentatives Druckmittel, das die letztlich wenig ernst zu 
nehmenden Absagedrohungen des hohen Minnesangs auf ganz neuen Grund stellt. 
Hierdurch erhält die Werbungsargumentation im Neujahrslied des Spätmittelalters 
zugleich eine besondere Intensität wie auch eine performative Dimension. 

4 �Ausblick: Geistliche Neujahrsgrüße 
Wie einleitend angesprochen, zeichnet sich die lyrische Gattung ‚Neujahrslied‘ durch 
ihre Langlebigkeit und ihren Facettenreichtum aus. Es ist ein Desiderat literaturwis-
senschaftlicher Forschung, ihre Geschichte einmal ausgehend von ihren Anfängen 
umfassend zu beschreiben und zu analysieren. Mit Blick auf die in diesem Beitrag 

69 Wachinger (Anm. 17), S. 10.
70 Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften. 
Frankfurt a.M. 1990 (stw 743).



80   Anja Becker

fokussierte Entstehung des Liedtyps im ausgehenden vierzehnten und beginnenden 
fünfzehnten Jahrhundert könnte man pointieren: ‚Am Anfang war die Liebe‘. Damit 
ist aber nur ein wichtiger Strang der Gattungsgeschichte hervorgehoben; denn man 
könnte ebenso treffend formulieren: ‚Am Anfang war Maria‘.

Aus der Feder des Mönchs von Salzburg stammen nicht nur die vier angespro-
chenen weltlichen Neujahrslieder, er hat mit dem Lied G 11 Mein trost, Maria, raine 
mait auch ein Marienlied vorgelegt, in dem der Gottesmutter zum Neuen Jahr ein 
mit sechs Edelsteinen besetztes guldein vingerlein geschenkt wird (also schenk ich 
dir, muter chlar, / das / ringlein gen dem newen jar, I, 20  f.).71 Die Edelsteine, deren 
Heilsbedeutung im weiteren Liedverlauf ausgefaltet wird, stehen jeweils für zwei 
Monate des Jahres; zudem findet sich in Strophe eins, wie so oft in Neujahrsliedern, 
ein Akrostichon: JHESVS. Über dieses Lied des Mönchs von Salzburg hinaus ist zu 
konstatieren, dass „[f]ast sämtliche Sangsprüche und Meisterlieder, die den Neu-
jahrsanlass nennen, […] Marienlieder“ sind.72 Was die Gebrauchssituation solcher 
Marienlieder anbelangt, ist das im Hofton verfasste, fünf Strophen umfassende Lied 
Ein iunckfrau zart von Muskatplüt aus der ersten Hälfte des fünfzehnten Jahrhun-
derts ein besonders instruktiver Fall. Hier formuliert der Hofsänger: 

czum nuen Jar
du iunckfra clar
sey dir daz lied gesungen
vnd nym mein kranken dinst für gut
ich muskatplut
gib dir den preisz
dw maget weisz
wan dir ist wol gelungen. (V. 15–22)73

Analog zum weltlichen Neujahrslied des fünfzehnten Jahrhunderts wird das gesun-
gene Lied selbst als Neujahrsgabe inszeniert, wobei die aus der Werbungs- oder 

71 Die geistlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Hg. von Franz Viktor Spechtler. Berlin, New 
York 1972 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen Völker 
N. F. 51), S. 179–184; Stefan Rosmer: Der Mönch von Salzburg und das lateinische Lied. Die geist-
lichen Lieder in stolligen Strophen und das einstimmige gottesdienstliche Lied im Mittelalter. Wies-
baden 2019 (Imagines Medii Aevi 44), S. 265–274.
72 Gerd Dicke: Ein Muskatplüt als Kirchenlied? Zum Gebrauchsspektrum eines geistlichen meister-
lichen Liedes im Kontext der Predigt. In: Maria in Hymnus und Sequenz. Interdisziplinäre mediä-
vistische Perspektiven. Hg. von Eva Rothenberger, Lydia Wegener. Berlin, Bosten 2017 (Liturgie und 
Volkssprache 1), S. 234–264, hier S. 260. Vgl. das Lemma ‚Neujahrslied‘ im RSM, Bd. 15 (2002), S. 438  f.
73 Lied zitiert nach Dicke (Anm. 72), S. 243–245, dessen Textherstellung sowohl auf den bei ihm 
beschriebenen Eichstätter Textzeugen (Zettel in der Predigtsammlung Pfeffels, Cod. st 438) als auch 
auf der Ausgabe von Eberhard von Groote (Hg.): Lieder Muskatblut’s. Köln 1852 (hier Nr. 13), beruht.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   81

Minnesituation bekannte Dienstversicherung ebenso wie der Frauenpreis geistlich 
semantisiert werden. Auffällig ist, dass sich der Dichter selbst mit seinem Namen 
als Schenker ins Lied einschreibt, was mit der eng mit seiner Person verbunde-
nen Gebrauchssituation dieser Texte zusammenhängen könnte. Einerseits gehörte 
es offenbar zu Muskatplüts Pflichten als Hofsänger, anlässlich hoher Festtage im 
Jahreskreis Lieder zu verfassen;74 andererseits wurde das Lied Ein iunckfrau zart 
wohl ganz konkret vom Dichter als Neujahrsgruß und -gabe verschickt: Der von 
Gerd Dicke neu aufgefundene Zettel mit dem Liedtext steckte in einer Predigtsamm-
lung des Eichstätter Priesters Vlricus Pfeffel, in der er zahlreiche Predigtnotizen auf 
solchen Zetteln verwahrte. Offenbar erhielt Pfeffel das Lied als Neujahrsgruß zuge-
sandt, vielleicht von Muskatplüt selbst, und hat es dann an Neujahr als Predigtlied 
oder auch als Gegenstand für eine Liedpredigt verwendet.75 

Abschließend sei noch ein singuläres Lied, das sich im Œuvre des Freiburger 
Dichters und Geistlichen Heinrich Laufenberg (ca. 1390–1460) findet, besprochen, 
wobei auch wieder mögliche Gebrauchskontexte diskutiert seien.76 Laufenberg 

74 Frieder Schanze: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Mügeln und Hans Sachs. 2 Bde. 
München 1983/1984 (MTU 82/83), Bd. I, S. 176. Dicke (Anm. 72), S. 253, spezifiziert dazu: „Der Neu-
jahrstag produziert seit je das größte Gedränge der Festanlässe im Kirchenjahr, da am 1. Januar 
die Weihnachtsoktav, das Hochfest der Gottesmutter Maria, die Beschneidung des Herrn […] sowie 
der kalendarische Jahresanfang zusammenfallen, der zwar kein liturgischer Anlass war, den spät-
mittelalterlichen Festbegängnissen aber Brauchtümliches beimischte.“ Vgl. Gustav Kawerau: Aus 
der Geschichte der Neujahrsfeier. In: Deutsch-evangelische Blätter 26, N. F. 1 (1901), S. 11–21; Rudolf 
Schwarzenberger: Die liturgische Feier des 1. Januar. Geschichte und pastoral-liturgische Deside-
rate. In: Liturgisches Jahrbuch 20 (1970), S. 216–230; Kristian Fechtner: Schwellenzeit. Erkundun-
gen zur kulturellen und gottesdienstlichen Praxis des Jahreswechsels. Gütersloh 2001 (Praktische 
Theologie und Kultur 5).
75 Dicke (Anm. 72), S. 258–260. Auch die Überlieferung des Liedes (elf Textzeugen z.  T. mit Melodie) 
weise auf den Gebrauch als Predigtlied hin. Schon vor Luther sei es möglich gewesen, auf Basis 
eines deutschen Liedes zu predigen. Um dies zu untermauern, führt Dicke das Beispiel des Chor-
herren Balthasar Böhm aus dem Augustinerchorherrenstift Rebdorf an, der solche Liedgrüße zu 
Neujahr sammelte (zum Neujahr 1519, 1520, 1522, 1523) und in einen Codex einfügte (ebd., S. 260). 
Vgl. auch Dietrich Kurze: Neujahrslied und Neujahrspredigt im 15. Jahrhundert. In: Von Nowgorod 
bis London. Studien zu Handel, Wirtschaft und Gesellschaft im mittelalterlichen Europa. Festschrift 
für Stuart Jenks. Hg. von Marie-Luise Heckmann, Jens Röhrkasten. Göttingen 2008 (Nova media-
evalia 4), S. 13–30; Ute Nürnberg: Der Jahreswechsel im Kirchenlied. Zur Geschichte, Motivik und 
Theologie deutscher und schweizerischer Lieder. Göttingen 2016 (Arbeiten zur Pastoraltheologie, 
Liturgik und Hymnologie 85).
76 Laufenberg ist erstmals 1421 urkundlich bezeugt, und zwar als Kaplan und Leutpriester am 
Freiburger Münster. Als Seelsorger wirkte Laufenberg zwischenzeitlich auch im aargauischen 
Zofingen, kehrte aber immer wieder nach Freiburg zurück, wo er 1441 den Posten des Dekans des 
Landkapitels übernahm, von dem er jedoch schnell wieder abdankte. 1445 siedelte Laufenberg 
nach Straßburg über und trat in die Johanniterkommende am Grünen Wörth ein. Dort stirbt er am 



82   Anja Becker

sammelte sein umfangreiches lyrisches Korpus chronologisch in einem Codex 
(B 121), der 1870 mit der Straßburger Stadtbibliothek in Flammen aufging. Seine 
über hundert geistlichen Lieder sind uns deshalb nur in einer Abschrift Philipp 
Wackernagels überliefert, die er kurz zuvor angefertigt hatte.77 Laufenberg hat 
ausschließlich geistliche Lieder verfasst, darunter sehr viele Marienlieder. Ein Lied 
jedoch weist auffällige Nähen zur weltlichen Liebeslyrik seiner Zeit auf. Bei diesem, 
wahrscheinlich aus dem Jahr 1439 stammenden Lied,78 WKL 753, handelt es sich 
um ein Neujahrslied:79 

1 Got geb den zarten fröwlin her
gelük und er
on wandels ker
jo ht und iemer mer,

� 5 zuht aller tugent ler
Und dar zů gůter joren vil,
die ich in wünschen wil.
Her ihesus mynn
ir hercz enbrinn,

� 10 begird und sinn,
dz in dar inn
götlichi gnod niemer zerrinn
Ach fröwlich zuht,
nun bis gesmuht

� 15 on wandels sucht,
dz claffers munt
dich nit verwunt
durch sin valschen fund.

2 Got geb ch, fröwlin, all gemein,
dz uwer kein

31. März 1460. Vgl. Burghart Wachinger: Art. Laufenberg, Heinrich. In: 2VL Bd. 5 (1985), Sp. 614–625; 
Balázs J. Nemes: Das lyrische Œuvre von Heinrich Laufenberg in der Überlieferung des 15. Jahr-
hunderts. Untersuchungen und Edition. Stuttgart 2015 (ZfdA-Beihefte 22), S. 9–12.
77 Wackernagels Abschrift des lyrischen Teils der verbrannten Laufenberg-Handschrift B  121 
findet sich in: Cantiques spirituels de Heinrich von Louffenberg. Straßburg, National- und Univer-
sitätsbibliothek, MS.2.371. Ich zitiere die Lieder Laufenbergs nach: Das deutsche Kirchenlied von 
der ältesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Hg. von Philipp Wackernagel. 5 Bde. Leipzig 
1864–1877 [Nachdruck Hildesheim 1964]; im Weiteren abgekürzt als WKL. Die Lieder Laufenbergs 
sind abgedruckt in Band 2, Leipzig 1986, S. 528–613, Nr. 701–799.
78 Laufenberg hat sehr viele seiner Lieder datiert und signiert, nicht jedoch dieses. Die angenom-
mene Datierung ergibt sich daraus, dass es in der Handschrift zwischen zwei auf dieses Jahr da-
tierten Liedern stand.
79 Vgl. WKL (Anm. 77) Bd. 2, S. 579.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   83

sich nit entrein
mit uner, als ich mein,

� 5 kein unzuht sich erschein
An wrem wandel wol behůt
durch ein zart fröwe gůt.
Sind frisch und fry
zů disem n,

� 10 da by doch sy
zuht, er geberd,
vil tugent werd on valsch geverd
Dz wer schne
nit verhne

� 15 klaffer gtne,
so wünsch ich zwor
noch hr für wor
ch vil gůter Jor.

3 Got der gesegen ch vil schon,
der megde kron
zart von syon
in viner herzen won

� 5 und mach ch leydes on
Diß ganze jor on alles nein,
ir zarten fröwlin rein,
Dz wer lob
sweb hoch und ob

� 10 on alles grob
wil ich ringen
erclingen lobesingen
Uch allen yemer,
dz sich got niemer

� 15 von ch gescheid
in lieb und leid,
sy ch geseit
gar on underscheid.

Durch die Liedüberschrift Zem niuwen jar ist der ausführlich in der ersten Strophe 
formulierte Wunsch auf das neu anbrechende Jahr beziehbar, auch wenn dieses erst 
in der zweiten Strophe explizit genannt wird (2,9). Das Lied hybridisiert Elemente 
des geistlichen und des weltlichen Neujahrsgrußes.80 Indem im ersten Liedvers 

80 Burghart Wachinger bezeichnet WKL (Anm. 77) 753 als eine ‚Typuskontrafaktur‘ auf das Neu-
jahrs-Liebeslied. Diese Bezeichnung finde ich jedoch deshalb etwas unglücklich, weil der Typus 
Neujahrslied, wie gezeigt, nur den jahreszeitlichen Gruß als Kernelement aufweist, ansonsten per 



84   Anja Becker

die zarten fröwlin her angesprochen werden, also die hochgestellten Adressatinnen 
des Liedes, ist die basale Kommunikationsstruktur der mittelalterlichen Liebes-
lyrik ebenso angespielt, wie gebrochen. Denn statt der einen, exklusiv gemeinten 
Dame, steht eine Gruppe von Frauen im Zentrum des Liedes, die, so präzisieren 
die folgenden Strophen, alle gemeinsam (2,1), ohne Ausnahme (3,18) angesprochen 
sind. Singulär im lyrischen Œuvre Laufenbergs ist die zweimalige, prononcierte 
Nennung der Klaffer (1,16; 2,15); sie sollen weder die zuht (1,5) noch die schoene 
(2,13) der zarten fröwlin mit ihrem Geschrei und ihren falschen Anschuldigungen 
‚verwunden‘ (1,17). 

Die Strophe drei verbindet Neujahrswunsch und Frauenpreis, wobei der 
Segenswunsch der ersten Strophenhälfte auf das neue Jahr als Ganzes perspekti-
viert wird. Der Strophenabschluss bietet einen geistlich umgeformten Frauenpreis, 
in dem jedoch nicht die exklusiv geliebte Dame, sondern die Reinheit der zarten 
fröwlin gepriesen wird. Dieses Lob bringt Laufenberg kunstvoll zum Klingen, 
sowohl durch die Schlagreime ringen : erclingen : lobesingen als auch durch die 
Verwendung weiblicher Endreime in einem ansonsten fast ausschließlich auf 
männliche Reime setzenden Lied. Derart transformiert Laufenberg den rhetorisch 
anspruchsvollen Minnepreis der Liebeslyrik in eine laudatio auf eine in Keuschheit 
lebende religiöse Frauengemeinschaft. 

Laufenbergs Lied WKL 753 gehört zu einer Gruppe von dreizehn Weihnachts- 
und Neujahrsliedern,81 die sich durch auffallende formale Ähnlichkeit auszeich-
nen. Es handelt sich überwiegend um dreistrophige Lieder, denen die Strophen- 
anapher Got und das Tonschema gemeinsam ist, wobei sich letzteres aus zwei 
metrischen Bausteinen zusammensetzt, die Raum für Variation lassen. In dieser 
Liedgruppe habe Laufenberg, so Wachinger, mit großer Konsequenz, „einen nur 
ihm eigenen Liedtypus konstituiert und variiert“.82 Sehr wahrscheinlich ist Lau-
fenberg der Tonautor, vielleicht sogar der Komponist der dazu gehörigen, leider 
nicht überlieferten Melodie. Gewissermaßen hat sich der Dichter in diesen Liedern 
somit selbst kontrafaziert;83 und dies über zwei Jahrzehnte hinweg, was Fragen 
nach ihrem Gebrauch aufwirft. 

se offen für ‚lyrische Verwilderung‘ (vgl. Kern, Anm. 16) ist. Vgl. Burghart Wachinger: Notizen zu 
den Liedern Heinrich Laufenbergs. In: Medium aevum deutsch. Beiträge zur deutschen Literatur 
des hohen und späten Mittelalters. Hg. von Dieter Huschenbett u.  a. Tübingen 1979, S. 349–385, hier 
S. 369  f.
81 Zu beachten ist, dass Weihnachten und Neujahr im Spätmittelalter als ein Zeitraum aufgefasst 
wurden. Vgl. Wachinger (Anm. 80), S. 369.
82 Ebd., S. 370  f., Zitat S. 370.
83 In dieser Liedgruppe seien zudem signifikante „Ansätze einer literarischen Artistik“ auszuma-
chen, so Wachinger (Anm. 80), S. 362.



Neujahrs-Liebeslieder des fünfzehnten Jahrhunderts   85

Auch außerhalb der vorgestellten Liedgruppe sind Weihnachts- und Neujahrs-
motive im lyrischen Œuvre Laufenbergs derart häufig, dass Wachinger annimmt, 
„daß für Laufenberg das Dichten nicht zuletzt eine fromme Übung oder ein 
frommes Brauchtum zur Weihnachtszeit war.“84 Die Rhetorik und der Inhalt von 
WKL 753 machen es wahrscheinlich, dass der Weltpriester Laufenberg dieses Lied 
für die zarten fröwlin eines Freiburger Konvents oder Klosters verfasst hat. Zum 
Neujahrstag 1439 könnte er es ihnen als geistliche Minnegabe übersandt, oder auch 
selbst vor diesem Auditorium zu Gehör gebracht haben.85 Der vertraute Ton der 
Anrede lässt dabei an eine Frauengemeinschaft denken, die er als Seelsorger schon 
seit längerem geistlich betreut. 

WKL 753 gehört zur angesprochenen Gruppe von Weihnachts- und Neujahrs-
liedern, die Laufenberg über einen Zeitraum von mehr als 20 Jahren hinweg im 
selben Ton verfasst hat.86 Korreliert man deren Datierungen mit den gesicherten 
Daten, die wir über Laufenbergs Leben haben, dann zeigt sich folgender interessan-
ter Befund: In der Zeit von 1420 bis 1430, in der er sicher in Freiburg als Seelsorger 
wirkte, hat er fast zu jedem Jahreswechsel ein Lied gedichtet. Es folgt eine Pause, 
die mit seinen Aufenthalten in Zofingen zusammenfällt (1430/33–1434 u. 1436–1438). 
Ab 1439, wieder zurück in Freiburg, nimmt er die Lieddichtung im ‚Laufenberg-
Ton‘ zunächst wieder auf und verfasst das besprochene Neujahrslied als lyrische 
Minnegabe an die zarten fröwlin, denen er so lange fern war. Jedoch scheint sein 
Amt als Dekan in der Folge eine intensivere lyrische Tätigkeit verhindert zu haben. 
Wäre es nicht denkbar, dass die primäre Funktion aller Lieder der Gruppe der geist-
liche Gruß des Seelsorgers an eine religiöse Frauengemeinschaft war? Dann hätte 
Laufenberg diesem Konvent jedenfalls zwischen 1420 und 1430 zu jedem Jahres-
wechsel ein Lied zukommen lassen; eine Tradition, an die er nach seiner Zofinger 
Zeit zunächst wieder anknüpfte. Hierdurch ließe sich zudem die konstante Verwen-
dung eines Liedtons erklären. Denn ein gleichbleibendes Auditorium kann diese 
ungewöhnliche Form der Selbstkontrafaktur wahrnehmen und goutieren. Jedes 
Jahr aufs Neue dürfte unter den zart fröwlin eine gewisse Spannung geherrscht 
haben, wie der dichtende Priester diesmal seine Strophenform inhaltlich füllt. 

Laufenberg hat auch außerhalb der vorgestellten Liedgruppe lyrische Gruß-
dichtungen verfasst. Zwei Mariengrüße und ein Reimpaargebet sind über Akros-

84 Ebd., S. 369.
85 Auch Wachinger, ebd., S. 378 bringt die Liedgruppe mit dem Neujahrsbrauchtum in Verbin-
dung.
86 WKL (Anm. 77): WKL 701 (1420); WKL 745 (1421); WKL 749 (1423); WKL 750 (1424); WKL 751 (1424); 
WKL 785 (o.  J. zw. 1425 u. 1427); WKL 752 (1427); WKL 746 (1428); WKL 726 (1429); WKL 784 (o.  J. zw. 
1430 u. 1434); WKL 742 (1439); WKL 753 (o.  J., wohl 1439); WKL 743 (1445).



86   Anja Becker

ticha an eine Frau Margareth adressiert (WKL 737, 738, 739).87 Es handelt sich um 
pia dictamina, die die angesprochene Margareth für die eigene Gebetspraxis ver-
wenden konnte.88 Interessanterweise finden sich auch hier wieder jahreszeitliche 
Bezüge: Ein Gruß referiert auf die Fastnacht, der andere auf das neue Jahr inklusive 
Neujahrswunsch (WKL 738).89 Nur eines dieser Reimpaargebete ist auf 1429 datiert 
(WKL 737), aber mit einiger Sicherheit kann man annehmen, dass alle drei aus Lau-
fenbergs aktiver Phase als Seelsorger am Freiburger Münster stammen.90 

Vieles spricht somit dafür, dass Wachingers Annahme zu revidieren ist, Laufen-
bergs Lieder hätten in der Hauptsache „den privaten schriftliterarischen Bereich 
des Autors […] nie verlassen“.91 Für seine Straßburger Zeit hat Barbara Fleith 
plausibel gemacht, dass Laufenbergs Lieder im Seelsorgemilieu durchaus zirku-
lierten,92 und Balázs Nemes konnte anhand der Streuüberlieferung eine Rezeption 
im dortigen städtischen Bürgertum sowie gelehrten Kreisen nachweisen.93 In Bezug 
auf Laufenbergs Freiburger Zeit ist hinzuzufügen, dass seine Lyrik auch hier schon 
zirkulierte, und zwar primär in Form lyrischer Neujahrsgrüße. Es waren ‚gesellige 
Minnegaben‘ des Seelsorgers an die Damen eines von ihm betreuten Konventes. 

87 In WKL (Anm.  77) 738 bilden die Anfangsbuchstaben der Strophen: Margaret min gesel. In 
WKL (Anm. 77) 737 ergeben die rot ausgezeichneten Anfangsbuchstaben der Strophen den Vers: 
Frow Margaret, nim hie von mir ein vasnaht kvuechli send ich dir, zudem bilden die Anfangswörter 
der letzten Strophe: Ach liebi frow, got sy mit dir daz selb daz wünsch ouch allzit mir. In WKL 
(Anm. 77) 739 ergeben die Anfangsbuchstaben der Strophen Margareta sponsa Cristi. Vgl. WKL 
(Anm. 77) Bd. 2, S. 562–569.
88 Wachinger (Anm. 80), S. 368.
89 Růch mich erhörn durch dine gt / dz mich dis ior din gnod geht / und einen zarten gsellen min / 
dem ich in trw verbunden bin / in gůt, ze sel und libe. (3,1–5) Es ist ein Gebet, das Margareth für sich 
und insbesondere für ihren Geliebten bzw. Ehemann, der sich zu Christus bekehren solle (vgl. u.  a. 
auch Str. 8), beten kann.
90 WKL (Anm. 77) 738 steht z.  B. zwischen Liedern auf die Jahre 1423 und 1424.
91 Wachinger (Anm. 80), S. 379.
92 Barbara Fleith: Remotus a tumulu civitatis? Die Johanniterkommende ‚zum Grünen Wörth‘ im 
15.  Jahrhundert. In: Schreiben und Lesen in der Stadt. Literaturbetrieb im spätmittelalterlichen 
Straßburg. Hg. von Stephen Mossmann, Nigel F. Palmer, Felix Heinzer. Berlin, Boston 2012 (Kultur-
topographie des alemannischen Raums 4), S. 411–467, hier S. 459.
93 Vgl. Nemes (Anm. 76), S. 22  f. und S. 81–86.



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-004

Horst Brunner
Der Hauptschreiber des 
Lochamer-Liederbuches
Er hat es weit gebracht. Erst zum Hauptschreiber des aus Nürnberg stammenden 
Lochamer-Liederbuches (Berlin, SBB-PK, Mus. Ms. 40613), dann zu einer wenigs-
tens rudimentären Lebens- und Liebesbiographie, schließlich auch noch zu einer 
kleinen Ikone derer, die sich mit der praktischen Darbietung mittelalterlicher Musik 
beschäftigen: Jodocus von Windsheim. Mit dem Hauptschreiber des Lochamer-Lie-
derbuches befasste sich zuletzt ausführlich Christoph Petzsch im Kapitel „Neues 
zum Anteil des Hauptschreibers und zu seiner Person“ seines 1967 erschienenen 
Buches Das Lochamer-Liederbuch.1 Identifiziert wird der Schreiber mit dem auf 
pag. 41 der Handschrift am unteren Rand unter der Datumsangabe ag dor (= agathe 
dorothee, d.  h. 5./6. Februar) Anno [14]60 namentlich genannten (angeblichen) frater 
jodocus de winßheim (vgl. Abb.  4.1).2 Die Ortsangabe bezieht sich auf die kleine  
fränkische Reichsstadt (Bad) Windsheim, gelegen etwa in der Mitte zwischen Nürn-
berg und Würzburg im heutigen bayerischen Regierungsbezirk Mittelfranken.3 
Petzsch erwägt, ob der Frater identisch sein könnte mit einem 1454–1461 im Winds-
heimer Augustinerkloster belegten Jodocus Epel, hält das aber für unwahrschein-
lich, und gibt völlig zutreffend an, der Herkunftsname sei nur dann sinnvoll, wenn 
der Betreffende eben nicht in seiner Heimatstadt, sondern anderswo, in diesem Fall 
in Nürnberg, gelebt habe: Jodocus aus Windsheim.4 In seiner zusammen mit Walter 
Salmen herausgegebenen Edition des Liederbuches5 schreibt Petzsch: „Mit Wahr-
scheinlichkeit gehörte er einem der Nürnberger Klöster (Dominikaner?) an.“6 Man 
fragt sich freilich, warum der Hauptschreiber, wenn er sich schon nennen wollte, 
dies an einer so zufälligen Stelle tat, und tatsächlich wurde auch erwogen, ob der 
fragliche Jodocus gar nicht der Hauptschreiber war, sondern lediglich Autor oder 
auch nur Quelle oder auch nur Schreiber (also nicht Hauptschreiber) des voran-
stehenden, nachgetragenen Liedes Ich spring an disem ringe (Lo 42) und eventuell 

1 Christoph Petzsch: Das Lochamer-Liederbuch. Studien. München 1967 (MTU 19), S. 32–49.
2 Die Lesung winßheim geht zurück auf den preußischen Geheimen Kriegsrat Andreas Kretz-
schmer (1775–1839), der die Handschrift 1819 erworben hatte, vgl. Petzsch, ebd., S. 17.
3 Vgl. Alfred Estermann: Bad Windsheim. Geschichte und Gegenwart einer fränkischen Stadt. 
Bad Windsheim 1989.
4 Petzsch (Anm. 1), S. 46–48.
5 Das Lochamer-Liederbuch. Hg. von Walter Salmen und Christoph Petzsch. Wiesbaden 1972 
(Denkmäler der Tonkunst in Bayern. N. F. Sonderband 2). Im Folgenden zitiert als Lo.
6 Ebd., S. LIX.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-004


88   Horst Brunner

auch des von gleicher Hand ebenfalls nachgetragenen vorausgehenden Liedes All 
mein gedencken (Lo 39) auf pag. 37. 

Zu einer Biographie gelangte Jodocus durch Konrad Ameln im 1972 erschie-
nenen Faksimile-Nachdruck der Handschrift.7 Ameln fasste seine „Ergebnisse“ in 
einem am 25. April 1983 in der Windsheimer Zeitung erschienenen Artikel8 folgen-
dermaßen zusammen:

Der Inhalt des Liederbuches und eines schon früh mit ihm zusammengebundenen Orgel-
buchs des blinden Magisters Conrad Paumann von Nürnberg „anno [14]52“ bieten uns die 
einzigen Hinweise für die Beantwortung der Frage, wer dieser Frater Jodocus war. Zweifellos 
hat er dem Kreis des berühmten Organisten Paumann angehört […]. Als junger Student und 
Orgelspieler war der spätere Mönch [den Ameln im Windsheimer Augustinerkloster vermu-
tete] offenbar lebenslustig; er liebte eine Barbara, der er – unter hebräischen Buchstaben ver-
steckt – einen dreistimmigen Tonsatz widmete mit der Zuneigung „der allerliebsten barbara, 
meinem treuen liebsten gemachel“ (das heißt Verlobten). Auch zeigen Beischriften, wie 
„allzeit dein“. „Mein dienst zuvor und unverkert“, „ihr zu lieb“, „dir verpunden“, von seiner 
Liebe zu dieser Barbara. In krassem Gegensatz dazu stehen andere, offenbar später hinzuge-
fügte Beischriften, wie „hab urlaub du alter flederwisch“, „nu erparms got von hauß zu hauß“ 
und andere, zum Teil derbe, die die Aussagen der Liebeslieder ins Gegenteil verkehren; sie 
lassen erkennen, daß die Liebste sich von ihm abgewendet und einem andern zugewandt hat, 
der ihr reichere Geschenke machen konnte. […] Vielleicht hat der Kummer über den Verlust 
der Geliebten den enttäuschten Liebenden bewogen, ins Kloster zu gehen.9

Im Faksimile-Nachdruck von 1972 hatte Ameln noch ausgeführt, der liebende 
Schreiber habe „mit dem Eintritt in den geistlichen Stand […] sehr wahrscheinlich 
den bürgerlichen Namen abgelegt und einen andern Namen angenommen; da eine 
Kirche in Windsheim St. Jodok geweiht ist, liegt die Wahl dieses Namens nahe“.10 
Allerdings gab es, obwohl Jodocuskirchen im deutschen Sprachgebiet keineswegs 
selten sind, in Windsheim niemals eine dem damals recht populären bretonischen 
Heiligen (um 600/610–um 670; Gedenktag 13. 12.) geweihte Kirche;11 der Name des 
Heiligen begegnet als Vorname im Übrigen in der damaligen Zeit recht häufig, 
außer dem von Petzsch (s.  o.) erwähnten Jodocus Epel gab es in Windsheim etwa 
auch Jodocus Textor (gest. 1520), der 1516/17 in zwei Auflagen ein Beichtbüchlein 
erscheinen ließ.12 

7 Lochamer-Liederbuch und das Fundamentum organisandi von Conrad Paumann. Faksimile-Nach-
druck. Hg. von Konrad Ameln. Kassel u.  a. 1972 (Documenta Musicologica 2. Reihe 3), vgl. hier S. 9  f.
8 Er wurde mir freundlicherweise durch den Stadtarchivar von Bad Windsheim, Michael Schlos-
ser, zugänglich gemacht.
9 Vgl. zu den Beischriften ausführlich Petzsch (Anm. 1), S. 69–111.
10 Lochamer-Liederbuch (Anm. 7), S. 10.
11 Vgl. Ch. Daxelmüller: Art. Jodokus. In: Lexikon des Mittelalters 5 (1991), Sp. 493.
12 Vgl. Estermann (Anm. 3), S. 61.



Der Hauptschreiber des Lochamer-Liederbuches   89

Vor allem Amelns „Biographie“ hatte in Bad Windsheim Folgen: 2012 bildete 
sich dort ein Förderverein, der es als seine Aufgabe ansah, das, was von den Gebäu-
den des 1525 aufgehobenen Augustinerklosters übrig ist – im Obergeschoss des ehe-
maligen Chores befindet sich die bedeutende Stadtbibliothek – zu sanieren.13 Inspi-
riert sah man sich – so die Windsheimer Zeitung vom 19.7.2012 – durch den Mönch 
Jodocus von Windsheim, „der im Mittelalter dort berühmte Stücke geschrieben 
haben soll.“ Am 19.7.2013 schrieb mir der Stadtarchivar Michael Schlosser: „Nun 
wird in Bad Windsheim neuerdings der Klosterchorraum (unter der Bibliothek) 
häufiger für Veranstaltungen genutzt, darunter auch solche mit Vorträgen mittel-
alterlicher Musik, wobei ‚Jodocus aus Windsheim‘ natürlich gerne als ‚Zugpferd‘ 
genannt wird.“ In neuzeitlichen Ohren, in denen Jodocus nicht mehr an einen 
ernsten Heiligen, Schutzpatron von Pilgern, Reisenden, Blinden, Kranken usw., 
denken lässt, klingt der Name wohl eher fröhlich, man bringt ihn vielleicht mit 
Jocus oder gar mit der Ente Jodocus Kwak in Verbindung, Held einer lustigen Zei-
chentrickserie. Der Anspruch an Unterhaltsamkeit wird beim Vortrag mittelalter-
licher Lieder ja immer mit einer gewissen Selbstverständlichkeit erhoben. 

Die Schlusspointe meiner Miszelle lautet nun allerdings: einen Jodocus von 
Windsheim gibt es im Lochamer-Liederbuch überhaupt nicht. Der Herkunftsname 
des Jodocus, hier Judocus, ist vielmehr zu lesen als wießhofen.14 Wieshofen, heute 
Wiesenhofen, ist mittlerweile ein Ortsteil von Beilngries im Altmühltal, Landkreis 
Eichstätt, im heutigen Regierungsbezirk Oberbayern. Das winzige Dorf – lt. Wiki-
pedia heute ca. 100 Einwohner –, das einzige dieses Namens, liegt nordwestlich 
Beilngries auf der Frankenalb; ein Ministeriale Albert von Wieshofen ist ca. 1305 
belegt (siehe Wikipedia ‚Neuzell bei Beilngries‘). Ein Frater Judocus von Wieshofen 
konnte bisher archivalisch allerdings weder im Diözesanarchiv Eichstätt noch im 
Staatsarchiv noch im Stadtarchiv Nürnberg nachgewiesen werden.15 Was oben 
zum angeblichen Jodocus von Windsheim ausgeführt wurde, gilt natürlich auch für 
Judocus von Wieshofen: ob er Hauptschreiber war, ist zweifelhaft, vielleicht war er 
Dichter oder nur die Quelle des voranstehenden Liedes oder dessen Schreiber, viel-
leicht hat der anonyme Hauptschreiber sich den Namen aus irgendeinem Grund, 
den man sich heute beliebig ausdenken kann, einfach nur notiert (ein kalligraphi-

13 Vgl. zu den Klostergebäuden ebd., passim.
14 Befragt habe ich auch Burghart Wachinger, Johannes Janota, Peter Fleischmann/Staatsarchiv 
Nürnberg, Wiltrud Fischer Pache/Stadtarchiv Nürnberg.
15 Diözesanarchiv Eichstätt (Dr. Bruno Lengenfelder), 5.8.2019 (Anfrage Marc Lewon, dem ich für 
die Überlassung der Antwort danke): Dr. Lengenfelder schreibt: „Es ist vorstellbar, dass der Mann 
aus Wiesenhofen Mönch in dem nahegelegenen Benediktinerkloster Plankstetten geworden ist. […] 
Genausogut kann der Gesuchte Mitglied eines anderen fränkischen oder bayerischen Klosters gewe-
sen sein.“; Staatsarchiv Nürnberg (Ltd. Archivdirektor Prof. Dr. Peter Fleischmann), 12.5.2020; Stadt-
archiv Nürnberg (stv. Leiterin Dr. Wiltrud Fischer-Pache), 18.5.2020. Für die Auskünfte besten Dank!



90   Horst Brunner

sches Prunkstück ist die Handschrift ja nicht gerade!). Im Übrigen: Ob die Idee der 
Verbindung des Namens Jodocus mit der reizvollen kleinen fränkischen Reichsstadt 
bei den Experten in diesem Fall nicht ein wenig den Blick auf das getrübt hat, was 
im Lochamer-Liederbuch tatsächlich geschrieben steht?16

16 Für die kritische Lektüre des Manuskripts bin ich Marc Lewon und Johannes Janota sehr ver-
bunden.

Abb. 4.1: Lochamer-Liederbuch, Berlin, SBB-PK, Mus. ms. 40613, pag. 41  
mit der Datumsangabe ag dor Anno [14]60 und Namenseintrag des Hauptschreibers



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-005

Martin Kirnbauer
Das Schedelsche Liederbuch als deutsches 
‚Liederbuch‘
Das sogenannte Schedelsche Liederbuch gehört zweifelsohne zu den bedeutend-
sten Quellen mehrstimmiger weltlicher Musik aus dem deutschen Sprachbereich 
kurz nach der Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts.1 Dieser Bedeutung steht aller-
dings eine weniger intensive Forschung zum Inhalt dieser Musik- und Texthand-
schrift gegenüber, wobei vor allem ein germanistisches Forschungsdefizit fest-
zustellen ist:2 Nach einer Entdeckung als Texthandschrift in der ersten Hälfte des 
neunzehnten Jahrhunderts erschien erstmals 1875 von Robert Eitner (1832–1905) 
eine ausführliche Beschreibung aus musikalischer Perspektive, der wenige Jahre 
darauf auch eine umfangreiche Teiledition folgte.3 Der Germanist Karl Frommann 
(1814–1887), der den Musikhistoriker Eitner bei dieser Edition beraten hatte, sah 
sich 1883 allerdings genötigt, eine separate Edition der deutschen Texteinträge 
folgen zu lassen, und sorgte sich wegen der „zahlreiche[n] lese- und druckfehler, 
wie auch andere verwirrungen“ in Eitners Edition um seinen Ruf als Germanist.4 
Die weiteren Forschungsbemühungen berücksichtigten vor allem musikalische 
Fragen und konzentrierten sich auf Teilaspekte wie insbesondere die Diskussion 
des sogenannten Tenorlieds als mindestens gleichwertiges musikalisches Pendant 
zur sogenannten burgundischen Chanson.5 

1 München, BSB, Cgm 810 (Sigle Sche), Digitalisat: https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00079055 
(20.03.2024).
2 Für eine detaillierte Beschreibung der Forschungsgeschichte siehe Martin Kirnbauer: Hart-
mann Schedel und sein „Liederbuch“. Studien zu einer spätmittelalterlichen Musikhandschrift 
(Bayerische Staatsbibliothek München, Cgm 810) und ihrem Kontext. Bern u.  a. 2001 (Publikationen 
der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft, Serie II Vol. 41), S. 19–41.
3 Robert Eitner: Das Walther’sche Liederbuch 1461 bis 1467. (Königl. Staatsbibliothek in München 
(Ms. germ. 810 8o.). In: Monatshefte für Musikgeschichte 6 (1874), S. 147–160 und S. 192–193 sowie 
Editionen in der Beilage [mit separater Seitenzählung] S. 16–19 und S. 39–43; Robert Eitner: Das 
Münchener Liederbuch. Kgl. Hof- und Staatsbibliothek in München, Ms. 208 (Mus Ms. 3232 in 12 °, 
früher Cod. germ. 810). In: Das deutsche Lied des XV. und XVI. Jahrhunderts in Wort, Melodie und 
mehrstimmigem Tonsatz. Berlin 1880 und 1882 (Beilage zu den Monatsheften für Musikgeschichte 
12 [1880] und 14 [1882]), S. 1–166 sowie Nachträge S. 223–233 und S. 307–309.
4 Georg Karl Frommann: Das Münchener Liederbuch. In: ZfdPh 15 (1883), S. 104–126, hier S. 126.
5 Siehe Martin Kirnbauer: Lied, Chanson, Cantilena: Elend du hast Vmbfangen mich (Schedelsches 
Liederbuch Nr. 11) und verwandte Sätze von Johannes Touront. In: „Ieglicher sang sein eigen ticht“. 
Germanistische und musikwissenschaftliche Beiträge zum deutschen Lied im Mittelalter. Hg. von 
Christoph März (†), Lorenz Welker, Nicola Zotz. Wiesbaden 2011 (Elementa Musicae 4), S. 31–40; vgl. 
auch Martin Kirnbauer: Aufstieg und Fall der ‚burgundischen Chanson‘ – Zum Rondeau Adieu mes 

https://doi.org/10.1515/9783111347134-005
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00079055


92   Martin Kirnbauer

Eine erneute germanistische Beschäftigung mit den deutschen Texten folgte 
erst im Rahmen der geplanten – und merkwürdigerweise bis heute noch immer 
ausstehenden – Edition der Quelle in der 1935 gegründeten Reihe Das Erbe deut-
scher Musik, hier zunächst durch den Musikwissenschaftler Heinrich Besseler 
(1900–1969) in Zusammenarbeit mit dem Germanisten Richard Kienast (1892–
1976).6 Ein erstes Manuskript soll als „stichfertige“ Vorlage bereits 1943 fertig-
gestellt gewesen sein, erschien aber trotz mehreren Ankündigungen nie. Es kann 
vermutet werden, dass die bloße Aussicht auf eine bevorstehende Veröffentlichung 
eine weitere intensive Beschäftigung mit dieser wichtigen Quelle verhinderte.7 
Zumindest veranlasste dieses Fazit meine 1998 abgeschlossene und 2001 gedruckte 
Dissertation, die sich zum Ziel nahm, einerseits aufgrund von paläographischen 
Untersuchungen die Anlage und den Entstehungsprozess der Quelle gründlich zu 
beschreiben, sowie andererseits mittels historischer Forschungen zu ihrem Schrei-
ber und Besitzer Hartmann Schedel (1440–1514) den möglichen Kontext zu erfassen, 
in dem die Handschrift verortet werden kann.8 Da ich zugegebenermaßen darin 
auch ein Stück weit gegen die bisherige Forschung ‚angeschrieben‘ habe – insbeson-
dere haderte ich nicht nur mit einer nationalistischen und chauvinistischen (wie 
teils auch konkret nationalsozialistischen) Vereinnahmung der Quelle in der musik-
wissenschaftlichen Forschung, sondern auch mit den in diesem Kontext diskutier-
ten Konzepten ‚Tenorlied‘, ‚Wechselrhythmus‘, ‚Liederbuch‘ usw. –, konzentrierte 
ich mich nicht zuletzt deshalb auf den ‚internationalen‘ Anteil der Musikeinträge. 
Konsequenterweise betonte ich dabei – und ich meine immer noch zu Recht – die 
Ähnlichkeit zu französischen Chansonniers, auf die zwar bereits Heinrich Besseler 
hingewiesen hatte, der aber andere Schlüsse daraus zog.9 

Tatsächlich enthält diese Handschrift mit ihren knapp 130 meist dreistimmi-
gen Musikeinträgen neben Musik aus einem international verbreiteten Repertoire 
(darunter vor allem französische Chansons wie einige Motetten u.  a. von Guillaume 
Dufay, Gilles Binchois, John Bedyngham, Jean Ockeghem, Walter Frye und Johannes 

tres belles amours von Gilles Binchois (ca. 1430). In: Klang und Bedeutung – Diskurse über Musik. 
Zur Emeritierung von Joseph Willimann. Hg. von Juliane Brandes u.  a. Hildesheim 2021 (Schriften 
der Hochschule für Musik Freiburg 9), S. 171–183.
6 Kirnbauer (Anm. 2), S. 33–41.
7 Als Ausnahme sei eine 1973 erschienene amerikanische Dissertation genannt, die aber offenbar 
kaum Resonanz fand: Hugh Myers Birmingham jr.: Schedel’s Songbook and Its Role in the Develop-
ment of the German Tenor Song. Ph.D. Diss. Indiana University Bloomington 1973.
8 Kirnbauer (Anm. 2).
9 Heinrich Besseler: Art. Schedel, Hartmann. In: MGG, Bd. 11 (1963), Sp. 1609–1612, hier Sp. 1611 
(wie auch im Manuskript des kritischen Berichts der geplanten Ausgabe); zum Hintergrund des 
von Besseler in die Diskussion eingeführten ‚Burgundischen Chansonniers‘ vgl. auch Kirnbauer: 
Aufstieg und Fall (Anm. 5).



Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   93

Tourout) auch etwa 75 deutsche Lieder mit ihren Texten. Sie ist also auch in dieser 
Perspektive eine hervorragende Quelle, hier vergleichbar dem etwas früher zu 
datierendem Liederteil des Lochamer-Liederbuchs, das aber nur 45 Liedeinträge 
aufweist; inhaltlich steht sie allerdings mit dem Nebeneinander von Chansons, 
Liedern und Motetten dem Buxheimer Orgelbuch näher, in dem ausschließlich 
instrumentale Intabulierungen aufgezeichnet wurden.10 Zwar enthalten meine 
Studien zu einer spätmittelalterlichen Musikhandschrift auch einen ausführlichen 
Katalog aller Einträge, also der deutschen Lieder wie des ‚internationalen‘ Reper-
toires samt Konkordanzen. Entsprechend dem gewählten Fokus finden sich Detail-
analysen aber nur zu drei deutschen Liedeinträgen, wobei es vor allem um die 
ungelösten, vielleicht sogar unlösbaren Probleme ihrer Edition ging.11 Mit anderen 
Worten: Vor allem als ‚Liederbuch‘ ist diese Handschrift noch gründlicher zu befor-
schen. 

Im Folgenden soll die Quelle, ihr hauptsächlicher Schreiber und zeitlebens ein-
ziger Besitzer kurz vorgestellt werden. Dies wird ergänzt durch neuere Erkennt-
nisse und Konkordanzen, die sich in den letzten 20 Jahren ergeben haben, wobei die 
deutschen Liedeinträge besondere Aufmerksamkeit erhalten. Abschließend wird 
ein kurzer Ausblick auf den Stand der nach wie vor wünschenswerten Edition des 
Schedelschen Liederbuchs gegeben werden.

1 �Hartmann Schedel und sein ‚Liederbuch‘ 
Seinen Namen verdankt das Schedelsche Liederbuch (auch in Varianten) seinem 
Hauptschreiber und Zeit seines Lebens einzigem Besitzer Hartmann Schedel (1440–
1514), einem Nürnberger Arzt und bedeutenden Frühhumanisten. Schedel ist vor 
allem wegen seiner umfangreichen Bibliothek und seiner Mitarbeit an der ebenfalls 
nach ihm benannten Weltchronik bekannt. Seine Bibliothek war „die umfassendste 
und vielfältigste deutsche Privatbibliothek des ausgehenden 15. Jahrhunderts“12, die 
1493 gedruckte Weltchronik (bzw. mit dem ursprünglichen lateinischen Titel Liber 
chronicarum), für die er den lateinischen Text kompilierte, war das „größte Buch-

10 Lochamer-Liederbuch: Berlin, SBB-PK, Mus. Ms. 40613, pag. 1–44 (Liederbuch), pag. 45–92 (Orgel-
buch). Buxheimer Orgelbuch: München, BSB, Mus. Ms. 3725.
11 Kirnbauer (Anm. 2), S. 233–284 (Katalog) sowie S. 189–194 (zu Sche 105 und 126a Sig seld und heil 
im herzen geil), S. 199–209 (zu Sche 11 Elend du hast Vmbfangen mich) sowie S. 216–219 (zu Sche 1 
Der schonsten czu gefallen).
12 Bettina Wagner (Hg.): Welten des Wissens. Die Bibliothek und die Weltchronik des Nürnberger 
Arztes Hartmann Schedel (1440–1514). München 2014 (Bayerische Staatsbibliothek, Ausstellungs-
kataloge 88), S. 9.



94   Martin Kirnbauer

unternehmen der Dürer-Zeit“.13 Geboren in eine wohlhabende Nürnberger Groß-
händlerfamilie, verlor er zwar früh seine Eltern, erhielt aber eine standesgemäße 
Ausbildung, wobei vor allem sein älterer Vetter Hermann Schedel (1410–1485), eben-
falls ein wichtiger Frühhumanist mit einem ähnlichen Lebensweg (wie Studium in 
Leipzig und Padua, später Stadtarzt in Augsburg und in Nürnberg), eine offenbar 
prägende Rolle spielte.14 Im Frühjahr 1456 immatrikulierte sich Hartmann Schedel 
an der Leipziger Universität und schloss sein Studium dort im Juli 1460 mit dem 
Erwerb des Magistergrads ab. Die im Anschluss betriebenen Studien der Kanonistik 
brach er allerdings bald wieder ab, auch die 1462 erlangten Niederen Weihen ver-
folgten offenbar kein konkretes Ziel. Ein solches ergab sich erst durch seinen Auf-
bruch im Dezember 1463 zu einem Medizinstudium in Padua, das er 1466 mit einer  
kostspieligen Promotion zum doctor utriusque medicinae (d.  h. in Medizin und in Chir- 
urgie) abschloss. Dieses Studium führte den zeitlebens Wohlhabenden zu seinem 
Beruf: zunächst als Stadtarzt in Nördlingen und Amberg, schließlich praktizierte und 
privatisierte er in seiner Heimatstadt Nürnberg, wo er durch Wohlstand und zwei 
vorteilhafte Heiraten schließlich zum Stand der ‚Ehrbaren‘ gehörte und damit sozial 
knapp unterhalb des Patriziats rangierte. Besonders prägend aber waren die mit 
seinem Italienaufenthalt verbundenen studia humanitatis, mit denen er bereits in 
Leipzig vor allem über eine Begegnung mit Peter Luder (um 1415–1472) in Kontakt 
kam: So gilt Hartmann Schedel als einer „der prominentesten Nürnberger Humanis-
ten, die ungeachtet ihrer beruflichen oder amtlichen Verpflichtungen die Beschäf-
tigung mit Literatur, Wissenschaft, Kunst zur Mitte ihrer Lebensform machten“.15

Durch – zum größeren Teil – Abschriften (belegt seit 1456, also dem Beginn 
seines Studiums), aber auch durch Kauf, Tausch, Schenkung und Erbschaft trug er 
Zeit seines Lebens eine beeindruckende Bibliothek zusammen, die „nach Umfang, 
Inhalt und Ausstattung zu den imposantesten Privatbibliotheken ihrer Zeit“ zählte.16 
Entstanden an der Schwelle zwischen Handschriften- und Druckkultur umfasste sie 
schließlich nahezu 700 Bände, darunter viele Sammelbände, von denen heute über 
370 Handschriften und 460 Drucke in der Bayerischen Staatsbibliothek in München 
noch erhalten sind. Diesen Bestand katalogisierte er sorgfältig in Bücherverzeich-

13 Elisabeth Rücker: Schedels Weltchronik. Das größte Buchunternehmen der Dürer-Zeit. Mün-
chen 1973 (21988) (Bibliothek des Germanischen Nationalmuseums Nürnberg zur deutschen Kunst- 
und Kulturgeschichte 33).
14 Bernhard Schnell: Art. Schedel, Hermann. In: 2VL, Bd. 8 (1992), Sp. 621–625; vgl. auch Kirnbauer 
(Anm. 2), S. 89–90, S. 100 und S. 102. – Die folgenden biographischen Informationen nach Béatrice 
Hernad, Franz Josef Worstbrock: Art. Schedel, Hartmann. In: 2VL, Bd. 8 (1992), Sp. 609–621, hier 
Sp. 609 sowie Kirnbauer (Anm. 2), S. 71–93 und S. 357–360 (tabellarische Zusammenstellung).
15 Hernad, Worstbrock (Anm. 14), Sp. 610.
16 Ebd., Sp. 612; vgl. auch Wagner (Anm. 12).



Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   95

nissen und führte ihn in seinem Wohnhaus in der Burgstraße in der heutigen Nürn-
berger Altstadt auch Besuchern stolz vor. Als einen „bibliophagam“, einen Bücher-
fresser, bezeichnete ihn sein Arztkollege Dietrich Ulsen.17

In dieser umfangreichen Bibliothek fand – übrigens als einzige dort verzeichnete 
musikalische Quelle – auch die Musikhandschrift ihren Platz. Dort war sie als Liber 
musicalis bezeichnet und war unter den libri a paucis legendi (also den Büchern, die 
nur von wenigen zu lesen sind) eingereiht, neben Werken der Arkanwissenschaft 
und Privatem wie einem Liber genealogiae et rerum familiarum, das zu Beginn die 
abschreckende Warnung Noli me tangere (Joh 20,17) trägt und damit den restrikti-
ven Charakter dieser Abteilung umschreibt.18

Die vollständig erhaltene und noch original gebundene Handschrift besteht aus 
170 Papier-Blättern im Oktav-Format (10,5–12,5 × 7,4–8,5 cm), die in 14 regelmäßig 
zusammengestellten Lagen (Sexternionen) organisiert sind.19 Die ersten zwölf 
Lagen wurden vorgängig mit Notenzeilen versehen (rastriert), die beiden letzten 
Lagen blieben unvorbereitet, um Liedtexte aufzunehmen. Die dort die versammel-
ten insgesamt 25 deutschen Texteinträge haben allerdings mit zwei Ausnahmen 
keinen Bezug zu den in den vorderen Lagen notierten Musikeinträgen. 

Auf fol. 1r findet sich ein Hexameter und vermutlich ursprüngliche Titel Sche-
dels für seine Musikhandschrift: Carmina francigenum liber hic predulcia claudit 
[Dieses Buch umschließt überaus süße Lieder der Franzosen].20 Dies lässt sich als 

17 Zit. bei Richard Stauber: Die Schedelsche Bibliothek. Ein Beitrag zur Geschichte der Ausbrei-
tung der italienischen Renaissance, des deutschen Humanismus und der medizinischen Literatur. 
Posthum hg. von Otto Hartig, Freiburg 1908 (Studien und Darstellungen aus dem Gebiete der Ge-
schichte VI, 2/3) [Nachdruck Nieuwkoop 1969, ursprünglich Diss. München 1906], S. 88.
18 Kirnbauer (Anm. 2), S. 94–97; zu Schedels Bibliotheksordnung siehe auch Franz Josef Worst-
brock: Hartmann Schedels Index Librorum. Wissenschaftssystem und Humanismus um 1500. In: 
Studien zum 15. Jahrhundert. Festschrift für Erich Meuthen. Hg. von Johannes Helmrath, Heribert 
Müller, Helmut Wolff. Bd. II. München 1994, S. 697–715; Martin Kirnbauer: Musiksammler als Biblio-
phile – Ein Vergleich von Hermann Pötzlinger und Hartmann Schedel. In: Musical Culture of the 
Bohemian Lands and Central Europe before 1620 (Prague, August 23–26, 2006). Hg. von Jan Bat’a, 
Lenka Hlávková, Jiří K. Kroupa. Prag 2011 (Clavis Monumentorum Musicorum Regni Bohemiae, 
Series S [Subsidia] III), S. 91–98. Eine andere Interpretation, nämlich als Warnhinweis „vor dem 
angeblich gefährlichen, nigromantischen Inhalt“, bei Hartmut Beyer: Die Bibliothek Hartmann 
Schedels. Sammelleidenschaft und Statusbewusstsein im spätmittelalterlichen Nürnberg. In: Per-
spektive Bibliothek 1/2 (2012), S. 163–192, hier S. 187, was sich aber nur auf einen kleinen Teil dieses 
Bestandes beziehen lässt.
19 Für die Quellenbeschreibung vgl. die Passagen in Kirnbauer (Anm. 2).
20 Diese Übersetzung nach Burghart Wachinger: Ein Envoi in Hartmann Schedels Liederbuch? 
In: Grundlagen. Forschungen, Editionen und Materialien zur deutschen Literatur und Sprache des 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von Rudolf Bentzinger, Ulrich-Dieter Oppitz, Jürgen Wolf. 
Stuttgart 2013 (ZfdA-Beihefte 18), S. 373–378, hier S. 373.



96   Martin Kirnbauer

Verweis auf das Vorbild Chansonnier interpretieren, einem Handschriftentypus, an 
dem sich Schedels Liber musicalis nicht nur im handlichen Kleinformat, sondern 
auch in der Aufzeichnungsweise mit drei Stimmen Cantus, Tenor und Contratenor 
direkt aufeinanderfolgend auf einem Lesefeld notiert, anschließt. Wenn vorhan-
den, stehen in Schedels Liber musicalis die Texte meist im Anschluss an die Musik 
oder wurden gelegentlich auch fortlaufend unter den Stimmen geschrieben, wobei 
hier in der Regel aber keine Unterlegung bzw. Zuordnung zur Musik zu beobachten 
ist. Und einem Chansonnier entspricht es auch in weiten Teilen des musikalischen 
Repertoires.21

Wie die sich charakteristisch verändernde Handschrift Schedels zeigt, begann 
er mit der Anlage seines Liber musicalis 1459/60, also noch kurz vor seinem Magis-
terabschluss (nicht unbedingt in Leipzig, er hielt sich in dieser Zeit immer wieder 
auch in Nürnberg oder Augsburg auf). Ein spätestens im Herbst 1463, also vor seiner 
Abreise nach Italien, erstelltes Register schloss die mit knapp 100 Musikeinträgen 
weitgehend gefüllte Handschrift vorläufig ab. Nach der Rückkehr von seinem 
Medizinstudium in Padua 1467 datiert eine einheitliche Folge von etwa 14 Nach-
trägen; später kamen noch einige weitere Lied- und Texteinträge von mindestens 
zehn anderen Schreibern dazu. Es scheint, dass sich Hartmann Schedel in späterer 
Zeit mit seiner Musikhandschrift nicht mehr beschäftigt hat, auch fehlen darin 
Gebrauchsspuren. 

Auffallend sind zudem die große Flüchtigkeit und immense Fehlerhaftigkeit der 
Einträge, der nur sehr wenige Korrekturen gegenüberstehen. Tatsächlich weisen 
vielfache Belege auf wenig sorgsame und inkompetente Abschriften hin – dies in 
einem Ausmaß, das für die Nutzung der Quelle zu Schedels Zeit Probleme aufwarf 
und auch ihr Edieren heute vor ganz besondere Herausforderungen stellt. So lässt 
sich eine wenig kritische Kopier- und Abschreibepraxis nachweisen, die sich bei 
musikalischer Notation etwa als ein bildhaftes Abzeichnen im Sinne einer graphic 
mimicry herausstellt.22 Das bei Hartmann Schedel auch in anderen Bereichen 
bekannte umfangreiche Sammeln und Kopieren hingegen kann die Anlage seiner 
Musikhandschrift in der Art eines Chansonniers gut erklären: Schedel wollte seiner 
umfangreichen Bibliothek ein Buch mit ‚überaus süßen Liedern der Franzosen‘ von 

21 Im Kernbestand, also ohne die deutlich unterscheidbaren Nachträge finden sich Kompositio-
nen, „die zu fast gleichen Teilen aus einem internationalen und einem deutschen Repertoire stam-
men; dieses Verhältnis verschiebt sich erst durch 1467 hinzukommende Nachträge zugunsten der 
deutschen Lieder.“ Kirnbauer (Anm. 2), S. 211.
22 Im Detail beschrieben und interpretiert ist Hartmann Schedels Abschreibepraxis als tradition 
typographique ebd., S. 111–145; Martin Kirnbauer, Funktion der Fehler – Zur Rezeption eines in-
ternationalen Chanson-Repertoires nördlich der Alpen im 15. Jahrhundert. In: Schweizer Jahrbuch 
für Musikwissenschaft N. F. 16 (1996), S. 37–47.



Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   97

der Art eines französischen Chansonniers einverleiben, auch wenn er es später an 
einer für nicht jedermann einsehbaren Stelle aufstellte. Dies wirft allerdings die 
Frage auf, wo und wie er solche Musikhandschriften des Typs Chansonnier um 1460 
hätte kennenlernen können. 

Darauf gibt es bislang keine befriedigende Antwort, weil über die Präsenz sol
cher kleinformatigen Musikhandschriften außerhalb Frankreichs bislang wenig 
bekannt ist.23 Es kann in diesem Zusammenhang nur darauf hingewiesen werden, 
dass Hartmann Schedels jüngerer Bruder Georg (vor 1455–1505) sich nach Ausbil-
dungsjahren in Frankreich als Händler in Lyon und Savoyen aufhielt, wo er solche 
Handschriften hätte kennenlernen können.24 Zwar nicht auf den Handschriften-
typus Chansonnier zu beziehen, aber zumindest auf den Austausch von darin ent-
haltenen cantilenae amoris, sind Belege im Umfeld seines älteren Vetters Hermann 
zu nennen.25 Hermann Schedels Biographie könnte auch die Herkunft eines Lied-
eintrags in Hartmann Schedels Liber musicalis erklären, stand jener doch 1456 in 
Kontakt mit Herzog Ludwig IX. (bzw. dem Reichen) von Bayern-Landshut, der ihm 
eine Position als Leibarzt angeboten hatte, die er dann allerdings wegen einer Stadt-
arztposition in Augsburg ausschlug: Der Eintrag Das leppisch gut czu lachen ist ist 
in der Quelle mit dem Vermerk Hoc composuit dux ludwicus bauarie versehen.26 

2 �Neue Konkordanzen 
Während sich für Hartmann Schedel kein Musikinteresse – außer eben der Anlage 
seines Liber musicalis – nachweisen lässt, ist bekannt, dass sein jüngerer Bruder 
Johannes (1441/42–1505) Harfe spielte:

Item der alt holczel ist verstorben / acht tag an sant / kathrein tag / oder acht tag noch sant 
merten / tag 1463 / Vnn an dem selbigen tag / lernt ich auff der harpffen / zum aller ersten mein 
traut / geselle.27

23 Vgl. Jane Alden: Songs, Scribes, and Society: The History and Reception of the Loire Valley Chan-
sonniers. New York 2010 (The New Cultural History of Music).
24 Kirnbauer (Anm. 2), S. 73.
25 Hierzu bes. ein Einzelblatt, heute eingebunden in München, BSB, Clm 224, fol. 174, mit nicht mit 
Musik notierten Liedstrophen Verkert ob allen wandel, das Hermann Schedel gehörte, in dessen 
Umfeld auch cantilenae notatae nachweisbar sind; siehe Kirnbauer (Anm. 2), S.  100 (mit Nach-
weisen).
26 Sche 32, fol. 36v–37r; siehe Kirnbauer (Anm. 2), S. 189 u. S. 244.
27 Eigenhändiger Vermerk (für den 18. oder 19. November 1463) in München, BSB, Cgm 409, fol. 1; 
zitiert auch bei Wilhelm Wattenbach: Hartmann Schedel als Humanist. In: Forschungen zur deut-
schen Geschichte XI (1871), S. 351–374, hier S. 352.



98   Martin Kirnbauer

Johannes Schedel, der sich zwischen Mai 1459 bis Februar 1461 in Venedig aufhielt, 
vermerkte im Anhang zu seinem handschriftlichen Nomenclator Venetiano-Teutoni-
cus auch eine Reihe von Musikstücken und Tänzen, die er dort gelernt hatte, sowie 
den Kaufpreis von vn harpa samt Saiten.28 Allerdings fand offenbar weder eines 
dieser Musikstücke noch das im oben stehenden Zitat genannte Lied Mein traut 
geselle – ebenso wenig wie das erwähnte Lied Verkert ob allen wandel aus dem 
Besitz des Vetters Hermann – einen Platz in Hartmann Schedels Sammlung. Aber 
eine konkordante Überlieferung führt zu einer interessanten Quelle, die erst vor 
nicht allzu langer Zeit bekannt wurde und die bislang unbekannte Konkordanzen 
bietet: In der Wolfenbütteler Lautentabulatur von ca. 1460, der frühesten bislang 
bekannten Aufzeichnung für Laute (wie vielleicht auch Harfe), steht nicht nur das 
Lied Myn trud gheselle (Nr. 2), das Johannes Schedel 1463 auff der harpffen lernte, 
sondern auch eine instrumentale Version des Liedes Groß senen ich im herczen trag 
(Sche 49, fol. 57v–58r).29 Weitere Konkordanzen in Tabulaturaufzeichnung bietet 
die Lautentabulatur eines Wiener Studenten aus der Zeit um 1523, das sogenannte 
Lautenbüchlein des Jakob Thurner, in der sich Musik zu zwei reinen Texteinträgen 
aus Schedels Sammlung findet.30 Interessant ist an dieser Quelle auch, dass es sich 
dabei „eigentlich um ein Liederbuch, gedacht zur Begleitung eines einstimmigen 
Gesanges“ handelt und so eine konkrete musikalische Verwendung belegbar ist, wie 
sie für Schedels Musikaufzeichnungen fehlt.31 

Leider sind in den letzten 20 Jahren nur wenige neue solcher paralleler Überlie-
ferungen bekannt geworden, können sie doch oft wesentlich zur besseren Lesung 
der aufgezeichneten Texte wie zu deren Einordnung beitragen sowie auch wichtige 
Hinweise auf die Überlieferungswege geben.32 So konnte Paweł Gancarczyk in einer 

28 München, BSB, Cod. Ital. 362, fol. 99v; zur Handschrift siehe Wagner (Anm. 12), S. 56–58.
29 Wolfenbüttel, Staatsarchiv, VII B Hs 264. Siehe Martin Staehelin: Norddeutsche Fragmente mit 
Lautenmusik um 1460 in Wolfenbüttel. In: Ders.: Kleinüberlieferung mehrstimmiger Musik vor 1550 
im deutschen Sprachgebiet, Lieferung IX: Neue Quellen des Spätmittelalters aus Deutschland und 
der Schweiz. Berlin, Boston 2012 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, 
N. F. 15), S. 67–88 und S. 141–144 (Abb.); überholt durch Marc Lewon: The Earliest Source for the 
Lute: The Wolfenbüttel Lute Tablature. In: Journal of the Lute Society of America 46 (2017), S. 1–70 
und Plates 1–6.
30 Wien, ÖNB, Cod. 9704, fol. 13r+v (Nr. 11), 2-st., überschrieben Es ist ain schne gefallen (zu Sche 
128, fol. 146r), und fol. 9rv (Nr. 7), 2-st., überschrieben Woll auff gesellen von Hynnen (zu Sche 140a, 
fol. 156r); siehe Das Lautenbüchlein des Jakob Thurner. Hg. von Rudolf Flotzinger. Graz 1971 (Musik 
Alter Meister 27), S. 5–6 (Faks.) und S. 16–17 (Übertragung). Der Hinweis auf diese Konkordanz findet 
sich in den Addenda (2021) zu David Fallows: A Catalogue of Polyphonic Songs, 1415–1480. Oxford 
1999, online unter: https://www.diamm.ac.uk/resources/reference-documents (20.03.2024).
31 Das Lautenbüchlein des Jakob Thurner (Anm. 30), S. ix.
32 Dies gilt ein Stück weit auch für bereits bekannte Konkordanzen, wie beispielsweise diejenigen 
zum Glogauer Liederbuch (Kraków, Biblioteka Jagiellońska, Mus. ms.  40098), das aufgrund von 

https://www.diamm.ac.uk/resources/reference-documents


Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   99

umfangreichen Papierhandschrift, die 1473 von Johannes Rasoris de Nydenburgh in 
Danzig geschrieben wurde, eine weitere Version des Liedes Ein frewlein fein (Sche 
147, fol. 163v–164r) nachweisen, die dort aber zweistimmig bei nur gleichem Tenor 
aufgezeichnet wurde.33 Obwohl hier genauere Untersuchungen noch ausstehen, so 
gibt diese neue Konkordanz einen Anhaltspunkt, in welcher Weise solche Tenores 
kursierten und eben gelegentlich den Weg in die Schrift in jeweils unterschiedlich 
elaborierter Weise fanden. 

Während im Falle von Ein frewlein fein in beiden musikalischen Überlieferun-
gen der Liedtext erhalten blieb, bietet eine neue Konkordanz zu dem Lied Was in 
den augen wolgefelt (Sche 107, fol. 125v–126r) zumindest als Incipit eine lateinische 
Kontrafaktur (Regi nato ymnisemus).34 Auf zwei weitere neue Text-Konkordanzen 
wies mich Gisela Kornrumpf hin, deren genaue Analyse für die Edition von Bedeu-
tung sein wird, sowohl für die Etablierung des Textes wie auch für die Einordnung 
der Schedelschen Überlieferung.35 In dem Zusammenhang von konkordanten Über-
lieferungen sei schließlich noch auf eine dreistrophige, auf 1550 datierte Kurzfas-
sung in der Darfelder Liederhandschrift von Schedels Texteintrag Elend hat mich 
vmb fangen (Sche 139, fol.  154r–155r) mit insgesamt 13 Strophen hingewiesen.36 
Während die Frage nach der konkreten Beziehung zwischen den beiden Überlie-
ferungen noch zu klären ist, so bietet die Darfelder Liederhandschrift doch einen 

neueren Erkenntnissen besser als Saganer Stimmbücher zu bezeichnen wäre und ein ‚Nest‘ von 
konkordanten deutschen Liedern aufweist; siehe Paweł Gancarczyk: The former Glogauer Lieder-
buch and early partbooks. On the origin and function of a new type of musical codex. In: Tijdschrift 
van de Koninklijke Vereniging voor Nederlandse Muziekgeschiedenis 54 (2014), S. 30–46, hier S. 37.
33 Gdańsk, Biblioteka Gdańska Polskiej Akademii Nauk, Ms. 1965, fol. 49v–50r; Paweł Gancarczyk: 
Rękopis 1965 z Biblioteki Gdańskiej PAN jako źródło polifonii w Polsce  II połowy XV wieku. In: 
Muzyka 4 (2001), S. 65–71.
34 Bratislava, Univerzita Komenského, Knižnica, Inc. 318-I (olim III B 6; Kaschauer Fragmente), 
fol. 3r (Nr. 6); siehe Paweł Gancarczyk: Musica scripto. Kodesky menzuralne II połowy XV wieku 
na wschodzie Europy Łacińskiej. Warszawa 2001, S. 155–167, hier S. 161. Der Hinweis auf diese Kon-
kordanz findet sich wiederum in den Addenda (2021) zu Fallows: A Catalogue of Polyphonic Songs 
(Anm. 30).
35 Textkonkordanz zu Hubsch czartlich feyn (Sche 3, fol. 3v–4r) mit viereinhalb Strophen in Leip-
zig, Bibl. des Bundesverwaltungsgerichts, MS 4 ° B 6023, Nachtrag fol. 1r unten (Heidelberg, um 
1462/63); zu In feurs hytz (Sche 118, fol. 135v–136r) mit drei Strophen in Augsburg, SuStB, 4 ° Cod 20, 
fol. 314v (schwäbisch, um 1471). Freundlicher Hinweis von Gisela Kornrumpf in einem Schreiben 
vom 31. Juli 2019 im Anschluss an die Leipziger Liedtagung.
36 Gräflich Droste zu Vischering’-sches Archiv auf Schloss Darfeld. Archiv der Domherren Droste, 
C. Handschriften 1, Nr. 49; siehe Die Darfelder Liederhandschrift 1546–1565. Unter Verwendung der 
Vorarbeiten von Arthur Hübner und Ada-Elise Beckmann hg. von Rolf Wilhelm Brednich. Münster 
1976 (Schriften der Volkskundlichen Kommission für Westfalen 23), S. 231–232; der Hinweis darauf 
von Paul Sappler im Typoskript der Edition der deutschen Texte (siehe hierzu unten Abschnitt 5).



100   Martin Kirnbauer

anderen interessanten Aspekt, handelt es sich dabei doch um Art Stammbuch bzw. 
Liederstammbuch.37 

3 �Paratexte 
Auf einen Widmungscharakter könnten Beischriften (Paratexte) in Schedels Samm-
lung hinweisen, die sich bemerkenswerterweise ausschließlich bei den deutschen 
Lied- und Liedtexteinträgen finden, vor allem in den beiden letzten Lagen mit oft 
nachträglichen Texteinträgen. Unterschieden werden können Buchstabenfolgen 
(Initialen oder Abkürzungen von Motti o.  ä.) zum einen, Nachschriften zum ande-
ren.38 So finden sich in Lage XIII folgende Buchstabenfolgen jeweils oberhalb der 
Liedtexte:

	– .k d p. (Sche 131, fol. 147v–148r, beim Lied Lieb han vnd selden sehen)
	– olpmhe39 (Sche 134, fol. 150v, beim Lied Wohin es schol gescheiden sein)
	– E E E E (Sche 136, fol. 152r, beim Lied Ach meiden du vil sendepein)
	– .M.H (Sche 138, fol. 153v, beim Lied Dich ich in meÿnem sÿnne trag)

In diesem Zusammenhang ist auch das Kürzel .a.k. am Schluss der ersten Strophe 
von Hubsch czertlich feyn … (Sche 3, fol. 3v–4r) zu nennen, das als Namensmono-
gramm stellvertretend für die angesungene Person steht: mit fenes feur bin ich 
enczünt / nach dir mein ausserweltes .a.k. 

Während diese Einträge alle von der Hand Schedels stammen, wurde ein Lied 
in Lage XIV (der letzten Lage) hingegen von anderer Hand geschrieben (Hand M):

I. C. A.40 (Sche 147, fol. 164v–166r, hier 165v beim Text von Ein frewlein fein)

Zusätzlich weist dieser Eintrag am Ende auch eine Nachschrift auf (Das alle Zeitt 
erfrewet mich / Das legt ein ander vnter sich). Solche Nachschriften (sowie einmal 
auch als Überschrift) finden sich öfters in Schedels Liber musicalis:

37 Darfelder Liederhandschrift (Anm. 36), S. 41–50.
38 Einen Sonderfall stellt die Überschrift M con C dar (über Sche 23, fol. 25v–26r, beim Lied Wiplich 
figur in dime schur), die gemeinhin als abgekürzte Autorenangabe ‚Magister Conradus Cecus‘ (= 
Conrad Paumann) interpretiert wird, womit dieser Eintrag das einzige bekannte Lied des blinden 
Nürnberger Orgelmeisters darstellen würde; allerdings ist die gleiche Musik auch im Buxheimer 
Orgelbuch anonym und mit einem ganz anderen Textincipit überliefert (fol. 123r, Nr. 227, Bekenne-
myn klag diemir an lyt).
39 Zu lesen vielleicht auch als ofpuche (oder ähnlich).
40 Zu lesen vielleicht auch als L. C. A.



Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   101

	– In lib vnd in eren / wer will mirs weren (Überschrift über dem Lied Ach scheyden, 
bitter ist dein art, Sche 92, fol. 107v–108r)

	– o maria du suser mandelkerne, peÿ dir im himel wer wi gerne (Nachschrift zu 
Aue regina celorum, Sche 104, fol. 121v–122r)

	– Schweigen ist guet . Reden besser der im recht tut :– (Nachschrift zu Der voglein 
art, durch freulein czart, Sche 119, fol. 136v–137r)41

	– Treu ist selczam :– (Nachschrift zu Ich freu mich ser zu der ich ker, Sche 120, 
fol. 137v–138r)

	– Ich leyde an schulde. (Nachschrift zu Man singt vnd sagt von frauen vil, Sche 143, 
fol. 159v–160r)42

Der Vollständigkeit halber seien hier auch die graphisch abgesetzten letzten vier 
Zeilen zum Texteintrag Owe wie gehn ich wuheten yn mÿnen synnen gar (Sche 144, 
fol. 160r) genannt, die von Paul Sappler als ‚Beischrift‘ aufgefasst werden.43 

Zu einem Liedtext gibt es auch ein Ovid-Zitat als lateinische Nachschrift, Spes est 
que pascit amantem :– (nach dem Liedeintrag Zertlich geschont liblich gefeint, Sche 
126, fol.  143v–144r).44 Die vermeinliche Nachschrift Viuete Leti dum fata sinunt  / 
Properat cursu vita: citato  / Volucrique die,45 die sich auf fol. 1v im Anschluss an 
den Liedtext Der schonsten czu gefallen (Sche 1) findet, gehört hingegen zu den zahl-
reichen Beischriften, mit denen Hartmann Schedel die ersten Seiten seines Liber 
musicalis nachträglich ausschmückte.46

Diese Buchstabenfolgen, die entweder als Namensinitialen des Liedautors 
oder vermutlich eher des Lied-Schenkers, aber auch als Abkürzungen von Motti 
oder Sinnsprüchen interpretiert werden können, geben wie einige der Nachschrif-
ten Schedels Liber musicalis den Charakter eines Liber bzw. Album amicorum.47 
Allerdings muss fraglich bleiben, ob alle diese Einträge tatsächlich ihm zugeeignet 
waren oder ob er sie nicht schlicht aus seinen Vorlagen übernommen hat, zumal 

41 Paul Sappler im Typoskript mit der Edition der deutschen Texte (siehe hierzu unten Abschnitt 5) 
verweist hier auf Thesaurus proverbiorum medii aevi, Schweigen 1.2.2.1, u.  a. Proverbia Fridanci.
42 Dieses Lied bildet in den Strophenanfängen das Akrostichon MAGDALEN, was vielleicht in Zu-
sammenhang zu Hartmann Schedels zweiter Ehefrau Magdalena Haller stehen könnte, die er 1487 
heiratete.
43 Paul Sappler im Typoskript mit der Edition der deutschen Texte (siehe hierzu unten Abschnitt 5).
44 „Hoffnung ist‘s, die die Liebe nähren soll“ (Ovid, Metamorphosen 9, 749).
45 „Freut euch des Lebens, solange es euch vergönnt ist; es eilt das Leben dahin in schnellem Lauf 
und, angetrieben vom beflügelten Tag“ [Vers nicht vollständig] (Seneca, Hercules furens, 177–180).
46 Vgl. hierzu Kirnbauer (Anm. 2), S. 228–231. Hingewiesen sei hier auch auf den Vers O venussima 
mulierum … oberhalb des Texteintrags Wir feins geslecht …, Sche 153 oben auf dem hinteren Spiegel-
blatt.
47 Vgl. den Beitrag von Clara Strijbosch in diesem Band.



102   Martin Kirnbauer

sein Büchlein als eines der libri a paucis legendi im Kontext seiner Bibliothek nicht 
ohne weiteres für andere zugänglich war.

Zu erwähnen ist aber auch noch ein anderer Kontext, der die Beischriften 
erklären könnte. Bettina Wagner fand in den Materialien Hartmann Schedels mit 
Briefen, Notizen und Rezepten auf der Rückseite eines Zettels Verse, die sie als ein 
Zitat aus Freidank (Fridankes Bescheidenheit) identifizieren konnte.48 Belegt ist 
damit sein Interesse für solche Verse, die er auch an anderer Stelle als in seinem 
Liber musicalis notierte. Im Falle dieser Freidank-Zeilen könnte dieses Interesse 
allerdings auch dadurch befeuert worden sein, dass Schedel den Grabstein Frei-
danks 1464 in Treviso persönlich ‚entdeckte‘.49

4 �Neu aufgefundene Materialien 
In Hinblick auf Schedels Verhältnis zu Verskünsten ist auf ein neu aufgetauchtes 
weiteres Exemplar (bzw. eine spätere Abschrift) von Schedels Liber genealogiae 
et rerum familiarum hinzuweisen, das im Jahr 2000 im Antiquariatshandel auf-
tauchte und von dort bald auch wieder in offenbar französischem Privatbesitz ver-
schwand.50 Interessant ist in dieser Zusammenstellung u.  a. ein ‚Porträt‘ Schedels, 
ähnlich der bereits bekannten und öfters abgebildeten Darstellung.51 Wie nun 
aber deutlich wird, handelte es sich bei dieser Darstellung ursprünglich wohl um 
ein Doppelporträt Schedels und seiner ersten Frau Anna Heugel (1454–1485), die er 
1475 heiratete.52 So lösen sich auch die Beischriften ober- und unterhalb der Por-
träts auf – nämlich als gegenseitige Liebes- und Treueschwüre. So steht oberhalb 
der Darstellung Hartmann Schedels im roten Doktorentalar der Vers

48 Clm 29710(1) Nr. 27 Frau diner minn mein hercz begert / ich wolt das es wurd gewert / Versagen 
ist der frauen sit / doch ist in lib das man sy pit. Bettina Wagner: Schedae Schedelianae. Neu auf-
gefundene Notizzettel und Briefe von Hartmann und Hermann Schedel in der Bayerischen Staats-
bibliothek München. In: Hartmann Schedel (1440–1514) und sein Werk. Akten des gemeinsam mit 
dem Germanischen Nationalmuseum Nürnberg, dem Verein für Geschichte der Stadt Nürnberg 
und dem Stadtarchiv Nürnberg am 28./29. Oktober 2014 veranstalteten Symposiums im Germa-
nischen Nationalmuseum Nürnberg. Hg. von Franz Fuchs. Wiesbaden 2016 (Pirckheimer-Jahrbuch 
30), S. 257–288, hier S. 284.
49 Siehe Henry Simonsfeld: Eine deutsche Colonie zu Treviso im späteren Mittelalter. Mit einem 
Excurs: Freidanks Grabmal. In: Abhandlungen der historischen Classe der Königlich Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften. Bd. 19. München 1891, S. 543–638, hier S. 584–589.
50 Hugo Wetscherek: Hartmann Schedels Liber genealogiae et rerum familiarum. Ein unpubli-
ziertes Manuskript aus Fugger-Besitz. Wien 2000 (Katalog Antiquariat Inlibris 8).
51 Clm 30, fol. IIv; vgl. auch das Titelblatt bei Kirnbauer (Anm. 2) oder Wagner (Anm. 12), S. 79.
52 Wagner (Anm. 12), S. 80–82 (mit Abb. auf S. 81); Wetscherek (Anm. 50), S. 27.



Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   103

Omnia postposui tu sola mihi placuisti / Respuerem pro te quicquid in orbe manet.
[Alles habe ich um Deinetwillen zurückgestellt; Du allein hast mir gefallen. Für Dich würde ich 
alles verschmähen, was es sonst auf der Erde gibt.]

sowie unterhalb davon

Pectore te nostro per secula aeterna geremus / Tu mihi solamen tutaque sola mihi es.
[Ich werde dich in meinem Herzen durch ewige Zeiten tragen / Du bist mir Trost und du allein 
mir sicher.]

Ergänzt wird dies durch die Verse ober- bzw. unterhalb der Darstellung seiner 
Ehefrau Anna Heugel:

Ætas, genus, virtus, certe mea pectora mouit: / His furor incubuit rabiesque libidinis arsit.
[Alter, Stand und Tugend bewegten gewiss mein Herz: Seine Leidenschaft stürzte sich darauf 
und das Ungestüm des Begehrens entbrannte.]

Iamque vale ut facis ueteris seruator amoris / Sis precor et semper jam memor ipse mei.
[Schon leb wohl – ich bitte dich, dass Du die Fackel der alten Liebe bewahrst und immer selbst 
an mich denkst.]

Auch hier kann mindestens ein Zitat nachgewiesen werden.53 Entstanden ist dieses 
Doppelporträt (bzw. seine Vorlage) nicht vor 1474/75, also in einem Zeitraum rund 
um Schedels erste Heirat, die einen wichtigen Schritt seines auch sozialen Aufstiegs 
darstellte. Diese eleganten Disticha scheinen dabei passend zur Selbstrepräsen-
tation als humanistisch gebildeter Gelehrter. Vielleicht liegt in diesem Selbstbild 
auch eine Erklärung, warum Hartmann Schedel in dieser Zeit das Interesse an den 
früher gesammelten cantilenae amoris in deutscher Sprache verloren hat. 

Ein ganz anders gelagertes Addendum betrifft die bislang offen gebliebene 
Identifikation eines auffallend oft in der Quelle genannten Komponisten, mit leicht 
variierenden Schreibweisen: Tauront uel thourot (Sche 22, fol. 25r) bzw. Touront 
(Sche 38, fol. 44v; Sche 39, fol. 46v; Sche 57, fol. 66v).54 So hat ein Quellenfund von 
Paweł Gancarczyk und Martin Staehelin ergeben, dass es sich um einen gewissen 
Johannes Tourout handelt, der 1460 als cantor et familiaris in Diensten von Kaiser 
Friedrich III. (1415–1493) nachgewiesen werden kann (hier mit der Schreibweise 
Tourout, was auf einen gleichnamigen Geburtsort Torhout/Thourout in der Nähe 

53 Omnia postposui … ist ein Distichon aus De amore des Pamphilus; Wagner (Anm. 12), S. 82.
54 Interessanterweise finden sich in Schedels Index auf fol. 168r die Schreibweisen Tauront primo 
(für Sche 57) und Touront secundo (für Sche 38).



104   Martin Kirnbauer

von Brügge verweist).55 Die mit seinen Namen verbundene Musik zeigt eine klare 
französische oder flämische Herkunft, überliefert ist sie hingegen fast ausschließ-
lich in zentraleuropäischen Quellen. Dabei gehört Schedels Liber musicalis – neben 
dem Buxheimer Orgelbuch und dem sogenannten Trienter Codex 88  –56 zu den 
frühesten Quellen, in denen seine Musik aufgezeichnet ist.57

In Tourouts Œuvre gibt es – neben drei- und vierstimmigen Messen und Motet-
ten – auch Stücke, die zwar in den Quellen einen lateinischen Text tragen, musika-
lisch aber als weltliche Chanson (bzw. in Rondeau-Form) zu identifizieren sind. 
Allerdings gibt es auch Stücke, die deutsche Lieder gewesen sein könnten, wie etwa 
der textlose Eintrag in Barform bzw. stolliger Strophenform Sche 38 (fol. 44v–45r). 
Tourouts Vertrautheit mit deutschen Liedern zeigt sich auch in Messzyklen, die über 
deutsche Lieder komponiert wurden, etwa über das bereits genannte Lied Groß 
senen (Sche 49) mit einem Messzyklus über den Tenor und Teile des Cantus im soge-
nannten Trienter Codex 89.58 Tourouts Agieren über die vermeintlichen Gattungs- 
und Sprachgrenzen hinweg wird weiter dadurch kompliziert, dass bereits vermutet 
wurde, bei dem Liedeintrag Groß senen in Schedels Liber musicalis handele es sich 
tatsächlich um eine ‚eingedeutsche‘ Fassung einer berühmten Chanson, J’ay pris 
amours.59 Damit eröffnen sich neue Fragestellungen, wie eine Reihe von Einträgen 
in Schedels Liber musicalis zu erfassen und zu edieren sind.60

5 �Die Edition – eine bislang unendliche 
Geschichte …

Wie eingangs bereits berichtet, steht bis heute die seit Mitte der 1940er Jahre ange-
kündigte Edition der Quelle im Rahmen von Das Erbe deutscher Musik (EDM) noch 

55 Vgl. Martin Staehelin: Uwagi o wzajemnych związkach biografii, twórczości i dokumentacji 
dzieł Piotra Wilhelmiego z Grudziądza. In: Muzyka 49 (2004), S. 9–19, sowie die Zusammenfassung 
des Forschungsstands bei Paweł Gancarczyk: Johannes Tourout and the Imperial ‚Hofkantorei‘ ca. 
1460. In: Hudební věda 50 (2013), S. 239–258.
56 Trento, Museo Provinciale d’Arte, Castello del Buonconsiglio, ms. 1375 (Sigle Tr 88).
57 Tourouts Werk wird inzwischen durch Zuschreibungen von in diesen Quellen anonym über-
lieferter Musik erweitert; siehe Johannes Tourout: Ascribed and attributable compositions in 15th-
century sources from Central Europe. Hg. von Jaap van Benthem. Bd. I: Missa Mon oeil/Missa Groß 
Sehnen ich im Herzen trage. Utrecht: 2015, S. xi.
58 Trento, Museo Provinciale d’Arte, Castello del Buonconsiglio, ms. 1376 (Sigle Tr 89); siehe Tour-
out (Anm. 57).
59 Tourout (Anm. 57), S. xv–xxix und S. 90–93 (Appendices 2 + 3).
60 Vgl. hierzu auch Kirnbauer: Lied, Chanson, Cantilena (Anm. 5).



Das Schedelsche Liederbuch als deutsches ‚Liederbuch‘   105

aus.61 Nachdem Heinrich Besseler auch noch nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs und nach seinem Wechsel 1948 von Heidelberg nach Jena und dann Leipzig 
in die sowjetische Besatzungszone und spätere DDR noch weiter an seiner Ausgabe 
gearbeitet hatte, endeten 1966 seine inhaltlichen Arbeiten an der Edition.62 Nicht 
zuletzt verhinderte seine Erkrankung einen Abschluss, und auch die Versuche 
seines Schülers Peter Gülke, in den folgenden Jahren das Manuskript druckfertig 
zu machen, blieben erfolglos. 1978 wurde als Vorauspublikation im Rahmen von 
EDM ein Faksimile der Quelle veröffentlicht, das als „anschauliches Bild der Quelle 
selbst […] an vielen fraglichen Stellen lange Beschreibungen im Kritischen Bericht“ 
der beiden folgenden Übertragungsbände überflüssig machen sollte.63 Es vergin-
gen allerdings wiederum einige Jahre, bis Anfang der 1990er Jahre schließlich Wolf-
gang Horn (1956–2019) mit der ‚Endredaktion‘ betraut wurde. Dabei wurde aber 
rasch deutlich, dass die Materialien in der Form eigentlich nicht mehr publizierbar 
waren, was zum einen an eigenwilligen und sehr subjektiven Editionsentscheidun-
gen Besselers (etwa die Edition der deutschen Lieder im sogenannten Wechsel-
rhythmus) lag, zum anderen hätten auch die neueren Forschungen zum interna-
tionalen Repertoire eingearbeitet werden müssen. Wolfgang Horn kam erst in den 
letzten Jahren wieder dazu, sich diesem Editionsvorhaben zu widmen, wobei er 
sich mit Unterstützung von Andreas Pfisterer bemühen wollte, statt Besselers weit-
gehenden Emendationen nur „minimal-invasive“ und „stets philologisch begründ-
bare Notentexte“ zu veröffentlichen.64 Er hatte sich den Abschluss der Arbeiten 
an dieser Edition für die Zeit seiner Emeritierung vorgenommen – leider verstarb 
Wolfgang Horn aber inzwischen viel zu früh. 

Zwischenzeitlich war der Germanist Paul Sappler (1939–2010) mit einer neuen 
Edition der deutschen Texte beauftragt worden, da Richard Kienast sie auch sprach-
lich sehr stark bearbeitet hatte. Sappler widmete seine Edition als Typoskript 1997 
Burghart Wachinger zum 65. Geburtstag und plante eine Separatausgabe in der 
Altdeutschen Textbibliothek, was aber ebenfalls nie verwirklicht wurde.65 Nach 

61 Der Vollständigkeit halber sei hier noch eine Ausgabe von zwölf Liedeinträgen vermerkt, die 
sich allerdings eher an Musikamateure richtet: Das Schedelsche Liederbuch. Ein- und zweistim-
mige Lieder. Hg. von Frank S. Wunderlich. Reichelsheim 2004.
62 Wolfgang Horn: Zur Geschichte der vorliegenden Ausgabe (Typoskript zur geplanten Edition als 
EDM Band 74, datiert „im Herbst 1992“), 1 (dort auch die folgenden Informationen).
63 Das Liederbuch des Dr. Hartmann Schedel. Faksimile. Hg. von Bettina Wackernagel Kassel u.  a. 
(Erbe deutscher Musik 84, Abt. Mittelalter Bd. 21), S. v.
64 Dies in einem Email-Verkehr im Januar 2019.
65 Siehe auch die Darstellung bei Wachinger (Anm. 20), S. 374–375, der zudem interessante Über-
legungen zur Deutung der Textüberlieferung am Beispiel von Ein lip hat ich mir außirkoren  … 
(Sche 7, fol. 7v–8r) bietet.



106   Martin Kirnbauer

dem Tode von Paul Sappler hat Burghart Wachinger die Weiterarbeit an den Texten 
übernommen. 

Es ist nun geplant, in Absprache mit der Editionsleitung von Das Erbe deutscher 
Musik, dem Bärenreiter-Verlag und der Witwe Wolfgang Horns die Edition des Sche-
delschen Liederbuchs in absehbarer Zukunft auf der Grundlage der vorliegenden 
Materialien doch noch zu einem glücklichen Ende zu führen. Die Bedeutung von 
Schedels Liber musicalis rechtfertigt diese Bemühungen. 



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-006

Cordula Kropik
Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft. 
Exemplarische Beobachtungen 
zur literarischen Praxis des 
spätmittelalterlichen Liebeslieds
Liebeslieder des späten Mittelalters sind einer modernen Lektüre nicht leicht 
zugänglich. Das gilt besonders für die Art von Liebesliedern, die in weltlichen 
Liederbüchern des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts überliefert sind. 
Wer sich einmal näher mit ihnen befasst hat, wird sich wahrscheinlich an einen 
ersten Eindruck erinnern, der von Irritation und Befremden geprägt war. Ob man 
die Lieder vom Minnesang des hohen Mittelalters herkommend ins Auge fasst oder 
vor dem Hintergrund eines lyrischen Paradigmas der Neuzeit liest, macht dabei 
im Prinzip keinen großen Unterschied. Sie wirken repetitiv und stereotyp, formal 
anspruchslos, inhaltlich banal, oft inkohärent und nicht selten sogar mehr oder 
weniger ‚kaputt‘.1 Zwar blitzen hier und da interessante Wendungen auf oder es 
begegnen traditionelle Motive in origineller (oder seltsam verzerrter) Zusammen-
stellung; bisweilen werden auch metrisch-reimtechnische Kunstfertigkeit und dich-
terischer Gestaltungswille erkennbar – doch bleibt all dies transitorisch und schwer 
zu greifen.2 Die Einordnung ist schon allein deshalb schwierig, weil Dichternamen 

1 Pointiert dazu: Matthias Meyer: Von Falken, Trappen, Eulen und Hirschen. Ein liederlicher Lie-
derzoo. In: Neophilologus 86 (2002), S. 417–435; Manfred Kern: Der verhuhnte Falke. Anmerkungen 
zu einer möglichen Ästhetik der spätmittelalterlichen Liebeslyrik. In: Neophilologus 86 (2002), 
S. 567–586. Analoges ist für die Gattung der Minnerede zu sagen, die „dem Liebeslied vor allem 
hinsichtlich der Sprechsituation und des Inhalts sehr ähnlich [ist], sich aber vor allem dadurch 
[unterscheidet], dass sie nicht zum Singen gemacht“ ist: so Ludger Lieb in diesem Band (S. 39). Zu 
den Möglichkeiten des literaturwissenschaftlichen Umgangs mit diesem Texttyp vgl. Ludger Lieb, 
Otto Neudeck: Zur Poetik und Kultur der Minnereden. Eine Einleitung. In: Triviale Minne? Kon-
ventionalisierung und Trivialisierung in spätmittelalterlichen Minnereden. Hg. von dens. Berlin, 
New York 2006 (Quellen und Forschungen zur Literatur und Kulturgeschichte 40), S. 1–17. Zur Pro- 
blematischen Kohärenz mittelalterlicher Lyrik im Allgemeinen zuletzt die Beiträge in: Susanne 
Köbele u.  a. (Hg): Lyrische Kohärenz im Mittelalter. Spielräume – Kriterien – Modellbildung. Hei-
delberg 2019 (GRM-Beiheft 94).
2 Kern (Anm. 1) beschreibt das Phänomen mit den Begriffen von ‚Verwilderung‘ und ‚Hybridität‘. 
Vgl. auch Manfred Kern: ‚Lyrische Verwilderung‘. Texttypen und Ästhetik in der Liebeslyrik des 
15. Jahrhunderts. In: Texttyp und Textproduktion in der deutschen Literatur des Mittelalters. Hg. 
von Elizabeth Andersen, Manfred Eikelmann, Anne Simon. Berlin, New York 2005 (TMP 7), S. 371–
393.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-006


108   Cordula Kropik

ebenso fehlen wie das Bewusstsein künstlerischer Urheberschaft. Als Diskurs 
ohne Autorfunktion und in schlichten Gebrauchsmanuskripten ohne klar erkenn-
bares Ordnungsprinzip aneinandergereiht,3 gewinnen die Lieder insgesamt das 
Ansehen eines Stroms von träge dahinfließenden literarischen Gestaltungselemen-
ten. Hier ist alles merkwürdig unveränderlich und unfest zugleich: Strophenformen 
und Reimtypen, Motive, Rederegister, Gedanken und Formulierungen wiederholen 
sich ständig, werden aber immer wieder neu ge- und entmischt, kombiniert und 
rekombiniert. Da weder Verfasserschaft bzw. individueller Stil- und Kunstwille noch 
inhaltlich-formale Stringenz als Kristallisationskerne wirken, bleibt eine textuelle 
Verfestigung4 weitgehend aus: Die einzelnen Elemente fließen scheinbar ebenso 
leicht wieder auseinander, wie sie in wechselnden Gebilden zusammenfinden; Spe-
zifisches und Bleibendes ist kaum auszumachen.

Was man als bloßen Lektüreeindruck so oder ähnlich zur Kenntnis nehmen 
und stehen lassen kann, ist aus literaturwissenschaftlicher Sicht eine Heraus-
forderung. Wie ist mit einem literarischen Typus umzugehen, der sich nicht nur 
den Kategorien von Autor und Werk entzieht, sondern augenscheinlich auch ein 
ganz spezielles Modell offener Textualität generiert?5 Wie ist unter diesen Voraus-
setzungen das Verhältnis von Textproduktion, -rezeption und -reproduktion zu 

3 Zum Überlieferungstyp des handschriftlichen weltlichen Liederbuchs Franz-Josef Holznagel: 
wil gi horen enen sanck? Zum Konzept einer Medienkulturgeschichte der Lyrik in den handschrift-
lichen, weltlichen Liederbüchern des 15. und 16. Jahrhunderts. In: Überlieferungsgeschichte trans-
disziplinär. Neue Perspektiven auf ein germanistisches Forschungsparadigma. Hg. von Dorothea 
Klein. Wiesbaden 2016 (Wissensliteratur im Mittelalter 52), S. 307–336, bes. S. 311–319. Vgl. auch 
Franz-Josef Holznagel: Weltliche Liederbücher des 15. und 16. Jahrhunderts. Zur Beschreibung 
eines literarisch-musikalischen Diskurses im deutschsprachigen Spätmittelalter. In: ‚Hebt man den 
Blick, so sieht man keine Grenzen‘. Grenzüberschreitung als Paradigma in Kunst und Wissenschaft. 
Festschrift für Hartmut Möller zum 60. Geburtstag. Hg. von Oliver Krämer, Martin Schröder. Essen 
2013 (Rostocker Schriften zur Musikwissenschaft und Musikpädagogik 3), S. 74–87.
4 Ich gehe von einem Textbegriff aus, der einen ‚Text‘ durch „sprechsituationüberdauernde Stabi-
lität“ von einer ‚Sprechhandlung‘ abgrenzt. Was im Paradigma des spätmittelalterlichen Lieds in 
diesem Sinne als ‚stabil‘ gelten darf, wäre freilich zu diskutieren. Zu diesem Textbegriff: Konrad 
Ehlich: Text und sprachliches Handeln. Die Entstehung von Texten aus dem Bedürfnis nach Über-
lieferung. In: Schrift und Gedächtnis. Beiträge zur Archäologie der literarischen Kommunikation. 
Hg. von Aleida und Jan Assmann, Christof Hardmeier. München 1993 (Archäologie der literarischen 
Kommunikation 1), S. 24–43, hier S. 32. Speziell zur Textualität des spätmittelalterlichen Lieds Cor-
dula Kropik: Texte in Auflösung? ‚Diskordanzen‘ in der anonymen Liebeslyrik des 15. Jahrhunderts. 
In: Spielformen des Lyrischen im späten Mittelalter. Hg. von Jens Haustein und Dorothea Klein. 
Wiesbaden 2023 (Imagines Medii Aevi 57), S. 1–20.
5 Zum Konzept des offenen Textes, die Diskussionen der New Philology zusammenfassend und per-
spektivierend Peter Strohschneider: Situationen des Textes. Okkasionelle Bemerkungen zur ‚New 
Philology‘. In: Philologie als Textwissenschaft. Alte und neue Horizonte. Hg. von Helmut Tervooren, 
Horst Wenzel. Berlin 1997 (ZfdPh-Sonderheft 116), S. 62–86.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   109

beschreiben, oder genauer: wie ist es überhaupt zu erfassen? Denn wo Stereotypie 
und textuelle Offenheit herrschen, da ist im Einzelfall nur selten zu bestimmen, 
wie einzelne Texte konkret zusammenhängen. Entsprechend schwierig ist es, lite-
raturgeschichtliche Verbindungen, Entlehnungsvorgänge und die Entwicklung von 
Traditionslinien herauszuarbeiten.

Umso mehr lohnt es sich, immer da genau hinzusehen, wo Abhängigkeiten zwi-
schen Texten doch einmal erkennbar werden: Hier scheinen poetologische Gestal-
tungsprinzipien, Gebrauchsformen und Verbreitungsweisen exemplarisch auf. 
Natürlich sind die Befunde von Fall zu Fall verschieden; doch sind sie erst einmal 
zu sichern und zu sammeln, bevor versucht werden kann, sie in ein Gesamtbild 
einzuordnen.6 Einem dieser Fälle ist die vorliegende Untersuchung gewidmet. Sie 
fasst drei Lieder genauer ins Auge, die trotz des zeitlichen, geographischen und 
kulturellen Abstands, der sie voneinander trennt, als Teil eines zusammenhängen-
den Bearbeitungs- und Übertragungsprozesses identifiziert werden können. Dass 
hier greifbar wird, was sonst im Strom der Retextualisierung7 verschwimmt, ist 
einer ganz eigenen Pikanterie zu verdanken, die die drei Lieder miteinander ver-
bindet. Es ist eine in bestimmter Weise hergestellte erotische Zweideutigkeit, die 
es erlaubt, über die allgemeine Topik der Gattung hinaus ein konkretes Verwandt-
schaftsverhältnis zwischen den Liedern herzustellen. Die Art und Weise, in der sich 
die Zweideutigkeit von Lied zu Lied fortsetzt und verändert, liefert dabei wichtige 
Indizien für einen kulturraumübergreifenden Transfer, der bislang zwar gesehen, 
aber noch kaum an einzelnen Texten dokumentiert wurde. Vor allem aber rücken 
sowohl die Lieder selbst als auch das soziale Umfeld, in dem sie entstehen, weiter-
gegeben und umgeformt werden, ins Licht des ‚geselligen Sangs‘: Es zeigt sich, dass 
die Lieder nicht nur von und für Gemeinschaften gemacht sind, sondern auch von 
einer Gemeinschaft auf die andere übertragen werden und im Zuge dessen einem 
spezifischen Wandel unterliegen. Es wird somit etwas sichtbar, das man als typisch 
für eine ‚Poetik des Geselligen‘ beschreiben kann.8

6 Dieses Desiderat markiert auch Holznagel: wil gi (Anm. 3), S. 325. Exemplarisch dazu Franz-Josef 
Holznagel, Hartmut Möller: Ein Fall von Interregionalität. Oswalds von Wolkenstein Wach auf 
mein hort (Kl 101) in Südtirol und Norddeutschland. In: Regionale Literaturgeschichtsschreibung. 
Aufgaben, Analysen und Perspektiven. Hg. von Helmut Tervooren, Jens Haustein. Berlin 2003 
(ZfdPh-Sonderheft 122), S. 102–133.
7 Ich verwende den Begriff in einem weiten Sinn. Vgl. dazu die Beiträge des Bandes von Joachim 
Bumke, Ursula Peters (Hg.): Retextualisierung in der mittelalterlichen Literatur. Berlin 2005 (ZfdPh-
Sonderheft 124); darin bes.: Franz-Josef Holznagel: Habe ime wîs und wort mit mir gemeine. Re-
textualisierungen in der deutschsprachigen Lyrik des Mittelalters. Eine Skizze, S. 47–81.
8 Ich habe das Phänomen in etwas anderer Perspektive für das Liederbuch der Clara Hätzlerin be-
schrieben: Cordula Kropik: Augenweide? Abgemäht! Metaphorische Responsionen im Liederbuch 
der Clara Hätzlerin. In: PBB 140 (2018), S. 360–394.



110   Cordula Kropik

1 �Lied VIII der Berliner Liederhandschrift mgf 922: 
Soziokultureller Kontext und literarische Praxis

Das erste und älteste der drei hier zu betrachtenden Lieder befindet sich in einer 
Handschrift, die am Anfang der Überlieferung steht und in gewisser Weise auch den  
Beginn des literarischen Typus markiert.9 In dieser Eigenschaft führt sie gleich 
mehrfach in einen Schnittpunkt der Kulturen und ihrer literarischen Diskurse.10 
Die Berliner Liederhandschrift mgf 92211 ist im ersten Viertel des fünfzehnten Jahr-
hunderts (zwischen 1410 und 1430) im Gebiet zwischen Rhein und Maas entstanden, 
also etwa da, wo heute die deutsch-niederländische Grenze verläuft.12 Unter den in 
ihr aufgezeichneten Texten finden sich unter anderem Minnereden hochdeutscher 
Provenienz und ein flämischer Versroman (Seghelijn van Jerusalem);13 daneben 
überliefert sie in zwei kleineren Sammlungen (Nr.  1–71: fol.  50r–70v; Nr.  72–86: 
fol. 131r–134v) insgesamt 86 Lieder, die in einer deutsch-niederländischen Misch-

9 Vgl. Horst Brunner: Tradition und Innovation im Bereich der Liedtypen um 1400 [1983]. In: Ders.: 
Annäherungen. Studien zur deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Berlin 
2008 (Philologische Studien und Quellen 210), S. 246–263; Doris Sittig: Vil wonders machet minne. 
Das deutsche Liebeslied in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Versuch einer Typologie. Göp-
pingen 1987 (GAG 465); Burghart Wachinger, Liebeslieder vom späten 12. bis zum frühen 16. Jahr-
hundert [1999]. In: Ders.: Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen 
Lyrik. Berlin, New York 2011, S. 39–66, hier bes. S. 48–52.
10 Ich adaptiere die Formulierung von Helmut Tervooren: Die Haager Liederhandschrift, Schnitt-
punkt literarischer Diskurse. In: Philologie als Textwissenschaft. Alte und neue Horizonte. Hg. von 
dems., Horst Wenzel. Berlin 1997 (ZfdPh-Sonderheft 116), S. 191–207.
11 Berlin, SBB-PK, mgf 922 (Sigle mgf 922). Ausgabe: Zwischen Minnesang und Volkslied. Die Lieder 
der Berliner Handschrift Germ. Fol. 922. Hg. von Margarete Lang. Die Weisen bearb. von Joseph 
Müller-Blattau. Berlin 1941 (Studien zur Volksliedforschung 1).
12 Grundlegende Literatur: Helmut Lomnitzer: Art. Berliner Liederhandschrift mgf 922. In: ²VL, 
Bd. 1 (1978), Sp. 726  f.; Frank Willaert: Laatmiddeleeuwse danslyriek in een land sonder grens. 
Het Berlijnse liederenhandschrift mgf 922. In: Niederlandistik und Germanistik, Tangenten und 
Schnittpunkte. Festschrift für Gerhard Worgt zum 65.  Geburtstag. Hg. von Helga Hipp. Frank-
furt 1992, S. 157–168; Johan B. Oosterman: In daz Niderlant gezoget. De periferie in het centrum: 
het Maas-Rijngebied als speelveld voor filologen. Nijmegen 2007, https://repository.ubn.ru.nl/
handle/2066/44293 (20.03.2024); Anja Becker: Komplexe Trivialitäten. Niederrheinische Lyrik des 
Spätmittelalters aus der Berliner Liederhandschrift mgf 922. In: Mittelniederdeutsche Literatur. 
Hg. von ders., Albrecht Hausmann (Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes 64 [2017]), 
S. 278–293. Zur Lyrik im Rhein-Maas-Raum Helmut Tervooren: Van der Masen tot op den Rijn. Ein 
Handbuch zur Geschichte der mittelalterlichen volkssprachlichen Literatur im Raum von Rhein 
und Maas. Berlin 2006, S. 123–175; Frank Willaert: Het Nederlandse liefdeslied in de middeleeu-
wen. Amsterdam 2021.
13 Zu Inhalt und Zusammensetzung der Handschrift bes. Oosterman (Anm. 12), S. 10–16; Willaert: 
liefdeslied (Anm. 12), S. 373–379.

https://repository.ubn.ru.nl/handle/2066/44293
https://repository.ubn.ru.nl/handle/2066/44293


Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   111

sprache abgefasst sind.14 Sowohl die Sprachmischung als auch die Zusammenstel-
lung von Minnereden und -liedern finden sich vergleichbar in der etwas älteren 
Haager Liederhandschrift (um 1400),15 und beiden Handschriften gemeinsam ist 
auch eine bestimmte Form der Rezeption mittelhochdeutscher Lyrik. Beide über-
liefern nämlich Strophen und Strophenfragmente bekannter Minnesänger, darun-
ter Reinmars des Alten, Walthers von der Vogelweide und des Tannhäusers; beide 
zeichnen diese Texte allerdings in z.  T. stark veränderter Form auf.16

Für die Haager Liederhandschrift hat man diesen Befund auf eine literarische 
Praxis zurückgeführt, die mit einer veränderten Haltung zu Literatur im Allgemei-
nen sowie zu Tradition und Autorschaft im Besonderen einhergeht: Sie zeugt zwar 
von Interesse und Bewunderung für die Kunst des deutschen Minnesangs, über-
führt jedoch beides in eine höfische Spielkultur.17 Diese zeichnet sich insbesondere 
dadurch aus, dass die Lieder hier, anders als es im dreizehnten und (beginnenden) 
vierzehnten Jahrhundert für den deutschen Sprachraum angenommen wird, nicht 
mehr von professionellen oder halbprofessionellen Sängern vor einem (vermut-
lich) weitgehend passiven Publikum aufgeführt und in einem weiteren Schritt in 
repräsentativen Handschriften konserviert werden. Stattdessen werden sie von 
adligen Amateuren in einer Weise realisiert, die alle genannten Rollen und Prozesse 
ineinander übergehen lässt: Man dichtet selbst, wobei man Strophen und Strophen-
fragmente des Minnesangs in die eigene Produktion integriert.18 Im Zuge dessen 
werden inhaltliche oder formale Bestandteile von Minneliedern nachgeformt, in 
verschiedene Gattungen oder Gebrauchsformen überführt und je nach Bedarf 
gesungen oder vorgelesen; das Ergebnis wird in Handschriften aufgezeichnet, die 

14 „Der Basisdialekt ist ripuarisch, allerdings durchsetzt mit nördlicheren, d.  i. mittelniederlän-
dischen Elementen in der Graphie, im Lautstand, in Grammatik und Lexik.“ Tervooren (Anm. 12), 
S. 145.
15 Zur Haager Liederhandschrift (Den Haag 128 E 2: Den Haag/’s-Gravenhage, Koninklijke Biblio
theek, Cod.  128 E 2) ebd., S.  131  f.; Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 341–372. Zum Vergleich der 
Handschriften bes. auch Dini Hogenelst, Margareet Rierink: Praalzucht, professionalisme en privé-
collecties. De functie van Middelnederlandse profane liedverzamelingen rond 1400. In: Een zoet 
akkoord. Middeleeuwse lyriek in de Lage Landen. Hg. von Frank Willaert. Amsterdam 1992, S. 27–55.
16 Der mgf 922 überliefert das Reinmar-Lied MF 185,27 (Nr. XXIV) sowie Lied IX des Tannhäusers 
(Nr. LIV). In der Haager Liederhandschrift finden sich Strophen und Strophenfragmente u.  a. von 
Reinmar dem Alten, Walther von der Vogelweide, Dem von Sachsendorf und Frauenlob. Vgl. In-
geborg Glier: Art. Haager Liederhandschrift. In: ²VL Bd. 3 (1981), Sp. 358–360, Tervooren (Anm. 10), 
S. 198–203; Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 352–360, 380.
17 Tervooren, (Anm. 10), S. 193–196; Hogenelst, Rierink (Anm. 15), bes. S. 44  f. In größerem Zu-
sammenhang auch Willaert: liefdeslied (Anm. 12), bes. S. 301–400.
18 Pointiert dazu Hogenelst, Rierink (Anm. 15), S. 39–55; Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 301–
333, bes. S. 313.



112   Cordula Kropik

wie die Haager Liederhandschrift „weniger Repräsentationsobjekt und mehr Reper-
toirebuch“ sind.19

Für die Liedsammlung des mgf 922 gilt im Prinzip dasselbe: Auch sie dürfte auf 
die gemeinschaftliche Praxis von adligen Dilettanten zurückgehen und auch bei ihr 
zeugen Zitate und Reminiszenzen von einer affirmativen Adaption des deutschen 
Minnesangs. Im Vergleich zur Haager Liederhandschrift legt man hier freilich mehr 
Wert darauf, lyrische Strophenformen zu bewahren. Während dort die Tendenz zu 
beobachten ist, Lied und Rede metrisch aneinander anzugleichen und z.  T. sogar 
Texte aus verschiedenen Metren kompiliert werden,20 finden sich hier auffällig 
viele regelmäßig gebaute, dreistrophige Lieder mit ausgeprägten metrisch-musika-
lischen Wiederholungsstrukturen. Gut die Hälfte der Lieder weist einen Refrain auf, 
wodurch sie in den Einflussbereich der im französischen Sprachraum verbreiteten 
formes fixes rücken – vierzig sind sogenannte Virelai-Balladen, fünf sind Ronde-
aus –; und unter den restlichen Liedern befinden sich viele mit drittem Stollen.21 
Wenn man mit der Forschung davon ausgeht, dass solche Wiederholungsstrukturen 
zu den typischen Merkmalen von Tanzliedern gehören, dann kann dieser Befund 
als Hinweis auf den Gebrauch gewertet werden: Die Lieder der Berliner Liederhand-
schrift könnten im Rahmen einer an den niederrheinischen Höfen ausgeprägten 
Geselligkeitskultur zu Gesang und Tanz dargeboten worden sein.22 Damit einher 
geht eine charakteristische Verschiebung hin zum ‚mittleren System‘.23 Neben dem 

19 Tervooren (Anm. 10), S. 196. Er ergänzt: „Es scheint, als ob der Hof in ihr [d.  h. der Haager Lie
derhandschrift, CK] die kulturellen Handlungen seiner Mitglieder dokumentiert und archiviert, 
zwar nicht alle, aber doch ‚het collectieve bezit van het hoofse gezelschap, dat zich het lied in dans 
en samenzang toeëigende‘.“ Ebd., S. 198, zit. Hogenelst, Rierink (Anm. 15), S. 50.
20 Tervooren (Anm. 10), S. 194  f.
21 Willaert: danslyriek (Anm. 12), S. 159–164; Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 386–389.
22 Willaert: danslyriek (Anm. 12), S. 163  f.; vgl. auch Frank Willaert: Hovedans. Fourteenth-cen-
tury dancing songs in the Rhine and Meuse area. In: Medieval Dutch Literature in its European Con-
text. Hg. von Erik Kooper. Cambridge 1994 (Cambridge Studies in Medieval Literature 21), S. 168–187. 
Im europäischen Zusammenhang ist die Korrelation von Refrain- und Tanzlied differenzierter zu 
fassen: Im französischen Lied lösen sich einzelne Formen des Refrainlieds (bes. Ballade und Ron-
deau) um 1300 vom Gebrauch des Tanzes und werden zum grant chant nobilitiert. Dazu aus musik-
wissenschaftlicher Perspektive Michael Klaper: Zwischen Tanzlied und grand chant: Überlegungen 
zum Refrainprinzip im französischen Lied um 1300. In: Das mittelalterliche Tanzlied (1100–1300). 
Lieder zum Tanz – Tanz im Lied. Hg. von Dorothea Klein. Würzburg 2012 (Würzburger Beiträge zur 
deutschen Philologie 37), S. 31–49.
23 Zum ‚mittleren System‘ Gert Hübner: Die Rhetorik der Liebesklage im 15. Jahrhundert. Über-
legungen zu Liebeskonzeption und poetischer Technik im ‚mittleren System‘. In: Deutsche Liebes-
lyrik im 15. und 16. Jahrhundert. 18. Mediävistisches Kolloquium des Zentrums für Mittelalterstu-
dien der Otto-Friedrich-Universität Bamberg am 28./29.11.2003. Hg. von dems. Amsterdam, New 
York 2005 (Chloe. Beihefte zum Daphnis 37), S. 83–117.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   113

weltlichen Œuvre des Mönchs von Salzburg stellt die Sammlung des mgf 922 das frü-
heste Corpus von Liebesliedern dar, das vermehrt Liedtypen wie (Neujahrs-)Grüße 
und Abschiedslieder überliefert; hinzu kommen weitere typische Züge wie Farben-
symbolik, Anspielungen auf den Namen der Geliebten u.  ä.24 Anders als bei den 
Minnesang-Zitaten und französisch beeinflussten Strophenformen lassen die Paral-
lelen in diesem Fall kaum auf eine direkte Abhängigkeit schließen; sehr viel wahr-
scheinlicher hängen sie mit einem Wandel zusammen, der die Lyrik an der Wende  
zum fünfzehnten Jahrhundert im hoch- und oberdeutschen wie im niederländisch-
niederrheinischen Sprachraum gleichermaßen erfasst. Der literarische Transfer 
von Süd nach Nord (Minnesang) und West nach Ost (formes fixes) steht in den 
Liedern des mgf 922 von vornherein unter dem Zeichen eines übergreifenden 
Umbruchs in der Gattung des Liebeslieds.25 

An Lied VIII der Berliner Liedsammlung lässt sich all dies in exemplarischer 
Deutlichkeit zeigen. Der Blick auf den Text zeigt die charakteristische Form der Vire-
lai-Ballade: Das Lied besteht aus drei, hier zehnzeiligen Strophen in Kanzonenform 
(4a, 4a, 4b/4c, 4c, 4b // 4d, 4e, 4e, 4d), wobei der Abgesang metrisch und musikalisch 
in einem Refrain wiederholt wird, der in der Handschrift vor der ersten Strophe 
steht und wohl auch zuerst gesungen wurde (4X, 4-F, 4-F, 4X).26 In das so geschaf-
fene Wiederholungsmuster fügt sich ein Text, der im Vokabular des Minnesangs 
formuliert ist und augenscheinlich auch im Wertehorizont der hohen Minne ver-
standen werden will:27 

Ref. In yrme dienst bin ich bereyt
und wil yr dienen al miin daghe
mit eynen, die ich by mer draghe:
das ist der gueden wille miin.

In ihrem Dienst bin ich bereit
und will ihr zeitlebens dienen,
mit einem, den ich bei mir trage:
das ist mein guter Wille.

1 Voer was verwaet die tsartz guet,
das yr das dinch van mer wol duet
und ich bin yr ghevanghen man
und ze das niet bekennen wil?

Wie kann die gute Zarte erwarten,
dass ihr mein Ding Behagen verschafft
und dass ich ihr Gefangener bin,
obwohl sie das nicht zugeben will?

24 Zwischen Minnesang und Volkslied (Anm. 11), S. 93–95, Lomnitzer (Anm. 12), Becker (Anm. 12).
25 In diesem Sinne auch Hogenelst, Rierink (Anm. 15), S. 50  f., die die inhaltlichen und formalen 
Parallelen explizit auf den gemeinschaftlichen Gebrauch zurückführen.
26 Zu dieser Definition: Willaert: danslyriek (Anm. 12), S. 159  f.
27 Ich transkribiere neu nach der Handschrift mgf 922, fol. 51v/52r, wobei ich Verse absetze, Abkür-
zungen auflöse, Schaft-S ersetze, die Graphie leicht vereinheitliche und eine moderne Interpunktion 
einführe (Digitalisat: https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN726185647 
[20.03.2024]). Vgl. auch die Edition (Zwischen Minnesang und Volkslied, Anm. 11), S. 4 und Willaert: 
liefdeslied (Anm. 12), S. 398  f. (mit niederländischer Übersetzung). Die neuhochdeutsche Überset-
zung habe ich selbst angefertigt. Für Hinweise und Korrekturen danke ich Clara Strijbosch.

https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN726185647


114   Cordula Kropik

� 5 miin cleynes doen, ich dedes dan vyl, Mein geringes Tun würde ich dann oft 
wiederholen

und ihr meinen Gruß gönnen.
Sie soll mir auch glauben,
dass ich bei keiner anderen Frau
so gern wäre und nur ihr allein
ohne jeden Hass am Herzen liegen würde.

Wenn nun die Zarte Zweifel hat,
dass mir bei ihr nicht zu Stande kommt –
ja: treuer Sinn und reine Beständigkeit;
dann sei sie ohne Sorge:
ich halte sie fest, wenn ich ihr hinein-

komme –
ja: in ihre Gunst, das wird sie bemerken!
Dann wird sie nicht mehr nach mir ver-

langen:
Ich will standhaft bei ihr bleiben.
Das Ding will ich gern für sie tun,
so viel sie will, auch wenn es schmerzhaft 

wäre.

Ich weiß nicht, was sie von mir hält.
Ich fürchte, sie hat einen so breiten Garten –
ja: Herz, darin hegt sie so manchen.
Auch kenne ich ihre Bedürfnisse nicht,
dahingehend, ob sie an mir genug hat –
ja: an Besitz, den mir mein Vater hinterlässt.
Ihr Erbe ist größer als meins.
drei Teile habe ich von meinem Vater;
will sie, dann setze ich ihr von oben an –
das sind Leib, Herz und all mein Verstand.

unde ich yr mines gruesen gan.
zy zal oech mer gheloven28 das,
das ich by allen vrouwen gheyn
zo gherne un were und leghe alleyn

� 10 aen yren hertzen ane has.

2 Of nu die tsartze tswyfel haet,
das mer niet wol ieghen yr un29 staet
ja steder moet und truwe gaer,
das zal zy ane zorghe ziin:

� 5 ich holde zi vast, come ich yr da in,
jo in yr hulde, das neemt zi waer!
dan zal zi mich niet gheren me:
ich wil by yr bliven stede.
das dinch ich yr vyl gherne dete,

� 10 io was zi wolde, al deedt das wee.

3 In weys niet, wiet mer ieghens yr leyt,
ich vruch, zi have eyn gaert zo wijt,
jo, hertz, da in zi menighen hayt.
oech weys ich nicht wol ir ghevoech,

� 5 of zi mit mer yet have ghen[oech],30
io goet, das mer miin vader laet.
yr erve ist breyder vyl dan tmijn.
drie stuch ich van miin vader haen,
wil zi, ich setz yr oben daer aen:

� 10 dast ist lijf, hertz unde zin gaer.

Die Topik des hohen Sangs ist unschwer zu erkennen: Der Sprecher versichert seiner  
Dame lebenslangen Dienst (R,1  f.). Er stilisiert sich als ihr Gefangener (1,3) und hofft 
im Gegenzug für die Ausschließlichkeit, Treue und Beständigkeit seiner Zuwendung 
(1,8  ff.; 2,3 und 8) auf ihre Huld (2,6). Wenn er darüber hinaus ihre Zweifel beklagt 
(2,1), befürchtet, ihr in finanzieller Hinsicht nicht ebenbürtig zu sein (3,4  ff.) und 
Konkurrenten erwähnt (3,3), dann übersteigt er freilich zugleich den diskursiven 

28 Zwischen Minnesang und Volkslied (Anm. 11), S. 4 und Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 398 
lesen ghelonen. Die Handschrift lässt beide Lesungen zu.
29 Zwischen Minnesang und Volkslied (Anm. 11), S. 4 und Willaert: liefdeslied (Anm. 12) bessern 
zu en.
30 Das Ende des Wortes ist in der Handschrift unleserlich. Ich ergänze dem Reim entsprechend.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   115

Rahmen des Minnesangs und schlägt den Bogen zum Liebeskonzept des ‚mittleren‘ 
Systems, wo solche eher praktischen Hindernisse, anders als im Minnesang, eine 
Rolle spielen.31

Die versiert ausgeführte Strophenform sowie die geschickte Verbindung von 
höfischer Treueversicherung und ‚volksliedhaftem Realismus‘ haben die Forschung 
dazu bewogen, das Lied vor allem als gefällige Kunstübung im Ausklang des Min-
nesangs zu klassifizieren.32 Als typisches Werbelied vertrete es die häufigste Form 
des spätmittelalterlichen Liebeslieds: „Die üblichen Motive wie die Darlegung des 
Dienstwillens, die Stilisierung des Mannes als des Gefangenen der Frau, die For-
derung nach Lohn, Liebes- und Treueversicherung“ seien zwar vom Motiv der 
Besitzlosigkeit überschattet, würden aber trotzdem die „Hoffnung auf Erhörung“ 
begründen.33 Dass sich das Lied darüber hinaus als ein „erotisch-burleskes Vexier-
spiel“ gestaltet, das die gängige Rhetorik der Werbung konterkariert, hat man zwar 
durchaus gesehen,34 bisher aber nur in Ansätzen in den soziokulturellen Kontext der 
Handschrift eingeordnet und auf literaturgeographische Zusammenhänge befragt.35 

Ich möchte diesen Schritt im Folgenden gehen und setze dafür ganz speziell 
bei der erotischen Zweideutigkeit des Liedes an.36 Wie sehr sie das Lied dominiert, 
ist leicht zu sehen: Schon der erste genauere Blick lässt keinen Zweifel daran, dass 
die Formeln des hohen Sangs hier nur die Folie für einen geschickt konstruierten 
parodistischen Effekt sind. Wie bei Parodien üblich, wird die Kenntnis des Prä-
textes dabei vorausgesetzt und gebrochen, und zwar mit beträchtlicher Fallhöhe 
und durchschlagender Wirkung: Hinter dem exklusiven Duktus des Minnesangs 
wird die Darstellung von sexuellen Handlungen sichtbar. Das ist insofern raffiniert 
gemacht, als die sexuelle Aussage immer nur angespielt und dann ins Vokabular der 
höfischen Werbung zurückgenommen wird. In diesem Zusammenhang spielt das 
Enjambement eine wichtige Rolle, denn als Moment des Innehaltens im Fluss der 
Rede oder des Gesangs wird es gezielt dazu eingesetzt, die Zuhörenden zum Wei-
terdenken in eine Richtung anzuregen, die dann im neuen Vers augenzwinkernd 
korrigiert wird. Das beginnt schon im voranstehenden Refrain. In den ersten drei 
seiner vier Verse begründet der Sänger seinen Minnedienst: 

31 Vgl. Hübner (Anm. 23); Wachinger (Anm. 9), S. 15–29.
32 Zwischen Minnesang und Volkslied (Anm. 11), S. 96.
33 Sittig (Anm. 9), S. 84–94, hier S. 91. Zum Armutsmotiv auch ebd., S. 141 mit Anm. 86.
34 Tervooren (Anm. 12), S. 147. Eine detaillierte Analyse der erotischen Dimensionen des Liedes 
findet sich bei Gaby Herchert: „Acker mir mein bestes Feld.“ Untersuchungen zu erotischen Lieder-
buchliedern des späten Mittelalters. Mit Wörterbuch und Textsammlung. Münster, New York 1996 
(Internationale Hochschulschriften 201), S. 174–176.
35 Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 397–400.
36 Meine Deutung deckt sich in Grundzügen mit der Hercherts (Anm. 34), akzentuiert aber anders 
und korrigiert einige Missverständnisse.



116   Cordula Kropik

In yrme dienst bin ich bereyt
und wil yr dienen al miin daghe
mit eynen, die ich by mer draghe (Ref. 1–3)

Der dritte Vers sorgt für eine gewisse Irritation, denn die vorangehende Zusiche-
rung von Beständigkeit (Ref. 2) ist zwar wenig überraschend; – wie aber ist es zu 
verstehen, wenn der Sänger seinen Dienst ‚mit einem, den ich bei mir trage‘ realisie-
ren will? Er gibt seinem Publikum einen Augenblick Zeit, darüber nachzudenken, 
bevor er ergänzt: das ist der gueden wille miin (Ref. 4). – ‚Das ist mein guter Wille‘! 
Beim ersten Hören des Liedes ist das sicherlich noch nicht sonderlich auffällig. Im 
Publikum könnte der eine oder die andere hellhörig werden, dürfte aber zunächst 
zu der Annahme neigen, der Sänger habe sich ungeschickt ausgedrückt oder es 
liege ein Missverständnis vor. Die Aufmerksamkeit ist allerdings geweckt und sie 
wird im weiteren Verlauf des Liedes zunehmend stärker. Schon zu Beginn der 
ersten Strophe legt der Sänger nach: 

Voer was verwaet die tsartz guet,
das yr das dinch van mer wol duet (1,1  f.)

Von was für einem dinch ist hier die Rede, und auf welche Weise soll es der Dame 
wol due[n]? Wer solche Fragen stellt, wird unweigerlich einen Bezug zum eynen 
sehen, den der Sänger dem Refrain zufolge bei sich trägt. Der Dienst, von dem er 
dort spricht, rückt damit ins Licht eines Verdachts, der am Ende der ersten Strophe 
weiter genährt wird. Denn, so der Sänger: 

das ich by allen vrouwen gheyn
zo gherne un were und leghe alleyn
aen yren hertzen ane has. (1,8–10)

Was bislang nur für feine Ohren anrüchig klingen mag, wird in den folgenden 
beiden Strophen unüberhörbar. Dass der Verdacht mehr und mehr zur Gewissheit 
wird, ist zu einem guten Teil erneut dem Enjambement geschuldet. Die mit ihm 
verbundenen ‚Denkpausen‘ wirken umso stärker, als sie in jeder Strophe gleich 
dreimal gesetzt werden, und zwar stets an der gleichen Stelle im vorletzten Vers 
von Stollen und Abgesang. Aber damit noch nicht genug: Da der Text des jeweils 
letzten Verses in fünf von sechs Fällen mit dem Ausruf ja oder jo beginnt, wird 
der folgende Erwartungsbruch nicht nur betont, sondern könnte auch gut mit der 
rhythmischen Bewegung des Tanzes koordiniert werden.37

37 Vgl. Willaert: liefdeslied (Anm. 12), S. 389–391.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   117

Auf ähnliche Weise wird zu Beginn der zweiten Strophe ausgeführt, dass die 
tsartse möglicherweise tswyfel haet,  / das mer [= dem Sprecher] niet wol ieghen 
yr un staet (‚zu Stande kommt‘) (2,1  f.). Wenn man nun in die bedeutsame Pause 
des Versendes etwa hineinfragen möchte: ‚Was denn‘? – dann lautet die Antwort: 
ja steder moet und truwe gaer. (2,3) –‚Ja: Beständige Gesinnung und vollkommene 
Treue‘. Zu solcher Sorge, so der Sprecher weiter, bestehe allerdings kein Grund, 
denn, so Vers 5: ‚ich halte sie fest, wenn ich ihr hineinkomme.‘ Und wenn man nun 
geneigt zu fragen ist: ‚wie bitte‘?, dann antwortet er: ‚Ja: in ihre Gunst‘:

das zal zy ane zorghe ziin:
ich holde zi vast, come ich yr da in,
jo in yr hulde, das neemt zi waer! (2,4–6)

Um alle Zweifel zu beseitigen, betont er am Ende der Strophe nochmals:

das dinch ich yr vyl gherne dete, –
io was zi wolde, al deedt das wee. (2,9  f.)

In derselben Manier geht es in der dritten Strophe weiter. In den beiden Stollen gibt 
der Sänger seiner Befürchtung Ausdruck, den ‚Garten‘ (gaert) seiner Dame nicht 
allein besitzen und ‚ihr nicht genug bieten‘ zu können – wohlgemerkt: io, hertz / io 
goet, also: den Garten ihres Herzens(?) und genug an Besitz.

Ich weys niet, wiet mer ieghens yr leyt,
ich vruch, zi have eyn gaert zo wijt, –
jo, hertz, da in zi menighen hayt.
oech weys ich nicht wol ir ghevoech,
of zi mit mer yet have gehn[oech], –
io goet, das mer miin vader laet. (3,1–6)

Im Abgesang spricht er sich gleichwohl Mut zu. Zwar, so sagt er, sei ihr Erbe in der 
Tat größer. Jedoch hat er ‚drei Teile von seinem Vater‘ die er ihr – so wörtlich – oben 
daer aen setzen kann, wenn sie will. Was er damit meint? Nun: seinen Leib, sein 
Herz und seinen Verstand. 

yr erve ist breyder vyl dan tmijn.
Drie stuch ich van miin vader haen,
wil zi, ich setz yr oben daer aen:
dast ist lijf, hertz unde zin gaer. (3,7–10)

Alles in allem erweist sich das Lied somit in der Tat als ein (‚Vexier‘-)Spiel mit gezielt 
platzierten Zweideutigkeiten. Als solches gehört es in einen Diskurs, in dem die 
Muster des Minnesangs zwar noch präsent sind, aber nicht mehr allzu ernst genom-



118   Cordula Kropik

men werden. Offenbar kennt, schätzt und reproduziert man diese Muster; man fühlt 
sich ihnen gegenüber jedoch frei genug, um sie scherzhaft zu wenden. Dafür bedient 
man sich der Parodie, zielt aber keineswegs darauf ab, die Ideale des Minnesangs 
zu kritisieren oder gar ins Lächerliche zu ziehen. Wenn die Topoi des hohen Sangs 
in einer Mischung aus gespielter Ungeschicklichkeit und Koketterie auf einen con-
tretext durchsichtig gemacht werden, dann zielt das vielmehr ausschließlich auf ein 
höfisches Amüsement. Man subvertiert die Konventionen des Minnedienstes, ohne 
ihre Geltung in Frage zu stellen. Der Effekt besteht im pointierten Witz der erotisch 
raffinierten Rede. Das Lied fügt sich damit hervorragend ins Bild der Spielkultur, 
aus der die Berliner Liederhandschrift sehr wahrscheinlich hervorgeht. Es zeugt von 
den literarischen Kenntnissen, den dichterischen Fertigkeiten und nicht zuletzt der 
bemerkenswerten Freizügigkeit eines Kreises von adligen Laienmusikern, in dem es 
wohl Teil einer Gesang und Tanz umfassenden Geselligkeitskultur war. 

2 �Zwei oberdeutsche Echos: Augsburger Liederbuch 
15 und Liederbuch der Clara Hätzlerin Ha I,78 

Dass das Lied nicht auf diesen Kreis beschränkt blieb; dass es vielmehr aus ihm 
heraus bis in den oberdeutschen, bzw. genauer: in den fränkisch-schwäbischen 
Raum getragen wurde, zeigen zwei Lieder, die einige Dekaden später in zwei Augs-
burger Handschriften aufgezeichnet wurden. Für meine Überlegungen sind sie schon 
allein deshalb interessant, weil sie belegen, dass der liedkulturelle Transfer nicht nur 
aus dem deutschen in den niederländischen Sprachraum, sondern auch in umge-
kehrter Richtung stattfand. Dass es neben der Minnesang-Rezeption am Niederrhein 
auch einen Einfluss niederrheinischer Lieder auf die hoch- und oberdeutsche Lyrik-
produktion gab, ist der Forschung zwar seit längerem bekannt.38 Ihre Schlussfolge-
rungen basieren aber im Wesentlichen auf Beobachtungen zu Liedformen und Stro-
phenbau – und damit auf Indizien, die insofern auslegungsfähig sind, als hier neben  
den niederrheinischen auch französische Vorbilder angenommen werden können.39

38 Vgl. dazu Willaert (Anm. 12 und 22); Weiterhin Frank Willaert: Dw welt dw ist al allen orten 
reinisch. Über die Verbreitung zweier rheinischer Liedgattungen im späten Mittelalter. In: Lite-
ratur und Sprache im rheinisch-maasländischen Raum zwischen 1150 und 1450. Hg. von Helmut 
Tervooren, Hartmut Beckers. Berlin 1989 (ZfdPh-Sonderheft 108), S. 156–171. Zusammenfassend mit 
weiterer Forschung Holznagel (Anm. 7), S. 67–69.
39 Willaert vermutet, dass die Rezeption der formes fixes u.  a. bei Hugo von Montfort und dem 
Mönch von Salzburg über die Rheinlande vermittelt worden sei: Willaert (Anm. 38), S. 163–170. 
Sein Standpunkt wird von März relativiert, der von einer erneuten Beeinflussung des Mönchs aus 



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   119

Weitaus stärker ist die Evidenz, wenn wie bei den hier fokussierten Liedern eine 
Abhängigkeit zwischen den Texten vorliegt. Dass diese bisher nur partiell bemerkt  
wurde,40 mag überraschen, wird aber bei genauerem Hinsehen verständlich. Zum 
einen ist das niederrheinische Lied in den beiden oberdeutschen Adaptionen so 
weitgehend umformuliert, dass der Bezug nicht leicht zu erkennen ist. Zum anderen 
betrifft die Umformulierung nicht nur den Wortlaut, sondern gerade auch die Stro-
phenform: Anders als man auf Basis der Forschungslage wohl vermuten würde, 
liegt hier weder Kontrafaktur vor noch wird überhaupt ein besonderes Interesse an 
der Form des Liedes erkennbar. Daraus ergibt sich die Frage nach Art und Intention 
der bearbeitenden Wiederaufnahme; und von ihr ausgehend führt der Weg zurück 
zur Problematik einer lyrischen Produktion jenseits der Paradigmen von Autor und 
Werk. Die ausnehmend starke Varianz der drei Lieder lässt dabei erneut auf die 
Gegebenheiten einer literarischen Praxis schließen, in der die Gemeinschaftlichkeit 
von Liedproduktion und -rezeption mit der strukturellen Offenheit von Texten und 
Strophenformen Hand in Hand geht.

Um dies im Einzelnen erkennbar werden zu lassen, seien die beiden Lieder zu- 
nächst gleichfalls in ihre sozial- und überlieferungsgeschichtlichen Kontexte ein-
geordnet. Vom geographischen und zeitlichen Abstand der Aufzeichnungen war 
schon die Rede; nachzutragen ist, dass die beiden oberdeutschen Handschriften auch 
in ein anderes Milieu gehören. Während die Berliner Liederhandschrift einem hö-
fisch-aristokratischen Umfeld entstammt, sind sowohl das Augsburger Liederbuch41  

der Romania ausgeht. Vgl. Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Texte und Melodien. Hg. 
von Christoph März. Tübingen 1999 (MTU 114), S. 28–30. Überblickend und zusammenfassend dazu 
Johannes Janota: Ich und sie, du und ich. Vom Minnelied zum Liebeslied. Berlin 2009 (Vorträge der 
Wolfgang Stammler Gastprofessur für Germanische Philologie 18), S. 24–30.
40 Soweit ich sehe, ist der Zusammenhang aller drei Texte bisher nirgends notiert worden. Be-
kannt ist die Konkordanz zwischen Lied 15 des Augsburger Liederbuchs und Ha I, 78 im Liederbuch 
der Clara Hätzlerin. Dazu Klaus Jürgen Seidel: Der Cgm 379 der Bayerischen Staatsbibliothek und 
das Augsburger Liederbuch von 1454. Diss. München. Augsburg 1972, S. 244–250; Sittig (Anm. 9), 
S. 186  f. Vgl. auch Johannes Rettelbach: Lied und Liederbuch im spätmittelalterlichen Augsburg. In: 
Literatur und Leben in Augsburg während des 15. Jahrhunderts. Hg. von Johannes Janota, Werner 
Williams-Krapp. Tübingen 1995 (Studia Augustana 7), S. 281–307, hier S. 283 mit Anm. 15. Die Ähn-
lichkeit zwischen Lied 15 des Augsburger Liederbuchs und Lied VIII der Berliner Liederhandschrift 
konstatiert allein Herchert (Anm. 34), S. 176. Sie bemerkt allerdings wiederum nicht die Parallele 
zum Liederbuch der Clara Hätzlerin.
41 München, BSB, Cgm 379 (Sigle Au). Die Handschrift wird gelegentlich auch das Ältere Augs-
burger Liederbuch genannt, um es von der Augsburger Liederhandschrift (1505/19) zu unterschei-
den. Vgl. dazu Rettelbach (Anm. 40). Ausgabe: Ein Augsburger Liederbuch vom Jare 1454. Hg. von 
Johannes Bolte. In: Alemannia 18 (1890), S. 97–127 und S. 203–237. Grundlegende Literatur: Michael 
Curschmann: Art. Augsburger Liederbuch. In: ²VL, Bd. 1. (1978), Sp. 521–523. Seidel (Anm. 40), bes. 
S. 13–25 und 29–133. Sittig (Anm. 9), S. 18–20.



120   Cordula Kropik

als auch das Liederbuch der Clara Hätzlerin42 in der freien Reichsstadt Augsburg 
entstanden und mit einigem Recht als ‚bürgerlich‘ zu bezeichnen. Als „aus den 
Privatinteressen eines bürgerlichen Haushalts erwachsen“ hat man die ältere der 
beiden Handschriften, das 1454 beendete Augsburger Liederbuch, bezeichnet,43 und 
mit Jörg Roggenburg konnte auch der Erstbesitzer und (vermutliche) Auftraggeber 
des 1470/71 entstandenen Liederbuchs der Clara Hätzlerin als Augsburger Bürger 
identifiziert werden.44 Trotz dieser raumzeitlichen und sozialen Nähe sind die 
Handschriften in vielerlei Hinsicht sehr unterschiedlich. Die Differenzen beginnen 
schon bei den Umständen der Aufzeichnung, setzen sich fort beim Aufbau und be-
treffen nicht zuletzt Quellen und Vorlagenverhältnisse. Der Vergleich ist insofern 
nicht ganz einfach, als die Qualität der Befunde stark differiert. Doch sind sie im-
merhin aussagekräftig genug, um wesentliche Punkte herauszuarbeiten.

Für das Augsburger Liederbuch sind die Indizien überschaubar. Einer Notiz 
auf fol. 147v zufolge wurde sein Liedteil am 15. Juli 1454 in augusta abgeschlossen  
(vgl. Abb.  6.1). Ob der mit den Initialen m.k. signierende Schreiber im Auftrag 
oder für den Eigengebrauch arbeitete, ist umstritten.45 Beim Blick auf die Hand-
schrift als Ganze wird ein breites Interesse für Kleindichtung verschiedener Art 
erkennbar. In den – von mehreren Schreibern bis 1478 angefertigten – Rahmen-
teilen der Liedsammlung finden sich Minnereden, Sprüche, Mären, chronikalische 

42 Prag, Nationalmuseum, Cod. X A 12 (Sigle Ha). Ausgabe: Liederbuch der Clara Hätzlerin. Hg. 
von Carl Haltaus [1840]. Neudruck mit einem Nachwort von Hanns Fischer. Berlin 1966 (Deutsche 
Neudrucke. Texte des Mittelalters). Grundlegende Literatur: Ingeborg Glier: Art. Hätzlerin, Clara. 
In: ²VL Bd. 3 (1981), Sp. 547–549; Burghart Wachinger: Liebe und Literatur im spätmittelalterlichen 
Schwaben und Franken. Die Augsburger Sammelhandschrift der Clara Hätzlerin [1982]. In: Ders. 
Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen Lyrik. Berlin, New York 
2011, S. 395–415; Inta Knor: Das Liederbuch der Clara Hätzlerin als Dokument urbaner Kultur im 
ausgehenden 15. Jahrhundert. Philologische Untersuchung zum Textbestand in den Handschriften 
Prag Nationalmuseum, X A 12, der Bechsteinschen Handschrift (Halle/S. 14 A 39) und Streuüberlie-
ferung. Halle a. d. Saale 2008 (Schriften zum Bibliotheks- und Büchereiwesen in Sachsen-Anhalt 90).
43 Curschmann (Anm. 41), Sp. 521.
44 Glier (Anm. 42), Sp. 549. Knor weist darauf hin, dass die Auftraggeberschaft Roggenburgs nicht 
gesichert ist und bezeichnet ihn entsprechend als „Erstbesitzer“: Knor (Anm. 42), S. 50–67, hier 
S. 57. Wie wahrscheinlich es ist, dass die Hätzlerin das Liederbuch, wie Knor vermutet, auf Vorrat 
produzierte, sei dahingestellt; wichtig für meine Überlegungen ist letztlich nicht die Auftraggeber-
schaft Roggenburgs, sondern seine Aneignung der Handschrift und ihrer Texte (s.  u.).
45 Curschmann (Anm. 41), Sp. 522 und Rettelbach (Anm. 40), S.  282 tendieren aufgrund einer 
erkennbar werdenden Anteilnahme des Schreibers vorsichtig zur Annahme des Eigengebrauchs. 
Wegen der Formulierung der Schreibernotiz auf fol. 147v m. k. tunc temporis jn augusta (Abb. 6.1) 
präferiert man jedoch die Annahme der Auftraggeberschaft. Vgl. dazu Hans-Dieter Mück: Unter-
suchungen zur Überlieferung und Rezeption spätmittelalterlicher Lieder und Spruchgedichte im 
15. und 16.  Jahrhundert. Die ‚Streuüberlieferung‘ von Liedern und Reimpaarrede Oswalds von 
Wolkenstein. Bd. 1: Untersuchungen. Göppingen 1980 (GAG 263), S. 287  f.; Sittig (Anm. 9), S. 18  f.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   121

Aufzeichnungen und deutsch-lateinische Verse; auch in den Liedteil (fol. 99r–165v) 
sind Reimpaartexte eingestreut.46 Insgesamt entsteht der Eindruck einer Sammel-
handschrift ohne repräsentativen Anspruch. Die 97 Lieder – zumeist handelt es sich 
um Liebeslieder47 – sind ohne Melodien aufgezeichnet und somit wohl eher für den 
Gebrauch durch musikalische Amateure bestimmt.48 Wo im Augsburger Bürgertum 
diese zu verorten sind, bleibt unklar; das literarische Interesse und der in der Hand-
schrift erkennbare Bildungsgrad (deutsch-lateinische Texte) lassen vorsichtig auf 
die bürgerliche Mittelschicht schließen.49

Zur bürgerlichen Mittelschicht im weiteren Sinn gehörte auch Jörg Roggenburg, 
und auch er erwarb das (ebenfalls melodielos notierte) Liederbuch der Clara Hätz-
lerin mit einiger Sicherheit für den dilettantischen Hausgebrauch. Anders als der 

46 Vgl. Seidel (Anm. 40), S. 18–25, 29–133.
47 Sittig (Anm. 9), S. 20 klassifiziert 82 der 97 Lieder als Liebeslieder. Rettelbach (Anm. 40), S. 283 
spezifiziert: „Bunt gemischt erscheinen Liebeslieder verschiedener Art: Sehnsuchtsklagen, Treue-
versicherungen mit und ohne Bitte um Erhörung, wenige Tagelieder, ein Neujahrsgruß.“
48 Den Zusammenhang zwischen nicht notierter Aufzeichnung und dem Gebrauch durch Ama-
teure betonen Hogenelst, Rierink (Anm. 15), S. 39–42.
49 Die Forschung verweist in diesem Zusammenhang auch auf die Parallelen zum Liederbuch der 
Clara Hätzlerin: Mück (Anm. 45), S. 288; Sittig (Anm. 9), S. 19. Sie dürfen wegen des anderen Profils 
der Handschrift aber nur mit äußerster Vorsicht für die Identifikation des sozialen Kontextes ver-
wendet werden (s.  u.). Ich ziehe meine Schlussfolgerungen zum Augsburger Liederbuch allein aus 
dem Textbefund.

Abb. 6.1: Augsburger Liederbuch, München, BSB, Cgm 379, fol 147v; Schreibernotiz mit Nennung von 
Datum (15. Juli 1454) und Ort (in augusta)



122   Cordula Kropik

unbekannte Besitzer des Augsburger Liederbuchs scheint er damit allerdings einen 
gewissen sozialen Anspruch verbunden zu haben. Was die etablierte Berufsschrei-
berin für Roggenburg aufzeichnet, ist nämlich kein buntes Konglomerat von Texten, 
sondern die erweiterte Abschrift einer älteren und ursprünglich mit „ungewöhnli-
cher Konsequenz angelegten Sammlung von Texten zum Thema Liebe“.50 Diese in 
der Forschung als ‚Sammlung X‘ bezeichnete Quelle enthielt 53 Minnereden sowie 
17 Tage- und 56 Liebeslieder, welche sich programmatisch in die Tradition der höfi-
schen Liebe stellen.51 Als solche entstammt sie der Sing- und Musizierpraxis eines 
Kreises von Literaturliebhabern, der dank der Datierung eines Neujahrsgrußes auf 
1447 und dank der Nennung zweier urkundlich belegter Namen aus dem „Land-
adel und […] der Oberschicht kleinerer Städte Frankens“ recht genau zugeordnet 
werden kann.52 Besonders aufschlussreich ist die Nennung eines gewissen Mertein 
Imhov im Akrostichon des Liedes Ha I, 74: Dieser Martin Imhoff konnte in Kulmbach 
nachgewiesen werden, wo er als begüterter Mann zur Oberschicht zählte, zudem 
war er Teil einer „Sippe […], die in Ulm und Nürnberg zum Patriziat, in Augsburg 
zu den Mehrern der Gesellschaft […] gehörte“.53 Die Vermutung liegt deshalb nahe, 
dass die ‚Sammlung X‘ durch den ‚Imhoff-Kreis‘ nach Augsburg vermittelt wurde,54 
und es ist vielleicht kein Zufall, dass die Imhoffs (neben anderen Familien der Ober-
schicht) auch in dem Stadtteil belegt sind, in dem Jörg Roggenburg in den 1470er 
Jahren Quartier bezog.55

Welche Bedeutung das Liederbuch für seinen Auftraggeber gehabt haben 
dürfte, wird an dieser Stelle erkennbar. Jörg Roggenburg entstammte zwar müt-
terlicherseits einer der oberen Klassen Augsburgs,56 gehörte aber väterlicherseits 
zur Mittelschicht: „Seine Namensgenossen waren Schmiede und Büchsenmeister“; 
das Haus seines Vaters stand im bürgerlich-handwerklichen Viertel ‚vom Schmidt-
haus‘.57 Wenn er selbst schon in jungen Jahren als Kaufmann mit Lukas Fugger 

50 Wachinger (Anm. 42), S. 400.
51 Da diese Sammlung noch zwei weitere Male abgeschrieben wurde, ist sie gut zu rekonstruie-
ren. Dazu ebd., S. 400–412. Die Abschriften finden sich in der Bechsteinschen Handschrift von 1512  
(UB Leipzig, Ms Apel 8, davor ULB Halle/S., Cod. 14 A 39) und in der nach 1530 von Martin Ebenreut-
ter in Würzburg geschriebenen Handschrift Berlin, SBB-PK, mgf 488.
52 Wachinger (Anm. 42), S. 399  f., 407–412, hier S. 411.
53 Ebd., S. 410.
54 So auch Rettelbach (Anm. 40), S. 286.
55 Dazu Sheila Edmunds: Clara’s Patron: The Identity of Jörg Roggenburg. In: PBB 119 (1997), S. 261–
267, bes. 265  f.
56 Zu Roggenburg außer Wachinger (Anm.  42), S.  412  f; Edmunds (Anm.  55) bes. auch Knor 
(Anm. 42), S. 57–67 (mit Verweis auf ältere Literatur).
57 So Wachinger (Anm. 42), S. 412 (zit.) und Hanns Fischer: Nachwort. In: Liederbuch der Clara 
Hätzlerin (Anm. 42), S. 367–371, hier S. 371.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   123

zusammenarbeitet, 1464 dessen Schwester Felicitas heiratet und später mit ihr im 
vornehmen Stadtteil ‚vom Rappold‘ wohnt,58 dann darf man das deshalb als Zeichen 
eines gesellschaftlichen Aufstiegs werten, zu dem wohl auch der Kauf des Lieder-
buchs gehört. Mit der Handschrift – die er selbstbewusst mit seinem Wappen ver-
ziert59  – erwirbt Roggenburg einen Fundus von Texten aus dem Dunstkreis der 
Augsburger Oberschicht und somit ein Stück von deren literarischer Kultur. Dabei 
mag er, wie Burghart Wachinger vermutet, „mit der Mentalität des Aufsteigers […] 
den höfischen Kern der Sammlung herausgespürt“ haben,60 entscheidend ist aber 
wohl der Umstand, dass er sich mit der Überlieferung seiner Nachbarn demonstra-
tiv auch deren kulturelle Identität aneignet. Mit dem Liederbuch der Clara Hätzlerin 
erwirbt Roggenburg nicht einfach eine Textsammlung für den literarisch-musika-
lischen Hausgebrauch, sondern kulturelles Kapital.61 

In welchem Umfang er auch an der literarischen Praxis der Kreise teilhaben 
wollte, denen er sich auf diese Weise empfahl, ist schwer zu sagen: Die Handschrift 
selbst lässt keinerlei Gebrauchsspuren erkennen. Dass sie aus einer literarischen 
Kultur hervorgeht, die in ähnlicher Weise gemeinschaftlich geprägt ist, wie es bei 
den höfischen Sammlungen am Niederrhein zu beobachten war, kann denndoch 
keinem Zweifel unterliegen. Das Liederbuch der Clara Hätzlerin ist nicht zuletzt 
deshalb ein wertvolles Zeugnis spätmittelalterlicher Liedkultur, weil es im gestaf-
felten Aufbau seines Repertoires zeigt, wie Lieder über größere raumzeitliche Ent-
fernungen hinweg weitergegeben und dabei wiederaufgenommen und ergänzt 
werden. So ist bereits der Bestand der ‚Quelle X‘ als das Ergebnis eines Sammelns 
anzusprechen, das ältere Texte mit neueren Dichtungen zusammenführt: Ihr Lied-
teil integriert Stücke, die noch anderweitig bezeugt sind – darunter auch das hier 
fokussierte Lied Ha I,7862 – in einen Textbestand, der durch eine ganze Reihe von 

58 Edmunds (Anm. 55), S. 265 datiert die Eheschließung auf 1470 und bringt sie mit dem Erwerb 
des Liederbuchs in Verbindung. Knor (Anm. 42), S. 61  f. weist jedoch nach, dass die Ehe schon 1464 
bestand.
59 Zum Wappen auch Fischer (Anm. 57), S. 409.
60 Wachinger (Anm. 42), S. 413.
61 Pierre Bourdieu: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In: Soziale Un-
gleichheiten. Hg. von Reinhard Kreckel. Göttingen 1983 (Soziale Welt. Sonderband 2), S. 183–198.
62 Unter den Liebesliedern befinden sich eine Klafferschelte des Mönchs von Salzburg (Ha I, 45 
= W45; vgl. dazu die Textausgabe in Anm. 39), sowie zwei Lieder Oswalds von Wolkenstein (Ha I, 
79 = Kl 88 und Ha I, 84 = Kl 91: vgl. dazu die Ausgabe der Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hg. von 
Karl Kurt Klein unter Mitwirkung von Walter Weiß und Notburga Wolf. Musikanhang von Walter 
Salmen, 4., grundlegend neu bearbeitete Auflage von Burghart Wachinger. Berlin 2015 [ATB 55]). 
Vier der Lieder finden sich auch im Augsburger Liederbuch (Ha I, 53, 58, 77, 78 = Au 42, 56, 6, 15) und 
eines im Liederbuch des Jakob Käbitz (Ha I, 58 = Kä 8). Unter den Tageliedern der Kernsammlung 
sind sieben mehrfach überliefert (Ha I, 2, 3, 4, 8, 10, 12, 16), darunter wiederum eines im Augsburger 
Liederbuch (Ha I, 2 = Au 62). Zur Parallelüberlieferung Knor (Anm. 42), S. 111–129.



124   Cordula Kropik

Indizien auf eine kollektive Liedpraxis verweist.63 Dieses „Produkt[] eines eng-
begrenzten Kreises von literarisch gewandten Dilettanten“,64 wurde sodann fest-
gehalten, aufgeschrieben und verbreitet: Dass sich die ‚Quelle X‘ im fränkisch-
schwäbischen Raum einiger Beliebtheit erfreute, belegen zwei weitere Abschriften 
vom Beginn des sechzehnten Jahrhunderts.65 Die Protagonisten des Ursprungs-
kreises dürften dabei weiterhin eine Rolle gespielt66 und dafür gesorgt haben, dass 
sich die literarische Praxis fortsetzt. Im Liederbuch der Clara Hätzlerin legen vor 
allem die Lieder des Nachtrags Ha I,103–118 hierfür ein beredtes Zeugnis ab: Sie 
schließen so eng an Gedanken und Motive der voranstehenden Texte an und sind 
diesen darüber hinaus in ihrer poetischen Faktur so ähnlich, dass man sie ohne 
Weiteres als Ergebnis eines „produktive[n] Weitersingen[s]“ bezeichnen kann.67 Ob 
diese Fortführung in Augsburg selbst stattfand oder über eine Zwischenstation in 
die Schreibstube der Hätzlerin gelangte, ist zwar nicht zu ermitteln; es kann aber 
jedenfalls festgehalten werden, dass die Handschrift die Wanderungsbewegungen 
des Liedrepertoires ebenso erkennbar werden lässt wie die sozialen Netzwerke von 
dessen gut situierter Trägerschicht.68

Von der Mobilität des Repertoires zeugt in etwas anderer Weise auch das 
Augsburger Liederbuch. Auch in ihm treffen Lieder aus der Zeit vor und um 1400 
auf neuere Produktionen;69 stehen bekannte und weiter verbreitete Texte neben 
solchen, die nur hier überliefert sind. Im Gegensatz zum Liederbuch der Clara 
Hätzlerin kann zwar weder auf Vorgängersammlungen geschlossen werden noch 
sind konkrete Quellen greifbar. Allerdings bietet das Augsburger Liederbuch Kon-
kordanzen zu bemerkenswert vielen und zeitlich wie geographisch breit gestreuten 
Handschriften. So verzeichnet es u.  a. Lieder, die sich auch in der Sterzinger Miszel-
laneenhandschrift (1. Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts) finden, daneben solche 
aus Fichards Liederbuch (rheinfränkisch, 3. Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts) 
und dem Rostocker Liederbuch (niederdeutsch, nach 1465, je vier Parallelen). Hinzu 
kommen Parallelüberlieferungen zu schwäbisch-fränkischen Handschriften des 
fünfzehnten Jahrhunderts: drei zur Darmstädter Handschrift 2225 (schwäbisch, 
1410), fünf zum Liederbuch des Jakob Käbitz (Wemding, vor 1450), sieben zum 

63 Wachinger (Anm. 42), S. 409 zieht diesen Schluss aus der formalen Ähnlichkeit der Lieder. Weit-
aus stärker ist der Befund der metaphorischen Responsionen: dazu Kropik (Anm. 8). In eine ähn-
liche Richtung deutet das Akrostichon in Ha I, 74.
64 Wachinger (Anm. 42), S. 409.
65 Vgl. Anm. 51.
66 Ich verweise hier nochmals auf die Rolle der Familie Imhoff, vgl. bes. Wachinger (Anm. 42), 
S. 409–411.
67 Kropik (Anm. 8), S. 368.
68 Ebd., bes. S. 389–394.
69 Dazu die Aufstellung von Rettelbach (Anm. 40), S. 283.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   125

Lochamer-Liederbuch (Nürnberg, um 1450) und fünf zum Liederbuch der Clara 
Hätzlerin.70 Insgesamt entsteht so das Bild einer Sammlung, die aus verschiedenen 
Quellen neu zusammengestellt wurde – ein Befund, der zwar wenig über die Lied-
produktion in Augsburg selbst aussagt,71 dafür aber umso beredter für die Vielzahl 
von Liedern spricht, die dort zusammenkam. Vielleicht geht man nicht zu weit, 
wenn man im Augsburg der 1450er Jahre so etwas wie einen Umschlagplatz der 
regionalen und überregionalen Liedproduktion vermutet.72

Wenn man sich vor diesem Hintergrund dem Augsburger Liederbuch Nr. 15 und 
der Nr. 78 im Liedteil des Liederbuchs der Clara Hätzlerin zuwendet, so kann der 
enorme Abstand, der die beiden Lieder nicht nur von Lied VIII der Berliner Lieder-
handschrift, sondern auch voneinander trennt, kaum verwundern. Die Lieder der 
beiden Augsburger Handschriften formulieren zwar in den ersten drei Strophen 
weitgehend gleich, weichen aber sowohl in der Anzahl der Strophen als auch im 
Aufbau und in der metrischen Struktur so stark voneinander ab, dass ein direktes 
Vorlagenverhältnis ausgeschlossen werden kann. Wenn hier im Abstand von gut 
16 Jahren zwei Versionen eines Lieds an demselben Ort greifbar werden, so ist das 
mithin Zufall: ein Zufall freilich, der weitreichende Schlüsse auf die Art und Weise 
zulässt, in der die Lieder gebraucht und verbreitet wurden.73 

Au 15 Ha I, 78 

1 Hertz můt vnd all mein synne Mein hertz, mein můt vnd all mein synn
versenen sich nach ir.
ach gott, wär ich yr trynn
ymm hertzen, als sy mir,
so behúb ich wol by aide,
ich satzt ir oben daran
mein synn und mt; die baide
sol sy gentzlichen von mir hán!

die senent sich nach dir.
wolt got, wär ich er dar inne
im hertzen all sý mir.

� 5 ich gb ir des mein trewe,
ich setzt iren eben dar an,
hertz můt vnd sýnne die paid,
die sol sý von mir han.
an argen wan.

70 Die Konkordanzen verzeichnet Sittig (Anm. 9), S. 38–42. Sittig verzeichnet für 36 der 82 von 
ihr untersuchten Liebeslieder des Augsburger Liederbuchs Konkordanzen; zum Teil zu mehreren 
Handschriften.
71 So Rettelbach (Anm. 40), S. 285.
72 Neben Augsburg ist hier unbedingt auch auf Nürnberg zu verweisen: vgl. Holznagel (Anm. 7), 
S. 326  f. mit Anm. 61  f.
73 Die Texte des Augsburger Liederbuchs (https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00061176 
[20.03.2024], hier fol. 157rv) und des Liederbuchs der Clara Hätzlerin (https://www.manuscriptorium.
com/apps/index.php?envLang=en&direct=record&pid=AIPDIG-NMP___X_A_12______3XBZGT5-cs 
[20.03.2024], hier fol. 310v) sind nach denselben Prinzipien transkribiert wie Lied VIII der Berliner 
Liederhandschrift (vgl. Anm. 27).

https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00061176
https://www.manuscriptorium.com/apps/index.php?envLang=en&direct=record&pid=AIPDIG-NMP___X_A_12______3XBZGT5-cs
https://www.manuscriptorium.com/apps/index.php?envLang=en&direct=record&pid=AIPDIG-NMP___X_A_12______3XBZGT5-cs


126   Cordula Kropik

2

3

4

� 5

� 5

� 5

Köm ich ir alßo nachet,
das ich dir kam dar ein,
zů ir wär mine gch,
fraw, in das hertze dein.
wolt sý mine dan nit zůcken
die minnikliche, die zart,
zů ir so wolt ich růcken
mein trew zů dieser uart;
das macht ir weiplich art.

Ob es ir samfte tte
von mir das singen mein,
so wer mein trew gar stte
zů der vil liebsten mein.
Ich furcht, ich z klain,
hüntz der gedienet ir.
fraw, zwischen deinen pain
stt, das da liebet mir
mit stter begier.

Ich fand sý ainst all aine
die liebste mein,
zů hand stieß ich iren drein,
verswunden was mein pein.
Ich nm den meinen dawmen
wol in ir vingerlin.
Der sý tt es alß kamen,
doch km ich ir dar ein,
der liebsten frawen mein.

Ref. Sy macht mir dick ragen
zwár all mein hár ze perg!
was sol ich fúrbas sagen?
ain ris wurd zu ainem zwerg!

Ach käm ich ir so nache,
das ich ir käm darein,
darz so ist mir gache,
fraw, in die genade dein.
wolt sy mir dann zucken,
die schön, die wolgestalt,
hinnach so wolt ich rucken
vf genad zu aller fart.

Das es ir fürbas sanft tät
von mir der dienste mein;
nymmer wolt ich trauren,
gar frölich wolt ich sein
ich fürcht, ich hab ze claine
gedient der frawen mein,
die ich mit triuen maine,
ach got, solt ich yr aigen sein!74

Zuallererst wird man an dieser Stelle zweifellos danach fragen müssen, ob die 
beiden Texte überhaupt mit Lied VIII der Berliner Liederhandschrift zusammenhän-
gen. Ein Vergleich lässt jedoch erkennbar werden, dass die Parallelen in Wortlaut 
und Gedankenführung kaum unabhängig voneinander entstanden sein können. So 
zeigen die beiden oberdeutschen Texte dieselbe parodistische Entgegensetzung von 
hoher Minne und expliziter Sexualität, zudem pflegen sie dasselbe Verfahren der 

74 Lesarten zur Bechsteinschen Handschrift (B) und zur Handschrift des Martin Ebenreuther (E): 1,6 
ich sagt ir eben BE; 1,8 genntzlich E; 1,9 mocht BE; Ref. 2 ze] gen BE; 2,4 fraw fehlt BE; 2,5 entzucken 
BE; 2,8 gnad BE; 3,5 forcht BE. Zu den Handschriften vgl. Anm. 51.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   127

zurückgenommenen Anspielung wie ihr niederrheinisches Pendant. Entscheidend 
für die Beurteilung ihrer Beziehung zu diesem Lied ist jedoch die Beobachtung,  
dass sie sie in ihren drei parallel verlaufenden Strophen in ähnlicher Formulierung 
auch dieselben Pointen bringen. 

Besonders stark wirkt hier offenbar ein Witz, der in der zweiten Strophe des 
niederrheinischen Lieds den zweiten Stollen des Aufgesangs bestimmt: 

das zal zy ane zorghe ziin:
ich holde zi vast, come ich yr da in,
jo in yr hulde, das neemt zi waer! (mgf 922 2,4–6)

Bei den Liedern der Hätzlerin und des Augsburger Liederbuchs findet er sich gleich 
zweimal, jeweils in der ersten und zweiten Strophe. Dabei wird er zwar insofern 
variiert, als der vom Sprecher formulierte Wunsch, der Dame ‚hineinzukommen‘, 
anders aufgelöst wird – an die Stelle der ‚Huld‘ treten nun ‚Herz‘ und ‚Gnade‘. Auch 
hier geschieht das jedoch zu Beginn in analoger Stelle im Enjambement: 

wolt got, wär ich er dar inne
im hertzen all sy mir.� (Au 15 1,2  f.)

ach gott, wär ich yr trynn
ymm hertzen, als sy mir	 (Ha I, 78, 1,2  f.)

In der Wiederholung der Pointe in der zweiten Strophe wird der Effekt durch die 
Verlängerung des suggestiven Innehaltens um einen Vers sogar noch erhöht: 

Köm ich ir alßo nachet,
das ich dir kam dar ein,
zů ir wär mine gch,
fraw, in das hertze dein.� (Au 15 2,1–4)

Ach käm ich ir so nache,
das ich ir käm darein,
darz so ist mir gache,
fraw, in die genade dein.� (Ha I, 78, 2,1–4)

Analog formuliert ist auch die Schlusspointe des Lieds der Berliner Liederhand-
schrift. Wo es dort heißt –

wil zi, ich setz yr oben daer aen:
dast ist lijf, hertz unde zin gaer. (mgf 922 3,9  f.)

– da ist in den Augsburger Handschriften gleich in der ersten Strophe zu lesen: 

ich setzt iren eben dar an,
hertz můt vnd synne die paid,
die sol sy von mir han.� (Au 15 1,6–8)

ich satzt ir oben daran
mein synn und mt; die baide
sol sy gentzlichen von mir hán!� (Ha I, 78, 1,6–8)

Anklänge an die Berliner Liederhandschrift finden sich zudem in der dritten Strophe 
der oberdeutschen Lieder. So geht es auch hier um ‚etwas‘, das zum Wohlbefinden 
der Dame beiträgt, wobei das ‚Ding‘ des niederrheinischen Lieds unterschiedlich 



128   Cordula Kropik

ersetzt wird. Dort steht das yr das dinch van mer wol duet (mgf 922 1,2). Die Augs-
burger Handschriften formulieren: 

Ob es ir samfte tte
von mir das singen mein� (Au 15 3,1  f.)

Das es ir fürbas sanft tät
von mir der dienste mein;� (Ha I, 78 3,1  f.)

Etwas vager, aber doch wiedererkennbar, ist schließlich auch der am Ende der ober-
deutschen Lieder formulierte Gedanke:

Ich furcht, ich z klain,
hüntz der gedienet ir.� (Au 15 3,5  f.)

Ich fürcht, ich hab ze claine
gedient der frawen mein,� (Ha I, 78 3,5  f.)

Das erinnert an die dritte Strophe des niederrheinischen Liedes, wo der Sprecher 
zunächst analog mit ‚ich fürchte‘ beginnt: 

ich vruch, zi have eyn gaert zo wijt,
jo, hertz, da in zi menighen hayt.	 (mgf 922 3,2  f.)

– und gleich darauf die Sorge äußert, nicht genug zu besitzen:

oech weys ich nicht wol ir ghevoech,
of zi mit mer yet have ghen[oech],
io goet, das mer miin vader laet.	 (mgf 922 3,4–6)

Von hier ist es vor allem bis zur Formulierung ich fürcht, ich hab ze claine […] im 
Liederbuch der Clara Hätzlerin (Ha I, 78 3,5) nicht weit. 

Gerade weil man nicht jedem dieser Belege allein schlagende Beweiskraft 
zusprechen kann, deuten sie insgesamt nur umso klarer darauf hin, wie sich der 
Zusammenhang der Texte gestaltet. Die beiden oberdeutschen Texte gehen offenbar 
unabhängig voneinander auf ein Lied zurück, in dem das niederrheinische Vorbild 
(oder eine Variante davon) frei nachgedichtet wurde.75 Dabei ist anscheinend 
weder die Reproduktion einer bestimmten (musikalischen) Form noch eine Imi-
tation des Wortlauts angestrebt; vielmehr ist es dem unbekannten Verfasser (oder: 
der unbekannten Verfasserin?) um die Nachbildung der Pointen zu tun. Dafür 

75 Auch Seidel geht davon aus, dass die Lieder selbständige Umgestaltungen einer vorgängigen 
Version darstellen; vermutet indes, dass der „Ausgangspunkt […] eine Sehnsuchtsklage [war], 
die durch nachträgliche Umwandlung einen inhaltlich zweideutigen Charakter bekommen hat“ 
(Anm. 40, S. 244–250, hier S. 247  f.). Sittig und Rettelbach nehmen dagegen an, dass je eines der 
Lieder aus dem anderen abgeleitet ist, wobei Rettelbach (Anm. 40), S. 283, Anm. 15 das Lied der 
Hätzlerin für die ältere Version und die Fassung des Augsburger Liederbuchs für sekundär hält und 
Sittig (Anm. 9), S. 187 das Gegenteil annimmt.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   129

dürfte er (sie?) sich vor allem auf sein (ihr?) Gedächtnis verlassen haben, denn die 
Pointen sind nicht in der Reihenfolge der Vorlage platziert, sondern werden quasi 
nach Einprägsamkeit angeordnet. So scheint der ‚Ich-bin-drin‘-Witz besonderen 
Eindruck hinterlassen zu haben. Deshalb wird er an den Anfang gestellt und in der 
zweiten Strophe wiederholt. Dazwischen wird als zweiter Clou die gedächtniswirk-
same Schlusswendung des niederrheinischen Lieds gesetzt; hier lehnt sich auch die 
Formulierung am engsten an dieses an. Die dritte Strophe scheint dagegen darauf 
zu zielen, den Gedankengang des Vorbilds zusammenzufassen. Das Ergebnis ist 
eine Kontamination, die verschiedene Formulierungen aus dem Lied der Berliner 
Liederhandschrift ineinanderfließen lässt. 

Ob der Text der gemeinsamen Vorstufe darüber hinaus noch über einen 
Refrain oder weitere Strophen verfügte, muss offen bleiben, denn die beiden über-
lieferten Lieder gehen in diesem Punkt je eigene Wege. Dabei zeigt die Version des 
Liederbuchs der Clara Hätzlerin insofern eine größere Nähe zum Lied der Berliner 
Liederhandschrift, als sie gleichfalls drei Strophen mit einem Refrain kombiniert, 
dessen metrische Form dem des letzten Strophenteils entspricht.76 Zu einer Virelai-
Ballade wird sie dadurch allerdings wohl nicht. Der erste Teil der Strophe könnte 
zwar als stollig interpretiert werden (3(-)a, 3b/3(-)a, 3b); da er sich gemeinsam mit 
dem zweiten Strophenteil (3-c, 3d, 3-c, 3d) zu einem (weitgehend) korrekt gebauten 
Hildebrandston fügt (= Frank 8.7), ist dieser aber als metrische Grundform anzu-
nehmen.77 Das Auftreten dieser im Spätmittelalter äußerst beliebten (nicht-stol-
ligen) epischen Strophenform ist an dieser Stelle aufschlussreich: Es passt nicht 
nur zur Annahme einer Nachbildung aus dem Gedächtnis, sondern könnte auch 
darauf hindeuten, dass hier versucht wurde eine Form herzustellen, die im ober-
deutschen Diskurs leicht zu rezipieren und zu reproduzieren war (Hildebrands-
ton), zugleich jedoch ‚rheinisch‘ wahrgenommen werden konnte (Refrain).78 Wer 

76 Als metrisches Schema von Ha I, 78 ist vorauszusetzen: 3(-)a 3b 3(-)a 3b // 3-c 3d 3-c 3d + R 3-E 
3F 3-E 3F.
Das metrische Schema von Lied VIII der Berliner Liederhandschrift lautet: R 4X 4-F 4-F 4X + 4a 4a 
4b/ 4c 4c 4b // 4d 4e 4e 4d.
77 Horst J. Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. Tübingen, Basel ²1993 (UTB 1732), 
S. 573–580. Die Kadenzen des ersten und dritten Verses sind im Liederbuch der Clara Hätzlerin 
unregelmäßig. Im Augsburger Liederbuch sind sie dagegen im Sinne des Hildebrandstons korrekt 
realisiert.
78 Diese Deutung basiert auf der Beobachtung, dass im Typus des spätmittelalterlichen Lieder-
buchlieds nicht nur sprachliche, sondern auch musikalische Formen vielfach übertragen und 
wiederverwendet wurden. Insofern wäre zu vermuten, dass der Nachdichter keine neue Melodie 
schuf, sondern den Hildebrandston adaptierte und ihn durch die Hinzufügung des Refrains ‚im 
rheinischen Stil‘ modernisierte. In dieselbe Richtung deutet der Umstand, dass der Verfasser des 
Liedes im Augsburger Liederbuch die Strophenform offenbar erkannte und durch die Angleichung 
an die Nibelungenstrophe im traditionellen Sinn (re-)interpretierte (vgl. Anm. 79).



130   Cordula Kropik

auch immer die Stollenstrophe des rheinischen Liedes durch die bekannte Epen-
strophe ersetzte und mit einem Refrain versah, stellte dadurch sicher, dass sein 
Lied modern wirkte und dennoch problemlos mit- und nachgesungen werden 
konnte. Der formale Befund fügt sich somit ausgezeichnet ins Bild der ‚Quelle X‘ als 
Repertoirebuch eines Kreises von gut situierten Dilettanten: Wenn das Lied auch 
nicht hier entstanden sein muss, so dürfte es als Widerhall der niederrheinischen 
Liedkultur in der literaturinteressierten Oberschicht der fränkischen Provinz doch 
jedenfalls auf lebhaftes Interesse gestoßen sein.

Ähnliches gilt auf etwas andere Weise für Lied 15 des Augsburger Liederbuchs. 
Auch seiner Strophe liegt der Hildebrandston zugrunde. Anstelle des Refrains wird 
hier allerdings ein neunter Vers hinzugefügt. In der Forschung hat man die damit 
einhergehende ‚Beschwerung‘ des Strophenendes als Reminiszenz an die Schluss-
betonung der Nibelungenstrophe gedeutet.79 Wenn diese These zutrifft, würde Lied 
15 des Augsburger Liederbuchs in seiner Strophenform entweder eine traditionel-
lere oder eine re-traditionalisierte Variante des durch die ‚Quelle X‘ vermittelten 
Liedes präsentieren. Sein Dichter dürfte entsprechend kein ausgeprägtes Interesse 
an der rheinischen Liedkultur gehabt haben  – ein Umstand, von dem auch die 
vierte und letzte Strophe seines Liedes zeugt: 

Ich fand sij ainst all aine
die liebste mein,
zů hand stieß ich iren drein,
verswunden was mein pein.
Ich nm den meinen dawmen
wol in ir vingerlin.
Der sij tt es alß kamen,
doch km ich ir dar ein,
der liebsten frawen mein.	 (Au 15 4)

Wenn die programmatische Zweideutigkeit der ersten drei Strophen in die explizite 
Schilderung eines Sexualakts umschlägt, dann kann man das als konsequente Auf-
lösung der zuvor realisierten Rätselrede bezeichnen. Allerdings bricht es auch mit 
dem Prinzip, das Sexuelle im Anspielungshaften zu belassen und es dadurch im 
höfischen Diskurs sagbar zu machen. Es ist wohl kaum Zufall, dass in dieser Strophe 
von den Topoi des Minnesangs und den Konventionen der höfischen Liebe nichts 
mehr zu spüren ist. Die Wahl der traditionellen Strophenform passt zum Transfer 

79 So Seidel (Anm. 40), S. 246, der freilich in der Deutung zu weit geht. Wenn man die Strophen-
form auch als Anlehnung an die Nibelungenstrophe verstehen kann, „besteht“ das Lied doch nicht 
„aus vier Nibelungenstrophen“ (ebd.).



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   131

des Liedes aus der höfischen Liedkultur des Niederrheins ins nicht mehr höfische 
Umfeld der spätmittelalterlichen Stadt.

3 �Schluss
Für den literaturgeschichtlichen Übertragungs- und Bearbeitungsvorgang, der 
die drei Lieder zusammenhält, ist somit folgendes Szenario wahrscheinlich: Den 
Anfang markiert Lied VIII der Berliner Liederhandschrift, das von der niederrhei-
nischen Liedkultur der Zeit um 1400 geprägt ist. Seine aus den formes fixes abge-
leitete Strophenform und Anklänge an den Minnesang verweisen auf ein höfisches 
Umfeld, literarische Kompetenz und den gemeinschaftlichen Umgang in Gesang 
und Tanz. Sein Spiel mit erotischer Zweideutigkeit erscheint daran anschließend 
als Ausdruck des galanten Amüsements in einem Kreis literarisch interessierter 
und gesellschaftlich höher gestellter Dilettanten. Dass diese auch für den Transfer 
des Liedes in den oberdeutschen Raum verantwortlich waren, ist nicht zu belegen, 
würde aber zu einer literarischen Praxis passen, in der Produktion, Rezeption und 
Reproduktion Hand in Hand gehen. In diesem Sinne könnte man sich etwa vor-
stellen, dass ein Besucher – oder auch ein Mitglied des niederrheinischen Zirkels 
selbst – das Lied andernorts zu Gehör brachte, wo es Gefallen fand und für ein 
hochdeutsches Publikum umgedichtet wurde. In dieser Form wurde es weiter ver-
breitet und hinterließ dabei Spuren, die es erlauben, mit dem Weg des Liedes auch 
die Fortsetzung seiner literarischen Praxis zu verfolgen: Die Aufzeichnungen des 
Augsburger Liederbuchs und des Liederbuchs der Clara Hätzlerin fixieren zwei Ver-
sionen, die raumzeitlich und sozial verschieden zu verorten sind. Ihre Distanz ist 
deutlich sichtbar, aber nicht so groß, dass es unmöglich wäre, sie in einen gemein-
samen Rahmen einzuordnen. Der Weg verläuft demnach von den Höfen des Nie-
derrheins einerseits (direkt?) ins bürgerliche Umfeld Augsburgs und andererseits 
über die Oberschicht der fränkischen Provinz wiederum nach Augsburg  – im 
zweiten Fall kann man dank des Befunds der ‚Quelle X‘ sogar mit einiger Sicherheit 
sagen, dass ‚Träger‘ und Bearbeitende ähnlichen literarischen Kreisen und sozialen 
Schichten angehört haben dürften. Der Textbefund deutet zudem auf eine Anpas-
sung an Interessen und Kenntnisse des jeweiligen Zielpublikums hin. So lassen die 
modernisierende Strophenform, aber auch die anhaltend höfische Gestaltung der 
erotischen Zweideutigkeit in Lied  I, 78 der Hätzlerin auf einen Rezipient:innen-
kreis schließen, in dem sich der Wunsch nach Teilhabe an aktuellen Formen des 
Singens und Musizierens mit dem Bedürfnis sozialer Distinktion verbindet. Beides 
entspricht sowohl dem literarischen Zirkel der ‚Quelle X‘ als auch dem Augsburger 
Milieu Jörg Roggenburgs. Das Augsburger Liederbuch dagegen weist mit seiner tra-



132   Cordula Kropik

ditionell realisierten Epenstrophe und der Auflösung der galanten Zweideutigkeit 
ins offen Sexuelle auf eine andere Gruppe städtischer Rezipient:innen. Es zeugt 
vom Vergnügen eines nicht mehr dezidiert höfisch orientierten Publikums am 
Bruch der höfisch-literarischen Konvention. 

Das ist, wie gesagt, nur ein wahrscheinliches Szenario; zudem ist es zweifellos 
unvollständig. Dass die Pfade, auf denen das Lied vom Niederrhein zweimal nach 
Augsburg gelangte, verschlungener waren, dass sie mehr Stationen hatten und sich 
häufiger verzweigten, ist anzunehmen. Solche Unschärfen im Detail lassen aber 
umso deutlicher hervortreten, was den vorliegenden literarischen Typus insgesamt 
auszeichnet. Ich fasse die wichtigsten Ergebnisse zusammen:

Meine Untersuchung hat gezeigt, dass in den drei Liedern und ihren Hand-
schriften eine Form von Dichtung vorliegt, die in jedem Stadium der Produktion und 
Rezeption gemeinschaftlich geprägt ist. Das bedeutet wohlgemerkt nicht, dass Indi- 
viduen für sie keine Rolle spielen. Natürlich ist davon auszugehen, dass einzelne 
Personen Lieder dichten, singen, weitertragen und bearbeiten. Allerdings sind sie 
gewissermaßen nicht diejenigen, auf die es ankommt. Nicht Einzelne sind es, denen 
die Lieder gehören. Sie selbst und ihre Namen gehen nur selten als Autor:innen in 
die Überlieferung ein oder prägen die Texte als individuell Sprechende/Singende 
bzw. gar als Künstler.80 Der literarische Diskurs wird stattdessen von Gruppen domi-
niert, die ihn kollektiv praktizieren, und die nicht zuletzt auch über den Wandel der 
Lieder bestimmen. Daraus ergibt sich das Phänomen, das ich eingangs als ‚Poetik 
des Geselligen‘ bezeichnet habe: Weil die Lieder der Gemeinschaft ‚dienen‘, sind sie 
grundsätzlich gebrauchsorientiert und variabel. Sie werden nicht als bewahrens-
werte Kunstwerke rezipiert und konserviert, sondern als Gemeingut begriffen und 
an die Bedürfnisse der jeweiligen Gemeinschaft angepasst.81

80 Akrosticha wie das im Hätzlerin-Lied Ha I, 74 stehen dieser Feststellung nicht entgegen, da sie 
nicht auf eine emphatische Markierung von auktorialer Urheberschaft zielen, sondern ihre Funk- 
tion ebenfalls in der literarischen Praxis der Gruppe haben. Sie stehen auf derselben Ebene wie 
Anspielungen auf den Namen der Geliebten (wie sie z.  B. in der Berliner Liederhandschrift  IV  
und XXXVIII zu finden sind), Widmungen, Motti etc. und gehören damit in den Zusammenhang 
des Phänomens, das Wachinger als „Liebes-“ bzw. „Widmungsbrauchtum“ bezeichnet, Wachinger 
(Anm. 9), S. 49  f.
81 Holznagel bezeichnet sie deshalb in Rückgriff auf Foucault als „Dispositive für Gruppeniden-
tität“ (Holznagel: wil gi [Anm. 3], S. 331). Er erläutert: „Bei der Diskussion des Zusammenhangs 
zwischen Liederbüchern und ihren Kontexten wird zu zeigen sein, dass die ganze Anlage der Hand-
schriften einerseits spezifischen Benutzerinteressen entspringt und demnach in (wie auch immer 
gearteten) kulturellen und sozialen Praxen fundiert ist. Andererseits kann ein weltliches Lieder-
buch aber auch ein soziales Medium darstellen, das eine Benutzergemeinschaft überhaupt erst 
konstituiert. Es reagiert also auf soziale Praxen, kann aber zugleich die Bedingung der Möglichkeit 
solcher Praxen sein, also ein Dispositiv.“ Ebd. S. 310.



Zweideutigkeiten in guter Gesellschaft   133

Der zweite Punkt schließt hier insofern direkt an, als Gemeinschaftlichkeit und 
offene Textualität fast zwangsläufig Formen der unfesten Überlieferung hervorbrin-
gen. Dass Vorlagen (mehr oder weniger) textgetreu abgeschrieben werden, kommt 
zwar vor; in einer Liedkultur, in der die Anpassung an wechselnde Benutzerkreise 
wichtiger ist als die Reproduktion einer auktorial verbürgten Vorlage, ist dies aber 
nicht die Regel. Die drei untersuchten Lieder sind in diesem Zusammenhang beson-
ders interessant, weil sie exemplarisch illustrieren, wie vielfältig und weiträumig 
sich Überlieferungs- und Bearbeitungsprozesse im Einzelnen gestalten können. 
Hier finden sich Mündlichkeit und Schriftlichkeit in verschiedenen Mischungsver-
hältnissen; schriftliche Vorlagen werden aus dem mündlichen Gebrauch heraus frei 
nachgedichtet, weitergegeben und erneut umgestaltet. Dabei markiert jeder Schritt 
zugleich eine Variantenbildung und den Übergang in einen neuen sozialen Kontext.

Alles in allem zeichnet sich so ein Vorgang ab, der literaturhistorisch und 
kulturgeographisch weit dimensioniert ist und Einblicke in eine literarische Praxis 
gestattet, die bislang nur partiell erforscht ist. Das Gesamtbild, das ich am Anfang 
meiner Untersuchung projektiert habe, ist damit zwar noch nicht gegeben, doch 
sollte deutlich geworden sein, auf welche Weise es vervollständigt werden kann: 
Es bedarf weiterer Studien zu verschiedenen Aspekten des spätmittelalterlichen 
Liebeslieds – zu seiner Varianz und Verbreitung, aber auch zu sozialen Kontexten, 
medialen Formaten und Gebrauchszusammenhängen. Der Zugang, über den sich 
das Liebeslied des späten Mittelalters literaturwissenschaftlich neu erschließt, ist 
nicht innerhalb geläufiger Erwartungen an Autor, Werk und Tradition zu finden. 
Ihn entdeckt man allein durch Expeditionen ins Feld von produktiver Rezeption 
und gemeinschaftlicher Praxis.





 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Die ursprüngliche Fassung dieses Kapitels wurde überarbeitet: Die Notenlinien in den Notenbeispielen 7.1–7.5  
wurden korrigiert. 
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-007

Nicole Schwindt
Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin 
und Öglin. Die Liedsammlung Zürich, 
Zentralbibliothek, G 438
Der Literaturwissenschaft ist das Label Liederbuch der Clara Hätzlerin wohlver-
traut, die Musikwissenschaft verbindet umgekehrt mit dem Liederbuch des Erhard 
Öglin einen musikhistorischen Meilenstein. Im ersten Fall handelt es sich in den 
Worten der Projektbeschreibung einer Neuedition des um 1470/71 von der Berufs-
kopistin geschriebenen Manuskripts um „eine der bedeutendsten und umfang-
reichsten Textsammlungen des Spätmittelalters mit Liebesdichtung“,1 im zweiten 
Fall liegt das 1512 erschienene erste überhaupt mit Noten gedruckte Liederbuch 
vor uns.2 Angesichts der jeweils unterschiedlichen Akzente, die einmal die Hand-
schriften-, das andere Mal die Druckkultur und einmal eine Sammlung mit dem 
alleinigen Fokus auf Texten, das andere Mal mit dem Schwerpunkt musikalischer 
Kompositionen betreffen, markieren beide Kompilationen prägnante Stationen der 
frühneuzeitlichen Liedgeschichte. Die Hätzlerin intoniert das Finale der deutschen 
Liebesdichtung des vierzehnten/fünfzehnten Jahrhunderts, der Öglin annonciert 
in der Geschichte des sogenannten Liederbuch-Liedes dessen neue, nun stark vom 
Druck bestimmte Phase. Dabei sind beide Quellen in Augsburg zu lokalisieren. Die 
Textquelle ist „für Mitglieder des Augsburger Stadtpatriziats gefertigt“,3 während 
der Notendruck im Umfeld des kaiserlichen Hofs und von einem der Augsburger 
Hofbuchdrucker Maximilians hergestellt wurde. In beiden Fällen blieben die Pro-
duzenten der physischen Objekte ohne Einfluss auf die Inhalte, ihre Namen fungie-
ren als ‚Etiketten‘ für kunsthaltige Produkte, deren spiritus rectores selbst bislang 
unidentifiziert bleiben.

In den vier Jahrzehnten, die zwischen den beiden Zeugnissen liegen, vollzog 
sich die bedeutsame Transformation der Gattung Lied und seiner medialen Erschei-
nungsform: Präsentierte es sich ehedem als primär in Worten manifestiertes Arte-
fakt, auch wenn es gesungen wurde, so war seine materielle Existenz im sechzehn-
ten Jahrhundert maßgeblich von der musikalischen Notation geprägt, ohne die der 

1 Liederbuch der Clara Hätzlerin (Neuedition). https://www.germanistik.uni-halle.de/altgermanis 
tik/forschungsschwerpunkte/65849_2194332/2194332_2360825/ (20.03.2024).
2 Jüngste Forschungsliteratur mit Nachweisen älterer Literatur: Nicole Schwindt: Erhard Öglin 
und die Anfänge des deutschen Notendrucks. In: Reutlinger Geschichtsblätter N. F. 58 (2019), S. 57–
84, online unter http://dx.doi.org/10.15496/publikation-76407 (20.03.2024).
3 Wie Anm. 1.

Nicole Schwindt
Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin

https://doi.org/10.1515/9783111347134-007
https://www.germanistik.uni-halle.de/altgermanistik/forschungsschwerpunkte/65849_2194332/2194332_236
https://www.germanistik.uni-halle.de/altgermanistik/forschungsschwerpunkte/65849_2194332/2194332_236
http://dx.doi.org/10.15496/publikation-76407


136   Nicole Schwindt

elaborierte mehrstimmige Tonsatz nicht möglich gewesen wäre. Trotz der langen 
Zeitspanne von vierzig Jahren fehlt für die Zeit um 1500 ein quantitativ substanziel-
ler Quellenbestand, der es erlauben würde, diesen Übergangsprozess differenziert 
zu verfolgen. Umso willkommener mag ein Blick auf eine Quelle sein, die nicht nur 
im Augsburger Umfeld verortet werden kann, sondern für welche insbesondere 
die Zwischenposition zwischen Text- und Musiksammlung bezeichnend ist. Dabei 
sind es gerade seine Defizite, die das Dokument zu einem prädestinierten Studien-
objekt ‚zwischen den Disziplinen‘ machen. Denn diese Quelle enthält aufgrund 
ihres Fragmentcharakters zu wenig Musik, um für die mehrstimmig-musikalische 
Liedgeschichte aussagekräftig zu sein, und ihr eindeutig und vielleicht vorrangig an 
der Kodifizierung von Musik interessierter Herstellungskontext macht sie für die 
Literaturwissenschaft zu einem nachrangigen Untersuchungsgegenstand.

Diese Interferenz in negativer Hinsicht sorgte dafür, dass die Handschrift 
bis vor nicht langer Zeit in keinem Fach entsprechend gewürdigt wurde, von der 
Musikwissenschaft eher am Rande registriert, von der Germanistik offenbar gar 
nicht. Dabei liegt die Behauptung nicht fern, dass sie für die Geschichte der Texte 
von Liedern im letzten Viertel des fünfzehnten Jahrhunderts sogar ergiebiger ist 
als für die Geschichte der Komposition von Liedern zu dieser Zeit. Dass die ger-
manistische Forschung von der Quelle bislang keine Notiz nahm, ist vermutlich 
schlichtweg den zu stark voneinander separierten Fachkulturen geschuldet. Denn 
die gegenseitige Kenntnisnahme scheitert oft genug schon an den basalen biblio-
graphischen Techniken.4 Daher kann auch im Folgenden nur aus musikwissen-
schaftlicher Perspektive über eine Quelle mit relativ wenig Noten und verhältnis-
mäßig viel Text gehandelt werden. Der Anfang gilt der Vorstellung des Manuskripts 
in seinem Entstehungskontext (und damit auch seiner Seltsamkeiten). Dabei wird 
auf die Windungen der kleinen Forschungsgeschichte verzichtet, wenn Dinge 
betroffen sind, die mittlerweile zweifelsfrei geklärt sind. Es folgt eine Einordnung 
nach seiner musikgeschichtlichen Relevanz, und am Ende steht der Versuch, seine 
literarhistorische Bedeutung einzuschätzen, um daraus abzuleiten, welches Glück 
und welches Pech diese Quelle für unser Wissen zum Liebeslied am Ende des fünf-
zehnten Jahrhunderts darstellt und was wir (dennoch) von ihr haben.

4 Eine ähnliche Verzerrung konstatiert Irmgard Scheitler: Melodien und Gattungen anderer Na-
tionen und die deutsche Gesangslyrik. In: Klang – Ton – Musik. Theorien und Modelle (national)kul-
tureller Identitätsstiftung. Hg. von Wolf Gerhard Schmidt, Jean-Francois Candoni, Stéphane Pesnel. 
Hamburg 2014 (Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft, Sonderheft 13 [2014]), 
S. 171–208, hier S. 203, für die Lyrik des späten 16. Jahrhunderts.



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   137

1 �Die Handschrift
Es handelt sich um ein Papiermanuskript, das in der Handschriftenabteilung der 
Züricher Zentralbibliothek verwahrt wird.5 Wann und auf welchem Wege es 
dorthin kam, ist unbekannt, bereits 1937 wird es im gedruckten Handschriftenkata-
log verzeichnet.6 1976 präsentierte es Martin Staehelin erstmals auf einer Tagung, 
allerdings unter Beifügung vieler Fragezeichen,7 und noch 2018 nennt David 
Fallows es „mysterious“,8 was sich speziell auf den Inhalt bezieht (dazu unten). 
Der Schreiber der Noten ist wegen seiner sehr individuellen, nie ausbleibenden 
Schriftmerkmale (unverkennbar vor allem der senkrechte Strich für den i-Punkt 
und die Verdickung an allen Buchstabenschäften) in der Musikwissenschaft gut 
bekannt, denn es gibt von ihm etliche musikalische Zeugnisse: allein zwei weitere 
Liederbücher, dazu Orgelnoten, Propriums- und Ordinariumssätze von Heinrich 
Isaac, Paratexte in Mess-, Motetten- und liturgischen Drucken. 2005 gelang es Joshua 
Rifkin, seinen Namen und damit die Person zu identifizieren:9 Bernhard Rem. 
Schon allein aufgrund des Geschlechternamens ist er in Augsburg anzusiedeln und 
dort auch dokumentarisch nachgewiesen. 1521 nennt Jakob Fugger ihn den gegen-
wurtigen orgenisten an St. Anna.10 Auch schon in den Orgelbüchern, die er 1510 
und 1514 in Leipzig und 1518 in München angelegt hat, gibt er sich als Bernhart 
Remen von augspurg zu erkennen.11 1523 publizierte er agitatorisch im Sinne der 
neuen Glaubenslehre – und seinem streng altgläubigen Arbeitgeber zum Trotz – 

5 Digitalisat: https://doi.org/10.7891/e-manuscripta-19656 (20.03.2024); Ein Depouillement mit Musik- 
incipits, in: Das Tenorlied. Mehrstimmige Lieder in deutschen Quellen 1450–1580. Bearb. von Nor-
bert Böker-Heil, Harald Heckmann, Ilse Kindermann, Bd. 2: Handschriften. Kassel 1982 (Catalogus 
musicus 10), S. 341–343.
6 Ernst Gagliardi: Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich. Bd. 2: Neuere Hand-
schriften seit 1500. Zürich 1937. 2. Aufl. 1982, Sp. 662.
7 Martin Staehelin: Aus „Lukas Wagenrieders“ Werkstatt: ein unbekanntes Lieder-Manuskript des 
frühen 16. Jahrhunderts in Zürich. In: Quellenstudien zur Musik der Renaissance, Bd. 1: Formen und 
Probleme der Überlieferung mehrstimmiger Musik im Zeitalter Josquins Desprez (Vorträge gehal-
ten anläßlich eines musikwissenschaftlichen Kolloquiums … 1976 in der Herzog-August-Bibliothek). 
Hg. von Ludwig Finscher. München 1981 (Wolfenbütteler Forschungen 6), S. 71–94.
8 David Fallows: Rem, Alamire, and Wagenrieder. In: Senfl-Studien 3. Hg. von Stefan Gasch, Birgit 
Lodes, Sonja Tröster. Wien 2018 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 9), S. 115–125, hier S. 116.
9 Joshua Rifkin: Jean Michel and „Lucas Wagenrieder“. Some New Findings. In: Tijdschrift van de 
Koninklijke Vereniging voor Nederlandse Muziekgeschiedenis 55 (2005), S. 113–152.
10 Fuggerscher Stiftungsbrief für St. Anna, datiert 23. August 1521, zit. nach Bruno Bushart: Die 
Fuggerkapelle bei St. Anna in Augsburg. München 1994, S. 423.
11 Fallows (Anm. 8), S. 118  f.; Johannes Schwarz: Die Orgelbücher des Bernhard Rem. In: Senfl-
Studien 3. Hg. von Stefan Gasch, Birgit Lodes, Sonja Tröster. Wien 2018 (Wiener Forum für ältere 
Musikgeschichte 9), S. 101–114, hier S. 113.

https://doi.org/10.7891/e-manuscripta-19656


138   Nicole Schwindt

als Bernhart Rem, der herren Fugger Organyst inn Augspurg.12 Es ist auffällig, dass 
seine Notate vor diesem Zeitpunkt sakraler Natur sind und die drei umfangreichen 
weltlichen Liederbücher von seiner Hand nach Ausweis der Wasserzeichen, Jahres-
angaben im Innern und auf den originalen Einbänden sowie deren Rollenstempel 
auf die Zeit danach, nämlich ab 1524 zu datieren sind:13 
Zürich, ZB, G 438: ca. 1524–1527; 
München, UB, 8 ° Cod. ms. 328–331: ca. 1525–152714;
Wien, ÖNB, Mus.Hs. 18810: frühestens 1524–153315.

Bisher wurde noch nicht erwogen – und ich möchte dies mit aller Vorsicht tun –, 
dass Rems religionspolitische Propaganda womöglich zu einem Ende seiner Anstel-
lung als Organist bei Jakob Fugger führte, so dass es auch keinen schriftlichen Beleg 
mehr für diese Beziehung nach 1523 gibt. Es wäre nachvollziehbar, dass er als ver-
sierter Notenschreiber aber eine andere Beschäftigung fand, und zwar im konfes-
sionsneutralen weltlichen Kontext – inwieweit selbstständig oder im Auftrag bzw. 
in Diensten anderer, ist völlig unklar. Auf alle Fälle deuten Ausmaß und Art der von 
ihm geschriebenen Liedersammlungen – die drei erhaltenen müssen nicht seine 
vollständige Produktion darstellen – auf einen Herstellungsmodus wie in einem 
Skriptorium oder jedenfalls auf einen seriellen, wohl im Haupt- oder im Neben-
erwerb berufsmäßigen Kopiervorgang.16 

12 Ain Sendtbrieff an ettlich Closterfrawen. Augsburg: Ulhart 1523, Bg. A ij (vgl. Verzeichnis der im 
deutschen Sprachbereich erschienenen Drucke, VD16, www.vd16.de, Nr. R 1084 [20.03.2024]); siehe 
auch Antwort zwayer Closter frauwen […] Vnd hernach seyn gegen Antwurt. Ebd., VD16, Nr. R 1087.
13 Einen detaillierten, 120  Jahre umspannenden Forschungsbericht zu den im Zusammenhang 
mit den Rem-Liederbüchern stehenden Quellen gibt Annerose Laura Tartler: Bernhard Rem als 
Kopist. Die Augsburger Liedhandschrift A-Wn 18810 im Kontext. Unpublizierte Masterarbeit Uni-
versität Wien 2017. Ich danke der Autorin für die Überlassung des Textes.
14 Digitalisat: Discantus: https://epub.ub.uni-muenchen.de/12052/, Altus: https://epub.ub.uni-
muenchen.de/12053/, Tenor: https://epub.ub.uni-muenchen.de/12051/, Bassus: https://epub.ub.uni-
muenchen.de/12054/ (20.03.2024).
15 Digitalisat: https://search.onb.ac.at/permalink/f/sb7jht/ONB_alma21308232840003338 
(20.03.2024).
16 Siehe David Fallows: The Copyist Formerly Known as Wagenrieder. Bernhart Rem and His Cir-
cle. In: Die Münchner Hofkapelle des 16. Jahrhunderts im europäischen Kontext. Hg. von Theodor 
Göllner, Bernhold Schmid. München 2006 (Abhandlungen der Philos.-Hist. Kl. der Bayerischen Aka-
demie der Wissenschaften N. F. 128), S. 212–223, hier S. 221  f. Fallows vermutet generell, bereits für 
die Zeit vor 1523, Rems berufsmäßige Kopiatur. Seine Annahme, Rem sei ein „professional copyist“ 
gewesen, der „commercially“ agierte, erneuert Fallows 2018 (Anm. 8, S. 122  f.) u.  a. aufgrund der 
Tatsache, dass er in allen drei Liederbüchern die Worttexte von einem anderen Schreiber eintragen 
ließ. Er erklärt dies mit einer Herstellung „under some kind of time pressure“.

http://www.vd16.de
https://epub.ub.uni-muenchen.de/12052
https://epub.ub.uni-muenchen.de/12053
https://epub.ub.uni-muenchen.de/12053
https://epub.ub.uni-muenchen.de/12051
https://epub.ub.uni-muenchen.de/12054
https://epub.ub.uni-muenchen.de/12054
https://search.onb.ac.at/permalink/f/sb7jht/ONB_alma21308232840003338


Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   139

Für eine Schreibwerkstatt sprechen zum Ersten die einheitlichen Stimmbuch-
Größen. Alle Bändchen weisen unter Berücksichtigung der Beschneidung ein gän-
giges Querformat von ca. 15 × 22 cm auf (die Züricher Handschrift 14,8 × 21,3 cm). 
Die verwendeten Papiere sind zwar nicht identisch, die Wasserzeichentypen sind 
jedoch alle im fraglichen Zeitraum in Augsburg nachweisbar, so dass davon aus-
gegangen werden kann, dass Rem sie vor Ort bezogen hat. Beim Hauptwasserzei-
chen der Münchner Handschrift handelt es sich um einen Anker im Kreis mit Stern 
(ähnlich Briquet 490), beim Wiener Manuskript um einen Bären mit heraushängen-
der Zunge (ähnlich Briquet 12270).17 Das Papier des Züricher Bandes weist Varianten 
eines Ochsenkopf-Wasserzeichens auf (siehe Abb. 7.1 a/b im Anhang, S. 162).18 

Für eine serienmäßige Kopiatur spricht des Weiteren die konsequente Vorras-
trierung der Notensysteme, und es war nur konsequent, dass Rem in der mutmaß-
lich jüngsten der Sammlungen, der heute in Wien liegenden Handschrift, zu Papier 
mit gedruckten Notenlinien übergegangen ist.19 Es handelt sich um den derzeit 
frühesten bekannten Fall für diese Rationalisierungsmaßnahme,20 die auf ein 
starkes Interesse an Beschleunigung schließen lässt. Die nach identischem Prinzip 
vollzogene Handrastrierung betrifft den heute Münchner Stimmbuchsatz21 sowie 

17 Vgl. die Datenbank Briquet Online (https://briquet-online.at/loadRepWmark.php?refnr=490 
bzw. https://briquet-online.at/loadRepWmark.php?refnr=12270tan [20.03.2024]).
18 Es ist auf sieben Blättern sichtbar (fol.  396 [ähnlich Briquet 15349, https://briquet-online.at/
loadRepWmark.php?refnr=15349, 20.03.2024], 406, 411, 421, 427, 436, 440) und erscheint in sechs 
Motivvarianten (fol.  421 und 440 sind identisch): breiter Ochsenkopf ohne Gesichtsmerkmale 
mit einkonturiger Stange und (auf fol. 396, 411, 427 und 436 sichtbar) einkonturigem Kreuz mit 
waagerechtem Querbalken und einseitigem Haken, die Breite variiert zwischen 3,9 und 5,15 cm, 
die Höhe beträgt mindestens 5,8 bis 6,2 cm (wegen beschnittenem oberem Blattrand sind sie nicht 
vollständig sichtbar), die Abstände der Bindedrähte liegen zwischen 2,75 und 3,9 cm. Im März 2024 
waren die Wasserzeichen noch nicht in der Datenbank des Wasserzeichen-Informationssystems 
(https://www.wasserzeichen-online.de/wzis/ [20.03.2024]) nachgewiesen. Ich danke Dorothee Ryser 
von der Handschriftenabteilung der ZB Zürich, dass sie die Anfertigung von Durchlichtscans der 
entsprechenden Blätter ermöglicht hat. Gerhard Piccard hat in den 1970er Jahren das Papier ohne 
weitere Dokumentation als augsburgisch und 1524–1527 in Gebrauch beurteilt, siehe Staehelin 
(Anm. 7), S. 74.
19 Vier Systeme pro Seite, Höhe 1,3 cm, Länge: 14,9–15 cm. Die verschiedenen aus fünf dünnen 
Metallstreifen gefertigten Elemente sind zwar sehr einheitlich, weichen aber in der Größe und in 
der Formung an den beiden Rändern minimal voneinander ab.
20 Dank an John Milsom für diese Einschätzung. Er vermutet allerdings, dass mit zunehmendem 
Augenmerk auf das Phänomen gedruckten Notenpapiers in Zukunft noch weitere frühe Fälle be-
kannt werden.
21 Im Unterschied zu Zürich G 438 kamen für München 328–331 offenbar verschiedene Rastrale 
zwischen 1,3 und 1,5 cm Höhe zur Anwendung, mit denen zwischen 14,5 und 15,5 cm lange Noten-
linien gezogen wurden. Ich danke Dr. Sven Kuttner (UB München), der verschiedene Stichproben 
genommen hat.

https://briquet-online.at/loadRepWmark.php?refnr=490
https://briquet-online.at/loadRepWmark.php?refnr=12270tan
https://briquet-online.at/loadRepWmark.php?refnr=15349
https://briquet-online.at/loadRepWmark.php?refnr=15349
https://www.wasserzeichen-online.de/wzis


140   Nicole Schwindt

die Züricher Quelle. Letztere weist drei Systeme (Höhe: 1,2 cm, Breite: 16,2–16,6 cm) 
auf einer Seite auf; ihre Breite wurde durch Begrenzungen reguliert, die durch vor-
herige leichte Längsknicke des Papiers durchgängig vorgenommen worden war. 
Diese Knicklinien dienten auch als Rand für die Texteinträge, wobei der Schreiber 
sie auf beiden Seiten regelmäßig um einige Millimeter bis zu einem guten Zenti-
meter überzog. 

Im Münchner Stimmbuchsatz sind in Diskant, Alt und Bass auf allen Seiten 
drei Systeme anzutreffen. Dagegen sind im texthaltigen Tenor-Stimmbuch beider 
handrastrierter Manuskripte die drei Notenzeilen nur jeweils auf der Verso-Seite 
vorgesehen, die Recto-Seite bleibt blank, weil auf der rechten Aufschlagsseite die 
Textstrophen zu stehen kommen, die damit auch von der Mise-en-page her wie bei 
den späteren Lieddrucken einen gleichgewichtigen Partner darstellen. Zwar führte 
im Münchner Tenor bei unerwartet vielen Strophen Textüberfluss mitunter zu Ver-
teilungskollisionen,22 auch wurden bei Textmangel manche Seiten leer gelassen 
oder ersatzweise mit Notenlinien gefüllt, doch ergibt sich in der Regel ein schönes 
und ausgewogenes Bild nach dem Prinzip: Noten auf der linken, Texte auf der 
rechten Seite. Im Züricher Manuskript wurde dies genauso gehandhabt, da es aber 
keine Lieder gibt, deren Strophenzahl die Norm von drei überschreitet – allenfalls 
wird sie unterschritten oder Text fehlt gänzlich –, ergibt sich ein noch gleichmäßi-
gerer Anblick. Allerdings folgt der Textschreiber hier einer anderen Maxime: Mit 
wenigen Ausnahmen23 notiert er die erste Strophe auf der Verso-Seite, direkt unter 
den Noten. Da die Liedmelodien in Zürich G 438 üblicherweise kürzer sind als in 
den Münchner und Wiener Manuskripten und nur in seltensten Fällen mehr als 
zwei der drei vorgesehenen Notenlinien in Anspruch nehmen, wählt er dafür das 
untere System und den freien Platz darunter. Das ist zwar in ästhetischer Hinsicht 
weniger ansprechend, aber die formale Verbindung von Text und Musik kommt 
deutlicher zum Ausdruck. Der Wiener Stimmbuchsatz folgt in seinem Hauptteil 
anderen Erfordernissen: Er stellt generell keinen Text, sondern nur Musik bereit, 
die lediglich mit Textmarken identifiziert wird, dafür bietet er aber Autornamen 
zu den Kompositionen. Die Handschrift scheint eine andere, in erster Linie musika-
lische, vielleicht sogar instrumentale Funktion zu erfüllen.24 

22 Auf fol. 5v, 22v, 47v, 56v, 81v, 86v stehen die Textstrophen zwischen den Notensystemen, auf 
fol. 16v, 42v–44v, 92v, 98v, 102v, 107v, 139v darauf und dazwischen.
23 Fol. 426v/427r, 430v/431r und 432v/433r.
24 Die im Tenor-Stimmbuch von Wien 18810 (mutmaßlich nachträglich) eingeschobenen Blätter 
mit anderem Papier (fol. 36–38 und 40–43) reagieren auf die an dieser Stelle im Band einsetzende 
Neuerung, dass doch bisweilen Liedtexte – mit teils vielen Strophen – mitgeteilt werden. Um Frei-
raum für Text zu schaffen, griff Rem dafür auf linienloses Papier zurück, das ad hoc rastriert 
wurde, am Liedbeginn auch mit Einzug. Die (möglicherweise bereits vorher entstandenen) texthal-



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   141

Während Rem in den Münchner Stimmbüchern am Beginn eines Liedes Zeilen-
einzüge für eine Zierinitiale wie in Drucken machte – die dann allerdings unschön 
auf den Notenlinien platziert wurde, was bei Drucken nur aus Versehen vorkam – 
ist dieses ornamentale Element und der entsprechende dekorative Anspruch in den 
beiden anderen Manuskripten erst gar nicht vorgesehen gewesen, die Textmarke 
beginnt sogleich mit dem Anfangsbuchstaben, nachdem rund zwei Zentimeter des 
Notensystems leer gelassen wurden. 

Einen weiteren Hinweis auf serielles Arbeiten kann man aus den Umfän-
gen ableiten (siehe Tabelle 7.1 im Anhang). Die Wiener Sammlung enthält in der 
ursprünglichen Schicht 31 Lieder und etwa gleich viele andere Stücke, die in den 
ersten drei Jahrzehnten des sechzehnten Jahrhunderts entstanden sind, ergänzt 
durch 19 Lieder von Ludwig Senfl und seinen Zeitgenossen aus den frühen 1530er 
Jahren. Die vielen Leerseiten am Ende lassen erkennen, dass offenbar ein größerer 
Umfang geplant war. Der Münchner Kodex summiert sich auf nicht weniger als 119 
Lieder, zuzüglich weiterer Kompositionsarten, die Züricher Handschrift enthält – 
und das ist bemerkenswert – ausschließlich deutsche Lieder, mindestens 48. „Min-
destens“ deshalb, weil einiger Blattverlust zu beklagen ist. Drei an verschiedenen 
Stellen im Inneren fehlende Blätter schmerzen, weil so von drei Liedern keine 
Musik und auch nicht die Anfangsstrophe überliefert ist (Nr. 1, 27 und 32, siehe die 
Tabelle 7.3 im Anhang), und bei fünf Einträgen fehlt jeglicher Text (Nr. 13, 26, 31, 36 
und 44).25

Besonders heikel ist allerdings der auf ein Fragment deutende Beginn der 
Handschrift. Sie setzt nämlich mit zwei solchen isolierten Folgestrophen ein. Sehr 
beunruhigend ist dabei, dass es sich um Folio 394r handelt. Was stand auf den 393 
vorherigen Blättern? Welche dramatische Menge ging verloren? Oder ging vielleicht 
doch nur der Anfang des ersten Liedes verloren? Denn der vorangestellte alpha-
betische Index listet kein Lied auf, das nicht (wenigstens unvollständig) erhalten 
ist. Folio 441 ist das letzte erhaltene Blatt und auch die höchste Nummer im Index, 
394 das erste erhaltene Blatt und die niedrigste Nummer. (Von den drei unvollstän-
digen Gedichten kennt man über den Index so wenigstens das Textincipit der ersten 
Strophe). Das Inhaltsverzeichnis, das Rem auf die gleiche Weise in Spaltenform 
anlegte, wie er es immer tat, macht übrigens klar, dass es sich um dreistimmige 

tigen Einträge ab fol. 44 demonstrieren in verschiedenen Abwandlungen, wie unbefriedigend die 
auch im Münchner Tenor begegnenden Lösungen ausfallen, wenn Text auf Notenpapier platziert 
werden muss, sei es auf den Linien oder in Zwischenräumen.
25 Die hier verwendete Nummerierung bezieht sich auf das im Anhang mitgeteilte Depouillement 
der Züricher Handschrift. Da dort auch die nur fragmentarisch erhaltenen Lieder aufgelistet sind, 
weichen die Zahlen von Pfisterers Zählung (siehe unten Anm. 31) und der Nummerierung in Das 
Tenorlied (Anm. 5) ab.



142   Nicole Schwindt

Lieder handelt, auch wenn nur die Kolumne für den Tenor, der ja üblicherweise als 
einziger mit Text ausgestattet wurde, mit einer Folioziffer ausgefüllt ist und Diskant 
und Bass leer geblieben sind. Es ist schlichtweg nicht zu sagen, ob die Foliozahlen in 
den beiden äußeren Spalten nur nicht eingetragen wurden, weil es sich beim Exem-
plar um die Tenorstimme handelt und deshalb keine anderen Folioziffern vonnöten 
sind (so praktiziert Rem es in den Münchner Stimmbüchern; allerdings auch immer 
nur für das betreffende Stimmbuch, es gibt keine leergelassenen Spalten) oder ob 
die beiden Spalten noch hätten mit den betreffenden Zahlen ausgefüllt werden 
sollen (so im Wiener Quintus-Buch) . Wir haben daher keine Garantie dafür, dass 
Rem die Diskant- und Bassstimmen je geschrieben hat, können aber keinesfalls aus-
schließen, dass sie existierten. Doch falls Rem sie tatsächlich kopiert hat, können 
sie nicht die Kandidaten für die vielen Seiten davor sein, denn wie üblich ohne 
Text notiert, hätten Diskant und Bass zusammen maximal 48 Blätter in Anspruch 
genommen. Was auf den knapp 400 Folios gestanden hat, bleibt somit ein Rätsel, 
und man mag sich gar nicht ausmalen, dass es weitere fast 400 Lieder gewesen sein 
könnten, von denen wir keine Spur haben. Vielleicht – und das scheint die weit 
plausiblere Variante zu sein – ist es aber auch ganz anderes, nicht lied-mäßiges 
Material gewesen. 

Was die Zahlen immerhin klar machen, ist, dass hier im großen Stil, zweifellos 
professionell kopiert wurde. Das erfordert vom Schreiber einerseits Kompetenz, 
andererseits eine gewisse ‚Abgebrühtheit‘. Ersteres ist aus der routinierten Zuver-
lässigkeit ersichtlich, die kaum Korrekturen zeitigte und nur wenige einem einsich-
tigen Kopisten erkennbare Fehler stehen ließ, etwa die Tatsache, dass das erste mit 
Noten erhaltene Lied (Ach Glück nu wend, Nr. 2) zwar in perfekter Mensur notiert, 
in Wirklichkeit aber imperfekt ist, dass bei Entzündet ist das Herze mein (Nr. 38) zu 
Beginn eine Semibrevis-Pause fehlt und eine ebensolche bei O Weibes Nam (Nr. 45) 
am Anfang zuviel erscheint, so dass jeweils die ‚Takte‘ nicht aufgehen. Letzteres, die 
Kaltblütigkeit beim Abschreiben, ist besonders an der Münchner Quelle ablesbar. 
Eine ihrer Eigenarten hat schon – erfolglos – alle erdenklichen Erklärungen produ-
ziert; sie beginnt nämlich zuerst einmal mit 19 reinen Tenorstimmen (auch obwohl 
gleich das erste Lied die Melodie im Diskant hätte, die also fehlt), dann zehn Ein-
trägen im satztechnisch essenziellen, aber zu diesem Zeitpunkt schon längst nicht 
mehr ausreichenden Tenor-Diskant-Gerüst, gefolgt von 15 weiteren, von denen 
wenigstens die unentbehrlichen Stimmen Tenor, Diskant, Bass eingetragen sind; 
und erst dann folgen rund hundert Lieder in ihrer vollständigen Vier- bzw. Fünf-
stimmigkeit. Diese Torsi am Anfang waren nicht unbedingt Unika, Rem hat sie teil-
weise in seinem anderen Manuskript Wien 18810 komplett wiedergegeben. Und das 
ist es, was man mit ‚abgebrüht‘ bezeichnen könnte: Für diesen Auftrag lagen ihm 
offenbar Einzelstimmen vor, und diese hat er abgeschrieben; er hat sie durchaus 
noch sortiert, nämlich nach dem rein formalen Kriterium, wie viele Stimmen pro 



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   143

Lied bereitstanden, aber den Ehrgeiz, sie als aufführ- oder studierbare Tonsätze zu 
vervollständigen, hatte er nicht. Denn es war keine Musik, die er wie ein klassischer 
Musikliebhaber zur eigenen Nutzung zusammenstellte. Genauso wenig kann es sich 
um zu verkaufendes Musiziermaterial handeln. Die Sammlungsmotivation muss 
eine andere gewesen sein. 

Bevor am Ende Überlegungen zum mutmaßlichen Interesse an der Herstel-
lung der Handschriften angestellt werden, sei noch die Arbeitsteilung zwischen 
Text- und Notenschreiber als ein weiteres auf Professionalität und Spezialisierung 
hinweisendes Element erwähnt. Rem konzentrierte sich auf sein Kerngeschäft, 
das Notenschreiben, und verzichtete darauf, die Texte der Lieder einzutragen. Das 
übernimmt sowohl in der Münchner, ganz überwiegend in der Wiener,26 vor allem 
aber in der Züricher Liedsammlung ein jeweils anderer Schreiber.27 Die Hand, die 
im Münchner Manuskript die Gedichte eintrug, ist derjenigen Bernhard Rems nicht 
unähnlich, auch stimmt die Orthografie von Rems Textmarken und die der voll-
ständigen Textstrophe meistens genau überein, Abweichungen betreffen nur gele-
gentlich und dann nur marginale Varietäten. Beispielsweise wählt Rem in München 
328, fol. 21v die Graphie Lewt für seine Textmarke, während der Textschreiber die 
Schreibweise Leut verwendet.

Anders verhält es sich im Züricher Manuskript. Gesetzt den Fall, Rem und dieser 
Schreiber hatten dieselbe Textvorlage vor Augen, ging der Kopist der Gedichte 
jedenfalls wie ein typischer spätmittelalterlicher Berufsschreiber (übrigens auch 
wie die ersten Setzer in den Druckoffizinen) vor, indem er seine Graphien an die  
zu erwartenden Abnehmer anpasste, d.  h. indem er sie modernisierte und teilweise 
entregionalisierte. Ein stichprobenartiger Vergleich von Rems Textmarken mit  
Anfängen der vollständigen Texte (siehe Tabelle 7.2) lässt das Prinzip erkennen. 

Fast ausnahmslos setzte er in den Initien i statt y (bzw. ÿ), was ohne Einfluss 
auf die Phonetik bleibt. Dass es auch mitunter unterblieb (z.  B. bei Nr. 9: nÿemants), 
spricht für die gleiche Textvorlage von Rem und einem Textschreiber, der seine 
Modifikationen ad hoc vornahm. Anstelle des fortis-Plosivs bei Die lieb die pint 
verwendet er den lenis-Konsonanten bindt (Nr. 3), ebenso schreibt er statt Wa mit 
unrundem Vokal ein Wo mit rundem Laut (Nr. 13 und 17), und der Diphthong güet 
wird zum einfachen Umlaut güte (Nr.  14). Inkonsequent geht der Textschreiber 
mit dem Diphthong ei um, für den er nur teilweise das überregionale Graphem 

26 Ausnahmsweise sind in Wien 18810 die Textstrophen von Nr. 76 (L. Senfl, Wahrhaftig mag ich 
sprechen wol, Tenor, fol. 48r) und Nr. 82 (L. Senfl, Ohn allen Scherz, Tenor, fol. 53r) ebenfalls in Rems 
Hand.
27 Siehe Fallows (Anm. 16). Im „Appendix: Preliminary listing of the work of the ‚Augsburg circle‘ 
copyists“ werden auch die (anonymen) Textschreiber erfasst: „Delta“ im Züricher Manuskript, 
„Beta“ in der Münchner, „Beta“ und „Gamma“ in der Wiener Sammlung.



144   Nicole Schwindt

ei wählt (Nr. 4 aines/eines und Nr. 9 allain/allein), mehrfach es aber bei ai belässt 
(Nr. 12 Baid, 19 Laid, 21 schaidens). Die mutmaßlich exakten Übernahmen aus der 
Vorlage häufen sich im Stropheninnern, die einen geringeren Adaptionsehrgeiz 
aufweisen, so wie das mechanische Abschreiben auch bisweilen, vor allem gegen 
Ende des Manuskripts, Aufmerksamkeitsdefizite zeitigte.28 Bisweilen korrigiert 
der Kopist Rems Textgestalt, etwa wenn er bei Nr. 38 metrisch überzählige Silben 
ignoriert (Entzundet ist das Junge hertze mein, fol. 430v; Entzündet ist das hertze 
mein, fol. 431r). Diese autonomen Eingriffe waren nicht nur ‚erlaubt‘, sondern im 
Rahmen einer offiziellen Textkonstitution gefordert.29 Es handelte sich bei der Her-

28 Mein Herz mit Scherz (Nr. 47) beginnt mit der Zeile Mein schertz mit schertz, und in der Mittel-
strophe erscheint unmittelbar hintereinander zweimal der Passus allzeit mert, mein Hertz sich 
krenckt, Jn Lieb versenckt.
29 Arend Mihm: Druckersprachen und gesprochene Varietäten. Der Zeugniswert von Bämlers 
Melusinendruck (1474) für eine bedeutende Frage der Sprachgeschichte. In: Zeichensprachen des 
historischen Buchs in der frühen Neuzeit. Die „Melusine“ des Thüring von Ringoltingen. Hg. von 

Tab. 7.2: Vergleich ausgewählter Textanfänge in der Orthografie Bernhard Rems und des 
Textschreibers

Textmarke (B. Rem) Nr. Strophenanfang (Schreiber Delta)

Der summer kumpt 4 Der Sumer kumbt
O all mein frewd sindt gantz verletzt 6 O all mein frewd ßend gantz verletzt
Die lieb die pint 8 Die lieb die bindt
An aines zarten weÿbes 9 An eines Zarten weibes 
Weÿch vmb weÿch vmb 10 Weich vmb weich vmb
Des claffers sÿt (Index: sit) 14 Des klaffers sit
Jn zweÿfels flut 15 Jn Zweifels flut
Leÿd ich Jetz pein 16 Leid ich yetz pein
Dein allain vnd nÿemands mer 20 Dein allein Vnd nÿemants mer
Gar vngern wolt ich 22 Gar vngern wollt ich
O schoͤnes weÿb 29 O schönes weib
Baÿd wun vnd frewd 30 Baid wun Vnd frewd
Wa ich hin reÿt 33 Wo ich hin Reit
Jch frew mich deiner güet 35 Jch frew mich deiner güte
Mich zwang ain zeÿt 37 Mich zwang ein Zeit
Entzundet ist das junge hertze mein 38 Entzündet ist das hertze mein
Weÿch vnmut weÿch 39 Weich vnmut weich
Wa ich hin schaw 42 Wo ich hin schaw
Jn lieb vnd laÿd 43 Jn Lieb vnd Laid
O weÿbes nam 45 O weibes nam
Ach schaÿdens grundt (Index: grund) 48 Ach schaidens grundt



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   145

stellung des Züricher Manuskripts also wohl um eine Kollaboration eines Notisten 
und eines berufsmäßigen Textschreibers. Dagegen könnte es sich bei den Gedicht-
texten von München 328 auch um die Hand eines Musikers oder jedweden Kanzlis-
ten ohne das entsprechende Berufsethos handeln. Insgesamt scheint die Züricher 
Handschrift schon von der literarischen Seite her eine engere Beziehung zu den 
wortsprachlichen Berufsschreibern in Augsburg aufzuweisen als Rems sonstige 
Sammlungen. 

2 �Das musikalische Material
Warum eine so detaillierte Bestandsaufnahme einer Handschrift aus der zweiten 
Hälfte der 1520er Jahre, wo es doch um die Zeitspanne zwischen der Hätzlerin und 
Öglin, also zwischen 1470 und 1512 gehen soll? Ein weiteres Indiz für die professio-
nelle oder zumindest nicht intrinsische Motivation des Kopisten ist die für die Zeit 
befremdliche Tatsache, dass Rem in großem Maßstab altes, teils sehr altes Material 
aufgenommen hat. In den beiden hier nur am Rande interessierenden Handschrif-
ten aus München und Wien, deren Repertoire bis zu Aktuellem vordringt, handelt 
es sich beim retrospektiven Anteil ihres Bestandes überwiegend um Liedsätze, die 
aus der – pauschal gesagt – Blütezeit der maximilianischen Musik zwischen 1500 
und 1515 stammen. Die frühesten Quellen für dieses Liedrepertoire eines Heinrich 
Isaac, Paul Hofhaimer, Adam Rener, des ganz jungen Senfl und ihrer namentlich 
unbekannten mutmaßlichen Kollegen sind eben die beiden Augsburger Drucke 
von Erhard Öglin, die er 1512 und 1513 herausbrachte30 und die Kompositionen 
enthalten, die frühestens 1497 entstanden sein können. Sie bilden ein in sich weit-
gehend geschlossenes Korpus von Liedern, die zwar in den 1520er Jahren auch alles 
andere als modern waren, aber doch zu einem Bestand an ehrenwerten Dauer-
brennern gehörten und sich mit der glorreichen Zeit verbanden, als der ehemalige 
Kaiser durch seine Präsenz der Stadt Augsburg eine besondere Identität gab. Diese 
Traditionspflege ist durchaus nicht unplausibel, sie findet sich ganz analog auch im 
höchstwahrscheinlich von Senfl redigierten kleinen Lied-Chorbuch München, BSB, 
Mus. ms. 3155 kurz nach 1520.

Ursula Rautenberg, Hans-Jörg Künast, Mechthild Habermann. Berlin 2013, S. 163–203, hier S. 171 
und 174.
30 Ohne Titel, 4 Stimmbücher. Augsburg: Erhard Öglin 1512, und ohne Titel, 1 Diskant-Stimmbuch. 
o. O. u. V., ca. 1513; aktuelle und ausführliche Angaben im Verzeichnis deutscher Musikfrühdrucke 
(https://vdm-sbg.eu, [20.03.2024]), Nr. 11 und 14.

https://vdm-sbg.eu


146   Nicole Schwindt

Anders sieht es mit der Substanz des Züricher Manuskripts aus. Sie stammt, 
wie Andreas Pfisterer erstmals vor einigen Jahren feststellte,31 aus einer früheren 
Ära. Allem Anschein nach überliefert die Quelle Lieder aus genau der Zeit zwischen 
dem so genannten Glogauer Liederbuch von ca. 148032 und dem maximilianischen 
Repertoire, das knapp zwei Jahrzehnte später einsetzt. Diese Spanne am Ende des 
fünfzehnten Jahrhunderts muss als terra incognita der Liedgeschichte gelten, denn 
es fehlen die aussagekräftigen Anschauungsfälle, wie sich die Liedkomposition 
nach Glogau und vor der Jahrhundertwende weiterentwickelte.33 Leider hilft auch 
Zürich G 438 nur bedingt dabei, diese schmerzliche Lücke zu füllen, da ja lediglich 
die Tenorstimmen der Kompositionen erhalten sind. Immerhin wird in der Hand-
schrift klar signalisiert, dass es sich um dreistimmige Sätze handelte. Der Wechsel 
der Liedkomposition zur standardmäßigen Vierstimmigkeit wurde – so lässt sich 
schließen und durch verschiedene weitere Faktoren begründen – durch die ‚Aus-
landserwerbung‘ Isaac, seit Jahresende 1496 für Maximilian komponierend, initiiert 
und von ihm und seinen Kollegen kontinuierlich vollzogen.34

Pfisterer führte seinen Indizienprozess anhand der rhythmischen Faktur der 
Tenores, die zusehends von der Brevis-/Semibrevis- zur Semibrevis-Deklamation 
im Versinneren übergehen, und speziell anhand der sich wandelnden Deklamati-
onsmuster der Kadenzen, die immer häufiger statt einer langen (    bzw.    ) 
eine kurze Pänultima (    bzw.    ) favorisieren.35 Zwingendes Argument war 
ihm aber der Nachweis dreier Konkordanzen dieser G 438-Tenores mit solchen der 
vormaximilianischen Zeit: Das am Schluss befindliche Lied Ach Scheidens Grund 
(Nr. 48) übernimmt den Tenor von Johannes Ockeghems europaweit berühmter 
Chanson D’un autre amer, deren älteste Quelle der Chansonnier Nivelle de la 
Chaussée aus den 1460er Jahren ist.36 Aus diesem Rondeau wurden immer wieder 
Einzelstimmen, auch die Tenorstimme, herausgelöst und daraus durch Hinzukom-
ponieren neuer Stimmen neue Chansons gemacht; insgesamt waren bislang zehn 
weitere Art-song reworkings dieser Chanson bekannt.37 Sie alle modifizieren die 

31 Andreas Pfisterer: Zur Stellung der Handschrift Zürich G 438 in der Geschichte des deutschen 
Liedes. In: Rekrutierung musikalischer Eliten. Knabengesang im 15. und 16. Jahrhundert. Hg. von 
Nicole Schwindt. Kassel 2013 (troja. Jahrbuch für Renaissancemusik 10 [2011]), S. 207–225.
32 Drei handschriftliche Stimmbücher. Krakau, Biblioteka Jagiellońska, Berol. Mus. Ms.  40098, 
Digitalisat: https://jbc.bj.uj.edu.pl/publication/295704 (20.03.2024).
33 Vgl. die Liste der erhaltenen frühen Manuskripte in Nicole Schwindt: Maximilians Lieder. Welt-
liche Musik in deutschen Landen um 1500. Kassel, Stuttgart 2018, S. 510.
34 Ebd., Kap. V.3.e. „Stimmenzahl“, S. 449–461.
35 Pfisterer (Anm. 31), hier S. 210–216.
36 Paris, BNF, Rés. Vmc. ms. 57, fol. 66v–67r.
37 Honey Meconi: Art-Song reworkings: An Overview. In: Journal of the Royal Musical Association 
119 (1994), S. 1–42, hier S. 28  f. (D’UNG AULTRE AMER, Nr. 6.a–h, 7.a–b).

https://jbc.bj.uj.edu.pl/publication/295704


Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   147

Vorlage geringfügig. Auch beim Vergleich der Version im Chansonnier und im 
Züricher Manuskript ergeben sich als Diskrepanzen neben den üblichen notatio-
nellen Abweichungen in der Schreibung von minor color und Ligaturen stets nur 
kleine ornamentale Varianten und am Aufgesangsende eine ausgefallene Ände-
rung in eine mi-Kadenz (siehe Notenbeispiel 7.1). Die deutsche Fassung stimmt 
mit keiner anderen überein (auch nicht mit dem von David Fallows als Kontra-
faktur-Vorlage vermuteten dreistimmigen Reworking Alexander Agricolas38). 

38 David Fallows: A Catalogue of Polyphonic Songs, 1415–1480, Oxford 1999, S. 141, und die „list 
of corrections, adjustments and additions that have come to my notice as of Wednesday, 3 March 
2010“ (https://personalpages.manchester.ac.uk/staff/david.fallows/appendix.pdf [20.03.2024]), hier 
zu S. 141.

V
V

b
b
C
C
– œ

Tenor Dung autre

.w ˙
[Ach
seid

Ach schaydens grundt

w w
w w

schai
mir

dens
die

›
›
grundt,
stund,

›
›

.w ˙
.w ˙

w w
w w

›
.w œ œ

›
›

w w
w w
schmerz
nit

w w
w w

˙ w œ œ
˙ w œ œ

lich
mer

ver
wird

- - -

V
V

b
b
w › w
w › w

wundt,
kundt,

ist
bey

˙ w œ œ
˙ w ˙

mir
Jr

durch
Zu won

dich

˙ œ œ w
˙ ˙ w

mit
mein

Lie
sen

›
›

w w
w w

›
›b

bem
des

›
U

›
schertz,
hertz,

›
›

die

w w
w w

mich so-
-
-

V
V

b
b
›
›

dick,

›b

›b
freunt

w › w
w › w
li

›
›

cher

›
›

plick,

w w
w w
Jn wunn

w › w
w › w

vnd frew den

w w
w w

hat ge

›
›

wert,

– œ
.w ˙

o- - - -

V
V

b
b
w w
w w

glick nun

›
›

schick,

›
›

das

›
›

mich

›
›
er

›
›

quick,

w w
w w

die schön

›
›

der

w ˙ ˙
w ˙ ˙

ich offt han

.˙ œ ˙ w ˙ w
w ˙ w ˙ w

be

›
›

gert,]- -

Notenbeispiel 7.1: Synopse des Tenors aus Ockeghems Chanson D’un autre amer nach dem 
Chansonnier Nivelle de la Chaussée (oben) und des Tenors von Ach scheidens grund in Zürich G 438 mit 
hypothetischer Textunterlegung (unten)

https://personalpages.manchester.ac.uk/staff/david.fallows/appendix.pdf


148   Nicole Schwindt

Bemerkenswert ist es indes schon, dass dieses Lied Ach Scheidens Grund auf ein 
frankoflämisches Modell zurückgreift, das nach Augsburg gelangt sein muss – also 
aus einem ausdrücklich musikalischen Interesse. Vom vorrangigen Wunsch, die 
Komposition zu adaptieren, zeugt auch die Inkompatibilität von Melodiestruk-
tur und deutschem Text, dessen Unterlegung notgedrungen zahlreiche Kompro-
misse eingehen muss, sich der deutschen Prosodie nicht gewogen zeigt und der 
Gepflogenheit, den Beginn des Verses weitgehend syllabisch zu deklamieren und 
auf der sechsten Silbe ein Melisma zu platzieren, nur unzureichend Gelegenheit  
gibt.

Die beiden anderen Konkordanzfälle sind insofern näherliegend, als es sich 
um deutsche Parallelen handelt. Weich, Unmut, weich (Nr.  39) verwendet eine 
Tenor-Liedmelodie, die bereits im Glogauer Liederbuch in einem dreistimmigen 
Satz erscheint. Die rhythmischen Varianten (siehe Notenbeispiel 7.2) sind unerheb- 
lich, wesentlich ist die Diskrepanz im Text, der in Glogau – der einzig überlieferten 
Textmarke zufolge – ein anderer war (Mag libe nyrne behalden mich).39 In Zürich 
muss es sich auch um einen anderen Satz handeln als in Glogau, denn der Tenor 
setzt erst nach einer Brevis-Pause ein, was auf einen wahrscheinlich imitatorischen, 
moderneren Satzanfang verweist, und vor allem transferiert Zürich die Melodie in 
das an der Jahrhundertwende zeitgemäße tempus diminutum . Um beim ungefähr 
gleichen Vortragstempo zu bleiben, werden die Notenwerte entsprechend ver-
doppelt. Die ältere Melodie wird also weiter verwendet, aber zur Grundlage einer 
neuen, aktuellen Komposition gemacht.

Auch im dritten Konkordanzfall zwischen Zürich und Glogau zeigt sich die 
notationelle Verjüngung, allerdings lediglich indem das Modus-cum-tempore-
Zeichen   in ein neueres Tempus-diminutum-Zeichen  überführt wurde (siehe  
Abb. 7.2 a/b im Anhang, S. 163). Auch wurde der 8. Modus kurzerhand per -Vor-
zeichnung in den transponierten 2. Modus überführt. Über den Textgebrauch 
lässt sich nichts Eindeutiges sagen, da das Lied im Manuskript aus Glogau textlos 
und nur mit dem Titel quintus überliefert ist.40 Doch das Ende des ersten Stollens 
in der Kanzonenform ist in Zürich im Lied Mord über Mord mit einer längeren 
Zäsur markiert (man erkennt vor der Pause in der oberen Zeilenmitte an einer 
von Tintenfraß41 betroffenen Stelle noch Reste einer Longa, den Hals), während 
in Glogau an der analogen Stelle nur eine Brevis steht. Vor allem aber fand wohl 
eine deklamatorische Anpassung statt. Dort, wo man in der mit Text versehenen 

39 Tenor-Stimmbuch, fol. l iij recto, Digitalisat (Anm. 32), Bild 134.
40 Tenor-Stimmbuch, fol. k v verso, Digitalisat (Anm. 32), Bild 125.
41 Es handelt sich nicht um eine Rasur (wie, haptisch erfahrbar, auf fol.  409v, 1. System, und 
fol. 422v, 2. System); der Tintenfraß zeigt sich auch auf der gegenüberliegenden Seite fol. 439r.



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   149

Züricher Version passgenau die sieben Silben Dieweil ich leb auf erden mit der 
beschwerten Hebung auf er- unterlegen kann – die Silbe leb kommt dann auf den 
Hochton, die punktierte Brevis f  ’ als drittletzte Note der ersten Notenzeile, zu 
stehen –, hat in Glogau wohl ein achtsilbiger Vers gestanden, so dass zu Beginn 
des zweiten Systems (dritte und vierte Note) statt der punktierten Brevis eine Ton-
wiederholung Brevis – Semibrevis erforderlich war (siehe Notenbeispiel 7.3). Auch  
hier handelt es sich in Zürich offensichtlich um eine Entlehnung einer Tenor
melodie, die einem neuen Text und einem neuen Tonsatz dienstbar gemacht wurde 
und somit über eine einfache Kontrafaktur hinausgeht. Auch wenn es mangels 
Parallelquellen keinerlei Beweis gibt, sollte man den Gedanken erwägen, dass die 
Züricher Tenores unerkannterweise noch einige weitere Melodien in sich bergen, 
die in gewisser Form kursierten. 

V
V

c
C „

wMag libe nyrne behalden mich

›
[Weich

Weych vnmut weych

˙ ˙
w w
vn mut

.˙ œ
.w ˙

weich

˙ ˙
w w

von

˙ ˙
w w

her

w
›

tzen,

w
›

schleich

w
›
ee

˙ ˙
w w

weip lich

˙ ˙
w w

gemüet Jm

˙ ˙
w w
bluet

w
›

ver- - - -

V
V

w
›

bleich

Ó ˙
∑ w

O

˙ ˙
w w

wer des

.˙ œ œ
.w œ œ

glück

w
›

˙ ˙

w w
Vn fal

˙ ˙
w w

w
›

ver

w
›

rück,

Ó ˙
∑ w

Vnnd

˙ ˙
w w

schick Jm

˙ ˙
w w
vil, Zu- - -

V
V

œ œ
.w ˙

still, das

œ œ
.w ˙

ich Jn

˙ ˙
w w

frew den

˙ ˙
w w

wer

w
›

d(e)

w
›

quick

Ó ˙
∑ w

er

˙ ˙
w w

new mein

w
›

hertz,

Ó ˙
∑ w

mit

˙ ˙
.w ˙

Lieb vnd

w
›

schertz,- - -

V
V

Ó ˙
∑ w

be

˙ ˙
w w

halt nit

.˙ œ
.w œ œ

schalt

˙ ˙
w w

von

.˙ œ
w w

dan meins

˙ .˙ œ œ œ
w .w ˙ ˙ ˙

her tzen auff

˙ ˙
w w

˙ ˙
w w

w
›

ent

›
›

halt.]- ---

Notenbeispiel 7.2: Synopse des Tenors aus Mag liebe nierne behalden mich im Glogauer Liederbuch 
(oben) und des Tenors von Weich, unmut, weich in Zürich G 438 mit hypothetischer Textunterlegung 
(unten)



150   Nicole Schwindt

Einige weitere stilistische Anzeichen bekunden die Brückenposition der Lieder an 
der Schwelle vom fünfzehnten zum sechzehnten Jahrhundert. Allein sieben Lieder  
zeichnen noch das tempus perfectum XX vor (siehe Tabelle 7.3 im Anhang,  
S. 159–161).42 Grundmensur wäre im sechzehnten Jahrhundert für ein Lied keine 
Option mehr gewesen. Andererseits wird in zwei Liedern43 bereits ein neuartiger 
rhythmischer Effekt genutzt, den nach meiner Einschätzung erst Isaac in deutsche 

42 Der Eintrag Ach Glück nu wend (Nr. 2) trägt das Mensurzeichen XX irrigerweise, tatsächlich ist  
das Lied binär. (Wesentlich für ternäre Metren ist die Kongruenz von Phrasenabschlusston und 
Mensurbeginn am Liedende, während Binnenzeilen, gelegentlich sogar das Aufgesangsende, fle-
xibler gehandhabt werden und dann das Phrasenende auf der zweiten oder dritten Semibrevis zu 
stehen kommen kann.)
43 Es liebet sehr (Nr. 3) und Der Maien gut (Nr. 12).

V
V b

C
C

›Quintus

›
[Mord
hort

Mord vber mord

w w
w w
v

höchs
ber
ter

›
›

mord,
hort,

›
›

des
ver

w w
w w
klaf
nym

w w
w w

›
›

fers
mein

.w œ œ

.w œ œ
wort,
wort,

w w
w w

will
mein

w w
w w

mich
hertz

von
dir

w w
w w
frew
das

- - -
- -

V
V b

.w ˙ w w
w ˙ ˙ w w

den
thut

|- - - - - - -r a d i e r t - - - - - - - |

›
›

tra
kla

›
›

gen,
gen,

∑ w
∑ w

Jch

w w
w w

bin ja

.w ˙

.w ˙
dein,

›
›

w w
w w

wo ich

w › w#

w › w#
muß- -

-

V
V b

›
›

sein,

› w w

› w w
die weil ich

› w w
.› w

leb vff

›
›
er

› ∑ w
› ∑ w

den, Zart

w w
w w

lieb halt

w ˙ ˙
.w œ œ

vest,

w w
w w

ge- -

V
V b

w w
w w

denk das

w w
w w

pest, vil

w w
w w

klaf fen

w w
w w

thut mich

w w
w w

mör

.w ˙

.w ˙
w w
w w

w ˙ ˙
w ˙ ˙

›
w[!]

›
U

›
den.- - - -

Notenbeispiel 7.3: Synopse des Tenors aus Quintus im Glogauer Liederbuch (oben) und des Tenors 
von Mord über mord in Zürich G 438 mit hypothetischer Textunterlegung (unten)



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   151

Lande importierte:44 der Strophenabschluss mit einem Umschwung ins Dreier-
Metrum, das durch die Kolor-Notation auch optisch hervorsticht. Wie im Fall von 
Der Maien gut (siehe Notenbeispiel 7.4) wird der metrische Wechsel oft noch durch 
einen abschließenden hemiolischen Großtakt in seiner Wirkung verstärkt. Diesen 
durchaus als ‚Marotte‘ zu bezeichnenden Kunstgriff eines Wechsels zum ternären 
Metrum, der noch fast zwei Jahrzehnte en vogue bleiben sollte, praktiziert der (jewei-
lige) Komponist dieser beiden Lieder zwar bereits, nutzt aber das Potenzial noch 
nicht ganz aus. Er kalkuliert zwar die dynamisierende Wirkung der umschlagenden 
Bewegung ein, verbindet sie aber noch nicht mit einer prägnanten finalen, con-
cetto-artigen Textphrase. Die in der Sesquialtera-Proportion zu singenden Passagen 
lauten im Mai-Lied schlichtweg der wolgemut, so wol behut, gibt uns den ander⟨e⟩
n liechten schein, und die Formulierungen am Ende der beiden Folgestrophen sind 
gleichermaßen unauffällig (für alle die, die lebten ӱe, die schön mag nӱemals ver-
blümen bzw. all frewd sunst lan, gantz kein mer han allein mich dir ergeben). 

In späteren Liedern werden an dieser Stelle Redensarten, drastische Verglei-
che oder ähnlich sinnfällige Phrasen platziert. Dass das Lied Der Maien gut zu den 
moderneren der Züricher Handschrift zählt, zeigen darüber hinaus das tempus 
diminutum, das zu vermutende großräumig imitatorische oder frei kontrapunkti-
sche Exordium, bei dem der Tenor erst nach vier Brevis-Mensuren einsetzt45, und 
die Verwendung von Phrasenschlüssen, die Pfisterer „kurze Kadenz“ nennt. Das 
andere Lied mit Kolor-Ende, Es liebet sehr, operiert allerdings noch mit den älteren 

44 Vgl. Nicole Schwindt: Das Ende vom Lied. Dreier in Liedern des frühen 16. Jahrhunderts. In: 
„Teutsche Liedlein“ des 16. Jahrhunderts. Hg. von Achim Aurnhammer, Susanne Rode-Breymann. 
Wiesbaden 2018 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 35), S. 53–79.
45 Zu den verschiedenen satztechnischen Möglichkeiten, ein Lied dieser Zeit mit gleichzeitigem 
oder ‚entzerrtem‘ Einsatz der Stimmen beginnen zu lassen, siehe Nicole Schwindt: Komponieren 
am Hof Maximilians – in einer Werkstatt? In: Senfl-Studien 2. Hg. von Stefan Gasch, Sonja Tröster. 
Tutzing 2013 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 7), S. 121–145, hier S. 131–139.

V C ˙ ˙ ˙ ˙
[da

[ ... ] ˙ ˙ w
bey so

›
frey,

3 „ œ œ œ
der wol ge

.œ œ œ
mut,- - -

V .œ œ œ œ
so

œ œ œ
wol

œ –
be hut,

.œ œ œ
gibt uns den

œ œ œ œ –
an dern liech ten

Hemiole

›
schein.]- - -

Notenbeispiel 7.4: Ende des Liedes Im Maien gut mit Hemiolenbildung



152   Nicole Schwindt

„langen Kadenzen“46 und illustriert wiederum die Zwitterstellung der komposito-
rischen Ansätze. 

In melodischer Hinsicht bieten die Tenores bei aller Modellhaftigkeit eine 
gewisse Bandbreite, was das Ausmaß und den diversifizierten Umgang mit 
melismatischer und syllabischer Konzeption, mit modaler Abwechslung und den 
Ansprüchen an die diastematische Linienführung angeht. Zwar tragen sie alle-
samt den typischen Charakter eines sangbaren Lied-Tenors, sind aber teilweise 
von vornherein auf Mehrstimmigkeit hin angelegt, was aus den gelegentlichen  
Diskant-Klauseln hervorgeht (siehe Tabelle 7.3 im Anhang S. 159–161) und wie im 
Fall der Ockeghem-Entlehnung (Nr.  48) auch auf französische Herkunft deuten 
kann. Auffällig ist der vielfache Rückgriff auf die typischen Melodieformeln des 
fünfzehnten Jahrhunderts. Nur wenige Tenores kommen ganz ohne sie aus (siehe 
Tabelle 7.3 im Anhang und Notenbeispiel 7.5). Allgegenwärtig sind insbesondere 
die als ‚englische Formel‘ zu bezeichnende wellenförmige, aus Dreiklängen abge-
leitete Floskel am Phrasenabschluss, die mutmaßlich aus englischer Musik über 
Frankreich in den deutschsprachigen Bereich importiert wurde47 und bereits das 
Lochamer- und das Schedelsche Liederbuch aus der Jahrhundertmitte dominiert 
sowie das in Analogie ‚burgundische Formel‘ zu nennende Motiv eines rhythmisiert 
abwärts gleitenden Quartgangs, das seine Hochkonjunktur etwas später bei den 
Komponisten des burgundischen Hofes zur Zeit Karls des Kühnen († 1477) erlebte.48 
Diese Formulierungsstereotypen waren zwar zu Beginn des sechzehnten Jahrhun-
derts noch nicht ausgestorben, hatten aber ihre universelle Bedeutung längst ein-
gebüßt. Sie markieren vielmehr unmissverständlich den Stil des letzten Viertels des 
fünfzehnten Jahrhunderts. 

Vom Musikalischen her ist die Handschrift offenbar ein Zeugnis der 1490er 
Jahre, und zwar sowohl aus der Periode, als Isaac noch nicht am Horizont der 
habsburgischen Musik erschienen war, wie aus der Zeit, nach Jahresende 1496, 
als er zu Maximilians Hof gehörte. Für die Einschätzung der historischen Position 
dieses Liedfundus ist es aufschlussreich, sich klarzumachen, dass zwischen 1492 
und 1496 ein Großteil der königlichen Kapelle, nämlich vor allem die deutschen 
Sänger, in Augsburg stationiert war, während der vorwiegend niederländische Teil 
meist mit dem König reiste, trotzdem bisweilen nach Augsburg kam49 und dort gut 

46 Pfisterer (Anm. 31), hier S. 215  f.
47 Zur mutmaßlich englischen Provenienz vgl. Walter H. Kemp: Burgundian Court Song at the Time 
of Binchois. The Anonymous Chansons of El Escorial, MS V.III 24. Oxford 1990, S. 20–27.
48 Vgl. Nicole Schwindt: Die burgundische Formel. In: „L’esprit français“ und die Musik Europas. 
Entstehung, Einfluss und Grenzen einer ästhetischen Doktrin. Festschrift für Herbert Schneider. Hg. 
von Michelle Biget-Mainfroy, Rainer Schmusch. Hildesheim 2007, S. 149–166.
49 Schwindt (Anm. 33), S. 168  f., 203 und 205.



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   153

und gerne Chansons, auch solche von Ockeghem, hinterlassen konnte. Der mehr-
jährige unfreiwillige Aufenthalt der Kapellmitglieder fand unter äußerst prekären 
finanziellen Verhältnissen statt, gelegentlich halfen die Fugger mit der Begleichung 
wenigstens der Wirtskosten aus, aber an einen regelmäßigen Sold für die Musiker 
war nicht zu denken. Einnahmen aus diversen praktischen, komponierenden und 
pädagogischen Leistungen, die sie für die Bürgerschaft erbrachten, kann man daher 
mit Fug und Recht annehmen. Beispielsweise nutzte das im Januar 1498 getraute 
Ehepaar Jakob Fugger und Sibylla Artzt für sein Hochzeitsbild als Requisit in der 
Hand der Braut ein Lied Paul Hofhaimers, das quellenmäßig erstmals im Öglin-
Liederbuch von 1512 greifbare Herzliebstes Bild, das Hofhaimer wohl anlässlich 
der Eheschließung verfasst hat und das deshalb als aussagekräftiges Attribut im 
Doppelporträt zitiert werden konnte.50 Aus derartigen dokumentierbaren Splittern 
lässt sich erschließen, dass die in Augsburg in den 1490er Jahren lebenden Musiker 
mit dem Patriziat und dem kunstbeflissenen Bürgertum in Kontakt standen und für 
sie auch Lieder schrieben.

50 Ebd., S. 144 und 198  f.

V C ›
[O
[noch

Nr. 6: O all mein Freud

w w
all

hofft
mein
mein

burgundische Formel.w œ œ
frewd,
trost

w w
send
ich

›
gantz
werd

w w ›
ver
er

›
letzt,
getzt,

-
-

V ∑ w
durch
durch

w w
den
weil

ab
vnd

w w
schaid
Zeit

vff
der

›
lie
wi

englische Formel (Quarte)

w w ›
ber
der

›
art
fart,

∑ w
mich

w w
Reg Zu...]- -

- -

V c w Ó ˙
[...ein,
...dein,

Zu

Nr. 21: Es ist an dem

˙ ˙ w
letz er getz,

˙ ˙ ˙ ˙
mein hertz

englische Formel (Quinte)˙ ˙ w
mit

w Ó ˙
schertz, als

˙ ˙ ˙ ˙
du wol waist,

w w
da rumb

˙ ˙ w
ich

w Ó ˙
laist, dir...]- -

Notenbeispiel 7.5: Melodische Formeln in O all mein Freud und Es ist an dem



154   Nicole Schwindt

3 �Die Texte
Worauf konnte sich ein Liedautor im Augsburg der 1490er Jahre stützen? Bekannte, 
allgemein kursierende Tenores gehörten sicher dazu, die drei genannten Fälle 
werden nicht die einzigen sein. Daneben wurden zweifellos neue Tenores erson-
nen, die die Grundlage von Liedsätzen darstellten. Welche Texte standen dafür zur 
Verfügung? Grundsätzlich stammen die in Zürich G 438 mit einer Tenormelodie 
versehenen Gedichte – unabhängig davon, in welcher Reihenfolge die jeweiligen 
Bestandteile Worte und Töne entstanden sind  – aus jener Kategorie, die man 
früher ‚Hofweise‘ nannte. Es sind dreistrophig dimensionierte Anlagen, die Reim-
struktur der Strophen folgt fast immer der Kanzonenform,51 versmetrisch domi-
nieren Viertakter, sehr oft mit zwei oder drei binnenreimenden Halbversen. Regel-
mäßige Alternation ist nicht immer das primäre Ziel, Schlag- oder übergehende 
Reime52 sowie antiquierte Kornreime als Strophenabschlussreime53 kommen nur 
ausnahmsweise vor, desgleichen Enjambements.54 Akrosticha spielen noch keine 
Rolle, dafür aber verschiedentlich Refrains.55 Auch ist die Lexik  – ähnlich den 
melodisch-rhythmischen Formeln der Tenores – von großer Stereotypie geprägt, 
wenngleich mit manchem französischen Lehnwort oder gesuchten botanischen 
Begriff aufpoliert.56 Der Textstatus ist des Öfteren rudimentär, die Texte wurden 
keiner redaktionellen Überprüfung unterzogen und warten daher mit zahlreichen 
‚Ungereimtheiten‘ wie überzähligen oder fehlenden Silben, Wörtern und Zeilen 
auf,57 auch stark unreine Reime kommen vor.58

51 Aus unbekannten Gründen verzichtet Bernhard Rem im Züricher Manuskript generell darauf, 
in den Noten nach dem ersten Stollen ein Wiederholungszeichen zu setzen.
52 Dein Lieb für alles (Nr. 11).
53 Es ist an dem (Nr. 21), Entzündet ist das Herze mein (Nr. 38).
54 Zum Beispiel in Kein größer Pein (Nr. 27), dessen Anfangsstrophe fehlt, beginnt der Abgesang 
jeweils mit Enjambements (Vil werdes weib / mein Zeit vertreib, Jch [–] dein bleib / Ewig bis an mein 
ende; du machst mir Laid / so ich mich schaid, vff dirre Haid / hastu mich hin gepunden).
55 Es ist gar gut (Nr. 7), Die Lieb die bind (Nr. 8), Ohn alles End (Nr. 18), variierter Refrain: Ohn dich 
kann ich (Nr. 19, nur erste Hälfte der Schlusszeile), Berat und hilf (Nr. 25), O Margara Frucht (Nr. 34), 
Wo ich hin schau (Nr. 42), Mord über Mord (Nr. 46).
56 Camys und melancholey (Nr. 5), Refir (Nr. 6), Polayen (Nr. 18), schantz (Nr. 21), margara frucht 
(Nr. 34), mord/morden (Nr. 46), amey (Nr. 38, 47).
57 Beispielsweise in O all mein Freud (Nr. 6) das leicht zu vervollständigende ich: Wiewol mein 
wesen dort muß sein,  / des acht [–] nit gen deiner trew /. In Es ist nit lang (Nr. 28), dessen Reim-
ordnung in den Strophen nicht ganz kongruent ist, gibt es im Abgesang der Mittelstrophe einen 
Textverlust von sechs Hebungen. Senkungsspaltung begegnet schon sogleich in der ersten Zeile 
von Es ist an dem (Nr. 21): das ich musß von dir (das ích musß von dír das oder das ich músß von dír).
58 Beides etwa in Es ist gar gut (Nr. 7). Die Schlussstrophe von Gar ungern wollt ich (Nr. 22) weist 
eine überzählige Halbzeile auf.



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   155

Thematisch geht es um Liebe, und zwar wird sie ganz überwiegend in reflexi-
ver Weise behandelt, von der das meist abstrakte Vokabular geprägt ist. Was das 
zugrundeliegende Liebeskonzept angeht, lassen sich die Liedtexte des Züricher 
Manuskripts sinnvoll in das von Bernd Prätorius aufgestellte Evolutionsmodell 
einordnen, was es erlaubt, die Entwicklungsstufe der Dichtung einzukreisen.59 In 
seiner Taxonomie konfrontiert Prätorius die Phase der Liebeslieder im Liederbuch 
der Clara Hätzlerin (also aus der Zeit um 1470) mit denen der Liederdruck-Lieder 
(also Öglin, Schöffer, Arnt von Aich in den 1510er Jahren). Er charakterisiert die 
frühere Periode als „standesethische Verpflichtungshaltung“,60 die spätere als 
„situative Bewältigungshaltung“.61 Geht es bei ersterer um die unhinterfragte All-
macht der Liebe, an der sich beide Liebende abarbeiten (der Mann – Fährnissen 
zum Trotz – durch beständiges Dienen, die Frau durch eine ebenbürtige Leistung 
wie Treue), so steht beim Liederdruck-Lied das Bekenntnis zur Liebe im Zentrum. 
Im Hätzlerin-Typ sind die Gedichte prozesshaft angelegt, im Öglin-Typ stationär. 
Die Züricher Texte, die Prätorius für seine Analysen natürlich nicht zur Kenntnis 
nehmen konnte, scheinen genau diesen Übergang zu vollziehen. Das soll abschlie-
ßend an einem Lied demonstriert werden, wobei die Wahl auf ein Lied fiel, das 
in poetischer Hinsicht nicht als Perle der Sammlung gelten kann, aber durch die 
tempus perfectum-Mensur gewährleistet, aus der älteren Schicht zu stammen.62

1 O weibes nam, du edler stam,
dein Lob stet vngemessen,
Lob ich dein Zucht, du edle frucht,
mein hertz hastu besessen,

� 5 Blick vnd glimpff vnd allen schimpff,
hab ich dir Zugeaigent,
darumb hertz Lieb, halt vest dein Rinck,
vnd thu ⟨du⟩ dich Zu mir Naÿgen,

In der Eingangsstrophe wird die Minnewürdigkeit der Frau festgestellt, ihre 
Abstammung, ihre Erziehung und Verhaltensweise sind vorbildlich. Die Liebe (als 
bezwingende, allmächtige Kraft) wird konstatiert, der Verstehenshintergrund ist 

59 Bernd Prätorius: „Liebe hat es so befohlen“. Die Liebe im Lied der frühen Neuzeit. Köln 2004 
(Europäische Kulturstudien 16); vgl. die positive Rezension des Inhalts von Dieter Martin. In: PBB 
128 (2008), S. 370–372.
60 Ebd., Erste Kapitelüberschrift (S. 22).
61 Ebd., Zweite Kapitelüberschrift (S. 63).
62 Ich transkribiere nach der Handschrift fol. 437v–438r, wobei ich die Graphie leicht normalisiere, 
Schaft-s durch rundes s ersetze, eine moderne Interpunktion einführe und metrische Unregelmä
ßigkeiten kenntlich mache.



156   Nicole Schwindt

gegeben. Das muss vorerst nicht begründet werden, es reicht, die Metapher des 
widerstandslos erfassten Herzens zu erwähnen. Der Abgesang resümiert die lie-
bende Konsequenz des Mannes, und er fordert die Frau auf, das offenbar bereits 
bestehende Einverständnis, das sich schon in einem Geschenk, einem Ring, mate-
rialisiert hat, fortzusetzen. 

2 Trost vber trost gibt mir dein gunst,
mit statem [–] anplicken,
So mir erscheint dein Roter mund,
So ist mein hertz erquicket,

� 5 †der Sunnen gleich billich nach ich,†
der klaffer möcht mich mercken*, * beobachten
Wann ich gedenckh gantz stät an dich,
so wirt die Lieb gestercket,

Die Liebeswirkung wird in concreto nachgereicht: Blicke und der rote Mund ini-
tiieren vollkommen legitime Liebesfreude. Die Gefährdung von außen (durch den 
klaffer) besteht zwar, doch der Mann widersteht ihr, indem er am Dienst unbeirrbar 
festhält. Der Begriff des Dienens erscheint nicht, aber das Tun des Mannes, das 
Denken, kräftigt die Liebe. 

3 Darumb zart fraw halt [–] dein wenck*, * Zweifel
vnd thu mich zu dir schliessen,
so pleib ich stet on all gedenck,
Vnd Laß dich des geniessen*, * und lasse dich den Nutzen davon haben

� 5 dein kuß vnd blück, hat mich verzuckt,
mit dir waÿß ich nit schympffen*, * kann ich nicht spaßen
allß stette fraw, halt vest dein trew,
Jch Thu mich Zu dir glympffen*, * angemessen verhalten

Es folgt die Leistungsanforderung an die Frau: Sie darf nicht wanken, muss treu 
und standhaft sein, dann bleibt auch er es, dann bleibt es bei einer ernsthaften 
Beziehung und dann verhält er sich angemessen.

Die Konditionen für ein gelingendes Liebesverhältnis werden klar ausgespro-
chen und die antizipierten Abläufe in Konsekutivsätzen artikuliert: wenn – dann. 
Wenn er dient und sie treu ist, dann ist Freude, d.  h. Erlösung aus der Liebesnot, 
in die ihn sein wehrlos ausgeliefertes Herz gebracht hat, gewährleistet. Es wird ein 
Weg abgeschritten, der zwar für den Moment noch imaginär ist, aber real werden 
kann. Das ist der Unterschied zum späteren Typus der Liederdruck-Texte, in denen 
das Sprecher-Ich in seiner Situation verbleibt. Zwar werden dort auch Appelle an 
die Frau gerichtet, treu zu sein, aber sie sind seltener und werden nicht als Bedin-
gung für den Prozess der Liebe formuliert. Die Liebe ist eher ein Zustand, in dem 
der Liebende verharrt, indem er statische Bekenntnisformeln wiederholt. Diesem 



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   157

Kreisen in sich selbst sekundiert auf formaler Ebene in manchen späteren Liedern 
die neue Mode des Strophenrefrains, der im Züricher Manuskript noch rar ist und 
nie bei Tenores in perfekter Mensur vorkommt. Die Texte der Züricher Sammlung 
stehen hingegen in vielen Fällen, vor allem bei den Liedern in konservativen undi-
minuierten Mensuren, den Pendants im notenlosen Liederbuch der Clara Hätzlerin 
näher. Das dürfte kaum verwundern, denn das war die Tradition, in der Liederdich-
ter in Augsburg standen. 

Wer diese rimatores waren, muss spekulativ bleiben. Der Bezug des Autors zur 
höchsten politischen Ebene spricht möglicherweise aus dem Beginn eines Liedes. 
Wenn es in Nr. 29 O schönes Weib heißt dein werder Leib ist mir nit fail vmbs kaysers 
gut, so stellt der Sprecher einen Vergleich an, der zwar als gemeingebräuchliche 
Überbietungsmetapher denkbar wäre: Er sei noch nicht einmal im Tausch gegen 
den Besitz des bzw. irgendeines Kaisers gewillt, auf die Frau zu verzichten. Das 
Bild könnte aber auch der konkreten Assoziation eines höfischen Favoriten ent-
springen, so dass des Kaisers Gut jene Güter und Verschreibungen meint, die der 
betreffende Amtsinhaber, Rat oder sonstige Begünstigte von Kaiser Friedrich III. 
(also vor 1493) erhalten hat und nun seine finanzielle Existenzgrundlage bildete. 
Aus der maximilianischen Zeit ist eine derartige Personalunion aus Lieddichter und 
hochrangigem Protegé bekannt.63 Dass die Autoren selbst oder ihre Auftraggeber 
im privilegierten sozialen Umfeld von Berittenen zu verorten sind, verraten zudem 
gelegentliche Formulierungen, etwa heißt es sogleich im ersten (unvollständigen) 
Lied Mein hab mich lieb (Nr. 1) in der zweiten Strophe: Jn alle weit, wo ich hin reit, 
vergisß nit mein. Ähnlich lautet der Beginn von Wo ich hin reit im Lande weit (Nr. 33) 
bzw. Ich bin ein armer Reiterknab (Nr. 41). 

*

Als materielle Quelle ist das in den 1520er Jahren angefertigte Manuskript Zürich 
G 438 ein Zeugnis antiquarischer Interessen mutmaßlich stadtbürgerlicher gebilde-
ter Kreise in Augsburg. Es ist – derzeit noch – nicht möglich, mit konkreten Namen 
aufzuwarten, doch ist das weite Umfeld Konrad Peutingers für Antiquarianismus-
Programme prädestiniert. Das kollektive Gedächtnis für klingende Musik war zwar 
vorerst noch nicht Teil der historischen Interessen der (auch Augsburger) Humanis-
ten, die sich nicht nur für Zeugnisse der Antike, sondern auch des Mittelalters inte-
ressierten,64 doch bahnte sich im sechzehnten Jahrhundert insgesamt eine Entwick-

63 Schwindt (Anm. 33), S. 239–243.
64 Uta Goerlitz: „…sine aliquo verborum splendore…“. Zur Genese frühneuzeitlicher Mittelalter-
Rezeption im Kontext humanistischer Antike-Transformation: Konrad Peutinger und Kaiser Maxi-



158   Nicole Schwindt

lung an, die dem Erhalten und Reproduzieren älteren Schrifttums unter der Rubrik 
des archivum bzw. antiquarium65 eine größere Rolle beimaß und dabei nicht unbe-
dingt philologische Akkuratesse verfolgte.66 Bernhard Rem und sein Kompagnon 
müssen über ein Vierteljahrhundert nach den ersten Niederschriften der Lieder 
der 1490er Jahre Zugang zu diesen vor Ort lagernden Wort- und Notentexten erhal-
ten und sie aus freien Stücken, auf Anregung oder per Anweisung kopiert haben. 
Insofern demonstriert dieser Akt ein kleines Stück Augsburger Geistesgeschichte 
des sechzehnten Jahrhunderts, die erkennen lässt, dass Musik aus der antiquarisch 
motivierten Interessiertheit nicht prinzipiell ausgeschlossen blieb. 

Darüber hinaus gibt uns der Inhalt der Quelle Material an die Hand, mit der 
liedgeschichtlich die musikalische Brücke zwischen Glogau und Öglin am Horizont 
sichtbar wird, leider nur in Form der Tenorstimmen. Der Literaturwissenschaft 
sollte das Korpus willkommen sein, um den Übergang der Lieddichtung vom ein-
stimmig gesungenen oder gelesenen, jedenfalls notenlos überlieferten Liebeslied 
des Hätzlerin-Typus zu den polyphon determinierten Liedern des sechzehnten 
Jahrhunderts studieren zu können. 

Anhang
Tab. 7.1: Gesamtumfänge der drei Liedhandschriften Bernhard Rems

Wien 18810 ~ 1524 … 31 Lieder 
30 sonstige Stücke

~ 1533 19 Lieder 
7 sonstige Stücke

München 328–331 vor 1527 119 Lieder 
26 sonstige Stücke

Zürich G 438 ~ 1524–1527 48 Lieder

milian I. In: Historiographie des Humanismus. Literarische Verfahren, soziale Praxis, geschichtliche 
Räume. Hg. von Johannes Helmrath, Albert Schirrmeister, Stefan Schlelein. Berlin 2013 (Transfor-
mationen der Antike 12), S. 85–110.
65 Siehe Guido Panciroli: De magistratibus municipalibus et corporibus libellus, Genf 1623 (1. Aufl. 
1593), S. 17  f.
66 Vgl. Jan Marco Sawilla: Vom Ding zum Denkmal. Überlegungen zur Entfaltung des frühneu-
zeitlichen Antiquarianismus. In: Europäische Geschichtskulturen um 1700 zwischen Gelehrsam-
keit, Politik und Konfession. Hg. von Thomas Wallnig u.  a. Berlin 2012, S. 405–446, hier S. 429  f.



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   159

Ta
b.

 7.
3:

 In
ha

lt 
de

s f
ra

gm
en

ta
ris

ch
en

 M
an

us
kr

ip
ts

 Z
ür

ich
, Z

en
tra

lb
ib

lio
th

ek
, G

 4
38

N
r.

fo
l.

no
rm

al
is

ie
rt

es
 

Te
xt

in
ci

pi
t

St
ro

ph
en

M
en

su
r

Am
bi

tu
s

Fi
na

lis
M

od
us

Vo
r- 

ze
ic

he
n

Di
sk

an
t-

kl
au

se
l(n

)
bu

rg
un

-
di

sc
he

 
Fo

rm
el

(n
)

en
gl

is
ch

e 
Fo

rm
el

(n
) 

Qu
ar

te

en
gl

is
ch

e 
Fo

rm
el

(n
) 

Qu
in

te

1
[3

93
v]

–3
94

r
M

ei
n 

ha
b 

m
ich

 lie
b 

(In
de

x)
2–

3

2
39

4v
–3

95
r

Ac
h 

Gl
üc

k n
un

 w
en

d
1–

2
XX [re

ct
e 

 ]
d–

f‘
d

I
✓
 

✓

3
39

5v
–3

96
r

Es
 lie

be
t s

eh
r

1


g–
a‘

g
VI

I
✓

✓

4
39

6v
–3

97
r

De
r S

om
m

er
 ko

m
m

t
1–

3


a–
a‘

d‘
II

✓
✓

✓

5
39

7v
–3

98
r

He
rz

lie
bs

te
 m

ei
n

1–
3


c–

d‘
f

VI


✓
✓

6
39

8v
–3

99
r

O 
al

l m
ei

n 
Fr

eu
d

1–
3


g–

f‘
g

VI
I

✓
✓

7
39

9v
–4

00
r

Es
 is

t g
ar

 g
ut

1–
3


d-

e‘
g

VI
I/V

III
✓

✓
✓

8
40

0v
–4

01
r

Di
e 

Lie
b 

di
e 

bi
nd

1–
3


g–

a‘
c‘

VI
-tr

✓

9
40

1v
–4

02
r

An
 e

in
es

 za
rte

n 
W

ei
be

s G
üt

1–
3


d–

f‘
d

I
✓

✓

10
40

2v
–4

03
r

W
ei

ch
 u

m
1–

3


d–
d‘

g
II-

tr


✓

11
40

3v
–4

04
r

De
in

 Li
eb

 fü
r a

lle
s

1–
3


c–

d‘
g

VI
II

✓
✓

12
40

4v
–4

05
r

De
r M

ai
en

 g
ut

1–
3


d–

e‘
a

II
✓

✓

13
40

5v
–4

06
r

Du
 g

ol
de

s G


c–
f‘

c‘
VI

-tr
(✓

)

14
40

6v
–4

07
r

De
s K

la
ffe

rs
 S

itt
1–

3


A–
d‘

d
I

✓
✓

15
40

7v
–4

08
r

In
 Z

we
ife

ls 
Flu

t
1–

3


c–
g‘

f
V/

VI


✓
✓



160   Nicole Schwindt

N
r.

fo
l.

no
rm

al
is

ie
rt

es
 

Te
xt

in
ci

pi
t

St
ro

ph
en

M
en

su
r

Am
bi

tu
s

Fi
na

lis
M

od
us

Vo
r- 

ze
ic

he
n

Di
sk

an
t-

kl
au

se
l(n

)
bu

rg
un

-
di

sc
he

 
Fo

rm
el

(n
)

en
gl

is
ch

e 
Fo

rm
el

(n
) 

Qu
ar

te

en
gl

is
ch

e 
Fo

rm
el

(n
) 

Qu
in

te

16
40

8v
–4

09
r

Le
id

 ic
h 

je
tz

t P
ei

n
1–

3


d–
f‘

a
I

✓
✓

✓

17
40

9v
–4

10
r

Ic
h 

ar
m

er
 B

är
1–

3


d–
d‘

g
VI

II
✓

✓
✓

18
41

0v
–4

11
r

Oh
n 

al
le

s E
nd

1–
3


c–

d‘
f

VI


19
41

1v
–4

12
r

Oh
n 

di
ch

 ka
nn

 ic
h

1–
3


g–

b‘
d‘

II


✓

20
41

2v
–4

13
r

De
in

 a
lle

in
 u

nd
 n

ie
m

an
ds

 m
eh

r
1–

3


c–
d‘

d
I


✓

21
41

3v
–4

14
r

Es
 is

t a
n 

de
m

1–
3


e–

g‘
a

III
✓

22
41

4v
–4

15
r

Ga
r u

ng
er

n 
wo

llt
 ic

h
1–

3


f–
a‘

f
V


✓

23
41

5v
–4

16
r

W
o 

Un
fa

lls
 Z

ie
l

1–
3


f–

g‘
f

V


✓
✓

24
41

6v
–4

17
r

Ac
h 

Go
tt 

wi
e 

ha
rt

1–
3


c–

d‘
d

I
✓

✓

25
41

7v
–4

18
r

Be
ra

t u
nd

 h
ilf

1–
3


d–

f‘
g

II-
tr


✓

✓
✓

26
41

8v
–[

41
9r

]
O 

wo
lg

em
ut

XX
d–

e‘
d

I
✓

27
[4

19
v]

–4
20

r
Ke

in
 g

rö
ße

r P
ei

n 
(In

de
x)

2–
3

28
42

0v
–4

21
r

Es
 is

t n
it 

la
ng

1–
3


d–

f‘
a

I
✓

✓

29
42

1v
–4

22
r

O 
sc

hö
ne

s W
ei

b
1–

2


d–
d‘

g
II-

tr


✓
 

(K
ol

or
)

✓

30
42

2v
–4

23
r

Be
id

 W
un

n 
un

d 
Fr

eu
d

1–
3


c–

d‘
a

I
✓

31
42

3v
–[

42
4r

]
O 

da
ss

 n
it 

sc
hn

ei
bt


d–

d‘
g

II-
tr


✓

✓

Ta
b.

 7.
3 

(fo
rtg

es
et

zt
)



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   161

N
r.

fo
l.

no
rm

al
is

ie
rt

es
 

Te
xt

in
ci

pi
t

St
ro

ph
en

M
en

su
r

Am
bi

tu
s

Fi
na

lis
M

od
us

Vo
r- 

ze
ic

he
n

Di
sk

an
t-

kl
au

se
l(n

)
bu

rg
un

-
di

sc
he

 
Fo

rm
el

(n
)

en
gl

is
ch

e 
Fo

rm
el

(n
) 

Qu
ar

te

en
gl

is
ch

e 
Fo

rm
el

(n
) 

Qu
in

te

32
[4

24
v]

–4
25

r
O 

re
in

e 
Fr

uc
ht

 (I
nd

ex
)

2–
3

33
42

5v
–4

26
r

W
o 

ich
 h

in
 re

it
1–

3
XX

d–
e‘

g
VI

II
✓

34
42

6v
–4

27
r

O 
M

ar
ga

ra
 Fr

uc
ht

1–
3


d–

f‘
a

I

35
42

7v
–4

28
r

Ic
h 

fre
u 

m
ich

 d
ei

ne
r G

üt
e

1–
3

XX
d–

f‘
g

II-
tr


✓

36
42

8v
–4

29
r

A 
pl

ac
itu

m
 si

ng
en


d–

e‘
g

II-
tr



37
42

9v
–4

30
r

M
ich

 zw
an

g 
ei

n 
Ze

it
1–

3


c–
e‘

a
III

38
43

0v
–4

31
r

En
tz

ün
de

t i
st

 d
as

 H
er

ze
 m

ei
n

1–
3

XX
d–

c‘
g

II-
tr


✓

✓

39
43

1v
–4

32
r

W
ei

ch
, U

nm
ut

, w
ei

ch
1–

2


d–
e‘

a
I

✓
✓

40
43

2v
-4

33
r

Ha
lt,

 Fr
au

, d
ei

n 
Tr

eu
1–

2


e–
f‘

e
III

✓
✓

41
43

3v
–4

34
r 

Ic
h 

bi
n 

ei
n 

ar
m

er
 R

ei
te

rk
na

b


c–
d‘

f
VI


✓

42
43

4v
–4

35
r

W
o 

ich
 h

in
 sc

ha
u

1–
3


d–

f‘
f

V


✓

43
43

5v
–4

36
r

In
 Li

eb
 u

nd
 Le

id
1–

3
XX

c–
d‘

f
VI


(✓

)
✓

44
43

6v
–4

37
r

O 
Gl

üc
k, 

wi
e 

la
ng


d–

e‘
g

II-
tr



45
43

7v
–4

38
r

O 
W

ei
be

s N
am

1–
3

XX
d–

d‘
g

II-
tr


✓

✓

46
43

8v
–4

39
r

M
or

d 
üb

er
 M

or
d

1–
3


d–

f‘
g

II-
tr


✓

✓

47
43

9v
–4

40
r

M
ei

n 
He

rz
 m

it 
Sc

he
rz

1–
3


f–

g‘
f

V


✓

48
44

0v
–4

41
r

Ac
h 

Sc
he

id
en

s G
ru

nd
1–

3


c–
f‘

g
II-

tr


✓
✓



162   Nicole Schwindt

Abb. 7.1 a/b: Zwei Versionen des Ochsenkopf-Wasserzeichens in Zürich G 438. a) fol. 396, b) fol. 440 
(mit freundlicher Genehmigung der Zentralbibliothek Zürich)



Augsburger Lieder zwischen der Hätzlerin und Öglin   163

Abb. 7.2 a/b: Vergleich des Tenors von Mord über Mord mit der textlosen Fassung im Glogauer 
Liederbuch
a) N.N.: [Bruchstück eines Liederbuches]. [S.l.], [15--]. Zentralbibliothek Zürich, Ms. G 438,  
https://doi.org/10.7891/e-manuscripta-19656 / Public Domain Mark, fol. 438v 
b) Śpiewnik głogowski. Biblioteka Jagiellońska, Berol. Mus. ms. 40098,  
https://jbc.bj.uj.edu.pl/publication/295704 / Public Domain, Tenor, fol. kvv

https://doi.org/10.7891/e-manuscripta-19656
https://jbc.bj.uj.edu.pl/publication/295704




 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-008

Stefan Rosmer
Das Liederbuch des Johannes Heer und 
seine deutschsprachigen Liebeslieder. 
Zum Stellenwert einer bekannten, doch 
wenig beachteten Handschrift für die 
Liedgeschichte
Das deutschsprachige Lied des fünfzehnten und des sechzehnten Jahrhunderts ist 
in den letzten zwanzig Jahren ein intensiv bearbeiteter Gegenstand geworden. Vor 
allem die Musik- aber auch die Literaturwissenschaft haben neue Beschreibungs- 
und Interpretationskategorien entwickelt, Quellenbestände wurden neu bzw. tiefer 
erschlossen oder ediert. Gleichwohl sind viele Handschriften und Drucke noch 
kaum bearbeitet, nicht ediert oder nur in veralteten Editionen zugänglich. Daneben 
gibt es aber auch Quellen, die gut erschlossen sind und dennoch selten das Interesse 
der Forschung weckten. Der Codex 462 der Stiftsbibliothek St. Gallen1 ist eine 
solche, seit langem bekannte und seit über fünfzig Jahren edierte,2 in Germanis-
tik und Musikwissenschaft gleichwohl selten berücksichtigte Quelle. Das Interesse 
von Musikerinnen und Musikern hat die Handschrift dagegen öfter geweckt, wie 
vier Einspielungen einer Auswahl von Stücken in den letzten 50 Jahren zeigen.3

Die Handschrift wurde von Johannes Heer angelegt. Heer war im zweiten 
Viertel des sechzehnten Jahrhunderts in Glarus als Geistlicher tätig. Der größere 
oder größte Teil seines Liederbüchleins entstand im zweiten Jahrzehnt des sech-
zehnten Jahrhunderts während seiner Studienzeit in Paris. Die Handschrift enthält 

1 Digitalisat: https://www.e-codices.ch/de/list/one/csg/0462 (20.03.2024); wissenschaftliche Beschrei-
bung: Beat Matthias von Scarpatetti: Die Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen. Band 2, 
Abt. III/2: Codices 450–546: Liturgica, Libri precum, deutsche Gebetbücher, Spiritualia, Musikhand-
schriften 9.–16. Jahrhundert. Wiesbaden 2008, S. 39–42; Schwarz-Weiß-Faksimile: Das Liederbuch 
des Johannes Herr [sic] von Glarus. Stuttgart 1998 (Faksimile-Edition Rara 7).
2 Das Liederbuch des Johannes Heer von Glarus. Ein Musikheft aus der Zeit des Humanismus 
(Codex 462 der Stiftsbibliothek St. Gallen). Hg. von Arnold Geering, Hans Trümpy. Basel 1967 
(Schweizerische Musikdenkmäler 5).
3 Johannes Heer et Le Chansonnier de Paris. Huelgas Ensemble, Paul Van Nevel. LP. Belgien: Alpha 
(34) 1977; Liederbuch des Johannes Heer 1510. Codex 462 der Stiftsbibliothek St. Gallen. Ensemble 
Musikalisch Kurtzweil. CD. [ohne Ort, ohne Verlag] 1991; Aus dem Liederbuch des Johannes Heer 
von Glarus (1489–1553). Ensemble Ludwig Senfl, Michel Piguet. CD. Zürich: Migros-Genossenschafts-
Bund 1994 (Musikszene Schweiz); Johannes Heer Song Book Cod. St. Gallen 462. Tetraktys, Zsuzsi 
Tóth, Baptiste Romain u.  a. CD. Niederlande: Olive Music 2013/ohne Ort: Etcetera 2013.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-008
https://www.e-codices.ch/de/list/one/csg/0462


166   Stefan Rosmer

deutsche und französische weltliche Lieder, zumeist vierstimmig und einige drei-
stimmig, daneben finden sich geistliche Kompositionen mit lateinischen und deut-
schen Texten sowie textlose bzw. nur mit Textmarken versehene Stücke. Neben 
den 88 Liedern und Musikstücken sind weitere Texte eingetragen, die Herausgeber 
des Liederbuchs des Johannes Heer von Glarus, Arnold Geering und Hans Trümpy, 
zählen insgesamt 98 Texteinträge.4 Es handelt sich um Zitate oder Paraphrasen 
antiker römischer Literatur, zeitgenössischer humanistischer Autoren, aus der 
Bibel und von Kirchenvätern, drei französische Einträge (von den Herausgebern 
nicht mitgezählt) und zwei griechische Einträge5. Die zahlreichen Zitate geben der 
Handschrift einen humanistischen Anstrich. 

Dass die Handschrift wenig Beachtung in der Forschung gefunden hat, wirft 
zunächst die Frage auf, aus welchen bisherigen Fragestellungen und Forschungs-
perspektiven dies resultiert und unter welchen Aspekten sie untersucht wurde. Der 
Überblick über die spärliche Forschung zur Handschrift zeigt auf, dass sie bisher 
schlicht nicht als Quelle wahrgenommen wurde, die spezifische Informationen zu 
wesentlichen Bereichen der Liedgeschichte bietet (1). Daran anschließend werden 
drei Fragestellungen entwickelt, für die die Handschrift eine relevante Quelle dar-
stellt: Die Liedpflege musikalisch gut ausgebildeter Liebhaber, die Textgeschichte 
des deutschen Liebeslieds und das Verhältnis von Humanismus und volkssprachiger 
Liedkunst. Dies erfordert auch einen Überblick über die jüngere Liedforschung, ihrer 
Ergebnisse und Lücken (2). Dem folgt ein längerer Exkurs zur Entstehungsgeschichte 
der Handschrift. Er verdeutlicht, dass eine erneute Untersuchung des Codex selbst 
ertragreich wäre und stellt dafür Ansätze bereit. Entgegen der Annahme der Heraus-
geber könnte ein großer Teil des zweiten Abschnitts der Handschrift (ab pag. 104/
Nr. 59) noch in Paris geschrieben sein (3). Um der Frage nachzugehen, welches Profil 
eine Handschrift aus studentischen Liebhaber-Kreisen im Vergleich mit anderen 
Bereichen der Liedpflege aufweist, ist eine Zusammenstellung und Auswertung 
der Konkordanzen zu den deutschsprachigen Liedern notwendig. Sie zeigt auf, 
dass Heer und sein Umkreis Lieder aus verschiedenen musikalischen Zusammen-
hängen bezogen haben und sie teilweise auch weitervermittelten. Dabei zeichnen 
sich in der Überlieferung soziale bzw. ständische Differenzierungen ab. Inwieweit 
solche Unterschiede auch mit verschiedenen Liedtypen/Liedrepertoires korrelieren, 
bedarf weiterer Untersuchung (4). Der abschließende Abschnitt skizziert das litera-
rische Profil der Handschrift, indem die Liedtexte nach Liedtypen sortiert und kurz 
besprochen werden. Dies ermöglicht eine erste, noch grobe Einordnung der Texte 

4 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 178–184.
5 In Griechisch sind auf der Innenseite des vorderen Deckels kompilierte Zitate aus dem Johannes-
evangelium eingetragen, siehe Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 178, A 8), auf pag. 180 
steht τελος [telos] parisiis 1510.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   167

in die Geschichte des deutschsprachigen Liebeslieds, die als Ausgangspunkt sowohl 
für eine weitere Beschäftigung mit den Texten als auch für eine weitere Binnen-
differenzierung der Liedgeschichte zwischen 1400 und 1570 dienen kann (5.). 

1 �Das Interesse an und die Forschung zu Johannes 
Heer und seinem Liederbuch

Die Handschrift war seit den Anfängen der Germanistik bekannt, schon zu Beginn 
des 19.  Jahrhunderts hatte Ildephons Fuchs sie in seiner Biographie des Ägidius 
Tschudi, in dessen Besitz sie nach Heers Tod gekommen war, verzeichnet.6 
Clemens Brentano und Achim von Arnim ließen sich Abschriften schicken, nahmen 
aber keine Lieder in Des Knaben Wunderhorn auf.7 Für die frühe, an der Idee 
des Volkslieds orientierte Germanistik bot die Handschrift wenig Material; Gustav 
Scherrer, der sie in der zweiten Hälfte des 19.  Jahrhunderts katalogisierte8 und 
einige Lieder abdruckte, vermerkt, „der Volksliedchen sind wenige und sehr tri-
viale“9. Im 20.  Jahrhundert fand das Liederbuch in der Musikwissenschaft auf-
grund der Person des Johannes Heer und aus schweizerischem Blickwinkel Auf-
merksamkeit.10 Zu Heer gibt es zwar nur wenige biographische Zeugnisse, diese 

6 Ildephons Fuchs: Egidius Tschudi’s Leben und Schriften nach dessen eigenen Handschriften 
diplomatisch verfasst und mit Urkunden belegt. Erster und zweyter Theil. St. Gallen 1805, 2. Teil, 
S.  171–175 (Nr. 64). Fuchs nahm an, dass die Handschrift von Tschudi geschrieben wurde. Teile 
von Tschudis Nachlass wurden im 18. Jahrhundert von der Stiftsbibliothek St. Gallen erworben, 
darunter auch zwei weitere von Tschudi geschriebene Bände mit Liedern: St. Gallen, Stiftsbibl., 
Cod. 463 und Cod. 464. Vgl. Donald Glenn Loach: Aegidius Tschudi’s Songbook (St. Gall MS 463). 
A Humanistic Document from the Circle of Heinrich Glarean. Phil. Diss. [masch.] University of 
California, Berkeley 1969.
7 Vgl. Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. VIII.
8 Gustav Scherrer: Verzeichniss der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen. Halle 1875, 
S. 152.
9 Gustav Scherer: St. Gallische Handschriften. In Auszügen herausgegeben. St. Gallen 1859; zur 
Hs. S. 47–50, Zitat S. 48. Trotz der anderen Schreibweise handelt es sich um denselben Autor wie 
in Anm. 8; die Schreibung des Familiennamens mit einem oder zwei ‚r‘ schwankte offenbar noch, 
vgl. Heinrich Türler, Marcel Godet, Victor Attinger (Hg.): Historisch-biographisches Lexikon der 
Schweiz. Bd. 6. Neuenburg 1931, S. 163, Nr. 7.
10 Außerdem wurde die Handschrift für Editionen herangezogen, als weiterer Überlieferungs-
zeuge erwähnt oder in Repertorien/Kataloge aufgenommen. Vgl. die Hinweise in Liederbuch des 
Johannes Heer (Anm.  2), S.  VIII; aus jüngerer Zeit z.  B. Das Tenorlied. Mehrstimmige Lieder in 
deutschen Quellen 1450–1580. Bearb. von Norbert Böker-Heil, Harald Heckmann, Ilse Kindermann: 
Bd. 2: Handschriften. Kassel, Basel 1982 (Catalogus Musicus 10), S. 266, Nr. 213; Stephen Self: The Si 



168   Stefan Rosmer

verbinden ihn jedoch mit wichtigen Personen, Ereignissen und Entwicklungen.11 
Heer stammte aus Glarus, und muss um 1488/89 geboren sein. In seiner Kindheit 
war er Chorknabe in Sion.12 Dass er als Kind aus Glarus, das zum Bistum Kon-
stanz gehörte, in eine auswärtige Diözese kam, lässt auf eine musikalische bzw. 
sängerisch-stimmliche Begabung schließen. Beim ‚Zürcher Freischießen‘, das vom 
12. August bis zum 16. September 1504 stattfand, ist ein Hans her, der student vonn 
Glaris als Teilnehmer einer Art Lotterie verzeichnet. In den Listen der Teilnehme-
rinnen und Teilnehmer an diesem ‚Glückshafen‘ findet sich auch ein Ludwig Sennfli 
von Zürich, bei dem es sich wahrscheinlich um den berühmten Sänger, Komponisten 
und Angehörigen der Hofkapelle Maximilians I. handelt.13 1508 urkundet Heer an 

placet Repertoire of 1480–1530. Madison (Wisconsin) 1996 (Recent Researches in the Music of the Re-
naissance 106), S. 88; Stefan Gasch, Sonja Tröster: Ludwig Senfl. A Catalogue Raisonné of the Works 
and Sources [SC]. Bd. 2: Catalogue of the Sources. Turnhout, Tours 2019, S. 36–37. Aus der Germa-
nistik ist nur das Kapitel in Albrecht Classen: Deutsche Liederbücher des 15. und 16. Jahrhunderts. 
Münster 2001 (Volksliedstudien 1), S. 212–227, zu verzeichnen; Classen gibt ein Referat zu Heers 
Biographie und eine Inhaltsübersicht mit knappen Inhaltsangaben zu den deutschen Liedern.
11 Zur Biographie Heers siehe Beat A. Föllmi: Art. Heer, Johannes. In: MGG Online (https://www.
mgg-online.com/mgg/stable/26236 [20.03.2024]) und die Ausführungen in Liederbuch des Johannes 
Heer (Anm. 2), S. VII–VIII (mit Nachweisen). Die folgenden Ausführungen referieren Trümpy und 
Föllmi (dort auch weitere Literatur), weitere Nachweise gebe ich nur bei Ergänzungen oder Prä-
zisierungen.
12 Franciscus Cervinus, wie Heer Geistlicher in Glarus, schreibt in einem Brief an Zwingli, dass 
Heer ihm gegenüber den Kardinal von Sitten öfter (saepius) lobend erwähnt habe und dass Heer 
beim Kardinal Chorknabe gewesen sei (Ioanne Hero tuo [Zwinglis], qui olim eius [des Kardinals] 
choraulis fuit); Huldreich Zwinglis sämtliche Werke. Bearb. von Max Lienhard, hg. von Daniel 
Bolliger. Bd. 7: Briefwechsel 1: 1510–1522. Leipzig 1911 (Corpus Reformatorum 94), Nr. 170, S. 427–434, 
hier S. 431. Dieser Brief datiert auf das Jahr 1521, nicht die Auskunft Heers an Cervinus (so ver-
sehentlich Liederbuch des Johannes Heer [Anm. 2], S. VII). Beim im Brief erwähnten Kardinal muss 
es sich um Matthäus Schiner handeln, Bischof von Sitten seit 1499, Kardinal seit 1511, gestorben 1522; 
vgl. Bernard Truffer: Art. Schiner, Matthäus. In: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), https://
hls-dhs-dss.ch/de/articles/012963/2012-11-20/ (20.03.2024).
13 Hans Her ist im Rodel XXV verzeichnet, Ludwig Sennfli im Rodel XII; beide Faszikel sind nicht 
datierte Abschriften (Der Glückshafenrodel des Freischiessens zu Zürich 1504. Bearb. u. hg. von 
Friedrich Hegi unter Mithilfe von E. Usteri und S. Zuber. Zürich 1942, S. 288, Z. 8 und S. 447, Z. 21). 
Birgit Lodes: Art. Senfl, Ludwig. In: MGG Online. Hg. von Laurenz Lütteken. New York u.  a. 2016  ff. 
(https://www.mgg-online.com/mgg/stable/11577 [20.03.2024]), setzt berechtigterweise hinter die 
Identifizierung des im Glückshafenrodel genannten Sennfli mit dem Komponisten ein kleines 
Fragezeichen. Ein Aufenthalt Senfls in Zürich im Sommer 1504 lässt sich mit der Vermutung, dass 
er sich während des Stimmbruchs ca. 1504–1507 nicht bei der Hofkapelle aufhielt und in Wien 
studierte (ebd.), aber gut vereinbaren. Darüber, ob sich Heer und Senfl bei dem Volksfest trafen und 
ob es zu einem Austausch unter Musikerkollegen kam, lässt sich nur spekulieren. Das Freischießen 
dauerte über einen Monat, es müssen Zehntausende teilgenommen haben (der Glückshafenrodel 
enthält rund 24 000 Namen).

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/26236
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/26236
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/012963/2012-11-20
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/012963/2012-11-20
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/11577


Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   169

der Pariser Universität, wo er die Artes und danach Theologie studierte. Er ist damit 
der erste Glarner, der als Student in Paris bezeugt ist.14 Die genaue Dauer seines 
Aufenthalts in Paris lässt sich nicht ermitteln, spätestens 1518 lebte er wieder in 
Glarus. Dort stand er als Geistlicher in Kontakt zu einflussreichen Personen, die aus 
Glarus stammten oder dort länger tätig waren: Glarean (Heinrich Loriti), Ägidius 
Tschudi und Huldrych Zwingli. Auch nach seinem Übertritt zum reformierten 
Bekenntnis im Jahr 1529 pflegte er die Kontakte zu katholisch gebliebenen Freun-
den und wirkte weiterhin als Sänger bei den katholischen Gottesdiensten mit.15 Im 
Mai 1553 wird Heer als verstorben erwähnt. 

Johannes Heer tritt so als eine interessante  – oder sogar sympathische16  – 
Nebenfigur der Geschichte von Reformation und Humanismus in der alten Eid-
genossenschaft in Erscheinung. Sein Liederbuch wurde als Dokument nationaler 
und regionaler (Musik-)Geschichte in den Schweizerischen Musikdenkmälern ediert 
und die Edition dem Historischen Verein des Kantons Glarus dediziert. Es erscheint 
mit den Worten der Herausgeber als „ebenso liebenswürdiges wie wertvolles“17 
Zeugnis, zugleich wird es auf das spezifische regionale Interesse oder jenes an der 
Person Heers festgelegt. Der regionale bzw. nationale Bezug und das Interesse an 
der Person Heers dürften zwar für das Zustandekommen einiger der Einspielun-
gen mitverantwortlich sein,18 verdecken aber eher den Wert der Handschrift als 
Zeugnis für das Musizieren in deutschsprachigen studentischen Kreisen in Paris zu 

14 Aufgrund eines Bündnisses standen den eidgenössischen Orten zwei Studienplätze pro Ort an 
der Pariser Universität zur Verfügung, die der französische König mit Stipendien finanzierte, vgl. 
dazu J. B. Kälin: Kleinere Mittheilungen. I. Zur Geschichte der Freiplätze der eidg. Orte auf der Uni-
versität zu Paris und der schwyzer. Studenten daselbst. In: Mitteilungen des historischen Vereins 
des Kantons Schwyz 4 (1885), S. 63–69, hier S. 65. Heer ist nach Trümpy im Livre des receveurs de la 
Nation d’Allemagne auf fol. 100v aufgeführt; Trümpy macht diese Angabe aufgrund von Abschriften 
aus dem Livres des receveurs bzw. dem Auctarium Parisiense von P. Staerkle (Hans Trümpy: Glarner 
Studenten im Zeitalter des Humanismus. In: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus 
55 [1952], S. 273–284, hier S. 275 u. S. 278, Nr. 13).
15 Im Ort Glarus wurde das Kirchengebäude von beiden Konfessionen genutzt. Zum konfliktarmen 
Verhältnis zwischen den Konfessionen in den ersten Jahrzehnten der Reformation trug Heers Kollege 
Valentin Tschudi, Pfarrer in Glarus 1522–1555, bei. Vgl. Veronika Feller-Vest: Art. Tschudi, Valen-
tin. In: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/018749/2014-01-07/ 
(20.03.2024); Loach (Anm. 6), S. 9–10. Vgl. weiter Hans Laupper u.  a.: Art. Glarus (Kanton). In: Histori-
sches Lexikon der Schweiz (HLS), https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/007374/2017-05-30/ (20.03.2024), 
hier die Abschnitte 2.3.1.–2.3.2. und 3.4.1–3.4.2.
16 An prominente Stelle, nämlich ans Ende ihrer Ausführungen zu Heers Person, setzen die 
Herausgeber Geering und Trümpy ein Zitat Valentin Tschudis, der zu Heers Tod vermerkte fuit […] 
vir bonus ac pius (Liederbuch des Johannes Heer [Anm. 2], S. VIII).
17 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. VII.
18 Siehe oben Anm. 3. Auch der Umstand, dass es sich um eine weniger bekannte, aber gut edierte 
Quelle handelt, könnte für Einspielungen förderlich gewesen sein.

https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/018749/2014-01-07
https://hls-dhs-dss.ch/de/articles/007374/2017-05-30


170   Stefan Rosmer

Beginn des sechzehnten Jahrhunderts und vielleicht auch für die Liedpflege inner-
halb gebildeter Kreise bzw. Führungsschichten im Zentralort eines Alpenkantons. 
Heers Handschrift ist eine hochinteressante Quelle für diesen wichtigen Bereich 
der Liedgeschichte. Für die Forschung erschien sie dagegen bisher als eine Hand-
schrift, die sich von den Quellen, die in Musik- oder Literaturwissenschaft in der 
Hauptsache untersucht werden, unterscheidet und die geographisch, von ihrem 
Besitzer und ihren anzunehmenden Gebrauchskontexten her am Rand steht. 

Die jüngste Auseinandersetzung mit der Handschrift erfolgte im Rahmen von 
Nicole Schwindts großer, für die neuere Liedforschung maßstäbesetzender, Mono-
graphie zur maximilianischen Liedkultur, die eine enorme Materialfülle sowie sozi-
algeschichtliche, prosopographische und kompositionsgeschichtliche Fragen durch 
die Perspektivierung auf den Hof Maximilians in einen stringenten Zusammenhang 
bringt und so die Geschichte des deutschsprachigen Lieds in den ersten Jahrzehn-
ten des sechzehnten Jahrhunderts erstmals überschaubar kartiert.19 Sie charakte-
risiert Heers Liederbuch als „handschriftliche[s] Vademecum“20, das einen Fundus 
an Liedern und Musikstücken enthält, die für den persönlichen Gebrauch bzw. das 
gemeinschaftliche Musizieren gedacht waren. Die weltlichen Lieder werden durch 
geistliche Kompositionen gerahmt, so dass das weltliche Musizieren in die überge-
ordnete, an der Religion ausgerichtete Lebensform (im Fall Heers des angehenden 
Klerikers) eingebettet wird. 

In ihren Studien zum Hof Maximilians als liedgeschichtlichem Zentrum fragt 
Schwindt einerseits danach, welche Funktion und welcher Stellenwert das sprach-
lich-musikalische Doppelmedium ‚deutsches Lied‘ innerhalb der Hofkultur – mit 
ihren Ansprüchen an Repräsentation, Gemeinschaftsbildung und Identitäts-
stiftung – einnahm und wie es die Interaktionen am Hof und in den kulturellen 
Sphären, die sich eng an ihn anlagerten, mitgestaltete. Andererseits rückt in den 
Fokus, wie die international vernetzte Musikkultur am Hof mit ihren heraus-
ragenden Musikern die kompositorische Weiterentwicklung der präexistenten 
Gattung ‚mehrstimmiges deutsches Lied‘ mit ihrer kompositorischen Orientierung 
am Kernweisensatz vorantrieb.21 Daraus resultiert, dass der „Aussagewert“ von 
Quellen wie dem Liederbuch Heers für die von Schwindt verfolgten Fragen „zu 
oft zu akzidentiell“22 bleibt. Handschriften „privater bzw. individueller Eigner“ 
enthalten im Vergleich mit Handschriften, die Bezüge zur maximilianischen Hof-

19 Nicole Schwindt: Maximilians Lieder. Weltliche Musik in deutschen Landen um 1500. Kassel, 
Stuttgart 2018, S. 534–540 (generell zu den flankierenden Handschriften), S. 534–536 (zum Heer-
Liederbuch), S. 564–565 (zur Einrichtung der Seiten im Heer-Liederbuch).
20 Ebd., S. 535.
21 Vgl. ebd., S. 44–46.
22 Ebd., S. 534.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   171

kapelle bzw. ihren Musikern aufweisen,23 und mit den frühen Lieddrucken, die 
sich am Repertoire der maximilianischen, kurpfälzischen und württembergischen 
Hofkapellen orientieren,24 ein heterogen wirkendes Repertoire, in dem weiter ver-
breitete Lieder mit regionalen oder lokalen Liedern kombiniert sind, ohne dass 
eine klare Programmatik zu erkennen ist. Die kompositionsgeschichtliche Entwick-
lung des deutschen mehrstimmigen Lieds lässt sich an Heers Büchlein und anderen 
Handschriften kaum verfolgen. Allerdings bilden sie einen hilfreichen Kontrast, vor 
dem sich das Profil der maximilianischen Liedkultur, ihres Liedrepertoires und den 
Quellen, die es überliefern, schärfer zeichnen lässt. 

2 �Heers Liederbuch und die Liedgeschichte 
in den ersten Jahrzehnten des sechzehnten 
Jahrhunderts

Ein umfassendes literaturgeschichtliches Verständnis der Liedüberlieferung des 
fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts erfordert im Grundsatz einen ständi-
gen – immer nur partiell realisierbaren – doppelten Blick auf die Eigenheiten des 
einzelnen Mediums und auf die Gesamtheit der Überlieferung. Deswegen ist jede 
Auseinandersetzung mit einer Quelle und ihre präzise Charakterisierung hilfreich, 
weil dies dazu beiträgt, sowohl die Eigenheiten dieser Quelle wahrzunehmen und 
die Eigenheiten anderer zu erkennen als auch die Gemeinsamkeiten des gesamten 
Korpus zu erfassen.

Auf welche spezifischen Fragen eine Handschrift wie das Liederbuch Heers auf-
schlussreiche und weiterführende Antworten geben kann und ob sich Forschungs-
paradigmen und -interessen finden lassen, in denen solche Quellen nicht nur am 
Rande in den Blick kommen, soll im Folgenden dargelegt werden. Dazu ist auch ein 
Blick in die jüngere Liedforschung und in die Liedgeschichte um 1500 notwendig.

2.1 �Lieder in ihren gesellschaftlichen und kulturellen 
Kontexten 

In der Gegenüberstellung von Quellen, die mit der maximilianischen Musikkul- 
tur um 1500 verbunden sind, und solchen, die am Rande stehen, arbeitet Nicole 

23 Vgl. ebd., S. 540–558.
24 Vgl. ebd., S. 514–527.



172   Stefan Rosmer

Schwindt heraus, dass in einigen Handschriften, die einen Bezug zur alten Eid-
genossenschaft aufweisen, eine Liedpflege in städtischen Kreisen auszumachen 
ist.25 Die männlichen, meist jüngeren Schreiber oder Besitzer waren akademisch 
gebildet und gehörten zu den politischen und/oder intellektuellen Eliten ihrer Orte. 
Andere „flankierende“26 Quellen lassen sich nicht in ähnlicher Weise soziokulturell 
situieren. Die Beobachtung legt nahe, dass bestimmte soziale und kulturelle Kon-
stellationen dazu beitrugen, dass sich eigene, kleinere Zentren oder Austausch- und 
Kommunikationsgemeinschaften ausbildeten. Für die Liedgeschichte und die Frage 
danach, wie Lieder Gemeinschaft(en) stiften, sind solche Konstellationen von hoher 
Relevanz.27 Die Blickrichtung lässt sich daher auch umkehren und man kann fragen, 
wie das höfische und kompositorisch avanciertere Repertoire in andere Liedtradi-
tionen integriert wurde, ob es dort als Fremdkörper und neuartig in Erscheinung 
tritt oder sich aber gar nicht markant unterscheidet. Die Antworten auf solche 
Fragen können dabei durchaus verschieden ausfallen, je nachdem, ob man sich auf 
die musikalisch-satztechnische oder sprachlich-poetische Faktur der Lieder kon-
zentriert. Richtet man den Blick also auf Liednetzwerke und -gemeinschaften neben 
der Entwicklung an den höfischen Zentren, werden flankierende Quellen zu wich-
tigen und im Mittelpunkt stehenden Quellen der Musik- und Literaturgeschichte 
des deutschsprachigen Liedes in der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts. 

Weiterhin lässt sich mit Handschriften wie dem Liederbuch Heers ein Bereich 
der Liedkultur genauer konturieren: die Liedpflege durch musikalisch gut ausgebil-
dete Personen, deren Haupttätigkeit aber nicht die Musik war und die ihren Lebens-
unterhalt nicht als Sänger, Instrumentalisten, Komponisten oder Kapellmeister 
verdienten (wobei ‚professionelle‘ Sänger, sofern sie Kleriker waren, ihren Lebens-
unterhalt auch aus Pfründen bestritten).28 Diesen Bereich genauer zu beschreiben, 
ist notwendig, um ein umfassenderes Bild der Liedgeschichte in der ersten Hälfte 

25 Vgl. ebd. S. 14 und S. 539. Zur helvetischen Handschriftengruppe im ersten Viertel des sechzehn-
ten Jahrhunderts zählt Schwindt neben Heer (ebd., S. 535–539): Basel, UB, F X 5–9 (erste Lagen: 
Liederbuch des jungen Bonifacius Amerbach, um 1507; weitere Lagen um 1547); Basel, UB, F X 10 
(nur Bassus-Stimmbuch, Kettenacker/Amerbach-Liederbuch, um 1510), Basel F X 1–4 (Liederbücher 
des Bonifacius Amerbach, geschrieben von Jacob Ceir um 1517/18 und Hans Wüst um 1525, Rezep-
tion des Repertoires der maximilianischen und der württembergischen Hofkapelle); Basel, F VI 26f 
(wahrscheinlich Basel); Wolfenbüttel, HAB, Cod. guelf. 292 Mus. Hdschr. (Basel?, um 1525); vielleicht 
auch Samedan M30–M31 und München 29775-1.
26 Schwindt (Anm. 19), S. 509.
27 Vgl. John Kmetz: The Sixteenth-Century Basel Songbooks. Origins, Contents and Contexts. Bern, 
Stuttgart 1995 (Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 2, Bd. 35), 
S. 82.
28 Vgl. zur Ausbildung und den Berufswegen von Sängern und Instrumentalisten Schwindt 
(Anm. 19), S. 216–220 und S. 250–281.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   173

des sechzehnten Jahrhunderts zu gewinnen,29 denn breiter dokumentiert ist ein 
geregeltes und anspruchsvolles Musizieren mehrstimmiger Lieder durch nicht-
professionelle Musiker in Städten erst im letzten Viertel des sechzehnten Jahrhun-
derts.30 Diesem Bereich kann man einerseits die Sphäre der professionellen Musik-
kultur an den Höfen gegenüberstellen, andererseits Liedkulturen, in denen auf 
Notenschrift basierendes Musizieren und artifizielle Polyphonie keine wesentliche 
Rolle spielten. Bei letzteren ist anzunehmen, dass Lieder vor allem einstimmig oder 
in Formen usueller, ohne Notenschrift realisierbarer Mehrstimmigkeit gesungen 
wurden.31 Dieser Bereich wird durch Handschriften, gedruckte Bücher und Klein-
drucke repräsentiert, in denen nur Texte enthalten sind oder in denen auf eine 
Melodie verwiesen wird, indem ein Melodieanfang oder ein Hinweis der Art ‚in 
der Melodie von‘ angegeben wird. Quellentypologisch ist zudem ein vierter Bereich 
abzugrenzen: im fünfzehnten Jahrhundert findet sich im deutschsprachigen Raum 

29 Neben Heers Liederbuch sind aus dieser Sphäre für das erste Viertel des sechzehnten Jahrhun-
derts nur noch die in Anm. 25 genannten Handschriften aus der UB Basel bekannt. In den Kontext 
des Basler städtischen Patriziats gehören weitere Hss. mit Liedern aus dem späteren sechzehnten 
Jahrhundert. Vgl. dazu Kmetz (Anm. 27); John Kmetz: Katalog der Musikhandschriften des 16. Jahr-
hunderts. Quellenkritische und historische Untersuchung. Basel 1988; Volker Mertens: Was Huma-
nisten sangen. In: Humanismus in der deutschen Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. 
Hg. von Nicola McLelland, Hans-Jochen Schiewer, Stefanie Schmitt. Tübingen 2008, S. 215–229, hier 
S. 224–228; zu Basel auch Almut Suerbaum: Basler Liederbücher? Lyrikhandschriften im Kontext 
der Basler Literaturszene. In: Raum und Medium. Literatur und Kultur in Basel in Spätmittelalter 
und Früher Neuzeit. Hg. von Johanna Thali, Nigel F. Palmer. Berlin, Boston 2020 (Kulturtopographie 
des alemannischen Raums 9), S. 87–106, hier S. 102–106.
30 Vgl. den Überblick bei Katharina Bruns: Das deutsche weltliche Lied von Lasso bis Schein. Kas-
sel 2008 (Schweizer Beiträge zur Musikforschung 10), S. 32–46), besonders gut ist die Quellenlage 
für Nürnberg, vgl. Uwe Martin: Die Nürnberger Musikgesellschaften. In: Mitteilungen des Vereins 
für Geschichte der Stadt Nürnberg 49 (1959), S. 185–225; Gert Hübner: Dieweil solcher abwechs-
lung das Menschlich gemüt sehr bedürfftig. Leonhard Lechners Liebeslieder. In: Topographies 
of the Early Modern City. Hg. von Arthur Groos, Hans-Jochen Schiewer, Markus Stock. Göttingen 
2008 (Transatlantische Studien zu Mittelalter und Früher Neuzeit 3), S. 161–192. Diese Musikgesell-
schaften, Kränzlein, Convivia waren sozial exklusiv, sie setzten sich aus Angehörigen bestimmter 
Schichten oder Kreise zusammen (Patrizier, akademisch Gebildete, Zugehörigkeit zu politischen 
Institutionen).
31 Für die frühe Phase des Tenorlieds – in etwa vom ‚Mönch von Salzburg‘ und Oswald von Wol-
kenstein bis zum Lochamer-Liederbuch – wird eine Genese dieser artifiziellen Gattung aus solchen 
nicht-notationsgestützten Praktiken angenommen: Frühe Tenorlieder repräsentieren „eine artifi-
ziell kontrollierte, aber archetypische Art des Singens: nämlich des Übersingens oder Diskantierens 
einer präexistenten Melodie“ (Nicole Schwindt: Musikalische Lyrik in der Renaissance. In: Musika-
lische Lyrik. Teil 1: Von der Antike bis zum 18. Jahrhundert. Hg. von Hermann Danuser. Laaber 2004 
[Handbuch der musikalischen Gattungen 8,1], S. 137–254, hier S. 159). Vgl. auch die Einleitung zu 
diesem Band, Abschnitte 2.4. und 3.1.–3.2.



174   Stefan Rosmer

öfter eine Art der einstimmigen Notation, bei der die Musik zwar vollständig, aber 
getrennt vom Text aufgezeichnet wird.32

Eine solche Typisierung von Bereichen der Liedpflege bzw. Liedkulturen ist 
eine Vergröberung.33 In der historischen Praxis überlappten sich diese Bereiche 
wahrscheinlich. Außerdem muss der Bereich der Liedkultur, der weitgehend ohne 
musikalische Notationspraktiken auskam, weiter differenziert werden, denn zwi-
schen Liedflugschriften und den breiteren Bevölkerungsgruppen, die sie erwerben 
und besitzen konnten, einerseits, einem handschriftlichen Liederstammbuch aus 
landadligen Kreisen und seinen Besitzerinnen und Besitzern andererseits gab es 
große soziale bzw. ständische Unterschiede.34 Ebenso kommt der Zuordnung von 
Quellentypen zu den Bereichen nur eine schematisierend-orientierende Funktion 

32 Bei der Untersuchung solcher Aufzeichnungen steht meistens die Rekonstruktion der Koordina-
tion von Vers zu melodischer Phrase sowie von Silbe zu Einzelton oder Melisma im Zentrum, da 
diese nicht unmittelbar zu erkennen ist; vgl. zuletzt ausführlich Max Schiendorfer: Probleme der 
Text-Noten-Zuordnung bei Heinrich Laufenberg. Musikphilologische Überlegungen eines Germa-
nisten. In: „Ieglicher sang sein eigen ticht“. Germanistische und musikwissenschaftliche Beiträge 
zum deutschen Lied im Mittelalter. Hg. von Christoph März (†), Lorenz Welker, Nicola Zotz. Wiesba-
den 2011 (Elementa Musicae 4), S. 117–130; vgl. weiter den Überblick zum Verhältnis von Text- und 
Musikaufzeichnung bei Christoph März: Deutsche Liederbücher im Spiegel ihrer musikalischen 
Notation. Zur Disposition von Text- und Melodieaufzeichnung. In: Musik in Mecklenburg. Beiträge 
eines Kolloquiums zur mecklenburgischen Musikgeschichte 24.–27. Sept. 1997. Hg. von Karl Heller, 
Hartmut Möller, Andreas Waczkat. Hildesheim u.  a. 2000, (Studien und Materialien zur Musikwis-
senschaft 21), S. 129–148. Nach März sind ‚textlose Melodien‘ im deutschsprachigen Raum vor allem 
für Aufzeichnungen zum eigenen Gebrauch verwendet worden (ebd., S. 136). Die Aufzeichnungs-
weise steht wohl näher bei einem zwar einstimmigen, aber doch schriftgestützten (und wenn nicht 
professionellen so doch geübten) Musizieren als bei rein mündlichen Traditionen. Es handelt sich 
wahrscheinlich um eine platzsparende Aufzeichnungsweise, bei der geübte Musizierende den 
Tonhöhenverlauf rasch lesen und ihn aufgrund ihrer Geübtheit leicht mit dem strophischen Text 
koordinieren konnten. Für Musizierende, die nicht oder kaum Noten lesen konnten, war die voll-
ständige Aufzeichnung der Melodie dagegen wohl nutzlos, hier genügten sprachliche Tonangaben 
oder Melodieinitien. Im Fall der berühmten flämischen Gruuthuse-Handschrift (Den Haag 79 K 10) 
erscheint diese Notationsweise entsprechend auch einmal in einem repräsentativen Codex und auf 
musikpaläographisch gehobenem Niveau ausgeführt. Vgl. dazu (ähnlich, wenn auch mit anderen 
Akzentuierungen im Detail): Frank Willaert: Het Nederlandse liefdeslied in de middeleeuwen, 
Amsterdam 2021, S. 414–420.
33 Zur Problematik der Ordnungskriterien generell vgl. Schwindt (Anm. 19), S. 37–44.
34 Zum Medium Druck vgl. die Einleitung zu diesem Band, Abschnitt 3.2. und (mit weiterer Lite
ratur) Schwindt (Anm. 19), S. 510–533; Andrea Lindmayr-Brandl: ‚Teutsche Liedlein‘ im frühen 
Notendruck. Ein neuer Blick. In: ‚Teutsche Liedlein‘ des 16. Jahrhunderts. Hg. von Achim Aurnham-
mer, Susanne Rode-Breymann. Wiesbaden 2008 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissance-
forschung 35), S. 19–30; Birgit Lodes (Hg.): Niveau, Nische, Nimbus. Die Anfänge des Musikdrucks 
nördlich der Alpen. Tutzing 2010 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 3).



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   175

zu. Als erstes Ordnungsraster kann beides aber helfen, das Gesamtphänomen Lied 
zu überblicken und auch jene Quellentypen bzw. Liedkulturen mit im Blick zu 
behalten, die man sonst der jeweils anderen Disziplin überlässt. Dabei ist gerade 
der durch Handschriften wie Heers Liederbuch repräsentierte Bereich besonders 
gefährdet, zwischen den Zuständigkeitsbereichen von Musikwissenschaft und Ger-
manistik zu verschwinden, weil er abseits der musikgeschichtlichen Hauptentwick-
lungen steht, aber aus germanistischer Warte als Quelle mit mehrstimmig notierter 
Musik in den Zuständigkeitsbereich der Musikwissenschaft fällt. 

2.2 �Heers Liederbuch und die Literaturgeschichte des 
deutschen Liedes im sechzehnten Jahrhundert 

Neben dem Interesse an Heers Liederbuch als einem Zeugnis für eine mehr-
stimmige, musikalisch anspruchsvolle Liedkultur jenseits der höfischen Zentren 
könnte die Handschrift auch für die Frage nach der Literatur- bzw. Textgeschichte 
des deutschsprachigen Lieds um 1500 aufschlussreich sein, denn ihre Entstehungs-
zeit fällt in eine Phase, in der sich das Repertoire der deutschsprachigen Liedtexte 
erneuerte. Handschriftliche Notenliederbücher des fünfzehnten Jahrhunderts 
einerseits, Lieddrucke der ersten Phase und Musikhandschriften aus der Zeit von 
ca. 1490–1530 andererseits enthalten nur sehr wenige gemeinsame Lieder (vgl. dazu 
auch die Einleitung zu diesem Band, Abschnitt 3.2.).35

Der Befund einer Neuproduktion von Texten ab ca. 1490 legt eigentlich eine 
ganze Reihe von Fragen nahe, die bisher kaum gestellt wurden. Die einfachsten 
Grundfragen lauten: Was verändert sich in diesem Zusammenhang außer dem Text-
bestand noch? Und: Schließen die höchstwahrscheinlich neu produzierten Texte an 
die Texte der Zeit davor an; wenn ja in welcher Hinsicht, wenn nein, wie unter-
scheiden sie sich? Diese Grundfragen lassen sich auffächern und spezifizieren, z.  B. 
kann man fragen.: Wird weiter in den gleichen oder ähnlichen Strophenformen 
gedichtet? Verändern sich die Inhalte? Treten neue – inhaltlich, formal oder durch 
Redeweisen bestimmte – Liedtypen auf? Verschwinden andere Liedtypen? Gibt es 

35 Hans Joachim Moser: Das deutsche monodische Kunstlied um 1500. In: Festschrift Peter Wagner 
zum 60. Geburtstag. Hg. von Karl Weinmann. Leipzig 1926, S. 146–169, hier S. 147–148; Christoph 
Petzsch: Hofweisen. Ein Beitrag zu Geschichte des deutschen Liederjahrhunderts. In: Dvjs 33 (1959), 
S. 414–445; Christoph Petzsch: Hofweisen der Zeit um 1500. Phil. Diss. masch. Univ. Freiburg i. Br. 
1957, S.  IV. Petzsch hatte auch bereits eine liedgeschichtliche Situierung von Heers Liederbuch 
erwogen, war dem aber nicht weiter nachgegangen. Trotz Konkordanzen mit späteren Lieder
büchern attestierte er der Handschrift „konservative Abseitigkeit“ und stellte die deutschen Texte 
„in die direkte Nachfolge der kunstloseren Liedertexte des 15. Jahrhunderts“ (ebd., S. III).



176   Stefan Rosmer

spezifische Zusammenhänge zwischen mehrstimmiger Komposition und den für 
sie verwendeten Texten bzw. bilden die Texte von Tenorliedern Eigenheiten im Ver-
gleich mit der Gesamtheit der Liedüberlieferung aus?

Nachgegangen wurde nur einigen dieser Fragen im Rahmen anderer For-
schungszusammenhänge und -paradigmen. Einen Umbruch auch in Inhalten, 
Faktur und Poetik zwischen den älteren und den wahrscheinlich erst um 1490/1500 
entstandenen Liedtexten wollte Hans-Joachim Moser erkennen. Er betrachtete 
die ‚Hofweisen‘ als „Sondergattung“36, sprach von ‚Renaissance-Lyrik‘37 und 
nahm einen Stilumbruch um 1500 an, wenn er unterschiedliche Strophenformen 
von Liedern, deren Entstehung er auf ca. 1490–1510 datierte, mit den Etiketten 
des ‚Spätgotischen‘ bzw. des ‚Renaissancemäßigen‘ versah.38 Christoph Petzsch 
erhob begründete und umfangeiche Einwände und ließ als positive Bestimmung 
der Eigenart der Liedtexte um 1500 vor allem die gehäuft auftretenden zweihebi-
gen Kurzverse gelten.39 Fragen der sprachmetrischen Form spielten und spielen 
in der Musikwissenschaft eine Rolle, wenn es darum geht, wie die Verse in einen 
musikalischen (genauer: mensuralen) Rhythmus umgesetzt werden bzw. wenn der 
Wandel von musikalischen Deklamationsmustern untersucht wird.40 Für die Lied-
texte aus der ersten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts wurden Strophenformen 
inventarisiert und die Verbreitung der neuartigen Refrainformen von Virelai-Bal-
lade und Rondeau skizziert.41 Für die Lieder zwischen 1490 und 1520 hat Nicole 

36 Moser (Anm. 35), S. 146.
37 Hans-Joachim Moser: Renaissancelyrik deutscher Musiker um 1500. In: DVjs 5 (1927), S. 381–412.
38 Ebd., S. 389–390. Das ältere Lied ist Ach Jupiter hets tu gewalt des Adam von Fulda (gest. 1505), 
die jüngeren sind Was hilft dich doch und Von edler art, die im ersten Liederbuch Peter Schöffers 
(Schöffer 1513b) unter dem Namen Jörg Schönfelder stehen.
39 Petzsch: Hofweisen um 1500 (Anm. 35), S. 47–53; seine weitere Bestimmung der spezifischen 
Eigenschaften der Texte um 1500 im Vergleich mit denen des fünfzehnten Jahrhunderts kreist um 
die geistesgeschichtlich verstandenen Kategorien von Form, Formalismus, Formelhaftigkeit und 
individuellem Ausdruck.
40 Herbert Rosenberg: Untersuchungen über die deutsche Liedkultur im 15.  Jahrhundert. Diss. 
Berlin 1931; Walter Salmen: Das Lochamer-Liederbuch. Eine musikgeschichtliche Studie. Leipzig 
1951 (Sammlung musikwissenschaftlicher Einzeldarstellungen 18); Andreas Pfisterer: Zur Stellung 
der Handschrift Zürich G 438 in der Geschichte des deutschen Liedes. In: Rekrutierung musika-
lischer Eliten. Knabengesang im 15. und 16. Jahrhundert. Hg. von Nicole Schwindt. Kassel 2013 (Jahr-
buch für Renaissancemusik 10 [2011]), S. 207–225.
41 Doris SITTIG: Vil wonders machet minne. Das deutsche Liebeslied in der ersten Hälfte des 
15. Jahrhunderts. Versuch einer Typologie. Göppingen 1987 (GAG 465); Gisela Kornrumpf: Virelais-
Balladen unter den Liebesliedern in Fichards Liederbuch – und Rondeaux? In: Vom vielfachen 
Schriftsinn im Mittelalter. Festschrift Dietrich Schmidtke. Hg. von Freimut Löser, Ralf G. Päsler. 
Hamburg 2005. S. 247–263; Gisela Kornrumpf: Rondeaux des Barfüßers vom Main? Spuren einer 
deutschen Liedmode des 14. Jahrhunderts in Kremsmünster, Engelberg und Mainz. In: „Ieglicher 



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   177

Schwindt – im Anschluss an Christoph Petzschs Arbeiten – Grundprinzipien und 
Tendenzen der Vers- und Strophengestaltung beschrieben.42 Der Zusammenhang 
bzw. Umbruch in den Strophenformen nach 1490 ist bis auf die Hinweise Petzschs 
aber nicht untersucht.43 Da Heers Liederbuch eine relativ frühe Quelle aus diesem 
Zeitraum ist, stellt sie auch formgeschichtlich eine wichtige Quelle dar. 

Breiter diskutiert wurde in der germanistischen Literaturwissenschaft die 
Frage nach der Konzeption von Liebe. Bernd Prätorius entwarf ein Modell von Ent-
wicklungsstufen des Liebesbegriffs, in dem er versuchte, in Texten aus verschiede-
nen Zeitabschnitten Veränderungen der „Bewußtseinsinhalte“44 und einen „fun-
damentalen Unterschied in der Liebeskonzeption“45 herauszuarbeiten.46 Dagegen 

sang sein eigen ticht“. Germanistische und musikwissenschaftliche Beiträge zum deutschen Lied 
im Mittelalter. Hg. von Christoph März (†), Lorenz Welker, Nicola Zotz. Wiesbaden 2011 (Elementa 
musicae 4), S. 57–73.
42 Grundlegend Petzsch: Hofweisen um 1500 (Anm. 35); Überblick bei Schwindt (Anm. 19), S. 360–
379.
43 Siehe Anm. 39.
44 Bernd Prätorius: „Liebe hat es so befohlen“. Die Liebe im Lied der frühen Neuzeit. Köln 2004 
(Europäische Kulturstudien 16), S. 6.
45 Ebd., S. 16–19, Zitat S. 19.
46 Leitend ist die Annahme, es handle sich beim Liebeslied um eine Gattung, in der sich die Ent-
wicklung einer neuzeitlichen bürgerlichen Mentalität ausdrücke. Für Liebeslied-Texte aus ver-
schiedenen Zeitabschnitten (ca. 1450–1500; kurz nach 1500; ca. 1580–1630; zweite Hälfte des 17. Jahr-
hunderts) versucht Prätorius (Anm. 44), verschiedene Grundeinstellungen zur Liebeserfahrung 
zu ermitteln. In den Liedtexten des Liederbuchs der Clara Hätzlerin sieht er eine „standesethische 
Verpflichtungshaltung“ (ebd., S. 22 und passim) repräsentiert. Ihr stellt er als eine Art Übergangs-
phänomen eine „situative Bewältigungshaltung“ (ebd., S. 63 und passim) um 1500 entgegen, in der 
der liebende Einzelne sich auf keine allgemeinverbindlichen Normen mehr beziehen könne, bis 
sich dann über eine „ethische Situationsbewertung“ in den Texten aus dem Zeitraum 1580–1630 
eine „ethische Repräsentanz des lyrischen Ichs“ ausbilde. Die Textanalysen können diese Ge-
neralisierungen allerdings kaum begründen. Sie verdanken sich letztlich der Vorerwartung, dass 
in nicht mehr ‚mittelalterlichen‘ Texten auch eine subjektivere Weltsicht bzw. Liebeserfahrung 
zum Ausdruck kommen müsse, also eher klischeehaften Vorstellungen einer mittelalterlichen 
Gebundenheit des Einzelnen gegenüber einer Art frühneuzeitlichem Proto-Individualismus (vgl. 
beispielsweise ebd., S. 50 oder S. 77). Die Texte aus dem Hätzlerin-Liederbuch werden mit dem Eti-
kett der standesethischen Verpflichtungshaltung als eine Art Spätform des Minnesangs aufgefasst, 
obwohl von dieser Sichtweise zu Beginn Abstand genommen wird (vgl. beispielsweise die Aus-
führungen zur Unmöglichkeit der Aufgabe des Liebesverhältnisses ebd., S. 57 und S. 60; Prätorius 
„Antinomie“ schreibt die Vorstellung vom sogenannten Minneparadox fort). Die konzeptionellen 
Gemeinsamkeiten von Liebesliedern vor und nach 1500 zu bestreiten, erfordert beträchtliche text-
analytisch-argumentative Winkelzüge, am deutlichsten wird das ebd., S. 65–81, wo den Begriffen 
des Diensts und der Leistung nach und nach jeglicher denotative Inhalt abhandenkommt. Gleich-
wohl können einzelne Beobachtungen zu Entwicklungstendenzen der Textfaktur instruktiv sein, 
sofern es gelingt, sie aus dem ideen- oder mentalitätsgeschichtlichen Konstrukt und der preziösen 



178   Stefan Rosmer

arbeitete Gert Hübner in einer Reihe von Aufsätzen heraus, dass ein großer Teil der 
deutschsprachigen Liebeslyrik von ca. 1400 bis ca. 1620 ein poetisch-rhetorisches 
System bildet.47 Im Zentrum dieses mittleren Systems steht eine Konzeption von 
Liebe als Verbundenheit gegen äußere Widrigkeiten, die im Begriff der treue gefasst 
wird. Sie ist mit gegenseitiger Aufrichtigkeit und der Erfahrung der Liebe als Ort der 
Entspanntheit und „von Selbstidentität, Zeitlosigkeit, Einfachheit“48 verbunden. 
Die historische Spezifik dieser Treue-Liebe besteht vor allem darin, dass sie an eine 
Reihe situativer Standardkonstellationen gekoppelt ist, die Stationen der Liebes-
beziehung darstellen und damit Liedtypen konstituieren. Dieses System von Liebes-
konzept und Liedtypen ist dabei gerade über ein vermeintliches Ende des ‚Mittel-
alters‘ hinweg stabil und vermag noch am Ende des sechzehnten Jahrhunderts 
petrarkistische Impulse zu integrieren, ohne dass damit ein neues Gattungssystem 
etabliert und ein andersartiges Liebeskonzept übernommen wird. Die lange Dauer 
dieses mittleren Systems bzw. der Lyrik der Treue-Liebe verbunden mit der sehr 
großen Menge an Liedtexten legt aber die Frage nahe, inwiefern sich unterhalb 
der Ebene der Liebeskonzeption Veränderungen und Entwicklungen ausmachen 

Individualterminologie von Prätorius herauszulösen. In diesem Sinn kann Schwindt (Anm.  19, 
S. 307–320) auf einzelne Ergebnisse der Arbeit gewinnbringend verwerten. Zudem wäre das Eti-
kett ‚bürgerlich‘ zumindest für die bis ca. 1530 überlieferten Texte generell zu problematisieren. 
Der Zeitraum ca. 1450–1500 ist nur durch das Liederbuch der Clara Hätzlerin vertreten, hier hätte 
die Berücksichtigung notierter Handschriften eine modifizierte soziale Zuordnung nahegelegt; die 
frühen Lieddrucke sind mit ihrer Nähe zum Hofkapellen-Repertoire mit ‚bürgerlich‘ bestenfalls 
sehr ungenau charakterisiert.
47 Gert Hübner: Christoph von Schallenberg und die deutsche Liebeslyrik am Ende des 16. Jahr-
hunderts. In: Daphnis. Zeitschrift für Mittlere Deutsche Literatur und Kultur der Frühen Neuzeit 31 
(2002), S. 127–186: Gert Hübner: Die Rhetorik der Liebesklage im 15. Jahrhundert. Überlegungen zu 
Liebeskonzeption und poetischer Technik im Minnesang und im ‚mittleren System‘. In: Deutsche 
Liebeslyrik im 15. und 16. Jahrhundert. 18. Mediävistisches Kolloquium des Zentrums für Mittel-
alterstudien der Otto-Friedrich-Universität Bamberg. Hg. von Gert Hübner. Amsterdam, New York 
2005 (Chloe. Beihefte zum Daphnis 37); Gert Hübner: Die deutschen Villanellen Jakob Regnarts. In: 
Deutsche Literatur und Sprache im Donauraum. Hg. von Christine Pfau, Kristyna Slámová. Olo-
mouc 2006 (Olmützer Schriften zur Deutschen Sprach- und Literaturgeschichte 2), S. 237–260; Gert 
Hübner: Dieweil solcher abwechslung das Menschlich gemüt sehr bedürfftig. Leonhard Lechners 
Liebeslieder. In: Topographies of the Early Modern German City. Hg. von Arthur Groos u.  a. Göt-
tingen 2008 (Transatlantische Studien zu Mittelalter und Früher Neuzeit – Transatlantic Studies 
on Medieval and Early Modern Literature and Culture 3), S. 161–192; Gert Hübner: Vorgetragene 
Liebesdialoge. Die Poetik des Dialoglieds im Minnesang und im Korpus ‚Mönch von Salzburg‘. In: 
Aspekte einer Sprache der Liebe. Formen des Dialogischen im Minnesang. Hg. von Marina Münkler. 
Bern u.  a. 2011 (Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik N. F. 21), S. 35–58.
48 Hübner: Rhetorik der Liebesklage (Anm. 47), S. 104.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   179

lassen. Hübner selbst hat für die Faktur der Lieder Ludwig Senfls drei verschiedene 
stilistische Register unterschieden.49

In dieser Forschungssituation anhand einer bisher wenig beachteten Quelle 
einigen dieser Fragenkomplexe nachzugehen, darf per se schon als nützlicher 
Beitrag gelten. Angesichts der nicht immer breiten Materialbasis, auf der Beob-
achtungen gemacht und Schlussfolgerungen gezogen wurden, ist selbst eine Bestä-
tigung der bisherigen Erkenntnisse durch eine Lektüre des Heer-Liederbuchs eine 
wünschenswerte Absicherung. Geleistet werden kann dies hier gleichwohl wieder 
nur für einige Fragen, denn im Prinzip müssten für die literatur- und liedgeschicht-
liche Situierung der Texte immer mindestens Lieder aus mehreren Handschriften 
und Drucken vor und nach 1490 einbezogen werden. Eine so breite Materialbasis 
wäre nur im Rahmen einer Monographie auszuwerten und zu überblicken. 

2.3 �Lieder in (textueller) Gesellschaft

Ein dritter Fragebereich resultiert aus der spezifischen Gestalt von Heers Lieder-
buch. Wie zu Beginn erwähnt finden sich in der Handschrift zahlreiche lateinische 
Texteinträge. Viele trug Heer selbst ein, es lassen sich aber weitere Hände aus-
machen. Zwei davon identifizieren die Herausgeber und benennen sie nach den 
von ihnen vorwiegend eingetragenen Texten: Die Tibull-Hand trug überwiegend 
Zitate des römischen Elegikers Tibull ein, der Beoraldusspezialist Zitate des Huma-
nisten Phillipus Beoraldus d. Ä. (1543–1505).50 Weitere Zitate stammen u.  a. von 
Catull, Horaz, Petrarca, Augustinus und Hieronymus, daneben stehen anonyme, 
mittelalterliche Zitate. Die Herausgeber nehmen an, dass es sich bei den anderen 
Händen in erster Linie um Studienfreunde Heers handelt. Die Handschrift bietet 
dann neben dem Liedrepertoire auch einen Einblick in den intellektuellen Horizont 
studentischer Kreise. Von einem Eintrag Glareans abgesehen (dazu unten S. 189) 
bleiben die Einträger anonym, es finden sich aber Namensinitialen, z.  B. pag. 55 F S  
und pag. 88 C F. Nimmt man an, dass es sich um Personen aus Heers studentisch-
humanistischem Umfeld handelt, wäre es aufschlussreich zu wissen, welche Per-
sonen in den 1510er Jahren mit ihm in Paris studierten. Vielleicht ließen sich von 

49 Gert Hübner: Stilregister deutschsprachiger Liebeslieder um 1500. ‚Gesellschaftslied‘ und ‚Volks-
lied‘ im Tenorlied-Œuvre Ludwig Senfls. In: kunst und saelde. Festschrift Trude Ehlert. Hg. von 
Katharina Boll, Katrin Wenig. Würzburg 2011, S. 39–57; Gert Hübner: Schlechte Dichtung? Senfls 
Liebeslied-Texte und die deutsche Liebeslyrik des 15. und 16. Jahrhunderts. In: Senfl-Studien 2. Hg. 
von Stefan Gasch, Sonja Tröster. Wien 2013 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 7), S. 99–119.
50 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. VII–IX.



180   Stefan Rosmer

einigen der Pariser Studenten auch archivalische Quellen auffinden, was eine Iden-
tifizierung durch die Schrift ermöglichen könnte.51 

Geering und Trümpy weisen ferner darauf hin, dass sich oft „mühelos erken-
nen“ lasse, dass „den Schreibern ein Text eingefallen ist, weil er inhaltlich zum 
vorausgegangenen Lied paßte“52. Genauer untersucht ist das Verhältnis von Lied-
texten zu den Einträgen aber nicht. Dabei könnte es durchaus aufschlussreich sein 
zu fragen, wie sich der Inhalt der deutschen und französischen Lieder zu den latei-
nischen Zitaten verhält und welche Assoziationen die anonymen volkssprachigen 
Texte bei den Schreibern auslösten. Ganz offen ist, ob in den Einträgen auch Bezüge 
zur Musik auszumachen sind. Vielleicht ließe sich damit auch ein präziseres Bild 
davon gewinnen, als was volkssprachige Lieder in gelehrten Kreisen verstanden 
wurden bzw. welche Funktionen ihnen zugesprochen wurden, denn der humanis-
tischen Auffassung von Dichtung, in der Autorschaft, rhetorische Brillanz, imitatio 
und aemulatio leitend waren, entsprachen sie nicht. 

Bis hierher konnte eine Fülle von Fragen und Forschungsperspektiven aufgezeigt 
werden, für die Heers Liederbuch eine wichtige Quelle ist oder zumindest sein 
könnte. Vielen dieser Fragen kann nur im Rahmen eigenständiger Studien nach-
gegangen werden. Daher beschränke ich mich im Weiteren auf Grundlagenarbeit. 
Da die Handschrift seit der Edition nur im Rahmen einer Katalogisierung unter-
sucht wurde, beginne ich bei ihr selbst: Ich trage einige kodikologische Beob-
achtungen zusammen und stelle die bisher bekannten Konkordanzen zusammen. 
Abschließend nehme ich eine erste literaturgeschichtliche Einordnung vor. 

51 Trümpy (Anm. 13) weist nur die Studenten aus Glarus nach. Die acht genannten anderen Glarner 
studierten etwas später als Heer in Paris bei Glarean. Den Hinweis auf Heer entnimmt Trümpy 
einer Abschrift aus den Livres des receveurs bzw. dem Auctarium Parisiense durch P. Staerkle (ebd., 
S. 278). Vielleicht ließen sich in den Livres des receveurs weitere Angehörige der natio anglicana/
alemanniae bzw. Studenten aus der alten Eidgenossenschaft finden, die gleichzeitig mit Heer stu-
dierten. Matrikeln führte die Pariser Universität nach Trümpy (ebd., S.  274) nicht. Seit der Edi-
tion des Liederbuchs ist zwar ein weiterer Band der Edition des Auctarium erschienen, er reicht 
aber nur bis 1494, so dass Heers Studienzeit nicht erfasst ist: Liber receptorum nationis anglicanae 
(alemanniae) in Universitate parisiensi. Hg. von Astricus L. Gabriel, Gray C. Boyce. Paris 1964 (Auc-
tarium chartularii Universitatis Parisiensis 6).
52 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 178. Die Texteinträge sind in der Edition aus druck-
technischen und buchgestalterischen Gründen und weil die Herausgeber eine Edition beabsichtig-
ten, die „auch der Praxis dienen“ sollte (ebd., S. 157, vgl. auch S. XIV), in einem Anhang ediert. Somit 
sind Lied bzw. Chanson und Zusatztexte getrennt, so dass der Zusammenhang zwischen Lied- und 
Zusatztext leicht aus dem Blick gerät.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   181

3 �Einige offene Fragen zur Entstehung von Heers 
Liederbuch

Geering und Trümpy haben im Rahmen ihrer Edition nicht nur umfangreiche 
Erschließungsarbeit geleistet, sondern auch eine insgesamt schlüssige Darstellung 
der Entstehungsgeschichte des Codex vorgelegt. Beat von Scarpatetti weist auf 
einige Ungenauigkeiten und offene Fragen hin, die aber im Rahmen eines Katalog-
eintrags nicht bearbeitet werden konnten. Diesen wird hier nachgegangen und es 
wird auf bisher unberücksichtigte Aspekte aufmerksam gemacht. Zwar ergibt sich 
am Ende ein nur leicht modifiziertes Bild der Entstehungsgeschichte, es wird aber 
deutlich, dass eine erneute kodikologische und paläographische Untersuchung 
durchaus lohnenswert ist und angegangen werden sollte. Die folgenden Ausfüh-
rungen bieten dafür eine Grundlage.53

Fest steht zunächst, dass Heer das Buch gehörte. Er nennt sich zweimal als 
Besitzer: lateinisch auf der Innenseite des vorderen Deckels (Iohannes Heer est 
possessor huius libri), französisch auf der letzten Seite, pag. 182 (Je suys au maistre 
Jehan her de Glaris Le quel moy tient en grand honneur). Zudem trägt er zweimal 
sein Monogramm (pag. 39, pag. 67) und einmal das Familienwappen (pag. 67) ein, 
wobei es sich allerdings um den frühesten Beleg des Wappens handelt.54 Im Codex 
sind mehrfach Datierungen eingetragen: 1510, 1512, 1514, 1516 und 1530.55 

Als sicher kann gelten, dass das Liederbuch zum großen Teil von Heer selbst 
geschrieben wurde. Von Heer ist ein Brief an Zwingli erhalten, der auf den Oktober 
1531 datiert, aufgrund des Schriftvergleichs weisen Geering und Trümpy den Groß-
teil der Einträge im Liederbuch Heers Hand zu. Zwar macht Beat von Scarpatetti 
zurecht darauf aufmerksam, dass zwischen Liederbuch und Brief ein Abstand von 
mehr als zwanzig Jahren besteht,56 in dem sich Eigenschaften einer Hand ver-
ändern können, doch zwischen dem in der Edition schwarz-weiß faksimilierten 
Brief57 und den Eintragungen des Liederbuchs gibt es auffällige Gemeinsamkeiten 
wie z.  B. die Form von <h>, <v>, <w>, <k> und <st>. Auch der 1530 datierte Eintrag auf 
pag. 153 kann derselben Hand zugeschrieben werden wie der Brief und die älteren 

53 Die folgenden Ausführungen beruhen auf Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2) und Scarpat-
teti (Anm. 1), auf die im Weiteren nur bei direkten Zitaten verwiesen wird, sowie einer Autopsie 
der Handschrift in der Stitftsbibliothek am 5. Dez. 2022. Der Bibliothek und dem Stiftsbibliothekar 
Dr. Philipp Lenz danke ich herzlich für die Gelegenheit, die Handschrift einzusehen.
54 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 7, Anm. 8.
55 Vgl. unten und die Überblickstabelle in Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. IX–X.
56 Scarpatetti (Anm. 1), S. 39.
57 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. XXII.



182   Stefan Rosmer

Einträge im Codex.58 Neben Heer, dem Tibull-Spezialisten und der Beroaldushand 
waren weitere Hände tätig, sowohl bei den Zusatztexten als auch bei den Musikstü-
cken. Sie sind von den Herausgebern nicht im Einzelnen identifiziert. Auch wurde 
bisher nicht zwischen Noten- und Texthänden unterschieden, sondern davon aus-
gegangen, dass Text und Noten von derselben Hand eingetragen wurden. 

Weniger sicher ist, wann und wo welche Teile des Liederbuchs geschrieben 
wurden und – in Zusammenhang damit – wann und wo das Buch gebunden wurde. 
In seiner heutigen Gestalt finden sich auf der Innenseite des vorderen Deckels 
der lateinische Besitzereintrag (Johannes Heer est possessor…) und rechts neben 
einem anderen Text der Eintrag 1510 parisiis. Gegen Ende des Buchs steht jeweils 
am Schluss von metrischen Gedichten auf pag. 179 parhisiis 1⸱5⸱10 und auf pag. 180 
τελος parisiis 1⸱5⸱10. Es folgen zwei Seiten mit weiteren Einträgen, auf der letzten 
Seite pag.  182 steht neben zwei lateinischen Texten der französische Besitzein-
trag (Je suys au maistre…), auf der Innenseite des hinteren Deckels stehen weitere 
Notate.59 Unklar bleibt die Bedeutung der Zahl 152 auf pag. 182. 

Dass am Anfang und am Ende des Codex sowohl Besitzeinträge als auch Orts- 
und Jahressangaben stehen, erweckt den Eindruck, dass er als Ganzes 1510 in Paris 
vorläufig abgeschlossen und vielleicht auch schon gebunden war. Wahrscheinlich 
deswegen kommt es zu einer missverständlichen Formulierung von Geering und 
Trümpy, die schreiben, Heer habe „sein Album ohne Zweifel im Jahre 1510 in Paris 
erworben“60. Wie von Scarpatetti präzisiert, kann damit – sofern Heer selbst der 
Hauptschreiber war  – nicht der Kauf einer fertigen Handschrift gemeint sein, 
sondern nur der des Papiers. Dass Heer kurz vor oder im Jahr 1510 ein bereits 
fertig gebundenes, leeres Heft/Büchlein erworben hat – woran die Formulierung 
der Herausgeber auch denken lässt – ist sehr unwahrscheinlich. Das für Bücher 
im Allgemeinen nicht besonders gängige Quart-Querformat (ca. 185  × 245  mm) 
spricht gegen eine vorgängige Herstellung eines gebundenen leeren Hefts zum 
Verkauf, Belege für einen Handel mit leeren Heften/Büchern um 1500 konnte ich 
keine finden.61 Heer hat höchstwahrscheinlich die Bögen erworben und für die 

58 Für weitere Einsichten wäre eine genaue paläographische Untersuchung nötig, die wahrschein-
lich kein ganz einfaches Unterfangen wäre, weil Heers Schrift einerseits markante Züge aufweist 
(etwa bei der Buchstabenkombination <st> oder beim Bogen des <h>, diese andererseits nicht 
immer auftreten und er außerdem verschiedene Buchstabenformen bspw. bei <d> und <l> (mit 
und ohne Schleife) benutzt und sich auch das Schriftniveau unterscheidet. Der Brief an Zwingli von 
1531 wirkt zügiger geschrieben als der Eintrag auf pag. 153 mit der Jahreszahl 1530.
59 Vgl. die Tabelle in Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2).
60 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. XI.
61 Für Auskünfte zu Papier, Papierhandel und Buchtypen danke ich Dr. Monika Studer (UB Basel) 
und Dr.  Veronika Giglberger (BSB München)! Für handschriftliche Liederbücher/Liederstamm-
bücher aus dem letzten Drittel des 16. Jahrhunderts hat Arthur Kopp: Die Liederhandschrift vom 



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   183

Eintragung der Lieder eingerichtet. Die Notensysteme sind mit Rastral eingetragen 
worden, die Anzahl der Systeme pro Seite wechselt je nachdem, welche Gattung 
und wie viel Text eingetragen wurde. Es ist anzunehmen, dass jeweils einige Seiten 
für den Eintrag vorbereitet, dann Musik und Text geschrieben wurden und dann 
weitere Seiten vorbereitet wurden. Möglich ist, dass das Papier gleich nach dem 
Erwerb und unbeschrieben gebunden wurde.62 Das Papier weist keine Wasserzei-
chen auf, so dass keine Lokalisierungen und Datierungen möglich sind. 

Zu einer genaueren Rekonstruktion der Entstehungsgeschichte des Codex 
können zwei Punkte weitere Indizien beitragen: Die verschiedenen Blatt- und Sei-
tenzählungen und die Lagenstruktur. Es sind drei Blatt- bzw. Seitenzählungen zu 
unterscheiden: 1. eine Foliierung mit Tinte aus der Zeit der Entstehung des Codex 
(zeitgenössische Foliierung), 2. die moderne Paginierung mit Bleistift (moderne 
Paginierung) und 3. eine nur teilweise eingetragene ältere Paginierung mit Tinte 
(ältere Tintenpaginierung). Die zeitgenössische Foliierung beginnt auf der moder-
nen pag. 9 (= fol. 1r) und reicht bis pag. 149 (= fol. 71r). Sie wurde im 18. Jahrhundert 
mit Tinte (fol. 72, 73) und im 19. Jahrhundert mit Bleistift bis zum Ende des Codex 
(fol. 87 = pag. 181–182) weitergeführt. Die moderne Paginierung erfolgte mit Bleistift 
und erstreckt sich heute über den gesamten Codex. Sie wurde zuerst im 19. Jahr-
hundert auf den pag. 1–9 eingetragen, dann abgebrochen. Der Paginierer führte 
stattdessen die Foliozählung (fol.  74–87) zu Ende; im 20.  Jahrhundert wurde die 
Paginierung dann für den ganzen Codex mit Bleistift vervollständigt. Bisher uner-
wähnt blieb die ältere Tintenpaginierung. Sie beginnt auf der modern gezählten 
pag.  113, dort ist die Zahl 111 eingetragen. Im Weiteren ist diese Zählung immer 
um 2 niedriger als die moderne Paginierung und reicht bis 143, der modern als 
pag. 145 gezählten Seite. Eingetragen ist sie nur auf den recto-Seiten, wobei sie auf 
den modern als pag. 133 (fol. 63r) und pag. 137 (fol. 66r) gezählten Seiten fehlt: dort 
müsste 131 und 135 stehen. Danach wird aber korrekt weitergezählt.63 

Jahre 1568. Berlin Mgf 752. In: ZfdPh 35 (1903), S. 507–532, hier S. 507, angenommen, dass Jahres-
zahlen auf Einbänden den „zeitpunkt der anlage, nicht des abschlusses, die anfangs- nicht die end-
grenze“ angeben; das Buch wurde gebunden und der Einband mit einer Jahreszahl versehen, da-
nach begann man, es mit Texten zu füllen. Der von Kopp beschriebene Buchtyp ist aber jünger, es 
handelt sich um reine Texthandschriften und um gängige Buchformate.
62 Dass das Papier für Stimmbücher gebunden wurde, bevor die Seiten eingerichtet und Kom-
positionen eingetragen wurden, ist beispielsweise bei einigen Basler Liederbüchern anzunehmen: 
vgl. zu Basel F X 1–4: Schwindt (Anm. 19), S. 537, zu Basel F X 17–20: Kmetz (Anm. 29), S. 278.
63 Im Einzelnen (nicht eingetragenen Zahlen der älteren Tintenpaginierung stehen in eckigen 
Klammern, hinter dem Gleichheitszeichen zuerst die moderne Paginierung und dann die zeitge-
nössische Foliierung): 111 = pag 113/fol. 53; 113 = pag. 115/fol. 54; 115 = pag. 117/fol.55; 117 = pag. 119/fol. 
56; 119 = pag. 119/fol. 51; 121 = pag. 123/fol. 58; 123 = pag. 125/fol. 59; 125 = pag.127/fol. 60; [127] = pag. 129/



184   Stefan Rosmer

Die Lagenstruktur der Handschrift wurde in der Forschung bisher nicht dar-
gestellt und sie ist heute auch nicht mehr vollständig ermittelbar. Im Restaurie-
rungsbericht einer 1990 erfolgten Restaurierung ist vermerkt, dass bei einer 
vorangegangenen, nicht datierbaren Restaurierung im vorderen Buchblock Flick-
arbeiten vorgenommen wurden, so dass die Lagenformel erst ab pag. 57 (= fol. 25) 
bestimmbar ist.64 Demnach handelt es sich bei den letzten neun Lagen um sechs 
Quaternionen (im zweiten sind zwei Blätter herausgeschnitten, deren Reste nach 
pag. 80 stehen; sie sind auch im Digitalisat erkennbar), einen Ternio, einen Binio 
und einen Quaternio. Das letzte Blatt des letzten Quaternios bildet den Spiegel des 
hinteren Deckels.65 

Nimmt man an, dass Heer nach und nach arbeitete und das Buch erst gebunden 
wurde, nachdem ein Großteil der Lagen beschrieben war, dann dürften die Lagen 
mit den Orts- und Jahresangaben auf dem vorderen Innendeckel und auf pag. 179 
und pag. 180 ihre Position erst später erhalten haben. Die Jahreszahlen beziehen 
sich dann nur auf den Eintrag des einzelnen Textes; eher unwahrscheinlich, aber 
nicht auszuschließen, ist, dass sie aus einer Vorlage mit abgeschrieben wurden. 
Dafür, dass die Jahreszahlen am Anfang und Ende sich nicht auf das Buch als Ganzes 
beziehen, spricht auch, dass die Jahreszahl auf der vorderen Innenseite des Deckels 
und der lateinische Besitzeintrag nicht in Zusammenhang stehen: Der Besitzein-
trag ist mit einer Auszeichnungsschrift („gotische Textualis mit Phantasieverzie-
rungen“66) geschrieben, die Jahreszahl steht neben einem anderen Text in Heers 
normaler Schrift. Beim hinteren französischen Besitzeintrag auf pag. 182 steht keine 
Jahreszahl. Die Besitzeinträge könnten also erst später – nach der Bindung oder 
nachdem die Lagen für die Bindung angeordnet wurden – eingetragen worden sein. 
Wenn die Besitzeinträge erst nach 1510 erfolgten, wäre auch Geerings und Trümpys 
Schlussfolgerung hinfällig, dass Heer 1510 bereits den Magistergrad erworben 
gehabt hätte, weil er sich im französischen Besitzeintrag maistre nennt. 

fol. 61; 129 = pag. 131/fol. 62; [131] = pag. 133/fol. 63; 133 = pag. 135/fol. 64; [135] = pag. 137/fol. 65; 137 = 
pag. 139/fol. 66; 139 = pag. 141/fol. 67;141 = pag. 143/fol. 68; 143 = pag.145/fol. 69.
64 Der Restaurationsbericht ist in der Stiftsbibliothek St. Gallen vorhanden, ich konnte ihn im 
Rahmen der Autopsie einsehen. Im Lagenprotokoll des Restaurationsberichts von 1991 ist die zeit-
genössische Foliozählung verwendet.
65 Die Lagenformel für die 5.–13. Lage lautet (angeben ist die Foliozählung): IV32 + (IV-2)38 + IV46 + 
IV54 + IV62 + IV70 + III76 + II80 + IVSpiegelblatt. Wahrscheinlich stehen vor den sicher ermittelbaren Lagen 
zwei Quaternionen, im ersten davon wurde ein Blatt entfernt, der Blattrest ist nach fol. 9/pag. 26 
erkennbar; die Lagenformel für die 3. und 4. Lage (fol. 7–25/pag. 27–56) lautet wahrscheinlich: (IV-
1)40 + IV58. Den Anfang bilden zwei Lagen. Das erste Blatt der ersten Lage wurde als vorderes Spiegel-
blatt verwendet, ansonsten ist die Lagenstruktur nicht sicher rekonstruierbar, vielleicht: (II+1)pag. 8 
+ (V-1)9/pag. 26? Das Blatt pag. 1–2 könnte das Zusatzblatt sein.
66 Scarpatetti (Anm. 1), S. 40.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   185

Das stärkste Indiz dafür, dass die Lagen mit den Ortsangaben und Jahreszahlen 
am Anfang und am Ende des Codex diese Position erst später erhielten, ist die zeitge-
nössische Foliierung. Sie beginnt auf pag. 9 (= fol. 1r), wo auch das erste Musikstück 
O dulcis Maria eingetragen ist, und reicht bis pag. 149 (= fol. 71r). Mit fol. 71 beginnt 
eine neue Lage, deren erstes Blatt noch gezählt wurde, auf ihm wird zunächst das 
vorangehende Lied (eine weitere dreistimmige Komposition über Ach hulf mich 
leid) zu Ende geführt. Es folgen zwei nicht näher bezeichnete, textlose Komposi-
tionen (pag. 150–151) und danach ein Lied Senfls (Was will es doch, pag. 152–153), 
bei dem aber die Jahreszahl 1530 eingetragen ist. Da sich die vorangehenden text-
losen Stücke im Schriftbild stärker vom Senfl-Lied unterscheiden, sind sie zeitlich 
näher beim vorangehenden Eintrag Ach hulf mich leid einzuordnen. Der alten Foli-
ierung und der Nachtragsdatierung 1530 auf pag. 152 (= fol. 72v) zufolge bildeten 
die pag. 9–160 (fol. 1–76) eine Einheit, in der Lieder und Musikstücke aufgezeichnet 
wurden. Diesem eigentlichen Musikheft wurden Lagen voran- und nachgestellt, 
die keine Musik enthielten: am Anfang eine Lage, die wahrscheinlich nur einige 
Notate auf der zweiten Seite enthielt und deren erstes Blatt als Spiegel des vorde-
ren Deckels verwendet wurde. Ihre leeren Seiten hätten vielleicht noch mit einem 
Register gefüllt werden sollen. Am Ende wurde ein Binio und ein Quaternio ergänzt, 
der Quaternio enthielt einige nicht-musikalische Notate Heers. Offen bleibt, ob in 
der vorletzten Lage (dem Binio) Nur nerrisch sin ist nun in mir von Sixtus Dietrich 
(pag. 164–165 = fol. 78v–79r) bereits eingetragen war oder ob der Eintrag erst nach 
der Bindung erfolgte. Das Lied selbst dürfte erst um 1516/1517 entstanden sein.67 

Schwierig zu erklären bleibt allerdings der Eintrag des Texts aller drei Stro-
phen von Uz herzen Grund auf pag. 1. Musik und Text der ersten Strophe dieses 
Lieds sind auf pag. 112–113 eingetragen.68 Vielleicht hätten in der Lage ursprüng-
lich noch weitere Textnachträge gesammelt werden sollen, was aber unterblieb, so 
dass die bis auf einige Notate und den Liedtext leere Lage an den Anfang gestellt 
wurde, oder das heutige Blatt pag. 1–2 war ein Einzelblatt, das den vollständigen 
Text enthielt und weiter hinten hätte eingeschaltet werden sollen, aber später irr-
tümlich falsch einsortiert und eingebunden wurde.69 

67 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 176.
68 Nach Geering und Trümpy handelt es sich auf pag. 112–113 um eine andere Hand, die auch die 
Einträge auf pag. 141–145 (Ach Iupiter hetst du gewalt, Apollo aller kunst ein hort) geschrieben habe 
(Liederbuch des Johannes Heer [Anm. 2], S. 171 u. 174). Hinter die Gleichsetzung der Hände von 
pag. 112 und pag. 141–145 möchte ich für den Text ein größeres Fragezeichen setzen. Beim Eintrag 
auf pag. 112 könnte man auch erwägen, dass der Text doch von Heers Hand stammt.
69 Dass pag. 1–2 ein Einzelblatt ist, ist nur eine Vermutung. Sie passt aber zu der älteren Tintenpa-
ginierung, die um 2 gegenüber der modernen nachläuft (111 = 113 usw.). Sollte das Blatt vor der nicht 
genau zu datierenden Restaurierung mit den Flickarbeiten im vorderen Buchblock weiter hinten 



186   Stefan Rosmer

Blickt man auf den Hauptteil, das eigentliche Musikheft auf den pag.  9–168 
(zweite bis vorletzte Lage), ist mit den Herausgebern Geering und Trümpy festzuhal-
ten, dass eine längere Strecke von Liedern, Musikstücken und lateinischen Texten 
am Stück eingetragen wurde und dies wahrscheinlich im Frühjahr 1510 erfolgte. 
Die Eintragungsstrecke füllt mehr als die Hälfte des Liederbuchs. Sie beginnt auf 
pag. 9, ihr Ende lässt sich nicht ganz eindeutig bestimmen, sie reicht aber bis min-
destens pag. 103. In diesem Abschnitt ist ein schlüssiger Aufbau zu erkennen.70 Die 
Eintragungsstrecke beginnt mit lateinischen geistlichen und besonders bekannten 
Werken (pag. 9–23). Dieser Eröffnungspartie folgen deutsche Lieder, die von pag. 24 
bis pag. 75 reichen.71 Daran schließen wieder lateinische geistliche Stücke und ein 
lateinisch-französisches an. Darauf folgen französische Chansons und zwei italie-
nische Lieder. Innerhalb dieses ersten Großabschnitts stehen auch Datumsangaben: 
auf pag. 75 1510 in vigila beatorum philippi et iacobi apostolorum (30. April 1510)72, 
auf pag. 101 pariisis in die festo corporis christi (30. Mai 1510)73. Zwei weitere Datie-
rungen stehen auf pag. 103, sie bereiten bei näherem Hinsehen aber einiges Kopf-
zerbrechen. Man sollte zumindest bei diesen Datumsangaben erwägen, dass sie aus 
der Vorlage mit abgeschrieben wurden.74 

Geering und Trümpy folgern aus der geschlossenen Anlage der ersten Eintra-
gungsstrecke (pag. 9–103), dass mit ihr das Buch einen ersten Abschluss gefunden 

eingeordnet gewesen sein, so dass vor der modernen pag. 145 (= 143 älteren Tintenpaginierung) 
tatsächlich zwei Seiten weniger zu zählen waren? Die ältere, unvollständige Tintenpaginierung 
stimmt dann mit der zeitgenössischen Foliozählung überein. Die Foliozahl verdoppelt und dann 6 
abgezogen, ergibt die Zahl der alten Tintenpaginierung (z.  B. 57 × 2 = 114, 114 – 6 = 112, pag. 112 der 
älteren Tintenpaginierung = fol. 57v).
70 Vgl. Schwindt (Anm. 19), S. 535.
71 Die deutschen weltlichen Lieder werden nur durch ein lateinisches Weihnachtslied und einen 
textlosen dreistimmigen Kanon mit der Überschrift Tres sunt in carne una (Heer 29, pag. 61) unter-
brochen. Das Weihnachtslied Exultandi tempus est (Heer 25, pag. 56) ist mit dem darauffolgenden 
Lied durch das Motiv des Dreschens verbunden.
72 Auflösung des Datums nach Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 165.
73 Die Eintragung ist schwer zu lesen, Lesung und Auflösung der Datumsangabe nach Liederbuch 
des Johannes Heer (Anm. 2), S. 169.
74 1.) Am rechten Rand des mittleren Notensystems ist eingetragen (aufgelöste Abkürzungen ste-
hen in runden Klammern): parisiis 1510 in (die)? f(esto) ⸱C⸱ X. Die Herausgeber lesen hier ⸱C⸱ X C und 
lösen dies zu „Corporis Christi = 30. Mai 1510“ auf (Liederbuch des Johannes Heer [Anm. 2], S. 170). 
Das zweite C ist m.  E. aber kein C, sondern Bestandteil der Abkürzung, welche als die aufgelöst 
wurde (vgl. die Auflösung der gleichen Abkürzung bei der Datierung auf pag. 100 durch die Heraus-
geber, Liederbuch des Johannes Heer [Anm. 2], S. 169). 2.) Im Notensystem darunter steht eine ähn-
liche Datierung, wobei die Zahl entweder als 1410 zu lesen ist oder aber als 1510 und die ‚5‘ in einer 
anderen, älteren Form geschrieben wurde: 1410 / 1510 ⸱C⸱ X. Zur Form der ‚4‘ vgl. auch die Jahreszahl 
auf pag. 137 und pag. 138, wo die ‚4‘ nicht die Form, wie bei der unteren Datierung auf pag. 103 hat.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   187

habe und alle folgenden Einträge ab pag.  104 später erfolgt seien. Das Ende der 
ersten Eintragungsstrecke muss aber nicht unbedingt nach pag.  103 liegen. Die 
geistlichen Stücke auf pag. 104–105 könnten auch den geistlichen Abschluss nach 
den weltlichen Liedern bilden. Zusammen mit diesen könnten sogar noch das mit 
der Überschrift Der hund versehene Stück Heinrich Isaacs (pag. 106–109) und eine 
weitere geistliche Komposition (Sancta trinitas, pag.110–111) eine größere Schluss-
partie bilden.75 Eine spätere Datierung steht erst wieder auf pag. 121: 1512 in qua-
dragesima (28. Febr. 1512). Eine neue geschlossene Strecke mit deutschsprachigen 
Liebesliedern beginnt davor auf pag. 116 mit O werder mund.76 Diese zweite Ein-
tragungsstrecke dürfte bis zum französischen Lied Pour vos plaisiers (pag. 131) oder 
bis zu dem mit Alexander überschriebenen Stück reichen (pag. 132–135, benannt 
wird mit dem Vornamen der Komponist Alexander Agricola, der Titel der Kom-
position Cecus nun iuducat de coloribus fehlt). 

Weitere Datumsangaben finden sich danach auf pag. 137 (1514 in vigilia lauren-
tii = 9. Aug.), pag. 138 (1514 in die festo exaltationis crucis = 14. Sept.) und pag. 140 
(1516 calixti = 14. Okt.) und ein deutlich späterer Eintrag 1530 auf pag. 152. Vielleicht 
ist mit einer dritten Aufzeichnungsphase ab pag. 132 (Alexander) oder ab pag. 136 
(discantus Isaac; hier im Discantus mit der Textmarke o regina, der sonst bezeugte 
Titel La morra ist von späterer Hand nachgetragen) zu rechnen. 

Geering und Trümpy vermuten weiter, dass Heer bereits 1510 oder kurz danach 
nach Glarus zurückgekehrt sei und der zweite Teil des Liederbuchs dort entstanden 
sei. Als Indiz führen sie an, dass bei den Eintragungen nach pag. 104 öfter als davor 
die Texte unvollständig blieben, was sie darauf zurückführen, dass Heer in Glarus 
nicht mehr im selben Umfang schriftliche Quellen oder Gewährsleute zur Verfügung 
gestanden hätten wie in Paris. In diesem Fall wären im Liederbuch zwei Repertoire-
schichten versammelt, eine erste Sammlung mit dem Repertoire studentischen 
geselligen Musizierens und eine zweite Schicht, die Heer erst in Glarus zusammen-
trug (was nicht heißt, dass sich diese Schichten unterscheiden müssen). Zwar hat die 
Vorstellung, in Glarus seien Quellen weniger zugänglich gewesen als in den studen-

75 Auffällig – aber von Geering und Trümpy nicht erwähnt – ist der deutliche Unterschied im 
Schriftbild zwischen dem ersten (pag. 106–107) und dem zweiten Teil (pag. 108–109) von der hund. 
Den Custoden und den Texteintragungen nach dürfte es sich um eine andere Hand handeln, die den 
ander teÿl/ander teyll geschrieben hat.
76 Bei der vorangehenden Komposition ist nur der Titel Circumdederunt me (pag. 114–115) ange-
geben. Es handelt sich um eine Chanson-Motette Loyset Compères mit lateinisch-liturgischem und 
französisch-weltlichem Text. Sofern die Texte bekannt waren, könnte eine Verbindung zwischen 
Circumdederunt me/Male bouche und dem anschließenden O werder mund bestehen: Im französi-
schen Text wird über den trügerischen, bösen, Liebesschmerzen verursachenden Mund geklagt, im 
deutschen der kostbare Mund als Quelle erwarteter Freuden gelobt.



188   Stefan Rosmer

tischen Pariser Kreisen, einige Plausibilität, es ist allerdings ebenso gut vorstellbar, 
dass Heer in Paris zunächst einen ihm zugänglichen, relativ geschlossenen Quellen-
bestand abschrieb und mit ihm die pag. 9–103 bzw. 9–111 füllte. Danach hätte er 
sich möglicherweise auch in Paris um weitere Quellen bemühen müssen und hätte, 
weil weniger Quellen verfügbar waren, oder aus anderen Gründen mit größeren 
zeitlichen Abständen Lieder und Musikstücke gesammelt und abgeschrieben. Weiter 
täuscht die Beobachtung eines gehäuften Fehlens von Texten im zweiten Teil: Einige 
dort aufgezeichneten Stücke wurden wohl als instrumentale Sätze aufgefasst,77 
einmal war der Text schon weiter vorne im Liederbuch aufgezeichnet,78 zweimal 
darf man damit rechnen, dass der Text weit verbreitet war und nicht aufgeschrieben 
werden musste.79 Außerdem fehlen auch im ersten Teil bisweilen die Texte.80 

Für eine spätere Entstehung der Einträge, wahrscheinlich ab pag. 116, sprechen 
aber weitere Indizien. Erstens verzichtet Heer ab pag. 116 häufig auf die Eintragung 
der Stimmbezeichnungen Discantus, Altus, Tenor, Bassus und dort, wo sie vorhan-
den sind, sind sie nicht mehr mit roter Tinte geschrieben. Zweitens weicht Heer von 
der zuvor bei den deutschen Liedern dominierenden Einrichtung der aufgeschla-
genen Doppelseite ab. Im ersten Teil herrscht die Aufteilung vor, bei der Discantus, 
Altus und Bassus auf der aufgeschlagenen Verso-Seite stehen und auf der Recto-
Seite der Tenor und der Liedtext. Auch im ersten Teil finden sich andere Seitendis-
positionen, aber ab pag. 116 scheint über die Anordnung von Stimmen und Text auf 
der Doppelseite nur noch von Fall zu Fall entschieden worden zu sein. Drittens fällt 
auf, dass im zweiten Teil fast keine Zusatztexte mehr eingetragen sind. Während 
bis pag. 95 fast auf jeder Seite weitere Eintragungen stehen und Heer auf pag. 105 
noch zwei Zusatztexte eintrug, steht danach nur noch einmal beim Lied Ach Iupiter 
hetst du gewalt auf pag. 141 ein Zusatztext, der von derselben fremden Hand wie 
das Lied geschrieben wurde. Das Fehlen von Eintragungen im zweiten Teil des Lie-
derbuchs könnte man am ehesten so auffassen, dass Heer sich nun nicht mehr in 
einem humanistisch-studentischen Kreis aufhielt. Aber auch hier wäre es möglich, 
dass nur der erste Teil, der in relativ kurzer Zeit geschrieben wurde, in Heers Kreis 
zirkulierte oder nur in der ersten Entstehungsphase viele Zusatztexte eingetragen 
wurden, während der zweite Teil zwar auch in Paris geschrieben wurde, aber die 

77 Heer 61 Der hund von Heinrich Isaac (pag. 106–109), Heer 76 Caecus non iudicat (pag. 132–135, in 
der Handschrift nur mit alexander überschrieben), Heer 77 La mora von Heinich Isaac (pag. 136–137).
78 Heer 83 Alius Ach Hulf mich leid und Heer 84 Ach hulf mich leid Trium [vocum]. Der Text der 
beiden Kompositionen steht auf pag. 17 bei zwei anderen Ach hulf mich leid-Kompositionen.
79 Heer 59 O du armer Judas, pag. 104, Heer 60 Christus surrexit, pag.105.
80 Es handelt sich auch um weit verbreitete Kompositionen bzw. Texte bei Heer 6 und 7 Fortuna 
desperata, sowie Heer 33 Ein frölich wesen. Bei der Strecke von französischen und italienischen 
Liedern Heer 44–58 hat ca. die Hälfte nur die Textinitien.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   189

Sammlung nicht mehr im studentischen Kreis zirkulierte. Ebenfalls nicht ganz aus-
schließen kann man die Möglichkeit, dass in den Vorlagen für die erste Eintragungs-
strecke bereits Zusatztexte enthalten waren, die von Heer mit abgeschrieben und 
dann noch von ihm und anderen vermehrt wurden. 

Man kann also zwei Teile des Codex relativ sicher unterscheiden und mindes-
tens zwei Entstehungsphasen ansetzen. Der erste Teil beginnt mit pag. 9 und reicht 
bis pag. 105 oder 111, hier sind mehrfach Datierungen ins Jahr 1510 eingetragen. 
Ein weiterer Teil beginnt ab pag. 106 oder 112. Für ihn sind vielleicht zwei Phasen 
zu unterscheiden: die eine von pag. 106 oder 112 bis pag. 131 oder 135, wo sich eine 
Datierung auf 1512 findet, und eine andere ab pag. 132 oder 136, wo Datierungen auf 
1514 und 1516 eingetragen sind. Will man die Entstehungsphasen mit Heers Aufent-
haltsort in Verbindung bringen, ist er vielleicht doch erst nach 1512 oder sogar erst 
1517 oder 1518 nach Glarus zurückgekehrt; für 1518 ist gesichert, dass er wieder in 
Glarus lebte.81 Da Heer bereits 1504 beim Zürcher Freischießen als student bezeich-
net wird, würde sich bei einer Rückkehr 1517/1518 eine sehr lange Studienzeit von 
13–14  Jahren ergeben, bei einer Rückkehr 1512/1513 hätte er acht bis neun Jahre 
studiert.82 Hinzuweisen ist darauf, dass die Grenzen zwischen Eintragungsstre-
cken bzw. Liedgruppen, die sich aus der Betrachtung von Inhalt und Reihenfolge 
ergeben, nie mit den ermittelbaren Lagengrenzen zusammenfallen. 

Im Zusammenhang mit der Frage nach dem Ort, an dem die Teile des Lieder-
buchs geschrieben wurden, ist noch auf die beiden Eintragungen Glareans auf 
pag. 25 einzugehen, der sich selbst namentlich nennt.83 Geering und Trümpy ver-
muten, dass der Eintrag schon 1510 oder 1511 erfolgt sei,84 weisen aber darauf hin, 
dass Glarean 1510 in Köln studierte und von einer Reise nach Paris nichts bekannt 
ist. Ebenso wenig ist von einer Reise Heers nach Köln bekannt. 1511 hielt sich 
Glarean in Glarus auf, sofern auch Heer zu einem Ferienaufenthalt dort war, könnte 
der Eintrag auch dort erfolgt sein. Rechnet man damit, dass Heer nicht schon 1512 
nach Glarus zurückkehrte, sondern erst 1517/1518, dann könnte sich Glarean auch 
nach seiner Ankunft in Paris im Mai 1517 in das Liederbuch eingetragen haben.85 

81 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. VII, Anm. 14.
82 Studiendauern von acht Jahren bis zum Erwerb eines Magistergrads können als Normalfall 
gelten, vgl. Robert Stehfest-Gramsch: Bildung, Schule und Universität im Mittelalter. Berlin, Boston 
2019, S. 185–187.
83 Prof. Inga Mai Groote danke ich sehr herzlich für Auskünfte zu Glareans Handschrift! Ihrer Ein-
schätzung nach besteht kaum Anlass, daran zu zweifeln, dass die Einträge von Glarean stammen 
und dass sie sich in die 1510er Jahre einordnen lassen (E-Mail vom 31.12.2022).
84 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. VII, S XII, Anm. 83, S. 179.
85 Laurenz Lütteken, Beat A.  Föllmi: Art. Glarean, Heinrich. In: MGG Online. Hg. von Laurenz 
Lütteken, New York u.  a. 2016  ff., https://www.mgg-online.com/mgg/stable/25052 (20.03.2024).

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/25052


190   Stefan Rosmer

Abschließend ist noch auf den Zeitpunkt und den Ort der Bindung einzugehen. 
Der Einband selbst gibt dafür keine Anhaltspunkte, im Katalog wird er ins sech-
zehnte Jahrhundert datiert.86 Angesichts der zeitgenössischen Foliierung des Lie-
derbuchteils und der späteren Nach- und Voranstellung der ersten und der letzten 
beiden Lagen, erscheint es wahrscheinlich, dass das Buch erst gebunden wurde, 
nachdem die pag. 9–149 (oder pag. 9–151) bereits beschrieben waren. Wenn das 
Datum 1516 calixti (14. Okt. 1516) auf pag. 140 den Zeitpunkt der Eintragung meint – 
was anzunehmen ist –, wäre die Bindung danach erfolgt; ob noch in Paris oder doch 
erst in Glarus, muss offenbleiben. 

Für die Einordnung der Bindung könnte die Einbandmakulatur von Relevanz 
sein, die bei der Restaurierung 1990 ausgelöst wurde, aber bisher in der Forschungs-
literatur nicht erwähnt ist. Bei der Restaurierung wurde zum einen Makulatur aus 
dem Buchrücken ausgelöst, es handelt sich um zwei beschriebene Pergamentstrei-
fen (ca. 170 × 35 mm und ca. 170 × 45 mm). Zum anderen bestanden die Buchdeckel 
aus kaschierten Blättern aus Papier. Diese wurden bei der Restaurierung ausgelöst, 
voneinander getrennt und durch Karton ersetzt. Seither werden sie gemeinsam mit 
dem Restaurierungsbericht aufbewahrt. Es handelt sich um insgesamt 26 Blätter 
(ca. 255 × 180 mm), alle beidseitig eng beschrieben. Ihr Erhaltungszustand ist gut, 
die Schriftzüge sind klar erkennbar. Die Schrift selbst ist allerdings sehr schwer zu 
lesen. Eine Auswertung dieses bisher unbekannten Materials wäre daher mit sehr 
großem Zeitaufwand verbunden. Vermutlich handelt es sich um deutschsprachige 
Eintragungen einer Hand des frühen sechzehnten Jahrhunderts.87 Mehr als diese 
Vermutung lässt sich vorerst zu diesem Fund nicht sagen. 

Als vorläufiges Ergebnis ist festzuhalten, dass sich die Aufteilung in mindestens 
zwei Entstehungsphasen durch Geering und Trümpy bestätigt, dass aber der ganze 
zweite Teil oder eine größere Strecke davon durchaus auch in Paris geschrieben 
sein können. Gleichwohl kann Heer zusammen mit anderen auch noch später in 
Glarus aus dem Musikheft musiziert haben. Der Codex selbst erlaubt darüber kei-
nerlei Aussagen, man wäre auf andere Quellen über das glarnerische Musikleben in 
der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts angewiesen. Ganz außer Gebrauch 
war er nicht, wie der Nachtrag von 1530 zeigt. 

86 Scarpatetti (Anm. 1), S. 40.
87 Sehr herzlich für ihren Expertinnenblick auf das Material danke ich: Dr. Monika Studer und 
ihrer Kollegin (UB Basel, Historische Sammlungen), deren vorsichtige Einschätzung hier wieder-
gegeben ist (E-Mail vom 30. Jan. 2023), und Gisela Kornrumpf (Bayerische Akademie der Wissen-
schaften, München).



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   191

4 �Zur Stellung von Heers Handschrift in der 
Geschichte von Tenorlied und Liederbuchlied: 
Die Konkordanzen 

Die Mehrzahl der Lieder in Heers Handschrift sind Unika, was zu ihrer Einschät-
zung als randständig und altertümlich beigetragen hat. Die Konkordanzen bieten 
einen wichtigen Anhaltspunkt, um aufzuzeigen, in welche Zusammenhänge und 
Austauschprozesse Heer und sein studentischer Kreis einbezogen gewesen sein 
könnten. Einen Großteil der Konkordanzen konnten bereits Geering und Trümpy 
nachweisen, mithilfe seither publizierter bzw. erweiterter Hilfsmittel und neuerer 
Editionen konnten sie vermehrt werden.88 Die Recherche beschränkte sich auf 
die deutschsprachigen Lieder.89 Da umfassende Verzeichnisse für die Liedüber-
lieferung ohne Musiknotation fehlen, wurden für das fünfzehnte Jahrhundert die 
Initienverzeichnisse der Edition des Liederbuchs der Clara Hätzerlin90, des Augs-
burger Liederbuchs91, von Fichards Liederbuch92, des Königsteiner Liederbuchs93 
und das Verzeichnis von Doris Sittig94 verglichen, für das sechzehnte Jahrhundert 

88 Das Tenorlied (Anm. 10), RISM, DIAMM, liederenbank.nl.
89 Einen besonderen Fall stellt Heer 52 Sy j’ayme mon amy dar. Hier ist auf pag. 97 oben notiert: In 
minem sinn. Der dreistimmige Tonsatz ist mehrfach mit dem Textinitium In minem sin / In minen 
zin belegt, aber auch zusammen mit anderen niederländischen oder französischen Texten über-
liefert. Der bei Heer vollständig aufgezeichnete französische Text tritt sonst mit anderer Musik auf. 
Vgl. Peter Woetmann Christoffersen: French Music in the Early Sixteenth Century. Studies in the 
music collection of a copyist of Lyons. The manuscript Ny kgl. Samling 1848 2 ° in the Royal Library. 
3 Bde. Copenhagen 1994, Bd. II, S. 147 (Nr. 213). Andere vierstimmige Tonsätze mit dem Textinitium 
In minem sinn sind ferner von Heinrich Isaac überliefert; Heinrich Isaac: Weltliche Werke. Hg. 
von Johannes Wolf. Wien 1907 (Denkmäler der Tonkunst in Österreich 14.1), S. 81–82; Warwick 
Edwards: Isaac’s Pre-Italian Songs: A Over-Optimistic Hand-List. In: Essays in Renaissance Music 
in Honour of David Fallows. Hg. von Fabrice Fitch, Jacobijn Kiel. Woodbridge 2011, S. 198–206, hier 
S. 204, Nr. 26 und 27.
90 Liederbuch der Clara Hätzlerin. Hg. von Carl Haltaus [1840]. Neudruck mit einem Nachwort von 
Hanns Fischer. Berlin 1966 (Deutsche Neudrucke. Texte des Mittelalters).
91 Klaus Jürgen Seidel: Der Cgm 379 der Bayerischen Staatsbibliothek und das Augsburger Lieder-
buch von 1454. Diss. München. Augsburg 1972, S. 861–867; Johannes Bolte: Ein Augsburger Lieder-
buch vom Jare 1454. In: Alemania. Zeitschrift für Sprache, Litteratur und Volkskunde des Elsaszes 
und Oberschwabens 18 (1890), S. 97–237.
92 Fichards Liederbuch. Mit Kommentar hg. von Burghart Wachinger. Stuttgart 2020 (ZfdA Beiheft 
18).
93 Das Königsteiner Liederbuch. Ms. germ. qu. 719 Berlin. Hg. von Paul Sappler. München 1970 
(MTU 29).
94 Sittig (Anm. 41), S. 400–405.



192   Stefan Rosmer

die Edition der Darfelder Liederhandschrift95 und das Verzeichnis in der Edition 
des Cpg 343, in dem auch drei weitere Liederhandschriften und zwei Drucke erfasst 
sind.96 Im Anschluss an die Zusammenstellung fasse ich einige Überlieferungs-
gruppen zusammen und gehe auf weiterführende Fälle ein. Die abgekürzt zitierten 
Drucke und Handschriften sind im Quellenverzeichnis dieses Bandes aufgeführt, 
Editionen sind gegebenenfalls in den Fußnoten angegeben. 

4.1 �Liste der bisher bekannten Konkordanzen zu deutsch
sprachigen Liedern 

Heer 4 Ach hulf mich leid

Bei Ach hülff mich leid handelt es sich um ein häufig überliefertes, berühmtes 
Lied, das Adam von Fulda zugeschrieben wird. Nach Glarean war es im deutschen 
Sprachraum weit verbreitet.97 Text und Tenormelodie wurden auch für weitere 
Tonsätze verwendet. Heer 4 ist der Adam von Fulda zugeschriebene Satz.

Die Überlieferung samt geistlichen Kontrafakturen dieses Satzes ist dokumentiert in:
Volker Mertens: Ach hülff mich leid. Zur geistlichen Kontrafaktur weltlicher Lieder im frühen 
16. Jahrhundert. In: Gattungen und Formen des europäischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahr-
hundert. Hg. von Michael Zywietz, Volker Honemann, Christian Bettels. Münster u.  a. 2005 
(Studien und Texte zum Mittelalter und zur frühen Neuzeit 8), S. 169–187, hier S. 179–181.

Heers Liederbuch enthält drei weitere Tonsätze über die Melodie von Ach hülff mich 
leid, die jeweils nur mit dem Textinitium versehen sind: Heer 5 und Heer 84 sind 
unikal überliefert, die Konkordanzen zu Heer 83 siehe unten.

95 Die Darfelder Liederhandschrift 1546–1565. Unter Verwendung der Vorarbeiten von Arthur 
Hübner und Ada-Elise Beckmann hg. von Rolf Wilhelm Brednich. Münster 1976 (Schriften der Volks-
kundlichen Kommission für Westfalen 23).
96 Arthur Kopp (Hg.): Volks- und Gesellschaftslieder des XV. und XVI. Jahrhunderts. I. Die Lieder 
der Heidelberger Handschrift Pal. 343. Berlin 1905 (Deutsche Texte des Mittelalters 5).
97 Glarean lobt das Lied im Dodekachordon als elegantissime composita ac per totam Germaniam 
cantatissima, zit. nach Jürgen Heidrich: Art. Adam von Fulda. In: MGG Online. Hg. von Laurenz 
Lütteken. New York u.  a. 2016  ff., https://www.mgg-online.com/mgg/stable/17422 (20.03.2024).

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/17422


Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   193

Heer 11 Früntlichen gruoß zuo aller stund

Der Tonsatz ist bei Heer dreistimmig, in den Konkordanzen ist ein Altus ergänzt.
	– St. Gallen 463, Nr. 126, fol. 46v (Discantus), fol. 105v (Altus); Text: nur Initium; 
	– Forster I, Nr. 77, anderer Altus als in St. Gallen 463; Text: nur die erste Strophe 

stimmt – bei einigen Varianten – mit dem Text von Heer 11 überein, Strophe II 
und III bei Forster sind eigenständig, es handelt sich um einen Dialog zwischen 
Mann und Frau, das Lied Heer 11 ist eine Treueversicherung mit Bitte um Erhö-
rung. 

Anderer Tonsatz:
	– Ludwig Senfl, SC, S 11798.

Heer 14 Vil hinderlist

	– Basel F VI 26  f, Nr. 3, fol. 2v;
	– Kopenhagen 1848, Nr. 18, pag. 26; nur Musik;
	– St. Gallen 463, Nr. 171, fol. 60r (Discantus), fol. 118r (Altus); Text: nur Initium; 
	– Wolfenbüttel, Ms. 78 Quodl. 4 °, fol. 1v; Text: nur erste Strophe; 
	– Aich [1519], Nr. 499, Tenorstimmbuch fol. 3v–4r; vollständiger Text, drei Stro-

phen; 
	– Öglin 1512/1513, fol. 23v; 
	– Schöffer-Schlick 1512; pag. 64–65100; Intabulierung; Text: nur Initium. 

Heer 16 Verlangens hart

	– Aich [1519], Nr. 22101, Tenorstimmbuch ungezähltes Blatt nach fol. 22 und fol. 23r; 
Tonsatz mit anderem Text (Vrsprung der lieb)102; 

	– Öglin 1512/1513, fol. 20v; Diskant mit anderem Textinitium (Ursprung der lieb). 

98 Gasch, Tröster (Anm. 10), S. 516–517.
99 Das Liederbuch des Arnt von Aich. Erste Partitur-Ausgabe der 75 vierstimmigen Tonsätze. Hg. 
von Eduard Bernoulli, Joachim Moser. Kassel 1930; Das Liederbuch des Arnt von Aich. Gesamtaus-
gabe. Hg. von Dieter Eichler, Dieter Klöckner. 2. überarb. und erw. Aufl. Stuttgart [2011].
100 Arnolt Schlick: Tabulaturen Etlicher lobgesang und lidlein vff die lauten 1512. Hg. von Helmut 
Mönkemeyer. Hofheim am Taunus 1965 (Die Tabulatur 3), S. 7.
101 Editionen siehe Anm. 99.
102 Schwindt (Anm. 19), S. 568, Anm. 117.



194   Stefan Rosmer

Heer 20 Zuo trost erwelt

	– Basel F X 10, Nr. 6, fol. 3v, nur Bassus-Stimmbuch; Text: nur Initium; 
	– St. Gallen 463, Nr. 81, fol. 25v (Discantus), fol. 85v (Altus); Text: nur Initium; 
	– Forster  IV, Nr.  2103; nur Textkonkordanz, bei Forster alle drei Strophen mit 

einem anderen Tonsatz von Jobst vom Brandt. 

Heer 21 Ach Gott wie we tut scheiden

Der Text des Lieds zeigt partielle Übereinstimmung mit:
	– Forster III, Nr. 18104: Übereinstimmungen im Wortlaut einzelner Verse und iden-

tische Strophenform; der Zusammenhang der Texte ist erkennbar, man muss 
aber von zwei Liedtexten sprechen (Heer Strophe  I,1–2, 3 ≈ Forster Stophe  
I,1–2, 3; Heer Stophe II ≈ Forster Strophe IV; Heer Strophe IV,7 ≈ Forster Strophe 
V,7); das Lied bei Forster hat einen eigenen Tonsatz, der in der ersten Auflage 
im Altus- und Tenor-Stimmbuch Forster, in den anderen Stimmbüchern und 
Auflagen Caspar Othmayr zugeschrieben ist. 

Das Lied Forster III, Nr. 18 findet sich mit unterschiedlich starken Varianten auch  
in:

	– Heidelberg 343, Nr. 100105; nur Liedtext, vier Strophen (Forster I, II, III, V);
	– Leiden 2012 (Album Overijssel):

	 fol. 82r Ach godt wy we doet scheiden, nur Text, vier Strophen (Forster Str. I, II, 
III, V),

	 fol. 160r Help godth wy wee doeth scheydenn, nur Text, vier Strophen (Forster 
Str. I, II, III, V);

	– Darfeld Nr. 64, fol. 67r Ich had myr eyn gerdellyn gebowedt; Strophe I ≈ Forster 
Strophe III, Strophe III ≈ Heer Strophe I (der Text von Darfeld Strophe III steht 
näher bei Heer als bei Forster); 

103 Georg Forster: Frische teutsche Liedlein. 5 Bde. Hg. von Kurt Gudwill u.  a. Wolfenbüttel  
1942–1997, hier Bd. 4, S. 4–5; Georg Forsters Frische Teutsche Liedlein in fünf Teilen. Hg. von M. Eli-
zabeth Marriage. Halle a. d. S. 1903 (Neudrucke dt. Literaturwerke d. XVI. u. XVII. Jhs. 203–206), 
S. 171–172.
104 Forster (Anm. 103) Bd. III, S. 34–35; in Georg Forsters Frische […]. Hg. von Marriage (Anm. 103), 
steht das Lied unter der Nr. III,17; das Lied findet sich nur in der 1. Aufl. und im Bassus-Stimmbuch 
der 2. Aufl.
105 Kopp (Anm. 96), S. 108–109.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   195

	– Liedflugschrift Ein Schoen New Lied/ Ach Gott wie wee thut scheiden. Ein ander 
Lied/ Groß lieb hat mich vmbfangen. Noch ein ander Lied/ Vor zeiten was ich 
lieb vnd werd. Nürnberg: Friedrich Gutknecht 1555; nur Liedtext, vier Strophen 
(Forster I, II, IV, V). 

Heer 22 Ob aller schön ir wiblich er

	– St. Gallen 463, Nr. 87, fol. 27r (Discantus), fol. 87r (Altus); Text: nur Initium. 

Heer 23 On freud verzer ich mengen tag

In Heers Liederbuch fehlt bei diesem Lied der Text, es ist nur das Initium eingetra-
gen.106

	– Wien 18810, Nr. 2 (Discantusstimmbuch fol. 1v, Tenor- und Bassusstimmbuch, 
fol. 1v–2r); dreistimmiger Satz Paul Hofhaimers, der Discantus entspricht dem 
Tenor von Heer 23 (eine Oktave nach oben transponiert und am Schluss erwei-
tert), der Satz ist sonst eigenständig; Text: nur Initium;

	– München 328–331, Tenorstimmbuch (Cod. ms. 8 ° 328), fol. 1r–2r; Tenorstimme 
des dreistimmigen Satzes von Hofhaimer und dreistrophiger Text; in den 
anderen drei Stimmbüchern sind keine Stimmen des Lieds eingetragen. 

106 Vgl. Andrea Lindmayer-Brandl: Paul Hofhaimer und das deutsche Lied. In: Gattungen und 
Formen des europäischen Liedes vom 14. bis zum 16. Jahrhundert. Hg. von Michael Zywietz, Vol-
ker Honemann, Christian Bettels. Münster u.  a. 2005 (Studien und Texte zum Mittelalter und zur 
frühen Neuzeit 8), S. 119–146, hier S. 129; Schwindt (Anm. 19), S. 425, Anm. 57. Schwindt merkt an, 
dass der in München 328 überlieferte Text sich „an mehreren entscheidenden Stellen keinesfalls 
mit der Liedmelodie [des Hofhaimer-Satzes] in Übereinstimmung bringen lasse“, es müsse daher 
in München ein falscher Text eingetragen worden sein. Der Diskant des Hofhaimer-Satzes (= die 
Liedmelodie) ist mit dem Tenor des Heer-Satzes bis auf die Erweiterung am Schluss, bei der mit 
Textwiederholung zu rechnen und die daher unter Unterlegungsaspekten unproblematisch ist, 
identisch. Die Tenorstimme in Heer 23 kann aber mit dem Text von München 328 On freud verzer 
gesungen werden, ohne dass es zu allzu gravierenden Komplikationen bei der Koordination von 
Versen und musikalischen Phrasen kommt. Im Grundsatz müsste der Text dann auch auf den iden-
tischen Diskant des in Hofhaimer-Satzes unterlegbar sein, gleichwohl mag der Tonsatz die Zäsuren 
so drastisch unterlaufen bzw. konterkarieren, dass ein anderer Text besser passen würde.



196   Stefan Rosmer

Heer 27 Die vollen brüedren

	– Basel F X 10, Nr. 20, fol. 9r; Text: nur Initium; 
	– Basel F X 21, Nr. 67, fol. 69v–70r; Text der ersten Strophe. 

Heer 32 Ein frolich wesen

Es handelt sich um ein verbreitetes flämisches Lied mit dem Text Een vraulic 
wesen, zu dem auch ein deutscher Text gedichtet wurde, der nur am Textanfang 
mit dem flämischen Lied übereinstimmt. Die verschiedenen Tonsätze bilden eine 
Liedgruppe oder Liedfamilie. Ein verbreiteter Tonsatz über Een vraulic wesen/Ein 
frölich wesen stammt von Jacob Barbireau. Dieser Satz ist dreistimmig und vier-
stimmig überliefert, bei den vierstimmigen Sätzen gibt es verschiedene Altus-Stim-
men. Über das Lied wurden weitere Tonsätze komponiert, wobei einzelne Stimmen 
des Barbireau-Satzes verwendet wurden.107 Bei Heer 32 – in der Handschrift mit 
der Zuschreibung Obrecht – ist der dreistimmige Barbireau-Satz um einen Altus 
ergänzt. In der Handschrift stehen zwei weitere Ein frölich wesen-Sätze: Heer 33 
ist dreistimmig, der Satz in allen Stimmen eigenständig, da am Ende Heers Mono-
gramm und Familienwappen eingetragen sind, vermuten die Herausgeber, es 
könnte sich um eine Komposition Heers handeln. Heer 78 ist dreistimmig und ver-
wendet die hergebrachte Tenormelodie als Discantus. Zu Heer 33 und 78 gibt es 
keine bekannten Konkordanzen. Zu Heer 32 mit seiner Altus-Stimme gibt es streng 
genommen nur eine musikalische Konkordanz:

	– St. Gallen 463, Nr. 153, fol. 56v (Discantus), fol. 115v (Altus); Text der ersten Stro
phe im Discanuts unterlegt. 

Einen Überblick über die Überlieferung der Een vraulik wesen-Liedfamilie bietet 
Bonda,108 die Überlieferung von Tonsätzen im deutschsprachigen Raum ist bei 
Schwindt erfasst.109

107 Vgl. Eric Jas: Dutch polyphonic song (to 1600). In: Grove Music Online, https://doi.org/10.1093/
omo/9781561592630.013.90000361212 (20.03.2024).
108 Jan Willem Bonda: De meerstemmige Nederlandse liederen van de vijftiende en zestiende 
eeuw. Hilversum 1996, S. 556–557 (der Heer-Satz dort unter § EVWM 31S2), vgl. auch ebd. S. 71–72.
109 Schwindt (Anm. 19), S. 398–406.

https://doi.org/10.1093/omo/9781561592630.013.90000361212
https://doi.org/10.1093/omo/9781561592630.013.90000361212


Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   197

36 Unfal wie tuost

	– Basel F X 10, Nr. 24, fol. 10v–11r; Text: nur Initium; 
	– St. Gallen 463, Nr. 69, fol. 23r (Discantus), fol. 82v (Altus); Text: nur Initium. 

38 Cupido hat

	– Basel F X 1–4, Nr. 9, Tenorstimmbuch fol. 17r–18v; Text: drei Strophen, dritte 
unvollständig; 

	– Basel F X 17–20, Nr. 72; Text: nur Initium; 
	– Darfeld Nr. 97, fol. 107v Cupido hait in mir erdacht; nur Text; 
	– Leiden 2012 (Album Overijssel), Nr. 9, fol. 42r Cupido wy hastu erdacht, / eynen 

elendighen menschenn tzo maechenn; nur Text; 
	– St. Gallen 463, Nr. 65, fol. 23r (Discantus), fol. 82v (Altus); Text: nur Initium; 
	– Torun 29, Nr. 61;
	– Aich [1519], Nr. 24; Tenorstimmbuch fol. 24v–25r; vollständiger Text, drei Stro-

phen; 
	– Öglin 1512, Nr. 5110; vollständiger Text, drei Strophen; 
	– Schöffer-Schlick 1512, pag. 59–60111; Intabulierung; Text: nur Initium. 

63 Uß herzen grund

	– St. Gallen 463, Nr. 101, fol. 35r (Discantus), fol. 95r (Altus); Text: nur Initium. 

65 O werder mund

Auch bei O werder mund bilden verschiedene Tonsätze, Melodien und Texte eine 
Liedgruppe oder -familie. Zugehörige Stücke finden sich im deutschen und nieder-
ländischen Sprachraum. Nach Bonda steht ein deutsches Lied am Anfang, das ins 
Niederländische übertragen und dabei bearbeitet wurde.112

110 Robert Eitner, Jul. Jos. Maier: Erhart Öglin’s Liederbuch zu vier Stimmen. Neue Partitur-Aus-
gabe Berlin 1880 (Publikationen älterer praktischer und theoretischer Musikwerke 9), Sp. 3, S. 8–10.
111 Schlick (Anm. 100), S. 4.
112 Bonda (Anm. 108), S. 62–63.



198   Stefan Rosmer

Eine annähernd vollständige Konkordanz zum Liedsatz im Heer-Liederbuch bietet:
	– St. Gallen 463, Nr. 69, fol. 23v (Discantus), fol. 83r (Altus); Text der 1. Strophe. 

Der Cantus firmus, der in Heer 65 im Altus liegt, ist als Discantus verwendet in 
einem zweimal überlieferten Tonsatz:

	– Basel F IX 59–62, Nr. 69;
	– Aich [1519], Nr.  16113, Tenorstimmbuch fol.  15v–16r; vollständiger Text, drei 

Strophen. 

Die Tenorstimme des Satzes in Aich [1519] und Basel F IX 59–62 ist verwendet in:
	– Basel F X 1–4, Nr. 50, im Tenor, sonst eigenständiger Tonsatz; Text: nur Initium; 
	– Basel F X 21, Nr. 11, fol. 12r, im Tenor, nur das Tenorstimmbuch ist erhalten, um 

welchen Tonsatz es sich handelt, ist nicht feststellbar; vollständiger Text, drei 
Strophen.

Die Tenorstimme des Satzes in Aich [1519] und Basel F IX 59–62 ist im Altus und 
eine Quinte tiefer transponiert in einem mehrfach überlieferten Satz von Caspar 
Othmayr verwendet:

	– Othmayr 1549, Nr. 49; Text der ersten Strophe in allen Stimmen unterlegt; 
	– Berg & Neuber [1550a], Nr. 49 (RISM [c. 1550]22), nur Discantus-Stimmbuch erhal-

ten; Text der ersten Strophe unterlegt; ohne Zuschreibung an Othmayr;
	– Berg & Neuber [1550b], Nr. 49 (RISM [c. 1550]23), nur Altus-, und Bassus-Stimm-

buch erhalten, Tenor-Stimmbuch in moderner Abschrift; Text der ersten 
Strophe in allen Stimmen unterlegt; ohne Zuschreibung an Othmayr; 

	– Basel F X 17–20, Nr. 32b; Text: nur Initium. 

Ein weiterer Tonsatz mit einem anderen Text in der gleichen Strophenform, der 
auch Reimwörter aufgreift, steht in:

	– Egenolff 1552b, Nr. 14 (TL 15.14) O wer dich mundt zu alle stundt, nur Discantus-, 
Altus- und Tenorstimmbuch erhalten, eine Strophe in allen Stimmen unterlegt.

Den vollständigen Text überliefert:
	– Liedflugschrift: Ein new Lied von eynem bösen weib […]. ein ander lied / O werder 

mund / von dir ist wund. Nürnberg: Kunigunde Hergotin o.  J.114.

113 Editionen siehe Anm. 99.
114 Faksimile mit Einleitung: Ein neues Lied von einem bösen Weib. Nürnberg, Kunegund Hergo-
tin o.  J. Zwickau 1913 (Zwickauer Faksimiledrucke 18).



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   199

Weitere Überlieferung in niederländischen und englischen Quellen nach Bonda115:
	– Roulans 1544 (Antwerpener Liederbuch), Nr.  130 O waerde mont Ghi maect 

ghesont, nur Text; 
	– Cock 1539 (Een Devoot ende profitelijck boecxken), Nr. 169 geistliche Kontra-

faktur O Suver wat, einstimmige Melodie;
	– London 31922, Nr. 42 Ough warder mount, vierstimmig; 
	– Tournai 94, fol. 16, O waerde mont ghij maeckt ghezont, vierstimmig. 

68 Wie möcht ich frölich werden

	– St. Gallen 463, Nr. 76, fol. 24v (Discantus), fol. 84v (Bassus sepositus); Text: nur 
Initium; 

	– Berlin 753, Nr. 134 Wie kan ich frolich werden116, nur Text; 
	– Liedflugschrift: Drey schoene Lieder/ Das erst/ Auff gnad so will ichs heben an. 

Das ander/ Jch stundt an einem morgen heimlich an einem ort. Das dritt/ Wie 
moecht ich frlich werden. Nürnberg: Valentin Neuber [1565]; 

	– Frankfurt 1582 (Ambraser Ldb.) , Nr. 80117, nur Text;
	– Frank 1602, Nr. 2, Text von allen drei Strophen in allen Stimmen unterlegt. 

69 Herzlieb gloub mir

	– Kopenhagen 1848, Nr. 13, pag. 20; nur Tonsatz ohne Text und Textmarke. 

72 Erkennen

	– Forster I, Nr. 81118, bei Heer nur Initium des Textes, bei Forster drei Strophen 
und Zuschreibung des Tonsatzes an Heinrich Isaac.

115 Bonda (Anm. 108), S. 589, §§ OWMG.
116 Arthur Kopp: Die Osnabrückische Liederhandschrift vom Jahre 1575. (Berlin, Kgl. Bibliothek, 
Mgf 753). III. (Schluß). In: Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 58 (1904), 
S. 1–25, hier S. 11.
117 Das Ambraser Liederbuch vom Jahre 1582. Hg. von Joseph Bergmann. Stuttgart 1845 (Bibliothek 
des literarischen Vereins in Stuttgart 12), S. 80. Zur Gruppe der gedruckten Frankfurter Lieder-
bücher ohne Noten vgl. Nils Grosch: Lied und Medienwechsel im 16. Jahrhundert. Münster 2013 
(Populäre Kultur und Musik 6), S. 54–57.
118 Forster (Anm. 103), Bd. I, Nr. 81, S. 110–112.



200   Stefan Rosmer

74 Unser meister het ein magt

	– St. Gallen 463, Nr. 50, fol. 19r (nur Discantus); Text: nur Initium; 
	– Basel F VI 26  f, Nr. 5; mit anderer dritter Strophe und auch sonst abweichendem 

Text119.

81 Ach Jupiter hettst du gewalt

	– Augsburg 142a, Nr. 36, fol. 39v–30r; Text: nur Initium120;
	– München 4483, Nr. 44, fol. 44r; Text: nur Initium;
	– Iserlohn IV.36;
	– Krakau 40185; 
	– St. Gallen 463, Nr. 168, fol. 59v (Discantus), fol. 117v (Altus); Text: nur Initium; 
	– Zürich 301, Nr. 37121;
	– Öglin 1512/1513, fol. 26v–27r; Text: nur Initium; 
	– Aich [1519], Nr. 40122, Tenorstimmbuch fol. 39v, 40r–v und zwei folgende unge-

zählte Blätter; vollständiger Text; 
	– Egenolff 1535, Nr. 33;
	– Egenolff 1552a, Nr. 82; Text der ersten Strophe in Discantus, Altus und Bassus 

unterlegt (Tenorstimmbuch nicht erhalten).

Ein anderer Satz, der den Tenor des Adam von Fulda–Satzes im Bassus verwendet, 
stammt von Ludwig Senfl (SC, S 7)123.

119 Der vollständige Text ist in Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 172 abgedruckt.
120 Luise Jonas: Das Augsburger Liederbuch. Die Musikhandschrift 2 ° Codex 142a der Staats- und 
Stadtbibliothek Augsburg. Edition und Kommentar. 2 Bde. München, Salzburg 1983 (Berliner mu-
sikwissenschaftliche Arbeiten 21), hier Bd. I, S. 81–84.
121 Die Orgeltabulatur des Clemens Hör (Ms. Zürich, Zentralbibliothek Z. XI. 301). Hg. von Hans 
Joachim Marx. Basel 1970 (Schweizerische Musikdenkmäler 7), S. 36–37.
122 Editionen siehe Anm. 99.
123 Gasch, Tröster (Anm. 10), vol. 1: Catalogue of the Works, S. 442.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   201

82 Apollo aller kunst

	– Augsburg 142a, Nr. 39124, fol. 32v–33r; Text: nur Initium; 
	– Aich [1519], Nr. 73125, Tenorstimmbuch fol. 72v–73v; vollständiger Text; 
	– Öglin 1512/1513, fol. 12v, Text: nur Initium. 

83 Ach hulf mich leid

	– Basel F X 1–4, Nr. 53; Text: nur Initium; Zuschreibung an Pierre de la Rue; 
	– St. Gallen 530, fol. 115v; Orgeltabulatur, Text: nur Initium, Zuschreibungen an 

Maister hansen126 und an Josquin; 
	– Wien 18810; Zuschreibung an N.  Bauldeweyn; 
	– München 328–331; im Tenorstimmbuch nicht eingetragen; Discantus fol. 80v, 

Altus fol. 53v, Bassus 68r, Text: nur Initium; 
	– Schöffer 1513b, Nr. 1; im Tenorstimmbuch drei geistliche Strophen mit den Text-

initium Ach hülff mich leidt. 

87 Was wil es doch des wunders

Die Überlieferung dieses Lieds Ludwig Senfls ist zusammengestellt in SC, S 329.127

88 Nur nerrisch sin ist nun in mir

Der Textanfang lautet sonst (sofern nicht lediglich Nur nerrisch sein angegeben ist): 
Nur nerrisch sein ist mein manier.

	– Basel F X 1–4, Nr. 17; Text: nur Initium; 
	– Ulm 236, Nr. 34;
	– Ulm 235, Altus-Stimmbuch fol. 43r–44r; vier Stimmbücher, doch nur im Altus-

Stimmbuch ist eine Stimme eingetragen;

124 Jonas (Anm. 120), Bd. I, S. 91–94.
125 Editionen siehe Anm. 99.
126 Gemeint ist nach Finscher Hans Bucher, für den die Zuschreibung zutreffen kann, während 
die anderen Zuschreibungen nicht zutreffen können (Ludwig Finscher: Art. Rue, Pierre de la, Ab-
schnitt: Werke, Werke zweifelhafter Echtheit. In: MGG Online. Hg. von Laurenz Lütteken, New York 
u.  a. 2016  ff., https://www.mgg-online.com/mgg/stable/498824 [20.03.2024]).
127 Gasch, Tröster (Anm. 10), vol. 1: Catalogue of the Works, S. 662–664.

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/498824


202   Stefan Rosmer

	– Wolfenbüttel 292, fol. 3r; nur Altus erhalten;
	– Frankfurt 1582 (Ambraser Ldb.) , Nr. 163128; nur Text;
	– Egenolff 1535, Nr. 17; 
	– Egenolff 1552a, Nr. 66; Text der ersten Strophe in Discantus, Altus und Bassus 

unterlegt (Tenorstimmbuch nicht erhalten); 
	– Forster II, Nr. 62129;
	– Schöffer & Apiarius 1533–1536 und Egenolff 1552c, Nr. 34; Text der ersten Strophe 

in allen Stimmen unterlegt, vollständiger Text im Tenorstimmbuch. 
Andere Tonsätze:

	– Egenolff 1552b, Nr. 27;
	– Leonhard Päminger: München 4482, Nr. 19, fol. 39v–40r; 263.29; nur Quinta vox-

Stimmbuch erhalten, eine Bassstimme (Der annder Baß) eines fünfstimmigen 
Satzes; Text: drei Strophen unterlegt;

	– Orlando di Lasso (fünfstimmig): Vgl. die Einträge in der Bibliographie der 
Lasso-Drucke130 und der Datenbank der Lasso-Handschriften131;

	– Jakob Meiland: Gerlach 1569, Nr. 7.

4.2 �Auswertung: Liedrepertoires, Orte und Gruppen der 
Liedpflege, Hinweise auf Überlieferungsprozesse

Zu 22 der 50 deutschen Lieder132 liegen eine oder mehrere Konkordanzen vor. Heers 
Liederbuch erweist sich damit als stärker in die Überlieferungsgeschichte von Text 
und Musik deutscher Lieder eingebunden, als es seine wissenschaftliche Rand-
ständigkeit vermuten lässt. Konkordanzen zu handschriftlichen Liederbüchern des 
fünfzehnten Jahrhunderts sind keine zu verzeichnen. Auch zu den Liedern im hand-
schriftlichen Tenorstimmbuch Zürich G 438, das trotz der späteren Entstehung eine 
wichtige Quelle für die Zeit von ca. 1490 bis 1500 darstellt,133 bestehen keine Kon-
kordanzen. Das Repertoire der Lieder, die nicht allein in Heers Liederbuch stehen, 
gehört in die zweite Phase des Tenor- bzw. Liederbuchlieds von ca. 1490–1570. 

128 Ambraser Liederbuch (Anm. 117), S. 213–216.
129 Editionen siehe Anm. 103.
130 Horst Leuchtmann, Bernhold Schmid: Orlando di Lasso. Seine Werke in zeitgenössischen 
Drucken 1555–1687. 3 Bände. Kassel u.  a. 2001 (Orlando di Lasso, Sämtliche Werke. Supplement).
131 https://lasso-handschriften.badw.de/ (20.03.2024).
132 Gezählt wurden die Tonsätze, nur mit Textinitium versehene Lieder wurden mitgezählt. Ton-
sätze zum selben Text liegen vor bei Ach hulf mich leid: Heer 4, Heer 5, Heer 83, Heer 84; bei Ein 
frölich wesen: Heer 32, Heer 33, Heer 78.
133 Vgl. Pfisterer (Anm 40) und den Beitrag von Nicole Schwindt in diesem Band.

https://lasso-handschriften.badw.de


Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   203

Aus dem Liedrepertoire von ca. 1490 bis 1570 finden sich in Heers Liederbuch 
einzelne oder mehrere Vertreter von sogenannten Liedfamilien: Kompositionen, 
die den gleichen Liedtext (bisweilen auch eine geistliche Kontrafaktur) und einzelne 
Melodien bzw. Stimmen als Grundlage verschiedener Tonsätze verwenden.134 Heer 
7 und 8 greifen mit Fortuna desperata – hier mit einem geistlichen lateinischen 
Text – ein besonders oft bearbeitetes italienisches Lied auf.135 Heer 4, 5, 83 und 84 
sind verschiedene Tonsätze über das weit verbreitete Ach hülff mich leid (wobei die 
Einträge zu verschiedenen Zeiten erfolgten); Heer 32 und 33 zu Ein frölich wesen; 
Heer 65 ist ein Satz über O werder mund. Damit wurden nicht nur weit verbrei-
tete oder populäre Lieder aufgezeichnet, sondern die Einträge lassen sich auch als 
Versuch verstehen, an der kompositorisch-künstlerischen Auseinandersetzung mit 
dem internationalen Phänomen des mehrstimmigen (Kunst-)Lieds zu partizipieren 
und besonders berühmte Stellvertreter der Gattung zu besitzen. Das Bestreben, das 
Repertoire um geschätzte und verbreitete Lieder zu erweitern, zeigt sich auch in 
den Liedeinträgen am Ende (Heer 81 Ach Jupiter hetstu gewalt; Heer 82 Apollo aller 
kunst ein hort; Heer 88 Nur nerrisch sin) und im Nachtrag Heer 87 Was wil es doch 
von Ludwig Senfl. Dabei wurden sowohl ältere Lieder des namhaften Adam von 
Fulda (Heer 81 und 82) als auch zwei vergleichsweise aktuelle Lieder aufgezeich-
net (Heer 87 und Heer 88). Auch die Aufzeichnung von Heinrich Isaacs La mora 
(Heer 77) und Der hund (Heer 61) sowie Agricolas Caecus non iudicat (Heer 76), die 
im Heer-Liederbuch wahrscheinlich für eine instrumentale Realisierung gedacht 
waren, deutet das Bestreben an, Bekanntes und Angesehenes in die Sammlung zu 
integrieren, zumal bei den berühmten Stücken öfter auch Zuschreibungen an Kom-
ponisten eingetragen sind. 

Einige der Handschriften und Drucke, die Konkordanzen zu Heers Liederbuch 
enthalten, lassen sich nach Zeit und kulturellem Kontext der Entstehung zu Über-
lieferungsgruppen zusammenfassen. Eine erste solche Gruppe bilden die frühen 
gedruckten Liederbücher – Aich [1519] , Öglin 1512, Öglin 1512/1513, Schöffer 1513b, 
die Lautentabulatur Schöffer-Schlick 1512 – sowie die Handschriften Augsburg 142a, 
München 328–331 und Wien 18810. Sie gehören in den Kontext der Liedpflege an 

134 Zum Phänomen des Art-Song Reworking vgl. im Überblick Vincenzo Borghetti: Musikalische 
Palimpseste – Autoritäten und Vergangenheit im „art-song reworking“ des 15.  Jahrhunderts. In: 
Autorität und Autoritäten in musikalischer Theorie, Komposition und Aufführung. Hg. von Laurenz 
Lütteken, Nicole Schwindt. Kassel 2004 (Trossinger Jahrbuch für Renaissancemusik 3), S. 99–118. 
Borghetti referiert auch knapp die Forschungsdiskussion zur Frage, ob das Phänomen im Zusam-
menhang mit den humanistischen Gestaltungsprinzipien von aemulatio und imitatio zu sehen sei.
135 Honey Meconi: Fortuna desperata. Thirty-Six Settings of an Italian Song. Middleton 2001 (Re-
cent Researches in the Music of the Middle Ages and Early Renaissance 37), zu St. Gallen 462: S. xxix, 
5–7, 58–62, 161, 172–173.



204   Stefan Rosmer

den Höfen. Die Drucke gehen auf das Repertoire von Hofkapellen zurück, die Hand-
schriften sind im Umfeld der maximilianischen Hofkapelle entstanden.136 Unter den 
Liedern, die sowohl in einer oder mehreren dieser kapellnahen Quellen als auch 
in Heers Liederbuch überliefert sind, finden sich überwiegend Lieder, die auch 
sonst weit verbreitet waren. Neben diesen berühmten und/oder populären Liedern 
stehen vier weitere, wenigstens zweimal überlieferte Lieder: Heer 14 Vil hinderlist, 
Heer 16 Verlangen hart (bei dem allerdings in Öglin 1512/1513 und Aich [1519] ein 
anderer Text steht), Heer 23 On freud verzer ich und das insgesamt zehnmal über-
lieferte Heer 39 Cupido. Hier werden Vermittlungsprozesse zwischen Heers studen-
tischem Kreis in Paris und der Liedpflege in der Basler Oberschicht (Basel F X 1–4, 
Basel F VI 26f, später im sechzehnten Jahrhundert auch Basel F X 17–20) einerseits, 
der Liedpflege an den Höfen andererseits greifbar. Dass Heer 16 Verlangens hart 
in den Drucken mit einem anderen Text überliefert ist und die Zusammengehörig-
keit von Text und verschiedenen Tonsätzen bei Heer 23 On freud verzer ich mengen 
tag problematisch ist, zeigt, dass es sich dabei nicht immer nur um einfache Über-
nahmen von Liedern handelte.137 

Einen Sonderfall stellen die beiden Stimmbücher des Ägidius Tschudi  – St. 
Gallen 463 – dar, denn Tschudi hat einige Lieder wahrscheinlich direkt aus Heers 
Liederbuch abgeschrieben. Bei weiteren in beiden Handschriften überlieferten 
Liedern griff Tschudi jedoch auf andere Vorlagen zurück.138 Tschudis Handschrift 
führt außerdem zu einer zweiten Überlieferungsgruppe von Handschriften, deren 
Schreiber oder Besitzer einer gebildet-elitären Schicht in Städten der alten Eidge-
nossenschaft angehörten (siehe oben S. 172). Aus dem ersten Viertel des sechzehnten 
Jahrhunderts gehören neben Tschudis und Heers Liederbüchern in diese Gruppe: 
Basel F VI 26f, Basel F X 1–4, Basel F X 10 und Wolfenbüttel 292, aus dem späteren 
sechzehnten Jahrhundert die Handschriften Basel F IX 59–62, Basel F X 17–20 und 
Basel F X 21. Die Konkordanzen mit diesen ‚helvetischen‘ Handschriften ergeben ein 
heterogenes Bild: Mit Heer 83 Ach hulf mich leid und mit Heer 65 O werder mund 
partizipieren die Handschriften am weit verbreiteten Repertoire (wobei aber der 
spezifische Tonsatz von Heer 65 O werder mund nur noch in St. Gallen 463 steht); 
Heer 38 Cupido ist ebenfalls breiter überliefert. 

Eine eigenständige, aber sehr kleine Liedgruppe zeichnet sich dagegen bei Heer 
27 Die vollen brüedern (Basel F X 10; Basel F X 21) und Heer 74 Unser meister het ein 
magd (Basel F X 21, St. Gallen 463) ab. Beide Lieder bilden textlich-inhaltlich und 

136 Schwindt (Anm. 19), S. 517–525, S. 541–558.
137 Zu Verlangen hart vgl. auch Schwindt (Anm. 19), S. 539.
138 Vgl. Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. XII; Loach (Anm. 6), Bd.  1, S.  68–69; Hans-
Christian Müller: Rez. zu Liederbuch des Johannes Heer […]. In: Die Musikforschung 23 (1979), 
S. 498–500.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   205

musikalisch einen Kontrast zu den übrigen Liedern von Heers Liederbuch. Heer 
27 ist ein Trinklied mit Refrain, das nach einem imitatorischen Beginn in einen 
homophonen, aber rhythmisch bewegt-abwechslungseichen Satz einmündet. Heer 
74 ist ein dreistimmiges, grobianisches Lied über eine verfressene und schmutzige 
Haushälterin. Die beiden Lieder bezeugen vielleicht eine eigenständige helvetisch-
studentische Repertoireschicht. Allerdings lassen sich Lieder des gleichen Typs in 
der Liedüberlieferung des sechzehnten Jahrhunderts finden; die Liedtypen bilden 
auch in anderen gedruckten und handschriftlichen Sammlungen einen Kontrast 
zur insgesamt dominierenden Liebesthematik.139 

Während die Aufzeichnung von Vertretern einer Liedfamilie und die Kon-
kordanzen zu den Quellen aus dem Umfeld von Hofkapellen darauf hindeuten, 
dass Heer und sein Umkreis an der zeitgenössischen kompositorischen Entwick-
lung der Gattung Lied partizipieren wollten, liegt im Fall von Heer 88 Nur nerrisch 
sin eine andere Überlieferungskonstellation vor. Hier setzt die weitere Verbreitung 
erst später ein. Im ersten Viertel des sechzehnten Jahrhunderts ist das Lied nur in 
helvetisch-patrizischen Handschriften (außer Heer in Basel F X 1–4 und Wolfenbüt-
tel 292) überliefert. Ab dem zweiten Drittel des sechzehnten Jahrhunderts ist das 
Lied breiter und in Quellen, die nicht enger zusammenhängen, überliefert. Erst in 
der zweiten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts entstehen neue Tonsätze. Heers 
Liederbuch bietet einen Text, der nahe an die Entstehung des Liedes führt: Bei den 
zehn Strophen des Liedes sind auf pag. 164–165 Namen eingetragen. Die Heraus-
geber konnten fünf der Personen in den Freiburger Universitätsmatrikeln nach-
weisen.140 Das Lied hatte also seinen Ausgangspunkt wahrscheinlich in Freiburg 
und muss über studentisch-humanistische Kreise nach Paris oder Glarus an Heer 
und nach Basel (F X 1–4 und Wolfenbüttel 292) vermittelt worden sein.141 Im Verlauf 
des sechzehnten Jahrhunderts fand es über diese Kreise hinaus Verbreitung und 
wurde durch die späteren Lieddrucke popularisiert. 

Einen anderen besonderen Fall stellen die Konkordanzen zu Kopenhagen 
1848 dar. Der umfangreiche Codex besteht aus mehreren Faszikeln, in denen geist-
liche und weltliche Vokalpolyphonie aufgezeichnet wurde. Die Sammlung wurde 
um 1520 in Lyon von einem Hauptschreiber, der noch bis ca. 1525 Ergänzungen 

139 Vgl. z.  B. Forster (Anm. 103) III, Nr. 1 und Nr. 45 (Trinklieder), Forster V, Nr. 45 (Klage über faule, 
ungepflegte Magd); vgl. Schwindt (Anm. 19), S. 337–340.
140 Liederbuch des Johannes Heer (Anm. 2), S. 176.
141 Auffällig ist, dass gerade am Anfang des Liedes ein Abschreibfehler unterlief. Wahrscheinlich 
stand schon in der Vorlage das alemannische sin (statt: sein) und mein manier wurde von Heer oder 
seiner Vorlage zu nun in mir verlesen. Der Sinn des ersten Verses für sich genommen ist damit un-
anstössig, der Relativsatz des zweiten Verses müsste aber mit den [bezogen auf sin] anschließen, 
nicht wie überliefert mit die [das sich auf manier bezieht].



206   Stefan Rosmer

vornahm, angelegt und geschrieben. In einer ursprünglich selbstständigen Lage 
trug er acht vierstimmige Kompositionen ein, von denen sich sechs als Tenorlie-
der identifizieren lassen, zwei weitere könnten ebenfalls hier unikal überlieferte 
Tenorlieder sein, denn sie weisen eine Kernweise in der Tenorstimme auf. Daneben 
stehen in der Lage drei weitere textlose Kompositionen und später eingetragene 
französische Lieder.142 

Zu Heers Liederbuch finden sich drei Konkordanzen: Heer 4 Ach hulff mich 
leid und Heer 14 Vil hinderlist sind breit(er) überliefert, das Lied Heer 69 Herzlieb 
gloub mir steht nur in Kopenhagen 1848 und bei Heer. Die Konkordanzen zu allen 
sechs deutschen Liedern, die in Kopenhagen 1848 aufgezeichnet wurden, gehören 
zum einen in das Repertoire breiter überlieferter Lieder, die auch in den frühen 
Lieddrucken stehen.143 Zum andern finden sich aber mehrere Konkordanzen zu 
den helvetisch-patrizischen bzw. humanistischen Handschriften (Basel F X 10, Basel 
F VI 26f, St. Gallen 463; außerdem zur jüngeren Handschrift Basel F X 21). 

Die Aufzeichnung deutscher Lieder (ohne Text) in Lyon um 1520 wirkt auf den 
ersten Blick ungewöhnlich. Der Eindruck relativiert sich etwas, weil es sich um eine 
besonders umfangreiche musikalische Sammelhandschrift handelt, in der verschie-
dene Musikstücke für verschiedene Zwecke gesammelt wurden. Dennoch fallen die 
deutschen Lieder gegenüber den zahlreichen französischen Chansons etwas aus 
dem Rahmen; zudem wurden sie ursprünglich als eigenständige kleine Sammlung 
in einer separaten Lage aufgezeichnet. Da Konkordanzen zu Heers Liederbuch und 
zu weiteren schweizerischen Handschriften aus einem humanistisch-gebildeten, 
patrizischen Umfeld bestehen, kann man vermuten, dass der Schreiber in Lyon 
seine Vorlagen für die deutschen Lieder aus jenem Pariser studentischen Umfeld 
bezogen hat, in dem auch Heers Vorlagen zirkulierten. Für diese Vermutung spricht 
auch, dass zwischen Lyon und dem Pariser Königshof enge Beziehungen bestanden, 
was ein Vermittlungsweg gewesen sein könnte. Die Vermittlungswege ließen sich 
vielleicht auch noch weiter konkretisieren, wenn man bedenkt, dass die schweize-
rischen Studenten in Paris mit königlichen Stipendien ausgestattet waren.144 Eine 
genauere prosopographische Untersuchung von Heer und seinem Umkreis könnte 
daher – sofern die Quellenlage es ermöglicht – durchaus aufschlussreiche Ergeb-
nisse erbringen. 

142 Die Lage ist durch Umordnungen bei späteren Bindearbeiten heute Teil einer größeren Lage 
und durch einen Einschub geteilt. Es handelt sich um die heutigen pag. 17–26 und 35–44. Vgl. Chri-
stoffersen: (Anm. 89), Bd. I, S. 8–9, S. 41–42, S. 76–80; Bd. II, S. 56–62, S. 180–181, S. 189.
143 Schöffer-Schlick 1512: Kopenhagen Nr. 15 Weg wartt din art und Kopenhagen 18 Vil hinderlist 
(= Heer 14); Öglin 1512 und Aich [1519] : Kopenhagen Nr. 16 Jetzt scheiden bringt mir schwer und 
Kopenhagen 18 Vil hinderlist (= Heer 14).
144 Vgl. oben Anm. 14.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   207

Konkordanzen weist Heers Liederbuch auch mit jüngeren gedruckten Ton-
satz-Liederbüchern, Text-Liederbüchern, Kleindrucken und jüngeren Texthand-
schriften auf. Diese Medien lassen sich nicht als eine enger zusammengehörige 
Überlieferungsgruppe auffassen, sondern haben nur die spätere Entstehung nach 
1530 gemeinsam. Bei den meisten Konkordanzen von Heers Liederbuch zu jüngerer 
Überlieferung handelt es sich um weit verbreitete oder populäre Lieder. Weniger 
breit überlieferte Lieder mit deutlich jüngeren Konkordanzen sind Heer 20 Zuo 
trost erwelt, Heer 21 Ach got wie wee tut scheiden und Heer 68 Wie möchte ich frölich 
werden (Heer 20 und 68 stehen auch in St. Gallen 463, sind aber von Tschudi direkt 
aus Heers Liederbuch abgeschrieben145). Die Texte der drei Lieder treten erst über 
40 Jahre nach ihrer Aufzeichnung durch Heer wieder auf. Der Text von Heer 20 
ist im vierten Band der Forstersammlung zu einem neuen Tonsatz verwendet, der 
von Heer 21 im dritten Band mit einem neuen Tonsatz. Die Texte von Heer 21 und 
Heer 68 treten im letzten Drittel des sechzehnten Jahrhunderts mehrfach in hand-
geschriebenen und gedruckten Textliederbüchern und Liedflugschriften auf. Das 
zeigt, dass zumindest die Texte einzelner Lieder aus der Zeit von ca. 1490–1510 noch 
eine Generation lang weitertradiert und verwendet wurden. 

Bereits dieser recht kursorische Überblick über die Konkordanzen zu Heers 
Liederbuch verdeutlicht, dass sich die Handschrift auch als eine Art Schnittstelle 
verschiedener Liedtraditionen verstehen lässt. Daher scheint eine genauere Unter-
suchung, die auch die musikalischen und textlichen Lesarten mit einbezieht und 
versucht mögliche Filiationen genauer zu ermitteln, vielversprechend für das Ver-
ständnis der Text- und Musikgeschichte einzelner Lieder, der soziokulturellen Dif-
ferenzierungen von Liedkulturen und auch der Veränderungs-, Anpassungs- und 
Umformungsprozesse von Liedern über einen längeren Zeitraum. 

5 �Die deutschsprachigen Lieder: Liedtypen, 
Strophenformen, Liebeskonzeption 

Eine literaturwissenschaftliche Charakterisierung von Heers Liederbuch vor dem 
Hintergrund der jüngeren Liedforschung wäre ohne einen kurzen Überblick zu 
den Liedtypen, den Strophenformen und zur Liebeskonzeption unvollständig. Die 
Liedtexte wurden seit der Edition in der germanistischen Literaturwissenschaft 
kaum zur Kenntnis genommen und die Einleitung der Herausgeber musste sie in 
den 1960er Jahren noch im literaturgeschichtlichen Niemandsland zwischen abge-

145 Vgl. Müller (Anm. 138), S. 499.



208   Stefan Rosmer

sunkenem Minnesang, volksläufigem Lied und Barocklyrik verorten.146 Die große 
Mehrzahl der Lieder sind zur Liebeslyrik des mittleren Systems zu zählen bzw. 
entfalten sie das Konzept der treue-Liebe, wie es von Hübner anhand der Lieder 
Christoph von Schallenbergs, aus dem Liederbuch der Clara Hätzlerin und dem 
Mönch von Salzburg-Korpus beschrieben wurde.147 

Die Lieder behandeln die affektiven und ethischen Aspekte der gegenseitigen 
Liebe.148 In den Liedern ist eine bestimmte Situation innerhalb einer zu imaginie-
renden Liebesbeziehung vorausgesetzt: Beginn/Werbung um die Frau, Abschied, 
Getrennt-Sein, gescheiterte Liebe, Ungewissheit über die Treue. Der Bezug auf ritu-
elle Formen, eine Liebesbeziehung zu beginnen oder fortzusetzen, deren Existenz 
auch außerhalb der Texte belegt oder anzunehmen ist (Neujahrsgruß149, Fastnacht, 
Maitanz, Martinsfest, abendliches Ständchen/Hofieren), fehlt in den Liebesliedern 
von Heers Liederbuch. Das Neujahrslied Heer 31 thematisiert nicht die Liebe, 
sondern lästige Insekten. Die Liebessituation wird in verschiedenen Redehaltun-
gen reflektiert, woraus vor allem sprachliche Handlungen resultieren. Fast immer 
spricht der Mann, nur in Heer 21 wird in der Schlussstrophe, die von der Anrede des 
Du in den Bericht über die Liedentstehung wechselt, ein jungfröwli als Liedschöpfe-
rin und -sängerin genannt; bei diesem Lied könnten aber ursprünglich nicht zusam-
mengehörige Strophen zu einem nicht ganz kohärenten Text kombiniert sein.150 

Zahlreich vertreten sind Lieder, die der geliebten Frau die Treue des Sprechers 
versichern. Meistens ist die Geliebte angesprochen, ein Lied lobt sie in der 3. Person 

146 Weder der Musikwissenschaftler Geering noch der Germanist und Volkskundler Trümpy, des-
sen Forschungsinteressen im Bereich der Lieddichtung auf dem historisch-politischen Lied lagen, 
waren intime Kenner der Liederbuchlied-Texte des fünfzehnten und sechzehnten Jahrhunderts.
147 Vgl. oben Anm. 47.
148 Lieder aus dem Heer-Liederbuch sind im Weiteren zumeist nach der Edition und mit deren 
Liednummer und ggf. Verszahl zitiert. Die Editionstexte wurden von den Herausgebern bei offen-
sichtlichen Fehlern korrigiert und die Schreibung leicht zum Nhd. hin normalisiert, vgl. Liederbuch 
des Johannes Heer (Anm. 2), S. 157. Wo ich gegen die Edition dem handschriftlichem Text folge, ist 
dies im Einzelnen vermerkt.
149 Vgl. hierzu den Beitrag von Anja Becker in diesem Band.
150 In Strophe I neigt man vor dem Hintergrund der Gattung dazu, einen männlichen Sprecher 
zu unterstellen, die Strophe könnte aber auch von einer Frau gesprochen werden. In Strophe II ist 
von der Geliebten als keyserinne die Rede, im heteronormativen Bezugsrahmen muss man einen 
männlichen Sprecher annehmen. In Strophe III könnte durchaus eine junge Frau sprechen, die 
fürchtet, verlassen zu werden; vorstellbar wäre auch eine Rede des Mannes oder ein Dialog (in den 
Versen 15–18 spricht die Geliebte, in den Versen 19–21 antwortet der Mann mit Versicherung seiner 
Liebe). Die Strophe IV könnte sich auf die Strophe III beziehen oder ursprünglich mit dieser Teil 
eines längeren Frauenlieds gewesen sein. Metrisch und in den Reimen ist die Strophe IV wenig sorg- 
fältig gestaltet. Der Liedtext in Forster III, Nr. 18 und in der übrigen Überlieferung bietet eine kohä-
rente männliche Abschieds-/Trennungsklage.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   209

(Heer 22). Mit der Versicherung von Treue und Beständigkeit des männlichen Spre-
chers wird öfter die Bitte um Gegenliebe der Frau begründet, man kann daher 
auch von Werbeliedern sprechen (Heer 11, 12, 13, 17, 19, 20, 65, 71). Bisweilen ist 
die Gegenliebe der Frau auch als vorhanden, die Beziehung als bereits bestehend 
gedacht (Heer 69, Vers 20–21) oder die Gegenliebe der Frau wird explizit als Voraus-
setzung für die Liebe und die Zuwendung des Mannes genannt. In Heer 15 ist die 
Gegenseitigkeit der Liebe Voraussetzung dafür, dass der Sprecher die Geliebte über 
Jahresfrist für eigen gar hat,151 womit eine Legitimierung der Liebesbeziehung in 
der Ehe angedeutet sein kann. Auf die Ehe als Ziel ist vielleicht auch in Heer 71, 
Vers 9 angespielt. 

Ähnlich zahlreich sind Lieder, in denen der Abschied voneinander oder die 
Situation des Getrenntseins thematisiert werden. Sie sind Grund zur Klage (Heer 21, 
68), aber auch zur Ermahnung, die gegenseitige Treue zu halten (Heer 13, 16, 66, 67, 
72) oder Zweifel an der Aufrichtigkeit und Treue des Mannes zu unterlassen (Heer 
23, 24). Einmal wird die Abschiedssituation als Dialog zwischen Mann und Frau 
gestaltet, die sich gegenseitig zu Treue ermahnen (Heer 63). Bedroht ist die Liebe in 
beiden Liedtypen durch Verleumdungen von klaffern (Heer 15, 16, 67). 

Das unglückliche Ende der Liebesbeziehung wird in Heer 28 thematisiert, 
Ursache ist die mangelnde Treue der Frau, wobei der genaue Zusammenhang zwi-
schen anfänglichem Lob der Geliebten und der Feststellung ihrer Falschheit auf-
grund des unvollständigen Texts unklar bleibt. Heer 13 beginnt wie ein typisches 
Abschiedslied, an dessen Ende die Aussicht auf ein erneutes und dann eventuell 
dauerhaftes Zusammenkommen stehen könnte (so etwa in Heer 35), das Lied 
spricht aber in der letzten Strophe von einem dauerhaften Verzicht (sit ich dich soll 
übergeben). Das öfter überlieferte Lied Heer 14 beklagt die Unaufrichtigkeit sowohl 
eines angesprochenen Du als auch im Generellen und leitet daraus die sentenzhaft 
formulierte Schlussfolgerung ab, dass man ziehen lassen muss, was man nicht 
halten kann. 

Neben Liedern, die sich an die Geliebte richten und topische Situationen 
der Liebesbeziehung behandeln, stehen Lieder, die das Unglück in Liebesdingen 
generell thematisieren (Heer 36, mit Hoffnung auf glück und freud im neuen Jahr; 
Heer 38152) oder auch das Unglück überhaupt (Heer 9). Das Thema von Glück und 

151 Heer 15, Vers 21–23 ich trüw und bitt,  / du laßt mich nit, dann ich will dich  / für eigen gar  / 
haben. Dass die Liebe und Treue an die Gegenliebe als Bedingung geknüpft sind, wird auch in Vers 9 
formuliert: Willt du als ich.
152 Nicht eindeutig zu entscheiden ist, ob das Lied bei Heer mit einem individuellen Bezug auf 
den Sprecher beginnt (Cupido hat in mir erdacht / ein ellend mensch zu machen – ‚Cupido hat sich 
vorgenommen, aus mir einen unglücklichen Menschen zu machen‘), der Text in Heer also als sinn-
voll bzw. lectio difficilior aufzufassen ist, oder ob mit der Parallelüberlieferung Cupido hat jm ie 



210   Stefan Rosmer

Unglück tritt damit zwar auf, nimmt aber nicht so großen Raum ein wie im maximi-
lianischen Repertoire.153 Eine zeitliche Einordnung der Liedtexte lässt sich daraus 
nicht ableiten. Auch das Tagelied Heer 70 kann nicht als einer älteren Liedschicht 
zugehörig eingeordnet werden. Zwar fehlt das Tagelied in den mehrstimmigen 
Liedern aus dem maximilianischen Umfeld im ersten Jahrhundertdrittel154, mehr-
stimmige Lieder, deren Text die Tageliedsituation erweiternd oder variierend auf-
greifen, finden sich dann aber wieder im dritten Band der Forster-Sammlung155 
und Tageliedtexte sind noch im späteren sechzehnten Jahrhundert in Textdrucken 
überliefert.156 Heer 70 deutet eher darauf hin, dass in den studentischen Kreisen ein 
breiteres Repertoire an Liedern bzw. Liedtypen kursierte als jenes, das durch die 
Quellen aus dem Hofkapellen-Umfeld überliefert wird. 

Auch in der sprachlichen Gestaltung weisen die unikal bei Heer überlieferten 
Liebeslieder das mittlere Anspruchsniveau auf, das Hübner als charakteristisch 
herausgearbeitet hat.157 Nur Heer 18 hebt sich mit seiner über drei Strophen 
durchgehaltenen Allegorie vom Sich-Verlaufen bei der Jagd etwas von den anderen 
Liedern ab. Im Strophen- und Versbau sind die Lieder der Treue-Liebe dem Hofwei-
sen-Typus zuzurechnen. Auch versifikatorisch liegt ein mittleres Anspruchsniveau 
vor. Der Versbau neigt deutlich zur Alternation, ohne dass sie konsequent durch-
geführt ist, strenge Alternation scheint auch nicht in allen Fällen das angestrebte 
sprachliche Klangmuster gewesen zu sein. Als Normalmaß für die Länge eines 
Verses zeichnen sich vier Hebungen bei männlichen, drei bei weiblichen Versen 
(bzw. vier bei klingender Realisierung der Verskadenz) ab, wobei natürlich auch 
längere und kürzere Verse begegnen. Die Strophen sind überwiegend stollig gebaut. 
Die stolligen Strophen umfassen meistens 6–11 Verse, wobei die Stollen meist aus 
zwei, manchmal drei Versen bestehen, denen ein längerer – bisweilen auch ein 
sehr kurzer  – Abgesang folgt. Wenige Lieder weisen umfangreichere Strophen 
auf. Die drei Lieder Adams von Fulda (Ach hülf mich leid mit vier Tonsätzen: Heer 
4, 5, 83, 84; Heer 81 Ach Jupiter, hettst du gewalt; Heer 82 Apollo, Aller kunst ein 
hort) unterscheiden sich mit ihren sehr umfangreichen Strophen deutlich von den 

erdacht / eyn ellendt mensch zu machen (Aich [1519 Nr. 24] ; ‚Cupido hat schon immer die Absicht un-
glückliche Menschen zu machen‘) zu lesen ist. Für einen Schreibfehler in Heer spricht der Wechsel 
in die 3. Ps. in Vers 3.
153 Vgl. Schwindt (Anm. 19), S. 324–328.
154 Vgl. ebd., S. 321.
155 Forster (Anm. 103), III, Nr. 61 (typisches Tagelied), Nr. 6, 13, 42 (um erzählende Strophen er-
weiterte Tagelied-Situation). 
156 Gisela Rösch: Kiltlied und Tagelied. In: Handbuch des Volkslieds. Hg. von Rolf Wilhelm Bred-
nich, Lutz Röhrich, Wolfgang Suppan. Bd. I, München 1973, S. 484–550, hier S. 544–546.
157 Hübner: Schlechte Texte? (Anm. 49), S. 104–108.



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   211

übrigen Liedern in Heers Liederbuch. Die stollige Strophenform ist auch im Tonsatz 
stets durch Wiederholungen umgesetzt. Die Mehrzahl der Lieder ordnet Vers- und 
Strophenbau parallel zum Satzbau an, so dass Verse und öfter Verspaare eine syn-
taktische Einheit bilden. Einige Texte arbeiten aber auch mit Enjambements, die 
den Nachvollzug der Satzstruktur und des Inhalts erschweren (Heer 12, Stollen der 
1. und 3. Strophe). Trotz des eher durchschnittlichen elokutionären Aufwands in der 
Strophik, zeigt sich doch eine große Vielfalt von Strophenformen. 

Häufig anzutreffen sind die zweihebigen Kurzverse, die inhaltlich eine knappe 
formelhafte Wendung enthalten können, was Petzsch als charakteristisches 
Merkmal der Hofweisentexte herausgearbeitet hat.158 In den stolligen Liedern 
von Heers Liederbuch begegnen Kurzverse in vielen Liedern, sind aber moderat 
eingesetzt. Sie treten deutlich häufiger in den Abgesängen als in den Stollen auf. 
Während die Stollen metrisch unauffällige oder erwartbare Verse bringen – sozu-
sagen das einfache Muster –, variieren die Abgesänge stärker. Einige Lieder mit 
stark gehäuften Kurzversen weisen eine hohe Reimdichte auf und sind auch sonst 
aufwendiger gebaut (Heer 23, 24, 36), am aufwendigsten Heer 63, das mit 15 Versen 
in der Edition die umfangreichste Strophe neben den Liedern Adams von Fulda ist 
und zudem mehrere Schlagreime aufweist. Kurzverse verbunden mit hoher Reim-
dichte begegnen auch in unstolligen Liedern der Treue-Liebe, die damit auch ein 
mittleres bis gehobenes Niveau der Strophik aufweisen (Heer 14, 16, 32, 65). Wenige 
der Liebeslieder weisen einen Refrain auf, der sich aber auf den letzten Vers der 
Strophe beschränkt (Heer 11, 12, 20). Längere Refrains begegnen dagegen bei einigen 
Liedern, die einen Kontrast zu den Liedern der Treue-Liebe bilden. 

Die Lieder Heer 26, 27, 30, 31, 37, 73, 74 lassen sich inhaltlich und im Strophenbau  
als kontrastierende Gruppe zusammenfassen, denn gegenseitige Liebe und Treue 
kommen in ihnen nicht zur Sprache und im Strophenbau sind sie einfach gestaltet. 
Das Trinklied Heer 27 und das grobianische Lied Heer 74 behandeln das Thema der 
Liebe gar nicht, sie kontrastieren es durch den Bezug auf handfestere Freuden bzw. 
Missstände. Heer 26, 30 und 73 stehen in der Pastourellen-Tradition und erzählen 
von einem mühelosen einvernehmlichen Geschlechtsverkehr.159 Die Lieder der 
Treue-Liebe behandeln den körperlichen oder sexuellen Aspekt dagegen fast nicht; 
das Maximum an dargestelltem körperlichem Ausdruck ist dort ein Sich-Anschmie-
gen an die Geliebte (Heer 71, Vers 20). 

Heer 26 ist in einer ländlichen Szenerie angesiedelt, ein Drescher schläft mit 
einem Mädchen auf der Tenne, tröschen, gigen und fideln sind Metaphern für den 
Geschlechtsverkehr. In Heer 30 und 73 treten statt bäuerlicher Figuren fahrende 

158 Petzsch: Hofweisen. Ein Beitrag (Anm. 35).
159 Sie lassen sich dem niedrigen satirischen Register Hübners zuordnen.



212   Stefan Rosmer

Handwerkergesellen auf. In Heer 30 schläft ein Schreiner mit einem meitlin, das 
sich den Geschlechtsverkehr wünscht und den zimmermann bereits erwartet. In 
Strophe II erweist sich der Geschlechtsverkehr als Ehebruch, was ein zusätzliches 
satirisch-komisches Element darstellt. Einfachheit signalisieren versifikatorisch die 
Waisen in den Schlussversen der Strophen und der Kadenztausch in Strophe  IV 
(klingende statt wie zuvor männliche Kadenzen in Vers 16, 17, 19, 20, was aufgrund 
des schlichten homorhythmischen Satzes auch im Gesang hörbar gemacht werden 
kann). Männliches Geschlechtsorgan und Penetration werden deutlich angespro-
chen (Vers 18–19: bring den besten […], der im loch umgat). Mit dem roten Rock in 
Vers 6 ist die Schambehaarung der Frau oder ein Geschlechtsverkehr während der 
Menstruation gemeint. Verhüllend ist der Geschlechtsverkehr dagegen im Kaminfe-
ger-Lied Heer 73 angesprochen. Während in Heer 26 und 30 eine kurze, aber abge-
schlossene und kohärente Geschichte erzählt wird, fehlt in Heer 73 eine rahmende 
Kleinstnarration. Es bleibt offen, ob das Fegen des Kamins als Penetrationsanalogie 
zu verstehen ist oder doch nur ein Handwerkerlied imitiert wird. Ob das Auftreten 
von Handwerkern in den satirischen Liedern als eine spezifische Abgrenzung der 
(männlichen, jungen, mobilen, lateinisch-literaten) Studenten gegenüber (männ-
lichen, jungen, mobilen, nicht akademisch gebildeten) Handwerkern verstanden 
werden kann, bedürfte weiterer Absicherung an breiterem Material. 

Heer 31 ist ein Scherzlied über lästige Fliegen oder Mücken. In den ersten 
Versen der zweizeiligen Strophen stehen Kurzversformeln, wie sie auch in einem 
Liebeslied stehen könnten (Vers 5 ich han kein ruo     tuo was ich tuo, Vers 9 zart 
früntlich herz     durch dinen scherz), denen aber stets die Klage über die fliegen 
folgt. Da der Beginn einen Bezug auf die Gattung des Neujahrslieds signalisiert, 
dürfte dem Lied eine satirische (‚Liebesdiktion wird im bäuerlichen Milieu falsch 
verwendet‘) oder aber parodistische (‚Liebesdiktion nützt nicht einmal zum 
Fliegen vertreiben‘) Sinnkonstruktion zugrunde liegen. Einen satirischen Bezug 
auf das Liebeslied bzw. die treue-Liebe kann man dagegen bei Heer 37 kaum aus-
machen. Auch dieses Lied zielt auf Komik. Sie liegt hier aber in der nur bruch-
stückhaft erzählten Geschichte vom Hans, der geheiratet und seine Frau verloren 
hat. Hansens Eintreffen und seine Geschichte geben Anlass zu Fragen, auf die mit 
unsinnigen oder lakonisch-spöttischen Aussagen geantwortet wird. Komik kommt 
vor allem durch die Umsetzung dieser Fragen im vierstimmigen Satz zustande, die 
das etwas chaotische Hin- und Herfragen innerhalb einer Gruppe imitieren. Mit 
seiner bruchstückhaften, nicht ganz verständlichen Narration, den unregelmäßi-
gen gebauten Versen und den spöttisch-lakonischen Antworten, kann man das Lied 
jener Gestaltungweise zurechnen, die Hübner anhand der Texte der Senfl-Lieder als 
erstes niederes Register beschrieben hat. Damit sollen Liedtexte in einem forciert 
einfachen Stil erfasst werden. Er zeichnet sich durch eine Versifikation mit großer 
Füllungsfreiheit und geringen Anforderungen an Reimreinheit und Einhaltung des 



Das Liederbuch des Johannes Heer und seine deutschsprachigen Liebeslieder   213

Reimschemas, mündlichkeitsnahe Syntax, generell lockere Kohärenzbildung sowie 
durch fragmentarische und/oder kryptische Allegorien und Narrative – die bis zur 
Unverständlichkeit reichen können – aus. 

Einen abschließenden Hinweis verdient, dass alle textlich forciert einfachen 
Lieder – bei denen man früher zum Volksliedbegriff gegriffen hätte – auch einen 
schlichten Tonsatz aufweisen (auch Heer 37 ist trotz der hoquetusartigen Frage-
Antwort-Imitation kein besonders komplex polyphones Lied).160 Kompositorische 
und textliche Einfachheit korrespondieren in Heers Liederbuch, in der weiteren 
Geschichte des Tenorlieds im sechzehnten Jahrhundert verhält sich das anders.161 

5 �Fazit und Ausblick
Dass das Liederbuch des Johannes Heer unter verschiedenen Blickwinkeln eine 
relevante Quelle ist, haben die vorangehenden Ausführungen zeigen können. 
Gleichwohl steht die Forschung zu Heers Liederbuch mit diesen Arbeiten und Über-
legungen erst am Anfang. Als Ausgangspunkt für die weitere Forschung lassen sich 
einige Punkte als Zwischenresultate festhalten.

Das Liederbuch des Johannes Heer erweist sich als relevante Quelle für eine 
Repertoireschicht des Tenor- bzw. Liederbuchlieds, die im studentischen Umfeld 
gepflegt wurde und im Besonderen mit einem Kreis von Humanisten in der alten 
Eidgenossenschaft und am Oberrhein in Verbindung steht. Dieses Liedrepertoire 
ist dabei keineswegs isoliert von der übrigen Liedgeschichte. Konkordanzen zeigen 
Beziehungen zu und Austauschprozesse mit anderen kulturellen Sphären auf und 
führen in verschiedene Zeiten und Regionen. Diese Sphären und die Austausch-
prozesse genauer zu beschreiben, ist eine wichtige Aufgabe, für die die Texte und 
Kompositionen aus dem Liederbuch Heers genauer untersucht werden müssen. 

Weiter zeigen die Konkordanzen, dass zumindest einige der Lieder aus Heers 
Liederbuch in der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts weder Eingang in 

160 Zwei dieser Lieder sind dreistimmig: Heer 30, 74. Das könnte ein höheres Alter der Tonsätze, 
aber auch deren bewusst einfache und/oder altertümliche kompositorische Gestaltung indizieren. 
Auch einige Lieder, die sprachlich dem mittleren Register angehören, sind dreistimmig: Heer 11, 
28, 66. Bei den dreistimmigen Versionen von besonders bekannten Liedern ist die Dreistimmigkeit 
wohl eher als bewusst gewählte Form der kompositorischen Auseinandersetzung einzuschätzen: 
Heer 5, 33, 78, 84. Daneben sind auch geistliche und weltliche französische Stücke dreistimmig.
161 Zur Terminologie von Volksliedsatz und Hofweisensatz vgl. die Einleitung zu diesem Band. 
Vgl. weiter Sonja tröster: Senfls Liedsätze. Klassifikation und Detailstudien eines modellhaften 
Repertoires. Wien 2019 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 10), S.  139–176; Hübner: Stil-
register (Anm. 49).



214   Stefan Rosmer

das Medium des Drucks noch in Musikhandschriften fanden, aber dennoch lange 
weiter tradiert worden sein müssen, wenn sie im späten sechzehnten Jahrhundert 
in Kleindrucken und handschriftlichen Liederbüchern auftreten. Untersuchungen 
zu Handschriften wie der Heers können daher wichtig sein, um Lieder und Lied-
typen nicht aufgrund eines selektiven Blicks auf nur einzelne Überlieferungstypen 
als (zu) jung einzuschätzen oder Veränderungen und Umbrüche zu generalisieren, 
die nur in bestimmten Medien oder soziokulturellen Bereichen auftreten. 

Im Liedrepertoire der Handschrift zeichnen sich gewisse Eigenheiten ab, die – 
vor einer erst noch genauer zu erarbeitenden Folie der Liedgeschichte um 1500 – 
genauer zu beschreiben und daraufhin zu untersuchen wären, ob sich ähnliche 
Tendenzen in anderen Medien finden lassen, ob sie mit medialen Formaten oder 
den sozialen und kulturellen Rahmenbedingungen in Zusammenhang stehen oder 
ob es sich um Besonderheiten des Sammlers Johannes Heer und seines engeren 
Umfelds handelt. 

Die in Heers Liederbuch  – nach bisherigem Stand  – unikal überlieferten 
deutschen Liedtexte lassen sich in Inhalten, Strophenformen und elokutionärem 
Aufwand gut in die Entwicklung des deutschen Liebeslieds um 1500 einordnen, 
soweit diese Entwicklung bisher von der Forschung skizziert worden ist. Der 
Umbruch im Textbestand nach 1490 ist auch in Heers Liederbuch zu beobachten. 
Inwiefern die vielgestaltigen Strophenformen und die nicht immer strikt alternie-
rende Versifikation noch eine etwas ältere Stufe (im Vergleich mit den Liedern aus 
Komponisten-Œeuvres) zeigen, wäre genauer in den Blick zu nehmen.

Für die Erforschung der Handschrift selbst erscheinen zwei Punkte als vorerst 
wichtigste Desiderate. Einerseits sollte das Verhältnis von lateinischen ergänzen-
den und kommentierenden Einträgen zu den volkssprachigen Texten untersucht 
werden. Andererseits steht eine musikwissenschaftliche Untersuchung der Ton-
sätze aus. Hier könnten neben der Beschreibung stilistischer Eigenschaften der 
deutschen Lieder (Deklamationsmuster in den Tenorstimmen; Drei- neben Vier-
stimmigkeit; Satztechniken) und ihrer historischen Einordnung auch das Neben-
einander französischer und deutscher Lieder und ein möglicher gegenseitiger Ein-
fluss (jenseits der Übernahme einzelner Lieder/Tonsätze) in den Blick genommen 
werden. 



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-009

Clara Strijbosch
(Un)geselliger Sang. Alba Amicorum des 
sechzehnten Jahrhunderts und ihre Lieder

1 �Einleitung
Das sechzehnte Jahrhundert war in den Niederlanden eine Zeit der Umbrüche. Es 
gab zahlreiche Konflikte: politische Auseinandersetzungen der Niederländer mit 
dem spanischen Kaiser; Auseinandersetzungen zwischen den sich bildenden Pro-
vinzen; religiösen Streit zwischen Anhängern des alten und des neuen Glaubens. 
Hinzu kamen technologische Entwicklungen, darunter vor allem der Umbruch in 
den Kommunikationstechniken: die Erfindung und Verbreitung des Buchdrucks. 
In diesen bewegten Zeiten nahm die Liedüberlieferung einen großen Aufschwung. 
Manchmal hallen die Unruhen der Zeit dabei im Lied nach, doch bleiben die Kon-
flikte der großen Welt zumeist außer Sicht- und Hörweite. In diesem Aufsatz geht 
es um weltliche Liebeslieder, in denen die Außenwelt zwar kaum anklingt, aber 
zwischenmenschliche Konflikte umso mehr zu Tage treten. In den Liedern, die in 
Privatbüchlein von Frauen handschriftlich aufgezeichnet wurden, verschafft sich 
das Waffengeklirr nur auf dem Kampfplatz der persönlichen Verhältnisse Gehör.

Nach einer im Vergleich zu Deutschland und Frankreich schmalen Überliefe-
rung beginnt die Liedproduktion in der niederländischen Volkssprache um 1500 
stark anzuwachsen. Anfangs sind es vor allem geistliche Lieder aus Kreisen der 
Schwestern der Devotio Moderna, ab ca. 1540 ziehen weltliche Lieder nach.1 Die 
berühmteste weltliche Sammlung ist wohl das um 1544–1545 gedruckte Antwerpener 
Liederbuch, das mit 217 unterschiedlichen Stücken die niederländische Liedland-
schaft lange Zeit beherrscht.2 Aber es gibt noch einiges mehr: In deutsch-nieder-
ländischen Grenzregionen entstehen ab 1540 – oft in einer niederländisch-deut-
schen Mischsprache, die sich um Grenzen heutiger Nationalsprachen noch nicht 
schert – wichtige und umfangreiche Liedersammlungen.3 Höhepunkte bilden die 

1 Niederländische Lieder sind verzeichnet in der Nederlandse Liederenbank: www.liederenbank.
nl (20.03.2024). Für das Mittelalter und das sechzehnte Jahrhundert ist die niederländische und flä-
mische Liedüberlieferung dort annähernd vollständig erfasst.
2 Het Antwerps Liedboek. 2 Bde. Hg. von Dieuwke E. van der Poel u.  a. in Zusammenarbeit mit 
Louis Peter Grijp. Tielt 2004; Digitalisat des Drucks von 1543/44: https://www.dbnl.org/tekst/_
ant001antw06_01/ (20.03.2024).
3 Ein Überblick über die niederländische und nordwestlich-deutsche weltliche Liedüberlieferung 
des sechzehnten Jahrhunderts in Clara Strijbosch: Hinter dem schwarzen Loch. Das weltliche 
Lied des 16. Jahrhunderts. In: Dialog mit den Nachbarn. Mittelniederländische Literatur zwischen 

https://doi.org/10.1515/9783111347134-009
http://www.liederenbank.nl
http://www.liederenbank.nl
https://www.dbnl.org/tekst/_ant001antw06_01
https://www.dbnl.org/tekst/_ant001antw06_01


216   Clara Strijbosch

Darfelder Liederhandschrift, eingerichtet von Katharina von Bronckhorst, wahr-
scheinlich in (der Nähe von) Kalkar4 und die vier Liederhandschriften Zutphen, 
Venlo, Berlin mgq 612 und Berlin mgf 752.5 Im holländischen Raum erscheint das 
stark politisch gefärbte Geuzenliedboek (1576). Ab 1589 erscheint eine Reihe von 
in Amsterdam gedruckten Büchlein mit vornehmlich weltlichen Liebesliedern.6 
Zugleich zieht sich ein Strom von gereimten Psalterien und anderen geistlichen 
Liederbüchern durch die Buchlandschaften des sechzehnten Jahrhunderts. Seit 
1540 sind die ersten Alba Amicorum mit volkssprachlichen Liedern bezeugt. Auf 
Letztere konzentrieren sich die folgenden Ausführungen.

Angesichts der schieren Menge des geistlichen und weltlichen Liedguts, ob 
gedruckt oder geschrieben, scheinen die Alba Amicorum nicht gerade die nahe-
liegenden Quellen zu sein, um unsere Einsichten über geselliges Singen im sech-
zehnten Jahrhundert zu fördern. So enthalten nur etwa zehn Prozent der über-
lieferten Alba überhaupt Lieder, und diese zehn Prozent wurden meist von Frauen 
gesammelt, über deren literarische und musikalische Tätigkeiten sonst kaum etwas 

dem 12. und 16. Jahrhundert. Hg. von Bernd Bastert, Helmut Tervooren, Frank Willaert, Berlin 2011 
(ZfdPh-Sonderheft 130), S. 81–93.
4 Darfelder Liederhandschrift, Album der Kathryna von Bronchorst und Batenborch (Schloss Dar-
feld, Gräflich Droste zu Vischering’sches Archiv, Archiv der Domherren Droste C., Handschriften 
1). Die Standardedition mit informationsreicher Einführung und Kommentaren zu gesonderten 
Liedern ist: Die Darfelder Liederhandschrift 1546–1565. Unter Verwendung der Vorarbeiten von 
Arthur Hübner und Ada-Elise Beckmann hg. von Rolf Wilhelm Brednich. Münster 1976 (Schriften 
der Volkskundlichen Kommission für Westfalen 23).
5 Venlo’s Liedboek, Brüssel, KBR, Hs. II 144 (teilweise ediert in: Robert Priebsch: Aus deutschen 
Handschriften der Königlichen Bibliothek zu Brüssel. In: ZfdPh 38 [1906], S. 301–333, 436–467, und 
ZfdPh 39 [1907], S. 156–79); Zutphens Liedboek, Weimar, Herzogin Anna Amalia Bibl., Cod. Oct. 146 
(Ausgabe: H. J. Leloux: Het Zutphens Liedboek. Ms Weimar oct. 146. Zutphen 1985); Berlin, SBB-PK, 
mgq 612 (Teilausgabe in: Arthur Kopp: Die niederrheinische Liederhandschrift [1574]. In: Euphorion 
8 [1901], S. 499–528, und Euphorion 9 [1902], S. 21–42, 280–310, S. 621–637; Berlin SBB-PK, mgf 752 
(Teilausgabe in: Arthur Kopp: Die Liederhandschrift vom Jahre 1568. Berlin, Mgf 752. In: ZfdPh 35 
(1903), S. 507–532). Zu der im vorliegenden Beitrag besprochenen Lyrik aus der niederländisch-
deutschen Grenzregion vgl. Helmut Tervooren: Van der Masen tot op den Rijn. Ein Handbuch zur 
Geschichte der mittelalterlichen volkssprachlichen Literatur im Raum von Rhein und Maas. Berlin 
2006, S. 143–154.
6 Nieuw Geuzenliedboek (Een nieu Guese Liede Boecxken) 1576 und manche Neudrucke, Drucker 
und Ort unbekannt. Unter den ab 1589 in Amsterdam gedruckten weltlichen Liederbüchern sind 
die wichtigsten das Aemstelredams amoreus lietboeck. Amsterdam: Harmen Jansz. Muller 1589 
(einziges Exemplar Gdansk, Bibl. der Polnischen Akademie der Wissenschaften, Dg. 432; https://
www.dbnl.org/tekst/_aem001aems01_01/ [20.03.2024]) und seine zwei Erweiterungen: Nieu Aems-
telredams Lied-Boeck. Amsterdam: Barendt Adriaensz 1591 (einziges Exemplar Gent, UB, BL 7099 (2); 
https://www.dbnl.org/tekst/_nie001nieu01_01/ [20.03.2024]) sowie Nieu groot Amstelredams Liedt-
boek. Amsterdam: Hendrick Barentsz 1605 (Einziges Exemplar Den Haag, Königliche Bibl. 5 E 1:2; 
https://www.dbnl.org/tekst/_nie168nieu01_01/ [20.03.2024]). 

https://www.dbnl.org/tekst/_aem001aems01_01
https://www.dbnl.org/tekst/_aem001aems01_01
https://www.dbnl.org/tekst/_nie001nieu01_01
https://www.dbnl.org/tekst/_nie168nieu01_01


(Un)geselliger Sang   217

bekannt ist. Wir verfügen aber immerhin über Lebensdaten von diesen Frauen, 
teilweise wissen wir etwas über ihre Lebensumstände, Familienmitglieder und 
Bekannte. Zudem erwecken ihre handgeschriebenen Alba den Anschein eines sehr 
persönlichen Gegenstands. Daher bieten gerade Alba mit Liedern eine vorzügliche 
Chance, um einen Einblick zu gewinnen, wie Lieder in bestimmten Kreisen funk-
tioniert haben könnten.

Der Brauch, ein Album Amicorum anzulegen, verbreitete sich ab ungefähr 1540 – 
ausgehend von Wittenberger Studentenkreisen – rasch über das heutige Deutsch-
land, Skandinavien und die Niederlande. In einem Album Amicorum sammelten 
Studenten auf ihren Reisen Sprüche, Texte und Wappen, mit Beiträgen von Freun-
den, aber vor allem von berühmten Gelehrten und anderen ‚wichtigen Leuten‘. In 
den Niederlanden wurden bis ca. 1800 etwa 1400 Alba zusammengestellt, von denen 
mehr als 400 hauptsächlich aus der zweiten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts 
stammen.7 Der vorliegende Beitrag untersucht exemplarisch sechzehn Alba, die 
Lieder enthalten und vor 1600 zusammengestellt wurden.8 Davon werden vierzehn 
Frauen zugeschrieben, nur zwei wurden vermutlich von Männern angelegt, wobei 
wiederum die jeweils zweite Hälfte dieser Alba im Besitz von Frauen war. Es sind 
kleine, oft unscheinbare und schwer lesbare Bücher, die zum Teil Einträge von ver-
schiedenen Beiträger:innen enthalten.9 Diese können sich auf flüchtig hingeschrie-
bene Initialen oder ein Motto, eine Zeichnung oder ein Wappen beschränken, sich 
aber auch zu kompletten Liedern ausweiten. Das Verhältnis zwischen Liedern und 
anderen Einträgen kann sehr unterschiedlich sein, die Grenze zwischen Liederbuch 
und Album ist fließend. Trotz ihres kunstlosen Aussehens sind Alba mit Liedern als 
Fundgrube für die Liedforschung kaum zu unterschätzen: Bis 1600 enthalten sie 
bereits fast 500 niederländische und niederländisch-deutsche Liedtexte, manchmal 

7 Chris L. Heesakkers, Kees Thomassen in Zusammenarbeit mit Rudolf Ekkart: Het album amico-
rum in de Nederlanden. In: Alba Amicorum. Vijf eeuwen vriendschap op papier gezet. Het album 
Amicorum en het poëziealbum in de Nederlanden. Hg. von Kees Thomassen. Maarssen, Den Haag 
1990, S. 9–36, hier S. 2, 9–11. In den Niederlanden lässt sich die erste Welle in der Zeit zwischen etwa 
1560 und 1610 beobachten. Danach verschwinden die Alba von der Bildfläche, um in der zweiten 
Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts wieder aufzutauchen.
8 Siehe Auflistung dieser Alba und Besprechung der Kriterien zur Auswahl in Clara Strijbosch: 
Explorations beyond the black hole. Alba amicorum and their place in the Dutch and German 
song culture of the sixteenth century. In: Queeste 24 (2017/1), S. 77–95. Die grundlegenden Aufsätze 
zu Liedern in Alba stammen von Marie-Ange Delen, die das Feld bereitet hat mit ihrem Aufsatz: 
Frauenalben als Quelle. Frauen und Adelskultur im 16. Jahrhundert. In: Stammbücher des 16. Jahr-
hunderts. Hg. von Wolfgang Klose. Wiesbaden 1989 (Wolfenbütteler Forschungen 42), S. 75–93.
9 Die schwere Lesbarkeit hat die Erforschung dieser Büchlein nicht gefördert. Umso bewunderns-
werter, dass ein großartiger Überblick über die Gattung geboten wurde in Sophie Reinders: De mug 
en de kaars. Vriendenboekjes van adellijke vrouwen 1575–1640. Nijmegen 2017.



218   Clara Strijbosch

mit Melodiehinweisen.10 Die Liedtexte dieser Alba erweisen sich erstaunlich oft als 
bekannt; Liebhaber von Entdeckungen mag das enttäuschen, aber auch Bekanntes 
enthält schöne Überraschungen, was etwa das Vorhandensein, die Verbreitung oder 
die Bearbeitungsweise betrifft. Eine erste Inventarisierung hat gezeigt, dass für die 
Hälfte der Alba-Lieder Konkordanzen nachweisbar sind.11 

2 �Wiederverwendung von Liedern
Das Wiederverwenden von altbekannten Liedern war in Alba anscheinend gang und 
gäbe. Ein spektakuläres Beispiel ist ein Lied aus dem Album Maria van Besten, das 
zwischen 1593 und 1600 in den nordöstlichen Niederlanden entstand.12 In diesem 
Album steht auf fol. 89v–90r ‚ein neues Leidt [sic]‘, das bei näherer Betrachtung gar 
nicht neu ist, denn es hat bereits eine jahrhundertlange Geschichte hinter sich. Der 
erste Vers lautet: Ich reidt mich auf kortsweilen vor einen gronen waldt. [‚ich ritt aus 
Kurzweil hin zu einem grünen Wald‘].13 Ein Reiter erzählt, dass er eines Tages auf 
einem Ausritt in den Wald an einem Brunnen ein weinendes Mädchen getroffen 
habe. Auf seine Bitte hin teilt sie ihm mit, warum sie traurig sei:

Einen valcken hab Ich erzogen,
viel lenger als ein iar,
und als ich ihn wol erzogen hab,
do ist ehr mihr entflogen.

Dieses Lied ist der jüngste uns bekannte Repräsentant des berühmten Falkenliedes 
des Kürenbergers, das lautet:

10 Alba aus den östlichen Niederlanden und Liederbücher aus dem deutschsprachigen Nordwes-
ten weisen oft eine Schreibsprache auf, in der sich niederländische und deutsche Formen mischen; 
die Einträge können mehr oder weniger deutlich individuelle Merkmale der Sprachvarietät der 
einzelnen Beiträger:innen aufweisen.
11 Clara Strijbosch: The many shades of love. Possessors and Inscribers of Sixteenth-Century 
Women’s Alba. In: Identity, Intertextuality, and Performance in Early Medieval Song Culture. Hg. 
von Dieuwke van der Poel, Louis Peter Grijp, Wim van Anrooij. Leiden 2016 (Intersections 43), 
S. 178–208, hier S. 205.
12 Zwolle, Stedelijk Museum Ms. 773. Zum Album Amicorum der Maria van Besten und der Familie 
van Besten siehe Clara Strijbosch: Sage mir, mit wem du umgehst. Sammelprinzipien in Lieder-
handschriften des sechzehnten Jahrhunderts. In: Neophilologus 90 (2006), S. 401–421.
13 Wo nicht auf eine Textausgabe verwiesen wird, transkribiere ich direkt aus den Quellen, wobei 
ich s-Formen vereinheitliche.



(Un)geselliger Sang   219

Ich zôch mir einen valken mêre danne ein jâr.
dô ich in gezamete, als ich in wolte hân,
und ich im sîn gevidere mit golde wol bewant,
er huop sich ûf vil hôhe und vlouc in ándèriu lant.

Sît sach ich den valken schône vliegen,
er vuorte an sînem vuoze sîdîne riemen,
und was im sîn gevidere alrôt guldîn.
got sende sî zesamene, die gelíeb wéllen gerne sîn!14

Wie im Lied des Kürenbergers, klagt auch das junge Mädchen in der Fassung des 
Album Maria van Besten, dass ihr geliebter Falke weggeflogen sei. Als der Reiter ihr 
rät, ihren Falken fliegen zu lassen und einen anderen zu wählen, antwortet sie, dass 
das Fortfliegen des Falken nicht ihr Fehler war. Eine Eule habe ihn mit ihrem bösen 
Geschrei verjagt. Sie weigere sich, den edlen Falken zu vergessen, und spricht die 
Hoffnung aus, ihn noch einmal zurückzubekommen, damit er ihr wenigstens eine 
Feder überlasse. 

Das Falkenlied des Kürenbergers aus dem zwölften Jahrhundert wurde in 
unterschiedlichen Versionen bis ins Spätmittelalter rezipiert. Ein ähnliches Lied wie 
das aus dem Album Maria von Besten kommt in vier Quellen des fünfzehnten und 
sechzehnten Jahrhunderts vor: im Liederbuch der Clara Hätzlerin (ca. 1470–1471, 
Augsburg)15, auf einer Liedflugschrift von 1560 (Frankfurt a.M. oder Umgebung)16, 
in der Darfelder Liederhandschrift (um 1555, Umgebung Kalkar)17 und in der Nie-
derrheinischen Liederhandschrift (ca. 1574) .18 Alle diese spätmittelalterlichen Fal-
kenlieder weisen im Vergleich zu Kürenbergers Falkenlied eine erweiterte Motivik 
auf: Sie sind mit dem einleitenden Ausritt eines Mannes versehen, mit seinem Rat-
schlag, den Falken zu vergessen und einen anderen zu nehmen, mit einer Eule, die 

14 Des Minnesangs Frühling. Hg. von Hugo Moser, Helmut Tervooren. 38. Aufl. Stuttgart 1988, Bd. 1, 
S. 25 (MF 8,33 und 9,5).
15 Prag, Knihovna národního muzea, Cod. X A 12, fol. 293r–293v. Ausgaben: Liederbuch der Clara 
Hätzlerin. Hg. von Carl Haltaus [1840]. Neudruck mit einem Nachwort von Hanns Fischer. Berlin 
1966, (Deutsche Neudrucke. Texte des Mittelalters), Nr. I,41, S. 47; Matthias Meyer: Von Falken, Trap-
pen, Eulen und Hirschen. Ein liederlicher Liebeszoo. In: Neophilologus 86 (2002), S. 417–435, hier 
S. 431  f.
16 Frankfurter Blatt. Gedruckt in Nürnberg durch Fridrich Gutknecht, 1560, jetzt Berlin, Staats-
bibl., Ye 470; Digitalisat: https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN756026164 
(20.03.2024); Ausgabe: Deutsche Volkslieder. Texte und Melodien. 2 Bde. Hg. von Lutz Röhrich und 
Rolf Wilhelm Brednich. Düsseldorf 1965–1967, Bd. 2, S. 338–339.
17 Darfelder Liederhandschrift (Anm. 4), Lied 86, fol. 96v–97r; Ausgabe: Die Darfelder Liederhand-
schrift 1546–1565 (Anm. 4), S. 152–153.
18 Berlin, SBB-PK, mgq 612, fol. 60v-62r; Ausgabe: Deutsche Volkslieder (Anm. 16), Bd. 2, S. 338–339.

https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN756026164


220   Clara Strijbosch

durch ihr Geschrei den Falken verjagt, und mit dem Wunsch des jungen Mädchens, 
der Falke möge ihr doch wenigstens eine Feder lassen. Alle Erweiterungen der spät-
mittelalterlichen Fassungen weisen mangelhafte Stellen oder fehlende Anschlüsse 
auf, und in allen geht das Bild des Falken als Liebhaber im Verlauf des Liedes ver-
loren.19 Nur in der jüngsten Fassung im Album Maria van Besten ist das nicht der 
Fall: Diese Liedversion erweitert zwar ebenfalls das Personal und die Motive, aber 
sie ist konsistent und verständlich; überdies bewahrt sie das Bild des Falken voll-
ständig. 

Diese Konsistenz steht quer zur früher geläufigen Forschungsauffassung, dass 
ursprünglich ‚makellose‘ Lieder, vor allem die des Minnesangs, im Spätmittelalter 
zersungen worden seien. Das Lied im Album Maria van Besten ist nicht zersungen, 
es ist geradezu wieder ‚zusammengesungen‘.20 

Dieses Beispiel von Wiederverwendung zeigt, dass spätere Lieder nicht not-
gedrungen schlechter sind als frühere, und dass manche mittelalterliche Lieder 
jahrhundertelang aufbewahrt, transformiert und den eigenen Bedürfnissen ange-
passt wurden. Die Zeugnisse aus verschiedenen Quellen des fünfzehnten und sech-
zehnten Jahrhunderts belegen, dass das Falkenlied offensichtlich in den niederlän-
disch-deutschen Grenzregionen bis 1600 tradiert wurde. Am Ende dieser Tradition 
steht das Album van Besten als letzte und konsistenteste Fassung. 

Eine weniger lange, dafür aber sehr verbreitete Geschichte besitzt ein anderes 
Wiederverwendungsbeispiel; es handelt sich um das Lied Trauren muss ich Tag und 
Nacht. Es kommt seit dem Ende des fünfzehnten Jahrhunderts in einer geistlichen 
und einer weltlichen Fassung vor.21 Die erste Strophe des geistlichen Liedes lautet: 

Truren moet ic nacht ende dach ende liden swair verlangen
des lidens naem ic ghern verdrach dat mi heeft onbevangen
verdriet comt mi so menichfout en truren hout mi in haer gewout
ic en cans doch niet ongangen.22

19 Ausführlicher in Clara Strijbosch: Die Federn des Vogels. Eine Interpretation spätmittelalter
licher Falkenlieder. In: Sprache und Literatur durch das Prisma der Interkulturalität und Diachroni-
zität. Festschrift für Anton Janko zum 70. Geburtstag. Hg. von Marija Javor Briški, Mira Miladinović 
Zalaznik, Stojan Bračič. Ljubljana 2009, S. 98–110, hier 103–108.
20 Eine mögliche passende Melodie ist abgedruckt in Clara Strijbosch: Het bos in. Een zoektocht 
naar middeleeuwse valkenliederen. In: T.N&A, Tydskrif vir Nederlands en Afrikaans 15/1 (2008), 
S. 44–58, hier S. 54.
21 Die geistliche Fassung in den Handschriften Brüssel, KBR, Ms. II 270, f. 127v und Brüssel, KBR, 
Ms. II 2631-B, f. 35r; auch in Een Devoot ende profitelijck boecxken. Antwerpen: Symon Cock 1540, 
fol. 78v.
22 Handschrift Brüssel, KBR, II 270, fol. 127v, diplomatische Abschrift Jeske van Dongen in www.
liederenbank.nl s.  v. ‚treuren zo moet ik‘ (20.03.2024).

http://www.liederenbank.nl
http://www.liederenbank.nl


(Un)geselliger Sang   221

Trauern muss ich Tag und Nacht und schmerzliches Verlangen erleiden.
Das Leiden, das mich umfangen hat, würde ich gern fortschieben.
Kummer trifft mich so häufig, und Trauer hält mich in ihrer Gewalt,
doch ich kann dem nicht entgehen.

Die Tendenz des geistlichen Liedes ist: Das Leben in dieser Welt ist eine Qual. Erst 
wenn das Ich diese Welt verlassen kann, wird sein Leiden ein Ende haben. Die 
weltliche Fassung sieht den Grund der Qual nicht in der diesseitigen Welt an sich, 
sondern im Geschwätz der Neider, das die Liebenden voneinander trennt. Das Ich 
wünscht der Geliebten aus seiner Trauer heraus alles Gute und Gottes Segen. Die 
erste Strophe lautet: 

Trueren moet ick nacht ende dach 
Ende lijden also groot verlanghen 
Om een die liefste die ick oeyt sach 
Si heeft mijn herteken bevanghen, 
Doorschoten heeft zijt also menichfout. 
Si heeft mijn herte in haer ghewout, 
Na haer staet mijn verlanghen.23

Trauern muss ich Tag und Nacht
und ein so großes Verlangen erleiden
nach einer der Liebsten, die ich je sah.
Sie hat mein Herzlein gepackt,
durchschossen hat sie es so oft.
Sie hat mein Herz in ihrer Gewalt
Nach ihr steht mein Verlangen.

Trotz der recht unterschiedlichen Aussagen ist der Wortlaut beider Fassungen in 
manchen Versen identisch. Beide singen aus Sehnsucht und aus Schmerz wegen 
einer Trennung.

Die weltliche Variante24 erscheint im sechzehnten Jahrhundert in zwei 
gedruckten Liederbüchern: im Antwerpener Liederbuch von 1544/4525 und im 
Aemstelredams amoreus lietboeck (1589)26 . Handschriftlich aufgezeichnet ist es in 
den Liederhandschriften Berlin, mgf 75227, Berlin, mgq 61228 und der Liederhand-

23 Antwerps Liedboek (Anm. 2), Bd. 1, S. 330–331, Nr. 147.
24 Für Texte oder Editionen der im Weiteren genannten Handschriften und Drucke vgl. www.
liederenbank.nl s.  v. ‚treuren zo moet ik‘ (20.03.2024).
25 Antwerps Liedboek (Anm. 2), fol. 81r–v.
26 Aemstelredams amoreus lietboeck (Anm. 6), pag. 158.
27 Berlin, SBB-PK, mgf 752, fol. 66r (ca. 1568).
28 Berlin, SBB-PK, mgq 612, fol. 41r (zwischen 1574–1591).

http://www.liederenbank.nl
http://www.liederenbank.nl


222   Clara Strijbosch

schrift Venlo29, darüber hinaus in drei Alba: im Album Overijssel30, im Album van 
Lynden31 und im Album Beers32. Die weltlichen Fassungen weisen untereinander 
große Variationen auf, die sich teilweise schwer erklären lassen. So sind die Fas-
sungen im Antwerpener Liederbuch und im Album Beers einander ähnlich, aber die 
Reihenfolge der Strophen ist völlig anders. Die Fassungen in Berlin, mgf 752 und 
in den Alba Overijssel und Van Lynden zeigen manche Übereinstimmungen, selbst  
die gleiche Strophenfolge, aber es gibt kaum nachvollziehbare Umstellungen von 
Wortgruppen und ganzen Versen. Beim Lesen entsteht der Eindruck, als ob das 
ganze Gedicht zur Verfügung stand, doch wurden die Teile miteinander vermengt, 
solange nur die Reime mehr oder weniger unversehrt blieben. Die immer wieder 
vorgeschlagene Erklärung der mündlichen Überlieferung ist zwar nicht falsch, 
aber viel zu ungenau. Anscheinend war das Lied in bestimmten Kreisen so populär, 
dass man es versweise oder auch strophenweise rekonstruierte. Vielleicht als eine 
Art Gesellschaftsspiel, so wie es heutzutage noch geschieht, wenn mehrere Leute 
gemeinsam versuchen, sich an ein Lied zu erinnern, von dem die einen noch einige 
Verse und die anderen einige andere oder alle übrigen kennen. 

Im Fall einer derart breiten und stark variierenden Überlieferung ohne klare 
‚Normalfassung‘ ist schwer zu sagen, ob eine Variation ein Zufall, ein Fehler, eine 
Übernahme aus anderen unbekannten Quellen oder ein persönlicher Eingriff ist. 
Eine Bewertung der unterschiedlichen Fassungen und Aussagen über private Vor-
lieben der Eintragenden ist darum schwierig.

3 �Die Funktion der Alba-Lieder 
Eine nicht endgültig beantwortete Frage lautet, wozu Lieder eigentlich in Alba ein-
getragen wurden, vor allem, da fast nie Noten hinzugefügt wurden.33 Das Fehlen 
von Noten ist an sich nicht ungewöhnlich, weil Noten in weltlichen Liederbüchern 
des sechzehnten Jahrhunderts noch nicht üblich waren. Hin und wieder, aber nur 
in einem kleinen Teil der Alba, tauchen Melodiehinweise auf.34 Dass manche 

29 Brüssel, KBR, Ms. II 144, fol. 17r und fol. 99r.
30 Leiden, UB, BPL 2912, fol. 200r. Digitalisat: http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102 (20.03.2024).
31 Arnhem, Gelders Archief, Familie Batenburg/Van Basten Batenburg, Ms. 3067 eb 28, fol. 35v.
32 Den Haag/‘s-Gravenhage, Koninklijke Bibliotheek, Cod. 153 J 53 (1587–1600), fol. 77r.
33 Aus Alba bis 1600 ist mir nur ein einziges mittelniederländisches Lied mit Noten bekannt (Album 
Johannes Rademaker, Gent, UB, Ms. 2465, fol. 170v). 
34 Siehe zu Melodiehinweisen und ihrer merkwürdigen Verteilung über Alba Clara Strijbosch: 
Vare wel dur luf. Tune indications in sixteenth-century songs. In: Early modern Low Countries 6 

http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102


(Un)geselliger Sang   223

Texte Lieder sind, lässt sich lediglich aus der Tatsache ableiten, dass es viele Kon-
kordanzen zu Texten gibt, die eindeutig Lieder sind, was Titel wie „chanson“ oder 
„liedeken“ bestätigen.35 Man kann also davon ausgehen, dass die eingetragenen 
Texte zum Singen bestimmt waren. Ob man sie vor oder nach dem Singen notiert 
hat, ist unklar. 

Die Mehrzahl der Alba-Lieder waren Liebesklagen, von denen wenigstens die 
Hälfte altbekanntes Material verwendet.36 Eine häufig vertretene Idee ist, Alba 
seien ‚Werbungsbücher‘, in denen die Einträge von Männern als Waffen im Streit 
um die Besitzerin des jeweiligen Albums gedient hätten. Die These scheint ver-
lockend, da die meisten Alba-Besitzerinnen zu dem Zeitpunkt, an dem sie ihr Album 
begannen, im heiratsfähigen Alter waren.37 Als Mittel der Werbung können und 
werden manche Texte der Alba tatsächlich funktioniert haben, doch verdeckt diese 
Sicht einen Teil der anderen Funktionen. Dass es davon mehrere gab, wird schon 
aus der Tatsache ersichtlich, dass auch ältere weibliche Familienmitglieder oder 
sogar Besitzerinnen dieser Büchlein selber schmeichelnde, mithin werbende Lie-
beslieder notiert haben. So schreibt z.  B. Margaretha Haghen, Besitzerin des Album 
Overijssel, ein Lied in ihr eigenes Album mit dem Incipit: Herz leff voll groes zo aller 
stund [‚Herzensgeliebte zu aller Stund voller Schmerz‘, fol. 196v], oder ihre (Groß-)
Tante Alynna Mülert trägt ein Lied mit folgenden Zeilen ein: ‚Es lebt keine als die 
Herzallerliebste allein/ die ich mehr als andere liebe/ Du bist meine einzige Krone 
auf Erden‘ (fol. 186v).38 Derartige Lieder wurden möglicherweise verwendet, um 
erwünschte oder schon bestehende affektive Beziehungen zwischen Familienmit-
gliedern anzudeuten, oder einfach, weil sie dem Wunsch nach Liebe oder Heirat 
Ausdruck verliehen. Oder sie könnten von Schwestern, Tanten oder Nichten als 
Material über ein Thema, das die jungen Alba-Besitzerinnen offenkundig sehr 
beschäftigte, verschenkt worden sein. 

Dass sie an Liebe interessiert waren, wird in den Alba mit Liedern überall 
sichtbar. Nicht nur sind die meisten Lieder Liebesklagen, es gibt auch alle mög

(2022) = A Renaissance for Alba Amicorum Research. Hg. von Sophie Reinders und Jeroen Vandom-
mele, S. 51–70, hier S. 60  f.
35 Strijbosch (Anm. 11), S. 205. Es wurden nur Alba vor 1600 mit mindestens drei mittelniederlän-
dischen Liedern berücksichtigt. Die meisten Alba enthalten eine erhebliche Menge an französi-
schen Liedern (Französisch war die Sprache des niederländischen Adels). Über diese Kriterien 
siehe Strijbosch (Anm. 8), S. 80; Listen mit Incipits, Titeln und Konkordanzen von diesen 500 Lie-
dern in Alba bis 1600 unter https://doi.org/10.17026/dans-xf7-zwyn (20.03.2024).
36 Zahlen in Strijbosch (Anm. 11), S. 204–05.
37 Reinders (Anm. 9), S. 111–15 und S. 376–82, und kritischer Strijbosch (Anm. 11), S. 190–192.
38 Die Verse sind im Album Overijssel kaum lesbar. In dem entsprechenden Lied im Album Van 
Besten (fol. 22v) (Incipit Voel hats unde nits hab ick its) lauten sie: Dar lef doeck kein dan die harts 
allerlifste alleynne / De ijch voer anderen mijnne / Du bist mijn kroene op erden. 

https://doi.org/10.17026/dans-xf7-zwyn


224   Clara Strijbosch

lichen anderen Einträge, die auf das Liebesthema anspielen: verknotete Initialen, 
Liebesknoten, Herzchen, Sprüche oder Texte über Cupido, Venus oder sonstige mit 
der Liebe verbundene Figuren. Liebe muss für die (meistens jungen) Alba-Besit-
zerinnen ein höchst anziehendes Sujet gewesen sein, umso mehr, als eine Heirat 
die einzige Lebensperspektive für adelige junge Damen war – wenn sie nicht ins 
Kloster eintreten wollten. Das Verhältnis von Liebe und Heirat war dabei durchaus 
prekär grundiert: Einerseits herrschte Übereinstimmung darüber, dass gegenseitige 
Zuneigung die erwünschte Harmonie einer Ehe förderte. Andererseits war die Lieb-
schaft eines Mädchens ohne Eheaussicht geradezu ein Schreckgespenst für adelige 
Familien. Oder, wie Sophie Reinders es formuliert: „Adelige Männer konnten mittels 
ihrer Taten Ehre erwerben, junge Frauen konnten sie vor allem verlieren“.39 Alba 
haben auf solchen sozialen Minenfeldern vielleicht wie ‚Spielplätze‘ funktioniert, 
auf denen die Möglichkeiten der Liebe zunächst schriftlich – gewissermaßen im 
Trockenen – kennengelernt und eingeübt wurden, um dann bei Gelegenheit die 
Temperatur der gegenseitigen Affektionen und Antipathien auch praktisch zu 
messen. Dabei wird Altbekanntes für eigene Zwecke eingesetzt; und falls mündlich 
vorgetragen oder in Anwesenheit von anderen in ein privates Büchlein eingetragen, 
werden Blicke und andere Körperzeichen vieles scheinbar Konventionelle in eine 
persönliche Aussage verwandelt haben. Daher kann der Eintrag eines Liebeslieds 
alles Mögliche bedeuten: Spaß, Zuneigung, Spiel, Probe oder Verführungsversuch. 

Aus den materiellen Gegebenheiten der Alba, die Lieder enthalten, wird eines 
offensichtlich: sie sind als Liederbücher zum gemeinsamen Singen kaum geeignet. 
Dafür sind die Büchlein zu klein und die Handschrift oft viel zu unleserlich. Viel-
mehr wurden die Lieder wohl bei Gelegenheit eines Rendezvous oder Festes auf 
Bitten der Besitzerin eingetragen. Es ist auch denkbar, dass Besucher oder Besitze-
rinnen die Lieder, die man vorher zusammen gesungen hatte, als Geschenk oder 
zur Erinnerung eintrugen. Sie sind Zeugen einer lebendigen Geselligkeitskultur in 
Häusern der Alba-Besitzerinnen. 

Ein schönes Beispiel für derartige Anlässe ist das folgende Lied, eines der selte-
nen italienischen Lieder in Frauen-Alba:

Aqua madonna al foco
che brusa dientro
et tu‘ lo pillo in ioco
dello giourno che io ti viddo
o princessello
sempre ho sentuto
el foco in ello mio corre

39 Reinders (Anm. 9), S. 138–145, Zitat S. 138.



(Un)geselliger Sang   225

o doulce o doulce amore
mostre me questi ochij
et fame uno fauore

Wasser, Madame, aufs Feuer
das drinnen brennt,
du spielst ein Spiel mit mir.
Seit dem Tag, dass ich dich sah,
o Prinzessin,
habe ich immer
das Feuer im Herzen gespürt
o süße, süße Geliebte
schenke mir diese Augen [?]
und gewähre mir eine Gunst.

Diese Zeilen erinnern an zwei Strophen in Liedern, die von Orlando di Lasso vertont 
wurden: Die Villanelle Madonna mia pietà, und die Moresca Hai Lucia.40 Über das 
Lied im Album Overijssel wurde ein Herz gezeichnet, mit eingeschriebenem M 
(Margaretha?) und darum herum die Initialen J. B. E. Es gehört anscheinend zu  
einer Zeichnung auf der nächsten Seite (fol. 183, Abb. 9.1 im Anhang, S. 230), wo 
inmitten einer Menge an Namen, Sprüchen und der wiederholten Jahreszahl 1564 
eine Dame Wasser auf ein Feuer gießt, in dem ein (ebenfalls mit Inschriften ver-
sehenes) Herz brennt; mit dem Schürhaken in der anderen Hand facht die Dame 
das Feuer an. Über ihrem Kopf steht geschrieben: Ich geite nacht unde dach / ehr 
ich das hertze leeschen mach [‚Ich gieße Tag und Nacht, bevor ich das Herz löschen 
kann‘].41 Oben auf die Seite hat jemand geschrieben: Frisch frolych vnd fin / by guden 
geselle / by den kolden win [‚Frisch, fröhlich und fein, bei guten Gesellen und kühlem 
Wein‘]. Vermutlich spiegelt dieses Blatt ein geselliges Treffen im Jahre 1564 bei Mar-
garetha Haghen wider, der Besitzerin des Album Overijssel. Auch andere Beiträge 
in Alba zeugen von einer gepflegten Geselligkeitskultur im häuslichen Umfeld der 
Alba-Besitzerinnen: Rätsel und Rätselspiele, wie z.  B. das Rebus hoed ty voir roemers 
(hüte dich vor Aufschneidern) im Album Van Lynden, fol. 69r (Abb. 9.2 im Anhang, 
S. 231) oder Würfelspieltexte, wo zu einem bestimmten Wurf von drei Steinen (666, 
555 usw.) kurze Texte erscheinen. Sie können ganz harmlos sein, wie 

40 Album Overijssel fol. 182v; ausführlicher in Clara Strijbosch: Orlando di Lasso in Vollenhove? 
In: Madoc 27/1 (2013), S. 28–33.
41 Über die Übereinstimmung dieser Zeichnung mit dem Bild, das als Rheinischer Liebeszauber 
bekannt ist (jetzt Leipzig, Museum der Bildenden Künste) und auf dem ebenfalls eine (hier nackte) 
Dame ein Feuer mit brennendem Herzen gleichzeitig anfacht und löscht, siehe Martine Meuwese: 
De magie van de liefde: De Liebeszauber uit Leipzig onder de loep. In: Madoc 33/2 (2019), S. 68–81.



226   Clara Strijbosch

Dyn leydt nympt eyn ende daer beneffen,
Ghodt wyl dych eer unde ghuedt gheffen
Das alsoe vele und mennychvoldt
Als daer bloemen staen yn das ghrone wolth42

Dein Leid nimmt ein Ende dort unten
Gott wird dir Ehre und Gut(es) geben
So viel und mannigfaltig
Wie Blumen im grünen Wald stehen.

aber auch weniger unschuldig: 

Dyn schoenheyt und dyn gebere
wyl dijch noch quellen sere
unde ym groesze smertze brenghen
wolstu dat nycht anders gehenghen43

Deine Schönheit und dein Benehmen
werden dich noch sehr quälen
und in große Schmerzen bringen
wenn du nicht etwas anderes zulassen willst.

Manche Verse in Würfelgedichten legen nahe, dass gutes und schlechtes Benehmen 
in Sozialverhältnissen wie unter einem Brennglas studiert wurden. In der Darfelder 
Liederhandschrift (fol. 105r) endet das gesamte Würfelgedicht mit dem Vers: Dusse 
Kurtzwyle hait also ein ende [‚Dieser Zeitvertreib ist hier zu Ende‘] – es wurde also 
als ein Spiel betrachtet, das man vermutlich in Gesellschaft ausübte. Wenn junge 
Damen und vielleicht auch Herren dieses miteinander spielten, ist leicht vorstell-
bar, dass gewisse Kommentare nicht zur guten Stimmung unter den Beteiligten 
beitrugen. Spiel, Liebe, Geselligkeit: sie hatten auch ihre scharfen Kanten. 

Das zeigen auch manche Liebeslieder, die nicht über Wonne, sondern über 
Leid und Kummer sprechen, sehr oft auch über Rivalen und Verleumder. Diese 
Störenfriede der Liebe gehören einerseits zur üblichen Ausstattung von Liebes-
liedern – das oben erwähnte Falkenlied und das Lied Trueren moet ick nacht ende 
dach sind auch in diesem Sinne musterhafte Beispiele zeittypischer Liebeslieder –, 
andererseits können solche Topoi des Dissens außertextuelle Realitäten anklingen 
lassen, in die junge Frauen in adeligen Familien eingebunden waren. Darauf zielt 

42 Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 204r–211v, hier fol. 205r. Ein ähnliches Würfelge-
dicht steht in der Darfelder Liederhandschrift (Anm. 4), fol. 102r–105r. Siehe zu diesen Texten Clara 
Strijbosch: Dobbelsteenspelletjes voor adellijke meisjes. In: Madoc 27/2 (2013), 97–103.
43 Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 204r.



(Un)geselliger Sang   227

wohl mancher Eintrag. Im Album Stepraedt etwa stehen die Verse: Ick wol dat die 
klappers ton /gen spleten / die quaet segen eer sij dat weten [‚Ich wünschte, dass die 
Zungen der Verleumder sich spalteten, die Böses reden, bevor sie es wissen‘], und 
dazu: 

Men vijnt gheen quader fenijn
Dan vrunt te schijnen ende viant te zijn
Slangen en Aderen sijn boese fenijn
Doch vijntmen klapper tongen, die arger zijn

Man findet kein schlimmeres Gift
als Freund zu scheinen und Feind zu sein,
Schlangen und Nattern sind ein übles Gift,
doch man findet Verleumderzungen, die schlimmer sind.44

Das Album Clara van Beers bewahrt folgende Verse: 

Ghi niders fell van doene
Van tviants saet moecht ghij woll zijn
Eyn slacht die scorpioene
die met den poerst pryck haer fenijn

Ihr Neider, grausame Täter,
Von des Feindes Saat dürft Ihr wohl sein,
Ihr gleicht den Skorpionen
die mit der Brust ihr Gift spritzen.45

Auch zahlreiche Kommentare deuten an, dass die Begegnungen im Kreis der Alba-
Besitzerinnen nicht immer ohne Irritationen verlaufen sind. So trägt Eva van 
Depenbrock ins Album van Besten (fol. 49r) ein: Halt dich rein, achte dich klein, si 
gerren allein, mach doch nicht zügmein [‚Halte dich rein, achte dich gering, sei gerne 
alleine, mach dich nicht zu gemein‘], worauf eine andere Hand hinzufügt: met scri-
vers [mit Schreibern]. 46 Möglicherweise war der Kommentator der Meinung, dass 
Eva selbst sich Beiträgern gegenüber zurückhaltender sein sollte. 

44 Album Stepraedt, Arnhem, Gelders archief, Ms. 412, fol. 128v. Siehe Illustration 4 in Clara 
Strijbosch: Kijk uit voor de ooievaar! Kletsers en kleppers. In: Madoc 27/3 (2013), S. 166–170, hier 
S. 168.
45 Album Clara van Beers, Den Haag/‘s-Gravenhage, Koninklijke Bibliotheek, Cod. 153 J 53, fol. 41r.
46 Album Maria van Besten, Zwolle, Stedelijk Museum, Ms. 773, fol. 49r.



228   Clara Strijbosch

Wirklich aggressiv sind manche Einträge in einer der am reichsten kommen-
tierten Sammlungen, im Album Joanna Bentinck, wo auf drei Lieder eines Adam van 
Heerdt in anderer Hand die Verse folgen:

Jonckheer ghij sijt amoureus uither maeten / Maer ich sorge ’t en sal u niet baten 
[‚Junger Mann, Sie sind über die Maßen verliebt / aber ich werde dafür sorgen, dass 
es nichts fruchten wird‘].47 Derartige Kommentare bekräftigen, dass es in Sachen 
Werbung und Liebe nicht immer nur um Rosenduft und Mondschein ging.

Ein Album Amicorum aus dem ostniederländischen Raum, das Album Overijssel  
(1551–1590), enthält neben volkssprachlichen Liedern – ebenfalls fast ausnahms-
los Liebeslieder – auch kolorierte Zeichnungen, die eine besondere Vorliebe für 
Dorniges in Liebes- und Gesellschaftsangelegenheiten verraten. Auf fast allen Zeich-
nungen sind Streitereien, Pfeile oder sogar schwere Stichwaffen zu sehen. Letzteres 
ist der Fall auf einer Illustration, auf der zwei elegant gekleidete Herren an einem  
Tisch einander mit Schwert und Dolch bedrohen.48 (Abb. 9.3 im Anhang, S.  232) 
Einer von beiden hält in der einen Hand einen Dolch, in der anderen eine Wein- 
oder Bier-Kanne. Auf dem Tisch liegen u.  a. Spielkarten, vor dem Tisch ein Hund. 
Darüber stehen schwer entzifferbare Zeilen: 

Wat dych sunt selten scheede [schende?]
Meynst du dat yck hab keyn he[…nde?/pe?]
Dat my bescheydt ytzunder-
Edder dusse kanne wyl maken wunder

Wieso gibt es für dich selten Trennung,
Meinst du, dass ich kein Ende [??]/keine Hände habe,
Das mich jetzt trennt,
Es sei denn, dass diese Kanne Wunder bewirkt.

Sowohl das vorangehende als auch das folgende Lied sind eher harmlose Liebeslie-
der, die keinen Anlass zur Bebilderung martialischer Auseinandersetzungen bieten. 
Aber die Kombination von zwei Männern, Alkohol und Kartenspiel war auch im 
sechzehnten Jahrhundert nicht immer problemlos. Der zeichnerische Verweis auf 
potentiell Dramatisches macht die Kombination bildwürdig und textebenbürtig.

Ebenso ungemütlich ist das Treffen zweier einander bedrohender Männer, 
wiederum bewaffnet mit Schwert und Dolch. Daneben steht eine Frau mit einem 
Taschentuch vor dem Gesicht. (fol. 96r., Abb. 9.4 im Anhang, S. 233). Die Beischrift 
neben dem (vom Betrachter aus gesehen) linken Mann lautet, ironisch: Och wat 

47 Album Joanna Bentinck, Den Haag/’s-Gravenhage, Hoge Raad van Adel, Spaen, Ms. 87b, fol. 17r. 
Siehe zu den Kommentaren im Album Bentinck ausführlicher Reinders (Anm. 9), S. 397–406.
48 Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 133r.



(Un)geselliger Sang   229

leedt dat hem geschijdt / De fynn lyf by een anders fredt [‚Ach, was für ein Leid ihm 
geschieht  / sein schönes Liebchen schmust mit jemand anders‘]. Das dem Bild 
vorausgehende und das nachfolgende Lied, eine Liebesklage und eine allgemeine 
Klage über Unglück, geben kaum Anlass zu einer solch angriffslustigen Zeichnung. 

Das Overijsseler Album wurde nie herausgegeben; das ist bedauerlich, weil es 
nicht weniger als 65 Lieder enthält und 14 Zeichnungen mit ihren jeweiligen Bei-
schriften.49 Die Illustrationen sind wahrscheinlich alle von einer Hand, und die 
Besitzerin oder der Besitzer dieser Hand hatte wohl ein feines Gespür für die sta-
cheligen Seiten der Geselligkeit, der in Alba des sechzehnten Jahrhunderts mit ihren 
vielen Liebesliedern so ausgiebig gehuldigt wurde.

Aber diese Dornen am Rosenstrauch des Liedguts können nicht den Blick auf 
eine Art der Freundschafskultur verstellen, wie sie in den Häusern der Alba-besit-
zenden Damen gepflegt wurde. Gesungen haben sie über die Liebe, in all ihren 
Formen und Erscheinungen – so, als ob in der Welt nichts anderes vor sich ginge. 

49 Zu diesen gehört eine Zeichnung im Album Overijssel, fol. 45r, wo eine Frau auf einem Igel oder 
Stachelschwein und eine andere auf einem Skorpion aufeinander zugehen, bewaffnet mit langen 
Stichwaffen (siehe Abbildung 6, S. 169 in Strijbosch, Anm. 34).



230   Clara Strijbosch

Anhang

Abb. 9.1: Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 183v



(Un)geselliger Sang   231

Abb. 9.2: Album Lynden, Arnhem, Gelders Archief, Familie Batenburg/Van Basten Batenburg, 
3067 eb 28, fol. 69r



232   Clara Strijbosch

Abb. 9.3: Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 133r



(Un)geselliger Sang   233

Abb. 9.4: Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 96r





 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-010

Sonja Tröster
Für Braut und Bräutigam – Lieder zur 
Eheschließung im frühen sechzehnten 
Jahrhundert
Die Hochzeit gehört neben Taufe und Begräbnis zu den markanten gesellschaftli-
chen und religiösen Ereignissen im christlichen Lebenslauf. In der vormodernen 
Gesellschaft kennzeichnete die Heirat den Übergang von der Kindheit zum Erwach-
sensein, die Loslösung aus dem Elternhaus und die Gründung und Verantwortung 
eines eigenen Hausstands. Dieser Schritt, der die soziale und ökonomische Zukunft 
der Ehepartner bestimmte, wurde selbstverständlich auch im sechzehnten Jahr-
hundert in verschiedenen Gesellschaftsschichten gefeiert und je nach den finan-
ziellen Möglichkeiten der Familien des Brautpaars repräsentativ ausgestaltet.1 Eine 
wichtige Konstante dieser Ausgestaltung vor allem in wohlhabenderen Kreisen 
bildete die Musik. Dem Charakter des Ereignisses entsprechend wurden Hochzeiten 
sowohl mit liturgisch gebundener Musik während der Hochzeitsmesse bzw. den 
Kirchgängen im Laufe der oftmals mehrtätigen Feierlichkeiten begleitet, als auch 
von Musik zu Einzügen, Banketten, Tänzen und Turnieren.2

1 Die Ehe in Spätmittelalter und Früher Neuzeit wurde in der Literatur aus verschiedensten Per-
spektiven untersucht. Stellvertretend seien genannt Richard van Dülmen: Fest der Liebe. Heirat 
und Ehe in der frühen Neuzeit. In: Armut, Liebe, Ehre. Studien zur historischen Kulturforschung. 
Hg. von Richard van Dülmen. Frankfurt am Main 1988, S. 67–106; Lyndal Roper: „Going to Church 
and Street“: Weddings in Reformation Augsburg. In: Past and Present 106 (1985), S. 62–101; Silvana 
Seidel Menchi (Hg.): Marriage in Europe, 1400–1800. Toronto u.  a. 2016; Rüdiger Schnell: Frau-
endiskurs, Männerdiskurs, Ehediskurs. Textsorten und Geschlechterkonzepte in Mittelalter und 
Früher Neuzeit. Frankfurt am Main, New York 1998 (Geschichte und Geschlechter 23).
2 Einen Überblick zur Einbindung von Musik in Hochzeitsfeiern im deutschsprachigen Raum 
bieten Walter Salmen: Musik und Tanz bei Hochzeiten im 15.  Jahrhundert. In: Musik und Tanz 
zur Zeit Kaiser Maximilian I. Hg. von Walter Salmen. Innsbruck 1992 (Innsbrucker Beiträge zur 
Musikwissenschaft 15), S. 21–35; Gerhard Pietzsch: Die Beschreibungen deutscher Fürstenhoch-
zeiten von der Mitte des 15. bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts als musikgeschichtliche Quellen. 
In: Anuario Musical 15 (1960), S. 21–62; Horst Leuchtmann: Die Münchner Fürstenhochzeit von 1568. 
Massimo Troiano: Dialoge italienisch/deutsch. München 1980. Zu ausgewählten Hochzeitsfeierlich-
keiten informieren Paul Wiebe: Music, the Emblematic, and „The Mystery of Holy Matrimony“. In: 
The Musical Quarterly 82 (1998), S. 599–613; Robert Lyndell: The Wedding of Archduke Charles 
and Maria of Bavaria in 1571. In: Early Music 18 (1990), S. 253–269; Paul Wiebe: „To adorn the groom 
with chaste delights“ – music and court wedding festivals in early modern Stuttgart 1575–1609. 
PhD Dissertation University of Michigan 2004. Daneben werden einzelne Kompositionen für Hoch-
zeiten besprochen in Björn Tammen (Hg.): Autopsie eines Gesamtkunstwerks. Das Chorbuch der 
Münchner Jahrhunderthochzeit von 1568 (troja. Jahrbuch für Renaissancemusik 15.2016), https://

https://doi.org/10.1515/9783111347134-010
https://doi.org/10.25371/troja.v2016


236   Sonja Tröster

Die Tradition eines eigentlichen Braut- oder Hochzeitslieds, das speziell für 
einen solchen Anlass gedichtet, vertont, eventuell mehrstimmig gesetzt und zur 
Dokumentation sowie als Repräsentationsobjekt sogar gedruckt wurde, ist im 
deutschsprachigen Raum erst ab der zweiten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts 
bekannt und scheint vor allem in urbanen, lutherisch geprägten Gebieten, etwa im 
Ostseeraum, verankert.3 Vereinzelt treten allerdings auch im frühen sechzehnten 
Jahrhundert Lieder auf, die auf die Eheschließung Bezug nehmen.4 Aus dem in 
Einblattdrucken verbreiteten Liedrepertoire kann man etwa das Lied WJr singen 
unnserm bruder aus Ain schön New Lied/ Von dem Ehelichen stand herausgreifen, 
das von Ambrosius Blarer gedichtet wurde.5 

Der Holzschnitt auf dem Titelblatt der Publikation (siehe Abb. 10.1) illustriert 
im Kontext des Eheliedes die traute Zweisamkeit eines Paares. Dass es sich dabei 
offensichtlich um ein bereits etwas älteres Paar handelt, könnte unter Umständen 
auf ein gelungenes und langes Eheleben anspielen. Die Haube der Frau weist auf 
ihren Status als verheiratete Frau hin und die in ihrem Bauch sichtbare Figur 
kündigt eine Schwangerschaft an.6 Auf der folgenden Recto-Seite der Publikation 
ist die leicht variierte Melodie Ich stund an einem Morgen in Mensuralnotation 
abgedruckt,7 auf die das Lied neben weiteren als Tonangaben genannten gesungen 

doi.org/10.25371/troja.v2016 (20.03.2024); Birgit Lodes: Hör-Horizonte in Augsburg: Senfls Missa 
super Nisi Dominus als christologische Psalmexegese zur Zeit des frühkonfessionellen Pluralismus. 
In: Senfl-Studien 3. Hg. von Birgit Lodes, Stefan Gasch, Sonja Tröster. Wien 2018 (Wiener Forum für 
ältere Musikgeschichte 9), S. 235–270.
3 Andreas Waczkat: „So ists je besser zwey denn eins“: Repräsentation und Tugenddiskurs in 
Hochzeitsmusiken der Frühen Neuzeit. In: Amor docet musicam. Musik und Liebe in der Frühen 
Neuzeit. Hg. von Dietrich Helms, Sabine Meine. Hildesheim, Zürich, New York 2012, S. 341–363.
4 Zu Hochzeits- oder Eheliedern im vorreformatorischen Meistersang siehe Ulrike-Marianne 
Schulz: Liebe, Ehe und Sexualität im vorreformatorischen Meistersang. Göppingen 1995 (GAG 624), 
hier S. 145–205.
5 Ain schön New Lied/ Von dem Ehelichen stand. Augsburg: Philipp Ulhart um 1530. Eberhard 
Nehlsen: Berliner Liedflugschriften. Katalog der bis 1650 erschienenen Drucke der Staatsbiblio-
thek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz. Hg. von Gerd-Josef Bötte u.  a. 1. Bd. Baden-Baden 2008 
(Bibliotheca Bibliographica Aureliana 215), S. 207 (Nr. 524). Das Lied wurde um 1565 ein weiteres Mal 
als Flugschrift verbreitet, siehe Nehlsen, S. 206  f. (Nr. 523).
6 Die Illustration entstand ursprünglich sicherlich für eine andere Publikation und wurde hier 
wiederverwendet. Sowohl die Nimben der Figuren als auch die (nicht beschrifteten) Spruchbänder, 
die über dem Mann, der Frau und auch neben dem ungeborenen Kind angebracht sind, deuten 
darauf hin, dass die Darstellung ursprünglich vielleicht einem biblischen Kontext zugeordnet war.
7 Die Notation ist im Holzschnitt gedruckt und derselbe Druckstock wurde verwendet in Joachim 
Aberlin: Ain kurtzer Begriff und Innhalt der gantzen Bibel, in drey Lieder zu singen gestellt. Augs-
burg: Philipp Ulhart 1534, fol. [A1] verso. Markus Jenny: „Wach auf, wach auf, ’s ist hohe Zeit“. Die 
neu entdeckte authentische Quelle des Liedes. In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 13 (1968), 
S. 146–151, hier S. 151.

https://doi.org/10.25371/troja.v2016


Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   237

Abb. 10.1–3: Ain schön New Lied/ Von dem Ehelichen stand. Augsburg: Philipp Ulhart um 1530,  
Exemplar: Berlin, SB, Hymn. 6928), fol. Ai recto, Aii recto–verso.



238   Sonja Tröster

werden kann (siehe Abb. 10.2). Zunächst gibt das Lied vor, sich an den Bräutigam 
zu wenden: WJr singen vnnserm brůder / vnnd wünschen jm gelück / Der vormals 
lag im lůder / bhafft mit des Teüfels strick. In den weiteren Strophen wird jedoch 
deutlich, dass sich das Lied-Ich an einen größeren Adressatenkreis richtet und 
weniger persönliche Ratschläge für die Ehe erteilt, als die Ehe allgemein als eine 
von Gott gewollte (4. Strophe: Ehe ist ain göttlich orden) und daher erstrebenswerte 
Lebensform anpreist. Um die Legitimation der Ehe zu unterstreichen, sind in den 
Marginalien des Drucks die Bibelstellen vermerkt, die in dem jeweiligen Ausschnitt  
des Liedtexts ausgeführt werden (siehe Abb. 10.3). So beginnt das Lied mit einer 
Paraphrase auf einen Ausschnitt aus den Sprüchen Salomons, die das Finden einer 
(geeigneten) Frau als Glücksfall und göttlichen Willen deutet (2. Strophe). Es knüpft 
weiter bei der Schöpfungsgeschichte an, wie Gott Adam eine Frau zur Seite stellt 
(3. Strophe) und verschweigt nicht den Sündenfall (6. Strophe). Wie nach dieser 
Wendung ein gottgefälliges Eheleben zu führen ist, geht aus den folgenden Strophen 
hervor, in denen die Treue und Liebe gegenüber dem Ehepartner betont werden. 
Als Folge des gelungenen Ehelebens stellt das Lied schließlich den Ausblick auf zahl-
reiche Nachkommenschaft mit Berufung auf Psalm 128:3 (Deyn weyb wird seyn wie 
eyn fruchtbar weynstock)8 in Aussicht. 

Diese gereimten Ehebetrachtungen lesen sich in vielen Punkten wie eine ver-
einfachte Liedparaphrase auf die Schriften Martin Luthers über den ehelichen 
Stand, in denen er zwischen 1519 und 1522 seinen Standpunkt zur Ehe entwickelte.9 
Mit der Reformation wurde die Ehe als Lebensform aufgewertet und von Luther 
sogar als höchster Dienst an Gott gepriesen. In seiner Schrift Vom ehelichen Leben 
(1522) prangert er in einer kurzen Einleitung den bisherigen Umgang von geist-
lichen und weltlichen Instanzen mit der Ehe an.

Den[n] der yamer/ durch Bäpstlich verdampte gesetze/ also schendlich verwirret ist/ darzů 
durch hinlessig regiment/ beyde geystlichs vund [sic] weltlichs schwerts/ so vil grewlicher miß-
breuch vnd yrriger felle sich drynnen begeben haben … ich muß hynan/ die elenden verwirreten 
gewissen zů vnterrichten/ vnnd frisch dreyn greyffen.10

Ehelosigkeit, Keuschheit und Jungfräulichkeit, die von der spätmittelalterlichen 
Kirche unter Berufung auf den Kirchenvater Augustinus als oberstes Ideal des 

8 Martin Luther: Der Psalter deutsch. Wittenberg: Lukas Cranach d. Ä. und Christian Döring 1524, 
fol. CXIIIr.
9 Aus den zahlreichen Schriften Luthers über die Ehe und das Eheleben sind hier folgende her-
vorzuheben: Martin Luther: Eyn Sermon von dem Elichen standt (1519). In: D. Martin Luthers 
Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hg. von Joachim Karl Friedrich Knaake. Bd.  2. Weimar 1884, 
S. 162–171 sowie Martin Luther: Vom ehelichen Leben (1522). In: Ebd. Bd. 10, 2. Abteilung. Hg. von 
Karl Drescher. Weimar 1907, S. 267–304.
10 Martin Luther: Vom Eelichen Leben. Augsburg: Johann Schönsperger 1522, fol. Aii recto.



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   239

christlichen Lebens gepriesen wurden und zu denen sich der Klerus mit einem 
Keuschheitsgelübde verpflichtet, setzte Luther die Ehe als erstrebenswerteste 
christliche Lebensform entgegen.11 Die Gründung einer Familie, das Haushalten 
und die christliche Erziehung bilden in Luthers Verständnis nicht nur den Kern des 
gesellschaftlichen Lebens, sondern stellen gleichzeitig den wertvollsten Dienst am 
Herrn dar. Die Sündhaftigkeit der Sexualität, die auch Luther nicht verneint, erfährt 
durch eine gute Eheführung – vor allem durch Treue und uneigennützige Liebe des 
Partners – die Gnade Gottes:

Un[d] das kain Eepflicht on sünd geschicht/ aber gott verschonet jr auß gnaden/ darumb/ das 
der Eeliche orden sein werck ist/ und behellt auch mitten vnnd durch die sünd alle das gůtt/ das 
er darein gepflantzt vnd gesegenet hat.12

Diese Wertschätzung der Ehe, wie Luther sie formuliert, findet sich gleicherma-
ßen in Blarers Lied vom ehelichen Stand. Wie Luthers Schriften soll es der Unter-
richtung der verwirreten gewissen dienen, die in der Sorge leben, dass der Ehe-
stand ihrem persönlichen Heilsweg im Wege stehen könnte. Blarers Lied scheint 
demnach – wie die Hochzeitslieder des späteren sechzehnten und siebzehnten Jahr-
hunderts – lutherisch geprägt und aus dem Geist eines reformatorischen Sendungs-
bewusstseins verfasst. 

1 �Die mehrstimmig gesetzten Braut- und 
Hochzeitslieder

Während bisweilen sogar zu lesen ist, dass es überhaupt keine altgläubigen oder 
katholischen Braut- oder Ehelieder gäbe,13 geht man in der musikwissenschaft
lichen Literatur davon aus, dass eine ganze Reihe an Liedsätzen aus Anlass von 
Hochzeitsfeierlichkeiten komponiert wurde, unter anderem von Ludwig Senfl für 

11 Ausführlich ist die Entwicklung und Bedeutung von Luthers Eheverständnis vor dem histori-
schen Hintergrund dargestellt bei Erik Margraf: Die Hochzeitspredigt der Frühen Neuzeit. Mün-
chen 2007, S. 49–99. Ich danke Gisela Kornrumpf für den Hinweis auf dieses Buch. Sehr umfassend 
widmet sich dem Themenkomplex Christian Volkmar Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe. 
Sein theologisches Eheverständnis vor dessen augustinisch-mittelalterlichem Hintergrund. Tübin-
gen 2017.
12 Luther (Anm. 10), letzter Absatz.
13 Albrecht Classen: Der Liebes- und Ehediskurs vom hohen Mittelalter bis zum frühen 17. Jahrhun-
dert. Münster u.  a. 2005 (Volksliedstudien Bd. 5), S. 322. Classen vermutet, dass man im altgläubigen 
Milieu über ein festes Themenmuster in der Tradition lateinischer Kirchenlieder nicht hinausging.



240   Sonja Tröster

den altgläubigen, bayerischen Hof in München. Eine Auswahl dieser Liedsätze aus 
der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts möchte ich im Folgenden vorstellen.

Blarers Ehelied am nächsten stehen Kompositionen, die im Liedtext den Bund 
der Ehe oder eheliche Tugenden explizit nennen und daher eindeutig mit dem The-
menkomplex Hochzeit und Ehe in Verbindung zu setzen sind. Solche Texte sind im 
hier untersuchten mehrstimmig gesetzten Liedrepertoire seltener anzutreffen; aus 
Senfls Liedschaffen sind immerhin vier Lieder dieser Art bekannt: Der ehlich Stand 
(SC S 47), Mein freundlichs B. (SC S 233), Freundliches K. (SC S 119) und Man spricht 
was Gott zusammenfügt (SC S 224).14 Auf die beiden erstgenannten Lieder möchte 
ich kurz eingehen. 

Das Lied-Ich in Der ehlich Stand wendet sich nicht direkt an die Braut, sondern 
spricht in der ersten Strophe ein unbestimmtes Publikum an, bevor der Text in ein 
Gebet übergeht.15 Der Ehemann – als solcher hat sich das Lied-Ich zu erkennen 
gegeben (anfangs meiner ehe) dankt für die Gnade Gottes, der ihm eine Ehefrau 
beschert hat. Er bittet um Glück und Schutz für sich, seine Familie und seine Unter-
tanen. Im Gegenzug verspricht er bis an sein Lebensende sittlich zu leben. Im Kehr-
vers (mein holdselige Jacobe), der in der letzten Strophe zu mein und meiner liebsten 
Jacobe abgewandelt erscheint, offenbart der Ehemann den Namen seiner Gattin: 
Jacobe. Da sich das Lied-Ich mit der Bitte um Schutz für hoffgesindt und unterthan 
zudem als Oberhaupt einer Gemeinschaft zu erkennen gegeben hat, identifizierte 
die Senfl-Forschung Jacobe recht bald als Maria Jakobäa von Baden.16 Die Worte 
des Lied-Ichs wurden damit Wilhelm IV., Herzog von Bayern in den Mund gelegt, 
an dessen Hof Senfl spätestens ab Herbst 1523 wirkte. Die Hochzeit des Ehepaars 
fand bereits am 5. Oktober 1522 statt und obwohl die früheste bekannte Quelle des 
Liedsatzes erst aus dem Jahr 1544 stammt, ist seine Entstehung für diesen Anlass 
sehr wahrscheinlich.17 

14 Die genannten Katalogzahlen beziehen sich auf Stefan Gasch, Sonja Tröster in Zusammen-
arbeit mit Birgit Lodes: Ludwig Senfl. A Catalogue Raisonné of the Works and Sources. 2 Bde. Turn-
hout 2019 (Épitome musical). Im Folgenden abgekürzt als SC für ‚Senfl Catalogue‘.
15 Das Lied ist in drei Quellen überliefert: RISM 154420 Nr. 9; RISM 154421 Nr. 117 sowie in der Hand-
schrift Ulm, StB, Von Schermarsche Familienstiftung 236, Nr. 35. Zitate aus dem Liedtext sind nach 
der Tenorstimme in RISM 154420 wiedergegeben.
16 Ludwig Senfls Werke. Hg. von Theodor Kroyer. Leipzig 1903 (Denkmäler der Tonkunst in Bay-
ern  III/2), S. LXVIII; Ludwig Senfl: Sämtliche Werke. Hg. von Arnold Geering, Wilhelm Altweg. 
Wolfenbüttel 1937 (Erbe deutscher Musik 10), S. IX.
17 Der Buchhändler Hans Ott, der den Lieddruck RISM 154420 herausgab, scheint zwar nicht per-
sönlich mit Senfl bekannt gewesen zu sein, in seinen Publikationen konnte er jedoch erstaunlich 
viele Kompositionen Senfls veröffentlichen, die sonst nur aus Münchner Handschriften bekannt 
sind. Royston Robert Gustavson: Hans Ott, Hieronymus Formschneider and the Novum et insigne 
opus musicum (Nuremberg, 1537–1538). Ph.D. Dissertation University of Melbourne 1998, Bd.  1, 



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   241

Ein Brautlied im engeren Sinn stellt Mein freundlichs B. dar, in dem das Lied-Ich 
die Braut direkt adressiert.18 In der einzigen Quelle des Senfl’schen Liedsatzes, der 
Publikation Newe Deudsche Geistliche Gesenge CXXIII, die 1544 durch Georg Rhau 
in Wittenberg gedruckt wurde, ist nur eine Textstrophe überliefert, doch klingt der 
lehrhafte Charakter des Liedtextes darin bereits an.19 

Mein freundlichs B./ weil zu der Ehe/
mir geben bist/ zu dieser frist/
so hab jnn acht/ und wol betracht/
was sey der stand/ das Ehlich band/
und lerne wol/ was man thun oder lassen sol.

Vier weitere Textstrophen dieses Liedes findet man bei einem anderen Satz abge-
druckt, den Georg Forster komponierte und in seiner dritten Liedsammlung 1549 
veröffentlichte.20 In den ersten zwei bei Forster zusätzlich festgehaltenen Strophen 
werden bekannte Elemente des Hochzeitslieds aufgegriffen: Die Ermahnung, einan-
der bis zum Tod beizustehen (2. Strophe) und die Begründung der Ehe mit dem bib-
lischen Bezug auf Adam und Eva (3. Strophe). Tatsächlich scheinen nur diese drei 
Strophen zu dem ursprünglichen, von Senfl vertonten Lied gehörig, denn nur hier 
wird die Adressatin jeweils einmal beflissen angesprochen (freun[d]lichs B., hertz 
liebstes B., holdseligs B.) und auf diese Weise wäre auch das formale Kriterium von 
drei Strophen im formellen Liebeslied gewahrt. Mit der vierten Strophe ändert sich 
der Tonfall des Liedes: An die Stelle eines respektvollen Umgangs, der durch die 
stets mit preisenden Worten wiederholte Anrede unterstrichen wird, tritt ein auto-
ritär gebieterischer Ton. Einen geschickten inhaltlichen Anschluss an das ursprüng-
liche Liedende bildet die erneute Erwähnung von Adam und Eva, die nun als Modell 
dafür dienen, dass sich die Frau dem Mann unterordnen solle (4. Strophe). Es sei 

S. 56–61; John Kmetz: The Songs of Ludwig Senfl: the Sources, the Problems. In: Senfl-Studien 2. 
Hg. von Stefan Gasch, Sonja Tröster. Tutzing 2013 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 7), 
S. 447–476, hier S. 453–459.
18 Die Adressatin dieses Liedes ist unbekannt. Katharina Wallmann: Minnebedingtes Schweigen 
in Minnesang, Lied und Minnerede des 12. bis 16.  Jahrhunderts. Frankfurt am Main u.  a. 1985, 
S. 224  f. nimmt an, dass ein Monogramm in Liedtexten immer als formaler Platzhalter fungiert; 
es stehe daher nicht für eine bestimmte Person. Im Gegensatz dazu komme dem Akrostichon eine 
dekorative und spielerische Funktion zu, da mit dessen Hilfe Namen preisgegeben und nicht ver-
borgen würden.
19 RISM 154421, Nr. 118. John Kmetz stellt die Zuschreibung des Liedsatzes an Senfl in dem von Georg 
Rhau initiierten Druck in Frage. John Kmetz: Da Jacob nun das Kleid ansah and Zurich Zentral-
bibliothek T 410–413: A well-known motet in a little-known 16th-century manuscript. In: Schweizer 
Jahrbuch für Musikwissenschaft N. F. 4–5 (1984), S. 63–79, hier S. 72, Anm. 23.
20 Georg Forster: Mein freun[d]lichs B. In: RISM 154937, Nr. 7.



242   Sonja Tröster

ihre Aufgabe, das Haus und seine Bewohner zu umsorgen, sie solle dabei aber stets 
Maß halten und dürfe ja kein anmaßendes oder hochmütiges Verhalten an den Tag 
legen (5. Strophe). 

Blättert man im Tenorstimmbuch von Forsters Liedersammlung zur nächsten 
Seite, folgt der Liedsatz Herzliebster Mann, der ebenfalls Forster zugeschrieben 
und eng mit Mein freundlichs B. verknüpft ist.21 Die erste Strophe scheint sogar als 
Antwort auf das vorangegangene Lied konzipiert zu sein, da sich nun die Frau an 
den Mann wendet.

1.	 Hertz liebster man/ was du wilt han/
	 dz will auch ich/ mei[n] trew versprich/
	 und leb gen dir/ nach deiner gir/
	 vnd willen dein/ mich halten fein/
	 dz helff mir got/ der wol vns behten vor not.

Die Frau bestätigt in dieser Strophe das Treuegelöbnis, doch mit der zweiten 
Strophe kippt der Dialog in einen regelrechten Katalog an Vorschriften, die an das 
Gegenüber gerichtet sind: 

2.	 Bös gsellschaft fliehe/ dich von ihn ziehe,
	 einr frembden Sach/ nit frage nach/
	 was dich nit brendt/ laß ungeschend/
	 nachreden meyd/ ehr nicht abschneid/
	 biß hell und still/ vil schwetzen meyd: Das ist mein Will.

3.	 Dein wandel sey alß tadels frey/
	 dein bett mit zucht sey unverrucht/
	 bewar dein ehr/ lauff nit hinher/
	 bleib im hauß/ gehe mit mir drauß/
	 es sey den not/ wilt meinen willen thun/ halt diß pot.

Nichts deutet konkret auf einen Wechsel der Sprecherrolle hin und man könnte 
meinen, dass mit diesen Worten die Frau – im Gegenzug zu den Ansprüchen des 
Mannes – ihre Forderungen an den Ehegatten richtet.22 Ich denke jedoch, dass auch 
in diesem Fall die abgedruckten Strophen nicht unbedingt zu einem Lied gehören. 
Die Strophen zwei und drei nehmen den gebieterischen Tonfall der Strophen vier 
und fünf von Forsters Mein freundlichs B. wieder auf und dürften eher aus demsel-

21 Georg Forster: Hertz liebster man. In: Ebd., Nr. 8
22 So gedeutet auch von Horst Brunner im Vorwort zu Georg Forster: Frische teutsche Liedlein 
(1539–1556). Dritter Teil (1549). Hg. von Kurt Gudewill und Horst Brunner. Wolfenbüttel, Zürich 1976 
(Erbe deutscher Musik 61), S. VIII.



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   243

ben Gedankenkreis der bürgerlichen Moraldidaxe stammen. Ob Forster die beiden 
Liedsätze bereits mit allen abgedruckten Strophen im Kopf komponierte oder ob 
erst im Laufe des Druckprozesses den Liedern die weiteren Strophen beigegeben 
wurden, ist allerdings nicht mehr rekonstruierbar.23 

Die enge Verbindung der zwei aufeinander folgenden Lieder, die indirekt 
über die Zugabe von Liedstrophen zumindest gleichartiger Haltung bestätigt wird, 
unterstreicht Forster noch, indem er für Hertzliebster man die Melodie von Senfls 
Mein freundlichs B. übernimmt, was er für seinen Satz dieses Textes nicht getan 
hatte. Damit bildet Senfls Satz gleichsam ein Tertium comparationis, das die beiden 
Kompositionen Forsters verbindet, indem jeweils unterschiedliche Komponenten 
daraus zitiert werden. Die melodische Übernahme weist allerdings einige Abwei-
chungen auf: Um die höhere Tonlage der Sprechstimme der Frau zum Ausdruck 
zu bringen, die doch zumindest in der ersten Strophe die Sprecherrolle einnimmt, 
transponiert Forster die Liedmelodie um eine Quinte nach oben und variiert sie 
deutlich im Mittelteil.24

Während der Liedtext Mein freundlichs B. demnach die traditionellen Elemente 
des Ehediskurses – Einigkeit, lebenslange Treue und Gehorsam der Frau – aus der 
Sicht des Bräutigams aufnimmt, stellt Hertzliebster man eine Rarität im Repertoire 
des Ehelieds dar, da zumindest in der ersten Strophe die Braut zu Wort kommt. 
Es wäre interessant zu wissen, ob dieses Lied in seiner ursprünglichen Fassung 
weitere Strophen aus dieser Perspektive formulierte, eine Textkonkordanz ist 
jedoch nicht bekannt. 

Neben diesen explizit auf Hochzeit oder Ehestand Bezug nehmenden Liedern 
wurde von der Forschung eine größere Zahl an Liedsätzen mit Akrostichon als 

23 In der Vorrede zum ersten Band seiner Liedsammlungen weist Forster selbst darauf hin, dass 
er etliche Liedtexte bearbeitet und einige durch neu gedichtete ersetzt hätte. Die häufig zitierte 
Passage lautet: Das auch der recht Text nicht in allen Liedlin vorhande[n]/ kan ich nit für/ dan[n] 
ich wol weiß/ wie grossen fleis ich lange zeit gehabt/ das ich die rechten text der Liedlin bekommen 
möcht/ hat aber nicht sein wöllen. Dieweil wir aber nicht der Text/ sonder der Composition halbe / die 
Liedlin in truck gegeben/ haben wir in die Liedlein/ darunter wir kein text gehabt (damit sie nicht on 
text weren)/ andere text gemacht/ Wiewol wir auch etlich text mit fleis/ als die fast ser vngereumbt 
gewest/ hinweg gethon/ vnd andere darfür gemacht (RISM 153927, Tenor, fol. aiii verso).
24 Dennoch verbleibt die Melodie im Tenor und wandert nicht in den Diskant. Der symbolträchtige 
Einsatz des Parameters Stimmlage ist verschiedentlich zu beobachten, siehe Birgit Lodes: Liederli-
che Männer, böse Frauen und gute Ehen. Zu Orlando di Lassos Lied Mein Frau Hilgart. In: ‚Teutsche 
Liedlein‘ des 16. Jahrhunderts. Hg. von Achim Aurnhammer, Susanne Rode-Breymann. Wiesbaden 
2018 (Wolfenbütteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung 35), S. 157–199, hier S. 187; sowie 
zu Senfls Quid vitam sine te und dem anonymen O mater nostra in München, BSB, Mus.ms. 1503b 
Wolfgang Fuhrmann: Senfl’s Quid vitam sine te and the consolations of music. In: Senfl-Studien 
3. Hg. von Stefan Gasch, Birgit Lodes, Sonja Tröster. Wien 2018 (Wiener Forum für ältere Musik-
geschichte 9), S. 211–233.



244   Sonja Tröster

Hochzeitsmusik eingestuft. Akrosticha  – wie auch Monogramme  – sind im Lied 
keine Seltenheit, die Literatur zu diesem Thema ist dennoch relativ dünn gesät.25 
Übereinstimmung herrscht weitgehend dahin, dass ein Namensakrostichon sowohl 
eine:n Verfasser:in, eine:n Auftraggeber:in als auch eine:n Adressat:in bezeichnen 
kann.26 Beispielsweise geht man im Falle der Lieder Ach Jupiter hätt’st du Gewalt 
von Adam von Fulda und Lust hab ich g’habt zur Musica von Ludwig Senfl (SC S 211) 
davon aus, dass das jeweilige Akrostichon die Verfasserschaft ausdrückt. In beiden 
Fällen bildet das Akrostichon den vollständigen Namen (Vor- und Nachname bzw. 
Name und Herkunftsbezeichnung) ab: bei Lesung des ersten Buchstabens jeder 
Strophe ADAM UON FVLDA und LUDWIG SENNFL. Häufig erscheinen auch die 
Namen fürstlicher Personen als Akrostichon – etwa derjenige Pfalzgraf Otthein-
richs in dem Liedsatz Herr durch Barmhertzigkeyt und Gnad von Gregor Peschin. 
Verteilt auf Akrostichon und Telestichon ist über vier Strophen hinweg zu lesen 
„HERR-ZOG OT-HEIN PFALTZ-GRAFF-E BEY REIN“.27 Mit dem Namen samt einer 
kurz gehaltenen Titulierung ist hier sicherlich der Adressat des Liedes benannt, bei 
dem es sich aber gleichzeitig um den Auftraggeber handeln könnte.

Eine Brücke zwischen der Existenz eines Akrostichons im Liedtext und dem 
Anlass Hochzeit wurde vor allem in der musikwissenschaftlichen Senfl-Forschung 
geschlagen. Senfl vertonte zahlreiche Liedtexte, in die weibliche Vornamen als 
Akrostichon eingewoben sind, wobei die Namen Anna, Maria und Maria Jakobäa 

25 Arthur Kopp: Das Akrostichon als kritisches Hilfsmittel. In: ZfdPh 32 (1900), S. 212–244; Hans-
Joachim Moser: Renaissancelyrik deutscher Musiker um 1500. In: DVjs 5 (1927), S. 381–412, hier 
S. 382–384; Wilfried Wittstruck: Der dichterische Namengebrauch in der in der deutschen Lyrik 
des Spätmittelalters. München 1987 (Münstersche Mittelalterschriften 61), S. 286–294 und S. 420–
433; Harald Haferland: Frühe Anzeichen eines lyrischen Ichs. Zu einem Liedtyp der gedruckten 
Liedersammlungen aus der ersten Hälfte des 16.  Jahrhunderts. In: Deutsche Liebeslyrik im 15. 
und 16.  Jahrhundert. Hg. von Gert Hübner. Amsterdam u.  a. 2005 (Chloe. Beihefte zum Daphnis 
37), S. 169–200, hier S. 181–83. Die einzige neuere umfassende Darstellung, die sich allerdings auf 
das Kirchenlied beschränkt, ist Ada Kadelbach: Das Akrostichon im Kirchenlied. Typologie und 
Deutungsansätze. In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 36 (1996/1997), S. 175–207.
26 Als Richtigstellung gegenüber Adolf Thürlings, der alle Liedtexte mit Senfls Person verknüpfte 
(Adolf Thürlings: Biographie. In: Ludwig Senfls Werke, 1. Teil. Hg. von Theodor Kroyer. Leipzig 1903 
[Denkmäler der Tonkunst in Bayern III/2], S. XV– XCI, hier S. LXX–LXXII) argumentierte Wilhelm 
Altwegg dafür, dass ein Akrostichon auf eine Auftragsarbeit hinweisen würde. Arnold Geering, 
Wilhelm Altwegg: Vorwort. In: Ludwig Senfl. Sämtliche Werke Bd. 2: Deutsche Lieder zu vier bis 
sechs Stimmen 1. Teil: Lieder aus handschriftlichen Quellen. Unveränderter Nachdruck der Aus-
gabe 1937. Wolfenbüttel, Zürich 1962, S. VII–X, hier S. IX.
27 In einer Intabulierung überliefert in RISM 155820, fol. 65v–66r. In diesem Tabulaturbuch Sebas-
tian Ochsenkhuns, der wie Peschin am Hof Ottheinrichs wirkte, sind die vier Strophen notiert und 
das Akrostichon in Großbuchstaben hervorgehoben. Siehe auch Kadelbach (Anm. 25), S. 190–193.



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   245

am häufigsten auftreten.28 Da Senfl seine Jugend in der kaiserlichen Hofkapelle 
verbrachte und nach Maximilians Tod an den bayerischen Hof in München wech-
selte, waren im Umkreis dieser Höfe rasch drei hochadelige Damen ausgemacht, 
die als mögliche Adressatinnen dieser Akrostichonlieder identifiziert wurden: die 
bereits erwähnte bayerische Herzogin Maria Jakobäa von Baden, Anna von Ungarn 
und Böhmen, die Gattin Ferdinands I. und schließlich dessen Schwester Maria, die 
als Königin von Ungarn bekannt ist. Alle drei vermählten sich in den Jahren 1521 
und 1522, einem Zeitraum, in dem für Senfl nach dem Tod Maximilians I. und der 
Auflösung der kaiserlichen Hofkapelle 1520 keine feste Anstellung bekannt ist und 
davon ausgegangen werden muss, dass er sich auf der Suche nach einer neuen 
Arbeitsstelle befand. Das Bild des Komponisten, der sich in dieser Situation mit Gele-
genheitskompositionen auf Hochzeiten bei potenziellen zukünftigen Arbeitgebern 
vorstellte, wurde in der Senfl-Forschung vor allem von Martin Bente geprägt.29 

Für Maria Jakobäa, die bereits in Der ehlich Stand besungen wurde, dürfte Senfl 
in der Tat noch drei weitere Liedsätze komponiert haben, die jeweils das Akrosti-
chon „Maria Jacobe“ tragen. Das sind ein vier- und ein fünfstimmiger Satz Mach mich 
mein Glück (SC S 215 und 216)30 sowie Man sing man sag (SC S 223). In beiden Lied-
texten wendet sich das Lied-Ich direkt an Maria Jakobäa und versichert sie seiner 
Liebe und ewigen Treue. In Man sing man sag wird mit der Hoffnung auf zahlreiche 
Nachkommenschaft wiederum ein Element des Hochzeitslieds aufgegriffen. 

2 �Zu den Adressatinnen
In der bisherigen Forschung wurden die Akrosticha weiblicher Vornamen in Senfls 
Liedsätzen ausschließlich mit Damen königlicher oder fürstlicher Herkunft iden-
tifiziert.31 Ich konnte jedoch unlängst zeigen, dass Senfl zumindest ein Lied bzw. 
einen ganzen Liedzyklus für die Tochter eines Augsburger Kaufmanns kompo- 

28 Sonja Tröster: Senfls Liedsätze. Klassifikation und Detailstudien eines modellhaften Reper-
toires. Wien 2019 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 10), S. 289–294.
29 Martin Bente: Neue Wege der Quellenkritik und die Biographie Ludwig Senfls. Ein Beitrag zur 
Musikgeschichte des Reformationszeitalters. Wiesbaden 1968, S. 304–306.
30 In RISM 153417 tritt der vierstimmige Satz mit einem Kontrafakturtext Mag ich mein Glück er-
warten nicht auf, der nur eine Strophe umfasst (daher ohne Akrostichon) und den Fortuna-Topos 
bedient. Der neue Text besitzt damit keinerlei Bindung mehr an die ursprüngliche Adressatin des 
Liedsatzes. Der entpersonalisierte Text ist dann in Forsters Liedsammlung von 1556 (RISM 155629) 
auch auf den fünfstimmigen Liedsatz übertragen worden. 
31 Allein in der Forschung des neunzehnten Jahrhunderts wurden Akrosticha als biographische 
Quellen unmittelbar auf Senfl bezogen, vgl. Anm. 26.



246   Sonja Tröster

nierte.32 Senfl schrieb insgesamt fünf Liedsätze, die die Lieder Kein Adler in der Welt 
so schön und Es taget vor dem Walde kombinieren. Liedsätze über dieselben beiden 
Vorlagen sind darüber hinaus von Arnold von Bruck und Jobst vom Brandt bekannt, 
ein weiterer ist – möglicherweise fälschlich – Adrian Willaert zugeschrieben. 

KEin Adler in der welt so schon/
schwebt lebt ob seinem gfider/
geziert ob er gleich frt ein kron/
vnd brangt hin vnd herwider/
als du zart edle schne frucht/
schwebst lebst ob allen weyben/ 
mit schnem berd/
lob ehr vnd zucht/
dabey must du mir bleyben.

Trübsal vnfal sey weyt von dir/
bist nicht darzu geboren./.
Orglen/ singen/ dergleich manier/
so züchtig speyst dein ohren/
dir wonet bey in rechter weyß/
mit ehr/ vernunfft vnd tugent/
dergleichen hast du grossen preyß/
vnd ziert gantz wol dein jugent.

Nachdem du so begnadet bist/
ob allen menschen auff erden./.
Gedenk derhalben sonder list/
ob mir genad mcht werden./.
vmb meine dienst so ich dir trag/
in steter lieb vnd trewen/
das soll glaub du mir all dein tag/
dich nymmer mehr gerewen.

Von hertzen ich dir das zusag/
lug schaw vnd merck gar eben./.
Das ich souil ich kan vnnd mag/
dieweyl ich hab mein leben/
dir wil erzeygen alles das/ 
so deinem hertzen gefellet/
allein schaff peut mit mir etwas/
ich bin zum bot gestellet.

Es taget vor dem walde/
steh auff Ketterlein/
die vogel singen alle/
steh auff Ketterlein holder bul/
haya ho du bist mein/
vnd ich bin dein/
steh auff Ketterlein.33

32 Sonja Tröster: Ein Lied für eine Augsburgerin: „Kein Adler in der Welt so schön“. In: Senfl-Stu-
dien 3. Hg. von Stefan Gasch u.  a. Wien 2018 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 9), S. 177–210.
33 Der Liedtext Kein Adler ist nach dem Tenor, der Liedtext Es taget vor dem Walde nach dem Dis-
cantus secundus von RISM 154420, sechsstimmige Sätze Nr. 5, wiedergegeben.



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   247

Eine Verbindung zwischen den beiden Liedvorlagen bildet der Name Katharina – er 
erscheint im Liedtext Kein Adler in der Welt so schön als Akrostichon und in Es taget 
vor dem Walde lautet die zweite Textzeile „steh auff Ketterlein“.34 Das Akrostichon 
von Kein Adler ist innerhalb von Senfls Liedschaffen insofern ungewöhnlich, als 
es nicht allein einen Vornamen, sondern den gesamten Namen einer Frau preis-
gibt. Allerdings geschieht das so versteckt, dass man bisher dachte, dass der Lied-
text, dessen vier Strophen singulär in einem Lieddruck überliefert sind, mit dem 
Akrostichon „Ke-Trü-Na Von“ (Katharina von …) unvollständig wäre. 

Über eine außergewöhnliche Quelle des Willaert zugeschriebenen Liedsatzes 
war es mir möglich, die Besungene zu identifizieren. Bei dieser Quelle handelt es 
sich um fünf kreisförmige Zeichnungen, die heute in der Graphiksammlung der 
Friedrich-Alexander-Universität Erlangen verwahrt werden.35 Auf jedem dieser 
fünf Blätter ist jeweils ein:e Musizierende:r vor einer großen, perspektivisch in den  
Raum ragenden Tafel dargestellt (siehe Abb.  10.4). Und auf jeder der Tafeln ist 
wiederum eine Stimme der Komposition in Mensuralnotation aufgezeichnet, nach 
der die in antikisierte Gewänder gehüllte Figur im Vordergrund musiziert. Aus der 
Diskantstimme singt eine Frau, den Altus übernimmt ein Zinkenist, der erste Tenor 
erklingt auf einer Gambe, der zweite Tenor wird auf einer Schalmei geblasen und 
den Bass übernimmt ein Posaunist. Im Hintergrund und teilweise auch im Vorder-
grund finden sich architektonische Versatzstücke, zudem ist auf jeder Zeichnung 
ein Wappenschild in das Bild eingefügt. In den Feldern dieses Wappenschilds ist – 
wie im Liedtext Kein Adler – ein Adler präsent – einmal als halber, wachsender 
Adler und einmal als halber, gespaltener Adler. Das Wappen stellt ein Allianzschild 
dar, das sich aus den Elementen zweier Familienwappen zusammensetzt. Eines der 
Wappen gehört der Familie Adler, die im ersten Viertel des sechzehnten Jahrhun-
derts durchgehend zu den zehn wohlhabendsten in Augsburg zählte. Eine Tochter 
des Familienvaters Philipp Adler hieß tatsächlich Katharina und für ihre Hochzeit 
mit dem schlesischen Adeligen Georg von Logschau im Jahr 1534 entstanden die 
Liedsätze Kein Adler in der Welt so schön / Es taget vor dem Walde.36 Das Wappen 

34 „Ketterlein“ ist ein Kosename für Katharina.
35 Erlangen-Nürnberg, UB, Graphische Sammlung, Inv.-Nrn. H62/B 1064–1068. https://nbn-
resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041583889-5, https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29
-bv041584056-3, https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584175-3, https://nbn-resolving.
org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584232-1, https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584293-4 
(20.03.2024).
36 In den Quellen und in der Sekundärliteratur erscheint der Bräutigam unter verschiedenen 
Namensvarianten: Jörg, Georg, Jiří; Logschau, Lokschany, Lokšan, Loxan, Loxau, Luxau.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584056-3
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584056-3
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584175-3
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584232-1
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584232-1
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041584293-4


248   Sonja Tröster

der Logschau liefert auch die weiteren Elemente des Allianzschildes, das auf den 
Erlanger Zeichnungen festgehalten ist.37 

Erst nachdem ich den Namen der Besungenen über das Wappen identifiziert 
hatte, wurde offensichtlich, dass der Liedtext von Kein Adler doch zur Gänze über-
liefert ist und auch den vollständigen Namen der verheirateten Katharina preisgibt, 
nämlich Katharina von Logschau. Das scheinbar fehlende „Logschau“ verbirgt sich 
in der zweiten Liedzeile der vierten Strophe, die mit lug schaw beginnt. 

37 Tröster (Anm. 32), S. 199–204.

Abb. 10.4: Erlangen-Nürnberg, UB, Graphische Sammlung, Inv.-Nr. H62/B 1064, Adrian Willaert (?), 
Kein Adler in der Welt so schön / Es taget vor dem Walde, Primus Tenor



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   249

Die frühesten bekannten Quellen sowohl von vier Senfl-Sätzen als auch von 
Arnold von Brucks Satz dürften in unmittelbarer zeitlicher Nähe zur Hochzeit 
entstanden sein. Diese Liedsätze Senfls sind singulär in einer Augsburger Hand-
schrift, heute Wien, ÖNB, Mus.Hs. 18810, festgehalten. In den zum größten Teil 
von Bernhard Rem geschriebenen Stimmbüchern sind die den Kein Adler-Sätzen 
vorausgehenden Eintragungen im Diskant mit fortlaufenden Daten von Septem-
ber bis Oktober 1533 versehen, was auf eine Entstehungszeit dieser Einträge im 
unmittelbaren Vorfeld der Hochzeit von Katharina Adler hindeutet, die im Februar 
des folgenden Jahres stattfand; Arnold von Brucks Satz wurde im Herbst 1534 im 
Druck veröffentlicht, so dass auch diese Komposition mit großer Wahrscheinlich-
keit für die Hochzeit entstand. Die gezeichneten Tondi sind dagegen aufgrund 
ihrer Stilistik wohl auf die zweite Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts zu datieren 
und scheinen daher erst Jahre nach der Hochzeit angefertigt worden zu sein.38 
Sie geben demnach keine Auskunft darüber, ob die Liedsätze für die Braut allein 
erklungen sind oder auch in einer schriftlichen Form als materielles Geschenk 
überreicht wurden. 

Ein anderes bildliches Zeugnis, das möglicherweise die Frage nach der Über-
reichung des Brautlieds beantwortet und sogar das früheste Beispiel der hier 
erwähnten Brautlieder darstellt, bildet ein Gemälde (siehe Abb. 10.5). Wie die Erlan-
ger Zeichnungen weist es auf eine Hochzeit im stadtbürgerlichen Milieu hin und 
erneut stammt die besungene Braut aus Augsburg. Die Beischrift AM NEINTEN TAG 
IANVARI IM 1498 IAR ❉ IN DER GESTALT KAME[N] WIR ZU SAME[N] VIRWAR auf 
dem originalen Rahmen des Gemäldes informiert darüber, dass das Bild aus Anlass 
der Hochzeit des Paares im Jahr 1498 entstanden ist. 39 Bei dem abgebildeten Braut-
paar handelt es sich um Jakob Fugger, der auch den Beinamen der Reiche trägt, 
und Sibylla Artzt. Nicole Schwindt entdeckte, dass auf dem Blatt, das Sibylla Artzt 
in ihrer rechten Hand hält, die Diskantstimme von Paul Hofhaimers Herzliebstes 
Bild beweis dich mild notiert ist.40 Auch wenn der Liedtext weder mit Akrostichon 
gearbeitet ist, noch darin Ehe oder Eheschließung direkt angesprochen werden, 

38 Peter Diemer, Sonja Tröster: Objektbeschreibung Altus und 2. Tenor eines Liedsatzes zur Hoch-
zeit von Katharina Adler mit Georg von Logschau (Kat. Nr. 139). In: Maximilian I. 1459–1519. Kaiser. 
Ritter. Bürger zu Augsburg. Hg. von Heidrun Lange-Krach. Regensburg 2019 (Ausstellungskatalog 
Maximilian Museum Augsburg), S. 400  f.
39 Thoman oder Hans Burgkmair d.Ä.: Hochzeitsbildnis des Jakob Fugger. Das Bild befindet sich 
im Privatbesitz (The Schroder Collection, London). Sabine Haag u.  a. (Hg.): Dürer – Cranach – Hol-
bein. Die Entdeckung des Menschen: Das deutsche Porträt um 1500. München 2011, S. 76  f., Katalog-
nummer Nr. 37.
40 Nicole Schwindt: Maximilians Lieder. Weltliche Musik in deutschen Landen um 1500. Kassel 
u.  a. 2018, S. 198  f.



250   Sonja Tröster

scheint der Liedsatz im Umfeld der Hochzeit entstanden und deshalb im Bild zitiert 
zu sein. Vielleicht gab Jakob Fugger ihn für diesen Anlass bei Paul Hofhaimer in 
Auftrag, so dass das Lied für Sibylla Artzt eine besondere Bedeutung besaß. Und 
möglicherweise hatte sie den Liedsatz im Vorfeld der Hochzeit sogar tatsächlich in 
Form einer kalligraphisch gestalteten Abschrift – auf dem Blatt ist eine ausgezierte 
Initiale zu erkennen – von ihrem Gatten geschenkt bekommen.41 Sicherlich ist es 
kein Zufall, dass sie gerade die Diskantstimme in den Händen hält. Diese dürfte 
ihrer Stimmlage entsprochen haben und vielleicht hat sie das für sie komponierte 
Lied auch selbst mit Lautenbegleitung gesungen, wie es in Arnolt Schlicks Tabulatu-
ren Etlicher lobgesang und liedlein intabuliert ist: Ein stim z singen die andern [auf 
der Laute] zwicken.42 Katharina Adler, verheiratete von Logschau, für die Senfl die 

41 Die frühesten heute bekannten Quellen für den Liedsatz stammen aus dem Jahr 1512: in Augs-
burg erschien der Lieddruck von Erhard Öglin RISM 15121 (Nr. 37) , in Mainz druckte Peter Schöffer 
das Tabulaturbuch Arnolt Schlicks RISM 15122 (pag. 61  f.)
42 Der Diskant von Herzliebstes Bild ist in Mensuralnotation notiert, Tenor und Bass sind für die 
Laute in Tabulatur abgesetzt. RISM 15122, pag. 56 (Zitat der Anweisung), pag. 61  f. der Liedsatz. 

Abb. 10.5: Hans Burgkmair d.Ä., Hochzeitsbildnis des Jakob Fugger und der Sibylla Artzt  
(Schroder Collection London, als Dauerleihgabe im Holburne Museum, Bath)



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   251

Liedsätze Kein Adler komponierte, war jedenfalls eine musikalisch gebildete Frau, 
die sich sowohl im Gesang als auch im Spiel auf einem Tasteninstrument übte und 
zumindest im privaten Rahmen auch vor Gästen auftrat.43 

An kaiserlichen und herzoglichen Höfen wirkende Musiker wie Paul Hofhaimer 
und Ludwig Senfl komponierten demnach Brautlieder – möglicherweise als Auf-
tragskompositionen, als Zeichen der Ehrerbietung oder als Geschenk.44 Sie fertigten 
solche Sätze sowohl für ihre Arbeitgeber im höfischen Milieu, aber auch abseits 
des Hofes für wohlhabende Bürger an.45 Diese Brautlieder der ersten Hälfte des 
sechzehnten Jahrhunderts unterscheiden sich jedoch in mehreren Aspekten von 
den Hochzeitsliedern protestantischer Façon, die im selben Zeitraum entstanden. 
Sie dienen weniger der gesellschaftlichen Legitimation der Eheschließung oder zur 
Einführung in ein gelungenes eheliches Leben, sondern es handelt sich dabei in der 
Mehrzahl um personalisierte Kompositionen, deren Liedtext eine bestimmte Braut 
adressiert.46 Das Lied-Ich verkörpert meist den Ehegatten, der mit den Worten des 
Liedes vor der Braut ein Eheversprechen ablegt oder ihre Gestalt und ihre Tugenden 
preist. Damit sind diese Liedsätze häufig schwer oder wie im Fall des Hofhaimer-
Liedes überhaupt nicht von Liebesliedern wie Preislied, Liebes- und Treueversiche-
rung zu unterscheiden und aufgrund dieser Unsicherheit eignet sich der Begriff 
Brautlied für dieses Repertoire tatsächlich nicht als Bezeichnung eines eigenstän-
digen Typus. Zumindest ab dem Ende des fünfzehnten Jahrhunderts scheint jedoch 
ein Bedarf an solchen personalisierten und individuell abgestimmten Liedsätzen 
bestanden zu haben, den besonders Komponisten aus höfischem Umfeld bedienten. 
Trotz der Maßanfertigung, die manche Liedtexte nahelegen, blieb das Repertoire 
in zahlreichen Fällen aber nicht auf den privaten oder zumindest höfischen Raum 
beschränkt, sondern die Überlieferung zeigt, dass die Liedsätze über handschriftli-
che Kopien oder gedruckte Liedsammlungen der Öffentlichkeit zugänglich gemacht 
wurden, wodurch sie auch bis heute erhalten sind. Nur in ganz wenigen Fällen 
wurden die Liedtexte für dieses ‚neue Leben‘ mit einem neuen oder zumindest 

43 Tröster (Anm. 32), S. 208  f.
44 Rob C. Wegman: Musical offerings in the Renaissance. In: Early Music 33 (2005), S. 425–437.
45 Den Bedarf an persönlich adressierten Liedern im Bürgertum bediente in Nürnberg auch Hans 
Sachs mit seinen Buhlliedern, siehe Julia-Maria Heinzmann: Die Buhllieder des Hans Sachs. Form, 
Gehalt, Funktion und sozialhistorischer Ort. Wiesbaden 2001 (Gratia. Bamberger Schriften zur 
Renaissanceforschung 38), S. 196–198.
46 In den protestantischen Hochzeitsliedern des späten sechzehnten und siebzehnten Jahrhun-
derts wird die Namensnennung im Lied oder zumindest in der Publikation erneut wichtig, da sie 
einen noch stärkeren repräsentativen Charakter annahmen. Siehe Waczkat (Anm. 3), S. 342  f., ins-
besondere Anm. 7.



252   Sonja Tröster

adaptierten, allgemein gehaltenen Text versehen.47 Mit der öffentlichen Verfügbar-
keit in Lieddrucken von Hans Ott oder Georg Forster konnten solche Liedsätze in 
einen neuen Funktionszusammenhang und – wie das Beispiel Mein freundlichs B. 
gezeigt hat – auch einen gänzlich neuen Dialog eintreten.48 

3 �Braut- und Hochzeitslieder im Festverlauf
Die beobachteten unterschiedlichen Facetten von Hochzeitsliedern könnten natür-
lich ebenso mit einer unterschiedlichen Verortung dieser Lieder im Laufe eines 
Hochzeitsfestes in Verbindung stehen. Eine solche Verortung lässt sich allerdings 
aus heutiger Perspektive nur in sehr wenigen Fällen rekonstruieren, da die Quellen, 
die in der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts über Hochzeiten berichten, in 
den meisten Fällen nur vage Angaben zur erklingenden Musik bereitstellen. Etwas 
besser informiert sind wir in der Regel über königliche und fürstliche Hochzeiten, 
da die Abläufe solcher Feste in Chroniken oder Berichten festgehalten wurden, 
um ein Bild der Feierlichkeit und des Prunks dieses Ereignisses in Erinnerung zu  
halten und auch dem nicht geladenen Publikum zu vermitteln. Im Allgemeinen 
geben diese Quellen sehr ausführlich wieder, welche Gäste anwesend waren, wie 
viele Pferde sich im Gefolge der Gäste befanden, wer die Braut in die Kirche oder 
zum Hochzeitsessen führte oder wie viele Gänge bei einem Mahl gereicht wurden. 
Auch die Präsenz von Musik im Ablauf der Geschehnisse wird häufig erwähnt. 
Während jedoch Pferde oder die Kleidung des Brautpaars und der anwesenden 
Gäste von den Berichterstattern meist mit großem Eifer gezählt und detailgenau 
beschrieben werden, sind die musikalischen Darbietungen fast ausschließlich mit 
formelhaften Formulierungen wie groß aufplasen von trometen vnd hörbaucken, 
mitt mancherlay saytenspil oder die miße ist gesongen durch die kgl. senger festge
halten.49 

47 Sonja Tröster: Kontrafaktur und Medienwechsel: Ludwig Senfl, Hans Ott und Georg Forster. In: 
Die Tonkunst 8/2 (2014), S. 186–196, hier S. 189–192.
48 Zur kommerziellen Facette von Liebesliedern siehe Nils Grosch: „Damit der jugent der bůl 
lieder und fleyschlichen gesenge loß würde“: Zur Funktion von Liebesliedern in der Frühzeit der 
Populären Musik. In: Amor docet musicam. Musik und Liebe in der Frühen Neuzeit. Hg. von Diet-
rich Helms, Sabine Meine. Hildesheim u.  a. 2012, S. 235–248.
49 Johannes Haselberg: Die Stend des hailigen Römischen Reichs… Augsburg: Silvan Otmar 1518, 
fol. D3v, fol. D4r sowie Protokoll des Lic. Johann Helmann, Gesandten der Reichsstadt Köln – Re-
gensburg, 5.  Juni bis 24.  Juli 1546 (Köln, Historisches Archiv, K + R 101), zitiert nach Rosemarie  
Aulinger: Deutsche Reichstagsakten unter Kaiser Karl V. Der Reichstag zu Regensburg 1546. Mün-
chen 2005, S. 387.



Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   253

Im Rahmen von fürstlichen Hochzeiten ist die Darbietung von Musik ins-
besondere beim Einzug und weiteren Zügen der Braut durch die Stadt, während 
der Bankette und schließlich zu Tanz und Turnier erwähnt.50 Bei der zu diesen 
Gelegenheiten erklingenden Musik scheint es sich den Berichten zufolge meist um 
Instrumentalmusik gehandelt zu haben. Aufgrund der floskelhaften Beschreibun-
gen bleibt jedoch meist unklar, welche konkreten Instrumente erklangen und selbst 
die Frage, ob es sich dabei um Blas- oder Saiteninstrumenten handelte ist nicht 
eindeutig zu beantworten.51

Über den Ablauf der Hochzeit von Wilhelm IV. von Bayern mit Maria Jakobäa 
von Baden, für die Senfl wie erwähnt gleich mehrere Braut- und Ehelieder kom-
ponierte, liegen keine ausführlichen Informationen vor, da die Hochzeit aufgrund 
eines Trauerfalls nur in kleinem Rahmen gefeiert wurde. In einem Hofkleiderbuch 
der Herzöge Wilhelm IV. und Albrecht V. (1508–1551) ist vermerkt:

[…] ist niemant auf die hochzeit khommen, dan seiner gn. h. schweher, vnd brueder, auch ein 
Marggraf von Paden, dan es war vrsach halben nit vil freudt verhanden, daß die allt Marggräfin 
von Paden gestorben wahr […]52.

Jakobäas Mutter, die Markgräfin Elisabeth von Baden, war am 24. Juni 1522 gestor-
ben und die Hochzeit am 5. Oktober 1522 lag somit noch in der Trauerzeit.

Eine mit großem Prunk gefeierte Fürstenhochzeit, die auch in einer Fest-
beschreibung festgehalten wurde, war dagegen jene des nachmaligen Pfalzgrafen 
Friedrich II. mit Dorothea von Dänemark und Norwegen, die im September 1536 in 
Heidelberg, der Residenz von Friedrichs Bruder Ludwig V. stattfand. Die gereimte 
Beschreibung der Vorbereitungen und der Durchführung der Hochzeit wurde von 
Peter Harer, dem Sekretär der kurpfälzischen Kanzlei in Heidelberg, verfasst und 

50 Eine Zusammenstellung von Erwähnungen dieser Art siehe Pietzsch (Anm. 2). Mit großer Regel-
mäßigkeit ist Musik zu den genannten Anlässen in der Beschreibung der Feierlichkeiten zur Hoch-
zeit von Markgraf Casimir von Brandenburg mit Susanna von Bayern (Augsburg 1518) erwähnt, 
siehe Haselberg (Anm. 49).
51 Zur Verwendung des Begriffs „Saitenspil“ um 1500 siehe Nicole Schwindt: Informelle Musik-
praxis an Maximilians Hof. Spielräume für frühe Geigenensembles. In: Groß Geigen um 1500. Hg. 
von Martina Papiro. Basel 2020 (Basler Beiträge zur historischen Musikpraxis 39), S. 53–72, hier 
S. 56–60. Zu Blasinstrumenten im städtischen Umfeld siehe Helen Green (heute: Coffey): Defining 
the City ‚Trumpeter‘: German Civic Identity and the Employment of Brass Instrumentalists, c.1500. 
In: Journal of the Royal Musical Association 136 (2011), S. 1–31.
52 München, BSB, Cgm 1951, fol. 49r. Vgl. auch Katrin Nina Marth: Die dynastische Politik des 
Hauses Bayern an der Wende vom Spätmittelalter zur Neuzeit. „Dem löblichen Hawss Beirn  
zu pesserung, aufnemung vnd erweiterung…“. München 2011 (Forum Deutsche Geschichte 25), 
S. 250.



254   Sonja Tröster

in einer repräsentativen Abschrift überreicht.53 Unter der Überschrift Wie der 
Breutgam mit seyner braut zu Heidelberg eingeritten ist erscheint in Harers Bericht 
etwa in der Mitte des Zuges ein Ensemble,54 das den Einzug musikalisch gestaltet 
(fol. 21r–v, Z. 837–847): 

Aůff diesse mit vast grossem schall
 Zogen der pfaltzs Trommeter all.
Bliesen dapffer zůr hrbaúcken
 Man hort dieselb weit erlaúten
Unnd so lieplich hell erklingen
 Die trompten thetten sie erswingen
Bezirdt mit reyner seiden wadt
 Bliesen durch aúss die gantze stadt
Mit abgewechselten stymmen
 Schalten do ein frisch gedrymmeln
Erqúickten so der menschen můt […]

Und auch auf dem weiteren Weg des Festzugs zum Schloss erwähnt Harer noch 
einmal: „die Trommeter | Bliesen waidlich on underloss“ (fol. 25v, Z. 1022  f.). Auf dem 
Schloss empfing der Hausherr Ludwig V. von der Pfalz die Braut, die Gäste bezogen 
die ihnen zugewiesenen Gemächer und nach einem Mahl begab man sich schließ-
lich in die Kirche (fol. 32r, Z. 1308–1312):

 Daraúff thett man in dkirchen gan
Inn der viel ssser stym erklang.
 Te deům Laudamůs55 man sang
Und wart gelobt die trinitat
 So den heyrat verfůget hat.

Auch im Laufe der abendlichen Bankette traten zwischen den Gängen des Essens 
Musiker auf.

[Bankett nach der kirchlichen Trauung, fol. 37r, Z. 1513–1517:]
Schawessen mit kostlicher Zir
 Liess er der braůt auch tragen fir

53 Die Handschrift befindet sich heute in der UB Heidelberg unter der Signatur Cod. Pal. germ. 
337, online einsehbar unter https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg337 (20.03.2024). Siehe auch 
Gerhard Pietzsch: Quellen und Forschungen zur Geschichte der Musik am kurpfälzischen Hof zu 
Heidelberg bis 1622. Mainz 1963 (Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse 
Jg. 1963, Nr. 6).
54 Zu den bekannten Musikern im Dienst Friedrichs II. siehe Pietzsch (Anm. 53), S. 626–628.
55 Man nimmt an, dass es sich dabei um die 12-stimmige Komposition Johannes Heugels handelte, 
siehe Pietzsch (Anm. 53), S. 652

https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg337


Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   255

Mit grossem schall der drommeten
 Die vor den selben blasen thetten
Trommeter gůt und kunstenreich […]

[Bankett am zweiten Tag der Hochzeit, fol. 58r, Z. 2439  f.:]
Der pfeiffen klang unnd seittenspil
 Machet dabeÿ der kurtzweill vil

Brautlieder werden in diesem Bericht nicht erwähnt und Gesang außerhalb der 
Kirche ist nur ein einziges Mal explizit genannt und zwar abseits des engeren 
Kreises der Hochzeitsgäste: Am Abend des zweiten Tages der Hochzeit (27. Septem-
ber), der mit dem Kirchgang, einem Turnier mit anschließendem Nachtmahl und 
einer Tanzveranstaltung ausgefüllt war, erklangen nach Harers Darstellung in der 
Stadt Saitenklang und süßer Gesang, mit denen die männlichen Gäste und Bewoh-
ner der Stadt ihren ausgewählten Damen hofierten (fol. 76r, Z. 3222–3226): 

 Viel seytten klang und ssser stim
Hoffirten unden in der statt
 An den orten do eyner hatt
Sein aůsserwelte lieb ameiss
 Der dienet er mit gantzem vleiss.

Da diese Darbietungen dem Brautpaar selbst nicht zu Ohren kamen, handelte es sich 
hierbei sicherlich nicht um Hochzeitsmusik im engeren Sinn. Harer erwähnt jedoch 
in einer anderen Passage des gereimten Festberichts Musik, ohne dabei Trompeter, 
Zinken oder Posaunen anzusprechen, die jeweils stellvertretend für instrumentale 
Musik gelesen werden können. Es handelt sich dabei um ein Ereignis im Rahmen 
des Banketts, das nach dem Hochzeitsgottesdienst am 26. September abgehalten 
wurde. Frauen und Männer speisten in getrennten Räumlichkeiten und Musik füllte 
die sich allein aus organisatorischen Gründen ergebenden Pausen zwischen den 
Gängen des Banketts (fol. 37v, Z. 1535–1539):

Man hort viel ssser melodey
 Was in der můsick glernet freÿ
Artlichs mit rechter kunst unnd moss
 Alles erklang mit hellem doss
Im sal und im Fraúwenzymmer.

Braut- oder Ehelieder für diese Hochzeit Friedrichs und Dorotheas sind nicht 
bekannt, jedoch erscheinen die Bankette wohl als der wahrscheinlichste Ort, an 
dem solche Lieder erklungen sein könnten. Besonders im Fraúwenzymmer wäre die 
Darbietung von Brautliedern wie den von Senfl für Maria Jakobäa von Baden kom-
ponierten gut vorstellbar. Sie wären auf diese Weise bei Hochzeiten in Adelskreisen 



256   Sonja Tröster

in einem halböffentlichen Bereich der Festlichkeit angesiedelt, was dem Charakter 
der Liedsätze zu entsprechen scheint. 

Auch im Rahmen von bürgerlichen Hochzeiten erklang Musik, und da wohl-
habende städtische Familien bei diesen Festen danach trachteten, den adeligen 
Kreisen nachzueifern oder das Fest an sich überbordend prächtig zu gestalten, 
legten die Freien Reichsstädte in der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts 
Rahmenbedingungen für die Ausgestaltung fest. In solchen Hochzeitsordnungen, 
wie sie etwa aus Augsburg bekannt sind, wird festgehalten, dass die Ehe in der 
Kirche (und nicht in Häusern oder Winkeln) geschlossen werden soll, welche Ver-
wandten und wie viele Gäste zu Stuhlfest (der Verlöbnisfeier) und der Hochzeit 
eingeladen werden dürfen oder wie viele Gänge das Gastmahl umfassen darf.56 Ein 
eigener Abschnitt dieser Hochzeitsordnungen ist der Verwendung und Entlohnung 
von Musikern während des Fests gewidmet: Von den Stattpfeiffern vnd Spielleutten.57 
In den Augsburger Ordnungen aus den Jahren 1532 und 1540 wird die Besoldung 
der Stadtpfeiffer zum Stuhlfest, dem Hochzeitstag selbst und dem Nachhof, dem 
Tag nach der Hochzeit, geregelt, die neben den Mahlzeiten jeweils einen halben bis 
zu zwei Rheinische Gulden betragen darf. Die exemplarisch als Pfeifer oder Trom-
peter bezeichneten Musiker  – spezifiziert werden Busaner (1532), Zinckenplaser 
und Pfeifer vnnd Trummen schlager (1540)58 – werden im Laufe des Festes vielleicht 
auf verschiedenen Instrumenten musiziert oder auch gesungen haben, konkrete 
Angaben dazu liegen in den Hochzeitsordnungen jedoch nicht vor.59

Ein Glücksfall für die Rekonstruktion der Rolle von Musik im Ablauf einer 
bürgerlichen Hochzeitsfeier ist die Autobiographie des Basler Mediziners Felix 
Platter, der lebenslang eine besondere Neigung zur Musik pflegte.60 In seinen Aus-

56 Siehe auch Roper (Anm. 1), S.  71–81. Die Augsburger Hochzeitsordnung von 1540 ist über-
schrieben: Zu fürderung gemaynes nutz/ vnd abschneidung vilerley vberfluß vnd vnordnung/ so 
inn haltunng der hochzeitten fürgeen mögen […]. In: Eins Erbern Radts der Statt Augspurg Hoch-
zeytordnung. Augsburg: Heinrich Steiner 1540, fol. Aii recto, online einsehbar unter https://daten.
digitale-sammlungen.de/0002/bsb00025032/images/ (20.03.2024).
57 Ebd., fol. C[i] recto–Cii recto. In der Hochzeitsordnung von 1540 ist dieser Abschnitt besonders 
ausführlich.
58 Ebd., fol. C[i] verso sowie Ains erbern Rats der Stat Augspurg ordnung die hochzeit betreffend. 
Augsburg: Silvan Otmar 1532, fol. [iii] recto.
59 Erst in Hochzeitsordnungen aus dem späteren sechzehnten Jahrhundert wird die Option er-
öffnet, neben den Stadtpfeifern auch einen Lauttenschlager und Organisten zu engagieren, mit 
einem Jungen der dazu singt. Ains Ersamen Raths der Statt Augspurg Hochzeyt Ordnung. Augsburg: 
Valentin Schöning 1581, fol. 16r.
60 Basel, UB, A lambda III 3:1. Die Quelle ist ediert in Felix Platter: Tagebuch (Lebensbeschrei-
bung) 1536–1567. Hg. von Valentin Lötscher. Basel, Stuttgart 1976 (Basler Chroniken 10). Unter dem 
Gesichtspunkt der Musik bereits betrachtet von Wilhelm Merian: Felix Platter als Musiker. In: Sam-
melbände der Internationalen Musikgesellschaft 13 (1912), S. 272–285.

https://daten.digitale-sammlungen.de/0002/bsb00025032/images
https://daten.digitale-sammlungen.de/0002/bsb00025032/images


Für Braut und Bräutigam – Lieder zur Eheschließung   257

führungen finden sich Hinweise darauf, dass Hochzeitslieder auch bereits vor der 
eigentlichen Hochzeitsfeier erklungen sein könnten. So berichtet er beispielsweise 
von einem abendlichen Ständchen, das er mit seinen Freunden – nachdem die Ehe-
absprache geschlossen war – der zukünftigen Gattin vor ihrem Elternhaus darbot. 

Rusten uns also und zogen spot nach dem nachteßen fir meiner zukünftigen haus. Wir hatten 
zwo luten, schlug ich und h. Thiebolt Schönauwer zesamen, darnoch nam ich die harpfen. Der 
Bembelfort zog die violen […]; der goldtschmidt Hagenbach pfiff darzu; war gar ein zierliche 
music.61

Da jedoch niemand zu Hause war oder zumindest niemand die Musik bemerkte, 
zog die Gesellschaft weiter, um vor dem Haus einer anderen Verlobten zu hofieren. 
Dort hatte man mehr Glück, die Musiker wurden eingelassen und mit einem Schlaf-
trunk und Konfekt bewirtet.

Auch auf Platters Hochzeit, die am 22. und 23. November 1557 gefeiert wurde, 
war das festliche Essen von Musik begleitet und Platter erwähnt hier sogar ein Lied:

Die music war Christelin der bleser mit seiner violen, cantores die schuler, dorunder Romanus 
Winman und anderer provisor; sangen under andrem daß gsang von löflen.62

Es scheint sich bei diesem Lied jedoch nicht um ein Hochzeitslied zu handeln, 
sondern möglicherweise um den anonym überlieferten Liedsatz Von Löffeln.63 
Am Abend des Hochzeitstages zieht sich das Brautpaar heimlich in eine Kammer 
zurück, um in Ruhe zu Bett zu gehen. Platter berichtet, dass sie nach einer Weile 
seine Mutter hörten, die ebenfalls zur Kammer hinaufstieg und aus voller Kehle 
für das Brautpaar sang, worüber die Braut – wie Platter schreibt – hertzlich lachen 
thet.64 Sollte die besorgte Mutter in diesen Liedern noch letzte Hilfestellungen und 
Ermahnungen für die Hochzeitsnacht des Paares verpackt haben?

Über die Verwendung und Aufführung der in diesem Aufsatz behandelten Hoch-
zeitslieder im Ablauf der Feier kann nur gemutmaßt werden. Da es sich beim Hoch-
zeitslied im frühen sechzehnten Jahrhundert weder um ein eigenständiges Genre 
noch um eine Liedgruppe mit einheitlichen Parametern zu handeln scheint, liegt 

61 Platter (Anm. 60), S. 302. Bei den von Platter genannten Musizierenden handelt es sich um 
Theodor Bempelfort, Diebold Schönauer und Jakob Hagenbach.
62 Ebd., S. 326.
63 Überliefert in Liedsammlungen von Hans Ott (RISM 153417, Nr. 118, nur erster Teil) und Wolfgang 
Schmeltzl (RISM 154419, Nr. 5). Zum Löffel als Phallussymbol siehe Patricia Simons: The Sex of Men 
in Premodern Europe: A Cultural History. Cambridge 2011, S. 265–270.
64 Platter (Anm. 60), S. 327.



258   Sonja Tröster

es nahe, dass sich die Orte und Zeiten des Singens auch je nach sozialer und reli-
giöser Zugehörigkeit des Brautpaars und der Faktur des Liedsatzes unterschieden 
haben. Hochzeitslieder mit weiterhin werbendem Charakter, wie sie vor allem aus 
dem altgläubigen Umfeld erhalten sind, könnten bereits im Vorfeld der Hochzeit 
oder bei Banketten im Frauenzimmer erklungen sein. Die protestantisch gepräg-
ten Hochzeitslieder, die die Bedeutung der Hochzeit für die Gesellschaft betonen 
und das tugendhafte Eheleben preisen, erklangen dagegen wahrscheinlich eher in 
öffentlichen Kontexten, da sie sich nicht nur an das Brautpaar selbst wendeten, 
sondern auch dessen soziale Legitimierung proklamierten und der Gesellschaft an 
sich einen moralischen Leitfaden vor Augen hielten. 



 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-011

Carlo Bosi
Französische Chansons in deutschen 
Musikdrucken (1500–1550): Eine historische 
und kulturelle Kontextualisierung

1 �Schöffer 1513a
1513 erscheint in Mainz eine Liedersammlung mit dem Titel Quinquagena car-
minum (Schöffer 1513a).1 Peter Schöffer der Jüngere, der Verleger, gehörte einer 
angesehenen Druckerfamilie an: Sein Vater, Peter Schöffer der Ältere, war sogar 
an der Herausgabe der Gutenberg-Bibel beteiligt.2 Das Tenor-Stimmbuch, leider 
das einzige überlieferte, listet im Verzeichnis nicht 50, wie im Titel angekündigt, 
sondern 51 Stücke auf, manche mit Komponistenzuschreibung und fast alle auf 
Französisch. Am auffallendsten ist die getrennte alphabetische Auflistung vierstim-
miger und dreistimmiger Stücke. Schöffers Veröffentlichung ist aber nichts anderes 
als der Nachdruck von Petrucci 1502, erschienen in Venedig als zweite Nummer 
aus der Offizin von Ottaviano Petrucci, dem ersten Verleger ganzer mehrstimmiger 
Musikbücher. Petrucci 1502 war Petrucci 1501 vorangegangen (der 1503 und 1504 
nachgedruckt wurde) und Petrucci 1504b gefolgt. Innerhalb von drei Jahren ver-

1 Zu Schöffer im Allgemeinen, siehe insbesondere Andrea Lindmayr-Brandl: Peter Schöffer der 
Jüngere, das Erbe Gutenbergs und die „wahre Kunst des Druckens“. In: NiveauNischeNimbus. Die 
Anfänge des Musikdrucks nördlich der Alpen. Tutzing 2010. Hg. von Birgit Lodes (Wiener Forum 
für ältere Musikgeschichte 3), S.  283–312. Zu Schöffer 1513a siehe ebd., S.  298–302 sowie Martin 
Staehelin: Petruccis Canti B in deutschen Musikdrucken des 16. Jahrhunderts. In: Gestalt und Ent-
stehung musikalischer Quellen im 15. und 16. Jahrhundert. Wiesbaden 1998. Hg. von Martin Stae-
helin (Wolfenbütteler Forschungen 83; Quellenstudien zur Musik der Renaissance III), S. 125–131, 
hier S. 125–126.
2 Lindmayr-Brandl (Anm. 1), S. 283–286.

Anmerkung: Zur Auflösung der im Weiteren abgekürzt zitierten Drucke und Handschriften siehe das 
Quellenverzeichnis am Ende des Bandes. Ohne die Hilfe von Datenbanken wie dem Catalogue de la 
Chanson Française à la Renaissance. Hg. von Annie Cœurdevey (http://ricercar-old.cesr.univ-tours.
fr/3-programmes/basechanson/index.htm [20.03.2024]) und – vor allem – dem Verzeichnis deutscher 
Musikfrühdrucke/Catalogue of Early German Printed Music (vdm). Hg. von Andrea Lindmayr-Brandl in 
Zusammenarbeit mit Kristina Dill, Marianne C. E. Gillion, Elisabeth Giselbrecht, Moriz Kelber, Grantley 
McDonald sowie Karina Zybina (http://www.vdm.sbg.ac.at/db/music_prints.php?content=project_
introduction&menu=0 [20.03.2024]) wäre dieser Aufsatz nie entstanden: Den Autorinnen und Autoren 
dieser nicht mehr wegzudenkenden Datenbanken sei hiermit herzlich gedankt.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-011
http://ricercar-old.cesr.univ-tours.fr/3-programmes/basechanson/index.htm
http://ricercar-old.cesr.univ-tours.fr/3-programmes/basechanson/index.htm
http://www.vdm.sbg.ac.at/db/music_prints.php?content=project_introduction&menu=0
http://www.vdm.sbg.ac.at/db/music_prints.php?content=project_introduction&menu=0


260   Carlo Bosi

öffentlicht Petrucci also über 300 Stücke, die große Mehrheit davon französische 
Chansons. Genau wie in Petrucci 1502 werden auch in Petrucci 1501 und Petrucci 
1504b vierstimmige von dreistimmigen Kompositionen getrennt aufgeführt.3 

In einem aber unterscheidet sich Petrucci 1502 vom seinem schöfferschen Nach-
druck. Während nämlich Petrucci die traditionelle Anordnung eines Chorbuchs, mit 
der üblichen mise en page von Discantus und Tenor auf der verso- und Altus und 
Bassus auf der recto-Seite, im Querformat wählte, druckte Schöffer seine carmina 
zwar auch im Querformat, aber im Unterschied zu Petrucci in Form von Stimm-
büchern.4 Das von Schöffer gewählte Aufzeichnungsprinzip erwies sich dabei als 
zeitgemäßer und praktischer für seine mögliche Zielkundschaft von Musizierenden 
im Rahmen eines bürgerlich kultivierten Haushaltes, die, zum Beispiel, die Stücke 
rund um einen Tisch spielen bzw. singen konnten. Die Aufzeichnung in Stimm-
büchern wurde mit wenigen Ausnahmen auch bei den meisten zeitgenössischen 
und späteren Druckern, deutschen und anderen, übernommen. Dass dieses Format 
fatale Folgen für die spätere Überlieferungsgeschichte des Druckes hatte – nur ein 
einziges Exemplar des Tenor-Stimmbuchs ist erhalten geblieben  – hat Schöffer 
natürlich nicht vorhersehen können.5 

Für die große Mehrheit der veröffentlichten Chansons stellen Petruccis Drucke 
eine der letzten chronologischen Glieder in der Kette ihrer Überlieferung dar. Deren 
erste Zeugnisse reichen manchmal mehrere Jahrzehnte zurück. In einigen Fällen – 
und das vermehrt bei Petrucci 1504b, d.  h., der letzten der drei Chanson-Publikatio-
nen – bildet Petrucci jedoch die allererste bekannte Überlieferung, was vermutlich 
auf den Verlust vieler französischer Quellen aus den letzten Jahrzehnten des fünf-
zehnten Jahrhunderts zurückzuführen ist. Viele der von Petrucci veröffentlichten 
Sätze basieren auf einfachen einstimmigen Chansons, die manchmal auch als solche 

3 Zusammenfassend zu den Canti-Sammlungen von Petrucci, siehe David Fallows: I volumi dei 
canti di Petrucci: finalità e repertorio. In: Venezia 1501: Petrucci e la stampa musicale/Venice 1501: 
Petrucci, Music, Print and Publishing. Hg. von Giulio Cattin, Patrizia Dalla Vecchia. Venezia 2005, 
S.  661–676 sowie für detaillierte bibliographische Angaben und Inhaltsverzeichnisse der ver-
schiedenen Editionen Stanley Boorman: Ottaviano Petrucci: A Catalogue Raisonné. Oxford 2006, 
S. 458–472, 484–491, 512–516 und 525–534. Für eine kritische Edition von Petrucci 1501 und Petrucci 
1502 siehe Harmonice musices odhecaton A. Hg. von Helen Hewitt. Cambridge (MA) 1942 bzw. 
Canti B numero cinquanta, Venice, 1502. Hg. von Helen Hewitt, Edward E. Lowinsky. Chicago 1968.
4 Für die wenigen uns überlieferten handschriftlichen Vorläufer von Stimmbüchern im Quer-
format, siehe zusammenfassend Ludwig Finscher, Jessie Ann Owens: Art. Stimmbuch. III. Hand-
schriften. 1. Die frühsten Quellen. In: MGG Online. Hg. von Laurenz Lütteken, New York, Kassel, 
Stuttgart 2016  ff., https://www.mgg-online.com/mgg/stable/15955 (20.03.2024). Ab 1504, und zwar mit 
Petrucci 1504a, hatte auch Petrucci die Stimmbuch-Notierung übernommen, aber interessanter-
weise lediglich für Publikationen geistlicher Musik wie Motetten und Messen.
5 Lindmayr-Brandl (Anm. 1), S. 299–300.

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/15955


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   261

in einem oder zwei in der Pariser Bibliothèque nationale aufbewahrten monopho-
nen Chansonniers überliefert sind. Die einstimmigen Aufzeichnungen sind auch 
deshalb wichtig, weil sie in der Regel, mit Ausnahme rein literarischer Quellen, 
die vollständigste Version des Textes überliefern. Man wäre aber schlecht beraten, 
pauschal zu behaupten, dass Einstimmigkeit, zumindest in ihrer schriftlichen Form, 
prä-existent im Vergleich zur Mehrstimmigkeit ist. Der Chansonnier Paris 9346 ist 
zum Beispiel sehr wahrscheinlich sogar später als Schöffer 1513a entstanden, ver-
mutlich erst um 1516.6 

2 �Egenolff [1536a] und Egenolff [1536b]
Über zwanzig Jahre mussten verstreichen, bevor Chansons erneut in zwei weiteren 
deutschen Drucken erschienen.7 Auch in diesem Fall war bis vor Kurzem jeweils 
nur ein Stimmbuch bekannt. Da es sich um Discantus-Stimmbücher handelt, hatte 
zuerst nur die sorgfältige Sichtung der verwendeten Drucktypen und Holzschnitte 
seine Identifizierung als Produkt des ersten in Frankfurt niedergelassenen Dru-
ckers Christian Egenolff ermöglicht, denn Kolophon und Druckersignet waren für 
gewöhnlich nur im Tenor-Stimmbuch vorhanden.8 Vor einiger Zeit hat aber Royston 
Gustavson ein Exemplar beider Tenor-Stimmbücher in der Schweizerischen 
Landesbibliothek in Bern wiederentdeckt, so dass die Identifizierung als Egenolff- 

6 Zu Paris 9346, siehe Théodore Gérold: Le chansonnier de Bayeux. Texte et musique d’un recueil 
de chansons du XVe siècle. Paris 1921; Carlo Bosi: Les manuscrits BnF fr. 12744 (A) et 9346 (Manus-
crit de Bayeux) (B): deux chansonniers monodiques entre moyen âge et Renaissance. In: Poésie et 
Musique au temps de Louis XII. Hg. von Adéline Desbois-Ientile, Alice Tacaille. Paris 2023 (Rencon-
tres), S. 67–103 sowie Carlo Bosi: Espérance, or: New Insights into the Origins of the Chansonnier de 
Bayeux. In: Musicologica Austriaca (2021), https://www.musau.org/parts/neue-article-page/view/93 
(20.03.2024). Zum anderen monophonen Chansonnier, Paris 12744, vgl. insb. Isabel Kraft: Einstim-
migkeit um 1500: Der Chansonnier Paris, BnF f. fr. 12744. Wiesbaden 2009 (Beihefte zum Archiv für 
Musikwissenschaft 64).
7 Die einzige Ausnahme ist Aich [1519], ein mit vollständigen Texten versehenes Liederbuch, in  
das sich eine einzige, textlose Chanson – Fors seulement von Pipelare/La Rue – verirrt hat (siehe 
Nr. 61 in der Konkordanzentafel). Das Stück könnte aus Petrucci 1502/Schöffer 1513a hergerührt 
haben und die wenigen Varianten – meistens rhythmischer Natur – könnten das Ergebnis einer 
eignen Revision sein. Zu Aich [1519] im Allgemeinen Nicole Schwindt: Das Liederbuch des Arnt von 
Aich im Kontext der frühen Lieddrucke. In: Das Erzbistum Köln in der Musikgeschichte des 15. und 
16. Jahrhunderts. Hg. von Klaus Pietschmann. Köln 2005 (Beiträge zur rheinischen Musikgeschichte 
172), S. 109–130.
8 Vgl. Nanie Bridgman: Christian Egenolff, imprimeur de musique (À propos du recueil Rés. Vm7 
504 de la Bibliothèque nationale de Paris). In: Annales musicologiques 3 (1955), S. 77–177.

https://www.musau.org/parts/neue-article-page/view/93


262   Carlo Bosi

Drucke ein für alle Mal bestätigt werden konnte.9 Das in den Stimmbüchern feh-
lende Datum wurde bis vor Kurzem auf ungefähr 1535 gesetzt, aber aufgrund kodi-
kologischer Vergleiche mit vollständigeren Musikdrucken aus der Egenolff-Offizin 
hat Gustavson eine Verschiebung um ein Jahr auf 1536 vorgeschlagen.10 

Das Wiederauftauchen der Tenor-Stimmbücher hat auch die Titel der zwei 
Sammlungen offenbart: Cantiones vocum quatuor bzw. Cantiones selectissimae 
LXVIII vocum trium.11 Es handelt sich also um zwei Liederanthologien für vier 
resp. drei Stimmen, in denen, ähnlich wie bei Petrucci und Schöffer, nur ein kurzes 
Incipit den Text angibt. Die Incipits genügen aber, um zu verraten, dass die Mehr-
zahl der dort überlieferten Kompositionen aus Chansons besteht und dass viele 
von ihnen die gleichen wie in Schöffer 1513a sind und daher auch wie in Petrucci 
1502. Angesichts der Tatsache, dass zwei von den übrigen musikalischen Drucken 
Egenolffs ‚Plagiate‘ von entsprechenden Bänden Schöffers sind, liegt es nahe – wie 
schon David Fallows vermutet hat –, dass auch im Falle der zwei cantiones-Bände 
Schöffer und nicht Petrucci die Quelle für Egenolff ist und dass Egenolff vielleicht 
auch für seine Unica auf einen verlorenen Druck Schöffers zurückgriff.12 Diese 
Hypothese wurde nun mit der Wiederentdeckung der Tenor-Stimmbücher endgül-
tig bestätigt, denn obwohl Schöffer der Lesart Petruccis meistens ziemlich genau 
folgt, lassen die wenigen Unterschiede, die es doch zwischen Petrucci 1502 und 
Schöffer 1513a gibt, darauf schließen, dass die cantiones Egenolffs auf Schöffers und 
nicht auf Petruccis Lesarten fußen.13 In anderen Worten sind Egenolff [1536a] und 
[1536b] größtenteils Nachdrucke von Nachdrucken. 

Die Besonderheit der cantiones-Drucke von Egenolff ist ihr kleines sedecimo-
Format, was sie praktisch als Vorläufer moderner Taschenbücher auszeichnet. All 
dies, die Verwendung von billigem Papier und die eher ungepflegte Erscheinung 
des Gedruckten, deutet darauf hin, dass der Verleger auf bescheidenere Käufer als 

9 Vgl. Royston Gustavson: The Music Editions of Christian Egenolff. In: Early Music Printing in 
German-Speaking Lands. Hg. von Andrea Lindmayr-Brandl, Elisabeth Giselbrecht und Grantley 
McDonald. Abingdon (Oxon), New York 2018 (Music and Material Culture), S. 153–195, hier S. 156 
(https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/29992 [20.03.2024]). Zu den von Gustavson entdeckten 
Tenor-Stimmbüchern, siehe außerdem David Fallows: The two Egenolff Tenor Partbooks in Bern. 
In: Henricus Isaac (c. 1450/5–1517): Composition, Reception, Interpretation. Hg. von Stefan Gasch, 
Markus Grassl und August Valentin Rabe. Wien 2019 (Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 11), 
S. 123–136, der sich aber vor allem mit Zuschreibungsfragen befasst.
10 Vgl. Gustavson (Anm. 9), S. 160.
11 Ebd., S. 156.
12 Vgl. David Fallows: The Songbooks of Christian Egenolff. In: NiveauNischeNimbus. Die Anfänge 
des Musikdrucks nördlich der Alpen. Tutzing 2010. Hg. von Birgit Lodes (Wiener Forum für ältere 
Musikgeschichte 3), S. 355–368, hier S. 359–361.
13 Vgl. Gustavson (Anm. 9), S. 156–157, Anm. 18.

https://library.oapen.org/handle/20.500.12657/29992


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   263

beispielsweise Schöffer oder auch Petrucci abzielte. Angesichts seines kaufmän-
nischen Erfolgs – bis zum Ende seines Lebens hatte er ein großes Vermögen ange-
häuft – muss man davon ausgehen, dass er sehr genau wusste, was er tat, wobei 
Musikbücher, wie bei anderen deutschen Verlegern der Zeit, nur einen Bruch-
teil seiner Veröffentlichungen bildeten.14 Das Erstaunliche aber ist, dass die zwei 
Chansonpublikationen Egenolffs, die insgesamt über 110 Stücke umfassen, auf ein 
ziemlich altes Repertoire zurückgreifen. Tatsächlich sind manche der dort anzu-
treffenden Chansons, wie z.  B. die von Colinet de Lannoy, Obrecht oder Hayne van 
Ghizeghem, zur wahrscheinlichen Zeit ihrer Veröffentlichung über 60 Jahre alt. Ent-
weder muss also Egenolff davon ausgegangen sein, dass die Chansons über zwanzig 
Jahre nach der Publikation Schöffers in Deutschland immer noch ziemlich gut 
bekannt und im Umlauf waren; oder aber, was vielleicht noch wahrscheinlicher ist, 
dieses Repertoire stellte für eine neue, der bürgerlichen Oberschicht nachstrebende 
und musikalisch gebildete Kundschaft immer noch ein begehrtes Novum dar. Alle 
in den zwei cantiones-Drucken Egenolffs überlieferten Chansons – wie übrigens 
auch die Quinquagena carminum Schöffers und die Canti Petruccis – weisen nur ein 
kurzes Incipit auf. Die Abwesenheit eines Textes sollte zwar nicht unbedingt an eine 
instrumentale Aufführungspraxis denken lassen, gleichwohl könnten der Holz-
schnitt auf dem Titelblatt der Cantiones vocum quatuor, der musizierende Instru-
mentalisten zeigt, und auch der Stil von manchen der dort überlieferten Chansons, 
besonders der Unica, eine instrumentale Bestimmung suggerieren.15 Allerdings 
sind die Stimmbücher so klein (etwa 7,5 × 10,5 cm), dass man sie höchstens in einer 
Hand halten kann. Wenn man wiederum annimmt, dass die Musizierenden rund 
um einen Tisch sitzen und jede:r sein/ihr Stimmbuch vor sich liegen hat, so wäre 
eine ‚gesellige‘ Aufführung dennoch nicht auszuschließen: in dem Fall müssten die 
Musiker:innen nur ziemlich oft umblättern. In jedem Fall war das Mikroformat 
anscheinend gewinnbringend genug für Egenolff, denn er wiederholt es für alle 
seiner übrigen Musikdrucke. Und man muss nicht unbedingt glauben, dass die 
kleinformatigen, auf preiswertem Papier gedruckten, aber keineswegs billigen16 
Lieder Egenolffs nur für Mitglieder der aufstrebenden Mittelschicht interessant 
waren. Denn einzelne Exemplare waren auch im Besitz einflussreicher Familien 
aus der Oberschicht, wie etwa der Amerbachs aus Basel,17 die zudem selber Buch-

14 Vgl. John Kmetz: The Music Books of Christian Egenolff. Bad Impressions = Good Return on 
Investment. In: Early Music Printing in German-Speaking Lands. Hg. von Andrea Lindmayr-Brandl, 
Elisabeth Giselbrecht und Grantley McDonald. Abingdon (Oxon), New York 2018 (Music and Mate-
rial Culture), S. 135–152.
15 Vgl. Gustavson (Anm. 9), S. 162.
16 Vgl. Kmetz (Anm. 14), S. 145–147.
17 Ebd., S. 147.



264   Carlo Bosi

drucker und Verleger waren. Vielleicht war gerade die Kleinformatigkeit der 
meisten Drucke Egenolffs ein Kuriosum und eine Besonderheit, die das Interesse 
von Bibliophilen und Büchersammlern erweckte, auch über Aufführungsüber-
legungen hinaus. 

Was die Stücke in den Egenolff-Drucken anbelangt, die nicht auch in Schöf-
fer 1513a stehen und unter denen einige Unica sind, so schöpfte Egenolff, wie von 
David Fallows vermutet, wohl zum Teil aus einer weiteren heute verschollenen 
Musikalie Schöffers. Bei dieser könnte es sich um den von Conrad Gesner in seinen 
Pandectarum, sive Partitionum universalium… libri XXI18 als Viginti cantiunculae 
Gallicae quator vocum aufgelisteten Druck handeln. Laut Gesner soll der Druck 1530 
in Straßburg erschienen sein,19 einem der Hauptzentren des Publikationswesens 
deutschsprachiger Gebiete im sechzehnten Jahrhundert. Wie wir wissen, übte 
Egenolff seine Drucktätigkeit vor seiner Übersiedlung nach Frankfurt von 1528 bis 
1530 in Straßburg aus.20 Allerdings sind die in beiden Drucken Egenolffs zusätz
lichen Stücke mindestens doppelt so zahlreich wie die Viginti cantiunculae. Da jeder 
Hinweis auf den Inhalt der cantiunculae fehlt, ist es leider unmöglich zu beurteilen, 
ob und welche der zusätzlichen Chansons Teil der verschollenen schöfferschen 
Sammlung gewesen sein könnten. 

3 �Formschneider 1538
Wie der Herausgeber Wilhelm Breitengraser im Paratext erklärt, entstand dieser 
Druck sowohl aus dem Wunsch heraus, diese von ausgezeichneten Musikern kom-
ponierten Gesänge vor der Vergessenheit zu bewahren, als auch aus dem Bedürfnis, 
den Jugendlichen die Praxis dieser Kunst beizubringen:

En damus vobis magno numero delecta trium vocum Carmina, á probatissimis Musices profes-
soribus, tum veteribus tum recentioribus composita. Congessimus autem ea singulari studio, 
non eò solum, ne suavissima summorum in hoc genere ingeniorum monumenta perirent, sed 

18 Zürich 1548.
19 Vgl. Fallows (Anm. 12), S. 361 und 368. Fallows nimmt Bezug auf Bonnie J. Blackburn: Josquin’s 
Chansons: Ignored and Lost Sources. In: Journal of the American Musicological Society 29/1 (1976), 
S. 30–76, hier S. 61; diese basiert ihrerseits auf Lawrence F. Bernstein: The Bibliography of Music in 
Conrad Gesner’s Pandectae (1548). In: Acta musicologica 45 (1973), S. 119–163, hier S. 148.
20 Vgl. Royston Gustavson: Art. Egenolff, Christian. In: MGG Online. Hg. von Laurenz Lütteken, 
New York, Kassel, Stuttgart 2016  ff., https://www.mgg-online.com/mgg/stable/47929 (20.03.2024).

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/47929


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   265

ut etiam iuventutis studia accenderemus ad artem longè omnium suavissima diligenter com-
plectendam.21

Nun bieten wir Euch eine große Anzahl ausgewählter Lieder für drei Stimmen, komponiert 
von den anerkanntesten Musikübenden sowohl der alten als auch der modernen Musik. Und 
wir haben sie mit einzigartigem Eifer versammelt, nicht nur, damit die schönsten Denkmä-
ler der höchsten Genies dieser Klasse nicht untergehen, sondern auch, um das Studium der 
Jugend anzuregen, damit sie sich eifrig der süßesten aller Künste widmen kann.

Ziemlich kurios klingt die kurz darauffolgende Äußerung, mit welcher der Heraus-
geber die komplette Textlosigkeit und die Abwesenheit jedweder Autorzuschrei-
bung zu rechtfertigen versucht: Erstere, um das Problem der Mehrsprachigkeit 
der Lieder zu umgehen und gleichzeitig ihren rein musikalischen Wert zur vollen 
Geltung zu bringen; letztere, weil gelehrte Musiker sowieso in der Lage wären, die 
Autoren der Kompositionen einfach aus der aufgezeichneten Musik zu erraten: 

Quia autem Carmina hæc non unius linguæ verba habebant, commodius fore iudicavimus, si 
obmissis verbis, carmina signaremus numeris. Deformitatem enim res habitura videbatur[,] 
si nunc Germanica, nunc Gallica[,] nonnunquam Italica, aut latina commixta essent. Deinde in 
trium vocum carminibus videntur artifices magis sonorum eruditam mixturam spectasse, quám 
verba. Hac voluptate eruditus Musicus abunde fruetur, etiam si nulla subiecta verba sint. Neque 
de autorum nominibus valde fuimus soliciti, quod singuli suas insignes notas habeant[,] quibus 
ab eruditis Musicis facile possint agnosci […].22

Weil diese Lieder nicht in einer einzigen Sprache verfasst wurden, haben wir beschlossen, 
dass es bequemer wäre, wenn wir die Worte weglassen und die Lieder mit Nummern ver-
sehen würden. Denn es schien, als ob die Dinge eine Missgestalt annehmen würden, wenn mal 
Deutsch, mal Französisch, mal Italienisch oder Latein gemischt würden. Außerdem scheinen 
die Künstler in den dreistimmigen Liedern eher auf eine gebildete Klangmischung als auf 
Worte geachtet zu haben. Ein ausgebildeter Musiker wird dieses Vergnügen in vollen Zügen 
genießen, auch wenn ihm keine Worte zugrunde liegen. Auch die Namen der Autoren waren 
uns nicht besonders wichtig, denn jeder von ihnen hat seine eigenen Unterscheidungsmerk-
male, an denen sie von gelehrten Musikern leicht erkannt werden können […].

Dass sich zumindest ein Besitzer dieser impliziten Aufforderung angenommen hat, 
belegen die einzig verbliebenen, sich im Besitz der Universitätsbibliotheken Jena 
bzw. Berlin befindlichen Exemplare: Bei vielen Stücken wurden tatsächlich sowohl 

21 Formschneider 1538, fol. 2r. Diese und die folgenden Transkriptionen geben den Text getreu 
wieder, es wird aber zwischen u und v unterschieden und Abkürzungen werden aufgelöst. Ergän-
zungen des Verfassers sind durch eckige Klammern gekennzeichnet. Falls nicht anders angegeben, 
sind die Übersetzungen vom Verfasser.
22 Ebd.



266   Carlo Bosi

Autornamen als auch Incipits hinzugefügt, und zwar im Tenor-Stimmbuch. Und wie 
aus der Analyse der Konkordanzen hervorgeht, haben sich diese nachträglichen 
Zuschreibungen meistens als korrekt erwiesen.23 

Auffallend in Breitengrasers Widmung ist die Aussage, dass die Autoren der 
dreistimmigen Kompositionen mehr auf die „gelehrte“ und geschickte Kombination 
der Klänge als auf die Worte aus wären und dass sich der „gelehrte“ Musiker der 
reinen Musik auch ohne Worte erfreuen kann. Wenn das auch als ausgeklügelte 
Rechtfertigung für die fehlenden Texte klingen mag, ist es doch wahrscheinlich, 
dass der Herausgeber wenigstens zu einigen Texten Zugang hatte, denn die meisten 
waren in mehreren Quellen mindestens mit einem Incipit verfügbar. Vielmehr muss 
die Entscheidung, textlose Lieder herauszugeben, eine sehr durchdachte gewesen 
sein. Sie folgte einer Ästhetik des reinen, durch die abstrakt-diskursive Gelehrsam-
keit des Kontrapunkts gestützten ‚Klanglichen‘, die vielleicht auch den Rahmen der 
früheren textlosen Chansonpublikationen bildet. Und es ist möglicherweise kein 
Zufall, dass Formschneider 1538 gerade auch jene Stücke überliefert, die – wie Agri-
colas Cecus non iudicat de coloribus, Isaacs La morra oder Ghiselins La Alfonsina – 
seit jeher als die ersten Beispiele ‚echter‘ Ensemble-Instrumentalmusik gelten.24 

Allerdings muss man auch bedenken, dass die meisten der bis hierher betrach-
teten Publikationen französischer Chansons auf ein Repertoire zurückgreifen, 
dessen Protagonisten (Isaac, Agricola, Compère, Josquin) schon seit ungefähr 
zwanzig, wenn nicht sogar vierzig (Hayne van Ghizeghem) Jahren verstorben 
waren. Die anhaltende Popularität dieses Repertoires ist nur teilweise auf die 
direkte oder indirekte Nachwirkung der Canti-Publikationen Petruccis – die auch 
textlos oder beinahe textlos waren – zurückzuführen, denn einige der Sätze in den 
bisher besprochenen Drucken sind entweder Unica oder weisen Konkordanzen 
nicht mit den Petrucci-Canti, sondern mit anderen Quellen oft französischer oder 
flämischer Provenienz auf.25 

23 Für eine kritische Beurteilung der Zuschreibungen und die Identifizierung von deren Urheber 
vgl. David Fallows: Lucas Wagenrieder as Annotator of both Copies of the Trium vocum carmina 
(Nuremberg, 1538) and other Music Books. In: Henricus Isaac (c. 1450/5–1517): Composition, Recep-
tion, Interpretation. Hg. von Stefan Gasch, Markus Grassl und August Valentin Rabe. Wien 2019 
(Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 11), S. 137–151, hier S. 142–149, wo der Autor sämtliche 
Zuschreibungen der beiden verbliebenen Kopien auflistet.
24 Vgl. Markus Grassl: Einige Beobachtungen zu Sebastian Virdung und Arnolt Schlick. In: Niveau-
NischeNimbus. Die Anfänge des Musikdrucks nördlich der Alpen. Tutzing 2010. Hg. von Birgit Lodes 
(Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 3), S. 245–281, hier S. 277.
25 Man muss aber auch betonen, dass die Anthologien Petruccis schon relativ früh nördlich der 
Alpen verbreitet waren, was sich aus ihrem Vorhandensein in zahlreichen Büchersammlungen 
von deutschsprachigen Bibliophilen aus der ersten Hälfte des sechzehnten Jahrhunderts ergibt. 
Vgl. in dieser Hinsicht John Kmetz: Petrucci’s Alphabet Series: The A, B, Cs of Music, Memory and 



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   267

4 �Kriesstein 1540
Zwei Jahre später wird unter der Herausgeberschaft von Sigmund Salminger in 
Augsburg Kriesstein 1540 veröffentlicht. Diesmal wird im sowohl auf Latein als 
auch auf Deutsch verfassten Paratext explizit und positiv die sprachliche und musi-
kalische Vielfalt der dargebotenen Kompositionen hervorgehoben: 

Selectissimae necnon familiarissimae Cantiones ultra Centum. Vario idiomate vocum, tam mul-
tiplicium quam etiam paucarum. Fugæ quoque ut vocantur, a Sex usque ad duas voces: Singulæ 
tum artificiose, tum etiam mire iucunditatis.

Besonders Außerlesner kunstlicher lustiger Gesanng mancherley Sprachen mer dann Hundert 
Stuck von Achte Stymmen an bis auf Zwo: Und Fugen von Sechsen auch bis auf Zwo: Alles vorder 
nutzlich und handtsam zu sinngen Und auf Instrument zu brauchen.26

Das ist umso bemerkenswerter, als hier zum ersten Mal in einem deutschen Druck 
französische Chansons mit vollständigen Texten versehen werden. Zum ersten 
Mal werden zudem die Kompositionen getrennt nach Sprachen präsentiert: 
Zuerst die lateinischen, anschließend die französischen, dann die italienischen, 
niederländischen und deutschen und zum Schluss noch ein paar lateinische und 
französische. Die Besetzung ist sehr mannigfaltig: Wiesen die früheren Drucke aus-
schließlich drei- und vierstimmige Lieder auf, gibt es hier eine bunte Mischung von 
Kompositionen von zwei bis zu acht Stimmen, meistens von modernen Autoren, 
wie Janequin, Courtois, Appenzeller, Willaert, mit ein paar Einträgen vom noch 
immer sehr präsenten Josquin. Vermutlich steht die Vollständigkeit der Texte in 
direktem Zusammenhang mit der Aktualität und Modernität der Kompositionen 
und auch mit der Tatsache, dass die Sammlung diesmal explizit ad Musices studio-
sos gewidmet wird, d.  h. entweder professionellen oder auszubildenden Musikern 
und Schülern.27 Vielleicht auch aus diesem Grund erklärt Salminger in seiner zwei-

Marketing. In: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis 25 (2001), S. 127–141, hier S. 128–130; John 
Kmetz: 250 Years of German Music Printing (c. 1500–1750): A Case for a Closed Market. In: Niveau-
NischeNimbus. Die Anfänge des Musikdrucks nördlich der Alpen. Tutzing 2010. Hg. von Birgit Lodes 
(Wiener Forum für ältere Musikgeschichte 3), S. 167–184, hier S. 168–169 sowie Stanley Boorman: 
Some Evidence for the Distribution of Early Printed Music North of the Alps. In: ebd., S. 211–224, 
hier S. 213–214.
26 Kriesstein 1540, Bl. 3v–4r des Tenor-Stimmbuchs, wo die Herausgeberschaft Salmingers unter-
strichen wird.
27 Vgl. Thomas Röder: Innovation and Misfortune. Augsburg Music Printing in the First Half of the 
16th Century. In: Music Fragments and Manuscripts in the Low Countries; Alta Capella; Music Prin-
ting in Antwerp and Europe in the 16th Century. Colloquium Proceedings Alden Biezen 23.06.1995, 
Alden Biezen 24.06.1995, Antwerpen 23.–25.08.1995. Hg. von Eugeen Schreurs, Henri Vanhulst. Leu-



268   Carlo Bosi

sprachigen (lateinischen und deutschen) Zueignung, er habe besondere Aufmerk-
samkeit auf die Textunterlegung gelegt, damit keine Diskrepanz zwischen Noten 
und den dazu gehörigen Wörtern entstehe:28 

Centenas igitur, aut forte uberiorem Sylvulam, selectissimarum cantilenarum in hosce libellos 
congessi : quibus singulis verborum contextum secundum harmoniacas notulas distinctim 
adplicavi, atque adeo ordinatim subtertexui, ut non modo vox voci, verum etiam verba verbis, 
quantum fieri potuit, appositissime respondeant.29

[…] hab ich allen liebhabern derselben zu eren und gefallen / ob Hundert Außerleßner / kunst-
licher / lustbarlicher Stücklen / in dise Büchle zusamengebracht / und den Text / mit besonn-
derm hohem fleiß  / den Noten formlich unndergesetzt und inngetailt  / sambt anzaigung der 
Gsangmacher Namen.30

Was die Mehrsprachigkeit und die Vielfalt der Stimmenbesetzungen betrifft, 
schreibt Salminger, er habe letztere um der varietas willen angestrebt und erstere, 
um ein möglichst breites Publikum zu erreichen. Vielleicht um möglichst viele Käu-
fer:innen zu erreichen, betont er zusätzlich – wohlgemerkt nur in der deutschen 
Fassung – die Stücklen mögen auch auf Instrumenten zu gebrauchen sein: Anschei-
nend war er realistisch genug bezüglich der Sprachfähigkeiten seiner potentiellen 
Kunden bzw. Kundinnen, wiewohl sie auch aus einer kultivierten Oberschicht 
hätten stammen können:31 

Porrò ne etiam unum idémque cantionum genus ad nauseam usque veluti crambæ multoties 
reperita, crebro sempérque terendum sit, sed varietati sublevatrici illi tædiorum, multarum-
que aurium iudicio consulatur, Carmina inserui Octo, Septem, Sex, Quinque, Quatuor, Trium 
& Duarum vocum, cum adiectione Authorum nomenclaturæ, Atque hæc quidem, quantum ad 
sententias rerum pertinet, non unico, sed Latino, Italico, Gallico, & tam superioris quàm inferio-
ris Germaniæ idiomatibus, ita ut huius operæ meæ (quòd est mihi gratissimum) quàmplurimi 
participes siant.32

ven 1997 (Yearbook of the Alamire Foundation 2), S. 465–477, hier S. 471. Die Widmung ad Musices 
studiosos, auf Bl. 3v–4r des Tenor-Stimmbuchs, stammt vom Herausgeber selbst, der sich somit zu 
erkennen gibt. Zu diesem Druck und seinem Kontext siehe auch Birgit Lodes: Sigmund Salmingers 
Selectissimae […] cantiones (Augsburg 1540) als musikalischer Geschenkdruck für Königin Maria 
von Ungarn. In: Gutenberg-Jahrbuch (2008), S. 93–106.
28 Eine ähnliche Anmerkung macht Petreius in seinen Trium vocum cantiones centum (siehe 
unten, S. 270f.).
29 Kriesstein 1540, Bl. iiiv.
30 Ebd., Bl. iv verso.
31 Zum Sprachproblem siehe auch unten, S. 270f.
32 Kriesstein 1540, Bl. iii verso–iv recto.



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   269

Wölcher Stücklen etlich mit Acht  / Syben / Sechs / Fünff  / Vier  / Drey und Zwayen stymmen / 
ain yedes in seiner Sort und art gesungen  / oder auf Instrumenten mag gebraucht werden  / 
alles kurz / artlich / kunstlich und handtsam / Auch sovil den Text belangt  / nit in ainerlay / 
sonder Latinischer / Frantzösischer / Wälscher / Hochteütscher vnd Niderlänndischer Sprach / 
vil Nationen dardurch zu dienen.33

Natürlich versäumt Salminger nicht hinzuzufügen – in zwei verschiedenen Pas-
sagen der lateinischen und deutschen Fassungen, wie aus obigen Zitaten ersicht-
lich –, dass er auch Komponistennamen angegeben hat, eine Praxis, die in Musik-
drucken – deutschen oder nicht – ab den 1530ern sowieso immer häufiger wird.34 
Vollständige Autorzuschreibungen mit Namen und Nachnamen, wie es bei Kries- 
stein 1540 der Fall ist, müssen aber noch keine Selbstverständlichkeit gewesen sein. 
Das ist zum Beispiel daran ersichtlich, dass „[i]n einem Brief an Herzog Albrecht von 
Preußen vom 5. November 1540 […] der Syndikus der Fugger Sylvester Raid […] den 
Hoftrompeter und Leiter der herzoglichen Instrumentalkapelle, Hans Kugelmann“ 
mit eigenen Kompositionen für diesen Druck zu gewinnen versuchte, indem er 
eben extra unterstrich, dass die Kompositionen „mit eines jeden Namen, Zunamen 
und Stand“ erscheinen würden.35 Anscheinend hatte aber Raid mit seiner Auffor-
derung kaum Erfolg, denn der Druck enthält keine Kugelmann zugeschriebenen 
Kompositionen. 

5 �Petreius 1541 und Rhau 1542; Rhau 1545a und 
1545b sowie Ott 1544

Noch mehr auf Willaert und Janequin fokussiert ist das französische Repertoire 
der folgenden Sammlung, Petreius 1541, veröffentlicht in Nürnberg von Johannes 
Petreius.36 Auch in diesem Fall sind die meisten Kompositionen mit kompletten 
Texten versehen, wobei die Anzahl der französischen Chansons viel geringer ist als 
in den vorherigen Drucken und sie sich den Platz nun auch mit vielen italienischen  

33 Ebd., Bl. iv verso.
34 Zu diesem Thema, siehe insb. Michele Calella, Praestantissimi artifices: Musikalische Autor-
schaft in der Druckkultur der deutschsprachigen Länder (ca. 1507–1550). In: NiveauNischeNimbus. 
Die Anfänge des Musikdrucks nördlich der Alpen. Tutzing 2010. Hg. von Birgit Lodes (Wiener Forum 
für ältere Musikgeschichte 3), S. 113–133.
35 Ebd., S. 124.
36 Siehe Armin Brinzing, Mariko Teramoto: Katalog der Musikdrucke des Johannes Petreius in 
Nürnberg. Kassel u.  a. 1993 (Catalogus Musicus 14), S. 90–99 für den Katalogeintrag (Nr.  15) von 
Petreius 1541.



270   Carlo Bosi

Madrigalen teilen müssen (siehe Abb. 11.1 und 11.2 im Anhang, S. 280f.). Außerdem 
war Petreius, der über eine umfangreiche musikalische Ausbildung verfügte, 
sowohl als Drucker als auch als Herausgeber tätig, was aus vielen Vorreden seiner 
Musikdrucke hervorgeht.37 Auffallend ist, wie der Verleger/Herausgeber in seiner 
Vorrede zu Petreius 1541 im Vergleich zu größeren Stimmenbesetzungen die Drei-
stimmigkeit als vorteilhafter für ein klareres Verständnis der Texte und für eine 
bessere Darbietung der Affekte erachtet: 

En vobis iucundissimi Musarum alumni, tandem etiam Trium vocum Concentus aliquot, 
nusquam antehac in Germania æditos, in primis tamen elegantes ac suaves. Quos ut hoc 
tempore in lucem æderemus, multæ fuerunt causæ: […] Postrema, quòd tametsi ea, quæ quatuor, 
quinque, aut sex vocum sunt, […], magis impleant aures: tamen hæc sedatiora, quibuslibet affec-
tibus exprimendis, quæ potissima virtus Musicæ est, magis sunt accommodata: & ob hoc etiam 
maioris artificii, si excellant, semper existimata.38

Für Euch, die entzückendsten Musenschüler, gibt es endlich auch einige dreistimmige Kom-
positionen, die noch nie in Deutschland veröffentlicht wurden, die aber vor allem elegant und 
süß sind. Es gab viele Gründe für uns, sie zu dieser Zeit ans Licht zu bringen: […] Schließlich, 
dass, obwohl diejenigen, die vier-, fünf- oder sechsstimmig sind, […] die Ohren mehr füllen, 
diese [dreistimmigen] jedoch beruhigender und besser geeignet sind, Emotionen auszudrü-
cken, was die kräftigste Tugend der Musik ist: Und deswegen werden sie seit jeher als kunst-
voller betrachtet.

Wie er anschließend ausdrücklich betont, hat er sich als Herausgeber sorgfältigst 
um die Textunterlegung bemüht und das sogar im Rahmen der großen sprach-
lichen Vielfalt dieser Sammlung.39 Unabhängig von der Sprache sollte außerdem 
ein ausgezeichneter musikalischer Satz dazu in der Lage sein, die in den Worten 
eingeschlossenen Affekte durch die dafür geeignetsten harmonischen Bewegungen 
in die Seelen der Zuhörer/innen zu übertragen: 

De quibus ut recte & exacte iudicare possitis, genuinum unicuique verborum contextum, cuius-
cunque tandem linguæ sit, diligenter subscripsimus. Is enim cantus iure habetur præstantissi-
mus, qui affectus in verbis inclusos, quàm aptissimis ac maxime propriis harmoniæ motibus 
exprimit, ac in auditorium animos transfundit.40

37 Für eine praktische gedruckte Sammlung der Faksimiles sämtlicher Vorreden seiner Musik-
drucke vgl. ebd., S. 133–184, mit der Vorrede zu den Trium vocum cantiones auf S. 174.
38 Vgl. Petreius 1541, Bl. a 2v.
39 Es gibt aber auch Fälle, wo Petreius bloß ein Incipit beisteuert, obwohl die meisten Konkor-
danzen mit einer vollständigen Strophe versehen sind. Für zwei Beispiele und deren möglichen 
Deutung, siehe unten, S. 278.
40 Vgl. Petreius 1541, Bl. a 2v.



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   271

Damit Ihr richtig und genau urteilen könnt, haben wir jedes einzelne Wort, egal um welche 
Sprache es sich letztendlich handelt, den Noten sorgfältig unterlegt. Denn das Lied gilt zu 
Recht als das herausragendste, welches die in den Worten enthaltenen Emotionen durch die 
passendsten und angemessensten Harmoniebewegungen ausdrückt und sie in die Herzen der 
Zuhörenden einhaucht.

Mit dieser bewussten Hervorhebung eines intimen Wort-Ton-Verhältnisses tritt 
nicht nur die humanistische Ausbildung des Herausgebers Petreius, sondern  – 
implizit – auch seine ziemlich ‚moderne‘ und vorausschauende Erkenntnis zutage, 
wonach die Musik als solche fähig sei, spezifische „Affekte“ auszudrücken und zu 
vermitteln. Das ist gerade vor dem Hintergrund der Mehrsprachigkeit in Petreius 
1541 zu betonen, denn schließlich konnte Petreius nicht erwarten, dass alle „bür-
gerliche[n] Musikliebhaber, für deren häusliches Musizieren […]“41 diese Samm-
lung bestimmt war, sämtlicher der dort vertretenen Sprachen mächtig waren. Dass 
Petreius als Herausgeber die Sorgfältigkeit seiner Textunterlegung und die Vollkom-
menheit der Texte so deutlich unterstreicht, legt zudem nahe, dass er sich klar von 
seinem Rivalen Formschneider abheben wollte, der, wie wir gesehen haben, seine 
Trium vocum carmina zwei Jahre davor ganz textlos hatte drucken lassen.42 An 
einen solchen möglichen Seitenhieb ließe auch der ähnliche Titel denken. 

Auch der Wittenberger Verleger Georg Rhau wandte sich in Rhau 1542, Rhau 
1545a und Rhau 1545b an ein Publikum von Musikliebhabern bzw. -liebhaberin-
nen, das nach relativ einfach zu spielender bzw. zu singender Mehrstimmigkeit 
verlangte, wobei Rhau einen viel eindeutigeren didaktischen Akzent setzte, wie es  
aus den Paratexten seiner Publikationen (siehe Abb. 11.3 im Anhang, S. 282) und auch 
aus dem Charakter der von ihm ausgewählten Stücke hervorgeht.43 Die meisten der 

41 Vgl. Brinzing, Teramoto (Anm. 37), S. XV.
42 Vgl. Trium vocum cantiones centum, à praestantissimis diversarum nationum ac linguarum 
musicis compositae. Tomi primi. Nuremberg, Johannes Petreius, 1541. [Faksimile] eingel. und hg. 
von Howard Mayer Brown. New York, London 1986, S. vi–vii.
43 Zu den Tricinien (Rhau 1542), vgl. Charles T. Gaines: Georg Rhau: „Tricinia“. Ph.D. Diss. Union 
Theological Seminary, School of Sacred Music 1970. Für eine moderne Edition, siehe Georg Rhau 
Musikdrucke IX: Tricinia tum veterum tum recentiorum in arte musica symphonistarum, Latina, 
Germanica, Brabantica et Gallica. Hg. von Thomas L. Noblitt. Kassel 1989; zum Bicinium als Gattung 
im Allgemeinen, mit einer eingehenden Betrachtung der entsprechenden Publikationen Rhaus, vgl. 
Bruce A. Bellingham: The Bicinium in the Lutheran Latin Schools during the Reformation Period. 
Ph.D. Diss. University of Toronto 1971, der zudem sämtliche Bicinien Rhaus in: Bicinia gallica, latina, 
germanica Tomus I, II, 1545 (Georg Rhau: Musikdrucke aus den Jahren 1538 bis 1545 in praktischer 
Neuausgabe 6). Kassel 1980 herausgegeben hat. Zu Rhau insgesamt, vgl. zudem Victor H. Matt-
feld: Art. Rhau [Rhaw], Georg. In: Grove Music Online. https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.
article.23314 (20.03.2024) sowie Martin Geck: Art. Rhau, Rau, Rhaw, Raw, Hirsutus, Georg, Jörg. 

https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.23314
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.23314


272   Carlo Bosi

in diesen Anthologien gesammelten Stücke stammen von zeitgenössischen Kom-
ponisten und alle sind sehr sorgfältig textiert. Rhau war selber gelehrter Musiker 
und Komponist und hat natürlich seine Stücke selber ausgewählt und herausgege-
ben, wobei sein ausschlaggebendes Kriterium nicht nur die Qualität der Komposi-
tionen sondern – und vielleicht sogar vor allem – ihre didaktische Tauglichkeit war.

Es sei schließlich kurz auf das Vorhandensein dreier Chansons in Ott 1544 hinge-
wiesen, der sonst vor allem deutsche Lieder enthält. Im Fall von 149. Sur tous regretz 
und 164. Vostre beaulté plaisant et lye, könnte Ott von Attaingnant 1533 abhängig 
sein, für 73. Jamais en ce monde n’ayrais stellt er jedoch die früheste Quelle dar.44 
Das sollte aber kaum wundern, denn Crecquillon, der Autor der letztgenannten 
Chanson, war über viele Jahre Mitglied der kaiserlichen Kapelle unter Karl V. und 
Ott gab meistens Werke von Komponisten des kaiserlichen oder bayerischen Hofes 
heraus.45 

6 �Konkordanzen
Die in diesen verschiedenen deutschen Drucken aus den 1530er und frühen 1540er 
Jahren überlieferten Chansons zeigen Konkordanzen mit über hundert gedruckten 
und handschriftlichen Quellen, die in einem Zeitraum von ungefähr 70 Jahren in 
Italien, Frankreich und Mitteleuropa entstanden, und zwar von ungefähr 1470 bis 
hinein in die 1540er Jahre. Es ist im Rahmen dieses Aufsatzes natürlich unmöglich, 
sämtliche Konkordanzen der in den besprochenen deutschen Drucken tradierten 
Chansons genau unter die Lupe zu nehmen: Für einen kurzen Überblick soll die 
untenstehende Konkordanzentabelle (Anhang, S.  295–315) genügen. Es gilt aber 
auf einige Besonderheiten bei der Überlieferung dieser Chansons aufmerksam zu 
machen, die zum Teil aus der Liste der Konkordanken selbst herauszulesen ist. 

In: MGG Online. Hg. von Laurenz Lütteken, New York, Kassel, Stuttgart 2016  ff., https://www.mgg-
online.com/mgg/stable/14016 (20.03.2024).
44 Vgl. Anhang.
45 Vgl. Royston Gustavson: Art. Ott [Ottler, Ottel Otto], Hans [Johannes]. In: Grove Music Online, 
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.20566 (20.03.2024). Weiter zu Ott, siehe Gustav-
son: Hans Ott, Hieronymus Formschneider and the Novum et insigne opus musicum (Nuremberg, 
1537–1538). Ph. D. Diss. University of Melbourne 1998. Übrigens sind auch in Berg & Neuber [1550], 
einem weiteren meistens aus deutschen Liedern bestehenden Nürnberger Druck, zwei Chansons 
von Crecquillon zu finden, deren eine eine frühere Konkordanz aufweist (siehe Anhang, 125. Petite 
fleur, coincte et jolye). Zu Berg & Neuber im Allgemeinen, siehe Susan Jackson: Berg and Neuber: 
Music Printers in Sixteenth-Century Nuremberg. 2 Bde. Ph. D. Diss. City University of New York 1998.

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/14016
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/14016
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.20566


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   273

Petrucci 1502 weist mit 24 die meisten Konkordanzen auf, die aber praktisch 
nur – wie oben erwähnt – über den Abdruck Schöffers und fast ausschließlich in die 
zwei Publikationen Egenolffs (Egenolff [1536a] und [1536b]) gelangen. Andererseits 
sind 17 Stücke aus Petrucci 1501 und sechs aus Petrucci 1504b sowohl in den zwei 
Drucken Egenolffs als auch in Formschneider 1538 vertreten. 

20 der 166 in den oben angeführten deutschen Drucken überlieferten Chansons 
basieren auf präexistenten Melodien, die in den zwei französischen monophonen 
Chansonniers Paris 9346 und Paris 12744 überliefert sind. In einigen wenigen 
Fällen, wie in 55. En l’ombre d’ung buissonnet, à 6 von Gombert, 65. Gentil galans, à 
3 von Richafort, 127. Pour avoir faict au gré de mon amy, à 4, stellt einer der oben 
angeführten deutschen Drucke die erste oder alleinige  – zumindest bis ca. 1550 
bezeugte  – Überlieferung mehrstimmiger Sätze dieser einstimmigen Chansons 
dar: Möglicherweise deutet diese Tatsache darauf hin, dass sie auf verlorene Vor-
lagen  – wahrscheinlich, aber nicht ausschließlich Drucke  – französischen oder 
anderen Ursprungs zurückgehen. In zwei weiteren Fällen – 78. J’ay mis mon cueur 
en ung lieu seullement, à 3 und 124. Petite fleur, coincte et jolye, à 3 – werden die 
polyphonen Sätze außer in Petreius 1541 bzw. Egenolff [1536a] sonst in einer ein-
zigen handschriftlichen Quelle (Cambridge 1760 bzw. London 5242) überliefert.46 
Dass die zwei Überlieferungen auf unterschiedlichen Vorlagen fußen, wird nicht 
nur von den leicht abweichenden Lesarten, sondern im Fall von J’ay mis mon cueur 
auch von den divergierenden Zuschreibungen – Gascongne in Cambridge 1760 und 
Janequin in Petreius 1541 – bestätigt. Auch in diesen Fällen wäre also eine verlorene 
(französische?) Druckvorlage zu vermuten. Dasselbe muss aber auch für die nicht 
wenigen Chansons gelten, die nur in zeitlich und örtlich entfernten Manuskripten 
bzw. in späteren Drucken Konkordanzen aufweisen.47 Auffällig ist, dass ungefähr 
ein Drittel von diesen Chansons Konkordanzen mit dem aus Lyon oder Umgebung 
stammenden Manuskript Kopenhagen 1848 zeigt, welches sowohl Chansons als auch 
verschiedene sakrale Kompositionen, wie Motetten und Magnificat, enthält und das 

46 Zu Cambridge 1760, auch was eine genauere, anlassbezogene Datierung anbelangt, siehe bes. 
John T. Brobeck: A Music Book for Mary Tudor, Queen of France. In: Early Music History 35 (2016), 
S. 1–93, und Alexander Robinson: The Manuscript Cambridge, Magdalene College, Pepys 1760: a 
Mirror of the Court of Louis XII (1498–1515). In: Musica Disciplina 60 (2017 für 2015), S. 7–65; zu Lon-
don 5242, siehe Paule Chaillon: Le Chansonnier de Françoise (Ms. Harley 5242, Br. Mus.). In: Revue 
de Musicologie 35 (1953), S. 1–31 und Frank Dobbins: Poésie et musique pour François et Françoise 
(de Foix): changement des genres et des manières de poésie chantée en musique. In: La poésie à la 
cour de François Ier. Hg. von Jean-Eudes Girot. Paris 2012 (Cahier V. L. Saulnier 29), S. 137–156, sowie 
meine Anmerkungen in Bosi: Espérance (Anm. 7), S. 29–30.
47 Vgl. Nr. 3., 6., 29., 38., 43., 45., 48., 50., 51., 56., 59., 73., 75., 78., 79., 84., 88., 101., 107., 119., 120., 123., 
124., 126., 135., 136., 152., 153., 155 im Anhang.



274   Carlo Bosi

nach Petrucci 1502 eine der Quellen mit den meisten Konkordanzen ist.48 Die Les-
arten von Kopenhagen 1848 weichen aber oft in vielen kleinen Details von denen 
aus den deutschen Drucken ab, so dass eine gemeinsame Vorlage auszuschließen 
ist. Wahrscheinlich ist eher, dass sowohl der Schreiber von Kopenhagen 1848 als 
auch die deutschen Drucker auf ein Repertoire zurückgriffen, das beiderseits des 
Rheins im Umlauf und vielleicht auch in verschollenen Drucken von Attaingnant 
oder Moderne vertreten war. Es ist in dieser Hinsicht zu bemerken, dass das auf 
einem niederländischen Text basierende Een vrolic wesen, entweder anonym oder 
mit einer Zuschreibung an Obrecht oder Barbireau überliefert wird. Die Barbi-
reau-Zuschreibung findet sich jedoch lediglich in den Handschriften Segovia und 
Kopenhagen 1848 – hier jedoch als „Maistre Jaques d’Anvers“ und mit einem fran-
zösischen Ersatztext Qu’en dites-vous, ferés-vous rien? – sowie eben, wenngleich 
nachträglich vom Besitzer eines Exemplars eingetragen,49 in Formschneider 1538. 
Aber auch in diesem Fall kann man keinen – wenn auch indirekten – einheitli-
chen Überlieferungszusammenhang und keine gemeinsame Vorlage erschließen, 
denn Formschneider 1538 weist in einer Passage eine eigene Lesart auf, die sonst 
nirgendwo belegt ist und die vielleicht, wie auch in anderen Fällen, das Werk des 
musikkundigen Herausgebers Breitengraser ist. Stattdessen sollte man hier an eine 
Überlieferungskonstellation denken, wo eben die Autorschaft Barbireaus im Gegen-
satz zu der Obrechts bezeugt wurde. 

Viele der Tricinien Rhaus weisen konkordante Lesarten entweder mit Antico 
1520b, Antico 1536 oder mit Attaingnant 1529 auf. Vermutlich hatte Rhau einen 
direkten Zugang zu den Drucken Anticos, denn auch bei seinem einzigen Messen-
druck (Rhau 1541) scheint der Wittenberger Drucker einen Musikdruck Anticos 
als Quelle genutzt zu haben (Antico 1516AnA).50 Aber auch Attaingnant 1529 muss 
Rhau als Quelle zur Verfügung gestanden haben. Nicht nur sind die Lesarten in der 
musikalischen Notation fast immer identisch, sondern manchmal werden Stücke in 
der gleichen Abfolge überliefert. Das ist zum Beispiel der Fall für 146. Si par souffrir 

48 Zu Kopenhagen 1848 siehe insb. Peter Woetmann Christoffersen: French Music in the Early 
Sixteenth Century: Studies in the Music Collection of a Copyist of Lyons, the Manuscript Ny kgl. 
Samling 1848 2 ° in the Royal Library, Copenhagen. 3 Bde. Kopenhagen 1994.
49 Siehe oben, S. 265f.
50 Vgl. Carlo Bosi: Three Libri missarum of Early Lutheran Germany: Some Reflections on their 
Repertory. In: Early Printed Music and Material Culture in Central and Western Europe. Hg. von 
Andrea Lindmayr-Brandl und Grantley McDonald. London, New York 2021, S.  133–148 (https://
www.taylorfrancis.com/chapters/oa-edit/10.4324/9780429342844-10/three-libri-missarum-early-
lutheran-germany-reflections-repertory-carlo-bosi?context=ubx&refId=70886aad-3236-4d3f-a374-
194809ef8935 [20.03.2024]). Zu Antico im Allgemeinen, siehe Catherine W. Chapman: Andrea Antico. 
Ph.D. Diss. Harvard University 1964.

https://www.taylorfrancis.com/chapters/oa-edit/10.4324/9780429342844-10/three-libri-missarum-early-lutheran-germany-reflections-repertory-carlo-bosi?context=ubx&refId=70886aad-3236-4d3f-a374-194809ef8935
https://www.taylorfrancis.com/chapters/oa-edit/10.4324/9780429342844-10/three-libri-missarum-early-lutheran-germany-reflections-repertory-carlo-bosi?context=ubx&refId=70886aad-3236-4d3f-a374-194809ef8935
https://www.taylorfrancis.com/chapters/oa-edit/10.4324/9780429342844-10/three-libri-missarum-early-lutheran-germany-reflections-repertory-carlo-bosi?context=ubx&refId=70886aad-3236-4d3f-a374-194809ef8935
https://www.taylorfrancis.com/chapters/oa-edit/10.4324/9780429342844-10/three-libri-missarum-early-lutheran-germany-reflections-repertory-carlo-bosi?context=ubx&refId=70886aad-3236-4d3f-a374-194809ef8935


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   275

on peult vaincre fortune und 11. Amour vault trop qui bien s’en sçait deffaire, die in 
Attaingnant 1529 und Rhau 1542 als Nummern 17–18 respektive 84–85 erscheinen. 
Beide Chansons werden auch in Kopenhagen 1848 überliefert, jedoch mit leicht 
abweichenden Lesarten,51 so dass anzunehmen ist, dass dem Lyonnaiser Schreiber 
von Kopenhagen 1848 ein anderes Modell zur Verfügung stand. Wenn auch Rhau 
genau die Lesart Attaingnants abdruckt, so verteilt er den Text viel sorgfältiger 
unter den Noten, wie wir es schon bei Rhau 1541 feststellen konnten.52 Das fällt ins-
besondere bei der Platzierung der letzten Verssilbe am Ende einer musikalischen  
Phrase auf (siehe Abb. 11.4 und 11.5 im Anhang, S. 283f.). Vermutlich hat dafür die 
pädagogische Zielsetzung dieses wie auch anderer Drucke Rhaus eine entscheidende 
Rolle gespielt, zumal Rhau 1542 (und auch Rhau 1545a und b) für Jugendliche aus 
lokalen Schulen bestimmt war, wie Rhau in seiner Doppelfunktion als Herausgeber 
und Verleger im Paratext des Tenor-Stimmbuchs verdeutlicht. Die pädagogische 
Bestimmung dieser Drucke lässt sich auch aus der Wahl vieler Stücke entnehmen, 
die sich oftmals mehr durch ihre „praktische Verwendbarkeit“ als durch ihre Quali-
tät auszeichnen:53 Das zeigt sich besonders an Amour vault trop, einem offensicht-
lich simplen Satz, in dem Discantus und Tenor meistens homophon im Terzabstand 
verlaufen und der Bassus regelmäßig den Grundton oder die Terz des Akkordes in 
seiner ersten Umkehrung (Sextakkord) beisteuert. 

Viele Chansons werden in zwei oder mehreren deutschen Drucken gleichzeitig 
überliefert – ohne Berücksichtigung von Schöffer 1513a, der, wie wir wissen, ein 
Nachdruck von Petrucci 1502 ist. Meistens erscheinen diese Chansons auch bei 
früheren italienischen und französischen Druckern wie Petrucci, Antico, Attaing-
nant, Moderne oder Gardane. Es gibt jedoch einige Fälle, wo die deutschen Verleger 
die einzige oder früheste bekannte Drucklegung darstellen. Das fällt besonders 
bei 166. Vray dieu d’amours, confortés-moy auf. Außer einstimmig in Paris 12744 
wird diese ballade dreistimmig in acht Quellen, darunter den deutschen Drucken 
Egenolff [1536a], und Petreius 1541, überliefert (siehe Anhang). Von diesen scheint 
aber, dem kurzen Incipit nach zu urteilen, nur Egenolff [1536a] auf ein Modell mit 
dem entsprechenden Text zurückgegriffen zu haben. Bei Formschneider 1538 hat 
Wagenrieder, der mutmaßliche Besitzer der beiden noch erhaltenen Exemplare,54 
das Incipit En ung matin neben der Brumel-Zuschreibung notiert. Dieses Incipit ist 
aber weder als solches irgendwo anders nachweisbar, noch scheint es sich auf einen 
bekannten Text zu beziehen, wenn auch zahlreiche populäre oder popularisie-

51 Vgl. Christoffersen (Anm. 49), Bd. 2, S. 114.
52 Vgl. Bosi (Anm. 50).
53 Vgl. Geck (Anm. 43), Abschnitt Würdigung.
54 Siehe oben, S. 266, Anm. 23.



276   Carlo Bosi

rende Chansons erzählerischen Inhalts dieses Syntagma enthalten.55 Petreius 1541 
dagegen überliefert das melodische Material mit der deutschen Kontrafaktur So 
ich bedenck anfang und endt. Ähnlich wie der Herausgeber Formschneiders druckt 
Petreius die Discantus-Stimme in das Tenor-Stimmbuch und umgekehrt: Diese Ver-
wechslung mag auf den ähnlichen Tonumfang beider Stimmen zurückzuführen 
sein, die in der Tat in allen Überlieferungen im G-Schlüssel notiert sind.56 Jedoch 
könnte das auch ein Indiz dafür sein, dass Petreius den Druck seines Nürnberger 
Kollegen und Konkurrenten kannte.57 Schon die Tatsache, dass Petreius ausnahms-
weise eine deutsche Kontrafaktur für eine französische Chanson in seiner Samm-
lung druckt, könnte auf den Umstand zurückzuführen sein, dass er in diesem Fall 
nur über eine textlose Quelle wie Formschneider 1538 verfügte. Das wird bestätigt, 
wenn man die Lesarten von Petreius und Formschneider miteinander vergleicht: 
Die zwei Überlieferungen weisen untereinander die wenigsten Varianten auf und 
sind auch die einzigen, die die letzte Phrase der Chanson wiederholen. Auch wenn 
sämtliche Quellen in ihren Lesarten grundsätzlich nicht stark abweichen, gibt es 
doch einige Details in der Behandlung kontrapunktischer Vorgänge, die die beiden 
deutschen Drucke von allen anderen Überlieferungen – inklusive Egenolff [1536a] – 
unterscheiden. So zeigen die meisten Quellen in T. 6, 18 und 21 eine homophone 
Stimmführung in Terzen zwischen Discantus und Bassus, während sowohl Form-
schneider als auch Petreius in diesen Passagen die komplette Homophonie ver-
meiden, auch wenn das z.  B. in T.  21 auf Kosten der Harmonie geht und unvor- 
bereitete Septimen hervorruft (siehe Notenbeispiel 11.1 und 11.2 im Anhang, S. 285). 
Diesen Fehler muss Petreius direkt vom Druck Formschneiders übernommen 
haben. Ein weiteres Beispiel für eine unabhängige Lesart steht in T. 42–44 bzw. 
47–49. Hier fehlt bei beiden Nürnberger Drucken die melismatisch-synkopierende 
Passage im Bassus und wird von einer rhythmisch schlichteren Figur ‚ersetzt‘. 
Obwohl in diesem Fall die zwei Nürnberger Drucke leicht voneinander divergieren, 
ist klar, dass sie entweder beide unabhängig voneinander auf derselben Vorlage 
basieren oder – was vielleicht naheliegender ist – dass Petreius die Passage von 
Formschneider übernommen und umgeschrieben hat, um den problematischen 
Kontrapunkt zu verbessern. Demgegenüber begegnet die in den meisten Überlie-
ferungen häufig vorkommende Figur einer punktierten Minima gefolgt von zwei 

55 Vgl., beispielsweise, L’aultre jour par ung matin. In: Monophonic chansons in Polyphonic Textu-
res from c. 1450 to c. 1550, https://chansonmelodies-sbg-ac.eu/db/welcome.php, (20.03.2024) deren 
melodisches Material und übriger Text sonst keinen Bezug zu unserer Chanson haben.
56 Obwohl der Bassus in einer beinahe ähnlich hohen Stimmlage konzipiert ist, ist er in einem 
C1-Schlüssel notiert und das in allen Konkordanzen. Das ist vielleicht ein Hinweis darauf, dass 
Discantus und Tenor tatsächlich und ungewöhnlich als zwei ‚Cantus‘-Stimmen gedacht wurden.
57 Die zwei Drucke weisen sonst wenige weitere Überschneidungen auf.

https://chansonmelodies-sbg-ac.eu/db/welcome.php


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   277

Achtelnoten bei Formschneider nur einmal (Bassus, T. 6), während sie in Petreius 
doch präsenter ist, wenn auch weniger oft als in den früheren handschriftlichen 
Konkordanzen. Es muss hier betont werden, dass diese wenigen Varianten, die ins-
gesamt die musikalische Substanz des Stückes kaum beeinflussen, an und für sich 
nicht unbedingt eine hypothetische verschollene Vorlage voraussetzen müssen, 
da sie sehr leicht von den Herausgebern der zwei deutschen Drucke selbstständig 
hätten eingeführt werden können. Sie sind womöglich das Ergebnis einer flexiblen 
Herangehensweise an die Tradierung eines Werkes, bei der der Herausgeber sich 
frei fühlte mit seiner eigenen Erfahrung und Sichtweise zur Aufführungspraxis 
beizutragen. Die Frage, wie diese Chanson die deutschen Drucke – einschließlich 
Egenolff [1536a] – erreicht hat, muss offen bleiben, wie bei ähnlichen Fällen, wo 
der deutschen Überlieferung keine bekannte französische oder italienische Druck-
vorlage zur Verfügung stand. Es ist jedoch anzumerken, dass in diesem Fall die 
Chanson schon länger im deutschsprachigen Raum bekannt war, wie es sich aus 
ihrer Überlieferung in Sankt Gallen 461 und Ulm 237 schließen lässt. 

Im Gegensatz dazu ist die Tradierung der Bicinien in Rhau 1545a viel leichter 
zu erfassen, denn praktisch alle stammen aus Gardane 1539. Dagegen stellt Rhau 
1545b für viele der Bicinien eine Art editio princeps dar, außer bei etlichen der diese 
Edition abschließenden Fugae plenae artis et suavitatis, die Antico 1520a entnommen 
sind.58 Petreius 1541 hat den Autorzuschreibungen nach zu urteilen,59 Gemeinsam-
keiten mit einem anderen Druck Gardanes (Gardane 1541): Das ist besonders an den 
vielen, in beiden Quellen fälschlicherweise Janequin zugeschriebenen Chansons 
deutlich.60 Auch wenn ein direkter Bezug von Petreius auf den Druck Gardanes 
aufgrund seines Erscheinens im selben Jahr nicht unbedingt anzunehmen ist, 
könnte man hier, ähnlich wie im oben erwähnten Fall, in Formschneider 1538 eine 
hypothetische Vorlage für Petreius 1541 vermuten. Indirekt ist das sogar an 83. Je 
ne fais rien que requérir ersichtlich, die sowohl in Kriesstein 1540 – also ein Jahr 
vor Gardane 1541 – als auch in Petreius 1541 bei identischer Lesart Janequin zuge-
rechnet wird. Sonst wird diese Chanson in der französischen Überlieferung Claudin 
de Sermisy zugeschrieben, eine heutzutage akzeptierte Autorschaft. 

58 Vgl. Frank Dobbins: Andrea Antico’s Chansons and the Diffusion of French Song in the Second 
Decade of the Sixteenth Century. In: „La la la… Maistre Henri“. Mélanges de musicologie offerts 
à Henri Vanhulst. Hg. von Christine Ballman, Valérie Dufour. Turnhout 2009 (Collection Épitome 
musical), S. 127–157, hier S. 142.
59 Es war mir leider nicht möglich, das direkt an den Drucken selbst zu überprüfen.
60 Vgl. François Lesure: Les chansons à trois voix de Clément Janequin. In: Revue de Musicologie, 
XLIII–XLIV (1959), S. 193–198.



278   Carlo Bosi

7 �Ausblick
Die deutschen Musikdrucker der 1530er/1540er Jahre hatten anscheinend Zugriff 
auf eine breitgefächerte Auswahl an italienischen und französischen Drucken, aus 
denen sie für ihr französisches und – aber seltener – italienisches Repertoire gerne 
schöpften. Ist der Blick von Egenolff und Formschneider noch weitgehend retro-
spektiv, mit Konkordanzen vor allem in den Canti-Bänden von Petrucci, so richten 
Kriesstein und Petreius ihr Augenmerk auf ein viel aktuelleres Repertoire, das oft 
den ersten Bänden von Attaingnant oder den drei Chansons-Drucken von Antico 
entnommen ist. Das ist vielleicht auch mit ein Grund, warum gerade die zwei letz-
teren die einzigen sind, die auch vollständige Texte, meistens auch unkorrumpiert, 
überliefern. 

Obwohl sich die deutschen Drucker hauptsächlich an ein Publikum von Ama-
teuren und Studenten wandten, ist der Schwierigkeitsgrad vieler überlieferter 
Chansons nicht unerheblich. Es ist aber sicher kein Zufall, dass gerade die virtuo-
sesten Sätze oft textlos oder mit einem kurzen Incipit überliefert werden und das 
gerade auch bei Petreius 1541, der sonst den Noten so sorgfältig vollständige Texte 
unterlegt. Als Beispiele seien hier 60. Fors seulement l’attente que je meure, à 3  
(Notenbeispiel 11.3 im Anhang, S. 286–289) und 52. En amours n’a sinon [que] bien 
(Notenbeispiel 11.4 im Anhang, S. 290–294) genannt, wo fast sämtliche Konkordan-
zen, einschließlich Antico 1520b, mit einem Text versehen sind, nur eben nicht 
Petreius 1541:61 In beiden Fällen ist die musikalische Lesart von Petreius 1541 sonst 
identisch mit Antico 1520b, seiner vermutlichen Quelle. Es ist also anzunehmen, 
dass Petreius in seiner Herausgeberrolle den Text absichtlich weggelassen hat. Viel-
leicht hielt er ihn für überflüssig oder sogar hinderlich für eine gute musikalische 
Darbietung, obwohl der Tenor von En amours n’a sinon [que] bien sehr deutlich 
die von Paris 12744 überlieferte Melodie zitiert und als solcher problemlos mit 
dem entsprechenden Text – in der Art eines französischen ‚Tenorlieds‘ – versehen 
werden könnte. Im Allgemeinen aber zeigen beide Chansons typische, wenn auch 
nicht ausschließliche, Eigenschaften instrumentaler Komposition, wie u.  a., „eine 
[…] rhythmisch prägnante und […] skalar ausgreifende Motivik“62 (z.  B. Notenbei-
spiel 11.3, T. 32–35, Tenor, bzw. 52–55, Discantus und Notenbeispiel 11.4, T. 1–4, Dis-
cantus, bzw. 43–47, Discantus und Bassus). Natürlich bedeutet das nicht, dass diese 
Chansons nicht gesungen werden konnten und wurden; schon die Tatsache, dass 
die meisten Konkordanzen doch einen Text überliefern, widerspricht dem. In einer 

61 Auch London 31922, eine periphere Quelle, überliefert für Fors seulement nur ein Incipit im 
Bassus(!).
62 Vgl. Grassl (Anm. 24), S. 278.



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   279

Zeit der Blüte der Pariser Chanson, mit ihrem klaren Deklamations-Stil und den 
klar umrissenen Konturen ihrer musikalischen Phrasen, müssen Chansons älterer 
Prägung, wie die oben genannten mit ihrem fast wuchernden Duktus, aber schon 
aufgefallen sein, besonders bei einem Drucker wie Petreius, der auch zahlreiche 
Werke Janequins und Claudins im selben Druck veröffentlichte. Petreius ist in der 
Tat der letzte deutsche Drucker – und einer der letzten überhaupt – der auf ein für 
seine Zeit schon so überaltertes Repertoire zugreift. Kriesstein und Rhau veröffent-
lichen praktisch nur noch ‚moderne‘ oder mindestens modern klingende Stücke,63 
deren früheste Quellen sie oft selbst sind. In fast allen anderen Fällen liegen die 
ersten Aufzeichnungen lediglich wenige Jahre zurück. 

Es bleibt die schon oben angedeutete Frage, ob die bürgerlichen Adressaten 
der Musikpublikationen von Kriesstein, Petreius und Rhau, die vollständig textierte 
Chansons veröffentlichten, des Französischen mächtig und wirklich dazu imstande 
waren, auf französisch zu singen. Im Fall, dass sie es waren, scheint es durchaus 
legitim zu fragen, was sie von Chansons wie 132. Qui est celuy qui a dit mal du con?, 
20. Baisés-moy tant, fringués-moy tant, oder noch 58. Et dont venés-vous, madame 
Lucette ? bzw. 74. Jamais n’aymeray machon, à 3 mit ihrem ziemlich erotisch-anstö-
ßigen Inhalt überhaupt hielten. Oder vielleicht sollte man eher fragen, was die 
Drucker dazu brachte, überhaupt solche Chansons in ihre Publikationen aufzuneh-
men; vor allem angesichts der Tatsache, dass humanistisch orientierte Drucker wie 
Petreius und Rhau einen besonderen Wert auf die genaue Entsprechung zwischen 
Worten und Tönen64 und daher vermutlich auch auf das Verständnis der Texte 
legten. Offenbar lieferte die Einbeziehung solcher Texte einen besonderen Mehr-
wert dieser bunten Musiksammlungen. 

63 Die drei Josquin-Zuschreibungen (112. N’esse pas un grant desplaisir; 126. Plus nuls regretz in 
Kriesstein 1540 und 129. Quant je voy in Rhau 1542), von denen 112 aber zweifelhaft ist, sind natür-
lich die Ausnahmen, die die Regel bestätigen. Sie klingen jedenfalls genauso modern wie das sie in 
beiden Drucken umgebende Repertoire.
64 Siehe oben S. 269–272.



280   Carlo Bosi

Anhang

Abb. 11.1: Trium vocum cantiones centum. Nürnberg: Petreius 1541 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.
pract. P 655), Verzeichnis der lateinischen und deutschen carmina



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   281

Abb. 11.2.: Trium vocum cantiones centum. Nürnberg: Petreius 1541 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.
pract. P 655), Verzeichnis der französischen Chansons und der italienischen Madrigale



282   Carlo Bosi

Abb. 11.3: Tricinia: tum veterum tum recentiorum in arte musica symphonistarum latina, germanica, 
brabantica & gallica. Wittenberg: Rhau 1542 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.pract. P 655), 
Widmung



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   283

Abb. 11.4: Quarante et deux chansons musicales à troys parties nouvellement et correctement imprimées. 
Paris: Attaingnant 1529 (Exemplar: Paris, BNF, Département de la Musique, Rés. Vm7.180), N. 18.  
Amour vault trop qui bien s’en sçait deffaire, Superius (Detail)



284   Carlo Bosi

Abb. 11.5: Tricinia: tum veterum tum recentiorum in arte musica symphonistarum latina, germanica, 
brabantica & gallica. Wittenberg Rhau 1542 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.pract. P 655), N. 85. 
Amour vault trop qui bien s’en sçait deffaire, Discantus



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   285

 

Notenbeispiel 11.1: Antoine Brumel, (En ung matin), T. 21–24 (aus Formschneider 1538, N. 4)

Notenbeispiel 11.2: Vray dieu d’amours, confortez-moy, T. 21–24 (aus London 5242, Bl. 1v-3r)

 



286   Carlo Bosi

Notenbeispiel 11.3: Forseulement (aus Petreius 1541, N. 73)  



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   287

Notenbeispiel 11.3 (fortgesetzt)

 



288   Carlo Bosi

 
Notenbeispiel 11.3 (fortgesetzt)



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   289

 

Notenbeispiel 11.3 (fortgesetzt)



290   Carlo Bosi

 
Notenbeispiel 11.4: En amours (aus Petreius 1541, N. 74)



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   291

Notenbeispiel 11.4 (fortgesetzt)
 



292   Carlo Bosi

 
Notenbeispiel 11.4 (fortgesetzt)



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   293

 
Notenbeispiel 11.4 (fortgesetzt)



294   Carlo Bosi

Die auf den folgenden Seiten abgedruckte Konkordanztabelle ist auch als pdf-Datei 
auf der Homepage des deGruyter-Verlags abrufbar: https://www.degruyter.com/
document/doi/9783111347110/html

 

Notenbeispiel 11.4 (fortgesetzt)

https://www.degruyter.com/document/doi/9783111347110/html
https://www.degruyter.com/document/doi/9783111347110/html


Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   295

Ta
b.

 11
.1

: K
on

ko
rd

an
zt

ab
el

le
 d

er
 fr

an
zö

si
sc

he
n 

Ch
an

so
ns

 
Es

 w
er

de
n 

Qu
el

le
n 

bi
s c

a.
 15

50
, je

do
ch

 w
ed

er
 Ta

bu
la

tu
re

n 
no

ch
 la

te
in

isc
he

 K
on

tra
fa

kt
ur

en
 b

er
üc

ks
ich

tig
t. 

 
De

r Ü
be

rs
ich

tli
ch

ke
it 

ha
lb

er
 si

nd
 d

eu
ts

ch
e 

Dr
uc

ke
 d

ur
ch

 Fe
ttd

ru
ck

 u
nd

 U
nt

er
st

re
ich

un
g 

he
rv

or
ge

ho
be

n

Ch
an

so
n­

tit
el

Ei
ns

tim
­

m
ig

e 
Qu

el
le

n

M
eh

rs
tim

m
ig

e 
Qu

el
le

n 
(H

an
ds

ch
rif

t o
de

r D
ru

ck
), 

vo
n 

lin
ks

 n
ac

h 
re

ch
ts

 ch
ro

no
lo

gi
sc

h 
au

fs
te

ig
en

d

1. 
À d

ieu
 

fill
ett

e d
e 

reg
no

n; 
à 3

 
Be

rl
in

 40
02

1, 
N.

 10
 (t

ex
tlo

s; 
so

l re
 ut

 re
 

ut
 im

 Ve
rze

ich
nis

)
Pe

tr
uc

ci 
15

02
, B

l. 4
8v

–4
9r

 &
  

Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 4
4 

Up
ps

al
a 7

6a
, B

l. 6
7v

–6
8r

: Y
sa

c
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 1

8
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 3

3: 
(Is

aa
c)

Zw
ick

au
 78

,3,
 N

. 2
4: 

Isa
ac

 (t
ex

los
)

6

2. 
A d

ieu
, 

am
ou

r, d
e 

vo
us

 je
 su

is 
las

, à
 3

 
At

ta
in

gn
an

t 1
52

9, 
N.

 41
Rh

au
 15

42
, N

. 8
3

Be
rl

in
 40

19
4, 

Bl
. 1

0r
 (A

die
u m

es
 am

ou
rs)

3

3. 
Ad

ieu
 

m’
am

ou
r e

t 
mo

n d
és

ir,
 

à 3

 
Fl

or
en

z 2
43

9, 
Bl

. 6
5v

–6
6r

: A
gr

ico
la

Lo
nd

on
 52

42
, B

l. 3
0v

–3
2r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 6
7 

3

4. 
Ad

ieu
 

me
s 

am
ou

rs 
on

 
m’

ate
nt,

 
à 4

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 8

5v

Fl
or

en
z 2

79
4, 

Bl
. 6

5v
–6

6r
 

Jos
eq

uin

Ro
m 

28
56

, 
Bl

. 1
54

v–
15

6r
: 

Jos
fim

Fl
or

en
z 2

29
, 

Bl
. 1

64
v–

16
5r

: 
Jos

qu
in

Va
tik

an
-

sta
dt

 XI
II,

 
27

, B
l. 6

v–
7r

: 
Jos

qu
in

Fl
or

en
z 1

78
, 

Bl
. 4

8v
–4

9r
: 

Jos
qu

in 
De

pr
es

Bo
lo

gn
a Q

.17
, 

Bl
. 5

9v
–6

0r
: 

Jos
qu

in

W
as

hin
gt

on
 

M
2.1

.M
6, 

Bl
. 8

4v
–8

5r
: 

Jos
qu

in 
de

s 
Pr

ès

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, 
Bl

. 1
6v

–1
7r

: 
Jos

qu
in

Bo
lo

gn
a Q

.18
, 

Bl
. 7

8v
–7

9r
: 

Jos
qu

in

Sa
nk

t G
al

len
 

46
2, 

S. 
88

–8
9

Fl
or

en
z, 

 
10

7b
is,

 
Bl

. 9
v–

10
r: 

Jos
qin

Re
ge

ns
-

bu
rg

 C 
12

0, 
S. 

30
4–

30
5: 

Jos
qu

in

Sa
nk

t G
al

len
 

46
3, 

N.
 17

7: 
Jos

qu
inu

s 
Pr

at
en

sis

Eg
en

ol
ff

 
[1

53
6b

], N
. 4

M
ün

ch
en

  
15

16
, N

. 1
4: 

Jos
qu

in

15

5. 
Alé

s 
reg

ret
s, 

vu
idi

és
 de

 m
a 

pr
es

en
ce

, à
 3

 
W

a-
sh

in
g-

to
n 

M
21

.
L2

5, 
Bl

. 
14

0v
– 

14
2r

Fl
or

en
z 

23
56

,  
Bl

. 9
1v

– 
92

r: 
Ha

yn
e

Fl
or

en
z 

27
94

, 
Bl

. 5
8v

– 
59

r: 
Ha

yn
e

Ro
m 

28
56

,  
Bl

. 9
6v

– 
98

r 
(Al

és
 au

 
reg

ret
): 

Ha
ine

Lo
nd

on
 

20
 A.

xv
i, 

Bl
. 2

0v
– 

21
r: 

Ha
yn

e

Fl
or

en
z 

22
9, 

Bl
. 

24
2v

– 
24

3r
: 

Ha
yn

e

Fl
or

en
z 

17
8, 

Bl
. 

42
v–

 
43

r: 
Ha

yn
e

Va
tik

an
-

sta
dt

 
XI

II,
 27

, 
Bl

. 2
7v

– 
28

r: 
Ha

yn
e

Pa
ris

 
22

45
, 

Bl
. 

17
v–

 
18

r: 
Ha

yn
e

Bo
lo

gn
a 

Q.
17

,  
Bl

.  
30

v–
 

31
r: 

Ha
yn

e

Pa
ris

 
15

97
, 

Bl
. 

11
v–

 
12

r

Br
üs

sel
 

11
23

9, 
Bl

.  
2v

–4
r

Se
go

via
, 

Bl
.  

16
3v

: 
Sc

oe
n 

He
yn

e

Pe
tr

uc
ci 

15
01

,  
Bl

.  
62

v–
 

63
r: 

Ha
yn

e

Ve
ro

na
 

DC
CL

VI
I, 

Bl
.  

28
v–

 
29

r 
(te

xlo
s)

Tu
rin

 
I.2

7, 
 

Bl
. 1

2v

Fl
or

en
z 

27
, B

l. 
97

v–
 

98
r: 

Ha
yn

e

Fl
or

en
z 

11
7, 

Bl
. 

38
v–

 
39

r: 
Ha

yn
e

Up
ps

al
a 

76
a, 

Bl
. 

1r

Fl
or

en
z 

10
7b

is,
 

Bl
. 

43
v–

 
44

r

Lo
n-

 
do

n 
31

92
2, 

Bl
. 

5v
–6

To
ur

na
i 

94
/

Br
üs

sel
 

IV
 & 

12
74

, 
N.

 1

Ko
pe

n-
ha

ge
n 

18
48

, S
. 

41
4

Eg
en

ol
ff

 
[1

53
6a

], 
N.

 26

Fo
rm

­
sc

hn
ei

­
de

r  
15

38
,  

N.
 7

Zw
ick

au
 

78
,3,

 
N.

 11

26

6. 
All

igi
és

 
mo

y, 
do

ulc
e 

pla
isa

nt
 

br
un

ett
e, 

à 6

 
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

: B
ar

bé
 (J

oa
. L

eb
rin

 im
 Ve

rze
ich

nis
), N

. 3
2

Ko
pe

nh
ag

en
 18

72
, B

l. 7
0v

Su
sa

to
 15

45
b, 

N.
 15

: Jo
sq

uin
At

ta
in

gn
an

t 1
55

0, 
N.

 16
: Jo

sq
uin

4

7. 
Alé

s m
on

 
co

r, à
 3

 
Pe

tr
uc

ci 
15

01
, B

l. 7
0v

–7
1r

: A
gr

ico
la

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 1
1

Zw
ick

au
 78

,3,
 N

. 1
2

3



296   Carlo Bosi
8. 

Am
ou

r, 
am

ou
r, t

u 
es

 pa
r t

ro
p 

cru
ell

e, 
à 3

 
At

ta
in

gn
an

t 1
53

5, 
N.

 3
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 8
8: 

Jan
eq

uin
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 50
: Ja

ne
qu

in
3

9. 
Am

ou
r 

pa
rte

z, 
je 

vo
us

 do
nn

e l
a 

ch
as

se
, à

 2

 
M

od
er

ne
 15

38
, N

. 6
: L

e H
eu

rte
ur

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

S. 
1

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
3

10
. À

 m
oy

 
tou

t s
eu

l d
e 

mo
n m

al 
me

 
fau

lt p
lai

nd
re,

 
à 2

 
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 10
: G

ar
da

ne
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 1

9: 
Ga

rd
an

e
2

11
. A

mo
ur

 
va

ult
 tr

op
 qu

i 
bie

n s
’en

 sç
ait

 
de

ffa
ire

, à
 3

 
Ko

pe
nh

ag
en

 18
48

, S
. 2

12
At

ta
in

gn
an

t 1
52

9, 
N.

 18
Ca

mb
ra

i 1
25

–1
28

, N
. 1

9 (
Un

e b
reg

ier
ett

e A
mo

ur
 va

ult
 

tro
p)

, à
 4

Rh
au

 15
42

, N
. 8

5
4

12
. A

my
, 

so
uff

rez
 qu

e 
je 

vo
us

 ay
me

, 
à 3

 
Fl

or
en

z 1
17

, B
l. 1

8v
–1

9r
: Iz

ag
ha

 (I
sa

ac
?)

Lo
nd

on
 31

92
2, 

Bl
. 9

0r
 (t

ex
tlo

s)
At

ta
in

gn
an

t 1
52

9, 
N.

 12
Rh

au
 15

42
, N

. 8
0

Be
rl

in
 40

19
4, 

N.
 9

4

13
. À

 qu
i 

dir
ag

e m
es

 
pe

ns
ée

s, 
à 3

 
Ro

m 
28

56
, B

l. 1
03

v–
10

5r
: C

om
pè

re
Bo

lo
gn

a Q
.16

, B
l. 1

5v
–1

6r
Pe

tr
uc

ci 
15

02
, B

l. 5
1v

–5
2r

 &
 Sc

hö
ff

er
 15

13
a,

 
N.

 47
Up

ps
al

a 7
6a

, B
l. 7

3v
–7

4r
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 2

1
5

14
. À

 qu
i 

dir
’el

le 
sa

 
pe

nc
ée

, à
 4

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 9

r

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 1

8v
–1

9r
 &

 Sc
hö

ff
er

 
15

13
a,

 N
. 1

5
Bo

lo
gn

a Q
.18

, B
l. 9

3v
Re

ge
ns

bu
rg

 C 
12

0, 
S. 

22
–2

3
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 2

4
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

] (
un

ve
rw

an
dt

er
 Sa

tz)
6

15
. A

s-t
u 

po
int

 ve
u l

a 
vis

co
nti

ne
 ?, 

à 3

 
An

tic
o 1

53
6, 

N.
 32

: W
illa

er
t (

Ric
ha

fo
rt 

im
 In

ha
lts

ve
rze

ich
nis

)
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 6
2: 

W
illa

er
t

2

16
. À

 to
ut

 
jam

ais
 d’

un
g 

vo
ulo

ir 
im

mu
tab

le,
 

à 3

 
An

tic
o 1

52
0b

, N
. 8

Rh
au

 15
42

, N
. 6

9
2



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   297

17
. A

u b
ois

, 
au

 bo
is,

 
ma

da
me

, à
 4

 
Sc

ot
to

 15
35

a, 
N.

 23
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 6

 (A
n b

ois
, a

n b
ois

)
2

18
. A

up
rès

 
de

 vo
us

 
se

crè
tem

en
t 

de
me

ur
e, 

à 2

 
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 26
: G

ar
da

ne
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

, N
. 9

1: 
Ga

rd
an

e 
Rh

au
 15

45
a N

. 1
7: 

Ga
rd

an
e

3

19
. A

ye
z p

ité
 

du
 gr

an
t m

al 
qu

e j
’en

du
re,

 
à 2

 
M

od
er

ne
 15

38
, N

. 5
: S

er
m

isy
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 8:
 Se

rm
isy

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
4: 

Ga
rd

an
e i

m
 S/

Cla
ud

in 
im

 T
3

20
. B

ais
és

-
mo

y t
an

t, 
fri

ng
ué

s-m
oy

 
tan

t, à
 3

 
An

tic
o 1

53
6, 

N.
 31

: W
illa

er
t

Pe
tr

ei
us

 15
41

, N
. 6

6: 
Ad

ria
n. 

W
illa

er
t

2

21
. B

as
iés

-
mo

y, 
à 4

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 1

05
v 

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 3

8r
 &

 
Sc

hö
ff

er
 15

13
a,

 N
. 3

4: 
Jos

qu
in

To
ur

na
i 9

4/
Br

üs
sel

 IV
 & 

12
74

, 
N.

 18
/6

/1
7

Co
rt

on
a 9

5–
96

/P
ar

is 
18

17
, N

. 2
An

tic
o 1

52
0a

, B
l. 1

7v
–1

8r
(K

op
en

ha
ge

n 1
84

8, 
S. 

13
2–

13
3, 

à 5
)

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 3
3 

At
ta

in
gn

an
t 1

55
0, 

N.
 22

: Jo
sq

uin
(7

)

22
. B

ell
e 

su
r t

ou
tes

/
To

ta 
pu

lch
ra

 
es

, à
 3

 
Pe

tr
uc

ci 
15

04
b, 

Bl
. 1

61
v–

16
2r

: A
gr

ico
la

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 6

3v
–6

4r
: A

gr
ico

la
Lo

nd
on

 31
92

2, 
Bl

. 9
9v

–1
00

r: 
Ale

xa
nd

er
 

Ag
ric

ola
Sa

nk
t G

al
len

 46
2, 

Bl
. 3

7r
At

ta
in

gn
an

t 1
52

9, 
N.

 25
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 8

4 (
Be

lle
 su

r 
tou

tes
): A

gr
ico

la
6

23
. C

ela
 

sa
ns

 pl
us

, à
 3 

(Jo
sq

uin
)

 
Pe

tr
uc

ci 
15

01
, B

l. 6
6v

–6
7r

: Jo
sq

uin
Ve

ro
na

 D
CC

LV
II,

 Bl
. 4

7v
–4

8r
 (t

ex
los

)
Sa

nk
t G

al
len

 46
1, 

S. 
88

–8
9: 

Jos
qu

in
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 8

Zw
ick

au
 78

,3,
 N

. 1
3: 

Jos
qu

in
5

24
. C

ela
 

sa
ns

 pl
us

 et
 

pu
is 

ho
la,

 à 
4 

(La
nn

oy
)

 
Ro

m 
28

56
, B

l. 1
53

v–
15

4r
: C

oli
ne

t d
e l

an
no

y, 
4. 

St
im

m
e J

o. 
M

ar
tin

i z
ug

es
ch

rie
be

n, 
à 4

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 1

9v
–2

0r
 &

 Sc
hö

ff
er

 1
51

3a
, N

. 1
6 

La
nn

oy
 (im

 Ve
rze

ich
nis

), à
 4

Re
ge

ns
bu

rg
 C 

12
0, 

S. 
31

6–
31

7, 
à 4

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 2
3, 

[à
 4]

4

25
. C

ela
 

sa
ns

 pl
us

, à
 4 

(O
br

ec
ht

)

 
Pe

tr
uc

ci 
15

02
, B

l. 1
6v

–1
74

: O
br

eh
t I

n M
iss

a &
 Sc

hö
ff

er
 15

13
a,

 N
. 1

3: 
Ob

re
ht

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 2
2

2

26
. C

e n
’es

t 
pa

s j
eu

, à
 4

 
Br

üs
sel

 11
23

9, 
Bl

. 2
3v

: d
e l

a r
ue

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 1

0v
–1

1r
 &

 Sc
hö

ff
er

  
15

13
a,

 N
. 7

: P
e.d

e.l
a r

ue
Br

üs
sel

 22
8, 

Bl
. 5

v–
6r

Va
tik

an
sta

dt
 11

95
3, 

N.
 13

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], 

N
. 1

8
5



298   Carlo Bosi
27

. C
es

 
fac

he
ux

 
so

ut
 qu

i 
me

sd
ise

nt
 

d’a
ym

er,
 

à 3

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 1
78

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 4
19

Fl
or

en
z 1

17
, B

l. 2
0v

–2
1r

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 8

Rh
au

 15
42

, N
. 8

2
4

28
. C

es
 

fas
ch

eu
x s

otz
 

qu
i m

es
dis

en
t 

d’a
ym

er,
 à 

2

M
od

er
ne

 15
39

, N
. 4

: A
nt

ho
niu

s G
ar

da
ne

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 3:

 G
ar

da
no

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 3
: A

nt
on

ius
 G

ar
da

ne
3

29
. C

’es
t 

do
nc

 pa
r m

oy
 

qu
e a

ins
i 

su
is,

 à 
3

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 8

1v
–8

3r
: N

ino
t 

le 
Pe

tit
Ul

m 
23

7, 
Bl

. 2
1v

–2
2r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 4
7 (

Ce
da

nt)
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 6

1
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 70
Ca

mb
ra

i 1
25

–1
28

, N
. 1

9
6

30
. C

’es
t 

gr
an

t e
rre

ur
 

de
 cu

ide
r 

pr
és

um
er,

 
à 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 27

Rh
au

 15
42

, N
. 8

9
2

31
. C

om
-

me
nt 

pe
ult

 
av

oir
 jo

ye
, à

 
4 (

Jos
qu

in)

Fl
or

en
z 1

78
, B

l. 7
v–

8r
 (O

 m
en

 po
t a

ve
r y

oy
e):

 
Jos

qu
in

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 27

, B
l. 1

1v
–1

2r
 (N

e c
om

e  
pe

ult
): J

os
qu

in 
de

sp
ré

s
Bo

lo
gn

a Q
.17

, B
l. 5

8v
–5

9r
: Jo

sq
uin

. F
ug

a 
du

or
um

 te
m

po
ru

m
 pe

r d
iap

as
on

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 2

2v
–2

3r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 

N.
 19

: Jo
sq

uin
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 2

7
5

32
. C

om
me

 
fem

me
 

de
sco

nfo
rté

e, 
à 3

Ro
m 

28
56

, B
l. 1

26
v–

12
8r

: 
Ag

ric
ola

Be
rl

in
 40

02
1, 

13
1v

–1
32

r 
(Vi

rg
o s

ub
 et

he
rei

s)
Va

tik
an

sta
dt

 XI
II,

 27
, 

Bl
. 1

09
v–

11
1r

: A
gr

ico
la

Pa
ris

 15
97

, B
l. 2

9v
–3

0r
Pe

tr
uc

ci 
15

04
b, 

Bl
., 

14
6v

–1
47

r: 
Ag

ric
ola

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 7

4v
–7

6r
: 

Ale
xa

nd
er

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 2
6

6

33
. C

on
tre

 
ra

iso
n v

ou
s 

m’
es

tes
 fo

rt 
es

tra
ng

e, 
à 3

At
ta

in
gn

an
t 1

53
5, 

N.
 25

 (C
on

tre
 ra

iso
n v

ou
s m

’es
te 

for
t d

ur
e):

 Cl
au

din
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 9
2: 

Jan
ne

qu
in

Ga
rd

an
e 1

54
1, 

N.
 53

3

34
. C

ha
nte

r 
ne

 pu
is,

 à 
3

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 4

9v
–5

0r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 4
5: 

Co
m

pè
re

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 1
9

2

35
. C

om
-

me
nt 

pe
ult

, 
à 4

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 2

3v
–2

4r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 2
0

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 2
8

2



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   299

36
. C

on
ten

t 
de

 pe
u e

n 
vo

ya
nt 

tan
t 

de
 bi

en
, à

 3

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 1
31

An
tic

o 1
52

0b
, N

. 1
6

Rh
au

 15
42

, N
. 6

8
3

37
. C

on
ten

t 
dé

sir
 qu

i 
ca

us
e m

a 
do

ule
ur

, à
 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 5:

 G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
1: 

Ga
rd

an
e

2

38
. C

uid
ez

-
vo

us
 qu

e d
ieu

 
no

u f
ail

le,
 à 

5

Up
ps

al
a 7

6c
, B

l. 1
20

v–
12

1r
Lo

nd
on

 19
58

3, 
N.

 29
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

, N
. 4

5: 
Ric

ha
fo

rt
Su

sa
to

 [1
54

3]
, N

. 1
5

4

39
. D

am
oi-

se
lle

, à
 4

Au
gs

bu
rg

 14
2a

, B
l. 6

1v
–6

2r
Up

ps
al

a 7
6c

, B
l. 1

18
v–

11
9r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 3
8

3

40
. D

’am
ou

r 
je 

su
is 

de
sh

éri
tée

, 
à 2

M
od

er
ne

 15
39

, B
l. 9

r: 
Cla

ud
in

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 2:

 Cl
au

din
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 2

: C
lau

din
3

41
. D

e 
jou

r e
n j

ou
r 

tu
 m

e f
ais

 
co

ns
um

er,
 

à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 21

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
2: 

Ga
rd

an
e

2

42
. D

e m
on

 
am

y j
e s

uis
 

ab
se

nte
, 

à 2

M
od

er
ne

 15
39

, B
l. 8

r: 
Ga

rd
an

e
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 4:
 G

ar
da

ne
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 4

: G
ar

da
ne

3

43
. D

es
 bi

en
s 

d’a
mo

ur
s 

qu
ico

nq
ue

s 
les

 de
sp

ar
t, 

à 3

Ro
m 

28
56

, 
Bl

. 5
v–

6r
Pe

ru
gia

 43
1, 

Bl
. 9

6v
–9

7r
Bo

lo
gn

a Q
.16

, 
Bl

. 8
v–

9r
Fl

or
en

z 2
29

, 
Bl

. 1
8v

–1
9r

 
(Le

s b
ien

s):
 Ja

nn
es

 
M

ar
tin

i

Fl
or

en
z 1

78
  

(La
 re

): M
ar

tin
i

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 

27
, B

l. 3
7v

–3
8r

Be
rl

in
 40

02
1, 

Bl
. 5

8v
–5

9r
 (A

ve
 

am
ato

r c
as

ti 
co

ns
ilii

)

Fl
or

en
z 2

7, 
Bl

. 4
9v

–5
0r

 (L
es

 
bie

ns
 am

or
e 

un
d a

m
 Ra

nd
e: 

Om
nis

 la
bo

r h
ab

et 
fin

em
)1 :

 Iz
ac

h

Bo
lo

gn
a Q

.18
, 

Bl
. 6

4v
–6

5r
 (m

it 
4. 

zu
sä

tzl
ich

er
 

St
im

m
e) 

Fl
or

en
z 1

21
, 

Bl
. 2

0v
–3

0r
 

(te
xtl

os
)

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 
15

38
 (t

ex
tlo

s),
 

N.
 77

11

1 
De

r a
m

 R
an

de
 n

ot
ie

rt
e 

la
te

in
isc

he
 T

ite
l b

ez
ie

ht
 si

ch
 v

ie
lle

ic
ht

 a
uf

 e
in

e 
in

 K
ap

st
ad

t 
3.b

.12
, B

l. 
11

9v
–1

20
r ü

be
rl

ie
fe

rt
e 

Ko
nt

ra
fa

kt
ur

.



300   Carlo Bosi
44

. D
e t

ou
s 

bie
ns

 pl
ain

e, 
à 3

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 27

, B
l. 2

4v
–2

5r
Pe

tr
uc

ci 
15

04
b, 

Bl
. 1

42
v–

14
3r

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 6
0

3

45
. D

ict
es

-
mo

y t
ou

tes
 

vo
s p

en
sé

es
, 

à 3

W
as

hin
gt

on
 M

2.1
.L2

5, 
Bl

. 1
09

v–
11

0r
Di

jon
 51

7, 
Bl

. 1
91

v–
19

2r
: 

Lo
ys

et
 Co

m
pè

re
Fl

or
en

z 2
79

4, 
Bl

. 8
v–

9r
Va

tik
an

sta
dt

 XI
II,

 27
, 

Bl
. 1

24
v–

12
5r

 (D
ite

s-m
oy

 
be

lle
)

Bo
lo

gn
a Q

.16
, B

l. 1
6v

–1
7r

Tu
rin

 I.2
7, 

Bl
. 1

8v
Ko

pe
nh

ag
en

 18
48

, S
. 1

37
 

un
d 4

36
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 6

4
8

46
. D

isa
nt

 
ad

ieu
 à 

ma
da

me
 et

 
ma

ist
res

se
, 

à 3

Pa
ris

 22
45

, B
l. 7

v–
8r

: C
om

pè
re

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 9

4v
: C

om
pè

re
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 5

7
3

47
. D

isa
nt

 
he

lla
s, 

for
tu

ne
, 

he
lla

s, 
à 2

M
od

er
ne

 15
38

, B
l. 1

3r
: G

ar
da

ne
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 7:
 G

ar
da

ne
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 1

3: 
Ga

rd
an

e
3

48
. D

ole
ur

 
me

 ba
t e

t 
tri

ste
sse

 
m’

afo
le,

 à 
6

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 3
4: 

W
illa

er
t

Su
sa

to
 15

44
b, 

N.
 18

: W
illa

er
t

2

49
. D

ou
lce

 
mé

mo
ire

 
en

 pl
ais

ir 
co

ns
om

mé
e, 

à 2

M
od

er
ne

 15
38

, N
. 1

Rh
au

 15
45

b, 
N.

 26
2

50
. D

u b
on

 
du

 cu
eu

r, à
 3

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 4

v–
5r

Ul
m 

23
7, 

Bl
. 2

0v
–2

2r
M

ün
ch

en
 15

03
a, 

N.
 4

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8 (
tex

tlo
s),

 N
. 9

M
ün

ch
en

 15
16

, N
. 1

38
5

51
. E

lle
 l’a

 
pr

is 
et 

le 
tie

nt 
en

 sa
 

les
se

, à
 3

Pa
ris

 15
96

, B
l. 3

v–
4r

 (L
. l’

a p
ris

): P
rio

ris
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 7

2
2

52
. E

n 
am

ou
rs 

n’a
 si

no
n 

[q
ue

] b
ien

, 
à 3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 1

0r
;

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 6

v–
7r

Ca
mb

rid
ge

 17
60

, B
l. 5

5v
–5

7r
: A

nt
h.

 
de

 fé
vin

Tu
rin

 I. 
27

, B
l. 4

6v
/4

4v
: A

nt
oin

e d
e F

év
in

Up
ps

al
a 7

6a
, B

l. 3
3v

–3
5r

: A
. d

e f
év

in
An

tic
o 1

52
0b

, N
. 2

8
Ko

pe
nh

ag
en

 18
48

, S
. 1

20
–1

21
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 7
4 (

inc
ipi

t)
6



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   301

53
. E

n 
am

ou
rs 

qu
e 

co
gn

ois
t, à

 3

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 5

3v
–5

4r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 4
9: 

Br
um

el
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 2

3
2

54
. E

n c
ha

mb
re 

po
lie

, à
 4

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 1

3v
–1

4r
: &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 1
0

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 2
0

2

55
. E

n 
l’o

mb
re 

d’u
ng

 
bu

iss
on

-
ne

t, à
 3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 7

v–
8r

 
(Au

pr
ès

 
d’u

n j
oly

s 
bo

uc
-

qu
et…

 
l’o

rée
 

d’u
ne

 
riv

ièr
e);

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 1

4r
-v 

(En
 

l’o
mb

re 
d’u

n 
bu

ys-
so

nn
et…

 
l’o

rée
 

d’u
ne

 
sa

ula
ye

);
*P

ar
is 

93
46

, 
Bl

. 1
04

v

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 1

2v
–1

3r
Bo

lo
gn

a Q
.17

, B
l. 4

5v
–4

6r
: Jo

sq
uin

To
ur

na
i 9

4/
Br

üs
sel

 IV
 & 

12
74

, N
. 8

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 14
: Jo

sq
uin

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 2
7

5

56
. E

n 
l’o

mb
re 

d’u
ng

 
bu

iss
on

-
ne

t, à
 6

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 7

v–
 

8r
 

(Au
pr

ès
 

d’u
n j

oly
s 

bo
uc

-
qu

et…
 

l’o
rée

 
d’u

ne
 

riv
ièr

e);

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 8
3: 

Go
m

be
rt

Pa
ris

 15
91

, N
. ?

: G
om

be
rt

2



302   Carlo Bosi
*P

ar
is 

12
74

4, 
Bl

. 1
4r

-v 
(En

 
l’o

mb
re 

d’u
n 

bu
ys-

so
nn

et…
 

l’o
rée

 
d’u

ne
 

sa
ula

ye
);

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 1

04
v

57
. E

ntr
e 

vo
us

, g
en

tilz
 

ga
lan

s, 
à 2

M
od

er
ne

 15
38

, B
l. 1

6r
: G

ar
da

ne
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

20
: G

ar
da

ne
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 8

: G
ar

da
ne

3

58
. E

t d
on

t 
ve

né
s-v

ou
s, 

ma
da

me
 

Lu
ce

tte
, à

 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 49
: M

ou
lu

Pe
tr

ei
us

 15
41

, N
. 1

01
: M

ou
lu

2

59
. F

or
s 

se
ule

me
nt

 
co

ntr
e c

e q
ue

 
j’a

y p
ro

mi
s, 

à 3

Pa
ris

 15
96

, B
l. 7

v–
8r

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 5

2v
–5

3r
 (F

or
s s

eu
lem

en
t 

l’a
cta

nte
 qu

e j
e m

eu
re)

: J.
 O

ck
eg

he
m

Sa
nk

t G
al

len
 46

1, 
S. 

4–
5 (

Fo
rs 

so
lam

en
t):

 
Oc

ke
gh

em
Ko

pe
nh

ag
en

 18
48

, S
. 4

27
 (F

or
t s

eu
lem

en
t)

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 4
7 (

Fo
rs 

se
ule

me
nt)

: 
Oc

ke
gh

em
5

60
. F

or
s 

se
ule

me
nt

 
l’a

tte
nte

 qu
e 

je 
me

ur
e, 

à 3

Ca
mb

rid
ge

 17
60

, 
Bl

. 5
8v

–6
0r

: A
nt

oin
e 

de
 Fé

vin

Lo
nd

on
 31

92
2 (

inc
i-

pit
), B

l. 1
04

v–
10

5r
An

tic
o 1

52
0b

, N
. 6

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, 

S. 
10

2–
10

3
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

] 
(in

cip
it)

, N
. 5

1
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 

15
38

, N
. 3

1: 
Jös

kin
 

(ei
ne

 Q
uin

te
 ni

ed
-

rig
er

)

M
ün

ch
en

 15
16

, 
N.

 12
9 (

ein
e Q

uin
te

 
nie

dr
ige

r)

Sa
nk

t G
al

len
 46

3, 
N.

 46
Pe

tr
ei

us
 15

41
, 

N.
 73

 (in
cip

it)
: 

(Jo
sq

uin
, v

om
 

eh
em

ali
ge

n B
es

itz
er

 
de

r K
op

ie 
in 

Jen
a 

im
 Ve

rze
ich

nis
 hi

n-
zu

ge
fü

gt
)

He
rd

rin
ge

n 
98

22
–9

82
3, 

N.
 23

10

61
. F

or
s 

se
ule

me
nt

 
l’a

tte
nte

 qu
e 

je 
me

ur
e, 

à 4

Pa
ris

 15
97

, 
Bl

. 6
0v

–6
1r

Se
go

via
 

(Ex
or

tu
m 

es
t in

 
ten

eb
ris

): M
at

he
-

us
 pi

pe
[la

re
], 

Bl
. 9

2r

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, 
Bl

. 3
1v

–3
2r

: 
& 

Sc
hö

ff
er

 
15

13
a,

 N
. 2

8: 
Pe

.de
.la

.ru
e

To
ur

na
i 9

4/
Br

üs
sel

 IV
 & 

12
74

, N
. 1

7/
5/

16

Sa
nk

t G
al

len
 

46
1, 

S. 
8–

9: 
m

. 
pip

ela
re

Br
üs

sel
 22

8, 
Bl

. 1
7v

–1
8r

Bo
lo

gn
a Q

.19
, 

Bl
. 1

v–
2r

Re
ge

ns
bu

rg
 C 

12
0, 

S. 
33

6–
33

7: 
Pie

rre
 de

 la
 Ru

e

Ba
sel

 F.
X.1

–4
, 

N.
 11

8: 
M

at
hia

s 
Pip

ila
ri

Ai
ch

 [1
51

9]
, 

N.
 74

Fl
or

en
z 1

64
–1

67
, 

N.
 61

Eg
en

ol
ff

 
[1

53
6b

], N
. 3

1
12



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   303

62
. F

or
s 

se
ule

me
nt

 
l’a

tte
nte

 qu
e 

je 
me

ur
e, 

à 3

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 8

0v
–8

1r
An

tic
o 1

52
0b

, N
. 1

9
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 4

6 (
Fo

rs 
se

ule
me

nt)
3

63
. F

or
tu

ne
, 

les
se

 m
oy

 la
 

vie
, à

 3

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 1
81

 un
d 2

05
At

ta
in

gn
an

t 1
52

9, 
N.

 13
M

ün
ch

en
 15

16
, N

. 1
7

Rh
au

 15
42

, N
. 9

0
4

64
. G

ar
iss

és
-

mo
y d

u g
ra

nt
 

ma
l q

ue
 je

 
po

rte
, à

 3

Tu
rin

 I.2
7, 

Bl
. 1

3v
–1

4r
Se

go
via

, B
l. 1

91
v–

19
2r

: C
om

pè
re

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 6

3v
–6

4r
: 

Co
m

pè
re

Bo
lo

gn
a Q

.18
, B

l. 9
0v

–9
1r

Sa
nk

t G
al

len
 46

1, 
S. 

48
–4

9: 
Co

m
pè

re
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 5

3 
(G

ar
iss

és
 m

oy
)

6

65
. G

en
til 

ga
lan

s, 
à 3

*P
ar

is 
93

46
 

(G
en

tilz
 

ga
lla

ns
, 

co
mp

ai-
gn

on
s d

u 
ra

isi
n),

 
Bl

. 4
6v

–
47

r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 5
6: 

Ric
ha

fo
rt

1

66
. G

en
til 

ga
lla

ns
, 

co
nfr

ère
s 

du
 ra

isi
n, 

à 3

*P
ar

is 
93

46
 

(s.
 

ob
en

)

Lo
nd

on
 10

70
, B

l. 1
33

v–
13

4r
 (G

en
tilz

 ga
lan

s, 
co

mp
aig

no
ns

 
du

 ré
zin

s)
An

tic
o 1

52
0b

, N
. 1

1 (
Ge

nti
lz 

ga
lla

ns
, c

on
frè

res
 du

 ra
isi

n)
Sa

nk
t G

al
len

 46
3, 

N.
 38

 (G
en

tilz
 ga

lla
ns

, c
on

frè
res

 du
 ra

isi
n)

Rh
au

 15
42

, N
. 6

6 (
Ge

nti
lz 

ga
lla

ns
, c

on
frè

res
 du

 ra
isi

n)
4

67
. G

ra
ce

, 
ve

rtu
, b

on
té,

 
be

au
lté

, 
no

ble
sse

, à
 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 25

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
6: 

Ga
rd

an
e

2

68
. H

a, 
tra

itr
e 

am
ou

rs,
 à 

3

Fl
or

en
z 2

29
, B

l. 2
2v

–2
3r

: 
Jan

ne
s S

to
ch

em
Fl

or
en

z 1
78

, B
l. 3

3v
–3

4r
: 

St
oc

he
m

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 27

, 
Bl

. 4
7v

–4
8r

: S
to

ch
en

Bo
lo

gn
a Q

.17
, B

l. 4
2v

–4
3r

: 
Io

. S
to

ch
em

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 9

2v
–9

3r
: 

Jo.
 St

ok
em

W
as

hin
gt

on
 M

2.1
.M

6, 
Bl

. 9
2v

–9
3r

 (t
ex

tlo
s)

Bo
lo

gn
a Q

.18
, B

l. 8
0v

–8
1r

: 
Ru

bin
et

 (a
ls 

inc
ipi

t)
Fl

or
en

z 1
21

, B
l. 8

v–
9r

 (À
 

tra
tie

r a
mo

rs)
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 3

1: 
Co

m
pè

re
 (a

ls 
inc

ipi
t)

9

69
. H

éla
s, 

hé
las

, h
éla

s, 
à 4

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 2

4v
–2

5r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 2
1: 

Ni
no

t
Re

ge
ns

bu
rg

 C 
12

0, 
S. 

24
–2

5
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 2

9
3



304   Carlo Bosi
70

. H
éla

s, 
qu

e d
ev

era
 

mo
n c

oe
ur

, 
à 3

Fl
or

en
z 2

29
, B

l. 5
v–

6r
 

(H
éla

s, 
qu

e d
ev

era
 

mo
n c

ue
r):

 H
en

ric
us

 
Yz

ac

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 27

, 
Bl

. 8
3v

–8
4r

 (H
ell

as
): 

Ys
ac

h

Se
go

via
, B

l. 1
77

r 
(El

ae
s):

 Ys
aa

c
Pe

tr
uc

ci 
15

01
, 

Bl
. 5

5v
–5

6r
: Y

za
c

Ve
ro

na
 D

CC
LV

II,
 

Bl
. 2

0v
–2

1r
 (t

ex
tlo

s)
Fl

or
en

z 2
7, 

Bl
. 1

38
v–

13
9r

Hr
ad

ec
 Kr

á-
lo

vé
 II

.A
.20

, S
. 1

01
 

(te
xtl

os
): H

. I.

M
od

en
a l

.L.
11

.8,
 N

. 6
9 

(u
nv

oll
stä

nd
ig)

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], 

N.
 55

Zw
ick

au
 78

, 3
, N

. 2
3 

(te
xtl

os
): I

sa
ac

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 
15

38
, N

. 3
 (H

éla
s, 

je 
su

is 
ma

ry)
: H

. Is
ac

11

71
. H

éla
s, 

je 
su

ys 
ma

ry,
 

à 3

Ca
mb

rid
ge

 17
60

, B
l. 5

1v
–5

2r
: F

év
in

Lo
nd

on
 52

42
, B

l. 2
4v

–2
5r

Fl
or

en
z 1

17
, B

l. 1
v–

2r
Up

ps
al

a 7
6a

, B
l. 4

7v
–4

8r
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 58
: Ja

ne
qu

in 
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 8
6: 

Jan
eq

uin
6

72
. I

l m
e 

co
nv

ien
t e

n 
tou

t te
mp

s e
t 

sa
yso

n, 
à 2

M
od

er
ne

 15
38

, B
l. 3

r: 
Ga

rd
an

e
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 15
: G

ar
da

ne
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 2

8: 
Ga

rd
an

e
3

73
. J

am
ais

 
en

 ce
 m

on
de

 
n’a

yra
is,

 à 
4

Ot
t 1

54
4,

 N
. 8

3: 
Cr

ec
qu

illo
n

Su
sa

to
 15

45
, N

. 3
2

74
. J

am
és

 
n’a

ym
era

y 
ma

sso
n, 

à 3

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 5

5v
–5

6r
 (Ja

ma
is 

n’a
im

era
i m

ac
ho

n):
 

M
ou

to
n

An
tic

o 1
52

0b
, N

. 1
2 (

Jam
ais

 n’
ay

me
ra

y m
ac

ho
n)

 
Sa

nk
t G

al
len

 46
3, 

N.
 22

 (Ja
ma

is 
n’a

ym
era

y m
ac

ho
n)

Rh
au

 15
42

, N
. 8

6 (
Jam

ais
 n’

ay
me

ra
y m

ac
ho

n) 
(n

ah
ve

r-
wa

nd
t, a

be
r n

ich
t id

en
tis

ch
)

4

75
. J

am
ais

 
n’a

me
ra

y 
ma

ch
on

, à
 4

Ca
mb

ra
i 1

25
–1

28
, N

. 1
46

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 4
3

2

76
. J

’ay
 be

au
 

hu
er,

 à 
3

Fl
or

en
z 2

79
4, 

Bl
. 4

1v
–4

2r
Bo

lo
gn

a Q
.16

 (J’
ay

 
bie

n e
t h

on
or

e),
 

Bl
. 1

3v
–1

4r

Fl
or

en
z 2

29
, 

Bl
. 2

0v
–2

1r
Fl

or
en

z 1
78

, 
Bl

. 1
9v

–2
0r

 (t
ex

t-
los

): A
lex

an
de

r

Se
go

via
, B

l. 1
82

r: 
Lo

ys
et

te
 Co

m
pè

re
Pe

tr
uc

ci 
15

01
, 

Bl
. 8

9v
–9

0r
 (J’

ay
 

bie
n a

hu
er)

: A
gr

ico
la

Ve
ro

na
 D

CC
LV

II,
 

Bl
. 8

v–
9r

 (J’
ai 

bia
u 

ha
ve

r a
ma

nt)
: 

Ag
ric

ola

Tu
rin

 I.2
7, 

Bl
. 1

9r
Eg

en
ol

ff
 

[1
53

6a
], N

. 6
2

Zw
ick

au
 78

,3 
(te

xtl
os

), N
. 2

0: 
Ag

ric
ola

 

10

77
. J

’ay
 

es
pe

ré 
ce

 qu
i 

po
int

 ne
 m

e 
ap

pa
ise

, à
 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 28

Rh
au

 15
42

, N
. 7

2
2

78
. J

’ay
 m

is 
mo

n c
ue

ur
 

en
 un

g l
ieu

 
se

ule
me

nt,
 

à 3

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 2

2v
–

23
r

Ca
mb

rid
ge

 17
60

, B
l. 7

0v
–7

1r
: G

as
co

ng
ne

Pe
tr

ei
us

 15
41

, N
. 8

7: 
Jan

eq
uin

2

79
. J

’ay
 pr

is 
am

ou
rs,

 à 
4

Lin
z 5

29
, B

l…
: O

br
ec

ht
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 1

7: 
Ob

re
ch

t
2



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   305

80
. J

’ay
 

tro
p a

ym
é, 

vra
ym

en
t, j

e 
le 

co
nfe

sse
, 

à 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 14

M
ün

ch
en

 15
16

, N
. 1

8 (
J’a

y t
ro

p a
im

er)
Rh

au
 15

42
, N

. 8
1

3

81
. J

’ay
 

tro
p l

ou
é 

Am
ou

r e
t s

a 
no

ble
sse

, 
à 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 28

Rh
au

 15
42

, N
. 7

1
2

82
. J

e c
uid

e/
De

 to
us

 bi
en

s, 
à 4

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 3

4v
–3

5r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 3
1

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 3
2

2

83
. J

e n
e 

fai
s r

ien
 qu

e 
req

ué
rir

, à
 3

At
ta

in
gn

an
t 1

53
5, 

N.
 13

: C
lau

din
At

ta
in

gn
an

t 1
53

6, 
N.

 27
: C

lau
din

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 8
9: 

Jan
eq

uin
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 5
6: 

Jan
eq

uin
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 46
: Ja

ne
qu

in
5

84
. J

e n
e s

ça
y 

pa
s c

om
me

nt,
 

à 6

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 3
9: 

Be
ne

dic
tu

s A
pp

en
ze

lle
r

Su
sa

to
 15

44
b, 

N.
 25

: N
ico

las
 G

om
be

rt
2

85
. J

e 
de

sp
ite

 
tou

s, 
à 3

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 5

4v
–5

5r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 3
0 :

 Br
um

el
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 2

4
2

86
. J

e s
uiz

 
am

ie 
du

 
fou

rri
er,

 à 
4

Co
rt

on
a 9

5–
96

/P
ar

is 
18

17
, N

. 9
Fl

or
en

z 1
07

bis
, B

l. 1
2v

–1
3r

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 27

, B
l. 1

11
v–

11
2r

: 
Lo

ys
et

 Co
m

pè
re

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 1

4v
–1

5r
: &

 Sc
hö

ff
er

 
15

13
a,

 N
. 1

1
Fl

or
en

z 1
64

–1
67

, N
. 6

4
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 2

1
6

87
. J

ou
ys-

sa
nc

e v
ou

s 
do

nn
era

y, 
à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 23

: G
ar

da
ne

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 9
0: 

Ga
rd

an
e

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
4: 

Ga
rd

an
e

3

88
. J

ou
ys-

sa
nc

e v
ou

s 
do

nn
era

y, 
à 5

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 4
4: 

W
illa

er
t

Su
sa

to
 15

45
a, 

N.
 1:

 W
illa

er
t

2

89
. L

a p
lus

 
de

s p
lus

, à
 3

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 6

9v
–7

0r
: Jo

sq
uin

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 1
2

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 8
2

Zw
ick

au
 87

,3,
 N

. 2
2 (

tex
tlo

s):
 Jo

sq
uin

4



306   Carlo Bosi
90

. L
as

, 
vo

ull
és

-vo
us

 
qu

’un
e 

pe
rso

nn
e 

ch
an

te,
 à 

2

M
od

er
ne

 15
38

, B
l. 1

45
: G

ar
da

ne
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 17
: G

ar
da

ne
Rh

au
 15

45
a,

 N
. 5

: G
ar

da
ne

3

91
. L

a 
reg

ret
ée

, à
 3

Lo
nd

on
 20

 A.
xv

i, B
l. 2

2v
–2

3r
: H

ay
ne

Pa
ris

 15
97

, B
l. 3

4v
–3

5r
Pe

tr
uc

ci 
15

02
, B

l. 5
2v

.53
r &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 

N.
 48

: H
ay

ne
Up

ps
al

a 7
6a

, B
l. 1

7v
–1

8r
 (u

nv
oll

stä
nd

ig)
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 2

2
5

92
. L

a r
ou

sé
e 

du
 m

oy
 de

 
ma

y, 
à 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 6:
 W

illa
er

t
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

, N
. 8

7: 
W

illa
er

t
M

ün
ch

en
 15

16
, N

. 1
52

 (L
a r

ou
se

t)
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 8
4: 

Ad
ria

n W
illa

rt
4

93
. L

as
, 

for
tu

ne
, d

e 
toy

 je
 fa

is 
me

s 
pla

inc
tes

, à
 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 12

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
1: 

Ga
rd

an
e

2

94
. L

e c
ue

ur
 

de
 vo

us
 m

a 
pr

es
en

ce
 

dé
sir

e, 
à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 9:

 G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
8: 

Ga
rd

an
e

2

95
. L

e 
gr

an
t d

és
ir 

d’a
ym

er 
me

 tie
nt,

 
à 3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 9

3v
;

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 2

5v
–

26
r

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 5

5v
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 5
1: 

Co
m

pè
re

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 2
03

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 2
5

3

96
. L

e 
gr

an
t d

és
ir 

d’a
ym

er 
me

 
tie

nt,
 à 

3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 9

3v
;

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 2

5v
–

26
r

An
tic

o 1
52

0b
, N

. 3
2

Rh
au

 15
42

, N
. 7

7 (
Ad

 pa
res

): J
oh

an
. M

ou
to

n
2

97
. L

e 
ren

vo
y 

d’u
n c

ue
ur

 
es

ga
ré,

 à 
3

Fl
or

en
z 2

79
4, 

Bl
. 5

3v
–5

4r
Ro

m 
28

56
, B

l. 3
4v

–
36

r: 
Co

m
pè

re
Fl

or
en

z 2
29

, 
Bl

. 4
2v

–4
3r

Fl
or

en
z 1

78
, 

Bl
. 3

0v
–3

2r
Bo

lo
gn

a Q
.17

, 
Bl

. 2
7v

–2
8r

: L
oy

se
t 

Co
m

pè
re

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, 
Bl

. 8
3v

–8
4r

: C
om

pè
re

Ve
ro

na
 D

CC
LV

II,
 

Bl
. 1

2v
–1

3r
 (t

ex
tlo

s)
Ko

pe
nh

ag
en

 18
48

, 
S. 

90
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], 
N.

 9
Zw

ick
au

 78
,3,

 N
. 1

5 
(te

xtl
os

)
10



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   307

98
. L

oy
al 

am
an

t, n
’ay

e 
plu

s d
e s

ou
cy

, 
à 4

M
ün

ch
en

 15
03

a, 
N.

 3:
 N

Be
no

ist
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

, N
. 5

6: 
Be

no
ist

Re
ge

ns
bu

rg
 3/

1, 
N.

 13
8

3

99
. M

a 
bo

uc
he

 
rit

, à
 3

Pa
ris

 57
, 

Bl
. 5

2v
–

54
r: 

Ok
eg

he
m

 

W
ol

fen
-

bü
tte

l 2
87

, 
Bl

. 2
9v

–3
1r

Di
jon

 51
7, 

Bl
. 4

v–
6r

M
ün

ch
en

 
81

0, 
Bl

. 6
2v

–
64

r: 
Oc

ke
g-

he
im

W
a -

sh
in

gt
on

 
M

2.1
.L2

5, 
Bl

. 4
3v

–4
4r

Pa
ris

 43
79

, 
Bl

. 4
v–

6r
Pa

ris
 29

73
, 

Bl
. 4

2v
–4

4r
Ne

w 
Ha

ve
n 9

1, 
Bl

. 3
8v

–
39

r: 
Ok

eg
he

m

Kr
ak

au
 

40
09

8, 
N.

 26
5 

(te
xtl

os
)

Fl
or

en
z 

17
6, 

Bl
. 3

2v
–

34
r: 

Oc
he

ch
em

Fl
or

en
z 

23
56

, 
Bl

. 2
8v

–2
9r

Pa
ris

 
15

12
3, 

Bl
. 3

0v
–3

2r

Ro
m 

28
56

, 
Bl

. 6
1v

–6
3r

 
(M

a 
bo

uc
he

 fr
it)

: 
Ok

eg
he

m

Va
tik

an
-

sta
dt

 XI
II,

 
27

, 
Bl

. 7
6v

–
77

r

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, 
Bl

. 5
9v

–
60

r: 
Ok

en
he

m

Ko
pe

nh
a-

ge
n 1

84
8, 

S. 
42

v–
44

r 
(u

nv
oll

-
stä

nd
ig)

Fo
rm

­
sc

hn
ei

de
r 

15
38

, N
. 8

6 
(M

ah
e b

ou
ch

e 
rit

; M
a b

ou
ch

e 
rit

 im
 In

ha
lts

-
ve

rze
ich

nis
)

17

10
0. 

Ma
l-

he
ur

 m
e 

ba
t, à

 3

Ro
m 

28
56

, B
l. 5

7v
–5

9r
: 

M
alc

or
t

Bo
lo

gn
a Q

.16
, 

Bl
. 2

1v
–2

2r
 (D

ieu
 

d’a
mo

rs)

Fl
or

en
z 2

29
, 

Bl
. 1

0v
–1

1r
: Ja

nn
es

 
M

ar
tin

i

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 

27
, B

l. 7
2v

–7
3r

: Io
. 

M
ar

tin
i

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, 
Bl

. 6
8v

–6
9r

: O
ke

ng
he

n
Bo

lo
gn

a Q
.18

, 
Bl

. 7
3v

–7
4r

Sa
nk

t G
al

len
 46

1, 
S. 

52
–5

3: 
Oc

ke
ng

he
m

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], 

N.
 58

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 

N.
 91

 (M
al 

he
ur

 m
e b

at)
9

10
1. 

Ma
ri-

on
 la

 do
ulc

e, 
à 3

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 1
54

–1
55

Hr
ad

ec
 Kr

ál
ov

é I
I.A

.20
, S

. 9
8–

99
: I.

 O
br

ec
ht

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 6
8 (

tex
tlo

s)
3

10
2. 

Mo
n 

am
y m

’av
oit

 
pr

om
is 

un
e b

ell
e 

ch
ain

tu
re,

 
à 4

Pe
tr

uc
ci 

15
04

b, 
Bl

. 8
4v

–8
6r

Fl
or

en
z 2

44
2, 

N.
 19

: N
ino

t le
 pe

tit
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 1

5 (
inc

ipi
t M

on
 am

ma
nt)

3

10
3. 

Me
s 

pe
ns

ée
s n

e 
me

 la
iss

en
t 

un
e h

eu
re,

 
à 3

W
as

hin
gt

on
 

M
2.1

.L2
5, 

Bl
. 1

06
v–

10
8r

Pa
ris

 15
12

3, 
Bl

. 1
69

v–
17

0r
: 

Co
m

pè
re

Fl
or

en
z 2

79
4, 

Bl
. 4

6v
–4

7r
Lo

nd
on

 
20

 A.
xv

i, 
Bl

. 3
4v

–3
5r

Fl
or

en
z 2

29
, 

Bl
. 1

34
v–

13
5r

: 
Lo

ys
et

 
Co

m
pè

re

Fl
or

en
z 1

78
, 

Bl
. 5

6v
–5

7r
: 

Lo
ys

et

Va
tik

an
-

sta
dt

 XI
II,

 27
, 

Bl
. 1

01
v–

10
2r

M
on

tec
as

-
sin

o 8
71

, 
Bl

. 1
34

v–
13

5r
: 

Lo
ys

et
 

Co
m

pè
re

Pa
ris

 15
97

, 
Bl

. 8
v–

9r
Pe

tr
uc

ci 
15

01
, 

Bl
. 6

4v
–6

5r
: 

Co
m

pè
re

Bo
lo

gn
a Q

.17
, 

Bl
. 1

6v
–1

7r
: 

Lo
ys

et
 

Co
m

pè
re

Up
ps

al
a 7

6a
, 

Bl
. 2

2v
–2

3r
Fo

rm
­

sc
hn

ei
de

r 
15

38
, N

. 1
8 

(M
es

 pe
ns

ée
s):

 
L. 

Co
m

pè
re

Zw
ick

au
 78

,3,
 

N.
 19

 (t
ex

tlo
s)

14

10
4. 

Mo
n 

pè
re 

m’
a 

ma
rié

e, 
à 4

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 2

0v
–2

1r
: &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 1
7

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 2
5

2



308   Carlo Bosi
10

5. 
Mo

n 
pe

tit
 cu

eu
r 

n’e
[st

] p
as

 à 
mo

y, 
à 3

*P
ar

is 
93

46
, 

fo
ls 

2v
–3

r 
(H

ell
as

 
mo

n 
cu

eu
r 

n’e
st 

pa
s 

à m
oy

)

An
tic

o 1
52

0b
, N

. 9
Rh

au
 15

42
, N

. 7
1

2

10
6. 

Mo
n 

pe
tit

 cu
eu

r 
n’e

[st
] p

as
 à 

mo
y, 

à 3

*P
ar

is 
93

46
, 

fo
ls 

2v
–3

r 
(H

ell
as

 
mo

n 
cu

eu
r 

n’e
st 

pa
s 

à m
oy

)

An
tic

o 1
52

0b
, N

. 9
Rh

au
 15

42
, N

. 7
1

2

10
7. 

N’
ai

-
m

ez
 

ja
m

ai
s 

un
e 

vil
ai

ne
 d

e 
qu

el
qu

e 
be

au
lté

, 
à 4

Ca
m

br
id

ge
 17

60
, B

l. 8
1v

–8
2r

: A
. d

e F
év

in
Fl

or
en

z 1
17

, B
l. 5

5v
–5

6r
Up

ps
al

a 
76

b,
 B

l. 1
33

v–
13

4r
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], 
N

. 4
2

4

10
8. 

N’
ay

-
mé

s j
am

ais
 

ce
s g

en
s d

e 
co

ur
t, à

 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 24
: M

ou
lu

Rh
au

 15
42

, N
. 7

9: 
M

ou
lu

2

10
9. 

N’
au

-
ra

y-j
e j

am
ais

 
réc

on
for

t ?
, 

à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 19

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 7
: G

ar
da

ne
2

11
0. 

N’
av

és
 

po
int

 ve
u m

al 
as

se
né

e, 
à 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 34
: R

ich
af

or
t

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 1
7 (

N’
av

és
 po

int
 ve

u)
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 6
7: 

Ric
ha

fo
rt

3



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   309

11
1. 

Ne
 

do
ibt

 on
 

pr
en

dr
e 

qu
an

t o
n 

do
nn

e, 
à 3

Di
jon

 51
7, 

Bl
. 1

89
v–

19
1r

: 
Lo

ys
et

 Co
m

pè
re

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 5

0v
–5

1r
 (M

e 
do

ibt
): C

om
pè

re
Fl

or
en

z 2
7, 

Bl
. 3

8v
–3

9r
 (N

e 
do

ibt
): C

om
pè

re
Bo

lo
gn

a Q
.18

, B
l. 8

7v
–8

8r
 

(M
e d

oib
t)

Hr
ad

ec
 Kr

ál
ov

é I
I.A

.20
, N

. 1
01

 
(u

nn
vo

lls
tä

nd
ig)

: C
om

pè
re

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 5
2 

(M
e d

oib
t)

Zw
ick

au
 78

,3,
 N

. 1
4 (

tex
los

)
7

11
2. 

N’e
sse

 
po

int
/p

as
 un

g 
gr

an
t d

es
-

pla
isi

r, à
 5

Ha
lle

 11
47

, N
. 1

7: 
Jos

qu
in 

de
 Pr

és
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

: Jo
sq

uin
Ko

pe
nh

ag
en

 18
72

, N
. 3

Su
sa

to
 15

44
b, 

N.
 9:

 Jo
sq

uin
 de

 Pr
ee

s
4

11
3. 

Ne
 

vo
us

 ch
ail

le,
 

mo
n c

ue
ur

, 
à 5

W
ien

 18
74

6, 
N.

 33
 (N

e v
ou

s c
ha

lle
)

Ha
lle

 11
47

, N
. 8

6
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

: H
er.

 M
at

h. 
W

er.
Sa

nk
t G

al
len

 46
3, 

N.
 67

: R
ich

af
or

t
Su

sa
to

 15
44

b, 
N.

 12
: R

ich
af

or
t

5

11
4. 

No
é, 

no
é, 

no
é, 

à 4
Pe

tr
uc

ci 
15

02
, B

l. 2
8v

–2
9r

 &
 Sc

hö
ff

er
 15

13
a,

 N
. 2

9: 
Br

um
el

Bo
lo

gn
a Q

.18
, B

l. 2
2v

–2
3r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 3
0

3

11
5. 

On
 

n’e
n f

ait
 pl

us
 

si 
on

 ne
 le

s 
co

mm
an

de
, 

à 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 20

Rh
au

 15
42

, N
. 7

5
2

11
6. 

Or
 

su
is-

je 
bie

n 
au

 pi
re,

 à 
3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 2:
 W

illa
er

t
M

od
er

ne
 15

39
, N

. 2
1: 

W
illa

rt
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 8
3: 

Ad
ria

n. 
W

illa
er

t
3

11
7. 

Ou
bli

er 
vu

el 
do

ule
ur

 
et 

tri
ste

sse
, 

à 3

Ro
m 

28
56

, B
l. 1

18
v–

12
0r

: 
Ag

ric
ola

Bo
lo

gn
a Q

.17
, B

l. 3
v–

4r
: 

Ag
ric

ola
Pa

ris
 15

96
, B

l. 3
v–

4r
Se

go
via

, B
l. 1

54
v–

15
5r

: 
Ale

xa
nd

er
 Ag

ric
ola

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 7

3v
–7

4r
: 

All
ex

an
de

r
Re

ge
ns

bu
rg

 C 
12

0, 
S, 

29
4: 

Ag
ric

ola
W

ien
 18

81
0, 

N.
 49

 (t
ex

tlo
s)

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 

N.
 58

 (t
ex

tlo
s)

8

11
8. 

O 
vra

y 
die

u, 
qu

’il 
es

t 
en

nu
ye

ux
/

Ce
luy

 qu
i a

 
pe

rd
u, 

à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 22

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
3

2

11
9. 

Pa
rd

o-
né

s m
oy

 si
 je

 
fol

loy
e, 

à 4

Co
rt

on
a 9

5–
96

/P
ar

is 
18

17
, N

. 4
4

Fl
or

en
z 2

44
2, 

N.
 37

: A
nt

on
 Fe

uv
in

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 1
2

3



310   Carlo Bosi
12

0. 
Pa

r 
vo

s s
erm

en
s 

tou
s p

lai
ns

 de
 

de
ce

pv
an

ce
, 

à 3

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 5

4v
–5

5r
: P

rio
ris

Bo
lo

gn
a Q

.17
, B

l. 5
1v

–5
2r

 (t
ex

tlo
s)

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 6
8

3

12
1. 

Pe
ns

if 
ma

ri, 
à 3

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 4

8v
–4

9r
: Ja

. T
ad

ing
he

n
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 7

2

12
2. 

Pé
ro

t, 
Pé

ro
t, v

ien
-

dr
as

-tu
 au

x 
no

pc
es

 ?;
 à 

3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 36
: W

illa
er

t
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 6
1: 

W
illa

er
t

2

12
3. 

Pe
tit

e 
ca

mu
se

tte
, 

à 3

Ca
mb

rid
ge

 17
60

, B
l. 5

7v
–5

8r
: A

nt
h. 

de
 Fé

vin
Lo

nd
on

 35
08

7, 
Bl

. 8
7v

–8
8r

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 7
9 (

Pe
tit

e c
am

us
ett

e)
M

ün
ch

en
 15

16
, N

. 1
54

4

12
4. 

Pe
-

tit
e f

leu
r, 

co
inc

te 
et 

jol
ye

, à
 3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 3

2v
– 

33
r;

*P
ar

is 
93

46
, B

l. 
99

v–
 

10
0r

 
(Pl

ais
an

-
te 

flo
ur,

 
ge

nte
 et

 
jol

lie
)

Lo
nd

on
 52

42
, B

l. 2
7v

–2
8r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 6
3

2

12
5. 

Pe
-

tit
e f

leu
r, 

co
inc

te 
et 

jol
ye

, à
 4

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 

32
v–

33
r;

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 9

9v
– 

10
0r

 
(Pl

ais
an

-
te 

flo
ur,

 
ge

nte
 et

 
jol

lie
)

Su
sa

to
 15

49
, B

l. 1
4r

: T
ho

. C
re

cq
uil

lon
Be

rg
 &

 N
eu

be
r [

15
50

], N
. 6

0
2



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   311

12
6. 

Plu
s 

nu
ls 

reg
ret

z g
ra

ns
, 

mo
ye

ns
 ne

 
me

nu
z, 

à 4

Au
gs

bu
rg

 
14

2, 
Bl

. 3
8v

–
40

r

To
ur

na
i 

94
/

Br
üs

sel
 IV

 
& 1

27
4, 

N.
 14

Br
üs

sel
 

22
8, 

Bl
. 2

7v
–

28
r: 

Jos
qu

in 
de

s P
ré

s

Va
tik

an
-

sta
dt

 
11

95
3, 

N.
 2 

(Pl
us

 m
ils

 
reg

ret
z)

Up
ps

al
a 

76
b, 

Bl
. 

13
6v

– 
13

7r

W
ien

 
18

81
0, 

N.
 15

: 
Jos

qu
in 

de
 Pr

és

Re
ge

ns
-

bu
rg

 C 
12

0, 
S 

14
–1

5 
un

d 
30

0–
30

3

Fl
or

en
z 

24
42

, N
. 2

 
(Pl

us
 m

ilz
 

reg
ret

z):
 

Jos
qu

in 
de

s p
ré

s 

Fl
or

en
z 

16
4–

16
7, 

N.
 67

Ba
sel

 
F.X

.1–
4, 

N.
 10

9 
(Pl

us
 m

ils
 

reg
ret

z):
 

Jos
qu

in

Up
ps

al
a 

76
c, 

Bl
. 

11
7v

– 
11

8r

Eg
en

­
ol

ff
 

[1
53

6b
], 

N.
 3 

(in
cip

it 
Plu

s m
ils

 
reg

ret
z)

Kr
ie

s­
st

ei
n 

15
40

, 
N.

 53
: 

Jos
qu

in

Lo
nd

on
 

41
–4

4, 
N.

 3 
(Pl

us
 m

ils
 

reg
ret

z)

M
ün

ch
en

 
15

16
, 

N.
 10

7

M
ün

ch
en

 
15

08
, 

N.
 65

Re
ge

ns
-

bu
rg

 
3/

1N
. 

13
4

17

12
7. 

Po
ur

 
av

oir
 fa

ict
 au

 
gr

é d
e m

on
 

am
y, 

à 4

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 3

6v
–

37
r

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6b
], N

. 4
0 (

an
sc

he
ine

nd
 un

ve
rw

an
dt

 zu
 de

n a
nd

er
en

 m
eh

rst
im

m
ige

n V
er

to
nu

ng
en

)
1

12
8. 

Po
ur

 
qu

oy
 fu

[t]
 

fai
te 

ce
ste

 
em

pr
ise

, à
 3

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 4

6v
–4

7r
 &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 4
3

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 1
7

2

12
9. 

Qu
an

t 
je 

vo
y, 

do
is-

je 
tra

ns
ir, 

à 3

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 7

v–
9r

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 28
: Jo

sq
uin

Rh
au

 15
42

, N
. 8

7: 
Jos

qu
in

3

13
0. 

Qu
’en

 
dit

es
-vo

us
 ? 

fer
és

-vo
us

 
rie

n/
Ein

 
frö

lic
h  

we
se

n/
Se

  
un

e f
ois

 ?, 
à 3

Va
tik

an
sta

dt
 XI

II,
 

27
, B

l. 1
6v

–1
7r

 (S
e 

un
e f

ois
 av

an
t)

Se
go

via
, B

l. 1
66

 
(Ee

n v
ro

yli
c w

es
en

): 
Jac

ob
us

 Ba
rb

ire
au

Ba
sel

 F.
X.1

0, 
N.

 8 
(Fr

oe
lic

h w
es

en
) (E

n 
fro

lyk
 w

es
on

)

Lo
nd

on
 31

92
2, 

Bl
. 6

v–
7r

 (E
n f

ro
lyk

 
we

so
n)

 

To
ur

na
i 9

4/
Br

üs
sel

 IV
 & 

12
74

, 
N.

 20
 (E

en
 vr

au
lic

h/
Qu

’en
 di

tes
-vo

us
/Se

 
un

e f
ois

)

Sa
nk

t G
al

len
 

46
2, 

S. 
64

–6
5 (

Ein
 

frö
lic

h w
es

en
): 

Ob
re

ch
t

Ul
m 

23
7, 

Bl
. 1

4 
(Ey

n v
ro

eli
ch

 
wo

ch
en

)

M
ün

ch
en

 
32

8–
33

1, 
N.

 10
5 

(Ai
n f

rö
lic

h w
es

en
)

Ko
pe

nh
ag

en
 

18
48

, S
. 3

73
 un

d 
41

8: 
M

ais
tre

 
Jaq

ue
s d

’An
ve

rs 
(B

ar
bir

ea
u)

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 
15

38
, N

. 2
8 (

Ee
n 

frö
lic

 w
es

en
): J

ac
ob

 
Ba

rb
ire

au

Sa
nk

t G
al

len
 46

3, 
N.

 15
3 (

Ein
 fr

öli
ch

 
we

se
n):

 Ja
co

bu
s 

Ob
re

ch
t

Ise
rl

oh
n I

V.3
6, 

N.
 10

8 (
Ey

n f
ro

lic
h 

we
se

n)

12

13
1. 

Qu
e 

t’a
ige

 fa
it, 

de
sp

lai
sa

nte
 

for
tu

ne
, à

 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 24

Rh
au

 15
42

, N
. 7

6
2

13
2. 

Qu
i e

st 
ce

luy
 qu

i a
 

dit
 m

al 
du

 
co

n ?
, à

 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 10
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 8
5

2

13
3. 

Qu
i 

la 
dir

a l
a 

pe
ine

 de
 m

on
 

cu
eu

r, à
 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 5
Rh

au
 15

42
, N

. 7
3

2



312   Carlo Bosi

13
4. 

Qu
i 

la 
vo

uld
ra

 
so

uh
ait

e q
ue

 
je 

me
ur

e, 
à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 24

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
5: 

Ga
rd

an
e

2

13
5. 

Qu
i n

e 
l’a

ym
ero

ir/
La

 
be

lle
 au

 co
rp

s 
ge

nt,
 à 

8

Kr
ies

st
ein

 15
40

, N
. 5

1: 
Go

m
be

rt
Su

sa
to

 15
50

, N
. 5

: G
om

be
rt

Pa
ris

 15
91

, N
. 8

?: 
Go

m
be

rt
3

13
6. 

Re
nd

ez
-

le 
mo

y m
on

 
ce

ur
, à

 3

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 8

3v
–8

4r
: G

his
eli

ng
h (

Ve
rb

on
ne

t)
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 6

1
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 5

4 (
tex

tlo
s)

3

13
7. 

Ré
-

ve
ille

z-v
ou

s, 
pic

ca
rs 

et 
bo

ur
gu

i-
gn

on
s, 

à 4

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 9

5r

Pe
tr

uc
ci 

15
02

, B
l. 1

2v
–1

3r
: &

 Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 9
Re

ge
ns

bu
rg

 C 
12

0, 
S. 

18
–1

9
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6b

], N
. 1

9
3

13
8. 

Ro
bin

, 
Ro

bin
, 

vie
nd

ra
s-t

u l
a 

ve
ille

 ?, 
à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 18

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 6
: G

ar
da

ne
2

13
9. 

Se
 di

re 
je 

l’o
so

ye
/

Do
nt 

me
 vi

en
t 

le 
so

uff
rir,

 à 
4

At
ta

in
gn

an
t 1

53
4a

, N
. 2

 (S
y d

ire
)

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 5
4: 

Be
ne

dic
tu

s
Ca

mb
ra

i 1
25

–1
28

, N
. 1

3: 
Be

ne
dic

tu
s

Lo
nd

on
 41

–4
4, 

N.
 7

Re
ge

ns
bu

rg
 3/

1, 
N.

 13
6

5

14
0. 

Se
 

mi
eu

lx 
me

 
vie

nt 
am

ou
rs,

 
à 3

Pe
tr

uc
ci 

15
01

, B
l. 5

6v
–5

7r
: C

om
pè

re
Sa

nk
t G

al
len

 46
1, 

S. 
86

–8
7: 

Co
m

pè
re

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 6
5

3

14
1. 

Se
 vo

us
 

vo
ule

z m
’es

tre
 

loy
ale

, à
 3

Fl
or

en
z 2

79
4, 

Bl
. 3

0v
–3

1r
 (S

e 
vo

us
 vo

ule
z):

 Ag
ric

ola
Lo

nd
on

 20
 A.

xv
i, B

l. 5
v–

7r
 (S

e 
vo

us
 vo

ule
z)

Fl
or

en
z 2

29
, B

l. 2
75

v–
27

7r
Fl

or
en

z 1
78

, B
l. 2

3v
–2

4r
 (Je

 
vo

us
 vo

us
 en

): A
lex

an
de

r
Pa

ris
 15

97
, B

l. 1
7v

–1
9r

 (S
e 

vo
us

 vo
ule

z)
Pe

tr
uc

ci 
15

02
, B

l. 5
0v

–5
1r

 
& 

Sc
hö

ff
er

 15
13

a,
 N

. 4
6: 

Ag
ric

ola
 (Je

 vo
us

 em
pr

ie)

Eg
en

ol
ff

 [1
53

6a
], N

. 2
0 (

Je 
vo

us
 em

pir
e):

 Ag
ric

ola
7

14
2. 

Si 
j’a

y e
rré

 et
 

fai
t p

itu
es

e 
qu

es
te,

 à 
3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 39

Rh
au

 15
42

, N
. 7

3
2



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   313

14
3. 

Si 
j’a

y 
eu

 du
 m

al 
ou

 
du

 bi
en

/P
ar

 
ou

bly
, à

 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 11

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
0: 

Ga
rd

an
e

2

14
4. 

Si 
mo

n 
ma

lhe
ur

 m
y 

co
nti

nu
e, 

à 2

M
od

er
ne

 15
38

, N
. 1

2: 
Pe

let
ier

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 27

: P
ele

tie
r

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 9
2: 

Le
 Pe

let
ier

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 9
: P

elt
ier

4

14
5. 

Si 
mo

n 
ma

lhe
ur

 m
y 

co
nti

nu
e, 

à 3

At
ta

in
gn

an
t 1

53
5, 

N.
 9:

 Se
rm

isy
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 7
1: 

Jan
eq

uin
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 63
: Ja

ne
qu

in
3

14
6. 

Si 
pa

r 
so

uff
rir

 on
 

pe
ult

 va
inc

re 
for

tu
ne

, à
 3

Ko
pe

nh
ag

en
 18

48
, S

. 2
11

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 17

Rh
au

 15
42

, N
. 8

4
Be

rl
in

 40
19

4, 
N.

 26
 (S

i p
ar

so
fer

e)
4

14
7. 

Si 
pa

r 
so

uff
rir

 l’o
n 

pe
ult

 va
inc

re 
for

tu
ne

, à
 4

At
ta

in
gn

an
t 1

53
4b

, N
. 4

: C
ou

rto
is

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 5
5: 

Co
ur

to
is

Ca
mb

ra
i 1

25
–1

28
, N

. 1
44

Su
sa

to
 15

44
a, 

N.
 12

: C
ou

rto
is

4

14
8. 

So
u-

ve
nt 

am
ou

r 
me

 liv
re 

gr
an

t 
tou

rm
en

t, 
à 2

M
od

er
ne

 15
38

, N
. 1

4: 
Pe

lle
tie

r
Ga

rd
an

e 1
53

9, 
N.

 28
: P

ele
tie

r
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

, N
. 9

3: 
Pe

let
ier

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
0: 

Pe
let

ier
4

14
9. 

Su
r t

ou
s 

reg
ret

z, 
à 4

At
ta

in
gn

an
t 1

53
3, 

N.
 14

: 
Ric

ha
fo

rt
Sc

ot
to

 [1
53

5b
], N

. 1
2

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

. 5
8: 

Ric
ha

fo
rt

M
ün

ch
en

 15
16

, N
. 3

4
Ca

mb
ra

i 1
25

–1
28

, N
. 4

7: 
Ric

ha
fo

rt
Lo

nd
on

 41
–4

4, 
N.

 6
Ot

t 1
54

4,
 N

. 7
8: 

Ric
ha

fo
rt

Re
ge

ns
bu

rg
 3/

1, 
N.

 14
0

8

15
0. 

Ta
 

bo
nn

e g
ra

ce
 

et 
ma

int
ien

 
gr

ati
eu

lx,
 à 

2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 14

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
7: 

Ga
rd

an
e

2

15
1. 

Ta
nt

 
es

t g
en

til,
 

pla
isa

nt 
et 

gr
ati

eu
lx,

 à 
3

An
tic

o 1
52

0b
, N

. 1
7

Fo
rm

sc
hn

ei
de

r 1
53

8,
 N

. 5
1 (

tex
tlo

s)
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 48
: Ja

ne
qu

in
Rh

au
 15

42
, N

. 6
7

4

15
2. 

Te
 de

ul
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 7
2

He
rd

rin
ge

n 9
82

2–
98

23
, N

. 6
4

2



314   Carlo Bosi

15
3. 

To
us

 
no

ble
s 

cu
eu

rs,
 à 

3

Br
üs

sel
 22

8, 
Bl

. 5
1v

–5
2r

Fl
or

en
z 2

43
9, 

Bl
. 8

7v
–8

8r
: R

ue
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 5

0 (
tex

tlo
s)

3

15
4. 

To
ut

 
jou

r lé
al 

à 
ma

 m
ais

-
tre

sse
, à

 6

Kr
ie

ss
te

in
 15

40
, N

.36
: C

ou
rto

is
Su

sa
to

 15
45

a, 
N.

 18
: C

ou
rto

is
Ko

pe
nh

ag
en

 18
72

, N
. 1

47
M

ün
ch

en
 15

08
, N

. 7
1: 

J. C
or

to
is

4

15
5. 

To
ut

 
ma

l m
e v

ien
t, 

à 3

Ro
m 

28
56

, B
l. 5

9v
–6

0r
: C

om
pè

re
Ko

pe
nh

ag
en

 18
48

, S
. 4

33
 (T

an
t m

al 
me

 vi
en

t)
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 8

3 (
tex

tlo
s)

3

15
6. 

Tru
t 

tru
 tr

ut
, 

av
an

t il
 fa

ult
 

bo
yre

, à
 3

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 26
: R

ich
af

or
t

Rh
au

 15
42

, N
. 7

9: 
Ric

ha
fo

rt
2

15
7. 

Un
e 

sa
ns

 pl
us

 je
 

ve
ux

 ay
me

r, 
à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 13

: G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 2
6: 

Ga
rd

an
e

2

15
8. 

Vig
no

n, 
vig

no
n, 

vig
ne

tte
,  

à 3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 8

7r
 

(Et
 qu

e 
fer

on
t 

po
vre

s 
ge

nd
ar

-
me

s),
 

nu
r d

er
 

Re
fra

in 
ist

 äh
n-

lic
h

At
ta

in
gn

an
t 1

53
5, 

N.
 24

: C
lau

din
Pe

tr
ei

us
 15

41
, N

. 7
0: 

Jan
eq

uin
Ga

rd
an

e 1
54

1, 
N.

 51
: Ja

ne
qu

in
3

15
9. 

Viv
e l

a 
ma

rg
ue

-
rit

e, 
c’e

st 
un

e n
ob

le 
fle

ur
, à

 3

At
ta

in
gn

an
t 1

52
9, 

N.
 30

Rh
au

 15
42

, N
. 8

8
2



Französische Chansons in deutschen Musikdrucken (1500–1550)   315

16
0. 

Viv
re 

ne
 pu

is 
co

nte
nt 

sa
ns

 
ta 

pr
es

en
ce

, 
à 2

Ga
rd

an
e 1

53
9, 

N.
 6:

 G
ar

da
ne

Rh
au

 15
45

a,
 N

. 1
2: 

An
to

niu
s G

ar
da

ne
2

16
1. 

Vo
str

e à
 

jam
ais

, à
 3

Pe
tr

uc
ci 

15
04

b, 
Bl

. 1
60

v–
16

1r
 (S

e j
’ay

 re
qu

is)
: G

his
eli

n
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 6

2 (
Vo

str
e à

 ja
ma

is)
M

ün
ch

en
 15

16
, N

. 1
26

 (S
e n

’ay
 re

qu
is)

3

16
2. 

Vo
str

e 
à j

am
ais

/Je
 

n’a
y d

ue
il, 

à 3

Pe
tr

uc
ci 

15
04

b, 
Bl

. 1
59

v–
16

0r
 : G

his
eli

n
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 N
. 6

2 (
tex

tlo
s)

M
ün

ch
en

 15
16

, N
. 1

25
Sa

nk
t G

al
len

 46
3, 

N.
 51

 (N
os

tre
 ja

ma
is)

4

16
3. 

Vo
str

e 
be

au
lté

, 
jeu

ne
, g

en
te,

 
jol

ye
, à

 3

*P
ar

is 
93

46
, 

Bl
. 1

3v
–

14
r

An
tic

o 1
53

6, 
N.

 29
: Ja

co
tin

Pe
tr

ei
us

 15
41

, N
. 6

0: 
Jac

ot
in

2

16
4. 

Vo
str

e 
be

au
lté

 
pla

isa
nt 

et 
lye

, à
 4

At
ta

in
gn

an
t 1

53
3, 

N.
 15

: L
up

us
Ot

t 1
54

4, 
N.

 79
: L

up
us

2

16
5. 

Vo
us

 
sça

ve
z b

ien
, 

ma
 da

me
 

so
uv

era
ine

, 
à 4

At
ta

in
gn

an
t 1

53
0, 

N.
 12

: L
up

i
Kr

ie
ss

te
in

 15
40

, N
. 5

7: 
Lu

pi
Lo

nd
on

 41
–4

4, 
N.

 5
3

16
6. 

Vr
ay

 
die

u 
d’a

mo
ur

s, 
co

nfo
rté

s 
mo

y, 
à 3

*P
ar

is 
12

74
4, 

Bl
. 6

v–
7r

;
*P

ar
is 

12
74

4, 
Bl

. 8
4v

–
85

r

Lo
nd

on
 35

08
7, 

Bl
. 8

4v
–8

6r
Sa

nk
t G

al
len

 46
1, 

S. 
55

: 
An

. B
ru

m
el

Lo
nd

on
 52

42
, B

l. 1
v–

3r
Fl

or
en

z 1
07

bis
, 

Bl
. 4

7v
–4

8r
 (t

ex
tlo

s)
Ul

m 
23

7, 
N.

 37
Eg

en
ol

ff
 [1

53
6a

], N
. 4

9
Fo

rm
sc

hn
ei

de
r 1

53
8,

 
N.

 4 
(in

cip
it: 

En
 un

g 
ma

tin
): A

nt
on

. B
ru

m
el 

(ve
rw

an
dt

e V
ar

ian
te

)

Pe
tr

ei
us

 15
41

, N
. 1

3 (
So

 
ich

 be
de

nc
k a

nfa
ng

)
8





 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-012

Quellenverzeichnis

a) �Verzeichnis der zitierten Liedhandschriften und  
Handschriften mit Liedern 

Die in den Beiträgen erwähnten Handschriften sind mit einem Kurztitel bestehend aus Aufbewah-
rungsort und verkürzter Signatur im Fettdruck gereiht. In Klammern folgt die Sigle in RISM bzw. die 
DIAMM-Sigle, sofern die Handschrift in einem dieser Repertorien erfasst ist. Nach dem Doppelpunkt 
folgt die vollständige Angabe von Aufbewahrungsort und Signatur. Es folgen Informationen zu 
Lokalisierung und Datierung, zum Buchformat, zur Text- und/oder Musiküberlieferung (wobei die 
Angaben „Chorbuch-Format“ und „Stimmbuch“ mehrstimmige Musikaufzeichnung implizieren, 
auf die dann nicht extra hingewiesen wird) und zum Inhalt, sofern dieser nicht aus dem folgenden 
Namen hervorgeht. Angaben wie „deutsch“ oder „französisch“ meinen stets nur die Sprache 
der enthaltenen Texte. Vollständigkeit und Einheitlichkeit konnten wir bei diesen Angaben nicht 
erreichen, sie sollen aber zumindest einen ersten Eindruck ermöglichen, um welche Art von Buch 
es sich handelt. Die Informationen sind den Beiträgen des Bands entnommen und den gängigen 
Repertorien, Datenbanken und Nachschlagewerken (DIAMM, handschriftencensus.de, liederenbank.
nl, MGG, RISM, VDLied, 2VL, VL16, vdm). Am Ende steht in Fettdruck und kursiv ein in der Forschung 
gebräuchlicher Name/Kurztitel. In den Beiträgen des Bandes verwendete Kurzsiglen (Au, Lo u.  Ä.) sind 
alphabetisch eingereiht und mit einem Querverweis versehen.

Arnhem 412: Arnhem, Gelders Archief (Rijksarchief in Gelderland), Ms. 412; Kessel (Gelderland), 
1598–1633; ohne Musiknotation; Album Amicorum/Lieder-Stammbuch; Album Stepraedt.

Arnhem 3067: Arnhem, Gelders Archief (Rijksarchief in Gelderland), Familie Batenburg/van Basten 
Batenburg, Ms. 3067 eb 28; 1556–1578; ohne Musiknotation; Album Amicorum/Lieder-
stammbuch; Album van Lynden.

Au, Augsburger Liederbuch siehe: München 379.
Augsburg 20: Augsburg, SuStB, 4° Cod 20; schwäbisch, 1471; lateinische Predigten, am Ende fol. 314v 

ein deutsches Lied ohne Musiknotation.
Augsburg 142a (D-As, 2° 142a): Augsburg, SuStB, 2° 142a; Augsburg, 1505–1514; Chorbuch-Format; 

deutsche weltliche Lieder, einige französische weltliche Lieder und Motetten; nur Textinitien; 
Jüngeres Augsburger Liederbuch, Herwart-Liederbuch.

Basel F VI 26  f (CH-Bu, F VI 26  f): Basel, UB, F VI 26  f; wahrscheinlich Basel, 1. Viertel 16. Jh.; 
überwiegend weltliche deutsche Lieder.

Basel F IX 59–62 (CH-Bu, F IX 59–62): Basel, UB, F IX 59–62; Basel ca. 1564–1566 (hsl. Teile); vier 
Stimmbücher; handschriftliche Liedsammlung und gedrucktes Liederbuch, im 16. Jh. zu vier 
Bänden zusammengebunden, Reihenfolge in allen vier Stimmbüchern: 1. hsl. Lied, 2. Forster, 
Georg (Hg.) I, 2. Aufl. (RISM 154324), 3. hsl. Liedsammlung, überwiegend französische weltliche 
Lieder, wenige deutsche Lieder.

Basel F X 1–4 (CH-Bu, F X 1–4): Basel, UB, F X 1–4; Basel, Freiburg i. Br., 1518–1526; vier Stimmbücher; 
deutsche weltliche Lieder; Liedtexte im Tenor-Stimmbuch; Amerbach-Liederbuch.

Basel, UB, F X 5–9 (CH-Bu, F X 5–9): Basel, UB, F X 5–9; 1. Teil: Basel um 1507, 2. Teil: Basel um 1547; 
fünf Stimmbücher; Psalmen, Motetten, französische und deutsche weltliche Lieder; 1. Teil: 
Amerbach-Liederbuch/Liederbuch des jungen Bonifacius Amerbach.

Basel F X 10 (CH-Bu, F X 10): Basel, UB, F X 10; Basel, um 1500–1510; nur Bassus-Stimmbuch erhalten, 
dort nur Textinitien; überwiegend deutsche weltliche Lieder; Kettenacker-Amerbach-Liederbuch.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-012


318   Quellenverzeichnis

Basel F X 17–20 (CH-Bu, F X 17–20): Basel, UB, F X 17–20; bair.-schwäb. Sprachraum (Augsburg?) um 
1545 und Basel um 1560; vier Stimmbücher; überwiegend deutsche und einige französische 
weltliche Lieder; nur Textinitien; Liederbuch des Jakob Hagenbach.

Basel F X 21 (CH-Bu, F X 21): Basel, UB, F X 21; Basel ca. 1529–1579; nur Tenor-Stimmbuch von 
ursprünglich vier Stimmbüchern erhalten; überwiegend vollständige Texte, einige Textinitien; 
überwiegend deutsche weltliche Lieder, weitere Kompositionen und einige Liedtexte ohne 
Musiknotation.

Berlin 470: Berlin, SBB-PK, Ye 470 [Liedflugschrift] siehe: Gutknecht 1560.
Berlin 488: Berlin, SBB-PK, mgf 488; Würzburg, 1530; ohne Musiknotation; Reimspruch- und Lieder-

sammlung; Handschrift des Martin Ebenreutter.
Berlin 612: Berlin, SBB-PK, mgq 612: Niederrhein, 1574–1621; ohne Musiknotation; Liedersammlung 

und Stammbuch/Album amicorum; Niederrheinische Liederhandschrift von 1574.
Berlin 719: Berlin, SBB-PK, mgq 719; rheinfränkisch, um 1440/72; Melodien zu vier Liedern in Lauten-

tabulatur; übrige Lieder nur Text; Liedersammlung, Minnereden und Gebete; Königsteiner 
Liederbuch.

Berlin 752: Berlin, SBB-PK, mgf 752; niederländisch-deutsches Grenzgebiet, 1568/2.Hälfte 
16. Jahrhundert; ohne Musiknotation; Liedersammlung.

Berlin 753: Berlin SBB-PK, mgf 753, 1575/1577, niederdeutsch-hochdeutsche Mischsprache; ohne 
Musiknotation; Liedersammlung Osnabrückische Liederhandschrift.

Berlin 922: Berlin, SBB-PK, mgf 922; Niederrhein, um 14010–1430; Musiknotation zu zwölf Liedern 
getrennt vom Text aufgezeichnet, übrige Lieder ohne Musiknotation; Berliner Liederhandschrift 
mgf 922.

Berlin 40021 (D-B, Mus.ms. 40021): Berlin, SBB-PK, Mus. ms. 40021; Süddeutschland/Oberitalien (?), 
um 1485–1500; Chorbuch-Format; überwiegend geistliche Vokalpolyphonie, einige deutsche 
Textinitien.

Berlin 40194 (D-B, Mus.ms. 40194): Berlin, SBB-PK, Mus. ms. 40194; Bayern, um 1550; nur 
Tenor-Stimmbuch erhalten, meist nur Textinitien; weltliche (deutsche und französische) 
Vokalpolyphonie.

Berlin 40613 (D-B, Mus.ms. 40613): Berlin, SBB-PK, Mus. ms. 40613; Nürnberg, um 1450; mit 
Musiknotation, überwiegend einstimmig, sechs mehrstimmige Lieder; Lochamer-Liederbuch 
und Fundamentum organisandi des Conrad Paumann.

Bologna Q.16 (I-Bc, Q.16): Bologna, Museo internazionale e Bibl. della musica, Ms. Q.16; Florenz oder 
Neapel; möglicherweise auch Borgia-Umkreis in Spanien, 1487; Chorbuch-Format; geistliche und 
weltliche (französische, italienische, spanische) Vokalpolyphonie.

Bologna Q.17 (I-Bc, Q.17): Bologna, Museo internazionale e Bibl. della musica, Ms. Q.17; Florenz 
oder Umgebung, um 1490–1500; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (überwiegend 
französische) Vokalpolyphonie.

Bologna Q.18 (I-Bc, Q.18): Bologna, Museo internazionale e Bibl. della musica, Ms. Q.18; Bologna, 
frühes 16. Jahrhundert; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (überwiegend italienische) 
Vokalpolyphonie.

Bologna Q.19 (I-Bc, Q.19): Bologna, Museo internazionale e Bibl. della musica, Ms. Q.19; Cento oder 
Bologna, um 1518; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (französische) Vokalpolyphonie; 
Rusconi Kodex.

Bratislava 318-I (SK-BRu, Inc. 318-I): Bratislava, Univerzita Komenského, Knižnica, Inc. 318-I  
(olim III B 6); Košice (?), letztes Viertel 15. Jh.; Fragmente einer Handschrift im Chorbuch- 
Format; überwiegend geistliche Vokalpolyphonie, ein deutsches weltliches Lied; Kaschauer 
Fragmente.



Quellenverzeichnis   319

Brüssel 228 (B-Br, 228): Brüssel, KBR, Ms. 228; Flandern, 1516–1523; Chorbuch-Format; geistliche und 
weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Brüssel 11239 (B-Br, 11239): Brüssel, KBR, Ms. 11239; Savoyen(?), vor 1501; Chorbuch-Format; geistliche 
und weltliche (französische) Vokalpolyphonie.

Brüssel II 144: Brüssel, KBR, Ms. II 144; rheinisch-niederländisch, 2. Hälfte 16. Jahrhundert; ohne 
Musiknotation; Minnereden, Spruchgedichte, Liedersammlung, Rätsel, Rezepte; Liederhand-
schrift Venlo, Venloer-Geldrisches Hausbuch.

Brüssel II 270 (B-Br, II.270): Brüssel, KBR, Ms. II 270; westmittelniederländisch/nördliche Niederlande, 
um 1500/Nachträge bis 1530; Codex aus drei Teilen: niederländische geistliche Gedichte 
(Rederijker-Texte); niederländische geistliche Lieder, lateinische geistliche Gesänge; nieder-
ländische und lateinische Gesänge überwiegend mit Musiknotation (zwei-, drei- und vierstg.); 
Handschrift Koning.

Brüssel II 2631 (B-Br, II.2631): Brüssel, KBR, Ms. II 2631-B; Niederlande (Dordrecht?), 1. Hälfte 
16. Jh./1525; lateinische einstg. Stücke und ein zweistg. Satz, niederländische geistliche Lyrik 
ohne Musiknotation.

Cambrai 125–128 (F-CA, 125–8): Cambrai, Le Labo (olim Médiathèque d’agglomération de Cambrai 
und Bibliothèque municipale 124), Ms. 125–128; Brügge, 1542; vier Stimmbücher; geistliche und 
weltliche (überwiegend französische) Vokalpoyphonie.

Cambridge 1760 (GB-Cmc, 1760): Cambridge, Magdalene College, Ms. 1760; Frankreich, im Auftrag 
des englischen königlichen Hofes, 1503–1516 (wahrscheinlich 1514, für Mary Tudor, letzte 
Frau von König Louis XII.); Chorbuch-Format; geistliche weltliche (überwiegend französische) 
Vokalpolyphonie.

Cortona 95–96 (I-CTb, 95–96)/Paris 1817 (F-Pnm, nouv. acq. fr. 1817): Cortona, Bibl. Comunale e 
dell’Accademia Etrusca, Ms. 95–Ms. 96 (Superius und Contratenor) und Paris, BNF, nouvelles 
acquisitions françaises 1817 (Tenor); Florenz, um 1520; nur Discantus-, Altus und Tenor-
Stimmbücher erhalten; geistliche und weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Danzig 1965: Gdańsk, Biblioteka Gdańska Polskiej Akademii Nauk, Ms. 1965; Danzig, 1473; lateinische 
Sammelhandschrift, ein dreistimmiges deutsches Lied und ein lateinischer Text mit Musiknotation.

Darfeld: Schloss Darfeld, Gräflich Droste zu Vischering’sches Archiv, Archiv der Domherren Droste, C. 
Handschriften 1; Niederrheingebiet (Kalkar?, Empel?), 1546–1565; ohne Musiknotation; Album 
amicorum/Liederstammbuch; Darfelder Liederhandschrift.

Darmstadt 2225: Darmstadt, ULB, Hs. 2225; schwäbisch, um 1410; lateinische Sammelhandschrift, 
darin fünf einstimmige deutsche Lieder mit vom Text getrennter Musiknotation und drei 
deutsche Lieder ohne Musiknotation; Darmstädter Handschrift.

Den Haag 87 B: Den Haag/’s-Gravenhage, Hoge Raad van Adel Spaen, Ms. 87b; Gelderland, 
1575–1598, ohne Musiknotation; Album amicorum; Album Joanna Bentinck.

Den Haag 79 K 10: Den Haag/’s-Gravenhage, Koninklijke Bibliotheek Cod. 79 K 10; Brugge ca. 
1395–1408; mit Musiknotation, Notation vom Text getrennt (‘streepjesnotatie’); Liederhand-
schrift, einige Reimpaardichtungne und Gebete; Gruuthuse-Handschrift.

Den Haag 128 E 2: Den Haag/’s-Gravenhage, Koninklijke Bibliotheek, Cod. 128 E 2; Niederrhein, um 
1400; ohne Musiknotation; Sammelhandschrift zum Thema Minne: Lieder, Reden, Sprüche; 
Haager Liederhandschrift.

Den Haag 153 J 53: Den Haag/’s-Gravenhage, Koninklijke Bibliotheek, Cod. 153 J 53: Brabant? südliche 
Niederlande?, um 1587–1600; ohne Musiknotation; Album amicorum; Album Beers.

Dijon 517 (F-Dm, 517): Dijon, Bibl. Municipale, Ms. 517 (olim 295); Paris/Loiretal, späte 1460er 
Jahre/1470–1475; Chorbuch-Format; überwiegend französische weltliche Lieder, 3- und 4-stg.; 
Dijon Chansonnier.



320   Quellenverzeichnis

Erlangen H62/B1064–1068: Erlangen-Nürnberg, UB, Graphische Sammlung H62/ B 1064–1068; 
Süddeutschland, um 1550; fünf Zeichnungen mit Abbildungen von Musizierenden vor Noten.

Erlangen 1446a siehe unten: b) Verzeichnis der zitierten Drucke, Erlangen-Nürnberg.
Florenz 27 (I-Fn, Pan. 27): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Panciatichiano 27; 

Florenz, frühes 16. Jahrhundert; geistliche und weltliche (überwiegend italienische) Vokal
polyphonie.

Florenz 107bis (I-Fn, Magl. XIX, 107bis): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Magliabechiano XIX, 
107bis; Florenz, um 1510–1513; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (überwiegend 
französische) Vokalpolyphonie.

Florenz 117 (I-Fn, Magl. XIX, 117): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Magliabechiano XIX, 117; 
Frankreich, um 1505–1515; geistliche und großteils weltliche (überwiegend französische) 
Vokalpolyphonie.

Florenz 121 (I-Fn, Magl. XIX, 121): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Magliabechiano XIX, 121; 
Florenz, um 1510; weltliche (italienische, französische, flämische) Vokalpolyphonie.

Florenz 164–167 (I-Fn, Magl. XIX, 164–167): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Magliabechiani XIX, 
164–167; Florenz, um 1520; vier Stimmbücher; geistliche und großteils weltliche (französische 
und italienische) Vokalpolyphonie.

Florenz 176 (I-Fn, Magl. XIX, 176): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Magliabechiano XIX, 176; 
Florenz, 1475–1480; weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Florenz 178 (I-Fn, Magl. XIX, 178): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Magliabechiano XIX, 178; 
Florenz, um 1492–1494; Chorbuch-Format; geistliche und großteils weltliche (überwiegend 
französische) Vokalpolyphonie.

Florenz 229 (I-Fn, Banco Rari 229): Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. Banco Rari 229;  
Florenz, 1492–1493; Chorbuch-Format; großteils weltliche (überwiegend französische) Vokal
polyphonie.

Florenz 2356 (I-Fr, 2356): Florenz, Bibl. Riccardiana, Ms. 2356: Florenz, um 1480–1485; geistliche und 
großteils weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Florenz 2439 (I-Fc, Basevi 2439): Florenz, Conservatorio di Musica “Luigi Cherubini”, Ms. Basevi 
2439: Flandern(?), um 1506–1514; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (überwiegend 
französische) Vokalpolyphonie; Basevi Kodex.

Florenz 2442 (I-Fc, Basevi 2442): Florenz, Conservatorio di Musica “Luigi Cherubini”, Ms. Basevi 2442: 
Florenz, entweder 151–15 oder um 1527; nur Discantus-, Altus und Tenor-Stimmbücher erhalten; 
weltliche (französische) Vokalpolyphonie; Chansonnier Strozzi.

Florenz 2794 (I-Fr, 2794): Florenz, Bibl. Riccardiana, Ms. 2794; Frankreich, 1480er Jahre; geistliche und 
großteils weltliche (französische) Vokalpolyphonie.

Frankfurt 69: Frankfurt a.M., Stadtarchiv, Familienarchiv Fichard Nr. 165 Ms. 69 [verbrannt]: südrhein-
fränkisch, 1450–1475; ohne Musiknotation; Liedersammlung und einige Reimpaarreden; 
Fichards Liederbuch.

Gent 2465: Gent, UB, Ms. 2465: Gent?, letztes Viertel 16. Jh.; ohne Musiknotation; Album amicorum/
Liederstammbuch; Album Johannes Rademaker.

Győr 37: Győr, Egyházmegyei Kincstár, Könyvtár és Kőtár (olim: Püspöki Papnevelő Intézet Könyvtára), 
XXXII. 6. 37.; Österreich, bairisch, um 1630; Minneallegorie, Sammlung von über 100 Liebes-
liedern; ohne Musiknotation; Raaber Liederbuch.

Ha, Liederbuch der Clara Hätzlerin siehe: Prag X A 12.
Halle 1147 siehe unten: b) Verzeichnis der zitierten Drucke, Halle.
Heidelberg 337: Heidelberg, UB, Cpg 337; Heidelberg 1536; Peter Harer: Gedicht über die Hochzeit 

Pfalzgraf Friedrichs II. von der Pfalz mit Dorothea von Dänemark.



Quellenverzeichnis   321

Heidelberg 343: Heidelberg, UB, Cpg, 343; südrheinfränkisch (Heidelberg?), nach 1547; deutsche 
Lieder, ohne Musiknotation.

Heidelberg 357: Heidelberg, UB, Cpg 357; Elsaß, niederalemannisch, 1270–1280; 3. Viertel 14. Jh.; 
Sammlung von überwiegend Minneliedern, auch Leichs und Sangsprüche; ohne Musiknotation; 
Heidelberger Liederhandschrift A, Kleine Heidelberger Liederhandschrift.

Heidelberg 848: Heidelberg, UB, Cpg 848; Zürich?, um 1300, 1. Hälfte 14. Jh.; Sammlung von 
überwiegend Minneliedern, auch Leichs und Sangsprüche; ohne Musiknotation; Heidelberger 
Liederhandschrift C, Große Heidelberger Liederhandschrift, Codex Manesse.

Herdringen 9822–9823 (D-HRD, 9822–9823): Arnsberg-Herdringen, Jagdschloss Herdringen, Bibl., 
Fürstenbergiana 9822–9823; Deutschland, um 1550; nur Discantus- und Bassus-Stimmbücher 
erhalten; geistliche und weltliche (überwiegend französische, auch deutsche) Vokalpolyphonie.

Hradec Králové II.A.20 (CZ-HKm, II.A.20): Hradec Králové, Muzeum východních Čech, II.A.20; Hradec 
Králové, erste Hälfte des 16. Jahrhunderts; nur Bassus-Stimmbuch erhalten; geistliche Vokal
polyphonie.

Iserlohn IV.36 (D-ISL, IV.36 F124): Iserlohn, Evangelische Kirchengemeinde, Varnhagensche Bibl., 
IV.36 F124; Westphalen (Soest), um 1544; Fragmente von vier oder fünf Stimmbüchern; geistliche 
und großteils weltliche (überwiegend deutsche) Vokalpolyphonie.

Jena 101: Jena, ULB, Ms. El. f. 101; mitteldeutsch/niederdeutsch; um 1330; Sammlung von 
überwiegend Sangsprüchen, auch Leichs und Minnelieder; mit Musiknotation; Jenaer Lieder-
handschrift.

Kapstadt 3.b.12 (ZA-Csa, 3.b.12): Kapstadt, National Library of South Africa, 3.b.12; Emilia, vor 1506; 
Chorbuch-Format; geistliche Vokalpolyphonie, ein französisches und ein italienisches Lied; 
Kodex Grey.

Kö, Königsteiner Liederbuch siehe: Berlin 719.
Kopenhagen 1848 (DK-Kk, Ny kgl. saml. 1848, 2 °): Kopenhagen, Det Kongelige Bibliotek, Ms. Ny 

kongelige samling 1848 2 °; Lyon, um 1520–1525; geistliche und weltliche Vokalpolyphonie.
Kopenhagen 1872 (DK-Kk, Ny kgl. saml. 1872, 4 °): Kopenhagen, Det Kongelige Bibliotek, Ms. 

Gamle kongelige samling 1872 4 °; Königsberg oder Kopenhagen, um 1541–1543; sieben von 
ursprünglich acht Stimmbüchern erhalten.

Krakau 40098 (PL-Kj, Berol. Mus.ms. 40098): Krakau, Biblioteka Jagiellońska, Berol. Mus. ms. 40098; 
Sagan, um 1480; drei Stimmbücher; großteils geistliche Vokalpolyphonie, weltliche (deutsche) 
Vokalpolyphonie, textlose (instrumentale) Sätze; Glogauer Liederbuch/Saganer Stimmbücher.

Krakau 40185 (PL-Kj, Berol. Mus.ms. 40185): Krakau, Biblioteka Jagiellońska, Berol. Mus. ms. 40185; 
deutscher Sprachraum, 16. Jh.; Altus-Stimmbuch.

Leiden 2012: Leiden, UB, BPL 2912; Overijssel (Vollenhove?), 1551–1590; ohne Musiknotation; Album 
amicorum; Album Overijssel.

Leipzig 8: Leipzig, UB, Ms. Apel 8 (olim Ms. 1709, Halle/S., ULB, Cod. 14. A 39): nordfrk. oder ostfrk., 
um 1512 und 1520, ohne Musiknotation; Minnereden und Lieder; Bechsteinsche Handschrift.

Leipzig 6023: Leipzig, Bibl. des Bundesverwaltungsgerichts, M 4 ° B 6023; Heidelberg, um 1462/63, 
Nachtrag eines deutschen Lieds auf fol. 1r; ohne Musiknotation.

Lo, Lochamer Liederbuch siehe: Berlin 40613.
London 20 A.xvi (GB-Lbl, Roy. 20 A.xvi): London, British Library, Royal 20 A.xvi; Frankreich, 1483–1488; 

Chorbuch-Format; weltliche, französische Vokalpolyphonie.
London 41–44 (GB-Lbl, Roy. App. 41–44): London, British Library, Royal Appendix 41–44; Brügge, um 

1540–1550; vier Stimmbücher; weltliche, französische Vokalpolyphonie.
London 1070 (GB-Lcm, 1070): London, Royal College of Music, Ms. 1070): London, um 1505–1529; 

Chorbuch-Format; großteils geistliche Vokalpolyphonie; Anne Boleyn Music Book.



322   Quellenverzeichnis

London 5242 (GB-Lbl, Harley 5242): London, British Library, Harley 5242; Frankreich, um 1509–1514; 
weltliche französische Vokalpolyphonie; Chansonnier de Françoise de Foix.

London 19583 (GB-Lbl, Add. 19583): London, British Library, Additional 19583; Ferrara, um 1535;  
nur Altus-Stimmbuch erhalten; großteils geistliche und weltliche französische Vokal- 
polyphonie.

London 31922 (GB-Lbl, Add. 31922): London, British Library, Additional 31922; London, um 1510–1520; 
Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (englische und französische) Vokalpolyphonie.

London 35087 (GB-Lbl, Add. 35087): London, British Library, Additional 35087); Tournai/Brüssel, 
frühes 16. Jahrhundert; geistliche und weltliche (englische und niederländische) Vokal
polyphonie.

Modena l.L.11.8 (I-MOe, Ms. L.11–8 [DIAMM: MS {lamda}L.11.8]): Modena, Bibl. Estense Ms. γ. L. 11.8; 
Oberitalien, um 1530; nur Bassus-Stimmbuch erhalten; geistliche und weltliche (überwiegend 
italienische) Vokalpolyphonie.

Montecassino 871 (I-MC, 871): Montecassino, Bibl. dell’Abbazia, 871; Kloster von S. Severino und 
Sossio, Neapel, um 1480–1500; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (französische, 
italienische, spanische) Vokalpolyphonie.

München 224: München, BSB, Clm 224; 15. und Anf. 16. Jh.; Band mit Textsammlung Hartmann und 
Hermann Schedels, fol. 174: ein eingebundenes Einzelblatt mit Liedern ohne Musiknotation.

München 328–331 (D-Mu, Cod. ms. 8 ° 328–331): München, UB, 8 ° Cod. ms. 328–331; Augsburg, um 
1523–1530; vier Stimmbücher; großteils weltliche deutsche Lieder.

München 362: München, BSB, Cod. ital. 362; Venedig 1459–1460; venezianisch-nürnbergisches 
Sprachbuch.

München 379: München, BSB, Cgm 379: Augsburg 1454; ohne Musiknotation; Augsburger 
Liederbuch.

München 810 (D-Mbs, Cgm. 810): München, BSB, Cgm 810 (früher Mus. ms. 3232); Nürnberg, um 
1456–1463 und 1467–ca. 1470; Schedelsches Liederbuch.

München 811: München, BSB, Cgm 811; Wemding vor 1450; fünf Melodieinitien, sonst ohne 
Musiknotation; Epik, Kleinepik, Sprüche, Rezepte, Lieder; Liederbuch des Jakob Käbitz.

München 1503a (D-Mbs, Mus. ms. 1503a): München, BSB, Mus. ms. 1503a; Augsburg, um 1535–1570; 
sechs Stimmbücher; weltliche französische Vokalpolyphonie.

München 1508 (D-Mbs, Mus. ms. 1508): München, BSB, Mus. ms. 1508; Niederlande, um 1550; sechs 
Stimmbücher; weltliche französische Vokalpolyphonie.

München 1516 (D-Mbs, Mus. ms. 1516): München, BSB, Mus. ms. 1516; Bayern, um 1540.
München 1951: München, BSB, Cgm 1951.
München 3155 (D-Mbs, Mus. ms. 3155): München, BSB, Mus. ms. 3155; Augsburg oder Innsbruck, 

kurz nach 1520; Chorbuch-Format; großteils weltliche deutsche Vokalpolyphonie.
München 3725 (D-Mbs, Mus. ms. 3725): München, BSB, Mus. ms. 3725; Schweiz, um 1460/70; 

Tabulatur; instrumentale Versionen geistlicher und weltlicher (französischer und deutscher) 
Vokalpolyphonie; Buxheimer Orgelbuch.

München 4482 (D-Mbs, Mus. ms. 4482): München, BSB, Mus. ms. 4482.
München 4483 (D-Mbs, Mus. ms. 4483): München, BSB, Mus. ms. 4483; Süddeutschland, um 1515; 

nur Altus-Stimmbuch erhalten; deutsche weltliche Lieder.
München 4997: München, BSB, Cgm 4997; südrheinfränkisch; um 1460; Sammlung von meisterlichen 

Liedern; mit Musiknotation; Kolmarer Liederhandschrift.
München 29775-1 (D-Mbs, Clm 29975-1): München, BSB, Clm 29755-1; Fragmente eines Stimmbuchs 

(6 Blätter); Süddeutschland?, Schweiz?, 1. Hälfte 16. Jh.?; geistliche und weltliche deutsche 
Vokalpolyphonie.



Quellenverzeichnis   323

New Haven 91 (US-NHub, 91): New Haven, Beinecke Library for Rare Books and Manuscripts, 91; 
Neapel, um 1475–1476; Chorbuch-Format; großteils weltliche (überwiegend französische) 
Vokalpolyphonie; Mellon Chansonnier.

Paris 57 (F-Pn, Rés. Vmc. 57): Paris, BNF, Département de la Musique, Rés. Vmc. 57: Frankreich 
(Loiretal), um 1460–1465; Chorbuch-Format; französische weltliche Vokalpolyphonie; 
Chansonnier Nivelle de la Chaussée.

Paris 1591 (F-Pn, Rés. 1591): Paris, BNF, Département de la Musique, Réserve 1591; Augsburg und 
Italien, Frankreich, um 1550; moderne Sammlung verschiedener polyphoner Stücke.

Paris 1596 (F-Pnm, fr. 1596): Paris, BNF, Département des Manuscrits, français 1596; Cognac(?), um 
1495; fragmentarisch, Chorbuch-Format; französische weltliche Vokalpolyphonie.

Paris 1597 (F-Pnm, fr. 1597): Paris, BNF, Département des Manuscrits, français 1597; Paris, um  
1500; Chorbuch-Fomat; geistliche und weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie; 
Lorraine Chansonnier.

Paris 2245 (F-Pnm, fr. 2245): Paris, BNF, Département des Manuscrits, français 2245; Frankreich, um 
1490–1498 ; Chorbuch-Format; großteils französische weltliche Vokalpolyphonie.

Paris 2973 (F-Pnm, Roth. 2973): Paris, BNF, Département des Manuscrits, Rothschild 2973; Savoyen, 
um 1470–1477; Chorbuch-Format; französische und italienische Vokalpolyphone; Chansonnier 
Cordiforme.

Paris 4379 (F-Pnm, NAF 4379): Paris, BNF, Département des Manuscrits, nouvelles acquisitions 
françaises 4379; Neapel, um 1470–1485; Chorbuch-Format; weltliche (überwiegend französische) 
Vokalpolyphonie.

Paris 9346 (F-Pnm, fr. 9346): Paris, BNF, Département des Manuscrits, français 9346; Normandie, um 
1516; französische Lieder (einstimmige Aufzeichnung); Chansonnier de Bayeux.

Paris 12744 (F-Pnm, fr. 12744): Paris, BNF, Département des Manuscrits, français 12744; Frankreich/
Paris, um 1500; französische Lieder (mit Ausnahme einer zweistimmigen Chanson einstimmige 
Aufzeichnung).

Paris 15123 (F-Pnm, fr. 15123): Paris, BNF, Département des Manuscrits, français 15123; Florenz, um 
1480–1484; Chorbuch-Format; großteils weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie; 
Chansonnier Pixérécourt.

Perugia 431 (I-PEc 431 [G20]): Perugia, Biblioteca Comunale Augusta, Ms. 431 (G20); Neapel, um 1485; 
Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (überwiegend italienische) Vokalpolyphonie.

Prag X A 12: Prag, Knihovna Národního muzea, X A 12; Augsburg, 1470/1471; ohne Musiknotation; 
Minnereden, Sprüche, Liebeslieder; Liederbuch der Clara Hätzlerin.

Raab siehe Győr
Regensburg 3/1 (D-Rtt, Freie Künste Musik 3/1): Regensburg, Fürst Thurn und Taxis Hofbibl., Freie 

Künste Musik 3/1; Süddeutschland, um 1550; nur Bassus-Stimmbuch erhalten; großteils weltliche 
(überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Regensburg C 120 (D-Rp, C 120): Regensburg, Bischöfliche Zentralbibl., Proske-Musikbibliothek C 120; 
Bayern/Augsburg, 1518–1521; geistliche (lateinische und deutsche) und weltliche (überwiegend 
französische) Vokalpolyphonie; Pernner-Kodex.

Rom 2856 (I-Rc 2856): Rom, Bibl. Casanatense, M. 2856; Ferrara, um 1479–1481; großteils welliche 
(überwiegend französische Vokalpolyphonie); Chansonnier Casanatense.

Rostock 100/2: Rostock, UB, Mss. philol. 100/2; niederdeutsch., Rostock(?), 2. Hälfte des 
15. Jahrhunderts; mit Musiknotation, überwiegend einstimmig, zwei zweitstimmige Lieder; 
Liedersammlung; Rostocker Liederbuch.

Sankt siehe: St.



324   Quellenverzeichnis

Samedan M30–M31 (CH-SAM M 30): Samedan, Biblioteca Fundaziun Planta, M30–M31; Heidelberg?, 
Süddeutschland?, Schweiz?, 1. Hälfte 16. Jh.; nur Altus- und Bassus-Stimmbuch erhalten; 
geistliche und weltliche deutsche Vokalpolyphonie.

Sche, Schedelsches Liederbuch siehe: München 810.
Segovia (E-SE, s. s.): Segovia, Archivo Capitular de la Catedral, s. s.: Segovia oder Toledo, um 

1500–1503; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche (französische und spanische) Vokal
polyphonie; Cancionero musical de Segovia; Cancionero del Alcázar.

St. Gallen 461 (CH-SGs, Cod. 461): Sankt Gallen, Stiftsbibl., Ms.S 461; St. Gallen, vor 1545; Chorbuch-
Format, nur Textinitien; weltliche Vokalpolyphonie; Liederbuch des Fridolin Sicher.

St. Gallen 462 (CH-SGs, Cod. 462): Sankt Gallen, Stiftsbibl., Cod. 462; Paris, Glarus (?), 1510–1530; 
Chorbuch-Format, bei französischen Liedern oft nur Textinitien; geistliche und großteils weltliche 
(deutsche und französische) Vokalpolyphonie; Liederbuch des Johannes Heer von Glarus.

St. Gallen 463 (CH-SGs, Cod. 463): Sankt Gallen, Stiftsbibl., Cod. 463; Schweiz, um 1540; zwei 
Stimmbücher in einem Band (Discantus und Altus); geistliche und weltliche Vokalpolyphonie; 
Liederbücher des Aegidius Tschudi.

St. Gallen 464 (CH-SGs, Cod. 464): Sankt Gallen, Stiftsbibl., Cod. 464; zwei Stimmbücher in einem 
Band (Bassus und Discantus); geistliche und weltliche Vokalpolyphonie; Liederbücher des 
Aegidius Tschudi.

St. Gallen 530 (CH-SGs, Cod. 530): Sankt Gallen, Stiftsbibl., Cod. 530; Orgeltabulatur des Fridolin 
Sicher.

Sterzing: Sterzing, Stadtarchiv, ohne Sign.; um 1525/1. Viertel 15. Jh.; Sammelhandschrift mit einigen 
Liedern, teilweise mit einstimmiger Musiknotation; Sterzinger Miszellaneenhandschrift.

Stuttgart XIII 1: Stuttgart, LB., Cod. HB XIII 1; Konstanz?, alemannisch; 1. Viertel 14. Jh.; Sammlung 
von überwiegend Minneliedern, auch Leichs und Sangsprüche; Weingartner Liederhandschrift.

Torun 29 (PL-Tm, J 4 ° 29): Torun. Wojewódzka Biblioteka Publiczna Ksiaznica Kopernikanska, J 4 ° 29 
(ältere Signatur: MS 102680); Königsberg 1558–1560; vier Stimmbücher; unikal überlieferter 
Druck (RISM A/I K 2968) mit beigebundener handschriftlicher Musiksammlung in allen vier 
Stimmbüchern; geistliche und weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Tournai 94/Brüssel IV & 1274 (B-Tv, 94/B-Br, IV 90 und IV 1274): Tournai, Bibl. de la ville, 94/Brüssel, 
KBR, ms. IV 90 und ms. IV 1274; Brügge, 1511; nur Discantus- und Altus-Stimmbücher (Brüssel) 
sowie Tenor-Stimmbuch (Tournai) erhalten; überwiegend weltliche französische Vokal
polyphonie.

Trient 88 (I-TRbc, 1375 [88]): Trento, Museo Provinciale d’Arte, Castello del Buonconsiglio, ms. 1375; 
Trient, 1460–1465; Chorbuch-Format; geistliche Vokalpolyphonie und einige weltliche Stücke.

Trient 89 (I-TRbc, 1376 [89]): Trento, Museo Provinciale d’Arte, Castello del Buonconsiglio, ms. 1376 
Trient, 1460–1480; Chorbuch-Format; geistliche Vokalpolyphonie und einige weltliche Stücke.

Turin I.27 (I-Tn, Ris.Mus. I.27): Turin, Bibl. Nazionale Universitaria, Ms. Riserva Musicale I. 27: Turin, 
um 1500; geistliche und weltliche französische Vokalpolyphonie.

Vatikanstadt 11953 (V-CVbav, Vat. lat. 11953): Vatikanstadt, BAV, Vat. lat. 11953: Italien(?), um 1515–30; 
nur Bassus-Stimmbuch erhalten; geistliche und weltliche Vokalpolyphonie.

Vatikanstadt XIII, 27 (V-CVbav, Capp. Giulia XIII,27): Vatikanstadt, BAV, Ms. Cappella Giulia XIII, 
27; Florenz, 1492–1494; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche Vokalpolyphonie; Medici 
Chansonnier.

Ulm 235 (D-Usch, 235): Ulm, StB, Von Schermar’sche Familienstiftung 235 (a–d); Süddeutschland, 
2. Hälfte 16. Jh.; geistliche und weltliche (überwiegend deutsche) Vokalpolyphonie.

Ulm 236 (D-Usch, 236): Ulm, StB, Von Schermar’sche Familienstiftung 236 (a–d); älterer Teil: 
Wittenberg oder Brieg (Schlesien), Mitte 16. Jh., jüngerer Teil: Wittenberg oder Südwest-



Quellenverzeichnis   325

deutschland-Oberrhein, 2. Hälfte 16. Jh.; vier Stimmbücher, häufig nur Textinitien oder Titel; 
geistliche und weltliche (überwiegend deutsche) Vokalpolyphonie.

Ulm 237 (D-Usch, 237): Ulm, StB, von Schermar’sche Familienstiftung, Bibliothek, 237 (a–d); Mittel-
deutschland, um 1530–1540; vier Stimmbücher; geistliche und weltliche (überwiegend deutsche 
und französische) Vokalpolyphonie.

Uppsala 76a (S-Uu, Vokalmusik i handskrift 76a): Uppsala, Universitetsbiblioteket, Vokalmusik i 
handskrift 76a; Lyon oder Umgebung, um 1500–1510; überwiegend weltliche französische 
Vokalpolyphonie.

Uppsala 76b (S-Uu, Vokalmusik i Handskrift 76b): Uppsala, Universitetsbiblioteket, Vokalmusik i 
handskrift 76b; Frankreich, um 1515; Chorbuch-Format; geistliche und weltliche Vokalpolyphonie.

Uppsala 76c (S-Uu, Vokalmusik i Handskrift 76c): Uppsala, Universitetsbiblioteket, Vokalmusik i 
handskrift 76c; Frankreich, um 1530; geistliche und weltliche Vokalpolyphonie.

Verona DCCLVII (I-VEcap [DIAMM: I-VEc], DCCLVII): Verona, Bibl. Capitolare, Ms. DCCLVII: Verona(?). 
um 1500; geistliche und weltliche (überwiegend französische) Vokalpolyphonie.

Washington M2.1.L25 (US-Wc, M2.1 L25 Case): Washington, DC, Library of Congress, M2.1.L25 Case; 
Paris/Loiretal, um 1463–1471; überwiegend weltliche französische Vokalpolyphonie; Laborde 
Chansonnier.

Washington M2.1.M6 (US-Wc, M2.1.M6 Case): Washington, Library of Congress, M2.1.M6 Case; 
Florenz, um 1500; fragmentarisch, Chorbuch-Format; weltliche Vokalpolyphonie; Wolffheim-
Fragment.

Weimar 146: Weimar, Herzonin Anna Amalia Bibl., Cod. Oct. 146; mittelniederländisch, um 1537; ohne 
Musiknotation; Zutphener Liederbuch.

Wien 2856: Wien, ÖNB, Cod. 2856; bairisch-österreichisch, 1454–1469; mit Musiknotation, wenige 
mehrstimmige Lieder; Teil II: Lieder des ‚Mönchs von Salzburg‘ und weitere Lieder; Mondsee-
Wiener Liederhandschrift.

Wien 9704: Wien, ÖNB, Cod. 9704; bairisch-österreichisch, um 1523; Lautentabulatur; Lautenbüchlein 
des Jakob Thurner.

Wien 18746 (A-Wn, Mus.Hs.18746): Wien, ÖNB, Mus. Hs. 18746: Mecheln(?), 1523; fünf Stimmbücher; 
geistliche und großteils weltliche französische Vokalpolyphonie.

Wien 18810 (A-Wn, Mus.Hs.18810): Wien, ÖNB, Mus. Hs. 18810: Augsburg, 1524–1533; fünf 
Stimmbücher; großteils weltliche deutsche Vokalpolyphonie.

Wolfenbüttel 78 (D-W, Cod. Guelf. 78 Quodl. 4 °): Wolfenbüttel, HAB, Cod. Guelf. 78 Quod; 
Süddeutschland, um 1505; Traktate, zwei deutsche weltliche Lieder, ein italienisches weltliches 
Lied; chorbuchartige Notation.

Wolfenbüttel 264 (D-Wa, cod. VII B Hs Nr. 264): Wolfenbüttel, Staatsarchiv, VII B Hs 264; nördlicher 
deutscher Sprachraum, ca, 1460; Fragmente einer Tabulatur; Instrumentalversionen eines lat. 
und vier deutscher Lieder; Wolfenbütteler Lautentabulatur.

Wolfenbüttel 287 (D-W, Cod. Guelf. 287 Extrav.): Wolfenbüttel, HAB, Cod. Guelf. 287 Extrav.; 
Frankreich (Loiretal), um 1461–1465 Jahre; Chorbuch-Format; großteils weltliche (französische) 
Vokalpolyphonie; Wolfenbütteler Chansonnier.

Wolfenbüttel 292 (D-W, Cod. Guelf. 292 Mus. Hdschr.): Wolfenbüttel, HAB, Cod. Guelf. 292, Mus. 
Hdschr.; Oberrhein (Basel?), um 1525; ein Altus-Stimmbuch erhalten; weltliche deutsche Lieder.

Zürich G 438 (CH-Zz, G 348): Zürich, ZB, Ms. G 438, Augsburg, um 1524–1527; nur Tenor-Stimmbuch 
(von drei Stimmbüchern: D, T, B) erhalten; deutsche weltliche Lieder.

Zürich 301 (CH-Zz Z XI 301): Zürich Zentralbibliothek, Z XI 301, Orgeltabulatur; St. Gallen (?), 
ca. 1535–1540; geschrieben von Clemens Hör; Hs. einem Druck beigebunden; weltliche, 
überwiegend deutsche und einige französische Lieder.



326   Quellenverzeichnis

Zwickau 78,3 (D-Z Ms. 78,3): Zwickau, Ratsschulbibl., Ms. 78,3: Bayern oder Zwickau, um 1535–1545; 
drei Stimmbücher; großteils weltliche (überwiegend französische und italienische) Vokal
polyphonie.

Zwolle 773: Zwolle, Stedelijk Museum, Ms. 773; Den Ham (Overijssel) 1593–1596, ohne Musiknotation; 
Album amicorum; Album Maria van Besten.

b) Verzeichnis der zitierten Drucke
Zitierte Drucke sind unter dem Namen des Verlegers/Druckers aufgeführt, in wenigen Fällen unter 
dem Namen des Herausgebers bzw. Komponisten, ggf. sind Querverweise unter dem Namen eines 
Herausgebers oder dem Buchtitel eingefügt. Einzelne Exemplare eines Drucks sind unter dem 
Aufbewahrungsort eingereiht. In Klammern folgt, sofern im Online-Katalog des RISM vorhanden, die 
RISM-Nr. der Serie B/I. Darauf folgen Titel, Ort und Jahr und ggf. Angaben zum Format.

Aich [1519] (RISM [1519]5): In dissem buechlyn fynt man. Lxxv hübscher lieder myt Discant. Alt. 
Bas. und Tenor. lustick zu singen. Auch etlich zu fleiten/schwegelen und anderen Musicalisch 
instrumenten artlichen zu gebrauchen. Köln o.  J. [1514/1515]; vier Stimmbücher; Liederbuch des 
Arnt von Aich.

Anonym/o. Dr. 1576: Een nieu Geuse Liede Boeken. Drucker und Ort unbekannt; Nieuw Geuzen-
liedboek.

Antico 1516 (RISM 15161): Liber quindecim missarum electarum quae per excellentissimos musicos 
compositae fuerunt. Rom 1516; Chorbuch-Format.

Antico 1520a (RISM 15203): Motetti novi e chanzoni franciose a quatro sopra doi. Venedig 1520; 
Partitur.

Antico 1520b (RISM 15206): Chansons à troys. Venedig 1520; nur Discantus- und Bassus-Stimmbücher 
erhalten.

Antico 1536 (RISM 15361): La courone et fleur des chansons à troys. Venedig 1536; drei Stimmbücher.
Attaingnant 1529 (RISM 15294): Quarante et deux chansons musicales à troys parties nouvellement 

et correctement imprimées. Paris 1529; drei Stimmbücher.
Attaingnant 1530 (RISM 15303): Vingt et neuf chansons musicales à quatre parties. Paris 1530; vier 

Stimmbücher.
Attaingnant 1533 (RISM 15335): Chansons musicales à quatre parties desquelles les plus convenables 

à la fleuste d’allemant sont signées en la table cy dessoubz escripte par a. et à la fleuste à neuf 
trous par b. et pour les deux fleustes sont signées par a b. Paris 1533; nur Discantus-Stimmbuch 
erhalten.

Attaingnant 1534a (RISM 153413): Trente chansons musicales. Paris 1534; vier Stimmbücher.
Attaingnant 1534b (RISM 153414): Trente et une chansons musicales à quatre parties. Paris 1534, vier 

Stimmbücher.
Attaingnant 1535 (RISM 153516): Trente et une chansons musicales à troys parties avec quinze Duo. 

Paris 1535; nur Discantus-Stimmbuch erhalten.
Attaingnant 1536 (RISM 15362): Premier livre contenant xxxi. chansons musicales esleues de 

plusieurs livres par cy devant imprimez: et naguères reimprimées en ung volume. Paris 1536.
Attaingnant 1550 (RISM A/I: J 681): Trente sixiesme livre contenant xxx. Chansons Très Musicales, 

À Quatre, Cinq & Six parties, En cinq livres, Dont le cinquiesme livre contient les cinquiesmes 
& sixiesmes parties, Le tout de la composition de feu Josquin des prez, Très correctement 
Imprimées. Paris 1550; fünf Stimmbücher.



Quellenverzeichnis   327

Barendt 1591: Nieu Aemstelredams Lied-boek. Amsterdam 1591, ohne Musiknotation.
Barentsz 1605: Nieu groot Amstelredams Liedt-boek. Amsterdam 1605, ohne Musiknotation.
Berg & Neuber 1549 (RISM 154937) siehe: Forster, Georg (Hg.), III., 1. Aufl.
Berg & Neuber [1550a] (RISM [c.1550]22): [61 mehrstimmige Vokalsätze]. Nürnberg o.  J. [ca. 1550]; nur 

Discantus-Stimmbuch erhalten (enthaltene Lieder entsprechen Berg & Neuber 1550b, es fehlen 
jedoch die dortigen Nr. 62–68, Kolophon nach Nr. 61).

Berg & Neuber [1550b] (RISM [c. 1550]23): [68 deutsche, französische, lateinische mehrstimmige 
Lieder]. Nürnberg o.  J. [ca. 1550]; nur Altus- und Bassus-Stimmbuch erhalten, das 
Tenorstimmbuch ist in einer handschriftlichen Kopie des 19. oder frühen 20 Jh.s erhalten.

Berg & Neuber 1556 (RISM 155629) siehe: Forster, Georg (Hg.), V.
Cock 1539: Een Devoot ende profitelijck boecxken. Antwerpen: Symon Cock 1540; niederländische 

geistliche Lyrik, 73 Lieder mit einstimmiger Musiknotation.
Een Devoot ende profitelijck boecxken siehe: Cock 1539.
Egenolff 1535 (RISM 153511): Reutterliedlin, Frankfurt am Main 1535 (2. Aufl. Dezember 1536).
Egenolff [1536a]: Cantiones selectissimæ LXVIII vocum trium. Frankfurt a. M. o.  J.; nur Discantus- und 

Tenor-Stimmbücher erhalten.
Egenolff [1536b] (RISM [c.1535]14): Cantiones vocum quatuor. Frankfurt a. M. o.  J.; nur Discantus- und 

Tenor-Stimmbücher erhalten.
Egenolff 1552a (RISM [ca.1535]13): Gassenhawer vnd Reutterliedlin, Frankfurt am Main [1552].
Egenolff 1552b (RISM [ca.1535]15): Newgeborne Liedlin/[56 Lieder]. Frankfurt am Main [1552].
Egenolff 1552c (RISM [1536]8): Fünff und sechzig Oberländische Newe Liedlin/ohne Titel/[Fünff und 

sechzig teütscher Lieder]. Frankfurt am Main 1552; Nachdruck der Ausg. von Schöffer & Apiarius 
[zwischen 1533 und 1536]; Discantus-, Altus- und Bassus-Stimmbuch erhalten.

Erlangen-Nürnberg, UB, Inc. 1446a; Eichstätt vor 1539; ohne Musiknotation; Sammlung von 
zusammengebundenen Liedflugschriften; Jörg Dürnhofers Liederbuch.

Formschneider 1534 (RISM 153417) siehe: Ott 1534.
Formschneider 1538 (RISM 15389): Trium vocum carmina a diversis musicis composita. Nürnberg 

1538; drei Stimmbücher.
Forster, Georg (Hg.), Teutsche Liedlein:

I. Ein ausszug guter alter und newer teutscher Liedlein […]. Nürnberg: Petreius 1539; vier 
Stimmbücher (RISM 153927)

2. Aufl.: Ein auszug … [wie 1 Aufl.]. Nürnberg: Petreius 1543, zwei Lieder verändert (RISM 
154324);
3. Aufl.: Ain außbund schner Teutscher Liedlein […]. Nürnberg: Berg & Neuber 1549, ein 
Lied verändert (RISM 154935);
4. Aufl.: Ain außbund schner Teutscher Liedlein […] Von Newem widerumb vbersehen und 
gebessert. Nürnberg: Berg & Neuber 1552 (RISM 155227);
5. Aufl.: Ain außbund schner Teutscher Liedlein […]. Nürnberg: Berg & Neuber 1560 (RISM 
156025);

II. Der Ander theil, kurtzweiliger guter frischer Teutscher Liedlein, zu singen vast lustig. 
Nürnberg: Petreius 1540, vier Stimmbücher (RISM 154021);

2. Aufl.: Der ander Teyl des außbunds kutzweyliger frischer Teudtscher liedlein, zu singen 
sehr lustig, mit etlichen newen Liedlein gemehret, Nürnberg: [Berg & Neuber] 1549, sieben 
zusätzliche Lieder (RISM 154936);
3. Aufl.: Des andern theyls, viler kurtzweiliger, frischer Teutscher Liedlein, zu singen sehr 
lustig, mit etlichen Newen Liedlein gemehret. Nürnberg 1553 (RISM 155330);
4. Aufl.: Des andern theyls … [wie 3. Aufl.]. Nürnberg 1565 (RISM 156521);



328   Quellenverzeichnis

III. Der dritte teyl, schöner, lieblicher alter, vnd newer Teutscher Liedlein […] vormals nie 
gesehen. Nürnberg: Berg & Neuber 1549, vier Stimmbücher (RISM 154937);

2. Aufl.: Der dritte teil, schner, lieblicher, Teutscher, Liedlein … außerlesen, vbersehen vnd 
gebessert. Nürnberg: Berg & Neuber 1552 (RISM 155228);
3. Aufl.: Der dritte teil … [wie 2. Aufl.]. Nürnberg: Berg & Neuber 1563 (RISM 156317);

IV. Der Vierdt theyl, schner, frlicher, frischer, alter, vnd newer Teutscher Liedlein […] Nürnberg 
1556, vier Stimmbücher (RISM 155628);
V. Der Fünffte theil, schner, frlicher, frischer, alter, und newer Teutscher Liedlein mit fünff 
stimmen … Nürnberg: Berg & Neuber 1556 (RISM 155629), fünf Stimmbücher.

Frank 1602 (RISM A/I F 1642): Melchior Frank: Musicalischer Bergkreyhen, in welchen allweg der 
tenor zuvorderst intonirt… Gedruckt zu Nürmberg bey Catharina Dietrichen Jm verlegung 
Conrad Baurn 1602; vier Stimmbücher.

Frankfurt 1582: Lieder-Büchlein, Darin begriffen sind Zwei hundert und sechtzig Allerhand schöner 
weltlicher Lieder … Auffs newe gemehret mit viel schönen Liedern … o. O. [Frankfurt], o. Dr. 1582; 
ohne Musiknotation; Ambraser Liederbuch.

Gardane 1539 (RISM 153921): Canzoni franceze a due voci. Venedig 1539; zwei Stimmbücher.
Gardane 1541 (RISM 154113): Di constantio Festa il primo libro de madrigali a tre voci, Con la Gionta de 

Quaranta Madrigali di Jhan Gero, Novamente ristampato & da molti errori emendato. Aggiuntovi 
similmente Trenta Canzoni Francese di Janequin. Venedig 1541; drei Stimmbücher.

Gerlach 1569 (RISM A/I M 2177): Jakob Meiland: Newe außerlesene Teutsche Liedlin, mit fünff und 
vier Stimmen, so beide zusingen und auch auff allerley Instrumenten zugebrauchen … Nürnberg 
1569.

Gutknecht 1555: Ein Schoen New Lied/ Ach Gott wie wee thut scheiden. Ein ander Lied/ Groß lieb hat 
mich vmbfangen. Noch ein ander Lied/ Vor zeiten was ich lieb vnd werd. Nürnberg: Friedrich 
Gutknecht 1555; ohne Musiknotation (Liedflugschrift).

Gutknecht 1560: Ein schœn new Lied/ Jch Ritt mir auß kurtzweilen/ durch einen gruenen wald/ etc. 
Nürnberg [1560]; ohne Musiknotation (Liedflugschrift).

Halle 1147 (D-HAu Ed. 1147): Halle an der Saale, UB Ed. 1147 [Exemplar eines Musikdrucks], siehe: 
Petreius 1540.

Hergotin o.  J.: Ein new Lied von eynem bösen weib […]. ein ander lied/ O werder mund/ von dir ist 
wund. Nürnberg: Kunigunde Hergotin o.  J.; ohne Musiknotation (Liedflugschrift).

Kohlen 1558 (RISM 155820): Tabulaturbuch auff die Lauten/ von Moteten/ Frantzösischen/ Welschen 
vnd Teütschen Geystlichen vnd Weltlichen Liedern/ sampt etlichen jren Texten/ mit Vieren/ 
Fünffen/ und Sechs stimmen/ dergleichen vor nie im Truck außgangen […] Durch Sebastian 
Ochsenkhun jrer Churfürstlichen Gnaden Luttinisten zusamen ordinirt vnd gelesen.

Kriesstein 1540 (RISM 15407): Selectissimae necnon familiarissimae Cantiones. Augsburg 1540; fünf 
Stimmbücher.

Moderne 1538 (RISM 153818): Le Parangon des Chansons. Quart livre contenant xxxii. chansons à 
deux et troys parties: que onques ne furent imprimées au singulier prouffit et délectation des 
Musiciens. Lyon 1538 ; Chorbuch-Format.

Moderne 1539 (RISM 153918): Le Parangon des Chansons. Quart livre contenant XXXII chansons à 
deux et à troys parties: que onques ne furent imprimées au singulier prouffit et délectation des 
Musiciens. Lyon 1539; Chorbuch-Format.

Muller 1589: Aemstelredams amoreus lietboek. Amsterdam 1589, ohne Musiknotation.
Neuber 1560: Ein huebsch new Lied/ Wie man vmb ein Krantz singet. Nürnberg [ca. 1560]; ohne 

Musiknotation.



Quellenverzeichnis   329

Neuber [1565]: Drey schoene Lieder/ Das erst/ Auff gnad so will ichs heben an. Das ander/ Jch stundt 
an einem morgen heimlich an einem ort. Das dritt/ Wie moecht ich frlich werden. Nürnberg: 
Valentin Neuber [1565]; ohne Musiknotation (Liedflugschrift).

Nieuw Geuzenliedboek siehe: Anonym/o. Dr. 1576.
Öglin 1512 (RISM 15121): Ohne Titel (Kolophon des Tenor-Stimmbuchs: Aus sonderer kü[n]stlicher art/ 

vnd mit höchstem fleiss seind diß gesangk büecher/ mit Tenor Discant Bass vnn[d] Alt Corgiert 
worden/ in d. Kayserlichen vnnd dess hailigen reichs Stat Augspurg/ vnn[d] durch Erhart öglin 
getruckt […]). Ausburg 1512; vier Stimmbücher; Liederbuch des Erhard Öglin.

Öglin 1512/1513 (RISM [c.1513]3): Ohne Titel, [68 Lieder]. Ohne Ort und Jahr [Augsburg 1512–1313]; 
nur Diskant-Stimmbuch erhalten, dort nur Textinitien; weltliche deutsche Vokalpolyphonie.

Othmayr 1549 (RISM A/I O 263): Reutterische unnd Jegerische Liedlein/ Durch M. Caspar Othmayr/ 
mit vier stymmen componirt. Allen so der Edlen Musica verwand/ zu freuntlichem gefallen in 
druck geordnet. Nürnberg: Berg & Neuber 1549.

Ott 1534 (Hg.) (RISM 153417): Der erst teil. Hundert vnd ainundzweintzig newe Lieder/ von 
berümbtenn dieser kunst gesetzt/ lustig zu singen/ vnd auff allerley Instrument dienstlich/ 
vormals dergleichen im Truck nye außgangen. Mit Romischer Keiserlicher und Küniglicher 
Maiestat Privilegien/ in vier Jaren nit nach zu trucken. Nürnberg: Formenschneider 1534; fünf 
Stimmbücher.

Ott 1544 (Hg.) (RISM 154420): Hundert vnd fünfftzehen guter newer Liedlein/ mit vier/ fünff/ sechs 
stimmen/ vor nie im truck auszgangen/ Deutsch/ Frantzösisch/ Welsch vnd Lateinisch/ lustig 
zu singen/ vnd auff die Instrument dienstlich/ von den berhümbtesten diser Kunst gemacht. 
Nürnberg: [Montanus & Neuber] 1544.

Petreius 1539 (RISM 153927) siehe: Forster, Georg (Hg.), Teutsche Liedlein I, 1. Aufl.
Petreius 1540 (RISM 15406): Georg Forster (Hg.): Selectissimarum Mutetarum partim qvinqve partim 

qvatuor vocvm. Nürnberg 1540; fünf Stimmbücher (bzw. neun Stimmbücher: Discantus, Altus, 
Tenor und Bassus in jeweils zwei Teilen); geistliche Vokalpolyphonie.

Petreius 1541 (RISM 15412): Trium vocum cantiones centum. Nürnberg 1541; drei Stimmbücher.
Petreius 1544 (RISM 154419): Guter, seltzamer, unn künstreicher teutscher Gesang, sonderlich ettliche 

Künstliche Quodlibet, Schlacht, unn der gleichen, mit vier oder fünff stimmen, biß her, im truck 
nicht gesehen. Nürnberg 1544.

Petrucci 1501 (RISM 15011): Harmonice Musices Odhecaton A. Venedig 1501; Chorbuch-Format.
Petrucci 1502 (RISM 15022): Canti B numero Cinquanta. Venedig 1502; Chorbuch-Format.
Petrucci 1504a (RISM 15041): Motetti C. Venedig 1504; vier Stimmbücher.
Petrucci 1504b (RISM 15043): Canti C numero Cento cinquanta. Venedig 1504; Chorbuch-Format.
Rhau 1541 (RISM 15411): Opus decem missarum 4 vocum in gratiam scholarum atque adeo omnium 

musice studiosorum collectum a Georgio Ravvo musico et typographo vultembergensi. 
Wittenberg 1541; vier Stimmbücher.

Rhau 1542 (RISM 15428): Tricinia: tum veterum tum recentiorum in arte musica symphonistarum 
latina, germanica, brabantica & gallica. Wittenberg 1542; drei Stimmbücher.

Rhau 1544 (RISM 154421): Newe Deudsche Geistliche Gesenge CXXIII. mit Vier oder Fünff Stimmen / 
Für die gemeinen SCHVLEN / Mit sonderlichem vleis aus vielen erlesen / Der zuvor keins im 
druck ausgangen. Wittenberg 1544; vier Stimmbücher.

Rhau 1545a (RISM 15456): Bicinia gallica, latina et germanica. Ex praestantissimis musicorum 
monumentis collecta. Tomus primus. Wittenberg 1545; zwei Stimmbücher.

Rhau 1545b (RISM 15457): Secundus tomus biciniorum, quae et ipsa sunt gallica, latina, germanica ex 
praestantissimis Symphonistis collecta. Wittenberg 1545; zwei Stimmbücher.

RISM 15121 siehe: Öglin 1512.



330   Quellenverzeichnis

RISM 15122 siehe: Schöffer-Schlick 1512.
RISM 15132 siehe: Schöffer 1513b.
RISM [1515]3 siehe: Schöffer 1517.
RISM [1519]5 siehe: Aich [1519].
RISM 153417 siehe: Ott 1534 (Hg.).
RISM 153927 siehe: Forster (Hg.) I, 1. Aufl./Petreius 1539.
RISM 15406 siehe: Petreius 1540.
RISM 154419 siehe: Petreius 1544.
RISM 154420 siehe: Ott 1544.
RISM 154421 siehe: Rhau 1544.
RISM 154937 siehe: Forster, Georg (Hg.),Teutsche Liedlein III. 1. Aufl.
RISM 155629 siehe: Forster, Georg (Hg.),Teutsche Liedlein V.
RISM 155820 siehe: Kohlen 1558.
Roulans 1544: Een schoon liedekens. Boeck inden welcken ghy in vinden sult. Veelderhande 

liedekens […]. Dese liedekens boecken vintmen te Coope Tantwerpen ouder Onser lieuer 
vrouwen toren tot Jan Roulans. Antwerpen 1544; ohne Musiknotation; Antwerpener  
Liederbuch.

Schöffer 1513a (RISM 15134): Quinquagena carminum. Mainz 1513; nur Tenor-Stimmbuch erhalten.
Schöffer 1513b (RISM 15132): [62 Lieder 3–4v.]. Mainz 1513.
Schöffer 1517 RISM [1515]3: [36 Lieder]. Mainz 1517.
Schöffer-Schlick 1512 (RISM 15122; RISM A/I S 1650): Tabulaturen Etlicher lob gesang vnd lidlein vff 

die orgeln vnd lauten/ ein theil mit zweien stimmen zuo zwicken vnd die drit dartzu singen / 
etlich on gesangk mit dreien von Arnolt Schlicken Pfaltzgrauischem Churfürstlichem Organistem 
Tabulirt / vnd in den truck in der vrsprungklichen stat der truckerei zuo Meintz wie hie nach volgt 
verordent. Main 1512; Tabulatur.

Schöffer & Apiarius 1533–1536 (RISM [1536]8): Fünff vnd sechzig teütscher Lieder, vormals im[m] 
truck nie vß gangen. Straßburg: [zwischen 1533 und 1536].

Scotto 1535a (RISM 15358): [Il primo libro delle canzoni franzese]. Venedig 1535; nur Altus- und 
Bassus-Stimmbücher erhalten.

Scotto [1535b] (RISM [1535]9): Libro secondo delle Canzoni francese de diversi eccellentissimi autori, 
novamente con ogni diligentia stampate. Venedig o.  J.; drei Stimmbücher.

Susato [1543] (RISM [1543]15): Vingt et six chansons musicales & nouvelles à cinq parties convenable 
tant à la voix comme aussi propices à jouer de divers Instrumens. Antwerpen o.  J.; vier 
Stimmbücher.

Susato 1544a (RISM 154412): Le quatriesme livre des Chansons à Quatre Parties au quel sont 
contenues trente et quatre chansons nouvelles Convenables Tant à la Voix comme aux 
Instrumentz. Antwerpen 1544; vier Stimmbücher.

Susato 1544b (RISM 154413): Le cinquiesme livre contenant trente & deux chansons à cincq et à six 
parties composées par maistre Nicolas Gombert et aultres excellens autheurs convenables et 
propices à jouer de tous instrumentz. Antwerpen 1544; fünf Stimmbücher.

Susato 1545a (RISM 154514): Le sixiesme livre contenant trente et une chansons nouvelles à cincq 
et à six parties convenables & propices à jouer de tous instrumens. Antwerpen 1545; fünf 
Stimmbücher.

Susato 1545b (RISM 154515): Le septiesme livre contenant vingt et quatre chansons à cincq et à six 
parties, composées par feu de bonne memoire et très excellent en musicque Josquin des Prés, 
avecq troix epitaphes dudict Josquin, composez par divers aucteurs. Antwerpen 1545; fünf 
Stimmbücher.



Quellenverzeichnis   331

Susato 1549 (RISM 154929): L’unziesme livre Contenant Vingt & Neuf Chansons amoureuses à quatre 
parties, propices à tous Instrumentz, Musicaulx, avec deux Prières ou oraisons qui se peuvent 
Chanter devant & après le Repas. Nouvellement Composées (la plus part) par Maistre Thomas 
Criquillon & Maistra Ja. Clemens non papa & par aultres bons Musiciens. Antwerpen 1549; vier 
Stimmbücher.

Susato 1550 (RISM 155014): Le treziesme livre contenant vingt & deux chansons nouvelles à six et à 
huyt parties. Propices à tous instrumentz musicaulx. Composées Par divers autheurs. Antwerpen 
1550; fünf Stimmbücher.

Ulhart 1530: Ain schön New Lied/ Von dem Ehelichen stand. Augsburg um 1530; Liedflugschrift mit 
einstimmiger Melodie.

Ulhart 1534: Joachim Aeberlin: Ain kurtzer Begriff und Innhalt der gantzen Bibel, in drey Lieder zu 
singen gestellt. Augsburg 1534; Liedflugschrift mit Melodie.





 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-013

Abbildungsverzeichnis und Nachweise der 
Lizenzen
3.1:	 Berliner Liederhandschrift, Berlin, SBB-PKK, mgf 922, fol. 58r–v, Lieder Nr. 27–30; 

https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN726185647 (20.03.2024), 
Public Domain Mark 1.0 Universal.

4.1:	 Lochamer-Liederbuch, Berlin, SBB-PK, Mus. ms. 40613, pag. 41 mit der Datumsangabe ag dor 
Anno [14]60 und Namenseintrag des Hauptschreibers; 
https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN645230707 (20.03.2024), 
Public Domain Mark 1.0 Universal.

6.1:	 Augsburger Liederbuch, München, BSB, Cgm 379, fol 147v; Schreibernotiz mit Nennung von 
Datum (15. Juli 1454) und Ort (in augusta);  
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00061176 (20.03.2024), CC0 1.0 Deed/CC0 1.0 
Universal.

7.1 a/b:	 Zürich, ZB, Ms. G 438, fol. 396 (a) und fol. 440 (b) mit zwei Versionen des Ochsenkopf-
Wasserzeichens; Abbildung im Open Access mit freundlicher Genehmigung der 
Zentralbibliothek Zürich.

7.2 a/b:	 Vergleich des Tenors von Mord über Mord mit der textlosen Fassung im Glogauer 
Liederbuch – a) N. N.: [Bruchstück eines Liederbuches]. [S.l.], [15–]. Zentralbibliothek Zürich, 
Ms. G 438, fol. 438v; b) Krakau, Biblioteka Jagiellonska, Berol. Mus. ms. 40098, Tenor, fol. kvv;  
a) https://www.e-manuscripta.ch/zuz/doi/10.7891/e-manuscripta-19656 (20.03.2024), Public 
Domain Mark 1.0 Universal 
b) https://jbc.bj.uj.edu.pl/dlibra/publication/295706/edition/283020/content (20.03.2024); 
Rights: Domena publiczna (public domain).

9.1:	 Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 183v; 
http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102 (20.03.2024), Public Domain Mark 1.0  
Universal.

9.2:	 Album Lynden, Arnhem, Gelders Archief, Familie Batenburg/Van Basten Batenburg,  
3067 eb 28, fol. 69r; Abbildung im Open Access mit freundlicher Genehmigung des Gelders 
Archief.

9.3:	 Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 133r; 
http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102 (20.03.2024), Public Domain Mark 1.0 Universal.

9.4:	 Album Overijssel, Leiden, UB, BPL 2912, fol. 96r;  
http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102 (20.03.2024), Public Domain Mark 1.0 Universal.

10.1–3:	 Ain schön New Lied/ Von dem Ehelichen stand. Augsburg: Philipp Ulhart um 1530, Exemplar: 
Berlin, SB, Hymn. 6928, fol. Ai recto, Aii recto–verso; 
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB0001B23A00000000 (20.03.2024), Public 
Domain Mark 1.0 Universal.

10.4:	 Erlangen-Nürnberg, UB, Graphische Sammlung, Inv.-Nr. H62/B 1064, Adrian Willaert (?), 
Kein Adler in der Welt so schön / Es taget vor dem Walde, Primus Tenor; 
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041583889-5, Public Domain Mark 1.0 
Universal.

10.5:	 Hans Burgkmair d.Ä., Hochzeitsbildnis des Jakob Fugger und der Sibylla Artzt (Schroder 
Collection London, als Dauerleihgabe im Holburne Museum, Bath); Abbildung im 
OpenAccess mit freundlicher Genehmigung der Schroder Collection.

https://doi.org/10.1515/9783111347134-013
https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN726185647
https://digital.staatsbibliothek-berlin.de/werkansicht/?PPN=PPN645230707
https://mdz-nbn-resolving.de/details:bsb00061176
https://www.e-manuscripta.ch/zuz/doi/10.7891/e-manuscripta-19656
https://jbc.bj.uj.edu.pl/dlibra/publication/295706/edition/283020/content
http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102
http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102
http://hdl.handle.net/1887.1/item:3219102
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB0001B23A00000000
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:29-bv041583889-5


334   Abbildungsverzeichnis und Nachweise der Lizenzen

11.1:	 Trium vocum cantiones centum. Nürnberg: Petreius 1541 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.
pract. P 655), Verzeichnis der lateinischen und deutschen carmina; 
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB00020A5B00000000; Public Domain Mark 1.0 
Universal.

11.2.:	 Trium vocum cantiones centum. Nürnberg: Petreius 1541 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.
ant.pract. P 655), Verzeichnis der französischen Chansons und der italienischen Madrigale; 
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB00020A5B00000000; Public Domain Mark 1.0 
Universal.

11.3:	 Tricinia: tum veterum tum recentiorum in arte musica symphonistarum latina, germanica, 
brabantica & gallica. Wittenberg: Rhau 1542 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.pract. P 
655), Widmung; 
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB00020A5B00000000; Public Domain Mark 1.0 
Universal.

11.4:	 Quarante et deux chansons musicales à troys parties nouvellement et correctement imprimées. 
Paris: Attaingnant 1529 (Exemplar: Paris, BNF, Département de la Musique, Rés. Vm7.180), 
N. 18. Amour vault trop qui bien s’en sçait deffaire, Superius (Detail); 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b55007132m.

11.5:	 Tricinia: tum veterum tum recentiorum in arte musica symphonistarum latina, germanica, 
brabantica & gallica. Wittenberg Rhau 1542 (Exemplar: Berlin, SBB-PK, Mus.ant.pract. P 655), 
N. 85. Amour vault trop qui bien s’en sçait deffaire, Discantus;  
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB00020A5B00000000; Public Domain Mark 1.0 
Universal.

http://resolver.staatsbiblioth﻿ek-berlin.de/SBB00020A5B00000000
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/﻿SBB00020A5B00000000
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB00020A5B0000﻿0000
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b55007132m
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB00020A5B00000000


 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-014

Abkürzungsverzeichnis
Anm.	 Anmerkung
Art.	 Artikel
ATB	 Altdeutsche Textbibliothek
Au	 Augsburger Liederbuch (siehe auch Quellenverzeichnis)
BAV	 Biblioteca Apostolica Vaticana
Bibl.	 Bibliothek/Bibliothèque/Biblioteca
BNF	 Bibliothèque Nationale de France
BSB	 Bayerische Staatsbibliothek
Cgm	 Codex germanicus monacensis (Hs. der BSB)
Clm	 Codex latinus monacensis (Hs. der BSB)
Cpg	 Codex palatinus germanicus (Hs. der UB Heidelberg)
Cod.	 Codex
DIAMM	 The Digital Image Archive of Medieval Music (https://www.diamm.ac.uk/ [20.03.2024])
DVjs	 Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
EDM	 Erbe deutscher Musik
fol.	 folio (Blatt)
GAG	 Göppinger Arbeiten zur Germanistik
GRM	 Germanisch-Romanische Monatsschrift
Ha	 Liederbuch der Clara Hätzlerin (siehe auch Quellenverzeichnis)
HAB	 Herzog-August-Bibliothek
Hg./hg.	 Herausgeber (Sg./Pl.), herausgegeben
Hs./Hss.	 Handschrift/Handschriften
KBR	 Koninklijke Bibliotheek/Bibliothèque royale Albert Ier

Kl	 Lied Oswalds von Wolkenstein, Zählung der Ausgabe: Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. 
Hg. von Karl Kurt Klein. 4. grundlegend neu bearb. Aufl. von Burghart Wachinger. Berlin, 
Boston 2015 (ATB 55)

Kö	 Königsteiner Liederbuch (siehe auch Quellenverzeichnis)
LB	 Landesbibliothek
Lo	 Lochamer-Liederbuch (siehe auch Quellenverzeichnis)
MGG	 Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik
mgq	 Manuscriptum germanicum in quarto (Hs. der SBB-PK)
mgf	 Manuscriptum germanicum in folio (Hs. der SBB-PK)
mgf 922	 Berliner Liederandschrift 922, Berlin, SBB-PK (siehe auch Quellenverzeichnis)
Ms./ms.	 Manuscriptum/manuscriptus
MTU	 Münchener Texte und Untersuchungen
ÖNB	 Österreichische Nationalbibliothek
pag.	 pagina (Seite)
PBB	 Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur
r	 recto
RLW	 Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung [zugleich 3. Aufl.] des 

Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Hg. von Klaus Weimar, Klaus Grubmüller, 
Jan-Dirk Müller. 3 Bde. Berlin, New York 1997–2000

RSM	 Repertorium der Sangsprüche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts. 16 Bde. 
1986–2009

https://doi.org/10.1515/9783111347134-014
https://www.diamm.ac.uk


336   Abkürzungsverzeichnis

RISM	 Répertoire International des Sources Musicales (https://opac.rism.info/metaopac/
search?searchCategories%5B0%5D=-1&q=&View=rism&Language=en [20.03.2024])

SB	 Staatsbibliothek
SBB-PK	 Staatsbibliothek zu Berlin Preußischer Kulturbesitz
SC	 Senfl Catalogue (Stefan Gasch, Sonja Tröster in Zusammenarbeit mit Birgit Lodes: Ludwig 

Senfl. A Catalogue Raisonné of the Works and Sources. 2 Bde. Turnhout 2019 [Épitome 
musical])

Sche	 Schedelsches Liederbuch (siehe auch Quellenverzeichnis)
SuStB	 Staats- und Stadtbibliothek
StB	 Stadtbibliothek
TMP	 Trends in Medieval Philology
UB	 Universitätsbibliothek
ULB	 Universitäts- und Landesbibliothek
WLB	 Württembergische Landesbibliothek
v	 verso
vdm	 Verzeichnis deutscher Musikfrühdrucke/Catalogue of early German printed music (https://

vdm-sbg.eu/db/music_prints.php?content=project_introduction&menu=0 [20.03.2024])
²VL	 Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. 2., völlig neu bearb. Aufl. 14 Bde. 

1978–2008
VL16	 Frühe Neuzeit in Deutschland. Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon. 7 Bde. 

2011–2018
VDLied	 VDLied. Das Verzeichnis der deutschsprachigen Liedflugdrucke (https://kxp.k10plus.de/

DB=1.60/ [20.03.2024])
W	 Weltliches Lied aus dem Korpus Mönch von Salzburg, Zählung der Ausgabe: Die weltlichen 

Lieder des Mönchs von Salzburg. Texte und Melodien. Hg. von Christoph März. Tübingen 
1999 (MTU 114)

WKL	 Das deutsche Kirchenlied von der ältesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Hg. 
von Philipp Wackernagel. 5 Bde. Leipzig 1864–1877

ZB	 Zentralbibliothek
ZfdA	 Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur
ZfdPh	 Zeitschrift für deutsche Philologie

https://opac.rism.info/metaopac/search?searchCategories%5B0%5D=-1&q=&View=rism&Language=en
https://opac.rism.info/metaopac/search?searchCategories%5B0%5D=-1&q=&View=rism&Language=en
https://vdm-sbg.eu/db/music_prints.php?content=project_introduction&menu=0
https://vdm-sbg.eu/db/music_prints.php?content=project_introduction&menu=0
https://kxp.k10plus.de/DB=1.60
https://kxp.k10plus.de/DB=1.60


 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111347134-015

Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), 
Namen, Begriffe
Das Register verzeichnet alle Erwähnungen von Handschriften und Drucken, Namen historischer 
Personen und von für die Liedforschung wesentlichen Begriffen. Handschriften und Drucke sind mit 
einer Kurzform angegeben. Die vollständigen Angaben sind dem Quellenverzeichnis zu entnehmen.

Abschiedslied 66–68, 75, 113, 208  f.
Adler, Philipp 247
Aemstelredams amoureus lietboek. Siehe Muller 

1589
Agricola, Alexander 147, 187, 203, 266
Aich, Arnt von 8, 28, 155

Aich [1519] (Liederbuch des Arnt von Aich)  
8, 28, 155, 193, 197  f., 200  f., 203  f., 206, 
210, 261

Albrecht V., Herzog von Bayern 253
Album Amicorum 36, 101, 174, 215–233
Album Beers. Siehe Den Haag 153 J 53
Album Joanna Bentinck. Siehe Den Haag 87 B
Album Johannes Rademaker. Siehe Gent 2465
Album Maria van Besten. Siehe Zwolle 773
Album Overijssel. Siehe Leiden 2012
Album Stepraedt. Siehe Arnhem 412
Album van Lynden. Siehe Arnhem 3067
Ambraser Liederbuch. Siehe Frankfurt 1582
Amerbach-Liederbücher. Siehe Basel F X 1–4, 

Basel F X 5–9, Basel F X 10
Anna Jagiello von Böhmen und Ungarn 245
Anonym/o. Dr. 1576 (Geuzenliedboek) 216
Antico, Andrea 275, 278

Antico 1516 274
Antico 1520a 277
Antico 1520b 274, 278
Antico 1536 274

Antwerpener Liederbuch. Siehe Roulans 1544
Appenzeller, Benedictus 267
Arnhem 412 (Album Stepraedt) 227
Arnhem 3067 (Album van Lynden) 222, 225
Arnim, Achim von 9–11, 167
Artzt, Sibylla 153, 249  f.
Attaingnant, Pierre 275, 278

Attaingnant 1529 274  f.
Attaingnant 1533 272

Augsburg 20 99

Augsburg 142a (Jüngeres Augsburger Lieder- 
buch, Herwart-Liederbuch) 200  f., 203

Augsburger Liederbuch. Siehe München 379

Barbireau, Jacob 196, 274
Barendt 1591 (Nieu Aemstelredams Liedboek)  

216
Barentsz 1605 (Nieu groot Amstelredams 

Liedt-boek) 216
Basel F IX 59–62 198, 204
Basel F VI 26f 172, 193, 200, 204, 206
Basel F X 1–4 (Amerbach-Liederbuch) 172, 183, 

197  f., 201, 204  f.
Basel F X 5–9 (Liederbuch des jungen Bonifacius 

Amerbach) 172
Basel F X 10 (Kettenacker-Amerbach-

Liederbuch) 172, 194, 196  f., 204, 206
Basel F X 17–20 (Liederbuch des Jakob 

Hagenbach) 183, 197  f., 204
Basel F X 21 196, 198, 204, 206
Bechsteinsche Handschrift. Siehe Leipzig 8
Bedyngham, John 92
Beoraldus, Philippus 179
Berg & Neuber [1550] 272
Berg & Neuber [1550a] 198
Berg & Neuber [1550b] 198
Berlin 448 (Handschrift des Martin 

Ebenreutter) 28, 122
Berlin 612 (Niederrheinische Liederhandschrift)  

216, 219, 221
Berlin 719 (Königsteiner Liederbuch) 24, 67, 69, 

73, 191
Berlin 752 216, 221
Berlin 753 (Osnabrückische Liederhandschrift) 8, 

199
Berlin 922 (Berliner Liederhandschrift mgf 

922) 8, 23  f., 34  f., 59, 66, 68, 71  f., 74–77, 79, 
110, 112  f., 115–119, 125–129, 131

https://doi.org/10.1515/9783111347134-015


338   Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), Namen, Begriffe

Berlin 40613 (Lochamer Liederbuch) 24, 34, 65  f., 
69, 76, 87–90, 93, 125, 152, 173

Binchois, Gilles 92
Blarer, Ambrosius 236, 239  f.
Böhme, Franz Magnus 10
Brandt, Jobst vom 246
Bratislava 318-1 99
Brecht, Bertolt 57
Breitengraser, Wilhelm 264, 266
Brentano, Clemens 9, 167
Bruck, Arnold von 246, 249
Brüssel II 144 (Liederhandschrift Venlo, Venloer-

Geldrisches Hausbuch) 216, 222
Brüssel II 270 (Handschrift Koning) 220
Brüssel II 2631 220
Burgkmair, Hans d.Ä. 249
Burgkmair, Thoman 249
Buxheimer Orgelbuch. Siehe München 3725

Cambridge 1760 273
Cantus-firmus-Lied 19  f., 24, 31
Chanson 33, 37, 91  f., 104, 146, 153, 206, 259–315
Chansonnier 92, 96  f., 146, 261, 273
Chansonnier de Bayeux. Siehe Paris 9346
Chansonnier de Françoise de Foix. Siehe London 

5242
Cock 1539 199, 220
Compère, Loyset 266
Courtois, Jean 267
Crecquillon, Thomas 272

Danzig 1965 99
Darfeld (Darfelder Liederhandschrift) 8, 99, 192, 

194, 197, 216, 219, 226
Darmstadt 225 124
Den Haag 79 K 10 (Gruuthuse-Handschrift) 23, 

68, 174
Den Haag 87 B (Album Joanna Bentinck) 228
Den Haag 128 E 2 (Haager Liederhandschrift) 23, 

111  f.
Den Haag 153 J 53 (Album Beers) 222, 227
Depenbrock, Eva van 227
Dietrich, Sixtus 185
Dorothea von Dänemark und Norwegen 253, 

255
Droste-Hülshoff, Anette von 57
Dufay, Guillaume 92

Eberhard von Cersne 22
Egenolff, Christian 30, 261–264, 278

Egenolff 1535 200, 202
Egenolff [1536a] 261  f., 264, 273, 275–277
Egenolff [1536b] 261  f., 264, 273
Egenolff 1552a 200, 202
Egenolff 1552b 198, 202
Egenolff 1552c 202

Ehelied 37, 71, 209, 235–258
Elisabeth von der Pfalz, Markgräfin von 

Baden 253
Erk, Ludwig 10
Erlangen-Nürnberg, UB Inc. 1446a (Jörg 

Dürnhofers Liederbuch) 73
Erlanger Tondi (Erlangen-Nürnberg, UB, 

Graphische Sammlung, Inv.-Nr. H62/B 
1064) 247  f.

Erotisches Lied 107, 109, 115–118, 125, 127–130, 
132, 211

Erzähllied 5, 7, 21
Erzbischof Pilgrim II. von Pucheim. Siehe Mönch 

von Salzburg

Fichards Liederbuch. Siehe Frankfurt 69
Finck, Heinrich 26
formes fixes 72, 112  f., 131
Formschneider, Hieronymus 271, 278

Formschneider 1534 29
Formschneider 1538 264–266, 271,  

273–277
Forster, Georg 26, 29, 31, 33, 241–243, 252

Forster I 30, 193, 199, 243
Forster II 29, 202
Forster III 194  f., 205, 210, 241–243
Forster IV 194, 207
Forster V 205, 245

Frank 1602 199
Frankfurt 69 (Fichards Liederbuch) 24, 67, 124, 

191
Frankfurt 1582 (Ambraser Liederbuch) 29, 199, 

202
Freidank 102
Friedrich II. von der Pfalz 253, 255
Friedrich III., Kaiser 103, 157
Friedrich III., Kurfürst von Sachsen 26
Frye, Walter 92
Fugger, Felicitas 123



Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), Namen, Begriffe   339

Fugger, Jakob 137  f., 153, 249  f.
Fugger, Lukas 122
Fulda, Adam von 26, 192, 200, 203, 210  f., 244

Gardane, Antonio 275
Gardane 1539 277
Gardane 1541 277

Gascongne, Mathieu 273
Geistliches Lied 5, 34, 45, 58, 79–82, 84–86, 215  f.
Gent 2465 (Album Johannes Rademaker) 222
Gesellschaftslied 3–5, 14–17, 20, 25
Geuzenliedboek. Siehe Anonym/o. Dr. 1576
Ghiselin, Johannes 266
Ghizeghem, Hayne van 263, 266
Glarean (Heinrich Loriti) 169, 179, 189, 192
Glogauer Liederbuch. Siehe Krakau 40098
Goethe, Johann Wolfgang von 57  f.
Gombert, Nicolas 273
Grimm, Jacob 11
Große Heidelberger Liederhandschrift. Siehe 

Heidelberg 848
Gruuthuse-Handschrift. Siehe Den Haag 79 K 10
Gryphius, Andreas 57
Gutknecht 1555 195
Gutknecht 1560 219

Haager Liederhandschrift. Siehe Den Haag 128 
E 2

Haghen, Margaretha 223
Hahn, Ulla 57
Handschrift des Martin Ebenreutter. Siehe Berlin 

448
Harer, Peter 253–255
Heerdt, Adam van 228
Heer, Johannes (von Glarus) 165, 167, 169, 179, 

181  f., 184  f., 187–189, 196
Liederbuch. Siehe St. Gallen 462

Heidelberg 343 192, 194
Heidelberg 357 (Kleine Heidelberger Liederhand-

schrift) 8
Heidelberg 848 (Große Heidelberger Lieder-

handschrift) 8
Herder, Johann Gottfried von 9  f.
Hergotin o.J. 198
Hermann von Sachsenheim 52
Heugel, Anna 102  f.
Hildebrandston 129  f.

Hoffmann von Fallersleben, August Heinrich  
14

Hofhaimer, Paul 26, 145, 153, 249, 251
Hoflied 14  f.
Hofweise 14–16, 18, 154, 176, 210  f.
Hugo von Montfort 22, 24

Imhoff, Martin 122
Isaac, Heinrich 26, 137, 145  f., 150, 152, 187, 199, 

203, 266
Iserlohn IV.36 200

Janequin, Clément 267, 269, 273, 277, 279
Jena 101 (Jenaer Liederhandschrift) 8
Jörg Dürnhofers Liederbuch. Siehe Erlangen-

Nürnberg, UB, Inc. 1446a
Josquin Desprez 266  f.
Judocus von Wießhofen (olim

 Jodocus von Windsheim) 35, 87–90
Jüngeres Augsburger Liederbuch. Siehe 

Augsburg 142a

Kanzonenform (Stollenstrophe) 72, 104, 112  f., 
130, 148, 154, 210

Karl der Kühne 152
Karl V., Kaiser 272
Kleine Heidelberger Liederhandschrift. Siehe 

Heidelberg 357
Kohlen 1558 244
Kolmarer Liederhandschrift. Siehe München 4997
Königsteiner Liederbuch. Siehe Berlin 719
Kontrafaktur 23, 45, 147, 149, 276
Kopenhagen 1848 193, 199, 205  f., 273–275
Krakau 40098 (Glogauer Liederbuch, Saganer 

Stimmbücher) 8, 24  f., 36, 98, 146, 148  f., 
158

Krakau 40185 200
Kriesstein, Melchior 278  f.

Kriessstein 1540 267–269, 277, 279
Kugelmann, Hans 269
Kürenberg 218  f.

Lannoy, Colinet de 263
Lasso, Orlando di 17, 31, 33, 202, 225, 243
Laufenberg, Heinrich 34, 81, 84–86
Lautenbüchlein des Jakob Thurner. Siehe Wien 

9704



340   Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), Namen, Begriffe

Lautentabulatur 24  f., 98, 250
Leiden 2012 (Album Overijssel) 194, 197, 222  f., 

225  f., 228  f.
Leipzig 8 (Bechsteinsche Handschrift) 28, 122
Leipzig 6023 99
Lessing, Gotthold Ephraim 57
Liebesbrief 76, 78  f.
Liebeslied 21–23, 25, 33  f., 107, 113, 115, 155, 177, 

179, 207  f., 210
Liederbuch 7  f., 92
Liederbuch der Clara Hätzlerin. Siehe Prag X A12
Liederbuch des Arnt von Aich. Siehe Aich [1519]
Liederbuch des Erhard Öglin. Siehe Öglin 1512
Liederbuch des Fridolin Sicher. Siehe St. Gallen 

461
Liederbuch des Jakob Hagenbach. Siehe Basel F 

X 17–20
Liederbuch des Jakob Käbitz. Siehe München 811
Liederbuch des Johannes Heer von Glarus. Siehe 

St. Gallen 462
Liederbuch, gedrucktes 7  f., 18, 28  f., 259–262, 

264–275, 277–279
Liederbuchlied 4–8, 20, 23, 25, 107, 109, 191, 

202, 213
Liederhandschrift 7  f., 22, 24
Liederhandschrift Venlo. Siehe Brüssel II 144
Liedflugschrift 7, 29  f., 174
Liliencron, Rochus von 15
Lochamer-Liederbuch. Siehe Berlin 40613
Logschau (Adler), Katharina von 247–250
Logschau, Georg von 247
London 5242 (Chansonnier de Françoise de 

Foix) 273
London 31922 199, 278
Luder, Peter 94
Ludwig IX., Herzog von Bayern-Landshut 97
Ludwig V. von der Pfalz 253  f.
Luther, Martin 238  f.

Maria Jakobäa von Baden, Herzogin von 
Bayern 240, 245, 253, 255

Maria von Kastilien, Österreich und Ungarn 245
Maximilian von Österreich, Kaiser 

Maximilian I. 26, 28, 36, 135, 145  f., 152, 157, 
168, 170  f., 204, 210, 245

Mehrstimmigkeit 7, 15, 17  f., 22–26, 28  f., 37, 70, 
91  f., 96, 136, 139  f., 142, 146, 148, 152, 158, 

166, 170, 173, 175, 188, 206, 210, 212, 239, 
259–262, 264–275, 277–279

Meiland, Jakob 202
Meisterliches Lied 6  f., 21
Minnerede 34, 39–56, 110, 120, 122
Minnesang 2, 7, 21  f., 41, 61, 107, 111–115, 118, 

130  f., 208
Moderne, Jaques 275
Mönch von Salzburg 3, 22, 25, 33  f., 58  f., 61–66, 

72, 80, 113, 208
Mondsee-Wiener Liederhandschrift. Siehe Wien 

2856
Moser, Hans Joachim 15, 18, 176
Mülert, Alynna 223
Muller 1589 (Aemstelredams amoureus 

lietboek) 216, 221
Müller, Johann von 9
München 224 97
München 328–331 138–143, 145, 195, 201, 203
München 362 98
München 379 (Augsburger Liederbuch) 24, 34  f., 

61, 65, 67, 69, 73, 118–120, 122–128, 130  f., 
191

München 810 (Schedelsches Liederbuch, 
Liederbuch des Hartmann Schedel) 24, 35, 
67, 91–106, 152

München 811 (Liederbuch des Jakob Käbitz)  
124

München 3155 145
München 3725 (Buxheimer Orgelbuch) 93, 100, 

104
München 4482 202
München 4483 200
München 4997 (Kolmarer Liederhandschrift) 8
München 29775-1 172
Muskatplüt 80  f.

Neidhartlied 6
Neuber 1560 45
Neuber [1565] 199
Neujahrslied 2, 34, 57–86, 113, 122, 208, 212
Niederrheinische Liederhandschrift. Siehe Berlin 

612
Nieu Aemstelredams Liedboek. Siehe Barendt 

1591
Nieu groot Amstelredams Liedt-boek. Siehe 

Barentsz 1605



Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), Namen, Begriffe   341

Obrecht, Jacob 196, 263, 274
Ockeghem, Johannes 36, 92, 146, 152  f.
Öglin, Erhard 8, 135, 145, 153, 155, 158

Öglin 1512/1513 28, 145, 193, 200  f., 203  f.
Öglin 1512 (Liederbuch des Erhard Öglin) 8, 

28, 35, 135, 145, 153, 155, 158, 197, 203, 
206, 250

Opitz, Martin 57
Osnabrückische Liederhandschrift. Siehe Berlin 

753
Oswald von Wolkenstein 22–25, 33  f., 59, 66, 

69, 71
Othmayr, Caspar 26, 194, 198

Othmayr 1549 198
Ott, Hans 29  f., 252

Ott 1534 29, 245, 257
Ott 1544 240, 246, 269, 272

Ottheinrich von der Pfalz 244
Ovid 101

Päminger, Leonhard 202
Paris 57 (Chansonnier Nivelle de la Chausée) 146
Paris 9346 (Chansonnier de Bayeux) 261, 273
Paris 12744 273, 275, 278
Peschin, Gregor 244
Petreius, Johannes 269, 271, 276, 278  f.

Petreius 1541 269–271, 273, 275–278
Petreius 1544 257

Petrucci, Ottaviano 37, 260, 263, 275
Petrucci 1501 259, 273
Petrucci 1502 37, 259–262, 266, 273–275
Petrucci 1504a 260
Petrucci 1504b 260, 266, 273

Peutinger, Konrad 157
Pfeffel, Vlricus 81
Platter, Felix 256  f.
Politisches Ereignislied 5, 7, 21
Prag X A 12 (Liederbuch der Clara Hätzlerin) 24, 

27, 34  f., 68  f., 71, 73, 75  f., 118, 120  f., 
123–129, 131, 135, 145, 155, 157  f., 191, 208, 
219

Raab (Győr) 37 (Raaber Liederbuch) 29
Raid, Sylvester 269
Regnart, Jacob 31, 33
Reinmar der Alte 111
Rem, Bernhard 36, 137–143, 145, 158, 249

Rener, Adam 145
Rhau, Georg 241, 271  f., 274  f., 279

Rhau 1541 274  f.
Rhau 1542 269, 271, 274  f., 279
Rhau 1544 240  f.
Rhau 1545a 269, 271, 275, 277
Rhau 1545b 269, 271, 275, 277

Richafort, Jean 273
Rilke, Rainer Maria 57
Roggenburg, Jörg 120–123, 131
Rondeau 22, 104, 112, 146, 176
Rostock 100/2 (Rostocker Liederbuch) 24, 124
Roulans 1544 (Antwerpener Liederbuch) 199, 

215, 221

Saganer Stimmbücher. Siehe Krakau 40098
Salminger, Sigmund 267–269
Samedan M30–M31 172
Sangspruchdichtung 7, 21
Schallenberg, Christoph von 29, 208
Schedel, Georg 97
Schedel, Hartmann 35, 92–94, 96–98, 102  f.

Liber genealogieae et familiarum 102
Liederbuch. Siehe München 810
 Weltchronik 93

Schedel, Hermann 94, 97  f.
Schedel, Johannes 97  f.
Schiller, Friedrich von 57
Schlick, Arnold 250
Schöffer, Peter d.Ä. 259
Schöffer, Peter d.J. 8, 28, 37, 155, 259, 263

Schöffer 1513a 28, 37, 259–264, 275
Schöffer 1513b 28, 201, 203
Schöffer 1517 28
Schöffer & Apiarius 1533–1536 202
Schöffer-Schlick 1512 193, 197, 203, 206, 250

Segovia (Cancionero musical de Segovia) 274
Senfl, Ludwig 26, 141, 145, 168, 179, 185, 193, 

200  f., 212, 239–241, 243–245, 249–251, 253
Sterzing (Sterzinger Miszellaneenhandschrift)  

23, 33, 124
St. Gallen 461 (Liederbuch des Fridolin 

Sicher) 277
St. Gallen 462 (Liederbuch des Johannes Heer 

von Glarus) 36, 165–214
St. Gallen 463 und 464 (Liederbücher des Ägidius 

Tschudi) 167, 193–200, 204, 206  f.



342   Register: Liedquellen (Handschriften und Drucke), Namen, Begriffe

St. Gallen 530 201
Stimmbuch/Stimmbücher 8, 28, 139–142, 148, 

204, 249, 259–263, 266, 275  f.
Stollenstrophe. Siehe Kanzonenform
Stuttgart XIII 1 (Weingartner Liederhandschrift)  

8

Tagelied 34, 66, 122, 210
Tannhäuser 111
Tanzlied 6, 72, 112, 116, 118, 208
Tenorlied 4, 7, 16–18, 20, 24–26, 30  f., 36, 92, 176, 

191, 202, 206, 213
Tibull 179
Torun 29 197
Tournai 94 199
Tourout, Johannes 93, 103  f.
Trient 88 104
Trient 89 104
Trinklied 6, 205
Tschudi, Ägidius 167, 169

Liederbücher. Siehe St. Gallen 463 und 464

Uhland, Ludwig 9  f.
Ulhart 1530 236, 238
Ulhart 1534 236
Ulm 235 201
Ulm 236 201, 240
Ulm 237 277
Ulrich von Liechtenstein 78
Ulsen, Dietrich 95

Virelai-Ballade 22  f., 72, 112  f., 115, 129, 176
Volkslied 4  f., 8–11, 13–18, 20, 25, 208, 213

Wagenrieder, Lukas 275
Walther von der Vogelweide 111
Weimar 146 (Zutphener Liederbuch) 216
Weingartner Liederhandschrift. Siehe 

Stuttgart XIII 1
Werbelied 6, 63, 65–69, 71, 73, 75–79, 115,  

208  f.
Wien 2856 (Mondsee-Wiener Liederhandschrift)  

22, 63  f., 66
Wien 9704 (Lautenbüchlein des Jakob 

Thurner) 98
Wien 18810 138–143, 145, 195, 201, 203,  

249
Wilhelm IV., Herzog von Bayern 240, 253
Willaert, Adrian 246  f., 267, 269
Wolfenbüttel 78 193
Wolfenbüttel 264 (Wolfenbütteler Lauten

tabulatur) 98
Wolfenbüttel 292 172, 202, 204  f.

Zelter, Carl Friedrich 58
Zürich 301 200
Zürich 438 35, 135–163, 202
Zutphener Liederbuch. Siehe Weimar 146
Zwingli, Huldrych 169, 181
Zwolle 773 (Album Maria van Besten) 218–220, 

223, 227


