
6 17. Jahrhundert

Bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts – den Wendepunkt markiert das Erscheinen
von Schottels Teutscher Sprachkunst (1642) – wurde die deutsche Sprache in den
Grammatiken vor allem aus einer didaktischen Perspektive betrachtet. Es wurden
unterschiedliche Adressatenkreise in den Blick genommen:

1. Grammatiken für Ausländer, charakterisiert dadurch, daß sie lateinisch geschrieben sind; 2.
Sprachlehren, die das Deutsche zur Einführung in den grammatischen Unterricht überhaupt
verwenden; 3. Bücher, die als Vorstufen für den Unterricht in der deutschen Rhetorik gedacht
sind. (Jellinek 1913: 63)

Für die meisten der hier analysierten Schriften des 17. Jahrhunderts galt der Grund-
satz, dass in den deutschen Schulen zunächst die deutsche Grammatik von den
Schülern beherrscht werden müsse, bevor diese z. B. die lateinische Grammatik
erlernen (vgl. Jellinek 1913: 89). Das Deutsche sollte Unterrichtssprache und darüber
hinaus selbst Unterrichtsgegenstand werden.

Ab der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts wenden sich die Autoren verstärkt
dem Deutschen aus einer grammatischen bzw. poetologischen Perspektive zu und
erörtern die Frage, was gutes Deutsch ist und wie dieses strukturiert sein muss. Die
Arbeiten sind nun meist durch sprach- und kulturpatriotische Motive geprägt, die
die Auseinandersetzung mit dem Deutschen anleiten.

Aus den 20 analysierten Vorreden (17. Jahrhundert)²⁰⁶ konnten die in Tabel-
le 6.1 aufgeführten Attribute rekonstruiert werden. Einerseits wurden diese aus
der Sekundärliteratur abgeleitet, andererseits aus den historischen Primärtexten
erschlossen:

206 Vgl. hierzu Kapitel 4.2.1.

©2024 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative
Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111333953-006



6 17. Jahrhundert  127

Tab. 6.1: Attribute der Frames im 17. Jahrhundert

Attribut Sub-Attribute 1. Grades

Adressatenkreis

Motive (1) Propädeutik, (2) Sprachpatriotismus, (3)
Kulturpatriotismus, (4) Religion

(Anti-)Ideale (1) Sprachrichtigkeit/-fehlerhaftigkeit bzw. (Un-) Reinheit, (2)
(Un-) Einheitlichkeit, (3) (Un-) Verständlichkeit, (4)
Nützlichkeit/Nutzlosigkeit

Beurteilungskriterien (1) Natürlichkeit, (2) Kunstfähigkeit, (3) Alter, (4) Gebrauch,
(5) Göttlichkeit

Kognitive (Un-)Fähigkeiten (1) Wissen/Unwissenheit, (2) Verstand

(Anti-)Autoritäten (1) Institutionen, (2) Personen, (3) Schriften

(Anti-)Leitvarietäten (1) Region, (2) Medium

Grammatik (1) Aussprache (Phonologie), (2) Schreibung (Orthographie), (3)
Morphologie/Lexik, (4) Bedeutung (Semantik), (5) Syntax

Didaktik (1) Alte Methode, (2) Neue Methode

Poetik (1) Poet, (2) Gedicht/Poesie

Sprachideologien (1) Analogismus, (2) Anomalismus

Während sich die Grammatiken und Leselehren im 16. Jahrhundert mehrheitlich an
die ‚Schreibgelehrten‘ sowie die ‚Schulmeister‘ und deren ‚Schüler/Jugend‘ richteten,
also einen kleinen Kreis von Sprachgelehrten, wird im 17. Jahrhundert auch das
deutsche Volk adressiert (‚Alle‘), das die deutsche Sprache erlernen, d. h. lesen und
schreiben können soll. Mit dem Voranschreiten des Absolutismus in Europa und der
Vorrangstellung Frankreichs droht das Deutsche immer stärker vom Französischen
verdrängt zu werden:

Das Französische ist um die Wende des 17. und 18. Jahrhunderts nicht nur Diplomatenspra-
che, Verhandlungssprache gelehrter Körperschaften, Sprache des gesellschaftlichen Umgangs;
immer verbreiteter wird die Gewohnheit, daß selbst im Bürgertum die Kinder von frühester
Jugend an dazu angehalten werden, mit ihren Eltern und untereinander französisch zu spre-
chen, während die Muttersprache auf den Verkehr mit dem Gesinde beschränkt wird. (Polenz
1978: 107)



128  6 17. Jahrhundert

Um dieser Entwicklung entgegenzuwirken, richten sich die Autoren explizit an die
deutschen Bürger*innen, die die Schönheit und Kunstfertigkeit ihrer Muttersprache
begreifen sollen. Da die Zierlichkeit des Deutschen vor allem durch die Dichtkunst
vorangetriebenwird, werden im 17. Jahrhundert auch immer häufiger die ‚Liebhaber
der Poeterey‘ in den Vorreden als Adressaten benannt.

Ein wichtiges Motiv der Autoren des 17. Jahrhunderts, sich mit der deutschen
Sprache auseinanderzusetzen und diese zu analysieren, war der Sprachpatriotis-
mus. Dieser hatte die Kultivierung der deutschen Sprache zum Ziel und stellte eine
„sprach(en)politische Bewegung des Späthumanismus“ (Polenz 2013: 117) dar. Der
Kulturpatriotismus entwickelte sich in Anlehnung an den Sprachpatriotismus auf
Basis von Analogieschlüssen zwischen Sprache und Kultur. Die deutsche Sprache
trage demnach zur Bewahrung der deutschen Kultur bei und müsse zum einen ge-
pflegt werden und zum anderen von den Nachbarsprachen und deren Kulturen klar
abgegrenzt werden (vgl. Gardt 1994: 129). So bedeute Sprachverfall auchMachtverfall
bzw. gehe mit dem Sprachwandel immer auch ein Kulturwandel einher.

Die Argumente, die den Sprachpatriotismus legitimieren sollten, wurden auf die
deutsche Kultur übertragen: Die Gleichwertigkeit bzw. später auch die Überlegen-
heit der deutschen Sprache gegenüber der lateinischen oder französischen Sprache
beweise die Gleichwertigkeit bzw. Überlegenheit der deutschen Kultur gegenüber
fremden Kulturen.²⁰⁷ Der Kulturpatriotismus im 17. Jahrhundert geht meist mit der
Aufforderung einher, sich um die deutsche Kultur zu bemühen und „Kulturarbeit“
(Huber 1984: 17) zu leisten. Nach Huber (1984: 17) bedeutet Kulturpatriotismus in
dieser Zeit nicht nur „Demonstration der Liebe zur bereits vorhandenen [sondern
auch zur, Einfügung: V.S.] noch zu schaffenden Kultur des Vaterlandes“. Die Träger
des Kulturpatriotismus waren meist Philologen und Dichter, die sich bewusst mit
der deutschen Sprache auseinandersetzten („Intentionalität“, Huber (1984: 21)) und
so ein kulturelles Selbstbewusstsein entwickelten („Reflexivität“, Huber (1984: 21)).
Einige Autoren kritisieren in diesem Kontext die Verachtung der eigenen deut-
schen Muttersprache, die auch unter den Gelehrten weit verbreitet ist, sowie deren
Verehrung bzw. Bevorzugung fremder Sprachen (Fremdsprachenverehrung).

Zudem wird der deutschen Sprache ein propädeutischer Zweck zugesprochen.
Viele Autoren sind der Ansicht, dass die Kenntnis der grammatischen Struktur der
eigenen Muttersprache elementar für das Verständnis fremder Sprachen, wie etwa
des Lateinischen, sei (Propädeutik). Dementsprechend soll die Vermittlung der

207 Vgl. hierzu auch die Erkenntnisse von Gardt (1994: 129ff.) zur ontologisierend-patriotischen
Sprachreflexion in der Frühen Neuzeit.



6 17. Jahrhundert  129

deutschen Sprache in den Grammatiken und Poetiken dazu beitragen, die Leser auf
den Fremdsprachenunterricht vorzubereiten.²⁰⁸

Das Ziel der Spracharbeit des 17. Jahrhunderts war die Konstituierung einer
richtigen, verständlichen und nützlichen deutschen Sprache (Ideale): Die Sprach-
richtigkeit bzw. -reinheit (puritas) sollte durch die sprachpuristischen und z. T.
auch fremdwortpuristischen Bestrebungen der Sprachgelehrten (in den Sprachge-
sellschaften) vorangetrieben werden. Die Reinhaltung bzw. Reinigung des Deutschen
im Sinne des Sprachpurismus – sowohl von (unnötigen) Fremdwörtern als auch
„intralingualen Varianten, wie anstößigen, zweideutigen, veralteten oder regionalen
Wörtern und Wendungen, grammatikalischen Formen, Orthographien und Ausspra-
chen“ (Polenz 2013: 116) – sollte zu dessen Anerkennung als Hauptsprache in der
Gesellschaft und Wissenschaft beitragen. Eine radikalere Weiterentwicklung des
Sprachpurismus stellt der Fremdwortpurismus dar, der alle Fremdwörter im Deut-
schen kategorisch ablehnt und durch genuin deutsche Kunstwörter zu ersetzen ver-
sucht. Im 17. Jahrhundert ist u. a. Zesen ein Vertreter des Fremdwortpurismus, wofür
er von den zeitgenössischen Sprachgelehrten zum einen bewundert und zum ande-
ren stark kritisiert wurde. In der Kritik stand der Fremdwortpurismus, weil durch
diesen die Ideale Verständlichkeit und Nützlichkeit missachtet wurden: Die neu
eingeführten Verdeutschungen von bereits etablierten lateinischen Fachbegriffen
würden die Leser*innen verwirren, weil sie unverständlich und dementsprechend
auch nicht gut nutzbar im Rahmen der Spracharbeit seien (Polenz 2013: 129–130).

Im 17. Jahrhundert sind vor allem zwei sprachideologische Ansätze²⁰⁹ prägend
für die Konstituierung einer überregionalen Schreibnorm: der Analogismus und
der Anomalismus. Während sich die Analogisten an der Grundrichtigkeit²¹⁰ der
alten deutschen Sprache orientieren (vgl. Hundt 2000: 42) und z. B. auf Basis der
Stammwörter analoge Wortbildungen rekonstruieren, richten sich die Anomalisten
nach dem guten Sprachgebrauch der Gelehrten, der für sie als vorbildhaft und

208 Zur Erläuterung des Motivs Religion siehe Einführung in Kapitel 5.
209 Gardt (1999: 128) spricht hier von zwei „alternative[n] Prinzipien der Sprachnormierung“,
Hundt (2000: 42) von „Positionen“. In der vorliegenden Arbeit werden die beiden Sprachnormie-
rungstheorien als Sprachideologien aufgefasst, da sie „sozial strukturbildend, das heißt, [...] den
Rahmen [konstituierend, Einfügung: V. S.], in dem die Mitglieder einer sozialen Gemeinschaft sprach-
lich handeln“ (Spitzmüller 2019: 22). Die Autoren vertreten folglich unterschiedliche Auffassungen
zur Sprachnormierung, indem sie entweder eine (eher) analogistische (Grundrichtigkeit) oder an-
omalistische (Sprachgebrauch) Position bekleiden. Sie teilen ihre Überzeugungen innerhalb ihrer
sozialen Gruppen (Analogisten vs. Anomalisten), positionieren sich dementsprechend im Diskurs
und grenzen sich so von Vertretern anderer Sprachideologien ab.
210 „In Fragen der Sprachrichtigkeit sollte [...] nicht ein dem Wandel der Zeiten unterworfener
Sprachusus ausschlaggebend sein sondern die Grundrichtigkeit der deutschen Sprache, d. h. das
unwandelbare, ideale Regelwerk der Grammatik“ (Hundt 2000: 42).



130  6 17. Jahrhundert

normkonstituierend gilt. Dementsprechend wird Sprache aus einer analogistischen
Perspektive eher als etwas Fixes bzw. Festes, etwa im Sinne eines Sprachgebäudes,
das auf festen Grundpfeilern (grundrichtige, sprachinhärente Regeln) gebaut ist,
definiert. Die Anomalisten, die sich am wandelbaren Sprachgebrauch der gelehrten
Kreise orientieren, sehen Sprache hingegen eher als etwas Dynamisches an. Darüber
hinaus gehen in dieser Debatte „sprachtheoretische und lokalpatriotischeMotivation
[...] ineinander über“ (Gardt 1999: 129), da die anomalistische Position meist mit
dem Anspruch des Meißnischen als Prestigevarietät einhergeht, während sich die
Analogisten gegen das meißnische Sprachprimat wenden.

Sowohl die Analogisten als auch die Anomalisten legitimieren die (ursprüngli-
che) Reinheit der deutschen Sprache durch deren Natur bzw. Natürlichkeit. Die
jeweils hinter dem Ausdruck Sprachnatur stehenden Konzepte unterscheiden sich
jedoch maßgeblich. Für die Analogisten ist „die Fortschreibung der strukturin-
härenten Regelhaftigkeit der natürliche Weg zur Hochsprache“ (Gardt 1999: 132)
(Analogie/Etymologie), für die Anomalisten drückt sich „die Natürlichkeit in der
Orientierung am Gebrauch“ (Gardt 1999: 132) aus (Gebrauch).

Als weitere Legitimationsbasis für die Sprachrichtigkeit der deutschen Gram-
matik wird ihre Kunstfähigkeit (Grammatikabilität) angeführt, die sich aus ihrer
Nützlichkeit, ihrer Rationalität und Wissenschaftlichkeit sowie ihrem Gebrauch und
Wortreichtum speist. Auch hier muss zwischen der anomalistischen Auffassung von
Sprachrichtigkeit einerseits und der analogistischen Perspektive andererseits unter-
schieden werden. Über die Korrektheit bzw. Regelkonformität entscheidet bei den
Anomalisten der etablierte Sprachgebrauch, bei den Analogisten hingegen die abge-
leiteten Strukturprinzipien der Sprache (vgl. Gardt 1999: 128) (z. B. Stammwörter). D.
h., dass die Vertreter der analogistischen Position eine sprachliche Form, die eine
Ausnahme vom Regelfall darstellt, aber dem etablierten Sprachgebrauch (der Ge-
lehrten) entspricht, ablehnen müssten, wohingegen diese Form für die Anomalisten
als korrekt gelten würde.

Als kognitive Voraussetzungen für einen guten Sprachgebrauch gelten zum
einen das Wissen um das Deutsche und zum anderen der menschliche Verstand.
Die Menschen müssen sich intensiv mit der deutschen Sprache auseinandersetzen
und sich bilden, z. B. durch die Lektüre geeigneter Grammatiken. Darüber hinaus
müssen sie aber auch fähig sein, ihren Verstand zu gebrauchen und z. B. die nützliche
Verdeutschungen mancher Kunstwörtern von unverständlichen fremdwortpuristi-
schen Bestrebungen zu unterscheiden (Lateinische Kunstwörter versus Deutsche
Kunstwörter).



6 17. Jahrhundert  131

Neben der Grammatik²¹¹ rücken im 17. Jahrhundert auch die Didaktik und die
Dichtkunst (Poetik) immer stärker in den Fokus. Die Dichtkunst gilt als eine erlern-
bare Kunst (Erlernbarkeit), die dazu dienen soll, Natürlichkeit und Kunstfähigkeit
miteinander zu vereinen. Die poetischen Schriften (Poesie) sollen von den Gelehr-
ten aufgenommen werden und daraus dann Regeln des guten Sprachgebrauchs
abgeleitet werden.

Die Auseinandersetzung mit dem Deutschen im Schulunterricht wurde vor
allem durch den aus Holstein stammenden Didaktiker Wolfgang ‚Ratichius‘ Ratke
und dessen didaktische Innovationen angefeuert. Bei der sog. Neuen Methode²¹²
handelt es sich um eine stark polarisierende Lehrart, die „einen muttersprachlichen
Deutschunterricht und Deutsch als Basis für alle Fächer“ (Moulin-Fankhänel 1997:
238) vorsieht. Als sprachliches Vorbild gelten Luther sowie dessen Schriften (vgl.
Straßner 1995: 96). Die neue Lehrart nach Ratke sollte die Schüler besser auf den
weiterführenden Unterricht vorbereiten und ihnen das Erlernen des Lateinischen,
Griechischen oder anderer Fremdsprachen erleichtern. DieGrundannahmewar, dass
die Schüler durch die Übertragung ihres Wissens von der grammatischen Struktur
des Deutschen schneller andere Sprachen erlernen könnten. Die AlteMethode, nach
der der Unterricht in lateinischer Sprache gehaltenwurde und die Unterrichtsinhalte
strikt auswendig gelernt werden mussten, galt bei vielen Autoren jener Zeit (auch
unter den katholischen) bereits als überholt (vgl. Gardt 1994: 446).

Die im Folgenden analysierten Schriften wurden in eine von drei Kategorien
eingeteilt: Schriften der Didaktiker, Schriften der Grammatiker und Schriften der
Poetiker²¹³, je nachdem, ob sie eher eine didaktische, grammatische oder poetolo-
gische Orientierung aufweisen. Es gilt jedoch zu beachten, dass nicht von einem
singulären Motiv ausgegangen werden sollte, welches die Arbeit des Autors prägte,
sondern meist mehrere Motive nebeneinander existierten. Die folgende Einteilung
richtet sich deshalb nach dem in der jeweils analysierten Schrift am stärksten her-
vortretenden Motiv.

211 Vgl. hierzu die einführenden Erläuterungen in Kapitel 5.
212 Gardt (1994: 446f.) fasst die didaktischen Besonderheiten der didactica novawie folgt zusammen:
„1. sie orientiert sich an der Muttersprache; 2. sie favorisiert [...] eine Verbindung von Sprach- und
Sachunterricht; 3. sie ergänzt im Bereich der Methodik das Memorieren grammatischer Paradig-
men durch eher ganzheitliche, zum Teil auf ein intuitives Begreifen ausgerichtete Verfahren der
Wissensvermittlung“. In diesem Zusammenhang verweist Gardt (1994: 446) auch auf die sprachpäd-
agogischen Ansätze nach Comenius, der die Wissensvermittlung durch die Verwendung von Texten
sowie sich auf diese beziehende Abbildungen positiv vorantreiben wollte.
213 Der Ausdruck „Poetiker“ wurde von Jellinek (1913: 142) übernommen und bezeichnet in der
vorliegendenArbeit jene Autoren, deren Auseinandersetzungmit der deutschen Sprache vorwiegend
poetologischer Natur ist, also einen Bezug zur Poetik, im Sinne einer Lehre von der Dichtkunst,
aufweist.



132  6 17. Jahrhundert

6.1 Schriften der Didaktiker

6.1.1 Deutsch in Kromayers Deutsche Grammatica (1618)

Der aus Döbeln stammende Johannes Kromayer²¹⁴ war zunächst immitteldeutschen
Raum als Prediger und geistlicher Schulinspektor tätig, bis er 1614 als Generalsu-
perintendent nach Augsburg geschickt wurde, um Ratkes Didaktik zu studieren
(vgl. Kromayer 1618: 179). Auf dieser Basis entwickelte er einen Lehrplan für die
Weimarer Lateinschule, in den die Neue Methode als zentrales didaktisches Prinzip
aufgenommen werden sollte (vgl. Kromayer 1618: 179).

DieDeutsche Grammatica von Kromayer (1618) war, ebensowie die Sprachkünste
von Helwig (1619), für den Einsatz im Schulunterricht, vornehmlich in den Volksschu-
len, verfasst worden und sollte der „Vorbereitung auf den lateinischen Unterricht“
(Jellinek 1913: 96) dienen.

Das Wirken des Schulmeisters Kromayer ist durch die Ideologie Ratkes geprägt.
Kromayers Bestrebung war die Reformierung des Schulsystems, u. a. setzte er sich
für die Neuordnung des Unterrichts an den Dorfschulen ein und entwickelte dar-
über hinaus einen neuen Lehrplan für die Weimarer Lateinschule (vgl. Jellinek 1913:
96). Kromayer (1618: IIr) benennt in seiner Grammatica Ratke explizit als Autorität
(Autorität ‚Ratke‘) und bewertet dessen Werk als „heilsam und sehr nuetzlich“
(Nützlichkeit). Zudem vermutet Kromayer (1618: IIr), dass die Arbeiten Ratkes „von
den meisten nur verachtet vnd gescholten“ (Verachtung) werden. Der Autor bezieht
durch das angegebene Metastereotyp eine klare Position und bekennt sich als An-
hänger der Neuen Methode, obwohl ihm bewusst ist, dass diese in der Gemeinschaft
kontrovers betrachtet wird und dementsprechend auch sein eigenes Werk, die Deut-
sche Grammatica, negativ beurteilt werden könne. Nichtsdestoweniger erachtet er
die NeueMethode als sehr nützlich (Nützlichkeit), um die Jugend (Adressatenkreis)
in der deutschen Sprache zu bilden und für weiterführende grammatische Studien
vorzubereiten. Kromayer (1618: IIv) geht sogar noch einen Schritt weiter, indem
er erklärt, dass „Schulen bey dem alten Wesen vnd Methodo je fast an allen orten
eingehen“ (Alte Methode).

Darüber hinaus verweist Kromayer (1618: IIIr) auch auf die „Grammatica [...]
des Herrn Philippi/Frischlini/Rennemanni“ (Autorität ‚Grammatiken‘) – Philologen

214 Kromayer kann der Gruppe der Didaktiker zugeordnet werden. Sein Hauptaugenmerk liegt
auf den Vermittlungsmethoden der deutschen Sprache im Unterricht (Neue Methode nach Ratke),
dementsprechend ist seine Deutsche Grammatica auch eher als pädagogisch-didaktisches Werk
einzuordnen. Darüber hinaus verweist er auch schon im Titel der Werks auf dessen didaktische
Perspektive: „Zum newen Methodo/der Jugend zum besten/zugerichtet. Für die Weymarische Schuel
[...]“ (Kromayer 1618: Titel).



6.1 Schriften der Didaktiker  133

aus dem 16./17. Jahrhundert²¹⁵ – deren Schriften ebenfalls als sprachliches Vorbild
dienen sollen.

Die Bedeutung Kromayers für die Entwicklung der deutschen Grammatik be-
urteilt Jellinek (1913: 97) jedoch als eher gering und beurteilt auch das verwendete
Material als „höchst dürftig“. Anders als bei Helwig (1619) werden die lateinischen
Fachtermini bei Kromayer (1618) nicht verdeutscht. So gibt Kromayer (1618: IIIr)
in seiner Vorrede auch an, dass sein „Büchlin [...] auffgesetzet worden [ist, Einfü-
gung: V. S.]/in sonderlicher Gleichförmigkeit mit der Lateinischen/Griechischen/vnd
Hebraischen Grammaticken“ (Autorität ‚Lateinische Grammatiken‘). Der Autor
verdeutlicht an dieser Stelle nochmals seine Orientierung an den bereits etablierten
Hauptsprachen, deren Grammatiken er als Vorbild zur Erstellung seiner deutschen
Grammatik heranzieht.²¹⁶

Abb. 6.1: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Kromayers Deutscher Grammatica (1618)

6.1.2 Teutsch in Helwigs Sprachkünsten (1619)

Der aus Sprendlingen (im heutigen Rheinhessen) stammende Christoph Helwig²¹⁷
studierte zunächst in Frankfurt und Marburg und erhielt später u. a. an der Univer-

215 Kromayer bezieht sich hier auf die Schriften von Johann P. Philippi (1607–1679), Nicodemus
Frischlin (1547–1590) und Henning Rennemann (1567–1646).
216 Vgl. hierzu die Abbildung 6.1.
217 Helwig wird im Folgenden den Didaktikern zugeordnet, da seine Sprachkunst als Einführung in
den grammatischen Unterricht konzipiert ist und sich dezidiert u. a. mit der Neuen Methode als
Vermittlungsmethode auseinandersetzt.



134  6 17. Jahrhundert

sität Gießen einen Lehrstuhl für Hebräisch und Griechisch (vgl. Kämmel 1880/2023:
o. S.). In seiner Anfangszeit prägten vor allem die Ansichten des Didaktikers Rat-
ke die Arbeiten Helwigs, mit dem er auch ab 1614 zusammenarbeitete und dessen
didaktische Konzepte Helwig in Gießen einführen wollte (vgl. Moulin-Fankhänel
1997: 150). Allerdings trennten sich die beiden schon wenig später, im Jahr 1615, nach
„einem Zerwürfnis“ (Moulin-Fankhänel 1997: 150). Helwigs Grammatik wurde erst
nach seinem Tod (im Jahr 1617) von seiner Witwe und seinen Kindern in den Druck
gegeben, dementsprechend ist auch die Vorrede von Helwigs Söhnen bzw. seiner
Ehefrau verfasst worden („Deß Authoris seligen nachgelassene Wittib vnd Kinder“,
Helwig (1619: AIIIv)). Das Werk ist in drei Teile untergliedert: „I. Vom Laesen vnd
Schreiben. II. Von Kaennung der Woerter. III. Von Ordnung der Woerter“ (Helwig
1619: BIr).

Helwig (1619) war, ebenso wie Kromayer (1618), Olearius (1630) und Brücker
(1620), vorwiegend von seinen didaktischen Bestrebungen geleitet, welche ihn zum
Abfassen der Sprachkünste veranlassten. Neben einer lateinischen wurde auch eine
deutsche Fassung des Werks herausgegeben, die hauptsächlich für den Einsatz im
Schulunterricht gedacht war und sich an die „angehenden Schulknaben“ (Helwig
1619: AIIv) (Adressatenkreis) richtete. Der Autor hebt den Nutzen einer deutschen
Sprachkunst nach der NeuenMethode explizit hervor (NeueMethode), da die Jugend
so leichter und schneller „zur Erkäntnuß der Sprachen“ (Kromayer 1618: AIIIr)
gelangen könne (Nützlichkeit).

In der Grammatikwerden auch didaktische Prinzipien benannt, die das Erlernen
der deutschen Sprache erleichtern sollten. Zum einen finden sich keine expliziten
Definitionen in den Sprachkünsten, da diese „definitiones [...] von den Schulmeistern
muendlich koennen erklaeret werden“ (Helwig 1619: AIIv). Darüber hinaus sollen
die Schulmeister die Erläuterungen imWerk durch geeignete Beispiele ergänzen.
Zum anderen verwendete Helwig vorwiegend deutsche „Kunstwörter“ (Helwig 1619:
94) (Deutsche Kunstwörter), wie etwa „Naennwort“ für Nomen, „Sagwort“ für Verb
und „Beiwort“²¹⁸ (Helwig 1619: BIv), und versuchte durch Beispiele und Erklärungen
die deutsche Grammatik möglichst verständlich und klar darzustellen (vgl. Jelli-
nek 1913: 93). Seiner Ansicht nach würden die Schüler die deutschen Fachtermini
leichter verstehen und lernen können (Verständlichkeit), da diese ihnen besser im
Gedächtnis blieben als die lateinischen Termini (vgl. Helwig 1619: AIIv).

Der Autor appelliert an seine Leser, dass die Schüler zuerst in der deutschen
Sprache unterrichtet werden und diese beherrschenmüssen, bevor sie anschließend
in die lateinische Grammatik eingeführt werden. Bisher sei die deutsche Sprache der

218 Hierunter fasst Helwig alle weiteren Wortarten, wie etwa Adjektive, Adverben, Pronomen,
Präpositionen etc. (vgl. Helwig 1619: BIIr).



6.1 Schriften der Didaktiker  135

Jugend „gantz ohnbekannt vnnd eben als Arabisch vnd Tuerckisch“ (Helwig 1619:
AIIr) (Unwissenheit). Dieser Missstandmüsse jedoch dringend behoben werden und
die Jugend durch die Kenntnis der deutschen Sprache dazu befähigt werden, sich
„andern freyen Kuensten vnd Studien“ (Helwig 1619: AIIIr) zuwenden (Propädeutik)
und diese erlernen zu können. Darüber hinaus soll den Kindern durch die Kenntnis
der deutschen Sprache ein tugendhaftes Leben in Frömmigkeit ermöglicht werden
(Religion).

Es kann festgehalten werden, dass die didaktischen Überlegungen in den Sprach-
künsten das zentrale Anliegen Helwigs darstellen und grammatische bzw. sprach-
wissenschaftliche Fragestellung dahinter zurücktreten.²¹⁹

Abb. 6.2: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Helwigs Sprachkünsten (1619)

219 Vgl. hierzu die Abbildung 6.2.



136  6 17. Jahrhundert

6.1.3 Teutsch in Brückers Teutscher Grammatic (1620)

Über Jakob Brücker²²⁰ ist nur wenig bekannt. Er arbeitete als Schullehrer in seiner
Geburtsstadt Heidelberg und zog nach seiner Absetzung nach Frankfurt am Main,
wo er auch seine Teutsche Grammatic abfasste (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 54).
Diese erschien 1620 ebenda.

Während die Grammatiken von Helwig (1619), Kromayer (1618) und Olearius
(1630) dazu dienen sollten, die Schüler auf die lateinische Grammatik bzw. den fremd-
sprachlichen Grammatikunterricht vorzubereiten, sollte die Teutsche Grammatic
von Brücker (1620) zudem auch „die Bedürfnisse des praktischen Lebens, insbeson-
dere der Kanzlei“ (Jellinek 1913: 104) – im Sinne einer „Vorbereytung zur Teutschen
Rhetoric“ (Brücker 1620: AIVr) – bedienen (Propädeutik). Die Schrift richtet sich
sowohl an die „Teutschen Schulknabenn“ (Brücker 1620: AIIIv) als auch an deren
Schulmeister (Adressatenkreis), da Brücker (1620: AIIIv) annimmt, dass diese „von
der Orthographia nicht viel wissen“ (Unwissenheit). Brücker (1620: AIIr) verfolgt
mit seiner Schrift einen Nützlichkeits-Gedanken, weil er das Erlernen der deutschen
Muttersprache vor allem für die Jugend als grundlegend für das Verständnis und
den Erkenntnisgewinn erachtet und das Deutsche deshalb zur Unterrichtssprache
und zum Unterrichtsgegenstand gemacht werden solle (Nützlichkeit).

Die Neue Methode wird dementsprechend auch von Brücker (1620: AIIIv) pro-
pagiert und das sture Auswendiglernen als „unrechte Gewohnheyt“ (Brücker 1620:
AIVv) verurteilt (Alte Methode). Die Schüler sollen zunächst ihre deutsche Mut-
tersprache erlernen, beherrschen und vor allem verstehen, bevor sie eine fremde
Sprache erlernen (Neue Methode). Der Unterricht soll zudem in der deutschen Mut-
tersprache abgehalten werden. Als Vorbild verweist Brücker (1620: AIIIr) auf die
„Form undeWeise eyner Lateinischen Schulen“, in der das Lateinische als allgemeine
Unterrichtssprache für alle Fächer diene (Autorität ‚Lateinische Schule‘).

Als sprachliche Vorbilder benennt Brücker (1620: AIIIv) – neben seinem Base-
ler Kollegen Johann Rudolph Sattler (Autorität ‚Sattler‘) – auch die Rhetorica Der
Hochteutschen Sprach des Notars und Stadtschreibers Philip Meister von Lindenfels
(Autorität ‚Lindenfels‘) sowie die Vorrede im Epistel Büchlein Deutsch vnd Lateinisch
von Abraham Saur (Autorität ‚Saur‘). Von einer Verdeutschung der lateinischen
Fachtermini sieht Brücker (1620: AIIIv) meist ab.

Auch im Hinblick auf die Arbeit Brückers konstatiert Jellinek (1913: 107), dass
„eine direkte Äußerung über die schriftsprachlicheNorm fehlt“. So stehen bei Brücker
(1620), ähnlich wie bei Helwig (1619), Kromayer (1618) und Olearius (1630), eher

220 Brückerwird ebenfalls der Gruppe derDidaktiker zugeordnet, da in seinerTeutschenGrammatic
die Vermittlung der deutschen Sprache und die Darstellung seiner didaktischen Prinzipien die
zentralen Aspekte darstellen.



6.1 Schriften der Didaktiker  137

didaktische Aspekte im Vordergrund als eine tiefgehende Auseinandersetzung mit
der deutschen Grammatik. Brücker (1620: AVr) geht im Schlussteil seiner Vorrede
auch auf die möglichen Reaktionen der Gelehrten auf seine Schrift ein. So nimmt
er an, dass einige Leser seine Arbeit „tadeln undt verspotten“ (Brücker 1620: AVr)
(Schrift ‚Brücker‘) würden, appelliert jedoch an diese, stattdessen konstruktive
Kritik zu üben (Appell).²²¹

Abb. 6.3: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Brückers Teutscher Grammatic (1620)

6.1.4 Deutsch in Olearius’ Deutscher Sprachkunst (1630)

Eine weitere Arbeit, die die Schüler auf das Lateinstudium vorbereiten sollte, ist die
Deutsche Sprachkunst, die anonym 1630 erschien. Sie wird dem aus Halle stammen-
den Tilman Olearius²²² zugeschrieben, der als Prediger und Archidiakon in Halle
tätig war (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 211). Auch in der Deutschen Sprachkunst wird
die Neue Methode nach Ratke als didaktisches Leitprinzip propagiert.

221 Vgl. hierzu die Abbildung 6.3.
222 Olearius wird im Folgenden den Didaktikern zugeordnet, da in seinemWerk vor allem metho-
dische Überlegungen zur Vermittlung der deutschen Sprache im Unterricht im Fokus stehen und
er dementsprechend eine didaktische Perspektive einnimmt. Sein didaktischer Fokus wird bereits
im Titel der Deutschen Sprachkunst deutlich: „Sampt angehengten newen methodo, die Lateinische
Sprache geschwinde vnd mit lust zu lernen“ (Olearius 1630: Titel).



138  6 17. Jahrhundert

Olearius (1630) plädiert dafür, ebenso wie Helwig (1619) und Kromayer (1618),
dass die Jugend (Adressatenkreis) zunächst in der deutschen Grammatik unterrich-
tet werden müsste, um darauf aufbauend die lateinische Grammatik erlernen zu
können (Neue Methode). In diesem Zusammenhang gibt er sogar an, den metho-
dischen Ansatz selbst erfunden zu haben (vgl. Olearius 1630: AVIIIv). Da die Neue
Methode auch schon in den Arbeiten von Helwig (1619) und Kromayer (1618) explizit
benannt und beschrieben wird, muss vielmehr von einer Weiterentwicklung des
methodischen Ansatzes durch Olearius (1630) ausgegangen werden.

Er geht u. a. darauf ein, dass die Schüler den Schulstoffnichtmehr nur auswendig
lernen sollen in einer fremden Sprache, so wie es nach der „gemeinen Art lesen zu
lernen“ (Olearius 1630: AVIr) üblich war (vgl. Olearius 1630: AVr) (Alte Methode).
Nach der Alten Methode sei es sehr schwer, die Unterrichtsinhalte zu verstehen und
anwenden zu können (Unverständlichkeit), weshalb die Kinder besser nach der
NeuenMethode unterrichtet werden sollten und sich über das Gelernte austauschen,
d. h., „darueber streiten duerffen“ (Olearius 1630: AVv–AVIr). Daraus würde der
Vorteil erwachsen, dass die Schüler die Inhalte schneller begreifen könnten. Zudem
spricht sich Olearius (1630: AIVr) dafür aus, dass die Kinder auch einen visuellen
Input beim Erlernen der deutschen Sprache benötigen, z. B. „Bilder lebendiger
dinge“ (Autorität ‚Comenius‘),²²³ und nicht allein durch den Vortrag des Lehrenden
bzw. das Wiederholen des Stoffes unterrichtet werden sollten (vgl. Olearius 1630:
AIVr). Stattdessen möchte er die Grammatik spielerisch („mit lust gespielet werden“,
Olearius (1630: AVIIr)) vermitteln und auf Basis der Abbildungen einen Bezug zum
Sprachgebrauch herstellen: „Grammatischen Bilder ad usum zugerichtet/[...] dass
eine jede declination vor sich fünff Bilder [...] bekömt“ (Olearius 1630: AVIv).

Olearius reflektiert zudem die Haltung der Deutschen zu ihrer Muttersprache:
So geht er davon aus, dass „jederman meinet [die deutsche Sprache, Einfügung: V.
S.] lengst gefast zu haben“ (Olearius 1630: AIIIr) und dementsprechend eine wei-
tere Auseinandersetzung damit nicht notwendig zu sein scheint (Unwissenheit).
Dies lehnt Olearius (1630) jedoch vehement ab und verweist auf die „Griechischen
Scribenten“ (Olearius 1630: AIIv), die ihre Sprache trotz aller Vorurteile („welche
im ersten ansehen geringe vnnd laecherlich scheinen“, Olearius (1630: AIIv)) weiter
studiert haben und diese so zu großem Ansehen gebracht haben (Autorität ‚Pla-
ton‘). Auf Basis eines Analogieschlusses propagiert Olearius (1630: AIIv), dass dieses

223 Es kann angenommen werden, dass Olearius (1630: AIVr) hier auf den Orbis sensualium pictus
anspielt, ein Lese- und Schulbuch von Johann Amos Comenius, mit dem „das Prinzip der Anschauung
in die Praxis der Lehre ein[geführt, Einfügung: V. S.]“ (Fijalkowski 2010: 17) wurde. Die Besonderheit
des Lehrwerkes lag darin, dass sie lateinische und deutsche Merksätze zum Erlernen des Alphabets
gegenüberstellte und mittels Abbildungen (Holzschnitte) illustrierte (vgl. Fijalkowski 2010: 20).



6.1 Schriften der Didaktiker  139

Vorgehen auch für die Entwicklung der deutschen Sprache vorteilhaft und nützlich
wäre (Nützlichkeit).

Trotz dieser metasprachlichen Überlegungen ist die Darstellung der gramma-
tischen Strukturen der deutschen Sprache bei Olearius (1630), ähnlich wie in den
Arbeiten Helwigs und Kromayers, als eher „dürftig“ (Jellinek 1913: 101) einzuord-
nen. Die unterrichtsmethodischen Erwägungen stehen hier klar im Vordergrund,
weshalb Jellinek (1913: 99) darauf verweist, dass die Deutsche Sprachkunst eher als
Handreichung für die Schulmeister, denn als Sprachlehre für den Gebrauch der
Schüler geeignet ist.²²⁴

Abb. 6.4: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Olearius’ Deutscher Sprachkunst (1630)

6.1.5 Zwischenfazit

Die Neue Methode nach Ratke (‚Ratke‘) stellt das didaktische Leitprinzip in den
Arbeiten von Kromayer (1618), Helwig (1619), Brücker (1620) und Olearius (1630)
dar (‚Neue Methode‘). Demnach soll erst die deutsche Sprache und ihre Grammatik
in den Schulen gelehrt werden, bevor weiterführende Studien, z. B. in der lateini-
schen Sprache, aufgenommen werden. Der Vorteil dieser Methode läge darin, dass
das sinnlose Auswendiglernen endlich überwunden werden und die Schüler die

224 Vgl. hierzu die Abbildung 6.4.



140  6 17. Jahrhundert

Unterrichtsinhalte in ihrer Muttersprache tatsächlich verstehen lernen könnten.
Dementsprechend wird die Alte Methode von Kromayer (1618), Brücker (1620) und
Olearius (1630) auch explizit abgelehnt: „Schulen bey dem alten Wesen vnd Methodo
je fast an allen orten eingehen“ (Kromayer 1618: IIv).

Das Erlernen der deutschen Sprache und ihrer Grammatik soll zudem auch der
Vorbereitung für das Erlernen lateinischer oder anderer fremdsprachiger gramma-
tischer Strukturen dienen. Die Autoren verfolgen mit ihren Werken also meist auch
ein propädeutischesMotiv (‚Propädeutik‘) undwollenmit ihren Schriften die Schüler
auf den weiterführenden Unterricht vorbereiten (‚Nützlichkeit‘). Das Nützlichkeits-
ideal wird in allen vier analysierten Vorreden genannt und ist dementsprechend
zentral für die Auseinandersetzung der Didaktiker mit der deutschen Sprache.²²⁵

Abb. 6.5: Type-Frame Deutsch: Didaktiker 17. Jhd.

6.2 Schriften der Grammatiker

6.2.1 Deutsch in Gueintz’ Deutscher Sprachlehre Entwurf (1641)

Christian Gueintz²²⁶, der in der Niederlausitz geboren wurde und dort auch die
Schule besuchte, studierte ab 1615 Theologie und Philosophie sowie später noch

225 Vgl. hierzu die Abbildung 6.5.
226 Gueintz wird im Folgenden der Gruppe der Grammatiker zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 121),
da seine Deutsche Sprachlehre als Auftragswerk Fürst Ludwigs entstand, in dem die Grammatik
der deutschen Sprache dargestellt und erörtert werden sollte. Die Auseinandersetzung mit den



6.2 Schriften der Grammatiker  141

Rechtswissenschaften in Wittenberg (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 79). Auf Geheiß
Fürst Ludwigs wirkte er an der Einführung der Neuen Methode mit und setzte sich
dementsprechend intensivmit den didaktischen Prinzipien auseinander (vgl. Jellinek
1913: 121). Ab 1641 war Gueintz Mitglied in der Fruchtbringenden Gesellschaft (vgl.
Moulin-Fankhänel 1997: 79), deren Ziel u. a. die Reinhaltung der deutschen Sprache
war. Im Auftrag des Fürsten verfasste Gueintz auch seinen Deutsche Sprachlehre
Entwurf (vgl. Jellinek 1913: 121), der in einem intensiven Begutachtungsprozess
innerhalb der Fruchtbringenden Gesellschaft diskutiert wurde. Neben Buchner, der
die Schrift zuerst zur Begutachtung erhielt, verfasste auch Schottel ein Gutachten,
welches auf das Jahr 1640 datiert ist (vgl. Jellinek 1913: 122).

Ebenso wie Schottel gilt auch Gueintz als Sprachpatriot (vgl. Takada 1981: 59),
sein Sprachpatriotismus war auch anleitend für seine Arbeit: „unsere wenigkeit
hat sich dargestellet/anzuzeigen/das unter allen auch der Deutschen Sprache tap-
fer/ansehnlich/richtig und herlich [ist, Einfügung: V. S.]“ (Gueintz 1641: Vv) (‚Gleich-
wertigkeit‘). Gueintz (1641: VIr) appelliert an seine Leser, sich intensiv mit der deut-
schen Sprache auseinanderzusetzen, so wie dies bereits die Griechen (Autorität
‚Griechenland‘) und Römer (Autorität ‚Rom‘) erfolgreich getan hätten. Nur so sei es
möglich, auch das Deutsche in Regeln zu fassen und eine allgemein verständliche
deutsche (Schrift-)Sprache zu entwickeln (vgl. Gueintz 1641: VIr). Dieses Ziel sei vor
allem deshalb so erstrebenswert, weil die Sprache ein wichtiges Machtinstrument
darstelle. „[A]lleine durch reden und schreiben“ kann die Macht eines Volkes, die
es „bey den Kriegeswaffen“ errungen hat, „angedeutet und zur ewigkeit gewiedmet
[werden, Einfügung: V. S.]“ (Gueintz 1641: Vr) (Kulturpatriotismus). Die Pflege der
eigenen Sprache stellt somit auch eine Form der Pflege der eigenen Kultur dar und
der Sprachpatriotismus geht wiederum in Kulturpatriotismus bei Gueintz (1641) auf.

Gueintz war, neben Fürst Ludwig von Anhalt-Köthen, der wichtigste Vertreter
der anomalistischen Position (vgl. Hundt 2000: 43). Entsprechend vertritt Gueintz
(1641: IVv) die Ansicht, dass die Muttersprache nicht „aus den Büchern ersuchet; son-
dern gleichsam aus der Natur genommen: nicht von den Lehrern erlernet; sondern
von den Ammen“ vermittelt würde (Anomalismus). Hier stehen die Natürlichkeit
der Sprache („Muttersprache [...] aus der Natur genommen“, Gueintz (1641: IVv))
(Natürlichkeit) und der Sprachgebrauch im Fokus, welche die Grundlage zur Nor-
mierung bilden sollen (vgl. Hundt 2000: 138). Die Sprachkunst sei gottgegeben und
nicht an ein bestimmtes Volk gebunden (vgl. Gueintz 1641: IVv) (Göttlichkeit).

grammatischen StrukturendesDeutschen steht hier imFokus, etwaigeÜberlegungen zurVermittlung
der deutschen Sprache sind hingegen nur sekundär. Allerdings nahm Gueintz durchaus auch eine
didaktische Perspektive ein, weshalb die Zuordnung zur Autorengruppe der Grammatiker nicht
trennscharf ist.



142  6 17. Jahrhundert

Die deutsche Sprache weise zudem eine lange Tradition auf (Alter) und sei „für
sich selbst alt“, worin auch ihre „hoheit und richtigkeit [...] verborgen [lägen, Einfü-
gungen: V. S.]“ (Gueintz 1641: VIr) (Sprachrichtigkeit) und ihre Verständlichkeit.

Darüber hinaus nutzt Gueintz „Kunstwörter“ (Gueintz 1641: VIv) (Deutsche
Kunstwörter) und verweist auf Cicero als Vorbild (Autorität ‚Cicero‘), der ebenfalls
Kunstwörter erschuf für das Lateinische (vgl. Gueintz 1641: VIv). Den Vorteil von
deutschen Kunstwörtern sieht Gueintz (1641: VIv) in ihrer besseren Verständlichkeit,
wenn sie erst einmal erlernt wurden (Erlernbarkeit). Die Leser sollen nicht vor
den ungewohnten Termini zurückschrecken („nicht zu tadeln“, Gueintz (1641: VIv))
(Unverständlichkeit), sondern diese annehmen. Jellinek (1913: 121) merkt in diesem
Zusammenhang an, dass Gueintz die Kunstwörter nicht einheitlich gebraucht²²⁷ und
zum großen Teil von anderen Autoren übernimmt.²²⁸

Abb. 6.6: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Gueintz’ Deutscher Sprachlehre Entwurf (1641)

227 Gueintz „bezeichnet denselben Begriff durch mehrere Wörter und verwendet [...] mitunter
auch dieselben Wörter für verschiedene Begriffe“ (Jellinek 1913: 121).
228 Vgl. hierzu die Abbildung 6.6.



6.2 Schriften der Grammatiker  143

6.2.2 Teutsch in Schottels Teutscher Sprachkunst (1641) und Ausführlichen Arbeit
Von der Teutschen HaubtSprache (1663)

Justus Georg Schottel²²⁹ wurde in Einbeck, im heutigen niederdeutschen Raum,
geboren und wirkte später auch vorwiegend in den niederdeutschen Gebieten. Nach
einem Studium, u. a. an den Universitäten zu Leipzig und Wittenberg, wurde er
zunächst mit der Erziehung der Söhne von Herzog August beauftragt und später
in den braunschweigischen Staatsdienst übernommen (vgl. Jellinek 1913: 128–129).
Schottel war sowohl Mitglied der Fruchtbringenden Gesellschaft (ab 1642) als auch
des Peginesischen Blumenordens (ab 1646) (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 277) und gilt
als „Hauptvertreter der Analogisten“ (Hundt 2000: 42).

Die Teutsche Sprachkunst, welche 1641 erschien, markierte eine neue Ära im
Sprachnormierungsdiskurs (vgl. Jellinek 1913: 141). Während Schottels Werk maß-
geblich für den sich allmählich ausprägenden Sprachanalogismus wurde, bildete
Gueintz’ Deutsche Sprachlehre Entwurf die literarische Basis für die Anomalisten.
In Schottels Abschlusswerk, der Ausführlichen Arbeit (1663), ist seine analogistische
Haltung noch stärker ausgeprägt. Inhaltlich orientiert sich die Ausführliche Arbeit
(1663) stark an der Teutschen Sprachkunst (1642), so können die ersten drei Bücher
„als dritte Auflage der Sprachkunst [...] betrachte[t]“ (Jellinek 1913: 130) werden.

Schottels vordergründiges Motiv, das er sowohl mit seiner Teutschen Sprach-
kunst (1641) als auch mit seiner Ausführlichen Arbeit (1663) verfolgte, ist die Rettung
der deutschen Sprache bzw. der Kampf gegen die Nichtbeachtung der eigenen Mut-
tersprache durch die Deutschen (Sprachpatriotismus). Den Deutschen wird, so
Schottel (1641: IIIr), ihr Verhalten zum „harte[n] verhengniß“ werden, da das Leben
„erhalten/geführet und fortgepflantzet [wird, Einfügung: V. S.] durch die Teutsche
Sprache“ und erst durch diese können sie „zu Gott und in den Himmel“ gelangen
(Religion).

Der Blick Schottels richtet sich vor allem auf die Jugend, die die deutsche Spra-
che dringend (besser) erlernen müsse, um ihr „Gedächtniß“ und ihren „Verstand“
nicht „leer außgefüllet“ (Schottel 1641: IVv) zu lassen (Jugend Unwissenheit). Dieses
Ziel will Schottel erreichen, indem die Jugend in ihrer deutschen Muttersprache
unterrichtet wird, denn nur so könne sie zu „Kunst/Wissenschafft und Erfahrung [...]

229 Schottel wird im Folgenden der Gruppe der Grammatiker zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 129f.),
da er seinen Fokus auf die Erforschung der grammatischen Struktur des Deutschen legte. Daneben
setzte er sich jedoch auch intensiv mit der Poetik bzw. Dichtkunst auseinander, so widmet er die
siebente Lobrede seiner Sprachkunst „der göttlichen Poesi“ (Schottel 1641: 139) und darüber hinaus
das vierte Buch seiner Ausführlichen Arbeit der Verskunst (vgl. Jellinek 1913: 129f.). Dementsprechend
argumentiert Schottel zwar hauptsächlich aus einer grammatischen Perspektive, allerdings bezieht
er die Poetik auch in seine Überlegungen ein.



144  6 17. Jahrhundert

gelangen“ (Schottel 1641: Vr) (NeueMethode). Diese Ansichten lassen vermuten, dass
sich Schottel auch mit den didaktischen Prinzipien Ratkes auseinandersetzte. Schot-
tel (1641: Vr) zieht in diesemZusammenhang vor allemdie Lehrer zur Verantwortung,
da die Jugend auch deshalb so wenig Verständnis von der eigenen Muttersprache
habe, weil sie „sparsam und erbärmlich [...] angewiesen [wurde, Einfügung: V. S.]“
(Schottel 1641: IVr).

Die „frömdgierigkeit“ (Schottel 1641: IIIr), also das Überfrachten der deutschen
Sprache mit Fremdwörtern (Sprachmengerei), wie es „den Teutschen [...] angebo-
ren“ (Schottel 1641: IIIr) ist (Deutsche), kritisiert Schottel explizit (Bewertung). Er
appelliert an die Deutschen, sich mit ihrer „Hauptsprache“ (Schottel 1663: Titel)
auseinanderzusetzen (Gleichwertigkeit) und ihren Sprachreichtum („wortreich“,
Schottel (1641: IIv)), ihre Sprachreinheit („rein“, Schottel (1641: IIv)) und ihre Sprach-
schönheit („prächtig“, Schottel (1641: IIv)) zu erkennen bzw. anzuerkennen. Bisher
sei das Bild von der deutschen Sprache sehr negativ gezeichnet worden: „man mey-
net/die Teutsche Sprache hette nur ein tausendWörter in sich/derer achthundert von
Griechen/Hebraeren und Lateineren erbettelt [wären, Einfügung: V. S.]“ (Schottel
1641: IIIr) (Wortarmut). Darüber hinaus würde die Meinung vorherrschen, dass
das Deutsche nur schwer verständlich (Unverständlichkeit) und deshalb auch nur
schwer zu erlernen sei (vgl. Schottel 1641: IIIv).

Um die Missstände in jener Zeit noch deutlicher zu illustrieren, benennt Schottel
(1641: IIIr) Metastereotype im Hinblick auf das Deutsche bzw. die Deutschen. So wür-
den Ausländer die Deutschen als „grobe brummende Leute“ ansehen, die „knarren“
und „daher grummen“ (Schottel 1641: IIIr) (Ausländer). Diese Schmach, dass die
Ausländer den Sprachreichtum und die Sprachschönheit der deutschen Sprache ne-
gieren, wird von den Deutschen aber nicht geahndet, sondern stelle vielmehr einen
Grund zur Belustigung dar (vgl. Schottel 1641: IIIr). Nach Ansicht von Schottel (1641:
IIv) bemühen sich die Deutschen zwar darum, andere Sprachen zu erlernen, die ei-
gene Sprache würden sie darüber jedoch vergessen (Deutsche Unwissenheit). Diese
negative Haltung gegenüber der eigenen Muttersprache sieht er als den „Beginn der
Sittenverderbnis“ (Straßner 1995: 69) an.

Um dieser zu entgehen, müssten sich die Deutschen an den „berühmte[n] Völ-
ker[n]“ (Schottel 1663: bIIIv) orientieren und so dem kulturellen und sprachlichen
Verfall entgegenwirken: „daß [die berühmten Völker, Einfügung: V. S.] durch die
beliebte und belohnte Ausarbeitung der Muttersprache/viel zu beschreibung nützli-
cher und tugendhafter Sachen; [...] zu tugendhaften Tahten selbst/mit Zurücksetzung
aller Wollust und ihres Lebens/[...] eiferig aufgemuntert [wurden, Einfügung: V. S.]“
(Schottel 1663: bIIIv). Der tugendhafte Gebrauch der deutschen Sprache stellt dement-
sprechend die Basis für ein tugendhaftes Leben dar, da Sprache „eine besondere
welterschließende und erkenntniskonstituierende Funktion“ (Hundt 2000: 47) in-
nehat. Schottel (1641: IVr) richtet seinen Blick auch in die Vergangenheit, als die



6.2 Schriften der Grammatiker  145

Deutschen „durch Göttliche Vorsehung/das letzte Weltreich/und damit den höchsten
Ehrenstand und das Haupt der Christenheit auff sich gebracht haben“ und sich so
bedeutende Vorbilder wie Karl der Große (Autorität ‚Karl der Große‘) und Rudolf
I. um die deutsche Sprache bemühten. Dieser vergangene Ruhm des Deutschen
soll in die Gegenwart überführt werden und Schottels Werk zur „Rettung dieser
vollkommenen Hauptsprache“ (Schottel 1641: Vr) dienen.

Je mehr Fremdwörter jedoch in die deutsche Sprache eindringen, umso mehr
werde ihre ursprüngliche Sprachreinheit und Natürlichkeit zunichte gemacht.
Das Deutsche müsse deshalb „in eine Form der Kunst gesetzet [werden, Einfü-
gung: V. S.]“(Schottel 1641: IVv) (Kunstfähigkeit), d. h., dass mittels des Verstandes
aus der Sprachnatur²³⁰ die (grundrichtigen) Regeln abgeleitet werden müssen
(Natürlichkeit), die für die hochdeutsche Sprache gelten sollen. Das Hochdeutsche
ist dementsprechend eine „Kunstsprache“ (Straßner 1995: 68), deren Grundrich-
tigkeit ‚gesucht‘ werden muss, indem sie von den Fehlern des Sprachgebrauchs
gereinigt wird.

Der Vergleich der Vorreden in beiden Schriften zeigt, dass sich Schottels Haltung
imVerlauf der 22 Jahre, die zwischen der Veröffentlichung der Teutschen Sprachkunst
(1641) und dem Erscheinen der Ausführlichen Arbeit (1663) liegen, weiterentwickelt
hat: Sein Verständnis von der Struktur der deutschen Sprache ist 1663 ein differen-
zierteres. Während er 1641 nur von der „Teutschen Sprache“ (Schottel 1641: IIIr)
schreibt, unterteilt er 1663 die „alte Teutsche Sprache“ (Schottel 1663: bIr) in die
altfränkische und in die altsächsische Mundart. Während sich das Altsächsische
zum „Nider Teutsche[n]“ entwickelte, bildet sich aus dem Altfränkischen das „Hocht-
eutsch[e]“, das in „Teutschland die gangbare/allgemeine und jedwederem in seinem
stande dienliche Sprache [...] ist“ (Schottel 1663: bIr) und in den Kanzleien geschrie-
ben wird. Darüber hinaus ist auffällig, dass Luther als sprachliche Autorität in der
Vorrede von 1641 noch nicht explizit benannt wird, sondern erst im XI. Kapitel zum
erstenMal eingeführt wird (Schottel 1641: 325). In der Vorrede von 1663 rückt Schottel
(1663: bIVv) „Herr[n] Lutherus“ stärker in den Fokus und verweist darauf, welche
„Wunderdinge [Luther, Einfügung: V. S.] durch die Teutsche Sprache gethan“ habe.

Neben einem differenzierteren Verständnis von der deutschen Sprache und
einer klaren Vorstellung bezüglich sprachlicher Vorbilder stellt Schottel (1663: bIIIv)
auch stärkere Bezüge zwischen einer tugendhaften deutschen Sprache und daraus
resultierenden „tugendhaften Thaten selbst“ her. Das patriotische Motiv ist in seiner

230 Die Sprachnatur fungiert für Schottel (1663: bIIr) als „Handzeiger“, der eine bereits vorhan-
dene natürliche Ordnung der deutschen Sprache angibt und nach der sich die neu abzuleitenden
Kunstregeln ausrichten müssen (vgl. Huber 1984: 57).



146  6 17. Jahrhundert

Ausführlichen Arbeit noch stärker ausgeprägt und dem Sprachpatriotismus wird der
Kulturpatriotismus zur Seite gestellt.

Sowohl in der Teutschen Sprachkunst (1641) als auch in der Ausführlichen Ar-
beit (1663) werden die beiden Perspektiven Schottels auf das Deutsche sichtbar:
So benennt er explizit die Grundrichtigkeit bzw. Kunstrichtigkeit als wichtigstes
grammatisches Prinzip, das seiner analogistischen Haltung zugrunde liegt. Darüber
hinaus gibt er aber auch klare didaktische Prinzipien (Neue Methode) an, die den
Schülern das Erlernen der deutschen Sprache erleichtern und diese auf weiterfüh-
rende Studien vorbereiten sollen.²³¹

Abb. 6.7: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Schottels Teutscher Sprachkunst (1641) und der
Ausführlichen Arbeit (1663)

6.2.3 Deutsch in Butschkys Hochdeutschem Schlüßel (1648)

Samuel Butschky²³² wirkte, nach seinem Studium der Rechtswissenschaften in Wit-
tenberg, vorwiegend im schlesischen Raum, wo er als Notar und später im Staats-
dienst arbeitete (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 56). Ihm gehörte auch die Perfertische
Druckerei und Verlagsbuchhandlung, in der der Hochdeutsche Schlüßel 1648 erschi-
en (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 56). Nach Einschätzung von Jellinek (1913: 149–150)

231 Vgl. hierzu die Abbildung 6.7.
232 Butschky wird der Gruppe der Grammatiker zugeordnet, da die Darstellung seiner grammati-
schen Prinzipien im Hochdeutschen Schlüßel einen zentralen Aspekt darstellen.



6.2 Schriften der Grammatiker  147

handle es sich hierbei jedoch nur um eine „teilweise umgearbeitete Auflage des
‚Muusen Schlüssels‘“, „der wiederum nur eine schlecht angeordnete Kompilation
aus Zesens ‚Sprachübung‘“ darstelle.

Mit dem Hochdeutschen Schlüßel möchte Butschky (1648: aIIr) die Arbeit der
Fruchtbringenden Gesellschaft vorantreiben und bereichern (Autorität ‚Frucht-
bringende Gesellschaft‘). Sie stellt bei Butschky (1648: aIIr) das zentrale sprachliche
Vorbild im Sprachnormierungsdiskurs dar. D. h., dass er an der Herausbildung der
„Haupt- und Helden Sprache“ (Butschky 1648: aIIr) mitwirken (Gleichwertigkeit)
und zur Reinigung der deutschen Sprache beitragen will. Für Butschky (1648: aIIr)
stellen u. a. die kunstvolle Ausgestaltung der deutschen Sprache und ihre „kunstrichti-
ge Verfassung“ diewichtigsten Kriterien für derenNormierung dar (Kunstfähigkeit).
Darüber hinaus sollen die ursprünglichen Wortformen möglichst erhalten bleiben,
folglich auf eine „grundmäßige Wortschreibung“ (Butschky 1648: aIIr) geachtet wer-
den (Grundrichtigkeit). Hier kann eine analogistische Tendenz abgeleitet werden,
die eine ursprüngliche Reinheit der deutschen Sprache annimmt, welche durch die
Herausbildung und Einhaltung der Kunstregeln wiedererlangt werden soll. Allge-
mein verweist Butschky (1648: aIIv) darauf, dass entweder eine Orientierung an den
„richtigen Ursachen“, also an den ursprünglichen und reinen (Stamm-)Wörtern mög-
lich ist (Etymologie) oder an den „gebräuchlichenMundarten“ (Gebrauch ‚Mundart‘)
sowie an den Sprech- und Schreibgewohnheiten der Gelehrten (Gebrauch ‚Gelehr-
te‘).²³³

Abb. 6.8: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Butschkys Hochdeutschem Schlüßel (1648)

233 Vgl. hierzu die Abbildung 6.8.



148  6 17. Jahrhundert

6.2.4 Deutsch in Girberts Deutscher Grammatica (1653)

Johann Girbert²³⁴ wurde 1603 in Jena geboren und wirkte zeit seines Lebens im
Thüringer Raum, u. a. als Rektor des Gymnasiums in Mühlhausen (vgl. Jellinek
1913: 184). Über seine Deutsche Grammatica urteilt Jellinek (1913: 185–186), dass
diese einerseits keinen Originalitätsanspruch erheben könne und andererseits auch
nicht viel „Eigenes“ enthielte. Dies kündigt Girbert (1653) gewissermaßen schon im
Titel seines Werkes an, welches den Zusatz enthält: „auß: Denen bey dieser Zeit
gedruckten Grammaticis, vornehmlich Johannis Claii [...]. Christ. Gveintzii [...]. Justi
Georg. Schottelii. zusammen getragen“. Die starke inhaltliche Anlehnung an die
Grammatiker Schottel²³⁵ und Gueintz könnte dazu beigetragen haben, dass Girberts
Position als Lehrer eher in den Hintergrund tritt und dementsprechend in der
Vorrede zur Deutschen Grammatica kaum didaktische Prinzipien vertreten werden.

Neben den bereits im Titel genannten Autoritäten hebt Girbert (1653: AIIr) vor
allem Harsdörffer (Autorität ‚Harsdörffer‘) und Luther (Autorität ‚Luther‘) her-
vor, deren Arbeiten als „Seulen vnd Grundfeste [...] unserer Deutschen Sprachen
Kunstgebaew“ dienen. Luther wird von Girbert (1653: AIIr) als „Meister Deutscher
Wolredenheit und [...] Zier“ angesehen, auf dessen Wirken die deutsche Sprachkunst
gegründet ist. Darüber hinaus wird u. a. auch auf Ickelsamer verwiesen (Autorität
‚Ickelsamer‘), der sich im 16. Jahrhundert sehr um die deutsche Sprache bemühte
(vgl. Girbert 1653: AIIr), sowie auf Karl den Großen (Autorität ‚Karl der Große‘), der
„den ersten Pfal“ (Girbert 1653: AIIr) für das deutsche Kunstgebäude setzte.

Die „angeborne/vollkommene/reine/wortreicheste Muttersprache“ (Bewertung)
müsse zunächst von den „eingeschobene[n] Splitter[n]“ (Girbert 1653: AIIr) befreit
werden, also von der „Fremdgierigkeit“, ihrer daraus resultierenden Sprachlosigkeit
sowie der Entfremdung des deutschen Geistes (Sprachmengerei). Girbert (1653: AIIr)
sieht die Reinheit und Kunstrichtigkeit der deutschen Sprache durch den Fremd-
wortgebrauch stark gefährdet. Diese Verunstaltung der deutschen Sprache resultiere
u. a. daraus, dass die Deutschen sich nicht mit ihrer eigenen Muttersprache ausein-
andersetzen können bzw. wollen (Unwissenheit) (vgl. Girbert 1653: AIIr).

Das intensive Studium des Deutschen sei jedoch notwendig, um eine „Com-
munis Germaniae Mercurius“ (Girbert 1653: AIIv) zu konstituieren (Leitvarietät).

234 Girbert wird im Folgenden den Grammatikern zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 184f.), da sein
Interesse an der deutschen Sprache eher in der Erforschung ihrer grammatischen Struktur lag.
Ihreder, Vermittlung im schulischen Kontext war ihm zwar ebenfalls ein Anliegen, tritt jedoch in
den Hintergrund.
235 Girberts Ansichten sind stark an die Ideen Schottels angelehnt, der ebenfalls ein deutsches
Kunstgebäude errichten wollte, dessen Grundpfeiler durch dasWirken u. a. Karls des Großen gesetzt
wurden.



6.2 Schriften der Grammatiker  149

Um diese zu schaffen, müssen sich die Gelehrten an den benannten Vorbildern
sowie deren Schriften orientieren und daraus „Deutsche Regeln“ (Girbert 1653: AI-
Ir) ableiten (Regelhaftigkeit). Girbert (1653: AIIr) merkt an, dass für diese Arbeit
– die deutsche Sprache in eine kunstmäßige Form zu setzen (Kunstfähigkeit) –
„guter Verstand“ von Nöten sei (Verstand). Zudemmüsse das „gut achten Vorneh-
mer Leut“ (Autorität ‚Vornehme Leute‘) eingeholt werden, die in den „Abschie-
den/Cantzleyen/Consistorien/und Druckereyen“ (Girbert 1653: AIIv) die „Communis
Germaniae Mercurius“ verwenden (Autorität Institutionen). Interessant ist in
diesem Zusammenhang die regionale Verortung der Leitvarietät, die Girbert (1653:
AIIv) außerhalb des „Schwaeb-Schweitzer-Niederländ [...] [oder, Einfügung: V. S.]
Niedersächsische[n]“ Sprachraumes verortet (Antiautorität Raum).²³⁶

Abb. 6.9: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Girberts Grammatica (1653)

236 Vgl. hierzu die Abbildung 6.9.



150  6 17. Jahrhundert

6.2.5 Deudsch in Bellins Syntaxis praepositionum Teutonicarum (1661)

Der in Pommern geborene Johann Bellin²³⁷ erhielt u. a. von Christian Gueintz Unter-
richt und war zudem Mitschüler von Philipp von Zesen, der später großen Einfluss
auf die Arbeiten Bellins hatte (vgl. Jellinek 1913: 191). Nach seinem Studium inWitten-
berg arbeitete er als Schulrektor im niederdeutschen Raum (vgl. Moulin-Fankhänel
1997: 37) und war Mitglied in Zesens Deutschgesinnter Genossenschaft (vgl. Moulin-
Fankhänel 1997: 37).

Bellins Syntaxis praepositionum Teutonicarum richtet sich an seine „Lerjünger“
(Bellin 1661: aIIIr), also vorrangig an die Schulknaben und deren Lehrmeister, die
die deutsche Muttersprache im Schulunterricht lernen bzw. lehren sollen und durch
die Schrift eine Anleitung dazu erhalten. So sei es ein entscheidender Vorteil des
Deutschen gegenüber dem Latein, dass die Schüler „nur auf die sache zu gedänken“
(Bellin 1661: aXr) hätten, also nur auf den Unterrichtsstoff selbst und nicht auf die
Sprache bzw. deren Übersetzung (Verständlichkeit). Außerdem fordert Bellin (1661:
aIXr), die „lateinische[n] Autores [zu, Einfügung: V. S.] verdeutsche[n]“ und in der
Schule „mer Deudsch/als in einer fremden sprache“ zu unterrichten (NeueMethode).
In diesem Zusammenhang bemängelt Bellin (1661: aIXv), dass die Übertragung der
lateinischen Grammatik (hier vor allem der Syntax) auf das Deutsche nicht zielfüh-
rend sei und nur ein „böses Deudsch“ (Bellin 1661: aIXv) daraus resultieren könne
(Latein verdeutschen).

Da die deutsche Sprache als gleichwertig neben das Lateinische, Griechische
oder Hebräische gestellt werden könne (Bellin 1661: aVv) (Gleichwertigkeit), sei
es „hochnötig und nüzlich“ (Bellin 1661: aVIIIr), das Deutsche zum Gegenstand der
Wissenschaft zu machen (Nützlichkeit). Bellin (1661: aVv) fordert in diesem Zusam-
menhang auch die Gleichberechtigung des Deutschen mit den bereits etablierten
Hauptsprachen.

Er kritisiert die Deutschen darüber hinaus dafür, dass sie sich ihrer eigenen Spra-
che schämen und diese weder achten noch ordentlich erlernen wollen (Verachtung)
(vgl. Bellin 1661: aIIIr). Dieses Verhalten kann der Sprachpatriot Bellin nicht tolerie-
ren und appelliert an die Deutschen, sich „nebst eurem andern studiren/[...] auch der
Deudschen Sprache [...] an[zu]lägen“ (Bellin 1661: aIXr). Darüber hinaus kritisiert

237 Die Zuordnung Bellins zu einer der drei Autorengruppen ist nicht trennscharf möglich. Sein
Hauptinteresse gilt jedoch der Erforschung der grammatischen Struktur der deutschen Sprache,
z. B. der Flexion der Adjektive in seiner Syntaxis praepositionum, weshalb er im Folgenden den
Grammatikern zugeordnet wird (vgl. Jellinek 1913: 187f.). Darüber hinaus nimmt er aber auch eine
didaktische Perspektive auf die deutsche Sprache ein, indem er die Vermittlungsmethoden (Alte
Methode vs. Neue Methode) kritisch reflektiert.



6.2 Schriften der Grammatiker  151

Bellin (1661: aIIIr), dass auch die „Ausländer[]“ über das Deutsche ganz „verächtlich“
reden würden (Ausländer).

Um dieser negativen Entwicklung entgegenzuwirken, müsse die „Hochdeudsche
Sprache“ (Bellin 1661: aXIr) gepflegt werden. Neben Luther (Autorität ‚Luther‘) gilt
für Bellin (1661: bIIr) Opitz als wichtigstes Vorbild (Autorität ‚Opitz‘), den er mit
Cicero und Vergil gleichsetzt. Opitz’ Schriften seien demnach am besten geeignet, um
die hochdeutsche Sprache zu erlernen, da diese „in guten [...] Deudschen schriften“
(Bellin 1661: aXIv) zu finden sei (Autorität ‚Gute Schriften‘). Es könne aber auch die
Verdolmetschung Luthers herangezogen werden.

Prinzipiell solle das Hochdeutsche eher anhand der schriftlichen Sprache ge-
lernt werden, eine Orientierung am mündlichen Sprachgebrauch sei hingegen eher
weniger zu empfehlen (vgl. Bellin 1661: aXIv). Bellin (1661: aXIv) geht zwar davon
aus, dass der Sprachgebrauch der Meißner*innen dem Hochdeutschen schon sehr
nahe käme (Autorität ‚Meißen‘), vor allem unter den Gelehrten, dennoch würde
„kein Ort [...] da die Hochdeudsche sprache rein geredet“ existieren (Aussprache
Unreinheit). Selbst bei den „Hochdeudschen“ sieht Bellin (1661: aXIv) einen Mangel
in der Aussprache, hier bezieht er sich jedoch explizit auf die „gemeine[n] Läu-
te“ (Antiautorität ‚Gemeine Leute‘). Die „wörter [sollten, Einfügung: V. S.] nach
den regeln der Sprachkunst geredet und geschriben“ (Bellin 1661: aVIIIr) werden
(Regelhaftigkeit). Hier zeigt sich die analogistische Haltung Bellins recht deut-
lich, da für ihn nicht der Sprachgebrauch, sondern vielmehr die Erarbeitung und
Einhaltung der kunstfertigen Regeln im Zentrum stehen.

So empfiehlt er eine Orientierung an den alten Stamm- bzw. Wurzelwörtern
sowie deren kunstvolle Anpassung an die gegenwärtige Sprachsituation, so wie dies
bei Luther geschehen sei (vgl. Bellin 1661: aVIv). In diesem Zusammenhang geht
Bellin (1661: aVIv) bereits in der Vorrede auf die Struktur der Stammwörter ein, die in
eine Wurzel und eine Endung zerfallen. Die Wurzeln müssen stets erhalten bleiben,
die Endungen sind hingegen variabel und dienen der Flexion oder Derivation („Ab
und Zeitwandlungen“, Bellin (1661: aVIv)).²³⁸

238 Vgl. hierzu die Abbildung 6.10.



152  6 17. Jahrhundert

Abb. 6.10: Token-Frame Deudsch rekonstruiert aus Bellins Syntaxis praepositionum Teutonicarum (1661)

6.2.6 Teutsch in Pudors Teutscher Sprach Grundrichtigkeit (1672)

Zur Biographie des Diakons und Konrektors Christian Pudor²³⁹ ist nurwenig bekannt.
Er war in der Niederlausitz tätig und verfasste hier auch seine einzige sprachnor-
mierende Schrift Der Teutschen Sprach Grundrichtigkeit, welche 1672 erschien und
von ihm „[a]us vielen Teutschen Rednern/und Poeten zusammen getragen“ (Pudor
1672: Titel) wurde.

In seiner Zeit als Lehrer unterrichtete er seine Schüler nach der Neuen Methode
in deutscher Sprache (vgl. Pudor 1672: 2v) (Neue Methode), damit diese die eigene
Muttersprache ebenfalls im Lesen und Schreiben beherrschen. Seine Schrift sollte
auch für den Einsatz im Unterricht genutzt werden und als „Anleitung zur grund-
richtigen und zierlichen [...] Teutschen Sprache“ (Pudor 1672: 2r) dienen. Dement-
sprechend ist das Werk auch an die „studierende Jugend“ (Pudor 1672: 3r) adressiert
(Adressatenkreis).

239 Pudor kann der Gruppe der Grammatiker zugeordnetwerden (vgl. Jellinek 1913: 185f.), allerdings
finden sich auch Exkurse zu seinen didaktischen Grundsätzen (Neue Methode) in seiner Teutschen
Sprach Grundrichtigkeit. Im Titel seines Werkes verweist er auch explizit auf seine Bezüge zur
Rhetorik und Poetik: „Aus vielen Teutschen Rednern/und Poeten zusammen getragen“ (Pudor 1672:
Titel).



6.2 Schriften der Grammatiker  153

Pudor (1672: 2r) kritisiert darüber hinaus, dass bei vielen Deutschen immer noch
„ein grosser Mangel“ im kunstfertigen Umgang mit der eigenen Muttersprache zu
konstatieren sei (Unwissenheit), da sie sich ehermit dem Lateinischen, Griechischen
oder Französischen auseinandersetzten (Fremdsprachenverehrung) und die An-
sicht vertreten, es „gebühre einem gelehrten Manne nicht“, sich mit der deutschen
Sprache zu beschäftigen (Antiautorität ‚Gelehrte‘). Pudor (1672: 2r) ist von diesem
Verhalten seiner Landsleute beschämt und appelliert an sie, die „Teutsche Sprach
hoch [zu, Einfügung:V. S.] halten“, so wie dies die „Welschen/Spanier/Frantzosen“
ebenfalls mit ihrer Sprache machen würden (Ausländer). Er fordert die Deutschen
auf, ihre Muttersprache nun endlich „grundrichtig und zierlich zu lernen“ (Pudor
1672: 2v) (Gelehrsamkeit) und ihre Vorurteile gegenüber der deutschen Sprache ab-
zulegen. Dieser Appell verdeutlicht auch Pudors sprachpatriotische Haltung (Sprach-
patriotismus).

UmdieGrundrichtigkeit undZierlichkeit desDeutschen zu fördern (Analogismus),
benennt er eine Reihe von Autoritäten („hochlöbliche fruchtbringende Gesellschaft“
(Autorität ‚Fruchtbringende Gesellschaft‘) sowie andere „hochgelehrte Männer“,
Pudor (1672: 2r)), an deren Schriftgebrauch man sich orientieren könne. Ihnen sei
es zu verdanken, dass die deutsche Sprache „aus dem Staube [...] erhoben/und rein
und gesäubert ans Licht gesetzet worden/ist“ (Pudor 1672: 2r) (Sprachpurismus).
Pudor (1672: 2v) kann eher den Analogisten zugeordnet werden, da er von einer
Grundrichtigkeit der deutschen Sprache ausgeht, deren grammatische Regeln er
versuchte „in gegenwärtige Tabellen“ zu fassen.²⁴⁰

240 Vgl. hierzu die Abbildung 6.11.



154  6 17. Jahrhundert

Abb. 6.11: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Pudors Teutscher Sprach Grundrichtigkeit (1672)

6.2.7 Teutsch in Stielers Deutscher Sprache Stammbaum und Fortwachs (1691)

Kaspar Stieler²⁴¹ wurde 1632 in Erfurt geboren und hatte dort verschiedene Anstel-
lungen als Sekretär (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 303). Im Jahr 1668 wurde Stieler
als Mitglied in die Fruchtbringende Gesellschaft aufgenommen. Unter seinem Ge-
sellschaftsnamen Der Spate erschien 1691 auch sein Wörterbuch Deutscher Sprache
Stammbaum, „in dem er das leisten wollte, was in den vierziger Jahren Schottel und
Harsdörffer vergeblich angestrebt hatten“ (Jellinek 1913: 202).

Die Notwendigkeit eines deutschen Lexikons verdeutlicht Stieler, indem er be-
hauptet, dass weder die Gelehrten noch die Nichtgelehrten dazu im Stande wären,
die eigene deutsche Muttersprache korrekt zu gebrauchen (vgl. Stieler 1691: Ir). Dies
könne darauf zurückgeführt werden, dass sich die gelehrten Männer eher um die
lateinische und griechische Sprache bemühen (Fremdsprachenverehrung) – und
diese kunstfertig gebrauchen können – als um die deutsche Sprache, die sie als „eine
der geringsten Künste“ (Stieler 1691: IVr) ansehenwürden (Antiautorität ‚Gelehrte‘).
Die „Nichtgelehrte[n]“ achten ihre deutsche Muttersprache ebenso wenig, da sie die-
se nicht beherrschen bzw. nicht ordentlich erlernen wollen (Unwissenheit) und sich

241 Stieler kann der Gruppe der Grammatiker zugeordnet werden (vgl. Jellinek 1913: 202f.), da
sein Fokus auf der Erforschung der grammatischen Struktur des Deutschen lag, insbesondere der
Orthographie. Darüber hinaus verfolgt Stieler auch ein lexikographisches Interesse (vgl. Huber 1984:
129ff.) und setze sich intensiv mit den Arbeiten Schottels und Gueintz’ auseinander.



6.2 Schriften der Grammatiker  155

stattdessen mit dem Deutsch begnügen, dass sie „mit der Muttermilch eingesogen“
(Stieler 1691: Ir) haben (Antiautorität ‚Nichtgelehrte‘).

Diesem Sprachverfall will Stieler entgegenwirken, indem er zur wissenschaftli-
chen Auseinandersetzung mit dem Deutschen anregt. Sein Werk soll vor allem in
den deutschen Schulen eingesetzt werden (Adressatenkreis ‚Schüler‘), aber auch für
Ausländer einen guten Leitfaden zum korrekten Umgang mit der deutschen Sprache
bieten (Adressatenkreis ‚Ausländer‘) (vgl. Stieler 1691: VIIr).

Stieler kann durchaus als Sprachpatriot gelten, da er den Ruhm der deutschen
Sprache durch sein Wörterbuch retten will (vgl. Stieler 1691: VIIIv) und seiner „Liebe
zu unserer teuren Heldensprache“ (Stieler 1691: IIr) Ausdruck verleihen möchte.
So verweist er u. a. auf das hohe Alter der deutschen Sprache (Alter), aus der
auch die „Lateinische Sprache [...] entsprungen“ (Stieler 1691: IIIr) sei. Prinzipiell
könne es das Deutsche mit allen anderen Sprachen, etwa dem Griechischen, La-
teinischen oder Französischen, aufnehmen und diesen „die Spietze bieten“ (Stie-
ler 1691: Iv). Stieler (1691: IIIv) geht schließlich sogar von einer Überlegenheit des
Deutschen gegenüber den anderen Hauptsprachen und auch dem Hebräischen aus
(Überlegenheit), indem er mit den deutschen Wurzelwörtern argumentiert. So
bestünden alle deutschen Stammwörter „nur in einem einzigen Gliede“ (Stieler 1691:
IIIv) (Stammwörter), aus denen man „alles/was die Welt begreifet/ohne Beyhülfe
einer andern Sprache/deutlich und vernemlich [be]nennen [kann, Einfügung: V. S.]“
(Stieler 1691: IIIv). Bezogen auf ihre ursprünglichen Stammwörter sei die deutsche
Sprache dann auch „ihrer Eltermutter/der Hebräischen/vor[zuziehen]“ (Stieler 1691:
IIIv).

Um 1679 führt Stieler das Deutsche als Vorlesungssprache an der Universität
Jena ein (vgl. Straßner 1995: 73) und hebt die Muttersprache so in den Rang einer
Wissenschaftssprache. Vor allem die Erforschung und Rekonstruktion der alten
„Stammwörter“ leitet Stieler (1691: IIIv) an. Diese stellen die ältesten Wortformen
dar und stehen für ein besonders reines und klares Deutsch. Der Gebrauch von
Fremdwörtern („Flickwörter“, Stieler (1691: IIIv)) befeuere jedoch den Verfall der
deutschen Sprache und schade ihrem Ansehen (Sprachmengerei). Er kritisiert die
Deutschen, die er in diesem Zusammenhang als „Stümmel- und Unteutschteutsche“
(Stieler 1691: IIIv) bezeichnet, stark, da sie ihrer Muttersprache „Schande antu[n]“
und dafür „von den Ausländern verlacht“ (Stieler 1691: IVr) würden.

Darüber hinaus benennt Stieler auch Autoritäten, an deren Sprachgebrauch
man sich orientieren könne. So führt er etwa Schottels Teutsche Haubtsprache als vor-
bildliche Schrift (vgl. Stieler 1691: Vr) an (Autorität ‚Schottel‘), aus der er auch „gar
viel [...] entlehnet“ (Stieler 1691: VIIr) habe. Den Ursprung der deutschen Spracharbeit
führt Stieler (1691: VIIr) auf das Wirken Karls des Großen zurück (Autorität ‚Karl



156  6 17. Jahrhundert

der Große‘). Im 16. Jahrhundert war es vor allem Ickelsamer (vgl. Stieler 1691: VIIr),
der sich um die deutsche Sprache verdient gemacht habe (Autorität ‚Ickelsamer‘).²⁴²

Abb. 6.12: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Stielers Deutscher Sprache Stammbaum (1691)

6.2.8 Deutsch in Bödikers Grund-Sätze der Deutschen Sprache (1698)

Der aus Stettin stammende Johann Bödiker²⁴³ arbeitete u. a. als Prediger und Kon-
rektor im Berliner und Brandenburger Raum (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 110).
Entsprechend kann auch ein propädeutisches Motiv in Bödikers Grund-Sätzen der
Deutschen Sprache nachgewiesen werden, das explizit an die Jugend gerichtet ist
(Adressatenkreis ‚Jugend‘) und als „Wegweiser“ genutzt werden soll, „wie man al-
le Wissenschaften durch die Sprachen-Kunst verstehen lerne“ (Bödiker 1698: b53)
(Propädeutik). Die Motivation Bödikers basiert u. a. auf dessen Ansicht, dass die
deutsche Jugend kein Verständnis von der eigenen deutschen Muttersprache habe
und darin „so gröblich irret“ (Bödiker 1698: b53) (Unwissenheit). Mit seiner Schrift
möchte Bödiker (1698: b4v) Abhilfe leisten und so der deutschen Jugend helfen.

242 Vgl. hierzu die Abbildung 6.12.
243 Bödiker wird im Folgenden den Grammatikern zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 203f.), da dieser,
ähnlich wie Stieler, seinen Fokus auf die Erforschung der grammatischen Strukturen des Deutschen
legte und sich in diesem Zusammenhang vor allem mit den Arbeiten Schottels auseinandersetzte.



6.2 Schriften der Grammatiker  157

Nach Ansicht von Jellinek (1913: 195) stellen Bödikers Grund-Sätze der Deutschen
Sprache die „erste vollständige Sprachlehre nach Schottelius [dar, Einfügung: V. S.],
die Ansehen und Verbreitung erlangte“. So steht die Schrift auch in einem engen
inhaltlichen Zusammenhang zu den Werken von Schottel und Morhof (vgl. Jellinek
1913: 195). Auch bei Bödiker (1698: a5v) ist die „kunstrichtige Verfassung“ der deut-
schen Sprache (Kunstfähigkeit) das wichtigste Ziel seiner Spracharbeit. Diese kann
u. a. durch die Ableitung der „Stammwörter der alten Sprache“ (vgl. Bödiker 1698:
a7v) (Stammwörter) und deren Darstellung im Rahmen eines deutschen Lexikons
(vgl. Bödiker 1698: a6r) erreicht bzw. gefördert werden (Lexikon). Bödiker (1698:
a6r) bedauerte sehr, dass es zu seiner Zeit noch kein deutsches Lexikon gab, da die
Spracharbeit ohne ein solches Wörterbuch sehr beschwerlich wäre. Die Verschrift-
lichung und Kodifizierung der deutschen Wörter ist für Bödiker (1698: a6r) auch
deshalb notwendig, weil man sich in Normierungsfragen nicht nach „schlüpfrig
wanckende[n] Gewohnheit[en]“ richten dürfe – hier meint er wohl die Orientierung
am Sprachgebrauch (Gebrauch) – sondern an der „grundmäßige[n]Wortschreibung“
(Bödiker 1698: a5v) (Analogismus). Die analogistische Haltung Bödikers kommt hier
zum Vorschein.

Ebenso wie Schottel (1663) gehört auch Bödiker (1698) zu den Sprach- und Kultur-
patrioten des 17. Jahrhunderts. Für ihn ist die Arbeit und Auseinandersetzungmit der
deutschen Sprache immer auch ein Dienst am deutschen Volk: „andere [...] fechten
rühmlich fürs Vaterland; so thun die auch rühmlich/die dem Vaterland zu gute etwas
gutes schreiben“ (Bödiker 1698: a5v). So könne man nicht nur mit konventionellen
Waffen die Ehre des Vaterlandes verteidigen, sondern auch „durch Grammatische
Waffen/[...] die Ehre des Vaterlandes [...] in der Sprache [...] beschütze[n]“ (Bödiker
1698: b5r) (Kulturpatriotismus). Wie bereits Schottel nutzt auch Bödiker diese Form
„der Parallelisierung von [...] Spracherhalt und Machterhalt“ (Polenz 2013: 110), um
seine Spracharbeit zu legitimieren.

Bödikers Verständnis von den regionalen Varietäten des Deutschen ist in der
Vorrede umfänglich dargestellt. So können im Deutschen fünf „Haupt Arten“ (Bö-
diker 1698: a8v), u. a. das Niedersächsische, das der „alten Sprache“ (Bödiker 1698:
a8v) am nächsten kommt, unterschieden werden. Die „Haupt- und Helden-Sprache“
(Gleichwertigkeit), die „aus den vorigen Arten erwachsen [ist, Einfügung: V. S.]“
(Bödiker 1698: a8v) (Natürlichkeit), wird als „Hochdeutsche Sprache“ (Bödiker 1698:
a8v) bezeichnet (Leitvarietät). Sie wurde von den „Gelahrten“ (Bödiker 1698: a8v)
(Gebrauch ‚Gelehrte‘) nach den Regeln der Sprachkunst erarbeitet und basiert auf
den hochdeutschen Stammwörtern (vgl. Bödiker 1698: b2v).²⁴⁴

244 Vgl. hierzu die Abbildung 6.13.



158  6 17. Jahrhundert

Abb. 6.13: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Bödikers Grund-Sätze der deutschen Sprache (1698)

6.2.9 Zwischenfazit

Das Hauptmotiv der Autoren mit einer grammatischen Perspektive auf die deutsche
Sprache ist ein sich immer stärker ausprägender ‚Sprach‘- und ‚Kulturpatriotismus‘
(vgl. Schottel (1641) sowie Schottel (1663), Stieler (1691) und Bödiker (1698)). Die
Autoren gehen davon aus, dass ein Sprachverfall immer auch einenMachtverfall des
Deutschen bedeuten würde und rechtfertigen bzw. legitimieren so ihre Spracharbeit:
Die Sprache muss gepflegt werden, um die deutsche Kultur zu erhalten bzw. zu
erhöhen.

Das anvisierte Ziel dieser Debatten ist die Etablierung des Deutschen als eigen-
ständige Wissenschafts- und Kultursprache, die gleichwertig neben den alten Haupt-
sprachen Latein, Griechisch und Hebräisch sowie den modernen Hauptsprachen
Französisch und Italienisch steht (‚Gleichwertigkeit‘) (vgl. Gueintz (1641), Schottel
(1641), Butschky (1648)) bzw. diesen sogar überlegen ist (vgl. Stieler (1691)). Diese
Emanzipation kann jedoch nur durch die Reinhaltung der deutschen Sprache, z. B.
durch sprachpuristische oder, in extremerer Form, fremdwortpuristische Bestrebun-
gen erreicht werden. Dementsprechendmüsse auf ‚Fremdwörter‘ („frömdgierigkeit“,
Schottel (1641: IIIr)) bzw. „Flickwörter“ (Stieler 1691: IIIv) sowie unreine deutsche For-
men verzichtet werden (‚Sprachmengerei‘). So könne das Ideal der ‚Sprachrichtigkeit‘
positiv vorangetrieben werden.



6.2 Schriften der Grammatiker  159

Wenn die Autoren die Güte der deutschen Sprache verdeutlichen wollen, be-
ziehen sie sich häufig auf deren ‚Alter‘ sowie die ‚Ursprünglichkeit‘ („Lateinische
Sprache [...] von den Teutschen [...] entsprungen“ (Stieler 1691: IIIr)), die gottgegeben
(„von GOTT beseeligt worden“ (Gueintz 1641: IVv)) ist (‚Göttlichkeit‘). Sie zeichnet sich
durch ihre ‚Kunstfähigkeit‘ (ars grammatica), d. h. ihre Grammatikabilität („Deut-
schen Sprache Kunstgebau“, Girbert (1653: AIIr)) und ‚Regelhaftigkeit‘ („Deutsche
Regeln“, Girbert (1653: AIIr)) aus.

Im diachronen Verlauf wird auch das erstarkende Selbstbewusstsein der Au-
toren erkennbar. So wird die Haltung mancher deutscher Gelehrter kritisiert, die
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit ihrer Muttersprache ablehnen, da
es „einem gelehrten Manne nicht [gebühre, Einfügung: V. S.]“ (Pudor 1672: 2r) (‚Ver-
achtung‘). Einige Autoren bemängeln (implizit) den fehlenden (Sprach-)Patriotismus
der Deutschen, die sich ihrer eigenen Sprache schämen und sich nicht mit dieser
auseinandersetzen wollen (vgl. Girbert 1653: AIIr) (‚Unwissenheit‘). Während die
ausländischen Gelehrten ihre eigene Muttersprache eifrig erlernen, kunstfertig ge-
brauchen und somit hochhalten (vgl. Pudor 1672: 2r), empfinden sie die deutsche
Sprache als pöbelhaft und minderwertig (vgl. Bellin 1661: aIIIr). Diese Vorurteile der
Ausländer würden durch das Verhalten der Deutschen noch bestärkt, weil diese ihre
Muttersprache ebenfalls nicht schätzen und sich stattdessen nur um die Fremdspra-
chen bemühen würden (‚Fremdsprachenverehrung‘). Deshalb fordern die Autoren
die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Deutschen („sollte [...] ein jeder
Teutscher auch seine Sprache [...] grundrichtig und zierlich zu lernen/sich bemühen“,
Pudor (1672: 2r)), beruhend auf dem eigenen Verstand („gehöret guter Verstand [...]
darzu“, Girbert (1653: AIIr)).

Unter den Grammatikern bilden sich außerdem zwei dominierende Sprachideo-
logien aus, nach denen das Deutsche normiert werden sollte: der Sprachanalogismus
und der Sprachanomalismus. So geht Schottel²⁴⁵ als wichtigster Vertreter der Analo-
gisten von der Grundrichtigkeit des Hochdeutschen aus (vgl. Hundt 2000: 42): „Die
vollige grundrichtige vorstellung und ausarbeitung einer Haubt-Sprache ist ein müh-
sames/durch lange zeit und viel fleiß einzurichtendes Werk“ (Schottel 1663: bIv). Das
gute Deutsch ist demnach ein theoretisches Konstrukt, wobei die Grundrichtigkeit
der Sprache auf den in ihr selbst angelegten Prinzipien und Regularitäten beruht, die
vom Sprachgebrauch nur unzureichend bzw. verfälschend wiedergegeben werden.
Dementsprechend müssen sich die Sprachforscher an der Grundrichtigkeit der deut-
schen Sprache orientieren bzw. nach dieser suchen²⁴⁶, um eine gültige Sprachnorm

245 Jellinek (1913: 116) kommt hier zu dem Urteil, dass die „bedeutendsten Grammatiker [...] der
Schottelschen Richtung an[gehören]“.
246 In diesem Zusammenhang kann auch Schottels Gesellschaftsname Der Suchende interpretiert
werden.



160  6 17. Jahrhundert

zu finden (‚Analogismus‘). Die Anomalisten, für das 17. Jahrhundert ist Gueintz der
wichtigste Vertreter (vgl. Hundt 2000: 43), wollen die Sprachnorm aus den hoch-
deutschen Dialekten bzw. dem guten Sprachgebrauch ableiten. Als sprachliches
Zentrum fungiert Meißen innerhalb des ostmitteldeutschen Sprachraums, das als
Orientierungspunkt von den Anomalisten herangezogen wird (vgl. Jellinek 1913: 113)
(‚Anomalismus‘).

Eine trennscharfe Zuordnung der hier vorgestellten Autoren zu einer der beiden
Ideologien ist kaummöglich, da sich häufig sowohl analogistische als auch anomalis-
tische Tendenzen in der jeweiligen Vorrede abzeichnen und zudem die sprachtheo-
retische Reflexion des Autors nicht immer mit dessen tatsächlicher Sprachpraxis
übereinstimmen muss. In diesem Zusammenhang verweist Hundt (2000: 46) darauf,
dass die „faktische Distanz zwischen den in der Forschungsliteratur entgegengesetz-
ten Polen der Anomalisten und Analogisten [...] nicht so groß [war, Einfügung: V. S.]
wie bisher angenommen“.

Die wichtigsten Autoritäten im Sprachnormierungsdiskurs des 17. Jahrhunderts
sind auf institutioneller Ebene die ‚Fruchtbringende Gesellschaft‘, der viele Autoren
auch selbst angehören (vgl. Gueintz (1641), Schottel (1641), Butschky (1648) und Stieler
(1691)), sowie die ‚Kanzleien‘. Auf personaler Ebene verweisen die Grammatiker
häufig auf zeitgenössische Grammatiker (‚Schottel‘, ‚Harsdörffer‘ und ‚Opitz‘) als
Sprachautoritäten. Darüber hinaus rücken auch historische Vorbilder, wie ‚Karl der
Große‘, ‚Luther‘ und ‚Ickelsamer‘ in den Fokus, diemit ihren Arbeiten den Grundstein
legten.²⁴⁷

247 Vgl. hierzu die Abbildung 6.14.



6.3 Schriften der Poetiker  161

Abb. 6.14: Type-Frame Deutsch: Grammatiker 17. Jhd.

6.3 Schriften der Poetiker

6.3.1 Deutsch in Opitz’ Buch von der Deutschen Poeterey (1624)

Der im niederschlesischen Bunzlau geborene Dichter und Sprachgelehrte Martin
Opitz²⁴⁸ nimmt eine Sonderposition unter den bereits vorgestellten Autoren (in der
Zeit vor 1642) ein: „Opitzwird zumzweitenHöhepunkt der Sprachkultur nach Luther“
(Straßner 1995: 119). Sein Hauptaugenmerk gilt der hochdeutschen Dichtkunst, deren
Metrum er am tatsächlichen deutschen Sprachgebrauch (nach Vorbild Luthers und
der Kanzlei) ausrichten will und nicht am antiken Versmaß.

Opitz plädiert dafür, dass die vollkommene deutsche Sprache nur aus einer
poetischen Bearbeitung hervorgehen kann. Um dieses Ziel zu erreichen, müssen
die Sprachgelehrten von den Dichtern lernen, indem sie „was sie in den Poeten [...]
auffgemercket/[...] zusammen geschlossen/vnd aus vieler tugend eine kunst“ machen
(Opitz 1624: Br) (Gebrauch ‚Gelehrte‘). Die Normierung der deutschen Sprache soll
auf Basis der Dichtkunst stattfinden und durch die Gelehrten (d. h. die Grammati-

248 Opitz wird der Gruppe der Poetiker zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 142), da für ihn die deutsche
Sprache in erster Linie eine Dichtungssprache ist (vgl. Straßner 1995: 77) und er diese aus der
Perspektive des Poetikers erforscht. Dementsprechend strebt er die Regelung/Normierung des
Deutschen durch die Beachtung der Kunstregeln an (vgl. Straßner 1995: 79).



162  6 17. Jahrhundert

ker) in eine „richtige verfassung“ (Opitz 1624: Br) gebracht, also verschriftlicht bzw.
kodifiziert werden (vgl. Opitz 1624: Br).

Das Gedicht stellt für Opitz die reinste Form der deutschen Sprachkunst dar
(vgl. Straßner 1995: 79), mit dieser Haltung begründet er ein „neues Stilprinzip“
(Jellinek 1913: 114), welches u. a. auch prägend für die Arbeiten von Zesen (1651)
und Harsdörffer (1650) war. 1627 wird Opitz schließlich durch den Kaiser in den
Adelstand erhoben und 1629 auch in die Fruchtbringende Gesellschaft aufgenommen
(vgl. Garber 1999: o. S.).

In der Vorrede von Opitz (1624: Br) klingen auch sprachpatriotische Tenden-
zen an, so soll sein Werk „zur beßerer fortpflantzung vnserer sprachen“ beitragen
(Sprachpatriotismus). Die „Poeterey“, die aus einem „Göttlichen antriebe und von
natur herkomm[t]“ (Opitz 1624: Br), bildet hierfür die Grundlage (Göttlichkeit und
Natürlichkeit). Opitz (1624: Br) verweist hier zum einen auf die Natürlichkeit bzw.
Göttlichkeit der Dichtkunst und postuliert in diesem Zusammenhang, dass niemand
nur „durch [die Einhaltung, Einfügung: V. S.] gewisse[r] regeln vnd gesetze zu einem
Poeten [gemacht werden könne, Einfügung: V. S.]“ (Autorität ‚Poet‘). Zum anderen
verweist Opitz (1624: AIIr) auf die Kunsthaftigkeit der Poeterey, die eine „vorneme
wissenschafft“ sei und die durch das Wirken der Gelehrten zu einer „kunst gemacht“
(Opitz 1624: Br) werden könne (Kunsthaftigkeit): Die deutsche Dichtkunst zeichnet
sich dadurch aus, dass sie einerseits auf den tradierten Kunstregeln der antiken
Dichtungslehre beruht und andererseits die deutsche Muttersprache als Dichtungs-
sprache wählt (vgl. Huber 1984: 176). Die Gleichberechtigung des Deutschen neben
dem Lateinischen begründet Opitz mit der Göttlichkeit des Deutschen, das gottgege-
ben sei (vgl. Opitz 1624: Br). Die Dichtkunst sei demnach nicht auf eine bestimmte
Sprache bzw. Sprachlandschaft festgelegt bzw. regional begrenzt (vgl. Huber 1984:
176). Darüber hinaus stellt die Fähigkeit zur Dichtkunst für Opitz (1624: Br) eine
Naturanlage dar. Der Poet müsse seine natürliche Veranlagung mit den tradierten
Kunstregeln verbinden, die er durch ein Studium der antiken Schriften erwerben
kann (vgl. Opitz 1624: Br).

Als sprachliche Autoritäten benennt Opitz (1624: Br) zum einen die antiken
Schriftgelehrten Horaz (Autorität ‚Horaz‘) und Aristoteles (Autorität ‚Aristoteles‘),
zum anderen verweist er auf zwei italienische Dichter des 16. Jahrhunderts: „Vida
vnnd Scaliger“ (Autoritäten ‚Vida und Scaliger‘). Sowohl Aristoteles als auch Ho-
raz sahen die Dichtkunst als nachahmende Darstellung (Mimesis) an. Auf diesen
Sachverhalt verweist auch Opitz (1624: Br), indem er davon ausgeht, dass „Poeterey
eher getrieben [..]/als [...] geschrieben“ würde und so auf die Ursprünge der antiken
Dichtkunst zurückkommt (Poetik).²⁴⁹

249 Vgl. hierzu die Abbildung 6.15.



6.3 Schriften der Poetiker  163

Abb. 6.15: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Opitz’ Buch von der Deutschen Poeterey (1624)

6.3.2 Teutsch in Harsdörffers Poetischem Trichter (1648/1650)

Georg Philipp Harsdörffer²⁵⁰ war vorwiegend im Nürnberger Raum tätig und arbei-
tete dort u. a als Gerichtsassessor (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 110). 1644 gründete
er den Peginesischen Blumenorden ebenfalls in Nürnberg (vgl. Moulin-Fankhänel
1997: 110). Zuvor war er bereits als Mitglied in die Fruchtbringende Gesellschaft (ab
1642) sowie in die Deutschgesinnte Genossenschaft Zesens (ab 1644) aufgenommen
worden (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 110).

Sein Poetischer Trichter knüpft an die Arbeiten von Opitz (1624) und Zesen (1651)
an (vgl. Straßner 1995: 82), welche er auch als Autoritäten anführt. Opitz als „Uhrhe-
ber der Teutschen Poeterey“ (Harsdörffer 1650: VIIv) (Autorität ‚Opitz‘), aber auch
„Schottels Einleitung [in die, Einfügung: V. S.] Sprach- und Verskunst“ (Harsdörffer
1650: VIIv) (Autorität ‚Schottel‘) sollen den angehenden Poeten als Orientierung die-
nen. Prinzipiell appelliert Harsdörffer (1650: VIv) an seine Leser, sich intensivmit den
Werken der „besten Teutschen Poeten“ auseinanderzusetzen. Zudem empfiehlt Hars-
dörffer (1648: AVIv), dass an den Hochschulen auch die Ursprünge der Dichtkunst
gelehrt werden müssten. Hierfür können die Schriften von Aristoteles herangezo-
gen werden (Autorität ‚Aristoteles‘), in denen der „Grund der Dichtkunst/und die
Anleitung denselben nachzuahmen“ (Harsdörffer 1648: AVIv) erörtert werden.

Vor allem „die Knaben [...] mit einem freudigen und wolgeartetem Sinne“ (Hars-
dörffer 1648: AIVv) hätten ein Talent zu dichten und sollten seinen Poetischen Trich-

250 Harsdörffer wird im Folgenden der Gruppe der Poetiker zugeordnet, da er mit seiner Sprachar-
beit vorwiegend einen poetologischen Ansatz verfolgt. Darüber hinaus nahm Harsdörffer durchaus
auch eine didaktische Perspektive ein, indem er „die ‚barocke Sprachpädagogik‘ nicht nur am ef-
fektivsten um[setzte], sondern diese [...] von ihm auch umfassender konzipiert [war]“ (Hundt 2000:
168).



164  6 17. Jahrhundert

ter zur Übung heranziehen (Personen ‚Schüler‘). Gleichzeitig warnt Harsdörffer
(1648: AVv) die Jugend explizit vor „unreine[n] Liebesdichter[n]“, die sie nur „zur
Unkeuschheit verleiten“ würden (Antiautorität ‚Unreine Poeten‘). Darüber hinaus
könnten auch die „Schulhalter“ aus seinemWerk noch etwas lernen (Antiautorität
‚Schulmeister‘), da diese häufig von der Poetik „wenig oder nicht berichtet sind“
(Harsdörffer 1650: IVv) (Unwissenheit).

Dementsprechend formuliert Harsdörffer (1648: AVIv) auch seine Motive, die
ihn zur Auseinandersetzung mit der deutschen Sprache im Allgemeinen und der
Poetik im Speziellen anleiteten: Zum einen soll der Poetische Trichter sowohl von den
„Gelehrten [als auch von den, Einfügung: V. S.] Anfängern zu dienlicherNachrichtung“
genutztwerden (Adressatenkreis). Zumanderen verfolgt Harsdörffer (1650: Vv) aber
auch ein religiöses Motiv, da er den Menschen helfen möchte, durch das Erlernen
des Deutschen und die Beschäftigung mit der deutschen Dichtkunst „näher zu Gott
[zu, Einfügung: V. S.] treten“ (Religion). Hier kann implizit die Vorstellung von einer
gottgegebenen Fähigkeit zur Dichtung bei Harsdörffer abgeleitet werden, ähnlich
wie bereits bei Opitz (1624) postuliert.

Die intensive wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der (deutschen) Spra-
che stellt für ihn die Voraussetzung und Basis für die Poetik als einer Form gelehrten
Tuns dar (vgl. Straßner 1995: 88). Neben dem „Verstand“ (Harsdörffer 1648: AIVv)
(Verstand) und dem Wissen des Poeten um die Muttersprache (Wissen) sind die
Natürlichkeit und Kunstfähigkeit der deutschen Sprache die Grundvoraussetzungen
für deren Ausdruckskraft (vgl. Harsdörffer 1650: VIv) (Natürlichkeit & Kunstfä-
higkeit). Harsdörffer (1650: VIv) beschreibt hier, in Anlehnung an Opitz (1624), eine
Symbiose aus Natur und Kunst: „Die Natur ist eine Meisterin/[...] die Kunst aber
gleichsam das fette Oel/durch welches solcher Geist weitstralend erhellet vnd him-
melhoch aufflammet“. Die natürlichen, ursprünglichen Wörter des Deutschen, die
sich durch ihre Reinheit auszeichnen, werden durch die Dichtkunst wieder in eine
„grundrichtige Verfassung“ (Harsdörffer 1650: VIv) gebracht und so wiederbelebt.
An dieser Stelle wird eine analogistische Tendenz Harsdörffers erkennbar, der von
einer prinzipiellen Grundrichtigkeit des Deutschen ausgeht (Grundrichtigkeit).

So solle der Poet „seine Muttersprache gründlich verstehe[n]“ (Harsdörffer
1650: Vv), bevor er in ihr zu dichten beginnt (Autorität ‚Poet‘). All jene, die das
Deutsche nicht gründlich studiert haben und dennoch versuchen zu dichten, sind
nach Ansicht von Harsdörffer (1650: Vr) nur torhafte „Zahnbrecher [und, Einfügung:
V. S.] Spruchsprecher“. Selbstkritisch bemerktHarsdörffer (1648: AVIIr) diesbezüglich,
dass er „keines Wegs in demWahn [stehe, Einfügung: V. S.]/als ob er der Poeterey
ein Meister [sei, Einfügung: V. S.]“.

Auch bei Harsdörffer (1650) können sprachpatriotische Züge ermittelt werden.
So gibt er zu bedenken, dass diejenigen, die das Lateinische, Griechische oder Hebräi-



6.3 Schriften der Poetiker  165

sche erlernen, genau so gut auch ihre eigene Muttersprache erlernen und kunstvoll
verwenden können sollten (vgl. Harsdörffer 1650: Vv) (Sprachpatriotismus).²⁵¹

Abb. 6.16: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Harsdörffers Poetischem Trichter (1648/1650)

6.3.3 Deutsch in Zesens Rosen-mand (1651)

Der aus Dessau in Sachsen stammende Philipp von Zesen²⁵² war u. a. Schüler von
Gueintz und Buchner (vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 346) und wirkte später als Schrift-
steller und Sprachforscher in den Niederlanden und Hamburg (vgl. Jellinek 1913:
149). Zesen polarisierte stark durch seine sprachpuristische bzw. fremdwortpuristi-
sche²⁵³ Haltung, die Jellinek (1913: 149) als „Schandmal des übertriebenen Purismus
und der verwerflichen Neuerung“ einordnete. In der aktuellen Forschung gilt diese
Extremeinschätzung Jellineks als überholt und Zesens Verdeutschungsarbeit wird
eher als „diskursives Angebot an die Zeitgenossen“ (Hundt 2018a: 289) verstanden. So
stellte Zesen meist mehrere Verdeutschungsvorschläge für einen fremdsprachlichen

251 Vgl. hierzu die Abbildung 6.16.
252 Zesen wird der Gruppe der Poetiker zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 146), da für ihn die poetische
Bearbeitung der deutschen Sprache im Zentrum seiner Spracharbeit steht.
253 Zur terminologischen Trennung von Sprachpurismus und Fremdwortpurismus siehe die ein-
führenden Erläuterungen zu den Attributen des Frames in Tabelle 6.1 des Kapitels 6 sowie Hundt
(2018a: 278f.).



166  6 17. Jahrhundert

Ausdruck zur Wahl bzw. kennzeichnete seine Wörterlisten explizit als offen und
frei für weitere Verdeutschungsvorschläge anderer Autoren (vgl. Hundt 2018a: 289).
Einer der bedeutendsten Anhänger von Zesens Sprachpurismus war Johann Bellin,
der Zesens Idee in seinen eigenen Arbeiten weiterentwickelte (vgl. Jellinek 1913: 149).

Dass Zesen (1651: AXr) von seiner Außenwirkung durchaus wusste, verdeutlicht
er an mehreren Stellen in der Vorrede zum Rosen-mand: So kritisiert er, dass „ein
Wunderkopf“ ihn durchaus dafür tadeln würde, dass er „so vielerei untereinander
mische“. Hier scheint Zesen (1651: AXr) darauf anzuspielen, dass er sowohl dem
etymologischen Prinzip (Ableitung von Stammwörtern) als auch dem phonetischen
Prinzip (Orientierung an der Aussprache) folgt (vgl. Jellinek 1913: 151). Seine Haltung
begründet Zesen (1651: AXr) damit, dass er nicht für ein Zielpublikum mit einer be-
stimmten Ideologie schreibe, „sondern für alle“ (Adressatenkreis). Zesens Ziel ist es,
einen möglichst großen und heterogenen Leserkreis zu akquirieren und seine Über-
legungen zur deutschen Sprache so möglichst weit zu verbreiten. Angeleitet wird
Zesen (1651: AIVr) von seinem Sprach- und Kulturpatriotismus, denn er „schreibe
aus liebe zur sprache/[...] aus liebe zu meinem Vaterlande“ (Sprachpatriotismus).

Zesen (1651: AVIIIv) strebte eine Verbesserung der deutschen Sprache „nach der
natur und durch kunst“ an (Natürlichkeit & Kunstfähigkeit), versuchte dement-
sprechend beide Prinzipien in einer Synthese zusammenzubringen (vgl. Straßner
1995: 82). So müsse man die Stammwörter genau betrachten, da aus ihnen „alle
wörter der gantzen sprache flüßen“ (Zesen 1651: AVIr), die die Ursprünglichkeit
der deutschen Sprache aufzeigen würden (Stammwörter). Mithilfe der Dichtkunst
könne der „alte[] gebrauch“ verbessert werden, da er durch den „misgebrauch [...]
sich doch selbst abnützet“ (Zesen 1651: AIXr). Die alte deutsche Sprache, deren ur-
sprüngliche Reinheit durch den Gebrauch bzw. Missbrauch über die Jahrhunderte
verloren gegangen sei, kann nur durch die Dichtung wiederhergestellt werden. Auch
Zesen (1651: AVIr) sieht die deutsche Sprache und ihre Fähigkeit zur Dichtkunst als
etwas Göttliches an, das inhärent ist (Göttlichkeit).

Der Missbrauch an der deutschen Sprache zeigt sich nach Ansicht von Zesen
(1651: AVIIIv) vor allem im Fremdwortgebrauch sowie allgemein in der Sprach-
mengerei der Deutschen (Fremdwörter). In diesem Zusammenhang spricht Ze-
sen (1651: AVIIIv) von der „entfrembdungs-rache“ der deutschen Sprache, die ih-
re Zierlichkeit und Kraft durch die Entfremdung verliert, obwohl sie „die mächti-
ge/prächtige/allernaturgemäßeste sprache“ (Zesen 1651: AVIIIr) sei (Bewertung).

Zesen (1651: AVIIv) stellt hier einen direkten Vergleich mit dem Hebräischen an,
das eine „unaussprechliche krafft“ besitze (Autorität ‚Hebräisch‘), da „ein iedes
wort diser sprache ein stammwort sein kan“. Diese Kraft gehe auch vom Deutschen
aus (Autorität ‚Deutsch‘), wenn die Natürlichkeit und Kunstfähigkeit in der Dicht-
kunst miteinander in Einklang gebracht werden (vgl. Zesen 1651: AVIIIr). Hier kann
durchaus eine Anlehnung an die Grundsätze von Opitz (1624) nachvollzogen wer-



6.3 Schriften der Poetiker  167

den, wenngleich nun die Überlegenheit des Hochdeutschen gegenüber den übrigen
Hauptsprachen von Zesen (1651) propagiert wird und dieser somit deutlich schärfer
argumentiert als zuvor Opitz (vgl. Huber 1984: 182).²⁵⁴

Abb. 6.17: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Zesens Rosen-mand (1651)

6.3.4 Deutsch in Tschernings Schreib- und Sprach-Kunst (1659)

Der aus Schlesien stammendeAndreas Tscherning²⁵⁵ studierte in Rostock Philosophie
und war dort später auch als Professor für Dichtkunst tätig (vgl. Moulin-Fankhänel
1997: 328). Seine Ansichten sind stark durch die Arbeiten von Buchner geprägt, der
für ihn „das vielzitierte Orakel ist“ (Jellinek 1913: 146). Einer seiner bekanntesten
Schüler ist Daniel Georg Morhof, der ihm später auf seinen Lehrstuhl nachfolgte
(vgl. Moulin-Fankhänel 1997: 328).

Für Tscherning (1659: aIIr) ist die Poetik eine „kunstmäßige wissenschaft“,
die maßgeblich zur Normierung der deutschen Sprache beitragen könne (Poetik).
Dementsprechend adressiert Tscherning (1659: aIIv) sein Werk nicht nur an die Ju-
gend (Adressatenkreis ‚Jugend‘), sondern auch an die „deutschen Poesie liebhabern“
(Adressatenkreis ‚Liebhaber‘).

254 Vgl. hierzu die Abbildung 6.17.
255 Tscherning wird im Folgenden der Gruppe der Poetiker zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 146). Seine
Schriften weisen einen poetologischen Schwerpunkt auf, worauf u. a. im Titel seiner Schreib- und
Sprach-Kunst hingedeutet wird: „Schreib- und Sprach-Kunst insonderheit/der edlen Poeterey. Wie
auch ein Kurtzer Entwurff oder Abrieß einer deutschen Schatzkammer/Von schönen und zierlichen
Poe-tischen redens-arten“ (Tscherning 1659: Titel).



168  6 17. Jahrhundert

Neben den grammatisch und orthographisch „sehr nützliche[n] lehrsätzen“
(Tscherning 1659: aIIr), die zur Erlernung des Deutschen herangezogen werden soll-
ten (Nützlichkeit), verweist er explizit auch auf die „herliche[n] getichte“ (Tscher-
ning 1659: aIIr), die eine wichtige Normierungsbasis bilden. Der „reine[] angeborne[]
schmuck und zierat“ (Göttlichkeit) der „hochedle[n] Muttersprache“ (Tscherning
1659: aIIr) (Bewertung) könne so durch die Dichtkunst wiederbelebt werden.

Als Autorität benennt Tscherning (1659: aIIv) den römischen Dichter Varro, des-
sen lateinische Schriften Vorbildwirkung hätten (Autorität ‚Varro‘). Im Hinblick
auf die Ausgestaltung des Deutschen empfiehlt Tscherning (1659: aIIr), sich an den
„hochsinnigen gemütern“, also am Sprachgebrauch der Gelehrten, zu orientieren
(Gebrauch ‚Gelehrte‘) sowie „herrliche getichte“ zu lesen (Autorität ‚Gute Gedich-
te‘).²⁵⁶

Abb. 6.18: Token-Frame Deutsch rekonstruiert aus Tschernings Schreib- und Sprach-Kunst (1659)

6.3.5 Deutsch in BuchnersWeg-Weiser zur Deutschen Tichtkunst (1663)

August Buchner²⁵⁷ stammte gebürtig aus Dresden und war als Professor für Poesie
in Wittenberg tätig (vgl. Jellinek 1913: 142). Mit dem Werk von Opitz (1624) ist er
sehr gut vertraut, dieses bildet auch die Basis seines eigenen Sprachverständnisses.

256 Vgl. hierzu die Abbildung 6.18.
257 Buchner kann den Poetikern zugeordnet werden (vgl. Jellinek 1913: 142), da er die deutsche
Sprache vorwiegend aus einer poetologischen Perspektive betrachtete.



6.3 Schriften der Poetiker  169

Jellinek (1913: 142) geht davon aus, dass „[a]lle mitteldeutschen Poetiker [...] unter
dem Einfluß August Buchners“ standen.

Dementsprechend war es das Bestreben von Buchner (1663), die deutsche Spra-
che für die Dichtkunst zu erschließen und handhabbar zu machen, so wie es bereits
Opitz (1624) versucht hatte. Die Poetik sieht Buchner (1663: 4) als „edle Wissenschaft“
an (Wissenschaftlichkeit), die bereits „gründlich und zur genüge“ dargestellt wor-
den ist, u. a. im Buch von der Deutschen Poeterey seines Freundes Opitz. Folglich soll
seine Schrift auch eher einen „Wegweiser“ bzw. eine „Anleitung“ (Buchner 1663: 1)
darstellen, wie sich die Deutschenmöglichst korrekt („ohne sondere Fehler“, Buchner
(1663: 2)) in ihrer eigenen Muttersprache ausdrücken können (Sprachrichtigkeit).
Die gründliche Unterweisung (vgl. Buchner 1663: 4) ist eine der Voraussetzungen für
eine gute deutsche Dichtkunst (Übung).

Neben den „alten“ Autoritäten wie Platon, Aristoteles und Horaz (Autorität
‚Antike Gelehrte‘) benennt Buchner (1663: 2f.) auch Gelehrte seiner Zeit, wie etwa den
italienischen Humanisten und Dichter Julius Caesar Scaliger und andere „treffliche
Männer“ (Autorität ‚Gelehrte‘).²⁵⁸

258 Vgl. hierzu die Abbildung 6.19.



170  6 17. Jahrhundert

Abb. 6.19: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus BuchnersWeg-Weiser zur Deutschen Tichtkunst
(1663)



6.3 Schriften der Poetiker  171

6.3.6 Teutsch in Morhofs Unterricht von der Teutschen Sprache und Poesie (1682)

Der aus Wismar im Mecklenburgischen stammende Daniel Georg Morhof²⁵⁹ studier-
te u. a. bei Tscherning Rhetorik und Poesie in Rostock. Ab 1665 war er als Professor
der Geschichte an der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel tätig und verfasste hier
auch sein sprachwissenschaftliches Werk Unterricht von der Teutschen Sprache und
Poesie. Dementsprechend war er der niederdeutschen Sprache besonders zugetan
sowie „andere[n] Nordische[n] Sprachen“ (Morhof 1682: 3v). Diese würden sich im
Hinblick auf ihr Alter bzw. ihre Ursprünglichkeit besonders hervorheben: So konsta-
tiert Morhof (1682: 3v), dass er bei diesen Sprachen „ein höhers und ehrwürdigers
Alterthum [...] vermerk[e]“ (Alter).

Der Unterricht von der Teutschen Sprache und Poesie nimmt eine poetologi-
sche Perspektive auf die deutsche Sprache ein und versucht deren Normierung
auf Basis der Poesie. Die Selbsteinschätzung von Morhof (1682: 3v), sich lieber als
Lehrer denn als Redner zu bezeichnen, ist deshalb auch eher ungewöhnlich. So leitet
Morhof (1682) seine Schrift mit einem Sonett ein, in welchem er u. a. auch seine
„Tichtkunst“ (Morhof 1682: Sonnet) beschreibt. Morhof (1682: 4r) behält „die übli-
chen Kunstwörter“ bei und nimmt keine Übertragung ins Deutsche vor (Lateinische
Kunstwörter). Seine Entscheidung begründet Morhof (1682: 4r) damit, dass es ihm
„eine ungereimte Sache zu sein [scheint, Einfügung: V. S.]/[...] daß man über seine ei-
gene Wörter Anmerckungen zu machen von nöthen habe“ (Deutsche Kunstwörter
Unverständlichkeit). Zudem verweist er darauf, auch einige lateinische und fran-
zösische Fremdwörter verwendet zu haben (vgl. Morhof 1682: 4r) (Fremdwörter).
Morhof (1682: 4r) scheint sich hier bewusst gegen die fremdwortpuristischen Be-
strebungen, die innerhalb des Sprachnormierungsdiskurses immer stärker wurden,
auflehnen zu wollen: „der erleuchteten Criticorum Urtheil nicht scheuend/die [...]
den Gebrauch eines AußländischenWortes gleiche straffbar halten“ (Bewertung).²⁶⁰

259 Morhof wird der Gruppe der Poetiker zugeordnet (vgl. Jellinek 1913: 146), da seine Arbeit an der
deutschen Sprache in einem engen Zusammenhang mit poetologischen Betrachtungen steht.
260 Vgl. hierzu die Abbildung 6.20.



172  6 17. Jahrhundert

Abb. 6.20: Token-Frame Teutsch rekonstruiert aus Morhofs Unterricht von der Teutschen Sprache und
Poesie (1682)

6.3.7 Zwischenfazit

Die deutsche Dichtkunst des 17. Jahrhunderts versucht, Natur und Kunstmiteinander
zu vereinen (vgl. Opitz (1624), Harsdörffer (1650), Zesen (1651), Tscherning (1659) und
Buchner (1663)). Die Autoren gehen von einer allgemeinen Dichtungsfähigkeit des
Deutschen aus, da diese gottgegeben ist und nicht an eine bestimmte Sprache, wie
etwa das Lateinische oder Französische, gebunden ist (‚Göttlichkeit‘). Die ‚Natür-
lichkeit‘ der deutschen Sprache, d. h. ihre Ursprünglichkeit und Eigenständigkeit,
prädestiniert diese zur Dichtkunst. Gleichzeitig wird die Sprache durch die Dichtung
in kunstfertige Regeln gesetzt und so nach dem antiken Stilprinzip der puritas zu
ihrer ursprünglichen Schönheit und Reinheit zurückgeführt (‚Kunstfähigkeit‘).

Das anleitende Prinzip ist die Orientierung an den natürlichen, ursprünglichen
Formen, etwa an den deutschen ‚Stammwörtern‘ und deren kunstfertiger Anwen-
dung (vgl. Zesen (1651), Harsdörffer (1650)). Die Dichtung gilt als erlernbare Kunst,²⁶¹
die als Voraussetzung die umfassende Kenntnis zum einen derWerke antiker ‚Poeten‘
und Gelehrter, wie ‚Aristoteles‘, ‚Horaz‘ und ‚Varro‘, sowie zum anderen zeitgenössi-

261 „Die Dichtkunst galt damals als lehrbar. Dichten bedeutete gelehrtes Tun. [...] Das führt meist
zur Sprachartistik, [...] die zwar den Stolz der Autoren auf ihre Sprache belegen, zum anderen aber
als überspannte Darstellungsformen zu gelten haben“ (Straßner 1995: 89).



6.4 Fazit  173

scher Autoritäten, wie z. B. ‚Opitz‘, ‚Scaliger‘ und ‚Vida‘, hat. Die Autoren fordern die
‚Übung‘ und Kenntnis (‚Wissen‘) von deren Lehrsätzen (vgl. Opitz (1624), Harsdörffer
(1648)).

Mit ihrer Dichtung streben die Autoren die Reinigung der deutschen Sprache
von fehlerhaften Formen (vgl. Buchner 1663) sowie den Erhalt des „reinen ange-
bornen schmuck[s] und zierat[s]“, Tscherning (1659: aIIr) an. Ihnen geht es nicht
vordergründig um die Tilgung der Fremdwörter im Deutschen – diese Form des
Fremdwortpurismus wird sogar offen kritisiert (vgl. Morhof 1682) – sondern viel-
mehr um eine allgemeine Reinigung der deutschen Sprache, die auch fehlerhafte
deutsche Wörter und Redensarten tilgen müsse.²⁶²

Abb. 6.21: Type-Frame Deutsch: Poetiker 17. Jhd.

6.4 Fazit

Entsprechend ihrer Disziplin (Didaktik, Grammatik, Poetik) sowie ihres Adressaten-
kreises verfolgen die Autoren gruppenspezifische Motive, die ihre Auseinandersetzung
mit der (hoch-)deutschen Sprache anleiten. Sie argumentieren entsprechend der jeweili-
gen Sprachideologie (Analogismus vs. Anomalismus), der sie folgen, und konstituieren
danach ihr Konzept (Hoch-)Deutsch.²⁶³

262 Vgl. hierzu die Abbildung 6.21.
263 Vgl. hierzu die Abbildung 6.22.



174  6 17. Jahrhundert

Abb. 6.22: Type-Frame Deutsch: 17. Jhd.

Die Spracharbeit im 17. Jahrhundert wird von Autoren aus unterschiedlichen Per-
spektiven betrieben (‚Didaktik‘, ‚Grammatik‘, ‚Poetik‘). Der Blick auf die deutsche
Sprache ist im Vergleich zum 16. Jahrhundert nun differenzierter. Die Schulmeister
haben didaktische Prinzipien erarbeitet, die sie in ihren Orthographielehren und
Grammatiken darstellen und anpreisen. Vor allem die ‚Neue Methode‘ nach ‚Rat-
ke‘ setzt sich Anfang des 17. Jahrhunderts durch. Während bisher der Unterricht
auf Latein gehalten wurde und Kenntnisse der eigenen Muttersprache sowie ihrer
Grammatik von den Lehrenden nicht vermittelt wurden, fordert Ratke nun einen
deutschsprachigen Unterricht. Die deutsche Sprache soll nicht nur Unterrichtsspra-
che sein, sondern selbst auch zum Unterrichtsgegenstand werden. Diese Kenntnisse
sollen die Schüler dazu befähigen, schneller und besser die Grammatiken fremder
Sprachen zu beherrschen (‚Propädeutik‘).

Zudem reflektieren und diskutieren die Autoren auch intensiv über Sprachstruk-
turen bzw. anzulegende Sprachnormen und beziehen entweder eine eher analogisti-
sche oder eher anomalistische Position. Während ‚Schottel‘ und dessen Anhänger
die Ableitung von Sprachnormen nach dem Analogieprinzip (‚Analogismus‘) auf
Basis von ‚Stamm- bzw. Wurzelwörtern‘ anstreben, orientieren sich die Anoma-
listen rund um ‚Gueintz‘ eher am Sprachgebrauch innerhalb der gelehrten Kreise



6.4 Fazit  175

(‚Anomalismus‘), der als Vorbild für die sich herausbildende Sprachnorm dienen
soll.

Die Autoren des 17. Jahrhunderts adressieren nicht mehr (vorrangig) die nicht
alphabetisierten Bevölkerungsgruppen, sondern eher die gebildeten Schichten. Das
Ziel der Autoren im 16. Jahrhundert, die Alphabetisierung der Deutschen in ihrer
Muttersprache voranzutreiben, wird im 17. Jahrhundert durch das Bestreben ab-
gelöst, das Deutsche in den Stand einer Kunstsprache zu erheben (vgl. Huber 1984:
276). Huber fasst die unterschiedlichen Zielsetzungen der Autoren der beiden Jahr-
hunderte wie folgt zusammen: „[D]as 16. Jahrhundert produziert einfache Schreib-
und Leseanleitungen für den Laien, das 17. Jahrhundert dagegen die ‚Sprachkunst‘
für den Gebildeten“ (Huber 1984: 282).

Darüber hinaus etabliert sich die deutsche ‚Poetik‘ als wissenschaftliche Dis-
ziplin, deren Ziele die Reinhaltung der deutschen Sprache und ihre kunstmäßige
Anwendung sind. Die Poetik gilt als erlernbare Tätigkeit, die eine Symbiose aus Natur
und Kunst anstrebt. D. h., dass das Deutsche auf den edlen, natürlichen Stammwör-
tern basieren soll, die kunstvoll, entsprechend den Lehrsätzen der antiken und
zeitgenössischen Poetiker, angewendet werden müssen. Um die Dichtkunst zu be-
herrschen, sind ‚Übung‘ und vor allem ‚Wissen‘, also die umfassende Lektüre der
Schriften der als Autoritäten propagierten Autoren, notwendige Voraussetzungen.

Die ‚Sprachrichtigkeit‘ bzw. -reinheitwar bereits im 16. Jahrhundert einwichtiges
Ideal, das die Autoren anstrebten. Im 17. Jahrhundert etabliert sich der Sprachpu-
rismus, der die Reinhaltung der Sprache von fehlerhaftem bzw. unklarem eigenem
und fremdem Wortschatz forderte. Die uneinheitliche Schreibung von Wörtern,
die demselben Stammwort zugehören, sollte vermieden werden (‚Einheitlichkeit‘),
ebenso wie der ausufernde Gebrauch von ‚Fremdwörtern‘, für die sich bereits deut-
sche Wörter etabliert hatten, oder die Verwendung von Alamode-Formen aus dem
Französischen. Der Sprachpurismus entwickelte sich im Verlauf des 17. Jahrhunderts
bei manchen Autoren, wie etwa bei Zesen, hin zu einem Fremdwortpurismus, der
alle nicht genuin deutschen Wortformen kategorisch ausschloss.

Die Bildung neuer deutscher ‚Kunstwörter‘ sollte auch dazu beitragen, das Deut-
sche in den Künsten undWissenschaften als gleichberechtigte Sprache zu etablieren.
So wollten die Autoren zeigen, dass die deutschen Stammwörter besonders geeig-
net sind, um neue Wörter zu bilden und dementsprechend die Kunstfähigkeit des
Deutschen unter Beweis stellen (vgl. Huber 1984: 281).

Im 17. Jahrhundert prägte sich zudem der ‚Sprach- und Kulturpatriotismus‘ der
deutschen Autoren immer stärker aus. Als Argumente für die wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit der deutschen Sprache ziehen sie vor allem deren ‚Natür-
lichkeit‘ und ‚Kunstfähigkeit‘ heran. Während das Lateinische, Griechische oder
Französische längst den Status einer Hauptsprache hat, wird die deutsche Sprache
immer noch von großen Teilen der deutschen Bevölkerung gemieden bzw. nicht



176  6 17. Jahrhundert

korrekt verwendet (‚Unwissenheit‘). Diesen Zustand bedauern viele Autoren bzw.
schämen sich diesbezüglich für die Deutschen und ihren schlechten Umgang mit
ihrer Muttersprache (‚Verachtung‘). Sie propagieren deshalb eine patriotische Hal-
tung gegenüber dem Deutschen und dessen Ansehen als „Haupt und HeldenSprache“
(Butschky 1648: Titel). Das Deutsche soll als gleichwertig in der deutschen Gesell-
schaft, aber auch unter den Ausländern anerkannt werden (‚Gleichwertigkeit‘). Ab
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts wird dann auch die ‚Überlegenheit‘ des
Deutschen gegenüber dem Lateinischen, Griechischen und Französischen verkündet
(vgl. Stieler 1691: IIIv).

Nach wie vor wird mit der Spracharbeit das Ziel verfolgt, eine hochdeutsche
Schriftsprache zu entwickeln und zu kodifizieren. Die Autoritäten, an denen man
sich orientieren kann und die als Vorbilder für die Herausbildung von Sprachnormen
herangezogen werden sollen, wandeln sich im diachronen Verlauf. Während im 16.
Jahrhundert häufiger auf Luther und seine Bibelübersetzung sowie die Kanzleien
verwiesen wurde, dienen im 17. Jahrhundert die ‚Fruchtbringende Gesellschaft‘
und ihre Mitglieder, allen voran ‚Opitz‘, ‚Harsdörffer‘ und ‚Schottel‘, als wichtige
Autoritäten.


