
Wilhelm Schmidt-Biggemann

Agostino Steuco und die Geschicke der
Philosophia perennis

Abstract: Philosophia perennis has become a diffuse term in the 20th century.
This was not originally the case. Developed in the Italian Renaissance, Philosophia
perennis, according to the will of the term inventor Agostino Steuco, meant that
the doctrine of the divine Logos, which was both theology and speculative philo-
sophy, encompassed knowledge of God, the world and revelation and thus also
formed the basis of all human knowledge. This concept also underpinned the
idea of „ancient“ wisdom, the Theologia prisca, as it had been developed in Flo-
rentine Neoplatonism, especially by Marsilio Ficino, and it also included the idea
of a natural theology, which according to the view of Catholic dogmatics was in-
herent in all cultures.

While Steuco’s logos-theological framework was received rather sporadically
in the early modern period and in the 19th century, the concept of Philosophia
perennis experienced a quite surprising revival in the 20th century. The sugges-
tive connection between the claim to eternity – perennis – and wisdom – philoso-
phy – first became the keyword and key concept of Catholic apologetics and then
the trademark of a movement that propagated a transcultural spiritualistic expe-
riential religiosity.

The present text reconstructs the core ideas of Steuco’s main work in its first
part and outlines the teachings that were disseminated in the 20th century under
the term Philosophia perennis.

1 Agostino Steuco: De perenni philosophia 1540

1.1 Steucho in der Tradition katholischer Gelehrsamkeit

Die Theologie und Philosophie der Kirche konzentrierte sich in der Frühen Neuzeit,
durchaus vorreformatorisch, auf die Probleme einer ursprünglichen Religion, die
für alle Völker verbindlich war. Diese Konzentrierung sollte die Ausweitung des
Orbis Christianus in die neu entdeckten und eroberten Weltgegenden theologisch
unterstützen und zugleich die Grundlagen einer Weltmission wissenschaftlich er-
forschen. Vor allem sollte sie auch Argumente im Kampf mit dem aggressiven
Islam liefern, dessen Gefährlichkeit sich bei der Eroberung von Konstantinopel
1453 gezeigt hatte. Unter dem Dach des Christentums, so die Leitvorstellung, sollten

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111325125-002

https://doi.org/10.1515/9783111325125-002


alle Religionen der Welt vereinigt werden. Dabei ging man selbstverständlich vom
biblischen Geschichtsbild aus. Schon im Paradies, glaubte man, sei dem ersten Men-
schen eine Urreligion geoffenbart worden, die spekulative Theologie und verbor-
gene Christologie umfasste.1 Dabei wurden neuplatonische Philosophie und alttes-
tamentarische Exegese miteinander verbunden. Die Philologie der orientalischen
Sprachen spielte eine Schlüsselrolle, denn man ging davon aus, dass die Sprache
des Paradieses, in der Gott mit den ersten Menschen geredet hatte, eine Urform des
Hebräischen gewesen sei.

Die wichtigsten Vertreter dieser Lehre waren die neuplatonischen Philoso-
phen Nikolaus von Kues und Marsilio Ficino sowie die spekulativen Philologen
Giovanni Pico, Johannes Reuchlin, der vatikanische Bibliothekar Annius von Vi-
terbo und auch Agostino Steuco.

Augustinus Agostino Steuco, Steuchus aus Gubbio (deshalb lat. Eugubinus),
wurde 1496/97 in Gubbio (Umbrien) geboren und starb 1548 in Venedig. 1512 trat
er in Gubbio in den Orden der Augustiner-Chorherren ein und studierte orientali-
sche Sprachen in Bologna: Hebräisch, Griechisch, Aramäisch, Syrisch, Arabisch,
Äthiopisch. 1524–1529 verwaltete er die Bibliothek des verstorbenen Kardinals Do-
menico Grimani (1461–1523)2 in Venedig, anschließend wurde er Prior von
S. Marco. 1538 ging er als Bibliothekar der Vatikanischen Bibliothek nach Rom
und bekam zugleich den Titel eines Bischofs von Kissamos (Kreta). 1546 nahm er
als Konzilsvater am Konzil von Trient teil.3 Zwei Jahre später starb er, noch ehe
das Konzil die Dogmatik antiplatonisch verschärft hatte. Seine Theologie hätte
wohl keine Chance gehabt, vom Konzil akzeptiert zu werden.

1.2 Philosophia perennis und Theologia prisca

Steucos Hauptwerk „Philosophia perennis“ wurde zuerst im Jahr 1540 veröffentlicht.
Das Thema des Buchs war eine Philosophie, die Steuco auf das Konzept der Weisheit
zurückführte, wie sie in den biblischen Büchern Sapientia Salomonis und den Pro-

 Dazu Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Vom Glanz des göttlichen Wortes. Dimensionen spekulati-
ver Bibelauslegung, Freiburg i. B.: Herder 2024, 64–145.
 Domenico Grimani, bekannt mit Angelo Poliziano und Giovanni Pico della Mirandola, seit 1493
Kardinal, seit 1503 Kardinalpriester an St. Marco in Venedig war ein bedeutender Kunst- und
Büchersammler. S. Freudenberger, Theobald: Die Bibliothek des Kardinals Domenico Grimani,
in: Historisches Jahrbuch 56/1936, 15–45.
 Freudenberger, Theobald: Augustinus Steuchus aus Gubbio. Augustinerchorherr und päpstli-
cher Bibliothekar (1497–1548) und sein literarisches Lebenswerk, Münster: Aschendorf 1935.
Schmitt, Charles B.: Perennial Philosophy. From Agostino Steuco to Leibniz, in: Journal of the
History of Ideas 27/1966, 505–532.

34 Wilhelm Schmidt-Biggemann



verbia Salomonis überliefert war. Er betrachtete diese Weisheit als die göttlich of-
fenbarte Wahrheit, als der Wahrheit Wort, als Theo-Philosophie, die Ewigkeitsgel-
tung beanspruchen konnte und für das gesamte Menschengeschlecht verbindlich
war. Dieses Konzept einer einheitlichen zeitlosen Philosophie und Theologie, die
schon Adam im Paradies geoffenbart worden war, hatte seinen Ursprung in der
Spätantike, insbesondere bei den christlichen Kirchenvätern, und es war für die Re-
naissance durch die Florentiner Philosophen Marsilio Ficino und Giovanni Pico
della Mirandola unter dem Titel „Philosophia prisca“ neuformuliert worden. Ihre
Ideen vom paradiesischen Ursprung und der seither kontinuierlichen Tradition der
Philosophie lagen nahe bei den Denkmustern, die auch Steuco verwandte. Die Theo-
rie beruhte auf der Voraussetzung, dass die jüdisch-christliche Theologie und die
fromme Philosophie an den Wahrheiten der einen göttlichen Weisheit teilhatten4.

Steuco substanzialisiert diese These, die er, soweit ich sehe, zuerst als „peren-
nis“ benennt, explizit logostheologisch. Er argumentiert aus der Sicht des Johan-
nes-Prologs. Der Logos wirkt, wenn man die Theologie des Neuen Testaments zu-
grunde legt, in vierfacher Fassung: als Zweite Person des trinitarischen Gottes, als
Schöpfungswort, durch das alles geschaffen wurde, „und nichts, was geschaffen
ward, ward ohne das Wort“, als inkarniertes Wort – das ist das Motiv des göttli-
chen Kindes5 – und schließlich als entscheidendes Wort des Weltenrichters beim
Jüngsten Gericht6.

Steuco konzentriert sich zumal auf die zweite Funktion der Logos-Theologie,
die Schöpfung durch das Wort. Er deutet diesen Logos als göttliche Weisheit und
Weltseele. Die göttliche Weisheit ist in den biblischen Texten als Weisheit Salomo-
nis beschrieben, Philo von Alexandrien hat sie als göttlichen Schöpfungsplan in-
terpretiert: Gott habe Adam diesen Plan im Paradies mitgeteilt, und trotz des Sün-
denfalls und der Sintflut sei das Wissen der göttlichen Weltkonzeption nicht ganz
verloren gegangen. Die verbliebenen Kenntnisse identifiziert Steuco nun mit den
verschiedenen Fassungen des Weltseelenkonzepts, wie er es im Corpus Hermeti-
cum, den chaldäischen Orakeln, vor allem aber bei Plotin, Proklos, Porphyrios
sowie deren Deutung der griechischen Philosophie, zumal der Lehren Platos und

 Vgl. das Vorwort zur englischen Ausgabe von Wilhelm Schmidt-Biggemann: Preface, in: ders.:
Philosophia perennis. Historical Outlines of Western Spirituality in Ancient, Medieval and Early
Modern Thought, Dordrecht: Springer 2004, XIII-XIX; Frank, Günter: Philosophia perennis als
christliche Einheits- und Universalwissenschaft, in: Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der
Frühen Neuzeit, hg. v. Herbert Jaumann / Gideon Stiening, Berlin/Boston: De Gruyter 2016,
319–344; Mucillo, Maria: La ‚prisca theologia‘ nel ‚de perenni philosophia‘ di Agostino Steuco, in:
Rinascimento 28/1988, 41–111.
 Virgil, 4. Ekloge.
 Die Lehre vom Logos als Weltenrichter, die er im 10. Buch von „De Philosophia perenni“ ver-
handelt, deutet er als spezifisch christliche Lehre, die den Heiden unbekannt gewesen sei.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 35



Aristoteles‘ finde. In dieser Deutung wird die abendländische Philosophie als
letzte Fassung der ursprünglichen, paradiesischen Weisheit gefasst und damit als
Erbin der johanneisch-philonischen Schöpfungstheologie.

Mit dieser Konstruktion vereinnahmt Steuco nicht nur die abendländische
Philosophie in die Logos-Theologie, sondern er implantiert ihr auch das Konzept
eines Geheimwissens. Der göttliche Logos ist für ihn zugleich die Weltseele, denn
er ist das Wort, durch das alles geschaffen wurde. Wenn die Weltseelenlehre den
göttlichen Schöpfungsplan repräsentiert, so tut sie das doch nur in einer defizien-
ten Fassung, denn die vollständige Kenntnis des Schöpfungswortes, die Lingua
Adamica, ist durch den Sündenfall verloren gegangen. Das ursprünglich vollkom-
mene menschliche Wissen von der Schöpfung ist nach dem Sündenfall nur noch
in Bruchstücken erhalten. Der Verweis auf das verlorene vollständige Wissen er-
öffnet die Spannung zwischen dem Anspruch der wirklich Wissenden auf eine be-
sondere Teilhabe an der göttlichen Weisheit und dem gewöhnlichen Menschen-
verstand. Damit ist zugleich der Graben zwischen esoterischem und exoterischem
Wissen im Rahmen der christlichen Heilsgeschichte aufgerissen.

1.3 Schöpfungstheologische Leitbegriffe

Weisheit/Sophia/Chochma

Wie die gesamte abendländische Spiritualität greift Steuco in seinen Lehren auf die
biblischen Weisheitsbücher zurück. Diese Weisheit (Sapientia, Sophia, Chochma) ist
als Braut Gottes allegorisiert, die vor Gott tanzt und in die er sich verliebt. Sie ist
zugleich der Logos, mit dem und durch den Gott die Welt schafft, der Weltenplan,
nach dem Gott wie ein Architekt die Welt präkonzipiert. Diese Planung findet statt,
ehe die Welt geschaffen wurde, das heißt, vor aller Zeit, denn Zeit ist nur mit dem
Real-Werden der Schöpfung denkbar. Freilich gibt es offensichtlich auch eine Pro-
zessualität vor der Schöpfung: Das ewige Werden Gottes und sein Entschluss, die
Welt zu schaffen.7

 Wie der Entschluss, die Welt zu schaffen, ohne ein zeitliches Vor- und Nachher denkbar ist,
weiß ich nicht. Vielleicht muss man sich mit der (rhetorischen) Formel begnügen, er habe das
„von Ewigkeit her“ beschlossen; aber dann bleibt immer noch der Zeitpunkt, in dem der Be-
schluss in die Realität umgesetzt wurde.

36 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Logos/Dawar

Diese alttestamentarische Weisheits- und Sophienbildlichkeit ist in die Logos-
theo“logie“ des dawar, des wirkenden hebräischen Schöpfungswortes verschlun-
gen. Dawar heißt zugleich Wort und Sache. Wenn der Schöpfungsprozess in Gen
1 beschreiben wird als „Gott sprach und es ward“ bedeutet das auch dann, wenn
im Hebräischen „iomer“ für „sprechen“ im Genesis-Text steht und nicht „dibur“,
dass es sich beim Schöpfungswort um das Machtwort Gottes handelt. Die Doppel-
bedeutung von „dawar“ als Wort und Sache macht die Idee einer Schöpfung
durch das Wort plausibel.8 Denn „worten“ ist dann Sprechen und Verwirklichen
ineins, wirkendes Wort.

Da Logos mancherlei heißen kann, aber immer auch Vernunft, Ordnung, die
die Dinge durchdringt, ist der Begriff Logos durchaus eine plausible Angleichung
an das hebräische dawar. Wenn es also im Prolog des Johannesevangeliums heißt
„Im Anfang war das Wort“ (en archē ēn ho logos) dann ist damit zweierlei ge-
meint: Einerseits die Prozessualität in Gott, der seinen Logos erzeugt – nach
christlicher Auffassung ein biblischer Beleg für die später daraus erwachsene Tri-
nitätstheologie – andererseits handelt es sich um den Logos des Schöpfungswor-
tes, durch das alles geworden ist, was wurde (Joh. I, 3).

Lingua Adamica

Wer also Einsicht in das „Wort“ hat, hat zugleich Einsicht in die Prozessualität
des göttlichen Werdens und in den Schöpfungsplan. Das zugehörige Stichwort ist
Lingua Adamica.9 Die Tradition geht wieder auf Philo zurück. Gen 1, 26, berichtet,
dass Gott dem Adam die Tiere vorführte, damit er sich eine Gefährtin aussuche.
Aber Adam findet keine unter den Tieren, sodass Gott ihm eine Gefährtin aus sei-
ner Rippe schnitzt „Fleisch von meinem Fleisch und Bein von meinem Bein“.
Philo hat diese Vorführung der Tiere als Einführung in die göttliche Schöpfungs-
sprache gedeutet, denn „wie Adam sie nannte, so sollten sie heißen“. Philo
schließt daraus, dass Gott Adam an seiner Weisheit teilhaben lassen wollte: die

 Mit „Dawar“ als Wort-Sache ist ein Nominalismus unmöglich, der zwischen Zeichen und Be-
zeichnetem trennt.
 Philo, De opificio Mundi. Zum Konzept der Lingua Adamica vgl. Wilhelm Schmidt-Biggemann:
Lingua Adamica and Philology. The Rise and Destruction of a Concept, in: Yearbook of the Mai-
monides Centre for Advanced Studies 2017, 247–266.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 37



Einsicht in das göttliche Schöpfungswort ist mithin die Einsicht in das Wirken der
Sophia, die den Plan der Welt darstellt.10

Der Schöpfungsplan der Welt, d. i. die Sophia/Chochma, enthält alles, was in
der Welt war, ist und werden soll. Gnosis, Wissen, kann deshalb als Einblick in
die göttliche Prozessualität und in den Schöpfungsplan der Welt begriffen wer-
den. Dass dieser Plan auch in den Sternen repräsentiert ist, bietet die Möglichkeit,
die Astrologie als Einsicht in Gottes durch das Firmament angezeigte Pläne zu
rechtfertigen.

Das Konzept der Philosophia perennis ist deshalb zunächst und vor allem ein
schöpfungstheologisches Projekt. Es geht von einem dynamischen Gott aus, der
beschließt, eine Welt zu schaffen und sie zunächst in der Sophia präkonzipiert.
Gott erkennt alle Dinge, ehe er sie schaffen wird. Das ist die Funktion des Logos
als praeconceptio, als vorhergehender, primordialer Begriff. Die Realisierung die-
ser im Gedanken Gottes präkonzipierten Welt geschieht durch die Macht des
Wortes, die die Präkonzeption „wirklich“ macht. Dieser Sprung von der Präkon-
zeption in die Realität vollzieht sich aufgrund der Befehlskraft des Logos.

Gottebenbildlichkeit /Mikro-Makrokosmos

Die Welt selbst ist logosförmig – d. h. sie ist vernünftig. Das zeigt sich in der
durch das Wort geschaffenen Welt an dem einzigen Wesen, das an diesem Logos
bewusst teilhat, dem Menschen. Die Welt ist der inkorporierte, materialisierte
Logos – eben auch in diesem Sinn Materie oder Fleisch geworden – so, wie der
göttliche Logos in Jesus Christus Fleisch geworden ist. Deshalb sind Mensch und
Kosmos gleichermaßen logosförmig; und für den Menschen gilt diese Analogie a
fortiori deshalb, weil er der biblischen Offenbarung gemäß als Gottes Ebenbild
geschaffen wurde und deshalb Herr der Welt ist. Es liegt nahe, diesen theologi-
schen Gedanken mit der platonischen Vorstellung der Welt als Makrokosmos und
dem Menschen als bewusstem Mikrokosmos zu verbinden.11

 In der jüdisch-rabbinischen Tradition ist dieser Plan der geheime Sinn der Tora.
 Philo hat diese Analogie mit seiner Idee des doppelten Adam im Einzelnen in seinem Genesis-
Kommentar durchgeführt: Der Kosmos ist der erste, spirituelle Adam und der paradiesische
Adam ist der zweite Adam, der in Sünde fällt. S. Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Philosophia Per-
ennis. Philosophische Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter und Früher
Neuzeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998, Kapitel: Kosmos Anthropos.

38 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Paradies, Sündenfall und Heilsgeschichte

Die Schöpfungsgeschichte wird in der Erschaffung des Menschen vollendet, in
Adam und in der Erschaffung Evas als Gefährtin, die aus seiner Rippe geformt
wurde. Adam und Eva leben eine Zeit lang im Paradies – wie lange, ist umstritten.
Die Paradiesgeschichte hat zwei Funktionen: Einmal ist sie die Utopie der Urzeit,
die Gottes Schöpfung als perfekt, als vollendet gut charakterisiert. Zum andern ist
das Paradies der Ort, in dem sich die Ursünde ereignet: der Abfall des gotteben-
bildlichen Menschen von eben diesem Schöpfergott. Dieser Sündenfall hat als
Strafe den partiellen Verlust der Lingua Adamica sowie Arbeit, Not und Tod des
Menschen zur Folge. Zugleich aber ist der Sündenfall die Bedingung der Heilsge-
schichte – felix culpa, wie die Osterliturgie jubelt. Mit dem Sündenfall wird die
Erinnerung ans Paradies in Hoffnung auf zukünftige Erlösung und Heil umge-
kehrt: Das „Weib“ des „Protoevangeliums“ (Gen. 3,15),12 als die Gottesmutter
Maria gedeutet, wird der verführerischen Schlange den Kopf zertreten, und ihr
Sohn Jesus Christus, der fleischgewordene Logos, wird Sünde und Tod über-
winden.

Die Reste der Lingua Adamica nach dem Sündenfall

Schon allein das Wissen um die verlorene Weisheit und das vergangene paradie-
sische Glück sowie die Hoffnung auf das künftige Heil sind ein Indiz dafür, dass
die Teilhabe an der göttlichen Weisheit mit dem Sündenfall nicht völlig abge-
schnitten ist. Die erhaltenen Reste sind von Adam an seine Sippe weitergegeben
und in Inschriften festgehalten worden.13 Noah hat sie über die Sintflut gerettet.
Über Noahs Kinder14 hat sich dieses Wissen in alle Welt verbreitet, und es findet
sich in der Philosophie der heidnischen Völker verstreut. Aber dieses Wissen ist
in dreifacher Hinsicht defizitär:

 Vulgata: Inimicitas ponam inter te (serpens) et mulierem, Et semen tuum et semen illius: Ipsa
conteret caput tuum, Et tu insidiaberis calcaneo eius. Feindschaft will ich setzen zwischen dir
und dem Weibe, zwischen deiner Nachkommenschaft und ihrer Nachkommenschaft. Sie wird
dir den Kopf zertreten, und du wirst ihrer Ferse nachstellen.
 Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Art. Vorsintflutlich, in: Historisches Wörterbuch der Philoso-
phie, Bd. 11, Basel: Schwabe 2001, Sp. 1218–1222.
 Die „Berosus“-Fälschungen des Annius von Viterbo, seines Vorgängers im Amt als vatikani-
scher Bibliothekar, übergeht Steuco mit Schweigen. S. Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Apokalypse
und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der Frühen Neuzeit, hg. v. Anja Hallacker /
Boris Bayer, Göttingen: V&R Unipress 2007, 301–330.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 39



1. Schon Adam hat einen Teil seines „wesentlichen“ Wissens verloren. Mit dem
Sündenfall ist ihm die Teilhabe am göttlichen Wort abhandengekommen, er
erinnert sich sozusagen nur noch an diese Teilhabe.15

2. Im Prozess der Diffusion des Wissens bei den Nachkommen der Söhne Noahs
hat das Wissen immer mehr von seiner ursprünglichen Dignität verloren. Die
jüdischen Lehren und die „heidnische“ Philosophie sind nur noch teilweise
dieselbe Weisheit, die Noah seinen Söhnen weitergab.

3. Aber die göttliche Weisheit ist in der Weltseele, die die Weisheit und den gött-
lichen Schöpfungslogos repräsentiert, in verhüllter Form noch immer er-
kennbar. Diejenigen Weisen und Propheten, die Gott mit Einsicht in die Welt-
seele begnadet, behandeln diese Einsicht als geheimes „gnostisches“ Heils-
Wissen, das nur Eingeweihten zugänglich ist.

In dieser Idee der verlorenen adamitischen Weisheit wird die Dialektik des Ge-
heimnisses wirksam, das sich nicht völlig offenbaren, „entheimnissen“ darf,
wenn die Heilsfunktion dieses Wissens nicht aufgehoben werden soll.

1.4 Die paradiesische Weisheit und ihre Geschichte

Translatio sapientiae

Adam teilt sein Wissen seiner Nachkommenschaft mit – Erbsündenschäden wer-
den bei Steuco nicht erwähnt. Nach Steuco kennt Noah Adams nachlapsarisches
Wissen noch genau; es ist mündlich über Methusalem vermittelt, und Noah gibt
dieses adamitische Wissen nach der Sintflut, gleichfalls mündlich, an Abraham
weiter, mit dem er, nach der Zählung der Septuaginta (fol. 1D),16 50 Lebensjahre
teilt. Die anderen Nachkommen Noahs gehen mit diesem Wissen nachlässig um
und vergessen es weitgehend, so dass nur Reste übrigbleiben. Aber in einigen Na-
tionen bleibt das Wissen, wenn auch depraviert, erhalten: bei den Chaldäern –

Abraham stammte aus Ur in Chaldäa –, den Armeniern – auf dem Berg Ararat in
Armenien war die Arche gelandet –, bei den Babyloniern, Assyrern, Ägyptern
und Phöniziern. Die Theologie der Alten sei bei diesen Völkern durchweg verdor-
ben überliefert „teils offen und ohne Schleier, teils fabulös, in Giftbechern und

 Man kann dieses Verhältnis platonisch als Methexis und Mnēmonē auffassen.
 Ich zitiere die Ausgabe: Augustini Steuchi Eugubini, Episcopi Kisami, sedis Apostolicae Biblio-
thecarii [Agostino Eugubino Steuco]: De Perenni philosophia libri decem. De Mundi exitio. De Eu-
gubij, urbis suae nomine, Tractatus, Paris: Sonnius 1578.

40 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Hinterhalten verborgen, teils in schamlosen Geschichten verdorben“.17 Es handle
sich bei diesen Überlieferungen sozusagen um die unehelichen Abkömmlinge der
Semina Hebraica.

Aber Gott habe sich erneut in einer Philosophie gezeigt, die bei allen Men-
schen gleich sei. Diese Philosophie finde sich prominent in den Büchern Mosis.
Steuco beerbt hier die Idee, es handle sich beim Buch Genesis um die „Philo-
sophia Mosaica“, und diese Lehre sei über die Armenier und Chaldäer bis zu den
Griechen gelangt, wie Plato bezeuge (2 B). Die Griechen hätten sich zwar auch
selbständig um Philosophie bemüht, aber die ursprüngliche Philosophie, d. i. die
adamitische Weisheit, sei von den Abkömmlingen Noahs zu den Chaldäern, von
dort zu den Hebräern, von dort zu den Ägyptern, von diesen zu den Griechen,
von den Griechen zu den Römern weitergegeben worden. Bei den Griechen seien
die ursprünglichen d. i. paradiesischen Weisheiten in Gedichten gelehrt worden:
von Orpheus,18 Musaeus,19 Linus, 20 danach von Homer und Hesiod. Vor allem
hätten Homer und Hesiod die Schöpfung der Welt besungen.

Die ursprüngliche Weisheit der Völker

Nach der Translatio Sapientiae vollzieht sich die Verfallsgeschichte der ursprüng-
lichen Weisheit21 in drei Stufen: Die ursprüngliche Weisheit ist perfekt, sie ist

 „Partim aperta, & detecta, partim fabulosa, & scyrpis & latebris absconsa, & dissimulata, par-
tim impiis figmentis violata“ (fol. 1 F).
 Orphicorum Fragmenta, hg. v. Otto Kern, Berlin: Weidmann 1922 (= OF). Platon: Nomoi 715e =
OF 21; Aristoteles: De mundo 401 a 25-b7 = OF 21a; Arnim, Johannes von: Stoicorum veterum frag-
menta, 3 Bde., Bukarest: Humanitas 2016, Bd. 2, 1078. 1081 (= OF test. 233, OF 30); Macrobius: Sa-
turnalia 1.23.21, 18.12.17, 18.12.22 (= OF 236–239, vgl. 307); Pausanias: Beschreibung Griechenlands
9.27.2, 30.12 = OF 304–305; Dietsch, David Karl Philipp: Die Hymnen des Orpheus, griechisch und
deutsch, Erlangen: Palm und Enke 1822; Hymnes Orphiques, hg. v. Marie Christine Fayant, Paris:
Les belles lettres 2014.
 Mousaios, Orakeldichter, Chresmologe der Eleusinischen Mysterien. Plato erwähnt ihn im
Ion: Dichter seien von Mousaios und Orpheus inspiriert. Im Protagoras: Mousaios sei Prophet
und Hierophant – d. i. Hoherpriester im Tempel der Demeter in Eleusis. Er gilt als Lehrer oder
auch als Sohn des Orpheus oder des Eumolpus, des Begründers der Eleusinischen Mysterien. Nu-
menius und Eusebius identifizieren ihn mit Moses.
 Linus, Sohn des Apollo und der Kalliopē, Musiklehrer des Herakles. Nach Pausanias Sohn der
Urania und des Amphimaros. Er wurde, weil er seinen Gesang mit dem Apolls verglich, von die-
sem getötet. Er war auch der Erfinder der Buchstaben und brachte Herakles das Schreiben bei.
Weil er ihn tadelte, wurde er im Zorn von Herakles erschlagen.
 Steuco: De Perenni philosophia, Cap. II. De tribus modis, quibus cognita est Sapientia, sed pos-
teriore praestantissimo.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 41



göttlich offenbart. Danach wird sie im Prozess der Tradierung immer weiter ver-
dorben, und diese Verderbnis macht, dass sie bei den Spätgeborenen auf der drit-
ten Stufe „wie eine Geschichte und ein Traum, kraftlos und verstümmelt ange-
kommen“ sei.22

Aber die ursprüngliche Offenbarung enthalte die Wahrheiten, die sich bei
allen Völkern fänden: „Es gibt eine Weisheitsüberlieferung seit der Weltschöp-
fung, die ihren Ursprung in Gott hat, der dem ersten Menschen seine Größe, seine
Gottheit und seine großen Geheimnisse offenbart habe, und er habe gelehrt, dass
diese im Sohn Gottes und im Schöpfer bestünden. Von daher wird klar, dass na-
hezu alle Völker gewisse schriftliche Überlieferungen von Vater, Sohn und Geist,
von guten und bösen Engeln sowie von deren und der Welt Schöpfung haben.“23

Die zentralen Wahrheiten sind also: 1. Die Welt hat ihren Ursprung in Gott. 2. Er
hat dem ersten Menschen seine Größe, seine Göttlichkeit [d. i. die göttlichen Prä-
dikate] sowie seine höchsten Geheimnisse offenbart. 3. Gott ist trinitarisch ver-
fasst, der göttliche Vater ist Erzeuger des Sohnes, und der Heilige Geist geht von
beiden aus. 4. Gott ist der Schöpfer guter und böser Engel sowie der Welt.

Trinität und Verbum divinum

Damit hat Steuco die Voraussetzung geschaffen, die Trinitätslehre, die Angelolo-
gie und die Dämonologie sowie die Theologie der Weltschöpfung in den Literatu-
ren der Welt aufzusuchen und wiederzufinden. Die postdiluvianischen Völker
von den Chaldäern bis zu den Römern überliefern, wie er meint, in ihren Litera-
turen die Restbestände paradiesischer Weisheit. Dabei handelt es sich um fol-
gende Lehren: „1. Gottes Natur ist unermesslich und unveränderlich. 2. Er hat von
Ewigkeit her eine Seele (mens) gezeugt, die später von der besseren Theologie
Sohn Gottes, Stimme Gottes, Wort, Seele (mens) Weisheit genannt wurde und die
man als Schöpfer aller Dinge bekannte.“24

 Ebd.: „ad posteros tamquam fabulam & somnium, vilem, laceramque pervenisse (fol. 3 B).
 Ebd.: „quandam fuisse ab orbe condito Sapientiae traditionem, principium habentem à Deo,
qui primo homini magnitudinem, divinitatem, arcanáque sublimia sua revelarit, & is in Deo fi-
lium ac genitorem esse didicerit: hinc claret fuisse profectum, quòd omnes ferè gentes aliqua mo-
numenta de Patre ac Filio, & Spiritu, de Angelis bonis & malis, de creatione eorum, & mundi,
recondita suis literis habuerint.“ (fol. 3 C f.)
 Ebd.: [1.] „Deum immensam, immutabilémque naturam, [2.] alteram ab aeterno Mentem ge-
nuisse, ejusdem etiam nominibus, quibus extrema postea maiorque Theologia, vocantes, nunc
Filium Dei, nunc Vocem Dei, nunc Verbum, nunc Mentem, Sapientiámque: [3] eámque omnium
fuisse rerum creatricem assuerunt.“ (fol. 3 F).

42 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Steucos entscheidende Deutung der Logostheologie besteht darin, dass er, der
Vorlage des Johannesprologs folgend, die zweite Person der Trinität und das
Schöpfungswort gleichsetzt: Die Weltseele und die Weisheit sind unmittelbare
Entäußerungen Gottes. Die nachhaltigste Theologie des Logos wird im Prolog des
Johannesevangeliums verkündet; und sie wird ergänzt durch die Apokalypse. Da-
nach hat der Logos vier Funktionen: 1. Der Logos ist die Entäußerung Gottes in
seinem Sohn – „Im Anfang war das Wort“ – 2. Er ist die Fülle der primordialen
Weisheit der Welt, die als Weltseele und Makrokosmos sowie als verwirklichende
Schöpferkraft gedeutet wird. Dogmatisch hat das zur Folge, dass, wie gelegentlich
im Johannesprolog, der Heilige Geist und der kosmische Christus in den Funktio-
nen des Logos absorbiert werden. 3. Er ist das inkarnierte Wort in Jesus Christus
und 4. das Entscheidungswort des Weltenrichters.

Für seine Schöpfungstheologie braucht Steuco nur die beiden ersten Funktio-
nen: den innergöttlichen und den Schöpfungslogos. Er stellt eine Liste derjenigen
Autoren zusammen, bei denen er diese Wahrheiten findet. Seine Reihe beginnt
mit den Chaldäischen Magiern – die Magie ist offensichtlich eine akzeptierte Wis-
senschaftsform, und sie liegt zeitlich am nächsten bei der paradiesischen Weis-
heit Adams –, sie setzt sich fort über den „Ägypter“ Hermes Trismegistos zu den
griechischen Dichtern Orpheus, Homer und Hesiod, reicht weiter über die vorso-
kratischen Naturphilosophen zu Plato, Aristoteles und Theophrast.

„Die Fürsten der Chaldäischen Theologie hießen in ihrer heimischen Sprache
Magier, sozusagen Weise, oder Philosophen und Priester. Zweifellos ist Hermes
Trismegistos der Urheber der ägyptischen Theologie, er beherrschte und struktu-
rierte von alters her die griechische Theologie, die mit den sogenannten ‚Theolo-
gen‘ Orpheus, Homer und Hesiod verbunden wird, sowie die entsprechenden
‚Philosophen‘, nämlich Thales, Pythagoras, Anaxagoras, Empedokles, Parmenides
und Plato. Und die neuesten, die sich aber von den alten nicht unterscheiden,
sind Aristoteles und Theophrast.“25

Allerdings geht Steuco nun nicht so vor, dass er die Chaldäischen Orakel, Her-
mes Trismegistos, Orpheus, Musaeus, Linus, Homer, Hesiod und die Vorsokrati-
ker, schließlich Plato und Aristoteles nacheinander bespricht. Er entscheidet sich
für die „systematische“ Variante und stellt die Neuplatoniker in seiner Darstel-
lung nach vorne, weil sie das Verbum Divinum respective die Mens Divina deutli-

 Ebd.: „Principes Chaldaicae Theologiae fuerunt, quos patria lingua Magos, quasi sapientes,
sive Philosophos & Sacerdotes appellabant. Antesignamus ac princeps AEgyptiae Theologiae
extra controversiam fuit Mercurius Trismegistus, Graecam Theologiam ex antiquis rexit ac cele-
bravit, quorum nomen pervenit ad posteros, praecipue Orpheus, deniceps Homerus & Hesiodus,
quos Theologos dixerunt : è philosophis Thales, Pythagoras, Anaxagoras, Empedocles, Parmeni-
des & Plato. Novissimi, sed superioribus nonnihil dispares, Aristoteles & Theophrastus.“ (fol. 3 F)

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 43



cher lehrten. Nach der Chronologie der Translatio Sapientiae gehören sie, wie
Steuco natürlich weiß, in die Spätantike. In Buch I, Kap. XI-XX findet Steuco denn
auch bei Porphyrius, Proklos und Plotin den Topos vom göttlichen Kind „de prole
divino“, den er mit der „mens eterna“ und der „sapientia“ identifiziert. Weltseele,
Weisheit und das göttliche Kind repräsentieren mithin den Schöpfungslogos.
Damit sind theologisch die systematischen Grundlagen der Philosophia perennis
bestimmt.

1.5 Die Überlieferung der Trinitätstheologie / göttliches Wort,
göttliches Kind, mens, Weltseele

Die Weisheit der Chaldäer: Chaldäische Orakel, die Erythreische Sibylle

Die Chaldäer sind das älteste Volk der Welt; Abraham war Chaldäer und er teilte
gemäß der biblischen Chronologie 50 Jahre mit Methusalem, der ihn die über-
kommenen adamitischen Weisheiten lehrte. Aber Steuco kennt auch eine von der
biblischen Überlieferung unabhängige chaldäische Weisheit, sie findet sich in den
Prophetien der Erythreischen Sibylle, die als Tochter des Urpriesters Berosus26

„De summi Dei filio oraculas“ verkündet habe (fol. 4 A). In den „Dicta Magorum“ –

das sind die „Chaldäischen Orakel“27 – die auf Zarathustra zurückgingen, heiße
es: „Omnia perfecit Pater, ac Menti tradidit secundae, quam vocat primam homi-
num genus.“28 Aus der chaldäischen Theologie seien die Zeugnisse der Erythrei-
schen Sibylle exzerpiert, die angeblich Chaldäerin war und Tochter des Berosus.
„Sie heißt ‚eritreisch‘ wahrscheinlich nicht nach der Stadt in Ionien, sondern
nach dem Persischen Golf und dem Roten Meer, das sich von Persien nach Indien
erstreckt und ‚erytreus‘, d. i. rot genannt wird“.29 Auf diese uralte Sibylle gehe die

 S. vor allem Augustin: De Civitate Dei 18, 23. Vgl. Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Heilsge-
schichtliche Inventionen. Annius von Viterbos Berosus und die historische Genealogie, in: Apoka-
lypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der Frühen Neuzeit, hg. v. Anja Hall-
acker / Boris Bayer, Göttingen: V&R Unipress 2007, 301–330.
 Die chaldäischen Orakel sind theurgische Gedichte, seit dem 5. Jh. n. Chr. bezeugt. Verfasser
(nach der Suda): Julian der Theurg, der mit seinem Vater Julian dem Chaldäer im 2. Jh. gelebt
und mit ihm zusammen die Offenbarungen aufgezeichnet haben soll. Edition: Oracles chal-
daïques avec un choix de commentaires anciens, hg. v. Édouard des Places, Paris: Les Belles Let-
tres 52010.
 fol. 4 B. Vgl. auch fol. 19E ff.
 Steuco: De Perenni philosophia: „Ex Chaldaeorum Theologia sunt etiam Erythreae Sibyllae
testimonia, quae Chaldaea fuit, filia, ut fama est, Berosi Chaldaei, appellata fortasse Erythrea,

44 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Lehre vom himmlischen Kind zurück, das, vom Vater geschaffen, zugleich die Kö-
nigin der sichtbaren und der unsichtbaren Welt sei. Diese Lehre stimme mit den
Platonikern überein30 und sei glaubwürdig.31

Steuco findet in den chaldäischen Orakeln auch den Beleg für die Wahrheit
der christlichen Dogmatik (fol. 7 C). Dort heiße es von der Paterna Mens, sie sei
uns als Weisheit des Vaters und als Intellekt eingepflanzt; sie sei Symbol seiner
Gottheit in der menschlichen Seele. Philo von Alexandrien bestätige diese Lehre:
„wie denn der Jude Philo an vielen Stellen anführt, das Wort sei der Archtetyp,
das Urbild unserer Seele, und wir seien sein Abbild so, wie das Wort das Bild des
Vaters sei.“32 Das entspreche der Gottebenbildlichkeit des Menschen, die das Buch
Genesis lehre.

Das Buch Genesis ist dann der biblische Beleg, der reziprok die Wahrheit der
Erithreischen Sibylle und der chaldäischen Orakel bestätigt: „Im Anfang“ habe
der Geist Gottes über den Wassern geschwebt und diese fruchtbar gemacht. Nu-
menius33 habe diesen Geist Gottes als schöpferische „Mens secunda“ identifiziert
(fol. 4 B).

Hermes Trismegistos als Theologe der Ägypter

Die Theologie des Corpus Hermeticum wird selbstverständlich im Alten Ägypten
platziert; sie entspricht der Lehre der Magier und Sibyllen.34 Steuco erkennt bei
Hermes Trismegistus, dem „Theologen der Ägypter“ das Dogma der Trinität:
„Dass die Ägypter die Gottheit dreimal anriefen, bedeutet, dass sie eine dreifache
Gottheit meinten, und dass alle ihre Inschriften beweisen, dass es sich um göttli-
che Weisheit handelt.“35 Vor allem aber sieht er im gesamten Altertum die Schöp-

non ab Erythris Ioniae urbe, sed a sinu Persico, & mari rubro, quod usque in Persas & Indiam
pertinens, Erythreum, sive rubrum vocatur.“ (B. 19 E).
 Ebd.: „Ex Theologia Chaldaeorum apud Sibyllas, de Prole divina, quòd sit Regina mundi visibi-
lis, & invisibilis: & quod à Patre princeps constituta. Ex quibus est conformatio & comprobatio
eorum, quae superius Platonici dixerunt.“ Überschrift Lib. I, Cap. XXI; Bl. 19 E).
 Ebd.: I Cap. XXII: Fidelis esse Magorum, Sibyllarum testimonium (Bl. 20 E).
 Ebd.: „quemadmodum tot locis fatetur Philon Iudaeus, afferens ipsum, Verbum esse Arche-
typum, exemplarque animi nostri: nos simulacrum eius, sicut ipse sit imago patris sui.“ (fol. 7 C)
 Christlicher Platoniker im 2. Jahrhundert, ausführlich von Eusebius in der Praeparatio Evan-
gelii zitiert.
 Steuco: De Perenni philosophia: Cap. XXV: De Mercurio Trismegisto, Theologiam eius esse
veram, id est ab antiquissimo illo Mercurio perscriptam: De Magis & Sibyllis. (fol. 23 F)
 Ebd.: II, Cap. VI „Quod Aegyptii ter acclamabant, trinam Deitatem designantes, & quòd di-
vinam sapientiam, omnia esse apud eos inscriptio demonstrabat. (fol. 40 A).

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 45



fungstheologie durch das göttliche Wort und das göttliche Kind vertreten: er be-
richtet „Über das göttliche Wort, ebenfalls aus Hermes Trismegistus, über dessen
Kraft als Weltschöpfer, und dass es aus dem Vater geboren ist.“36 Die Lehren des
ägyptischen Hermes seien durch die Gesänge des Orpheus,37 durch Pythagoras,38

Philo von Alexandrien39 und die Suda40 bestätigt worden.

1.6 Die Überlieferung der Schöpfungstheologie

Das Buch Genesis als Dokument einer natürlichen theologia gentium

Das Buch Genesis ist bei Steuco die göttliche Offenbarung der Weltschöpfung; die
Wahrheit dieser Offenbarung sah er schon durch die parallelen Lehren der Sibyl-
len, der chaldäischen Orakel und des ägyptischen Hermes Trismegistos bestätigt.
Das Buch Genesis, verstanden als mosaische Physik, beschreibt den Prozess der
Schöpfung aus dem Nichts /resp. Chaos – das Verhältnis Nichts und Chaos wird
nicht eigens problematisiert – und anschließend die Ordnung der Natur sowie
die Schöpfung des Menschen. Dieses Wissen sei bei Moses paradigmatisch und
mit autoritativer Selbstverständlichkeit aufgeschrieben. Die Universalität des
Schöpfungsglaubens, die der Lehre des Buchs Genesis entsprechen, weiß Steuco
bei Hermes Trismegistos und bei den griechischen „Theologen“ bezeugt.

Moses, Hermes und die alte griechische Theologie

Das Corpus Hermeticum lehrt, wie Steucho stichwortartig referiert,

dass die Schöpfung der Welt von uralter Zeit her bei allen Völkern gelehrt wird. Beinahe
alle Philosophen haben diese alte Geschichte aus der Tradition der Väter unterschrieben.

 Ebd.: I, Cap. XXIIII: De divino Verbo, ex eodem Trismegisto, & de virtute eius, quod sit opifex
mundi, et quod nasceatur ex patre. (fol. 22 D).
 Ebd.: „Ex Theologia Orphei, de Verbo divino, & quòd sit vox divina, & quòd formatur mundi
(I, XXVIII, Bl 29 a).
 Ebd.: I, XXX Testimonium de Patre, ac Filio, ex Numenio Pythagoreo: & quòd Pater sit primus,
Filius secundus: & quod Filius agat omnia, Pater iubeat: & quòd Pater sit ipsum Bonum (31 f).
 Ebd.: I, Cap. XXVI De Verbo divino, ex Philone Iudaeo, cuius dictis probetur verè priscum
illum Mercurium ... (fol. 25, B).
 Ebd.: Buch II, Cap.XVII: „Quod autore Suida Trismegistus de trina Diuinitate, sempiternáque
Trinitate scripsit, quam solam dixit aeternam, inseperabilémque substantiam, & quòd creatio-
nem per Verbum Dei, quemadmodum & Moses, extitisse dicit.“ (fol. 50 b)

46 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Sie wird vor allem in der Theologie des Hermes Trismegistos über die Weltschöpfung er-
klärt. Hermes und Moses stimmen in ihrem Bericht über die Schöpfung überein. Über die
Schöpfung des Lichts bzw. der Sonne, der übrigen Sterne, der Luft aus der vollkommenen
Reinigung des Wassers [damit ist die Schöpfung der himmlischen Wasser gemeint]. Vor
allem über die Schöpfung von Erde und Wasser, die die Ursprünge von allem sonstigen
sind, gemeint sind Chaos oder Hyle. Über das Hervorkommen der Erde, die Schöpfung der
Tiere und des Menschen als Imago Dei. Diese Theologie hat Ovid bei den Griechen gefunden
und lateinisch beschrieben: ihre Götter seien Sterne, die aus Wasser bestünden. Beispiele
aus Plato zeigen, dass sie dieser Theologie gefolgt sind.41

Steuco ist von einer kontinuierlichen paganen Tradition der Schöpfungstheologie
von Hermes über die griechischen Theologen bis zu den griechischen Philoso-
phen überzeugt: diese Lehre der Physica Mosaica ist der naturtheologische As-
pekt seines Konzepts einer Philosophia perennis. In der Translatio sapientiae von
den Chaldäern über die Ägypter folgt zunächst der theologische Sänger Orpheus:

Orpheus bekennt, dass er der Theologie des Hermes über die Weltschöpfung gefolgt ist. Klei-
nere Autoren haben bestätigt, was vorher Orpheus geschrieben hat. Der erste Teil der Theo-
logie des Orpheus sind Lobeshymnen auf den ewigen, allweisen und fruchtbaren Schöpfer.
Nach Orpheus ist alles aus der fruchtbaren Weisheit des göttlichen Wortes entstanden. Der
zweite Teil der Theologie handelt vom Chaos, der Schöpfung von Erde und Wasser, daraus
seien dann die Formen der Dinge entstanden. In der Beschreibung der Schöpfung ähnelt
Orpheus dem Moses. Die Sonne sei bei Orpheus Phaneta und bedeute die Lust und die Liebe
der göttlichen Weisheit zu schaffen. Aus dem Chaos und dem Okeanos seien die Götter ent-
standen, das sind die Sterne des Himmels.42

 Ebd.: VII, IX: „Ostenditur Creationem mundi ab antiquissimis omnium nationum fuisse con-
fessam. Cunctos ferme Philosophos vetustae famae, patrúmque traditioni subscripsisse. Explica-
tur in primis Theologia Trismegisti de creatione mundi. Trismegistum cum Mose congruere in
describenda Creatione. De creatione lucis, sive Solis, siderúmque aliorum, & aëris ex aquae puris-
sima defecatione. Ante omnia de creatione terrae & aquae, quae ceteris fuere principia, dictum
chaos ab illis, aut hyle. De nudatione terrae, creatione animalium, & hominis ad imaginem Dei
creati. Hanc Theologiam vidisse Ovidium apud Graecos, Latinéque expressisse. Deos eorum esse
sidera, factos ex aqua. Secutos esse priscos Graecos hanc Theologiam. exempla ex Platone.“ (fol.
140 D)
 Ebd.: „Orpheum adorasse, secutumque esse Theologiam Trismegisti de constitutione mundi.
Minores affirmasse quae prior Orpheus prodidisset. Primam Theologiae partem apud Orpheum,
esse laudes Creatoris aeterni, sapientissimi, foecundissimi. Omnia nata esse ex faecunda sapien-
tia verbi divini secundum Orpheum. Secundam Theologiae partem esse de Chao, nempe terrae &
aquae creatione, post quas ex eis creatae sint formae rerum. Similem esse Mosi Orpheum in hac
creationis assignatione. Phaneta esse Solem, apud Orpheum, Amorem ipsam divinam sapientiam
creandi cupidam. Ex Chao & Oceano natos esse Deos, nempe sydera celestia.“ (VII, X. fol. 146 D)

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 47



Steuco findet in den (ps.-) homerischen Hymnen43 und bei Hesiod Parallelen zur
mosaischen Lehre, und noch Parmenides und Thales kann er als Vertreter der
Physica Mosaica verstehen. „Homer und Hesiod“, schreibt er, „haben dieselbe
Theologie über den Ursprung der Welt und ihre Prinzipien wie die Vorgänger
verehrt und besungen. Homer sagt, dass Erde und Wasser zuerst geschaffen wur-
den. Hesiod bestätigt und dichtet, dass das Chaos, d. i. Wasser und Erde als Prinzi-
pien der Schöpfung zuerst da waren.“44 Zumal für Hesiod betont Steuco die Nähe
zur mosaischen Schöpfungsgeschichte: Moses und Hesiod lehren, dass die Erde
anfänglich ein Vakuum und unsichtbar gewesen sei, dann seien Erde, Himmel
und Licht erschienen, und niemand wird denken, dass zwischen diesem Beginn
und der Schöpfung der Dinge eine Ewigkeit vergangen sei.45

Noch die Ionischen Naturphilosophen stehen in der Lehrtradition des Buchs
Genesis, wenngleich sie weitere theologische Ideen einführen. Parmenides und
Thales hätten, meint Steuco, ihre Wahrheiten und Weisheiten von Homer und He-
siod übernommen; die Nähe zu Moses zeige sich zumal in der Lehre vom Wasser
als Archē bei Thales. dieser meine damit das fruchtbare Wasser, das durch den
göttlichen Geist besamt worden sei.

Parmenides und Thales lehren die Schöpfung und dass Gott die ewige Liebe ist. Thales
nennt Gott allein ewig und die Welt seine Schöpfung. Thales sagt, die Nacht gehe dem Tag
voraus, wie Moses die Finsternis dem Lichte voranstellt. Die primordialen Wasser des
Moses, sagt Thales, seien die Prinzipien, und der Geist (mens) der Schöpfer.46

Der göttliche Geist weht in der Weltweisheit; seine Wahrheiten sind die metaphy-
sischen und die theologischen Grundbegriffe, die in der Philosophie zunächst
keimhaft gedacht, dann fortentwickelt und endlich in der christlichen Theologie
vollendet wurden. Erst die christliche Spekulation hat die Fülle der Offenbarun-
gen des göttlichen Logos in den Blick genommen; vollständig begreifen wird auch

 33 Hymnen an die Götter, am ausführlichsten der Hymnus an Demeter. Homerische Hymnen,
hg. v. Albert Gemoll, Leipzig: Teubner 1886.
 Ebd.: Homerum atque Hesiodum veneratos hanc Theologiam, similiter atque priores de
mundi origine, & eius principiis cecinisse. Terram & aquam Homerum primas res creatas dixisse.
Hesiodum primum fuisse Chaos, id est terram & aquam, totámque creationem affirmasse ac de-
cantasse. (VII, X. fol. 149 E)
 Ebd.: „Moses & Hesiodus praedicant antea vacuam terram invisibilémque fuisse, deinceps ter-
ram, caelum, lucem apparuisse: quos nemo putabit tamen interiecisse tempus aeternum ab illis
exordiis, ad res creatis.“ (fol. 4 E)
 Ebd.: VII, XII: „Parmenidem, Thalétemque creationem esse confessos. Amorem esse Deum
sempiternum apud eos. Solum Deum aeternum dixisse Thaletem. Mundum opificium divinum
appellasse. Noctem antecesisse diem, dixisse Thalem, ut Moses tenebras ante lucem. Aquas illas
primordiales Mosaicas eum principium dixisse, Mentem autem creatricem.“ (fol. 150 E)

48 Wilhelm Schmidt-Biggemann



sie die göttlichen Geheimnisse nicht können. Aber genau darin besteht die Faszi-
nation einer solchen Lehre. Sie ist apologetisch und spekulativ zugleich und sie
entfaltet ihre Lehren als Offenbarung eines Geheimnisses: Sie offenbart das, was
dem menschlichen Denken zugänglich ist und bedenkt doch immer, dass der gött-
liche Geist das menschliche Verstehen „unendlich“ übersteigt.

2 Philosophia perennis bis zum 20. Jahrhundert.
Geschichte eines Fangworts

2.1 Frühe Wirkung Steucos

Steuchos Hauptwerk hat, obwohl es im 16. Jahrhundert noch mehrfach gedruckt
worden ist47, zunächst nur eine eher schüttere Wirkungsgeschichte gehabt. Es ist
in der Sekundärliteratur meist im Zusammenhang des florentinischen Neuplato-
nismus gesehen worden, dessen Leitterminus seit Ficino Theologia Prisca war48.
Das ist im Prinzip nicht falsch, aber es ging Steucho eben nicht vornehmlich um
die uralte Theologie, die er auch behandelt, sondern um die ewige, perennierende
Wirkung des göttlichen Logos.

Steucos Werk war in der Frühen Neuzeit keineswegs unumstritten. Gegen-
stand der Polemik war aber nicht „De perenni Philosophia“ sondern seine „Cos-
mopoeia“ von 1535.49 Obwohl Steuco zu den Konzilsvätern der ersten Phase des
Konzils von Trient gehörte, ist die „Cosmopoeia“ auf den Index librorum prohibi-
torum des Tridentinums geraten. Das Buch wurde dann Gegenstand der Kritik im
Kommentar zum Buch Genesis von Benedictus Pererius50 und von Denis Pétaus
Dogmatik.51

Eine der wenigen positiven Bezüge auf Steucos Philosophia perennis findet
sich bei Leibniz. In einem Brief von 1687 an den Canonicus von Dijon, Simon Fou-

 Die erste Auflage ist Lyon 1540 erschienen, weitere Auflagen, Basel 1542, Paris 1578, Venedig
1591.
 S. vor allem: Schmitt, Charles B.: Prisca theologia e philosophia perennis. Due temi del Rina-
scimento italiano e la lora fortuna, in: Il pensiero italiano del Rinascimento e il tempo nostro,
Florenz 1970, 528–535. S. a. Maria Mucillo: La ‘prisca theologia‘, und Günter Frank: Philosophia
perennis als christliche Einheits- und Universalwissenschaft.
 Steuco, Agostino Eugubino: Cosmopoeia vel, De mundano opificio. Expositio trium capitum
Geneseos in quibus de creatione tractat Moses, Lyon: Sebastian Gryphius 1535.
 Pereira, Benito: Disputationes in Genesim, Bd. 1, Köln1601, 17b.
 Pétau, Denis: Dogmata Theologica Dionysii Petavii e societate Jesu. Ed. Nova. Tom. I, Paris:
Vivès 1865, I, III, 5,3 S. 289 a f.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 49



cher, der ihn möglicherweise auf Steuco hingewiesen hatte, urteilt er: „J‘ai vû Au-
gustinus Steuchus Jugubinus de perenni philosophia, mais son dessein est princi-
palement d’accommoder les anciens au christianisme (ce qui est en effect tres
beau), plutost que de mettre les pensées de philosophie dans leur Jour.“52 Eigent-
lich hatte Leibniz in der Préface seiner Théodicée darauf hingewiesen, dass die
„Heiden“ ihre Götter lediglich in Kulten verehrt hätten; nur die Hebräer hätten
ihre Lehre in Dogmen formuliert: „Abraham et Moyse ont établi la croyance d’un
seul Dieu, source de tout bien, auteur de toutes choses“.53 Das widersprach durch-
aus dem Geist und dem Buchstaben Steucos. In einem Brief von 1714 an Nicolas
Remonde, der die „Théodicée“ begeistert aufgenommen hatte, verwendet er den
Terminus Philosophia perennis eher als unspezifisches Fangwort, aber durchaus
anders als seinem Brief an Foucher von 1687:

Si j’en avois le loisir, je comparerois mes dogmes avec ceux des anciens et d’autres habiles
hommes. La vérité est plus repandue qu’on ne pense, mais elle tres souvent fardé, et tres
souvent aussi enveloppée et même affoiblie, mutilée, corrumpue par des additions qui la
gâtent ou la rendent moins utile. En faisant remarquer ces traces de la vérité dans les anci-
ens, ou (pour parler plus generalement) dans les anterieurs, on tireroit l’or de la boue, le
diamant de sa mine, et la lumiere des tenebres; et ce seroit en effect perennis quaedam Phi-
losophia.54

Allerdings blieb Leibniz‘ Selbstcharakterisierung seiner Philosophie, sie suche das
Gold im Schmutz und die Diamanten im Bergwerk, singulär. Vielleicht meinte er
mit der Formel „perennis quaedam philosophia“ seine Konzeption der Characte-
ristica universalis, an der er auch in seinen letzten Lebensjahren festhielt, aber
die hatte mit Steucos Ideen wenig gemeinsam.

2.2 Steucos Quellen und die philologische Kritik

Die Philologie des 18. und 19. Jahrhunderts begriff sich als kritisch. Im Bezug auf
Steuchos Quellen, die er in seiner Philosophia perennis verwendet hatte, war diese
Kritik vernichtend. Champollion (1790–1832) entzifferte 1822 die Hieroglyphen und
zerstörte mit dieser Entdeckung die Theorie einer ursprünglichen theologisch-
philosophischen Weisheit, die sich in den Hieroglyphen verberge; ein paar Jahre

 Leibniz, Gottfried Wilhelm: Die philosophischen Schriften, hg. v. Carl Immanuel Gerhardt,
Berlin: Weidmann 1875–1890, Bd. 1, 395.
 Ebd., Bd. 5, 26.
 Ebd., Bd. 3, 624 f. Vgl. die „Introduction“ von Charles B. Schmitt in: Steuco, Agostino: De pe-
renni Philosophia, New York/London: Johnson Reprint Corporation 1972, v–xvii, S. xiii.

50 Wilhelm Schmidt-Biggemann



später demontierte der Königsberger Philologe Christian August Lobeck (1781–1860)
in seinem Aglaophamus55 endgültig die Vorstellung einer ursprünglichen griechi-
schen Theologie, die von den Ägyptern auf die Griechen gekommen sei. Das Corpus
Hermeticum war seit der Frühen Neuzeit verdächtigt worden, eine spätantike Kom-
pilation zu sein56, die Figur des Hermes Tresmegistos hatte sich zum Literaturphan-
tom verflüchtigt, und die Chaldäischen Orakel wurden als Pseudepigraphien spätan-
tiker Autoren denunziert. Die Idee einer Lingua Adamica war seit den Diskussionen
um den natürlichen Sprachursprung in den 1750er Jahren als theologisches Phanta-
sieprodukt gründlich diskreditiert. Und selbst die theistischen Religionen hatten sich
von der Idee einer primordialen Sophienwelt wohl weitgehend verabschiedet. Von
den Überzeugungen Steuchos blieb so gut wie nichts mehr historisch akzeptabel.

2.3 Philosophia perennis als Leitterminus katholischer
Apologetik

Die philologischen Diskussionen um die antiken Pseudepigraphien vollzogen sich,
ohne dass Steuco oder sein Konzept einer „Philosophia perennis“ überhaupt als
Gegenstand einer expliziten Kritik erschien. Aber im 20. Jahrhundert erfuhr der
Terminus „Philosophia perennis“ eine Neugeburt, freilich in einer Weise, die nur
partiell mit den Konzeptionen Steucos übereinkam.

Philosophia perennis wurde Leitbegriff und Fangwort einer Philosophie, die
überzeitliche Wahrheitsansprüche zu lehren vorgab, die sich als antimaterialis-
tisch und idealistisch verstand. Als spezifisch katholische Philosophie wollte sie
sich zugleich gegen die Universalitätsansprüche des als evangelisch wahrgenom-
menen Deutschen Idealismus neu konstituieren. Der wichtigste Vertreter dieser
Richtung war der Prager Philosoph und Pädagoge Otto Willmann (✶1839 in pol-
nisch Lissa, + 1920 in Leitmeritz). Seine dreibändige „Geschichte des Idealismus“57

geht von der überzeitlichen Geltung christlicher Grundsätze aus, die für ihn be-
reits mit dem „Idealismus der Vorzeit“ (Bd. 1 S. 5) beginnt. Er wehrt sich vehe-
ment gegen die Idee, den Begriff „Idealismus“ mit dem „Deutschen Idealismus“

 Lobeck, Christian August: Aglaophamus sive de theologiae mysticae graecorum causis libri
tres, Königsberg: Borträger 1829 (ND Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1961), Buch
I: Eleusina; Buch II: Orphica; Buch III: Samothracia.
 Das Ende des Hermetismus. Historische Kritik und Neue Naturphilosophie in der Spätrenais-
sance, hg. v. Martin Mulsow, Tübingen: Mohr Siebeck 2002.
 Willmann, Otto: Geschichte des Idealismus, 3 Bde., Braunschweig: Vieweg 1894–1897. Zitiert
ist die 2. Auflage Braunschweig, Vieweg 1907.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 51



kurzzuschließen, bezieht sich vielmehr auf die Sprachwissenschaft des 19. Jahr-
hunderts, die mit der Entdeckung der vedischen Hymnen eine philosophische
Tradition aufgefunden habe, die die Ansicht Platos (Philebos 16 c) bekräftige, dass
sich die Philosophie auf eine ursprüngliche „göttliche Vernunft und Weisheit“ zu-
rückführen lassen müsse. Deshalb seien

die Angaben der Griechen, welche den Brahmanen, den Magiern, den Chaldäern und
zudem den ‚sogenannten Judäern in Syrien‘ nicht bloß eine alte Weisheit, sondern auch
‚alle Lehren über die Natur‘ zuschrieben, nicht so unglaubhaft, und die Arbeiten älterer Ge-
lehrten, welche, wie Marsilius Ficinus, Augustinus Steuchus, Gerhard Voß, Ralph Cudworth,
Thomas Gale u. a. religiöse Lehren und vorgeschichtliche Traditionen als Hintergrund der
griechischen Philosophie nachzuweisen versuchten, nicht so verfehlt und müßig (Bd. 1. S. 4).

In der Tat behandelt Willmann auf den ersten 265 Seiten des ersten Bandes seiner
Geschichte des Idealismus Mysterienwissen, ägyptische und chaldäische Weishei-
ten, magische Lehren, die Veden und das Alte Testament als „Vorgeschichtliche
Anfänge der Philosophie“ und beschreibt Veda und Vedanta, Thora und Kabbala,
politische und physische Theologie unter der Überschrift „Die Theologie als
Grundlage der Philosophie und des Idealismus im Besonderen“. Erst dann be-
ginnt für ihn der „vorplatonische Idealismus“.

Willmann weiß sich dabei durchaus in der Tradition von Agostino Steuco.
Dessen Hauptwerk „Philosophia perennis“ habe, wie er im dritten Band seiner
„Geschichte des Idealismus“ ausführt, das geschichtstheologische Konzept einer
ursprünglichen, aufs Christentum zulaufenden Weisheit entfaltet, das gegen den
„unechten Idealismus“ in der Nachfolge Descartes‘ verteidigt werden müsse.
Steuco lehre „eine Philosophie der Geschichte. Er erkennt als das Innerste im
Leben der Völker und als Nerv der geschichtlichen Entwickelung das auf Gottse-
ligkeit und Weisheit gerichtete, Religion und Wissenschaft vereinigende Streben“
(III, 177). Diesem Programm sieht sich auch Willmann verpflichtet. Philosophia
perennis ist sein Kampfkonzept gegen den Pantheismus und Monismus des
19. Jahrhunderts.

Die echte philosophia perennis, welche mit den Weisen anhebt, die Pythagoras als die alten
verehrte, und im griechischen und christlichen Idealismus sich hinbreitet, entstammt aber
einem erleuchteten Bedürfnisse der Menschennatur, und ihre Dauer ist nicht eine Abson-
derlichkeit, sondern in der Sache begründet.“ (II, 543)

Die Sammlung von Willmanns Aufsätzen trägt deshalb die programmatische
Überschrift „Aus der Werkstatt der Philosophia perennis“58 zu Recht.

 Willmann, Otto: Aus der Werkstatt der Philosophia perennis. Gesammelte philosophische
Schriften, Freiburg i. Br.: Herder 1912.

52 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Willmann hat mit dieser Wiedererweckung des Terminus „Philosophia peren-
nis“ offensichtlich einen Nerv der Philosophie des beginnenden zwanzigsten Jahr-
hunderts getroffen. Der Terminus ließ sich als Schlagwort und Gegenbegriff gegen
den Historismus und seine relativistischen Wahrheitsimplikationen verwenden,
wie er vor allem von Ernst Troeltsch und seiner Schule diskutiert wurde59. Und so
wurde „Philosophia perennis“ zum antihistoristischen Schlagwort.

Im Jahr 1930 erschien die zweibändige Festschrift für den damals führenden
katholischen Münchner Neuscholastiker Josef Geyser mit dem Titel „Philosophia
perennis“. Der Untertitel lautet „Abhandlungen zur systematischen Philoso-
phie.“60 Der Herausgeber Fritz Joachim von Rintelen schreibt in seinem Geleit-
wort: „Wir haben die Festschrift Philosophia perennis, Abhandlungen zu ihrer
Vergangenheit und Gegenwart genannt, weil dieser ehrwürdige, von Steuchus
(1540) geprägte und von Leibniz bevorzugte Name uns auf den jenseits aller Ent-
wicklungen und Veränderungen bleibenden ewigen Bestand philosophischer Ur-
wahrheiten, die sich auch hier wieder zur Geltung bringen sollen, hinweist.“61 Al-
lerdings gibt sich von Rintelen mit diesem Statement zufrieden; und der Gedanke
wird denn auch auf den folgenden 1250 Seiten in 4° nicht weiter verfolgt. Philo-
sophia perennis ist als selbstverständlicher Leitterminus katholischer, vornehm-
lich neuscholastischer Philosophie verwendet; lediglich der Aufsatz von Franz Sa-
witzki geht explizit auf die Thematik ein. Die Pointe ist katholische Apologetik,
dass nämlich die Philosophia perennis die heilsgeschichtliche Option biete, die
allen Relativismus aufhebe.62 Sawitzki positioniert die Philosophia perennis, ohne
auf Steuco einzugehen und auch ohne Otto Willmann zu erwähnen, gegen Hegels
„Pantheismus“, Schopenhauers Pessimismus und Spenglers Relativismus. Aus der
Profangeschichte lasse sich kein Sinn der Geschichte gewinnen: nur die christli-
che Heilsgeschichte eröffne mit ihrer Lehre vom Reich Gottes eine Vollendungs-
perspektive.

 Vgl. Troeltsch, Ernst: Der Historismus und seine Probleme, Tübingen: Mohr Siebeck 1922;
ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 3: Der Historismus und seine Überwindung. Fünf Vorträge von
Ernst Troeltsch, Berlin: Pan Verlag 1924.
 Philosophia perennis (Festschrift für Josef Geyser zum 60. Geburtstag), hg. v. Fritz-Joachim
von Rintelen, 2 Bde., Regensburg: Habbel 1930.
 Ebd., Bd. 1, IX.
 Sawitzki, Franz: Die Geschichtsphilosophie als Philosophia perennis, in: Philosophia perennis
(Festschrift für Josef Geyser zum 60. Geburtstag), hg. v. Fritz-Joachim von Rintelen, 2 Bde., Re-
gensburg: Habbel 1930, Bd. 1, 511–524.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 53



2.4 Transkulturelle Spiritualität als Philosophia perennis

Das mit Abstand einflussreichste Buch zum Thema einer Philosophia perennis
wurde zuerst 1945 gedruckt, es erfuhr zahlreiche Auflagen und Übersetzungen
bis in die Gegenwart: Aldous Huxleys „Perennial Philosophy“.63 Ohne auf den his-
torischen Zusammenhang des Konzepts einzugehen, kapert Huxley den Begriff
„perennial philosophy“ von der katholischen Apologetik und benutzt ihn als
Fangwort und Etikett; und er hat damit Erfolg. Er nimmt den antihistoristischen
Drall auf, den ‚Philosophia perennis‘ seit Otto Willmann hatte, und verbindet ihn
mit dem Religionsbegriff, der seit William James’ „Variety of religious experien-
ces“ (zuerst 1902, zahlreiche Auflagen bis heute) die angelsächsische Religionsphi-
losophie bestimmte. James (1842–1910), Psychologe und Philosoph, der seit 1882
Mitglied von Helena Blavatskys „Theosophical Society of America“ war und auch
an spiritistischen Sitzungen teilnahm,64 hatte das Erlebnis des Göttlichen als Be-
dingung einer persönlichen religiösen Überzeugung beschrieben; ein Erlebnis,
das durchaus auch mit toxischen Mitteln erzeugt werden könne. Diese Erfahrung
des Göttlichen sei als psychologische Realität Grundlage aller Religiosität, und sie
äußere sich in Berichten von Virtuosen aller Religionen, zumal bei Mystikern, die
ihre Erlebnisse vielgestaltig mitgeteilt hätten. James‘ Buch ist voll von solchen Er-
fahrungszeugnissen.

Aldous Huxley übernimmt dieses Konzept von James – ohne diesen im Übri-
gen ausdrücklich zu zitieren – und gibt ihm den suggestiven, in der kontinentalen
Tradition eingeführten Titel in der englischen Variante: „Perennial Philosophy“.
Das Buch stellt abendländische, islamische, indische und chinesische Religions-
und Mystik-Zeugnisse vor; es handelt sich um eine Zusammenstellung von kurzen
Texten aus westlichen und östlichen Traditionen, die von Huxley mit Kommenta-
ren versehen sind. Das Buch bietet eine Sammlung von religiösen Aphorismen,
Berichten, Erleuchtungen, Gebeten und Initiationstexten aus allen Weltkulturen,
eine Art Potpourri mystischer Gotteserfahrung. Man kann dieses Buch als Initia-
tion in eine theosophische und esoterische Praxis lesen – und so ist es auch be-
nutzt worden und so wird es noch benutzt.

 Huxleys, Aldous: Perennial Philosophy, New York: Harper 1945. Übersetzung in zahlreiche
Sprachen und immer wieder bis in die Gegenwart neugedruckt.
 S. den amerikanischen Wikipedia-Artikel. Dort gibt es auch ein Foto, das James bei einer spi-
ritistischen Sitzung zeigt; https://en.wikipedia.org/wiki/William_James (28.12.2022).

54 Wilhelm Schmidt-Biggemann

https://en.wikipedia.org/wiki/William_James


2.5 Historische vs. Erlebnisreligiosität

Bleibt bei allem zum Schluss die Frage, worin denn die anscheinend bleibende
Faszination des Konzepts der Philosophia perennis/perennial Philosophy besteht.

Ich selbst habe vor mehr als 25 Jahren ein Buch mit dem Titel „Philosophia
perennis, Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter und früher
Neuzeit“65 verfasst und mich über alle scholastischen und esoterischen Implika-
tionen, die dieser Begriff im 20. Jahrhundert erfahren hatte, hinweggesetzt. Mein
Anliegen war damals, unter dem Titel Philosophia perennis, den ich von Steuco
übernommen habe, die historischen Grundzüge und die Hauptbegriffe des abend-
ländischen, religiös geprägten Weltbildes zu skizzieren, das sich im 19. Jahrhun-
dert auflöste.66

Das war eine durchaus historistische Perspektive; sie stimmte weder mit
Willmanns noch mit Huxleys Ideen einer Philosophia perennis überein. Die Kon-
zeption einer ewigen Wahrheit, wie sie Willmann vertrat, und die individuelle Er-
lebnisreligiosität von James und Huxley haben hingegen einen ausgeprägten anti-
historistischen Drall. Ihre Wahrheiten müssen wahr sein und dürfen nicht
vergehen. Während der Anspruch auf unveränderliche Wahrheit in der katholi-
schen Philosophie an den Überlieferungen der christlichen Offenbarung und der
daraus entstandenen Dogmatik orientiert ist, behauptet das Religionskonzept von
William James und Aldous Huxley, es handele sich bei der „perennial philosophy“
um eine mystisch-religiöse Erfahrungspsychologie, die allen Menschen gemein-
sam sei und sich bei jedem begabten Menschen in strukturell analoger Weise wie-
derholen könne. Eine solche Erfahrungsreligiosität bedient die Dialektik des mys-
tischen Erlebnisses: Diejenigen, die ein solches Erlebnis gehabt zu haben meinen,
sind fasziniert und erschreckt, wie wollen das Ereignis wiederholt haben und
fürchten sich zugleich davor. Diejenigen, die solche Erlebnisse nicht erfahren
haben, sind auf die Berichte der Erfahrungsvirtuosen angewiesen; sie beneiden
diese und sind doch froh, die Erfahrungen nicht machen zu müssen. Aber die Be-
richte erscheinen ihnen als Zeugnisse von Geheimnissen, die sich den Virtuosen
offenbart haben. Und hier wirkt dann die Dialektik des Heilswissens und des Ge-
heimnisses.

 Schmidt-Biggemann: Philosophia perennis.
 Zu diesem Prozess jetzt: Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Der Dämon des 19. Jahrhunderts. Ana-
tomie eines überforderten Säkulums, Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 2021.

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 55



2.6 Dialektik der Heilsgeschichte

Nach dem Konzept der Philosophia perennis ist die gesamte Weltweisheit unvoll-
kommener und unvollendeter Ausdruck der einen verborgenen Wahrheit. Diese
Wahrheit sei, freilich verschleiert, in allen Weisheitslehren und Philosophien zu
finden; diese Lehre ist allen Varianten der Philosophia perennis gemeinsam. Ob
sich die „Wahrheit“, wenn sie sich denn unverschleiert zeigt, als mystische Ein-
heit zwischen Erkennendem/Fühlendem und Gefühltem erweist, und ob sie dann
überhaupt noch benennbar ist, ob sie durch philosophische und theologische
Konstruktionen repräsentiert werden kann oder ob sie durch die Versprechungen
der jüdisch-christlichen Heilsgeschichte mit ihren Messianismen narrativ erfasst
werden kann, ist in der Wirkungsgeschichte des Konzepts der Philosophia peren-
nis bis in zwanzigste Jahrhundert unentschieden. Es könnte sein, dass die Erlö-
sungsversprechen von Judentum und Christentum von James und Huxley auch
auf andere Religionen übertragen worden sind. Wie dem auch immer sei, jeden-
falls ist das Konzept der Weltgeschichte als Heilsgeschichte seit Steucos Religions-
philosophie für alle Religionen virulent, und es unterstellt, dass das Sündenfalls-
und Erlösungsnarrativ für alle Welt paradigmatisch ist.

Die Erlösungshoffnung, die in der jüdischen Erlösungsprophetie sichtbar und
schließlich in die christliche Behauptung umgeschlagen ist, wir seien schon erlöst,
bestimmt das Verhältnis von Altem und Neuem Testament. Das Buch Genesis be-
richtet vom Sündenfall, die Propheten verkünden den Messias, das Neue Testament
identifiziert Jesus von Nazareth als diesen Erlöser und Paulus schreibt über die
endgültige Erlösung, in dieser Welt sähen wir alles in Spiegel und Gleichnis, in der
kommenden Welt hingegen die Wahrheit Gottes von Angesicht zu Angesicht.

Aber die jetzt noch verborgene Wahrheit ist eben nur halb verborgen. Sofern
sie die Wahrheit der göttlichen Schöpfung ist, ist sie einerseits manifest. Anderer-
seits bleibt sie geheimnisvoll: Nach dem Narrativ der Philosophia perennis kön-
nen wir das Wesen der Dinge nicht erkennen, weil uns mit der Vertreibung aus
dem Paradies die Lingua Adamica abhandengekommen ist. Diese Musterge-
schichte kann man verallgemeinern. Sollten wir, wie auch immer, Einsicht in das
Wesen der Dinge erhalten – das ist das Versprechen von „Gnosis“ – dann wüssten
wir mehr; aber was wüssten wir? Wäre dieses Wissen das Heil selbst? Die An-
schauung Gottes? Ist die durch Bewusstseinserweiterung zu erreichen? Friedrich
von Spee hat 1623 gedichtet:

Bedeck o Mensch dein Angesicht,
Vor diesem Licht bestehst du nicht.
Kein Mensch auf dieser Erde kann
Den Glanz der Gottheit schauen an.

56 Wilhelm Schmidt-Biggemann



Warum bleiben diese Geschichten von der verborgenen, heilsträchtigen Wahr-
Weisheit attraktiv? Ich vermute, wegen des Erklärungskomforts des Konzepts der
Heilsgeschichte. Es ist der Komfort, die Kontingenz des Daseins besser bewältigen
zu können, wenn man denn den verborgenen Heils-Sinn des Daseins ent-decken
könnte. Das Konzept ist jüdisch und christlich, und es scheint von suggestiver
Wirkkraft auch auf die Esoterik zu sein. Die esoterischen Propheten nehmen, wie
die biblischen, für sich in Anspruch, „Gnosis“, Heilswissen zu haben, wie es bib-
lisch in der „Sophia“ vereint war und in der Lingua Adamica ausgesprochen wer-
den konnte.

Freilich wird sich erst in der Zukunft zeigen, ob diese Weisheit sich tatsäch-
lich als Heilswissen erweisen wird. Die Propheten behaupten immer, auf der
Schwelle dieser Zukunft zu stehen und mehr zu wissen. Normalen Wesen – mir
jedenfalls – bleibt diese Einsicht verborgen.

Bibliographie

Arnim, Johannes von: Stoicorum veterum fragmenta, 3 Bde., Bukarest: Humanitas 2016
Dietsch, David Karl Philipp: Die Hymnen des Orpheus, griechisch und deutsch, Erlangen: Palm und

Enke 1822
Das Ende des Hermetismus. Historische Kritik und Neue Naturphilosophie in der Spätrenaissance,

hg. v. Martin Mulsow, Tübingen: Mohr Siebeck 2002
Frank, Günter: Philosophia perennis als christliche Einheits- und Universalwissenschaft, in: Neue

Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit, hg. v. Herbert Jaumann / Gideon Stiening,
Berlin/Boston: De Gruyter 2016, 319–344

Freudenberger, Theobald: Augustinus Steuchus aus Gubbio. Augustinerchorherr und päpstlicher
Bibliothekar (1497–1548) und sein literarisches Lebenswerk, Münster: Aschendorf 1935

—— Die Bibliothek des Kardinals Domenico Grimani, in: Historisches Jahrbuch 56/1936, 15–45
Homerische Hymnen, hg. v. Albert Gemoll, Leipzig: Teubner 1886
Huxley, Aldous: Perennial Philosophy, New York: Harper 1945
Hymnes Orphiques, hg. v. Marie Christine Fayant, Paris: Les belles lettres 2014
Leibniz, Gottfried Wilhelm: Die philosophischen Schriften, hg. v. Carl Immanuel Gerhardt, Berlin:

Weidmann 1875–1890
Lobeck, Christian August: Aglaophamus sive de theologiae mysticae graecorum causis libri tres,

Königsberg: Borträger 1829 (ND Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1961)
Mucillo, Maria: La ‚prisca theologia‘ nel ‚de perenni philosophia‘ di Agostino Steuco, in: Rinascimento

28/1988, 41–111
Oracles chaldaïques avec un choix de commentaires anciens, hg. v. Édouard des Places, 5. Auflage

Paris: Les Belles Lettres 2010
Orphicorum Fragmenta, hg. v. Otto Kern, Berlin: Weidmann 1922
Pereira, Benito: Disputationes in Genesim, Bd. 1, Köln 1601
Pétau, Denis: Dogmata Theologica Dionysii Petavii e societate Jesu. Ed. Nova. Tom. I, Paris:

Vivès 1865

Agostino Steuco und die Geschicke der Philosophia perennis 57



Philosophia perennis (Festschrift für Josef Geyser zum 60. Geburtstag), hg. v. Fritz-Joachim von
Rintelen, 2 Bde., Regensburg: Habbel 1930

Sawitzki, Franz: Die Geschichtsphilosophie als Philosophia perennis, in: Philosophia perennis
(Festschrift für Josef Geyser zum 60. Geburtstag), hg. v. Fritz-Joachim von Rintelen, 2 Bde.,
Regensburg: Habbel 1930

Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der
Frühen Neuzeit, hg. v. Anja Hallacker / Boris Bayer, Göttingen: V&R Unipress 2007, 301–330

—— Art. Vorsintflutlich, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 11, Basel: Schwabe 2001,
Sp. 1218–1222

—— Der Dämon des 19. Jahrhunderts. Anatomie eines überforderten Säkulums, Stuttgart-Bad
Cannstatt: frommann-holzboog 2021

—— Heilsgeschichtliche Inventionen. Annius von Viterbos Berosus und die historische Genealogie, in:
Apokalypse und Philologie. Wissensgeschichten und Weltentwürfe der Frühen Neuzeit, hg.
v. Anja Hallacker / Boris Bayer, Göttingen: V&R Unipress 2007, 301–330

—— Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Lingua Adamica and Philology. The Rise and Destruction of a
Concept, in: Yearbook of the Maimonides Centre for Advanced Studies 2017, 247–266

—— Philosophia Perennis. Philosophische Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter
und Früher Neuzeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998

—— Preface, in: ders.: Philosophia perennis. Historical Outlines of Western Spirituality in Ancient,
Medieval and Early Modern Thought, Dordrecht: Springer 2004, XIII-XIX

—— Vom Glanz des göttlichen Wortes. Dimensionen spekulativer Bibelauslegung, Freiburg
i. B.: Herder 2024

Schmitt, Charles B.: Introduction, in: Steuco, Agostino: De perenni Philosophia, New York/London:
Johnson Reprint Corporation 1972, v–xvii

—— Perennial Philosophy. From Agostino Steuco to Leibniz, in: Journal of the History of Ideas
27/1966, 505–532

—— Prisca theologia e philosophia perennis. Due temi del Rinascimento italiano e la lora fortuna, in:
Il pensiero italiano del Rinascimento e il tempo nostro, Florenz 1970, 528–535

Steuco, Agostino Eugubino: De Perenni philosophia libri decem. De Mundi exitio. De Eugubij, urbis
suae nomine, Tractatus, Paris: Sonnius 1578

—— Cosmopoeia vel De mundano opificio. Expositio trium capitum Geneseos in quibus de creatione
tractat Moses, Lyon: Sebastian Gryphius 1535

Troeltsch, Ernst: Der Historismus und seine Probleme, Tübingen: Mohr Siebeck 1922
—— Gesammelte Schriften, Bd. 3: Der Historismus und seine Überwindung. Fünf Vorträge, Berlin:

Pan 1924
Willmann, Otto: Aus der Werkstatt der Philosophia perennis. Gesammelte philosophische Schriften,

Freiburg i. Br.: Herder 1912
—— Geschichte des Idealismus, 3 Bde., Braunschweig: Vieweg 1894–1897 (2. Auflage Braunschweig:

Vieweg 1907)

58 Wilhelm Schmidt-Biggemann


